Digitized by Google Pacnoshabahue mekçma





HARVARD COLLEGE LIBRARY

## ПРАВОСЛАВНОЕ

## OBO3PBHIE.

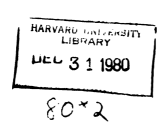
1891.

ТОМЪ II.

МОСКВА. Университетская типографія, на Страстномъ будьв. 1891.

$$\frac{\Delta}{CP}$$
 378.5  $\left(\frac{1891}{T.2}\right)_{J}$ 





Отъ Московскаго Дуковно-дензурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Марта 4-го 1891 года.

Ценворъ свящ. Ісаннь Петропавловскій.

Digitized by Google Pacnoshabania текста ABK/9-R

## ДРЕВНЪЙШІЙ ОБРАЗЕЦЪ

ХРИСТІАНСКОЙ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ АТОМИЗМА -- ТВОРЕНІЕ СВ. ДІОНИСІЯ АЛЕКСАНДРІЙСКАГО «О ПРИРОДЪ».

Это полемическое сочинение весьма важно въ томъ отношении, что написано было противъ атомистическаго міровоззрѣнія Демокрита и Эпикура. Атомизмъ, какъ извѣстно, составляетъ главный такъ-сказатъ жизненный нервъ матеріализма, пользующагося въ наши дни такимъ безграничнымъ кредитомъ и заявляющаго гордое притязаніе на непогрѣшимую истину, якобы столь очевидную, что каждый долженъ признать ее, и только духовный слѣпецъ или закоснѣлый въ своихъ рутинныхъ предразсудкахъ можетъ относиться къ ней съ враждебнымъ чувствомъ и противодѣйствовать ея утвержденю въ сознаніи общества.—Смѣемъ надѣяться, что ближайшее знакомство съ сочиненіемъ александрійскаго учителя церкви "о природѣ (περί φύσεως)" покажетъ намъ, насколько справедливы тѣ, которые считаютъ патристическія творенія "утратившими всякое значеніе и потерявщими всякое

Св. Діонисій имъль самыя точныя свъдънія объ атомизмъ и ясно представляль себъ то, что опровергнуть поставиль своею задачею.

<sup>&#</sup>x27;) Пособіями при настоящей работь намъ служнан: 1) Рохъ—«Die Schrift des alexandrischen Bischofs Dionysius des Grossen «über die Natur», 2) Диттрихъ—
«Dionysius der Grosse» и 3) Форстеръ—«De doctrina et sententiis Dionysii Magni episcopi Alexandrini».

Правда, его изложеніе атомистическаго ученія сжато и кратко, тъмъ не менте оно вполнъ согласно съ тъмъ изложеніемъ, какое можно найти въ любомъ новъйшемъ учебникъ по исторіи философіи <sup>2</sup>).

Выходя изъ такого ученія о богахъ, Эпикуръ объясняяъ всё явленія міровой жизни изъ чисто естественныхъ причинъ. Вогь почему главное свое вниманіе

<sup>2)</sup> Представителями атомистической гипотезы считаются Левкипиъ, Демокритъ и впоследствін Эпикурь. По воззренію последняго, главное мученіе въ жизни составляеть страхь передь богами и загробною жизнью. Средствомъ избавить дюдей отъ этого страха должна служить философія, задача которой поэтому состоять въ томъ, чтобы освободить людей отъ въры въ сверхъестественное и сдълать ихъ счастливыми. Эпикуръ смотритъ на философію, какъ на служительницу жизни, онъ ставить задачею ел, чтобы она сдалала существование человака приятнымъ и легиимъ, жизнь мерною и спокойною, свободною отъ заботъ и страданій. Для этого прежде всего нужно удалить боговъ отъ міра, нужно, чтобы они не вмізшивались и не принимали никакого участія въ ходів міровой жизни. Съ другой стороны, и нельзя допустить, чтобы боги были творцами и управителями міровой жизни, какъ то обыкновенно думаетъ простая масса народа. Чтобы убъдиться въ этомъ, стоитъ только посмотреть на природу боговъ. Боги---существа совершенныя, вполив счастливыя, довольствующіяся собой и ни въ чемъ не нуждающіяся. Если это такъ (а въ этомъ убъждени всё рёшигельно), то, спрашиваеть Эпикуръ: зачемъ нужно было богамъ трудиться надъ созданіемъ міра? Для какой надобности взяли они на себя трудную обязанность управленія міромь? Можеть быть для того, чтобы создать себъ жилище? Но это значило бы говорить, что предвъчние жили безъ жилища, по крайней мъръ, безъ такого, которое было бы достойно ихъ. Можетъ быть они сотвориди міръ въ интересахъ людей? Если они двлали это, имъя въ виду ивкоторыхъ мудрецовъ, живущихъ въ міръ, то для этого не стоило создавать міръ; если же они ділали это, чтобы создать замкъ людей. то въ такомъ случат мы превращаемъ боговь въ жестокія существа. Следовательно, некакъ нельзя допустить, чтобы твореніе міра было діломъ боговъ. Очень можеть быть, даже несомивнно, что боги существують: народы вовкъ странъ согласно убъждены въ этомъ. Но это-вполив счастливыя существа, стоящія выше всякаго гифва, выше всякаго лицепріятія и выше всего того, что исходить изъ слабости характера, наслаждающіяся абсолютнымь покоемь. Несчастія людей не могуть коть сколько-нибудь тронуть боговь въ ихъотдаленномъ особомъ жилище (intermundium's); и обратно, они ничемъ не могутъ повліять на человоческое существование. Нътъ на магін, ни волшебства, ни чудесь, ничего сверхъестественнаго. Всв явленія природы идуть въ своемъ теченін по вічно-неизміннымъ законамъ, и боги никогда на нихъ не дъйствують, даже не могутъ дъйствовать. такъ какъ блаженство боговъ исключаетъ всякую мысль о какой дибо заботъ или трудь; было бы дерзостію со стороны людей, оскорбленіемъ величія боговь, предполагать, что они заботятся о дюдяхь и о всемь мірв. Боговь должно почитать за ихъ совершенство, за то, что они, проводя абсолютно бездейственную, спокойносчастянную жизнь, служать какъ бы воплощениемъ истиннаго идеала философіи.

Что же такое атомистика по представленію св. Діонисія? Въ противоположность христіанскому воззрѣнію на міръ и ученію нѣкоторыхъ греческихъ мудрецовъ — Платона, Пивагора и Гераклита, которые видѣли во вселенной "одно связное цѣлое (ἐν συναφὲς τὸ πὰν),—по мнѣнію атомистовъ, пишеть Діонисій, "міръ есть безпредѣльное множество; атомисты старались "раздробить сущность

сяв обратиль на философію Демокрита, которая за исключенісмь ивкоторыхъ частностей сгала собственностию эпикурейцевъ. По Эпикуру, также какъ и по Демократу, пать другой субстанців, кром'в вещества, которое они представляли подъ видомъ однородной, индифферентной самой по себь, матерін, раздъленной на безконечное число безконечно малыхъ частичекъ. Эти частички, составляя основу и сущность всякаго бытія и каждой отдівльной вещи, хотя и оказываются матеріально-протяженными, однако оне неделими, суть атомы. Атомы эти самобытны или въчны и потому неизмъняемы по своей природъ, -- они невидимы, не подлежать чувственному воспріятію, а постигаются только умомь. Тождествевное по своимъ качествамъ (то техот ву), атомы отличаются другъ отъ друга величиною (μέγεθος) и формою (σχήμα). Они одарены свойствомъ вѣчнаго движенія, каковое получили не отвит, напр. не отъ трансцендентнаго мобс, но обладаютъ ниъ въ силу своей сущности и природы.-- Вторымъ припципомъ атомистической философін служить пустота или пустое пространство (τό κενόν), безъ котораго вещество или матерія представляла бы вть себя громадную, неподвижную массу, савдовательно исмислимо было бы и движение атомовъ. Пустое пространство. такинь образомь, служить у атомистовь необходимымь условіемь бытія и движенія атомовъ и, какъ таковое, оно вграетъ въ деле образованія вещей роль не мене важную, чемъ и аточы. -- Двигаясь сами собой по необходимости (κάθ' είμαρμένην, ύπ' αγάγκης), въ безпредъльномъ пустомъ пространствъ, сталкиваясь между собою и приходя въ различныя сочетанія, атомы вроизводять разнообразныя формы вещей и существъ, составляющихъ совокупность міра. На равъединеніи атомовъ нежду собою основывается разрушение міровых вещей и существъ. Въ приложени въ изъяснению сущности и двательности человеческой души, атомисты также строго держатся своей теоріи атомовъ. По ихъ мевнію душа, какъ и все вещи вообще, также состоять изъ атомовъ, но только самыхъ скользияхъ, гладинхъ, круганхъ и самыхъ подвижныхъ. Эти атомы, составляющие душу, эти такъ-сказать психические атомы не чувствительны, когда бывають равъединены или соединены въ небольшомъ количестви, но соединяясь въ большія массы, они пріобрётають способность чувствовать. Исехнческіе атомы распространены по всему тыу, но въ большемъ количествъ концентрируются въ органахъ чувствъ, гдъ пронсходять ощущенія, въ мозгу-гав возникаеть мысль, а также въ сердпв-гав зарождаются аффекты, въ печени - гдф являются пожеланія. Наши повивнія, по представлению атомистовъ, происходять отъ сопривосновения души въ движущися образамъ вившнихъ предметовъ. Отъ всякаго предмета, прикасамщагося въ нашимъ чувствамъ, отделяются образы (єїдшла), которыя, действуя на наши чувства (чрезъ поры, находящіяся въ чувствахъ), проникають въ нашу душу н

вселенной и представить ее, какъ начто "безпредвльное" (апетроу), "непроисшеншее" (атемунтом) и "безпъльное" (апромонтом). Вслъдъ за этимъ Діонисій ближе опредвляеть взглядь атомистовъ на происхожденіе міра. Онъ указываеть два принципа атомистической теоріи: "они (атомисты), допускають 1) бытіе атомовь и 2) неограниченное пустое пространство" в). Атомы эти Эпинуръ и Демокритъ признавали первою основою всякой вещи: "оба признавали бытіе атомовъ и считали ихъ основою вещей вследствіе ихъ несокрушимой твердости" 4). Какъ сущность и основа всякой вещи. атомы суть "простыя, недвлимыя, въчныя по своему бытію, безчисленныя по своему количеству, однородныя по начеству, мельчайшія, невидимыя и недълимыя тыла" 5). Опредыливь свойства атомовъ, Діонисій сообщаеть далье, откуда атомы получили свое названіе. "Именемъ неділимыхъ тіль (ацері), пишеть онъ-назваль ихъ Діодоръ "); другое имя, говорять, даль имъ Гераклить, который назваль ихъ молекулами (бүког),--отъ Гераклита это имя приняль также и врачь Асклепій"). Признавая атомы за сущности недълимыя, составляющія основу вещей, Эпикуръ и Демокритъ, по Діонисію, не были однако во всемъ согласны между собою. Такъ напр. одинъ считалъ всв атомы "весьма малыми (έλαχίστας πάσας), тогда навъ другой (Демокрить) полагаль, что нъ-

раждають въ ней представленія, какъ отпечатки этихъ образовъ вившихъ предметовъ. Человъкъ сознаетъ себя до тъхъ поръ только, пока психическіе атомы находятся въ нашемъ тълв: когда же эти атомы выходятъ изъ тъла, то наступаетъ смерть, которая однако не можетъ уничтожить и разрушить психическіс атомы, ибо атомъ по самой природѣ своей неразрушимъ, – смерть разрываетъ только временную связь психическихъ атомовъ съ атомами тъла. Такова въ общихъ чертахъ атомистическая теорія, разоблачить которую поставляетъ цълію въ своемъ сочиненіи «пєрі фобемс» св. Діонисій Александрійскій.—Подробиве съ этой теоріей можно ознакомиться у Zeller'а въ Gesch. der Griech. Philos. Band I, s. 684—782 и Band III, s. 341—421.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Οἱ μὲν ἀτόμους προσείποντες.... καὶ τι χωρίον κενὸν μέγεθος ἀπεριόρισῶν προλαβόμενοι. Praep. evang. гл. 23.

<sup>4)</sup> ἀτόμους δε εῖναί φασιν άμφότεροι καὶ λέγεσθαι διὰ τὴν ἄλυτον στερρότητα., ibid.

<sup>1)</sup> Praep. evang. rs. 23.

Діодоръ ученикъ Евклида Метарійскаго, см. Рута, «Reliquae sacrae», 1818 г. етр. 373, т. 1V.

<sup>7)</sup> Врачъ Асклепій жиль во время Помпея въ Римі и находился въ близкой связи съ эпикурейцами. См. Zeller, III, s. 352.

которые изъ атомовъ очень велики (μεγίστας είναί τινας ύπέλαβεν \*). Діонисій знасть также, что Эпикуръ и Демокрить согласно видъли въ атомахъ "тъла недълимыя, по причинъ ихъ несокрушимой твердости", т. е. другими словами говоря, признавали физическую недълимость атомовъ. Другіе же изъ атомистовъ утверждали, что "атомы суть тъла безъ частей, хотя они сами суть части вселенной, изъ которыхъ, какъ недълимыхъ, образовалось все, и на которыя все снова распадается", т. е. нъкоторые атомисты, по Діонисію, признавали математическую недълимость атомовъ.

Указавъ принципы атомистической теоріи, св. Діонисій раскрываеть затымь, какь Эпикурь и Демокрить, выходя изъ указанныхъ принциповъ, объясняли происхождение міровыхъ вещей и явленій. По мивнію атомистовъ, "атомы сами собой (αὐτομάτως), случайно, (ώς έτυχεν) двигаясь въ пустомъ пространствъ, сталкивались между собою и, по причина неупорядоченнаго и стремительнаго движенія (διά ρύμην άτακτον) и всявдствіе различія по формв, соединялись между собою и такимъ образомъ образовали міръ и все, что въ немъ, и даже остальные безчисленные міры" в). Итакъ, въ силу случайнаго движенія атомовъ въ пустомъ пространствъ произошель міръ видимый и невидимый, солнце, луна, звъзды, міръ растеній, животныхъ и человъкъ. Происшедшія такъ вещи снова распадаются на атомы: атомы недвлимы, изъ нихъ образовалось все и на нихъ все снова распадается". Различіе вещей по качеству, продолжительности бытія и проч., обусловливается, по ученію атомистовъ, различною плотностію соединенія атомовъ и ихъ различіємъ по формъ. Что служитъ напр. причиною кратковременности жизни человъка? "Это, отвътять атомисты, происходить отъ различнаго сочетанія атомовъ, что и служить причиною различія вещей по продолжительности ихъ существованія. Одни тыла образовались прочно, ихъ атомы соединились тесно и они всегда противодействують разрушенію, -- другія, напротивъ, образовались изъ неустойчивыхъ и непрочныхъ сочетаній атомовъ. Однимъ словомъ: одни предметы составлены изъ однихъ атомовъ и такъ, другіе изъ другихъ и иначе" 10).

<sup>\*)</sup> Это утверждаеть также и Стобей, см. Zeller, Band I, s. 708, anm. 3.

<sup>&#</sup>x27;) Praep. evang. ra. 23.

<sup>10)</sup> Ibid. 25 ra. II.

Въ частности человъкъ есть также продуктъ атомовъ. На вопросы: "кто образовалъ тъло человъкъ, прямое и высокое, и хорошо приспособленное для чувствованій и движеній? откуда человъкъ получилъ свой умъ и познанія?—атомисты отвътятъ, что "изъ неразумныхъ атомовъ".

Наконецъ Діонисій знаетъ также и атомистическое ученіе о богахъ,—что боги эпикурейцевъ суть существа блаженныя, счастливыя, свободныя отъ всякихъ заботъ и живущія въ особомъ пространствъ (intermundium) <sup>11</sup>). Однимъ словомъ—изложеніе атомистической теоріи, сдъланное св. Діонисіемъ, вполнъ правильно и согласно съ тъмъ изложеніемъ, какое мы сдълали выше.

Повидимому только въ одномъ св. Діонисій Александрійскій расходится съ общепринятымъ пониманіемъ атомистической гипотезы Демокрита и Эпикура. Св. отецъ не разъ въ своемъ сочинения говорить, что, по ученію атомистовь, мірь образовался изъ атомовъ "случайно". Такъ въ одномъ мъсть онъ ппшеть: "атомпсты утверждають, что атомы сами собой (αὐτομάτως), случайно (ώς єтихєν), двигаясь въ пустоть, сталкивались между собою « 12). "Демокрить, говорить Діонисій въ другомъ мість, представиль случай господиномъ и владыкою всего, даже божественныхъ вещей, возвъстивъ, что все происходитъ по волъ случая (12). Между тъмъ новъйшіе ученые не хотять согласиться съ этимъ. По ихъ мижнію, случай не имъсть мъста въ атомистической философіи 14). "Демокрить, говорить Веберь, не признаваль случая, хотя и употребляеть иногда слово тохи въ смысль сусуки. По мнынію Вебера словомъ "случай"; Демокритъ обозначаетъ только невъжество людей относительно настоящихъ причинъ явленій; въ природъ ничто не бываеть безъ причины, напротивъ-все имветь свое основание и необходимость " 15). Подобнымъ образомъ разсуждаетъ и Швеглеръ: "Демокрить, говорить онь, какъ и Эмпедокль, также поднималь вопросъ о томъ, какая причина того, что атомы движутся, входять въ разнообразныя комбинаціи и производять такое богатство не-

<sup>11)</sup> Praep. evang. rs. 27.

<sup>12)</sup> Ibid. ra. 23.

<sup>13)</sup> Ibid. rs. 27.

<sup>14)</sup> Zeller, Band. I, 717, прим.

<sup>15)</sup> Веберъ, Исторія Европейской философін, стр. 48.

органическихъ и органическихъ вещей? Такъ какъ Демоврить положительно высказался противъ ученія Анаксагора ο разумь (νούς), то последнею основою явленій осталась для него необходимость, или необходимое предназначение (соступ), которое онъ, какъ говорять, назваль случаемь въ противоположность Анаксагоровой тедеологіп" 18). "Атомисты, говорить Риттеръ, изъясняли движеніе атомовъ изъ необходимости, которую представляли себъ, какъ безпричинность неопредвленнаго движенія; совершенное безразличіе между этою необходимостію и случаемъ, въроятно, привело историковъ къ той мысли, что Демокритъ все приписывалъ случаю  $^{(4)}$ ). Итакъ, повторяемъ, Діонисій повидимому навязываеть Демокриту то, о чемъ на самомъ дълъ не училъ этотъ философъ. Но если и допустить, что св. Діонисій въ этомъ случав ошибается, то онъ дълветъ это не одинъ, а вмъсть съ Цицерономъ и многими другими 16). Недоразумъніе легко объясняется двоякимъ значеміемъ термина "тохи". Если подъ нимъ понимать все, что происходить безъ естественной причины, то необходимо будеть согласиться съ Целлеромъ, что "атомисты весьма далеки отъ того, чтобы признавать случай", такъ какъ они учили (и это было основнымъ тезисомъ философіи), что нътъ ничего въ міръ происходящаго случайно, но все бываетъ по нъкоторой необходимости и изъ опредъленныхъ основаній <sup>18</sup>). Какъ общее движеніе атомовъ произошло въ силу естественной необходимости, такъ и каждый отдъльный атомъ въ общемъ паденіи ихъ не могъ занять яного мъста или положенія кромъ того, какое ему пришлось занять. Понимая такъ случай нельзя не согласиться съ Целлеромъ и другими, что "атомистика все производить исключительно изъ необходимости 20; и, въ такомъ случав, утверждение св. Діонисія, что атомисты все производять наъ случая, едва ли можно признать справедливымъ. Если же подъ случаемъ понимать все, что происходить "безъ цвли (какъ часто опредъляеть случай Аристотель) 21), то св. отецъ оказывается

<sup>16)</sup> Швеглеръ, Исторія философін, перев. съ нъм. Юркевича стр. 28-29.

<sup>17)</sup> Риттеръ, Исторія философія, стр. 495.

<sup>&</sup>lt;sup>1\*</sup>) См. Roch, s. 47, прим. 3.

<sup>&#</sup>x27;') Zeller, Band I, s. 722.

<sup>20)</sup> Ibid. s. 723.

<sup>21)</sup> Roch, s. 48, npum. 3.

виолет правымъ, такъ какъ понятіе цели эпикурейцы совсемъ выбросили изъ своего ученія и были рішительными отрицателями Анаксагоровой телеологіп. Въ этомъ последнемъ смысле понимаеть случай и св. Діонисій, когда онъ неоднократно говорить, что, по ученію атомистовъ, и атомы сами собой, случайно двигаясь въ пустомъ пространствъ, сталкивались вмъстъ и, такимъ образомъ, образовали различные міры". Что именно такъ понимаеть св. Діонисій случай у атомистовъ, это показываеть ясно весь строй сочиненія "περί φύσεως". Притомъ хотя Діонисій и приписываетъ случай Демокриту, но въ тоже время онъ знасть, что Демокрить быль решительнымъ противникомъ случая. "Демокрить, говорить въ одномъ мъсть своего сочинения Діонисій, не зналъ начала п общей зависимости природы сущаго.... поставиль случай господиномъ и владыкою всего, даже божественныхъ вещей; возвъстилъ, что все происходить по воль случая и, при всемь томъ, удамиль случай изъ жизни людей, показавъ, что тъ, кои почитають случай, неразумны. В начамь своих "наставленій", по крайней мыры, онт юворинт: "моди создами себт образь смучая, какт выраженіе ихт собственной глупости; разумь и природа опровергають смучай 22)...

Итакъ, св. Діонисій Александрійскій даетъ вполнъ върное и точное опредъленіе атомистической гипотезы. Посмотримъ теперь, насколько состоятельною оказывается эта гипотеза подъ критическимъ перомъ Александрійскаго учителя церкви.

При изложеніи полемической аргументаціи св. Діонисія, мы будемъ слёдовать тому порядку, въ какомъ изложена она въ сочиненіи
Евсевія "ргаерагатіо Evangelica". а) Опроверженіе атомистическаго
ученія о началё міра аналогіей съ происхожденіемъ предметовъ
ежедневнаго опыта. b) Необъяснимость съ точки зрёнія атомистической теоріи разнообразія и различія міровыхъ вещей. с) Опроверженіе атомизма указаніемъ на стройность и порядокъ въ универсумъ вообще и въ движеніи небесныхъ свётиль—въ частности.
d) Невозможность объяснить съ точки зрёнія атомизма мудрое
устройство тёлесной и главнымъ образомъ—психической организаціи человъка. е) Несостоятельность эпикурейскаго ученія о богахъ, какъ исходной точки атомистической гипотезы Эпикура.

<sup>22)</sup> Praep. evang. r. 27.

1. По мивнію атомистовъ, универсь со всёмъ безконечнымъ разнообразіемъ своихъ бытій и явленій возникъ въ силу естественно необходимаго движенія и сцвпленія атомовъ, -- другими словами міръ образовался самъ собой, безъ всякой цели (случайно), безъ всакой сторонней помощи и содъйствія. Такое чисто механическое воззрвніе на происхожденіе міра, по сужденію св. отца не подтверждается аналогіей съ происхожденіемъ предметовъ ежедневнаго опыта. Если мы остановимъ свое внимание на этихъ предметахъ и спросимъ себя: какъ они получають свое бытіе, то увидимъ, что всв они суть произведение человъчеснихъ рукъ, а не происходить сами собой, какъ то должно бы было быть по гипотезъ атомистовъ. Они не только не могуть произойти сами собой, но даже и поддерживать деннаго имъ отъ человъка бытія. Для этого они необходимо нуждаются въ участіи и заботливости человвиа, потому что, какъ скоро тотъ или другой предметв обыденной жизни становится ненужнымъ для употребленія и человакъ перестаеть обращать на него свое вниманіе, онъ начинаеть мало по малу ветшать, разрушаться и, наконець, совствы прекращаетъ свое существованіе. Какъ получаеть свое происхожденіе напримаръ одежда? Для образованія ея атомы такъ-сказать не елетаются съ разныхъ сторонъ и не соединяются вмъсть, она не сама собой возниваеть, а человъкъ приготовляеть ее для ношенія изъ того нип другаго матеріала. "Когда ткуть платье, говорить Діонисій, то нити не соединяются безъ твача и не вплетаются сами собой въ основу". Не нужна стала человъку сотканная имъ одежда, и она "ветшаетъ и превращаетсь въ безпорядочныя дохмотья". Чъмъ объяснить это? Тъмъ, что "мудрая заботливость человъка, которая изобрвла и сохраняла эту одежду, болъе ее уже не поддерживаетъ". Следовательно, не въ одежде, а въ человеке причина ея происхожденія и существованія. Возьмемъ другой приміръ. Ни одинъ домъ, ни одинъ городъ не возникаеть самъ собою; стоить только каждому посмотръть, какъ строится то или другое зданіе, чтобы убъдиться въ этомъ. Всякій, кто наблюдаль такую постройку, не могь не замътить, что "камни не ложатся сами въ основание и сами не лежать вверхъ, но архитекторъ (токуобомос) кладеть ихъ, каждый камень на свое мъсто". Тоже самое можно наблюдать и при постройкъ корабля или повозки. "Если строится корабль, то киль не ложится самъ въ основаніе, мачта не направляется сама въ сере-

дину и важдая изъ балокъ не запимаеть сама своего мъста: вогла строится повозка, то бревна не ищуть сами собой мъста и сами не находять его, а въ обоихъ сдучаяхъ плотникъ размъщаеть ихъ $^{\alpha}$ . Когда домъ, корабль или повозка разрушается, то что мы видимъ? "Каждый камень разрушающагося дома падаеть какъ придется; обломки разбивающагося корабля разносятся волнами, остатки сломавшейся повозки падають на землю". Указанныхъ примеровъ изъ обыкновеннаго житейскаго опыта, по Діонисію, достаточно, чтобы видеть всю несостоятельность и неленость этомистического ученія о самообразованіи міра. Уже по аналогіи съ указанными предметами атомисты должны бы были придти къ тому, вполнъ правильному выводу, что міръ--- эта "роскошная ткань", этоть "великій домъ" не самъ отъ себя получиль начало своего бытія и не самъ сохраняеть это бытіе. "И защитники атомовъ, пишеть Діонисій, должны бы признавать, что ихъ атомы до техъ поръ должны бы безпорядочно блуждать, пока они къмъ либо не были бы упорядочены-пока чья либо рука не стала дъйствовать или направлять ихъ иъ пользв". Между твиъ атомисты утверждають, что "та ткань, которую они сами считаютъ роскошною, образовалась сама собой изъ атомовъ неразумно (абофше) и беземысленно (ачаσθήτως)".

Думая такъ, атомисты, по Діонисію, "видятъ невидимое и мыслятъ своимъ разумомъ немыслимое, но не такъ, какъ тотъ, который, получивъ откровеніе отъ Бога, исповъдуетъ: "несодъланное твое видъстъ очи мои" (Пс. 138, 16) <sup>23</sup>). Т. е. какъ Давидъ, при номощи вдохновенія свыше, видълъ и понималъ то, что непонятно для обыкновеннаго человъка, также точно и атомисты, иронизируетъ св. Діонисій, одни только понимаютъ и видятъ то, что непонятно. для другихъ (самообразованіе міра изъ атомовъ).

Итакъ, положение атомистовъ, что міръ самъ собой произошелъ изъ атомовъ—несогласно съ происхождениемъ предметовъ обыденной

<sup>23) «</sup>Оратшоа» үйр тас абеатоис екеїчої, кай тас ачойтоис чоєїтшоам, обу онащь екеїчи, ос фамеривем еаитф тойто ийо той беой прос айтом бнодочеї. то акатерчастом сои їдосам об оффадної нои». Ртаер. evang. гл. XXIV. Это ийсто взято изъ 137 пс. Но здись читаемъ: «несодиланное мое (а не «твое»), видисти очи твои (ви. очи мов)». Почему произошла перемина, объяснить трудно. «я удивляюсь, говорить форстерь, чо даже Оригень читаеть то мисто такъ: «ітрегессит tuum viderunt oculi mei» de princ. IV, 35. См. форстера, «De doctrina et sententiis Dionysii Magni, стр. 25, пр. 7. Ср. Roch, s. 30, апт. I.

жизни. Таково такъ-сказать первое нападеніе на атомистовъ, какое дълаеть полемисть, подвергая ихъ теорію критическому анализу  $^{24}$ ).

2. Съ атомистической гипотезой Демокрита и Епикура, по инънію св. Діонисія, нельзя согласиться также и потому, что она ме въ состояніи объяснить различія между міровыми вещами, предметами и явленіями. Всв вещи и предметы міра произошли изъ атомовъ. Но всв атомы, какъ мы видели, имеють совершенно одинаковую внутреннюю природу, всв они по своей субстанціональности тождественны; различіе между ними только вившнее — по формъ, величинъ, положенію и под. между тъмъ какъ внутренняя природа у всъхъ атомовъ одна и таже. Отсюда и предметы міра, какъ произведение внутренно-нераздичныхъ атомовъ, не могли бы имъть существеннаго различія между собою; но, спрашивается, то ли мы видимъ на самомъ дълъ? Отчего зависить не только внъщнее, но и внутреннее различіе и разнообразіе міровыхъ бытій? "Если всв атомы, разсуждаеть св. отецъ, имвють одну и туже природу и различаются между собою только величиною и фигурою, то какъ происходить то, что изъ нихъ создались существа божественныя (Δεία), чистыя (άκήρατα) и въчныя (αἰώνια), или по крайней мъръ такъ-называемыя существа долговъчныя (пракрайший ус ката τὸν ούτως ὀνομάσαντα)? Какъ произошло все невидимое (боги, демоны, души) и видимое (солнце, луна, звъзды, земля, вода и проч.)? какъ объяснить различіе между существами духовными и матеріальными, органическими и неорганическими и под? Какъ объяснить различіе между существами даже одного и того же царства? Какая, напримъръ, причина того, что изъ животныхъ одни пользуются

<sup>24)</sup> Происхожденіе предметовъ ежедневной жизни, какъ возраженіе противъ атомистической гипотезы о случайномъ самопроисхожденіи міра, выставляль также и Циперонъ. «Могу ин я не удивляться, говорить онъ, слыша то мивніе, будто какія то твердыя и неразділимыя тірла, увлекаемыя нензвістной силой и тяжестью, стремились въ низъ и случайнимъ столкновеніемъ ихъ произведенъ этотъ благо-устроенный и прекрасивійшій міръ? Если это возможно, то почему не допустить и того, что стоить только высыпать на землю безчисленное миожество отлитыхъ изъ золота буквъ латинской азбуки,—и изъ нихъ составятся літописи Еннія? Но не знаю, сможеть ли случай такимъ образомъ сложить хоть одинъ стихъ... Если столкновеніе атомовъ могло произвести пізлий міръ, то почему не можеть оно составять одного храма или дома или города, что было бы гораздо простіве и легче»? См. «De natur devrum», сор. 37.

весьма продолжетельного жизнію, а на долю другихъ выпаль жребій наслаждаться кратковременнымъ бытіемъ? "Такъ, говорить Діонисій, изъ животныхъ, напримъръ между птицами, нъкоторые живутъ по долгу, каковы: орелъ, воронъ и фениксъ; между земными: олени, слоны и драконы; между водными: киты". Не можетъ объяснить атомизмъ и различій въ царствъ растительномъ. "Одни изъ деревьевъ живуть слишкомъ долго, напримъръ пальмы, дубы, персики; иныя всегда зелены, которыя одни имъють 14 видовъ, -- другія цвітуть временно и потомъ теряють свои листья". Будучи не въ состояни объяснить различія между предметами міра по продолжительности ихъ бытія, атомизмъ своими недвлимыми, простыми, неизмънными и въчными сущностями не въ состояніи объяснить и повсюду замвчаемаго нами явленія смерти. "Отчего, продолжаєть ставить вопросы атомистамъ св. Діонисій, происходить то, что большинство существъ, родившись и выросши, скоро умираетъ, къ каковымъ принадлежитъ и человакъ, о которомъ говоритъ св. Писаміе: "смертенъ рожденный отъ жены, коротка его жизнь". Это необъяснимо при атомистическомъ воззрвній на происхожденіе міра.

На вопросъ: отчего зависить безконечное разнообразіе міровыхъ бытій, атомисты могуть отвітить только указаніемъ на различныя сочетанія атомовъ; одни твла, скажуть они, образовались прочно, ихъ атомы соединились тесно и они всегда противодействують разрушеню, другія, напротивъ, образовались изъ неустойчивыхъ и непрочныхъ сочетаній, такъ что рано или поздно разруппаются, -- однимъ словомъ: одни предметы составлены изъ однихъ атомовъ и такъ, другіе-изъ другихъ и иначе".-Но такой отвётъ. по Діонисію, не можеть считаться удовлетворительнымъ, такъ какъ онъ ведеть къ другому вопросу: отчего же зависить различе въ самихъ сочетаніяхъ атомовъ? Почему одни атомы соединились кръпко и тъсно, другіе-нъть? "Отчего одни атомы соединились извъстнымъ образомъ для образованія солнца, другіе и иначе для образованія дуны, третьи-для образованія зв'яздъ? почему, напримъръ, атомы солнца не могля бы между собою соединиться такъ, чтобы образовать луну, и наоборотъ; атомы луны-для образованія солица"? Гдв причина различнаго сочетанія атомовъ, служащаго различіемъ между міровыми предметами? Кто тоть "філокріушу" (распорядитель) который сводить вмёстё одне атомы такъ, другіе-иначе?

Равличныя соединенія атомовъ произощля или безъ всянаго смыслв (случайно), въ силу того, что атомы суть твлесныя и неодушевленныя сущности,---или по необходимости, такъ какъ атомы не обладають разумомъ (они суть алочоі), шли, наконецъ, соединевіе атомовъ произошло по свободному рішенію и соглашенію между ними, если предположить, что они одерены умомъ. Но во вськъ трекъ случаякъ необходимъ такой распорядитель, который упорядочиль бы соединение атомовь, указаль бы атомамь мыста ихъ соединеній съ другими атомами и пр. Въ этомъ, по Діонисію. легко убъявться на примъръ полководца, управляющаго войскомъ. "Онъ (полководецъ) не предоставляеть воинамъ идти, какъ придется, но конницу ставить на одно мъсто, тяжело вооруженныхъ на другое, метателей коній особо, стрыжовы и метателей пращей тамы, гдв они надобны, легковооруженныхъ на своемъ мъстъ". Если этого не признать, а согласиться съ атомистами, что атомы сами собой вошли въ различныя сочетанія, безъ води божества стадвивалсь между собою, то въ такомъ случай мы должны приписать атомамъ удивительныя свойства, которыхъ иметь они однако не могутъ. Мы должны будемъ представить себъ такую картину: "друзья привътствуютъ друга друга, обнимаются и спъщать устремиться въ общій домъ; одни сами собой собираются въ солице, другія преобразуются въ миріады звіздъ, чтобы увінчать собою небо, иные собираются для образованія энира. Такимъ образомъ союзы атомовъ сами выбирають себъ жилища и дълять между собою небо"!. Но это очевидный абсурдь.

Итакъ, если атомисты не хотятъ признать сторонняго руководителя въ различныхъ комбинаціяхъ атомовъ, но будутъ упорно отстаиватъ, что атомы при однородности своей внутренней природы сами собой приняли различное соединеніе, то вопросъ: отчего зависитъ существенное различіе между міровыми предметами? останется по прежнему открытымъ.

3. Разнообразное сочетание атомовъ необходимо предполагаетъ содъйствие какой-то другой причины. Таковъ выводъ, къ которому пришелъ св. Діонисій при опроверженіи атомистической теоріи чрезъ указаніе на различіе міровыхъ вещей. Эту мысль св. Діонисій старается подробнъе обосновать и доказать теперь чрезъ указаніе на стройный порядокъ, царствующій въ универсъ вообще и въ движеніи небесныхъ свътиль въ особенности. Міръ есть

"стройное и связное единотво" (ἔν ἐστι συναφὲς το παν). Такимъ онъ представляется намъ (христіанамъ) и мудрѣйшимъ изъ Грековъ—Платону <sup>25</sup>), Пиовгору <sup>26</sup>), нѣкоторымъ онлосооамъ стоической школы <sup>27</sup>) и Гераклиту <sup>28</sup>). Всюду куда можетъ пронивать наше наблюденіе, отъ самаго великаго и до самаго малаго, все по расположенію своихъ частей и связи съ другими предметами устроено въ высшей степени цѣлесообразно. Какъ въ художественномъ произведеніи человѣкъ замѣчаетъ не только красоту цѣлаго, но и совершенство каждой отдѣльной части, наблюдаетъ удивительную соразмѣрность въ самыхъ мелкихъ подробностяхъ и въ самыхъ тоичайшихъ линіяхъ: также точно человѣкъ не можетъ не видѣтъ чудной гармоніи въ устройствѣ всего міра, и каждой части его, не видѣть того, что міръ есть ко́оµос.—Мы наблюдаемъ, напри-

<sup>26)</sup> Платонъ такъ разсуждаеть объ устройстві міра: «Богь есть первая причина всіхъ существь... Восхотівь, чтобы все было добро, онь все ведимое изъ неустроеннаго состоянія привель въ порядокъ, потому что порядокъ дучие бевнорядка, и устроиль мірь сей по совершеннійшему, созерцаемому умомъ, всегда одинаковому и візчному образцу, такъ что онь явился прекраснійшимъ отпечаткомъ этого первоначальнаго образца, пребывающаго въ Божественномъ умі (Тимей) Предпославь эти общія понятія, Платонъ въ томъ же діалогі объясняеть численныя отношенія, по которымъ устроень мірь, —краснорізчно и весьма подробно описываеть составь человіческаго тіла и служеніе членовь его душевнымъ слособностямъ, и заключаеть свое изображеніе мірозданія словами: «и такъ мірь, содержащій въ себі все видимое, есть величайшій, наилучшій, прекраснійшій и совершеннійшій чувственный образь мысленнаго божественнаго первообраза».

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Пноагоръ училъ, что Богъ есть добро, умъ, что онъ есть первоначальная причина согласія, сочувствія и сохраненія всёхъ существъ, и первый назваль вселенную «коорос», что значить порядокъ, красота,—полагая, что всё существа поставлены въ стройномъ порядке и сгройно украшены по числамъ и разумнымъ законамъ, въ нихъ пребывающимъ. См. Zeller, Band. I. s. 304.

<sup>27)</sup> Изъ нехъ особенно Хризиппъ и Сенека старались ръшить вопросъ о конечномъ и цълесообразномъ устройствъ міра. «Какъ ножны, пишетъ Сенека, дълаются для меча, такъ всё вещи рождени одив дли другихъ: растенія и плоды для животныхъ, животныя для людей, напримъръ лошадь, чтобы военть. А человъкъ рожденъ для того, чтобы созерцать міръ. Самый міръ во всей своей совокупности устроенъ для боговъ и людей; все, что въ немъ находится, изобрътено и приготовлено для пользы людей. Онъ есть какъ бы общій домъ боговъ и людей, ибо только пользующіеся разумомъ живутъ по праву и по закону. Сісет. de nat. deor. cap. 1 и 2; срав. cap. 14 и 62.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) О взглядѣ Гераклита на міръ, какъ стройное цѣлое см. у Zeller, Band I, ss. 550.

мъръ, то восходъ солица, то заходъ его, то наступление дия, то ночи; мы знаемъ, что природа то переживаетъ теплое время, то холодное, то идетъ снъгъ, то дождъ и т. п. Всматриваясь въ это, человъвъ невольно ставитъ себъ вопросъ: отчего и зачътъ нее это? Естъ ли какая-нибудъ цъль или смыслъ, напримъръ, въ восхожжени и захождения солица,—въ томъ, что идетъ снъгъ, дождъ—нли все это бываетъ совершенно безъ пъли, случайно, какъ думаютъ этомисты? Нътъ, "все это дано людямъ для пользования, денъ данъ для работы, а ночь, облегающая землю, для покоя", отъ различнаго суточнаго движения солица зависитъ смъна дня и ночи,—отъ годоваго его движения—перемъна временъ года. Въ природъ ничего не бываетъ случайно, по все имъетъ разумную цълъ; не безъ цъли идетъ снъгъ и дождъ, но это для того, "чтобы земля для невътъ живущихъ приносила средства пропятания".

Оть мудраго и целесообразнаго устройства всей вселенной, св. Діонисій переходить къ разсмотрънію чуднаго устройства и двеженія небесныхъ світивь. Подобно тому, какъ въ хорошо дисцеплинированномъ войскъ, идущемъ по ровному мъсту, ни одинъ воннъ не забъгаеть впередь, не уклоняется въ сторону и ни одинь не отстаеть, но каждый идеть мернымъ и стройнымъ шагомъ. также точно, говорить Діонисій, "идеть и несокрушимое и неодолимое войско звъздъ, неразрываясь и сохраняя неизмънныя отнощенія, ровнымъ шагомъ, щить противь щита". Каждая звізда и каждая группа звёздь "не движется безъ плана, но каждая врашается въ своемъ кругу законосообразно и въ равномъ разстоянів отъ другихъ". Откуда же, спрашивается теперь, такое цілесообразное устройство универса вообще и гармоническое движеніе небесныхъ світиль въ частности? "Все это, атомисты, естественно производится атомами, изъ которыхъ все состоить, атомы приносять сивгь, дождь, лето; они же производять и общій стройный плань движенія звіздь . Но, прежде всего, думая такъ, атомисты, по Діонисію, становятся въ самонротиворъчіе и оказываются модьми крайне неблагодарными. Если по вашему мивнію, съ такимъ проническимъ вопросомъ обращается александрійскій учитель церкви къ атомистамъ, все, чемъ вы пользуетесь и наслаждаетесь въ своей жизни, произошло изъ атомовъ: то почему же вы не преклоняетесь предатомами и не приносите имъ, какъ владыкамъ, никакихъ плодокъ?

Неблагодарные! изъ многихъ даровъ, получаемыхъ отъ атомовъ, вы не приносите имъ даже начатковъ"? Кромъ того, согласиться съ атомистами, что мірь---этоть стройный гармоническій порядокъ и красота, произописль отъ случайного столкновенія атомовъ, это значить производить міръ изъ ничего (ex nihilo), нли по крайней мъръ допускать въ дъйствіи болье, чъмъ сколько заключается въ производящей причинъ. "Можемъ ди мы, спрашиваетъ св. Діонисій, думать, что міръ---этоть великій домъ, состоящій дом жоба ж земли и по причинъ ведичія и подноты назвединый "космосомъ", приведенъ въ порядокъ безпорядкомъ неупорядоченныхъ атомовъ и, такимъ образомъ, признать, что безпорядокъ есть причина порядка"? Справедливо да утверждать, что стройное и приссообразное движение небесныхъ свътилъ произошло "изъ вломовъ не имъющихъ порядка, блуждающихъ, невидящихъ и незнающихъ другъ друга? Развъ два незнакомца могуть идти согласно по одной дорогъ: "еда пойдутъ два вкупъ всяко, аще не познаютъ себъ собъ Сколько бы мы ни старались играть на разстроенномъ музыкальномъ инструменть, мы никогда не съиграемъ на немъ ни одной пріятной для слуха мелодів: также точно "не могуть согласоваться и гармоническіе ряды небесныхъ тыть посредствомъ немузыкальныхъ и дисгарионическихъ инструментовъ".--Да и можно ли, наконедъ, согласиться съ темъ, что небесныя тела состоять изъ атомовъ? Недопускають ли атомисты въ этомъ случав того, что "квдять недвиное, раздагають на части то, что не имветь частей, и не соединяють ли несоединяемое?".

Общее сужденіе Діонисія объ атомистическомъ объясненіи цвлесообразнаго устройства міра изъ случайнаго движенія атомовъ то, что оно, какъ и при объясненіи различія между міровыми явленіями, ведетъ къ совершенному абсурду. Мы должны будемъ признать, что "многочисленныя и разнообразныя группы зв'яздъ, образовавшихся изъ постоянно расходящихся атомовъ, разділили небесное пространство между собою какъ бы по договору, какъ будто они завладъли какой-нибудь колоніей или большимъ домомъ, при отсутствіи основателя или владыки дома и, мирно условившись между собою, охраняють свои границы отъ вторженія сосъдей".

<sup>47</sup> Au. 3, 3.

4. Указавъ на пълесообразное устройство міра физическаго, св. Діонисій александрійскій переходить теперь нь разсиотранію міра нравственнаго, представителемъ котораго на. земав служить человъкъ. Человъкъ — это чудное и прекрасное земное твореніе, по Діонисію, служить рышительнымь и вивств съ тымь самымъ красноръчивымъ доказательствомъ слабости и несостоятельности атомистической теоріи, все производящей изъ однихъ только матеріальных фанторовь, "Если бы, пишеть полемисть, каждый изъ сторонниковъ атомистического ученія подумаль о себв самомъ. кто и откуда окъ, то придя въ сознаніе и разумъ, сказаль бы не атомамъ, а своему Отцу и Создателю: "рупъ твои сотвористъ мя и создаств мя<sup>и зо</sup>). Въ самомъ двив, не только правственно-духовная стероне человъка, но и матеріально-физическая организація его. ни въ накомъ сдучав не можетъ быть признана, безъ противорвчія заравому смыслу, произведениемъ атомовъ. Нельзя допустить, что человъческій организмъ произощель случайно, такъ какъ тогда не было бы той чудной гармоніи, какая въ немъ существуєть, но мепременно оказался бы какой-нибудь излишекъ, или же недостатокъ. А между тъмъ, на накую бы часть человъческого тъла мы ни посмотръли, на внутренніе ли органы, или же на визиція чув--ства--слухъ, вкусъ, аржніе, осязаніе, обоняніе: мы замітимъ, что въ органивит человия "нътъ мичего излишняго и ненужнаго, ничего даже повидимому самаго имчтожнаго, напримъръ волосъ и ногтей, но все служить или для пользы или для прасоты". Каждому члену тъла назначена своя опредъленная двятельность и всв они такъ мудро расположены, что помогають другь другу; каждый отправляя свою частную двятельность, служить общимь пользамъ пълего организма. "Голова начальствуеть, и управляеть; вань для полвоводца въ кръпости, такъ для мозга служать охраною органы чувствъ:--глаза смотрять впередъ, слухъ воспринимаеть звуки, вкусъ опъниваеть воспринимаемое, обоняніе выслъживаеть и вывъдываеть, осязание подчиняеть себъ все низшее". Равнымъ образомъ и другіе члены тіла даны человіку не безъ акти: "волосы охраняють и защищають голову, руки употреблявотся для работы, ими созидаются разнообразныя вещи, и весьма мудрыя произведенія искусства, плечи служать для ношенія тяже-

<sup>30)</sup> He. 118, 78.

стей, пальцы для хватанія, при помощи послушныхъ ногъ мы проходимъ сушу, переплываемъ море и совершаемъ всякія путешествія; и всв другіе члены, сколько бы ихъ ни было, служать для: сохраненія человіческаго организма". Невольно и самъ собою возникаетъ теперь вопросъ: вто же образовалъ такое мудрое устройство человъческаго организма, это высокое и прямое, гармоническое и хорошо приспособленное для чувствованій и движеній: тьло? Люди необразованные, по мнънію Діонисію, всъ убъждены вътомъ, что они суть произведение высшаго и божественнаго Провидънія и Силы". Точно также и "врачи, которые тщательно изслъдовали строеніе человіческаго организма и особенно заботливоизучали внутреннія части, приписывали природь божественнуюсущность". Но атомисты безъ сометнія скажуть, что чудный человъческій организмъ "образовали неразумные атомы". Опровергая такой взглядъ атомистовъ на происхождение человъка, св. Діонисій здесь не считаеть нужнымь говорить о томь, что ихъ взглядъ противорвчить догическому закону, по которому въ дъйстви не можеть заключаться болве, чемъ сколько содержится въпроизводящей причинь: объ этомъ онъ говорниъ уже при опроверженіп атомистическаго ученія о происхожденіи цълесообразного. устройства универса. Здесь же Діонисій указываль на то, что атомистическое учение о происхождении человъческого органивна противоръчить опытному наблюдению и здравому смыслу. Опыть яснопоказываеть намъ, что атомы не только не могуть создать человъна, но даже и выличеть глиняной модели человика, ни создать каменной статун его, ни темъ болъе вылить золотаго или серебрянаго изображенія, такъ какъ искусство и ловкость, посредогвомъ которыхъ созидаются эта изображенія, принадлежать людямъ". Если же это такъ, то, спрашиваеть полемисть, "какъ же могли вознигнуть истанные первообразы, когда даже отображенія и снимки съ нихъ не могуть явиться безъ участія мудрости"? Да и согласно ли хоть скольконибудь съ здравымъ смысломъ говорить, что человакъ есть произведеніе атомовъ? Не есть ли это самый невовможный абоурдь? Какъ, напримъръ, изъ атомовъ могъ образоваться Эпикуръ? "Какіе атомы, въ какомъ числе и какъ вошли въ лоно матери Епикура? Какъ они соединились, приняли форму, пришли въ движениеи умножились, и послъ этого какъ изъ нихъ создался Эпикуръ? Какъ случилось то, что один изъ атомовъ сдвлались мясомъ и

жожею, другіе стали носдеми? Жакта связались еще другіе атомы, чтобы образовать жервы"?

Еще болье невозможными сленовится объяснить съ точки эркмія атомистической теоріи психическую организацію человыка. "Отнуда облосось получаєть свой умь, душу, разпускь"? Изъ атомовъ? Но это аначить допускать совершенную разпородность между дійствіємь и причиною. Это вначить признать, что духовное проискодить изъ мадеріальнаго, что невозможно. Съ другой стороны: если умь, душа и под. въ человыкі произошли отъ атомовъ, то "не должны ли грени говорить, что они научены поэзіи, музыків, астрономіи, геометріи и прочить наукамь не отъ боговь, по оть атомовъ, которые суть совершенных и мудрыя музы"!..

5. Невозможностью объяснить ири атомистическомъ взгиндв неихическую сторону челована св. Діонисій заканчиваеть свою полемику от атомпотами. Въ завлючение сочинения Діонисій указываеть самую причину (исходный пункть), вынудившую атомистовъ-эминуреймевъ объяснить происхождение универев изъоднихъ естественно-физических атомовь: онь разоматриваеть атомистическое учение о богамъ и накодить, что оно, какъ и вед вообще атомистическая система, правые нельне. По возервнію атомистова, міръ со всемъ, своимъ безконечнымъ разнообразіемъ бытій и явленій произопновъ изъ столиновенія этомовъ; въ природь натъ ничего спорхъестественного, все въ ней идеть по естественно-необходинымъ законамъ. Если текъ, те причемъ не туть могутъ быть боги? Зачемъ они аконистамъ? И могукъ ли атомисты, если хотять быть последовательны въ своемь учени, такь или инеме учить о богахъ? Боги атомистовъ--атомы, предъ ними и долины прекложеться этомисты, ихъ они и должны почитать за Божественныя существа. Демокрить, какь болье или менье послъдовательный атомисть, дъйствительно, совермь не котыть признавать боговъ, въ смыскъ существъ "въчныхъ, невявисимыхъ, сверхъсстественныхь и высшихъ человъща" 31). Такими существами ын него были "двигелощієся въ пустоть и вее произведине атомы" 22). Демоврить допускаль боговь тально для простой массы народа, танъ какъ она, по своему невъжеству, не въ состояни отръшиться

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Zeller, Band I, s. 756.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Ibid., s. 758.

отъ въры въ боговъ <sup>33</sup>). Но Энинуръ въ этомъ отношения далеко расходился съ Демокритомъ. Онъ, какъ мы знаемъ уже, выхода именно изъ своего ученія о богахъ и пришель къ мысли о веобходимости все въ мірѣ объяснять однѣми естественными причинами (атомами). По Эпикуру, на боговъ нужно смотрѣть, какъ на существа вѣчныя, безсмертныя, блаженство которыхъ исключаетъ всякую мысль о заботѣ или трудѣ,—почему его боги и не могутъ ни сотворить міра, ни оказывать на него то или другое воздѣйствіе; они просто живутъ счастливъйшею жванію въ особомъ міровомъ пространствѣ (intermundium).

Думая такъ о богахъ, Епикуръ, по мивнію св. Діонисія, несомивино хотвлъ возвыемть боговъ въ представления людей. Но онъ не достигаеть своей цвин. Наобороть, -- вивсто того, чтобы возвысить ихъ, онъ, самъ того не замъчан, унижаеть своить боговъ.-Боги должны быть существами абсолютно счастивыми, поотому они и не могли сотворить міра, тамъ какъ еслибы они трудились надъ сотвореніемъ міра и заботились о его сохраненіи, то они не наслаждались бы абсолютнымъ помосмъ. Такъ аргументируетъ Эпикуръ. Но, опровергаеть эту вргументацію св. Діонисій, діятельность можеть казаться трудною и разстраивающею счастье только людямъ глупымъ и недъятельнымъ. "Творить, управлять, благодътельствовать, заботиться, пишеть полемисть, можеть быть труднымъ только для неискусныхъ и глупыхъ, для слебыхъ и линвыхъ, а не для прилежныхъ и способныхъ, мудрыхъ и разумныхъ". Для отихъ последнихъ, напротивъ, не можетъ быть ничего выше, какъ "наслаждаться теми благоми, которыи они приносять ближнимъ"; такіе люди бывають всегда счастливы, такъ какь "они награждаются хвалой и славой за свои труды: иные питая, иные управляя, иные льча, иные служа государству в. Но людьми наиболье другихъ двятельными, служащими на пользу своихъ блиянихъ, должны быть и бывають на самомъ деле онлосовы, которые, по Діонисію, пособенно оказываются счастливыми, такъ накъ посвъщають себя воспитанию людей". Тоть же Денокрить и особенно Эпикуръ, отнимая дъятельность у боговъ, однаво же ж сами "не могуть представить себъ никакого высшаго удовольствія", кромъ "добровольнаго занятія оплосовіей: "Самъ Демокрить ска-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Zeller, Bandi I, s. 762.

заль, что онь лучше желаеть изыскивать научные принципы, чёмь обладать персидскимъ царствомъ". Итанъ, люди, и особенно оплософы, въ чемъ Демокрить и Эпикуръ легио могутъ убъдиться на самихъ себъ, "съ дегностію исполняють предпринимаемое и съ удовольствіемъ оканчивають свою работу для доставленія благь людимъ". Какимъ же образомъ, спращивается теперь, "творить, управлять благодетельствовать" и вообще та или друган деятельность невозможна для боговъ? И почему эта двятельность разстранваеть согласіе и блаженство боговь и не доставляеть имь никакого наслажденія? Если люди, по сравненію съ богами существа низшія и несовершенныя, получають наслажденіе оть своихъ трудовъ, то навъже мириться съ этимъ ученіемъ Эпикура, что боги, существа въчныя и безсмертныя, "не доставляють никому никакихъ благъ и не обладають никакими благами"? Не наобороть ли? для боговъ, какъ существъ неизивримо высшихъ человъка, доставлять блага, творить, управлять и под. не только не непріятно и не трудно, а очень пріятно и желательно". Для нихъ "и медленность въ совершени добра-позоръ, какъ объ этомъ говоритъ поэть (Гезіодъ) за наи, какъ еще сыльные наставляеть пророкъ, возвъщан, что добродътельныя дъла по истинъ достойны Божества и что провлять тоть, кто мало ценить ихъ с ээ). Итакъ, Эпикуръ, считая боговъ за существа абсолютно недвятельныя и думая тамъ возвысить боговъ, на самомъ дълъ унижаетъ игъ: приписываетъ имъ то, что служитъ поворомъ даже для человъка. Дажье, боги Эпикура не суть "податели благь" или, накъ говорить поэтъ 30), "δωτήρες έάων", они "не владъють никакими благами и въ силу своего абсолютнаго спокойствія не могуть никому благодітельствовать. При такомъ предотавленіи о богажь виветь ли какоедебо право Эпикуръ называть ихъ именемъ "Осої" Это названіе можно производить отъ двухъ глаголовъ: или отъ, Фену" — бългол, нан отъ "Оеїуси"-полаготь, класть, творить. И ни одна изъ отихъ оормъ не соответствуеть богамъ Эпикура. Онъ не можеть произвести то название ни отъ глагода "Обсто"---бъжать, тамъ намъ его боги пребывають въ абсолютномъ поков; ни оть глагода

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) «Труды и ден» 480.

<sup>36)</sup> Jep. 58, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Oqnc. Τ. VIII, 325: « έςταν δ' έν προθύροισι θοί δωτήρες εάων».

"Окії спи полагать и творить, "такъ какъ онъ не приписываетъ сведить богамъ никаного труда и никаной работы, хотя Осос сотъ творецъ и хранитель всего".

Все ученіе впикурейцевь о богахь, во сужденію св. Діонисія, есть не болье, какъ фантастическій выпысель празднаго воображенія самого Эпикура. "Какимъ образомъ Эпикуръ донажеть, что его боги существують на самомъ діль, если онъ наногда не выдаль икъ творящими? Перешагнуль ли онъ чрезъ небесный горизонть? переступиль ли чрезъ сокровенную, ему одному только извъстную дверь? увидіять ли своихъ боговъ въ пустомъ пространстві. Нашель ли онъ тамъ вождельное паслажденіе и жизнь и приглашаеть нь участію въ этой жизни всталь, которые должны унодобиться богамъ?"

Паконець ученіе о богахъ, а равно и частое употребленіе клятвъ именемъ Зевса, по мнінію св. отца, Эпикуру нужны были для того, чтобы сохранить корошія отношенія къ жрецамъ и народу. "То извітьсно, пишеть Діонкейі, что Эпикуръ, боясь асикинь по смерти Сонрата и не желая того, чтобы почитали его за безбожника, какимъ онъ быль на самомъ ділів, распускаль, какъ шарлатанъ, молву о своей вірті въ боговъ, которые на самомъ ділів для него не существовали".

Итакъ, какъ эпинурейское учене о богахъ, такъ и вся вообще система этомистовъ, по сужденію св. Діонисія влександрійскаго, стредаєть внутренними противоръчіями и не даєть удовлетворительнаго объясненія разнообразію міровыхъ предметовъ и явленій. "Они — этомисты", заключаєть свою полемику Діонисій, не смотръм умными глазами на небо, и не слышали выразительнаго гласа внимательнаго созерцателя: "небеса повідають славу Бовію; твореніе же руку его возвіщаєть твердь 37). Они не обращають вниманіе также и на землю, съ раснообразнымъ множествомъ существъ, ее населяющихъ, ибо они узнали бы, что "Господь ка землю приврів, и исполни по отъ благъ своихъ: душу всякаго животна повры лице ея" (Спр. 16, 80—81).

Со всею ръшительностію опровергая древнихъ матеріалистовъ и до очевидной ясности доводя нелъпости атомистической теоріи съ

<sup>&</sup>quot;) Пс. 18, 1.

25

точки зрвнін восмологическо-телеологической, св. Діонисій однако же не насастся гипотельі со стороны онтологической, т.-е. онть не задастся вопросомы: монеть ин аторы быть мыслимы наши накь дайствительная, недалимая и простая субстанція вещей? Представимо ли до психологическимы и логическимы законамы нашиго куха пустов безпенечное пространство? Мыслимо ли, наконемы, самодвиженіе матеріальнаго атома вы этомы пространствы? И вы этомы, по нашему мивнію, состоить главное отличіє Діонисієва опроверженія атомизма оть современнаго <sup>24</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Предъ судомъ современнаго философскаго ума атомистическая теорія въ самыхь своихъ принцивахь оказивается логически несостоятельною. 1) Прежде всего теперь мюлий (дознако, что можно только предполагать, что матерія въ своемъ простейнемъ виде должно состоять изъ дискротныхъ частицъ, которыя при данных средствых вауки и существующих условіях природи недоступны дальнаймему разложенов. Но отсюда еще нельзя заключать, чтобы эти дискретдина частицы были на самомъ деле веделими: «это доказать нагляднимъ образомъ невозможно, потому что атомъ, но самой природи своей, не можеть бить подверсинть васледованию—далник оне наи неделимь. Никакъ нельзя отстранить -оть себя мисци, что карь бы ин била маля данняя частица матерін, она всетави можеть быть разділена на болбе малыя части и такъ далве до безнонечности. Нельзя представить себе чего-либо простого и неделимого, навъ скоро оно ванимаеть какое либо, жотя бы то и самое малое пространство, имееть какую-либе величину. Все вротиженное всегда допускаеть везножность дальнейшаго разделенія. Простоє ва тому синскі, что оно не состоять уже нев частей, слідов. нев чего-якое дівлимаго по самой природі сврей, никогда на самомъ ділів не можеть быть матеріальнымь, если только ми не станемь прадставлять себе матеріальное чёмь то не протиженнымь и не простраиственнымь, а вывете и противоречащимъ собъ. Такинъ образовъ нужно доказать еще, что атоми не суть наши соботронных предотявления, но не самона двога существують. Но этого-то атомисты и не могуть викона доказать. Атомъ по самому моченто своему есть ведвяниям частица протяженной матерін, но недвинюють не согласна съ протяжениет осли втоит недвлик, то дожнень быть не протяжень, но тогда онь не будеть матеріальнымь атомомь; если же онь матерівлень н потому прочимень, то онь по самой природа своей должень быть данинсь. 2. Не меже протекорачащить оказывается и другой принципь акоместитесний теорів-пустое прострометно, отдалянице втомы. «Есян все орществующее, по учени аломиотовь, есть матеріальное или вещественное, которое слатается и образуется изъ безконечнаго множества атомень, то что же такое мусто, ничень пенаволненное и высь би нематеріальное пространство, вакь не «вичто»? Но можеть ин пустота, мака мичто, служить препитствіснь къ полному сліжню всель атоновь, и след. можно ян привнять научинив, положительникь такое «пустое» понявіе, которов, однаво, служить правугоньнимь намиомы для творій

Въ объяснение уназанной особенности Діонисісной поления мы должны зам'єтить слідующее. 1) Свое сочиненіе "пєрі фобеще" св. Діонисій аленсендрійскій писадь юношів Тимовею (Евсевія Ц. И. кн. VII, гл. 26), а это не позволядо автору при разбор'є атонистической гипотезы, самой неоплосоончной изъ всіхъ оплосооскихъ теорій, вдаволься въ метаоническія отвлеченности. Для Тимовея, какъ юноши, была безъ сомнанія более понятна космо-

атомовъ, какъ недвлимыхъ основъ матеріи, и необходимымъ условіемъ «движенія» атомовъ? Признаніе абсолютной пустоты между атомами необходимо ведеть въ предподожению такъ-насываемаго дъйствования на разстояния (in distans), не только безъ взанинаго соприкосновенія, но и безъ среди, служащей проводникомъ движенія. Движущія силы природы дійствують или чрезь сопривосновеніе тіль, яли посредствомъ толчка, сеобщениего однимъ теломъ другему. Ми не видимъ примера и не можемъ даже вообразить себе, чтобы одно тело могло двигуть другое, лежащее вдали отъ него, или безъ непосредственнаго сближения съ немъ. или бевь помощи какой-либо между-лежащей среды, служащей передатчивомъ дваженія. Но признавая, что атомы отділены другь оть друга пустыми промежутками, совершенных «инчто», мы должны будемъ допустить странную для матеріальнаго міра возможность дойствовать одному матеріальному предмету (дакъ би опъ маль ни быль-это все равно) на другой безь всякаго носредства и сопривосновенія, одною такъ-свазать водею иди виутренвимь стремденіемь приблезить или отдалить его оть себя». 3) Напонець, и понятів «самоднижущихся» атомовь овазывается однимъ изъ самыхъ фантастическихъ созданій человіческаго воображенія. «Предположеніе сили движенія, какъ присущаго (имманентивго) свойства атомовь, которое производять восредствомь, ихъ разнообразныя соединены, различныя явленія — это предположеніе переждаеть новыя противорйчія въ атомистической теоріи. Не говоря уже о томъ, что «сила», какъ и «матерія» вообще, есть отвлеченное понятіе или предположеніе, что о силь, отдільно оть явденій, опыть ничего не знасть и не можеть знать, —им должен предполеть OGHO HID ABYAL: HAH CHIA OCHADYMBACTCH BE IBENCHIE ATOMORE, RAEE HETTO HEкодищееся вив ихъ, или сила неотделима отъ атомовъ, вакъ присущее виъ свойство. Въ первомъ, случав атомы не могутъ быть творческими основами явленій, а служать только обнаружениемь вив ихъ шанодищейся, какой-то другой творческой силы. Второе же предположение противорачить самому (матеріалистическому) понятію объ атом'я, кака вещественном'я тілі, которое, по самой природі своей, недівтельно, инерхно, и само по себь не обладеть инкакою самодіятельвою свлою. Такимъ образомъ атоми, какъ тела чеподвижныя, мертвия, не могутъ приводить себя въ движение и служить началами явлений міра. Всякое движение есть «действіе, причина котораго не саларчается въ самомъ веществе, какъ веществъ, а, не накодясь въ матерін, ока-эта причина - должна быть началомъ, отличнымъ отъ матерін, силою-«нематеріальною». В. Л. Кудравцевъ, «Матеріавист. атомизмъ», въ Прибав. въ Твор. св. Отщеовъ, 1880 г. ч. XXVI.

догическо-телеологическая сторона предмета, нежели отвлеченнотеоретическая. 2) Сочиненіе св. Діонисія мы знаемъ только въ небольшихъ отрывкахъ у Евсевія. Возможно, что въ княгь Діонисія разсматривалась атомистическая теорія и съ отвлеченно-метаонзической или онтологической стороны. Такъ фожно думать на томъ основани, что въ двухъ мъстахъ св. Діонисій, хотя и кратво, высказываеть свое суждение и объ этой сторонв агомистической теорін. Такъ, когда онъ называеть атомистовъ до том отомог τομείς και των άμερων μεριςταί", το, πο словамъ Роха, "ясно показываеть твиъ, что атомисты рашаются угверждать то, что на въ какомъ случев не можетъ быть истиннымъ свмо по себв и что говорить противъ опытимихъ наблюденій, непозволяющихъ допустить существование атомовъ " з"). Равнымъ образомъ, когда Діониciñ πишеть объ атомистахъ, что они "δράτωσαν τὰς αθεάτους καὶ τάς άνοήτους νοείτωσαν", το οπь, προκοππάστь ньмецкій ученый, "двиветь это съ твиъ наивреніемъ, чтобы показать, что атомисты допускають невозможное для мысленнаго представленія,---другими словами возражаеть атомистамъ то, что и въ древнее н въ новое время вовражалось имъ, именно: атомъ есть эмпирически недоказанное бытіе и нічто невозможное для намего **Умопредставленія**" №).

Впрочемь, то или другое заставило св. Діонноїя опустить отвисченно-онтологическую сторону предмета, это, во всякомъ случав, ни мало не отнимаеть у сочиненія "пері фоссос" того значенія, какое иміло и доселі виветь оно въ христіанской полемикі противь матеріалистическаго атомизма. Это сочиненіе вполів уновлеть намъ ту противоложность, какая сущеотвуєть между христіанскимъ и матеріалистическимъ міровозгріність. Тамъ вічная матерія нат неділиныхъ атомовъ, здісь—вічный Вогъ; тамъ самодвиженіе атомовъ въ пустомъ пространстві, здісь твореніе по свободной волів Премудраго Творца; тамъ случай и необходимость, здісь всюду ціль и смысль; тамъ человіять оказывается случайнымъ спізиленіемъ матеріальныхъ частипь, здісь онъ сумество разумное, вышедшее изъ рукъ Творца в под:

Поведавъ ризкую противоположность между атомизиомъ и хри-

<sup>25)</sup> Poxt s. 49.

стіанствомъ, св. Діонисій въ то же время не оставляєть своего читателя въ недоумвни и нервшительности) относительно того, навому же изъ этихъ двукъ, діаметрально противоположныхъ, міровоззрвий нужно отдеть предпочтение? И, помимо отвлечениооплосооских аргументацій, однимъ космологическо-телеологическоимъ путемъ, св. Діонноїй ясно почаваль всю шаткость атомистическаго :: зданія, постровиваго на логически-немыслимых началахъ. Онъ ясно, просто и наглялно убъщаеть читателя, что этомистическая теорія не тольно не даеть хоть сколько-нибудь удовлетворительнаго решенія загадки происхожденія міра, но еще болье запутываеть этогь вопросъ. Если атомы суть единственно ревльное постоянное и непрекодящее бытье; если каждый изъ втомовъ обладаетъ неизминия свойствами и силами, осли одни только атомы въчны и не тольно служать строительнымъ матеріаломъ, изъ котораго образовался міръ, но и сами собой" своими собственными сильми создали весь міръ, если, соединяясь между собою, по известнымъ ванонамъ въ непрерывно изменчивой формъ то такъ, то иначе, они дали быте всемъ водамъ міровыхъ телъ-солнцу, планетамъ и проч., пронавели органическую жизнь и, нановець, человака: то что другое можно сказаль въ ответь на это, кромъ того, что сказаль св. Діонисій: "Өсинсотή ує стоншу ή бинократіс"! Но Діонисій не только раскрыль неприложимость акомистической гимотезы из объяснение происхожаемия универсуме, но и указаль также на тр нельпости, къ накимъ необходимо ведеть эта гипотеза. Припомнимы, къ какому выводу приходить св. Діонисій, когда онъ, канъ бы становясь на точку эрвнін атомистовъ, пытается: объяснить стройное движение мебесныхъ сивтиль изь случайного столеновения отомовъ, или когда онъ старается представить собъ возможность образованія Эпикура изъ втомовъ!

Процью болье, чамъ полторы тысячи лать со времени написамія Діонисієва семиненія "пері фобсос", но оно имветь большую нажность и замченіе и для настоящего времени. Наше времи снова обратило вниманіе на древнюю, долгое время находившуюся въ забвеніи, атомистическую гипотезу, спова ища въ ней разгадки бытія и сущности міра. Мы говоримъ о современномъ матеріализмѣ, этомъ модномъ міровозарѣніи, такъ широко распространившемся благодаря громаднымъ успѣхамъ эмпирическихъ наукъ. Подобно Демокриту и Эпикуру, въ наши дни изтеріалисты говорять, что "природів неизвіствы ни Начало премірноє, ни дійствія оберхьестественнын; она сама есть начало и вонецъ всего, сама все 
сездаєть, и все снова береть къ себъ (41). "Атомъ, говорить одинъ 
изъ самыхъ жарнихъ стороннямовъ новійшаго матеріалистическаго 
атомивма, есть тоть Богъ, которому всяков бытіє, нившеє и высшеє, обязано своимъ происхожденіємъ; онъ не цибеть им начала, 
ни конца своего бытія и вступаєть только въ безконечномъ течепін временъ въ новыя создиненія, или выходить изъ нихъ, по 
всегда есть неязивимо одинъ и тоть же, одаренный одними и тіми 
же, отъ въка ему присущими; оплами и свойствами (42). Очевінно, 
современный матеріализмъ не далеко ушель отъ древняго стомязме. 
Демокрита и Эпикура.

Что же говорять теперь протива отомрстического матеріализма? Кромъ указанія на противорьчіе въ догическихъ принципахъ матеріадизма (о чемъ мы товорили вышке), ничего новаго въ сравненін съ тъмъ, что сназаль св. Діонисій александрійскій въ свовиъ сочинении. Чтобы убъдиться въ этомъ, появоляемъ себъ привести нрсколько врітебжеке из солименій современнум предленикови матеріаливив. -- Главное затрудненіе, къ которому ведеть отомистическо-матеріалистическое объясненіе происхожденія міра и ого явденій, Фабри тамъ выражають въ одному изъ своихъ "писемъ противъ матеріадизма": "Такъ какъ, говоричъ омъ; всяное атомистическое ученіе должно привнавать существенно опинаковыя кочества за всеми агонами, а все существующее въ действительности только продунтомъ атоновъ, то отнуда не такое громадное разнообразіе существующаго, начиная оть низшихъ отепеней неорганической жизни до человъческого самосознанія? Еслибы мы на времи даже еделали уступну атомистанъ-вздумани бы допустить, что атомы обладають окрытымы сознаниемы, то отчето же таже сознание только въ человъчесной личности бываеть явйствующимъ, а не въ травв, зерив, камияхъ и животнымъ? На это еще никордо не давела атомистика удовлетворительнаго отвёта. Она можеть только сказать, что это происходить отъ особаго рода сочетанія атомовъ. Но какая же причина такого сочетанія? На это до сихъ поръ нътъ

<sup>4)</sup> Boxueps, Zeitschrift für Phil Band. 24., s. 29-30.

<sup>&</sup>quot;) Zeitsch. für Phil. Bd. 24, s. 86

и нивогда не будеть удовлетворительнаго отвъта" <sup>6,3</sup>). Но не тоже ли самое говорить и св. Діонисій, когда довазываеть, что атомистическая теорія, при одинаковой субстанціональности атомовь, не можеть объяснить безконечнаго разнообразія міровыхъ бытій, напримъръ различія по продолжительности существованія?

Послушаемъ, что говорить другой современный противникъ матеріализма. "Матеріалистическая философія, весьма мало свъдущая въ законахъ природы, удевлетвористся тъмъ, что приписываетъ случаю и нечаннымъ встръчамъ атомовъ ту гармонію и соотвътственность нонечныхъ причинъ, какія насъ перажаютъ въ міръ. Но говорить вмъстъ съ древними эпинурейцами, что атомы, соединялсь другъ съ другомъ въ силу случайно полученнаго ими (направленія, произвели здъсь растенія, тамъ животныхъ, въ иномъ мъстъ рыбъ, а еще въ другомъ—людей; это въ сущности значитъ ничего не сказать. Несообразность подобныхъ объясненій или, правильное, отоутствіе всякого объясненія, показываеть лучше всякихъ доназательствъ невозможность устранить изъ вселенной Предусмитривающую Причину марова ве, накъ мы знасиъ уже доназываетъ и все сочиненіе Діонисія до природъ".

По мивнію атомистовъ, генорить Госоманъ, существують безчисленныя, простыя, ввиныя, недвиними твла, которыя сами по себв абсолютно пусты, неподвижимы, непроницаеми, но которыя, однако, отъ ввиности двигаются въ пустомъ пространствъ, влекутся другъ къ другу и онова разъединяются,—безъ всякой пъли и смысла производять законосообразность, гармонію и, не имъя разумности, открываютъ эту разумность. Подобный конгломератъ противоръчій и путан ины трудно найти въ накой-либо другой онлосооской системъ" 45).

Сявланныя нами выдержки изъ сочиненій современныхъ противниковъ матеріализма вынуждають насъ отнести твореніе св. Діонисія александрійскаго "περί φύσεως" къ разряду техъ патристическихъ произведеній, ноторыя въчно будуть жить въ человъчествъ и никогда не потеряють своего интереса и значенія.

<sup>43)</sup> Фабри, «Письма противъ матеріализма», стр. 47-48.

<sup>44)</sup> Поля Жане, «Современный матеріализмъ въ Германіи», стр. 94-95.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Гоффианъ Der deutsche Materialismus und die Theologie въ «Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie», за 1864 г. стр. 253.

Въ виду того, что разсмотръннаго нами полемическаго сочиненія "περі φύσεως" нѣтъ на русскомъ языкь, мы считаемъ не излишнемъ въ качествъ приложенія помъстять переводъ этого прекраснаго произведенія древне-кристіанской литературы и дать о мемъ краткія исагогическія свъдънія.

Когда и по какому поводу написать св. Діонисій Александрійпить едва ли возможно. Съ въроятностію, прочень, можно предполагать, что оно было написано не въ періодь еписисані дъятельности <sup>47</sup>) Діонисія, такъ-какь въ это время александрійская перковь была раздираема многими еретическими и раскольническими смутами <sup>46</sup>), на устраненіе которыкъ св. Діонисій посвящаль все время своей епископской діятельности. Поэтому время написанія сочиненія періоду належизаторской діятельности Діонисія, т. е. къ 232—247 годамъ.

Столь же трудно ръшить: что послужию поводомъ въ написанію сочивенія? Можеть быть св. Діонисій въ этомъ случай сийдоваль примъру слого учителя Оригена 4°), т. е. имъль въ виду того же самого Цельса, противъ котораго Оригенъ написаль свое знаменитое "сочиненіе противъ Цельса", и, который, судя по уназаніямъ Оригена, быль въроятно эпикуреецъ 5°). Но върнъе, нажется, думать, что нолемическое сочиненіе "пєрі фібєще" было вызвано широкимъ распространеніемъ эпикуреизма во время Діонисія и преобладающить господствомъ этого направленія, какъ въ жизни, такъ и въ тогдашней наукъ 5°). Шировое распространеніе эпикуреизма безъ сомивнія было обязано не столько его научно-философскимъ принципамъ, сколько тъмъ практическимъ интересамъ, которые составляли главную задачу эпикуреизма и которые онъ всюду преслъдовалъ. Мы говоримъ о той чисто-практической цёли, которую по возгрънію Эпи-

<sup>&</sup>quot;) Обстоятельную біографію св. Діонисія Александрійскаго можно читать у Форстера «Dionysius der Grosse von Alexandrin» въ Zeitschr. für die historische Theologie за 1871 г. ss. 43 − 79.

<sup>47)</sup> Енископомъ Діонисій сділался послі Иракла въ 247 или 284 г.

<sup>48)</sup> Расколъ Новата, ересь Савеллія.

<sup>49) «</sup>Достойнымъ ученикомъ» котораго Діонисія называеть бл. Іеронимъ Catalogus script. cap. 64.

<sup>50)</sup> Cp. Roch. s. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) O years cm. Zeller, Band. III, s. 397-398.

нура, должна преследовать онлосооія, — о желаніи Эпикура освободить людей отъ страданій и несчастій и доставить имъ полное спокойствіє и счастіє. Распространенію эпикурейской философіи въ то время способствоваль также и характеръ и методъ тогдащией науки. Какъ извъстно, Эпикуръ, стараясь все объяслить изъ чистоостественных основаній и рышительно отрицан все сверкъестественное, особенное значение придаваль наукамъ естественнымъ. Эти науки, казалось Эпикуру, дають возможность объяснить ходь. міровой жизни однимь чисто естественнымь путемъ, а не редигіозпотелеологическимь 32). Но любовь нь естественнымь наукамь, особенно нъ астрономи и медиции, любовь нъ такъ-навываемому индуктивному методу, который основывается "на предположеніи запонности и необходимости хода міровой живни <sup>5,3</sup>), составляли главную, отдичительную черту дауки и образованности третьяго въка 54). Отсюда понятно, что принципы эпикурейско-атомистической онлосооін находили себ'в большое сочувствіе въ кругу тогдащинкъ естествоиспытателей, астрономовъ и врачей 65). Несомивино также и то, что это мірововаржніе было въ значительной итри распространенои въ средъ тогдалиней александрійской христівнской молодежи. Въ виду отого, Діонисій Аленсандрійскій, навъ катехеть христіанской щиолы, въроятно и почеть нужнымъ ракоблачить несостоятельность и нельпость этомистического міровозарвнія эпикурейцевы, весьма цълесообразно оставивъ безъ вниманія прямыя возраженія эпинуренцевъ противъ христанства и его Основателя посла того, какъ-Клименть и Оригенъ со всею основажельностію опроверган эти возраженія.

Свое сочиненіе Діонисій посвящаєть юноші "Тимосею" 56) о ноторомь Діонисій говорить въ письмі въ спископу Герману при описаніи своего удаленія изъ Александріи во время гонопія Декія. "Я, пишеть указанному спископу св. Діонисій, выбхаль вмістіє съ дітьми (παίδες) и со многими изъ братій... Я и всі бывшіе со мною были взяты воинами и отведены въ Тапорись, а Тимосея,

<sup>52)</sup> Jaure, «Истор. Marrep.» перев, Страх. стр. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Ibid. ст. 101.

<sup>14)</sup> Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Какъ извъстно, и современный нашъ матеріализмъ обязанъ своему вирокому развитію наукамъ естественнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Перков. Истор. Евсевія, кн. VII, гл. 26.

въ то время по усмотрънію Божію съ нами не случилось <sup>65</sup>)... Кто были тѣ παῖδες, о которыхъ говорить Діонисій и въ частности, юноща Тимовей, которому написаль Діонисій свое сочиненіе "περὶ фύσεως — это съ точностію неизвѣстно. Рохъ усиленно старается доказать, что это быль сынъ св. Діонисія, рожденный еще до обращенія Діонисія въ христіанство <sup>58</sup>). Другіе думають, что это быль юноща, находившійся въ услуженіи у св. Діонисія <sup>51</sup>). Но вѣрнѣе думать вмѣстѣ съ Диттрихомъ <sup>60</sup>), что Тимовей быль любимый ученикъ Діонисія, яышедшій изъ александрійскаго огласительнаго училища и жившій, вѣроятно, въ домѣ св. Діонисія <sup>61</sup>).

Сочиненіе Діонисія "πєρі фобсως", какъ и вет другія творенія этого учителя Церкви, не дошло до насъ въ своемъ полномъ объемъ, въ какомъ оно вышло изъ-подъ пера самого автора. Въ томъ видь, въ какомъ это сочиненіе лежить передъ нами въ настоящія минуты, оно представляеть собою небольшой фрагменть, помъщенный въ сочиненіи извъстнаго церковнаго историка Евсевія "Ргаерагатіо evangelica" 62). Дълая перечень сочиненій св. Діонисія Александрійскаго, Евсевій говорить: "есть у насъ много и другихъ обширныхъ его сочиненій, изложенныхъ въ видъ писемъ "о природъ", назначенное для отрока Тимовея" 63). "Я, пишетъ Евсевій въ другомъ своемъ сочиненіи, предложу не много изъ книгъ Діонисія "о природъ", направленныхъ противъ Эпикура" 64). Помъщая затъмъ указанное сочиненіе Діонисія въ своемъ ргаерагатіо evangelica, Евсевій нъсколько разъ даетъ замътить, что онъ приводитъ не все сочиненіе, а заимствуетъ изъ него только нъкоторыя вы-

<sup>17)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Рохъ, в. 24-25.

<sup>5),</sup> Forster, въ указ. нвм. жур., s. 56.

<sup>• (</sup>в) Диттрихъ, в. 4-5.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Диттрихъ доказываетъ свое предположеніе многими примѣрами изъ до и нослѣ христіанской исторіи, показывающими, что отношенія между учителемъ и ученикомъ нерѣдко носили характеръ отношеній отца и сына. Такъ онъ ссылается напр. на Александра Македонскаго, который называлъ Аристотеля свочить отцомъ, на Елисея и Илію и др. Слово «подс» значить сынъ или дочь въ дальнѣйшемъ, а не первоначальномъ значеніи.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Eusebii Caesar. opera, «Praeparatio evangelica», RH. XIV, RA. 23—27, CTP. 321—333.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Церк. Истор. вн. VII, гл. 26.

<sup>&</sup>quot;) Praep. evang. rs. 22.

держки. Такъ напр., свазавъ, какъ опровергаетъ св. Діонисій атомистическое ученіе чрезъ указаніе на стройное движеніе небесныхъ свътиль, Евсевій говоритъ: "сказавъ это, онъ (Діонисій) и еще другое многое разсматриваетъ, доказываетъ посредствомъ многихъ основаній, частію изъ отдъльныхъ предметовъ универсума, а частію изъ разнообразныхъ твореній въ немъ. Изъ всего этого я еще приведу нючто, чтобы окончить предлежащее сочиненіе" (5). На основаніи указанныхъ данныхъ мы должны заключать, что по своему первоначальному объему сочиненіе "πєрі фо́σєшє" было довольно общирно.

Предлагаемъ русскій переводъ этого замізчательнаго творенія св. отца церкви.

I.

1. Есть ли вселенная связное и цълое единство, какъ она представдяется намъ и мудръйшимъ изъ грековъ-Платону, Пиоагору, стоикамъ и Гераклиту,-или она есть двойство, какъ можеть быть ктонибудь полагаеть, -- или же она есть безпредвльное множество, какъ думають нъкоторые другіе, которые, благодаря многимъ заблужденіямъ своего ума и по разнообразію значенія названій 66), старались раздробить сущность вселенной и представить ее, какъ нъчто безконечное (ἄπειρον), не происшедшее (ἀγέννητον) и безцваьное (апромонтом)? 2. Последніе допускають бытіе какихъ-то вечныхъ, мельчайшихъ и безчисленныхъ по множеству тълъ, называемыхъ атомами и (допускають) неограниченное по величинъ пустое пространство; они утверждають, что эти атомы, сами собой (αὐτομάτως), случайно (ώς έτυχεν), двигаясь въ пустомъ пространствъ, сталкивались между собою по причинъ неупорядоченнаго стремительнаго движенія (διά ρύμην άτακτον) и, всявдствіе различія формъ, соединялись и сцвилялись между собою, -- такимъ образомъ они образовали міръ и все, что въ немъ, и даже остальные безчисленные и безпредъльные міры. 3. Такое ученіе принадлежить Эпикуру и Демокриту, которые однако не были согласны во всемъ относительно атомовъ, какъ напр. одинъ изъ нихъ допускалъ (Эпикуръ), что

<sup>44)</sup> Praep. evang. rs. 25.

<sup>66)</sup> Πολλαίς τής διανοίας παραφορίς και ποικίλαις προφοραίς δνομάτων.

всв атомы весьма малы (ἐλαχίστας πάσας) и, вследствіе этого невидимы, другой же (Демоврить) полагаль, что по крайней мере, невоторые изъ атомовь очень велики. Но оба согласно утверждали, что атомы тела неделимы и должны быть признаваемы такими по причине ихъ несокрушимой твердости. 4. Другіе утверждають, что атомы суть тела безъ частей, хоть сами части вселенной, изъ которыхъ по причине ихъ неделимости, образовалась все и на которыя снова все распадается. Этимъ именемъ "неделимыхъ телъ" (ἀμερή) назваль ихъ Діодоръ 67); другое имя, говорять, даль имъ Гераклить, который назваль ихъ молекулами (ὕγκοι); отъ Гераклита это имя приняль по наследству также и врачъ Асклепій 68). Изложивши это ученіе, говорить Евсевій, опъ опровергаеть его многими доводами, а именею такимъ образомъ:

## II.

1. Какъ мы должны будемъ назвать ихъ, если они говорятъ, что случайно (тохпра) произошли мудрыя и потому прекрасныя творенія, изъ которыхъ каждое само по себъ (отдъльно), и всъ вивств казались прекрасными Тому, Кто сотвориль ихъ, ибо сказано: "и видъ Богъ вся, елика сотвори: и се добра зъло (Быт. І, 31). 2. Въдь не одинъ разъ, посредствомъ незначительныхъ, обывновенныхъ и встръчающихся у нихъ подъ ногами, примъровъ (παραδειγμάτων), они могли бы научиться, что никакая полезная и нужная для употребленія вещь (χρειώδες καὶ πρὸς ἀφελειαν ἔργον), хотя бы она казалась очень незначительною, не являлась безъ помощи искусства (άναπιτηδεύτως) и безразсудно (случайно-συμβάтікως), но рукою человъка создавалась для опредъленной цъли. Когда же она становится ненужною (бхопотоу) и безполезною (фушφελές), το разрушается и, какъ попало (ώς αν τύχη), пропадаеть, такъ какъ мудрая заботливость, которая прежде эту вещь сохраняла, болъе ея уже не поддерживаеть. 3. Такъ, когда ткутъ платье, то нити не соединяются безъ ткача и сами собой не вплетаются въ основу. Но если платье изнашивается (κατατρεβείη), то оно вет-

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Діодорь принадлежаль къ ученикамъ Евклида Мегарійскаго. См. Zell., В. I, s. 528.

<sup>69)</sup> Асклепій, жившій въ Рим'я во времена Помпея, Zell. В. III, г. 352.

шаеть и превращается въ безпорядочныя дохмотья. Далве, -- когда строится домъ или городъ, то намни не ложатся сами въ основаніе и не летять вверхъ, но архитекторъ (токуобонос) кладеть ихъ каждый камень на свое мъсто; если же они (домъ или городъ) разрушаются, то каждый камень падаеть какъ придется 41). 4. Когда. далье, строится корабль, то ниль (τροπίς), не ложется самъ въ основаніе, мачта не направляется сама въ середину и каждан изъбалокъ не занимаетъ свое мъсто. Точно тоже нужно сказать и опостройкъ повозки: бревна не ищутъ сами мъста и сами не находять его, а въ обоихъ случаяхъ плотникъ размъщаетъ ихъ. Если же корабль разбивается на морв, или, если пововка лонается и разваливается, то въ первомъ случат обломви корабля разносятъ волны, а во второмъ-они безъ всякаго порядка падають на землю. 5. Точно также и атомисты должны бы признавать, что ихъ атомы до тъхъ поръ безпорядочно блуждають, пока къмъ-либо не будуть управляемы, пока чья-либо рука не будеть двиствовать и направдять ихъ къ пользъ 70). Но они видять невидимое и мыслять своимъ разумомъ немыслимое, однако, не такъ, какъ тотъ, который получивъ откровеніе отъ Бога, испов'ядуеть: "несодыланное твое видъстъ очи мон" (Пс. 138, 16). 6. Если же они утверждають, что та ткань, которую они сами изобрътають, какъ роскошную, обравовалась сама собой изъ атомовъ неразумно (άσόφως) и безсмысденно (άναισθήτως), то кто можеть признать ихъ справеддивыми, слыша о неупорядоченныхъ атомахъ, которыхъ по мудрости превосходить даже паукъ, ибо онъ приготовляеть себъ паутину изъ самого себя? 7. Или этотъ великій домъ, состоящій изъ неба и земли и, по причинъ величія и полноты проявляющейся въ немъмудрости, названный космосомъ, -- мы должны признать приведеннымъ въ порядокъ безпорядкомъ неупорядоченныхъ атомовъ п. такимъ образомъ, должны признать, что безпорядокъ есть причина порядка? 8. Какъ могуть быть произведены хорошо опредвленныя движенія и пути посредствомъ неупорядоченнаго движенія? Какъ могуть согласоваться стройные ряды небесных тель посредствомъ нестройныхъ и немузыкальныхъ инструментовъ? 9. Какимъ обра-

<sup>69)</sup> Καταρριφθείσης δε ως αν παρείκη, κατενεχθείς εκαςος άιεοφάλη.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) 'Αρμόζοι λέτειν αὐτοῖς καὶ τὰς ἀτόμους, ἄρτὰς μενούσας, καὶ ἀχειροποιήτους καὶ ἀχρηςους, είκη φέρεσθαι.

зомъ, если атомы имъють одну и ту же природу и различаются между собою только величиною и фигурою, -происходить то, что ызъ нихъ создались, какъ хотятъ утверждать то, существа (офиста) **б**ожественныя  $(\theta \in \hat{\imath}\alpha)$ , чистыя  $(\hat{\alpha} \ltimes \hat{\eta} \rho \alpha \tau \alpha)$  и вѣчныя  $(\alpha \hat{\iota} \hat{\omega} \vee \iota \alpha)$  или, по врайней мъръ, такъ-называемыя существа долговъчныя (й накраішуй γε κατά τὸν οὕτως ὸνομὰσάντα), видимое и невидимое (φαινόμενα καί άφανή), --- видимое: солнце, луна, звъзды, земля и вода, --- невидимое: боги, демоны и души (что таковыя существують, они (атомисты) не смъють отрицать, хотя бы и желали того)? 10. Какъ происходить то, что животныя и растенія пользуются весьма продолжительною жизнію? Изъ животныхъ, —напримъръ между птицами, пользуются продолжительною жизнію, кань говорять, орлы, вороны и фениксы; между земными-олени, слоны и драконы, между водными животными-киты; далве между деревьями,-напр. пальмы, дубы, персики? Изъ деревьевъ одни всегда зелены, кто-то насчиталь четырнадцать видовъ, другія цвітуть временно и потомъ теряють свои листья. Отчего происходить, наконецъ, что большинство существъ, родившись и выросии, скоро умираеть, -- къ каковымъ принадлежитъ и человъкъ, о которомъ говоритъ свящ. писаніе: "смертенъ рожденный отъ жены, коротка его жизнь" (Іов. 14, 1). 11. Но все это, отвътять атомисты, происходить оть различнаго сочетанія атомовъ (άλλὰ τοὺς συνδέσμους, φήσουσι, τῶν ἀτόμων διαλλάττοντας), чτο и служить причиною различія вещей по продолжительности ихъ существованія (αἰτίους γένεσθαι τῆς περὶ τὴν διαμονὴν διαφοράς). Одни тыв образовались прочно, ихъ атомы соединились тысно и они всегда противодъйствують разрушенію, другія, напротивъ, образовались изъ неустойчивыхъ сочетаній атомовъ, такъ что рано или поздно разрушаются, однимъ словомъ-одни предметы составлены четь однихъ атомовъ и такъ, другіе изъ другихъ п иначе.

12. Кто же распорядитель (ὁ φιλοκρινῶν), сводящій атомы (вивств) и разъединяющій ихъ? Кто одни атомы соединяєть для образовавія солнца, другіе и инымъ способомъ для образованія луны, пные
атомы соединяєть для образованія каждой звъзды? Солнечные атомы,
соединенные извъстнымъ способомъ и въ извъстномъ количествъ,
не годились бы для образованія луны, а атомы луны — для образованія солнца. Арктуръ, хотя и блестящъ, но однако не можеть
похвалиться тъмъ, что онъ овладълъ атомами утренней зари, или
плеяды—что они имъють атомы Аріона. Прекрасно различиль ихъ

ап. Павелъ, сказавъ: "ина слава солнцу, ина слава лунъ и ина слава звёздамъ: звёзда бо отъ звёзды разиствуеть во славе" (1 Кор. XIV, 41). 13. Если соединеніе атомовъ, какъ неодушевленныхъ сущностей, произошло безсознательно (случайно), то они нуждались въ свъдущемъ распорядителъ; если же соединене ихъ, какъ неразумныхъ, происходило безъ свободнаго выбора, какъ бы по необходимости (инстинкту), то во главъ ихъ долженъ былъ стоять мудрый предводитель; наконецъ, если атомы сошлись вмъстъ и изчали дъйствовать свободно, то какой-либо удивительный художникъ долженъ былъ распорядиться ихъ упорядочениемъ и указать имъ мъста. Такъ, полководецъ не предоставляетъ войскамъ идти, какъ придется, но конницу ставить на одно место, тяжеловооруженныхъ на свое, - метателей копій самихъ по себъ, - стрълковъ и метателей пращей, гдв они надобны, легковооруженныхъ на своемъ мъстъ, чтобы одинаково вооруженные помогали другь другу. 14. Но если думають, что я въ этомъ сравненіи смішиваю великіе предметы съ малыми, то я обращусь теперь къ самымъ малымъ предметамъ.

15. Послв этого онъ пишетъ следующее (слова Евсевія).

# III.

Если атомамъ не было ни указанія, ни опредвленія, со стороны распорядителя, но они вслідствіе безпорядочнаго движенія сами собой размівстились, подобные къ подобнымъ, безъ воли божества, какъ говорить поэть <sup>71</sup>), а въ силу того, что узнавали родственныхъ себі: то по истині удивительно то самоустроеніе (δημοκρατία) атомовъ. Друзья привітствують другь друга, обнимаются и співшать устремиться въ общій домъ. Одни сами собой собираются въ солнце, великое світило, чтобы образовать день, другіе преобразуются въ миріады пламенівющихъ звіздъ, чтобы увізнчать все небо, иные соединяются для образованія эфира, чтобы онъ служиль путемъ для звіздъ и такимъ образомъ союзы атомовъ выбирають себів жилища и ділять между собою небо.

16. Потомъ онъ говорить (слова Евсевія).

<sup>&</sup>quot;) Гомера, Одис. XVII, 218.

#### IV.

Но эти непредусмотрительные люди не видять впдимаго — какъ много недостветь имъ для того, чтобы видеть невидимое, ибо они, кажется, не обращають вниманія ни на восхожденія, ни на захожденія какъ прочихъ свътиль, такъ и на движеніе солица: не замвчають также, что все это дано людямъ для пользованія своими дълами, именно: день данъ для работы, а ночь, облегающая землю, для покоя, ибо сказано: "изыдеть человъкъ на дъло свое и на дъланіе свое до вечера" (Пс. 103, 23). 17. Они не обращають вниманія также и на другой родъ движенія солица, вследствіе котораго опредъляются времена года, благопріятная погода и правильныя обращенія; по ихъ мивнію, все это естественно производится атомами, изъ которыхъ состоить все. Но хотя эти несчастные люди и не желають этого, однако, какъ върять праведные, "все это сотвориль великій Богь и по его слову положены эти пути" 72). Вы думаете, слепцы, что атомы приносять вамъ снегь и дождь, чтобы затемъ для васъ и для всехъ живущихъ существъ земля приносила средства пропитанія? Вы думаете, что атомы приносять вамъ лъто, чтобы вы наслаждались плодами съ деревьевъ? но почему же вы не преклоняетесь предъ атомами и не приносите имъ жертвъ какъ владыкамъ? Неблагодарные! изъ многихъ даровъ, подучаемыхъ отъ нихъ, вы не посвящаете имъ даже немногихъ начатковъ.

19. Вскоръ затъмъ говорить (слово Евсевія).

# ٧.

Многочисленныя и разнообразныя группы звъздъ, образовавшіяся изъ многоблуждающихъ и постоянно расходящихся атомовъ, раздълили между собою пространства по договору, какъ если бы они завладъли колоніей или большимъ домомъ, при отсутствіп основателя или хозяина дома и, мирно условившись, охраняютъ границы сосъдей отъ вторженія и не позволяють переходить эти гра-

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Ilc. 103, 53.

ницы, которыя они получили въ началь, какъ будто бы они управлялись законами царственныхъ атомовъ (шотєр ύπὸ τῶν βασιλίδων ἄτόμων νομοθετούμενοι)! 20. Но на самомъ дѣлѣ такіе атомы не начальствуютъ, ибо какъ они могутъ начальствовать несуществуя? Пусть они (атомисты) послушаютъ божественныхъ словесъ: "судомъ Господнимъ дѣла его изъ начала и отъ сотворенія его раздѣли части ихъ: украси во вѣкъ дѣла своя, и начала ихъ въ роды ихъ "зз).

21. И немного спустя говорить (слова Евсевія).

#### VI.

Или какое войско настолько благоустроено, чтобы, никъмъ не управляемое, проходило бы по равнинъ въ такомъ порядкъ, въ какомъ движутся небесныя свътила, чтобы ни одинъ изъ воиновъ не забъгалъ впередъ, не уклонялся съ пути въ сторону и не отставаль? Какъ въчно идетъ несокрушимое и неодолимое войско звёздъ, не разрываясь и сохраняя неизмёримыя отношенія, равнымъ шагомъ, щить противъ щита! 22. При склонении и захожденіп пути ихъ становятся невидимыми, но тв, которые постоянно наблюдають ихъ, которые хорошо знакомы съ этими явленіями, знають гдв каждая поднимается. Тв, которые двлять недвлимое, раздагають на части то, что не имъеть частей, соединяють несоединимое и обнимають своимь умомь безпредъльное 74), въ состояніи ли сказать намъ, отчего происходить общій планъ движенія звъздъ, такъ какъ ни одна группа атомовъ не движется безъ плана, какъ камень брошенный изъ пращи, но каждая движется въ своемъ кругу законосообразно и въ равномъ разстояніи съ другими? Какъ происходить то, что неимъющіе порядка, неодаренные разумомъ п незнающіе другь друга, всв атомы движутся сообща другь съ другомъ? Пророкъ справедливо причисляеть къ невозможнымъ вещамъ, чтобы два незнакомца шли согласно между собою: "еда пойдутъ,

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Премуд. І. смн. Сир. XVI, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) «Εἰπάτωσαν οὖν ήμῖν οἱ τῶν ἀτόμων τομεῖς, καὶ τῶν ἀμερῶν μερισταὶ, καὶ τῶν ἀσυνθέτων συναγογεῖς, καὶ τὰ ἄπειρα περινουντες, πόθεν ἡ κυκλοφορικὴ τῶν οὐρανίων συνοδία καὶ ποριοδία».

говорить онъ, два вкупѣ всяко, аще не познають себѣ <sup>275</sup>)? 23. Сказавъ это, пишетъ Евсевій, онъ и еще другое многое разсматриваеть, доказываеть еще посредствомъ многихъ основаній частію изъ отдѣльныхъ элементовъ универсума, частію изъ разнообразныхъ твореній въ немъ, а частію также изъ природы человѣка. Изъ всего этого сказаннаго я еще приведу нѣчто, дабы окончить настоящее сочиненіе.

## VII.

1) Ни самихъ себя, ни свойствъ своей природы, они не видятъ, такъ какъ, еслибы каждый изъ сторонниковъ сего безбожнаго ученія подумаль бы о себъ самомь и спросиль бы себя: кто и откуда онъ, то, придя въ сознаніе и разумъ, сказаль бы не атомамъ, а своему Отцу и Создателю: "руцъ Твои сотвористъ мя и создастъ мя" (Пс. 118, 73) и какъ Іовъ исповъдываль бы чудесный образъ своего созданія: "не яко млеко измелзиль мя еси, усыриль же еси мя равно сыру; кожею же и плотію мя облеклъ еси, костьми же и жилами сшилъ мя еси; животъ же и милость положилъ еси у мене: посъщение же твое сохрани мой духъ" (Іов. 10, 10 — 12). 2) Сколько и что (какого рода ποταπάς) за атомы излилъ отецъ Эпикура, когда онъ зачиналь (ἀπισπέρμαινεν) Эпикура? И какъ они вошли въ лоно матери его, связались, соединились, приняли форму, пришли въ движение и выросли? И какимъ образомъ малая капля образовала многіе атомы Эпикура, какъ одни изъ нихъ сдълались плотію и кожею, другіе стали костьми, какъ связались еще и другія, чтобы образовать нервы? 3) Какъ образовали они (атомы) всъ другіе члены, различные внутренніе органы, органы чувствъ, словомъ все внутреннее и внъшнее, чрезъ что тело становится живымъ организмомъ, въ которомъ нътъ ничего излишняго и безподезнаго, ничего даже, повидимому, самаго ничтожнаго, наприм. водосъ и ногтей? 4) Все служить или для пользы или для красоты, поелику при созданіи имълась въ виду не только полезность, но и врасота. Волосы служать охраною и защитою головы, а бородаукрашеніемъ философа. Такъ Провиденіе устроило природу чело-

<sup>75)</sup> Amoc. 3, 3.

въческаго тъла изъ всъхъ необходимыхъ частей, оно дало всъмъ членамъ нужную связь и опредълнае ихъ отношение къ целому. 5) И неученые знають по опыту, какое значеніе имъють главные члены: голова господствуеть, --- какъ для полководна въ крвности, такъ для мозга служатъ охраною органы чувствъ--глаза смотрятъ впередъ, слухъ воспринимаетъ звуки, вкусъ опъниваетъ принимаемое, обоняніе высліживаеть и вывідываеть, осязаніе подчиняеть себъ все низшее. 6) (Теперь мы хотимъ представить только вообще главивний изъ произведений Премудраго, но скоро, если угодно будеть Богу, точные это изслыдуемь, когда обратимся противъ того, который, повидимому, былъ болъе ученъ). 7) Руки употребляются для работы, весьма искусно употребляются они для совершенія всякаго діла, ими создаются всевозможныя вещи н весьма мудрыя произведенія искусства; плечи служать для ношенія тяжестей, пальцы-для хватанія, локти обладають гибкостію, чтобы можно было приближать и отдалять отъ себя предметы. При помощи послушныхъ ногъ, мы проходимъ сущу, переплываемъ море и совершаемъ всякія путешествія. Желудокъ есть складочное мъсто для кушаній, изъ коихъ онъ всемь членамь уделяєть сколько нужно и извергаеть вонь излишнее. И всв другіе члены, сколь много ихъ ни есть, служать для сохраненія человъческой храмины. Употребленіе этихъ членовъ у образованныхъ и необразованныхъ одннаково; они только не имфють объ этомъ равнаго знанія: одинъ приписываеть мудрое устройство своихъ членовъ Божеству, которое представляеть Премудрымъ и совершеннымъ, такъ какъ убъдился, что онъ-произведение высшаго Божественнаго Провидения, другой, напротивъ, приписываетъ происхождение достойнаго удивленія творенія-случайной встрічь атомовъ. Врачи, которые точніве изследовали это и особенно заботливо изучали внутреннія части, приписывали природъ человъка Божественную сущность. Мы хотвли бы впоследствін разсмотреть это воззреніе, хотя бы то и кратко. Вообще говоря: кто же образоваль такое устройство, высокое п прямое, гармоническое и хорошо приспособленное для чувствованій и движеній? Неразумные атомы, скажуть атомисты. Но атомы сами собою, чрезъ свое соединеніе, не могуть ни вылъпить глинянаго изображенія, ни создать каменной статуи, ни темъ боле, вылъпить золотаго или серебрянаго идола. Искусство и ловкость, посредствомъ которыхъ создаются эти изображенія, найдены людьми.

Какъ же могли сами собой возникнуть истинные первообразы, когда только отображенія и сколки съ нихъ не могуть явиться безъ участія мудрости? Откуда философъ получиль свой умъ, душу и разсудокъ? Неужели онъ получиль это отъ неодушевленныхъ, не имъющихъ ума и разсудка, атомовъ? Неужели отъ нихъ у него познанія и ученость? Это похоже на то, какъ по мифу Гезіода<sup>78</sup>), Пандора отъ боговъ, такъ человъкъ получиль свою мудрость отъ атомовъ? Эллины уже должны говорить, что они научены всякой поззіи, музыкъ, астрономіи, геометріи и прочимъ наукамъ не отъ боговъ, но отъ атомовъ, которые суть совершенныя и мудрыя музы, такъ какъ родъ боговъ, возникшій изъ атомовъ, изгнанъ Эпикуромъ изъ безпредъльныхъ міровъ и переселенъ въ неупорядоченную пустоту.

#### VIII.

Творить, управлять, благодътельствовать, заботиться и проч. можеть быть труднымъ только для не искусныхъ и глупыхъ, для слабыхъ и лънивыхъ, — къ нимъ причисляеть себя и Эпикуръ, если онъ такъ думаеть о богахъ. Но для прилежныхъ и способныхъ, для мудрыхъ и разумныхъ, каковыми должны быть философы, и тъмъ болъе, конечно, для боговъ, это не только не непріятно и не трудно, но, напротивъ, очень пріятно и желательно. Для нихъ и медлительность въ совершеніи добра — позоръ, какъ объ этомъ говорить поэтъ 77):

«Ничего не отвладывай до завтра»:

и затымъ прибавляеть угрозу:

«Отвладываніе діла служить позоромь для человіва».

Еще сильные насъ наставляеть пророкъ, возвыщая, что добродьтельныя двла, поистинв, достойны божества и что проклять тотъ, кто мало цвнить ихъ (Iер. 58, 10). 3) Правда, для не опытныхъ и начинающихъ въ какомъ либо искусствв, по причинв новизны, непривычности, работа является трудною. Но опытные мастера и особенно художники, исполняють предпринимаемое съ легкостію и

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) См. Boot. Rel. sacrae, т. 1V, 398.

<sup>77)</sup> Гезіодъ, Труды и дни, 407.

удовольствіемъ, такъ какъ они совершають и оканчивають свою работу для доставленія благь людямъ. Самъ Демокрить сказаль, что онъ лучше желаетъ найти научные принципы, чвиъ обладать персидскимъ царствомъ. И этого желалъ тотъ, кто не имъя принциновъ, стремился за ними, выходя изъ неправильного предположенія; тоть, который не зналь начала и общей зависимости природы сущаго, но считаль высочайшею мудростію размышленіе о неразумныхъ и нелепыхъ вещахъ; тотъ, который представилъ случай господиномъ и владыкою всего, даже Божественныхъ вещей,возвъстивній, что все происходить по воль случая и при всемъ томъ удалилъ случай изъ жизни людей, повазавъ, что тв, кои почитають случай, неразумны. Въ началь своихъ "наставленій", по крайней мъръ, онъ говоритъ: "люди создали себъ образъ случая, какъ выражение ихъ собственной глупости, потому что разумъ и природа опровергають случай, - а они утверждають, что именно тоть всюду господствуеть, который есть величайшій врагь разума, они удаляють совсвиъ размышленіе, а на місто его ставять случай, ибо они не цънять пріятнаго размыпыенія, но случай, какъ управляющій большинствомъ размышленій (74). 6) Итакъ тв, кои умвють двлать полезныя вещи для жизни, наслаждаются твми благами, которыя они доставляють ближнимъ и наслаждаются хвалой и славой за свои труды: иные, питая ихъ, иные, управляя ими, иные, лвча ихъ, иные, служа государству. Но философы особенно счастливы, ибо они предпринимають воспитаніе людей. Или Эпикуръ и Демокритъ хотять сказать, что они недобровольно осуждены на занятіе философіей? Они не могуть, однако, представить ниваного высшаго удовольствія. Но боговъ, о которыхъ поють ихъ поэты 7\*), что они податели всякихъ благъ, эти философы такъ презрительно ценять, что они, по ихъ словамъ, не доставляють никакихъ благъ и не владъютъ никакими благами. И какимъ обра-

<sup>&</sup>quot; «Τῶν γοῦν ὑποθηκῶν ἀρχόμενος λέγει» "Ανθρωποι τύχης εἴδωλον ἐπλάσαντο, πρόφασιν ἰῦίης ἀνοίης, φύσει γὰρ γνώμη τύχη μάχεται καὶ τὴν ἐχ θίστην τῆ φρονήσει, ταὐτην αὐτὴν ἔφασαν κρατεῖν μᾶλλον δὲ καὶ ταὐτην ἄρδην ἀναιροῦντες, καὶ ἀπανίζοντες, ἐκείνην ἀντικαθιστάσιν αὐτης.—οὐ γάρ εὐτυχῆ τὴν φρονησιν, άλλ' ἐμφρονεστάτην ὑμνοῦσι τὴν τύχην». Упомянутое здѣсь сочиненіе Демокрита не дошло до насъ, см. Roch., 39 s. 1 anm.; срав. Routh, Rel. sacr. IV, стр. 380.

<sup>19)</sup> Γομ. Ομις. VIII, 325: «ἔσταν δ' έν προθύροισι, Θεοι δωτήρες έάων».

зомъ они докажутъ, что боги существуютъ, когда они не видятъ ихъ въ настоящее время творящими, какъ тъ, которые, исполненные удивленія предъ солнцемъ, лувою и звіздами, вірять, что боги "веоі" названы такъ отъ "веєї» (бъжать), — когда они имъ не приписывають никакого труда и никакой работы, чтобы ихъ можно было отъ "θείναι" (т.-е. творить) считать богами (поелику богъ-Өсос-есть поистивъ творетъ и хранитель всего), - когда, наконецъ, они не приписывають имъ никакого водительства, суда п милости по отношенію къ людямъ, чтобы мы питали къ нимъ стражъ, благоговъніе и покланялись имъ? 9) Или Эпикуръ осмотръвъ весь міръ и переступивъ чрезъ небесную преграду и сокровенную, ему одному извъстную, дверь, увидъль боговъ въ пустомъ пространствъ и прославиль ихъ великую невоздержность? Неужели, найдя тамъ вожделенное удовольствіе и ставъ ревнителемъ образа жизни, какой проводится въ пустомъ пространствъ, онъ призываеть въ участію въ этомъ блаженства всахъ, которые должны (по его мивнію) уподобиться этимъ богамъ, назначая имъ помвщеніе для блаженнаго пира не небо, или Олимпъ, какъ поэты, но пустоту,--предлагая имъ амброзію изъ атомовъ и изъ атомовъ же выставляя имъ нектаръ для питья? 10) И онъ особенно въ другихъ случаяхъ, на которые мы здёсь не указываемъ, написалъ тысячи клятвъ и божбы въ своихъ книгахъ; между прочимъ онъ постоянно клянется: "клянусь Зевсомъ!", заклинаеть своихъ читателей и слушателей "богами"! Но самъ отнюдь не боится боговъ, и не уважаетъ клятвы, а когда произносить свою низкую, лживую и безполезную божбу, то какъ бы откашливается, отплевывается, искривляеть свое лице или поднимаеть руки. Ибо эти воззванія къ богамъ были у него безсмысленнымъ и безполезнымъ лицемъріемъ. 11) Но извъстно, что онъ, боясь авинянъ по смерти Сократа и не желая того, чтобы они почитали его за безбожника. какимъ онъ былъ на самомъ дъль, распространяль, какъ обманщикъ, пустую тень о богахъ, которые на самомъ деле для него не существовали, такъ какъ онъ не смотрълъ умными глазами на небо, чтобы воспринять выразительный голосъ свыше, о которомъ свидътельствуетъ внимательный созерцатель: "небеса повъдаютъ саву Божію, твореніе же руку Его возвъщаеть твердь" (Пс. 18, 1). Онъ не взиралъ также своимъ умомъ и на землю, иначе онъ научнися бы, что "милости Господни исполнь земля" (Пс. 32, 5) и

"Господня земля и исполнение ея" (Пс. 23, 1). И послъ этого пишетъ: "Господъ на землю призръ (Пс. 101, 20) и исполни ю отъ благъ своихъ; душу всяваго животна повры дице ея" (Сирах. 16, 30—31). Если все это для нихъ не очень ясно, то они посмотръли бы на разнообразное множество живыхъ существъ, живущихъ на землъ, въ воздухъ и въ водъ, и они могли бы узнатъ, что печатъ Господа на создани всъхъ вещей истинна, и все по Его волъ прекрасно вызвано къ бытію.

С. Муретовъ.

1890 г., января 21-го.

# душа и духъ по ученію св. апостола павла.

Предметь следующихъ разсужденій составить ученіе св. апостола Павла о душъ и духъ или, что тоже, исихологія апостола Павла. Но мы стали бы на ложный путь, еслибы вздумали искать въ писаніяхь апостола Павла психологію совершенно въ томъ же саномъ смыслъ, въ накомъ она понимается въ настоящее время. Правда, психологія ап. Павла, подобно всякой другой психологіи, въ общемъ смысле этого слова, есть ученіе о внутреннемъ, реальномъ основаніи психическихъ явленій, наблюдаемыхъ въ жизни человъка, или что тоже, то духовныхъ силахъ человъка. Но громадное различіе между тою и другою состоить въ томъ, съ какой преимущественно стороны разсматриваются каждою изъ нихъ духовныя силы человъка. Всякая другая исихологія разсматриваеть духовныя силы человъка преимущественно въ условіяхъ, цъляхъ и задачахъ его настоящей временной, съ преобладающими земными интересами жизни. Для своихъ цвлей она только отчасти касается религіозно-нравственныхъ проявленій духовной природы человъка. Всякая другая психологія есть прежде всего психологія метафизическая (въ широкомъ смыслъ этого слова) и сравнительно очень мало иническая. Совершенно обратное тому мы находимъ въ психологін св. ап. Павла. Апостолъ Павель смотрить вообще на чедовъка, преимущественно какъ на существо религіозно-нравственное; свойства человической природы (какъ тилесной, такъ и духовной) раскрываеть настолько, насколько это нужно для его главной прим-дать понятіе о человрив, какть о существи религіознонравственномъ. Его психологія иническая и очень мало метафизическая. Метафизическая психологія разрабатывается ап. Павломъ лишь постольку, поскольку она служить подкладкою и основаніемъ его ионческого ученія о душть и духть, --его ноической психологіи. Значить, психологія ап. Павла есть главнымъ образомъ ученіе о духовныхъ силахъ и дъятельностяхъ человъка, какъ существа религіозно-правственнаго. И съ трудомъ въ писаніяхъ ап. Павла можно отыскать лишь сравнительно немного указаній на метафизическое учение его о душъ и духъ. Поэтому мы можемъ только въ болъе общихъ чертахъ представить метафизическое учение ап. Павла о душъ и дужъ, чтобы развить органически связанное съ нимъ его иоическое ученіе о душть и дужть. На планъ и исходную точку зрънія для ръшенія поставленнаго вопроса легко наводить чтеніе самыхъ писаній апостола Павла. Зная по Божественному вдохновенію истинную природу человіческаго существа съ ея свойствами и сильми или способностями-съ одной стороны, съ другой-серьёзнымъ образомъ при сильномъ и гибкомъ природномъ умъ, достигнувъ замъчательной выработки изыка, апостоль Павелъ въ своихъ писаніяхъ могъ употреблять, и дъйствительно, употребляль въ самомъ точномъ значеніи слова для обозначенія различныхъ сторонъ духовной природы человъка. Отсюда, -- раскрывая смыслъ понятій, для обозначенія которыхъ употреблены апостоломъ эти слова, мы тъмъ самымъ раскроемъ учение апостола Павла о душъ и духъ, иначе-представимъ его психологію.

Метафизическое ученіе ап. Павла о ціломъ составть человівческой природы въ общемъ сходно съ ветхозавітнымъ библейскимъ. Въ первомъ своемъ посланіи къ Кориноянамъ въ XV гл. апостоль, чтобы доказать возможность воскресенія человівческихъ тіль, раскрываеть, сколько то нужно для его ціли, ученіе о человівческой природів, преимущественно съ одной ея стороны — тілесной. Въ заключеніе онъ замівчаеть: такъ и написано: первый человізкъ Адамъ сталь душею живущею (ψυχή ξώσα 1 Кор. XV, 45). Эти посліднія слова, очевидно, взяты изъ Быт. ІІ, 7. Значить, ап. Павель удерживаеть тоже воззрівніе на существо и составь человізческой природы, какое иміль и бытописатель. Послідній же частніве такъ училь по этому вопросу: сотвориль Боль человізка, персть (греч. χοῦς), взявши от земли, и вдунуль въ лице его дыханіе жизни (πνοή τῆς ξωῆς), и сталь человізкь душею живущею (ψυχή ξώσα).

Бытописатель, значить, признаваль двойственный составъ человъческой природы: человъкъ есть фихихиоса, потому что его матеріальная субстанція (λούς ἀπὸ τῆς τῆς) одушевлена дыханіемъ живни (πνοή τής ζωής), μεχομπιμικό στο Κοια, самого αбсолютнаго Духа. Совершенно согласно и последовательно удерживаеть тоже воззрвніе и апостоль Павель. И по нему первый человькь-изо земли перетный (ёк үйс хоїкос 1 Кор. ХУ, 47), и вев люди, квиз его потомки, носять образа перстнаго (49 ст.), ибо каков перстный, таковы и перстные (48 ст.). И по нему, промъ матеріальнаго тыла, въ составъ человъческой природы входить духь (1 Кор. V, 3, 4, 5; Гал. VI, 8; Рим. VIII, 16), который живеть въ твлв и одушевляеть его (1 Кор. II, 11). Значить, и апостоль признаеть точно такой же двойственный составь въ человъческой природь, вакъ и бытописатель, что особенно ясно замъчается въ техъ случаяхъ, когда онъ говорить о "плоти" и "духв", какъ субстанціяхъ, изъ связи которыхъ составляется все существо челов'ява (1 Rop. VII, 34; 2 Kop. VII, 1).

Таково въ общихъ чертахъ метафизическое ученіе ап. Павла о существъ человъка. Оно важно для насъ по выводамъ изъ него; изъ него видно: а) въ основъ человъческой природы лежатъ двъ субстанціи—матеріальная и духовная (σάρξ и πνεθμα); b) духовная субстанція человъческой природы обозначаєтся у ап. Навла понятіемъ—"духъ" (πνεθμα, см. особ. 2 Кор. VII, 1) — и, слъдовательно, понятіе "то πνεθμα"—"духъ"—у апостола Павла по объему должно быть общиреве понятія— "ψυχή" — "душа", которая, очевидно, не обозначаєть у апостола самостоятельной субстанціи въ человъческомъ существъ. Это послъднее даєть намъ право первоначально остановиться подробнъе надъ раскрытіемъ ученія апостола Павла о духъ, къ которому само собою примыкало бы ученіе его о душть.

Какъ же учить апостоль о духв (πνεῦμα), какъ духовной субстанціи? Какія свойства принадлежать ему по апостолу?—Всякій, кто приступаеть къ чтенію писаній ап. Павла съ цілію отвітить на поставленные вопросы, съ перваго взгляда поражается тімь страннымъ явленіемъ, что въ писаніяхъ апостола вовсе не содержится прямыхъ указаній и опреділеній природныхъ свойствъ духа, какъ духовной субстанціи человіческаго существа. На основаніи этого факта, какъ мы увидимъ впослідствіи, нівкоторые нівмецкіе ученые

даже находять возможнымь утверждать, что Павель совсёмь не знаеть ο πνεύμα, какъ сотворенной человической субстанців, служащей высшимъ принципомъ духовной природы въ человъкъ. Не вадаваясь пока полемическими целями, мы скажемъ лишь, что въ писаніяхъ ап. Павла есть прямыя и ясныя указанія на то, что онь признаеть специфически-человъческій духь (πνεύμα) въ вышеуказанномъ смыслъ (1 Кор. V, 5; 2 Кор. VII 1, Гал. V, 17; VI, 8; Фил. III, 3 и др.). Съ другой стороны, если и правда, что апостоль не даеть прямо и непосредственно опредъленій онзическихъ свойствъ духа (пуєбиа), - что совершенно понятно съ точки эрънія его по преимуществу религіозно-правственной психологіи, — то, однакожъ, несомивино и то, что въ его писаніяхъ можно найти ће нало указаній, хотя и не прямыхъ, на эти свойства. Анализируемъ ихъ точнъе, и мы найдемъ возможность опредвлить метафизическое ученіе ал. Павла о пуєбиа-духов, какъ духовной субстанціи человіческаго существа.

Пля нашей цели намъ представляется наиболее важными прежде воего указанія, встрічающіяся въ XV гл. 1 Кор. Апостоль говорить здёсь о томъ, что вемное матеріальное наше тело по воскресеніи измінится и получить существенно новыя свойства, ибо, говорить онь, "свется тыо душевное" (ощи фихікор), а возстанеть "тело духовное" (пусинстіко́у, 1 Кор. XV, 44). Это значить, что нашему чувственному матеріальному твлу по воспресеніи будуть усвоены новыя духовныя свойства, которыхъ оно въ земной жизни не имъло, --- свойства, значить, принципально принадлежащія только πνεθμα, --- духовной субстанціи человъческаго существа. Теперь, если мы, согласно съ указаніями ап. Павла, скажемъ, какія же именно свойства будуть усвоены воскресшему тыу, благодари которымъ оно станеть пусицатікоу, то мы темъ самымь определямь, какія существенныя свойства принципіально принадлежать пуєбща или духовной субстанціи человіческого существа. Свойства тала духовнаго апостоль опредвляеть чрезъ противоположение его твлу матеріальному. Безъ сомнівнія такой пріємь апостоль употребляєть на томъ основаніи, что признасть дъйствительную противоположность между субстанцією земнаго матеріальнаго тыла (т.-е. σάρξ) и тою субстанцією, принципіальныя свойства которой усвояются воскресшему тълу, т.-е. субстанціей духовной природы человичесваго существа или πνεύμα. Таковъ первый выводъ, существенно

важный для нашей цвли, который мы вправь установить на основанім анализируємаго міста: πνεύμα, нань духовная суботанція, по -своимъ субстанціальнымъ свойствамъ противоположна матеріальной -субстанціи человъческаго существа вли обоб. Изъ этого самаго -общаго, и притомъ болъе отрицательнаго, свойства мы можемъ вывести другія частныя и уже положительныя евойства жуєбіно, находя въ тоже время указанія на нихъ прежде всего и въ разбираемомъ мъсть, а затъмъ и въ другихъ мъстахъ писаній апостола Павла. Въ противоположность матеріальному тлънному (оборτος: 1 Κορ. ΧV, 42. 50; Γαπ. VI, 8) и смертному (θνητός: 1 Κοβ. XV, 53. 54; 2 Kop. IV, 11) TELY, AVXY EDUHARISHES HOTEBHIO H -безсмертіе (άφθαρσία καὶ άθανασία: 1 Kop. XV, 42. 52-54). Значить, какъ σάρξ, какъ матеріальное, есть принципъ конечности. смерти и разрушенія, такъ, напротивъ того, пуєбща, какъ нематеріальное, духовное, есть принципъ неразрушимости, отрицающей конечность и смерть. Какъ таковой, духъ (пусина) есть цринципъ и источникъ жизни (πνεύμα ζωής) и въ этомъ смысев называется духомъ животворящимъ (пусина гинопонойу: 1 Кор. ХУ, 45; 2 Кор. III, 6): онъ есть прежде всего начало, оживляющее человическое THE (1 Kop. XV, 44, 45 1); PRM. XVI, 4; XI, 3; 1 Oecc. II, 8 2);онъ есть затьмъ принципъ и источникъ будущей живни (Рим, VIII. -6, 13; Гал. VI, 8<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Въ 44 ст. апистолъ говорить о тілі душевномъ, т.-е. о матеріальномъ тілі, ставшемъ чувственно-живымъ чрезъ ψυχή, т.-е. оживленномъ душею, которая, какъ выяснимъ впослідствін, по воззрінію апостола не есть самостоятельная субстанція, а лишь форма той же духовной субстанців — πνεύμα, почему, естественно, понятіе ея сливается съ понятіемъ πνεύμα.

Въ 45 ст. апостоль, со словь бытописателя, замвичеть: «первый человых Адамъ сталь душею живущею», очевидно, молчаливо признавая и предполагая полный быблейскій разсказь о сотвореніи человыка, на которомь у Монсея основывается посліднее утвержденіе. А по этому разсказу Адамъ сталь душею живущею потому, что Богь вдупуль въ лице его дыханіе жизни, т.-е. сообщиль ему духь, оживотворившій его матеріальное тыло.

<sup>2)</sup> Во всъхъ последнихъ местахъ понятіе души (ψυχή — форма πνεθμο) употреблено въ переносномъ смысле для обозначенія самой жизни, очевидно, на томъ основанія, что оно вменно есть источникъ этой жизни.

<sup>3)</sup> Въ означенныхъ мъстахъ «мудрованіе духовное», жизнь по духу представляется источник мъ въчной жизни. Значитъ, здъсь понятіе πνεθμα употреблено въ переносномъ иническомъ смислъ. Но это не можетъ говорить противъ того, что духъ— πνεθμα—по самымъ своимъ субстанціальнымъ природнымъ свойствамъ

На основанія других уназаній, встрічающихся въ писаніяхь ап. Павла, мы можемь вывести рядь других природных свойствы духа пуєбра, кань духовной субстанціи. Духь (пуєбра) по апостолу есть принципь всвять силь и діятельностей душевной жизни вообще въ томь же смыслів, въ какомь мы понимаемъ ихъ теперь. Именно, духь есть принципь естественной способности познанія (2 Кор. IV, 4; Еф. IV, 18; Кол. II, 18 %), самопознанія (1 Кор. II, 11) и даже богопознанія (Рим. I, 20). Даліве, — духь (пуєбра) есть по апостолу принципь чувствованій и аффектовь (Рим. II, 9; Евр. XII, 3; Еф. VI, 6; Фил. I, 27; Кол. III, 23). — Наконець, духь же есть по апостолу и принципь воли, иоторую апостоль съ точки эрівнія своей по преимуществу религіозно-правственной неихологіи понимаєть въ смыслів естественной способности иъ правственной діятельности (Рим. VII). Но повтому мы можемь точнів анализировать понитіє духа только впослівдствіи.

Досель мы старались опредълить по возгрвнію ап. Павла природныя свойства духа (πνεῦμα), какь вообще духовной субстаннін человьческаго существа. Такое именно понятіє сь именемъ "духа" (πνεῦμα) соединяется и въ писаніяхъ апостола. Но соединяя съназваніемъ "духа" (τὸ πνεῦμα) общее понятія частныя для обозначенія особыхъ силь и двятельностей духа, употребляя для выраженія ихъ постоянно особыя названія. Именно, для обозначенія такихъ частныхъ силь и двятельностей духа служатъ у апостола названія ψυχή—душа и еще νοῦς—умъ. Изъ сказаннаго очевидно, что ψυχή, равно какъ и νοῦς—не особыя самостоятельныя субстанціи, а только частныя формы общей субстанціи—духа, отличающіяся отъ него, какъ частныя понятія отъ общаго, поскольку

есть источникь вѣчной жизни, ибо, несомивано, ногому жизнь по духу и представляется условіємь вѣчной жизни, что эта последняя «только и можеть быть осуществлена въ духѣ или съ духомъ» (Schmidt: «Die Paulinische Christologie in ihrem Zusammenhange mit der Heilslehre des Apostels». Götting. 1870, s. 45), поскольку именно только ему и принадлежать необходимыя для той жизни субстанціальныя свойства.

<sup>4)</sup> Въ приведенныхъ мъстахъ апостолъ говоритъ объ остъплении, о помрачения ума, о его ложной надменности, о его колеблиняхъ, иначе-говоритъ о несовершенствъ человъческаго ума, какъ естественной способности познания. Умъ же-(vo0;) по апостолу есть форма пулона, какъ это будетъ показано внослъдствив-

миенно служать обозначеніями частных силь и двятельностей духа. Теперь мы должны точиве опредвлить, вакія же именно частныя силы и двятельности духа означають у апостола—ψυχή, за затвить и νοῦς, который также входить въ понятіє πνεῦμα, какъ м ψυχή.

Что въ словоупотребленіи апостола Павля форт и жуєбща (душа и дукъ) не служать совершенно рампозначущими обозначениями, и что понятіе фохі, значить, по нозгрѣнію впостола, не совпачаєть вполнъ съ понятіемъ пуєбиа, это особенно ясно видно изъ тъхъ мъсть его писаній, гав то и другое названія стоять рядомъ (1 Кор. XV, 44; Фил. I, 27; 1 Оеос. V, 23; Евр. IV, 12), ибо въ этихъ случаямъ пришлось бы видеть странныя и пустыя тавтологіи, если допускать, что то и другое названія равнозначущи. Правда, есть другія мъста въ писавіяхъ ав. Павла, гдв фохо и пуєбца употре--бляются безъ различія. Но это, какъ увидимъ, доказываетъ только то, что фортине самостоятельная субстанція, а только форма ея, н потому необходимо въ общемъ смыслъ сливается съ нею въ одно тюнятіе, а вовсе не то, что сь понятівмь фору не соединяется у EDIOCTOJA HHERKOTO CHCHHORYCCHAPO CHLICIB BE OTIETIC OTO HOHHTIR пуєбиа. Чтобы опредвлять этоть носледній смысль слова шууй, мы очевидно должны обратить внимание не на эти ивста вы писанияхъ запостола, а на тъ, въ которыхъ оно употреблено въ собственномъ специонческомъ смысль. Обозрвню этикъ масть приводить насъ нь следующимъ выводамъ: фоду нь писанінхъ ап. Павлаобозначаеть нь собственномы смысле жизненную силу, принципы, оживляющій человіческое тіло (1 Кор. XV, 44, 45). Отоюда въ переносномъ смысле фиду означаетъ у апостола самую телесную жизнь (Рим. XVI, 4; XI, 3; 1 Оесс. II, 8). Но шихи можеть означать трлесную жизнь именно постольку, поскольку последняя мыслится въ состояніи условности, являющейся результатомъ того: что эта жизнь необходимо привязана къ матеріальной телесности. **ψυχή** не сама по себъ есть или производить жизнь, а въ собственномъ смыслъ есть только жизненный принципъ, оживляющий жатеріальное твло. Отсюда выясняется то твеное отношеніе, въ которое у апостола поставляется ψυχή къ плоти или телу (σάρξ или σώμα). Именно, всявдствіе такого предполагаемаго апостоломъ отношенія- ψυχή въ дальнайшемъ перепосномъ смысла означаетъ у него принципъ низшихъ душевныхъ свяъ, поскольку последнія

для своего проявленія, т.-е. для своей двятельности нуждаются въ посредствъ тълесныхъ органовъ. Отношеніе души нь плоти (шиую къ σάρξ) именно таково, что если не принципіально, то по крайней мъръ на опытъ, скоръе плоть (барб) подчиняетъ себъ душу (ψυχή) и налагаеть на двятельность ея силь свойственной ей... плоти, характеръ, чемъ наоборотъ. Вотъ почему у апостола выраженія ψυχικός и σαρκικός обывновенно развновначущи: ψυχικός амбоштос мыслить по плоти (1 Kop. II, 14); чувствованія и афонитны, принциномъ которыкъ служить ψυχή (или καρδία <sup>5</sup>), суть низшаго порядка. - Въ такомъ специоннескомъ смыске форм у апостола характеристически отдичается отъ пуєбща в тысномь смысаю. Пуєбна, въ отличіе отъ форм, не служить принципомъ жизни дли матеріального твла, и потому не неходится по отношенію из нему вътакомъ твономъ отношенія, даже отношеніе зависимости, въ какомъ стоитъ по отношению къ тълу фихи. Отседа, далье пусона, въ отличе отъ фоху, соть нринципъ высщихъ духовных силь и двятельностей, которыя не только не стоять въ зависимости отъ плоти (σάρξ), но носять прямо противоположный свойствамъ плоти харантеръ пуєбия есть принципъ евободы. Отсюда пуєбща, какъ увидимъ впосл'ядствін, по преинуществу понимается у апостода, какъ принципъ истинеаго правственнаго сознанія (въ формъ ума-уоо̂с:-Рим. VII, 23. 25) и потинной правственной дъятельности (Рим. II, 29; VII, 6; VIII, 5, 6, 9; 1 Кор. V., 5; 2 Kop. III., 6 H MH. gp.). Hanoments, tiveung, by otherie ots муу , есть плинденъ только выспихъ религозно-нравственныхъ чувствованій (Рим. XV, 30; І Кор. IV, 21; Ес. І, 17).

Общимъ подтвержденіемъ справедливести сдвланнаго нами различенія между понятіями ψυχή и πνεύμα по апостолу Павлу слу-

<sup>1)</sup> Карбіа въ словоунотребленіи Павла значить почти то же, что и ψυχή, что деказывается сравненіемъ 1 Фесс. III, 13; II, 17 съ Кол. II, 5, гдѣ совершенно въ одномъ и томъ же смыслѣ противуноватаются отсутствіе теловъ и присутствіе думою или сердцень. Карбіа въ болье инрововъ смыслѣ, «Вначаетъ кадъ би съдавище думи (Olabausen. «Оривсиla theologica» «De naturae humanaetrichotomia N. Т. Scriptoribus recepta». Стр. 155). Въ болье тѣсномъ смыслѣ карбіа и ψυχή различаются тѣмъ, что ψυχή въ собственномъ смыслѣ означаетъ жизненный принципъ, а карбіа—принципъ и источникъ чувствованій (ibid) и вменно принципъ незмахъ чувствованій въ отличіе отъ пуєснованій (принципъ письмахъ чувствованій въ отличіе отъ пуєснованій.

жить то харантеристическое явленіе, подмівченное Ольсгаузеномь од что вы писаніяхь апостола, когда різчь идеть о самомы Павлів, Титів и другихь поборникахь Христовой візры, всегда для обозначенія источника ихъ чувствованій и дійствій употребляется понятіе пуєдіда (Рим. 1, 9; 1 Кор. XVI, 18; 2 Кор. II, 12; VII, 18; XII, 18; Гал. V, 25), что и понятно, ибо чувствованія и дійствія этихь людей, всеціло предавшихся дізу своего служенія на пользу Христовой візрів, естественно, были проникнуты религіозно-правственнымы харантеромы, а принцикомы такихы высшихы духовныхы дівительностей и является но аностолу жуєдіда; напротивы, когда різчь идеть обы обывновенныхы людяхы съ ихы обычными низшими духовными настроеніями и діятельностями, апостоль употребляеть для обозначенія этихы послівднихь слово фиції или кардіа (Рим. X, 6).

Для полнаго раскрытія и уясненія помятія духа (жуєйна) въ мета-манческомъ смыслів по возарінню ап. Павла—намъ остается опреділить понятіе ума (уой;), какъ частнаго помятія духа.—Что именно слідуеть понимать подъ умомъ въ отличіє оть духа, для опреділенія этого вей согласно указывають, какъ на кліссическое місто, на 1 Кор. XIV, 14 и дал. Здісь λαλών бія той уоб; есть очевидно тоть, который содержаніе сообщаемаго ему божественнымъ Духомъ отпровенія приводить въ ясность разумнаго сознанія 7). Значить, здісь помятіє уой; употреблено для обозначенія разсудочнаго, реолектирующаго сознанія. И: въ другихъ містать писаній ап. Павла, въ которыхъ вотріччествя это помятіє, оно обозначаєть не боліе, какъ форму субъективнаго сознанія: или чисто

<sup>\*) «</sup>Opuscula theologica». «Denaturae humanac trichotomia N. T. recepta», crp. 153-154.

<sup>7)</sup> Мислы апостола въ этомъ мъстъ дена. Ръчь идетъ о вреннуществъ дара пророчества предъ даромъ явиковъ (1 Кор. XIV, 1—5; особ. 5, также 19). Асъйо се удинод, воодушевленний духомъ божественнимъ, произносить на незнакомомъ язикъ непонятния слова, смысла которыхъ не сознаетъ ни онъ самъ, и не тъ которые его слушаютъ; поэтому, говоритъ апостолъ, «когда я молюсь на незнакомомъ язикъ, то духъ мой молится, а умъ мой остается бевъ плода: я не могу моляться сознательно, а могу линъ бевсомительно всъмъ мониъ духовнымъ существомъ модитвенно устремляться къ Вогу. Совсъмъ неое дъдо, если я буду пророчествовать сознательно: тогда и самъ помолюсь умомъ мониъ (ота то0 уобст. 15), т.-е. съ яснымъ сознаніемъ содержанія молитви, и другіе, слушающіе меня, будуть наставляться, ибо и у нихъ будеть ясное сознаніе того, что говорю умомъ мониъ» (ст. 19).

теоретическое сознаніе (Кол. II, 18; Еф. IV, 18; 2 Кор. IV, 4; Рим. I, 20, 28), или же сознаніе болье практическое (Рим. XIV, 5),—даже чисто правотвенное (Рим. VII, 23, 25), о чемъ подробнье ръчь впереди. Отсюда понятными для насъ становятся и тъ эпитеты, которые придаетъ ап. Памель уму (voûs) когда говоритъ о его ослъщени (2 Кор. IV, 4), номрачени (Еф. IV, 14), надменности (1 Кол. II, 18), колебанінкъ (2 Фесс. II, 2), и когда вообще называетъ его неискуснымъ (Рим. I, 28). Понятно для насъ теперь должно быть и отношеніе ума къ духу (voûs къ пуєйна): если пуєйна означаетъ вою духовную жизнь вообще, служа общимъ ея принципомъ, то уой означаетъ только частную форму рефлектирующаго сознанія;—если пуєйна есть принципъ истины, то уой есть форма разсудочнаго познаванія и сознанія ел.

Итакъ, анализируя одно повятіе "духа" (πνεθμα), какъ духовной субстанціи человіческаго существа, мы тімь самымь опреділяли мета о изическое учение ан. Павла-и о дунгы (ψυχή) и о дукъ (πνεύμα) — вивств. Мы видван, что душа (ψυχή), какъ форма πνεθμα, у апост. Павла означаеть принципъ, оживляющий человъческое тыло, и въ тоже время принципъ низмихъ силъ и дъятельностей; духъ же (πνεύμα), будучи самостоятельной субстанціей духовной природы въ человическомъ существи, есть въ тоже время въ форми voûς принципъ ревсудочнаго, реолектирующаго сознанія, а въ строготвеномъ свысле есть принципь вообще высшихь духовных силь и двательностей. Поскольку жуєбиа понимается въ последнемь омысяв, онъ (духъ-пуєбна) возвышаеть человым надъ всеми прочими существами земнаго міра и приближаеть его въ божественному существу, двлаеть его образомъ Божінмъ (Еф. IV., 24). Нетявніе, безсмертіе, ввиная жизнь, разумность, нравственная свобода и совнеть---- всв эти свойства, которыми обладаеть человникь въ селу того, что въ основание его духовной природы лежить такая субстанція, какъ πνεύμα, уподобляють природу человівческаго существа природь Существа божественнаго.

Сказаннымъ выше мы и могли бы окончить опредъление понятій ψυχή и πνεύμα въ мета окранческомъ смыслъ по возэрьню ап. Цавла. Но мы не считаемъ себя въ правъ обойти молчаниемъ возрънія по нъкоторымъ вопросамъ, уже разръшеннымъ нами съ своихъ точекъ эрънія, несогласныя съ нашими. Поэтому, прежде чъмъ перейти къ опредъленію понятій ψυχή и πνεύμα въ неическомъ смыслъ

что возгрвнію ап. Павла, сдвлаемъ по поводу несогласныхъ съ наяними возгрвній нівсколько замівчаній, которыя найдемъ нужными, чтобы довазать ихъ несостонтельность.

Мы остановимся прежде всего на воззрвнім, которое не отчасти только, въ какомъ-нибуль пунктв, ошибочно понимаеть учение ап. Павла о духв, какъ духовной субстанціи человіческого существа, но отридаеть и самое представление у апостола о πνεύμα, какь coтворенной человъческой духовной субстанціи, поскольку именно туєбиа опредвинется, какъ принципъ высшихъ духовныхъ силъ и двятельностей, владвя которымь человыть становится подобнымь божественному Существу ). Считаемъ нужнымъ остановиться на этомъ возарвнін, съ одной стороны, потому, что оно находить себъ, какъ кажется, очень большое число защитниковъ среди протестантених богослововъ, что даеть право заключать, что это-не случайное, а потому-мимолетное, явление на всегда широкомъ горазонть летературныхъ мевній, а скорье явленіе, для котораго есть болье внутреннія причены, лежащія, конечно, въ накой-нибудь своеобразной особенности ученія впостола: надъ такимъ явленіємъ стоить серьезно призадушаться. Оь другой стороны, воззраніе, о которомъ идеть рачь, въ своихъ последовательныхъ выводахъ разрушаеть всё основы хрйотіанской вёры, иснажая въ самомъ корне основной догмать ся-объ искуплении, поскольку отрицаеть возможность участія человіка съ его одними растительными и инэиними душевными силами, въ рвав искупленія. Уже въ виду только этого не следуеть ин приложить стараніе — изобличить несостоятельность такого возарвнія?--Мы приведемъ для опроверженія этого возарвнія въ частности мивніе Гольстена и поважемъ несостоятельность тыхь доводовь, которые онь приводить въ подтвередение его.

Πνεύμα άνθρώπου, т. е. естественно-человъческій сотворенный духь, по мивнію Гольстена, есть тоже, что и πνεύμα κόσμου (1 Кор. II, 11 ср. 1 Кор. II, 12), т. е. тоже, что и ψυχή. Такой πνεύμα, жонечно, подпадаеть подъ понятіе духовнаго, но лишь постольку, но скольку всё нематеріальное есть духовное въ общемъ смысль слова,

<sup>\*)</sup> Cm.: Usteri. "Einwickelung des Paulinischen Lehrbegriffes". Zurich. 1884. Cmp. 407—415. Vaiss. "Lerbuch der Biblischen Theologie des Neuen Testam", 4 n. cmp. 272 m g. Holsten. "zum Ewangelium des Paulus und des Petrue", orp. 383—391. Herzog und Plitt. "Peal-Encyclop. für protest. Theologie und Kirche". 5 n., cmp. 5 m g.

т. е. поскольку пуєйна не подпадаеть подъ понятіе земной матеріальной субстанціи. Человъческій пуєйна подпадаєть такимь образомы лишь подъ абстрактное понятіе духовнаго, конкретное осуществленіе котораго представляется лишь въ божественномъ пуєйна. Естественно-же человъческій пуєйна въ своей конкретной опредъленности есть ψυχή, νούς. Но въ объихъ этихъ формахъ онъ не имъеть събожественнымъ пуєйна совершенно ничего общаго, а есть скоръе прямо противоположное ему. Таковъ пуєйна въ естественномъ человъть. Но что касается христіанина, то онъ имъеть пуєйна Θεού. Пуєйна Θεού есть духъ божественный, бывшій до Хриота транспендентнымъ человъчеству, но потомъ со времени Христа ставиній имманентнымъ Его послъдователямъ "). Значить, пуєйна Θεού є уокойу єу фийу тожествененъ съ субстанціальнымъ божественнымъ духомъ,—точнъе, онъ и есть именно втоть божественный духъ, ниспосываемый благодатію Христа человъчу-христіанину 10).

На чемъ же основываеть Гольстень такое помимание пусбща въписаніяхь апостола? Лишь немногія міста въ писаніяхь апостоламогуть служить для Гольстена, повидимому, дійствительнымъ подтвержденіемъ справединости єто пониманія пусбща фубфиоц, ванъпусбща кобщоц, или, что то же, накъ фихі. Именно: 1) Гольстенъ
приводить изъ цисаній ап. Павла длинный рядь мість, въ ногорыхъ говорится про пусбща Особ, пусбща Христой, пусбща буюу,
суојкойу су інку 11). Если Гольстенъ на основаніи этихъ містъутверждветь, что въ кристіанахъ живеть духъ бомественний, подаваемый имъ отъ Бога—во имя Испунителя-Христа, то мы вполивсоглащаемся съ нимъ. Но если Гольстенъ даліве вавлючаєть, что
единственно только такой пусбща въ человіческомъ существі и
зилеть апостоль Павель, то мы, яона такое занлюченіе основывается лишь на приведенныхъ цитатахъ, не можемъ принять его,
какъ слишкомъ носпівшно выведенное, и будемъ ожидать другихъ

<sup>9)</sup> Holsten. Crp. 383-384; 390-391.

<sup>10)</sup> Гольстевь, видимо, не вризнаеть радіональность того апріорнаго утвержденія, по которому, если возможно обитаніе вь нась (христіанахь) Духа божественнаго, то только подъ тімь условіємь, что вь естественной духовной природів нашего существа есть амененти, сродние съ природою Духа божественнаго, —съ которими би Онь (Д. бож.) непосредственно могь соединаться («Theologische Studien und Kritiken» Ackermann. 4 ч., 39 г., стр. 885).

<sup>11)</sup> Holsten. Crp. 385.

подтвержденій. 2) Такимъ яснымъ и неопровержимымъ, по мивнію Гольстена, подтвержденіемъ служить 1 Кор. XV, 44: "ясное выраженіе", говорить онъ 12), "что первому человъку Адаму, человыку въ себь, принедлежить только ψυχή ζώσα, и только Христуπνεθμα ζωοποιοθν,---и еще болье все міровозарвніе ап. Павла, коτοροε есть τολικο τολκοβαμίε ολοβι: "οι πρώτον το πλευματικόν άλλά ψυχικόν, έπειτα το πνευματικόν" все это не служить ли довазательствомъ того, что духъ--пуєбиц-до Христа быль трансцендентнымъ, и только со Христомъ сталь имиансетнымъ человъческому міру?" Завлюченіе неправильное, ибо мізото, на поторомъобосновывается, понято односторонне, а потому неправильно. Истинный смысть его, сколько онь должень быть раскрыть для нашей цали, тановъ: первый человъвъ, Адамъ, въ отличе отъ втораго, Христа, не есть духъ--πνεύμα, т. е. чисто духовное существо; но это отнюдь не говорить противъ того, чтобы ему могь принадаежать духъ (пусбио), какъ существення составная часть 12). Выраженіе "человъкь сталь шихи столов не только не говорить противъ того, чтобы человъну могъ принадлежать духъ (πνεῦμα), какъ носитель образа Божія въ человаческомъ существа, но сворае говорить именио въ пользу такого предположенія, ибо это выраженіе библейское и по цівлому ходу мыслей Бытописателя приводить къ заключению о такой богоподобной природв человаческаго существа. 3) Если Гольстенъ на основания Рим. VII, 23. 25, гдъ плоти противодолагается не пусоща, а уоос, заключаеть, что, слвдовательно. Павель и совсёмъ не внасть о пусоща 14), то иы не можемъ признать этого заключенія справедлявымъ, ибо, какъ видели, νούς есть не болье, какъ форма πνεύμα. 4) Наконецъ, самое важное для Гольстена мъсто есть 1 Кор. II, 11 и д. Мы вполив согласны съпониманіемъ этого мъста Гольстеномъ 15). Мы и сами впоследствіи будемъ говорить, что пусона аубрыпои есть въ извъстномъ отно**πεκί** πνεῦμα κόσμου, чτο ψυχικός ἄνθρωπος εστь τοπε, чτο **κ** σαρκικός, чτο νούς άνθρωπου часто есть τοπε, чτο μ νούς τής σαρκός:

<sup>12)</sup> CTp. 324.

<sup>12)</sup> Schmidt. Die Paulinische Christologie in ihrem Zusammenhauge mit der Heilslehre des Apostels". crp. 37.

<sup>&</sup>quot;) Hosten, crp 382-383.

<sup>11)</sup> Стр. 387 и д.

пусіна аубритов есть пусіна кобров, но лишь постольку, поскольку онъ есть принципь назнихъ дупизныхъ саль. Но воть вонросъ: слідуеть ли остановиться только на этомъ опреділенія пусіна?
Мы не можемъ этого сділать: таное опреділеніе было бы одностороннимъ, а потому и ложнымъ, ибо въ писаніяхъ апостола находятея многія мъста, на основаніи которыхъ мы въ праві понимать
пусіна, нанъ принципъ высшихъ духовныхъ свлъ и діятельностей,
велідствіе чего пусіна человіческій по естественной своей природі
становится подобнымъ пусіна бежественному. Не такъ поступаеть
Гольстенъ: онъ утверждаеть, что въ этихъ містахъ говорится не
о че звізческомъ сотворенномъ пусіна, а о божественномъ пусіна,
ставшемъ со Христа субъективно имианскітнымъ человіну. Посмотримъ, насколько естественно и правдоподобно изъясненіе этихъ
містъ Гольстеномъ съ его точки эрінія, и насколько потому основательно его заключеніе.

а) Въ писаніяхъ впостола Павла есть много мъсть, въ которыхъ апостоль, говоря о себь или о христанаха, говорить про пуебиа μού μπι έμου, πνεθμα ύμων, μησικα προ πνεθμα ήμων (Рим. 1, 9; 2 Kop. II, 13; VII, 13; 1 Kop. XVI, 18; Fas. VI, 18). Ho camony естественному и правильному пониманию здесь рачь идеть о духа человъческомъ въ изъясненномъ вами смыслъ слова. По мивнію же Гольстена здась сладуеть разумать дукъ Божественный, ставийй въ христіанахъ импанентнымъ человическому существу. Основаніе для такого своего пониманія Гольстень выводить изъ 1 Кор. V, 4 и Рим. 1, 9: въ этихъ местахъ, по его утверждению. говорится о трансцендентномъ, ставшемъ имманентнымъ въ апостоль Павль, божественномь духь, какь источникь его апостольокой власти и силы 16); следовательно, заключаеть онъ, и во всехъ другихъ мвстахъ подъ пусоща следуетъ разуметь тоть же божественный духъ, ставшій имманентнымъ христіанамъ. Но несостоятельность такого обоснованія становится очевидною, если обратамъ внимание на одно то, что апостоль не могь отожноствлять Божественнаго духа, который быль въ немъ, какъ апостолъ, н служиль источникомь его апостольского достоинства, съ духомь, присущимъ всемъ христіанамъ, ибо всегда видель въ первомъ совствить особый специфическій пуєдна (1 Кор. XII, 3—11) 17).—

<sup>&</sup>quot;) Стр. 386.

<sup>17)</sup> Считая неудобнымъ входить въ подробности, мы не ставимъ вопроса о

b) Въ другихъ мъстахъ апостолъ. Павелъ противонолагаетъ духъ (πεθμα) πλοτι (σάρξ: 1 Kop. V, 5; 2 Kop. VII, 1) или твлу (σώμα: 1. Кор. VII, 34). Пониманіе этихъ мість Гольстеномъ совершенно неестественно; ибо какой смысль имело бы такое выражение апостола, какъ: очистил себя от всякія скверны плоти и духа (т.-е. святаго Божественнаго духа, ставшаго субъективно имманентнымъ человъку?), или: слыдуеть предать сатанть кровосмысника во измождение плоти, да дижь (оннть тогь, же святый божественный духь?) снасенся. Тв же прівин, ногорые употребляеть Гольстенъ для устраненія подобныхъ необразностей, въ родь отрицанія подленности однихъ мъстъ (напр. 2 Кор. VII, 1) и произвольного •илологического перетолкованія другихъ (въ 1 Кор. VII, 34 Гольстенъ на мъсто "освященія духа" ставить "освященіе чережь духъ" 18), по всей справеддивости могуть быть названы ненаучными.-с) Наконець, въ иныхъ мъстахъ ап. Павелъ совершенно ясно противополвгаеть духъ Божественный естественно-человъческому (Рим. VIII, 16, гдъ Хріото́с очевидно есть то же, что πνεθμα Χριστού въ 9 ст.), очевидно, различая тотъ и другой. Изъясненіе, которое даеть этимъ містамъ Гольстенъ съ своей точки зрвнія 19), неестественно и могло быть придумано только съ предваятою цвлью <sup>20</sup>).

На основани всего досель сказаннаго мы можемъ такимъ образомъ формулировать выводы касательно воззрвиія Гольстена: Гольстенъ справедливъ, когда онъ признаетъ πνεύμα ανθρώπου равнымъ πνεύμα κόσμου, поскольку тогъ πνεύμα есть ψυχή; онъ справедливъ также, когда признаетъ πνεύμα Θεού ἐνοικοῦν ἐν ἡμῖν (христіанахъ); но онъ несправедливъ, если думаетъ, что кромѣ этого пνεύμα κόσμου и πνεύμα Θεού апостолъ не знаетъ никакого еще естественно-человъческаго πνεύμα, высшаго πνεύνα κόσμου, — не знаетъ πνεύμα въ смыслъ естественно-человъческой сотворенной

томъ, можно ли еще въ Рим. 1, 9 и 1 Кор. V, 4 съ несомивниостію видіть указаніе на духъ божественный, присущій Павлу, какъ апостолу. Замітимъ, впрочемъ, что ниме (напр. Шмидть: «Die Paulin. Christol. in ihrem Zusamm. mit d. Heilsr. des Apost.», 33 стр.) находять болбе естественнымъ разуміть здісь естественно-человіческій духъ.

<sup>11)</sup> Стр. 386.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) 387—388.

<sup>20)</sup> Schmidt. Crp. 34.

субстанців духовной природы человіческого существа, какъ принщина высшихъ, однакожъ естественныхъ, духовныхъ силъ и дъятельностей его, — того пуєїна, обладая которымъ человікъ по своей естественной природъ становится образомъ и подобіємъ Божінмъ.

Другое ложное воззрвніе, на которомъ мы должны остановиться, есть то, которое признаеть, что въ писаніямъ апостола Павла содержится ученіе не объ одной духовной субстанціи, а о двухъ, ибо у него, говорять, ψυχή, въ отличіе отъ πνεῦμα высшей—духовной субстанціи, представляется низшею, но танже самостоятельною, субстанціей, которая лежить въ основів тольно растительныхъ и чувствовательнымъ діятельностей. Допуская такое субстанціональное различіе ψυχή и πνεῦμα, находящее себів основаніе будто бы въ писаніяхъ ап. Павла, заключають, что апостоль признаваль ученіе о трехъ-частномъ составів человіческой природы (σάρξ, ψυχή и πνεῦμα—три самостоятельныя субстанціи) 21).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Небольшая замітка объ исторических судьбах ученія о трехъ-частномъсоставів человіческой природи въ древнемъ мірів выяснить для насъ естественшоє происхожденіе того возгрінія, которое находить сліди этого ученія и въ писаніяхъ ап. Павла, а вмістів съ тімъ покажеть, каковъ правильный взглядъ должень быть на это возгрініе, который и мы должны принять.

Въ древнемъ греческомъ мірь ученіе о трехъ-частномъ составь человіческой природи было господствующимъ. Его защищали знаменитые греческие философи Писагоръ и Платонъ. Извистно, какое громадное влінніе нивла философія Платона на направленіе и характеръ греческаго образованія, водъ вліяніемъ котораго воспитывались умы не только греческаго, но и всего образованнаго міра того времени. Неудивительно поэтому, что учение о трехъ-частномъ состави человъческой природы со времени Платона стало господствующимъ и вообще распространеннымъ. Оно находило себё последователей также и среди образованныхъ Тудеевъ: Іосифъ Флавій, фарисен и раввини, Александрійскіе образованные Іуден и между ними Филовъ были его защитинвами (Olshausen. «Opusc. theologica: De naturae humanae trichotomia N. T. scriptoribus recepta», crp. 149-150). Toro же возорявія держались пікоторые и изъ Отцовь и учителей Церкви вь первые три выка христіанской эры, напр.: св. Іустинь, Татіань, Приней, Тертуаліань, Клименть Александрійскій (Сильнестръ. Изъ чт. по догмат. богосл.»: Тр. К. Д. Ак. 1883, 1, стр. 218-219). Эти-то Отцы и учители Церкви стремились отыскать следы такого же ученія о трехъ-частномъ состави человеческой природы въ писаніяхъ ал. Павла: желаніе со сторовы такихъ людей найдти подтвержденіе своему издюбленному мивнію въ писаніяхъ такого авторитетнаго мужа, кавовъ быль ап. Павель, было желаніемъ вполив естественнымъ. Но воть въ IV в., выходя изъ того же ученія о трехъ-частномъ составів человівческой природы,

Въ подтверждение того, что ай. Павелъ признавалъ учение о трехъ-частномъ составв человвческой природы, приводять два мвста изъ его писаній: Евр. IV, 12; 1 Фесс. V. 23. Въ обоихъ мвстахъ на ряду съ обор (собственно сфиа во второмъ мвств и бриої каї ичело—въ первомъ) и пуебиа стоить фих п. Въ обоихъ случаяхъ, заключаютъ отсюда, апостоль описываетъ всего человна, какъ состоящаго изъ трехъ составныхъ частей: обор, фих и пуебиа, ти, если признають, что обор и пуебиа означають важдая особую самостоятельную субстанцію, то не естественно ли признать, что и фих претья составная часть, есть также по представленію апостола особая самостоятельная субстанція. Заключеніе неправильное. 1) Апостоль могь на ряду съ обор и пуебиа поставить и фих потому что онъ вообще строго различаль между понятіями фих и пуже видвли, фих означаеть у апостола

развилась ересь Аполдинарія (Olshausen. «Ор theol: «De nat...», стр. 151) Тогда учители Церкви вынуждены были уже безъ предезятой цівли найдти въ висаніяхь ап. Павла подтвержденіе или опроверженіе ученія о трехь-частномъ составі человічосной природи, —изслідовать, вы какона смыслів у него различаются между собою фиху и пусориа, и это различіє съ точки зрінія апостола есть ли субстанціальное. Такое безпристрастное изслідованіе приведо въ заключенію, что ап. Павель, котя и пользовался терминодогіей древнихь и различаль между фиху и пуєбра, но это различеніе у него отнюдь не субстанціональное, а потому въ его писаніяхь недвая находить ученія древнихь о трехь-частномь составів человіческой природи.

Изъ этого очерка историческаго развитія ученія о трехъ-частномъ состави ченовіческой природы съ півнью выясненія естественнаго происхожденія занимающаю яась возарвнія им въ праві сділать слідующіє выводы по отношенію из послідвему. 1) Следи ученія о тремъ-частномъ составе человеческой природи въ писаніяхь ан. Павла находили только тв, которые приступали из изследованію его писаній съ предвалюю точкою зрінія. 2) Ссилка на авторитеть Отповъ и учителей Перкви (первых 3-хъ вёковъ) въ подтверждение возгрения, которое утверждаеть, что въ писаніяхъ ап. Павла содержится ученіе о трехъ-частномъ составъ человической природы, не имбеть значенія, потому что эти Отцы и учители Цервы были предезятыми изследователями писаній ап. Павла, между темь, какъ мы знаемъ, другіе учители Церкви (съ IV в.), которые были безпристрастными честрователями писавій апостола, не находили въ нехъ следовь такого ученія.-Рсе это, а также и то обстоятельство, что въ настоящее время воззрание это вочти не находить себь защитниковь, даеть намъ право, не останавливаясь долго на вритикъ возарънія, указать дишь исходныя точки зрънія для его опроверженія.

принципъ жизненный и низимкъ душевныхъ силъ и двительностей, тогда какъ пуєбим означаеть принципь высшихъ духовныхъ сильи дъятельностей, причемъ однаковъ фихо остается лишь формороπνεθμα, — единой духовной субстанціи человіческаго существа. Съ точки зрвнія такого различенія между ψυχή и πνεθμα смысль приведенныхъ мість вполнів сохраняется, и самоє изъясненіе ихъ оказывается совершенно естественнымъ.-Въ Евр. IV, 12 апостолъговорить: "живо слово Божіе и дъйственно, ибо проникаетъ всего человъка: всю духовную природу человъка съ ея силами какъ низшими (ψυχή), такъ и высшими (πνεθμα), равно жакъ и всютълесную его природу-не только вившніе органы, но и разнообразныя внутреннія (отправленія) организма". Самое построеніе рвчи въ этомъ мъсть у апостола скоръе благопріятствуєть признанію ученія апостола о двухъ-частномъ составъ человъка. Въ греческомъ текств это мъсто читается такъ: ... дейкуойнечос йхри μερισμού ψυχής τε καὶ πνεύματος, άρμῶν τε καὶ μυελῶνα: частида. "те" здъсь указываеть на соединение чрезъ подчинение,-слъдовательно: вакъ въ основъ "арриши кај росдини, по сврытой, но легиоподразумъваемой мысли апостола, лежить одна тълесная субстанція, такъ и въ основъ "ψυχής καὶ πνεύματος" лежить также одна духовная субстанція.—Смысть мъста 1 Оссс. V, 23 понятень и безъ разъясненій.—2) Указанныя мъста стоять совершенно одиноко, и на основаніи ихъ только, игнорируя множество другихъ мъстъ, опредълять ученіе апостола о душт и духв (ψυχή и πνευμα), очевидно, совершенно ненаучно. Обращая же вниманіе на другія мъста въ писаніяхъ апостола Павла, мы приходимъ къ завлюченію, что апостоль быль слишкомъ далекь оть того, чтобы смотръть на фихи, какъ на особую самостоятельную субстанцію, которой свойственна только растительная двятельность. а) Часто у апостола ψυχή приравнивается къ πνεύμα, какъ принципь духовныхъа о о страва в двятельностей (Рим. II, 9 ср. Евр. VII, 3; Ео. VI, 6; Кол. III, 23; Филип. 1, 27). Въ другихъ мъстахъ ψυχή у апостола употребляется въ переносномъ смысле для обозначения целаго человъка, и именно тамъ, гдъ мы должны представлять его себъ, ванъ существо самосознательное и свободное (Рим. XIII, 1). с)-Навонецъ, въ иныхъ мъстахъ фохо употребляется у апостола прямо для обозначенія высшаго правственнаго принципа въ человъческой природъ (2 Rop. I, 23; XII, 15; Евр. X, 39; XIII, 17)\_

Распрывши понятія ψυχή и πνεθμα въ метафизическомъ смысль, тмы можемъ такъ представлять въ общихъ чертахъ метафизическую исихологію ап. Павла.

Въ основъ всъхъ психическихъ явленій, наблюдаемыхъ въ жизни человъка, лежить духъ, какъ самостоятельная субстанція въ человъческомъ существъ. "Какъ πνεύμα божественный есть надъ всъмъ лносящееся, все проникающее и всъмъ управляющее, такъ и  $\pi \nu \epsilon \hat{\upsilon} \mu \alpha$ алория обнимаеть весь внутренній мірь человіна, давая ему - объясненіе « 28). Но этоть πνεύμα άνθρώπου обладаеть разнород-. ными по степени совершенства силами и двятельностими: онъ есть принципъ свободы и высшихъ духовныхъ двятельностей, -- онъ есть источникъ объективнаго познанія и субъективнаго сознанія (въ · формъ voûç),--онъ же есть и начало животной, растительной жизни въ человъческомъ организмъ, поскольку есть сила, оживотворяющая другую субстанцію (видимо-низшую, какъ не вполив самобытную и самостоятельную) человъческаго существа-плоть (σάρξ) и дълающая её изъ χούς ἀπὸ τῆς γῆς чувственно-живою. Поскольну духъ пуєбна разсматривается въ последнемъ смысле, онъ есть душа-· ψυχή. Душа такимъ образомъ обнимаетъ собою низшія силы и двятельности человъческого духа, стоящія въ непосредственной связи съ плотію и чрезъ то открывающія возможность вліянія духа  $\cdot$  (πνεῦμα) на плоть (σάρξ) и плоти на духъ; сама же душа, какъ ι помъщенная въ срединъ между σάρξ и πνεύμα, по своему положенію, можеть подпадать вліянію и той и другаго.

Тавово метафизическое ученіе ап. Павла о душѣ и духѣ, на которое опирается его нравственное ученіе о душѣ и духѣ. Къ расврытію этого послѣдняго мы и должны теперь обратиться.

Мы видыи, что πνεύμα—духъ, отличаемый отъ ψυχή, какъ низшей своей формы (т.-е.) πνεύμα въ твеномъ смыслъ и πνεόμα въ формъ νούς), есть принципъ свободы и высшихъ духовныхъ способностей и двятельностей въ человъвъ. Какъ таковой, т.-е. какъ сила, въ которой собственно лежитъ образъ и подобіе Божіе, онъ, естественно, долженъ быть понимаемъ въ ноическомъ смыслъ по воззрънно ап. Павла принципомъ истинно-правственной жизни человъка, состоящей въ любви къ добру (въ широкомъ смыслъ этого слова) и дъланіи послъдняго. Духъ отсюда есть принципъ

<sup>22)</sup> Ackerman. - Theologie Stud. und. Krit., 1839, 4 v., crp. 900.

иравственной живни, противоположный другому принципу грвха и всякаго зла,—плоти — обр $\xi$ , или въриве, — одиортія, живущему въчеловъческой плоти (Римл. VII, 14-25; Гал. V, 17) <sup>21</sup>). Тъмъ не

23) По возарвнію ап. Павла во плоти человіва скрывается положительное влеченіе во зду: «знаю, говорить апостоль, не живеть во мив, т.-е. въ плоти моей, доброе» (Рим. VII, 18). «Всявдствіе этого», продолжаеть апостоль, «несмотря на то, что я желаю добра и стремлюсь къ нему, я, однакожь, далаю не добро, ноторое люблю, а ало, которое ненавежу» (ст. 19. 21-22). Но мы не должны упускать вав виду следующаго замечанія ан. Павла: «осли я делаю то, чего я пехочу, то уже не я то ділаю, а живущій во мий гріхх» (οίκοθσα έν έμοι άμαρτία: ст. 20). Очевидно плоть сама въ себъ не есть зло и не производить его, но гръховное влеченіе и граховное направленіе самой плоти производить ή οίκοθσα ένаубрыты ацартіа. Такить образомъ, принцивомъ гріжовной жизин является собственно приортія (17. 20 ср. 7. 3. 11). Харё же но впестолу служить только жилищемъ, пригоднымъ органомъ или орудіемъ граховнаго принципа—арпортіа (VII, 3; УП, 25, 8 ср. 17, 19). Конечно сарб становится таковымь орудіемь всябдствіеприсущей ей въ наличномъ состояния природы. Но въ чемъ именно состоитъ сущность такой природы, каковы тв свойства плоти, въ силу которыхъ она ставовится пригодимъ орудіемъ граховнаго принципа,-апостоль не даеть намъ знать объ этомъ. Такъ какъ опре оказывается нослушинив орудіемъ греховнаго яринцина, то, естественно, этогъ последній постепенно укоренцышись во плоти, становится господствующимъ законома въ ней (т.е. во плоти или въ членахъ ея: Рим. VII 23. 25). Воть почему во плоти человъка преобладають граховныя стремленія и сплонности, почему и самый «законь плоти» прямо называется у аностола «вакономъ грвха» или «закономъ грвховиниъ», а «жить по илоги или во плоти» — значить «жить по принципу граха или во граха» (Рям. VII, 23. 25; VIII. 1. 2. 4. 5. 8. 9. 12. 13; Еф. II, 3). Изъ сказаннаго открывается нельпость того мевнія, защещаемаго многими протестантскими богословами (Schmidt ... s. 13 и д... Holsten 395 и д.), по которому будто плоть у апостола сама въ себъ есть принципъ зда, по самой природъ своей есть зло. Что апостоль биль далекъ еть водобнаге возарвнія на плоть саму въ себь, это видно, кром'в того, изв техъ многихь месть его писаній, где говорится, что всикое созданіе Вожіе добро (причемъ подъ созданіемъ по контексту річи ближайшимъ образомъ разумівется тізло съ его естественными потребностими и отправлениями: 1 Тим. IV, 4 ср. 3), чтоудовлетворение естественных потребностей тыла въ нравственномъ отношении само по себъ безразлично, не есть ни добро ни худо-вло (Кол. II, 16. 20-23), что тыа наши суть храмъ живущаго въ насъ св. Духа (1 Кор. VI, 19), что твнами нашими такі же, какь и дупами, мы должны прославлять Бога (Кор. VI, 20). Да, наконедъ, обращан внимание на естественную физическую природу плоти (cάρξ), можно ин отврить въ ея свойствахъ что-либо такое, что должно бы былодълать её принципомъ зла? Такой причиной ссизи физическихъ свойствъ плоти съ ся свойствами, какъ гръховнаго принципа, никто не можетъ указать, потому что ея и ивть совсинь.

менье остается несомивннымъ то обст ятельство, что нигав въ своихъ писаніяхъ апостоль Павелъ не противополагаетъ плоти (σάρξ), какъ принципу мравственной жизни духа, (πνεῦμα ἀνθρώπου), какъ иного принципа нравственной жизни: вездѣ плоти противополагается или общее понятіе духа (Рам. II, 29; УІІ, 6; УІІІ, 5. 6. 9; 2 Кор. III, 6; Гал. IV, 29; V, 17) <sup>24</sup>), или же Духъ Божественный, какъ принципъ нравственной жизни въ искупленномъ человъкъ, и νοῦς, т.-е. только честнем форма πνευμα ἀνθρώπου, какъ принципъ нравственной жизни у человъка перискупленнаго. Что же это значить?

Это объясняется тамъ, что по возарвнію впостода господотву-. ющимъ принципомъ, опредвляющимъ нравственную жизнь естественнаго человъка, въ типь всегда является офоб; если же такъ, то дуку (πνεύμα) уже не можеть принадежать значение самостоятельнаго жизненнаго принцина; онъ оказывается лишь формально опредыяющим принципомъ правственной жизии, въ дъйствительности же, въ опытной нравственной жизни, и его собственная дв-· ятельность опредъляется противоположнымь принципомъ-плотью 25). Отсюда понятно, что апостоль могь противопологать духъ и плоть (πνεύμα, σαρξ) въ смысль принциповъ правственной жизни лишь постольну, посвольку понятія дука и щоти берутся чисто какъ абстрантныя, поснольну духъ и щлоть мыслятся вив и независимо отъ всякаго отноменія другь нь другу, въ которомъ они всегда уже являются въ опыть 2"). "Духъ (пуєции андройной) есть принципъ нравственной жизни, противоположный другому принципуплоти"--- ото положеніе мы можемъ и должны поставить, какъ общую формулу для обовначенія нравственнаго ученія ап. Павла о дужь человыка вообще, такъ-оказать, въ идев. Всякій же разъ, ванъ рвнь едеть о противоположномъ плоти (рарк) принципъ, опредвинющемъ нравственную жизнь въ опыть, апостоль указываеть

the following of the end of the worldings.

 $<sup>^{26}</sup>$ ) Пусона здаль стоить или въ противоположность уранна для обозначения внутренией истанио-правственной жизни, внутренняго служения Богу сердцемъ въ противоположность только внашнему наружному исполнению предписаний правственныхъ и обрядовыхъ-богослужебныхъ, или же въ противоположность плоти (сарE) въ формулахъ: «жить по духу» или «въ духb» въ противоположность «жить по плоти» или «плоти».

<sup>25)</sup> Schmidt, s. 41--42.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ibid., s. 42.

не на пуєбна аубрипов, но или на уоб (форму пуєбна) у неискупленнаго человівка, или на Духъ Божественный—въ искупленномъ Отсюда, чтобы расврыть нравственное ученіе ап. Павла о духів, мы, очевидно, должны, согласно съ возгрівніями ап. Павла, точніве опреділить въ ифическомъ смыслі понятіє объ умі (уоб), канъ опытномъ принципів нравственной жизни естественнаго человівка, затівмъ выяснять фактическое взанмоотношеніе пуєбна и барі, намъ противоположныхъ принциповъ нравственной жизни въ естественномъ человівкі, и даліве—уназать на отношеніе пуєбна Фєоб въ пуєбна аубрипов въ человівкі искупленномъ.

Мы видыт, что уобс въ метафизическомъ сиысла есть лишь **σ**υρма πνεύμα, служа принципомъ объективнаго познанія и **о**ормою субъективного совнанія. Этоть же моменть въ помятін уоб, остается главнымъ, основнымъ и въ томъ случать, есле понятіе voûç опредвияется въ иническомъ смыслъ, въ смыслъ принципа иравственной жизни. Понятіе уобс въ понческомъ смысле распрывается у апостола въ VII гл. посл. въ Римл. Отеюда ны видимъ, что чобс есть противоположный плоти (обрЕ) принципь нравственной жизни (23. 25 ст.). Ему принадлежить: ненавидьть (μισείν имъть отвращеніе) зло (15) и желать (θέλειν) добраго (18. 19. 21), хвалить законъ, потому что онъ добръ (общорама тф убиш — собственно подтверждать законь, соглашаться съ нимъ: 16) и соуждаждаться закону **Божію** (συνήδεσθαι τῷ νόμῳ τοῦ Θεοῦ: 22). Πο нашему мивнію, главнымъ моментомъ въ понятім уобс въ монческомъ cmbicat, band one sque pacepubaetch, caymets " συνήδεσθαι τŵ νόμψ του Θεοθά π всятьсь затьять "σύμφαναι τῷ νόμψ, ὅτι καλος". Что же значить συνήδεσθαι τῷ νόμω τοῦ Θεοῦ? По изъясменію Меуег'а \*7), "σονήδεσθαι τῷ νόμω τοῦ Θεοῦ" точные нужно перекать такъ: "я радуюсь вивств съ закономъ Божіниъ", такъ что его (закона) радость (законъ олицетворяется) есть въ то же время и моя радость. Эта радость (славянся. "соуслажденіе") есть согласіе нравственныхъ симпатій на добро или расположеніе (влеченіе) нравственныхъ симпатій къ добру. Очевидно, въ этомъ моментв въ понятіи νούς (поскольку онъ, умъ, понимается именно какъ способность соуслаждаться закону Божію) преобладаеть элементь чувства (нравственной симпатіи въ добру). Но не очевидно ли, что всякое

<sup>21; «</sup>Comm. an die Briefe an die Römer», 283 crp.

чувство для самого своего возникновенія муждается, вакъ въ необходимомъ условін, въ предварительномъ знаніи и сознаваніи предмета, по поводу потораго оно возбуждается? Итакъ, соуслаждение закону Божію предполагаєть уже знаніе объ этомъ законь Божіемъ, сознаніе, что онь добръ. А уже наз этого знанія и служенія непосредственно вытенаеть симпалія нь узнанному закону (биуйбесбог), и вменно симпетія нраветвенная, поскольку самоє чувство соуолажденія закону приводить человіна естественно и непосредственно въ необходимости признать, что законъ добръ (общостац  $των ομω, ότι καλός, τ.-e. , μραβοτιβέμμο μοδρω <math>ε^{(2)}$ ): Βω γνώ (νοῦς) человъку открывается сознание правственной пригодности закона. и правственная симпатія нь нему. Но въ симпатін, поскольку именно она есть правственная, рядомъ съ элементомъ эмоціональнымъ (элементомъ чувства), заключается и элементъ волевой (элементь практической воли). И дъйствительно, уму ( $vo\hat{u}_{\varsigma}$ ) по апостолу принадлежить "θέλειν άγαθόν" (19) хотъніе, желаніе добра. Однакожъ, это "белегу" ни въ какомъ случав не можетъ обозначать често прантической, примо дъйотвешной воли: "то белем паράκειταί μοι, τὸ δὲ κατεργάζεσθαι τὸ καλόν, οὐκ εὐρρίσκω". Εκιπιδιί уоб означать у апостола принципъ дъйственной воли, то оставадось бы совершенно непонятнымъ, почему бы правственныя желавія не переходили въ правственныя дъйствія? Значить, преобладающемъ, основнымъ элементомъ въ понятіи уобс является разсудочный (алементь познанія и сознанія) и эмоціональный; "белегу" же въ уобс есть не болье, какъ желаніе, практическое стремленіе, въ смысяв влеченія, естественно и непосредственно вытекающаго изъ правственной симпати.

Итакъ, носнольку πνεύμα ἀνθρώπου можетъ быть разсматриваемъ, какъ νούς,—онъ собственно есть въ поическомъ емыслѣ принципъ разума и нравственныхъ стремленій: онъ есть принципъ богопознанія (Рим. 1, 20), нравственнаго сознанія (въ смыслѣ способности различенія между добромъ и зломъ) и правственныхъ желаній. Проявленіе природы πνεύμα въ сормѣ ума—въ богопознаніи, правственномъ сознаніи и нравственныхъ стремленіяхъ и ссть то, что апостоль называетъ νόμος τοῦ νόος (ст. 23).

Но вром'я этого закона ума, скрывающагося въ дух'я человика,

<sup>28)</sup> Schmidt. 8 276.

есть законъ грвха, живущій во плоти-въ ен состоянія, вызване номъ и опредъленномъ въ своемъ характеръ чрезъ паденіе перваго человъка. Требованія закона противоположны требованіямъ закона ума. Отсюда во взаимоотношении пусоща и обот борьба, изъ которой и слагается вся нравственная жизнь человака. Результатомъ этой борьбы въ естественномъ человъвъ является преобладание σάρξ надъ πνεθμα, или занона грвка, живущаго во плоти, надъ закономъ ума, предносящимся въ духв человъка. Духомъ своимъ челованъ желаетъ добра, знаетъ его и стромится осуществить его. Но нравственная воля естественнаго человъка оказывается слишкомъ слабою и недъйственною и, подпадая подъ вліяніе противоположного духу принципа-плоти, обыкновенно исполняеть не тв: требованія, которыя предъявляеть ейдукь (пусоца) въ своемъ умъ, а тв, которыя предъявляеть живущій во плоти греховный принципъ-фисотіс. Всявдъ за нравотвенною волею тому же вліянію плоти (σάρξ), или грфховного принципо — άμαρτία, живущого во плоти, подпадають и другія чисто-духовныя силы человіна. Тань, въ области теоретической живии остественный человымь имветь "соомог σαρκικήν" (2 Kop. 1, 12), "σοφίαν άνθρωπίνην" 2") (1 Kop. II, 13), которая, по представлению эпостола, есть то же предъ Богомъ, что гаупость (μωρία: 1 Kop. II, 14; σοφοί κατά σάρκα суть μωροί ανθρωπος ψυχικός 30) есть μωρός: μωρία γάρ αὐτῷ ἐστίν: 1 Κορ. ΙΙ, 14), ибо въ основани мудрованія естественнаго человіна лежить "уобу  $\tau \hat{\eta}_{\varsigma} \sigma \alpha \rho \kappa \hat{\sigma}_{\varsigma}^{\alpha}$  (Кол. II, 18), т.-е. умъ, порабощенный плотію. Мудрованіе посліднято по впостому есть глупость предь Богомъ: этозначить, что умъ плотекой (νούς τής σαρκός) οκαзывается совершенно неспособнымъ не только къ открытию или познанию выс-шихъ религіозно-правственныхъ истивъ, но даже и въ воспріятію и уразумению ихъ, когда онв сообщаются ему извив. Отчего же νοθς τής σαρκός неспособенъ нь познанію и воспріятію высшихъ нетинь? Оттого, что порабощенный плотію чой обращается исключетсявно только къ матеріальному, чувственно-видимому міру-(тф коопф), ибо только чрезъ внишия чувства, при посредстви органовъ тъла или, что то же, плоти, получаеть онъ содержание для своего сознанія; всявдствіе этого νούς τής σαρκός бываеть при-

<sup>29) 1</sup> и 2. Выраженія — «άνθρώπίνος» и «ψυχικός» у апостола равнозначущи съ выраженіемъ--«σαρκικός» почему, это увидимъ впоследствін.

выснь исплочительно къ чувственному, непосредственному, есте--CTBCHHOMY, ILLOTCHOMY SHAUCHID CANTOB'S H CLOB'S: VOUG THE GAPKOE. такимъ образомъ, есть софіа коснои (1 Кор. І. 20). Повтому то νους τής σαρκός (coбοτвенно άνθρωπος ψυχικός) "οὐ δέχεται τὰ τοῦ πνεύματος, αδο πνευματικά πνευματικώς άνακρίνεται" (1 Κορ. ΙΙ, 13-14), т.-е. умъ плотекой не можеть понять высшихъ религіознояравственныхъ истинъ, ибо содержаніе последнихъ духовнаго, а не чувственно-матеріальнаго характера. Вийстй съ порабощеніемъ плотію и навращеніемъ ума естественнаго человіва, какъ познавательной силы, извращается и его нравственное сознаніе, котоρομγ αποστούτο ποτομγ πραπασωβαθτό σιαδοστό πλοτα (ἀσθένεια τῆς оарко́с Рим. VI, 19), ибо нравственное сознаніе естественнаго человъка, руководимое его плотскимъ мудрованіемъ, становясь чувственнымъ, въ свободе вившнято закона способно видеть только произволь или свободу гръшить. Въ области практической нрав--ственной жизни естественнаго человъка подчинение духа (πνεύμα) грвховному принципу (άμφρτία) видно изъ того, что естественному человым свойственны и чисто-духовные грыхи-вражды, осоры, зависти, соблазва, ереси, раскола и пр. И если апостолъ называетъ эти гръхи дълами плоти (брус тіз осеркос: Гал. V, 19-21). то, конечно, потому, что плоть служить жилищемъ гръховнаго принципа, который чрезъ неё, какъ свое пригодное орудіе, обращаеть вов силы человъческаго существа, не только телесно-дущевныя, но и чного-духовныя, на служеніе граку. Понятно, — эти грвжи ближайшимъ образомъ суть продукты воли <sup>30</sup>), но не нравственной воли самой въ себъ, въ ен естественной природъ, а "воли растявнной 29) чрезъ вліяніе плоти, этого орудія граховнаго пранципа.

Итакъ, естественный человъкъ въ опытъ, дъйствительной правственной жизни, всеилло служитъ закону гръха, не только тълесно-душевными силами, но также и чисто духовными: человъкъ служитъ закону гръха плотію или по плоти, ибо его духъ ( $\pi v \in \hat{\nu} \mu \alpha$ ), умъ ( $vo\hat{\nu}_{\varsigma}$ ) остаются только формально опредъляющими принципами принципами оказывается обр $\xi$ , —плоть, которая препобъждаетъ духъ ( $\pi v \in \hat{\nu} \mu \alpha$ ), —разумъ и нравственную волю, омрачаетъ ихъ и заста-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) 1 и 2. Заптоусть—«Весёды на пося. къ Гал.», стр. 164.

вляетъ исполнять предъявляемыя ею, въ силу живущаго въ ней гръховнаго принципа, гръховныя треоованія. Понятно отсюда должно быть, почему апостоль часто употребляеть безразацию выраженія: "мо́то обрко" и "кото о́морошпоч" или также—"обркіко́ς" (вакъ и "обркіко́ς") и "о́морошпічоς" (1 Кор. III, 1, 20; ср. I, 26; 2 Кор. I, 12 и 2 Кор. II, 18; ср. 1 Кор. II, 13; Рим. VII, 14); понятно и то, почему естественный человъть онавывается, по выраженію апостола, "преданнымъ подъ гръхъ", "рабомъ гръха" (Рам. VII, 14 зг).

<sup>. \*1)</sup> Выраженіемъ «таркічос» аностоль обозначаеть собственно правственное существо челована въ его естественномъ до-христіанскомъ состоянін, когда преобладающемъ, дяже почти исключетельно определяющемъ ирананномъ правственной жезен-быда плоть (σάρξ), всябдствіе чого висній духовани принцив прав ственной жизни (пуєбиа или уобу) оказывался безсильнымъ, недейственнымъ... (Meyer. Comm. an die Briefe an d. Römer. S. 275-276). Выраженіемъ же «баркікос» апостодъ обозначасть преходящее, временное правственное состояніе въ человъвъ искуплениомъ, равно кавъ и неискупленномъ, въ которомъ обрЕ, въ симстр определяющого вринцина иравственной жизин, получаеть временно неревись надъ пусона (уобс -- въ неискупленномъ человини и Духомъ Болественнымъ--въ искупленномъ. - Olshausen. Comm. an die Br. an d. Römer. S. 254.-256). — Съ выраженіемъ «σαρκικός» есть у апостола почти однозначущее выраженіе «фихікос»; все различіе состоить лишь въ томъ, что вираженіе «фихікос» апостоль употребляеть, вогда васается теоретической сферы религіозно-правственной жизин, -- религіознаго познанія или правственнаго сознанія, а вираженіе «баркіко́ς» — въ тёхъ случаяхъ, когда рёчь вдеть о практической правственной жизни (Olshausen. Comm. an d. Br. 1 Kor.—S. 511 и д.).

<sup>32)</sup> Говоря о рабствъ естественнаго человъка гръху въ силу господства въ немъ σάρξ, какъ принципа правственной жизин, надъ πνεθμα, - внымъ принципомъ тойже жезне, -- им должем предупредить крайніе и неправижение выводы отсюда, Хотя начало греха и лежить во плоти, точиве въ филотія, однакожь это не звачить, что ощой и есть то, что производить гранъ вы чедована и ставить посдедняго рабомъ греха со всеми его силами. Еслиби било такъ, то грехъ собетвенно не принадлежаль бы человоку, какъ самосознательной и свободной личности, а быль бы чимъ-то навязаннымь ему извив (и человъкъ не быль бы оте вътственевъ за свою гръховность). Между тъмъ апостоль исно доказиваетъ, чтоонъ призваетъ гръхъ личнить деловъ человъка (потому функтителнаго за свое. рабство граху). А заковниъ грахъ можеть быть только въ томъ случай, есля онъ производится собственно человъческою волею, т.-е. исходить изъ дуковной природы человека. «Безъ содействія води», говорить Оома Аквинать, «греха не бываеть; только воля есть то, что можеть его произвести» (Simar. «Di. Theologie des heiligen Paulus», с. 15). «Не плоть, а греховное вроизвеленіе растивная воля — источникь граха»: таково общее положеніе, выведенное Зла-

Однавовъ, при всемъ рабствъ естественного человъна гръху и господствъ въ его живни сооб надъ пусори, послъдній, понимаємый какъ противоположный плоти принципъ правственной жизни, не остается въ практической правственной жизни неискупленнаго человъна ръциятельно безъ всякаго значенія. Какъ бы глубоко ни падали въ правственномъ отношеніи силы духа подъ давленіемъ плоти (сооб),—какъ бы часто умъ (усоб,—который собственно является

тоустомъ («Бесади на вося, въ Галат.», стр. 164), касательно правствененихъ возгрвий апостола Цавла. Если же апостоль вездь въ своихъ писаніяхъ радомъ съ плотію (σάρξ) ставить грехь (даже чисто-духовений), равно кабъ и наобороть, показывая твиъ ихь, если не причинную, то во всякомъ случав самую тесную внутреннюю связь, то это для насъ вполит ясно съ его точки вреділ на правственное существо человіка. Воля человіка, ваятая сама въ собі, аботрактно по ея естоственной природе-безь отношения из офой, не межеть быть принцапомъ и источникомъ гръха, потому что отнодь не содержить въ себъ наклонности во алу; поскольку она имфеть отношение въ πνεθμα άνθρώπου, въ которомъ лежить уброс той убос, она можеть быть названа принциромъ добра. Но соединенная самою тесною органическою связью съ обрё въ опыте, она подпадаеть подъ влівніе последней: живуній во плоти греховний вранцина-фрартіа - заставляеть волю отпасть оть ся остественно-добраго направленія в псполнять требованія, предписиваемия шиз. Значить, принципь гріховнихь склонностью дежить въ обру, точиве — въ филотія, источникь же греховных дийствій — въ воль человыка, т.-е. въ духь (посейна) его; въ духь же, стало быть, и последния причина его подчиненія плоти и служенія граху.

Такъ какъ вози сама не себъ, по своей естественной природъ, не седеранитъ въ себъ навложности ко злу, -- и производить грахъ только педъ вкіяніснъ прфховилго вринципа, живущаго во плоти, то мы съ точки зрвијя апостола доджны утверждать, что воля въ некоторомь смысле принуждается греховнымъ принцицомъ въ произведению гръха и подчинению чрезъ то духа человъческаго-плоти. Однакожъ, это принуждение не есть абсолютное, не оставляющее для воли возможности сопротивленія: воля нобуждается, и побуждается, пранда, весьна сильнокъ произведению гръха, -- но это вобуждение на есять все же абсолютное принумденіе;-грахь (а вивств и подчиненіе духа-плоти, какъ принципу правствечной жизин) остается свободнымъ актомъ воли, или самого же духа. Что именно такова точка зрвнія апостола на отношеніе грвховных наклонностей человіческой природи нь свободё воли (--- илоти, какъ принцина правственной живии, нь духу, какъ вному принципу предственной жезин), это доказывается тэмъ. Что онь не отриваеть возножности и для неискупленняго челована вы его естественномы састоянів творить добро (т.-е. ставить принципонь своей превственной дівнедьно-, сти пусіна, а не обра: Рим. II, 14-15) и нолучать за то награду въ довь отпроссий праводнаго суда Божія (Рам. II, 7, 10); — въ тоже время, виходя пръ той мисли, что ланчинии могуть и естествомь законное творить, акостоль учить, что азминики отвітственни предъ Богомъ за свои замя діля (Рим. ІІ. 1, 5, 9).

опредълнющимъ принцепомъ правственной жизне у немокупленнаго человъка) естественнаго человъка на становился въ опытъ "умомъ LLIOTH", OMHARO, BL MYNE TELOBERA (HMCHHO BL YME CTO) BOOLAS COхраняется то сознаніе (правда, иногда это сознаніе бываеть макъ бы безсодержательно, — если тольно такъ можно выразиться, т.-е. не сопровождается яснымъ и конкретнымъ представленіемъ внутреннесознаваемаго, или, — върнъе, — чувствуемаго) истинно-добраго и нравственнаго, отличаемаго отъ всего злаго и безнравственнаго,которое апостоль Павель называеть "совъстью" (συνείδησις, собственно — сознаніе: Рим. II, 15). Значеніе же совъсти въ нравственной жизни таково, что владъя ею, іудеи и язычники и до искупленія дълали доброе (Рим. II, 10), — владъя ею, "язычники, не имън закона, естествомъ законное творили" (ст. 14). Вирочемъ, совъсть все же не можеть обозначать у апостола вполна дъйственной нравственной воли: хотя и возможно, чтобы язычники по временамъ естествомъ законное творили, темъ не мене, принимая во вниманіе, что бываеть, какъ общее и постоянное явленіе въ нравственной жизни естественнаго-неисвупленнаго челована, апостоль, отъ лица последняго, долженъ быль свазать: "еже хотети, прилежить мив, а еже содвяти доброе, не обрвтаю: не еже бо хощу доброе, творю, — но еже не хощу злое, сіе содъваю" (Рим. VII, 18, 19). Гораздо большее значение ума или совъсти состоить въ томъ, что и естественный человъкъ, сохраняя по возможности совъсть неизвращенною, можеть достигать очень высоваго уровня въ развити правственнаго сознанія, какъ показывають то примвры многихъ великихъ мужей древности. Съ другой стороны, великое значение совъсти выясняется изъ того, что оставаясь болье или менъе чуткою даже у самыхъ закоренълыхъ преступниковъ, она шаказываеть нарушителей нравственныхъ требованій жестокими укорами 32). Только лишь благодаря этимъ свойствамъ духа,

<sup>. 33) «</sup>Это угрывскіе совъсти», говорить Эрнесть Навиль, «объясилоть навъ одну 
изъ тайнъ Проондвиія въ управленіи міромъ. Каннъ образонь поддерживается 
правотвенний законь? —Много стольтій тому назадь поэть Софонль прославляль 
на асинскомъ театрів этоть високій законь, которий некогда не уничтринть забвеніе. И точно — законъ этоть все продолжаеть существовать! Время разрушило 
троны и республици, хартін и конституцін; но правственний законъ отопть невредніть. А между точь каной законь быль болье нарушаень и отвертаець, —
на хавой законь болье нападаля? И между тывь оть все еще туть съ свояни

частиве, ума и совъсти, возможно было совершение ислупления со стороны человъка. Только лишь благодаря тому, что въ человъкъ ненскупленномъ сохранились νούς и συνείδησις, въ смысле принциповъ нравственной жизни, стало возможнымъ, что въ искупленномъ человъкъ на помощь слабому духу, или уму (voûç---сормъ духа), явился новый принципь нравственной жизни,-принципь, горажо болье дъйственный и въ опытной правственной жизни: это-пусоща Өсой-Духъ субствиціально божественный (Рим. VIII, 9; 1 Кор. II. 12),—частиве, πνεύμα άγιον—Божественный духъ третьяго Лица Св. Тронцы (Рим. V, 5), посылаемый въ силу искупительныхъ заслугъ Інсуса Христа и потому называеный пусона Хрістой (Рим. VIII, 9, 11). Въ какое же отношение становится этотъ пусбиа Χριστού нь πνεύμα ανθρώπου? Какое двиствіе онь производить на естественныя духовно-нравственныя силы человъка и напое отсюда значение его въ опытной прантической нравственной жизни человъка (искупленнаго)?

Въ сущности-естественныя силы духа человъческого (пусощо άνθρώπου) οσταιότσε τέπε и у искупленнаго; однакожь, благодатію Христа, воздействіемъ Св. Духа оне возраждаются, въ смысле освященія, возвышенія и укрыпленія. Такь принципомъ религіознонравственнаго сознанія въ теоретической области жизни служить πο прежнему νούς; τολικο этоть νούς у искупленныго не νούς τής σαρκός, какимъ онъ часто бываеть у человъка естественнаго, а уодс Холотод (1 Кор. II, 16), т.-е. умъ, возрожденный благодатію Христа и постоянно дъйствующій подъ ся вліяність, умъ, владъя которымъ, искупленный (δ πνευματικός) άνακρίνει παντα (1 Кор. II, 15), можеть изследовать все, даже высшія религіоэнонравственныя истины (напр., истину искупленія: 1 Кор. II). "Нашъ νοῦς «, какъ бы такъ говорить ап. Павель во II гл. 1 Кор. «, т.-е. наша способность познанія, была; если не болве, то во всяномъ случав очень недостаточная и затемненная прежде; вліяніе же πνεύματος άγίου усовершаеть нашь νούς до подобія Христову уобоу; ны взираемъ теперь на Бога и какъ бы проникаемъ въ разумъ Божій духовными очами Христа; наша мысль и наше по-

двуня спутниками: угрызеніем совести, наказывающим совершенное преступленіе, и скукой, этой мстительницей пренебреженнаго добра, поражающей заблудшілся жизни» («Вопрось о зав», Спб.—1871 г., стр. 12—18).

нятіе въ отвошеніи въ Богу и Его намереніямъ стали мыслію в понятіемъ, какія были во Христь въ этомъ отношенін" 24). Далье въ области практической нравственной жизни принципомъ прежнему остается пусощо-свободно-разунное правственное существо челована; но если у естественнаго челована жубина быль принципомъ нравственной жизни только въ общемъ-абстрактиомъ симски, въ опыти же не быль опредывющимъ принципомъ или, есян быль таковымь иногда, такь только въ формв ума (voûs),—ея господствующемъ принципомъ въ его живни и двятельности была плоть-офой; то, напротивъ, въ человъвъ искупленновъ дукъ есть преобладающій дійственный принципь правственной жизии (Рим. VIII, 1—14; Гал. V, 25), ибо онъ находится подъ воздыйствіемъ благодати Христа, вбо всяное движение внутренней жизии искупленного человъка, какъ и всякая проявляющаяся во виз дъятельность его, совершается при содъйствін πνεύματος άγιου: "его сознаніе даеть ему свидетельство є пуєщисть (Рим. ІХ, 1), его молитва есть кратегу су пусоцать (Римл. VIII, 15), его радость есть радость є и лисицать (Рим. XIV, 17), его надежда возрастветь є и δυνάμει πνεύματος άγίου (Рим. XV, 13), онъ говорить и знаетъ Христа èv пуєбраті (1 Кор. XII, 3), онъ трудится надъ улучшеніемъ брата є пусощаті (Гал. VI, 1) ч з з). Воть почему человъка, живущаго върою и подъ дъйствіемъ благодати, апостоль называетъ-"дужовнымъ" (пусинатіко́ς: 1 Кор. II, 15; III, 1; Гал. VI, 1); этозначеть, что въ опыть принципомъ правственной жизни искупленнаго человака является собственно божественный духъ, вступающій въ сверхъестественную связь съ духомъ человъческимъ. Итакъкакъ "духъ живеть правды ради" (Рим. VIII, 10), то результатомъсверхъестественнаго единенія Духа божественнаго съ человъческимъявляется то, что для человъка становятся не только вполнъ возможными, но и достижимыми тв "добрыя" и "святыя" двля, которыя апостоль называеть "плодомъ духа" (δ καρπός τοῦ πνεύματος: Гал. V, 22, 23 ср. Рим. VI, 22; Фил. I, 11; Еф. V, 9-11), и которыв въ естественномъ состоянім человіна представляются только, какъжелеемыя его духомъ, въ опыть же действительной его жизни

<sup>34)</sup> Ackermann. «Theologische Studien und Kritiken», 39 r., 4 n., crp. 397.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Veiss. «Lerbuch der Biblischen Theologie des Neuen Testaments», 3 ч.» сър. 360.

сплощъ и рядомъ смъняются дълами плоти, — гръха и беззаковія (Рим. VI, 18—22).

Здесь мы не считаемъ излишимъ сделать следующаго рода небольшое замечаніе. Ежели апостоль не редко говорить о водящем воздействій Духа Божія на духъ человеческій (напр. Рим. VIII, 1—14), то должно остерегаться понимать это воздействіе въ механическомъ смысле: нельзя представлять откровеніе истинь уму искупленнаго человека такъ, что Духъ влагаеть эти истины въ умъ человека какъ бы какія письма въ приспособленный жъ тому ящикъ, "такъ что воспріничивость ума человеческаго въ отношеній къ инспирирующему Духу была какъ бы ящикомъ для писемъ" за); нельзя думать, что духъ искупленнаго человека направляется Духомъ Божіймъ къ совершенію добрыхъ дёль какъ бы такъ, какъ судно ветромъ гонится по водъ з?).

Нельзя: нбо подобное пониманіе воздійствія Духа Божія на духъ искупленняго человъча противоръчило бы библейскому ученію о всегда присущей челов'яку свобод'я и основанному на попосавдней ученю о заслугахъ и мэдовоздаяніи за нихъ праведнивамъ, -- тому и другому ученіямъ, не отрицаемымъ, а утверждаемымъ самимъ ап. Павломъ (1 Кор. XV, 53; 1 Кор. III, 8 ср.: Сол. I, 3; Евр. VI, 10; XII, 4). Къ тому же, по учению Библи, дукъ человъка по природъ своей подобена Духу Божію; его силы и свойства, следовательно, сродны силамъ и свойствамъ Духа Божія: возножно ли уже поэтому одному механическое воздъйствіе божественнаго Духа на человъческій?... Правда, послъ паденія человъна подобіе это опрачилось, номеркло, но оно не уничтожилось: сыы духа человъческого остались тъ же, что были и до поденія, н ставъ на дожный путь гръха, онъ лишь ослабли въ отправленін нормальной своей діятельности, но не линились окончательно способности въ этой деятельности. А отсюда-не следуеть ли понимать воздъйствіе Духа Божія на духъ человъка — въ симслв внутренняго подъема ослабшихъ естественныхъ силъ последняго и утверждения естественного "внутренняго челонъка" (Eo. III, 16) яз свойственной ему отъ природы дорогь, ведущей къ свъту, метинъ и правдъ? Мы должны согласиться, что разумъ не въ со-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Ackermann., crp. 890.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ibid., c. 881-882.

стояніи объяснить, канить обравом'я совершается Духом'я Бомінить этоть внутренній подъемъ естественных за духовных за силь человіна, утвержденіе и охраненіе ихъ на пути истины и правды, но тімь не меніве для наста должно быть выше всякаго сомнівнія то, что человінь и при таного рода воздійствіях за него благодати не лишается свободы, но діятельно участвуєть во всемъ, совершаемомть благодатію въ немъ и чрезъ него: "безъ согласія воли человіческой самъ Богъ ничего не промеводить въ человінь, хотя и могь бы, по причині свободы, которою одарень человінь.

Намъ остается упомянуть о борьбъ дужа въ искупленномъ человътъ съ противоположимить ему принципомъ нравственной жизже-плотью. Эта борьба продолжается и въ покупленномъ чело-. выкы, продолжается (Рим. VIII, 5; Гал. V, 17), ибо Христось, искупивши человъта отъ первороднаго гръха. не некупиль его отъ следствій граха: по прежнему въ челована наперекоръ духу двиствуеть обод въ спеціально-Павловомъ смысль, по которому она означаеть вою граховную естественность человаческаго супества. Но следуеть обратить вниманіе на то важное различіс, что въ опыть у естеотвеннаго человъка борьба происходять меκαν παστικό (σάρξ) и умомъ (νούς), а у искуплениато между плотью-.. и духомъ, т.-е. Духомъ божественнымъ (πνεθμα Θεού, πνεθμα Χριотой), оживотворяющимъ собою духъ человъческій. Вследствіе этого и результать борьбы должень быть неодиналовь: у естествениаго человъка побъждаетъ обыкновенно σάρξ; у искупленцаго, наобороть, победа можеть и должна оставаться на стороне дука (Гал. V, 16, 17): искупленный Духомъ можеть умерщилять двянія нлотскія (Рим. VIII, 13).

Но какъ у естественнаго человъка плоть становится преобладающимъ принципомъ не въ силу принудительности, а депускается свободное произволеніе, отчего ему всегда остается возможность слъдовать уму и его дълать опредъляющимъ принципомъ правственной живни: такъ точно и у искупленнаго человъка преобладаніе духа надъ плотью должно быть результатомъ свободнаго акта воли: человъкъ и въ искупленномъ состояніи можетъ имъть уобрато тῆς σαρκός (2 Кор. XI, 3 ср. Фил. IV, 7), можеть жить по плоти (Рим. VIII, 12, 13), можеть слъдовать плоти, какъ опре-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Макарій Егип: Бесьда XXXVII, п. 10.

дължинему принципу нравственной жизни; чрезъ потерю въры и благодати онъ можеть поэтому становиться оприкос (1 Кор. III, 3).

До сихъ поръ мы геворили о духъ и умъ, или о духъ (пуєщи субстанціи въ человъческомъ существъ, отличаемой отъ низшей ся формы—души (ψυχή). Теперь отмътимъ возаръніе ап. Павла съ неической точки врънів и на эту послъднюю форму духовной субстанціи, на ся значеніе въ нравственной жизни человъка.

Изъ сказаннаго выше мы должны видеть, что все правотвенное возэрвніе ап. Павла на высшую сторону духовной субстанців человического существа развивается нев той енчной борьбы, которую духъ ведеть съ плотью, или живущимъ въ человвив грековнымъ принцепомъ-фисотіс. Что же служить тою вреною, на почев - которой сталивноются и борются изъ-за преобладанія дукъ и плоть, эти два противоположные принципа правственной жизни въ человъкъ? Это и есть, по вовервнію апостола, фихі. Такое вначеніе - души (фруп) въ правотвенной живни вытелесть изъ самой ея природы: душа, какъ мы ракве видым, есть пассивное существо; не будучи самобытною субстанцією, она не можеть имать поэтому ни-. какой творческой активности и вслъдствіе этого постоянно подвадаеть. подъ вліяніе накой-либо изъ двухъ противоположныхъ суботанцій. . Отсюда, съ поической точки зрвнія, по словамъ Olshausen'a, душъ принадлежить "рецептивная природа"; по его образному выраженію 39), душа наполнена силами світа и тымы, которыя спорять въ ней о господствъ: то получаетъ преобладание сила свъта, то сила , тьмы, и человъкь, такимъ образомъ, въединотвъ своего существа : отврываеть борьбу двойотвенныхъ борющихся нравственныхъ; элементовъ 40). Если теперь получаеть преобладаніе сила тьмы, т.-е σάρξ, собственно живущій въ ней граховный принципъ, и вся духовно-телесная жизнь человека въ нравственномъ отношени опре-, двинется этимъ принципомъ, то, само собою понятно, душа всепьло работаетъ гръху. Если же, наобороть, получаетъ преобладание сила света: πνεθμα является определяющимъ принципомъ нравственной жизни,-то и душа, а вивств-и неразрывно связанное съ

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Очень сильно напоминающему собою Оригена: См. Толи. къ Рамл. «Еписк. Эмофана», ч. I, стр. 100 м 101.

<sup>40)</sup> Comm. an die Briefe an die Römer,-5. 251.

нею тыю-будуть савдовать требованіямъ духа. Что именно таково съ неической точки зрвнія воззрвніе ап. Павла на душу, въ подтверждение довольно указать, съ одной стороны, на то мъсто въ его писаніяхъ, гдв онъ, говоря о язычнивахъ, ниспавинихъ въ работво плоти, замъчаетъ: "и предаде ихъ Богъ въ похотвуъ сердець ихъ въ нечистоту" (Рим. I, 24), т.-е. Богъ попустиль имъ ниоринуться въ "нечистоту" (срамныхъ плотенихъ граховъ: ст. 24, 26-27), потому что сами они возменали того "въ помотъть сердець ихъ" 41),-иначе: потому что душа ихъ, стоящая въ непоорежотвенной связи съ плотью, обратила законныя потребности посявдней въ свои гръховныя похотьнія 42). Съ другой стороны, ображдансь нь искупленнымъ и облагодатотвованнымъ, у которыхъ потому дукъ долженъ господствовать надъ плотію, апостоль привываеть ихъ къ прославлению Бога "теломъ и думою": "прославите Бога въ тълесъхъ вашихъ, и въ думахъ вашихъ" (1 Кор. VI, 20), т.-е. прославляйте Бога не однимъ духомъ (въ подлини:: nèv tŵ  $\pi_i$ veúµατι ὑµῶν $^{\alpha}$ ), наи высшини и блогородивищими силоми своей духовной субстанціи, -- а всимъ своимъ существомъ: даже и твломъ, не говоря уже о душть (вли нившихъ силахъ той же единой человъческой духовной субстанціи), которая во всякомъ случав по своей природа выше твла 42), "прославляйте Бога и духонъ вашимъ, и душою, и теломъ",-говорить апостолъ,-и говорить такъ, конечно не по одному тому, что "искупленный" доложена прославлять Бога всеми своими силами, всемъ своимъ существомъ, но и потому, что онъ сознаваль возможность-- вскупленному (тш пусинатький) человыму, побыдившему плоть, духомъ направлять всы силы его существа на служение Богу: потому ό πνευματικός и

<sup>&</sup>quot;) Мы уже ранве инван случай замвчать, что у апостола понятіе кардіс однозначуще съ понятіемъ фохуї; и въ данномъ містів это несомиванно: тіз грівтовныя похотівнія, о которыхъ говорить здізсь апостоль, по своему характеру могуть быть относимы только въ низинить силамъ духовной субстанціи, воторна апостоль обыкновенно и объединяєть въ понятіи фохуї.

<sup>42)</sup> См. Толк. на посл. въ Рем. Еп. Ософана, 1 ч., стр. 99 и 102.

<sup>43)</sup> Впрочемъ, въ данномъ мъстъ апостолъ могъ не говорить о ψυχή потому, что онъ могъ употребить, — и въроятнъе думать, — дъйствительно употребилеть нонятіе πνεθμα въ широкомъ смысяѣ, по которому оно обозначаеть всю духовиую субстанцію человѣческаго существа и, слѣдовательно, обвимаеть собою и шоняже ψυχή.

долженъ всецъло прославлять Бога, ибо онъ уже можеть, въ силахъ дъзать это.

Остается повидимому непонятнымъ: ежели у апостола форм не • обозначаетъ самостоятельной правственной силы, независимой въ направленіи своей дъятельности отъ того или другаго вліянія на нее πνεύμα и σάρξ, понимаемыхъ какъ противоположные принципы правственной жизни въ человъкъ,-почему же онъ чело-**ΒΈΚΑ, ΒΠΑΖΑΙΌΙΙΑΓΟ ΒΈ ΡΑΘΟΤΒΟ ΠΛΟΤΗ ΜΑΝ ΓΡΈΧΥ (**σάρξ **ΜΜΗ** άμαρτία), кіко́с" (названія, вполнъ понятнаго съ новческой точки зрънія Павла), и когда не прилагаеть этого наименованія къ человіку, въ жизни котораго господствующимъ принципомъ является "духъ-πνεύμα<sup>4</sup>? Нельзя ли выводить отсюда, что-напротивъ, апостоль понималь подъ ψυχή какую-то особую самодъятельную силу въ человъкъ, враждебную по своему характеру πνεύμα, какъ нормальному принципу нравственной жизни? Противъ возможности такого заключенія ръшительно говорить то, что во всъхъ писаніяхъ Павла нёть не единаго мъста, гдъ бы упоминалось о борьбъ "духа" (πνεῦμα) съ "душою" (ψυχή), о каковой апостоль не преминуль бы заметить, еслибы действительно разумыль подъ фихи своеобразную творчески антивную силу, враждующую на "духъ". А что касается допуснаемаго у апостола наименованія "плотскаго" (σαρκικού) человъка -душевнымъ" (ψυχικός), то оно будеть вполнъ понятно съ точки зрвнія Павла, если мы обратимъ вниманіе на то, что у него σάρξ въ метафизическомъ смыслъ есть чувственно живая матеріальная субстанція, -- оживленная именно душою ψυχή, -- и потому въ болъе общемъ смыслъ означаетъ всю душевно-твлесную жизнь человъка, -- обнимаетъ всв низшія силы душевныя въ ихъ связи или въ ихъ естественномъ отношеніи къ телеснымъ органамъ, съ которыми связана ихъ дъятельность 44),—такъ что, гдъ σάρξ (если удобно такъ выражаться), тутъ же и ψυχή, и гит ψυχή, тутъ же μ σάρξ.

Изъ представленнаго нами нравственнаго воззрвнія апостола Павла на πνεθμα и ψυχή можно видеть, что въ основе его нравственной психологіи лежить понятіє о "духь", какъ основномъ началь правственной жизни въ человекъ. "Ψυχή", не имълъ субстан-

<sup>&</sup>quot;) Symar.- Die Theol. des heil. Paul». c. 36.

ціальной самостоятельности въ человъческомъ существъ, не имъетъ и активнаго значенія въ нравственной жизни человъка; она является по апостолу только пассивною средою, на которой разыгрывается трагизмъ нравственной жизни человъка,—трагизмъ, вы-чекающій изъ борьбы его духа съ привнесеннымъ паденіемъ въ человъческую природу гръховнымъ началомъ— фиортіа. —Духъ борется съ противоестественномъ его божественной по началу природъ гръхомъ; но разъ павши (въ первородномъ гръхъ: Рим. V, 12), силы духа естественнаго человъка оказываются безсильными побороть гръхъ и только, все больше и больше изнемогая въ борьбъ, онъ все глубже и глубже погружаются въ пучину гръха: добро проявляется иногда въ природъ человъка, но

«Оно какъ слабый плодъ, — обятый при рожденіи. «Иль сгубленный въ цвъту отъ стужи дуновень» \* \* 5).

И, взирая на себя, принужденъ бываетъ вопить естественный человъкъ: "я сознаю беззаконія мои... они превысили голову мою, какъ тяжелое бремя отяготъли на мнъ; смердятъ, гноятся раны мои отъ безумія моего. Я согбенъ и совсъмъ поникъ, весь день сътуя хожу; ибо чресла мои полны воспаленіями, и нътъ пълаго мъста въ плоти моей. Я изнемогъ и сокрушенъ чрезмърно; кричу отъ терзанія сердца моего... Сила моя оставила меня, и свътъ очей моихъ,—и того нътъ у меня (Пс. XXXVII, 19, 5—11). Бъдный я человъкъ! кто избавитъ меня отъ сего тъла смерти (Рим, VII, 24)?" \*).—Такъ, борьба въ естественномъ человъкъ разръшается въ пользу гръха; духъ, какъ противоположное въ себъ гръху нравственное начало, проявляетъ себя время отъ времени только въ сознаніи естественнаго человъка его гръховности, сопровождающимся укорами совъсти,—и въ то же время въ сознаніи нрав-

<sup>45)</sup> Навиль-«Вопросъ о зля», 122 стр.

<sup>&</sup>quot;6) Какъ сходны съ этими плачевными звуками ветхаго Давида звуки ветх го язычника: «посёдёли у меня виски, побёлёла у меня голова, погибла сладостная вность. Нёть ничего отраднаго въ жизни. Часто ведыхаю я, страшась ужасныхъ пещерь одного тартара (Анакреонь). Жаловались наши предки, жалуемся и мы в будуть жаловаться наши потомки, что правы извратились, что водворилась испорченность, сътдающая покой сердца (Сенека). Недаромь одниь только человъкъ встречаеть слезами свое рожденіе: лучше всего было бы ис родиться, а родившесь—скорее дождаться конца (Плиній)». См.—«Первые дни Хри—ва»—Фаррара, перев. Лопух.—88 г., стр. 22, 30 и 31.

ственнаго безсилія самому высвободиться изъ своего плачевнаго состоянія. Впрочемъ, достаточно и этого сознанія для свидътельства того, что духъ никогда совстить не умираетъ и въ падшемъ гръшникъ, ибо (по образному выраженію), "какою бы завъсою не задергивалось небо предъ очами его совъсти, оно всегда остается предметомъ его стремленій.

«Какъ благо высшее, котораго желаетъ «Дукъ его, коть имени ему не обрътаетъ»... 47).

Но воть на помощь слабому духу человые является спасительная благодать Божія. Осфияемый ею, духъ человые оживляется. Снова въ человые возгорается борьба духа со грыхомь; но уже теперь не грыхъ выходить побыдителемь изъ этой борьбы, а духъ, ибо "кто можеть противоустоять противъ Духа Божія?" Лишь бы духъ человые не отвращался отъ призывающей и спасающей его благодати во Христы,—что возможно, потому что свобода всегда при немъ—(Евр. III, 7; IV, 7), а то теперь "силою Возлюбившаго онь можеть преодолывать всякій грыхъ, спорбь и тысноту" (Рим. VIII, 35—37). Такова основная нить нравственной психологіи св. ап. Павла.

C. 0-Bb.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) См. у Навиля стр. 114.

## ВНЪШНЕЕ СОСТОЯНІЕ КОНСТАНТИНОПОЛЬСКОЙ ЦЕРКВИ подъ игомъ турецкимъ въ хіх стольтіи \*\_

Въ 1839 году Махмуда не стало; онъ умеръ 19 іюня, двятельно приготовляясь наказать непокорнаго египетскаго вассала. нарушившаго права заключеннаго договора. А со смертію Махмуда разрушились и задуманные имъ планы. Его молодой преемникъ по престолу Абдулъ-Меджидъ (1839—1861 г.), не оказался преемникомъ ему по идеямъ и скоро свернулъ съ того пути, по которому шель его отепь. Онь не въ состояни быль оцвнить всего достоинства политики своего предшественника и не постигъ глубокаго смысла его правительственной двятельности. Неэрвлость и (сравнительная) слабость ума съ одной стороны, съ другойчисто стороннія вліянія не позволили ему на первыхъ же порахъ обнять во всей широть той великой задачи, которую съ такимъ пыломъ преследовалъ въ последніе годы своей жизни Махмудъ, а потому и вся дальнъйшая дъятельность Абдулъ-Меджида, какъ сейчасъ покажеть намъ исторія, была не столько продолженіемъ сколько разрушеніемъ того, что было ранве сдвлано его отцомъ

Въ самый день восшествія своего на престоль, молодой султань, въ которомъ уже можно было угадывать тихій нравъ и миролюбивыя наклонности, изъявиль желаніе о прекращеніи войны съ

<sup>\*</sup> См. мартовск. и апрельск. книжку «Православнаго Обозренія» за 1891 г.

-египетскимъ пашею. Но въ пятый день новаго парствованія Порта получила севретное извъстіе о разбитіи турецкой арміи подъ Незибомъ. Оттоманская имперія, такимъ образомъ, осталась безъ армін, безъ флота, безъ денегъ, при семнадцатильтнемъ султань. Нъть сомнънія въ томъ, что Мехмедъ-Али не замедлиль бы явиться въ беззащитную столицу и ниспровергнуть правительство, оглучиенное последними бедствіями, если бы оттоманская имперія была тогда предоставлена только своей судьбъ. Но великія державы, между которыми Россія по самому положенію своему имвля особенныя причины предостерегать Востокъ отъ новыхъ потрясеній и въ то же время владъла надежными средствами для укрощенія честолюбивыхъ посягательствъ паши, отстранили эти бъдствія и заставили силою оружія смириться непокорнаго вассала. Взамвиъ этой помощи, которую оказали Турцін европейскія державы, Абдуль-Меджидь, по требованію твуть же державь, ръшился произвесть реформы въ своей имперіи.

22 октября 1839 года, т.-е. четыре мъсяца спустя посяв восшествія на престоль Абдуль-Меджида, созваны были въ одинъ изъ дворовъ стараго сераля, у Гюлькане (беседии розъ) все вельможи, всь высшіе сановники, военные и гражданіе, удемы, духовные главы подвластныхъ народовъ и представители всёхъ сословій. Дипломатическій корпусь также быль приглашень на это торжество, въ свидетели обязательствъ, добровольно налагаемыхъ султаномъ на самого себя. Султанъ возседаль въ открытомъ кіоске въ виду пестраго собранія. Раза-паша, министръ двора, приняль язъ рукъ его Гатти-шернов ') и передаль Решидъ-пашъ, которому поручено было прочесть его во всеуслышаніе. Грамота эта завлючала въ себъ изложение тваъ началь, которыми султанъ намеревался руководиться въ управленіи государствомъ, и ближайщимъ образомъ опредвияма цвиь этого управленія, -- коренное преобразованіе государственнаго права и искорененіе твхъ золь, которыя оть давности и отъ насили вошли въ законную силу. Вотъ эта грамота:

"Весь міръ знасть, что съ самыхъ первыхъ дней отгоманской имовархіи предписанія славнаго Корана и законы имперіи исполня-

<sup>1)</sup> Гатти-шерифъ собственно значить — священия грамота; такъ называется тъ изъ султанскихъ поведъній (фирмановъ), на коихъ приложова собственноручшая подпись султана, каковы манифесты по дъламъ политическимъ и ръшенія по дъламъ особенной важности.

лись честно. Вследствіе этого имперія возростала въ силв и величія, равно какъ и благосостояніе всёхъ подданныхъ достиглокрайняго предвла. Но вследствіе несчастій постигшихъ имперіювъ теченіи 150 леть и другихъ причинъ, неисполненіе священнаго закона и государственныхъ постановленій изменило прежнюю силу « и благосостояніе въ слабость и бедность, такъ что стало ясно, что государство, неуправляемое законными постановленіями, существовать не можеть.

Поэтому, со дня счастливаго восшествія нашего на престоль, наши мысли были обращены единственно на приведеніе въ цвътущее состояніе областей и доставленіе благосостоянія жителямъ и бъднымъ. Если же обратить вниманіе на географическое положеніе нашего государства, на плодородіе почвы и врожденныя способности жителей, то явно, что при принятіи необходимыхъ мъръ, желаемый результать будеть достигнутъ, при помощи Божіей, въ теченіи пяти или десяти лътъ. Поэтому, уповая на милость Бога и содъйствіе Его пророка, мы признали необходимымъ для управленія государства и областей поставить нъкоторыя новые законы, основными началами которыхъ должны служить какъ безопасность жизни и охраненіе чести и имущества, такъ опредъленіе налога, набора и времени службы войска.

Такъ какъ въ мірв неть ничего драгопеннее жизни и чести, товсякій, хотя бы по своей природь не быль склоневь къ измънъ. увидя однако ихъ въ опасности, прибъгаеть по необходимости для сохраненія ихъ къ поступкамъ, наносящимъ обыкновенно вредъ имперів и государству. Напротивъ того, если онъ пользуется безопасностію въ отношеніи жизни и чести, то ясно, что онъ не уклонится отъ правды и его дъйствія будуть направлены къ доставленіюуслугъ государству и народу. Подобнымъ образомъ всякій, кто непользуется безопасностію въ отношеніи въ жизни, не заботится ни о государствъ, ни о народъ, и будучи всегда преисполненъ заботъ п тревоги, не обращаеть вниманія на процватаніе государствъ, тогда какъ въ противномъ случав, если онъ пользуется полною безопасностию въ отношении своего движимаго и недвижимаго имущества, то при занятіи собственными дълами и расширеніи круга. своей двятельности для пропитанія, ревность его къ государству и народу и любовь въ отечеству, увеличиваясь со дня на день, будеть несомивнно стремиться во всему полезному.

Что касается опредъленія налога (виргу), то такъ какъ государство нуждается въ войскъ для защиты областей и въ прочихъ необходимыхъ издержкахъ, для которыхъ нужны деньги, доставляемыя налогомъ, взимаемымъ съ подданныхъ, то должно позаботиться объ устройствъ этой части. Хотя съ нъкотораго времени жители нашихъ областей освободились, благодаря Богу, отъ вреда монополій. считавшихся прежде за доходы, но въ настоящее время вредныя начала ильтизамовъ (откуповъ), не принесшихъ никогда полезнаго шода и служившихъ скорве орудіемъ разоренія, находятся еще въ употребленіи. Это все равно, что поручить правительственныя и финансовыя дёла произволу одного человёка, или скорёе его притесненію и насилію, такъ что если по природе онъ дурной человъкъ, то будетъ обращать внимание на собственную пользу и всъ его дъйствія будуть несправедливы и притеснительны. Поэтому, по наложенію на каждаго изъ жителей областей налога, соразмірнаго съ его имуществомъ и средствами, не следуеть брать съ него ничего болъе.

Подобнымъ образомъ должно опредвлить и привести въ ясность измержки на армію, олоть и другія потребности, на основаніи опредвленныхъ законовъ, сообразно съ которыми предписывается двиствовать.

Что касается войска, то на основани вышесказаннаго, оно составляеть одинъ изъ важнъйшихъ предметовъ, и хотя выставлять войско для защиты отечества есть обязанность жителей, но до сихъ поръ, вслъдствіе утвердившагося образа двиствія, не обращали вниманія на число жителей областей и брали съ одной болье, нежели она могла выносить, а съ другой менъе, и тъмъ самымъ причиняли неустройства, оказавшія вредное вліяніе на двла земледълія и торговли. Кромъ того, поживненная служба солдатъ производила отвращеніе и уменьшила народонаселеніе; поэтому необходимо попостановить хорошіе законы для взиманія съ каждой области, смотря по нуждъ, необходимаго числа рекруть, служба которыхъ продолжится отъ 4 до 5 лътъ. Однимъ словомъ, если эти законы не будуть приведены въ двиствіе, то пріобрътеніе силы, благосостоянія и спокойствія невозможно, потому что изложенныя начала служать основаніемъ всего этого.

Процессы виновныхъ будуть впредь разсматриваемы тщательнымъ образомъ, публично, согласно съ священными законами, и

до произнесенія приговора не дозволяєтся предавать смерти, ни отравлять явно или тайно какого бы то ни было. Не допускаєтся такъ же ни съ чьей стороны самовластное покушеніе на честь и доброе имя другаго.

Всякій будеть владіть и распоряжаться съ полною свободою своимъ имуществомъ; поэтому никто не будеть вмішиваться въ его дійствія; въ случать же, если, примітрно, кто-либо совершить преступленіе, то его наслідники, будучи невинны въ его проступкъ, не будуть лишены наслідственныхъ правъ чрезъ конфискацію имущества преступника.

Такъ вакъ всё подданные нашей имперіи, мусульмане и последователи другихъ исповеданій, сделались предметомъ этихъ императорскихъ постановленій, то всёмъ жителямъ нашего государства дарована нами, согласно съ священнымъ закономъ, полная безопасность въ отношеніи жизни, чести и имущества.

Относительно другихъ предметовъ, такъ какъ оказалось необходимымъ установить ихъ по согласію мевній, то члены совъта юстиців, которыхъ число имветъ быть умножено сообразно съ необходимостью, министры и сановники нашей высокой имперіи будуть собираться тамъ въ нъкоторые, имвющіе быть назначенными дни, и будутъ свободно говорить, не удерживаясь ни отъ одного изъ своихъ разсужденій и замвчаній, и необходимыя постановленія, относящіяся до безопасности жизни, имущества и платежа налога, будуть утверждены ими. Объ отдълъ же организаціи войска будеть говорено въ совъть, засъдающемъ во дворцъ сераскира. Всякій вновь постановленный законъ будеть представленъ нашему величеству, чтобы по утвержденіи его и приложеніи вверху императорскаго шифра онъ сдълался навсегда образцомъ для исполненія.

Такъ какъ эти постановленія утверждены единственно для оживленія религіи, правительства, имперіи и народа, то мы обязываемся соблюдать ихъ, принеся въ томъ клятву во имя Божіе въ залѣ священной мантіи (пророка) въ присутствіи всъхъ улемовъ и сановниковъ, которые обязаны будуть дать подобную же клятву. Поэтому визири, улемы, однимъ словомъ, всякое лицо, дѣйствующее противно священнымъ постановленіямъ, будетъ предано наказанію, сообразно съ степенью виновности, не принимая въ разсужденіе ни его сана, ни уваженія, ни милости, которыми оно пользуется, для чего собственно изданъ будетъ кодексъ наказаній.

Такъ какъ вев служащіе получають въ настоящее время достаточное содержаніе, твиъ же, которые его не получають, оно будеть назначено, то требуется издать на будущее время строгій законъ для прекращенія противозаконныхъ взятокъ, служащихъ главной причиной паденія государства.

Всявдствіе того, что изложенныя постановленія изманять и обновять прежнія начала, наше императорское желаніе должно быть объявлено жителямъ нашей столицы, обнародовано во всяхъ областяхъ нашей имперіи и сообщено всямъ посланникамъ дружественныхъ державъ, пребывающимъ въ нашей столицъ, дабы эти державы были свидътельницами, что эти постановленія пребудутъ, если угодно Богу, до окончанія въковъ. Да поможетъ намъ Всевышній Богъ и да подвергнутся всъ дъйствующіе вопреки этихъ постановленныхъ узаконеній Его справедливому проклятію и не найдутъ никогда счастія" 2).

Затвиъ быль прочитана публичная молитва; всв присутствовавше произнесли аминь; были принесены многочисленныя жертвы, и самъ султанъ съ гатти-шерифомъ въ рукахъ вошелъ въ тотъ нокой, гдв хранится Санджакъ-Шерифъ (священное знамя пророка), присягнулъ, возложивщи руку на эту завътную святыню ислама, и за нимъ присягнули всв вельможи, всъ министры и всъ представители высшей духовной іерархіи ислама.

Трудно было придумать формы болве торжественныя и болве обязательныя для освященія новаго порядка вещей. Еслибы судьба народовъ и царствъ зависьла отъ фразеологіи и отъ торжественности обрядовъ, гюльханейскій актъ открыль бы новую эру благосостоянія для Турціи, какъ это было объщано султаномъ. Въсамомъ двлв, чего можно было желать и требовать лучшаго? Султанъ воспрещаль продажу должностей и льготъ, равно и лихоимство, которое подъ именемъ рюсифета составляло почетное премиущество власти и восходило даже до престола. Онъ отрекался отъ права произвольныхъ казней и опалъ, равно какъ отъ права конфискаціи имуществъ и отъ всякихъ произвольныхъ поборовъ и налоговъ. Всямъ подданнымъ безъ исключенія даровалась безопасность жизни, чести и имущества; воспрещалось употребленіе яда, кинжала и пытокъ; предписывалось виновныхъ судить публично

<sup>2)</sup> Гиргасъ,—Права христіанъ на Востокъ, стр. 92-96.

и никого безъ суда не казнить; уничтожались монополіи продуктовъ и отдача вазенныхъ налоговъ и доходныхъ статей въ откупное содержаніе; предписывалась правильная расвладка податей и повинностей сообразно съ средствами каждаго. Другими словами: провозглашалась уже не въротерпимость, но рышимельное разенство между христіанами и мусульманами. Указывая на ввиовыя язвы имперіи и приписывая имъ упадокъ торговли и промышленности, объднение народа и ослабление государства, указывая въ тоже время на преимущества географического положенія края, на богатство его почвы, на способности народонаселенія, султанъ объщаль въ немногіе годы силою своего гатти-шерифа достигнуть вожделеннаго благосостоянія, а для этой цели онъ предписываль правительству составить новые законы и издать новыя постановленія, основанныя на новыхъ, указанныхъ въ гатти-шернев началахъ, и на коренныхъ началахъ духовнаго закона, которымъ оправдывались даруемыя султаномъ льготы. Оставалось только ждать этихъ законовъ, чтобы наступила новая эра для милліоновъ восточныхъ христіанъ, и законы эти, действительно, появились.

Въ 1840 году быль изданъ уголовный кодексъ, которымъ были сиягчены наказанія. Сила обязательности его одинаково примънима ко всёмъ подданнымъ турецкой имперіи безъ исключенія, къкакому бы классу и въроисповеданію они ни принадлемали 2).

Въ 1843 году по требованію англійскаго посланника Страдоорда. Канинга быль отмінень страшный законь, по которому христіанинь, принявшій исламь, подвергался смерти при возвращеніи его къ прежней віррів. Отміна эта послідовала вслідствіе казни одного молодого армянина Овягана, который по принятіи ислама возвратился въ лоно православной церкви 4).

Въ 1847 г. учреждены смъщанные суды изъ туземныхъ жителей и иностранцевъ для разбора дълъ между христіанами и мусульманами. Свидътельство райи въ отношеніи мусульманина, принимаемое сперва въ смъщанныхъ судахъ, распространено было и на другія судебныя въдомства 5). А въ 1855 году султанъ отмънилъ

<sup>)</sup> Гиргасъ, стр. 96.

<sup>&#</sup>x27;) Ibidem; Illaocceps, r. VII, crp. 369.

<sup>5)</sup> Γυριασ,—cτp. 97.

позорную для христіанъ поголовную подать хараджъ и заміниль ее привлеченіємъ христіанъ къ военной службів.

Но достаточно бъгдо заглянуть въ исторію, чтобы видъть, что пресловутый гатти-шерифъ положиль начало не новому порядку вещей, какъ объщано было султаномъ, а новой преобладающей и до сего времени въ Турціи системв торжественныхъ объщаній и обязательствъ. Прежде всего нужно замътить, что самый гаттишериет даже не быль объявлент вит ствит Цареграда и не быль разосланъ по областямъ вопреки прямымъ требованіямъ султана. 29 января 1855 года англійскій консуль въ Трапезундв едва могь добиться обнародованія его вь этомъ городів, гдів до того времени никто объ немъ еще и не слыхалъ "). Само собою понятно далве, что и вев законы, появившеся после чатти-шерифа, оставались только на бумагв и никогда не переходили съ нея въдъйствительность 7). Всв злоупотребленія, въками утвердившіяся въ жизни турецваго общества, по прежнему оставались во всей своей свле, а изкоторыя, напротивъ, получили еще болже широкое развитие.-Начнемъ съ чудовищной системы ильтизамово или откупнаго содержанія сборовь и податей, объ уничтоженіи которой торжественно объявлялось гатти-шерноомъ. Откупщики таможенъ, десятины съ полей и другихъ казенныхъ сборовъ, какъ мы говорили раньше, безпощадно грабили народъ, но исправно вносили условленныя суммы въ вазну. Чиновники же, которые теперь заменили прежнихъ сборщиковъ, не менъе ихъ стали притъснять наводъ, но въ тоже время грабили и казну, не чувствуя надъ собой прежняго страха безотчетныхъ опаль и коноискаціи и зная, что для наказанія ихъ были необходимы судебныя уливи. Казна лишилась, танимъ образомъ, върнъйшихъ своихъ доходовъ именно въ такую пору, когда государственный расходъ вначительно усилился внесеніємъ въ бюджеть огромныхъ жалованій, которыми по смыслу гатти-шерифа были надълены министры, губерлаторы и вся администрація. Посль такой неудачной попытки правительство по необходимости должно было снова обратиться из прежней системъ ильтизамовъ, которая именно съ этой поры распространилась и уенлилась еще болье, вопреки гатти-шерноу в). Точно также не

<sup>&#</sup>x27;) Pichler,-T. I, crp. 451.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ibidem,—стр. 453.

<sup>\*)</sup> Базили,--Спрія и Палестипа, т. І, стр. 301.

принесь нивакой пользы и законь объ отмънь поголовной полати и замънъ ея военной повинностью. Не говоря уже о томъ, что хараджъ собранъ быль съ христіанъ впередъ за несколько леть. такъ что распоряжение Порты въ этомъ отношения на первыхъ порахъ не могло принести никакой пользы "), законъ этотъ совсвиъ остался безъ примъненія. Отъ него осталось отивненіе не самой подати, а только ея стараго названія хараджі, и вивсто дъйствительной военной службы христіанъ правительство наложело на нихъ военную подать не меньшую хараджа, съ именемъ беделіе. Разница вся теперь состояла лишь въ томъ, что эту подать обязанъ быль платеть каждый мужчина христіанинь отъ 14 до 60-ти лътняго возраста, а равно изъ нея не исключались и люди бъдные. Поэтому за дътей и нищихъ, которыя не могутъ уплачивать ее сами, обязаны были платить тв деревии, въ которыхъ они живуть и изъ которыхъ происходять. Тэмъ более должень быль остаться въ забвеніи законъ о правъ христіанъ давать въ судахъ свидътельскія повазанія, какъ законъ, не только не находившій для себя оправданія въ мусульманскомъ правъ, но состоявшій съ нимъ въ прямомъ противоръчіи. Разнымъ образомъ всв правительственныя должности по прежнему оставались исключительнымъ достояніемъ турокъ, а потому и всв порядки управленія оставались неизменными. Мы уже говорили выше о туредкой администраців. Взятка и подаровъ--- эти въновыя преимущества власти вкоренились въ административныя нравы края отъ сельского старосты до верховнаго визиря; вкоренциись въ самое понятіе народа о власти, не смотря на то, что по смыслу гатти-шернов они замънялись опреденнымъ жалованіемъ отъ казны. Давно замечено, что въ турецкомъ народъ можно найти людей съ честными правилами во всъхъ сословіяхъ, пром'в сословія людей, состоящихъ на государственной службь. Аксіома эта подтверждается и темъ, что какъ только почетный гражданинъ мопр., или купецъ, или ремесленникъ, извъстный хорошей нравственностію, сділается правителемъ округа или просто членомъ городоваго совъта (меджлиса), онъ можеть по прежнему быть благонадежнымъ лицомъ въ частныхъ своихъ дълахъ и оборотахъ, но по дъламъ ввъренной ему должности овъ безъ заэрвнія совъсти грабить и народь и казну <sup>10</sup>). Одною развъ без-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Березина, - Правоси. церкви въ Турція, стр. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>, Базили, ibidem, стр. 302.

нощадною строгостію можно было уничтожить это зло, но новыя человъколюбивыя формы, предписанныя гатти-шенрфомъ, воспрещали строгость. Поэтому въ судахъ все право по прежнему основывалось исключительно на деньгахъ. Христіанинъ, не желавшій или не имъвшій возможности вносить столько денегь, сколько требоваль отъ него судья, становился предъ закономъ безправнымъ.

Но этого мало. Кромв того, что гатти-шернов и следовавшія за нимъ постановленія не принесли христіанамъ ровно никакой пользы, они напротивъ ухудшили ихъ положеніе. Мы неоднократновстрвчаемъ ужасныя картины самаго жестоваго преследованія христіанъ. Нужно только припомнить страшное избіеніе христіанъ въ Оессалін, Македонін, Румелін и Болгарін по случаю возстанія ихъ въ 1841 году; распоряжение Ивзета-паши, вопреки гюльканейскому указу, возобновить поносный черный Р. на фесахъ райевъ. н устранить какъ иностранныхъ консуловъ отъ покровительства турециимъ христіанамъ, такъ и христіанское духовенство отъ сбора хараджа; избіеніе христіанъ въ Манедоніи и Оракіи въ 1848 г., когда турки съ ожесточеніемъ врывались въ христіанскія селенія, грабили, жгли ихъ и т. п., ногда въ городъ Вранъ церкви были всъ разрушены, мужчины перебиты, а женщины и дети отведены въ плень; нужно только припомнить жестокости трапезундского паши. поруганіе христіанских храмовъ, кононстацію православных церковныхъ книгъ и насильное обращение въ исламъ въ Албании, Болгаріи, Босніи и др. 11). чтобы представить себь, въ какое положеніе поставлено было христіанское народонаселеніе Турція послі новыхъ реформъ. После этого неть ничего невероятного въ томъ, если путешественники, посъщавшіе за это время Востокъ, набрасывають самые густыя тани на свои картины изнемогающей оттоманской имперіи. "Европа не знасть, -- говорить одинь изъ нихъ, что еще въ настоящее время въ Турціи честь каждой христіанки находится во власти перваго попавшагося мусульманина, которому она имветъ несчастіе поправиться. Европа не знасть, что турки по произволу могуть входить въ жилища христіанъ и брать тамъ все, что вздумается; что жаловаться для христіанина опасиве даже, чвить просто противиться, и что мальйшее заступничество за несчастнаго райя

<sup>11)</sup> Москвитяцинъ 1855 г. № 3, стр. 87.

есть ил него величайшее благодъяніе" 12). Особенно цънно для насъ свидътельство путешественника Мекъ-Фарлена. Во время своего одиннадцати-лътняго пребыванія въ различныхъ частяхъ имперін, онъ неутомимо самъ переносился повсюду, чтобы собственными глазами осматривать разныя заведенія, узнавать быть народа и знакомиться съ положеніемъ вещей; везда входиль въ сношенія съ разными правительственными особами, съ достовърнъйшими и наиболъе уважаемыми людьми всякаго званія, и вообще не щадиль трудовъ, чтобы собирать сведенія изълучшихъ источнаковъ. И что же онъ нашелъ? По его отзыву мусульманскій народъ не походиль уже на самого себя. "На каждомъ шагу, говорить онъ, замътенъ сильный разгаръ изувърства, а вследствіе того гоненія на христіанъ едва ли не жесточайшія, чемь когда-либо; на мъсто прежней нравственной силы (?!) – явный ущербъ правоты и честности; повсюду возрастание адчности, угнетения со стороны пашей и ихъ орудій въ большей степени, чвиъ когда-либо, особенно послъ новыхъ реформъ; совершенное несоблюдение танзимата, а напротивъ того притъснения иновърцевъ, продажничество всехъ почти мъстъ и званій въ государствъ, увеличеніе преступленій въ Константинополь, разбойничество по большимъ дорогамъ (18) и т. п.

Совершенно одинаково отзывается и другой нашъ отечественный путешественникъ—князь П. А. Вяземскій, посътившій Востокъ въ 1849—50 гг. "Въ Самосъ было на дняхъ большое кровопролите", пишетъ онъ между прочимъ въ своемъ дневникъ. "Жители не довольны управленіемъ Вагоридеса или его повъренныхъ и просили о перемънъ его. Недовольныхъ взяли подъ стражу, нъсколько сотъ человъкъ пришли изъ деревень просить объ ихъ освобожденіи. Ихъ встрътили выстрълами, они на нихъ тъмъ же отвъчали. Завязалась драка. Турецкаго войска было около 2000. Самосцы упіли въ горы. Турки бросались въ греческіе дома и начали ръзать все, что ни попадалось: женщинъ, дътей; ворвались въ перкви, раграбили ихъ, повыкидали всъ образа... Вагоридесъ, повровительствуемый Решидъ-пашею и, пользуясь этимъ покровительствомъ, отягощаетъ народъ большими и беззаконными поборами.

<sup>12)</sup> Современникъ, 1854 г. ч. II, т. 44, стр. 193.

<sup>41)</sup> Въстнивъ императорскаго руссв. географич. общества, 1854 г. вн. 3, стр. 92.

Кажется долженъ онъ взносить въ казну до 400,000 піастровъ, а сбираеть съ него болве двухъ милліоновъ (12).

Вмёстё съ этимъ турецкое правительство свободно вмёшивалось во внутреннюю жизнь церкви и деспотически обращалось съ константинопольскими патріархами. Малёйшій капризъ султана или даже его визиря, пустое подозрёніе или матеріальный разсчеть, интриги фанаріотовъ или происки уполномоченныхъ отъ великихъ державъ, все это легко рёшало судьбу патріарха.

Ненавъстно, какъ долго могло продолжиться такое положение дълъ. еслибы оно не было нарушено чисто вившними обстоятельствами. Императоръ Николай I, во все время своего парствованія не перестававшій заботиться о судьбі восточных христіань, рішился вступить въ тайные переговоры съ Портой. Въ 1853 году чрезъ князя Меньшикова онъ предложиль ей знаменитую ноту, заключавшую въ себъ справедивыя требованія въ пользу единовърцевъ на Востокъ. Въ ней онъ настоятельно требовалъ съ одной стороны полной религіозной свободы для греческаго народа и права покровительства Россіи этому народу, а съ другой-полнаго невмвшательства турецкаго правительства во внутрениюю жизнь православной церкви и особенно въ строй ея внутренняго управленія 14). Порта съ своей стороны, подозрѣвая въ этомъ законномъ требованіи особенную, скрытую политическую цель, решилась его отвергнуть и представить на общее обсуждение великихъ державъ Али-Памиа въ своей замъткъ къ Лорду Кларендону отъ 13 мая 1855 г. нисалъ: "русская политика, привыкщи пользоваться всявимъ оружіемъ, уже много разъ дёлала счастливыя попытки вводить въ заблуждение върнъйшихъ и полезнъшихъ союзниковъ Порты подъ предлогомъ религіознаго протектората надъ подданными султану христіанами. Терпимость султановъ-продолжаеть онъ-почти безпримърна въ исторіи. На завоеванныхъ оттоманами территоріяхъ сохранились различные народы съ ихъ національностями, законами и религіями; тогда-какъ особенные элементы народной жизни почти всюду были насильно разрушаемы, они во всемъ своемъ разнообразіи вполнъ сохранились подъ властію султановъ я ныяв еще охраняются и соблюдаются твми же самыми прин-

<sup>43)</sup> Pichler, -r. I, crp. 443-449.

<sup>44)</sup> Путешествіе на Востокъ кн. Вяземскаго. Спб. 1883 г. стр. 29.

ципами мусульманскаго закона, который такъ часто ложно обвиняли въ нетерпимости. Напрасно—говорить онъ—стараются открыть причину, которая въ такія времена просвъщенія, какъ наши,
могла бы поддержать мысль, что безъ чужой протекціи религіозныя привилегіи оттоманской имперіи не надежны, еслибы не помнили, что заклятый и старый врагъ турецкаго правительства—
Россія съ давнихъ поръ весьма усиленно и счастливо дъйствовала,
чтобы ввести въ заблужденіе Европу въ обсужденіи этого вопроса,
чтобы своимъ чисто-политическимъ цълямъ дать осуществленіе подложными религіознымя предлогами, дезорганизовать оттоманскую
имперію, ослабить ее всъми возможными средствами, уменьшить
ея политическую силу и самой утвердиться въ ея странахъ" 15)...

Результатомъ этого была Вънская конференція (1855 г.), вызвавшая собой знаменитую севастопольскую войну. Великія державы, особенно Франція и Англія, уже давно завистлявымъ окомъпосматривали на вывшательство Россіи въ дъла Востока и не преминули воспользоваться удобнымъ случаемъ отодвинуть и навъки искоренеть это вліяніе, чтобы самень занять ея місто. Цівль эта была достигнута. Хранителемъ и блюстителемъ мира поставленъ новый тройственный союзъ, завлюченный въ Парижь 15 апрыя 1856 г. между Францією, Англією и Австрією, и заменившій собой старый священный союзъ Австріи, Пруссіи и Россіи. Эти три державы и взяли теперь подъ свою опеку умирающую Турцію, утвердили еясамостоятельное положение въ ряду европейскихъ государствъ, и парижскимъ трактатомъ 18 (30) марта 1856 года съ шумомъ объявили всей Европъ полное оффиціальное преобразованіе турецкаго міра. Онв принудили Порту согласиться на публикацію новагореформаціоннаго плана, выработанняго представителями Англін. Франціи и Австріи сообща съ турецними министрами и заявили себя поручителями неотложнаго его исполненія. "Его императорское величество султанъ-говорить IX ст. парижского трактатавъ постоянномъ попечени о благъ своихъ подданныхъ, даровавъ фирманъ, коимъ улучшается участь ихъ безъ различія по въроисповъданіямъ или племенамъ, и утверждаются великодушныя намъренія его касательно христіанскаго народонаселенія его виперін, и желая дать новое довазательство (?) своихъ въ этомъ отношения.



<sup>15)</sup> Ibidem, crp. 449.

чувствъ, ръшился сообщить договаривающимся державамъ означенный, изданный по собственному его побужденію, фирманъ" 1").

Снисходительно принявъ, такамъ образомъ, Турцію въ свою среду, приравнявъ ее себъ и въ одно и то же время оффиціальнымъ международнымъ актомъ признавъ ея безсиліе, вынудившее вившиюю политическую гарантію ен бытія, европейскія государства тымъ не менье поручились предъ всымъ свытомъ въ правильномъ совершеніи объщанныхъ преобразованій и въ успъхъ турецкаго возрожденія. Торжественное объщаніе Европы должно быть выполнено во что бы то ни стало: этого въ правъ были требовать отъ нея не одни только христіанскіе подданные турецкой имперіи, бывшіе первою жертвою последняго крестоваго похода западныхъ государствъ противъ Росеіи 17), но и Россія, въ пользу Европы и подъ вліяніемъ техъ же объщаній отказавшаяся отъ утвержденнаго за нею цвлымъ рядомъ мирныхъ договоровъ права заступничества за христіанскую свою братію на Востовъ. И дъйствительно, затти-зумаюнз (т.-е. собственноручный декреть) быль торжественно прочитань вы высокой Порть вы присутствін всехъ министровъ и знатныхъ сановниковъ, патріарха, верховнаго развина и другихъ должностныхъ лицъ разныхъ сословій; а для вящшей торженности въ заключеніе молитвою муфтія была призвана милость Всевышняго 11). Воть содержаніе этого знаменитаго и прославленнаго въ свое время гатти-гумаюна:

"По полученіи моей императорской грамоты да будеть тебъ иввъстно, мой великій визирь Мухаммедъ-Еминъ-Аали-Паша, что котя доставленіе благоденствія всёмъ моимъ подданнымъ, которые поручены мнъ Богомъ, было моимъ первыйшимъ желаніемъ, и что старанія мои, проявившіяся въ этомъ отношеніи со дня моего восшествія на престоль, благодаря Бога, принесли много полезныхъ плодовъ, такъ-что благосостояніе и богатство моей имперіи и народа увеличиваются съ минуты на минуту; но такъ-какъ я желаю снова подтвердить и расширить новыя благодътельныя постановленія, утвержденныя много до сего времени, чтобы довести до совершенства положеніе, соотвътствующее сану моей имперіи, высо-

<sup>15)</sup> Н. Вессель, Восточный вопросъ. Спб. 1877 г. стр. 179.

<sup>17)</sup> О подробностихъ севастопольской войны можно найти много специальныхъ изследованій.

<sup>19)</sup> Pichler, т. 1, стр. 451.

кому и важному мъсту, занятому ею по справедливости въ средъ образованныхъ народовъ, и такъ-какъ права моей пмперіи при помощи Божіей и дружественномъ содъйствіи благорасположенныхъ великихъ державъ, равно какъ вслъдствіе върности и похвальныхъ стремленій всъхъ подданныхъ, снова утверждены извнъ, такъ-что вънъ этотъ будетъ началомъ счастливой эпохи для моей амперіи, и такъ-какъ я желаю, чтобы мъры, необхолимыя для увсличентя сыы и връпости государства внутри, для приведенія въ цвътущее состояніе его областей и доставленія поливго благосостоянія всъмъ подданнымъ, связаннымъ другъ съ другомъ сердечными узами патріотизма и равнымъ въ моихъ правосудныхъ и милосердыхъ глазахъ, постепенно преуспъвали, то я повельваю привести въ исполненіе слъдующія положенія:

- 1. Права, дарованныя Гюльханейской грамотой и Танзимати-Хейріе подданнымъ всъхъ исповъданій въ отношеніи безопасности жизни, имущества и охраненія чести, снова подтверждаются нынъшній разъ, вслъдствіе чего будуть приняты дъйствительныя мъры для приведенія ихъ въ дъйствіе.
- 2. Равнымъ образомъ подтверждаются духовныя преимущества и льготы, дарованныя какъ моими славными предвами, такъ и мною въ послъднее время, христіанскимъ и прочимъ немусульманскимъ общинамъ, находящимся въ имперіи подъ моей властію.
- 3. Впрочемъ, каждая христіанская община, равно какъ общины прочихъ подданныхъ, немусульманъ, должны въ теченіе извъстнаго срока образовать изъ своей среды комиссіи въ патріархіяхъ для разсмотрівнія подъ надзоромъ высокой Порты преимуществъ н льготъ, которыми они пользуются въ настоящее время; реформы, требуемыя временемъ, цивилизаціей и пріобрітенными знаніями, по обсужденіи ихъ комиссіями, должны быть представлены нашей высоной Портв.
- 4. Подномочіе и власть, данныя патріархамъ и епископамъ Мухаммедомъ ІІ и его великими преемниками, будуть согласованы съ новымъ положеніемъ, которое обезпечено за этими общинами моими великодущивыми наміреніями.

По одобреніи правиль, касающихся избранія патріарховь, дъйствующихъ въ настоящее время, они будуть вполнъ и точно приводимы въ исполненіе, согласно съ постановленіями, заключающимися въ патріаршемъ диплом'я объ избраніи ихъ на всю жизнъ.

- 5. Натріархи, митрополиты, архісписьопы, спископы и раввины при избраніи своємъ принесутъ присягу согласно съ формою, имъющею быть утвержденной моей высокой Портой и духовными главами различныхъ общинъ.
- 6. Всъ дары и доходы духовныхъ, какого бы рода и подъ какимъ бы именемъ ни были, будутъ уничтожены; вмъсто нихъ будутъ назначены опредъленные доходы патріарху и главамъ общинъ; прочимъ же духовнымъ будетъ назначено, сообразно съ справедливостію, опредъденное содержаніе, смотря по важности занимаемыхъ ими доджностей.
- 7. Впрочемъ движимое и недвижимое имущества христіанскихъ духовныхъ не могутъ подвергнуться никакому ущербу. Управленіе двлами христіанскихъ и прочихъ немусульманскихъ общинъ будетъ ввърено совътамъ, составленнымъ изъ членовъ, избираемыхъ изъ духовныхъ и мірянъ каждой общины.
- 8. Въ городахъ, мъстечкахъ и деревняхъ, жители которыхъ принадлежатъ къ одному исповъданію, не будетъ препятствій никоего рода возобновленію и исправленію зданій, необходимыхъ для исполненія обрядовъ религіи, школъ, больницъ, кладбищъ и прочихъ мъстъ, сообразно съ первоначальнымъ планомъ. Если же будетъ необходимо вновь построить подобныя зданія, то планы ихъ, по одобреніи патріархомъ или главами исповъданій, будутъ представлены высокой Портъ, которая изъявитъ свое согласіе на представленный планъ, и тогда онъ будетъ приведенъ въ исполненіе, согласно съ императорской волей, или въ тсченіе опредъленнаго времени она объяснитъ препятствія, найденныя въ отношеніи его исполненія.
- 9. Въ мъстъ, гдъ находятся послъдователи одного исповъданія, не сиъщанные съ другими, явное и публичное исполненіе обрядовъ религіи не нуждается въ различныхъ правилахъ.
- 10. Въ городахъ же, мъстечкахъ и деревняхъ, жители которыхъ состоятъ изъ послъдователей различныхъ исповъданій, каждая община имъстъ право возобновлять и исправлять свои церкви, больницы, школы и кладбища, согласно съ вышеизложенными началами, въ маселенномъ ею отдъльномъ кварталъ.
- 11. Если же потребуется постройка новыхъ зданій, то патріархи или митрополиты общинъ испросять необходимое дозволеніе у высовой Порты, которая въ случай, если не будеть никакихъ госу-

дарственныхъ препятствій, даруетъ требуеное дозволеніе. Въ подобнаго рода ділахъ распоряженіе правительственныхъ властей:
будетъ безъ всяваго возмездія, и какъ бы ни были многочисленны
послідователи каждаго исповіданія, будутъ приняты необходимыя
мітры, чтобы они пользовались полною свободою и безопасностіюпри исполненіи своихъ обрядовъ.

- 12. Всв выраженія, слова и отличительныя прозванія, заключающія униженіе одного изъ влассовъ подданныхъ предъ другимъ въ
  отношеніи ихъ исповъданія, языка и народности, будуть навсегда
  уничтожены и вычеркнуты изъ государственныхъ бумагъ. Равнымъ
  образомъ запрещается закономъ употребленіе различныхъ прозвищъ и названій, наносящихъ безславіе и стыдъ и касающихся
  чести какъ между частными лицами, такъ и со стороны правительственныхъ лицъ.
- 13. Такъ какъ всв исповъданія пользуются въ моей имперіи полною свободою въ отношеніи исполненія обрядовъ религіи, тоникому изъ подданныхъ не будеть препятствія въ исполненіи обрядовь его религіи, ни притъсненія въ этомъ отношеніи; никто не будеть принуждаемъ къ перемънъ религіи и исповъданія.
- 14. Такъ какъ выборъ и назначение всъхъ служащихъ и правительственныхъ лицъ моей имперіи зависить отъ моей воли, то всъ подданные моей имперіи, къ какому бы исповъданію ни принадлежали, будутъ допущены къ службъ и государственнымъ должностямъ. Они будутъ принимаемы въ государственныя должности по своимъ достоинствамъ и способностямъ, сообразно съ правилами, постановленными для всъхъ лицъ.
- 15. Всв подданные моей имперіи безъ исключенія, при удовлетвореніи условіямъ экзамена и лъть, утвержденнымъ правилами объ императорскихъ училищахъ, принимаются въ военныя и гражданскія училища государства.
- 16. Каждая община имветь право учреждать училища для преподаванія наукъ и ремесль съ темъ, чтобы преподаваніе и выборъ учителей въ подобнаго рода общихъ училищахъ состояли подъ надзоромъ смешаннаго совета наукъ, члены котораго назначаются мною.
- 17. Всв торговые и уголовные процессы, имвюще возникнуть между мусульманами и христіанами или прочими подданными, не мусульманами, равно какъ между христіанами и подданными дру-

тихъ немусульманскихъ исповъданій будуть предоставлены рашенію смашанныхъ судовъ.

- 18. При ръшеніи процессовь, засъданія этихъ судовъ будуть публичны; объ тяжущіяся стороны, послъ очной ставки, представять свидътелей, показанія которыхъ принимаются всегда на основаніи клятвы, данной каждымъ согласно съ его исповъданіемъ и обрядами.
- 19. Тяжбы, относящіяся къ гражданскимъ правамъ, будутъ разсматриваемы согласно съ закономъ или положеніемъ въ смѣшанжыхъ судахъ областей, округовъ, въ присутствіи областнаго правителя и кади, рѣшенія будутъ полагаемы публично.
- 20. Тяжбы по наслъдству и другія между христіаниномъ и цодданнымъ не мусульманскаго исповъданія будуть предоставлены, по желанію тяжущихся, на разсмотръніе патріарха или главъ общинь совокупно съ совътами.
- 21. Уголовный и торговый кодексы, равно какъ правила насательно рашенія подобныхъ далъ въ смашанныхъ судахъ, будутъ окончены въ возможно скорайшемъ времени, приведены въ уложение и обнародованы на всахъ языкахъ, употребляемыхъ въ моей имперіи.
- 22. Чтобы привести въ согласіе права человъчества съ правами справедливости, будеть приступлено въ непродолжительномъ времени въ улучшенію въ возможной степени тюремныхъ постановленій, дъйствующихъ въ тюрьмахъ и другихъ мъстахъ, и насающихся задержанія и заключенія въ тюрьму преступниковъ или людей, заслужившихъ легкое наказаніе.
- 23. Во всякомъ случав будуть совершенно уничтожены въ тюрьмахъ всв двйствія, несогласныя съ утвержденными мною полицейскими постановленіями, каковы всв твлесныя наказанія, муки и
  пытки.
- 24. Такъ-какъ всѣ насильственныя дѣйствія этого рода строго запрещены, то всякое правительственное лицо, приказавшее предать или дѣйствительно предавшее кого-нибудь подобному наказанію, будеть смѣнено и наказано сообразно съ уложеніемъ о наказаніяхъ.
- 25. Полиція будеть устроена такимъ образомъ, чтобы всё мирные подданные, находящіеся въ столицъ, областяхъ и деревняхъ, пользовались дъйствительно безопасностію въ отношеніи жизни и имущества.

- 26. Такъ-какъ равенство въ налогв требуетъ равенства прочихъ. повинностей, равенство же правъ налагаетъ равенство обязанностей, то христіанс и другіе подданные, не мусульмане, обязаны будутъ, подобно мусульманамъ, подчиниться изданному недавно предписанію о поставленіи своей части войска; но правила о замъщеніи и освобожденіи отъ дъйствительной службы по денежному вознагражденію будутъ сохранены.
- 27. Въ непродолжительномъ времени будутъ составлены и обнародованы необходимыя постановленія объ образъ принятія въ военную службу подданныхъ немусульманъ.
- 28. Чтобы положить законный порядокь относительно избранія членовъ областныхъ и окружныхъ совътовъ изъ мусульманъ, христіанъ и послъдователей прочихъ исповъданій и обезопасить прямое выраженіе изъ мивній, при утвержденіи лучшихъ постановленій въ отношеніи ихъ устройства и состава, высокая Порта озаботится прінсканіемь дъйствительныхъ лицъ для надзора за ними и узнанія въ точности ихъ окончательныхъ заключеній и постановленныхъ ръшеній.
- 29. Такъ-какъ законы касательно продажи и владвия недвижимыхъ имуществъ равны для всъхъ моихъ подданныхъ, то иностранцы при подчинени ихъ законамъ имперіи и полицейскимъ городскимъ постановленіямъ и при платежъ повинностей, которымъ подлежатъ природные жители, будутъ допущены ко владвию недвижимымъ имуществомъ, послъ того какъ будутъ утверждены между высокой Портой и иностранными государствами необходимых постановленія.
- 30. Вследствіе того, что налогь и повинности, которымь подлежать все подданные моей имперіи, будуть взиматься единообразно, безь различін ихъ исповеданій и разрядовь; то будуть изысканы скорьйшія меры для прекращенія злоупотребленій, происходятихь при взиманіи этихь податей, въ особенности же десятинь.
- 31. Система прямаго взиманія налога, какъ скоро можетъ быть постепенно приведена въ двиствіе, замінить начала, по которымъ доходы моего государства отдаются на откупъ.
- 52. Когда же прежній начала будуть въ двиствіи, воспрешается правительственнымъ лицамъ моей имперіи, равно какъ членамъ совътовъ, подъ страхомъ жестокихъ наказаній, присуждать въ свою пользу и даже принимать какое-либо участіе въ откупахъ, по ко-воторымъ торги происходять публично.

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema  $\mathcal{ABK/FR}$ 

- 33. Мъстныя повинности будуть опредълены такимъ образомъ, чтобы по возможности не нанести ущерба ни произведениямъ, ни воспрепятствовать внутренней торговлъ.
- 34. Для общеполезныхъдълъ будутъ назначены приличныя суммы, взимаемыя съ тъхъ областей и округовъ, которые воспользуются проведенными въ нихъ морскими и сухопутными путями сообщеній.
- 35. Законъ, постановленный въ послъднее время для опредъления бюджета доходовъ и расходовъ моей имперіи, будеть соблюдаемъ въ точности; равнымъ образомъ будутъ приняты мъры къ уравненю содержаній, назначенныхъ служащимъ лицамъ.
- 36. Назначенные мною тлавы каждой общины съ ея депутатомъ будуть созываемы, по особенному распоряженю великаго визиря, для принятія участія въ верховномъ совъть и обсужденія дълъ, касающихся всъхъ подданыхъ моей имперіи.
- 37. Они будуть назначаемы на одинъ годь, и при вступленіи въ должность будуть обязаны дать присягу. Члены верховнаго совъта, какъ въ обыкновенныхъ, такъ и чрезвычайныхъ засъданіяхъ, выражаютъ прямо свои мнъній и замъчанія, за что они не будуть обезпокоены.
- 38. Постановленія, относящіяся къ подкупамъ, нарушенію законовъ п тиранническимъ дъйствіямъ, будутъ приводимы въ исполненіе, сообразно съ узаконенными началами, въ отношеніи всъхъ подданныхъ моей имперіи, къ какому бы классу ни принадлежалъ, и какую бы должность ни занималъ виновный.
- 39. Съ улучшениемъ монетной системы, будетъ обращено внимание на финансы; поэтому будутъ устроены банки и другія учрежденія, для которыхъ потребуется назначить капиталы, необходимые для увеличенія матеріальнаго богатства имперіи.
- 40. Для облегченія доставки областныхъ произведеній будуть проведены необходимыя дороги и каналы; всё обстоятельства, препятствующія развитію торговли и земледелія, будуть устранены, и приняты действительныя мёры къ ихъ облегченію. Для достиженія этой цели, потребуется воспользоваться знаніями, науками и средствами Европы; поэтому, по подробномъ изследованіи необходимыхъ меръ, они будуть постепенно приводимы въ исцолненіе.

Ты, мой визирь, обнародуещь этотъ императорскій фирманъ въ столиць и во всыхъ-областяхъ моей имперіи. Ты позаботищься о

принятіи необходимыхъ міръ для всегдашняго исполненія завлючающихся въ немъ предписаній <sup>19</sup>).

Впечативніе, произведенное появленіемъ этого указа, было весьма разнообразно. Завзятые туркофилы и ярые защитники интересовъ западной Европы встрётили его съ восторгомъ и не находили словъ для его прославленія. За нъсколько дней до парижскаго мира одинъ изъ извъстнъйшихъ публицистовъ Франціи, въ порывъ преэрвнія въ Россіи, сравниваль ее съ Турцією и не сомнъвался сулить последней блистательную будущность: если справедливо-говорилъ онъ — что въ теченіе последняго века Русскіе подвинулись впередъ исполинскими шагами, то еще достовърнъе, что Турція сравнительно сдълвла не меньшіе успъхи". Между тэмъ другіе люди болве знакомые съ истиннымъ положеніемъ двла и стоявшіе липомъ вълицу съ двиствительностію, ничего не ожидали хорошаго отъ турецкаго правительства. Старый дипломать, выжившій весь въвъ свой на Востокъ и постоянно занимавшій въ Константинополь самое видное мъсто-лордъ Редилисъ, временно уважая изъ Турція еще въ 1852 году, ясно провидьль вкравшіяся для нея въ ней самой опасности, и съ истинною скорбію о потраченныхъ имъ въ Константинополъ трудахъ и времени говорилъ: "я предчувствую, что всв хлопоты мои здвсь окажутся тщетными и что правительство турецкое никогда не выступить на путь существенныхъ преобразованій " 2"). Особенно же мало надъялись получить пользы отъ новаго фирмана сами христіане, уже давно изучившіе своихъ властителей и усивыше достаточно узнать ихъ союзниковъ-оранцузовъ и англичанъ, принявшихъ на себя посредничество въ дълъ преобразованія имперіи. На гатти-гумаюнъ они смотрым, какъ на простой кловъ бумаги, отъ котораго столько же (если только не менъе) можно ожидать пользы, сколько раньше получено и отъ гаттишерифа.

Ближайшая исторія, дъйствительно, скоро заставила первыхъ позабыть свой легкомысленный и кратковременный восторгь, и оправдала опасенія послъднихъ, быть-можеть даже свыше мъры ихъ ожиданій. Мы не станемъ здъсь пересказывать плачевной по-

<sup>17,</sup> Гаргасъ, - стр 98—104. Дъленіе этого документа по статьямъ мы заимствомали иль сочиненія Pitzipios'a «Les reformes de l'empire bysantin».

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Pitzipios-bey. Les reformes de l'empire bysantin,—crp. 75.

въсти всего того, чему Европа была свидътельницею на турецкомъ Востоят после изданія гатти-гумаюна. Сочиненія Матье, Убичини, Гильфердинга, Питнипіоса <sup>21</sup>) и др. подробно раскрыли намъ картину быстраго разложенія турецкой имперіи и указали много существенныйшихь фактовъ, краснорычиво опровергающихъ мечту турецияго возрожденія. Этоть богатый, общедоступный запась несомивиныхъ и вритически оцвиенныхъ оактовъ, значительно при этомъ усиленный двятельностію нашей журналистики, избавляеть насъ отъ труда повторять всемъ известное и пересказывать сотни отдельных случаевъ и событій этого времени, изобличающихъ все возмутительное безобразіе турецкаго быта, начиная отъ следствія надъ варискимъ пашей до печальныхъ событій, служившихъ окончательнымъ поводомъ къ вратному возстанію. Въ данномъ случав мы считаемъ вполнъ достаточнымъ сослаться лишь на свидътель--ство англійских консуловъ, представлявших оффиціальный отчеть -своему правительству о состояній едва живаго, на глазахъ распадающагося турецваго государственнаго организма.

Въ началъ 1860 года русскій министръ иностранныхъ дълъ, князь Горчаковъ, препроводилъ циркулярную денешу къ великимъ европейскимъ державамъ, поставляя на видъ, что до сихъ поръ не прекращаются тъ несправедливости, на которыя такъ давно роптали христіане въ Турціи, и отъ которыхъ Порта въ продолженіе послъднихъ двадцати лътъ нъсколько разъ въ различные періоды времени объщала ихъ избавить. Въ этомъ циркуляръ, написанномъ въ маъ 1860 г. говорилось слъдующее.

"Вниманіе, возбужденное во всей Европъ обсужденіями восточныхъ дълъ, внушаеть намъ желаніе предупредить всякое неточное, ложное и преувеличенное толкованіе той роли, которую принялъ на себя императорскій кабинеть, и той цъли, которую онъ задалъ себъ въ этомъ дълъ. Уже болъе года, какъ наши агенты въ Турщім сообщають намъ въ своихъ оффиціальныхъ донесеніяхъ о затруднительномъ положеніи христіанскихъ провинцій, находящихся подъ властію Порты, въ особеннности же Босніи, Герцеговины и Болгаріи. Положеніе это началось не съ нынъшняго дня, но вмъсто

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Въ этомъ отношенія особенно цанны для насъ труди Цитципіоса, какъ нетносредственнаго очевидца и какъ человака, по самому своему (раннайшему) положенію близко знакомаго съ исторією того времени.

11

того, чтобы улучшиться, какь этого ожидали, оно сдвлалось въпоследніе годы еще хуже.

"При такомъ убъждени, употребивъ, съ одной стороны, всевозможныя усилія, чтобы вразумить турецкое правительство относительно важности совершающихся событій, постоянно спобщая ему всв получаемыя нами извъстія о элоупотребленіяхъ мъстныхъ влястей; съ другой стороны, истощивъ всв находившіяся въ нашихъ рукахъ средства убъжденія, дабы внушить христіанамъ теривніе, мы откровенно и чистосердечно обратились къ великимъ европейскимъ державамъ. Мы объяснили имъ всъ обстоительства такъ, какъ они были сообщены намъ въ допесеніяхъ нашихъ агентовъ; указали имъ на предстоящій кризись; высказали наше убъждение, что отдъльния представления, безплодныя объщаній и облегчительныя міры не предотвратять его; п что великимъ державамъ необходимо пойти въ соглашение между собой и съ Портой, чтобы сообща принять мъры, могущія положить конець этому опасному порядку вещей. Мы не дълали никакихъ положительныхъ предположеній относятельно принятія того или другаго образа двиствій. Мы ограничились только указаність фактовь и заявленіемъ о настоятельной потребности времени. Мы не скрыли того, что по нашему минию ясно, какъ день, и не терпитъ ни мальйшаго отлагательства.

"Прежде всего необходимо немедлению нарядить мъстное слъдствіе, въ которомъ бы приняли участіе императорскіе уполномоченные, дабы провърить истину фактовъ; затьмъ великія державы должны войдти въ соглашеніе между собой и съ Портой, чтобы побудить ее къ принятію необходимыхъ, органическихъ мъръ для дъйствительнаго, серьезнаго и прочнаго улучшенія ся отношеній къ христіанскому народонаселенію имперіи.

"Заключается ли въ этомъ вмѣшательствѣ что-либо оскорбительное для достоинства Порты? Мы не сомнѣваемся въ ея намѣреніяхъ, такъ-какъ изъ всѣхъ державъ она наиболѣе заинтересована выходомъ изъ настоящаго положенія. Будь это ослѣпленіе, терпимость или слабость, но содѣйстіе Европы не можеть не быть полезнымъ для Порты, какъ для уясненія ея понятій, такъ и для подкрѣпленія ея дѣйствій. Можеть ли идти рѣчь о нарушеніи ея правъ, когда мы желаемъ, чтобы ихъ уважали, или о томъ, чтобы воздвигнуть какія-либо затрудненія, когда мы намѣрены ихъ пре-

дотвратить? Согласіе, которое мы желаемъ видыть между великими державами и турецкимъ правительствомъ, должно послужить христіанамъ доказательствомъ того, что на ихъ участь обращено вниманіе, и что мы серьезно заботимся о ся улучшенім. Въ то же самое время оно будеть для Порты нівкоторымъ ручательствомъ за дружественным намітренія державъ, постановившихъ въ числів самыхъ существенныхъ условій европейскаго равновівсій сохраненіе отгоманской имперіи. Такимъ образомъ турецкое правительство должно найти въ этомъ источникъ довітрія и обезпеченія отъ будущаго; христіане же—псточникъ терпівнія и надежды.

"Что касается до Европы, то, наученияя уроками прошедшаго. она, по нашему мивнію, только въ этомъ правственномъ дъйствіп найдеть гарантіи, требуемыя танимъ первостепеннымъ вопросомъ, съ которымъ перазрывно связано ея спокойствіе, п въ которомъ интересы человъколюбія соединены съ питересами политическими. Нашъ августъйшій монархъ никогда не скрываль своего сильнъйшаго сочувствія жь первымь изъ этихъ интересовъ. Его величество не желаеть обременить свою совысть упрекомы вы томы, что онъ остался молчаливымъ эрителемъ этихъ ужасныхъ страданій, между тъмъ какъ столько голосовъ возвышались въ другихъ мъстахъ при обстоятельствахъ гораздо менве важныхъ. Сверхъ того ны глубоно убъждены, что такой образъ мыслей долженъ быть нераздально связань съ политическимъ интересомъ, который Россія, подобно прочимъ державамъ, находитъ въ сохранени оттоманской имперіи.—Надвемся, что всв кабинеты раздвляють высказанный нами взглядь; но мы убъждены также и въ томъ, что время обольщеній прошло, и что всяков колебаніе, всякая проволочка будуть имъть серьезныя послъдствія. Мив кажется, что, напрягая всь наши усилія, дабы склонить оттоманское правительство къ принятію такого образа действій, который предотвратиль-бы все эти случайности, мы даемь ему этимь самымь доказательство нашей о немъ заботливости и въ тоже время исполняемъ долгъ человъколюбія" ч?).

По получени этого циркуляра сэръ-Генри Бульверъ, дъйствуя по инструкціямъ англійскаго правительства, составилъ цълый листъ вопросовъ и разослалъ ихъ по всей Турціи къ различнымъ ан-

<sup>22) «</sup>Руссв. Вытв.» т. 49.

тлійскимъ консуламъ. Трудно (даже немыслимо) предположить, чтобы эти последніе, т. е. консулы стали преувеличивать несчастное положеніе христіанъ; напротивъ, мы имеємъ все основанія думать, что никто не изъявиль-бы большей готовности, какъ они, представить доказательства, могущія опровергнуть повазанія русской ноты, если-бы только это было возможно, когда имъ не однажды и различными путями давали чувствовать, что даже правда по этому предмету была-бы "непріятна посольству" и когда прежде нежели они успели отправить свои ответы сэрь-Генри Бульверу, имъ напомнили, чего именно желаеть въ данномъ случав его сіятельство посланникъ <sup>23</sup>). При всемъ томъ, хотя въ ихъ словахъ и

<sup>23)</sup> Соръ-Генри Бульверъ туть-же возымыть предчувствіе, что простой отвыть на его вопросы только подтвердиль-бы до последней безделецы все объяснения русскаго министра, и потому онъ рашился препроводить въ консуламъ, въ одномъ конвертв съ вопросами, циркуляръ, въ которомъ намекнулъ имъ, какого рода ответн она желаеть и надвется оть нихь получить. Въ этомъ циркуляре, который одинь изъ консудовь совершенно справединю называль миструкціей, саръ-Генри Бульверъ между прочимъ говориль: «Припоминая жестокую, деснотическую власть нашей, еще не такъ давно свидетельствовавшую въ провинціяхъ, и подкупъ такъ долго господствовавшій между турецкими чиновниками, -- къ чему меръдво подавали поводъ сами раджи, подкупавшіе ихъ для того, чтобы успівшнъе дъйствовать одинъ противъ другаго, - слишкомъ много было-бы требовать чистоты и совершенства отъ настоящей турецкой администраціи. - Сверкъ того, преступленія, на которыя указиваеть Россія, къ несчастію, существують во всёхъ страналь міра и повсюду достойни сожаленія. Турецкое правительство всегда этличалось несравненно большею религіозною тершимостью, нежеля многія изъ правительствъ Европы; и не смотря на то, что тамъ, гдв завоеватели исповъдують одну въру, а побъжденине другую, въ началъ всегда бываеть трудно ввести онстему религіозной свободи, эта система сділала въ посліднее время очевидиме успахи въ турецкой столица. Всладствіе этого едва-ли можно допустить, чтоби оффиціальные турецкіе чиновники, въ наибольшей части имперіи, совершенно пренебрегали этой системой, которую такъ постоянно и громко провозглащала Порта съ согласія своего государя. - Так. образ., нисколько не отвергая необходемости значительных и коренных преобразованій въ провинціальной администраців, я въ то же врейя нахожу весьма преувеличенными слова людей, утверждающих, будто дела находятся въ несравненно худшемъ положения, нежели следовало бы ожидать при такихъ обстоятельствихъ, и что будто бы облыстные правители и изъ подчинение постоянно действують въ противоположность общей политикъ, держаться которой обязалось правительство». Далъе Бульверъ весьма знаменательно прибавляеть: «Какъ вамъ известно, правительство ея величества желаеть поддержать оттоманскую исторію; въ случав паденія последней, общій порядовъ на Востовъ быль бы нарушень, что, по всей въроятности, повлекло бы

проглядываетъ очевидное сознаніе того, что всякое заявленіе въпользу угнетенныхъ племенъ имперіи было бы непріятно британскому правительству, однакожъ ихъ показанія несомивнно подтверждаютъ между прочимъ слёдующіе факты:

Во-первыхъ. Ни въ уголовныхъ, ни въ гражданскихъ турецкихъсудахъ свидътельство христіанина не принимается. Правда, что въ-Константинополь между мусульманами и немусульманами существуеть некоторая тень равенства въ этомъ отношени, на которую турки хвастливо указывали путешественникамъ, ограничивавшимся въ своихъ наблюденіяхъ одною столицей; но это еще больше: обрисовываетъ въроломство Турціи относительно трактатовъ. Мы видъли, что уже въ 1839 г. Порта заявила себя объщаніемъ сравнять права христіанскихъ свидетелей съ правами мусульманскихъ, такъ что въ гатти-гунаюмъ этотъ важный пункть только повторяется во-второй разъ, и однакожь на вопросъ сэръ-Генри Бульвера: "допускается или не допускается свидътельство христіанъ въ судахъ? Если неть, то укажите случан, когда оно было отвергнуто"? г. Абботъ, англійскій консуль въ Монастыръ, писалъ: "оно допускается только въ тагкимъ-меджлисъ (слъдственный судъ), гдъ христіанских свидетелей приводять нь присягь, между темь нань мусульманъ не заставляють присягать. Я не могу указать, когда и въ какихъ именно другихъ судахъ отвергнуто было показаніе христіанина, такъ какъ вследствіе установленнаго правила не до-

за собою всемірную войну и причинало бы цілый рядь несчастій, которыя, не принеся на малейшей пользы какому либо классу турецких подданных, повергло бы все человичество въ величайшія бидствія». (Русск. вистн. 1864 г. т. 49, стр. 352-353). Очевидно, что если бы сэръ-Генри Бульверь, действительно, находиль положение Турцін улучшеннымь нан улучшающимся, то бе в всякаго онасенія предоставиль бы консуламь полную свободу въ нав заявленіяхь, не говоря, чего именно онь оть нихъ ожидаеть. Если бы Турція въ самомъ деле отличалась такою кроткою «терпиностью» и христіане пользовались бы въ ней сповойствіемъ и полною безопасностію отъ жестовихь притесненій, то нославнику, живущему въ Константинополе, не нужно было бы говорить этого своимъ консуланъ, которие гораздо лучше его должни знать положение христивъ. Благодаря этой предусмотрительности англійского пославнива, им лишились драготанной картини положения Турціи. Но при такихъ обстоятельствахъ всякое признаніе со стороны консуловъ относительно безпорядковъ, притісненій и жестокостей, совершенных в чиновпиками туредкаго правительства, получаеть для насъ твиъ большую важность.

пускать свидътельства христіанъ, послъдніе никогда и не осмъдивались представить за себя кого-либо изъ своихъ единовърцевъ иъ качествъ свидътеля".<sup>24</sup>).

На этомъ же самый вопросъ г. Блентъ, консулъ въ Пристинъ. отвъчалъ: "свидътельство христіанъ въ тяжбахъ между мусульманиномъ и немусульманиномъ не допускается въ мъстныхъ судахъ. Но оно допускается въ тъхъ случаяхъ, когда оба тяжущіяся лица немусульмане" <sup>23</sup>).

Майоръ Коксъ, консулъ въ Букарештв, писалъ: "въ дълахъ между христіамежду христіанами оно допускается, но въ дълахъ между христіашами и мусульманами—нътъ. Это именно одна изъ тъхъ несправедливостей, на устраненіи которой особенно настаиваетъ разумшая часть христіанскаго населенія, хотя она въ то же время сознаетъ, что этотъ вопросъ представляетъ наибольшія затрудненія для оттоманскаго правительства, вслъдствіе глубоко вкоренившагося въ мусульманахъ предубъжденія" <sup>26</sup>). Впрочемъ другіе консулы въ своихъ донесеніяхъ говорятъ, что свидътельство христіанъ въ нъкоторыхъ уголовныхъ судахъ Турціи принимается; но если разсмотръть повнимательнъе, какъ именно оно принимается, то увидляъ, что эти утвердительныя показанія далеко не всегда находятся въ противоръчіи съ отрицательными.

Г. Чарльзъ Бленть, англійскій консуль въ Смирив, такъ отвъчаль на указанный вопросъ сэръ-Генри Бульвера: "вообще говоря, и судя по всему, что я могъ узнать, свидвтельство христіанина противъ мусульманина не допускается въ провинціяхъ; но самъ я былъ очевидцемъ только одного подобнаго примъра, а именно, когда въ 1757 году, мъстныя власти въ Айдинъ не захотъли допустить свидътельства христіанина въ процессъ, въ кото-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Эго и дальнейскій свидетельства англійских вонсуловь мы заимствуемъ изъ прекрасной статьи священника англиканской церкви—В. Дентона, пом'ященной въ 50 том'я «Русскаго В'ястинка подъ заглавіемь «Христіане въ Турція», которая составлена имъ на основаніи оффиціальных в документовь и личнаго, непесредственнаго наблюденія. Эта статья главнымь о разлочь обращаєть на себя вниманіе воличника своимъ безпристрастіемь, поедину и главная ціль ел—покавать, что волитика британскаго правительства была бі песравненно выгодиве для Англін, еслиби была справедливе и руководствовалась по превмуществу интересами христіанских в народопаселеній Турцін.

зі) Ibidem,—стр. 81—82.

<sup>34)</sup> Ibidem.

ромъ быль замещань британскій подданный. Тогда по распоряженію консуда и смирнскаго паши, къ Айдине посланы были губернаторскіе и консульскіе чиновники, которые своимъ совокупнымъ вмешательствомъ достигли того, что съ техъ поръ свидетельство христіанъ въ айдинскихъ судахъ стало допускаться. Въ смирнскихъ судахъ свидетельство христіанъ допускается, но во всёхъ тяжбахъ, касающихся домовъ и недвижимой собственности, христіанъ-тузем-певъ" 27).

Консуль въ Босна-Сарав, г. Зорабъ писалъ: "въ меджлисахъ христіанское свидьтельство иногда допускается, но большею частію восвеннымъ или прямымъ путемъ его отвергаютъ, ссылаясь на межеме. Зная это, христіане обыкновенно приводятъ съ собой въ судъ мусульманскихъ свидътелей. Много можно было бы привести случаевъ, когда свидътельство христіанъ было отвергнуто, но для того, чтобы собрать ихъ, нужно время" 25).

Далве. Чтобы оказать покровительство христіанскимъ свидътелямъ, Порта согласилась назначать въ меджлисы или мъстные суды христіанскихъ ассессоровъ. Но и это только на бумагь; на практикь этимь условіємь пренебрегали столько же, какь и другимь постановленіемъ, въ силу котораго свидътельство христіанина признавалось равносильнымъ свидетельству мусульманина. Съ одной стороны число ихъ было чрезвычайно ограничено, такъ что они не имъли ни малъйшей возможности противиться ръщеніямъ мусульманскихъ членовъ; а съ другой — эти члены по большей части-безгласныя рыбы и слипое орудіе въ рукахъ своихъ собратій по должности мусульманъ. Воть что писаль обь этомъ г. Кальвертъ, англійскій консуль въ Монастыръ: "что касается до христіанскихъ членовъ, то они только для вида заседають въ меджлисахъ, но не смъють опровергнуть им одного митиія, высказаннаго мусульманскими членами. Мнъ разсказывали, что нъсколько лъть тому назадъ одинъ христіанскій членъ меджлиса въ Монастыръ быль отравлень своими мусульманскими сотоварищами за то, что сопротивлялся ихъ ръщеніямъ" 29).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Crp. 88.

<sup>28)</sup> Ibidem

<sup>29)</sup> Ibidem.

Объ этомъ же предметь г. Кальверть говориль въ письмъ изъ-Салоники: "христівне допусваются въ мъстные совъты, но онитакъ малочисленны въ сравненіи съ мусульманскими членами, что, будучи ими запуганы, оказываются на дъл совершенно безполезными. Они, не справлясь, прикладывають свои печати къ мазбатамъ-(доклады или резолюціи), написаннымъ на турецкомъ языкъ, который ръдкій изъ нихъ умъеть разбирать; а еслибы даже они и могли понять написанное, то врядъ ли осмълились бы отказать въ своемъподтвержденіи, хотя внутренно, можеть быть, и не соглашались быс съ содержаніемъ документа" зо).

За нарушеніемъ однихъ условій само собой следовало и нарушеніе другихъ. Очевидно, что до твхъ поръ, пока христіанское свидетельство будеть совершенно отвергаемо или лишено всякагозначенія при рішеній гражданских діль, между тімь нань въ уголовныхъ преступленіяхъ оно положительно воспрещено, для жизни и собственности огромной ивссы христіанскихъ подданныхъсултана не можеть быть нивакой безопасности. Убійства, сопровождаемыя возмутительными обстоятельствами и совершаемыя среди христіанскаго населенія на глазахъ цвлой сотии очевидцевъ, оставались всегда безнаказанными, потому что свидътельство христіанъ не допускалось въ турецкихъ судахъ. Ясно для каждаго, какую смълость и какое поощреніе для совершенія новыхъ преступленій придавала преступнику такая безнаказанность. Г. Бленть. консуль въ Пристинв, доносиль въ следующихъ словахъ о трехъ случаяхъ, происшедшихъ по близости отъ его мъстопребыванія: "семнаддать мъсяцевъ тому назадъ одинъ турецкій солдать убилъ старика, работавшаго въ своемъ полъ; единственными свидътелями преступленія были два христіанина; но въ меджлись не приняли ихъ показаній, не смотря на постановленія каймакама, на которомъ я сильно настаивалъ. Около того же времени одинъ заптій пытался обратить силою въ исламизмъ одну болгарскую дъвушку; но такъ какъ она публично объявила въ меджлисв, что ни за что не отступится отъ своей религіи, онъ убиль ее, не выходя изъ дома мудира. Это трагическое происшествие произвело сильное висчативніе въ провинціи. Меджинсы не допускали по этому двиу ни одного христіанскаго свидътеля и употребляли всевозможныя

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Стр. 84.

усиля, чтобы спасти заптія. Шесть місяцевь тому назадь два албанца напали безь малійшаго поведа на одного болгарина и местоко его изранили. Медились, куда поступило діло, отказался изслідовать его, ссылаясь на то, что не было других свидітелей убійства, кромі одного христіанина" \*1).

Вследствіе той же безнаназанности еще большій проеторь, равумъется, являлся для всякаго поруганія чести, какое только можеть изобрести влоба завистливых соседей, корыстолюбіе жадныхъ чиновниковъ и сладострастіе случайныхъ путемественниковъ, принадлежащихъ въ господствующему племени. На всемъ пространствъ турецкой имперіи всь молодыя христіанскія женщины и дввушки составляють законную добычу каждаго бродяги-мусульманина, который по легкомыслію, или съ полнымъ сознанісмъ своей силы, совершенно свободно выказываеть свое пренебреженіе въ святости семейных узъ христіанина, насилуя наждаго члена его семьи; если же оскорбленный отекъ, мужъ или братъ вадумають защищать свою честь и честь близкихъ имъ родотвенниць, они подвергаются наказанію и даже смерти. Г. Лонгворть, генеральный консуль въ Бълградъ, бывшій ранъе консуломъ въ Монастыръ, говорилъ: "насильственное похащение кристанскихъ дъвушемъ магометанами есть вопіющее злоупотребленіе, настоятельно требующее пресвченія " 32).

Но это вло оназывается положительно неустранивымъ, если принять во вниманіе следующія слова г. Аббота: "эдесь господствуєть обычай, въ силу котораго всякій молодой мусульшанинъ, пожищающій христіанну и обращающій ее въ свою веру, освобождается отъ рекрутской повинности. Такъ накъ поступокъ этотъ считается весьма похвальнымъ въ религіозномъ отношеніи, то онъ и даетъ, въ виде награды совершившему его, право быть уволенизмъ оть военной службы" <sup>84</sup>).

Если для того, чтобы избавиться отъ рекрутчины, мущией стоитъ только, согласно съ туренкими законами, похитить и изнасиловать христіанскую женщину, то нечему удивляться, если влосчастная страна изобиловала подобными случаями. Къ тому же стран-

<sup>31)</sup> Стр. 86.

<sup>&</sup>quot;) Стр. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Стр. 88.

ное постановленіе, что похититель долженъ обратить въ евою въру жертву своего сладострастія, не представляеть никакого обезпеченія для христіанской дъвушки. Еслибы ей и вздумалось жаловаться въ судъ, то не получила бы никакого удовлетворенія: если она назоветь себя магометанкой, похитителя только похвалять за его доблестный поступокъ, если же она объявить, что осталась христіанкой, турецкій законъ не даеть ей права дълать поназанія относительно намесеннаго ей оснорбленія, и такимъ образомъ вътомъ и другомъ случав она должна мириться съ своимъ положеніемъ.

Тамъ, гдъ личная безопасность и честь семействъ находятся въ подномъ пренебрежении, недьзя ожидать, чтобы права собственности пользовались большимъ уваженіемъ и соблюдалась справедливость въ сборъ разныхъ государственныхъ повинностей. Фирманомъ, какъ мы видъли, опять объщано было опредъление единообравнаго налога для всвиъ подданныхъ турецкой имперіи, безъ различія ихъ національности и въроисповъданія, а въ особенности уничтожение ильтизамовъ. Кажется, невозможно болве явно и отчетицво сознать всю безиравственность этихъ здоупотребленій и выразить это сознаніе въ такихъ живыхъ, яркихъ и справедливыхъ краскахъ, какъ все это сдълало турецкое правительство еще въ гюльканейскомъ гатти-шерифъ, и однакожъ это зло оставалось и после гатти-гумаюна, только гораздо въ большей, чемъ прежде, сыв. Случан притесненія, вызываемыя желаніемъ овладеть собственностію угнетеннаго племени, еще многочисленные убійствъ и насилій надъ христіанскими женщинами, потому что корыстолюбіе гораздо болъе распространенная страсть между людьми, нежели жажда крови, или удовлетворение сладострастия.

Между прочими вопросами, адресованными съръ-Генри Бульвеверомъ, англійскимъ консуломъ въ Турціи, встръчается сгъдующій: "могутъ ли христіане владъть недвижимою собственностію на одинаковыхъ правахъ съ мусульманами, и если нъть, то въ чемъ заключается разница"? На этотъ вопросъ г. Кальвертъ, консулъ въ Салоникъ, отвъчалъ: "что касается до пріобрътенія недвижимой собственности, христіанину не дозволено покупать землю, принадлежащую турку" <sup>24</sup>). Но такъ какъ почти каждый акръ земли при-

з") Стр. 93.

жадиежить туркамъ, то запрещение христіанамъ покупать такія земля почти равилется запрещению вовсе пріобратать, какую бы то ни было педвижимую собственность. Объ этомъ же предмета говориль и г. Зорабъ: "христіанамъ разръщено теперь владъть землею, но пречятотвія, встрічаемыя ими при попытив пріобрів--сти ее, такъ многочислевны и непріятны, что немногіе осм'вляваются вступать съ ними въ борьбу " 35). Въ чемъ именно состоять эти препятствія, не довводяющія христівнамъ пріобратать вемлю и владеть ею, онъ объясняеть далее въ следующихъ словахъ: вири самой повушив още нътъ затрудненій, христіанинъ можеть безирепятственно покупать землю и вступать во владение ем; но именно тогда, какъ она приведена въ норядокъ, или когда прежній вледелень преодольть денежное затруднение, принудившее его къ продажв, кристіанинъ начинаетъ чувствовать безпомощность сво--его положенія в некобросовъстность правительства. Тогда прежній владълецъ или его редственникъ начинаетъ приниматъ мъры для воовращенія земли отъ христіанина, обыкновенно выставлия на видъ одинъ изъ следующихъ доводовъ: или, что будучи не един--ственнымъ владальцемъ земли, прежній собственникъ не имъль права ее продавать, или, что земля эта, служила пастбищемъ, и потому не могла быть продана; или накометь, что такъ вакъ при передачь вемли не соблюдень быль надлежащій порядокь, продажа должна считалься незаконною. Подъ темъ или другимъ предлогомъ, жрыстіанинъ цаъ 20 разъ 19 навърное лишается соботвенности, и должень считать себя счастливымъ, есля вму удается возвратить отданныя за нее деньги" з 6).

Точно также осталось невыполненнымъ и условіе равенства относительно распредъленія податей и повинностей. Объ этомъ предметь находятся сладующія замачанія въ донесеніи г. Кальверта: "государство, повидимому, ни мало не заботится о томъ, накимъ образомъ собираются его доходы, лишь бы оно варно ихъ получало... примаромъ тому можеть служить способъ обложенія христіанъ неносредственными податями тотчасъ по обнародованіи танзимата, изданнаго съ цалью положить конецъ существующей системъ вымогательства. Христіанское населеніе по первому востре-

<sup>25)</sup> Crp. 94.

<sup>36)</sup> CTp. 94.

бованію представило отчеть о точной суммі произвольно взыскиваемых в съ него податей, помимо опреділенных закономъ налоговъ, и такъ вакъ изъ этого отчета правительство заключило, что христіане въ состояніи были удовлетворять всёмъ предъявленнымътребованіямъ, оно обложило ихъ всею показанною ими суммойкоторую они и платять ему до настоящей минуты... Между положеніемъ христіанъ и мусульманъ, живущихъ въ селахъ, существуетъ тольно отмосительная разница, заключающаяся въ томъ, чтозлоупотребленія сборщиновъ податей и лихоимство полиціи, не говоря уже о грабительстві разбойниновъ, неоравненно въ большехъразмірахъ и съ большею наглостію совершается надъ христіанами, нежели надъ мусульманами заго.

. Съ тою же целю присоединить свое свидетельство г. Абботъ,. понсуль въ Монастыръ: "высказывая мое скромное мивніе объ этомъ предметь, писаль онъ, я далекь отъ мысли принимать сторону турокъ и оправдывать поведеніе нівоторыхъ турециихъ чивовниковъ. Въ этой провинціи, какъ и во всёхъ другихъ, существують общирныя злоупотребленія, но вло, причиняемое ими, тавого свойства, что можеть быть наличено. Вовьмемъ для примира вашу, который, будучи самъ повидимому честнымъ человъкомъ, въ то же время безпеченъ и слабъ, и легко подчиняется вліянію своего безравственного кекая или интенданта. Ясно, что последній, имън огромное вліяніе на пашу, который ему вполив довърнася, заставляеть теривть жителей оть его жадности. Затёмъ ольдують бен, засъдающие въ меджинсахъ. Будучи уроженцами тъхъ мъсть, гдъ они состоятъ на службъ, и обязанные окранять важные мъстные интересы, они за бездълину готовы потворствовать самымъбеззаконнымъ поступкамъ, если только это приносить имъ какую-либо выгоду; и всябдствіе этого скрвиляють своею печатью рвшеиія, въ которых в ньтъ ни мальйшей доли справедливости" 38).

То же самое подтверждаеть своимь свидетельствомъ и г. Зорабъ, говоря, что отъ чиновниковъ султана христіанамъ нельзя ждать нивакого улучшенія въ своей участи: въ настоящее время притъсненія, конечно, не могутъ совершаться такъ явно, какъ нрежде, писаль онъ, но изъ того, что правительственныя лица не имъ-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Стр 97.

<sup>34)</sup> CTp. 98.

воть вида притвенителей, еще не сладуеть ванлючать, что христіане шользуются повровительствомъ и хорошимъ обращеніемъ. Наноторая безнавазанность до сихъ поръ дозноляется мусульманамъ, и ответственность за нее, конечно, долина падать на правительство. Хотя эта безнавазанность не даеть возможности обращаться съ христіанами танъ,-ванъ съ ними обращались прещде, однако же она несправедлива и невыносима въ томъ смысле, что дозволяеть мусульманамъ разворить христіанъ тяжелымъ лихоимотвомъ. Несправедливые аресты случаются ежедневно, и христіанинъ имъеть мало шансовъ на состраданіе, если его противникъ мусульманинъ зовраща-

Еще уступка, требуемая западными европейскими державами отъ султава въ пользу кристіанскихъ подданныхъ, состояла въ томъ, чтобы въ армію его привимались какъ мусульмане, такъ и мемусульмане. Державы сознавали, что до техъ, пока пристіанамъ запрешено будеть носить оружіе и вступать въ армію, между тімь жакъ прочимъ подденнымъ Туркіи будеть реграмено и то и другое, первые естественно останутся въ невыгодномъ положении и всявлетніе своей беззащитности будуть подвергаться нападеніямъ. И Порта 27 статьею гатти- гумаюна снова объщала уничтожить это различие и пополнять на будущее время армию жеть всего турецкаго населенія безъ различія въронеповъданія. Извъстивнию нублищесты Франціи по этому поводу громко занвляли свою радость въ дучнихъ органахъ оранцузской печати и, всегда готовые въ самообольшению въ дължъ Востока, омъло предсиясывали единодушное сліяніє встать народностей и встать религій въ рядахъ этого новаго образовательнаго учрежденія турецкой армін, на подобіє того, какъ ивногда единое войско оранцузскаго короля способствовало въ постепенному сглаживанию областныхъ особенностей жителей разнымъ мъстностей Франціи. Но вяругъ, чрезъ мъсколько только мъсяцевъ, въ іюнь того же 1856 года, христіаме узналотъ чрезъ своихъ патріарховъ, нарочно призванныхъ въ Порту для выслушанія ся благодітельных распоряженій, что они вновь избавляются отъ слишкомъ будто бы тяжнаго для нихъ бремени, и что все улучшение для нихъ въ этомъ дълъ ограничится возвышениемъ положенной на нихъ денежной подати 40).

зу) Стр. 99.

<sup>40)</sup> Въсти. Европы, 1868 г. т. VI, стр. 801-802.

Десятый вопросъ сэръ-Генри Бульвера заключался въ следующемъ: "что предпочитаютъ христіане: вотупать въ военную службу, или платить нодать, доставляющую имъ увольненіе? И что былобы для нихъ подезяве: служить въ арміи, или платить вышеукомянутую подать?"

На это г. Бленть, консуль вы Пристина, отвачаль: "Мивніе нижеподписавшагося таково, что христіане изъ крестьянь, составляющіе большинство населенія, желали бы скорве вступать вы военную службу, чамъ платить увольнительную подать... Христіанеболье выиграли бы службой въ арміи, нежели уплатой подати <sup>41</sup>). Далве мы встрачаемь отвать г. Аббота пов Монастыра: "хри-

далье мы встрачаемь отвыть г. Ассота воз монастыра. "христіане желали бы лучіне вступать въ армію, чёмъ вносить увольнительную подать, съ темъ тольно, чтобы изъ нихъ составлены были особые полки, и чтобы они могли также расчитывать на повышеніе, какъ и мусульмане. При такихъ условіяхъ они, конечно, выиграли бы несравненно болве службой въ арміи <sup>42</sup>).

Накоторые консулы въ оправданіе султана говорчли, что при настоящемъ положеніи христіанъ и въ виду терпимыхъ ими несправедливостей, было бы опасно вложить въ ихъ руки оружіе. Но
это обстоятельство еще болье должно было служить побудительной:
причиной для западныхъ державъ настаивать на върномъ выполненіи сдаланныхъ Портою объщаній. Еслибы ошъ принудали турецкое правительство въ выполненію принятыхъ имъ въ этомъотношенія обязательствъ, тогда опо само вынуждено было был
прежде всего улучшить быть своихъ христіанскихъ подавныхъ..
Теперь христіанъ не вооружають потому, что вслъдствіе несправедливаго съ ними обращемія Порта находить опаснымъ давальимъ въ руки оружіє. Слъдовательно, настаивая на выполненію
этого условія, вападныя державы тімъ самымъ настемвали бы на-

Накожець и это самое унавнос---гатти-гумаюнь не обезпечиль христіанамь свободы религіи <sup>42</sup>). Свобода въроисповъданія ограни--чена почти тэми же ственительными условіями, ноторыя мы жетрв--

<sup>41)</sup> Русскій Вістникъ, т. 50, стр. 102.

<sup>42)</sup> Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Относительно этого предмета сэрь-Генри Бульверь выразиль положительное медоверіе, и чрезь то самое какъ нельзя более доказаль всю недобросовестность своихь вопросовь, адресованныхь къ британскимъ консуламъ.

тили въ шеріотъ, и примъры насильственнаго обращенія въ турецкой имперіи не ръдки. Сооруженіе зданій, предназначенных для богослуженія и школьнаго преподаванія, употребленіе колоколовъ, устройство религозныхъ общинъ по прежнему обставлены затрудненіями, являющимися въ глазахъ христіанъ живымъ напоминанісив завосванія, заставляющимь ихв видеть въ мусульманахъ враговъ въры. Точно также насильственныя обращенія изъ христіанской въры въ магометанскую, и вынужденное принятіе мусульманской религи для того, чтобы избъжать преслъдованій и смертаявленія обычныя. Нужно только припомнить, что во время избіскія въ Ливанъ и Дамаснъ цвлыя деревни, цвлыя сотни мужчинъ, женщинъ и дътей принуждены были перейти въ магометанскую въру для того только, чтобы избавиться оть ужасной смерти; что тысячи людей, погибшихъ въ то время, умерли мучениками за христівнство; что не только мужчинамъ и женщинамъ, но даже детямъ самаго нежнаго возраста предлагали на выборъ, смерть или принятіе магометанской въры, --- нужно только припомнить все это, чтобы составить себъ понятіе о наступившей въротершимости и свободъ совъсти и сдълать выводъ вообще о положении всъхъ христіанскихъ подданныхъ Турцін въ этомъ отношенів. Недаромъ упомянутый нами священникь англиканской церкви въ своемъ трудь, нсключительно посвященномь изследованію вопроса о положеніи христіанъ въ Турціи посль ревориъ, по поводу религіозной въротериниости замъчаеть: "когда мы толкуемъ о несовершенствъ въры нашихъ братьевъ на Востовъ, когда намъ говорять о ихъ нравственности, то будемъ вспоминеть въ въчную похвалу имъ, что въ срединъ XIX стольтія отъ пяти до щести тысячь кристіань рвшились скорый принять смерть, чымь отвергнуться Христа 44).

Воть чемь разрешение для христіанскаго народонаселенія блистательныя обещанія Порты, съ такою готовностію и легковерностію занесенныя западною дипломатією въ свои протонолы, и коренныя преобразованія управленія, уже столько разъ, съ такою нежитивною тормественностію провозглашенныя во всеуслышавіє европейсикаь кабинотовь.

Подобный исходь цвиаго динного ряда занонодательных мёръ, непрерывная цвиь которыхъ, въ теченіе цвиаго двадцативатія, на

<sup>44)</sup> Русскій Вістинкь, т. 50, стр. 105.

первый разъ какъ бы поражаеть наблюдателя всеми вившними признанами последовательности, а самая бунва всегда какъ будто отличается полнымъ усвоеніемъ современивнимъ началь госудерственной европейской жизни, невольно изобличаеть отсутствие вакихъ-либо внутреннихъ задатковъ успъха, какъ въ свойствахъ самого правительства, такъ и въ харантерв всего гранданскаго быта и всего общественнаго устройства. Въ самомъ двив, только тогда правительство не достигаеть своихъ целей въ совершаемыхъ имъ преобразованіяхъ, когда оно само не научилось еще цвиить неприкосновенныя права гражданской личности и не умветь пользоветься иными побужденіями, кром'в вижщиняго стража, и иными средствами, кромъ одного насилія; когда оно не руководится чистымъ желаніемъ общаго блага, но стремится достигнуть посредствомъ преобравованій однихъ своихъ личныхъ политическихъ цълей. Только тоть гражданскій организмъ остается безчувственнымъ къ улучшеніямъ, вызываемымъ настоятельною необходимостью, который страдаеть неизділимыми язвами, далеко превышающими мъру предполагаемаго врачеванія и который основанъ на внутреннихъ непримиримыхъ самопротиворвчіяхъ. Таковы, дъйствительно, и были условія турецкой жизни и турецкой реформы.

Прежде всего ни откуда не видио, чтобы само правительство ясно сознало внутреннюю необходимость преобразованія и сознало вивств съ твиъ личную для себя возможность измънить собственное свое существо, покинуть старыя преданія, примириться съ требованіями возникающей новой жизни, искренно испов'ядать свой гръхъ и преобразовать самого себя, по крайней мъръ въ той же самой степени, въ какой ощущается необходимость преобразованія и всего господствующаго племени. Оно двиствовало съ начала и до конца исключительно подъ вліянісмъ вижшняго давленія; разсыпало объщанія преобразованій и улучшенія положенія христіанъ, прибъгая жь этому дешевому средству для привлеченія себъ, въ минуту грозящей опасности, спасительной помощи той или другой части европейскихъ державъ, даже того или другаго европейскаго банкира. По такимъ мотивамъ былъ изданъ прежде всего гюльханейскій гатти-шериев. Кака мало самъ султанъ надвялся на жеможность исполнения этого преобразовательнаго проекта, или, собственно, накъ мало онъ придавалъ ему значенія, это довольно ясно показываеть уже самое предисловіе гатти-шерифа, гдв говорится, что онъ хочеть только возстановить въ теченіе полутораста лътъ прищедшіе въ забвеніе законы Корана, на соблюденіи которымъ основывается благосостояніе государства. "Каждый знаеть, — начинается гатти-шерифъ — что въ первыя времена оттонанской монархіи возвышенныя предписанія Корана и законы имперіи исполнялись вірно. Вслідствіє этого имперія возрастала въ силъ и връпости и всь подавнные безъ исключенія жили въ высшей степени счастія и благосостоянія. Въ теченіе посліднихъ полутораста лътъ различные случан подъйствовали такъ, что перестали управляться по священной книгь закова и основывающимся на ней статутамъ, вслъдствіе чего внутренняя сяла и благосостояніе пришли къ слабости и оскуденію". Повтому, далее, султанъ предлагаетъ новое управление имперіи и объщаеть всъмъ поданнымъ, къ какой бы религи они не принадлежали, совершенную безопасность въ отношенін жизни, чести и состоянія, ванъ этого требуетъ священный текстъ закона. Нетрудно видъть, какое противоръчіе содержить въ себъ это распоряженіе. Съ одной стороны: "какъ требуетъ текстъ закона", а съ другой: "равенство всвив подданныхъ въ отношении безопасности жизни, чести и состоянія". Что-нибудь одно;---или первое, и тогда второе не будеть нивть для себя мъста; или второе, и тогда будеть игнорировано первое. Сами турки едва ди могли при истолкованіи этого закона разуметь христіанъ, и чиновникъ, который сделаль бы это, прямо сталь бы въ противоречие съ яснымъ текстомъ самого гатти-шерифа. Но Порта достигла этимъ своей цъли; она успомовла державы и отстранила по возможности вившательство ихъ въ дела ниперін подъ предлогомъ защиты христіанъ. И уже въ договоръ 13 іюля 1841 г. европейскіе набинеты высказали необходимость независимости и приости оттоманской имперіи для поддержанія европейскаго равновъсія 46).

Еще менъе значенія придавала Порта своему знаменитому гаттигумаюну 1856 года. Принятая западными державами подъ свою защиту и удостоенная ими почетнаго пріема въ семейный сонмъ свропейскихъ державъ въ то самоє время, ногда, по единогласному свидътельству лучшихъ изслъдователей, имперія все быстрже и быстръй влонилась къ безвоєвратному разложенію, Порта по тре-

<sup>45)</sup> Pichler, T. 1, crp. 446.

бованию своихъ покровителей должна была снова объщать всестороннія реформы въ пользу христіанскихъ подданныхъ. Но добившись исвлюченія Россіи и Пруссіи изъ участія въ этомъ договоръ, она тъмъ свободнъе могла примънить къ дълу обычную свою систему и отделаться одними только посулами. Грамотой изъ Константинополя отъ 15 сентября того же 56 года прямо объявлялось большой глупостью върить тому, что Порта заботится о приведеніи въ исполненіе объщаній гатти-гумаюна 46). Самъ завонодатель, въ угоду Европъ и съ голоса ен лепечущій непонятные для себя звуки о гражданскомъ равенствъ народностей и въроисповеданій, не обольщается пустыми мечтаніями; онъ ищеть лишь притворнымъ согласіемъ усыпить своего докучливаго опекуна, и отъ множества преподаваемыхъ ему мудреныхъ наставленій умветь и старается приложить лишь тв. осуществление которыхъ объщаеть государству немедленную практическую, вещественную выгоду. Существенное дело или забыто, или искажено: реформа: представляется важною лишь настолько, насколько она способна доставить опустошенному казначейству нёсколько лишнихъ мёшковъ піастровъ, или султанскимъ питиметрамъ--возможность и случай создать несколько новыхъ должностныхъ кориленій, для раздачи своимъ клевретамъ или продажи ихъ какъ бы съ публичнаго торга.

Тавъ понять ими напримъръ вопросъ административной централизаціи, столь плънительный для всякаго невъжественнаго управленія, върнымъ чутьемъ своей грубой природы чующаго въвозможныхъ на этомъ пути перемънахъ обильную жатву ничъмъ не сдержаннаго произвола, безотчетныхъ злоупотребленій и върнаго грабительства, прикрытыхъ блистательною внашнею вывъскою либерального или по крайней мъръ европейскаго преобразованія. Съ 1848 года центральное Констайтинопольское правительство, съ помощью вновь устроеннаго на европейскій ладъ войска, повело окончательную, ръшительную борьбу противъ всъхъ мъстныхъ областныхъ аристократій, стараясь такимъ образомъ довершить дъло, уже давно начатое Махмудомъ. Эти мусульманскія аристократіи, всюду неправильно устроенныя, были дъйствительно тяжелымъ бременемъ для народа; выборное начало было чуждо этому устройству; одна наслъдственность административныхъ званій и

<sup>&</sup>quot;) Ibidem, crp. 453.

власти еколько-нибудь ограждала народъ отъ непосильнаго, чрезмернаго разоренія, связывая правителей и управляемыхъ хотя нъкоторую твнію общихь выгодь и взаимной ответственности. Теперь во многихъ областяхъ, особенно въ евверо-западныхъ частяхъ европейской Турціи, преобразованіе увънчалось полнымъ усивхомъ; прежине насавдственные администраторы постепенно сошли со сцены и замънены цълою правильною сътью турецкихъ чиновниковъ. Последніе исключительно зависять оть произвола высшей власти, непрестанно емвияются, и потому съ жадностію, досель безпримърною даже въ Турціи, спышать истощить всы средства мъстныхъ жителей для составленія себь запаса на черный день, чтобы было чёмъ подвлиться съ своими покровителями, чёмъ отвупиться отъ суда въ случав несчастія, чемь наконець вновь купить себъ кормленіе. Невыносимымъ бременемъ легь на народъ этотъ новый административный слой, всякая нравственная связь управляющихъ и управляемыхъ исчезла; погасла последняя надежда и на эаступничество сулгана, такъ долго еще не покидавшая народъ и подчасъ усивнавшая даже возбуждать его къ дружному, веливодушному стоянію вооруженною рукою за права центральной власти, когда последнія слишкомъ явно попирались местною знатью 47). Теперь райя узналь, что кругомъ его нъть никого промъ враговъ, и что изъ дальняго Цареграда ему не ожидать уже защиты, а развъ новаго налога, или новаго еще жесточайщаго сборщика этого последняго. А между темъ блистательная Порта не удовольствуется этой побъдой; ей мало полнаго покоренія себъ **мъстныхъ** властей мусульманскихъ, такъ долго и такъ успъшно противъ нея бунтовавшихъ. Съ одной стороны она неуклонно начала преследовать дипломатическимъ путемъ мысль, уже прежде на конференціяхъ выраженную ея уполномоченнымъ, о привлеченіп подъ свою руку всёхъ лицъ, пользующихся на основани давнихъ капитуляцій съ европейскими державами правомь суда и подвівдомства европейскимъ консудамъ; она предъявляда, на основаніп объщанныхъ мнимыхъ ресориъ, право на отивну этой, какъ бы осворбительной для нея привилегіи, и съ неограниченною наглостію указывала Европв на ен соботвенные обычан, на ен всеобщее земское законодательство, недопускающее никакихъ изъятійн подсуд-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Особенно въ правленіе Махмуда II-го.

ности. Съ другой стороны Порта стала простирать святота тотвенную руку и на исконныя, историческія права восточной церкви и, прилагая къ нимъ тъже общія начала европейскаго гражданскаго права, стремилась сосредоточить въ нечистыхъ рукахъ своихъ всю государственную власть церкви, объщалась ваять церковь и клиръ на казенное свое иждивеніе, улучшить церковно-гражданскій судъ и взойти такимъ образомъ съ православною паствою въ непосредственныя гражданскія отношенія.

Это новое притязаніе, о которомъ до восточной войны не было и помину, родилось лишь въ 1856 г. и впервые высказано въ 4 и 6 статьяхъ гатти-гумаюна. Въ ноябрскомъ фирманъ 1857 года Порта сдълала еще одинъ дальнъйшій шагь на этомъ важномъ и опасномъ пути: "свътская и судебная власть греческаго патріарха,—гласилъ фирманъ—будеть на всегда уничтожена" 48). За тъмъ фирманъ объщалъ созвать чрезвычайное собраніе знатныхъ Константинопольскихъ грековъ и опредълялъ правила, по которымъ сама Порта, вмъстъ съ созваннымъ сходомъ, избереть 20 лицъ, которымъ поручится составленіе новаго положенія.

Не говоря о сущности и подробностяхъ новаго предложеннаго Портою учрежденія, страшно подумать объ одной этой нъжной заботливости турецкаго правительства, объ этомъ предупредительномъ вниманіи его къ пользъ церкви, къ выгодамъ православной паствы, къ преобразованію церковныхъ отношеній, опредъленныхъ въками. Безъ сомивнія и здісь, какъ и во всіхъ другихъ случахъ, Порта руководилась исключительно своими личными разсчетами, а никакъ не желаніемъ общаго блага и дійствительнаго улучшенія въ образъ своего управленія.

Но съ другой стороны, еслибы турецкое правительство и искренно желало выйти изъ своего затруднительнаго положенія и дъйствительно захотьло произвести нъкоторыя реформы въ государственномъ устройствъ и перемъны въ положеніи христіанъ, то эта задача оказалась бы для него ръшительно неисполнимой; осуществленію ея непреодолимо и притомъ равносильно воспротивились бы тъ самые элементы, на которые оно призвано воздъйствовать, и тъ, которые могли бы служить ему орудіями для достиженія этой пъли.

<sup>&#</sup>x27;в) Pichler, т. I, стр. 452.

Мы уже видым раньше, что въ основани всего устройства туредваго государства лежить божественный зановъ-Коранъ. Въ немъ не существуеть обычнаго въ пристіанскихь государствахъ раздъленія между каноническимъ и гражданскимъ законами, въ немъ парствуеть полное смъщение семымъ разнообразныхъ элементовъ частной и общественной живни: религи, морали, гражданскихъ и уголовныхъ законовъ, религіозныхъ обрядовъ и политическихъ установленій. Вой эти элементы славаются въ безразличную массу совътовъ, приказаній, восторженныхъ восклицаній, фидософскихъ умозавлюченій, историческихъ примеровъ, переменивающихся между собою безъ всякаго порядка. Въ техъ же религіозныхъ книгахъ, въ ногорыхъ трактустен о религіозныхъ омовеніяхъ, праздникахъ, постахъ и т. п., говорится также о куплв и продажь, о наследствахъ, объ отношения въ немагеметанский народамъ, называемымъ райей, и о налогахъ на нихъ. Всв эти опредъленія имбють исключительно религіозный карактерь, строго основываются на Коранъ или на мнимыхъ устимъх изреченияхъ Магомета и его блимайшихъ пресминковъ. Но что такое Коранъ и каную силу инвють его "священные" законы?

Коранъ выражаеть собой последнюю волю Бога; существенныйшій члень нагомотвиского символа візры составляєть уб'яжденіе. что каждое отдальное слово въ Корань было продинтовано Магонету саминъ Богонъ чрезъ ангала Гаврінда именю на арабскомъ налив. Ибив-Кхадуив, признанный авторитель мусульманокаго міра особенно по части исторія, пишеть: "изъ вовкъ божеотвенныхъ книгъ Коранъ--единствениая, которой тексть, слова и фравы сообщены пророку со вив-сторонным голосома; сововиъ иначе было съ Пятокнижість, съ Евангелість и съ другими бомественными книгами; проровамъ или писателямъ ихъ сообщекія делались въ формв идей \*\*). Такое же возарвне проводитея и въ самомъ Коранъ. Въ 75 суръ напримъръ Богъ представляется говорящимъ такъ: "не шевели ты, Магометъ, явыкомъ, чтобы заучивать отвровенія, приносимым тебъ Гавріиломъ, пока онъ не окончить своихъ сообщеній; ты можешь спокойно довъриться своей памяти, потому что воспроизведение Корана въ твоемъ умв и настава нія тебъ въ истиниомъ его чтеніи мы всецьло принимаемъ на себи; п

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>, Хрис. Чт. 1882 г. т. I.

если мы повторимь тебѣ тоже самое языномы аноела, ты долженъ записать это слово (т.-е. не избъгать повтореній) и потомъ наше же двло изъяснить тебѣ сообщенное" 50). На Коранъ повтому всякій мусульманних смотрить, какъ не совершенно внѣшнее для Магомета или "абсолотитейшее отпережене", при ноторомъ самъ прережь быль только страдательнымъ, пассивнымъ органомъ передачи.

Отсюда, никакое уклоненіе отъ предписаній Кережа, касающихся мельчайшихъ отноменій государственной и частной жизни, ис только невозможно, но даже и немыслимо. Насколько у насъ немыслимо, чтобы даже самый тираническій властелинь могь отм'внить праздникь воспресенія или Пасхи, настолько же въ странахъ ислама невозможно, чтобы вакой-нибудь властединъ или вакое-либо правительство могло устранить напос-либо изъ предписаній шеріэта, такъ глубоко вторгающихся въ живиь. Мусульманскій государь есть настоящій блюститель религіи, болье всего обязанный заботиться о ся защить и сохранении. Его права и обязаности "священный законъ" описываеть следующимь образомъ: "верховный глава мусульманъ долженъ исповильнать учение Корана, долженъ быть совершеннольтень, въ здравомъ умъ, мужеского пола и человъкъ свободнаго состоянія. Онъ есть хранилище священнаго кодекса и стражъ каноническаго закона... Ему воспрещается дълать самомальйшую перемьну въ какой бы то ви было части ваноническаго (т.-е. гражданскаго) устройства, твиъ болве такую перемъну, которая по самому характеру своему или по цели должна отравиться на состоянів народа, т.-е. слугь Бовінхъ, вваренныхъ его заботамъ и покровительству" 51). Значить, верховный глава мусульманъ всегда подъ закономъ и никогда не съще его. Повиновеніе ему обязательно до тахъ лишь поръ, пова онъ сообразуется съ шеріэтонъ, или священнымъ закономъ. Съ той минуты, какъ только онъ преступиль законъ, отказъ ему въ повиновеніи составляеть не только право, но и прямую обязанность подданныхъ. Въ этомъ случав ненарушимую святость определеній завона охраняеть могущественныйшая и богатыйшая корпорація улемовъ, долгъ и интересъ которой противостоять введению какихъ бы то

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Корант (переводъ съ французск. изданіе Николаева) стр. 437—438.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>') Христ. Чт. 1882 г. т. I.

ни было реформъ, рекомендуемыхъ по временамъ "благосклонному вниманію султана" Европейскими правительствами. Представителю этой корпораціи шейх-уль-исламу или великому муфтію принадлежить привилегія скраплять государственные акты своей фетвой или священнымъ "exequatur", какъ удостовареміємъ, что актъ согласенъ съ священнымъ закономъ и потому обязателемъ 52). Безъ этого священнаго полномочія никакой законодательный актъ, ни-какой правительственный договоръ не имъетъ силы. И если султанъ воспротивится рашенію муфтія и станетъ упорствовать въ своемъ противленіи, онъ можеть быть низложенъ посредствомъ фетвы того же муфтія.

Поэтому толковать о реформахъ, воторыя будто бы самъ султанъ своею властію м ожеть произвести и темъ улучшить положеніе своихъ христіански хъ подівнныхъ, значить не понимать истиннаго положенія вещей. Никакія реформы такого рода невозможны. Еслибы шеріэть по отношенію въ христіанамъ постановляль только то, что постановляють законы въ христіанскихъ государствяхь объ отношени господствующаго въроисповъдания къ другимъ, т.-е. опредвлять бы только извёстныя религіозныя отношенія, не касаясь остальныхъ гражданскихъ, то конечно вся гражданская жизнь должна бы была подлежать особымъ гражданскимъ законамъ, подлежащимъ измъненію и преобразованію. Но діло въ томъ, что шеріэть вторгается, какъ сказано сей-часъ, во всв отношенія гражданской жизни: онъ постановляеть исключительно мусульманскій принципъ, какъ основу для всего зданія государства, и изъ него съ логическою последовательностію выводить все остальныя отношенія. Какимъ образомъ напримъръ возможно освобожденіе христіанъ отъ поголовной подати? Какъ только последніе перестали платить спеціально назначенный на нихъ налогъ, они теряють на основаніи религіозныхъ предписаній всякое право на терпимость и существованіе. Точно также и въ судебномъ отношеніи реформы тогда только были бы возможны, еслибы опредъление суда принадлежало гражданскимъ законамъ; но оно подлежить тому же шеріэту и судьей обыкновенно бываеть какое-либо духовное лицо, которое, дъйствуя по предписанію религіозныхъ законовъ 53), не можеть

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Христ. Чт. 1878 г. т. II, стр. 431—432.

<sup>3)</sup> Правда, это воспрещение постановлено не Кораномън не первыми четырьмя

принимать свидытельства христіанина нротивъ магометанина. И вообще какую бы сторону въ отношеніяхъ мусульманъ къ христіанамъ мы ни взяли, повсюду встрівчаемся съ желізнымъ кольцомть ислама, неподвижно сковывающимъ всё разъ установленныя религіозныя и соціально-политическія отношенія, и не допускающимъникакого преобразовательнаго, обновляющаго вліянія.

Следовательно, чтобы получить возможность улучшить положение христіанъ, нужно было устранить дъйствіе "божественнаго" закона и замвнить его другими, болве разумными и гуманными началами. Воть почему Махмудъ II-й, одушевленный истинною любовію и попеченіемъ о благь своего отечества, рышился въ конць концовъ порвать всякую связь съ Кораномъ и перейти на сторону другой половины подданныхъ. Онъ видълъ скорую и неизбъжную погибель государства, поконвшагося на неподлежащихъ измънению мусульманско-религіозныхъ принципахъ, и пото му съ твердой волей готовить коренную реформу государственнаго права. Онъ не провозглащаль никакихъ теорій, не двлаль торжественныхъ обътовъ. подобно гюльханейскому, не издаваль законовь, которые въ такомъ изобиліи появлялись въ правленіе Абдула-Меджида, потому что исполненіе ихъ въ Турціи, какъ мы сейчась видели, немыслимо; но последовательными распоряженіями, а еще более личнымъ своимъ примъромъ и дъйствіемъ укрощаль самоуправство и готовиль элементы гражданскаго порядка, основаннаго на равенствъ подданныхъ предъ закономъ и на ответственности лицъ, облеченныхъ властію. На этомъ же основаніи и Абдулъ-Меджиду предложено было точно такое же средство и условіе для сохраненія турецкаго государственнаго единства. Это средство почти одновременно предложено авторомъ "реформъ въ византійской имперіи" и неизвъстнымъ сочинителемъ замъчательнаго письма критянина къ своимъ соотечественникамъ по поводу извъстныхъ событій въ Критъ. Питципіось требуеть обращенія главы правовірных выврымсповъзуемой лучшимъ большинствомъ его подданныхъ. Неизвъстный критянинъ обращается съ тъмъ же убъжденіемъ къ тъмъ изъ сво-

халифами, законы которыхъ имфютъ обязательную силу наравят съ Кораномъ Законъ воспрещающій свидітельство христіанъ, изданъ гораздо позже, при Да-касскомъ халифъ Омаръ II (Гиргасъ, стр. 70), но оно сословіемъ законоучителейъвключено было въ каконическое право.

наб соотечественниковъ, предки которыхъ случайно приняли законъ Магомета подъ вліяніемъ первыхъ впечатльній турецваго завоеванія. Оба согласны въ томъ, что продолженіе государственной жизни Турціи возможно лишь при освященіи ея христіанскимъ началомъ,—, la christianisation du gouvernement turc", какъ выражается Питципіосъ 54); что при совокупномъ существованіи ислама и христіанства тамъ только можеть водвориться прочная въротернимость и гражданское равенство, гдв господствующею върою является христіанство, ибо исламъ по существу своему не примирнется ни съ тъмъ, ни съ другимъ изъ этихъ началь. Но что возможно было для Махмуда, то невозможно стало для Абдулъмеджида.

Когда для спасенія государства предстоить необходимость кореннаго переворота въ мысляхъ, въ чувствахъ, въ нравахъ и законахъ, единственное въ тому средство-власть деспотическая, каково бы ни было ея проявленіе, монархическое ли, или республиканское. Поэтому-то Махмудъ стремился прежде всего въ неограниченной власти и, какъ говорится, напроломъ шелъ чрезъ всв препятствія въ своей прин. Онъ не обращалъ вниманія, если муфтій не давалъ ему •етвы своей 55) и преспокойно задущиль дерзкаго монаха, ръшившагося открыто обличать его въ безбожничествъ 54). И лъйствительно, въ рукахъ этого государя, одареннаго твердою волею, права самодержавія служили въ укрощенію правительственнаго своеволія, столько же какъ и народнаго фанатизма. Но вибств съ Махмудомъ сощи въ могилу всв его грандіозные планы. Обманутый своими министрами, его молодой преемникъ осудилъ самого себя на совершенное безсиле и предоставиль бездарнымъ, корыстнымъ, невърнымъ временщикамъ судьбу государства и династіи. Не даромъ редакторъ гюльканейскаго манифеста Решидъ-паша пробыть столько леть эрителемъ конституціоннаго права въ Парижв и въ Лондонъ. Онъ хорошо постигъ, какое приложение можетъ имъть оно въ Турціи, и весьма ясно доказаль это изданнымъ имъ гатти-шерифомъ. Ближайшимъ практическимъ последствіемъ этой конституціонной пародіи было усиленіе министерской власти въ

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Pitzipios, crp. 172.

<sup>15)</sup> Pichler, crp. 444.

<sup>45)</sup> Ibidem, crp. 445.

ущербъ власти монаршей, которая обращалась въ орудіе того язъ министровъ, чьи способности, чье пронырство могли завладетъ пружиною управленія и вліяніями, обступающими султана. Султанъ, какъ известно, клятвенно отказался отъ права произвольныхъ вазней и опаль, отъ права коноиснаціи имущества. Кто же, какъ не вельножи и министры, были подтверждены султанской опаль? По истребленіи наслідственных Деребеевъ султаномъ Махмудомъ въ Турціи и не оставалось другой аристократіи, кром'в служебной; между Турками ръшительно нътъ другихъ богатствъ, кромъ тъхъ, какія всякій наживаеть по мітрів средствъ на службів. По старому государственному праву состояніе, нажитое въ казенной службъ, могло быть по произволу султана описано въ казну и султанъ считался даже законнымъ наследникомъ лицъ служебныхъ. Гюльханейская же присяга султана освободила временщиковъ отъ постоянно висъвшей надъ ихъ головой угрозы; теперь они сповойно могли наслаждаться добромъ, нажитымъ всякими беззаконіями. Правда, власть министровъ подчинялась законнымъ ограниченіямъ, но на нихъ же было возложено и составление новыхъ законовъ, которыми надлежало осуществить преврасныя теоріи султанскаго манифеста и отъ нихъ же, следовательно, зависело поставить себя въ такое или иное положеніе. Такимъ образомъ, помышля только о своихъ личныхъ выгодахъ, о безопасности своихъ особъ и нажитыхъ богатствъ, министры Абдулъ-Меджида воспользовались слабостію своего государя, чтобы публичнымъ актомъ ограничить единственную въ имперіи власть султановъ, "которая могла бы возродить царство, следуя тому пути, какой быль избранъ высокимъ умомъ и жельзною волею Махмуда" 57).

Вотъ причины, по которымъ всё объщанія Порты, вызываемыя необходимостью и силою самыхъ обстоятельствъ, оставались мертвой буквой, никогда не восходя на степень дъйствительныхъ преобразованій. Всё наши соображенія надвемся вполні подтвердитъ и обзоръ слівдующаго царствованія, правленія султана Абдулъ-Азиса (1861—1876 г.), второго сына Махмуда, ибо однів и тіже причины влекуть за собой одинаковыя и слівдствія.

Султанъ Абдулъ-Азисъ-шли въ 1861 г. извъстія изъ Константинополя-не похожъ на своего предшественника, извъженнаго ни-

<sup>57)</sup> Базили «Сирія и Палестина», т. II, стр. 17.

чтожнаго Меджида. По обычаю азіатскихъ правительствъ, въ которыхъ на первомъ планъ стоитъ не открытая борьба мивній, а личныя интриги и борьба между личными интересами придворныхъ, Абдулъ-Ависъ до вступленія на престолъ жилъ въ уединеніи, почти въ изгнаніи, и умъ его озлобленъ, говорили, противъ всёхъ, стоящихъ на высшихъ степеняхъ управленія въ Турціи и противъ всего порядка этого управленія; онъ не похожъ на брата: дъятеленъ, практиченъ и ръшителенъ. Онъ изъявилъ твердую ръшимость править страною самъ, произвесть большія сбереженія, и уже началь съ того, что распустиль свой гаремъ <sup>58</sup>).

По всёмъ подобнымъ слухамъ европейская публика стала ожидать, что въ Турціи произойдеть вскорй въ своемъ роде петровская реформа. Австрійскіе, французскіе и въ особенности англійскіе журналы, въ силу того страннаго логическаго пріема, который состоить въ прославленіи возрожденія Турціи для того именно, чтобы ноддержать въ ней status quo,—провозгласили на этоть разъ съ особенной уверенностію и торжественностію, что новая эра для оттоманской имперіи положительно наступила.

Нужно сознаться, что эти ожиданія иміли ніжоторую долю осмовательности. Абдулъ-Меджидъ, оставляя вивств съ земнымъ поприщемъ кормило правленія, предъ самою смертію исповъдаль предъ братомъ всъ свои гръхи и сдълалъ ему политическое завъщаніе. Онъ объявиль, что государство находится въ самомъ затруднительномъ положеніи, и что онъ самь, хотя желаль устроить благоденствіе своихъ подданныхъ, но по несчастію не имъль достаточной твердости, чтобы противиться дурнымъ советамъ.--.,Я быть очень молодъ, прибавить онъ,-когда наследовать мосму отцу, и не имълъ ни малъйшей опытности,-вотъ мое главное несчастіе. Что насается до тебя, любезный брать, то ты уже въ зраломъ возрасть и достаточно опытенъ, а потому можешь предохранить себя отъ дурныхъ совътовъ. Исправь мои ощибки, выполна мои намеренія, -- я прошу тебя объ этомъ. Исправь благополучіе моихъ бедныхъ подданныхъ. Считей всехъ ихъ, безо размичя, своими дътъми. Устроивъ ихъ благоденствіе, ты возвратишь государству прежнюю силу и блескъ" <sup>59</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Въстникъ Европы, 1868 г. т. VI, стр. 801.

<sup>55) «</sup>Моск. Вѣдом.» 1861 г. № 142.

Чего еще нужно было молодому правителю, чтобы тотчась же повступлени на престоль взяться за переустройство государства и исправить всё ошибки своего предшественника? Могь ли кто лучшеначертать для него программу правленія, кань не старшій брать, въ конків концовъ самъ постигній причину безплодности своей двадпатильтней діятельности? И не нри такихъ ли же благопріятныхъ условіяхъ вступиль шівкогда на престоль его отепь—Махмудь II? Дійствительно, вскорів послів своего восшествія Абдуль— Азись издаль прокламацію слідующаго содержанія:

"Именитый визирь мой, Мегеммедъ-Эминъ-паша.

Вступивъ, по высшей волъ верховнаго Властелина вселенной, на тронъ моихъ достославныхъ предвовъ, я утвердилъ тебя за върность и мудрость въ высокомъ званіи великаго визиря, и равнымъ образомъ утверждаю въ должностяхъ прочихъ министровъи сановниковъ моей имперіи.

Объявляю во всеобщее свъдъніе, что величайшее желаніе мое состоить въ томъ, чтобы увеличить съ помощію Божією благоденствіе государства и упрочить счастіе вськи монки подданныхъ безь размичія. Я утвердиль вполив всв основные законы, которые до сихъ поръ были изданы съ цвлію достигнуть этой благодатной ивли и обезпечить вевмъ жителямъ моихъ владвий жизнь, честь н пользованіе собственностью. Нашъ священный законъ, который есть сама справедливость, составляеть вивств съ твить основу врочности и вліянія нашей имперіи, и его божественныя правила руководять насъ на пути ко спасению. Поэтому хочу, чтобы обращали величайшее внимание на все, относящееся нъ администрации. Поддержание и увеличение славы и благосостояние всъхъ государствъ зависить отъ повиновенія наждаго жителя существующимъ законамъ и отъ заботливости всъхъ, и малыхъ и большихъ, не переступать за черту своихъ правъ и обязанностей. Пусть же знаютъвов, что каждый, следующій этимъ путемъ, сделается предметомъ моей попечительности, и пусть въдаеть всякій, кто уклонится отъ этого пути, что онъ непременно подвергнется наказаніямъ, которыя заслужить. Решительно предписываю всемь улемамь, чиновникамъ и должностнымъ лицамъ по разнымъ отраслямъ общественнаго управленія, чтобы они исполняли свои обязанности съполнымъ прямодушіемъ и върностію.

Великія діла въ государствахъ совершаются только при помощи Божісй, при единодушіи, постоянныхъ и просвіненныхъ усиліяхъ всіхъ сановниковъ и должностныхъ лицъ. Только придерживаясь этой прочной основы, т.-е. дійствуя всіх общими силами и добросовістно, мы можемъ упрочить правильность и порядокъ во внутреншей и оннансовой администраціи нашего государства; съ мосій стороны, я посвящу этому ділу всю мою заботливость и непрерывную бдительность.

Такова моя твердая воля, таковы мои повельнія. Объявляю также, что, желая благоденствія моимъ подданнымъ, я не допущу между ними никакого различія, и что тв няъ жителей моей имперіш, которые принадлежать къ иной религіи, или къ иному племени, найдутъ у меня одинаковую справедливость, одинаковую постоянную заботливость объ ихъ счастіи.

Мысли мои ежеминутно будуть заняты постепеннымъ развитіемъ многочисленныхъ пособій, каними Богь надвлиль наму имперію, истиннымъ преуспъяніемъ намісто благоденствія, слідствіємъ этого развитія подъ сънію моей верховной власти, и независимости моей общирной державы <sup>60</sup>).

Такимъ образомъ новый султанъ своимъ указомъ признавалъ обязательность всёхъ рангришихъ постановленій Абдуль-Медкида, а слідовательно и силу гатти-гумаюна 1856 года. Это ясно омъ заявиль еще ранве при представленій ему оранцузскаго посла г. Лавальств. Когда этоть послідній проивнесь річь, въ которой, напомнивъ, что покойнымъ султаномъ, несмотря на чрезвычайныя затрудненія, въ какихъ онь накодился, наданъ гатти-гумаюнъ, выразиль надежду, что новый султанъ не оставить недовершеннымъ этого славнаго діла, Абдуль-Азисъ отвічаль: "самое планменное желаніе мое состоить въ томъ, чтобы увеличить благоденствіе всёхъ моихъ подданныхъ, мусульманъ и христіанъ безъ разничія, развить и распространить, съ помощію Бомією, всё льготы, которыя даровали имъ мой отецъ и братъ. Я докажу это на дізгів, и наділюсь, что мои усилія въ этомъ отношеніи будуть оцівмены" и пр. 61).

<sup>••) «</sup>Моск. Въдок.» 1861 г. № 148.

<sup>41)</sup> Ibid. N. 150.

Всего естественные было теперь ожидать, что Абдуль-Азисъисправить ошибии своего брата, допущенныя имъ по неопытности, и неуклонно пойдеть по върной дорогь отца. Нужно былоиредполагать, что онъ тотчасъ же начнеть борьбу съ тъми въковыми причинами, отъ которыхъ главнымъ образомъ зависътъупадокъ имперіи и отъ которыхъ зависъла вибсть невозможностьея пересозданія и обновленія. Но недолго продержались эти ожиданія, и восторгь, возбужденный въ первые дни, скоро испарился. Правленіе Абдуль-Азиса не принесло христіанамъ ни мальйшей пользы, хотя повидимому носило на себъ всъ следы прогресса и либерализма и клонилось согласно его первоначальному намъренію ко благу и улучшенію участи всъхъ подданныхъ безъ исключенія.

- Разсмотримъ новую систему въ устройствъ управленія, которому главнымъ образомъ посвящено было дарствованіе Абдула-Азиса и которая надвлала столько шуму въ лагеръ отчаянныхъ туркофиловъ и западно-европейскихъ публицистовъ. Въ 1864 году произопла реформа въ устройстве провинціальных учрежденій и въ системв вилаетовъ и введено новое административное деленіе имперіи. До того времени она раздылялась на эйллеты (губернаторства), ливы или санджани (уведы) и казы или нахін (станы или волости). При новомъ раздъленіи на виласты (генераль-губернаторства) некоторые изъ нихъ совпали съ прежними эйндетами, а некоторые образованись изъ частей разныхъ эйниетовъ. Вилаеты подраздълнись на санджави (губерніи) и назы (увады), состоящіе изъ наскольнихъ общинъ. Начальнику вилаета, который называется вали, поручены всв отрасли местной власти: собственно ваминистративная, очнансовая, полицейская и приведеніе въ исполненіе рашеній судовъ. При вали состоить административный совъть, въ которомъ, вместь съ главными чиновниками генеральгубернаторства и президента судовъ, засъдають еще 6 членовъ изъ мъстныхъ почетныхъ жителей, именно 3 мусульманъ и 3 немусульмань. Въ санджавать, на которые дванася вилаеть, саминистрація устроена по тому же образнує при начальнико санджака также состоить советь управленія, въ которомъ заседають главные чиновники, а также мусульманскія и немусульманскія высшія духовныя лица и 4 члена выборные, изъ которыхъ двое мусульманъ и двое немусульманъ. Судебною частію въ санджакт завъдуетъ кади; въ гражданскомъ и уголовномъ судъ санджака — 6 членовъ, также на половину мусульманъ и немусульманъ. Наконецъ и при начальникъ казы или уъзда естъ совътъ управления изъ 3 опосрония членовъ, въ число которыхъ допускаются немусульмане "2").

Воть въ общекъ чертахъ новое образование областныхъ управденій въ Турцін. Можно ди требовать отъ нихъ что-либо лучщаго? Но ничто они въ сравненіи съ новъйшей реформой въ организацін высшаго управленія. Въ 1868 году султанъ совершиль поводку по Европъ и по возвращении его въ Константинополь Порта признала нужнымъ представить западнымъ державамъ свидътельство, что путешествіе оказало на него благое вліяніе, еще болъе укръпивъ султана въ его реформаторскихъ предпріятіяхъ. Съ этою целію учреждень быль государственный совоть, который нъкоторые западно-европейскіе цублицисты приняли такъ сочувственно, что выставляли его даже какъ начало введенія въ Турцін представительнаго правленія. Государственный совъть существоваль въ Турціи и до того времени, но онъ соединялся съ совътомъ юстиціи, такъ что быль не только законодательнымъ, но и высшимъ судебнымъ мъстомъ, которому спеціально подлежали преступленія государственныя, влоупотребленія высшихъ правительственныхъ лицъ и разсмотрвніе смертныхъ приговоровъ по уголовнымъ дъламъ всякаго рода. Притомъ же членами его были невлючительно государственные министры. Новое учреждение государственнаго совъта отдълнао его отъ верховнаго суда и дало ему иное распредъление и иной составъ. Государственный совътъ, въ его новомъ видъ, сталъ имъть слъдущія обязанности: приготовленіе и обсужденіе всталь законодательных проектовъ, ръшеніе споровъ, возникающихъ между разными управденіями, и недоразумьній между властями административой и судебной, разсмотрыніе представленій, поступающихь оть генеральныхъ совътовъ видаетовъ, наконецъ обсуждение всехъ вопросовъ, которые вносятся въ государственный совъть по особымъ султанскимъ указамъ. Въ составъ его теперь входили (по равной половинъ) представители мусульманскихъ и немусульманскихъ населеній турецкой имперіи. Наконетъ, въ обнаредованномъ 2 денабря 1875 г. фирманъ судеб-

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) «Въстинкъ Европы» 1868 г. т. VI, стр. 806.

ной и административной реформами объщано: единообразіе системы взиманія податей и выборь сборщиковь ихъ самимь населеніемь; предоставленіе ръшевія тяжебъ между турками и христіанами гражданскимь судамь; право избранія населеніями членовь судовь и т. п.

Нельзя не признать, что организація правительственных учрежденій Турціи весьма либеральна: въ ней допущено на разныхъ степеняхъ-начиная съ высшаго государственнаго совъта и до увздныхъ учрежденій-выборное начало и проведено равенство между мусульманами и немусульманами относительно выборныхъ должностей. За этимъ нововведенісмъ сами собой должны были скрыться и всв другія злоупотребленія со стороны турецкихь властей въ отношении къ христіанамъ, какія предполагаль уничтожать гатти-гумаюнъ. И однакожъ самыя достовърныя показанія свидьтельствують, что оть этого решительно не было проку и допущение христіанъ во всё правительственныя учрежденія не принесло желаемой пользы. Съ одной стороны число ихъ было чрезвычайно ограничено 63), такъ что они не имъють никакой возможности противиться ръшеніямъ мусульманскихъ членовъ; а съ другой -они сидять въ совътахъ управленія безъ всякаго голоса. Списки избираемыхъ проходять чрезъ нъсколько инстанцій, изъ которыхъ важдая исключаеть часть представляемыхъ; въ результатв въ совътъ санджана или виласта попадають только тъ, кого тамъ угодно видъть турецкимъ начальникамъ. Ничего пъть удивительнаго, если у такихъ членовъ-христіанъ мусульманскій начальникъ береть ихъ печати и прикладываеть къ протоколамъ, невыгоднымъ для христіанскихъ подданныхъ 64). Поэтому всв злоупотребленія, какими преисполнено отношеніе мусульманскихъ властей къ христіанамъ, всякаго рода притесненія и насилія, на которыя обречены были последніе съ первыхъ дней турецкаго господства, оставались во всей своей силь, и отъ объщаній гатти-гумаюна по прежнему оставались одни лишь пустыя слова.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) На 40—50 государственных членовъ совъта назначено только 13 немусульманъ, именно: 4 армянъ-католиковъ, 4 грека, 1 армянны-грегоріаневъ, 1 маронитъ, 1 болгаринъ и 2 еврея. Расумъется и эти немусульмане избрани прениущественно неъ банкировъ и подрядчиковъ, служащихъ Портъ. Военно-стат-сбори. 1868 г. Вып. II, стр. 244.

<sup>&</sup>quot;) «Въстнивъ Европы, 1868 г. т. VI, стр. 801.

Чтобы не утомаять читателей перечнемъ отдельныхъ оактовъ, вогорыми изобилують вев наши періодическія изданія, мы считаемъ достаточнымъ и на этотъ разъ обратиться въ отвывамъ нанболъе расположенныхъ къ Турціи представителей Европы, именно британскихъ консуловъ, до последняго времени систематически подсерживавшихъ и защищавшихъ порядки турецкаго управленія. Англійскій вице-нонсуль Малингь въ донесеніи къ туркофильскому министерству Биконсоильда писаль: "употребленіе церковных колоколовъ, которые такъ любятъ христане, абсолютно воспрещено въ мъстностяхъ съ смъщаннымъ населеніемъ. Построеніе церквей, въ которомъ иногда ръшительно отназывають безъ всякаго резоннаго основанія, встръчаеть огромныя затруднемія, когда въ сосъдствъ находятся магометанскія поселенія; въ такихъ случаяхъ обывновенно цвлые годы проходять въ исходатайствованіи разрівшенія и полученіе его обходится весьма недешево... Религіозныя церемоніи и даже погребеніе христіанъ нер'ядко вызываеть со стороны ознативовъ нагометанъ самыя грубыя выходки, такъ что тольно долготеривніемъ христіанъ, которому научила ихъ безпомощность въ судъ, можно объяснить себъ, почему эти выходки не ведуть нь опаснымь вспышнамь... Въ присутственныхъ мъстахъ н въ судебныхъ камерахъ нагометанскіе чиновники и судьи дозволяють себъ по отношенію къ христіанамъ самыя грубъйшія ругательства, которыми такъ изобилуетъ турецкій языкъ 65).

Другой консуль объ этомъ же предметв писалъ: "въ моемъ округъ существуетъ около 1500 лицъ, которыя магометане только по имени и христіане по привязанностямъ и убъжденіямъ, но которыя вынуждены публично выражать свою преданность пророку. Нътъ нивакого сомнънія, что еслибы здёсь существовала свобода въры, эти лица съ радостію вышли бы изъ своего вынужденнаго фальниваго положенія" <sup>64</sup>).

Въ англійской "Синей книгь"—въ отдълъ озаглавленномъ: религіозныя преслъдованія въ Турціи (издана въ 1875 г.) сообщалотся слъдующіе факты, удостовъренные англійскимъ посломъ при отгоманской Портв: "Порта ръшительно отказала въ разръшенія устроять христіанскія школы; запрещаеть обнародованіе Библім

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) «Христ. Чт.» 1882 г. т. I, стр. 711-712.

<sup>44)</sup> ibidem, crp. 712.

на турецкомъ языкъ; и въ прямое нарушение гатти-гумаюна не только детей мусульмань, но и детей языческихь родителей, если они крещены даже въ младенчествъ, не признаетъ христіанами, а магометанами, ссылаясь при этомъ на свой священный законъ"<sup>47</sup>). Почти буквальное повтореніе словъ перваго консула мы встрвчаемъ въ дипломатической нотъ графа Андраши, адресованной отъ имени великихъ европейскихъ державъ Портъ предъ послъднею нашей войной. Такъ въ ней между прочимъ говорится: "неодновратно Европа должна была заниматься ихъ (христіанъ) жалобами и средствами къ ихъ прекращенію. Гатти-гумаюнъ 1356 года является однимъ изъ плодовъ заботливости державъ. Но даже на основаніи этого самаго акта, свобода испов'яданій ограничивается такими статьями, которыхъ дъйствіе поддерживается со строгостью, вызывающею ежегодно новыя столкновенія. Сооруженіе зданій, предназначенныхъ для богослуженія и школьнаго преподаванія, употребленіе колоколовъ, устройство религіозныхъ общинъ — еще обставлены затрудненіями, являющимися въ глазахъ христіавъ живымъ напоминаніемъ завоеванія и укореняющими въ нихъ впечататніе, что они живуть подъ игомъ рабства, которое они имъють право и долгь свергнуть"... А между темъ, по мненію этого дипломата, религіозная свобода служить базисомъ, на которомъ только можеть быть построено политическое существование разныхъ народовъ турецкой имперіи. Безъ нея невозможны никакія права ни для христіанъ, ни для евресвъ. "Поэтому — продолжаеть графъ Андраши, положение двлъ,... при коемъ возможно совмъстное существованіе народностей, которыя недавно еще боролись съ такимъ ожесточениемъ другь противъ друга, можетъ быть обезпечено лишь въ томъ случав, если христіанская религія будетъ поставлена по праву и на дълъ въ совершенно равное положеніе съ исламизмомъ, и если она будеть торжественно признана н уважаема, а не только терпима, какъ это происходить въ настоящее время. Вотъ почему державы - поручительницы должны, по нашему мижнію, не только потребовать у Порты, но и получить отъ нея, какъ первой и главной уступки-полной и совершенной свободы въроисповъданія " 66).

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Ibid., crp. 712.

<sup>68) «</sup>Церков. Въстник.» 1876 г. № 5.

Другія свидьтельства говорять, что показанія христіань противь мусульманъ на судъ не принимаются. Англійскій консуль Рассомъ, другъ извёстнаго туркофила Лайярда, занимавшаго постъ англійскаго посла въ Константинополь предъ последнею войной, пишеть: "двъ вещи немыслимы, невозможны для магометанина, это встать при приближении христіанина и принять въ мехмехъ (на судъ) показаніе отъ христіанина противъ магометанина во Подтверждение этому представляеть и таже знамежитая нота графа Андраин. Въ ней между прочинъ говорится: "равенство предъ закономъ ясно возвъщено гатти-гумаюномъ и освящено законодательствомъ. Это безъ сомивнія и является причиною того, что о немъ не упоминается въ недавнихъ актахъ султана. Но этотъ принципъ, будучи обязателенъ по праву, еще не получилъ общаго примъненія во всей имперіи. Было бы важно, следовательно, принять практическія міры къ тому, чтобы на будущее время христіане не могли опасаться отназа имъ въ правосудіи" 70).

Изъ этихъ показаній англійскихъ дипломатическихъ агентовъ, которые до самаго последнято времени обнаруживали наибольшія симпатів въ господству Туровъ, ясно обрисовывается положеніе христіанъ въ царствованіе Абдуль-Азиса. Лишенные самаго главнаго-свободы въроисповъданія и права свидътельства на судъ, они само собой понятно, оставались необезпеченными и во всехъ другихъ отношенияхъ. Болъе всего и теперь бросалось въ глаза неравенство ихъ съ мусульманами въ отбыти государственныхъ повинностей. Христіане по прежнему платили постыдный хараджь за право носить на своихъ плечахъ голову, вивсто личной военной службы 71) Замъняя хараджъ новымъ именемъ — беделіе, правительство раньше опредълило, что онъ будеть взимаемъ со всъхъ немусульманъ въ возрасть отъ 14 до 60 льтъ, и это уже очевидно указывало, что беделе есть ни что иное, какъ таже поголовная подать, потому что нельзя серьезно говорить о военной повинности съ 14 или 60 летнихъ. Теперь же беделе сбросилъ съ себя

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) «Христ. Чт.» 1882 г. т. I, стр. 711.

<sup>70) «</sup>Церковн. Вѣстн.» 1876 г. № 5.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Турецкое правительство теперь признало, что (какъ выражено въ меморандумъ Фуада-паши 15 мал 1867 г.) «христіане выказывають перасположеніе къ военной служб<sup>5</sup>». Въсти. Европы, 1868 г. г. VI, стр. 801.

венкую маску, сталь взиматься даже съ детей, начиная съ трехмъсячнаго возраста и, такимъ образомъ, отмъна караджа осталасъ только на бумага 72). Вивств съ этимъ христіане испытывали на себъ всв результаты старинной системы ильтизамовъ, только въ большихъ, сравнительно съ прежнимъ, размърахъ. Тяжесть ея увеличивалась съ одной стороны самимъ правительствомъ, съ другой способомъ ея выполненія. Когда султанъ Абдуль-Азисъ съ большою пышностію путешествоваль по Европв, то на поврытіе издерженъ этого путеществія наложена была на всв провинціи еще экстраординарная пошлина. Подать при этомъ повысилась съ десятой до восьмой части продуктовъ, и хотя она была наложена канъ чрезвычайная набавка, однако не была сията и после, и восьмина осталась обынновенной податью 71). Кромъ этого самый сборъ едвали не съ каждымъ годомъ ухудшался и становился болье ственительнымъ для христіанъ. Откупивъ десятину, спаги съ цълыми ватагами слугъ и лошадей отправляются въ селенія, отданныя самымъ закономъ ихъ хищничеству, и живутъ у креотьянъ на даровыхъ квартирахъ, сколько имъ вздумается. Визиты ихъ иногда бывають такъ дороги, что бедные крестьяне бывають принуждены занимать за громадные проценты у этихъ же непріятныхъ гостей самыя средства, чтобы удовлетворить ихъ непомернымъ требованіямъ. Случается, что эти требованія заключають въ себъ требованіе жены, или дочери, или сестры хозяина, которому, такимъ образомъ, остается выбирать одно изъ трехъ: сопротивленіе, взятку и подчиненіе. Такъ-какъ для перваго онъ не имветь оружія и совершенно безпомощень въ присутствіи откупщика десятины и его вооруженныхъ провожатыхъ, то о сопротивлении не можеть быть и рачи, если только онь не успаль куда-либо скрыться. Подчинение ему противно нравственно, и онъ дветъ взятку, занявъ нногда на это денегъ за непомърные проценты у своего притъснителя. По закону откупщики десятины должны присутствовать сами при молотъбъ клъба и, смършвъ его, опредълить точную десятину. Но эту узаконенную обязанность они радко исполняють. Слишкомъ безпечные для того, чтобы исполнять свой долгъ самимъ. и слишковъ подозрительные, чтобы довърять это подчиненнымъ,

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Ibidem,—crp. 801—802.

¹³) Церкови. Въстиявъ 1876 г. № 48.

они самопроизвольно опредъляють количество десятины, которое естественно очень много превышаеть ен двйствительную величину, твиъ болве, что самый сборъ опредълялся до жатвы <sup>74</sup>). И бъдный райя лишонъ всякой защиты. Теоретически онъ могъ жаловаться правительственнымъ чиновникамъ; но эти чиновника состоять въ союзв съ отвупщикомъ десятины, который часто—подставное лицо только, изъ-за котораго грабитъ и мучить христіанскихъ поселянъ вліятельный членъ управленія.

Еще менъе оказало успъховъ турецкое правительство въ дълъ уравненія гражданскихъ правъ своихъ поданныхъ. Османы опять оставались сравнительно съ христіанами классомъ привилетированнымъ, а последніе по прежнему стояли въ положеніи безправныхъ иноземцевъ. Самое главное — это то, что всв правительственныя должности исключительно сосредоточивались въ рукалъ мусульманъ и слишкомъ ревниво охранялись отъ занятій ихъ христівнами. Даже сами константинопольскіе фанаріоты увидым себя вытысненными, вопреки давнему обычаю и ясно выраженному постановленію гатти-гумаюна (ст. 14), изъ лучшихъ и выгоднъйшихъ должностей, административныхъ и дипломатическихъ, которыми прежде такъ щедро награждала ихъ Порта. Уже Питципосъ съ трудомъ припоминаль имена трехъ или четырехъ изъ нихъ, еще сохранившихъ высшія служебныя должности 75), теперь же совству были устранены. "Ни къ какой должности, дающей жалованье, --писаль англійскій випе-консуль Малингь, -- христіанскіе подданные не допускаются въ містныхъ учрежденіяхъ 76). За немногими фанаріотами осталось уже одно только вліяніе на двла церкви, и то постоянно угрожаемое ежедневно разростающеюся ненасытностію турецкихъ сановниковъ и алчнымъ ихъ повывомъ нъ систематическому вившательству всюду, гдв только можетъ представляться случай нь личной корысти.

Такимъ образомъ, обремененные правительственными налогами и еще болъе отягченные жадностью откупщиковъ податей, не находя никакой защиты въ судахъ, гдъ свидътельство ихъ положительно не принимается; обманутые въ своихъ ожиданіяхъ султаномъ,

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Въстивкъ Европы, 1868 г. т. VI, стр. 801.

<sup>75)</sup> Pitzipios,—«Les reformes de l'empire bysantin»,—crp. 79.

<sup>16)</sup> Христ. Чт. 1882 г. т. І, стр. 712.

объщавшимъ имъ повровительство и нивогда не сдержавшимъ своего объщанія, христіане по прежнему находились въ отчаннномъ положеніи и видъли кругомъ себя только горькіе признаки увеличивающагося зла; здъсь невольно приходятъ намъ на память безсмертныя слова одного англійскаго консула: "попытки наши преобразовать Турокъ напоминаютъ мнъ старую исторію о людяхъ, которые пытались отмыть Негра до бъла. Турокъ никогда не былъ, не будетъ и не можетъ быть ничвиъ другимъ, кромъ варвара <sup>77</sup>).

Тв же британскіе консулы, свидвтельствами которыхъ мы сейчасъ воспольвовались, при своей природной такъ-сказать наблюдательности уопъли върно подмътить и причины указаннаго явленія.
Англійскій консулъ Стюарть, откровенно заявляя, что "вст международныя обязательства, дававшінся Портою относительно своихъ
внутреннихъ реформъ, никогда и не начивали приводиться въ исполненіе,—точно будто ихъ и не было", въ поясненіе этого приводить слъдующія соображенія, которыя ему не разъ приходилось
слышать отъ правовърныхъ мусульманъ: "Богъ, даровавшій намъ
эти страны, можеть, если Ему угодно это, дать намъ и средства
сохранить ихъ. Будь-что будеть, а мы должны исполнить заповъди
пророка. Въ то же время должны, пока можемъ, соблюдать съ гяурами приличія и въжливость, объщать имъ все и твердо увърять,
что объщанное исполнимъ. Обманъ по отношенію къ гяурамъ—
вещь законная" <sup>78</sup>).

Другой англійскій консуль пришель къ следующимъ выводамъ изъ своихъ многолетнихъ наблюденій надъ магометанскимъ строемъ жизни: "никогда не должно опускать изъ виду, что Коранъ есть вместе и религіозный, и политическій кодексь. Всё мусульмане такъ смотрять на него, и потому нельзя ожидать, пока ихъ вера такъ тесно соединена съ ихъ національною политикою, чтобы они пожертвовали первою въ пользу последней. Ихъ политику можно коротко определить такъ: сохраненіе веры въ ея чистоте чрезъ изолированіе и уединеміе себя; возвращеніе странъ подпавшихъ подъ власть христіанскихъ государствъ, и искорененіе народовъ и племенъ, которые, отвазываясь платить дань за право жизни, темъ самымъ ставять себя по предписанію пророка въ положеніе от-

<sup>77)</sup> Русск. Въсти. 1868 г.—стр. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Христ. Чт. 1882 г. т. I, стр. 715.

крытаго возстанія и потому повинны смерти. Образованные и терпиные изъ магометанъ постараются конечно смягчить эти предписанія ссылками на другія м'яста Корана и гадиса; тімть не мене означенныя предписанія составляють непреложные догматы почти 200,000,000 современныхъ мусульманъ" 7»).

Консулъ Рассомъ, слова котораго мы привели выше, говоря о медозволеніи христіанамъ давать свидътельскія показанія на судъ, замичаєть: "это догматы въры для мусульманина и такое положеніе не измінится, пока весь строй магометанскихъ візрованій не уничтожится и не замінится другимъ. Я указываль на эту несправедливость докторамъ мусульманскаго права и они объяснили мий: указанныя убіжденія суть основные догматы нашей візры; и еслибы его величество султанъ пожелаль установить что-либо противное, магометанское населеніе отказало бы ему въ повиновенія; при этомъ они прибавили, что такой шагь со стороны государя вызваль бы возстаніе « во).

Насколько справедливы подобныя свидътельства, можно убъдиться фактами. У насъ подъ руками имъется весьма любопытный документь, характеризующій собою отношенія правовърныхъ къ султану и показывающій, какъ внимательны они ко всъмъ дъйствіямъ послъдняго, какъ чутки ко всъму, что такъ или иначе идетъ въ разръзъ съ ихъ религіозными убъжденіями. Мы имъемъ въ виду воззваніе, подписанное представителями всъхъ четырехъ суннитскихъ толковъ, шейховъ—профессоровъ и высшихъ классовъ города Дамаска къ жителямъ "Хамы", другого мусульманскаго города въ Сиріи и найденное въ концъ іколя 1876 года. Вотъ его содержаніе:

"Съ самаго начала царствованія повойнаго султана Абдуль-Меджида христіане стали уклоняться отъ точнаго соблюденія священнаго права, переходить границы и переступать узы, наложенныя на нихъ съ древивійшихъ временъ самимъ владыкою правовърныхъ Ималюмъ-Омаромъ-бель-абъ-Хаттабомъ. Они возъимъли нечестивое намівреніе уподобляться мусульманамъ и сравнивать себя съ ними даже по предметамъ, всеціло нарушающимъ предписанія візнаго права по отношенію къ вимъ и оскорбляющимъ достоинство правовърныхъ. Такъ напримъръ правовърные должны теперь вста-

<sup>19</sup> Ibidem.

<sup>\*\*)</sup> Ibidem, crp. 711.

вать при входе того или другого лица изъ неверныхъ, и последніе оспаривають у мусульманъ ихъ исключительное право на управленіе ими и т. п. Съ техъ поръ, отъ малего до веливаго, носледователи Ислама стали претерпевать оснорбленія за оснорбленіями. Христіане явно стремились занять положеніе мусульмань в сравнять себя съ ними, не зная того, что Исламъ задумываль очистить свою страну оть нихъ, на что онь имвиъ и имветь всв завонныя основанія: Во-первыхъ, провъ, имущество, честь христіанъ следенсь достояніемъ правоверныхъ съ того самаго дня, когда первые перестали платить хараджь. Во-вторыхъ, множество фета, данныхъ нашими имамами въ Индіи и Бухаръ, не только строго воспрещають намъ дозволять христіанамъ усилиться, но повелъвають еще ослаблять ихъ всевозможными средствами, напримъръ вырубкою изъ садовъ деревьевъ, уничтожениемъ на этихъ деревьяхъ плодовъ и т. п. Въ третьихъ, последователямъ Ислама воспрещается оказывать христіанамъ какія-либо почести: давать имъ подарки, вставать при входе ихъ и вообще оказывать имъ какой бы то ни было почеть, который могь бы поднять ихъ духъ и возбудить въ нихъ чувство самоуваженія, согласно изръченію владыки предшествовавшихъ и следующихъ за нимъ (Мухаметомъ) посланниковъ Божінхъ, которое гласить: "Да провлянеть Богъ того, кто облечеть ихъ (т.-е. христівнъ и евреевъ) одеждою славы". Въ четвертыхъ, свидетельство христіанъ не дозволяется даже противъ Нусерійцевъ, тогде какъ свидетельство последнихъ противъ нихъ дозволяется по его же (Магометову) слову: "невърующіе всв составляють одно" (следовательно, изъ нивкопоставленных христівне стоять наже другихь, по крайней мірь, Нусерійцевъ). Въ уставв Накшибенди 81) есть много другихъ весьма сильныхъ основаній для истребленія христіанъ. Но мы тугь довольствуемся приведеніемъ вамъ непреложныхъ словь Всемогущаго (въ Коранъ). "Не дружитесь съ невърующими и возбуждайте между ними вражду и ненависть до последняго дня суда".

"Итакъ общество правовърныхъ, послъдователи Ислама, пробудитесь отъ вашего сна, положите предътъ поклонению Кресту на тъхъ священныхъ мъстахъ, которыя составляютъ наше исключительное достоянье, сдълайте такъ, чтобы впредъ не упоминалось на

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Накшибендъ-духовный мусульманскій орденъ персидскаго происхожденія.

этикъ местахъ и имя христіанъ. Мы удостоверничсь отъ намихъ дувовных владыть и почтенных представителей местной власти, что государство невърныхъ Франковъ, ослабленное нами въ врымокой войнь, теперь не въ состояни предпринять противъ насъ что-нибудь, а поэтому теперь овмое благопріятное время для поголовнаго ихъ истребленія и доставленія тамъ Исламу полнаго торжества. Въ настоящее время мы совершенно въ правъ истребить и уничтожить ихъ, потому что они явно стели нарушать наши права и привидети. Если же мы не воспользуемся тенерешними благопріятными обстоятельствами для нетребленія ихъ, то они мало по малу возьмуть надъ нами перевесь и въ конце кондовъ отнимуть у насъ нашу землю и насъ самикъ уничтожатъ. Иман все это въ виду, мы вошли въ тайное спошеню съ органами правительства, и внивнувъ въ истинное значение происходившихъ въ прошломъ году въ Константинополь событій, рышились действовать внергически; мы узнали, что большинство министрова изъ истинных мусульманъ собради тайный советь и на немъ рециин убить султана Абдулъ-Азиса, и произвести поголовное истребление пристівнъ, такъкакъ Азисъ уклонялся отъ предписаній Ислама (правокарія). Онъ держаль въ своемъ дворив произведения живописи (что строго носпрещено имать), надаваль на себя подарки (ордена) Франковъ 8%), на которыхъ были знаки глуровъ, и совериналъ много другилъ претивозавонных вещей, оскорбляющихъ достоинство главы мусульманъ и халифа-наслъдника посланника Божьяго. Судя по его противозавоннымъ поступвамъ, нужно думать, что онъ замыщидать предель мусульманъ и сделаться хореджитома 8°).

"Всявдствіе этого, еще два года тому назадь, явнокорые изъ министровь, законовадовь и вліятельных в прод столицы соединилнов между собою для совершенія вышеупомянутаго дала, а именно: убить султана и его сообщинковь и провозгласить на его масто брата его, который одинаковаго мивнія съ нами и намарень возвратить Исламъ къ прежней его славь, христіань же къ прежнему увиженію, а если возможно, то и совершенно уничтожить ихъ.

<sup>• 7)</sup> Такъ напримъръ 17 апръля 1871 г. султану пожалованы были нашимъ имвераторомъ брилліантовые знаки ордена св. Андрея Первозваннаго. См. Москов. Въд. 1871 г. № 91.

<sup>\*)</sup> Хореджитами при Мухамед и первых в четырех в халифах и назывались отступники от Ислама.

Привести же христіанъ въ прежнему униженію или совершенно уничтожить ихъ непремінно нужно, потому что въ противномъ случай они непремінно будуть служить для насъ постоянно помів-хою при отврытомъ нашествій противъ насъ Франковъ, которые и теперь, какъ и всегда, возбуждають ихъ противъ насъ и посівають между нами и ими раздоръ 84).

Посяв втого, когда магометанское народонаселеніе такъ сильно было навлентривовано, что даже видимое, важущееся только улучшеніе въ судьбъ христіанъ вызывало въ нихъ страшный взрывъ овнатизма, если малъйшее и ни на чемъ не основанное подозръніе къ двительности султана вызывало ослепленныхъ и грубыхъ санатиковъ на самый дерзкій поступокъ — посягнуть на его жизнь, то о вакомъ-либо дъйствительномъ улучшении въ отношении христівнъ не можеть быть и ръчи. Подобныя явленія ръшительно убъщають, что вов объщанія Порты не болве, какъ заученныя дипломатическія фразы, которыхъ султаны никогда не могутъ, если бы даже и захотвии, превратить въ факты. Преобразование Турции на европейскій ладъ будеть со временемъ пом'вщено въ новой исторіи западной Европы въ тоть же разрядь нельпыхъ идей, въ который въ среднихъ въкахъ помъщается исканіе оплосооскаго камня и жизненнаго элексира. Развъ только неограниченная власть верховнаго правителя могла противостать указаннымъ препятствіямъ, но ея въ Турціи по прежнему не было и следа <sup>85</sup>). И намъ кажется, что гораздо болве нужно удивляться тому, какъ фанатическая масса мусульмань, предводительствуеман подобными вождями, какъ составители вышеприведеннаго воззванія, не рішилась на поголовное истребленіе христіанъ; какъ священный законъ ислама не выказалъ всю свою жизненность и силу? И это несомивние было бы, еслибы не встрвчалось вившняго препятствія со стороны европейскихъ дер-

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Брошира «Изкоторые отрывки объ отношенияхъ между мусульманами и не мусульманами»—стр. 8—11.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Абдулъ-Азисъ не только не освободилъ себя отъ вліянія слишкомъ усиливфейся за предшествовавшее царствованіе бюрократін и не изм'яниль безпорядочной системы внутренней организаціи, а напротивъ еще бол'яе запутался въ ту чепроницаемую паутину, изъ которой не могъ освободиться его братъ, и на первыхъ же порахъ оказался безсильнымъ сознать и усвоить новый, провозглашенный законъ свободы и равенства, а т'ямъ бол'яе дать ему живое практическое осуществленіе въ жизни подвластныхъ ему народовъ.

жавъ, еслибы эти последия, и особенно Россія, не сдерживали по временам в ныла ревнителей пророка; несомивано, говоримъ было бы, по врайней мере въ техъ областяхъ имперія, которыя по своему положенію дальше отъ центральнаго правительства и народонаселеніе конхъ особенно могло "служитъ помехою при отпрытомъ нашествін еранковъ", или, выражалсь современнымъ политическимъ языкомъ, народонаселеніе которыхъ стоитъ въ самой тесной связи съ еваснейшимъ врагомъ Турція — Россіей. Такой именно опасности и подвергались самые близкіе язмъ по вере и языку народы славянскіе.

Объемъ нашей отатьи не позволяеть нашь изобразить подробно вств бъдствія и страданія, ванія переносили несчастные славяне. Каждая страница изъ исторія особенно 75—77 годовъ переполнена самыми ужасными нартинами динаго звърства и безчеловъчія со стороны турокъ, и потому въроятно потребовалось бы написать не одну книгу, чтобы пересказать печальную повъсть всего того, чему такъ недавно намъ пришлось быть свидътелями на турецкомъ Востокъ. Мы позволимъ себъ (въ виду вменно этого) воспользоваться вратиямъ общикъ итогомъ, какой сдъланъ быть прежде всего самими славянами-страдальцами, а затъмъ и посторонними, даже (вообще то) нерасноложенными къ немъ наблюдателями.

Изъ всёхъ христіанскихъ подданныхъ Турцін народы Боснін и Герцеговины по преимуществу несли на себѣ всё тяготы мусульманскаго ига. Достаточно прочитать нѣсколько тенлыхъ и правдивыхъ словъ г. Гильфердинга, описавшаго въ своихъ путениествіяхъ ноложеніе этихъ областей, чтобы видѣть, въ какомъ состоямін находилось христіановое народонаселеніе ихъ въ парствованіе Абдулъ-Меджида. Но судьба его нисволько не улучшилась и
съ вопареніемъ Абдулъ-Азиса, хотя повидимому омъ особенно обратилъ свое вниманіе на болье угнетенныхъ христіанъ Боснім и
Герцеговины <sup>86</sup>). Христіане по прежнему териѣли столь тяжелыя

<sup>66) 10</sup> іюля 1861 года, была вздава слідующая прокламація въ Бигакі на проатскомъ языкі:

<sup>«</sup>Каждая деревня можеть выбрать одного или двухъ старшинь, которые будуть мною признаны и утверждени; равнымъ образомъ дозволено, чтобы вы, какъ и всё нодданные судтана, строиди церкви съ колоколами; не хочу дозволить, чтобы заитін носелялись въ вашихъ домахъ, и предписываю устроить для нихъ особия жилища; хочу, чтобы немедленно были введены въ силу изры, условленныя по 10°

пресивдованія и обиды со стороны турепких властей и санатичесной черни, что должны быле повидать свои родныя земли и спосывся бъргствомъ въ сосъднюю Черногорію. Въ половинъ же семидесятыхъгодовъ звёрства туровъ въ этихъ странахъ превосходели всё границы. Какъ велики были страданія православныхъ, можво судить: по следующему отрывку телеграммы, посланной представителямибооняковъ въ 1875 году верховному визирю для передачи султаму. до слука котораго она, конечно, никогда не докодила. "Мы, бедныехристівне-купцы, земледёльны, монахи и полы Босніи, просимъдать намъ свободу, при которой мы могли бы жить, такъ какъдолве мы не въ состояни жить въ стрехв и мучени. Мы, купаы, цотеряли всякую торговлю и на насъ смотрять какъ на бунтовщиковъ, почему и отнимають силою все наши товары, наши дома. заняты безетыдными солдатами, невамами, редифами и бани-бузуками, которые многихъ изъ насъ убивають безнаказанно на улиць; вев тюрьмы переполнены нами, гдв мы претеривваемъ всякія мученія... Мы, крестьяне, терпимъ всякія насилія отъ агь, беговъ, заптієвь и баши-бузуковь, поторые уводять нашь скоть, отнимають нашихъ лошадей и отбирають последнее имущество, такъчто теперь мы лишены всего; судьи, которымъ мы примосимъ жалобы, сажають нась за это въ тюрьму... Мусульмане решились насъ уничтожить. Мы, попы и монахи, не можемъ служить въ нашихъ храмахъ, такъ какъ и тамъ турки насъ убиваютъ" \*7).

Почти въ тъхъ же выраженияхъ написанъ былъ въ половинъ сентибря того же года герцеговинскими инсургентами длинный списокъ жалобъ, который они вручили представителямъ великихъ державъ, изъ нотораго мы опить узнаемъ, что всв обвщания Порты и въ частности фирманъ, данный султаномъ Босни и Герцеговинъ въ 1861 году, принесли только одно зло и нослужили причиною почти поголовнато истребления христинъ этихъ провиный. "Истиню, ваключаютъ свою просъбу герцеговинцы, объдный народъ нашъ достоинъ сострадания отъ всвять тъхъ, у кого естъчувство гуманности, и нъкотораго усилия помочь ему въ его пла-

вваниному согласію землевладёльцевь съ арендаторами и одобренныя депутацієюють боснійских в землевладёльцевь... Хочу позволить вамъ покупать земли». «МосктВёд.» 1861. г.. № 164.

о: 87). «Церкови. Вистимкъ» 1876. г., № 2.

чевномъ положенін—въ его постывномъ рабствъ; среди насъ постоянно слышны врики: "Господи, пошли намъ смерть! 4 88).

Приводемъ еще отрывовъ изъ воззванія, съ которымь христівне Боснів в Герцеговины обращались въ англійскому народу, прося его сжалиться надъ ихъ бъдственною участью и не ноддерживать болье туровъ. "Братъя вигличане! Умолнемъ васъ выслущать насъ навануна рашительных событій. Вы уже такъ давно свободны, что быть можеть самое слово "рабъ" непонятно для вась, поотому вы и забыли о насъ, изнывающихъ въ рабстив. Васъ должно охватить омеравніе при однихь разенавахь о жестокостихь турокь. Трудно повърить, чтобы изувърство могло доходить до такого изступленія, а между тімь воть уже 500 літь, кань мы выносимь надъ собой господство изунвровъ. Что бы едвлали вы, англичане, еслибы вто-либо коснулся вашиль семействь? На что бы рашились вы, еслибы вамъ пришлось существовать подъ въчнымъ страхомъ, въ ввиной тревогв, соли турокъ можеть во всякое время отнять у васъ женъ и дочерей, насиловать ихъ и безчестить въ вашемъ же присутствів?... Ни жизнь, ни имущество его не обезпечены. Турки глумятся надъ нимъ, позорять его семейство, насилують его жену и дочерей, заставляють его всть мясо своихъ двтей, кадвчатъ его и сажають на коль. Мать сербянка никогда не знасть, родить им оне спокойно, потому что турин постоянно режуть и убивають беременных женщинь. Вамь подобныя изувърства покажутся невъронтными, вы не повърите инъ, а элонолучный сербъ должень все это видеть предъ собою и терпеть. Мы хотимъ существовать, вакъ мирвый, трудолюбивый и способный къ прогрессу народъ, а турокъ давить насъ и не нозволяеть намъ даже ноднять головы. Мы свемъ, а турки жнугъ; мы трудимся, работаемъ, а турки събдають плоды нашихъ трудовъ, и уничтожая наше добро, резва израдиа бросскоть намъ кости, какъ голоднымъ исамъ, чтобы мы не умерли отъ изнуренія и не лишили ихъ этимъ наиникъ рабочикъ рукъ. Что же двиаетъ турециое правительство, месущее въ отношения въ намъ обязательства? Оно позволяетъ насъ душить, преследовать, позорить и ублиать. Турку все дозволено, онъ все можеть, намъ же остается только рыдать и сто-**≡ath...** <sup>μ 89</sup>).

<sup>\*\*)</sup> Ibidem, Na 48.

<sup>\*\*;</sup> Ibidem, Ne 31.

. Едва-ли нужно что нибудь прибавлять къ этимъ простымъ и безъискусственнымъ, но въ тоже время глубоко-трогательнымъ и прочувствованнымъ словамъ. Едва-ли можно ярче изобразить картину страданій несчастныхъ "райи" Босніи и Герцеговины. Положевіеихъ ясно рисустся въ этихъ даже отрывочныхъ оразахъ. Намъостается только провърить ихъ свидетельствами лицъ постороннихъ, не заинтересованныхъ въ судьбъ несчастныхъ славянъ н потому вполев безпристрастныхъ къ нимъ. Недостатка въ такихъсвидетельствахъ нетъ. Даже тъ лица, ноторыя по мисныю самихъстраждущихъ славянъ были первыми сторонниками и защитииваму турецкихъ интересовъ на Востовъ, даже ови вполнъ подтверждають всв жалобы райи и готовы во всемь винить турецкую администрацію и весь государственный строй имперіи. Турецкія жестокости убъднам ихъ, что въ Европъ есть признанием политичесвая держава такого характера, что злодвянія противъ человвческой природы составляють необходимыя и нормальныя обнаруженія еясуществованія. Графъ Андраши въ своей нотв утверждаеть, чторайя Босніи и Герцеговины (Болгарія не входила тогда въ счеть) "находится подъ гнетомъ тяжелаго работва", которое ставить ихъ въ положеніе "рабовъ"; что Порта обывновенно всегда нарушаласамыя торжественныя объщанія, такъ что ей нельзя больше върить; и что поэтому "совершенно необходимо, чтобы великія державы настоям на исполнени актовъ... Словомъ, чтобы ихъ двятельность была основана на фактахъ, а не на программахъ ( 90)

Еще болье подтверждаетъ истиму жалобъ нашихъ собратій адресъ, поданный англійскому министру лорду Дерби депутацією, во главъ которой находился Брайтъ. "Дваддать льтъ прошло съ твхъ поръ, какъ параженій траккатъ гарантировалъ "цьлость оттоманской имперіи" и какъ гати-гумаюнъ 1856 года провозгласилъ раженство предъ закономъ вейхъ подданныхъ Порты, безъ различія религіц и національности. Въ теченіе втихъ двадцати льтъ правительство султана не подвергалось опасности иностраннаго вийшательства и получило отъ Европы въ ссуду около двухъ сота милліоновъ сунтовъ стерлинговъ. Не смотря на все это, цълость оттоманской, имперіи въ настоящее время признана мнимою, а поддержка со стороны Англіи имъла въ результать лишь объднъніе и

<sup>90)</sup> Ibidem, № 48.

обнищаніе многихъ англійскихъ семействъ и еще прапче заковала подвластныхъ Портъ христівнъ въ цепи работва. "Турція" и "турки"-не тожественныя понятія, ибо Турція есть государство, населенное многими племенами, принадлежащими къ различнымъ въронсповъданіямъ. Еслибы Англія оказывала помощь Турціи, то не было бы нинакихъ справедливыхъ причинъ къ жалобамъ, на томъ основания, что въ этомъ случев были бы приняты во вниманіе интересы всёхъ классовъ народонаселенія. Но, оказывая поддержку туркамъ, Англія поддерживала только права господствующаго племени, находящагося тамъ въ меньшинствъ, предоставивъ христіанъ, изъ которыхъ состоитъ большинство туренкаго населенія, жестокому и возмутительному деспотизму, поворящему наше просевщенное время и въ конце концевъ вынудившему этихъ несчастныхъ взяться за оружіе для защиты своей семьи, чести и жазни. Въ теченіе последнихъ двадцати леть Порта неоднократно издавала реформы, но султанскіе указы съ объщаніями кристівнамъ равноправности досель оставались безъ дъйствія. Впрочемъ иначе и быть не могло, такъ какъ религіозныя и соціальныя ученія исламизма стоять въ полномъ противорвчи съ началами христіанства, и примънение одной и той же системы въ обоимъ въронеповъданіямъ въ дъйствительной жизни совершенно невозможно. Магометанскій законъ, основанный, какъ и должно быть, исключительно на коранъ, неизмънимъ и непредоженъ, а его догматы совершенно противоположны гражданскому и религіозному равенству христіанснихъ подданныхъ мусульманской державы. Законъ Корана дозволяеть христіанину сохранять свою жизнь и имущество лишь при условіяхъ несовивстныхъ съ равноправностью вовхъ классовъ населенія предъ закономъ, такъ какъ эта равноправность въ действительности не только противна тексту самого Корана, но даже духу всего магометанскаго законодательства. Равноправность между христіанами и мусульнанами повтому невовможна. Султанскіе "гатти", съ объщаніями реформъ, могуть быть обнародованы снова, но реформы темъ не менее никогда не будуть исполнены" 11).

Вследъ за боснявами и герцеговинцами скоро той же, если только не вдвое худшей участи, подвергся и болгарскій народъ. Шайки переселившихся къ туркамъ черкесовъ и не менее дикая вольница,

<sup>91)</sup> Ibidem, Ne 28.

носящая названіе баши-бузуковъ, получивъ приказаніе отъ провительства немилосердно продолжать истребленіе христіянъ <sup>12</sup>), бросанись от огнемъ и мечемъ по сотнямъ болгарскихъ селъ и съ ожесточеніемъ предались неистовому звърству. Большія тысячи мирныхъ жичелей въ короткое время преданы самымъ ужаснъйнимъ видамъ смерти и кровь ихъ по напрасну вопіяла къ турецкому правосудію, ни мало не смущавшемуся заступничествомъ за христіанъ долготерпъливой Европы <sup>12</sup>). Ужасающій нидъ массы труповъ и развалинъ прежнихъ жилицъ вызываль невольное бъгство въ ущълвишемъ населенія, оставшемся въ полномъ смыслъ слова безъ крова и безъ нуска хлъба.—Вотъ содержаніе воззванія болгарскаго центральнаго благотворительнаго общества въ Бухарость къ русскому народу:

"Братья! Мученія, претерпъваемыя болгарами на Балканскомъ полуостровъ, такъ велини, что нътъ возможности икъ описать. Какъ Русь накогда опустопили монголы, такъ, и даже несравненно больше, опустошають нашу страну турки, черкесы и баши-бузуки. Прекрасныя и богатыя поля, восхищавшія путешественниковъ, стройныя села и города, построенные съ большими усиліями, представляють теперь лишь груду развалинь, средп которых веле бродять полумертвыя голодныя толпы стариковь и женщинь безъ крова и защиты. Каждый день умирають сотии безпріютныхъ, и невто не можеть помочь горю! Поля запущены и раззорены, хлебъ гність на норив, запасы истощились... Приходится въ отчаннів намъ ждать только голодной смерти. Прекрасные сады, роскошь и богатство жителей Балкана, теперь сравнены съ землею, все имущество разграблено, последния нопъйка насильственно исторгается грабителями изъ кармана беззащитныхъ, и если не оказывается уже ничего у отраждущаго-его вышають. А звырства, совершаемыя чериссами и баши-бузуками, превосходять даже времена янычарства; времена аденихъ и невообразимыхъ мученій болгарскаго народа, всвин оставленнаго въ жертву дикому и необузданному варвару. Изтъ существа выше восьмильтняго возраста, не обез-

<sup>&</sup>quot; (Церк. Въсти.» 1876 г., № 30.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Щадились только красивия, молодыя женщины и дъвицы, но для того, чтобы подвергнуться участи горшей, чамъ смерть, потому что ихъ насиловани и продавали какъ товарь по 5—6 піастровь (30 коп.).

чененного предъ глазами связаннаго и мучимого отда, мужа, брата... Нать матери, не опланивающей своихъ датей... Нать челована, не потерявного того или другаго; нать, наконець, челована, не думающего: вотъ завтра и меня изрубять, новасять, распилать пилою на двое или не посадять на воль. Какъ святые мучении теривли и переносили намогда самыя ужасныя отраданія, такъ и ны имий теривмъ и переносимъ невообравимо стращныя пытки и злодвянія диваго варвара: насъ распинають, изразывають на маленькіе нусочки, самають на коль и подмитають костерь подъимъ, вырывають изъ утробы матерей младенцевъ, подбрасывають ихъ и налету ударомъ сабли рубять на двое, или же ловять на питыки, продають молодыхъ давушекъ и мальчиковъ въ рабство и заставляють принять магометанство. И все это совершается на глазахъ, если не по приказанію цивилизованной Европы, той Европы, которая столько вановъ борется за свободу" 16).

Тоже самое повторяетъ болгарскій меморандумъ, преставленный лорду Дебри двумя болгарскими делегатами при петиціи из королевь Викторіи и сообщенный вивсть съ тьиъ представителямъ прочих великих державь. Въ этомъ документь, точно также говорится, что подъ предлогомъ возмущенія, имъвшаго своимъ источникомъ невообразимыя злоунопребленія и невъроятныя притвененія, но во всякомъ случать ловко преувеличенняго и искусно эксплуатированнаго, турки набросились на болгарскую націю и пожелали достигнуть ея полнаго истребленія. Діло баши-бузуковь, вооруженныхъ по повельнію турецкаго правительства, не имьло иной льди. И воть, избісніе массами тысячь невинных и мирныхъ жителей, общіе грабежи, сожженіе деревень, оскверненіе перивей и училицъ, насилія, обращеніе силой въ ислемизмъ, полищеніе женлинъ, уввицъ и мальчиковъ, неслыханныя оскорбленія, аресты сотнями мнимымь преступниковъ, тяжкія ціпи, невообразимый нычки въ тюрьмахъ, систематическое преследование пикольныхъ учителей, осворбленія, наносимыя почтеннымь священнявамь и отдемъ сенействъ и т. п. — всеми этими действіями турецкое правительство заблагоравсудило дать почувствовать болгарской нація вліяніе новой эры, отпрывавшейся для имперіи «5).

<sup>&</sup>quot;) Ibidem, Ne 32.

<sup>25)</sup> Ibidem, 1/4 40.

.. Насколько върно эти картины изображають собой дъйствительжость, достаточно прислушаться из голосу посторониях наблюдателей, не только не имъвшихъ повода преувеличивать двло, 🌢 напротивъ имвешихъ все побуждения сирывать правду и смятчать пъйствительность. -- Какъ извъстно, англійское правительство унорно отридало неистовства турокъ въ Болгаріи. Однако посланный имъ для следствія секретарь англійскаго посольства въ Константинополь Берингь принуждень быль въ своемъ отчеть, весьма сиягченномъ, признать, что не менъе 12,000 болгаръ умерывлено турнами ""). Въ "Кельнской газетв", отличающейся своими туркофильскими возарвніями и непріязнію къ славянскому движенію, подъ заглавіемъ "возстаніе въ Болгаріи" напечатанъ длинный равсказъ ея спеціальнаго корреспондента, сопровондавшаго Беринга въ его повздкв по Болгаріи. Объемъ корреспонденціи не позволяеть намъ привести ее приномъ, и потому мы ограничиваемся сообщениемъ изъ нея только ивкоторыхъ выдержень, дающихъ общее понятіе о томъ, что творилось въ это время въ Болгарія. Подъважая къ селенію Батаку, корреспонденть быль поражонь представивнеюся ему картикою разрушенія. На встрічу къ намъпишеть онъ-выступила толпа людей, которые, взявъ нашихъ лошадей подъ узцы, новели ихъ чрезъ все селеніе. Во многихъ мвстахъ я видель женщинъ, сидевнихъ на земле, которыя, оклонивъ голову на грудь, рыдали, стонали, метались изъ стороны въ сторону, сопровождая вопли свои нескончасными причитаніями, налрывавшими сердце. Передъ ними, изъ подъ земли, высовывались черепа, руки маи ноги, составлявшія кос-гдв собранные остатки ихъ истерванныхъ дътей. Одна изъ нихъ причала: "Боже милосердый! у меня было пять детей, пять превраснейшихъ детей; теперь они всв убиты, ихъ негь уже на сееть; я оставась одна, - что мив дълать?" Нівноторыя изъ нихъ ползали между грудами обгорізлыхъ и разрушенныхъ строеній, разворачивали каменья и вытаскивали изъ-подъ нихъ кое-какіе уцъгьвиніе помитки, а иногда и обгоръдые трупы своихъ родственниковъ. Всюду слышни были стоны, вопан и плачь. Жители повели насъ къ небольшому колму, дорога нъ которому была усъяна дътскими черенами и членами. На вершинъ ходма дежало въ кучъ до 150 скелетовъ, между которыми нъкото-

<sup>•</sup> Очевидно, эти показанія стоять далеко ниже дійствительности.

рые были въ платънхъ. Видъ этой груды человическихъ костей провзводиль потрясающее впечативніе; но еще ужасиве было слушать разсказы о совершенныхъ варварствахъ. Послё того какъ селеніе было ограблено и сожжено, изверги привели на вершину холма встав захваченных ими женщинь и дтвушегь; сняли съ нихъ то, что было на нихъ цвинаго, ивкоторыхъ раздвли до нага, отрезали ниъ уши и носы, выдавнии имъ глаза и затъмъ убили ихъ и бросили. Прибъжали потомъ голодные псы и принялись рвать мясо и глодать кости избіенныхъ мученицъ. Мы спустились съ холма и направились из мельницв. Здвсь мы увидели толстое окровавленное бревно, на которое несчастныя жертвы мусульманскихъ неистовствъ клали свои головы, чтобы кровожадные изувары могли легче отрубать ихъ. По дорога въ цервви, справа, слава, лежали кучи ногъ, рукъ, женскихъ головъ съ длинными, по большей части темнорусыми волосами и отрубленными ушами. Вся эта масса чедовъческих остатковъ предалась быстрому разложению и заражала воздухъ нестерпинымъ трупнымъ запахомъ. Батакская сельская церковь обнесена каменною оградою. Пространство между нею и оградою было, по крайней мъръ, на три фута вышины завалено мертвыми твами, среди которыхъ мъстами лежали каменныя плиты. Самая церновь, подуразрушенная и законтывшая отъ дыма, была наполнена внутри обгоръвшими человъческими скелетами; на ствиахъ же были видны следы крови. "Всюду кровь, всюду следы ужасающихъ варварствъ! и восклицаетъ корреспонденть и разскавываеть затемь все, что было передано ему оставилимися въ живыхъ Болгарами 97).

Вотъ какова была жизнь несчастныхъ славяеть Константинопольской церкви по ихъ собственному описанію и по описаніямъ другихъ, даже заклятыхъ враговъ православнаго Востока. Она тенла ръками слезъ, ручьями крови по трупамъ несчастнаго населенія, по развалинамъ городовъ и селъ, освыщаемая заревомъ пожаровъ, оглащаемая воплями несчастныхъ жертвъ изступленнаго •анатизма. Это была не жизнь, а какая-то адская вакханалія, въ которой дикія человъческія страсти соревновали въ энергіи разру-

<sup>\*&#</sup>x27;) Гражданивъ 1876 г. Ж 82. Почти тожественное описаніе болгарскихъ ужасовъ дідаеть и корреспонденть англійской газети «Daily News», точно также вздившій по слідамъ Беринга. См. Церк. Візсти. 1876 г. Ж 31.

шенія съ слёпыми силами стихіи. Крики ярости и салобленія смінивались съ вошями отчаннія м мольбы, адекій хохоть съ предсмертными стонами. Точно предъ изумленнымъ міромъ развернулся во всю свою необозримую ширь страшный свитокъ пророка Ісзекінля, въ которомъ кровавыми буквами налисаны были: рыданіе, жалость и юре. И между тімъ, пока одна часть населенія переживала всії эти ужасы, тонула въ собственной своей крови и слезахъ, другая съ трепетомъ смотріла на страшную вартину разрушенія и адекихъ истязаній, ожидая своей очереди.

Россія, конечно, не могла безучастно смотрать на страданін своихъ единоварцевъ и единоплеменцивовъ. Ен прямой долгъ и нравственная обязанность было взять на себя трудъ умаротворенія Востока и облегченія участи страдальцевъ; безь ся участія и вившательства дело обещало привести къ самымъ жалкимъ и плачевнымъ результатамъ. Отъ 4 ноября 1876 года, государственный канцаеръ въ депешъ къ графу Шувалову (для передачи лорду Дебри) писаль между прочинь по этому вонросу: "Оба кабинета (англійскій п русскій) согласны въ необходимости возстановить миръ на Востока и сохранить его для Европы, моложивъ предалы плачевному состоянію Турдіи. Лордъ Дебри признасть такъ же, какъ и мы, что для достиженія твердаго и продолжительнаго умиротворенія необходимо улучшить истиннымъ образомъ положение христівнскихъ поданных султана, посредствомъ преобравованій действительныхъ и практическихъ. Одъ равномарно признаетъ, какъ и мы, недостаточность преобразованій на бумага и неизбажную необходимость гарантій по ихъ исполненію.

Мы расходимся въ мивнін только относительно средствъ къ осушествленію этой цвли, общей для цвлой Европы. Лондонскій кабинетъ хотвль было это согласить съ буквою постановленій, заблюченныхъ въ другія времена, въ другомъ положеніи, съ другими мыслями, не принимая во вниманіе истекшія двадцать лътъ и принесеннаго ими тяжелаго опыта.

Этотъ опытъ доказалъ самымъ очевиднымъ образомъ, что дъйствіе европейскихъ державъ въ Турціи обрекло само себя на безсиліе постановленіями 1856 года, и что Порта этимъ пользуется для увъковъченія порядка управленія, разорительнаго для нея и для ея христіанскихъ подданныхъ, бъдственнаго для всеобщаго мира, возмутительнаго для чувства человъчности и совъсти христіанской Европы;—поряжа, которому Порта следуеть въ течене двадцати жеть съ уверенностно въ полной безнаказанности.

Нъскольно разъ великія державы были вынуждены отступить оты втихъ постановленій, вміниваясь непосредственно въ діла Турпіи, а вменно въ Сиріи, соединенныхъ княжествахъ, Сербіи и Кандіи, причемъ ихъ дійствіе получало результаты частные и временные.

Но основный причины зла, существуя постоянно и обобщаясь, неминуемо должны были рано или поздно привести из темъ последствіямъ, воторыи императорскій кабинеть не переставаль, въ продолженіе двадцати леть, указывать предусмотрительности Европы.

Нынъ свидътельство фантовъ неопровержимо. Никогда еще дипломатія не волновалась такъ много вокругъ вопросовъ восточныхъ, какъ въ предолженіе истекшаго года; инкогда еще Европа не была ими болъе смущена, болъе угрожаема въ своемъ спокойствіи, своихъ пользахъ и своей безопасности. Никогда еще тъ насилія, которыми Турки отвъчали на примирительныя усилія Европы, не были болъе гнусны, не совершались въ болъе общирныхъ разиврахъ, никогда они не обнаруживали болъе наглядно глубокую и неиспълимую, бездну зла, которое разъвдаетъ Турцію и ставить въопасность спокойствіе Европы...

Необходимо выйти изъ этого безвыходнаго круга и признать, что независимость и неприкосновенность Турціц должны быть подчинены гарантіямъ, требуемымъ человъколюбіемъ, христіанскимъ чувствомъ Европы и общимъ спокойствіемъ.

Порта первая нарушила принятыя ею на себя договоромъ 1856 г. обязанности предъ своими христіанскими полданными. Европа имъетъ право и долгъ предписать Портв тъ условія, единственно на которыхъ она можетъ съ своей стороны согласиться на поддержаніе политическаго status quo, созданнаго упомянутымъ договоромъ; а такъ какъ Порта не въ состояніи ихъ исполнить, то Европа имъетъ право и долгъ занять ея мъсто настолько, насколько это необходимо для обезпеченія исполненія этихъ условій.

Россія менъе, нежели каждая изъ другихъ державъ, можетъ согласиться на возобновеніе опыта тъхъ палліативовъ, полумъръ и мечтательныхъ программъ, которыя привели къ печальнымъ послъдствіямъ, находящимся у всъхъ на глазахъ и отражающимся на ея собстномъ спокойствіи и внутреннемъ благосостояніи. Но если она болъе непосредственно, болъе сильно заинтересована, чтобы положить этому конецъ, посредствомъ улучшеній дъйствительныхъ и твердо гарантированныхъ, тъмъ не менъе она считаетъ этотъ вопросъ имъющимъ всеобщее значеніе, требующимъ согласной воли всъхъ великихъ державъ, чтобы разръшить его миролюбиво" эв) и т. д.

Результатомъ этой депеши была Константинопольская воноеренція уполномоченныхъ шести веливихъ державъ Европы, длившаяся полтора мъсяца и пришедшая къ слъдующему соглащенію.
Оттоманское правительстно береть на себъ отвътственность за совершеніе всякаго насилія противъ христіанъ не только въ Босніи,
Герцеговинъ и Болгаріи, но равномърно и въ Эпиръ, Оессаліи, на
островъ Крить и пр. Трактаты, признававшіе за Турцій званіе
европейской державы, объявлены прекратившими свое дъйствіе, и
Европа признана отнынъ свободною отъ всякой обязанности охранять существованіе территоріальную неприкосновенность мусульманскаго государства. Упорство Турціи, доведенное до едва въроятныхъ предъловъ, принудило такимъ образомъ представителей
западныхъ державъ сдъвать шагъ равносильный объявленію ея смъ
закона.

Но Порта отвергнула всё рёшенія Константинопольской консеренціи, и Россія снова должна была обратится къ державамъ съ циркулярной депешей, съ цёлію узнать мийнія ихъ относительно дальнейшаго веденія восточнаго вопроса, чтобы совместно и мирнымъ путемъ придти къ его удовлетворительному рёшенію. "Отказъ Порты удовлетворить желанінмъ Европы—писалъ государственный канплеръ отъ 19 января 1877 г.,—вводить восточный кризисъ въ новое положеніе...

...Послъ дипломатическихъ усилій, продолжавшихся болье года и свидътельствующихъ о степени важности, придаваемой великими державами дълу умиротворенія Востока, о ихъ правъ обезпечить это дъло, въ виду общихъ выгодъ, и о ихъ твердой ръшимости достигнуть этого путемъ общеевропейскаго соглащенія, кабинсты вновь оказываются въ томъ же положеніи, какъ при началь этого кризиса, нынъ принявшаго еще болье тревожный характеръ вслъд-

<sup>\*&#</sup>x27;) Голосъ, 1877 г. № 10.

ствіе пролитой крови <sup>33</sup>), крайняго возбужденія страстей, повсемістнаго разрушенія и невозможности опреділить, когда окончится столь біздственное положеніе діять, тяготівнощее надъ Европой и справедливо смущающее общественное мизніе и правительства; Порта ни во что не ставить ни свои прежнія обязательства, ни долгь, лежащій на ней, какъ на членів европейскаго союза, ни единодушныя желанія великих державъ. Положеніе діять на Востоків не только не приблизилось къ удовлетворительному разрішенію, но даже ухудпилось, продолжая угрожать спокойствію Европы и тревожить чувства человіческія и совість христіанских народовъ.

Въ этихъ видахъ Его Императорскому Величеству желательно, прежде чъмъ опредълить свой послъдующій обзоръ дъйствій, узнать, жакъ полагають поступить кабинеты, съ которыми мы старались до сего времени и впредь желаемъ, насколько это будеть возможно, дъйствовать сообща 100).

Полтора мѣсяца спустя Россія уполномочила извѣстнаго представителя ея на Востокъ генерала Игнатьева лично съ тою же щълю отправиться ко дворамъ заинтересованныхъ вопросомъ державъ. Результатомъ его дипломатическаго путешествія быль извѣстный лондонскій "протоколъ", который представляетъ собою засвидѣтельствованіе согласія державъ относительно необходимости для Турціи осуществить реформы и улучшить участь своихъ христіанскихъ подданныхъ. "Державы, предпринявшія сообща умиротвореніе Востока и способствовавшія въ этихъ видахъ созванію жонференціи въ Константинополь, признають, что самый вѣрный

<sup>\*\*)</sup> Къ этому времени съ особенией силой стали снова раздаваться по всемъ свенцамъ Евроин жилоби несчастних славянъ на звёрство Турокъ. Одна изъ такихъ жалобъ была нередана (нёскольне поздийе) боснійскими депутатами и русскому министерству вностранныхъ дёлъ. Вогъ ся подлинный тексть: «священники не новидають днемъ своихъ жилищъ, такъ какъ рискуютъ жизнію. Въ церковь ми кодинъ лишь по ночамъ и хоронимъ своихъ покойниковъ тайно; погребальним процессіи подвергаются нападеніямъ, гробы опрокидиваются, тѣла бросаются въ грязъ. Жизнь наша отъ колибели до могили есть рядъ мученій и страданій. Мы засышаемъ, онасаясь, что не проснемся на другой день. По приказанію Дервинънами, поседенія на Коссовомъ полё были сожжены, разграблены и уничтожены; 121 село стали добычей пламени, 19 церквей были опустошены, около 300 селеній ограблено и болёе 2,000 человёкъ либо убито, либо отведено въ неволю». Церк. Вёст. 1877 г. № 14.

<sup>&#</sup>x27;••') Цврк. Ввст. 1877 г. №

способъ къ достиженю предположенной ими пъли состоятъ, прежде всего, въ подрержании столь счастливо установившагося между ними согласія и въ новомъ совмъстномъ утвержденіи принимаемаго іми оовокупнаго участія—въ улучшеніи судьбы христіанскаго населенія Турціи и въ реформахъ, имъющихъ быть введенными въ Босніи, Герцеговинъ и Болгаріи, и которыя Порта приняла подъ условіемъ самостоятельнаго ихъ примъненія.

...Есть основаніе надъяться, что Порта воспользуєтся настоящимь успокосніємь для того, чтобы внергически примънить мъры, долженствующія принести дъйствительное улучшеніе въ положеніи христівнокаго населенія,—улучшеніе, единодушно сознаваемое крайне необходимымь для спокойствія Европы, и что Порта, вступивъ однажды на этоть путь, пойметь, что ея честь и польза требують добросовъстного и неуклоннаго по нему слъдованія...

Если бы державы еще разъ ошиблись въ своихъ ожиданіяхъ и положеніе христіанскихъ подданныхъ султана не было бы улучшено въ той мъръ, чтобы предотвратить возвращеніе тъхъ усложневій, которыя періодически нарушають спокойствіе на Востокъ, въ та- комъ случав онъ оставляють за собой право разсудить совмъстно о тъхъ мърахъ, которыя онъ признають наиболье дъйствительными для обезпеченія благосостоянія христіанскаго населенія и выгодъ всеобщаго мира 101).

Россія, неуклонно стремясь къ своей возвышенной цъли упрочить часто угрожаемый европейскій миръ и мирнымъ путемъ улучшить горькую участь славянъ, такимъ образомъ еще разъ прибъгла къ мирному способу дъйствія для осуществленія своихъ истинно гуманныхъ стремленій. Но Порта, полстрекаемая и поддерживаемая тайной интригой, и имъя въ виду то, что уже иъсколько разъ онабоснаказанно отвергала предложеніе и совъты европейской дипломатів, и теперь не хотъла знать ни о какомъ вмъшательствъ иностранныхъ державъ въ ея внутреннія дъла, даже въ такой до послабдней степени смягченной формъ, какъ оно представляется къ протоколь: "Императорскій кабинеть — нисаль канплеръ въ циркуляръ россійскимъ посламъ отъ 7 впръля 1877 года — тщетно нечернываль всё имъвшіяся въ его власти средства, чтобы при содъйствій великихъ державъ Европы достигнуть прочнаго умиротворенія

<sup>101)</sup> Прибавл. въ № 66 Правит. Вѣст. 1877 г.

Турцін. Всв предложенія, последовательно сделанныя Порта, по установившемуся между кабинетами соглашенію, встратили съ ея стороны непреодолимое сопротивление. Протоколъ, подписанный въ Лондонъ 19 марта, быль последнимъ выражениемъ совокупной води Европы. Императорскій кабинеть предложиль его какь крайнюю попытку въ примиренію... Отвазъ Порты и побужденія, на которыхъ онъ основанъ, не оставляють никакой надежды на то, что она приметь въ уваженіе желанія и советы Европы, и не дають ниваного ручательства въ томъ, что предложенныя для улучшенія участи христіанскаго населенія реформы будуть введены. При такихъ обстоятельствахъ попытки въ примиренію теряють всякую въроятность успъха и остается одно изъ двухъ-или допустить продолжение положения дълъ, признаннаго державами несовмъстнымъ съ ихъ интересами и съ интересами Европы вообще, или же попытаться достигнуть путемъ понуждения того, чего единодушилля уснаія кабинетовъ не успъли получить отъ Порты путемъ убъяденія. Нашъ августвишій Монархъ рышиль принять на себя совершеніе дела, къ выполненію котораго вместе съ нимъ онъ приглашать великія державы. Онъ даль своимъ войскамъ повельніе перейти границу Турціи" 10?).

Такъ отврывась русско-турецкая война, тянувшаяся отъ 12 ацрвая 1877 до 19 февраля сабдующаго года и заключившаяся знаменитымъ Санъ-Стефанскимъ договоромъ, чрезъ который Россія преслъдовала двъ цъли: опредълить точнымъ образомъ спеціальновоенные пункты, разръшенные въ предварительныхъ условіяхъ мира только въ общихъ чертахъ, и связать Турцію извъстными обстоятельствами предъ Россіей относительно техъ основаній, на которыхъ должна была отсель поконться организація Балканскаго полуострова. Проникнутый чувствами солидарности съ Европой, нашъ вабинеть согласился на созвание конгресса, дабы упрочить умиротвореніе Востова санкцією великихъ державъ. Онъ первый поддержаль идею собранія представителей набинетовь, чтобы придать вопросу большее значение и ръшениямъ Европы большую обязательность. Исторія скажеть свое слово о томъ, насколько Берлинскій конгрессъ оправдаль эти ожиданія, насколько широки были его замыслы и до какой высоты доходили его сужденія; она покажеть,

<sup>192)</sup> Церк. Вѣдок. 1877 г. № 15.

съумвли ли участники его отръшиться отъ экономическихъ заботъ и завистливаго соперничества, однимъ словомъ она раскроетъ, насколько нашли отголосовъ въ этомъ собрани великодушныя чувства Россіи, запечатленныя русскою кровью. Мы ограничимся только констатированіемъ ближайшихъ результатовъ конгресса.

Турки потеряли свое владычество на большей части Балканскаго полуострова. Боснія и Герцеговина изъяты изъ подъ въданія турепкой администраціи и избавлены оть ея злоупотребленій. Болтарія въ свверу отъ Балканъ организована въ видь отдельнаго автономнаго княжества, связаннаго одною только данью. Большая часть южной Болгаріи, подъ названісмъ восточной Румеліи, сосдинена въ одну провинцію съ административною автономісю и губернаторомъ изъ христанъ, подъ контролемъ Европы. Вибеть съ тыть LXII-й статьей протовода обезпечивались права и всыхъ христіанских в народовъ Турціи. "Такъ вакъ блистательная Портаговорится въ этой статьв-выразния твердое намерене соблюдать принципъ религіозной свободы въ самомъ пирокомъ смысль, то договаривающіяся стороны принимають нь сведенію это добровольное заявленіе. Ни въ накой части оттоманской имперіи различіе въроисповъданія не можеть подавать повода къ исключенію кого-либо или непризнанію за къмъ либо правоспособности во всемъ томъ, что относится до пользованія гражданскими и политическими правами, доступа къ публичнымъ должностямъ, служебнымъ занятіямъ и отличіямъ, или до отправленія различныхъ свободныхъ занятій и ремеслъ. Всв будуть допускаемы безъ различія въроисповъданій свидътельствовать на судахъ. Свобода и внъшнія отправленія всяваго богослуженія обезпечиваются за всеми, и викакія стесненія не могуть быть делаемы въ ісрархическомъ устройстве различных религіозных в община и ва сношеніяха иха са ихъ духовными главами ч 101).

Несправедливо было бы преувеличивать значение этихъ результатовъ. Они далеки отъ того, на что Россія имъла право разсчитывать послъ столькихъ жертвъ и столь славной войны; они даже не вполнъ соотвътствуютъ и интересамъ Европы, которые выиграля бы больше, если бы восточный кризисъ кончился болъе радикальнымъ способомъ. По Берлинскому трактату получили по-

<sup>103)</sup> Полный тексть бераниского трактата см. Церк. ВВст. 1878 г. 38 30 и 31.

литическую свободу отъ турецкаго ига только славянскіе народы; : весь же греческій міръ Константинопольскаго патріархата остался въ той же зависимости и въ томъ же тяжеломъ рабствъ, въ кавоить онъ быль и раньше. Правда реформаторское движеніе, которое подъ вліяніемъ Митхада-паши искуственно вызвано было въ Турців и которое окончилось обнародованісмъ пресловутой турецвой конституціи 23 декабря 1876 года, останавливало на себъ есобенно лестное и благосклонное вниманіе поклонниковъ Турціи. Нъкоторые изъ нихъ (напр. извъстный французскій оріенталисть Убичини, англійскій писатель туркофиль Джемсь-Бекерь) брали даже на себя трудъ доказывать полнъйшее согласіе новой оттованской конституців съ ученісмъ Корана и писали, что "благодътельное" значение турецкой конституции гарантируется именно твиъ, что она нисколько не противоръчитъ Корану, въ которомъ по ихъ словамъ не только не заключается ничего такого, что не допускало бы введенія между мусульманами конституціонныхъ учрежденій, или не могло бы быть согласовано у нихъ съ существованість парламента, но, напротивъ, совершенно ясно выражены всь основные принципы конституціонных государствъ, будеть ли то монархія или даже республика 104).

Забывая, что оттоманскую конституцію придумала турецкая диплометія въ минуту крайнихъ политическихъ затрудненій, съ цълію отвести глаза Европы отъ неслыханныхъ жестокостей надъ христіанами, повлонниви турецкой конституціи не хотять обратить вниманія на вопіющее противорвчіе магометанскаго закона основнымъ началамъ права, на которыхъ зиждется истинная гуманность в справедивость. Если конституція действительно обезпечиваеть равенство всвят подданных государства предъ закономъ, безъ различія ихъ народности и віроисповіданія, то она составляєть самое ръзвое противоръчіе всему, что составляеть внутреннюю сущность мусульманства. По основнымъ принципамъ своимъ мусульманство нисколько не возвышается надъ духомъ самой узкой въроисповъдной исключительности. Всъ его "либеральныя" правила предписываются почти исключительно въ отношеніи въ однимъ мусульманамъ. Турецкая конституція, не допуская въ силу основныхъ ученій Корана, одинаковыхъ съ турками правъ христіан-

<sup>104)</sup> Церк. Ввст. 1876 г. № 31.

екихъ подданныхъ Порты и не признавая даже ихъ свидътельства на судъ, твиъ самымъ подрываетъ всякое практическое значение свое въ интересахъ благоденствія подвластныхъ Турціи подданныхъ—немусульманамъ. И поэтому конствтуція не только не могма привести улучшенія въ положеніе христіанъ, но напротивъ, ограничивая формально верховную власть государства представительствомъ фанатическаго народа и лишивъ ее возможности дъйствовать самостоятельно (въ чемъ мы видъли раньше необходимое условіе для возрожденія и преобразованія государства), она скільта теперь это улучшеніе рішительно невозможнымъ. Доказательство этому — возстаніе въ греческихъ провинціяхъ Фессаліи и Эпиръ въ 1878 году. Воть съ какимъ воззваніемъ обратились есесалійскіе горои освобожденія къ своимъ соотечественникамъ — залинамъ:

"Последній чась пробиль! великая борьба, которая велась жа Востокъ, приближается къ своему концу. Всъ прочія племена (т.е. славянскія), находящіяся подъ пгомъ, видять сіяніе независимости своей: мы только оставались равнодушными зрителями, не нарушая спокойствія Европы; отъ нея ожидали мы освобожденія отъ страшныхъ ужасовъ, которые по сіе время терпъли. Въ то время какъ мы, слушая совъты Европы, оставались спокойными, оттоманское правительство обнародовало конституцію, коею буджо бы даровало намъ равенство правъ, но въ тоже время поставило насъ подъ исключительное ведомство беговъ, албанцевъ и зейбековъ... И воть 8 мъсяцевъ мы испытываемъ страданія, которыя въ печати опубликованы эдешними представителями державъ. Честь наша осквернена, имущество наше разграблено, церкви наши разрушены и святые сосуды проданы и продаются! Мы все это терпъли, ожидая помощи отъ цивилизованныхъ народовъ, но конференція состоялась и никто объ насъ не подняль голоса, какъ будто бы мы не терпъли послъдствій худого управленія турецкаго правительства. Переговоры о миръ ведутся, а о насъ ничего не гаворится; напротивъ неизбъжнымъ результатомъ, будетъ въчное наше иго и переселеніе въ намъ туровъ изъ имвющихъ быть освобожденными турецкихъ провинцій ( 105).

Воть несомивние слабыя стороны Берлинского трактата. Боль-

<sup>1°5) «</sup>Церкови. Васти.» 1878 г. № 9.

шая половина Фессаліи и часть Эпира на основаніи этого трактата перешли во владініе греческаго королевства, но мы привели сейчасть этоть примітрь, какъ доказательство того, насколько вообще улучшилось или могло улучшиться положеніе христіанъ, оставшихся подъ турецкимъ владычествомъ, и послів столь прославленной оттоманской конституцін.

Съ другой стороны, какъ бы не быле несовершенны результаты Берлинскаго конгресса, она все-таки представляють новый шагъ по прежнему пути, шагъ весьма важный, хотя и пріобретенный дорогою цаною. Трактать 1856 года, этогь памятникъ политичесинкъ страстей, которыя выявали несправедливую войну и такой же мирь; этоть акть, который поставиль Россію въ положеніе, некостойное великой державы, и который связываль въ теченіе 22 лътъ руки какъ Россіи, такъ и Европъ, обезпечивалъ, какъ мы видыл, турецкому правительству полную безнаказанность и вызываль постоянные безпорядки, послужившіе, между прочимъ, причиною и последней войны; этоть трактать, который всеми нарушался, отъ котораго отрежались даже его создатели, не сущеотвуеть больше. Побъдоносныя русскія войска разорвали его; Берлинскій конгрессь вычеркнуль его изъ исторіи, и Россія пріобрвиа полное право блюсти за результатами своихъ усилій. Она можеть быть убъждена, что въ лътописяхъ всемірной исторія діло ея заслужить славную страницу, что несмотря на временныя препятелвія, пораждаемыя отрастями, пороками и слабостями людей, человъчество идетъ по тъмъ же неуклоннымъ цалямъ, которыя нредначертаны ему Провиденіемъ. Освободивъ славянъ отъ турециаго ита. Россія рано или поздно освободить отъ него и весь христіанскій Востокъ, сокрушить ужаснаго тиранна и изгонить его съ благословенныхъ береговъ Европы. Положимъ, что Турців и безъ того не миновать своей судьбы; этотъ разбойничій станъ расположился не на своемъ мъсть и волны прогресса, рано или новяно, смоють его съ лица Европы. Европъ суждено быть мъстомъ развитія христіанской цивилизаціи. Все, что не принедлежить из христівнскому міру, линено жизни и движеніл, осужденона застой и уподовъ; все то, что чуждо христіанству, враждебно витьсть съ темъ и европейской цивилизаціи. Таковъ приговоръ исторіи надъ государствами, построенными на началахъ ислама и основавшимися на европейской почвъ. Мавры, утвердившіеся въ

Испанія, развили здесь утонченную культуру, поезію, искусствая и были, можно сказать, благодетелями страны; но они исповедывали исламъ и это ихъ погубило; ихъ культура пришла въ упадопъ и они исчезли. Утвердилось другое мусульивнское государотвона берегахъ Геллеспонта, но и оно не принесло съ собой имчего;: кромъ смерти и разрушенія; въ началь ныньшняго стольтін; кажы: мы видыли, оно быстро клонилось къ упадку и теперь, можно смезать, доживаеть свои последніе дни. И при всемь томъ Россія должна однакожь предупредить эту медленную, естественную смерть. **Дъло** въ томъ, что заживо разлагающійся организмъ Турціи заражаетъ своими ядовитыми міазмами здоровые члены, полные жизен м великихъ надеждъ. Въковой опытъ убъдилъ насъ, что турецкое управленіе разрушающимъ образомъ двиствуєть на культуру; гдвоно утверждается, тамъ земледъле и промышленность падають, плодородная страна превращается въ безплодную и безлюдную пустыню, на мъ-. ств цвитущихъ городовъ и деревень появляются жалкія развалины. Въ половине прошлаго столетія между Константинополемъ и Смирной находилась самая плодородная мъстность и чрезъ нее пролегалъ трактъ, усвянный по сторонамъ болве, чвиъ 200 населенныхъ мъсть. Въ 18:4 году англійскій ученый Мэдденъ провхаль по этому тракту и нашель его совершенно пустынныйъ:--ни одного населеннаго мъста, ни одного клочка обработанной земли... На островъ Критъ были вогда-то сотни городовъ съ густымъ населеніемъ; теперь тамъ можно встрітить очень немного городиовыи самое скудное населеніе. На знаменитомъ Кипръ, славившемся жебомъ, виномъ и металлами, съ миллоннымъ населениемъ, теперь едва насчитывается тридцать тысячь жителей, земледвліе и винодъле въ пренебрежени, почва перестала быть плодородной, народъ подавленъ и разоренъ 104). Отсюда прямая задача Россіи.... не дожидансь естественной смерти страдающаго заразительной болъзнью организма, удалить его, и чрезъ то спасти народы отъ: смерти и цивилизацію отъ разрушенія. Когда можеть и должна: осуществиться эта великая задача, мы сказать, разумеется, жеможемъ, потому что пророческаго дара въ себъ не имъемъ. Нъвоторые историки 107), на основаніи закона исторической преем-

<sup>106) «</sup>Церков. Въсти.» 1877 г. № 46.

<sup>167)</sup> Напр. бывшій профессоръ московской л. академів И. И. Соколовъ, ныні новгогородстверскій епископъ Сергій, въ своей статьть: «Когда и какъ можетъ совершиться" окончательное освобожденіе восточныхъ христіанъ». «Странених» 1883 г. т. П.

ственности и естественной необходимости явленій, а еще болье на основаніи движущей этимъ закономъ провиденціальной идеи, смотря въ посліднемъ случав на исторію исключительно, какъ на проявленіе Божественной и чудесной силы, управляющей судьбами человъческими чрезъ избранниковъ своихъ, опредъляютъ, что окончательное освобожденіе восточныхъ христіанъ можетъ совершиться непремівню въ правленіе нынів благополучно царствующаго Императора Александра III. Не иміз основанія опровергать этого благочестиваго пророчества, и еще менізе имізя основаній защищать и подтверждать его, мы съ своей стороны только можемъ высказать искреннее и чистосердечное пожеланіе, чтобы оно исполнилось и не осталось пустымъ лишь предположеніемъ, чтобы подобныя соображенія нашихъ ученыхъ оказались мудрой и непреложной истиной.

Д. Динтревскій.

## СЛОВО

ВЪ НЕДЪЛЮ КРЕСТОПОКЛОННУЮ, ПРОИЗНЕСЕННОЕ СИНОДАЛЬНЫМЪ-ЧЛЕНОМЪ, ПАВЛОМЪ, АРХІЕНИСКОПОМЪ КАЗАНСКИМЪ И СВІЯЖ-СКИМЪ, 24 МАРТА 1891 ГОДА ВЪ КАЗАНСКОМЪ КАФЕДРАЛЬНОМЪ-БЛАГОВЪЩЕНСКОМЪ СОБОРЪ.

> «Иже хощеть по мив ити, да отвержется себе, и возметь кресть свой и по-Мив грядеть» (Марк. 8, 84).

Канихъ велинихъ подвиговъ требуетъ отъ насъ, братія и сестры, заповъдь Господня о вресть! На вакія лишенія, скорби, страданів призываеть она всехъ насъ. Отвергнуться себя: - дегво ли это? Это значить не только отказаться оть всехъ греховныхъ пристрастій, отъ всехъ своихъ страстей и греховныхъ наплонностей, отложить первый образъ жизни ветхаго человъка, истлъвающаго въ обольстительныхъ похотяхъ (Ефес. 4, 22; Кол. 3, 9), но и пожертвовать для Господа, для Христа добрыми, законными, святыми сами въ себъ - расположеніями и отношеніями, пожертвовать любовію къ родителямъ, и детямъ, братьямъ и сестрамъ, если расположенія и отношенія эти и любовь оказываются несовивстиными съ любовію во Христу, колеблющими ее, отвращающими отъ Него (Мате. 10, 35-38). Это значить пожертвовать всемь своимь существомъ, своею жазнію, всеми силами и стремленіями своего духа, своего ума и своей воли, какъ скоро они возстаютъ противъ ума Христова, противъ познанія Божія (2. Кор. 10, 5) и воли Божіей, или когда и при невинности этихъ стремленій, слава

Божія и благо общее требують отреченія оть нихъ для Христа. Взять преста свой:-- легно ли это? Съ именемъ преста, съ понятіємъ и мыслію о немъ всегда соединяется мысль о страданіи тяжномъ, -- о страданіи, подобномъ тому, которое претериваенъ распятый на кресть. Потому взять на себя кресть свой, обыкновенно слагающійся нев трудовь и подвиговь своего служенія, нев. лишеній, сворбей, біздствій и страданій, ниспосылаемых Промысломъ Божіниъ на долю каждаго изъ насъ, и изъ подвиговъ самоисправленія и самоусовершенія, значить безропотно обречь себя на вев труды, лишенія, скорби и подвиги, предопредвленные намъ. Промысловъ Божінвъ, и безропотно нести, распять плоть со страстями и поссотями (Гвл. 5, 24). Саподовать за Христомъ, итти постопамъ Его въ своей жизни: легно ли это? Путь, которыхъ шелъ Спаситель нашъ, былъ путь отъ Внеліема до Голговы. Этопуть, усвянный терніями, даже острыми вамнями уничиженія, липвеній, скорбей, страшныхъ страданій, умаснійшей, мучительнійшей смерти. Какъ стращио вступить на путь, подобный пути Христову! Канъ тямело, болъзненно итти по стопамъ Христовымъ! Великихъ. подвиговь требуеть оть насъ Христова заповыть о крестоношевін! На ужасныя лишенія и скорби обрекаеть нась она..

Да, заповъдь о врестоношени тяжва. Но если заповъдь эта полезва, благоплодна, спасительна; если только при исполнени ез межно вести жизвъ истинио добрую и полезную, жизвъ истино христіанскую и наслъдовать спасеміе въчное, а нарушеніе ея грозить въчною погибелію: то, не омотря на всю трудность этой заневъда, мы должны безропотно подчиниться ей и во всей точности исполняющіе заповъдь о крестоношеніи именно танова. Только исполняющіе заповъдь эту, только идущіе путемъ крестнымъ во всю свою жизнь, по примъру Христову, могуть совершать дъла нетинно полезныя, спасительныя, и подражая въ своей жизни Господу нашему Інсусу Христу, войти въ царство Его, во славу Его.

Единородный Сывъ Божій, Богь—Слово, для спасемія міра, явиль самоотверженіе безграмичное, истинно Божеское. Божественное метондаміе. Бога—Слова, по истинь, есть проявленіе самоотверженія безпредыльнаго, съ которымъ не можеть итти ни вънамое сравненіе всякое другое, самое великое самоотверженіе. Сынь Божій оставляєть небо и нисходить на землю. Царь вселенной—Богь принимаеть образь раба,

дълается подобнымъ человънамъ, (Филип. 2, 7), становится подданнымъ царя злодвя Ирода, Императора язычника римскаго Кесаря, Богь-Царь вселенной оставляеть Свой небесный, высовій и превознесенный престолъ (Иса. 6, 1), и родившись въ вертепъ, полагается въ ясляхъ, повитый бъдными пеленами. Владыка всей. твари подчиняется всемь условіямь жизни тварей своихъ, людей, со всеми лишеніями, сворбями ея, и безропотно несеть бремя этой жизни болье тридцати трехъ льтъ. Онъ смиряетъ Себя, бывъ кослушнымъ даже до смерти и смерти крестной (Филип. 2, 8). Онъ для нашего спасенія, претерпъваеть поруганія, оплеванія, біснія,: заушенія, бичеванія, кресть, смерть, и погребеніе во гробъ, претерпъваетъ мученія Владыка твари отъ преступной твари. Какое самоотверженіе! Что въ сравненіи въ самоотверженіемъ Христовымъ самое полное самоотвержение человъческое, отвержение отъ всего своего существа, отъ твла и духа своего для Господа? Тоже,: что капля воды въ сравнении съ океаномъ, песчинка въ сравнении съ примъ мірозданіемъ. Даже менре... Можно ли сравнивать я соразмврять конечное, ограниченное съ безконечнымъ, съ безграничнымъ. Но какъ же и многопънны, безпънны плоды самоотвер-: женія Христова! Какъ велики, спасительны последствія Его! На земль является совершенный шій человычь-Богь во плоти, (1 Тим. 3, 16), Богочеловъкъ. Является Богомладенецъ Інсусъ; является отрокъ и юноша, -- Богочелованъ; живетъ св людьми мужъ--- Бого-человъвъ, достигающій мъры полнаго возраста богомужнаго, богочеловъческаго и даетъ намъ спасительный, совершеннъйшій образъ жизни человъческой во всъхъ ен возрастахъ, своими божественными стопами отпечатываеть путь, которымъ мы должны итти ко спасенію. Онъ своею жизнію выясняеть намъ, чамъ должны быть мы въ наждомъ возрасте своей жизни и до накихъ безграничныхъ предвловъ должно доходить наше самоотвержение на вовхъ стадияхъ нашего жизненнаго пути по ученю Христову, по св. закону Его, по святому примъру Его, и дъластъ возможнымъ для насъ спасительное странствованіе по юдоли земной.

1) Превъчный Богг, воплотившись и вочеловачившись, является на земла, вакъ отроча младо, является въ вида безпомонцивго, слабаго младенца. Богг.—Слово добровольно намотствуетъ до времени; держащій все словоть силы своей, (Евр. 1, 3), содержащій все дланією своею носится руками своей Пречистой Матери и прі-

емлеть попоченія о себ'в оть мнимаго отца своего Іосифа. Своимъ пречистымъ человическимъ духомъ пріемля сокровища премудрости и святости отъ своего Божесваго естества, Онъ для наученія насъ послушанію какъ Отпу Небесному, такъ и родителямы земнымъ, подчиняется руководству не только Божію, но и своей Пречистой Матери и мнимаго отда, повинуется имъ (Лук. 2, 51), и по слову ввангельскому, двиствуя такъ младенець Інсусъ возросталь и укрыплялся духомь, исполняясь премудрости; и благодать Божсія были на Неме (Лук. 2, 40). Какъ велика была эта премудрость еще въ дътскомъ и отроческомъ возрасть Інсуса, -- это поназали беседы девнадцатилетняго отрога Інсуса въ храме Тез русалимскомъ съ учителями Гудейскими. Пришедши вибств съ роздителями въ Герусалимъ на праздникъ Пасхи и, отпраздновавъ праздникъ, Онъ отсталъ отъ нихъ и остался въ Герусалимъ, когда: они направились въ свой городъ Назареть. Не нашедши Его въ пути среди родныхъ и знакомыхъ, они возвратились въ Герусалимъ, ища Его. Здесь, после трехдневных поисковь, они нашли Его въхрамъ, сидящаго посреди учителей, слушающаго ихъ и спрашивыощаго ихъ. Всъ слушающие Его дивились разуму и отвътамъ Ею (Лук. 2, 40—47). Туть отрокь Інсусь не только открыль предъ всвии торжественно премудрость Свою, премудрость Божественную; но и исповъдалъ предъ своими родителями и своими собесъднивами, что Онъ Сынъ Отца Небеснаго, и что призвание Его быть въ томъ, что принадлежить Отцу Его. Когда Матерь Его сказали Ему: Чадо! что Ты сдълаль съ нами? Воть Отець Твой, ж я съ вемикою скорбію искали Тебя: Онъ сказаль имь: зачьмь было вамь искать Меня? или вы не знали, что мнь должно быть въ томъ; что принадлежить Отиу Моему? (Лук. 2, 48, 49). Такъ Онъ сознавать и исповъдать, что Онъ есть Сынъ Отца Небеснаго. Но родители не поняли сказанных Имг слова, (2, 50), и продолжени руководить Его только какъ Сына человвческаго. Что же дылесть, ванъ поступаетъ отрокъ Імеусъ? Окъ, сознавая Себя Сыномъ: Вожівиъ, Богомъ, безгранично превосходя ихъ разумомъ и премудростію; самоотверженно подчиняется условіямъ жизни человіческой, въ которыя Самъ себя добровольно поставилъ. Онъ пошель съродителями своими, и приниель въ Назареть; и быль въ полиновении у нихъ (Лук. 2, 51). Былъ въ повиновеніи у родителей Сынъ Отца Небеснаго, Богъ Творецъ, Владыка міра вочеловачившійся. Подчинялся руководству родителей людей Богъ премудрый, всесовершенный, принявшій на себя образь раба. Какое смиреніе, самоотвержение безпредъльное. Но вакою высотою нравственною оно являлось предъ очами Бога и людей! Какъ божественно высокимъ являяся предъ всеми смиренный отрокъ! Інсусь преуспиваль въ премудрости и возрасть, и въ мобы у Бога и человькогь, (Лук. 2, 52), замъчаеть св. Евангелисть. Затъмъ и преисполненный премудрости и святости, Онъ, до тридцатильтняго возраста, живеть въ безвъстности, даже повидимому сокрываеть отъ посторонняхъ взоровъ сокровища своей премудрости и святости, которыми потомъпоражаеть, какъ чемъ-то неожиданнымъ, Тудеевъ и своихъ соотвчественниковъ назарянъ, во время своего общественнаго служенія, Како Онг знаеть Писаніе неучившись? (Іовн. 7, 15), говорили о Немъ Іуден. Откуда у Него такая премудрость и сими? Не плотниковь ли Онг сынь? Не Его ли мать называется Марія, и братья Его Іаковь, и Іосій, и Симонь и Іуда? (Мато. 13, 54-55),--съ изумленіемъ спрашивали сами себя, слыша Его Божественное ученіе и видя Его чудеса, соотечественники Его - Назаряне, очевидно, прежде не замъчавшие въ Немъ высокихъ совершенствъ Его. Для большаго еще проявленія смиренія в самоотверженія Своего, Господь Інсусъ Христосъ, Сынъ Архитентона Небеснаго, Творца и Создателя вселенной, является міру въ скромной долъсына тектона земнаго, занимается ремесломъ плотника, раздълян трудъ плотничій съ мнимымъ отцемъ своимъ Іоснфомъ и съ братьями своими. Трудится Онъ, несомивино, съ полнымъ усердіемъ и искусствомъ, съ любовію къ труду, трудится до пота и усталости, постоянно переносясь мыслію оть занятій тектонскихъ къ планамъ домостроительства спасенія человіческаго, по устройству великаго дома Божія, великаго парства своего, Святой Своей перкви. И накая бездна смиренія и самоотверженія! во все время воспитанія Своего и пребыванія въ безв'ястности, Івсусъ, не тольно отрокъ и поноша, но уже и мужъ, очевидно, не обнаруживаетъ ни малейшаго неповиновенія своимъ родителямъ, ни мальйшей попытая къ несвоевременному устраненію ихъ руководства, къ несвоевременному проявлению своей полной самостоятельности, къ несвоевременному рашительному откровенію своего Божескаго достоинства. в своего призванія. Не обнаруживаеть Онъ ни малійшей полытки къ уклонению отъ того врестняго пути, который быль предуваванъ

Ему Отцемъ Небеснымъ въ этомъ возрасть. Именно тогь путь полнаго самоотверженія, крестоношенія, который предуказань быль Ему Отцомъ Небеснымъ въ періодъ воспитанія Его и пребыванія Его въ безвъстности, быль путеть неуклоннаго шествія Его къ своему совершенству. И Онь, живя такъ, явился истинно-совершеннымъ, вполнъ пріуготовленнымъ къ тому высокому служенію, къ которому Онъ былъ призванъ и на которое Онъ вступаль въ тридцатильтнемъ возрасть. Самъ Отецъ Небесный засвидьтельствоваль объ истинно-божественной, вполнъ благоугодной Ему жизни Господа Інсуса въ этотъ неріодъ ея, изрекши при крещеніи Его: Ты Сымъ Мой возмобленный; въ Тебь Мое благосоленіе (Лук. 3, 22). И люди увидьли Его, ногда Онъ явился предъ ними съ своею проповъдью, полнымъ благодати и истины; узнали славу Его, камъ славу Единороднаго отъ Отца (Іоан. 1, 14).

Тъмъ же путемъ самоотверженія и крестоношенія, которымъ merь и Господь нашь Інсусь Христось въ дни своего восинтанія и пребыванія въ безвъстности, должны идти и всв христівне во дни дътства, отрочества, юности, вообще въ періодъ своего воснитанія, къ умогвенному и правотвенному совершенству. Только шествуя благить престнымъ путемъ, они могуть воспитаться праввльно, приссообразно и потомъ быть вполет добрыми и нотезными дъятелями на разныхъ поприщахъ общественного служенія. Питомцы, врестоносцы, оъ первыхъ дней дітства сомоотверженно воздерживаются отъ капризовъ, прихотей, дурныхъ намонностей, отъ грубости и непослушанія, безпрекословно повинуются своимъ родителямъ и воспитателямъ во всемъ не тольно за гивьъ, но и за совъсть (Римл. 13, 5) и, по любви къ нимъ, подчиняются добрымъ внушеніямъ ихъ. Что же бываеть плодомъ этого крестоношенія? Діти, отроки и юноши начинають преуспіввать постепенно въ доброй жизни, пріучаются въ сдержанности, самообладанію, нь воздержанію, нь благовоспитанности, нь благочестію, къ сострадательности, къ милосердію, къ кротости, къ почитанію родителей и всякой власти, нь достохвальному и разумному послушанію, вообще ко всёмъ добрымъ правиламъ, навыкамъ, дъйствіниъ, составляющимъ совершенство человъка и уподобляясь въ жизни своей, младенцу, отроку и юношъ Богочеловъку, приготовияють себя въ доблестной, честной, святой двятельности. Питомпы-крестоносцы, сознательно и самоотверженно отвращаются

отъ пристрастія нь игрань и забавань, оть пристрастія неумъраннаго, страстнаго, соединеннаго съ уклоненіемъ отъ ученія, отъ добрыхъ занятій и отъ всяваго труда, и посвящають при необходимомъ отдыхв все время свое изученію наукъ, искусствъ, ремеслъ, веобще обучению и образованию. И вотъ питомпы-крестоносцы развивають правильно свои душевныя и телесныя силы, обогащають себя разнообразными знаніями, потребными въ жизни, и вступають въ жизнь людьми умственно зрълыми, свъдущими, способными понимать запросы и требованія жизни и, удовлетворян имъ, вносятъ въ сокровищинцу жизни многоценныя сокровища двиъ многополезныхъ, благихъ. Питомпы-крестоносцы отвращаются своеводія и самочинія въ своей діятельности, чуждаются непроменнаго руководства людей сомнительнаго, а темъ более явно вреднаго направленія, осуждаемыхъ родителями и воспитателями ижь, набъгають вреднаго, растиввающаго умь и сердце чтенія, и вполив подчиняются, и въ двлв и въ знаніи, руководству родителей н законныхъ учителей и воспитателей своихъ. И какія благія, и для воспитывающихся, и для общества, последствія влечеть за собою такое воспитаніе. Воспитывающісоя получають твердое, нравильное и доброе направленіе, при которомъ они являются въ жизнь добрыми, полезными, благонамаренными и честными людьми, истинными христіанами и выдерживають безтрепетно и побъдоносно бури самыхъ разнообразныхъ искущеній для ихъ ума и убіжденія, и для ихъ воли съ ея правилами. И такая постановна воспитанія обязательна не только по отношенію къ детямъ, отрокамъ и юношамъ, но и по отношенію къ питомдамъ болье зрылаго возроста. И для нихъ обязательно послушаніе и самоотверженіе, какъ условія добраго воспитанія. Пова они питомцы, пова они учатся, они находятся въ состояніи пъстунства, должны быть подчинены попечителямъ и домоправителямъ до срока, назначеннаго властио (Гал. 4, 2). Они подобны совершенивишить организмамъ, долго аръющимъ для достиженія полнаго, всесторонняго своего развитія и потому требующимъ продолжительнаго, самаго тщательнаго ухода за собою; но зато, въ состояніи здоровой зрівлости, организмы эти поражають своею красотою, а при порча своимъ безобразіемъ. Подобно высшимъ организмамъ, питомцы высшихъ учрежденій требують продолжительнаго, тщательнаго воспитанія для всесторонняго своего развитія, при правильности вотораго они будуть

услаждать всвять нравственною красотою. По высоть своихъ дарованій и талантовъ, они готовятся въ высшимъ служеніямъ, тре-.бують продолжительный шаго внимательный шаго руководства, для сохраненія ихъ отъ нравственной и умственной порчи, твиъ больевредной и онасной, чвиъ они даровитве и талантливве, и чвиъболве шировимъ и высовимъ вругомъ они могутъ въ последствіи или вредить, или приносить польву. И если эти питомцы, отрекаясьоть своеволія и самочивія, самоотверженно относятся съ послушаніемъ въ своимъ руководителямъ, повинуются имъ, и по ихъ указаніямъ, развиваются въ добромъ направленін, трудолюбивонаучають свои науки не по гнилымъ мнимо-научнымъ книгамъ, а по руководствамъ и пособіямъ истинно-научнымъ; то они дълаются. людьми резумными, мудрыми, многосевдущими и вполев полезными въ областихъ своей двительности. Пополяновения ихъ къ самочиню, возбуждаемыя неразумною гордостію, неразумными помыслами о своемъ высовомъ якобы развитіи, увлоненіе ихъ отъ самоотверженія и послушанія уже въ достаточно зрёдомъ возраств, строго изобличаются божественнымъ самоотвержениемъ Господа нашего Іисуса Христа, во время своего воспитанія, повиновавшагося родителямъ, и до тридпатилътияго возраста, въ состояніи. безвъстности, не отвергавшаго ихъ руководства, и продолжавшаго преусиввать въ той мудрости, въ которой воспитывали Его Богъ-Отецъ и земные родители. Великую ли послъ сего жертву принесуть зралые питомцы своимъ самоотверженнымъ послушаніемъ своимъ воспитателямъ? Что ихъ жертвы въ сравненіи съ безграничною жертвою Христова самоотверженія? А крестоношеніе ихъ, по примъру Христову, во время воспитанія принесеть и имъ, и церкви, и государству обильные, многоциные плоды, сдилаеть ихъ достойными, добрыми двлателями.

Но какую печальную картину представляють тѣ дѣти, которыя не воспитываются по образу Христову, отвращаясь самоотверженія и крестоношенія! Капризные, лѣнпвые, непослушные, только и думающіе объ играхъ и забавахъ, и ради ихъ оставляющіе ученіе, буйные, сварливые, драчливые, срамящіе себя мелкими, а иногда и крупными кражами, и у родителей и у чужихъ, денегъ на лакомства, игры и забавы,—дѣти и юноши, питомцы—не крестоносцы ростутъ ни къ чему негодными людьми, невѣждами, своевольными, тунеядцами, ни родителямъ, ни властямъ непослушными

м составлають истинное горе для родителей, бремя для всёхъ влаотей и обществъ. Многіе изъ нихъ уже въ детстве гибнуть; внусивъ мало запретнаго меда умирають (1 Царств. 14, 43), умирають подобно чахлымъ прътамъ. Остальные гибнуть въ жизни аръдой, презираемые всеми, тяготящіе всехъ, бременящіе землю и оскорбляющіе небо своими пороками и преступленіями. Еще ужасные ты литомцы, которые иногда уже въ довольно эреломъ возрасте, а нногда и въ возраств неэрвломъ, начинають предаваться мира въ больших. Эти питомцы часто становятся позоромъ для воспитывающихъ ихъ заведеній, истинными бичами овоего отечества. Начиная свою шру во больших, они большею частію подражають большимъ въ дурномъ, зловредномъ. Они избирають въ образцы для себя часто отребіе міра, людей развращенныхъ, негодныхъ. И вотъ, по примъру ихъ, а часто и подъ ихъ руководствомъ, они начинають бродяжничать, пьянствовать, развратничать, мошениичать, и мало по малу дълаются людьми, "исполненными всякой неправды, блуда, лукавства, корыстолюбія, злобы, зависти, убійства, распрей, обмана, злонравія" (Римл. 1, 29), словомъ, дюдьми нетерпимыми, врайне зловредными. А иные дозволяють себъ имру въ больших и еще болье гибельную. "Злорычивые, клеветники, богоненавистники, обидчики, самохвалы, гордые, изобратательные на зло, непослушные родителямъ, безразсудные, въроломные, непримиримые немилостивые (Римл. 1, 36), они горделиво воображають, что доросли до мудрости мужей государственныхъ, преобразователей царствъ. Они самонадъянно и дерзко составляють, или заимствують у другихъ враговъ порядка и благосостоянія царствъ и народовъ адскіе планы переустройства государствъ, составляють заговоры, прибъгаютъ для достиженія своихъ цълей, къ насилію, къ кровавымъ мврамъ, не останавливаются даже предъ цареубійствомъ. Злосчастные люди! Сыны погибели! За всв труды и затраты на ихъ воспитаніе и образованіе, за всв попеченія о нихъ, они платять черною неблагодарностію Царю, государству, церкви и губять и чебя и другихъ своею преступною дъятельностью. Нередко они чами гибнуть, подвергаясь тяжкимъ карамъ, продолжительнымъ заключеніямъ, тяжелымъ принудительнымъ работамъ, позорной вполнъ заслуженной смерти. Но прежде чемъ постигаетъ ихъ заслуженная кара, часто жертвами ихъ злодъяній падають истивные слуги царя; жертвою злодъйской руки сдълался даже благостивищій

царь Освободитель. Да, уклоненіе отъ врестоношенія по примъру Христову приводить не въ добру, а въ гибели. Притомъ уклоняющіеся отъ врестоношенія, Христомъ заповъданнаго, недостойные питомцы врестоношенія все-таки не избъгають: они сами сооружають себъ свои собственные вресты,— вресты подобные тому, который приготовиль для себя разбойникъ, распятый ошуюю Христа.

2) По вступленіи на діло общественнаго служенія роду человічесному, Господь Інсусъ Христосъ продолжаль итти путемъ самоотверженія и крестоношенія, еще болве усиленнаго. Какіе труды понесъ Онъ, какимъ скорбямъ, дишеніямъ, огорченіямъ, гоненіямъ подвергался Онъ, возвъщая міру Свое Божественное ученіе! Онъ обходиль грады и веси, населенные чадами Израиля, терпъливо перенося зной, жажду, голодъ, усталость; Онъ и день и ночь училь людей истинъ Божественной, Закону Божію, спасительному пути. Никакія труды и лишенія не ослабляли Его ревности, не отклоняли Его отъ своего спасительнаго труда. Враги истины Божественной худили Его и ученіе Его; но Онъ, не смущансь худами ихъ, неустанно возвъщаль Божественное слово. Онъ совершаль великія благодетельныя чудеса, исцеляль больныхъ, прокаженныхъ, хромыхъ, слъпыхъ, глухихъ, разслабленныхъ, бъсноватыхъ, даже воскрешаль мертвыхъ (Мате. 11, 5; 4, 24; Марк. 1, 32). И какъ же благодарили Его за благодъннія? За благія дъла свои Онъ встръчаль, вмъсто благодарности, вражду, ненависть, злохуденія. Онъ изгоняеть бъсовь не иначе, какь силою вельзевула, - князя бъсовскаго, (Мато. 12, 24): говорили богохульники. Онъ жилъ святвищею жизнію, простираль Свою любовь на всехь, всемь благотвориль, а противъ него строили ковы, замышляли убить Его. И тъмъ больше возвышалась слава Его, какъ премудраго учителя, великаго чудотворца, благодетеля народа, темъ ожесточеннее делалась ненависть къ Нему враговъ, темъ настойчиве искали они Его погибели. И что же Христосъ? Устрашала ли Его вражда нечестивцевъ? Ослабъвала ли св. ревность Его о спасеніи людей? Нъть, Онъ безтрепетно, ревностно продолжаль возвъщать людямъ Свое Божественное ученіе и совершать спасительныя чудеса. Не умаляла высоты многотруднаго и спасительнаго служенія Его и жажда славы человъческой. Нъть, славы Своей, славы отъ людей (Іоан. 5, 41) Онъ не искаль; Онъ искаль славы только пославшаго Его Отца; о ней только заботплся (Іоан. 7, 16—18). Накакія почести и блага мірскія не обольщали Его, не влекли Его къ себв и не отвленали отъ спасительнаго служенія Его. Предъ самымъ вступленіемъ Его на поприще общественнаго служенія діаволь покусился искусить Его, возбудить въ Немъ тройственную похоть, - похоть сластолюбія, корыстолюбія и гордости житейской; но искуситель быль посрамленъ и побъжденъ. Господь Іпсусъ Христосъ отвергъ плотскія удовольствія, съ пренебреженіемъ отказался отъ поклоненія діаволу изъ-за обладанія встми царствами міра и отъ чудотвореній тщеславныхъ (Мато. 4, 1-10), восторжествоваль надъ искущениемъ и искусителемъ. Онъ уклонился и отъ избранія на царство, когда толпы народа, пораженныя особенно напитаніемъ пяти тысячъ человъкъ пятью хлюбами и двумя рыбами, вознамфрились сдълать Его паремъ (Іоан. 6, 5 — 15). Уклонился отъ парства земнаго, потому что не для земнаго, мірскаго царствовавія прищель Онъ на землю, а для основанія на ней царства небеснаго. Такъ Господь Інсусъ Христосъ неуклонно шель путемъ самоотверженія и крестонощенія во дни общественнаго служенія Своего, не отклоняясь отъ Своего спасительнаго служенія ни мірскими удовольствіями и земными благами, ни злохуленіями, гоненіями, и смертельными опасностями, ни мірской славой и почестями. Онъ всв Свои помыслы, труды и силы посвящаль своему спасительному дълу, въ него вложилъ всю Свою душу, -- неустанно училъ людей истинъ и правдъ, располагалъ ихъ къ благочестію и святости и словомъ и приивромъ Своимъ, благотворилъ имъ, и Своимъ ученіемъ и чудесами воспитываль въ нихъ въру въ Него, какъ въ обътованнаго Спасителя міра, въ Едпнороднаго Сына Божія, въ истиннаго Бога. И какъ возвышенны были жизнь и дъла Его во время общественнаго служенія, какъ достойны были они Единороднаго Сына Божія, — это показаль Отець Небесный, торжественно назвавшій Его Сыномъ Своимъ возлюбленнымъ, предъ концемъ общественнаго служенія Христова, во время преображенія Христа на горъ Өаворъ. Сей есть Сынь Мой возлюбленный, въ Которомь Мое благоволеніе; Его слушайте (Мато. 17, 5): возглаголаль Отецъ Небесный. Невозможно свидътельство о божественномъ совершенствъ Богочеловъка и величіи совершенныхъ Имъ подвиговъ, — высшее свидътельства Өаворскаго.

Подобенъ пути Христову долженъ быть и путь жизни каждаго истиннаго христіанина, по вступленіи его на поприще общественнаго служенія. Каждый истинный христіаннь и въ это время долженъ пати неукловно путемъ самоотверженія и крестоношенія. И поль этимъ только условіємъ онъ можетъ совершать и совершаеть дъла полезныя, благотворныя, часто великія и дълается благодътелемъ людей. Заботясь объ исполнении только своего долга, онъ влагаеть всю душу въ дъло своего служенія, посвящаеть ему вев силы, знанія, вев труды свои, п-съ полнымъ успъхомъ и пользою исполняеть обязанности своего служенія, даеть діламъ правильное направленіе, совершаеть въ области своего служенія благотворныя преобразованія, даеть всему быстрый ходь. Ничто не отвлекаеть его отъ трудовъ и подвиговъ его служенія. Забавы, развлеченія, удовольствія, -- неум'вренныя, вредныя для діла, -- онъ презираеть; ворыстныя цвли и двиствія ненавидить, гнушается ихъ; злорьчіе. непріятности, интриги, направленныя противъ него, опасности. угрожающія ему за честную, трудолюбивую двятельность, не смущають его, не ослабляють его двятельности, энергіи; даже смертельныя опасности, самая смерть не пугають его, не заставляюты его сложить руки, и бездъйствовать для отвращенія опасности, когда нужно подавлять эло. Нетъ, ничто не останавливаетъ его благотворной двятельности; онъ готовъ всемъ, даже жизнію, жертвовать для общаго дъла и блага, и неръдко падаеть подъ ударами интригь и ковъ вражескихъ, подвергается временному безслежію, даже габнеть отъ руки враговъ; но съ пути чести и правды не сходить, свой долгь исполняеть неуклонно. Какь велики, благопотребны, полезны для общаго блага подобные крестоносцы! Ими именно, при помощи Божіей, устрояется благо, утверждаются мегущество, сила, благосостояніе народовъ, царствъ, св. церкви. Они вносять порядокъ, твердость, благой успехъ, благопотребную быстроту въ двятельность общественную, государственную, церковную; они воспитывають и подготовляють къ честной и полезной дъятельности будущія покольнія, образують какъ бы школу для приготовленія добрыхъ общественныхъ дъятелей, обезпечиваютъ благо общее не только въ настоящемъ, но и въ будущемъ. Какъ высоко и благотворно служение этихъ крестоносцевъ, идущихъ въ своей двятельности по стопамъ Христовынъ! Это-достойные люди,

полезные люди! Они достойны имени чадъ Божінхъ! Они служатъвеликую службу во славу Божію, во благо людей.

Какъ напротивъ жалки, презрънны, зловредны тъ люди, которые въ своей служебной дъятельности уклоняются отъ врестоношенія. по примъру Христову и проходять небрежно и нечестно поприще своего служенія. Лурно воспитанные, они дурно и служать. Больше любя забавы, развлеченія и удовольствія, чемъ служебный трудъ, они самую ничтожную долю времени употребляють на дъла служебныя, двая притомъ все авниво, небрежно, вяло, неумвло. Часто портя дело своею небрежностію и неумелостію, развращая своимъ примъромъ, если они начальники, своихъ подчиненныхъ, и пріучая ихъ къ небрежной службъ, -- они почти все время свое тратятъ на забавы, увеселенія и удовольствія, и адёсь проявляють и живость, и искусство, и энергію. А въ дълахъ — застой, отъ котораго страдають часто важные интересы общественные, государственные, церковные. Страдая корыстолюбіемъ или нуждаясь въобильных в средствахъ на дорогія увеселенія и удовольствія, уклоняющеся отъ добраго крестоношенія двятели часто предаются лихоимству, хищеніямъ, разнообразнымъ злоупотребленіямъ. Расхищаются ими банки и казнохранилища, пускаются по міру жертвы хищеній; широкою рівкою разливается лихоимство, хищничество, мотовство, подъ вліяніємъ такихъ двятелей. Уклоняющієся отъ христіанскаго крестоношенія общественные двятели часто не столько служать, сколько подслуживаются и выслуживаются: двдають все только напоказь, предо очима точно работають (Ефес. 6, 6), для полученія наградь и повышеній, интригують, пресмыкаются предъ высшими, а въ дъдахъ допускають застой, непорядки, злоупотребленія, и своимъ вреднымъ вліяніемъ и примъромъ развращають темъ более широкіе круги, чемъ выше и вліятельные положение ихъ. О, какъ много терпитъ и страдаеть дыло отъ двятелей, уклоняющихся отъ добраго крестоношенія въ своемъ служенін! Какъ много зла всемъ причиняють они! А крестоношенія-то они все-таки не избъгають, какь бы ни желали этого. Они сами сооружають себъ кресты, подобные кресту разбойника, распятаго ошуюю Христа. И увеселенія, и удовольствія причиняють огорченія, скорби, иногда бъдствія великія; неръдко они оплачиваются развореніемъ, безчестіемъ, смертію. И корыстолюбіе. жищеніе обрекають человъка на большіе жлопоты, непріятности. опасности, покрывають имя человъка позоромъ, подвергають страшнымъ карамъ, низвергають человъка въ пропасть погибели. И честолюбіе сопряжено съ большими хлопотами, заботами, огорченіями, часто завершается такими тяжкими паденіями, послъ которыхъ певозможны бывають возстанія людей, разбитыхъ, сокрушенныхъ при паденіи и тълесно и духовно. Все это — развъ не кресты? Кресты, и кресты ужасные, причиняющіе страшныя мученія и страданія, и—въ тоже время кресты разбойничьи,—кресты, подобные кресту разбойника, распятаго ошуюю Христа. Не лучше ли, не разумнъе ли, не налагая на себя самодъльнаго креста, каждому благопокорливо взять и возложить на себя кресть, предназначенные ему Господомъ, и съ нимъ на раменахъ своихъ идти во слъдъ Господа Інсуса Христа? Кресты, Богомъ возложенные на людей, и благопокорливо возлагаемые ими на себя, — кресты спасительные, и потому, при всей своей тяжести, вождельные...

3) Самое усиленное крестоношеніе Христово началось со времени преславнаго преображенія Христа на Өаворъ, получило свое наибольшее напряжение во дни страданий Его и завершилось врестною смертію Его. Возвъстивъ людямъ Божественное ученіе Свое, совершивъ безчисленное множество великихъ, спасительныхъ чудесъ, — Господъ нашъ Інсусъ Христосъ пріуготовзялся къ величайшему двлу своего служенія, къ искупленію рода человъческаго Своими страданіями и смертію, Своею безпънною провію. Въ это время и слово, и гъло Его становится наиболее решительнымъ. Притчи Его дышать строгими обличеніями вождей и учителей израильскаго народа, грозять имъ гибелью за упорную ненависть къ истинному Мессін-Інсусу Христу, за ръшимость убить Его. Обличительныя ръчи Его, обращенныя къ фариссямъ, пламенны, соврушительны, а беседы съ учениками, особенно прощальная беседа съ ними, божественно умилительны (Мато. 23, 1 - 39; Іоан. 13 гл. 31-17 гл. 26). Все рашительные и рашительные открываеть Онъ, что Онъ обътованный Христосъ-Сынъ Божій. Онъ совершаеть величайшее чудо, --- воскрешаеть Лазаря. Онъ торжественно, вавъ Царь Изранцевъ, вступасть въ Герусалимъ, возседя на молодомъ ость (Мато. 21, 1-11);-принимаеть оть народа, и даже оть детей привътствія, подобающія Мессіи (Мате, 21, 8, 9, 15, 16). Принимаеть царскін почести Іисусь,-прежде устранивнійся оть царснихь почестей, конечно выбышихь другой смысль и характеръ.

Онъ являеть Себя Владыкою храма, изгоняеть изъ него продающихъ и покупающихъ (Ме. 21, 12, 13). Торжественно, подъ заклятіемъ первосвященническимъ, Опъ исповедуетъ Себя Христомъ, Сыномъ Божимъ предъ первосвященниками и старцами, предъ всъмъ синедріономъ (Мато. 26, 59 — 66). Исповъдуетъ Себя Царемъ предъ Пилатомъ (Іоан. 18, 33-37). И все это дълаетъ Онъ съ явною опасностію для Себя. Вообще всъ слова и дъла Інсуса Христа въ послъдніе дви земной жизни Его навлежають на Него страшныя опасности, явно обрекають Его на смерть, и однако Онъ, не стращась нивакихъ опасностей и смерти, говоритъ и дъйствуеть такъ, какъ требовали того воля Отца Небеснаго и домостроительство нашего спасенія, какъ требовало того Его служеніе. Враги Его окружають Его, какъ хищные волки незлобиваго Агица, ловять каждое слово Его, чтобы исказить и перетолковать слова Его и тымъ погубить Его; а Овъ безстращно бичуеть ихъ лицемъріе и пороки, обвиняетъ ихъ въ измънъ Богу и Христу Его, гровить имъ за то гибелью и больше и больше распаляеть ихъ злобу и ненависть къ Нему. Они ненавидять Его за чудеса, привлекающія къ Нему народъ, какъ къ Мессін; а Онъ, какъ бы вызывая ихъ на борьбу, совершаеть, вблизи Іерусалима, величайшее чудо, воскрешаеть изъ мертвыхъ Лазаря, и разъяряеть ихъ. Они замыслили обвинить Его въ богохульствъ, въ самозванствъ, въ ложномъ будто бы присвоенів Имъ Себъ имени Сына Божія, Христа, Царя Израилева;—а Онъ и въ притчахъ, и въ ясныхъ словахъ, и словомъ и дъломъ, торжественно возвъщаетъ, что Онъ Сынъ Божій, Христось, Царь Изранлевь, совершаеть даже торжественный царскій входъ въ Герусалимъ, принимаеть царскія почести, и тъмъ даеть имъ оружіе противъ Себя. Онъ подъ присягою исповъдуетъ Себя Сыномъ Божіимъ, Христомъ предъ пълымъ синедріономъ (Мате. 26, 59—66), Онъ свидътельствуеть предъ Понтіемъ Пилатомъ доброе исповеданіе (1 Тим. 6, 13) и темъ Самъ произносить недь Собою смертный приговорь, и после тяжкижь страданій умираєть на кресть. Такъ, когда настало благопотребное время для ръшительнаго исповъданія Своего спасительнаго призванія и божескаго достоинства, и для совершенія искупленів людей врестною смертію Богочеловъка, — Онъ безтрепетно, безъ всякаго уклоненія, не боясь смерти, исповъдуеть Себя Христомъ и претерпъваетъ страшныя страданія и смерть. Величіе послъдняго

подвига Христова засвидьтельствоваль Богь Отець гласомъ съ неба: и просмавиль и еще прославмо (Іоан. 12, 28) имя Мое; засвидьтельствоваль, въ мгновеніе смерти Его, величіе сей смерти раздраніемъ завъсы въ храмъ на двое, сверху до низу, землетрясеніемъ, распаденіемъ камней, воскресеніемъ многихъ тълъ усопшихъ святыхъ, и явленіемъ ихъ многимъ во святомъ градъ (Мате. 27, 50—53) и наконецъ воскресеніемъ и вознесеніемъ на небо Самого Інсуса Христа. Христосъ Інсусъ сміриль Себя, бывъ посмушнымъ даже до смерти, и смерти крестной. Посему и Богъ превознесъ Его и далъ Ему имя выше всякаю имени, дабы предъ именемъ Інсуса преклопялосъ всякое польно небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ и всякій языкъ исповъдалъ, что Господъ Інсусъ Христосъ во славу Бога Отща (Филип. 2, 8—11). Таковъ плодъ крестоношенія для Інсуса Христа и міра. Інсусъ Христосъ превознесенъ; міръ спасенть

И для каждаго истиннаго христіанина, живущаго не краткое время на вемль, и идущаго путемъ крестоношенія христіанскаго, можеть наступить и наступаеть время усиленнаго крестоношенія: Это бываеть тогда, когда, съ одной стороны, самъ христіанинъ достигаеть въ мъру полнаго возраста Христова, и пріобрътаеть важный авторитеть среди своихъ ближнихъ, и когда, съ другой стороны, въ опружающей его средь начинаеть гордо поднимать свою голову умственное растивніе, когда разрушительныя ученія и правила начинають колебать и разрушать все основы и устои доброй правственной-общественной, государственной и церковной жизни, когда начинають ставить мервость запуствия на мъств святомъ. Тогда истинный крестоносець по примвру Христову должень возвышать и обыкновенно возвыщаеть свой могучій голось противъ зловредныхъ ученій и правиль и всею силою своего ума, знанія, опытности, авторитета умственнаго, правственнаго и служебнаго вооружается противь нихъ, старается положить предвлъ распространению ихъ, и легномысленно увлекающихся ими вразумить, а распространителей ихъ обличить, посрамить и обуждать. И какъ побъдоносна часто бываеть борьба престоносцевь благихь съ врагами истины и добра! Они разоблачають всю липвость и гибельность зловредныхъ ученій и правиль, всю гнусность и низость нравственную проповъдниковъ ихъ, раскрывають опасности, угрожающия съ ихъ стороны обществу, государству, церкви, - опасности и бъдствія

часто непоправимыя, не представляющія добраго просвіта и въ будущемъ, обіщаніемъ котораго враги добра часто увлекають неопытныхъ на пути погибельные; и добрые врестоносцы вразумляють, отрезвляють многихъ, спасають оть гибели массы. Не будь ихъ, — добрыхъ врестоносцевъ, не будь ихъ противодійствія влу, зло широкою різкою разливалось бы повсюду, и потопило бы давно и общества, и государства, и пом'єстныя церкви, въ крови человіческой. Добрые врестоносцы своєю благою діятельностію останавливають разлитіе зла; они часто съ такою ревностію и самоотверженіемъ охраняють благо общее, что своєю собственною, мученическою кровію останавливають пролитіе потоковъ крови своихъ ближнихъ! Добрые врестоносцы! Истинные друзья и благодітели рода человіческаго! Божественный Крестоносецъ Христосъ не постыдится называть ихъ братьями (Евр. 2, 11), соділаєть ихъ сынами Божіими.

Какое было бы счастіе для общества, государства и церкви, еслибы всв безъ изъятія люди возрастные, особенно престарвлые, отличающеся высокимъ умомъ, общирными знаніями, авторитетомъ, были добрыми врестоносцами, мужественно боролись съ умственнымъ и нравственнымъ растивніемъ, охватывающимъ окружающую ихъ среду! Къ несчастію, многіе изъ людей даже престарълыхъ, умныхъ, многосвъдущихъ, по развращеню своего ума и испорченности сердца, -- сами бывають проповъднивами и распространителями ложныхъ, развращающихъ ученій и правилъ. Такую возмутительную роль играеть у насъ одинъ талантливый писатель, расходующій свой таланть въ последнее время на писаніе внигь богохульныхъ, безбожныхъ, развращающихъ; онъ не тольно не хочеть и не можеть вразумлять другихь, но и самъ ни чёмъ не вразумляется, и своею дъятельностію внушаеть омеравніе въ себъ. Другіе старцы—сыны въка сего, не имъя никакихъ убъкденій твердыхъ, больше всего ищуть популярности именно въ средъ недостойной, малосмысленной и развращенной, и не только не обращаются въ заблуждающимъ съ словомъ вразумленія, но и потворствують и повровительствують ихъ заблужденіямъ и испорченности. О, какіе злодви, гнусные злодви всв эти люди, уклоняющеся отъ истиннаго врестоношенія и другихъ отвлоняющіе отъ него!... Всв они однакожъ крестоносцы; но крестоносцы, сооружающіе для себя кресты, подобные кресту разбойника, распятаго

ощуюю Христа. И кресты ихъ несомивно даже тяжелве и ужаснве креста разбойника-богохульника, тяжелве и ужасиве настолько, насколько ужасиве грвхъ людей, убивающихъ души человвческія, грвха, убивающихъ твла человвческія.

Мы, братіе и сестры, живемъ во времена тяжелыя, требующія отъ истинныхъ христіанъ особенно усиленнаго врестоношенія. Умственное и нравственное растивніе у насъ страшно сильно и усиливается все болье и болье. Возлюбимъ святое крестоношеніе! Ополчимся всв и съ оружіемъ креста вступимъ въ брань съ ложью и зломъ, въ брань съ учителями ихъ, и съ исконнымъ лжеучителемъ и вождемъ лжеучителей – діаволомъ. Постараемся воспитывать дітей въ истинно-христіанскомъ духв, воспитывать въ нихъ истинно-христіанскія убъжденія и характеры. Потщимся всв идти крестнымъ путемъ, по примъру Христа, въ своей жизни и дъятельности,постараемся постоянно жить и дъйствовать по-христіански. Безтрепетно, не страшась никакихъ опасностей, будемъ возвышать свой голосъ противъ лжи и порока, и словомъ и дъломъ обличать ихъ и располагать всёхъ къ истине и добру. Божественный Крестоносецъ Христосъ не оставить насъ безпомощными и дастъ намъ силы побъждать зло и насаждать и укръплять добро, во славу Божію и во благо ближнихъ. Аминь.

## ПРАВОСЛАВНО-КАӨОЛИЧЕСКАЯ ВОСТОЧНАЯ ЦЕРКОВЬ \*.

Предметъ моей настоящей лекціи есть Православно-канолическая перковь, обыкновенно называемая греческою церковію, и на страницахъ ея послъдняго англійскаго историка Д-ра Ниля оказывается слъдующее красноръчивое резюмо современнаго состоянія этой церкви:

"Простираясь отъ Охотскаго моря до дворцовъ Венеціи, отъ ледяныхъ глыбей, ударяющихъ о Соловецкій монастырь до дремучихъ боровъ Малабара; обнимая тысячи языковъ, народностей и наръчій, но связуя ихъ въ одно цілое золотымъ звеномъ той же візры; принося страшную жертву въ сотняхъ литургій, но принося ее одному и тому же Богу и съ тіми же обрядами; удерживая патріаршіе престолы свои въ тіхъ же самыхъ городахъ, въ которыхъ были они въ то еще время, когда ученики названы были христіанами, прежде всего въ Антіохіи, и когда Іаковъ, братъ нашего Господа, скончалъ свое теченіе въ Іерусалимі; подавляемая почитателями лже-пророка, какъ нізкогда поклонниками ложныхъ боговъ;—она и теперь, какъ искони, сложна въ своемъ устройствъ и пріемахъ, но проста въ своей візрів, неудобонятна для внішнихъ, но удобовразумительна для ея собственныхъ чадъ, широко раскинута въ своихъ вітвяхъ и жестоко преслідуема врагами, подобно

<sup>\*</sup> Переводъ менцін, прочитанной магистромъ Н. Орловымъ въ неділю Православів (вербное воскресеніе на Западі) 10—23 марта 1891 года въ залі этическаго Общества въ Лондоні.

ея Божественнымъ основаніямъ, но все-таки и нынѣ остается тѣмъ, чѣмъ она съ такимъ увлеченіемъ любитъ называть себя—единою, единственною, святою, канолическою и апостольскою".

Во времена давно и, вакъ теперь повидимому, кажется на всегда минувшія, таже самая церковь обнимала также и весь извъстный тогда западный міръ; но въ тъ же времена даже и папы учили и писали, что "многіе изъримскихъ первосвященниковъ были еретиками" (папа Адріанъ VI) и что "въдълахъ въры последній мірянень имветь точно такой же голось, какь и высшій члень ісрархін" (папа Николай I въ посланіи въ Фотію, патріарху Константинопольскому); такъ какъ опредвление и выражение этой въры не зависить оть отдельных личностей, какь бы высоко оке ни были поставлены или отъ ваного-либо числа ихъ, какъ бы велико оно ни было, но отъ деркви въ ен пълостности. Въ тъ отдаленныя времена закваска раціоналистическая еще не посмъла проникнуть въ единое стадо Христово, и первыя попытки усвоенія ложнаго ученія мъстной церкви воему тьлу были уничтожены въ сомомъ зародышть папою Львомъ III, который приказаль выразать символъ, въ его первоначальной, единственно признанной и позволительной формв, на серебрянныхъ доскахъ. Ядъ однакоже не быль уничтожень и гангрена распространилась съ такою быстротою, что скоро самъ Римъ перемъниль позу и содъйствоваль своимъ, и тогда уже могущественнымъ вліяніемъ распространенію заблужденія. Прошло ровно десять въновъ съ техъ поръ, и ныне, --- когда всявдствіе непрерывной двятельности этой закваски, одна часть на Западъ дошла до обоготворенія одного человъка во главъ пълаго общества (римскій католицизмъ), другая до такого же почти обоготворенія каждой отдільной личности (протестантизмъ), хотя ни та ни другая не ръшаются открыто отвергать Христа, трегья болье логическая отрицаеть Христа всецьло (унитаріанизмъ), а въ остальной, четвертой-преобладають врайній скептицизмъ и невъріе выть ничего удивительнаго, что "твердость стоянія" со стороны церкви въ томъ, что было предано ей искони, становится совершенно непонятною для западнаго ума, что на ея постоянство здёсь смотрять какъ на окаменълость, а древнее учение и нъкогда общая въра считаются трудно понимаемыми... Моею задачею сегодня будеть употребить всв усили, чтобы сдвлать для вась понятнымь руководящій духъ и основные принципы той церкви, быть хоть недостойнымъ членомъ который и самъ считаю за свое счастіе.

Что такое перковь? Въ весьма почтенномъ сочинени, -- этомъ неисчернаемомъ рудникъ всякаго изучающаго священное писаніе, ноторое озаглавливается: "Полный сводъ (concordance) Ветхаго и Новаго Завъта, магистра Александра Крюдена" и о которомъ втолибо и изъ васъ, въроятно, слыхаль, "твло" опредвляется какъ дерковь Божія, твердо соединенная со Христомъ и въ своихъ членахъ Духомъ, върою, любовію, тапиствами, словомъ и служеніемъ, которые, подобно венамъ и артеріямъ вътвив, служать для соединенія членовъ со Христомъ и между собою, равно какъ и для сообщенія значенія и питанія оть главы каждому отдільному члену втого мистического тъда". Что не можетъ не броситься въ глаза. православному христіанину въ этомъ, иначе замічательномъ и прекрасномъ, опредъленіи, это довольно формальный и діалектнческій методъ, съ которымъ связи, объединяющія тело въ одно двлое, раздроблены здвсь и пріумножены. Въ предложенныхъ авторомъ цитатахъ, т.-е. 1 Кор. 10, 17, Еф. 4, 16 и Кол. 1, 18, изъ всвяъ шести упоминается только любовь. Между тъмъ въ 12-й главъ 1-го посланія къ Кориноянамъ дъятельность отдъльныхъ частей въ одномъ теле описывается съ большею полнотою и подробностію. Изъ этого описанія открывается съ несомивниою очевидностію, что церковь должна быть органическимъ, живымъ твдомъ, что его члены кръпко связаны между собою и дъйствуютъ гармонически, и дабы не было раздъленія въ тыль. Не можеть глазъ сказать рукв: ты мнв не надобна; или также голова ногамъ: вы внв не нужны. Напротивъ члены тела, которые кажутся слабъйшими, гораздо нужнъе. И которые намъ кажутся менъе благородными въ тълъ, о тъхъ болъе прилагаемъ попеченія... Богъ соразмърилъ твло, внушивъ о менъе совершенномъ большее попеченіе... дабы члены одинаково заботились другь о другь. Посему страдаеть ли одинъ членъ, страдають съ нимъ всв члены; слевится ли одинъ членъ, съ нимъ радуются всв члены" (1 Кор. 12, 21-26). Нельзя не допустить, что это было не однимъ лишь уподобленіемъ, когда Христосъ, послів самой послівней вечери своей на земль съ учениками, говориль имъ такъ (Іоан. 15, 1-6): "Я есмь истинная виноградная доза, а Отецъ мой Виноградарь. Всякую у Меня вътвь, не приносящую плода, онъ отсъваетъ: и всякую приносящую плодъ, очищаеть, чтобы болье приносила плода. Вы уже очищены чрезь слово, которое Я проповыдаль вамь. Пребудьте во мив, и Я въ васъ. Какт вътовъ не можето приносить плода сама собою, если не будете на лозъ: такъ и вы, если не будете во мив. Я если не приносить миого плода; ибо безъ меня не можетъ вътвъ, и засохнетъ. Единственнымъ условіемъ пребыванія на этой небесной лозв и единственною заповъдью Христа было: "любитъ другъ друга", точно также, какъ и Онъ возлюбиль насъ, т.-е. не словами, а самымъ дъломъ, ибо Онъ тотчасъ же прибавляетъ, "нътъ больше той любви, какъ если кто положитъ душу свою за друзей своихъ" (Іоан. 15, 12, 13). Тоже самое должно было бытъ отличительною чертою послъдователей Христа: "Потому узнаютъ всъ, что вы мои ученики, если будете имъть любовь между собою". (Іоан. 13, 35).

Сявдовательно единственная достаточная и двиствительная связь, которая соединяеть твло въ одно цвлое, есть любовь 1). Не удивительно, что св. Павель такъ восторженно, но опять таки не въ онгуративномъ только смысле, пишеть о любви: "Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я— медь звенящая, или кимваль звучащій. Если имею даръ пророчества, и знаю всё тайны, и имею всякое познаніе и всю веру, такъчто могу и горы переставлять, а не имею любви,—то я ничто... Любовь не превозносится, не гордится... не ищеть своего... все покрываеть, всему верить, всего надвется, все переносить. Любовь никогда не перестаеть" (I, Кор. 13, 1. 2. 4. 7. 8).

Такимъ образомъ, въ этомъ живомъ, духовномъ организмѣ можно различать: 1) Христа—главу, о коемъ св. Петръ, почти въ тотъ самый день, когда это твло Христа было запечатлѣно изліяніемъ св. Духа, который имѣлъ пребывать въ немъ навсегда,—свидѣтельствовалъ, подъ вдохновеніемъ свыше, что "нѣтъ другаго имени подъ небомъ, даннаго человѣкомъ, которымъ надлежало бы намъспастись (Дѣян. 4, 12); 2) Духа Божія, животворящаго Духа истины, который одушевляетъ и направляетъ его, о коемъ св. Павелъ

<sup>1)</sup> Я отнюдь не намерень утверждать, что неть надобности ни въ вере или таниствахъ, ни въ слове или служени; но всё они имеютъ врементий характеръ. Придетъ время, когда ми будемъ видетъ лицемъ къ лицу. И будемъ ли ми тогда любить мене и перестанемъ ли бить членами?

засвидетельствоваль: "всё дары (даже вёру) производить одинь и тоть же духъ (1 Кор. 12, 9. 11); и 3) членовъ — свободныхъ разумныхъ существъ, взаимною связью между которыми служитъ никогда не измёняющая, никогда не перестающая любовь.

Внутреннъйшее, тъснъйшее единеніе этого духовнаго организма, какъ и вообще все относящееся до Божественныхъ такиъ, можетъ быть только предметомъ въры '); но изъ предшествующаго вытекасть: 1) что церковь должна быть единою и можетъ быть только единой, обнимая все человъчество — какъ тъхъ, которые уже окончили свое земное теченіе, тъхъ, которые еще продолжаютъ бороться за свободу и истину во Христъ, такъ и тъхъ, которые еще имъютъ родиться. Слъдовательно, она невидима даже во всемъ, что касается внутренней дъятельности Духа, и однакоже не можетъ не быть видимою и наблюдаемою въ той взачиной связи, которую Христосъ называлъ отличительною чертою христіанина, т.-е. въ любви съ ея проявленіями въ общемъ символь и литургіи.

- 2) Церковь должна быть также свята, по причина единственной ея Главы, а равно и одушевляющаго и всепроникающаго Духа, и, однакоже, въ частныхъ своихъ членахъ можетъ допускать вса несовершенства, присущія земному человаческому существу, причемъ совершенство членовъ не зависить отъ индивидуальныхъ усилій и стоптъ въ прямомъ пропорціональномъ отношеніи къ степени ихъ единенія съ цальныхъ.
- 3) Далве, истина, яже во Христь, должна была быть открыта съ искони во всей своей цълости и никогда не можетъ разниться, какъ самъ Христосъ вчера и днесь, тойже и во въки, и Богъ Духъ Святый, не онъ Себя говоритъ, но говоритъ только то, что слышитъ (Толк. 16, 13).

<sup>2)</sup> Въра есть всегда результать откровенія извъстваго и признаваемаго за таковоє. Она есть созерцаніе невидимаго факта, какъ проявившагося—въ видимой формѣ. Она не простое върованіе или логическое убъжденіе, основанное на выводахъ, но нѣчто гораздо высшее. Она не есть акть одной дишь познавательной способности, въ ем отдъльности отъ другихъ, но —акть всѣхъ способностей ума, предоженнаго и увлеченнаго до самой крайней степени живою истиною откровеннаго факта. Въра не мыслится или чувствуется только; но такъ-сказать мыслится и чувствуется въ одно и то же время; короче, она не простое въдъніе, но знаніе и жизнь.

4) А потому, церковъ должна наконецъ, содержать въ себъ полноту благодати, достаточной не только для спасенія душъ и усовершеній человъчества, но также и для сохраненія отпровенной истины въ чистотъ, нерушимости и полнотъ, черезъ всъ понольнія, какъ свъть, какъ мърило, накъ судъ, такъ что оне дъйствительно можеть быть столномъ и утвержденіемъ истины (1 Тим. 3, 15).

На обладаніе всвии этими овойствами, какъ то: единствомъ, святостію, касоличностію и апостоличностію, православно-касолическам восточная церковь заявляеть, какъ явствуеть изъ Д-ра Ниля, свои притязанія, и, съ вашего позволенія и любезности, и намъреваюсь войти въ нъкоторыя подробности относительно этихъ четырехъ категорій и тъмъ дать вамъ возможность понять, что церковь разумъеть подъ этими терминами.

1) Единство должно быть действительнымъ и органическимъ, совитестнымъ съ совершенною свободою и истинною жизнію, а не вившнимъ только и механическимъ, равносильнымъ безжизненности и смерти. Песчинка не становится новымъ существомъ отъ громадной кучи подобныхъ же песчинокъ, точно также какъ и кирпичь отнюдь неизміняется и не удучшается оть міста въ стінь, даваемаго ему каменьщикомъ; но всякій атомъ, ассимилируемый живымъ организмомъ, становится нераздъльною частію этого организма и самъ получаетъ новый смыслъ, пріобрътаеть новую жизнь. "Возлюбимъ другъ друга, да единомысліемъ исповъмы" -взываеть къ намъ наша церковь въ литурги, это и есть ея девизъ. Точно также, какъ самъ Христосъ не оставался на землъ. чтобы вліять однимь лицемь своимь и присутствіемь, а напротивь предоставиль образование для себя инаго духовнаго твла духовному же воздъйствію инаго - Утвшителя, -- и наша церковь не сооружаеть, подобно тому, какъ царства міра сего обнаруживають наклонность и действительно воздвигають, видимые критеріи единства,-въ формв ли то человъка, какъ бы высоко ни стоялъ онъ. или же въ видъ книги, какъ бы священна она ни была, провозглашая, что одного признанія этихъ вившнихъ знаковъ совершенно достаточно для единства, канъ бы ни много разнился кто-либо въ своихъ взглядахъ по другимъ пунктамъ, или какъ бы ни различно понималь ито данную книгу. Она никогда не можеть дать своего согласія на насилованіе свободы совъсти, или даже и подумать объ учрежденіи инквизиція; ни сицилійскихъ вечеренъ, ни варооломо-

евскихъ ночей нельзя отыскать на странидахъ ея исторін (Деканъ Стандей, лекпін о восточной церкви); точно также она никогда не допустить и мыслить объ уніатскихъ церквахъ, или не станеть обходить море и сущу единственно затвив, чтобы быть въ состояніи сказать только, что открыла еще одного прозелита. — Она едино твло и единъ духъ. Единство это должно, конечно, обнаруживаться вившнимъ образомъ въ проявленіяхъ принципа единства, и оно выражается, но не въ одномъ языкъ, а въ догматахъ, исповедуемых на тысяче наречій всемь теломь,-вь таннствахь. признаваемыхъ и содержимыхъ всеми, даже въ обрядахъ, ибо сін последніе суть не что иное, какъ выраженіе отношенія общества къ исповъдуемымъ всеми догматамъ. Ни одна вътвь нашей церкви какъ бы велика и значительна она ни была, никогда не предпринимаетъ ничего важнаго и не вводитъ ничего новаго, не посоветовавшись прежде съ другими ветвями и не получивъ на то ихъ согласія. Свидетельствомъ этому можеть быть вся ея исторія, начиная съ вопроса о времени празднованія пасхи, проходя черезъ всю эру соборную и доходя до нашихъ собственныхъ дней. Поэтому греческая церковь не знасть церкви въ церкви, т.-е. учащей церкви пастырей и церкви овецъ 3). Я не хочу утверждать этимъ, чтобы въ нашей церкви не было различія между духовенствомъ, т.-е. теми, которые призываются на всецелое посвящение себя служенію таннъ Божінкъ (1 Кор. 4, 1), и мірянами; но одно не говорить другимъ: "я не нуждеюсь въ тебъ". "Епископъ въ одно и то же время есть и учитель и ученикь своего стада" (Иннокентій). Въ двлахъ въры патріархи могуть погръщать и двйствительно были еретиками; могуть быть и были вразумляемы простыми мірянами. Въ самомъ деле, только чистейний раціона. дизмъ можетъ не признавать никакого другаго способа поученія, кромъ ученія словомъ. Последнее само по себе не учить; поучительна жизнь, и ея наставленія краснорівчивое цівлыхъ томовъ словъ. - Поэтому, опять, наша церковъ не прерываеть общенія съ отшедшими, вмёсть съ последнимъ клочкомъ земли, брошеннымъ на ихъ могилу, и не берется располагать другими мірами, преждееременно помъщая однихъ на небо, а другихъ въ накое то промежуточное мъсто, прежде чъмъ тотъ, кому предоставленъ весь

<sup>\*)</sup> Весьма поучительное разграниченіе!

суль, не явится, чтобы воспользоваться своимъ правомъ. "Богъ не есть Богь мертвыхъ, но Богь живыхъ (Мо. 22, 32), вси бо тому живи суть", и наша церковь подсерживаеть и повельваеть продолженіе внутреннъйшаго общенія въ молитвъ 4), -- этомъ сладчайшемъ общеній душь и върнъйшей лъствиць, возводящей къ небесамъ-къ отшедшимъ, возлюбленнымъ или почитаемымъ, и за нихъ. Наша первовь двласть это, однакоже, не въ утилитарномъ, раціоналистическомъ духв рабства, но въ духв братской любви, увъренней во взаимности; и двлаеть это опять вовсе не потому чтобы не считала великаго искупленія вполив достаточнымъ для спасенія, или же допускала такъ-называемыя сверхъдолжныя дела и заслуги, но потому, что она совершенно чужда земному начелу quid pro quo, и православный, въ своенъ доверіи действенности молитвъ друзей, пока они остаются въ живыкъ, не забываетъ, что удаленіе отшедших есть только иная форма отсутствія.--Но, между тъмъ какъ эти проявленія единства не могуть не обнаруживаться вивлинимъ образомъ, отдъльные члены не судятъ своихъ братьевъ, и община относится въ нивъ снисходительно, иногла даже до слабости; она не испытуетъ сердецъ и не отказываетъ въ видимомъ своемъ общенін раскаянію, хотя бы только чного наружному. Того, который не принадлежить ей, видимая церковь вовсе не судить, нбо "своему господеви стоить или падаеть (Римл. 14, 4), а отступниковъ ода просто пабъгаетъ — какъ тавихъ, которые сами себя отсекають оть общенія. Далее, такь какь тайныя связи, которыя могуть соединять единую церковь съ человъчествомъ, находящимся вив ея ивдръ, остаются совровенными: то мы не имвемъ ни права, ни желанія обрекать на въчное осужденіе всьхъ тьхъ, которые видимо не принадлежать церкви, — твиъ болве, что такое предположение было бы въ прямомъ противоречіи съ милосердіемъ Божінмъ. ловъческой воли.

2. Такимъ образомъ, Христосъ есть отъ въчности единственное праведное осуждение гръха; Онъ одинъ представляеть мършо для всякаго создания, и вотъ почему Ему данъ весь судъ, какъ Богъ Духъ Св. повъдалъ это намъ. Но Христосъ есть въ тоже времи безпредъльная любовь Отца, а потому Онъ есть также и спасение, единственно

<sup>4)</sup> Молитва—постоянная, непрерывная – есть какъ бы кровь, циркулирующая вътіль; она составляеть жизнь тіла и есть выраженіе самой жизни; это—глаголь любви, вічное дыханіе Духа Божія.
13

возможное для грашниковъ. Божественная природа не можеть допустить граха, тамъ болъе, что и самъ грахъ есть добровольное удаленіе отъ Бога; но любовь Христова не повидаетъ твари. Христосъ соединяется со всявимъ, кто не отвергаетъ Его, Онъ береть на себя всякій грахъ, вановъ бы онъ ни былъ, и переносить наказаніе за гръкъ, т.-е. смерть; но этимъ же средствомъ одержана и побъда. Съ другой стороны, такимъ же точно образомъ, какъ Христосъ, чрезъ соединение себя съ несовершенною и виновною тварію, содвивися отвітственнымъ за грівхъ, грішникъ можеть содълаться причастникомъ въ совершенствъ своего Спасителя. Такимъ образомъ, всякій, кто не отвергается Христа, примиряется съ Богомъ; и всякій грешникъ становится сыномъ Божінмъ. Поэтому, Христосъ есть въчная побъда Бога надъ зломъ; Онъ же представляеть единственное исконное осуждение гръха и въчное спасеніе всякаго гръшника, не отвергающаго Его. Такинъ образомъ Богъ благоизволиль повъдать намъ, что правда Отца проявилась въ свободномъ совершенствъ возлюбленнаго Сына Его, а безпредъльная любовь Отчая обнаружилась въ свободной любви Агица Божія, завланнаго за братьевъ. Все здёсь дёло свободы: какъ праведность Христа, которая осуждаеть насъ, такъ и любовь Христа, которая спасаеть насъ темъ действительнымъ и неизреченнымъ единеніемъ, къ коему Онъ допускаетъ насъ. Такимъ образомъ, между твмъ какъ въ борьбв противъ аріанизма церковь утверждала, что въ міръ разумныхъ существъ ничто не можеть равняться Богу въ нравственномъ совершенствъ, а противъ несторіанцевъ и евтихіанцевъ, - что Богъ и человъкъ настолько подобны, что Богъ могъ содълаться человъкомъ, — она съ особенною силою напоминаетъ намъ и вифинетъ въ непремънную обязанность каждому христіанину — никогда не довольствоваться какою бы то ни было близостью къ совершенству, но постоянно и всеми сильми стремиться къ достижению совершенства безусловнаго. Такимъ образомъ, хотя безусловно святы въ этомъ тыть (въ церкви) ен Глава Інсусъ Христосъ и полнота благодати, сообщвемой Святымъ Духомъ, — уже самое стремленіе въ совершенству со стороны отдальныхъ личностей и помъстныхъ церввей отражаеть блескъ этой святости по всему твлу и очищаеть несовершенства другихъ въ глазахъ Того, Кто и намъренія цвлуеть я Кто всегда готовъ пощадить девяносто девять грешниковъ за одного праведника.

3) Истина есть сама-чистота и святость и потому могла быть сообщена не отдъльнымъ личностямъ или какому-либо числу ихъ, но цервве-этой чистой и непорочной невъстъ Христовой-въ ея дъломъ. Но церковь есть живое органическое тъло; слъдовательно все то, что было ей сообщено, должно было по необходимости быть усвоено (ассимилировано) ею, сделаться плотію оть плоти, и востію оть ностей этого тыла. Танимъ-то образомъ можно сказать, что посланіе и Евангеліе писали не св. Павель или св. Іоаннъ, но сама церковь; она именно избрала первыя изъ целой массы другихъ писаній. Если даже предположить совершенно невъроятный случай полной утраты всего текста, церковь въ состояніи воспроизвести его, точно такие, какъ она могла существовать и до принятія или усвоенія писаній, потому что она сама или, говоря точнее, Богь Духъ Святый писалъ вниги ея рукою или же предалъ ихъ словомъ ея усть. И писаніе и преданіе 5), конечно, преданіе догматическое, суть одно и тоже проявленіе Духа Святаго лишь подъ различными вившними формами, такъ что одно есть не что иное, какъ писанное преданіе, а другое — живое писаніе. Каково же должно быть отношеніе отдъльныхъ членовъ, какъ бы высоко они ни стояли, къ ученю всего общества? Оно не можеть быть ниванимъ другимъ, кромъ смиреннаго подчиненія и послушанія, хотя бы уясненіе или изложеніе этого ученія происходило отъ новообращеннаго или же простаго діакона. Такъ, въ Антіохів, передовой въ избранномъ стадъ учениковъ Христовыхъ впалъ въ заблужденіе, грозившее опасностію всему будущему христіанской свободы, и возсталь снова не черезъ что-либо иное, какъ именно чрезъ смиренное послушаніе голосу св. Павла, который быль тогда лишь новообращеннымъ. Такъ-называемые преемники перваго, повидимому, не въ состоянія понять даже того, въ чемъ собственно состояло величіе св. Петра. Этоть примъръ даеть намъ возможность уразумъть должное отношеніе каждаго изъ апостоловъ въ церкви апостоловъ, а следовательно и отношеніе каждаго върующаго къ церкви во всв въка. Такъ, на первомъ никейскомъ соборъ, св. Аванасій, тогда еще простой діаконъ, несъ на своихъ плечахъ всю тяжесть защиты

<sup>\*)</sup> Еслибы не было преданія, то и Писаніе не могло бы существовать: самый канонъ есть продукть преданія; Писаніе не могло бы сохраниться, или же было бы ложно понято и извращено, еслибы не было того живаго глагола преданія, которымъ руководить всегда присущій Св. Духъ истины.

истины противъ могущественныхъ приверженцевъ Арія и одержалъпобъду. Откуда эта разница между соборами, изъ коихъ нъкоторые извъстны подъ именемъ вселенскихъ, а другіе или не считаются столь важными, или же называются прямо ложными, еретическими соборами? Происходила ли она отъ числа епископовъ или отъ вліятельности представителей? Отнюдь нётъ. На первомъ никейскомъсоборъ присутствовало всего 318 представителей, между тъмъ кажъ на такъ-называемомъ полу-аріанскомъ (въ Римини) насчитывалось свыше 500 членовъ, на сторонъ которыхъ, притомъ, были и сила и такъ-называемая интеллигенція. Это церковь въ ея целости дала свое согласіе на заключенія перваго и утвердила ихъ, отвергнувъ ръшенія втораго, какъ еретическія, причемъ согласіе всего тыла было ручательствомъ за присутствіе Св. Духа на первомъ соборъ, т.-е. "гласъ народа --- гласъ Божій" въ самомъ возвышенномъ и чистомъ значения этого выражения. Вотъ почему церковъ, со временъ апостольскихъ, всегда предпосылала тъмъ ръшеніямъ и закаюченіямъ, къ которымъ приходили соборы, следующую сормулу: лизволися Духу Св. и намъ" (Дъян. 15, 28). Къ чему опять важдый соборъ подтверждаль опредъленія своихъ предпісственниновъ, какъ не въ доказательство того, что сама церковъ, чрезъсвоихъ представителей, свидетельствовала о своемъ участия и согласіи? Следовательно, сами соборы не привнесли ничего новаго, кромъ того, что уже было, по крайней мъръ прикровенно и въ зародышъ, извъстно и чему учила церновь. Возьмемъ слово о́нооύоюс. Находится ли оно въ писаніяхъ? Его нигде нетъ. Какъ же принимають его и тъ, для которыхъ буква писанія есть альов и омега, начало и конецъ? У насъ - это слово самой церкви, постоянно стремящейся выразить то, что никогда: не можеть быть соотвътственно выражено: слово человъческое ръшительно не въ состоянія ни опредълить, ни описать какъ Бога, такъ и Божественнаго, какъ они сами въ себъ, въ своей сущности. Воть это-то постоянное стремленіе, которое составляло, ставляеть и всегда будеть составлять задачу цервви и которое такъ не точно называють развитіемъ — только и можно находить въ исторіи церкви; но имъ-то однимъ и должна удовлетворяться ненасытимая жажда чего-либо новаго CTOроны столь измънчиваго и постоянно измъняющагося въческаго разума. Оно же представляеть весьма шпрокое поле-

для проявленія силь человіческихь способностей въ изслідоваціи и уконеніи. И церковь не только даеть свою санкцію на эти усилія, но и пользуєтся результатами этихъ трудовъ единичныхъ умовъ, если только оные совивдеють съ ея собственными взглядами и если она находить уместнымь или благовременнымъ усвоить ихъ. Выражение "Слово" не встръчается ни въ вакой другой книга Новаго Завата, хотя вполна соотватствующія ему выраженія находятся почти во всёхъ ихъ; но оно употреблено въ первомъ же стихв Евангелія отъ Іоанна, какъ извъстно, одного изъ позднайшихъ произведеній апостольской эры, и это выраженіе было усвоено церковію, потому что оно представляло въ болъе сжатомъ и ясномъ видъ идею церкви. Такія выраженія, какъ въчное рожденіе, въчное исхожденіе, Троица, Лица и проч. появляются и входять во всеобщее употребление только мало-по-малу; но такого рода прогрессъ не переходить за предвлы аналитической терминологія и вовсе не можеть быть принимаемъ въ смыслв развитія ученія, которое остается всегда однимъ и твиъ же. Быль только одинъ великій день Пятидесятницы, когда Богь Духъ Святый, Тотъ утвшитель, который имвль научить церковь всему и воспомянуть ей все, что Христосъ говорилъ своимъ ученикамъ,который имыль наставить ее на всякую истину и быль свидътелемъ Христу,-когда Онъ снизошель на техъ, кои пребывали соединенными въ любви въ молитвъ и въ повлонении, и спустился въ весьма знаменательной формъ огненныхъ языковъ, чтобы пребывать навсегда въ церкви; а потому намъ кажется высокомърно-гордымъ, даже болъе -- богохульнымъ ожидать другаго тажого же дня. Это значило бы отвержение обътования, что церковь никогда не будеть покинута, и было бы опять равносильно гръху противъ Духа Святаго. Извращенность человъческаго ума, въ его раціоналистической гордости, не можеть идти долве теперешняго: онъ готовъ върить во всякое другое, будь оно личное, индивидувльное откровеніе, лишь бы не то, которое было дано церкви п воторало совершению достаточно для всего, яже нь животу и благочестию.

4) Такимъ-то образомъ соединенная, святая и канолическая, цервовь съ самаго великаго дня пятидесятницы обладаеть избыткомъ всякой благодати для своей высокой и великой миссіи. Для своей внутренней жизни и дъятельности она имъетъ таинства—то

самое ощутительное проявление божественной благодати, вакоетолько можеть быть даровано небомъ земль; ихъ семь по числу и они остаются во всей своей первобытной апостольской чистотв. Въ то же самое время для техъ, которые находятся вив ея недръ, которые, какъ выражается св. Павель, не разумвя праведности Божіей, и усиливаясь поставить собственную праведность, не покорились праведности Божіей (Рим. 10, 3), она есть зеркало, въ которомъ отражаются ихъ уклоненія съ праваго пути, и можеть еще оказаться светомъ и образцемъ для однихъ и судомъ для другихъ. Танимъ образомъ, между тъмъ какъ въ одномъ исповъданіи, которое такъ много заботится о пріобрътеніи всеми возможными средствами наибольшаго числа членовъ, есть наплонность прибъгать даже къ насилію въ дъль прозелитизма; между темъ какъ въ другихъ обществахъ возрожденіе, сообщаемое въ врещенін, преувеличивается до такой степени, что въ другихъ таинствахъ не оказывается никакой надобности, и въ сил; контраста ведеть иныхъ въ другую крайность совершеннаго отрицанія всяваго возрожденія, наша цервовь въ особенности настаиваеть на томъ, что на крещеніе следуеть смотреть, какъ на поливищее торжество человъческой свободы, когдо крещаемый возвъщаетъ свою готовность въровать отъ всего сердца своего, т.-е. предать себя всецью дъйствію спасающей благодати, которая открываеть ему дверь въ новозавътную церковь. Потому-то тотчасъ же послъ врещенія всегда совершалось и совершается другое таинство-возложенія рукъ, которое съ незапамятныхъ временъ было вамъненопомазаніемъ мура, освящаемаго одними епископами, и въ которомъ преподаются дары, необходимые для члена рода избраннаго, царственнаго священства, народа святаго (1 Петр. 2, 9), т.-е. родъпервой степени въ церкви. Это-то таинство превращено въ конфирмацію (у протестантовъ въ экзаменъ, не имъющій омысла) и совершается черезъ нъсколько лъть послъ врещенія. Итакъ, что второе врещеніе? первое, значить, недостаточно? Въ нашей церкви мъсто втораго врещенія занимаєть таинство покаянія, и, съ ея точки зрвнія, не трудно понять необходимость такого таннства. Смиреніе и самоосужденіе во власти каждаго члена, но благодать разръшающая находится въ церкви и ею ввъряется строителямъ таннъ Божінхъ, которые, посредствомъ этого таниства, снова вводять въ стадо техъ, кои въ раскаянія сердечномъ считають себя

недостойными оставаться членами святаго тыла. Посмотрите же, въ какое мірское орудіе исповъдная будка превращена римскими католиками, и замътъте вполиъ естественное отвращение протестантовъ, отвергающихъ это таинство совершенно, да и нужно ли имъ оно, когда у нихъ всякій индивидуумъ представляеть изъ себя церковь !! — У насъ, конечно, не можеть быть и рѣчи о дълахъ удовлетворенія, такъ какъ эпитиміи суть не что иное, какъ дисциплинарныя и такъ-сказать діэтетическія предписалія. Теперь легко понять, почему это тамиство предшествуеть тамиству евхаристіи, въ которой человъкъ вступаетъ въ наитъснъйшее соединение со Христомъ и дъйствительно и истинно причащается тълу и крови Христа. Какъ овеществлено это тапиство въ томъ исповъданіи, которое лишаетъ мірянъ чаши, и канимъ одухотвореннымъ и, такъ сказать, вспареннымъ оказывается оно въ другихъ обществахъ! Какъ будто бы пасхальный агнецъ не былъ на столько же хорошимъ символомъ, если нуженъ только одинъ символъ! Въ этомъ случав на Западв открыто парствуетъ чиствищій раціонализмъ съ своими вопросами атомистической химіи. Наша церковь никогда не могла задаваться вопросомъ о томъ отношеніи, въ какомъ стоять въ евхаристіи элементы нь тілу Христа, такъ какъ она знаеть, что божественное дъйствіе въ таинствахъ не ограничивается наружными, вившними вещами, но пользуется элементами, какъ посреднивами между Христомъ и церковію. Только върою и молитвою (не удивительно, что последняя отвергается одинаково и римскими католиками и протестантами) церкви въ ея целомъ совершается таинство и присходить твлесное соединение ея членовъ со Христомъ, въ оправданіе достойно причащающихся и въ осужденіе другихъ. "Не вы Меня избради, но Я призвалъ васъ", сказаль Спаситель своимъ ученикамъ, и Богъ Духъ Святый чрезъ своего апостола (Павла) заявиль, что "безъ всякаго прекословія меньшій благословляется большимъ" (Евр. 7, 7). Такъ всегда учила и церковь. Она не начинаеть съ несовершенства, чтобы достигнуть совершеннаго состоянія; ея точку отправленія составляють совершенство и всемогущество, которыя привлекають нь себе несовершенство и слабость. Поэтому, полнота правъ церкви, которыя Христосъ передалъ своимъ апостоламъ, всегда пребываетъ на вершинъ ісрархіи. Только спископами поставляются низшіс чины, и въ этомъ заключается значение ихъ должности и ея неизмвримая важность, темъ более, что только чрезъ еписноповъ церковь на земль удерживаеть, черезъ всв покольнія, свою связь съ ея божественнымъ Основателемъ; черезъ нихъ она чувствуетъ себя непрерывно-возводимою къ Тому, чьи руки возложены были на Его апостоловъ. По той же самой причинъ церковь признаеть ихъ ръшенія въ вопросахъ дисциплинарныхъ, предоставляеть имъ право и честь объявлять ея рашенія касательно догматовъ, хотя и удерживаеть за собою суждение о томъ, въ точности ли засвидътельствованы ими ея въра и преданіе, на нихъ же главнымъ обравомъ она возлагаетъ поучение и наставление, хотя и не лишаетъ никого изъ своихъ членовъ права слова предоставляемаго Духомъ Святымъ, ему же хощеть. Но все это, очевидно, состоитъ въ тъсной связи съ јерархическими должностами и вовсе не зависить отъ моральнаго совершенства индивидуумовъ, стремиться къ достижению котораго есть прямая обязанность каждаго члена и которое потому не можеть составлять ничьей личной привиллегін. На папу съ его притязаніями отнюдь нельзя смотрать какъ на епископа, и значить, онъ посвящается теми, которые стоять неизмъримо ниже его. Кто же станеть, послъ этого, упрекать пресвятеріанъ? Что еще видимъ мы, какъ неизбъяное послъдствіе отверженія священотва какъ таинства? Болье 700 женщинъ — священниковъ въ Америкъ, а между тъмъ онъ держатся только Библів и, кром'в ен, ничего не признають!... Гдь же послів этого св. Навель съ его "а учить жене не позволяю, ни властвовать надъ мужемъ, но быть въ безмолвін" (1 Тим. 2, 12)? Еслибы возложеніе рукъ въ таинствъ священства прекратилось, то прекратились бы и всъ другія таинства (кром'в крещенія), и родъ человіческій лишился бы всякой благодати, ибо тогда вся церковь сама провозгласилабы, что она отвергнута Христомъ. "Не такъ было въ началъ", сказалъ Спаситель нашъ: "Богъ сотворилъ мужа и жену (не мужчину и женщину). Для мужа его жена не есть одна изъ женщинъ, точно также какъ и для жены мужъ ея не одинъ изъ многихъ мужчинъ; для четы весь міръ остается безь различія пола. Въ этомъ-то и завлючается разница во взгляде на бранъ, проповедуемомъ нашею церковію и другими христіанскими испов'вданіями. Бракъ не есть ни договоръ, ни долгъ, ни узаконенное рабство; онъ есть органическое и следовательно взаимное единеніе двухъ чадъ божінкъ. Онъ есть таинство и тайна. Церковь никогда не допускаеть развода ново-крещаемых съ ихъ (прежними) женами. Отвергнувъ сапраментальный характерь брака, протестанты вынуждены были допустить свободу развода и такимъ образомъ превратили брачное сожительство въ узаконенное прелюбодъяніе; а римскіе католики, недопускающіе вовсе развода, даже и въ случанхъ прелюбодъннія, низвели его въ рабство. Идея органическаго и взаимнаго единенія, т.-е. внутренней святости брачнаго состоянія утрачена въ обонкъ случанкъ, такъ какъ, съ кристіанской точки арвнія, прелюбодъяние есть смерть брака, точно также какъ разводъ узаконенное прелюбодъяніе. Въ таинствъ елеосвященія церковь такъ свазать производить судъ надъ земнымъ составомъ человъка п или псцвияеть его, когда вев другія средства оказываются напрасными, или же дозволяеть смерти разрущить этотъ составъ вакъ уже болъе ненужный для видимой церкви и для неизслъдимыхъ путей Божінхъ. Таинство это отнюдь не есть у насъ последнее помазаніе и не можеть породить "особый народь" съ его чудесными исциленіями, какъ эта секта появилась въ средв протестантовъ, всявдствіе отверженія посявдними сего таинства.

Таково ученіе церкви о таинствахъ и-вотъ до чего довело то, что римская церковь нівогда забыла о томъ, какъ неизбіжно необходима любовь, и самовольна привнесла въ символъ ничвиъ неоправдываемое нововведеніе, безъ того, чтобы коть оповъстить о посавднемъ свою сестру, въ то время великую, восточную церковь, и такимъ образомъ подразумъвательно поступила съ нею какъ съ стадомъ илотовъ, не заслуживающихъ ни малъйшаго вниманія. Братоубійца Каннъ тоже когда-то отвівчаль, что онъ не стражъ своему брату... Разъ, однавоже, часть какого-либо твла присвопваеть себв такое право, такую особенную привидетію благодати Духа Святаго, то неизбъжнымъ последствиемъ для сего тела можеть быть только одно, а именно: возмущение въ самой этой части до тъхъ поръ, пока мельчайшія отдъльныя частички не присвоять себъ того же права... Обоготвореніе папы (или-не лучше ли сказать 8 таинство, въ силу котораго онъ становится божественнымъ оракуломъ?), съ цълію предотвратить или остановить этотъ процессъ разложенія не приведеть, мы повволяемъ себъ думать, въ желаемому результату. На этомъ-то и основывается наша твердая увъренность и вождельнивищее христіанское упованіе, что наши братья на западъ почують наконецъ, до какихъ абсурдовъ они, конечно, совершенно ненамъренно и неумышленно дошли.

Но что же церковь дълала на своихъ соборахъ и въ своемъ символъ? Не доказывають ли они, что истина не была всецъю открыта изначала? Отнюдь нъть. Что церковь двлала на своихъ соборахъ и въ своемъ символъ, было только лишь болъе ясное и опредъленное, въ виду особенныхъ обстоятельствъ, засвидътельствованіе той віры, которую она всегда знала и въ сжатомъ видь исповъдывала. Такъ она поступала въ своихъ въроопредвленіяхъ противъ ересей, волновавшихъ христіанскій міръ до VIII в.: аріанства, македоніанства, несторіанства, евтихіанства и пр. Новый вопросъ началъ сельно волновать церковь, а именно: благоговъйное пользованіе иконами (священными изображеніями) было допущено церковію съ незапамятных временъ, но народное невъжество превратило почитание въ повлонение. Неразумная и страстная ревность нъкоторыхъ побуждала церковь осудить самый обычай, что было бы равносильно полижищему лишению всякой свободы. Но церковь, какъ живое тело, одушевляемое Духомъ Святымъ, имеетъ право прославдять величе Боже словомъ, звукомъ и изображенемъ; она и объявида полную свободу богопочитанія надъ вакимъ бы то ни было символомъ, какой можеть быть внушень единодушию христіанъ любовію.—Такимъ образомъ между темъ какъ другіе соборы спасли христіанское ученіе, последній (2-й Никейскій) спасъ свободу христіанскаго чувства.--Навонецъ, въ совершенно недавнемъ прошломъ, протестуя, черевъ восточныхъ своихъ патріарховъ, противъ извращенія непреложнаго Божественнаго закона, въ силу котораго смерть есть наказаніе за грахъ, -- того закона, который возвъщенъ быль нашимъ прародителянъ и который проявился и въ Успеніи Божіей Матери, между тімь какь тогдашній папа (Пій ІХ) намъревался провозгласить, что она родилась свободною отъ гръха, ваша Церковь объявила, еще зв долго до провозглашенія догмата о наиской непогращимости (который быль тогда еще только въ зародыше и о которомъ можно было еще свободно разсуждать), что въдъніе божественной истины даруется только взаимной любви христіань и не импеть никакою другаю блюстителя или руководителя, кромъ этой мобы. (Спыслъ окружнаго посланія восточныхъ патріарховъ, 6 мая 1848 г. См. § 17).

"Сія въра апостольская, сія въра отеческая, сія въра православная, сія въра вселенную утверди"!—вотъ формула, какую перковь, въ настоящій именно день (замъчательное, хотя, можетъ быть, ж случайное совпаденіе), во храмахъ восточныхъ заключаеть свое исповъданіе въры, такъ какъ этотъ день посвященъ воспоминанію торжества христіанской свободы, достигнутаго на 2-мъ Никейскомъ соборъ, и я не могу не отозваться на этотъ голосъ и не сказать аминь!

Охотно признаемъ мы, а иногда даже и слишкомъ поспъшно усвояемъ результаты великихъ подвиговъ западнаго ума и духа въ дълахъ міра сего; но въ дълахъ въры Востокъ остается и до сихъ поръ, какъ всегда былъ, источникомъ и колыбелью всего, что естъ чистъйшаго, высшаго и небеснаго. Какъ ни унизительнымъ можетъ это показаться надменному духу Запада, онъ все-таки наконецъ и по необходимости обратитъ свой взоръ на Востокъ и пойметъ значеніе поговорки:

Ex oriente lux!

## ПОВИНОВЕНІЕ \*.

Кавъ дъти послушныя. (1 Петра 1, 14)

Нъсколько дней тому назадъ, братіе, мы узнали, что въ Мексикъ среди нашихъ войскъ свиръпствуетъ съ необычайной сплою желтая лихорадка. Едва это извъстіе дошло до Францін, какъ цълая группа сестеръ милосердія отправилась для ухода за больными солдатами. Сделалось это очень просто, безъ шума, безъ порывовъ энтузіазма, но безъ твии колебанія. Это не исключительный факть; нельзя не удивляться, какъ легко и скоро католическое духовенство умъетъ найти во Франціи такихъ самоотверженныхъ людей, которые готовы отправиться въ самыя далекія страны и выполнять тамъ самыя опасныя миссіи. Идеть ли дело объ уходе за больными съ отталкивающими и отвратительными или заразными бользиями, хотя бы для этого нужно было похоронить свою молодость подъ мрачными сводами госпиталя, и католическому духовенству стоитъ только сделать выборъ между многими лицами, желающими взять на себя эту обязанность; нужно ли отправиться въ Китай, въ Японію, въ Сіамъ, чтобы проповъдывать Распятаго, п миссіонеры явятся сотнями.

Такъ вотъ, если спросить католика, откуда истекаетъ этотъ дужъ дисциплины даже въ самомъ рвеніи, то онъ не колеблясь отвътитъ, что причина такой выдержки коренится въ обътъ повиновенія. Я бы могъ, братіе, изслъдовать внутренніе мотивы и нрав-

<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

ствевную ценность такой самоотверженности, но въ данномъ случать предпочитаю обратить ваше внимане на васъ самихъ и спросить: вы, призванные къ свободе, умете ли вы повиноваться? Твердо ли держитесь вы обета, даннаго вами если не передъ людеми, то предъ Богомъ?

Апостолъ Петръ въ приведенномъ мною текстъ ставить руководящимъ правиломъ христіанина повиновеніе и опредъляєть его простымъ и вмъстъ съ тъмъ очень яснымъ понятіемъ—послушаніемъ дътей. Разсмотримъ же объ эти мысли: сначала причины, побуждающія насъ къ повиновенію, затъмъ свойства, какими должно обладать христіанское послушаніе, и въ заключеніе поговоримъ о томъ, какое дъйствіе производить оно на жизнь.

Почему должны мы повиноваться? Прежде всего потому, что повиновеніе есть всеобщій, Богомъ изволенный законъ, оть вліянія котораго не избавлено ничто сотворенное. Разумъ говоритъ мив, что всякое созданное и зависимое существо должно служить своему Творцу, и въ самомъ діль опыть поназываеть, что ність въ мірів ничего такого, чтобы стояло вив цвлей повиновенія. Отыщите-ка какое нибудь не повинующееся существо! Въ сферъ матеріи вы не найдете ни одного атома, независящого въ каждый моменть своего бытія отъ какого-либо общаго закона, и если бы это было иначе, то міръ представляль бы наъ себя хаосъ. Тоже самое мы видимъ и въ человъческомъ обществъ: оно можеть существовать исключительно благодаря тому, что все составляющие его члены нодчиняются темъ или инымъ частнымъ обневанностямъ, имеющимъ своей общей цълью гармонію цълаго. Всё эти разнообразныя понятія: сила, необходимость, инстинкть, выгода, гражданскій законь, честь, нравственный законь, все это двигатели (отчего бы и не еназать властители?) которымъ каждый изъ насъ такъ или иначе повинуется. Повиновеніе требуется на нижнихъ ступеняхъ общественной лестнецы, -- нужно ли доказывать это? -- оно необходимо н на высшихъ ступеняхъ ея. Чъмъ выше поднимается человъкъ, твиъ большую отвътственность онъ береть на себя, а что же такое значить быть ответственнымъ, какъ не повиноваться?

Законъ повиновенія —божественный законъ, и ничто не можетъ ускользнуть отъ него. Вотъ напримъръ человъкъ, стремящійся къ свободнымъ развлеченіямъ. Долгъ тяготитъ его; мысль быть кому нибудь подвластнымъ невыносима ему; опьяненный желаніемъ не-

зависимости онъ хочеть сойти съ обычной дороги, стать самому себъ господиномъ, творить только собственную свою волю. Онъ воображаеть себя свободнымъ, а между тымъ онъ можеть-быть рабъ того самаго общественнаго мивнія, которымъ онъ пренебрегаегь, можеть быть для того-то онь и раздражаеть это общественное мивніе, чтобы оно заговорило о немъ! Но допустимъ, что онъ избъжаль этого ига, и проследимъ дальше путь этого человека, объявляющаго себя свободнымъ отъ всякаго долга и такъ громко говорящаго о своей независимости. Увы, едва онъ ступить настрану ему подвернется какая-либо страсть и скажеть ему: "иди за мною", м онъ пойдеть; "поклонись",--и онъ поклонится; "унизься",--и онъ унизится. И только тогда, когда эта страсть поведеть его туда, нуда бы онъ вовсе не хотвлъ идти, когда она сломить его энергію, парализуеть его волю,--лишь тогда онъ пойметь, что онъ--рабъ, что онъ только перемънилъ добровольное подчинение обязанностямъ на рабское повиновеніе страсти, доводящей до униженія.

Все это такъ потому, что нельзя избъжать божественныхъ законовъ: рано или поздно, но они отомстять забывающему ихъ.

Такъ вотъ Богъ, сотворивши насъ, повелълъ намъ повиноваться; въ Нему непосредственно должно бы было относиться всяческое повиновеніе, и тогда всюду бы царила гармонія. Согръшивши, человъкъ нарушилъ эту гармонію, онъ отложился отъ Бога, но тъмъ не менъе не избъгнулъ необходимости повиновенія. Онъ перемънилъ господина-вотъ и все. Одни, подобно животнымъ, повинуются только необходимости или инстинкту; холодъ или годокъ говорить имъ: "работай"! и они работають; сила говорить имъ: подчиняйся!-и они подчиняются. Другіе, болье развитые, повинуются общественному мизнію: они совершають то или иное дъйствіе, потому что люди считають, что оно должно быть совершено. Такой культь, представляющій начто крайне презранное въ своей вульгарной формъ, на болъе высокой ступени является уже блестящимъ вультомъ чести. Третьи, стоящіе еще выше, накодятся въ подчинении у идеи долга. Но истинный долгь немыслимъ безъ Бога, налагающого и обязывающого, онъ тогда — тяжелый мъдный кумиръ на глиняныхъ ногахъ. Наконецъ на самомъ верху нравственной сферы мы находимъ людей повинующихся милосердію, но что же было бы милосердіе, еслибы оно не истенало отъ

Бога любви? Только христіанинъ повинуется тому, Кто есть истина, правда и любовь. Это ваше преимущество, братіе! Вы не служите болъе страстямъ, кумирамъ или безжизненнымъ абстракціямъ, вы служите прямо Богу; вы один, могу сказать, достигаете изтинной пъл вашего существованія, ибо вы одни отвъчаете намереніямъ Создателя, помъстившаго васъ здъсь, на землъ. Господь восхотвлъ увънчать матеріальное твореніе. Довольно существъ повиновалось Ему безвольно; нужно было существо, которое бы свободно отвъчало на Его любовь, свободно творило волю Его. Такъ вотъ величіе христіанина и состоить въ томъ, что оно отвъчаеть этому назначенію; потому-то душа христіанская и важиве милліоновъ міровъ. Господь светь ихъ въ безграничности небесъ, какъ ничтожную пыль, и они безвольно повинуются безусловнымъ законамъ, а душа христіанская добровольно повинуется Богу, котораго любитъ. Итакъ, напоминая вамъ, что вы созданы для повиновенія, я напоминаю все величіе и всю славу вашего призванія. О, какъ бы желаль я вложить эту мысль въдушу самого смиреннаго христіанина среди вськъ вась, слушающихъ меня! Какъ бы желаль я заставить его понять, что выполняя свою жизненную задачу, накъ бы мала, неблагодарна и жалка она ни казалась ему, они преследуеть высшую идеальную цель жизни! Брать мой! въ обширномъ единствъ творенія, представляющаго собою накъ бы дворецъ Предвъчнаго, ты занимаешъ можетъ-быть самое незамътное и незначительное мъсто, такъ что порою тебъ приходить даже на умъ: "знаетъ ли меня Господъ"? Да, братъ, онъ знаетъ тебя гораздо лучше, чъмъ великихъ земли сей, наполняющихъ міръ апуновъ своей славы, но работающихъ суств, ибо не для Господа предназначаются всв ихъ усилія. Онъ знаеть тебя, Онъ любить тебя, Онъ одобряеть и поощряеть твою борьбу, твои усиля, твои жертвы. Ты счастливъ, ибо помимо міра и господъ земныхъ повинуещься Господу господствующихъ.

И не одно это должно быть причиною вашего повиновенія, братіе! Вы—христіане, а что такое христіанинь, какъ не человить, искупленный Інсусомъ Христомъ? Понимайте это слово "искупленный" въ его самомъ простомъ и вмъстъ съ тъмъ торжественномъ и трогательномъ значеніи. Господь искупилъ васъ. Вы были виновны, осуждены и удалены отъ Бога, но вы въруете, что ради васъ, для того чтобы вырвать васъ изъ этого ужаснаго

положенія, быль совершень 18 віновь тому назадь подвигь безмърной любви и самоотверженія. Вы въруете, что ради васъ-Сынь Воевышняго сталь человькомь, ради вась извыдаль Онь вов немощи и скорби человвчества вплоть до осуждения в разъединенія съ Отцомъ. Вы въруете, что вы были предметомъ этой жертвы, что кровь Христова текла ради вашего очищенія. Такъ вотъ, испупленные Інсусомъ Хрпстомъ, вы не принадзежите себъ болъе. Вы сдълались собственностью Божіею по вавъту, подписанному Сыномъ Предвъчнаго своею кровію. Пусть ндутъ мимо подножія вреста въ своей погибели тв, которые вывють притязаніе читать на немъ только слово "прощеніе", не желая видітъ слова "повиновеніе"! Тоть же, кто приближается въ Распятію съ разстроганной душой, читаеть на немъ законъ, болъе священный, духовный, неизгладимый, чемъ тотъ законъ, который начертала рука Предвичнаго на Синайскихъ скрижаляхъ. Все Евангеліе глаонть о повиновеніи. Повинуйся! говорить намь совъсть; повинуйся! повторяеть намъ необычайное эрвляще Сына Божія, воплотившагося, страдающаго и научающаго повиновенію всемъ темъ что Онъ терпить; повинуйся! глаголеть намь святая жертва, стенящая за насъ на кресть; повинуйся! вопість намъ кровь, текущая по Ен неповинному челу. Повинуйся! Братіе, чему же научились вы у подножін креста, какъ не повпновенію? Что это за въра, если она одив пустыя слова? Ужасная мысль! Евангеліе говорить: Въруй и спасешься: можно въровать и погибнуть.

Итакъ мы должны повпиоваться, но какимъ образомъ?

Есть три и только три способа повиновенія: повиновеніе изъза выгоды, повиновеніе изъ подъ страха и повиновеніе по любви; есть повиновеніе наемника, раба и ребенка. Вы знаете, какото повиновенія требуетъ отъ насъ апостолъ Петръ, но мив нужно поговорить и о первыхъ двухъ категоріяхъ повиновенія, пбо наемники и рабы могуть встрътиться всюду, да и кто мив поручится, что ихъ нътъ и сейчасъ вь этомъ храмъ?

Несмотря на страшную противоположность, лежащую между духомъ разсчетливости и духомъ Евангелія, повиновеніе христіанское часто смішивали съ повиновеніемъ наемника, служащаго Богу, чтобы получить вознагражденіе. Воть, напримітрь, вы указываете мий на человітка, жизнь котораго внішнею суровостію

поражаеть вась. Вы невольно восклицаете: "какая святость жизни"! Но подойдя ближе и взглядъвнись, вы замъчаеть, что въ его душъ нъть ни искорки истинной любви. Спрашивается, достоинъ ли такой человъкь царства небеснаго? Нъть, нъть! Небо не покупается ин деньгами, ни заслугами по разсчету, небо есть удъть любящихъ сердецъ. Каное значеніе имъють самыя необыкновенныя дъянія, самое строгое подвижничество, даже раздача своего имънія бъднымъ и отданіе тъла своего на сожженіе, если нъть въ сердцъ любви? Нъть, мы смъло можемъ сказать: царство небесное не для наемниковъ, Богъ не желаеть повиновенія, тайная цъль котораго выгода! Повиноваться единственно для того, чтобы заслужить спасеніе, есть върнъйшее средство погубить себя, ибо это значить простирать свой эгоизмъ до ложа Божія.

Ты думаешь, брать мой, что ты далекь оть подобнаго искущения; искупленный Інсусомъ Христомъ, ты ждешь спасенія отъ милости Божіей, а не ради только своихъ добрыхъ дълъ; никогда не приходило тебъ въ голову такъ-сказать купить небо, и велико было бы твое изумленіе, еслибы кто-нибудь сказаль тебъ, что и вътвоемъ сердцъ есть еще остатки разсчетливости наемника.

Къ сожальнію, я видыль другихъ людей, которые точно также, какъ и ты, вознегодовали бы при подобнаго рода предположеніи, но вотъ внезвино волны несчастія обильно проливались на нихъ, испытанія одно за другимъ посъщали ихъ. Что оказалось тогда въ сердцахъ, повидимому столь приверженныхъ Богу? Что исходило невъ устъ, нъкогда такъ охотно прославлявшихъ любовь Его? Хорошо еще, если это не были восклицанія открытаго возмущенія, а только ропоть или по меньшей мъръ горькія желанья унынія, утомленія и тоски. "Такъ ли Ты насъ вознаграждаещь? Такъ ли Ты цвишь нашу любовь и наше усердіе?-воть что въ сущности говорять эти гивныя сердца Господу. Гдв же кроется причина этого ропота, какъ не въ обманутомъ разсчеть? Они охотно служили бы Богу, но лишь подъ условіемъ счастливой жизни, все равно какъ Евреи следовали за Інсусомъ, чтобы насытиться. Но воть счастье исчезаеть и тогда они негодують, возмущаются и не могуть простить этого Богу. Какъ же назвать это, какъ не разсчетомъ наемника? Какъ опредълить эту разсчетливую надежду слуги. воторый въ исполнени долга ищетъ прежде всего вознагражденія? Увы! Этотъ разсчетъ прониваетъ во многихъ върующихъ, онъ

вторгается даже въ сердца твхъ людей, которые придають особенное значение благодати, онъ проскальзываеть, какъ змъя, въ глубочайшие тайники человъческаго сердца. Пусть же каждый наблюдаеть ва собою и спрашиваеть себя, не отогръль ли онъ эту змъю въсвоей груди.

Хотя христіанинъ повинуется и не для того, чтобы получить за эту награду, но не следуеть думать, что христіанское повяновеніе не заслуживаеть награды, ибо Евангеліе говорить объ этомь такъ прямо и ясно, что невозможно никакое сомевніе. Я знаю, что есть много такихъ ревностныхъ спиритуалистовъ, которые охотно согласились бы безусловно отавлить идею блаженства отъ идеи добродътели, чтобы такимъ образомъ сдълать послъднюю еще болье суровой и великой. Но не такъ полагаетъ Тотъ, кто знастъ, что мы изъ себя представляемъ: Інсусъ Христосъ никогда не побуждаеть насъ нь жертвъ, не указывая въ тоже время на вознагражденіе жертвы — награду, и все Его ученіе по этому поводу можеть быть охарактеризовано словами, съ которыхъ начинается нагорная проповъдь: блаженны плачущіе. Плачъ-это жертва, блаженство — это награда. Да, у Бога върности есть вознаграждение за всъ скорби, и не только въ день великаго обновленія на небесахъ, но и здёсь на землё посылаеть Онъ избраннымъ тихія и глубовія, какъ любовь Его, радости. Если вы не въдаете ихъ, братіе, значить вы недостаточно были послушны. Идите и спросите о нихъ не твхъ христіанъ, счастливая жизнь которыхъ нивогда не приходила сквозь горнило испытанія, но техъ, чье счастье тысячу разъ разбивалось въ дребезги, чья жизнь была игрушкой безжалостной судьбы. Эти последніе скорее скажуть вамь, что повиновеніе приносить съ собой свою награду, что по словамъ апостола Павла-и во время скорби можно преизбыточествовать радостью.

Но если Господь не желаеть, чтобы Ему служили наемники, то тъмъ болъе не желаеть онъ повиновенія раба. Повиновеніе, вызываемое страхомъ, пассивное повиновеніе безъ вдохновенія и любви не имъеть пъны въ Его глазахъ.

Рабское повиновеніе,—какъ легко было бы Богу получить его! Стопло бы Ему ударить съ небесъ громомъ и молніей, поразить мятежниковъ непреодолимой очевидностью чудесъ и подавить ихъ ужасомъ. Кто сталъ бы тогда противиться Ему? Нашлось ли бы тогда настолько безумное существо, чтобы вступить въ откры-

тую битву со Всемогущимъ, одно слово Котораго иожетъ ввергнутъ человыка въ бездну вычнаго несчастія? Такимъ способомъ Богъ могъ бы покорить себв всякую мятежную волю, но Онъ не слвдаль этого, но Онь не восхотыль этого. Что представляеть собою все откровеніе, какъ не исторію воззваній Бога къ свободному повиновенію Его твореній? Какой-то древній поэть въ изящныхъ образахъ говорить, что бури, вздымающія водны океана, имъють своей цълью образованіе драгоцънной жемчужины, развивающейся на див моря. Гораздо съ большимъ основаниемъ можно сказать. что всв планы Провиденія, какъ они являются передъ нами въ писаніи, всв угрозы Его, наказанія и испытанія имвють своей цалью вънецъ творенія, торжество божественной любви,—я хочу сказать, христіанскую душу, свободно посвящающую себя Богу. Въ сущности все Евангеліе, эта удивительная тайна униженія, смиренія и распятія Сына Божія,---ничто иное какъ самое торжественное и глубоко трогательное воззваніе къ нашей свобода. Всв мы видимъ на крестъ тъ слова, которыя видълъ на немъ основатель Моравской церкви: "Воть что Я сделаль для тебя, а ты-что ты сдывль для Меня?" Скажемь же безь колебанія: въ присутствін расиятія рабское повиновеніе ничто иное какъ насмѣшка.

А между твмъ, кто не слыхалъ, что такое повиновеніе проповъдуется во имя Евангелія! Кто не знаетъ, что идеаломъ повиновенія считали пассивную покорность, т.-е. такое положеніе, когда человъкъ становится бездушнымъ трупомъ въ рукахъ тъхъ, кто имъ управляетъ? Кто не знаетъ этого машинальнаго благочестія, всъ заранъе намъченныя ступени котораго обязательно долженъ пройти христіанинъ, каково бы ни было внутреннее состояніе его духа? Такой человъкъ ожидаетъ преуспъянія и жизни только отъ внъшняго вліянія священныхъ обрядовъ, отъ соприкосновенія со священными предметами и отъ тщательнато выполненія всявихъ эпитимій. Какое противоръчіе! Какое богохульство! Нътъ, не въ этомъ заключается повиновеніе: Господь ищетъ прежде всего сердецъ, любящихъ Его, и кровь Сына Его текла не для того, чтобы создавать автоматовъ или рабовъ!

Многіе высоко цвиять тв результаты, которыхь достигаеть слвпое повиновеніе; многіе говорять, что оно совершаеть чудеса. Мы согласны, — слвпое повиновеніе въ самомъ двіть является страшнымъ орудіемъ успаха. Посмотрите, чего достигаеть оно на война. сосредоточивая по мановенію одного человіна въ извістномъ місті непреоборимый натискъ сотни тысячъ содать. Всъ деспоты понимали могущество слепаго повиновенія и стремились на достижению его болые чымь нь чему-либо другому. И все-тани я скажу, что мев становится страшео, когда человыть восхваляеть и добивается, хотя бы даже съ дучшими намереніями и для прекраснейшей цван, такого повиновенія, какого не желаеть самъ Богь. Вы мив укажете на громадную силу, которую даеть для созиданія благаго слепое послушаніе, -- но неужели вы никогда не думали, что оно съ такою же точно силой можетъ вести ко зду и при томъ безъ малышаго угрызенія совысти, потому что всякая отвытственность съ повинующагося слагается на повелъвающаго. Воть передъ вами двъ личности XVI въка. Онъ уходять изъ исповъдальни съ кротостію на лиць, со сповойнымъ сердцемъ и со взоромъ, пристально устремленнымъ на ожидающее ихь дело. Одинъ, заранъе обреченный на мученичество, отправляется въ Японію, чтобы пропов'ядывать тамъ Распятаго,-вы уже готовы прославить его героемъ, а другой ъдеть въ Голландію, чтобы убить Вильгельма Модчаливаго (Оранскаго). Какъ же не ужасаться при мысли, что въ сущности эти два человъка стоятъ одинъ другаго: и мученикъ, и убійца-оба только повиновались.

Если мы предположимъ даже, что слъпое и безвольное повиновеніе служить исключительно хорошимъ дъламъ, то святость цъли все-таки не должна заставить насъ забывать, сколько гибельнаго и смертоноснаго можеть заключаться въ средствахъ, и когда я вижу, какъ это страшное орудіе, —подчиненіе, —заглушаеть на своемъ пути вст добровольные благіе порывы, этоть пышный расцвъть человъческой души, — я осуждаю его, какъ орудіе смерти. Нътъ, даже для служенія истинъ религіи нельзя ломать человъческой души и доводить ее до такой пассивности! Если мы и часто видимъ нынъ, что насильственное послушаніе, опирающееся на монашескіе объты, совершаеть дъла, заслуживающія нашего уваженія и удивленія, такъ это потому такъ, что подъ вліяніемъ общественнаго мнтнія, просвъщенія и свободы, оно не можеть бытъ ръзко направлено въ сторону, противоположную добру и милосердію. А на этомъ пути къ нему приходять на помощь живыя силы

души, такъ что оно у избранныхъ превращается изъ пассивнаго въ добровольное \*.

Такимъ образомъ, братіе, мы должны съ той же энергіей отбросить въ сторону повиновеніе изъ подъ страха, какъ мы осудили новиновеніе изъ разсчета. Богъ, какъ я уже замітиль, не хочеть, чтобы Ему служили рабы или наемники. Кло же будеть служить Ему? Апостоль отвічаеть на этоть вопрось: "Діти".

Дъти! Это простое слово заключаеть въ себъ удивительно глубокій смысль. Оно все охватываеть въ занимающемъ насъ вопросъ: безусловную зависимость нашу отъ Бога, святое уваженіе и нъжную любовь. Оно напоминаетъ намъ все, что обязываетъ насъ повиноваться и исключаеть всякій разочеть и рабскую покорность, которыя могли бы примъшаться къ нашему повиновенію. Дъти Божіи, — мы утратили нъкогда этотъ лучшій и славнъйшій титулъ. Если мы вновь получили на него право, то лишь по благодати. Вновь даровать его намъ могь только Інсусъ Христосъ, только Его великая жертва могла намъ возвратить это названіе. Такимъ образомъ, это слово напоминаетъ намъ все важное и трогательное въ Евангеліи. Я не стану говорить вамъ, братіе, сколько нъжности и святости должно лежать въ отношеніяхъ дътей къ Отпу: время торопить меня нь исполненю другихъ обязанностей, и я сившу сказать вамъ: вы, называющіе Бога отцемъ, откинувшіе прочь отъ себя разсчеты наемника и стражъ раба, -- вы, дъти Божіи, умвете ли вы повиноваться?

Но прежде чёмъ продолжать далве, я ставлю себв вопросъ, вполнъ-ли мы поняли все значение этого слова? Подъ нимъ мы всегда подразумъваемъ дъйствие; но дъятельность—это одна сторона повиловения, теривние — вотъ другая сторона его, самая важная для многихъ и самая трудная для всёхъ.

Мы легко въримъ, что дъйствіями своими мы служимъ Богу, жодить, говорить, работать,—вогь для насъ средства къ повиновенію. Но ждать, оставаться въ бездъйствіи и терпъть— это нажется намъ тяжелъе смерти. Что за грубая ошибка нашего плотскаго ума, который цънить лишь то, что можетъ быть видимо и въвъжеме! Какъ будто бы внутренняя работа, происходящая въ

<sup>\*</sup> Всв находищієся здівсь намеки на вредъ безусловнаго повиновенія касаются катодического монашества, а не православнаго. Ред.

нашей душть, имъетъ меньшую цънность, чъмъ та матерія, которую приспособили къ употребленію наши руки, чъмъ то разстояніе, которое прошли наши ноги, чъмъ то множество словъ, которыя произнесли наши уста! Братіе, повиновеніе Богу заключается столько же въ терпъніи, сколько въ дъятельности. Вселенской церкви нужны столько же больные, сколько и миссіонеры; ея воля обязательна и тогда, когда она приказываетъ намъ молчать, и тогда, когда повельваетъ говорить, и когда она пригвождаетъ насъ къ одру бользии, и когда посылаетъ на бой съ язычествомъ.

Жизнь христіанина нерідко сравнивается въ Писаніи со священной войной,—такъ вотъ въ организованномъ сраженіи не всівойска исполняють одну и ту же роль. Если одни полки двинуты прямо на непріятеля и въ самомъ пылу схватки могуть проявить свою кипучую отвагу, то другіе часто по цілымъ часамъ должны оставаться подъ смертоноснымъ огнемъ непріятельской артиллеріи. Неподвижно стоять они съ оружіемъ въ рукахъ, не имъя возможности пустить его въ діло, и смотрять, какъ вражескія ядра пролагають кровавыя борозды въ ихъ рядахъ. А къ вечеру истомленые этимъ ужаснымъ огнемъ, они не получать блестящихътрофеевъ побіды и ихъ имена не будеть повторять толна среди именъ тіхъ, кого она восхваляеть.

Но кто осмѣлится сказать, что ихъ роль въ сраженіи была легка? Наобороть, на такой пость выбираются всегда наиболье стойкіе и дисциплинированные полки, потому что оть молодыхъ солдать можно ожидать пылкаго энтузіазма и неудержимаго натиска, необходимыхъ для того, чтобы опрокинуть непріятеля, но одни ветераны могуть оказать спокойное твердое мужество, пренебрегающее безвъстной смертью. Въ жизненной битвъ происходить тоже самое. Если однихъ Господь ставить на передовые посты, призывая ихъ къ борьбъ, шумъ которой найдеть себъ отголосокъ въ исторіи, а другимъ Онъ повелъваеть ждать и терпъть въ молчаніи и кажущемся бездъйствіи, то все же тъ и другіе вмъсть способствують побъдъ, и всъ одинаково содъйствують планамъ Предсъвъчнаго.

Такъ вотъ, братіе, вы, призванные для совершенія той или иной задачи, умъете ли вы повиноваться?

Я прямо скажу, что думаю: изъ всёхъ добродетелей боле всего нуждаемся мы ныне въ повиновени. Я мало склоненъ къ разнымъ

неопредъленнымъ обобщеніямъ, при посредствъ которыхъ стремятся взвалить на нашу эпоху всъ слабости и пороки, но ужъ если замътно въ наше время сообше ослабленіе того или другаго качества, то именно чувства сознанія обязанностей. Рабскаго повиновенія у насъ хоть отбавляй, но свободнаго повиновешія долгу, повиновенія Божественной воль—воть чего намъ не хватаєть. Да и могло ли бы это быть иначе въ наше время, когда такъ-называємые серьёзные умы осмъливаются утверждать, что идея Бога была до сихъ поръ чистымъ препятствіемъ къ свободному развитію человъчества?

Таково направленіе эпохи. Поставьте же сюда одну изъ твиъ натуръ, для которыхъ возстание имъетъ какое-то тайное, соблазнительное притяжение, и представьте себъ, какъ сильно будеть ея искушеніе. Да, братіе, есть ужасныя минуты, когда самовластіе гордости пробуждается въ нашей душъ съ необычайной силой. Тогда весь нашъ внутренній міръ какъ бы составляеть заговоръ для сопротивленія Богу. Воображеніе бродить безъ пути, преследуя въ туманной дали свои дерзкія грезы, страсть просыпается, какъ дикій звірь, требующій кориа, разсудовъ хочеть всімь верховодить, воля не можеть выйти за предвлы потребностей своей собственной личности. Кто не знаваль этого времени страшной борьбы? Тогда-то изъ глубины нашей гордости восходить въ Богу ропоть, перевести который въ слова не осмвливается нашъ языкъ; тогда мы готовы свазать Господу: зачемъ Ты сотвориль меня христіаниномъ? Зачемъ Ты вложиль въ меня эту безпокойную совесть, не дающую мив ни минуты отдыха? Зачемъ Ты поставиль на моемъ пути Голгооскій престь, который является мев въ глаза укоромъ, когда я заблуждаюсь? Зачемъ въ то время, когда другіе идуть беззаботно и весело повинуясь прихотямъ сердца, зависти глазъ и жизненному тщеславію, Ты создаль меня такъ, что я сознаю ясно, въ чемъ сущность этихъ удовольствій, и уже не могу участвовать въ нихъ безъ угрызенія совъсти, а нахожу въ самовъ наслажденіи, доставляемомъ ими, горькое сознаніе ихъ суетности?

Тавія мысли, братіє, бушують въ душт нашей. мысли, выражающія собою одно ужасное богохульство: жестокій Богь! зачтив Ты спась меня?

Вы, опустившіеся въ эти пропасти гордости, чувствонавшіе въ это время какое-то наводящее ужасъ наслажденіе въ роді: того,

какое иногда испытываеть человъкъ при головокруженіи; вы, слышавшіе въ себъ трепеть этого голоса, зовущаго къ возмущенію изъ страха передъ всякаго рода ярмомъ, — идите къ Богу Евангелія и спросите Его, какое повиновеніе налагаеть Онъ на васъ.

Но гав вы найдете Его? Въ Назаретв, повинующагося; какъ слуга; въ Геосиманскомъ саду, восклицающаго: "но не какъ Я хочу, а какъ Ты"; на Голгоов, испивающаго за всвъъ насъ горькую чащу страданія. Идите къ Нему, гордые грвшники, и осмълтесь спорить съ Нимъ о вашихъ правахъ. Жалуйтесь на то, что вамъ приходится повиноваться, что вамъ надо нести свой крестъ, когда Онъ былъ пригвожденъ къ своему; жалуйтесь на то, что вамъ приходится терпъть, когда Онъ терпълъ до смерти и какъ бы къ награду за такое терпъніе и повиновеніе долженъ былъ воскликнуть: "Боже мой, зачёмъ Ты оставилъ Меня".

Но не велико число людей, доходящихъ до открытаго возстанія: немногіе люди осмъливаются вызывать Бога на споръ лицомъ къ лицу. По большей части мы уклоняемся отъ Него инымъ способомъ, а именно: мы повидимому подчиняемся власти Его, мы исповъдуемъ служение Ему, но предоставляемъ самимъ себъ только выборъ того или другаго способа служенія. Въ средъ церкви есть много христіанъ, желающихъ служить Богу, но по своему произволу, и приносящихъ въ жертву свои наиболее близкія обязанности обязанностямъ воображаемымъ, творящихъ свою собственную волю подъ покровомъ воли Божественной. Они часто настойчиво преследують известный плань, твердо сложившійся въ ихъ головъ, и тогда считають ни во что и наблюденія братьевъ своихъ, и указанія обстоятельствъ, и самыя очевидныя знаменія, которыми Господь помогаеть нашей слабости, а затымъ оправдывалоть свое поведеніе, ссыдаясь на волю Божію. Воля Божіяудобное слово для оправданія всёхъ нашихъ желаній, но за то оно и возбуждаеть проническую улыбку на губахъ скептиковъ. Братіе, остережемся профанировать такія выраженія, будемъ воздерживе на языкъ, остережемся принимать за Божественное наите наши собственныя фантазін или увертки нашего лукаваго сердца, нбо, обольстивши самихъ себя, мы отдаемъ то, что для насъ свято, на справедливое посмъяніе.

Въ самомъ дълъ, накое смъшное зрълище представляетъ изъ себя христіанинъ, носящій одежду послушанія, и пренебрегающій са-

мыми ясными, самыми очевидными естественными обязанностями! Тогда, чаще всего для того, чтобы заглушить упреви совъсти, онъ удвоиваеть вившнее рвеніе, его пыль выражается въ шумныхъ протестахъ и имя Вичнаго столь же часто звучить на устахъ его, сколь далеко отстоить отъ него воля Господия. У меня сердце сжимается, когда я подумаю, канъ часто встрвчаются подобные •авты. Въ этой манерв хитрить съ Богомъ есть нъчто глубоко прискорбное. Такъ ди дъйствуетъ любовь? Развъ любящему сердцу пріятенъ обманъ, разви оно предложить его Богу подъ видомъ върности? Братіе, совъсть ваша есть гласъ Божій, я не могу повърить, чтобы она молчала въ танихъ случаяхъ. Надо слушаться ее. Безъ этого не говорите болве о повиновеніи и берегитесь, какъ бы вамъ не стать подобными тому сыну, который сказаль отпу: "я пойду въ твой виноградникъ", и не пошель. Берегитесь же, чтобы мытари и погибшія женщины не опередили васъ въ парствъ небесномъ.

Мить остается указать еще на одинъ соблазиъ, который я считаю темъ более опаснымъ, что онъ происходитъ не отъ нашей гордости и не отъ нашего природнаго лукавства, а преимущественно касается натуръ наиболее прямыхъ и искреннихъ.

Разбирая рабское подчиненіе, я сказаль уже, что повиновеніе прежде всего должно быть внутреннимъ и добровольнымъ, и что всяваго рода действіе, не вызванное свободнымъ движеніемъ любви, не ниветь значенія предъ Богомъ. Но воть какое следствіе можно вывести изъ этого: когда Господь призываеть насъ къ повиновенію, мы ожидаемъ, что насъ подтолкнеть на это нівкоторое внутреннее движеніе, и если оно не ощущается нами, то мы отказываемся повиноваться. Сойдемъ на реальную почву и разъяснимъ это примърами. Богъ повелъваетъ намъ молиться, но сердие наше холодно, мы говоримъ: наша молитва будетъ пустой формальностью, и не молнися. Богь повельваеть намъ читать слово Его, но сердце наше вяло, Библія ничего не говорить ему, я мы не читаемъ Св. Писанія. Богь повельваеть намъ открыто исповъдывать въру вашу, но сердце наше не ощущаетъ значенія божественной дъйствительности, наши слова, еслибы мы стали свидетельствовать о въръ, не соотвътствовали бы тому, что мы чувствуемъ въ данный моменть, и потому мы молчимь. Богь повельваеть намъ посъщать бъдныхъ и больныхъ, но сердце наше черство, мы принесли бы имъ пустыя и избитыя утъщенія, а потому мы и не посъщаемъ ихъ.

Вотъ гдъ вроется, братіе, опасность для насъ, совнающихъ, что рабское повиновеніе не имъетъ цъны въ глазахъ Божіихъ. Я могу сказать, что часто христіанская жизнь, полная силы и рвенія, разбивается объ этотъ подводный камень.

О, конечно, сердце наше должно было бы всегда съ любовью и съ радостью исполнять волю Божію. Но вы прекрасно знаете, что это не всегда такъ. Какъ же поступать въ такія минуты? Оставаться бездъятельнымъ? Боже васъ сохрани! Надо повиноваться, братіе, повиноваться со емиреніемъ, повиноваться безъ увлеченія, безъ энтузіазма, безъ пыла усердія, но все-таки повиноваться. Какъ, скажете вы миъ, развъ повиновеніе безъ усердів не представляеть нѣчто вполнѣ безплодное и даже достойное посмѣянія? Нѣтъ, братіе, если оно искренне, оно все-таки будетъ принято. Такое направленіе воли, хотя въ немъ и нѣтъ внутревняго пыла, все же остается знаменіемъ того, что наша жизнь обращена къ Богу.

Бывають дни, когда ни одно дуновение вътра не шевельнеть парусами корабля и не зарябить поверхности океана; тогда суда поневоль остаются безъ движенія, но по тому направленію, куда обращены ихъ носа, вы можете опредвлить, идуть ли они назадьнь отечеству или удаляются отъ него нь безевстнымъ берегамъ. Точно также въ житейскомъ море для христіанина бывають долгіе дни, когда ни одно дуновеніе свыше не слетаеть на душу его, но темъ не мене она должна быть всегда обращена въ Богу, чтобы нервый вътеръ понесъ бы насъ по пути повиновенія. Было бы безуміемъ принять за руководящее правило жизни сердечное влеченіе; нашъ принципъ-долгь, ибо долгь существуеть во всякое время. Въ самомъ дълъ, послъдствіями такого гибельнаго правила было бы то, что наша жизнь подпадала бы поочередно подъ мимодетныя вліянія то добра, то зла, что ей не хватало бы выдержанности, а следовательно силы и стойкости, что вся наша деятельность дълилась бы на періоды рвенія и унынія. Сегодня напримъръ у насъ наплывъ усердія, и храмы наши полны, дары изобильны, бъдные любимы, а завтра, въ день унынія, Евангеліе для насъ-гласъ вопіющаго въ пустыни, наши дела мертвы, наше бъдные въ пренебрежении. Не будемъ обманывать себя: все должно

совершаться по правиламъ. Жизнь христіанская тоже, что проточная вода: занлючите ее въ твоное и глубокое русло, и она понесеть въ даль и жизнь и изобиліе, приводя въ движеніе самые тяжелые механизмы; но заставьте ее течь по рыхлой песчаной почвъ, и она скоро исчезнеть или образуеть какое-нибудь заразивительное болото.

Итакъ, должно повиноваться во всякое время: въ день испытанія также какъ въ день счастія, должно повиноваться со слезами, если вы не можете исполнять этого съ радостью, должно повиноваться съ унылымъ сердцемъ, если недостаетъ рвенія и готовности. Да и кромъ того, кто поручится, что это повиновеніе, вначаль пассивное и безрадостное, не обратится впоследстви по мелости Божіей въ радостное исполненіе воли Его? Если любовь есть источнивь повиновенія, то нельзя ли также сказать, что и повиновеніе иногда можеть быть источникомъ любви? Опыть подтверждаеть это. Сколько разъ вы начинали какое-либо доброе дъло съ неохотой, даже съ тайнымъ отвращениемъ, и оканчивали его со слезами признательности на глазахъ! Сколько разъ вы становились на колвии, повторяя слова молитвы, но въ сердив вашемъ не звучало нсиренняго отклика на нее: сердце это было жестко какъ камень, и воть, какь бы подь ударомь жезда Монсея, изъ этого камия брызнула живая вода, и вы поднялись съ колънъ утъщенные молитвою. Вотъ плоды повиновенія, воть чего достигаеть оно при благословеніи Foriems.

Еще одно, послъднее слово. Это слово я обращаю къ тъмъ, кто еще не обладаетъ истиной, но ищетъ ее. Если меня спросятъ, какое лучшее средство для пріобрътенія въры или для ея укръпленія, то я, не колеблясь, отвъчу: повиновеніе. Повинуйтесь голосу долга и этотъ голосъ, вначалъ холодный и сухой, будетъ мало-помалу пріобрътатъ все болъе нъжные оттънки, станетъ наконепъ живымъ, и вы узнаете въ немъ голосъ Божій.

Одинъ знаменитый писатель, несчастный сынъ скептическаго въка, а именно Руссо, по горькому опыту понималъ вліяніе дъятельности на въру. "Если ты хочешь върить въ Бога, говорить онъ, живи такъ, чтобы постоянно имъть нужду въ Его существованіи". Это глубоко върная мысль ничто иное какъ эхо словъ Спасителя: "кто хочетъ творить волю Божію, познаетъ, что Мое ученіе исходить отъ Бога".

Итакъ вы, колеблющіеся и сомивнающіеся, повинуйтесь, и вы увъруете. Повинуйтесь прежде всего правственному ученю Евангелія, о святости вотораго евидітельствуєть ваша совість, и вы увъруете во Христа. Повинуйтесь истинъ и истина просвътить васъ. Безъ этого вы тщетно будете разсуждать, постоянно ища истины и не находя ея, тщетно будете взвъшивать на въсахъ разума противоположные аргументы. Только тогда одна изъ чашекъ въсовъ склонится на сторону положительной въры, когда вы бросите на нее свое повиновение. Живите же такъ, чтобы вамъ нужна была въра въ то, что правосудіе, святость и любовь Божін-дъйствительность, и вы будете въровать. Чемъ более жертвъ истинъ принесете вы, твиъ дороже вамъ станетъ она. Отважитесь для нея отъ мишурнаго блеска обманчивой суеты и ваши прозравшія очи съ восторгомъ будутъ созерцать чистое сіяніе ея. Отнажитесь для нея отъ грубыхъ наотскихъ наслажденій, отъ дурныхъ радостей гордости, отъ соблезнительныхъ иллюзій себялюбія и вы найдете въ ней вознаграждение, о которомъ вы и не подозръваете. О, божественная истина! Ты скрываешься отъ гордаго разума, потому что онъ ищеть въ тебв только пищи для своей любознательности, ты остаешься для него непроницаемой тайной. Но темъ, кто хочетъ слышать голосъ твой, чтобы последовать за нимъ, - темъ, ито призываетъ тебя, чтобы повиноваться тебв, ты разоблачаещь себя, ты являещься все болье и болье великой, прекрасной, достойной поклоненія, и всь жертвы, требуемыя тобою, составляють нечто передъ тъмъ честымъ, глубовемъ, безконечнымъ блаженствомъ, которымъ ты наполняешь сердца!

## НА ДЕНЬ 29 АПРЪЛЯ 1891 ГОДА.

Еще ведавно Русь святая авковала: Богъ чудомъ спасъ Царя и всю Его Семью, И съ новой силою въ насъ въра возсіяла, Лучами озаривъ страну родную всю. И важдый годъ въ тотъ день торжественный и славений Народъ предъ алтаремъ творитъ земной поклонъ, Молясь о томъ, чтобъ жиль для насъ Отецъ Лержавный. Чтобъ Богь берегь и впредь великій русскій тронь! И всемогущій Богь моленьямъ нашемъ внемлеть: Онъ снова мелость намъ наглядно проявиль-Вездв, среди людей, злой умысель не дремлеть, И страшный вновь ударь Россіи всей грозиль. Нашъ Царь-Отецъ и съ Нимъ народъ нашъ стомилльонный Съ любовнымъ трепетомъ на родинъ слъдилъ За Цесаревичемъ, который, пораженный, Чуть было не погибъ въ странв, гдв Овъ гостилъ. Но не усивыв злодей вторично замахнуться, Желая саблею Наследника сразить, Какъ палочный ударъ заставиль пошатнуться Безумца, мнившаго Царевича убить. Ликуеть нашъ народъ, двкують села, грады-Царевичь нашь спасень!-всв снова въ храмь спешать. И память навсегда-Георгій, принцъ Эдлады! О подвига твоемъ вса свято сохранятъ.-Господь-Создатель нашъ, къ Тебъ мы въ неба сволы Моленья снова шлемъ, творя земной поклонъ: Пошли Царю-Отцу счастивой жизни годы Храни, благослови великій русскій тропы!

Н. Юхновскій \*.

<sup>\*</sup> Изъ «Варшавск. Днев ».

## о клятвъ и присягъ.

противъ современныхъ отрицателей ея і).

Клятва есть удостовъреніе въ истинности сказаннаго или въ исполненіи объщаннаго, соединенное съ благоговъйнымъ призываніемъ самого Бога во свидътели истины и въ каратели лжи и обмана. Когда же клятва дается по установленной церковью и государствомъ формъ и съ соблюденіемъ предписанныхъ ими обрядностей, она получаетъ названіе присяги. Употребленіе религіозной клятвы и присяги, допускаемое всъми главными христіанскими исповъданіями въ несомнівню уважительныхъ случаяхъ и требуемое въ такихъ же случаяхъ государственной властью въ странахъ христіанскихъ, упорно отвергалось и отвергается весьма многими сектантами какъ на западъ Европы, такъ и у насъ, равно какъ людьми, не признающими не только христіанства, но и всякой религіи, не допускающими самаго бытія Бога или Его промышленія о міръ и жаждущими полнаго разрыва между церковью и государствомъ.

Обращаясь къ иностранцамъ, мы находимъ среди нихъ цълый рядъ сектантовъ раціоналистическо-мистическаго направленія, не-

<sup>1)</sup> Положенное здась было публично прочитано авторомь вь Казани въ зада Городской Думы, 7 апр. 1891 года, въ видахъ усиленія средствъ Общества вспо-моществованія недостаточнымъ (своекоштнымъ) студентамъ мастной духовной академія. За недостаткомъ времени накоторыя маста въ изложенномъ были опущены декторомъ во время чтенія.

допускающихъ никакой религіозной влятвы и присяги и ни въ ванихъ случаяхъ. Изъ сентантовъ этого рода укажемъ лишь на важиващихъ, существующихъ по настоящее время и отчасти виввшихъ вліяніе на происхожденіе и образованіе отечественныхъ секть того же направленія. Это, во-первыхъ, вальденсы, родоначальникомъ конхъ быль Вальдегій, ліонскій гражданинь, жившій во второй половинъ XII въка. Всв вальденсы, на какіе частные толки они ни разбились, сходятся, между прочимъ, и въ ръшительномъ отриданіи религіозной клятвы и присяги. При этомъ въ оправдание свое они ссылаются главнымъ образомъ на слова нашего Спасителя о клятвъ. Затъмъ, къ ръщительнымъ же противникамъ клятвы и присяги относятся анабаптисты. Начавши разрушительное для церкви и государства ученіе свое пропов'ядью о безполезности крещенія дітей и о необходимости новаго крещенія для верослыхъ, вожди этехъ сектантовъ скоро пришли, вивств съ отрицаніемъ всяваго церковнаго и государственнаго авторитета, и въ отвержению влятвы и присяги. Не менъе, чъмъ указанные сектанты, возстають противъ употребленія клятвы и присяги и меннониты, колонін конхъ существують не только въ Швейцарія, въ Германіи, во Франціи и въ съверной Америкъ, но и въ Россіи, куда они были приглашены еще Екатериной Великою въ видахъ улучшенія хлібопашества и скотоводства въ Новороссіи и гдів они не перестають пропагандировать свои сектантскія идеи. Навонецъ, нельзя не упомянуть о кванерахъ, досель не малочисленныхъ, особенно въ Англіи и Америкъ, не разъ посъщавшихъ Россію, подолгу проживавшихъ въ ней и дъятельно агитировавшихъ въ пользу своего ученія. Фанатичнымъ противникомъ клятвы и присяги отврыто заявиль себя еще основатель квакерской секты Георгь Фоксь. Приглашенный въ судъ за нарушение церковнаго благочиния, онъ явился къ судью въ камеру въ кожаной шапко на голово и на требование судьи принять присягу настойчиво ответиль: "знай, мой другъ, что присяга — здо, и я не присягну ни за что". Но если одни изъ иноземцевъ отвергають религіозную клятву и присягу во ния своихъ сектанскихъ религіозно-правственныхъ воззрвній, то другіе отвергали и отвергають ее на основаніи своихъ односторовнихъ философскихъ взглядовъ, не мирящихся а) или съ признаніемъ христіанства богооткровенной религіею, б) или съ допущеніемъ бытія личнаго Бога и Божественнаго промышленія. Люди

этого, направленія, возставая противъ религіозной жлятвы, отстанвають такъ называемую гражданскую клятву, подъ которою они разумъють свидътельствование истинисти сказаннаго и объщаннаго совестью, честью и т. под., находя такое овидетельствование достаточною для государства гарантією надлежащаго исполненія гражданиномъ его обязанностей. Подъ давленіемъ антирелигіозныхъ ндей въ Западной Европъ въ нъноторыхъ государствахъ или уже отминена религіозная присяга, или за ея отмину ведется энергическая агитація даже нікоторыми и изь государственных мужей. Такъ, напримъръ, въ 1882 году во Франціи депутатъ Роже внесъпредложеніе объ удаленія изъ формулы клятвы имени Божія. Поэтому, поводу министръ юстиціи Гумберть, желая угодить радикальной партіи, внесъ съ своей стороны предложеніе, по воторому гражданамъ должна быть предоставлена свобода употреблять, поихъ личному усмотрънію, или полурелигіозную влятву: "влянусь предъ Богомъ и людьми", или же совершенно мірокую: "объщаюсь своей честью и своей совъстью". Но такъ какъ въ палатъ большинство членовъ-атемсты, то 24 іюня 1882 г. большинствомъ-324 голосовъ противъ 90 голосовъ признана была общеобязательною следующая формула: "влянусь своей честью и своей совестью". Въ Даніи, по поводу первоначальнаго отказа еврейскаго литератора Брандеса отъ принятія релагіозной клятвы при вступленія въ парламенть, партія радикаловъ обрадовалась представившемуся случаю и внесла предложение о замънъ религіозной влятвы гражданскою. Однако, королевское правительство и представителя еныхъ партій энергично возстали противъ принятія предложенія объ отмънъ религіозной клятвы. Министръ-же юстицін прямо навваль безуміемъ предложенное радикалами. Попытки добиться введенія гражданской клятвы не разъ заявляли себя въ самой Англіи.

Что касается нашего отечества, то и въ немъ немалочисленны секты, учене коихъ характеризуется, между прочимъ, и ръшительнъйшимъ отрицанемъ религіозной клятвы и присяги. Въ оправдане своего отрицательнаго отношенія къ ней и наши сектанты, подобно западнымъ, ссылаются на слова І. Христа и ап. Іакова о клятвъ и на соединенное съ религіозной клятвою въ государственно-общественной жизни, по ихъ мивнію, зло, какъ то: суды, войны и проч. Изъ отечественныхъ сектантовъ, безусловно отвергающихъ религіозную клятву и присягу, также укажемъ лишь на

главивищихъ. Къ нимъ принадлежатъ прежде всего духоборцы, родоначальникомъ воихъ былъ Силуянъ Колесниковъ, а затъмъ сродные съ ними по своему ученію молокане. Рашительными же противниками религіозной клятвы и присяги выступили и послъдователи новаго сектанскаго ученія, изв'ястнаго подъ именемъ штундизма. Какъ извъстно, церновная и гражданская власть въ последнее время весьма озабочена противодействиемъ этому новому сектанскому движенію, грозящему принять широкіе разміры и несомивнио вредному. Къ прискорбію, у насъ начали чаще и чаще повторяться случаи отказа отъ присяги даже со стороны лицъ, принадлежащихъ къ православной церкви или, по крайней мъръ, почему-то не нашедшихъ нужнымъ формально выйти изъ ней. Укажу хотя на ивкоторые случан этого рода. Такъ, ивсколько летъ тому назадъ, въ одномъ изъ увздныхъ городовъ тульской губернін происходило заседаніе отделенія окружнаго суда. Назначено было къ судебному разбирательству одно изъ угодовныхъ двлъ съ участіємъ присяжныхъ. Въ списокъ последнихъ вошель и гр. Л. Н. Толстой. Онъ, однако, отказался, -- какъ сообщали въ свое время газеты,-отъ принятія присяги на томъ основаніи, что она несогласна съ его религіозными убъжденіями, каковыхъ, замвчу, у него ивть и которыя недопускаются самой сущностью его ученія. Судъ оштрафовалъ гр. Толстаго ста рублями за его уклоненіе отъ исполненія обязанностей присяжнаго, значащагося православнымъ. Въ 1887 году, -- какъ сообщалось въ газетахъ, -- отказался на судъ отъ принятія присяги извъстный нашъ натуралисть, профессоръ петербургскаго университета, Н. П. Вагнеръ, объявивъ себя, однако, принадлежащимъ къ православной церкви, какъ будто бы она—противница присяги. Въ 1890 году одинъ изъ петербургскихъ чиновниковъ, тоже принадлежащій, по его словамъ, къ православной деркви, будучи призванъ къ отправленію обязанностей присяжнаго засъдателя въ судъ, отказался отъ принятія присяги по установленной формъ, за что и быль оштрафованъ ста же рублями. Нельзя не указать и на то, что газета Новости открыто приняда тогда сторону этого чиновника, восхваляя его за честность и весьма прозрачно намекая на необходимость отмъны и у насъ редигіозной клятвы. По поводу случаєвъ отказа отъ присяги православными намъ удалось узнать следующія разсужденія людей, представляющихся безпристрастными судьями. "Человъкъ, по ихъ

словамъ, долженъ говорить правду свободно, изъ-ва преданности и любви нь самой правдь. Вести людей нь этой цыли должны и церковныя, и государственныя, и всь другія учрежденія. Между тымь, присяга, говорять, идеть какъ разъ противъ этой цали и препятствуеть ен достиженію, ибо пріучаеть людей говорить правду изъ-за страха предъ наказаніемъ, хотя бы и посылаемымъ отъ Бога. Зачемъ, говорять, приводить въ присяга людей, котя и принадлежащихъ въ православной церкви, но въ тоже время считающихъ несогласнымъ съ своими убъжденіями принятіе присяги? Такой человакъ, ръшившись отказаться отъ ней, въ самомь лучшемъ случав подвергается, по нашему законодательству, или довольно крупному денежному штрафу, или тюремному заключенію на извъстный срокъ. Но въдь это, говорять, заставляеть недостаточныхъ по своимъ матеріальнымъ средствамъ людей или понести новыя лишенія, если не отрываться отъ неотложныхъ двлъ для пребыванія въ тюрьме, или отступаться отъ своихъ убъжденій и насиловать свою совесть. Наконецъ, справедливо ли, спрашивають, поступаеть государство, вогда пользуется церковными мърами для своихъ не церковныхъ пълей?" Воть какого рода ръчи раздаются по поводу отказовъ со стороны православныхъ отъ присяги.

Какъ изволите видъть, дозволительность религіозной клятвы и присяги оспаривается и отрицается съ разныхъ сторонъ и по различнымъ причинамъ. Между тъмъ православные христане, получившіе достаточное образованіе, еще въ отроческіе годы свои узнали, что "позволено и должно намъ въ важныхъ и необходимыхъ случаяхъ, по требованію законной власти, употреблять клятву и присягу съ благоговъніемъ и твердымъ намъреніемъ не измънять ей", какъ говорится въ катехизись высокопреосвящ. Филарета. Съ другой стороны, законодательная власть безусловно требуеть оть православныхъ гражданъ религіозной клятвы или присяги въ весьма многихъ случаяхъ и придаетъ ей весьма важное значеніе. Въ недавнее время последовало даже новое узаконененіе, по которому должны приносить особую присягу и лица, избранныя въ церковные старосты. Все это, вмъстъ взятое, сообщаеть вопросу о влятва и присяга необычайную важность и близкій каждому интересъ. Само собою разумівется, нізть возможности обсудить его въ настоящей краткой рачи съ той обстоятельностью, какой онъ требуеть. Обстоятельность эта тэмъ боже невозможна, что разнообрасный по образованію составъ моихъ почтенныхъ слушателей обязываеть меня заботиться о возможнонопулярномъ изложеніи, которое требуеть разъясненія даже и не
особенно трудныхъ сторонъ дъла. Повтому нажъ хотвлось бы
лишь намътить боле правильное, по нашему крайнему разуменію,
рышеніе труднаго и сложнаго вопроса о влятвъ и присягь. Предварительно изложимъ положительное библейско-перковное возграніе
на влятву и присягу, а затымъ подвергнемъ посильному разбору
возраженія, какія высказываются противъ него.

Издагать библейскій взглять на клятву только на основанім евангельских и апостольских израченій и данных обходя свидетельства ветхозав'ятных внигь Свящ писанія, было бы неправильным какъ потому, что въ этихъ книгахъ излагается, какъ и въ новозав'ятныхъ, Богооткровенное же религіозно-правственное ученіе, что засвид'ятельствовано самимъ Спасителемъ (Лук. 24. 27 и др.), такъ и потому, что большинство сектантовъ, отвергающихъ влятву и присягу, въ принцип'я не отрицаетъ значенія свид'ятельствъ и ветхозав'ятныхъ книгъ Свящ писанія. Главное же д'яло — въ томъ, что основательно разсуждать объ отношеніи І. Христа къ ветхозав'ятному воззр'янію на клятву можно только тогда, когда обстоятельно выяснено это воззр'яніе. Спрашавается: что же именно говорять эти книги касательно употребленія клятвы и присяти?

Прежде всего наше внимание невольно останавливается на слъдующемъ факть особенной важности. По изображению ветхозавътныть внигь Свящ. писанія самь Богь представляется употреблявшинь влятву особенно въ случанкъ установленія зав'ятовъ съ людьми. Изъ многихъ случаевъ употребленія клятвы самимъ Богомъ достаточно указать и на одинъ. Такъ, въ библейскомъ повъствованіи о принесеніи Исаава въ жертву находимъ несомнънный примъръ клятвы Божіей. Когда Авраамъ самоотверженно доказаль свою полную преданность Богу, то услышаль оть Него следующее: "Мною клянусь, что такъ какъ ты не пожалель сына твоего, единственнаго твоего, для Меня, то Я благословляя благословлю тебя и умножая умножу свия твое, какъ звъзды небесныя и какъ песокъ на берегу моря, и овладъеть съмя твое городами враговъ своихъ; и благословятся въ съмени твоемъ всъ народы земли за то, что ты послушался гласа моего" (Быт. 22, 16-18). Если обратимъ вниманіе на сущность этого обътованія, то поймемъ, почему Господь употребилъ влятву. То, что предсвазываль Богь, должно было осуществиться лишь въ отделенивнийв времена. Въ наличныхъ обстоятельствахъ и условіяхъ для тогдашняго человъка не существовало ничего, что могло бы говорить объисполнимости столь необычайнаго обътованія, какое изръчено Богомъ. Для ограниченной мысли людей, къ тому же нравственношаткихъ, обътованіе Божіе могло назаться и маловъроятнымъ, в едва-ли осуществимымъ. Въ виду этого необходимо было, чтобы радостная пророческая въсть Божія имъла не только для Авраама, но и для его потомковъ наибольшую достовърность и убъдительность. Чтобы разсвять весьма возможныя въ людяхъ сомивнія, или укръпить въ нихъ довъріе къ сказанному, Господь благоволиль употребить клятву изъ снисхожденія къ ихъ духовной немощи. Но чъмъ же другимъ, какъ не самимъ Собою, могъ влясться Богъ? Выше и важите Его ничего итть во вселенной, такъ какъ она-Его же твореніе. Свидътельствуясь самимъ Собою, Господь этимъуказываль условіе осуществиности Своихъ обътованій въ собственной же природъ Своей и Ея свойствахъ, т.-е. въ Своемъ всевъдвин, въ Своей благости, въ Своемъ всемогуществъ и въ неизмъняемости Своихъ ръшеній. Но коль скоро самъ Богъ употребляль клятву, то не могъ Онъ не дозволить употребленія ея и людямъ въслучанхъ особенной нужды. Среди людей она неизбъжна по разнымъ причинамъ. Во-первыхъ, повелъвая призывать Себя во свидътели истины и каратели лжи и обмана, Господь чрезъ это открываль людямь для ихъ же собственнаго блага возможность сообщать своимъ показаніямъ и объщаніямъ наибольшую степеньдостовърности и неизмънности, чтобы, такимъ образомъ, наилучше открывалась истина въ двлахъ, возбуждающихъ споры и сомнънія, чтобы быстрве прекращались возникція между людьми несогласія. и тяжбы, чтобы въ государственной и общественной жизни людей меньше нарушалось правосудіе и чтобы люди имъли наиболье сильное побуждение въ надлежащему исполнению лежащихъ на нихъобязанностей и данныхъ ими обътовъ. Во-вторыхъ, повельвая людямъ въ потребныхъ случаяхъ свидетельствоваться самимъ Со-. бою, какъ всевъдущимъ, вездъсущимъ, всемогущимъ и праведнымъ Судією людскихъ действій и словъ, Господь чрезъ это, съ одной стороны, указываль людямь чтить выше всего послушание и върность истинюму Богу, а, съ другой стороны, располагаль людей

жъ тому, чтобы они и никогда не забывали своего общенія съ Нимъ, скакъ источникомъ добра и блага для нихъ. То, что такъ нужно было людямъ, Господь и благоволилъ установить между ними, какъ прямое выраженіе Своей святой воли.

Потому-то мы и видимъ, что религіозная клятва, какъ объ этомъ -свидътельствують ветхозавътныя вниги Свящ, писанія, употреблялась въ избранномъ народъ Божіемъ со временъ патріархальныхъ, -будучи, очевидно, не только освящена примъромъ самого Бога, употреблявшаго клятву, но и прямо завъщана, разръщена. Такъ, напримъръ, Авраамъ, отправляя довъреннаго изъ своихъ слугъ найти достойную невъсту сыну своему, Исааку, требуеть отъ посылаемаго клятвы Господомъ неба и земли въ томъ, что онъ не возьметь Исааку жены изъ хананеекъ, а отправится на родину господина своего и оттуда возьметь жену сыну его, какую укажеть Богъ (Быт. 24, 2 — 4 и 37 — 41). Патріархъ же Іаковъ береть жиятву съ сына своего, Іосифа, въ томъ, что последній погребеть его не иначе, какъ въ землъ ханаанской, въ заранъе приготовленной Іаковомъ усыпальниць (Быт. 50, 5). Клятвенное же объщаніе береть и Іосифъ съ сыновей своихъ въ томъ, что они перенесуть останки его изъ Египта, когда настанеть опредъленное Богомъ время для отпествія израильтянь изь земли чужой (Быт. 50, 25).

Со времени же Моисея и чрезъ него Господь уже прямо узаконяеть употребленіе религіозной клятвы въ особенно уважительныхъ случаяхъ. Господа Бога твоего бойся, Ему одному служи, къ Нему прилъпись и Его именемъ нлянись, заповъдуеть Всевышній табранному народу Своему (Второз. 6, 13). Со времени Моисея религіозная клятва узаконяется и въ дълахъ судебныхъ, когда только она одна могла удостовърить чью-либо невинность или виновность. Такъ, если кто-нибудь отдалъ ближнему своему на сожраненіе что-либо изъ своего имущества, но оно пропало, а виновникъ похищенія не отыскивается, то хозяинъ дома обязанъ быль удостовърить свою невинность присягою. Вотъ что говорится объ этомъ во 2 книгв Моисея: "если кто отдасть ближнему своему осла, или вола, или овцу, или какой другой скоть на сбереженіе, а онъ умреть, или будеть повреждень, или уведень, такъ что никто сего не увидить, клятва предъ Господомъ да будеть между обонии въ томъ, что взявшій не простеръ руки своей на собственность ближняго своего, и хозяннъ долженъ принять, а тотъ

не будеть платить" (22, 10—11). Равнымъ образомъ, и въ случав предполагаемой измены мужу со стороны жевы, когда не былона лицо безспорныхъ доказательствъ ен виновности, а между темъсуществоваль достаточный поводь къ подовржніямъ, мужу предоставлялось право требовать отъ своей жены, чтобы она приняла формальную присяту предъ священникомъ въ томъ, что совершенно неповинна. Священникъ поставлялъ ес, по выражению прор. Моисея, предъ лицо Господъ и бралъ съ нея торжественную влятву (Числ. 5, 12-22). Формальная же клятва требовалась на судь отъизрашьтянь и въ некоторыхъ другихъ случаяхъ, какъ это видноизъ следующихъ словъ: "когда кто согрешить противъ ближнягосвоего, и потребують отъ него клятвы, чтобы онъ повлядся, и для влятвы прійдуть предъ жертвеннять Твой, тогда Ты усльниь съ неба и произведи судъ надъ рабами Твоими. Обвини виновнаго, возложивъ поступокъ его на голову его, и оправдай праваго, воэдавъ ему по правдъ его (3 Цар. 8, 31-32).

Изъ обрядностей, сопровождавшихъ принесеніе торжественной влятвы, нельзя не указать по крайней мере на следующия. Такъ, напримъръ, клянущійся поднималь правую свою руку кверху, въ въ направлении въ небу, въ престолу Того, Кто призывался во свидътели истины и въ каратели лжи и намены. Поднятіе правой руки кверху при произнесеніи клятны изв'єстно было среди евреевъ со временъ патріархальныхъ и указано было, очевидно, самемъ Богомъ. Такъ, когда Авраамъ возвращалъ Лота и его согражданъ изъ плена, въ который они взяты были еламскимъ царемъ и его союзниками, то содомскій царь вышель на встрвчу Аврааму, чтобы упросить его возвратить ему пленныхъ, имущество же взять себв. Авраамъ отвътиль следующее: "поднимаю руку мою въ Господу Богу Воевышнему, Владыкъ неба и земли, что даже нитки и ремня отъ обуви не возьму изъ всего твоего" (Быт. 14, 21 — 23). Что Богъ собственнымъ примъромъ своимъ освятиль и узакониль этоть обрядь, видно изъ следующихъ Его словъ, сказанныхъ израильтянамъ чрезъ Моисея: "введу васъ въ ту землю, о которой я, поднивъ руку Мою, клялся дать ее Аврааму, Исааку и Іакову, и дамъ вамъ ее въ наследіе" (Исх. 6, 8). Нельзя не указать и на следующее. Когда давалась клятва на суде, то постановлено было, чтобы формула присяги произносилась самимъ свищенникомъ. Присягавшій же свидьтельствоваль свое принятіе присяги произнесевіемъ словъ: аминь, аминь и т. п. Такъ, напримъръ, когда давала присягу женщина, обвинявшаяся въ супрумеской невърности, то священникъ произносилъ слъдующія слова: "если ты измънила мужу своему и осивернилась, то да предастъ тебя Господъ проклятію и клятвъ въ народъ твоемъ" и проч., послъ чего обвиняемая произносила: "аминь, аминь" (Числ. 5, 20—22).

Ивъ различныхъ важныхъ случаевъ, когда у евреевъ по праву употреблялась религіовная клятва, следуеть указать таковые. Присягою подкрыплялось объщаніе поданнической вырности верховной власти въ техъ случаяхъ, когда клятвенное заверение было особенно нужно. Такъ, когда Давиду съ преданными ему людьми пришлось спасаться быствомь оть опасности, угрожавшей со стороны сына его, Авессалома, поднившаго знами митежа и бунта, то и нъкоторые изъ чужеземцевъ изъявили желаніе раздылить съ Давидомъ его участь. Однакомъ, Давидъ согласился на это только тогда, когда вліятельнъйшій изъ нихъ, именно Еооей, далъ следующую платву: "живъ Господь и да живеть господинъ мой, царь! Гдв бы ни быль господинь мой, царь, въ жизни ли, въ смерти ли, тамъ будеть и рабъ твой" (2 Цвр. 15, 18-22). Нельзя умодчать и о следующемъ. Мать царя Охозіи, Госолія, по смерти его задумана истребить весь царскій родь, чтобы завладеть для себя престоломъ и парствовать безопасно. Между твиъ, Гонолісвой дочери удалось скрыть въ надежномъ убъжнив Іоаса-сына покойнаго царя. Убійцы никакь не могли отыскать наследника, и онъ остался живъ. По достижении имъ надлежащаго возраста священникъ Іодай принядъ на себя заботы и рискъ возвратить престолъ занонному наследнику. Со всехъ техъ, кто долженъ быль участвовать въ исполнени этого замысла, Іодай въ самомъ храмъ взялъ торжественную клятву въ томъ, что они свято выполнять его порученія и распоряженія (4 Цар. 11, 1-4). Цари еврейскіе въ особенно важныхъ случаяхъ обязывали встхъ своихъ подданныхъ къ принесению присяги. Такъ, напримъръ, благочестивый царь Аса, ниспровергши явыческіе храмы и жертвенники, распространившіеся въ странъ, благодаря отпаденію его царственныхъ предпественниковъ отъ Богоотировенной религи, ръщился утвердить ее среди своего народа. Для этого онъ повельлъ всему народу своему принести торжественную клятву въ неизменной верности

Ісговъ. "И клялись, -- повъствуетъ Бытописатель, -- Господу громогласно, и съ восклицаніемъ, и при звукь трубъ и роговъ. Радовались всв іуден сей влятвъ, потому что отъ всего сердца своего клядись и со всемъ усердіемъ взыскали Господа своего" (2 Паралицъ. 15, 8 — 15). Во время Ездры и по его повелению должны были принести торжественную влятву начальствующіе надъ священниками, надъ девитами и надъ всемъ израилемъ въ томъ, что они оставять незаконное сожительство съ иноплеменницами, вносившее смуту и вредъ въ національно-религіозную и бытовую жизнь евреевъ (1 Ездр. 10, 2, 5). При завлючении договоровъ и союзовъ съ иноземными народами также извъстны случаи требованія и отъ нихъ формальной влятвы вождями и царями еврейскаго народа. Такъ, напримъръ, жители Гаваона должны были, въ лицъ начальниковъ своихъ, повлясться, по требованію Іисусэ Навина, въ томъ, что они, по заключении союза съ израильтянами, отнюдь не поступять съ ними въроломно и свято выполнять данное объщание (Іис. Нав. 9, 15).

Такимъ образомъ, не подлежитъ ни мальйшему сомивню, что влятва и присяга, по соизволенію и установленію самаго Бога, употреблялась евреями во всъ времена ихъ исторической жизни, начиная съ временъ патріархальныхъ. Верховный царь еврейскаго народа, Господь Богъ, возбранялъ лишь следующее. Во-первыхъ, евреямъ воспрещалось клясться ложно. "Не клянитесь, говорить Богъ, именемъ Моимъ во лжи" (Лев. 19, 12). Во-вторыхъ, запрещалось евреямъ влясться именемъ ложныхъ, языческихъ божествъ и вообще чъмъ-либо подобнымъ. Обращаясь къ еврейскому народу, Господь говорить чрезъ пророка Іеремію: "какъ Мив простить тебя? Сыновья твои оставили Меня и клянутся теми, которыене боги" (5, 7). Наконецъ, не дозволялось евреямъ обращать влятву именемъ Божінмъ въ обыкновенное, привычное дъло. "Не обращай въ привычку употреблять въ влягвъ имя Святаго" (Інс. Сир. 13, 9), внушалось евреямъ всегда. Но Веткій Завъть заключаетъ въ себъ не только ясныя свидътельства касательно богоучрежденности влятвы и присяги среди евреевъ и относительно ея употребленія у нихъ во всв времена. Ветхій Завъть содержить въ себъ пророческія предсказанія касательно того, что религіозная влятва будеть имъть мъсто и въ благодатномъ царствъ I. Христа. Такія пророчества мы находимъ въ боговдохновенныхъ писаніяхъ

пророковъ: Исаін (65, 16) и другихъ. Изъ вниги же пророка Іереміи видимъ, что Богъ, объщая принять современемъ и язычниковъ въ лоно святой Своей церкви, говоритъ и о нихъ, какъ объ имъющихъ клясться именемъ Его самаго (12, 16).

Ветхозавътныя пророчества этого рода прежде всего исполнились на самомъ основатель христіанской церкви, Господв нашемъ І. Христь, и на Его апостолахъ. Что Спаситель неоднократно свидътельствовалъ истинность Своей проповъди ссылками на Отца евоего небеснаго, т.-е. въ сущности влядся Имъ, такъ какъ влятва и есть, между прочимъ, указаніе на Бога, какъ на свидетеля нашей правдивости, это не подлежить ни мальйшему сомнънію. Разумъя собственно человъческую природу Свою, Спаситель говориль, что свидетельство Его о самомъ Себе еще не есть окончательное доказательство истинности Его словъ, а потому не разъ и ссылался на свидетельство о Себе Отца своего небеснаго (Іоан. 5, 30-32). Что, затымъ, овначаетъ, когда Спаситель часто укавываль на то, что Онъ пришель въ мірь и учить во имя Своего Отца Небеснаго (ст. 43)? Въдь это тоже влятва своего рода. Но въ нашемъ вопросв имветь весьма важное значение въ особенности ельдующій фанть. Когда I. Христось на первосвященническомъ судъ не отвъчаль на предлагавшіеся Ему вопросы, не смотря на всь обвиненія, какія взводились на него людьми съ продажной совъстью, и несмотря на всъ требованія сказать что-либо въ свое оправданіе, то первосвященникъ обратился къ Нему съ следующими словами: "завлинаю Тебя Богомъ живымъ, скажи намъ, Ты ли Христосъ, Сынъ Божій" (Матв. 26, 59—63)? І. Христосъ не только не сказаль первосвящимику, что последній поступаєть не хорошо, прибъгая въ такому способу получить отвътъ, а, напротивъ, отвъчалъ: "ты сказалъ" (ст. 64), т.-е. І. Христосъ принять присягу и подъ присягою показаль, что онъ дъйствительно есть Мессія, единородный Сынъ Божій. А что Спаситель въ отвътъ своемъ выразилъ принятіе присяги, оспорить этого никакъ нельзя. Слова первосвященника заключали въ себъ обычную у евреевъ влятвенную формулу. Отвътъ же Спасителя, выраженный словами: ты сказаль, означаеть то, что Онъ, Спаситель, свидътельотвуеть истинность Своихъ словъ именно этимъ влятвеннымъ призываніемъ самаго Бога во свидетели. Мы уже знаемъ, что именно такъ давалась присяга на судь обвиняемыми. Ответъ ихъ на завленательныя слова судьи, выраженный словами: или аминь, или да будеть такъ, или ты сказаль, означаль принятие присяги, т.е. оормальное засвидетельствование истинности своихъ словъ именемъ самаго Бога. Что касается апостоловъ, то величайшій изъ нихъ, именно св. ап. Павелъ, неоднократно призываеть въ посланіяхъ своихъ самого Бога во свидътели истинности своихъ словъ. Такъ, напримъръ, въ своемъ посланіи къ Римлянамъ, вынуждаясь возможно болье увърить ихъ въ своей любви въ нимъ и въ своей заботливости о нихъ, Апостолъ говорить: "свидетель мит Богъ, которому служу духомъ мониъ въ благовъствованін Сына Его, что непрестанно вспоминаю о васъ" (1, 9). Во второмъ своемъ посланіи нь Кориноянамь Апостоль этоть, чтобы окончательно разсвять ихъ недочивнія касательно причинъ неприбытія своего въ Коринов, пишеть: "Бога призываю во свидетели, что, щадя васъ, я досель не приходиль въ Кориноъ (1, 23). Въ послени въ Фидиннійцамъ, чтобы наиболье ободрить и утышить ихъ, св. ап. Павель говорить: "Богь свидетель, что я люблю всехъ вась любовію І. Христа" (1, 8). Мало того изъ посланій того же Апостола можно видеть, что и самые первые христівне прибегали въ клятвъ въ случаяхъ необходимости. Въ посланіи въ Евреямъ воть что, между прочимъ, пишетъ св. ап. Павелъ: "люди клянутся высшинъ, и клятва во удостовъреніе оканчиваетъ всякій споръ" (6, 16). Слово: клянутся (одинового) и въ греческомъ текстъ стоятъ въ настоящемъ времени. Апостолъ, однако, не нашелъ нужнымъ оговориться, что изъ этихъ людей, употребляющихъ клятву, исключаются лишь христіане, а это непремінно онь едіпаль бы, еслибы неупотребление клятвы составляло одну изъ отличительнайщихъ особенностей христіанъ. Затвиъ, въ первоиъ своемъ посланіи къ Тимовею, въ числъ разныхъ гръщниковъ поставляя и клятвовриступниковъ, ап. Павелъ уже темъ самымъ говорить, что съ его точки зрвнія благочестивая клятва непреступна и что среди христіянь она употреблялась въ случаяхь особенной нужды. Да и что невъроятнаго въ этомъ, когда самъ І. Христосъ и ап. Цавелъ употребляли клятву?

Обращаясь въ твореніямъ учителей и отповъ православной церкви и къ соборнымъ ея постановленіямъ, мы можемъ найти весьма много увъщаній и призывовъ къ правдивости въ словахъ и поступкахъ, къ избъганію клятвы именемъ Божіимъ въ обывновенныхъ случанхъ и отношеніяхъ жизни и къ недопущенню недостойныхъ христіанина клятвъ, но не найдемъ прямаго запрещенія истинно-религіозной клятвы и присяги въ обстоятельствахъ особенной важности. Сперва скажемъ касательно клятвы не по требованію власти. Замвчательно, что, напримірть, апостольскій мужь. Варнава, предостерегаетъ первенствующихъ христіанъ лишь отъ ложной клятвы. Въ одномъ месте своего посленія говорить онъ севдующее: "каждый изъ вась да не любить илятвы ложной", а въ другомъ мъсть посланія замьчаеть: "не употребляй понапрасну имени Господня". Это внушение исходить оть того апостольского мужа, который не разъ повторяеть следующее навиданіе: "менавидь все неугодное Богу". Не ясно ли, что по выгляду этого перковнаго писателя клятва, употребляемая въ важныхъ случаяхъ, отнюдь не есть дело не христіанское? Настойчивыя внушенія св. Іовина Златоуста не влясться, на ноторыя любять ссылаться противники влятвы и присяги, относятся тоже только къ элоупотребленіямъ влятвою. Антіохійцы, современники этого св. отца, по его собственнымъ словамъ, такъ пристрастились къ клятвъ, что безъ употребленія ея не могли и бестьдовать между собою. До чего пристрастились люди того времени къ влятвъ, это видно и изъ следующихъ словъ св. Григорія Богослова: "если они скажутъ накое-нибудь слово, не подтвердивши его клятвою, то стыдятся своихъ ръчей, какъ чего-то неполнаго". Въ виду такого злоупотребленія влятвою представляется совершенно понятнымъ, почему нъкоторые изъ церковныхъ писателей столь энергично высказываются противъ ея употребленія. Тъмъ не менъе, и изъ ихъ словъ никакъ нельзя выводить того заключенія, будто бы религіозная выятва совершенно неумъстна въ случаяхъ особенной важности. Говорить, будто бы наприм. св. Іоаниъ Златоустъ совершенно отрицаль употребленіе влятвы, все равно, что говорить, будто бы Тертулліанъ совстви отвергаль принятіе христіанской присяги по требованію законной власти. На самомъ же дълв первенствующіе христівне должны были езбъгать принятія только современной имъ присяги. У Тертулліана же указывается и настоящая причина этого. "Мы, говорить онъ, не клянемся геніемъ императоровъ и не божимся демонами, чтобы не воздать имъ чести, подобающей единому Богу... Божиться во вин техъ, которыхъ мы отвергли, не означало ли бы явнаго преступленія, забвенія віры и одобренія идодоповлонства"? Изъ этихъ словъ Тертулліана ясно видно, что онъ отнюдь не отрицаеть клятвеннаго призыванія имени истиннаго Бога въ потребныхъ случаяхъ, но только находить страннымъ требовать языческой влятвы отъ христіанъ. Что насается церковныхъ постановленій въ отношеніи къ клятвь, то во всьхъ ихъ, гдв о ней идеть рвчь, ясно предполагаются законность и дозволительность ен въ особенно уважительныхъ случанхъ. Такъ, напримъръ, наказаніе, назначаемое клятвопреступникамъ духовнаго сана 25 правиломъ апостольскихъ постановленій, неоспоримо свидетельствуеть о дозволительности влятвы въ особенныхъ случаяхъ. Еслибы составители Апостольскихъ постановленій видёли во всякой влятью ночто антихристіанское, въ такомъ случаю они подвергли бы наказанію уже за самое употребленіе влятвы. Такъ какъ, напримъръ, смиреніе есть добродътель, то развъ можно не порицать гордости или самомивнія? Клятва благочестивая следов. есть несомнънно-доброе дъло, коль скоро осуждаются и наказываются противныя ей дъйствія. На 4-мъ вселенскомъ соборъ, именуемомъ халкидонскимъ, отцы собора постановили потребовать отъ египетскихъ епископовъ, чтобы они дали клятвенное объщаніе разъяснить, почему они медлять подписать посланіе св. Льва, папы римскаго, въ Флавіану. Это требованіе клятвы, исходившее отъ отцовъ вседенскаго собора, ясно говорить о томъ, что они считали ее вполнъ христіанскимъ деломъ въ особыхъ случаяхъ. Наконецъ, тотъ фактъ, что клянущихся языческими клятвами подвергаеть церковному отлученію 94 правило 6 вселенскаго собора, бывшаго въ Константинополь въ 680 году, опять-таки свидътельствуеть о дозволительности истинно-христіанской клятвы въ уважительныхъ случаяхъ.

Какъ видимъ, православная церковь, совершенно согласно съ ветхозавътнымъ и новозавътнымъ библейскимъ взглядомъ на клятву и присягу, дозволяла ее прежде и дозволяетъ теперь, коль скоро въ клятвъ и присягъ есть настоятельная надобность. Значитъ, сектанты ложно утверждаютъ, будто бы клятва, какъ якобы антихристіанское дъйствіе, стала входить въ употребленіе у христіанскихъ народовъ лишь съ 4-го въка по Р. Хр., когда государственная власть, въ своихъ интересахъ, находила нужнымъ ввести употребленіе присяги, а представители церковной іерархіи, будто бы, изъ-за угодничества предъ этой властью не только разръшили съ своей стороны введеніе присяги, но и изобръли фальшивыя осно-

ванія для допущенія вообще религіозной влятвы. Во двйствительности же оказывается, что не было ничего подобнаго тому, на что указывають севтанты: религіозная клятва, какъ Божественное учрежденіе, есть изначальное и всегдашнее явленіе въ ветхозавътной и новозавътной церкви. Что же касается употребленія христіанской присяги въ области государственно-общественной жизни, то, конечно, оно могло начаться только тогда, когда христіанство схълалось государственной религіею, а не раньше. Однако же, основанія для введенія религіозной присяги были не измышлены, а даны въ ветхозавътномъ и новозавътномъ ученіи о клятвъ.

Почтенные слушатели не могли не видать, что, приводя библейскія свидітельства въ пользу употребленія религіозной клятвы, я обощелъ совершеннымъ молчаніемъ слова о ней І. Христа, сказанныя въ Его нагорной проповеди, и слова ап. Іакова, высказанныя въ его посланіи. Разсмотреніе этихъ словъ, превратно истолковываемыхъ сектантами и гр. Толстымъ для ихъ спеціальныхъ цвлей, относимъ но второй половинв нашего чтенія, которая посвящается разбору возраженій, дълаемыхъ противъ употребденія религіозной влятвы. Но прежде, чемъ займемся этимъ разборомъ, изложимъ самыя возраженія. Нужно отдать справедливость гр. Толстому: онъ не безъ нъкотораго мастерства изложиль то. что обыкновенно говорилось и говорится разными сектантами раціоналистическо-мистическаго направленія противъ клятвы и присяги. Поэтому, приведу изъ сочиненія этого писателя: B $\imath$  чема моя въра сполна его ръчь объ этомъ важномъ предметь. Знакомство съ подлинными словами гр. Толстаго о клятев и присягв и сопоставление этихъ словъ съ нашими замъчаниями противъ нихъ далуть, полагаю, возможность всякому безпристрастно видеть, на чьей сторонъ-правда.

Исходнымъ пунктомъ и якобы основаніемъ разсужденій гр. Толстаго о клятві и присягі служать слідующія слова Спасителя: "вы слышали, что сказано древнимъ: не преступай клятвы, но исполняй предъ Господомъ клятвы твои. А Я говорю вамъ: не клянитесь вовсе: ни небомъ, потому что оно – престолъ Божій, ни землею, потому что она — подножіе ногъ Его, ни Іерусалимомъ, потому что онъ—городъ великаго Царя, ни головою своею, потому что не можешь ни одного волоса сділать білымъ пли чернымъ. Но да будетъ слово ваше: да, да; нітъ, нітъ; а что сверхъ этого, то отъ дукаваго" (Мато. 5, 33-37). Приведя эти слова Спасителя, гр. Толстой говорять следующее: "Место это при прежникь чтеніяхъ всегда смущало меня своей ясностью, простотою и легкостью. Рядомъ съ правелами, значение и глубина которыхъ ужасали и умиляли меня, вдругь стояло правило, для меня столь ненужное, пустое, легиое, которое ни для меня, ни для другихъ, повидимому, не имъло никакой цены. Я и безъ того не влялся ни Іерусалимомъ, ни Богомъ, ни другимъ чънъ-нибудь, и это не стонао мив никакого труда. Кромв того, мив казалось, буду ли я нлясться или нътъ, это ни для кого не важно. Желая найти объясненіе этого правила, смущавшаго меня своей легкостью, я обратился къ толкователямъ, и на этотъ разъ они помогли миъ. Вев толкователи видять въ этихъ словахъ подтверждение третьей заповъди Монсен не влясться вовсе именемъ Божінмъ всус. Кромъ того, говорять толкователи, запрещеніе Христа не влясться не относится къ той присягь, которую дветь наждый гражданинъ предержащей власти. Толкователями подбираются, затымь, тексты Свящ. Писанія, но не для того, чтобы подтвердить прямой сиысль заповъди Христа, а для того, чтобы доказать, что бываеть и нужно, и можно не исполнять ея. Говорится о томъ, что самъ Христесъ утвердиль клятву на судв, когда на слова первосвященника: "завлинаю тебя Богомъ живымъ" Онъ отвъчалъ: "Ты сказалъ". Говорится, что ап. Павелъ призываеть Бога во свидътельство истинности своихъ словъ, а это-де есть клятва. Говорится, что клятвы были предписаны закономъ Моисея и что Господь не отмънилъ этихъ влятвъ. Говорится, что отменяются лишь влятвы пустыя, Фарисейскія, лицемърныя. Понявши смыслъ и цвль этихъ толкованій, я увидыть, что предписаніе Христа касательно клятвы совсемь не такъ ничтожно, легко и незначительно, какъ это казалось мив сначала, когда въ число клятвъ, запрещенныхъ Христомъ, не поставляль я и государственной клятвы. И я спросыль себя: да не сказано ли здесь то, что воспрещается и та клятва, которую изъ всвхъ другихъ клятвъ такъ старательно выгораживаютъ церковные толкователи? Не запрещается ли туть присяга, та самая присяга, безъ которой невозможны ни дъленіе людей по государствамъ, ни военное сословіе? Соддаты это-тв люди, которые выполняють всякое насиліе и которые сами себя называють присягою. Присяга эта нужна для удержанія того страшнаго зла, какое производится насилими и войнами. Христосъ, продолжаеть гр. Толотой, должено быль связать: "вы никому не присягайте". Онъ пришель уничтежить зло. Между темъ, еслибы клятва не была устранена Имъ, вакъ много еще зла оставалось бы въ мірв! Не видъть же зна этого не могь Христосъ. Воть онъ и сказаль: "Я говорю вамъ, что вы никакъ не должны клясться". Выражение это темъ болве не должно быть различно толнуемо, что въ заключение его прибавлено: все, что потребуется отъ тебя сверхъ отвъта: да или ивию, все это отъ зда. Да если учение Христа состоить въ томъ, чтобы всегда исполнять волю Божію, то накимъ же образомъ чедовънъ будеть клясться въ томъ, что онъ будеть исполнять волю человъна? Воля Божія не всегда же совпадаеть съ человъческой волею. Это-то и говорить Христосъ въ томъ же самомъ мъстъ: лты не долженъ влясться и головою своею, ибо не можешь сдълать ни одного волоса быльшь или чернымъ". Тоже говорится о клятвъ и въ посланіи Іанова, при чемъ апостоль указываеть и то, почему не должно влясться. Клятва, по его словамь, сама по себъ кажется не преступною, но чрезъ нее люди подпадають осужденію, а потому не следуеть никакъ влисться" (5, 12). Можно ли ясиве этого свазать то, что говорять Христось и апостолы? Главное же препятствіе къ тому, чтобы понять запрещеніе Евангеліемъ всявой влятвы и присяги, состоить въ томъ, что мнимохристіанскіе учители съ необычайной дергостью заставляють люлей влясться на самомъ Евангеліи и самимъ Евангеліемъ, т.-е. заставляють делать то, что противно Евангелію. Какъ придеть въ голову человъку, котораго заставляють клясться крестомъ н Евангеліемъ, что кресть потому и свять, что на немъ распять Воспретившій влясться и что присягающій целуеть въ Евангеліи, быть можеть, то самое место, какъ святое, въ которомъ ясно и опредъленно сназано: "вы нивакъ не должны влясться"? Но эта дерзость, говорить гр. Толстой, уже не смущаеть меня. Я ясно вижу, что Христомъ высказана ясная, опредъленная, исполнимая заповъдь: ты никогда, никому и ни въ чемъ не долженъ клясться. Всякая влятва измышлена людьми для зла".

Все, что сказано здёсь гр. Толстымъ о клятве и присяге, сводится къ следующимъ положеніямъ: во-первыхъ, будто бы І. Христосъ долженъ былъ отвергнуть ветхозаветное дозволеніе клятвы; во-вторыхъ, будто бы принесеніе І. Христомъ присяги на суде не имъетъ нивакого поучительнаго значенія для христіанъ; вътретьихъ, будто бы за буквальнымъ смысломъ словъ І. Христа и ап. Іакова о клятвъ не слъдуетъ искать инаго смысла; въ четвертыхъ, будто бы отрицаніе клятвы требуется ради устраненія злавъ міръ; наконецъ, будто бы присяга нельпа въ силу невозможности выполнить ее. Всъ эти положенія и разсмотримъ еъ обстоятельностію, требуемою значеніемъ вопроса о клятвъ и присягъ. При этомъ, уяснится нами и истинный смыслъ словъ Спаситель и ап. Іакова о клятвъ.

Утварждать, будто бы I. Христосъ не могъ не отвергнуть ветхозавътнаго ученія о влятвъ, значить забывать или ложно истолковывать следующія слова Его о Себе: "не думайте, говорить Онъ, что Я пришелъ нарушить законъ или пророковъ: не нарушить пришель Я, но исполнить (Мато. 5, 17). Сдова эти сказаны І. Христомъ въ нагорной же Его проповъди, что весьма важно. Примирима ли съ этими словами Спасителя мысль, будто бы Онъ долженъ былъ отивнить ветхозавътное ученіе о влятвъ? Если, какъ мы видьии, и по Монсееву законодательству, и по ученю веткозавътныхъ пророковъ, благочестиван клятва есть дъло вполнъ Богоугодное, а потому дозволительное, то, значить, Господь І. Христосъ, совершенно воспретивши клятву, отнюдь не восполниль бы, не усовершиль бы 2) предписаннаго въ Ветхомъ Завътв, а. напротивъ, отивнилъ бы <sup>2</sup>). Коль скоро Спаситель право Своего ученія поставиям лишь восполненіе или усовершеніе ветхозавѣтныхъ религіозно-правственныхъ предписаній, то въ отношеніи въ влятвъ Онъ мого а) или измънить форму ея выраженія, т.-е. клятвенную формулу съ обрядностями, сопровождавшими какъ ея произнесеніе, такъ и принятіе, б) или ограничить употребленіе клятвы болье тъсными, сравнительно съ прежнимъ, предълами. Ссылка на то, что І. Христосъ отміниль же ветхозавітный обрядовой законь, ничего не доказываетъ въ настоящемъ случав. Клятва въ своей сущности не есть какой-либо обрядь. Потому-то пророки (наприм. Даніндъ) сколь ясно предсказывали объ отминеніи обрядоваго закона, столь же ясно предсказывали, какъ мы видели, касательно-

<sup>2)</sup> Въ греческомъ тексть слоить папровоси, что значить восполнить, добести до конда, усовершить.

з) Вь греческомъ текств стоить катайова, что значить отмвинь, уничтожить.

употребленія благочестивой клятвы и въ благодатномъ царствъ І. Христа. Цзъ того самопротиворфчія, въ какое поставиль бы Себя Спаситель отминениемъ клятвы, гр. Толстой усиливается вывести Его, увъряя, будто бы Онъ, Христосъ, разумълъ подъ завономъ не Моисеевъ писанный законъ, а законъ естественный. заложенный въ нашу нравственную природу и потому въчный. Но такъ понимать законъ, о которомъ говорить І. Христосъ, значить не обращать никакого вниманія на слова Богочеловька или не понимать ихъ яснаго подлиннаго смысла. Когда въ Евангеліяхъ идеть рычь о законы и пророкахъ, то везды разумыется весь составъ боговдохновенныхъ книгъ Ветхаго Завъта, а отнюдь не нъкоторыя только изъ нихъ. Что это такъ, видно изъ слъдующихъ словъ Спасителя: "законъ и пророки до Іоанна, а съ сего времени царствіе Божіе благовъствуется" (Лук. 16, 16). Съ другой стороны, когда въ Евангеліяхъ встрвчаются указанія только на законъ, а о пророкахъ умалчивается, то всегда разумвется подъ этимъ закономъ не иное что, какъ писанный Моисеевъ законъ. Изъ многихъ доказательствъ этого приведемъ хотя одно. Такъ, нъкогда подошелъ къ I. Христу одинъ изъ законниковъ и, искушая Его, спросиль: "Учитель! Что мев делать, чтобы наследовать жизнь въчную"? На этоть вопросъ Спаситель отвъчаль вопросомъ же: "въ законъ что написано? Какъ читаешь"? Законникъ сказалъ: "возлюби Господа Бога твоего всвиъ сердцемъ твоимъ и ближниго своего, какъ самого себя". Спаситель замътиль на это: "правильно ты отвъчаль; такъ поступай, и будещь жить" (Лун. 10, 25-18). Что эдфсь идеть рфчь о писанномъ законф, а не о внутреннемъ, это знаетъ всякій, читавшій третью и пятую книги прор. Моисея, излагающія, между прочимъ, именно эти заповъди (Лев. 19, 18. Второз. 6, 5). Но коль скоро Спаситель разумъль подъ закономъ письменный законъ, то Онъ, по собственнымъ Его словамъ, не могъ нарушить и заповеди этого закона о выятвъ, такъ какъ, насколько имъется въ виду ся сущность, она относится не въ обрядамъ, а въ религіозно-правственной жизни человъка.

Рашительно несогласимо отрицаніе І. Христомъ клятвы и съ тамъ, что самъ Онъ употребиль клятву даже на суда. Нужно вдуматься въ смыслъ и значеніе этого факта, чтобы видать, къ кавимъ антихристіанскимъ выводамъ ведеть мысль, будто бы І. Хри-

стосъ отрицаль всякую влятву, какъ зло. Еще пророкъ Исаія, озвренный Духомъ Божіимъ, предсказывать, что І. Христосъ не совершить никакого граха и что изъ усть Его не выйдеть никапого предосудительного слова (53, 9 и друг.). Тановъ и на самомъ дълъ былъ нашть Спаситель. Не папрасно же Онъ говориль самымъ злайшимъ врагамъ Своимъ: "кто изъ васъ обличитъ Меня въ неправдъ" (Іоан. 8, 46)? Не напрасно же Онъ часто ссылался на Свою жизнь и Свои дъла въ доназательство Своего божественнаго посленничества и Своей богочеловъческой природы (Лук. 7, 22-23). О безгръшности І. Христа говорять и боговдохновенные апостолы (1 Нетр. 2, 22-23). Но какъ же вяжется съ безмърной чистотою и высотою нравственнаго характера Спасителя тоть фактъ, что Онъ Самъ влядся на судъ, хотя, будто бы, и воспрещаль всякую клятву, какъ зло? Необходимо допустить что-нибудь одно: в) или то, будто бы I. Христосъ говорилъ одно, а дълалъ другое. б) или то, что Онъ отнюдь не отрицаль употребления влятвы и присяги въ надлежащимъ случанкъ. Первое предположение разрушаеть все христіанское ученіе о Богочеловікь, основанное на словахъ же І. Христа. Впрочемъ, гр. Толстой, судя по его Краткоми изложению Еванилия, скажеть, что І. Христосъ скорбъль же почеловъчески предъ Своими крестными страданіями и что следовательно Онъ не чуждъ былъ свойственныхъ людямъ слабостей. Да, Христосъ окоробить и, скажу, скорбвить такъ, какъ, конечно, не скорбълъ ни одинъ человъкъ въ міръ. Но спрашивается, чъмъ вызывалась эта скорбь? Это была святьйшая изъ святьйшихъ скорбей, вызванная глубокимъ сознаніемъ всёхъ нраветвенныхъ язвъ и гръховъ человъчества, всей безмърности вины людей предъ Богомъ и всего ужаса оставленія виновныхъ карающимъ Богомъ. Это была, значить, скорбь не боязни дичныхъ страданій и мукъ. Потому-то Христосъ и говорилъ плакавшимъ о Немъ женщинамъ: "дисери Герусалимскія! не плачьте обо Мит, но плачьте о себть и о дътяхъ велинхъ" (Лун. 23, 28). Но еслибы даже спорбь Христа предъ крестными Его страданіями и смертью была пвыраженіемъ одного страха предъ ними, чего, однако, допустить нельвя въ виду -обнаруженнаго Спасителемъ безпримърнаго терпънія среди ужасныхъ мукъ (Лук. 23, 34), то въдь содрогаться предъ страниными пытками и назнями не значить обнаруживать именно нравственную слабость. Страденія въ человічесномъ мірі, какъ послідствін

гръха самихъ же людей, конечно, представляють собою нечто ненормальное. Не тымъ болье ин этой ненормальностью должны были быть и были страданія для Богочеловіна? Какъ же могь Онъ не чувствовать этой ненориальности страданій и не возмущаться духомъ предъ предстоявшеми Ему мувами-плодомъ зла и гръха! Въ этомъ сказывалась безмерная чистота нравственнаго характера І. Христа, а не что-нибудь другое. Нравственная слабость допуетима тогда только, когда I. Христось, съ одной стороны, училъ бы, что клятвы никогда и никакой не должно быть, а, съ другой, влялся бы Самъ по первому требованію власти. Это действительно было бы выражениемъ нравственной слабости. Стало быть, если І. Христосъ употребиль на судъ клятву, то отнюдь-не вслъдствіе правственной шаткости, такъ какъ она не была Ему свойственна, какъ безгрышному, высказывавшему истину и творившему добро, не смотря ни на какія противодъйствія и угрозы. Гр. Толотой опустыв изв виду то весьма естественное соображение, что еслибы Спаситель дъйствительно доступенъ быль хотя бы и временной нравственной слабости, то именно вследствие ея-то Онъ и не присягнуль бы на судъ, т.-е. не подтвердиль бы илятвою того, что Онъ-воплотившійся единородный Сынъ Божій. Подтвердить это влятвою для Него значило прямо обречь Себя на всв ужасы врестныхъ страданій и мучительной смерти, какъ это и случилось въ дъйствительности. Лишь только І, Христосъ клятвенно исповъдаль Себя Мессіею и Сыномъ Божіимъ, первосвященникъ разодралъ одежды Свои и сказаль: "Онъ богохульствуеть; на что еще вамь свидетелей? вотъ, теперь вы слышали богохульство Его. Какъ вамъ кажется? Они же (т.-е. члены верховнаго іудейскаго судидища) сказали въ отвътъ: повиненъ смерти" (Мато. 26, 63-66). А если все это несомивино, то, значить, Спаситель потому тольно и принесъ присягу на судъ, что признавалъ клятву, согласно съ ученісмъ Ветхаго Завета, вполні добрымъ ділонь въ нівкоторыхъ случаяхъ, но не дурнымъ.

Такимъ образомъ, уже то одно, что І. Христосъ, по Его соботвеннымъ словамъ, пришелъ не нарушить, а исполнить "законъ и пророви" и что Онъ присягнулъ на судъ, заставляеть не видъть въ еловахъ І. Христа о влятвъ отрицанія ен. Это же говорить и о томъ, что за буквальнымъ смысломъ словъ Спасителя: не каямитесь вовсе, но да будеть слово ваше: да или нъть мы обязаны,

вопреми мизнію сектантовъ и гр. Толстаго, искать мнаго, внутренняго сиысла. Требуя отъ христіанъ, чтобы они буквально понимали эти слова, сентанты и гр. Толстой обнаруживають чрезъ это лешь крайнюю свою тенденціозность и даже просто недобросовъстность. Для всякаго, основательно знакомаго съ сущностью ученія сектантовъ, безусловно отридающихъ клятву и присягупредставляется вполев очевиднымъ, что клятва и присяга отвергаются ими единственно въ силу предваятыхъ ихъ возарвній: редигіозныхъ и правственно-соціальныхъ, и что они хватаются за буквальный смыслъ словъ Спасителя о клятвъ лишь для подкръпленія Его авторитетомъ своихъ антибиблейскихъ взглядовъ ва государство, на государственно-общественныя власти и проч. Сами же по себъ слова Свящ. Писанія и подлинный ихъ смыслъ имъють для однихъ сектантовъ слешкомъ мало значенія, а для другихъ-въ сущности никаного. Возьмите хотя бы штунанстовъ. Болье прямые и отвровенные изъ нихъ не ствсияются говорить о себъ, что лони върують не по словамъ и стихамъ Писанія, а руководятся въ въръ своей внушеніями Духа Божія", будто бы непосредственно учащаго ихъ. При такомъ надменномъ и мечтательномъ возарвнім на себя самихъ развів можеть иміть для штундистовъ вакое-либо обязательное значение не только буква Свящ. . Писанія, но даже и подлинный смысль его? Въ своихъ беседахъ съ православными, желая отстоять свои превратныя религіознонравственныя возэрвнія, они большей частью настанвають на аллегорическомъ толкованіи містъ Свящ. Писанія, открывающемъ просторъ всякемъ измышленіямъ. Разсуждая же о клятвъ и присягь, они хватаются за буквальный смыслъ словъ І. Христа . объ этомъ предметв, вакъ за болве удобный для нихъ. Это развв не есть тенденціовность и плутовство своего рода? Что насается въ частности гр. Толстаго, то всякій толковый знатокъ его бого-. словско-философскихъ произведеній очень хорошо въдаеть, что этоть писатель отвергаеть клятву и присягу также только вследстве своихъ пантенстически-соціалистическихъ своеобразныхъ Такъ, всякому извъстно, что Л. Толстой не признаетъ не только промысла Божія, но и бытія личнаго Бога. Спрашивается: кагъ же онъ сталь бы признавать клятву именемъ Божіемъ? Какъ бы ясно и сильно не говориль І. Христосъ въ пользу признанія влятвы . и присяги, для гр. Толствго все это — звукъ пустой. Съ другой

стороны, этоть писатель въ принципъ отвергаеть всякій государственно-общественный союзь и всякое начальствованіе, вакь и большинство сектантовъ дълають тоже. Спрашивается: о какой же присять можеть быть речь съ точки зренія гр. Толстаго? Отвергая клятву и присягу только по указаннымъ причинамъ, гр. Толстой, однако, не только самъ хватается исключетельно за букву изреченій І. Христа о клятвів, но утверждаеть, будто и никто другой не въ правъ поступать иначе. Не очевидно ли, что это продылывается съ исключительно пропагандисткими цёлями, а отнюдь не въ интересахъ правильного пониманія словъ Спасителя? Это гвиъ несомивниве, что ногда идетъ у гр. Толстаго ръчь наприм. о божественной природь І. Христа или о загробной участи людей, онь уже отбрасываеть буквальное толкование евангельских словь и властся въ самый искусственный изъ искусственныхъ аллегорязить въ изъяснении ихъ. Но коль скоро сектенты и гр. Толстой выступають защитниками буквализма лишь ради заднихь цвлей, а не по требованію истины и существа двла, то следовать имъ было бы величаншей ошибкою. Кто стоить за буквальное пониманіе словъ І. Христа о клятвъ, тоть долженъ буквально же понимать и слова Его въ нагорной же проповеди о небъ, какъ престоль Божіемъ, о земль, какъ подножін ногъ Божінхъ, о бревнь въ глазу и проч. Но если сами сентанты и гр. Толстой не двлають этого, хотя и должны бы дълать, то менъе всего можеть это дыять православный христіанинь, знающій, что истинный смысль словъ І. Христа должно изъяснить не иначе, какъ сопоставляя ихъ съ другими Его словами, иногда съ теми или иными местами Ветхаго Завета, а иногда даже съ сущностью всего Его ученія, какъ оно понимается въ исторически-несомивнномъ церновномъ преданів. Спрашивается: что же собственно говорить І. Христосъ словами: "не клянитесь вовсе, но да будеть слово ваше: да, да; нъть, **вътъ**"?

Въ этихъ словахъ І. Христа, прежде всего, вниманіе православныхъ толкователей обыкновенно останавливается на выраженія: вовсе (ὅλως). Выраженіе это понимають разные толкователи различно. Такъ, напримъръ, одни изъ нихъ усвояють греческому слову: ὅλως значеніе: всячески, какъ ни прималось, и понимають всю ръчь І. Христа о клятвъ въ смыслъ дозволенія клясться не вначе, какъ только именемъ Божіниъ. Другіе придають слову: баше значение: вообще, обыкновенно и видять въ ръчи I. Христа в влятвъ безусловное запрещение ея, но только въ частной нашей жизни, а не тогда, когда требуеть си дерковная или государственнообщественная власть, коей нужно повиноваться. Третьи, наконепъ, какъ наприм. высокопреосвящ. Никаноръ, слово: бом видимо понимають въ значеніи: никогда и находять въ ръчи Спасителя о клятвъ указаніе совершенной ненужности ея, но только для нравственно-совершенных, отличающихся всегдашней правдивостью. По нашему прайнему разуменію, все эти миенія страдають односторонностью, не исчерпывають глубокаго смысла словъ Богочеловъва и даже ведуть къ пъкоторымъ неудобнымъ выводамъ. Такъ, представители и защитники перваго мизнія правы, понимая слово: баше въ значени всячески, како ни пришлось и относя это слово въ влятев небомъ и тому подобными предметами, но они почему-то не объясняють того, не заключается ли, по ученію Спасителя, въ предложенныхъ Имъ словахъ: да или мъто какого-либо свидътельствованія Богомъ? Представители же втораго мижнія, логическа разсуждая, не въ состояніи объяснить, почему же употребляль ан. Павель клятву вовсе не по требованію какой-либо власти. Наконецъ, сторонники третьяго метнія не только ставять ученіе І. Христа въ сущности въ чисто-отрицательное отношение въ ветхозавътному дозволенію клятвы, но и не могуть предложить вполнъ резоннаго объясненія, почему же влядся и присягаль Самъ Богочеловъкъ, совершеннъйшее изъ совершенныхъ Существо? Представителямъ этого мивнія остается сказать, что І. Христосъ влядся, какъ имъвшій дъло съ подзаконными людьми. Но такое объясненіе относилось бы только въ подзаконной обрядовой сторонъ клятвы, но не къ ен сущности, свидетельствованию саминъ Богомъ, и не проливало бы никакого свъта на смыслъ и значеніе словъ:  $\partial a$  или мють, предложенных Христомъ. Главная причина недостаточноств этихъ мевній, кажется, заключается въ томъ, что представителя ихъ, справедливо придавая важное значеніе слову: δλως, не останавливались, однаво, на другихъ особенностяхъ греческаго текста, трактующаго о клятив, а, затымь, опускали изъ виду одну весьма существенную цель клятвы, установленной Богомъ еще въ патріаркальныя времена. Попытаемся восполнить этоть пробыть и чрезъ то по возможности всирыть весь глубокій и подлинный симслъ рвчи Спасителя о клятив.

Клятва, канъ и другія различныя установленія Веткаго Завета, нивла, между прочимъ, своей цвлю причить человъка, часто забывающего о Богв и живущего виз внутренняго общенія съ Нимъ, ставить себя ностояние не только въ своихъ словахъ и двлахъ, но и въ своихъ мысляхъ, чувствованияхъ и желанияхъ, предълицо и судъ вездесущаго, всеведущаго и праведнаго Бога. Между темъ, еврен настолько опускали изъ виду эту высокую пвль клятвы, что стали изобретать одна за другую такія клятвенныя формулы, коототе атагабки энце онжомене выправо возможно чаще избъгать этого внутренняго благочестиваго поставленія себя предъ дицо и судъ Бога, даже и при произнесении формальной клятвы. Съ другой стороны, оприсен, употребляя даже и законную клятву, все дело поставляли во вижшнемъ упоминании имени Божія, а не во внутреннемъ и живомъ поставленіп себя предъ лицо и судъ Господа. Танимъ образомъ, и въ этомъ случав фарисеи уклонялись отъ того, ради чего, между прочимъ, заповъдана была клятва. Пришедин не разрушить, но восполнить и усовершить и ветхозавътное ученіе о влятев, Спаситель внушаеть людямь, чтобы они въ благодатномъ парстви Его, царстви теснийшаго общения человика съ Богомъ, спозна осуществляли то, къ чему стремилось вести людей въ ветхозавътныя времена формальное свидътельствование именемъ Божіниъ, т.-е. формальная влятва. Истинные христіане должны постоянно ходить предъ Богомъ, т.-е. постоянно ставить себя предъ лицо и судъ Бога во всехъ своихъ мысляхъ, чувствованіяхъ, жеданіяхъ, делахъ. Коль скоро люди будуть находиться въ такомъ непрестанномъ живомъ общеніи съ Богомъ, то наждое: да христіанина и каждое: ими будеть говориться предъ все испытующимъ Богомъ и во ими Его, а савдовательно получить значение истинной клятвы.

Что Спаситель въ словахъ: да или мють предлагаетъ истиннымъ христіанамъ клятвенную формулу, а не иное что-нибудь, это видно накъ изъ всего логическаго хода ръчи, такъ и изъ особенностей выраженія мысли Спасителя въ греческомъ текстъ. Въ ръчи І. Христа о клятве разсматриваются клятвенныя выраженія, унотреблявшіяся евреями. Запрещая эти выраженія, Спаситель предлагаетъ иныя. Какія же: клятвенныя или неплятвенныя? Такъ какъ дъло идеть о клятвенныхъ выраженіяхъ, а Христосъ не пришель отмънить клятву, то предлагаемыя Имъ слова суть, конечно, клятвенных

ныя слова. Замечательно, что Спаситель нигде, где у Него идетъ рвчь о клятев, не противопоставляеть, какъ это некоторые воображають, Своихъ словъ ветхозаветной заповеди: клянись истинмымь Боюмь, а противопоставляеть Свои слова незунтски-уклончивымъ клятвамъ небомъ и прочими предметами и вообще фарисейскому формализму въ отношеніяхъ къ Богу. Поэтому, не очевидно ли, что, предписывая говорить только да или изьта, Спаситель имъетъ въ виду именно внутреннее поставление себя человъкомъ предъ лицо и судъ Бога даже и безъ формальныхъ указываній на это? За справедливость этого мивнія говорять и филологическія соображенія. Замвчательно, что въ греческомъ текств предъ догос (слово) стоитъ членъ. Что же это означаетъ? Конечно, только то, что I. Христосъ предлагаеть не иное что-нибудь, а прямо влятвенную формулу, единственно умъстную среди тъхъ людей, которые находятся въ непрестанномъ внутреннемъ общения съ Богомъ. Стало быть, слова Спасителя съ греческаго языка следовало бы для напбольшей точности перевести такъ: да будеть клятвенног слово ваше: да или нътъ.

Нужно ли после этого распространяться о томъ, что нъ указанномъ же смысле должно понимать и следующія слова ап. Іакова: "не клянитесь ни небомъ, ни землею и никакою другою клятвою, но да будетъ у васъ да, да и нетъ, нетъ" (5, 12)? Какъ І.

Христосъ, такъ и апостолъ Іаковъ одинаково допускаютъ клятву.
Однакоже, по ихъ ученю, среди истинныхъ христіанъ, внутренно
никогда не прерывающихъ, при благодатномъ содействіи, своего
общенія съ Богомъ, клятва выражается иначе, чемъ она выражалась въ ветхозаветное время среди благодатно невозрожденныхъ
людей. Здёсь формально произносилось имя Божіе для удостоверенія въ истинности сказаннаго и въ исполненіи обещаннаго. Среди
же истинныхъ христіанъ, благодатно обновленныхъ и невозвращающихся къ прежнему духовному состоянію, всякое да и всякое
мють должно говориться и говорится предъ лицомъ Бога и во имя
Божіе, а следов. имъетъ смыслъ и значеніе клятвы.

Но если принять предлагаемое не шаблонное, а своеобразное и, какъ думаемъ, единственно-правильное истолкованіе словъ І. Христа и ап. Іакова о клятвъ, въ такомъ случат не лучше ли думать, будто христіанивъ никогда не вправъ употреблять формальную клятву, соединенную съ витинимъ призываніемъ имени Божія? Что

такъ нельзя думать, это видно уже изъ употребленія клятвы не только ап. Павломъ, но и Самимъ I. Христомъ. Однако, этотъ вопросъ требуеть особаго разъясненія.

Предлагая Свою заповъдь о клятвъ, восполнявшую и усовершавшую ветхозавътное возэръніе на нее, Господь І. Христосъ и этимъ, какъ и всей нагорной проповъдью, указываетъ людямъ религіозно-нравственный идеаль, къ возможному осуществленію коего въ своей жизни они должны непрестанно стремиться. Что Спаситель имълъ въ виду именно идеальное состояніе людей, это доказывается не только сущностью самой заповъди Его о клятвъ, выполнимой лишь христіаниномъ, достигшимъ высокой степени религіозно-правственнаго совершенства, но и теми словами І. Христа, какія свазаны вслідь, между прочимь, и за річью о клятвів. "Будьте совершенны, говорить Онъ, какъ совершенъ Отецъ вашъ небесный" (Мато. 5, 48). Но люди развъ достигали или достигнутъ когда либо всв безъ исключенія такого религіозно-правственнаго совершенства, какое предпоставлено имъ въ качествъ идеала? На недостижимость идеала указываеть въ последнее время самъ гр. Толстой, раньше съ настойчивостью толковавшій о легкости исполненія нравственныхъ требованій 1. Христа. Спаситель же прямо и ясно учить, что люди и въ грядущія времена будуть исполнены зла также, какъ они были исполнены зла раньше и во время Его земной жизни. Современникамъ Своимъ Онъ говорияъ: вы злы (Лук. 11, 13), а касательно дурнаго нравственнаго состоянія многихъ и въ гридущихъ покольніяхъ Онъ предсказываль притчею Своей о плевелахъ и пророчественной ръчью Своей о последнихъ судьбахъ человъчества... Всякій знастъ, чемъ выражается правственная испорченность людей въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ. Среди нравственнояспорченных в людей царствують эгоизмъ, соединенный съ причиненіемъ обидъ и вреда другь другу, борьба за обладаніе матеріальными и другими вижшними благами жизни, взаимная недовърчивость, подозрительность, обманы разнаго рода и тому подобное. А если все это неоспоримо, то для наилучшаго подтвержденія истинности сказаннаго людьми и для наибольшаго завъренія въ исполненіи объщанного ими является необходимымъ какое-либо изъ наиболъе энергическихъ и върныхъ средствъ. Самымъ удовлетворительнымъ и естественнымъ изъ нихъ, при всеобщей въръ людей въ Бога, нашего нравственнаго Законодателя и Судію, является формальное, слышимое встьми, свидътельствованіе самимъ Богомъ. При господствъ въ міръ зла съ его проявленіями: недовъріемъ, подозрительностью и прочимъ такая формальная влятва обязательна даже в для тъхъ, кто самъ, произнося: да или ителъ, можетъ говорить в говоритъ только одну истину.

Когда нужно дозволять себъ употребленіе формальной религіозной клятвы, это прекрасно указано самимъ Спасителемъ и апостоломъ Павломъ. Господь І. Христосъ всегда говорилъ людямъ лишь одну истину и посвятиль Себя всецьло на служение благу людей. Усвоеніе Его ученія и полная преданность Ему были бы и для современниковъ Его, какъ и для всъхъ другихъ людей, источникомъ и условіемъ ихъ временнаго и въчнаго блага. Что касается апостола Павла, то и онъ, благовъствуя о Распятомъ и Воскресшемъ и объ Его волъ, возвъщаль тоже одну только истину и служиль несомновному благу людей. Между томь, большинство ихъ, во вреду для себя самихъ, не довъряло не только апостолу Павлу, но и самой воплощенной истинъ — І. Христу. Воть почему Онъсамъ, а по Его примъру и апостолъ Павелъ, ссыдаются на самого Бога во свидътельство истинности Своихъ словъ. Ради тогоже, чтобы и въ особенно-торжественныя минуты Своей земной жизни, предъ Своими крестными страданіями и въ виду Своей смерти, засвидътельствовать, въ интересахъ людей и царствія Божія, о Себъ, какъ объ истинномъ Мессіи и Сынъ Божіемъ, и чтобы чрезъ то положить конецъ и мальйшимъ сомнъніямъ въ неизмънности Своего ученія о Себъ, Господь І. Христось не только не противится принятію присяги, но тотчасъ же даеть клятву, лишь только она была предложена. Въ этомъ дъйствіи Спасителя снова. обнаружилось, что Онъ не только училь любви къ Богу и ближнему, но самъ былъ воплощенной любовью къ Отпу Своему небесному и къ людямъ. Вотъ въ этой любви къ дълу царствія Божія на земль и въ людямъ заключается указаніе и для каждаго христівнина, вогда онъ не только можеть, но и обязанъ, какъ частный человъкъ, клясться, а, какъ гражданинъ государства, присягать. Когда интересы правды и добра и благо общее требуютъ . формальной влятвы и присяги, всякій христіанинъ обязанъ покласться или присягнуть, явно призвавь самого Бога во свиевтели своихъ словъ или произнесши предписанную законной властью формулу присяги и облобызавши св. вресть и св. Евангеліе. Это

будеть не кошунствомъ надъ ними, какъ увъряеть великій кощунственникъ-графъ Толстой, а напротивъ, благоговъйнымъ чествованіемъ Спасптеля и точнымъ исполненіемъ Его ученія о клятвъ. І. Христось учить нась не словомь только, но и жизнью, и дъйствіями Своими. Въ чемъ мы можемо подражать Ему, въ томъ и обязаны подражать. Не самь ли Спаситель сказаль намь: "ученикъ не выше учителя и слуга не выше господина своего. Довольно для ученика, чтобы онъ быль, какь учитель его, и для слуги, чтобы онъ быль, какъ господинъ его" (Мате. 10, 24 - 25)? Одинъ изъ непосредственныхъ учениковъ І. Христа, ап. Петръ, тоже говорить каждому изъ насъ объ І. Христь, что Онъ, Христосъ, оставилъ намъ примъръ, чтобы мы шли по следамъ Его (1 п. 2 гл., 21 ст.). Отказывающіеся оть клятвы и присяги, очевидно, попирають эти слова І. Христа и Его апостола, горделиво поставляя себя выше даже самого Богочеловъка. Не чудовищно ли это? Ссылка нъкоторыхъ на то, что Спаситель, какъ Богочеловъкъ, могь каясться и Богомъ, а мы, будто бы, не имъемъ на это права, будучи "смертными существами", просто наивна. Клянясь Богомъ, мы тыть предъявляемъ не какія-либо свои права на Него и Ему, а, напротивъ, выражаемъ свое совершенное подчинение Ему, какъ нравственному Законодателю и Судів. Вудучи "смертными существами", мы уже по этому-то и побуждаемся къ свидетельствованію самимъ Богомъ болве, чемъ "Несмертный", свидетельствовавшійся Богомъ лишь ради насъ и изъ-за насъ.

Разные сектанты и ихъ подражатели, отрицающие клятву и присяту на основани буквальнаго смысла словъ I Христа и апостола Ізнова, оказываются величайщими фарисенми, хотя и мнять себя духовными христіанами. Какъ древніе фарисеи на основаніи буквальнаго смысла Моисеевыхъ предписаній касательно субботы попирали величайщую изъ заповъдей, заповъдь о любви и милосердіи, за что столь сильно обличаль ихъ Божественный Учительнобви (Лук. 6, 7—9), такъ и сектанты съ ихъ подражателями изъ-за буквальнаго смысла словъ Христа о влятвъ попирають заповъдь Его любви къ Богу и къ людямъ, безусловно отрекаясь отъ клятвы и присяги, хотя бы отъ этого косвенно, но жестоко, и пострадаль кто-нибудь изъ ближнихъ. Затъмъ, какъ древніе фарисеи превозносились своей чистотою и святостью вслъдствіе лишь вижшняго соблюденія ими буквально понятыхъ предписаній закона

Моисеева, такъ и сектанты именують себя духовными, т.-е. настоящими христівнами, противополагають себя намъ и презрительно смотрять на насъ, между прочимъ, потому тольно, что они выполняють букву сказаннаго Христомъ о клятвъ. Ссылки сектантовъ и ихъ подражателей на то, что они и безъ нлятвы роворять правду, лишь еще болье рисують ихъ настоящими оарисеями. Еслибы они не были этими оврисеями, то никогда не забывали бы следующихъ глубово справедливыхъ словъ апостола Іоанна: "если говоримъ, что не имвемъ грвха, то обманываемъ себя самихъ, и нстины нътъ въ насъ" (1, 1, 8). Что сектанты обманывають себя самихъ и что въ нихъ нътъ истины, это очевидно даже изъ слъдующаго: они часто не только намеренно извращають смысль неудобныхъ для нихъ мъстъ Свящ. Писанія или какъ бы не замъчають ихъ, но и учать другь друга тому, нать наилучше обманывать церковныя и государственныя власти въ техъ или другихъ случаяхъ. Объ обманахъ же въ торговав и въ тому подобныхъ дълахъ уже не говоримъ. Но что же? Эти-то люди говорять о своей правдивости и ею, между прочимъ, прикрываютъ свое отреченіе отъ клятвы! Навонецъ, еслибы не настоящими фариссями были разсматриваемые сектанты и ихъ подражатели, то они поняли бы, что наша личная всегдашняя правдивость, еслибы она была и несомевнною, не дветь намъ никакого права отказываться отъ клятвы и присяги въ потребныхъ случаяхъ. Въдь другіе люди не только не обязаны считать насъ правдивыми, если не имвють неоспоримыхъ доказательствъ этой правдивости, но часто лишены самой возможности знать о ней. А если это такъ, то отказываться отъ клятвы подъ предлогомъ нашей правдивости значить не только по-фарисейски выставлять свою правдивость, но и по-фарисейски же бросать надменный укоръ другимъ за ихъ, быть-можеть, мнимую линвость. Спаситель, сама воплощенная Правдивость, поступаль не такъ и чрезъ то заповъдаль и всвиъ христіанамъ подражать Ему.

Желая во чтобы то ни стало защитить свое произвольное отрипаніе клятвы и присяги, сектанты указывають на то, что пе словамъ Спасителя, все, что сверхъ да или нъть, происходить отъ лукаваго (Мате. 5, 37), равно какъ на то, что но словамъ апостола Іакова, имая клятва подлежить осужденію (5, 12). Грасъ же Толстой въ заключеніе своей річи о клятві увіряють, будто бы,

по словамъ Христа, оормальная религіозная влятва измышлена для вла. Только преднамеренный буквализмъ въ истолковании словъ-Спасителя о'илятий заставляеть сектантовъ столь превратно разумьть смысль словь: от муканаго. Греческое слово: почпроб двяствительно значить какъ дурной, злой, такъ и лукавый. Но что же изъ этого сатадуеть? Конечно, отнюдь не то, будто бы формальное призываніе Бога во свидътеля истины и въ каратели лжи и обмана есть эло. Если у исгиннаго христівнина каждое  $\partial a$  или итмъ, по ученію Христа, есть своего рода несомитиная влятва, какъ мы видели, и если такая клятва должна быть уделомъ истиннохристіанскаго общества, то, спрашивается, какъ же можеть быть влонъ въ сущности эта же самая клятва, но, ради требованій правды и добра и въ видахъ блага людей, ставшая очевидною и для постороннихъ лицъ, не въдающихъ того, внутренно поставляеть ли себя предъ лице Божіе произносящій: да или нють? Несомивнею, и эта формальная клятва, какъ наружное проявленіе внутренней, есть добро. Говоря же, что эта формальная клятва происходить отъ дурнаго, отъ злаго, или отъ лукаваго, І. Христось указываеть этимъ только на то, что истинныхъ христіанъ въ формальной влятей вызывають недовирость, подозрительность и вообще эло той среды, въ которой живуть и двиствуютьтакіе христіане. Следуя странной логике сектантовъ, мы должны были бы назвать зломъ даже совершенный Спасителемъ подвигъискупленія человіческаго рода. Відь все то, что І. Христось благоволиль савлять для человечества, вызвано со стороны людей ихъ гръховнымъ состояніемъ и царствующимъ среди нихъ зломъ. Что васается графа Толстаго, то онъ въ завлючительныхъ словахъсвоихъ о`клятей извратиль смыслъ словъ Спасителя неправильнымъ переводомъ ихъ съ греческаго языка. Слова: от мукаваю въ греческомъ текств выражены такъ: ѐк той почирой. Предлогъ: ек въ соединении съ родительнымъ падежемъ значить отв. изъ-за, по причинь, но отнюдь не для, какъ это выходить по грасу Толстому. Потому, греческія слова: ек той почорой по славянски переведены: ото непріязни, по русски: ото мукаваю, по латыни же: a malo. Но воль скоро доказано, что графъ Толстой не умълъ или не хотвиъ правильно передать слова І. Христа съ греческаго -текста, то само собою разрушается и тотъ выводъ, какой онъ сдълалъ на основани превратнаго перевода. Ни сколько не основательные представляется ссыми сектантовы и граса Толстаго и на слова апостола Іанова. Какъ свидытельствують и тексть, и контексть, мысль апостола Іакова состоить вы слыдующемы: если вы, вмысто того, чтобы внутренно всегда поставлять себя вы присутстве Бога, станете для наибольшаго удостовыренія вы сказанномы вами полагатьси лишь на наружное призываніе имени Божія, то легко подпадете осужденію. Спрашивается: развы есть здысь хотя бы намекъ на то, будто всякая клятва есть зло?

Графъ Толстой, однако утверждаетъ, будто І. Христосъ долженъ быль видеть въ клятев не нное что, какъ зло, такъ какъ присягающіе якобы производять всякія насилія. Этими словами нашть писатель обнаруживаетъ истинную причину, по которой онъ отрицаеть клятву и присягу. По взгляду графа Толстаго, настоящее, коренное зло человъчества, кромъ недостаточности средствъ къ удовлетворенію животныхъ потребностей человака, состоить въ наказаніяхъ виновныхъ правительствомъ, въ войнахъ и т. п. Этотъ-то взглядъ свой графъ Толстой, подобно многимъ сектантамъ, усиливается усвоить и Спасителю. Но, само собою разумъется, Інсусъ Христосъ безконечно глубже и правильные понималь истинную природу зла, чъмъ эти люди. Настоящее зло, корень и источникъ всякаго другаго зла, Спаситель поставляль въ отпаденіи человівна отъ Бога и въ предпочтительномъ служении людей эгоистическимъ и животнымъ ихъ инстинктамъ и вожделвніямъ. Истинное зло, по ученію Спасителя, есть нравственное эло, гивадящееся въ душв человъческой, а всякое другое эло есть уже плодъ этого эла (Мате. 15, 19). Это производное вло, т.-е. различныя оприческія страданія, лишенія и бъдствія человъческой жизни, равно какъ разныя сворби. одними людьми причиняемыя другимъ, не составляетъ для людей, по ученію Спасителя, главнаго зда, котораго они должны бояться болъе, чъмъ гивадящагося въ собственной ихъ душъ. Потому-то І. Христосъ и говорить наждому изъ насъ не иначе, накъ слъдующее: не бойтесь даже убивающихъ тъло, души же немогущихъ убить, а наиболье бойтесь того, кто можеть душу погубить отторженіемъ ея отъ Бога и отъ истиню-человъческой живни (Лук. 12, 4 и др.). Но влятва и присяга разви могуть накъ пибудь отторгать человыка отъ Бога и отъ истинно-человыческой жизни? Напротивъ, клятва-то и говоритъ человъку о томъ, чтобы овъ жиль въ общени съ Богомъ и ставиль выше всего интересы истины

и добра. Кто разумветь истинный смысль клятвы и присяги и даеть ихъ отъ всего сердца, тотъ не только не решится сознательно причинить вредъ чьей-либо душъ, но не повволить себъ выйти изъ предвловъ христіански-обязательнаго и въ отношеніи въ матеріальному благосостоянію людей. Но если наприм. отъ правильнаго свидетельского повазанія чьего-либо на суле и пострадаеть кто-нибудь, то выдь причиною этого страданія будеть не присяга, но а) или совершенное человъкомъ преступленіе, б) или не совершенство уголовнаго кодекса, къ улучшенію котораго обивываеть у насъ и присяга... Въ отношении въ судебнымъ наприм. процессамъ неужели нужно желать, чтобы люди лгали нъ своихъ показаніяхъ во избъжаніе кому-нибудь причинить вредъ? Въдь отъ лжи-то и обмана зависить большая часть люденихъ страданій. Поэтому, поскольку присяга на суде обязываеть свидетелей къ правдивости, а всвуж судей-къ правосудію, она есть благо, но отнюдь не эло. Далъе, что касается наприм. войнъ, то онъ были бы гораздо ръже и несравненно менъе кровопролитны, чъмъ это было и есть, еслибы всв властители народовь и воины лучше помнили и наиболъе свято соблюдали то, къ чему обязываетъ присяга. Не было бы, затемъ, кражъ, убійствъ частныхъ и тому подобнаго вла, еслибы граждане свято соблюдали объть повиновенія законамъ, воспрещающимъ разныя преступленія. Словомъ: сама по себъ присяга не только не есть эло, но, напротивъ, представляеть собою одно изъ могущественивищихъ средствъ нь борьов со зломъ, если только она свято соблюдается къмъ бы то ни было изъ давпихъ ее.

Уже и изъ этого видна неправильность, наконець, и той мысли графа Толстаго и его единомышленниковъ, будто бы давать присяту значить отказываться отъ исполненія воли Божіей и обязываться исполнять волю человъческую. Замътимъ, однако, и слъдующее. Еслибы мы и допустили, что отъ православнаго христіанина могуть потребовать чего-либо, явно противоръчащаго правильно понятымъ требованіямъ воли Божіей, то въдь онъ всегда можетъ, по примъру апостоловъ, сказать: "судите сами, справедливо ли предъ Богомъ слушать васъ болье, нежели Бога" (Дъян. 4, 19). Твердо, но кротко заявивши это, истинный христівнинъ лучше терпъливо перенесеть назначенную ему кару, чъмъ нарушить ясное требованіе воли Божіей. Но подобные случаи не мы-

слимы тамъ, гдъ правители помнятъ и свято блюдутъ данную ими въ свое время клятву предъ Богомъ чтить и соблюдать учение и уставы церкви. Ссылка графа Толстаго на то, что І. Христосъ воспрещаль клясться головою нашею, тоже начего не говорить противъ клятвеннаго завъренія именемъ Божівмъ. Кто клядся головою своей, тотъ дъйствительно обнаруживалъ этимъ странную увъренность, будто бы онъ абсолютный властелинъ своей головы. Ничего подобняго нътъ въ влятвенномъ призываніи имени Божія. Туть, напротивъ, ны выражаемъ свою абсолютную зависимость оть Бога и сами отдаемъ себя Его праведному изволенію и суду. Что же насается той мысли графа Толстаго, что объщать чего-нибуль подъ присягою нельзя, такъ какъ мы не можемъ ручаться ни за одно мгновеніе дальнъйшей нашей жизни, то эта мысль скорье наивна, чъмъ серьёзна. Кто же не знаеть, что люди дають своя объщанія условно, т.-е. если они будуть живы и не лишатся возможности исполнить объщанное? Следун прихотливой логиев граса . Толстаго, мы не должны были бы не только объщать чего-либо правительству подъ присягою, ио и объщать наприи. чрезъ нъсколько минуть зайти въ кому-либо изъ нашихъ знакомыхъ.

Такимъ образомъ, вопреки увъреніямъ графа Толстаго и его единомышленниковъ, для отрицанія клятвы и присяги нътъ ни мавійшихъ слідовъ основаній ни въ отношеніи Спасителя къ ветхозавітному религіозно-правственному ученію, ня въ принесеніи самимъ І. Христомъ присяги на суді, ни въ надлежащемъ пониманів
словъ І. Христа и апостола Іакова о клятвъ, ни въ отношеніи
присяги къ существующему среди людей злу, ни въ чемъ-либо
другомъ, на что ссылается въ частности графъ Толстой. Напротивъ, какъ положительныя свидітельства Библіи, учителей церкви
и ея постановленій, такъ и безпристрастный разборъ возраженій,
ділаемыхъ сектантами и графомъ Толстымъ противъ употребленія
клятвы и присяги, одинаково приводять насъ къ тому убъжденію,
что и формальная религіозная клятва вполні Божественное установленіе и безусловно обязательна для всякаго христіанина, формально не вышедшаго изъ состава членовъ православной церкви.

Однако, мы не исполнили бы всей, взятой на себя, задачи, еслябы не сказали хотя нъскольних словъ касательно того, не лучше-ли поступила бы государственная власть, коль скоро предоставила бы гражданамъ употреблять, по личному усмотрънію каждаго изъ нихъ,

ту или другую клятвенную формулу, или, по крайней мъръ, установила бы чисто гражданскую клятву даже безъ упоминанія о Богъ?

По нашему крайнему разуменію, если датскій министръ юстиція ивкогда назваль верхомъ безумія требовать введенія одинаковой для всых гражданской клятвы, то нужно назвать еще большемъ безуміемъ предоставленіе каждому избирать клятвенную формулу по его личному вкусу. Допустить это -- значило бы со стороны государственной власти и государства наложить убійственную руку на самихъ себя. Никто изъ допускающихъ законное и необходимое существованіе государства не станеть отвергать невабъжности употребленія, въ области государственно-общественной жизни, такой клятвы, которая служила бы въ глазахъ вождей ся достаточнымъ ручательствомъ, или гарантією, за исполненіе всеми гражданеми возложенныхъ на нехъ обязанностей и данныхъ ими самими объщаній. Но развъ мыслима такая гарантія, когда каждый избираеть ее по своему личному вкусу? Она еще можеть имъть важное значеніе для избравшаго ее, но ръщительно не въ состояніи имъть каного-либо смысла для другихъ людей, съ своей точки зрънія придающихъ значеніе лишь какъ разъ противоположной гарантіи. А если это безспорно, то, значить, въ государственно-общественной соеръ надежною гарантією для правительства и для большинства его гражданъ можетъ быть только такая гарантія, которая считвется ими вполев доствточною съ има точки арвнія, а не меньшинства. Отсюда то и проистекаеть необходимость въ установленін не только болье или менье общеобязательной клятвенной формулы, но и наиболе обезпечивающей исполнение всеми гражданами ихъ обязанностей и объщаній.

Таковой клятвенной формулою, разсуждая безпристрастно, можеть быть только религіозная клятва. Никто не станеть оспаривать того, что для истинно-религіозных влюдей нравственныя требовния теряють характерь человіческой условности и произвольности и шибють, какъ выраженіе воли Божіей, абсолютно-высокую прич и абсолютно-обязательную силу. Не безъ причины же многіє представители самых противоположных другь другу философских ваправленій должны были признать, что руководство въ жизни религіозными мотивами наиболье располагаєть людей къ выполненію правственных требованій и что наибольшее довъріе возбуждають

въ насъ въ своимъ повазаніямъ и обвіцаніямъ истивно-религіовные люди. Для примъра укажемъ лишь на Спенсера и на Адама Смита. "Иден, возбуждаемыя и освящаемыя религіею, говорить первый изъ нихъ, вліяють на наши поступки гораздо сильнъе, чъть что нибудь другое". "Религія, по замъчанію втораго изъ нихъ, украпляетъ естественное чувство долга. Всладствіе этого глубоко религіозные люди, продолжаеть онъ, вообще снискивають нанбольшее довъріе. Мы предполагаемъ постоянно, что они заинтересованы лишнимъ, сравнительно съ другими людьми, побужденіемъ къ исполненію своего долга". Изъ этихъ словъ Спенсера и Адама Смита ясно слъдуеть, что религіозная влятва, соединемизя ов призываніемъ самого Бога во свидетели истинности нашихъ повазаній и объщаній и въ каратели лжи и обмана, является наилучшею гарантіею для правительства и его подданных въ исполненін каждымъ изъ нихъ своего долга. Тотъ фактъ, что и принимающіе религіозную влятву нер'вдко оказывались и оказываются овльшивящими, ничего не говорить въ принципъ противъ ней: Фальши и обмана, скажемъ, было бы еще больше, еслибы эти люди клялись лишь своей совъстью, честью и проч. То, что намъ приходилось слышать отъ служащихъ въ судебномъ въдомствъ, вполнъ подтверждаеть свазанное выше. Оказывается, что принятіе присяги наприм. свидетелями на суде имееть въ общемъ поразительное вліяніе на правильность ихъ повазаній. То, что человъкъ скрываль или передаваль неправильно до принятія присяги, онъ исправляль вследь за ея принятіемъ. На вопросы же судей, откуда такое разноръчіе въ показаніяхъ, свидътели часто прямо заявляють, что въдь они влялись предъ Богомъ, а потому для нихъ нравственно уже невозможно говорить ложь или умалчивать объ истинв.

Спрашивается: не странны-ли, после этого, являются те правительства, которыя, внявши требованіямъ горсти неверующихъ людей сравнительно съ массою верующихъ, совсемъ и для всехъ отменяють религіозную клятву? Отменять религіозную клятву значить не только прямо возводить какъ бы въ норму безхристіанственность и атензиъ, но и колебать основы нравственной и гражданской жизни. Нравственная жизнь людей можеть быть здравою и прогрессивно развивающеюся лишь тогда, когда она исходить

ызь христіанскихь: религіозныхь началь и опирается на рештію (); А если правда, что правильная нравственная жизнь немыслима! когда она оторвана отъ христіанскихъ религіозныхъ ея началы мотивовъ и прией, то можетъ-ли быть рвчь и о надлежащемъ направленіи и теченіи самой гражданской жизни при такомъ условів? Полагаться только на засвидетельствованія сов'ястью и честью истинности показаній и мополненія объщаній въ двлахъ государственно-общественной важности странно уже по следующим причинамъ. Отвергающими религіозную влятву являются прежде всего ние чистые матеріалисты, или такъ-называемые монисты; непразнающіе въ мір'в ничего, кром'в случайнаго сочетанія и слепой игры матеріальныхъ элементовъ съ присущими имъ силами. Но жто же изъ способныхъ къ догическому мышлению не пониместь; чио для этихъ людей, если они последовательно разсуждають; не долино въ сущности быть ни истиннаго, ни ложнаго, ни добраго, на завго и что для нихъ совъсть и честь должны быть лишь пусными звувами? Затемъ, едва ли идеальна и надежна совъсть токо, кто, имъя всю возможность хорошо ознажемиться даже съ христанствомь, твыть не менве не только отринасть эту высочайщую изъ религій, но даже отвергаеть бытіс вичнаго Бога и Его промысль. Едва ли идеально и надежно, навонемь, чувство чести въ томъ человъкъ, который не хочеть вовдавать должнаго чествованія не тольно І. Христу, но и вообще Bory.

Само собою разумъется, нисколько не говорить противъ законности и благодворности употребленія религіозной клятвы въ дължъ гражданскить и ссылка на то, будто бы такая клятва заставляеть людей говорить правду только изъ-за стража предъ наказаніемъ свыше и препятствуеть быть правдивыми лишь въ силу побви къ истинъ. Въ этомъ возраженіи опускается изъ виду, вопервыхъ, то, что любовь къ истинъ воспитывается и утверждается въ падшемъ человъкъ отнюдь не безъ вліянія и стража предъ кажимъ-либо наказаніемъ за ложь, а во-вторыхъ, то, что истиню бояться

<sup>4)</sup> Это обстоятельно разъяснено въ сочинени моемъ: *Резильозность* — основа и опора правственности (Москва, 1889 г.). Несоглашающиеся съ нами благоволять, если имъ угодно, опровергнуть сказанное нами. Пока же это не сдълано, ин находимъ свой взглядъ единственно-правильникъ...

Бога значить въ сущности бояться лии и любить больше всего истину, ибо Богь есть самъ воплощенияя Истина. Но этимъ еще не истерпывается несостоятельность этого возражения противъ употребления религизмой илятны. Разсматриваемое возражение опускаеть изъ виду, что правительство, требующее присяги въ видахъобщаго блага, не въ состояни знать, что наприм. Ивановъ или Кариовъ расположены говорить и непремънно станутъ говоритьодну истину по причинъ ихъ личной любви иъ ней.

Затыть, представляется несостоятельного и ссылка на то, что, обявывая присягать и техъ православныхъ; которые считають присягу несогласною съ своими убъжденіями, правительство этвизпоставляеть ихъ въ больнюе затруднение, а въ случав ихъ отназаотъ присяги-даже въ весьма тяжелое положение. Не странно ла винить правительство изъ-за такихъ православныхъ? Правительство презываеть къ присягь православныхъ потому только, чтоправославная церковь вполев допускаеть клятву и что не двоедушные сыны этой церкви должны смотреть на присягу глазами своей благодатной матери. Что же насается сектантовъ, прямо отрицающихъ присягу и клятву, правительство въдь не привлекаетъ жить къ ней. Значить, вина — не правительства, а самихъ православныхъ, если они терпять за свое лицельйство, т.-е. за то, что оормально не объявивши о своемъ выходь изъ состава православной церкви, тъмъ не менъс не хотять принимать присяти. Тоть, кто выше всего ставить свои убъжденія, лучше согласится повредить наприм. своей карьерв, чемъ оставаться въ, числе сыновъ православной церкви, отверрая въ тоже время религіозную клятву вопреки вода Основателя этой церкви и учению Его 5). Правительство ли виновато въ томъ, что эти люди платятия за свое досельшнее обманывание правительства? Если нужно, по какой-то странной фогика, винить правительство изъ-за подобныхъ фарисеевъ, то нужно винить правительство и за то, что оно требуетъ-

Transfer and the second

отъ чиновника, состоящаго на государственной службы, исполнения возложеннаго на него долга. Сущность двла одна и та же. Коль чиновникь, пока добровольно не оставиль службы, обязань святе выполнять сопряженныя съ нею обязанности, такъ и православный гражданиев, пока онъ осровально не вышель изъ состава православной церкви, съ точки зрвнія государственной власти обязань правишаль и присягу, назначенную для православныхъ въ государстве съ преобладающимъ православнымъ населеніемъ. Вёдь не обязано же правительство двлать накія-либо изъятія изъ общикъ установленій въ пользу разныхъ личных убъжденій разныхъ граждань. Тогда, какъ выше мы видъл, не могло бы быть рачи ил о какой гарантіи для правительства въ исполненіи гражданами ихъ обязанностей, и государство распалось бы. Да и какъ правительство узнаеть объ этихъ убъжденіяхъ?!...

Наконецъ, что васается мысли о недозволительности для государства пользоваться перковными мірами для своихъ непервовныхъ целей, то и эта мысль, на нашъ взглядъ, несостоятельна. Еслибы возражение говорило, что государство не должно пользоваться церковными средствами для достиженія какихъ-нибудь прямо антихристіанских в присти противъ этого возраженія нельзя было бы и говорить. Но неужели для церкви, носительницы истины, любви и добра, являются совершенно посторонними предметами правдивость людей, торжество справедливости, противодвиствіе преступленіямъ, добросовъстное исполненіе наждымъ его гражданськаъ обяванностей и тому подобное, для обезпеченія чего государство ввело присягу? Съ другой стороны, въдь и государство должно, подобно церкви, имъть въ виду, поскольку это возможно для него, высшіе духовные интересы своихъ гражданъ и всячески содвйствовать людямъ въ осуществлении ихъ человъческого назначения, какъ справедливо говорятъ объ этомъ многіе юристы, какъ напр. Францъ и другіе. Графъ же Толстой въ Посмьсловіи къ Крейцеровой Сонать своей выразился даже, что единственный смыслъ существованія правительства состоить въ заботв о правственномъ благосостояніи своихъ гражданъ. А если въ этомъ есть значительная доля правды, то зачемъ же воздвигать какую-то непроходимую пропасть между государствомъ и церковью? Очевидно, что тв, кто хочеть, чтобы государство не пользовалось церковными средствами и чтобы церковь съ своей стороны совершенио замкнулась въ свою

ссеру отв государственных интересовь, забывають следующую простую истину. Гражданивъ государства, будучи не на словахътольно православнымъ христіаниномъ, не можеть не заботиться о наибольшемъ благотворномъ вліяніи церкви на государственнуюживнь.: Равнымъ образомъ, и истинный пастырь церкви, будучи уже новтому и добрымъ гражданиномъ государства, не можетъ не озабочиваться хорошимъ строемъ и направленіемъ государственнойжизни. Совершенное размежевание областей церковной и государственной, столь желательное многими нехристіанами и атенстами, есть вещь въ сущности мечтательная и неосуществимая. Завладъвши правительственной властью, мечтающіе теперь о свободной церкви въ свободномъ государствъ, коль скоро они не будуть христіанами, вмісто предоставленія церкви свободы дійствій стануть лишь вредить и бороться съ нею на каждомъ шагу. Исторія и современное наблюдение подтверждають это сотнями самыхъ краснорвчивыхъ оактовъ... Конечно, тогда будеть повсюду отминена и религіозная клятва, но вотъ въ чемъ вопросъ: устоить ли государство подъ натискомъ разбушевавшихся антигосударственныхъ. элементовъ, не морализуемыхъ и не сдерживаемыхъ великою нравственною силою, какую представляеть собою Христова церковь? На этотъ вопросъ отвъчу чудными словами нашего Божественнаго Учителя о безразсудныхъ людяхъ, построившихъ домъ свой на цескв: "и пошель дождь, говорить Спаситель, и разлились ръки, и налегли на домъ тотъ; и онъ упалъ, и было паденіе его великое" (Мато. 7, 26-27). Неужели же и мы будемъ такими безразсудными люкьми?!...

A. Fycess.

6-е апръля 1891 г.

## УЛЬТРАМОНТАНСКАЯ ПАРТІЯ

И ГАЛЛИКАНСКАЯ ЦЕРКОВЬ.

Прежде чъмъ излагать самый споръ между ультрамонтанскою партіей и галликанской церковію, нужно показать тъ причины, вслъдствіе которыхъ появились въ западномъ міръ христіанства эти двъ партіи противоположныя одна другой, показать мотивы, которыми руководилась церковь галликанская въ своей протестаціи противъ апостольскаго престола и которые вызвали, какъ оппозицію ей, ультрамонтанскую партію.

Приступая въ изложенію причинъ, мы можемъ наметить самый моменть такъ-сказать начальнаго появленія галликанизма. Исторія церкви излагаеть, что пока папы не выдавали себя слишкомъ энергично, смело за прямыхъ преемниковъ апостола Петра, пока не выставляли въ своемъ лицъ прямыхъ, непосредственныхъ на**и**встниковъ Іисуса Христа на землв, передавшаго будто бы имъ всь свои права и Божескія и человъческія, пока они открыто не присвонвали себъ высокихъ привиллегій, пока всь епископы считали себя равными по правамъ своего служенія, исключая нівкоторыхъ канедръ, которымъ придавали высшее право чести, какъ напр. римская, константинопольская и др., дотоль мы видимъ на всемъ христіанскомъ мірѣ единую, святую и соборную церковь, дотолѣ ны видимъ какъ на Востокъ, такъ и Западъ, единство въры, единетво любви и тождественность самой церковной дисциплины; пререканія и несогласія въ дълахъ въры и юрисдикціи были чужды этого братскаго единенія. Но вотъ на этомъ мирномъ, светломъ

фонъ является темное пятно; римскіе епископы подстреваются честолюбивыми видами. Въ нъдрахъ римско-католической церкви исторія представляеть намъ двъ сильныя партіи, въ продолженіе многихъ въковъ враждующія другъ противъ друга, это — галиканская церковь и ультрамонтанская партія. Что служило поводомъ и причиною такого явленія въ западномъ христіанскомъ міръ, и что составляло предметъ въковыхъ споровъ между ними, —вотъ вопросы, разръшеніе которыхъ составляеть предметъ настоящаго изложенія.

Исторія галиканской церкви показываеть намъ, что главными и существенными мотивами ея протеста противъ апостольскаго престола были тв привиллегіи, которыя съ теченіемъ времени присвоены были папству-это главенство, непогращимость и другія привиллегіи, вкупъ дисгармонирующія съ духомъ, направленіемъ и всвиъ складомъ ея жизни, и прямо служившія къ разрушенію ея основныхъ принциповъ. И дъйствительно, въ основныхъ начадажь своихъ она далеко расходится съ папствомъ. Обратимся въ исторіи ея и покажемъ первое время ея существованія. Христіанская церковь между Галлами основана и распространена была греческими христівнами Малой Азін. Первыми епископами, какъ извъстно, были св. Пооннъ и св. Ириней, епископы люнскіе, ученики св. Поликарпа смирискаго, который, посылая въ разныя мъста проповъдниковъ Евангелія, послужиль основанію христіанства не только въ Галліи, но и даже въ Германіи и Британіи. Галликанская церковь, въ началь своего существованія имъя гревовъ епископовъ, безъ сомивнія имвла и греческое богослуженіе. Въ лицъ этихъ предстоятелей своихъ она признавала вакъ древнюю практику церковную, такъ и близость свою по духу въ церкви восточной, чувствовала тотъ дукъ любви и единенія между предстоятелями церкви, коими вездв отличалась восточная церковь. После по обстоятельствамъ времени и своимъ местнымъ условіямъ она сблизилась съ римскою дерковію (и приняла ел язывъ въ богослужении), -- но всегда была върна своимъ прияципамъ древности и чужда ультрамонтанскихъ предразсудковъ. Такъ, когда Франки покорили Галлію и приняли христіанскую въру, по вліянію римской церкви, галльская церковь болье и болье начала сближаться съ нею, какъ самою важною и авторитетною не занадномъ горизонтв, и навонецъ окончательно слилась съ нево,

чесле продолжительной борьбы тогда, когда честолюбіе римскихъсинскоповъ мотивировало отдъленіе западной оть восточной церкви,
и за ней всего западнаго христіанскаго міра. Но память минувшаго
времени ея такъ-сказать воспитанія подъ рукою восточной церкви,
духъ христіанской свободы и независимости, некогда воодушевлявній галликанскую церковь,—свободы, какъ сильнаго симптома ихъ
маціональности, чуждавшейся и нетерпъвшей, какъ насилій и притяваній, тъхъ рамокъ, въ которыя хотьла и старалась ее поставить
римская церковь,—никогда не были совершенно подавлены въ практикъ ея: она всегда относилась и чувствовала себя въ отношеніи
къ апостольскому престолу болю ели меню свободной.

Поэтому-то мы и встръчаемъ галликанизмъ, какъ оппозицію, какъ антагонизмъ папскимъ стремленіямъ и притязаніямъ, именно тогда, когда начинаетъ выдаваться съ своими претензіями на великіе и высокіе предикаты папство, когда оно старается затемнить воъхъ и все, и открыто заявлять себя источникомъ и виновникомъ всъхъ правъ и всякой юрисдикціи на землъ.

Восьмой въкъ-какъ время появленія галликанизма, намічаеть намъ исторія церкви (по случаю вившательства царей въ двла церковныя и папъ въ дела светской власти явилась партія, кототорая въ одно и тоже время спорила и противъ парей въ пользу свободы церкви и противъ папъ въ пользу законодательства первыкъ въковъ). Такимъ образомъ честь и потомъ власть римскаго енископа какъ будто все росла и росла постепенно, доколъ не сдълалась величественнымъ и гордымъ деревомъ съ претензіею всъхъ покрывать своею твнію. Къ тому же въ последствіи времени являлись на римскомъ престоль честолюбивыя, смылыя, рышительныя личности, которыя готовы были употребить и действительно употребляли всв возможныя мёры, всв изысканныя средства къ тому, чтобы оправдать цван своихъ менве рвшительныхъ предшественниковъ, достигнуть самой апогеи величія на землю, все концентрировать въ своихъ рукахъ, и однимъ словомъ или подписомъ своего имени рашать везда и во всемъ и производить судъ и юрисдивнію. Изъ таковыхъ наиболее замечательныхъ своимъ честолюбіемъ исторія представляєть намъ Николая I 1), Григорія VIII 2)

<sup>1)</sup> Папа Николай торжественно высказаль, что папа не только первый епископъ въ мір'в, но и монархъ церкви,—его каседра—центральный пунктъ.

Э Папа Григорій въ своемъ dictato прямо утверждаєть: напа непогрішних

(Гильдебрандъ). Въ эпоху Карломановъ мы встръчаемъ въ исторів, что Пипинъ облекаетъ папу Стефана III властію феодала надъ 22 городами, Карлъ принимаетъ корону изъ рукъ папы, преемникъ его идуть по его слъдамъ и въ случав споровъ обращаются за ръшеніями къ апостольскому же престолу. Тогда папы смотрятъна себя какъ на раздаятелей коронъ, примирителей спорящихъ в судей даже свътскихъ государей. Отсюда весьма естественно, что они ръшаются сконцентрировать въ своихъ рукахъ и власть всякуюкакъ перковную, такъ гражданскую.

Пользуясь всемірнымъ значеніемъ Рима, его соціальнымъ и гражданскимъ бытомъ римскій первосвященникъ начинаетъ провозглашать себя выше всёхъ какъ по чести, такъ и по правамъ, даетъ знать, что онъ высшій и единственный представитель на землів невидимой главы Христа, что онъ глава церкви и выразитель суда Божескаго и человіческаго и т. п.

И факты церковные и обстоятельства гражданскія благопріятствують этому властолюбію и честолюбію ихъ. На Востокъ сильный потокъ ересей, расколовъ побуждають восточныхъ епископовъ обращаться къ римскому епископу за совътами и согласіемъ, римскій императоръ переселяется на Востокъ и тъмъ какъ будто ослабляеть связь христіанскаго Запада съ Востокомъ; бытъ и власть римскаго епископа становится изолированнъе, самостоятельнъе. Къ довершенію своего честолюбія римскій епископъ получаеть въ собственное, феодальное владъніе нъсколько городовъ съ Равенною, бывшею столицею императоровъ.

Итакъ эти усвоенныя папами прерогативы—глава, непогращимый, источникъ всякой власти, абсолютный судья всахъ, — вотъ мотивы, которые были причиной, что галликанская церковь возвысила свой голосъ, явилась противодъйствующею папскому престолу относительно этихъ качествъ, свойственныхъ Божеству.

Къ тому же явилось много подложныхъ сочиненій, между прочимъ, такъ-называемые лженсидоровы деклетаріи, утверждавніе, что издревле римскимъ первосвященникамъ предоставлено было право юрисдинціи надъ всёми епископами, — стягивавнія, такимъ образомъ, всё процессы судебные къ римскому апостольскому престолу— всё judicia diffinitiva.

отлучаеть царей, разрішаеть подданных , одна глава вселенной, онь не водлежить суду, а судить всіхъ...

Такимъ образомъ это положеніе апостольскаго престола, девивомъ котораго было приказывать и требовать исполненія,—положеніе папства, тъсно вязавшееся съ стъсненіемъ правъ другихъ перквей и лишеніемъ ихъ автономіи, естественно, должно было встрътить, и дъйствительно встрътило въ галликанской церкви самые сильные, энергичные протесты противъ пентрализаціи Рима. Самыя авторитетныя и высокія личности, каковы Вали, Агобардъ и Гинкмаръ, возвысили свой голосъ въ пользу древняго права. Папство ръшилось поддерживать свои претензіи, и отсюда открылся первый споръ между галликанскою церковью и папскимъ престоломъ.

Такимъ образомъ на почев запада явился и организовался такъ называемый галликанизмъ, вообще извъстный подъ именемъ галликанской церкви—въ противоположность клерикальной партія, съ особенной несогласной съ духомъ палства доктриной. Исторія представляєть два фазиса галликанизма—старый или средневъковой и новый, нъсколько отличающійся одинъ отъ другаго по духу и направляеніи, въ слъдствіе требованія обстоятельствъ современнаго положенія дъль какъ въ папствъ, такъ и въ государствъ, но въ существъ дъла—того и другаго девизъ одинъ и тотъ же — это свобода правъ церкви отъ насилій и притязаній папскаго престола. Особенно сильно и ясно выразилось это стремленіе галликанской церкви въ самостоятельности и независимости со времени деклараціи 1682 года, въ въкъ Людовика XIV.

Покажемъ для болъе точнаго опредъленія различіе между двумя галликанскими направленіями. По своему началу галликанизмъ есть не болье, какъ реакція противъ сильнаго напора папской системы и деспотизма апостольскаго престола въ управленіи частными перквами, реакція въ пользу древняго перковнаго права; такъ какъ власть, бывшая прежде не болье какъ только привиллегіею римскаго епископа, теперь, по плану клерикаловъ, обращена въ полную абсолютную юрисдикцію въ отношеніи къ другимъ церквамъ. Такимъ образомъ въ галликанской церкви два основные пункта нужно отличать; это 1) доктрина догматическая, относительно теоріи власти перковной, и 2) доктрина собственно практическая— доктрина юрисдикцій и дисциплины. Доктрина догматическая, формулированная въ 4 членахъ деклараціи 1682 года, болье принадлежить новой партіи галлинанизма. Сущность ея такова: пол-

нота власти церковной заключается въ общемъ твлъ пастырей перкви, а не въ одномъ панъ. Эта доктрина съ такою ясностью не выдается въ галликанизмъ древнемъ или средневъковомъ. Вотъ первое различіе между тъмъ и другимъ галликанизмомъ, изъ ко-ихъ новый считаетъ доктрину означенной деклараціи своимъ основнымъ принципомъ.

Что же насается независимости власти свътской, это ученіе было усвоено во Франціи средневъковой теоріей галицизма. Въ средніе въка ръзко протестовали противъ нъкоторыхъ папъ, которые хотъли, по силъ Божественной институціи папства, имъть право верховенства и надъ государствами, и старались распространить его и на Францію, какъ на другія страны, считавшіяся въ начествъ леновъ апостольскаго престола, каковымъ никогда не было оранцузское государства, какъ говорить объ этомъ и Иннокентій III: rex francorum in temporalibus superiorem neminem recognoscit. Это второе отличіе галликанизмовъ.

Древній галликанизмъ, имъя спеціальною цълію защищать права соборовъ провинціальныхъ и выборовъ, и стараясь удержать въ границахъ древняго каноническаго права спорную юрисдикцію папъ, на самомъ дълъ спорилъ за свободныя институціи, при которыхъ легко возможна была свобода церкви отъ деспотизма властей политическихъ и ея истинная независимость. Между тъмъ новый, споря, подобно древнему, о выгодахъ церкви французской съ конкордата 1516 года, въ следствіе измъненія отношеній властей политическихъ къ папскому престолу, долженъ быть сражаться болье за порабощеніе церкви, чъмъ за свободу ея.

Это третіе различіе между теоріями галливанизма.

Такимъ образомъ при этомъ кажущемся различіи той и другой теоріи галликанской церкви очевидно, что въ томъ и другомъ фазисв ея преслідуется одна существенная и главная ціль — это: древняя юрисдикція и въ слідствіе этого свобода церкви, одни и тіже выражаются мотивы къ этой оппозиціи папской системъ, одинаковая энергія къ пораженію усвоенныхъ папами прерогативовъ и защитів своей независимости.

Видя и встръчая такую постоянную оппозивію со стороны галликанской церкви, и престоять апостоянскій неоставался въ состоянім имерціи и покоя. Въ защиту и подкръпленіе его привиллегій является и дъйствуеть съ неменьшею энергіею и искусствомъ партія влерикаловъ, извъстныхъ подъ общимъ именемъ ультрамонтанъ. Она же по духу и направленію своей доктрины изв'ястна подъ именемъ школы абсолютистовъ. Ультрамонтаны представляють въ себъ вообще ярыхъ приверженцевъ папскаго престола, составивъ сильную защиту его и упорную оппозицію стремленіямъ галликанской церкви. Тажимъ образомъ на почев западной церкви явились двв партіи съ діаметрально противоположными тендендіями и идеями. Девизъ галликанской церкви, какъ мы видъли, это свободное подчинение и выполнение древней юриединции церквисовершенно противоположенъ девизъ ультрамонтанства — это сивпое, безаппеляціонное, безпрекословное, безъ всявихъ критическихъ взглядовъ, подчинение власти римского еписнопа, слъная въра въ его всемірное значеніе и ръшительное отреченіе отъ разума в свободы. Великими выразителями идей ультрамонтанства являются ученыя личности западной церкви, каковы Перронъ, Бел**дарминъ**, Торквемада и основатели новаго ультрамонтанства Іосноъ **Леместръ и Ламення** <sup>3</sup>).

. Итакъ, намътивъ главные штрихи партій галликанской и ультрамонтанской, перейденъ теперь нь изложенію самыхъ споровъ ихъ.

Главный и существенный пункть, бывшій предметомъ споровъмежду этими сильно-дъйствующими партіями на западъ, и пункть, возводимый ультрамонтанской стороною въ самой глубокой древности христіанской эры—это главенство папы, его абсолютная, чистая монархія. Поклонники папизма всего усиленеве и энертичное старались защищать этогь главный свой догмать. Сущность этой теоріи такова: "папа—глава церкви, епископъ вселенскій, глава въ смысле абсолютномъ, всякій епископъ есть только легать отъ ребра его и викарій апостольскаго престола, ему принадлежить приматство какъ чести, такъ и юрисдикціи; онъ следить ва всемъ теченіемъ дёлъ церковнымъ, онъ высшій церковный законодатель, высшій соборовъ, и имѣетъ даже право измѣнять соборныя постановленія". Таковъ общій очеркъ теоріи ультрамонтанства о главенстве римскаго епископа.

Правда, что представители школы абсолютистовъ часто говорять,

<sup>... &</sup>lt;sup>3</sup>). Объ ихъ ультрамонтанствт говорить одинь французскій писатель (см. «Хрпст Чт.» «1861 г., стр. 89—90),

что монархія папская ограничена аристократіей и даже демократіей. Но участіе, вакое аристократы и демократы принимають въ церкри, оставляеть въ рукатъ цапы всю силу духовнаго владычества. Бел**инрминъ**, глава школы Италійскихъ абсолютистовъ говорить: правда, акостоды получили свое апостольское и епископское достоинство не отъ Петра, а отъ Самого Христа, но это сактъ необывновенный и лично-относащийся только къ нимъ; въ последствии времени все стадо зависить отъ одного папы, который по своей воль можеть вязать и рышить. Также рышительно говорять объ этомъ Торквемада и другіе, которыхъ межнія приводить кардиналь Люцерие: "нъкоторые думають, говорить онь, что св. Петръ одинъ быль постановленъ Христомъ, а другіе ацостоми постановлены были уже ап. Петромъ, такъ что апостольство и есископство непосредственно происходять отъ св. Петра и только посредственно отъ самого Христа. Но очевидное противоречие этого мивнія словамъ Божінмъ побуждало многихъ даже сторошниковъ ультрамонтановъ относиться къ этому не съ полною върою 5).

Такимъ образомъ адеиты школы абсолютистовъ говорять, что вся юрисдинція вившняя, по праву Божественному, исключительно и единственно зависить отъ апостольскаго престола <sup>6</sup>). Власть эту составляють: ученіе, власть законодательная, административная и судебная. Правда, эта школа не отвергаеть и не можеть отвергать, что постановленіе епископовъ было, съ основанія церкви и въ продолженіи болье тысячи лють, предоставлено соборамъ провинціальнымъ, митрополитамъ, патріархамъ, но эта дисциплина существовала, по ея мивнію, только по согласію и благоволежію папства; и потому въ различныхъ преобразованіяхъ древней дисциплины и въ потерв правъ явкоторыми членами ісрархіи, она котвла видеть только возстановленіе исключительныхъ правъ апостольскаго престола <sup>7</sup>).

<sup>4)</sup> Беллярминъ, de Romano Pontifice, Lib. I. Cap. 5.

<sup>4)</sup> de Romano Pontifice Lib. IV, Cap. XXIII. Съда же можно отнести знаменитыя личности ученыхъ партін ультрамонтановъ, Орзи, Баллерини и Миззаредли. Папа Бенедиктъ XIV признаетъ эту теорію только согласною съ разумонъ и авторитетомъ. (Sur lu declaration du clerge français p. 19).

<sup>4)</sup> de Romano Pontifice, Lib. IV cap. XXII.

<sup>&#</sup>x27;) Въ XIV в. Папы потерявля поражение въ своихъ честолюбивыхъ замыслахъ и притазанияхъ въ борьбъ со свътской властию. Франция, подъ рукой энергичнаго короля Филиппа Красиваго, успъла остановить притязания чуждой ей нап-

Такимъ образомъ единственный источникъ поставленія еписвеповъ и власти управленія—вив ли соборовъ, на соборахъ ли, цапа, который дівлаєтся абсолютнымъ монархомъ, главою, единственнымъ виновникомъ юрисдикцій епископовъ; онъ выше дисцинциварнимъ законовъ; онъ можетъ только по своей совъсти давать и отрицать ваноническую институцію, распространять или ограничивать авторитетъ епископальный, поставлять вновь епископовъ, переводить, судить, подозрівать, низлагать даже безъ причины. (Этоть вопросъ быль предметомъ изслідованій на Тридентскомъ Соборю).

Зайсь очевидно вяжутся два вопроса: означенный вопросъ о поличет папской юрисдикціи и вопросъ о поставленіи епископовъ; приведень слова Беллярмина, и увидимъ, какъ онъ рішаеть его въ пользу ультрамонтанства. Онъ тімъ, которые возражають ему, что если всё епископы должны были посвящаемы папой, то было бы много такихъ, которые не должны считаться истинными епископами, особенно въ Африкъ и Азіи, потому что они не были поставлены папой, отвічаеть: что невозможно, чтобы римскій епископъ самъ непосредственно поставляль епископовъ, но что для этого достаточно посвященія посредственнаго чрезъ патріарховъ и архієпископовъ. Іпітіо Реtrus (Магет 13).

И чемъ дальше, темъ сильнее укреплялась и развивалась ета теорія папства сторонниками ультрамонтанства. Этому содействовали, какъ выше мы повазали, невоторые подложные документы, между прочимъ, лженсидоровы девреталіи,—развитію ея много послужилъ монахъ Граціанъ, прововгласившій папство абсолютнымъ, сравнивавшій папу съ Богомъ, и даже искажавшій въ пользу его 34 правило Халкид. собора.

Ея развитію много послужиль своимь авторитетомь папа Григорій VII Гельдебрандь, такь что выраженіе вязать и рышить

ской власти. Следствіяни чего исторія предотавляєть намъ плеть Авиньововій («Прав. Обозр.» 1872. окт.). Почему папы, въ техъ видахъ, чтобы какъ-нибудь воддержать свое значеніе и вёсь въ мизніи народномъ, пускаются въ различныя политическія интриги, съ униженіемъ своего авторитета входять въ соглашенія съ нарями, и результатомъ этого являются ассогов или конкордаты (каковыхъ особенно много было въ XVI в. во Франціи и др. государствахъ). Таковъ конкордать, имъющій отношеніе къ галинканской церкви, Льва X и Франциява I, давній начало новому галинцизму. Вслёдствіе чего всё права переходять въ руки римскаго двора и государства, такъ что борцы за церковь начали считаться матежинками (Hist. de l'Eglise, Guettee. Т. 8. р. X—XV).

одълалось для папъ смелымъ лозунгомъ, угрозою самимъ королимъ. Имена преемниковъ его Александра III, Инновентія III, - Y, Бонифатія VIII и Льва X, на этомъ пути занимають весьма важнее мъсто. Бонифатій напр. такъ выразился: "папа какъ въ шкатуль въ груди своей носить всв законы". Такимъ образомъ въ періодъ времени отъ IX до XIV в. папскій престоль концентрируеть въ своей власти источникь всехъ правъ церковныхъ. По формуль средневъковой, папа быль прежде Summus rector ecclesiae, теперь въ немъ, въ его верховенствъ сосредоточивается полнота власти, plenitudo potestatis. Еписконы призываются имъ in partem sollicitudinis, но не in partem potestatis. Какъ Божественная власть относится въ своему созданію, или власть императора въ проконсудамъ, такъ, по ученію Оомы Аквината, власть папы относится въ всякой другой власти въ церкви. Основа власти-это делегація; епископы только слуги,—вся ихъ власть вытекаеть изъ ванства, какъ изъ источника своего. (Прав. Обогр. 1872. окт.).

Высота панскаго престола, какой достигаеть онъ въ средше въка, была поводомъ къ тому, что Римскіе схоластики прововгласили, что надъ папой нътъ суда ни человъческаго ни божескаго, у самого Бога съ папой одна мысль, одно опредъленіе, одна воля, и ему нужно върить болье, чъмъ свидътельству Слова Бокія.

Людовикь XIV, когда Франція претендовала сама предписывать заноны народамъ, а не принимать отъ другихъ, побуждаемый обстоятельствами времени и духомъ напскихъ притяваній, созываеть въ Парижь въ 1682 году главныхъ представителей оранпузскаго клира-галликановъ, дорожившихъ свободой національной церкви и нетериввшихъ папскихъ населій. И этотъ соборъ оранцузскихъ клириковъ, подъ предсъдательствомъ Бассюста, провозглашаеть торжественно свою любимую теорію о свободь своей первы и независимости ея отъ римскаго первосвященника въ отношенія первовной дисциплины (Труд. Кіев. Акад. 1868, 2). Тогда традиців Галликанской перкви еще болъе санкціонируются въ своемъ авторитеть. Французскіе короли, вопреки стремленіямъ папъ, подъ інв legati получають право бенеонцій съ нькоторыхъ церковныхъ доходовъ. 4 члена деклараціи составляють вінець Галликанской цернви, наносять смертельный ударь претензівив римскаго престола и составляють существенный девизь, какь бы символь Галликанской деркви. Бассюстъ и Парижскан Сарбонна являются сильными оп-

позвторами тенденціямъ папства. Какъ на премъръ этой оппозиців, именно вакъ смотръда французская церковь на отношенія свои къ папскому престолу, можно указать на санть столкновенія во время Климента VIII и Генрика IV (въ нач. 16 в.)—(см. Guettee Т. 9. р. 492). Беллярминъ кажъ и веж другіе привнають идею абсолютнаго подчиненія папскому престолу, представляя папскую власть монархією абсолютною, чистою, единственным в источником в всякой юрисдикціи. Онъ говориль, что все нужно признавать, что издаеть папа, потому что все безусловно хорошо, истинно... Ламменесъ, попирая традиціи церкви французской, хотьль привить юному влиру духъ теократін и абсолютизмъ. Въ своемъ труда, надъ которымъ онъ трудился двъ-трети своей жизни, онъ выразиль весь свой геній, вообще основу ультрамонтанства выводиль изъ видимыхъ конститупій государственныхъ — Англійскихъ и Французскихъ. Его цвли были концентрировать все духовное верховенство въ римскомъ понтифексв.

Были соборы, которые подтверждали это върование въ папское достоинство; изъ таковыхъ замъчательны соборы Латеранскіе. Самъ Беллярминъ въ своихъ аргументаціяхъ ссылается на 15 соборъ Латеранскій (154 Maret). Такъ онъ говоритъ, что по декрету 15 Латеранскаго собора касательно правь папы въ отношеніи къ соборамъ безразсудно поддерживать верховенство собора надъ папой, и что напротивъ верховенство папы надъ соборомъ есть истина върная (Maret 154). Въ этомъ отношеніи достаточно упомянуть о соборахъ Флорентійскомъ и Триденскомъ, догматизировавшихъ эту теорію главенства и возведшихъ ее на степень догмата римской церкви.

Этому содъйствовали кромъ внъшнихъ обстоятельствъ столкновеній папскаго престола съ государями, оканчивавшихся въ средніе въка въ пользу папства, и внутреннее состояніе: римскій епископъ присвоилъ себъ право принимать аппелляціи, оправданное и утвержденное соборомъ Сардикійскимъ (Маг. 19), что по его хитрой системъ прямо направлено было къ тому, чтобы усилить власть и значеніе папства. Кромъ того въ древней церкви новопоставленный епископъ, особенно западный, считалъ долгомъ извъстить о своемъ поставленіи римскаго епископа, пользованивного правомъ чести; папы воспользовались и этимъ и постепенно усиливали это право. Этому много помогали въ дни славы

панства различныя наказанія, напр. интердикты, надагаемые папой какь на частныя лица общества, такъ и на цілыя государства Отлученные лишались причастія, и недопускались даже въ храмъ, прекращалось богослуженіе, церкви запирались, мертвые оставались безъ погребенія, не совершалось ни одного тайнства. Это было причиной всеобщей скорби и ужаса. Тогда открывалось всеобщее возстаніе противъ заслужившей и бывшей виною личности; даже свиые государи иногда спішили къ папів съ смиренной просьбой снять его интердикть, изъ опасенія, чтобы нелишиться своей короны. Примітръ Генриха IV показываеть, что они по усвоенной и распространившейся среди общества власти разрішали даже подданныхъ отъ присяги, и все приходило въ исполненіе и рішалось по ихъ слову.

Въ такомъ духъ и направлени весьма рельеоно папа изображается въ теоріи, изложенной Маретомъ (р. 275, 276, 277), гдъ, вакъ преемникъ Петра, онъ управляетъ епископами, представляется отцомъ всъхъ върныхъ, стражемъ въры и дисциплины церкви, учителемъ всъхъ христіанъ, не имъющимъ никакой границы на землъ или среди народовъ, виновникомъ новыхъ законовъ, высшимъ собора вселенскаго, основаніемъ церкви и центральнаго единства, и дъйствующимъ, какъ говоритъ Бассюсть, avec la force du tout.

Къ довершению всего выходить на сцену, по ръшению папскаго престола, со всъми ужасами жизни и смерти кровавая, жестокая инквизиція—этоть крайне деспотическій бичь папы, разившій всъхъ и каждаго, если только воля іезуита хотъла кого поразить.

Такими доводами ультрамонтанство старалось обосновать, усилить свою любимую теорію главенства папъ, показать его власть, показать, что оно есть, дъйствительно, монархія единственная, абсолютная, чистая, высшая всъхъ властей, какъ духовныхъ, такъ и свътскихъ. Но вотъ эта-то мрачная картина ихъ усилій хитрости и показала всему міру его несостоятельность, несообразность съ духомъ церкви, явила міру лишь верхъ честолюбія и власти засъдающихъ на папскомъ престоль, и всъ увидъли, что это неболье какъ заблужденіе. Эта-то картина такихъ крайнихъ истязаній папства и открыла, что все зло въ жизни западныхъ христіанъ въ абсолютизмъ папскомъ. Тогда всъ сознали, что необходимо сдълатъ преобразованія, возвысить епископальную систему, совсьмъ поглощенную апостольскимъ престоломъ. Такимъ образомъ начинается

общая реабція противъ панства. И эта общая оппозиція наповому, престолу разрішаєтся соборами Констанскимъ и Базельскимъ (въ XV в.). Они возстановляють въ церкви порядокъ и миръ. Родъ. человіческій, говорить Мареть, никогда не будеть иміть возможность отнестись съ достаточно благодарностію къ втимъ св. собраніямъ, которыя показали все то, что можеть быть еділано для реформы и востановленія неизмінной церкви.

Знаменитые свътила собора Констансного, Петръ Айли и Іоаннъ Герсонъ смъло отрицають чистую, абселютную монаркію папства. И неоспоримо, что эта доктрина, такъ много вадълавная шуму въ западной церкви и причинившая столько ала западному кіру, разбиралась представителями собора со всею подробностію и строгостію. И знаменитые декреты относительно власти церковной, обнародованные въ четвертой и пятой сеосіяхъ, очевидно были составлены подъ вліяніємъ этихъ знаменитыхъ личностей собора. (рад. 133. 134—Магеt.)

Эти декреты, обязывая папу не отдыляться отъ законнаго общаго собора, во всемъ томъ, что относится къ опредъленю върът, какъ необходимое слъдствіе, исключають абсолютизмъ понтифекса римскаго. И таковъ основной девизъ этого собора: "авторитетъ собора выше папы, всъ ему должны повиноваться, онъ можетъ судить всъхъ и самого папу".

И этоть духъ антипанства переходить и на французскую почву. Галликанская церковь, также часто терпівшая насилія в притязанія со стороны панскихъ сторонниковъ, выходить на свою сцену, и подымаєть сильную оппозицію. Въ клирів ея возникаєть сильнійшій антагонизмъ панской теоріи. И воть съ 15 віка двіз школы—школа абсолютистовъ и школа противная начивають очень явно и открыто свои дійствія, такъ что всіз великія имена теологовъ подходять подъ рамку той или другой изъ этихъ двухъ сторонъ. И ультрамонтанскій догмать главенства панскаго становится первымъ предметомъ споровъ.—Однимъ изъ самыхъ вліятельныхъ и сильныхъ выразителей антагонизма въ панству, и вполить достойнымъ соперникомъ Беллярмина, является ученый Бассюсть.

Такимъ образомъ клиръ галликанскій, вопреви развившейся теоріи

<sup>\*)</sup> Сюда можно отнести инквизиціи и преимущественно Варооломейскую ночь и другія злодійства, благословляемыя папами.

главенства папы, руководясь практикою древней церкви, отвергавшей всякія главенства въ лицъ человъческомъ, говорилъ, чтовысшая власть въ церкви заключается не въ единодичности римсивго епископа, но въ универсализмъ церковномъ, въ единодушномъсогласіи пастырей церкви—епископовъ всъхъ, и что всъ епископълравны между собою по власти епископской.

Но исторія церкви показываєть, что галликанская церковь ж въ другомъ своемъ фазись существованія возставала противъ вмівшательства папскаго престола; въ средніе въка ратуя за свободу и независимость свою, она обличала назаконныя притязанія папъ. указывала на древность церковную, и говорила, что это эло прившедшее въ ограду западной церкви, есть зло вымышленное, несообразное ни съ практикой, ни съ канонами и постановленіями церкви. Всв епископы, какъ преемники апостоловъ, равны между собою, есть только первенство чести-это факть историческій; но нъть первенства юрисдикцін-это вымысять честолюбія папскаго. Спаситель привываеть своихъ учениковъ, говорить намъ св. Лука, и избираеть изънихъ 12, которымъ даетъ имена апостоловъ. То же повторяетъ и св. Іваннъ. И Самъ Спаситель подтверждаеть это, когда назначаетъсвоихъ учениковъ въ миссію, которую Онъ получиль оть Отца: канъ меня послалъ Отецъ, такъ и Я посылаю васъ. Онъ ко всёмъапостоламъ обращаетъ эти возвышенныя слова, которыя выходятьизъ его Божественныхъ устъ, свои повельнія, которыя внушаетъ имъ, объщанія, которыя они слушають: "идите, научите, крестите вся языки (Мато. XXVIII, 19, 20). То же впоследствін было ж съ апостоломъ Павломъ. И мы не считаемъ необходимымъ, говорить Мареть, представлять здесь свидетельствъ преданія въ подтвержденіе этого происхожденія, непосредственно божественнаго, той полноты власти апостоловъ, которая объединиется въ первенствъ апостола Петра. И вообще духъ системы, которая не останавливается ни предъ какимъ абсурдомъ, можеть толькотворить такую химеру постановленія апостольства чрезъ св. Петра. Такимъ образомъ, и исторія дальнъйшаго теченія церкви Божіей на земль вполив оправдываеть первоначальный принципь власти епископовъ и отношение ея къ римскому епископу,-и ясно и рельесно опровергаеть всю аргументацію клерикальныхъ партій. И это историческое доказательство существованія въ перкви власти епископовъ, отличной отъ власти, принадлежащей папъ, но незавысящей отъ его главенства можеть быть проведено съ очевидностио и ясностию.

Со стороны оранизскаго выра этоть протесть выражался часто. Сюда можеть относиться борьба галликанскихъ епископовъсъ папами въ 12 въкъ; сюда же можно отнести споръ напы Адріана съ влиромъ оранизскимъ и Фридеринсомъ королемъ, (породь потребовать себъ дохода съ церквей и монастырей (Т. 5. р. 314 —318), — прагматическую саницію Людовика VII, вынужденную притязаніями Климента IV, — саницію, въ которой онъ заявляетъ, что епископы должны быть поставляемы соборомъ сообразно съ правилами и практикой церкви, — и вообще это время антогонизма напскаго было выраженіемъ и симптомомъ желанія поназать папъ, что онъ ниже соборовъ, и что епископы равны по праву юриодинціи. Въ 15 въкъ со временъ Франциска 1, заключившаго съ напой конкордатъ, является съ сильными протестами этого Сарбониа или парижскій университетъ.

При этихъ крайнихъ обстоятельствахъ, такъ сильно принижаношихъ папскую систему о главенствъ и юрисдикців, въ XVI в. открыть быль Триденскій соборь. Руководимый папой, окъ вполев послужель его целямь и едеямь, падавшую систему его главенства снова провозгласивъ и узаконивъ своими постановленіями. Теорін абсолютистовъ здесь велись съ величайшимъ жаромъ, съ своей стороны и епископы французскіе не находилноь въ положенін бездвятельномъ, но большинство взяло верхъ и провозгла-CERO: summus pontifex simpliciter et absolute est supra ecclesiam universam et supra consilium genitate, в такинъ образомъ обновило средневъювую систему папства (Прав. Обозръніе 1872. окт.). Но это ръщение собора встръчено было всеобщей оппознийею, и неен влера галликанскаго теперь начали выражаться сильнее и ясибе. Онъ отказался обнародывать декреты этого собора, какъ несогласные съ практикой перковной и могуще служить соблезномъ для върувощихъ и быть вредными для свободы церкви галликанской «Т. ІІІ, р. 32). По его ндев, по замъчанію Марета, постановленіе епископовъ чрезъ папу могло быть только условіемъ, а не неточникомъ епископской юридикціи. Въ сущности юрислекція канъ папъ, такъ и епископовъ одна и таже, такъчто высщая ворисдинція папъ дана имъ только подъ условіємъ ихъ выбора чрезъ кардиналовъ. Но никто при этомъ никакъ не предочевидно, что постановленія епископовъ чрезъ папу и папы чрезъ кардиналовъ есть только условіе, но не источникъ юрисдикців епископской. И чъмъ дальше слъдимъ мы за исторією, тъмъ живъе и яснъе выражается съ одной стороны желаніе и стремленіе защитить свои идеи и теоріи, съ другой антаговивиъ и противодъйствіе, съ защитою своихъ правъ.

Такимъ образомъ исно рисуется нашему сознанію несостоятельность и противорічіє теоріи ультрамонтанской, ложность претензіи дать папів то, чего на самомъ ділів нівть, и такимъ образомъноставить его выше самихъ соборовь вселенскихъ. И теологи, внакомые съ древней практикой, не дають ему этихъ привилегій, хотя приписывають ему вліяніе на церковныя діла.

Со стороны удътрамонтановъ въ XVII в. являются новыя и сильныя личности въ защиту папской системы. Такъ дъйствовалъ сильно ісзуитъ Сантерелли, напечатавшій въ 1626 году въ Римъ книгу "о ереси, расколь и отступничествь". Книга была написана въ самомъ ультрамонтанскомъ духв. Онъ, напримъръ, говорилъ, что "совершенно разумно и необходимо для блага государства, чтобы былъ одинъ верховный монархъ, который бы могъ исправлять недостатки и нечесте царей и имъть верховный судъ. Папа и есть верховный государь. Онъ можетъ наказать императора и короля ва ихъ нечестіе, потому что онъ имъетъ верховную и абсолютную власть".

Но эта книга подверглась интердинту со стороны оранпузской Сарбонны, ноторый осудиль ее, и предаль парламенту на судъ самыхъ ісзунтовъ, распространявшихъ ее. Замъчательный процессъ суда, вполнъ выражающій ісзунтскую хитрую и лукавую душу, можно читать въ Правосл. Обозр. 1866 г. (Т. 1. ст. Ісзунты, Guettée T. X, 136. 137, 140).

Правда, положенія проводниковъ ультрамонтанства Іосифа Де-местра и Ламенно выскавываются какъ то неясно, нервшительно, даже иногда оъ противоръчіемъ самимъ себъ,—именно: то они утверждаютъ въ одно время, то вдругъ отвергаютъ, но основная идея, проводимая ими въ теорінхъ, одна и таже—главенство папы или монархія чистая абсолютная, такъ что вслъдствіе этого самыя личности, которыя составляли реакцію, составляли для нихъ непримиримыхъ враговъ и вызывали на всякія недостойныя выходки. И это особенно ярко отражалось въ духъ и направленіи Де-Местра.

воть краткое резоме его положеній: "такъ какъ никогда авперкви не было особато состава лиць, которыя бы иміли право управлять ею подъ какой-либо формой избирательной или наслідственной, то очевидно, что управленіе ся есть очевидно монархическое, и всякая другая форма должна быть исилочена" (рад. 310, Maret.). Такія же идем проводить и Ламенна. Онъ хотіль вонцентрировать все главенство духовное въ одномъ понтифексів Рима. Но, идя къ этому результату, онъ показаль лишь истинисе невідівніе постановленій Евангелія и вполнів извратиль доктрину клира франпузскаго, Бассюста и его школы. Авторитеть св. Петра и его преемниновь — воть пункть, оть кетораго или къ которому онъ сводить свои тенденціи, и изъ этого стараєтся, имістів со воїми католиками, вывести монархію чистую — приматство, универсальность, полноту его юрисдикціи <sup>9</sup>).

Обратимся въ клиру галливанскому и посмотримъ, что онъ дълаеть въ этоть періодъ времени для подкрышленія своихъ идей. Мареть открываеть сильное противорвчіе тенденціямъ ультрамонтанства, -- онъ говорить, что для того, чтобы увършться въ ихъ понтрадивцін, должно необходимо сказать, что высочайшія слова, обращенныя въ собранію апостольскому, дають другимъ апостоламъ не другое что, какъ только право повиновенія Петру. Но по существу словъ Інсуса Христа и фантовъ евангельскихъ, ито можеть отрицать, что впостолы не участвують въ высочайщихъ правахъ? Установленіе церкви апостольской перешло кажь образець и въ последующую церковь. И клирь французскій, въ согласіи съ традидіями древними и универсальными, никогда не допускать монархін чистой и абсолютной въримскомъ списконъ, -- донтрины его сами собой наносять удары адептамъ ультрамонтанизма. И воть какъ символъ галиканской церкви, какъ одниъ изъ сильнъймикъ протестовъ талленанской церкви и сельных ударовъ систем'я напской-ото появленіе знаменитой деклараціи 1682 г., составленной главными представителями французскаго клира и утвержденной Людовикомъ XIV. Эта демларація, въ главу поразившая ультрамонтантство въ самой сущности, сдвавлясь объектомъ поношеній самыхъ сильныхъ и страст-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Какъ на примъръ страстваге увлеченія сторенивковъ пакства, можно увазать на аббата Шампвалона, который, защищая предъ Сорбонной свои текисы, высказался совершенно антихристіански: Папа на этой землѣ выше Інсуса Христа. (Histoire... Guettée. T. IX, p. 542).

ных со стороны удьтрамонтановъ. Мы выше сдедали изслежо указаній на нее. При всемъ томъ мы далеки отъ того, чтобы донустить, что доктрина, утверждаемая ею, заслуживаеть анасематствованій Ламенно. Разсматривая первый членъ ея съ точки эрвнія своей системы теомратической, онъ обвиняеть ее въ политическомъ атензив. Но туть лишь видна его недобросовъстность и желаніе навратить истинный смыслъ ея. Содержаніе ея совсёмъ чуждо этого. Разсмотримъ ее, чтобы точнъе и опредъленнъе высказать направленіе и духъ галликанской церкви, и ея отношеніе къ апостольскому престолу.

Повазавъ въ первомъ членъ, что св. Петръ, его преемники, викаріи Інсуса Христа и вся церковь имъетъ отношеніе и власть Божественную только въ предметахъ духовныхъ, въ дълахъ спасенія, а никакъ не въ предметахъ свътскихъ и гражданскихъ, и что свътская властъ въ своей области есть властъ самостоятельная, декларація во 2 и слъдующихъ членахъ имъетъ въ виду собственно дъятельность и сферу церковную.

И. Поднота власти, которую св. престоль апостольскій и преемники св. Петра, викаріи Інсуса Христа, им'єють относительно д'яль духовныхъ, таково, что, не смотря на то, девреты св. собора констанскаго, выработанные въ сессіяхъ ІУ и V, одобренные св. апостольскимъ престоломъ, утвержденные въ практикъ всей церковію и римскимъ епископомъ, и правильно сохраняемые во все время церковію галликанскою, остаются во всей своей силъ и д'яйствительности. И церковь еранцузская не одобряєть мити тъхъ, которые усиливаютъ значеніе этихъ декретовъ или ослабляють, подтверждая, что авторитеть ихъ не быль какъ слъдуеть утверждень, потому что они не были одобрены и явились во время схизмы.

III. Тавимъ образомъ нужно съ пользою употреблять власть апостоловъ, слъдуя канонамъ, даннымъ Духомъ Божіммъ, и освященнымъ общимъ уваженіемъ всего міра: правила, правы, обычам и конституція, правилы въ царствъ и церкви галликанской, должны имъть свою ожлу и дъйствіе, и обычан нашихъ отцевъ должны оставаться испоколебимыми. Отъ величія св. апостольскаго престола зависить, чтобы законы и обычаи, утвердившіеся съ согласія его и церкви, не были игнорированы.

IV. Хотя папа имъть бы главное участіе въ вопросахъ въры, и декреты его касаются всъхъ церквей, и каждой церкви въ частности, но его судъ не считать таковымъ, чтобы не могъ быть

отивияемъ (irreformobile), если только не было туть согласія церкви (Maret, pag. 348).

Очевидно, что эта декларація вполив клонилась къ тому, чтобы жодорвать самый корень главенства римского епископа, и вполив тарантировала свободу и независимость галливанской церкви отъ ультрамонтанскихъ злоупотребленій папскимъ авторитетомъ. Для всяваго, вто изучиль традецін нашей церкви, говорить Мареть, и пиколы Парижской, тожественныя съ древнею традицією, для всякаго внимательного въ писаніямъ отцевъ нашихъ и особенио Бассюста весьма ясно, что эти последніе три члена подтверждають только ограничительное положение монархии церковной или римской. Девреты констанскаго собора не утвердили абсолютнаго главенства папы въ отношени въ папъ. Папа сохраняеть въ соборъ и относительно собора всв права своего приматства. Эти права не выдають его за абсолютнаго руководителя собора и его сужденій (но все-таки онъ отнесся, какъ мы видели, съ величайщимъ уваженіемъ въ авторитету римскаго епископа). 4-й членъ прямо постановиль, что сужденіе папы дълается сужденіемъ церковнымъ только тогда, когда на это есть согласіе всей церкви или первыхъ пастырей. Таково кратвое изложение доктрины девларации. При ограниченномъ характеръ монархіи церковной, папа не имветь абсолютнаго главенства въ отношеній къ епископамъ. Они нивють свои права, выходящія изъ имсаній Божественныхъ, и выраженныя ясно въ жизни церкви и въ исторія соборовъ. Естественно, эти несогласныя съ притязаніями напства положенія декларацін не могли пройти модчаніемъ среди общества ультрамонтановъ. И воть является на сцену Іосифъ де-Местръ и Ламена, эти основатели новаго (moderne) ультрамонтанизма--- и какъ видели уже, съ сильнымъ антагонизмомъ возставоть противъ этого, доходя даже до извращенія доктрины декларащін (р. 350, Maret). Вопреки всему эти два человъка, одаренные великой интеллектувльной силой, видять спасение для церкви только въ абсолютизмъ самомъ крайнемъ (Maret, р. 354). И Бассюстъ становится предметомъ нареканій со стороны де-Местра, изливающаго на него всю свою злобу, называя его величайшимъ противникомъ жетинной теологіи, самымъ страшнымъ антагонистомъ римскаго абсолютизма 10). Вотъ краткій обзоръ этихъ споровъ, изображенный

<sup>14)</sup> Какъ на выражение этой борьбы ультрамонтанства съ галливанствомъ, можно

Маретомъ. Ультрамонтаны говорять: пресмство напъкончится только съ міромъ. Преемство, полнота, универсальность духовной юрисдивцін, всегда будуть принадлежать папамъ. Престоль апостольскій всегда будеть основой и центромъ универсальной церкви. Галликанизмъ отвъчаетъ: папа'не составляетъ всего епископства, и его частная церковь -- универсальной церкви. Абсолютное главенство дало, обътованія самыя высочайщія соединены съ теснымъ единствомъ папы и епископовъ, церкви римской съ церквами частными. Результать этого-то высочайщаго единства-тоть, что должны быть взаимныя отношенія и вліянія папъ и епископовъ и обратно. Папа получиль право и обязанность утверждать своихъ братьевъ въ въръ. Но если онъ върно не исполняеть этой обязанности, въ извъстныхъ опредъленныхъ случанхъ онъ могъ быть обличаемъ епископами, какъ Петръ апостоломъ Павломъ. Но если онъ не признается въ этомъ и остается въ ереси, онъ можеть быть осужденъ общимъ соборомъ, и тогда новый пана избирается для церква (pag. 328, Maret.).

Наконецъ соборъ Ватиканскій—это поздавйшее явлене въ міръ католическомъ—также составленъ быль какъ опповиція знаменнътой деклараціи парижской, слишкомъ дистармонирующей со всъмв основными принципами папской системы. Школа абсолютизма или ультрамонтанства и вдёсь съ такою же силою проповъдуеть догматъглавенства или абсолютной монархіи, какъ мы видёли и прежде. Нётъ выше папы—воть любимый ея лозунгъ.

Теперь перейдемъ къ другому догмату, къ теоріи панской вепогращимости.

Второй пунктъ, бывшій предметомъ спора между противниками это непогръщимость римскаго епископа, – пунктъ имъющій самую

указать еще на своръ Белляривна съ Гундломъ Балклай. Велларивна старается распространить власть пани и на светскія дёла, —Барклай мапротивь паходить въ этомъ прерогативе папи источникъ и причину ересей, бившихъ въ западномъ мірф (Histoire de l'Eglise—Guettée, T. X., р. 10, 11). Еще можно указать на споръ Едмон. да-Ряшеля съ Дувалемъ (ibidem, р. 13—26), и на появленіе въ пользу ультрамонства книги Деплисъ-Морнау, противъ которой Сарбовна вооружилась строгой цемвурой (ibidem, р. 12). Еще достойно замичанія собраніе клира Франціи въ 1681 году, направлявшее свои усилія къ ниспроверженію папской системи и къ защить свободи галликанской перкви, гдв весьма важную роль играеть Гербесъ, имфвий противника въ Давидь (Guettée, II, р. 55—62).

сильную связь съ первымъ. Въ своихъ видахъ и цвияхъ и этотъ пункты ультрамонтане усиливаются отстанвать съ жаромъ, хотя еще болье отличаются при этомъ схоластикой и вообще стараются поставить его какъ можно тверже. Если папа глава перкви, то, по ихъ заключенію, онъ долженъ быть и непогръшимъ. Ибо если что имветь церковь, то следовательно имветь и папа, какъ глава ея, и непогръшимость есть необходимый результать ихъ системы. Следовательно его монархія, канъ монархія непогрешимая, должна быть абсолютная, недълимая, чистая. Появленіе этой теоріи непогръщимости должно быть одновременно появлению мысли о главенстве папы. Действительно, теорія ультрамонтанская такъ и ведеть его начало, и везпъ. гдв только говорится о главенстве, тамъ уже идеть речь и о непогръщимости, такъ что абсолютная чистая монархія тоже, что отдывная личная непогрышимость. И вся таже аргументація, вакую ны приводили со стороны римской церкви въ пользу главенства папы, приводится ею и въ пользу непограшимости. Въ міра западномь этогь вопросъ одинь изъ самыхъ важныхъ, говорить Маретъ, какіе нація призваны разръшать. Въ церкви непогръщимость есть необходимый аттрибуть верховной власти, она есть одна изъ ея отличительныхъ, существенныхъ прерогативъ. А потому, если папа есть глава церкви, намъстникъ Хрпстовъ, то очевидно владветь непогръшимостію абсолютно, лично. Но система такой непогращимости, какъ факта, слишкомъ несообразнаго съ общечеловъческими понятіями слабости и граховности человаческой, въ своемъ развити въ западномъ мірь, сознавалась несостоятельною и ошибочною даже со стороны добросовъстныхъ представителей римскаго престола. Такъ Иннокентій III, IV (1) Николай VI и Бенедикть шли прямо и открыто вопреки этой притязательной теоріи, выражающей верхъ честолюбія человическаго, придающей человыху Божественное свойство, и сознавались, что они, по общему удьлу людей, могуть подвергаться ошибкамъ. Воть напр. папа Адріанг VI 12), избранный въ 1522 году после Льва X, какъ выражался: вполнъ достовърно, что верховный первосвищеннивъ можеть погръщать даже въ предметахъ, касающихся въры, наччая

<sup>11)</sup> Cm. pag. 139. Maret.

<sup>12) «</sup>Прав. Обозр.» 1868. Ноябрь, стр. 281.

ереси своими постановленіями и декретами, такъ какъ много было первосвященниковъ еретиковъ <sup>12</sup>), каковымъ недавно оказался Іоаннъ XXII, который публично внушаль, возвъщалъ и приказываль всему міру держаться заблужденія <sup>14</sup>).

Но это нисколько не останавливало развитія догмата; для людей честолюбивыхъ и корыстныхъ эти заявленія были только эхомъ въ пустынъ. И вотъ мы видимъ средневъковыхъ богослововъ, усердно и съ энергію подвизающихся на поприщѣ защиты въ пользу и подкръпленіе папскаго абсолютизма. Бернардъ, Анзельиъ и Оома Аквинать являются ярыми защитниками и поклонниками какъ главенства, такъ и этой пресловутой теоріи римской. Между ними Оома напрягаль всв усилія доказать ее научнымь путемь, и говорить, что папа непограшимъ и есть абсолютный учитель и правитель церкви... И его доводы такъ были сильны, что папа Іоаннъ сочель его ученіе откровеннымъ и удостоиль его даже канонизаців. Туть явился еще Триденскій соборь на помощь, санктизировавшій этотъ прерогативъ папства своимъ авторитетомъ. Во времена ресормаліи въ области защиты непограшимости папъ являются таже ученыя личности, котерыя трудились и въ пользу главенства ихъ. Извъстная уже намъ, почтенная и авторизованная личность — Белляриннъ много трудится для папскаго престола и въ этой теоріи. "Всь католики согласны, что римскій первосвященникь, разсматриваемый, какъ частный учитель, говоритъ Белляриннъ, можетъ погръщать въ универсальныхъ вопросахъ права, и-васающихся въры и правовъ, и это онъ можеть допустить по невъденію, какъ свойственно и др. ученымъ". Но вопросъ въ томъ, какъ узнать, когда онъ говорить какъ частный учитель, и когда какъ учитель и пастырь встхъ христіанъ, потому что, по митию какъ его такъ и др., какъ лицо общественное, онъ непогръшимъ; онъ немедленно продолжаетъ: папа, если смотреть на него, какъ личность общественную, непогръшимъ, потому что онъ, въ соборъ ли, внъ ли собора, когда возвъщаеть свое мивніе, всегда выражаеть его после зрылаго обсужденія, посл'є серьезныхъ изсл'єдованій вопросовъ, и всегда совътуется съ учеными, окружающими его, такъ что послъ сего

<sup>13)</sup> Сюда можно отнести Гонорія.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Папа Павелъ IV тавъ же прямо залвилъ: я несомиваюсь, что мы подвержены заблужденіямъ.

невозможно, чтобы папа допустить неправильное ръшеніе. Ибо Богъ, всегда желающій окончанія дъла, подаеть всъ средства необходимыя для достиженія этого, и никогда не допустить его сдълать невърныя опредъленія (Магет. р. 65, 66, 67). Отсюда онъ выводиль такое завлюченіе, что обязательность ръшеній соборовъ зависить единственно отъ одного папы, а не отъ папы и собора виветь (68). Такимъ образомъ по Беллярмину непогръщимость— неотъемлемая привиллегія папы, какъ и его главенство въ церкви.

Это сама по себъ сбивчивая и самими ультрамонтанами неодинаково аргументируемая теорія породила новую теорію въ свое доназательство. Такъ выродилась теорія ex cathedra, которан по видимому имъетъ цълію прикрыть противоръчивыя, взаимно опровергающія одно другое мивнія, и свазать нівчто въ подтвержденіе, что папа непогращимъ тогда, когда говорить ex cathedra. Въ трудахъ вардинала Люцерне, напоминающихъ системы Кануса и Орзи, есть краткое и ясное изложение этой доктрины католической (Маград. 212 — 222). Главная суть изложенія состоить въ томъ, чтобы доказать, что когда папа говорить ex cathedra, говорить непогрешимо, и когда онъ говорить просто, то можеть впасть въ ошибку. Это раздъленіе не имветь основанія ни въ писаніяхъ, ни въ обътованіяхъ, данныхъ Симону Петру; оно неизвъстно было всей древности. Сами теологи ультрамонтанскіе несогласны между собою и двлятся на различные лагери въ этомъ отношеніи. Однимъ словомъ, это дъленіе, еслибы было установленнымъ, должно бы быть извъстно всемъ вернымъ. Туть главнымъ образомъ нервшенъ вопросъ: когда онъ говорить, какъ частное лицо, и вогда какъ личность общественная, какъ глава церкви; или иначе: когда онъ говорить просто, неоффиціально и когда говорить ехcathedra. Оставшись нервшеннымъ, этотъ вопросъ естественно долженъ быль породить различныя мивнія, — такъ сами римскіе богословы высказали такую мысль, что для опредвленія ех rathedra нужно тоже ex cathedra, и такимъ образомъ, очевидно, придется вращаться въ логическомъ кругу, какъ въ какомъ-либо лабиринтв. И это увърение Беллярмина, говоритъ Маретъ, было чистымъ паралогизмомъ, истиннымъ petition de principe (Мар. 211). Достойно замъчанія еще свидътельство Самарина по этому вопросу (Іезунты и отношеніе ихъ къ Россіи стр. 363).

Хотя очевидна противоръчивость теоріи и аргументаціи ся, но сабива страсть не останавливаеть ученых папистовъ продолжать признаніе ея. И воть снова являются защитники ея въличностять Де-Местра и Перроне. Правда, знакомись съ ихъ взглидами и ихъ разборомъ этой теоріи, встръчаемся тоже съ раздичными противоръчіями; тоже заивчается какое - то колебаніе, нетвердость въ убъжденияхъ и доказательствахъ, но тъмъ не менъе страсть и желаніе ихъ отстоять эту теорію оть своихъ враговъ, укръцить ее въ умахъ народныхъ и распространить въ върованіяхъ преданныхъ ватоликовъ, очевидно и рельефно представляется. Де-Местръ напр. всю силу аргументація своей въ пользу этого догиата западной церкви видить въ связи его самой тесной съ первымъ догматомъ главенства и духовной власти. такъ что. по прямому его логичному заключению, выходить, что если папа гдава церкви, то онъ долженъ быть и непогращимъ 15) Іосифъ Де-Местръ обвиняетъ Бассюста въ намереніи унизить непогрешимость (326). Только изъ этой теоріи могли выродиться подобныя выраженія, особенно часто употреблявшіяся средневъковыми писателями въ порывахъ преданности престолу: декреты цапъ также авторитетны, непогращимы, говорить Кардиналь Торивемада, какъ и слова Библін; они даже выше Св. Писанія, у него одна мысль съ Богомъ и т. п. Картанъ говоритъ, что слова папы нужно принимать за слова Божіи, онъ выше Іеронимовъ, Августиновъ и Григоріевъ (Maret, р. 5). Другой знаменитый теологъ римской церкви. Перроне говорить объ этомъ предметь съ большею нерышимостіво и колебаніемъ, такъ что его слова рышительно нисколько не могутъ - говорить въ пользу папской догмы о непогращимости абсолютной чистой, личной, а скорве могутъ служить доказательствомъ противнаго (Маг. 273).

Это само по себъ, какъ видъли, неосновательное и ведущее къ многимъ противоръчіямъ ученіе, естественно, не могло соотвътствовать направленію и духу галликанской церкви. Если гдъ, то здъсь духъ свободы въ върованіяхъ, стремленіе отстоять любимый лозунгъ своей перкви—свободу и независимость, открылся во всей силъ. Правда, что главенство и непогръщимость находятся въ самой тъсной связи, и такое заключеніе ультрамонтанское —

<sup>15)</sup> Подробные о теоріи можно читать у Maret. р. 305-324.

логически върно. Эти два прерогатива папской системы, взятые вибств, очевидно гармонирують одинь съ другимъ и поддерживають. И потому галлинанскій клиръ, доказывая дожь и неслыханное нововведеніе въ папской системъ первой догмы, естественно, долженъ быль отвергнуть и вторую теорію, какть еще болье, какъ видъли, отличающуюся несостоятельностію и дожнымъ направленейъ — теорію, которая и самихъ поклонниковъ папства ставила въ безвыходное положеніе.

И воть на почев Франціи открылась самая сильная оппозиція; голосъ противъ женогръщимости сильно раздался въ обществъ галлинановъ. Мы его слышимъ и въ собраніяхъ церковныхъ, и въ вориораціяхъ ученыхъ, съ трона королей и отъ частныхъ личностей. Теже историческія доказательства въ опроверженіе этой теорін, какъ и въ отношеніи первой доктраны, приводятся сторопниками галминанизма. Она, говорить Мареть, быда отвергнута въ коменсь церковномъ, и явилась лишь въ 12 въкъ съ одобренія папы Римскаго. Довольно для этого указать знаменятый декреть Si Papa. Къ этому еще прибавимъ слова Граціана, которыя не оставляють ниваного сомивнія относительно автора декрета. Посла того накъ онъ привель посланіе Папы Льва Великаго относительно подчиненія, какое должно оказывать римскимь первосвященникамъ, онъ завлючаетъ следующимъ вомиентаріемъ: "эти слова должны быть приняты, какъ ръшенія и постановленія, потому что въ нихъ натъ ничего противнаго ни предшествующимъ декретамъ папъ, ни постановленіямъ первви" (Магет, р. 128). Не будемъ повторять, что сами папы (нъкоторые) сознавались въ возможности впадать въ ошибки. Но неизлишне будеть присоединить къ этому, что въ средніе въка не встии признавалось истинною эта теорія папская. Акты всёхъ средневековыхъ соборовъ, начиная съ перваго Латранскаго до Вьенскаго, самые истинные свидътели той традиціи, которая (признавая монархію ограниченною) не принимаеть непогръшимости (Маг. рад. 132). Знаменитые соборы, Базельскій и Констанскій, отвергнувшіе папство, какъ абсолютную монархію, завідывавшую безотчетно юрисдивціей, равно отвергли и теорію непограшимости папъ, щи это такъ повліяло на адептовъ папскихъ, что они ръшились чернить знаменитыхъ представителей собора Петра Айлли и Герсона, выдавая ихъ за изобрътателей погръщимости папы, и вообще нътъ оскорбленій,

какимъ бы они не подвергали память этихъ великихъ личностей. И очевидно только игнорирование предшествующею историею <sup>16</sup>), только страсти могли выражать такия несправедливыя обвинения.

Извъстная уже намъ знаменетая декларація 1682, въ главъ съ свомъ почтеннымъ представителемъ Басюстомъ, въ IV членъ оченьрельеоно выражаеть свой протесть противь непогращимости папъ абсолютной, чистой и дичной, выражаеть ясно при этомъ, что вепогръшимость прямо и единственно можеть только обусловливаться согласіемъ папъ съ церковію, и въ этомъ согласіи заключается весь авторитеть церкви со всеми ея божественными аттрибутами. Такъ читается IV членъ деклярація: "хотя папа имветь главное и представительное участіе вь вопросахъ насающихся візры, и декреты имъють отношение но всемъ церквамъ и каждой церкви въ особенности, но его суждение не можеть оставаться неизивинымъ, если только не было на это согласія церкви". Воть то направленіе, съ какимъ клиръ францувскій относился из апостольскому престолу. Приведемъ слова самого Бассюста, какъ болве ясное выраженіе и такъ-сказать поясненіе смысла декларація. "Мы хотемъ снять покрывало съ опредъленія деклараціи клира французскаго, т.-е., будто епископы французскіе не сдвивли никакого постановленія противъ непограшимости папы, о чемъ разсуждали весьма оживленно въ школахъ. Они далеко себя держали отъ этихь стремденій и споровъ школы. Будучи внимательны къ практикъ, они желали обосновать на принципъ то, что-оставляя въ сторонъ этоть схоластическій и софистическій вопрось, наковымь быльпредставленъ онъ, -- всв теологи католические соглашались признать, чтобы декреты апостольского престола не были принимаемы въ смысле неизменных и не имели полной своей силы и авторитета прежде согласія на то церкви. Когда этоть принципъ быль поставленъ, то вопросъ о непогръщимости очевидно сдълался вопросомъ

<sup>16)</sup> Прежде них был декрет Граціана, Сапоп si Рара, доктрины Иннокентія III и IV, знаменитые акты предшествующих соборов и особенно Базельскаго. И вообще сильная оппозицін сложилась противь системы папъ. Было общее стремленіе къ децентрализаціи. Всюду заявлялось какт о независимости и самостоятельности національной церкви, такт и объ уничтоженіи непогрѣшимосте. Принять мъры противъ папскаго абсолютизма, эти соборы осудили и папскую непогрѣшемость, называя ее заблужденіемъ времени. Папы, подобно всякому человъку, мотуть погрѣшать, говорить Баз. соборь.

спекулятивнымъ и къ ръшеню совершеню безполезнымъ. Если котятъ изъяснить въ этомъ смыслъ декларацію влира оранцузскаго; то я убъжденъ, что епископы не поставятъ этому никакого препятствія (Маг. р. 330—331).

Въ этомъ случав мы можемъ указать еще на одинъ факть изъ 17 стольтія, показывающій, какой взглядь имела галликанская церконь на теорію непогръщимости. Доминиканцы предъявляють тезисъ, которымъ поддерживалось предположение, касающееся непогръщимости папы въ дъл въры. Но Вердюнъ, первый президенть парламента, запрещаеть имъ держаться этого тезиса. Они обращаются къ канцлеру Силлери, но и онъ также запрещаетъ разсуждать объ этомъ. Парламенть и Университеть не хотвли, говорить Геттэ, чтобы на доктрину церкви французской смотръди какъ на что-либо спорное при вопросв о непогръщимости. Вердюнь не удовлетворился этимъ и поручиль Ришеру обличить ложь мивнія ультрамонтанскаго. И воть получается какой результать: юрисдинція церковная принадлежить существенно церкви всей; папа есть chef minister (въ противоположность chef absolu, который есть Інсусъ Христосъ), и имъетъ вліяніе только на частныя цервви. Но это приматтво не даеть ему непогръшимой власти составлять каноны, что составляеть принадлежность соборовъ. Інсусъ Христосъ молился за св. Петра, чтобы въра его не оскудъла, но это обътование ходатайства относится къ св. Петру и не можетъ служить доказательствомъ непогрешимости его преемниковъ (Guettée, X, 17, 19).

Такимъ образомъ, очевидно, что церковь галликанская смотръда на догматъ римскій о непогръшимости, какъ на заблужденіе, новизну вредную для перкви, что она считала эту теорію несообразною съ духомъ истины, и представителей ея не болъе, какъ дерзкими узурпаторами, присвоивающими себъ, что принадлежитъ всей цернви, руководимой духомъ Божіимъ. При всей шаткости папской

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Дъйствія Бассюста казались опасными ультрамонтанамъ, такъ какъ онъ очень ясно предт целныть міромъ выставляль истинную правну. Почему опи рышаются замарать его репутацію; и вотт является изъ ихъ дагеря квига de l'Eglise gallicane, въ которой они съ фдкимъ сарказмомъ возстають какъ противъ него, такъ и противъ французскаго клира. Никогда, говоритъ Маретъ, доктрина Бассюста не представлялась въ такомъ ложномъ видь,—никогда большихъ оскорбленій не было дълаемо клиру французскому (Maret. p. 332).

системы, при всей несостоятельности ен догматовъ, о воторыхъ нами сказано, римская курія не хочетъ отказаться отъ этихъ прерогативъ, такъ дорогихъ для нея, въ ен собственныхъ планахъ, и вотъ является современный намъ Ватиканскій соборъ. Сильнодъйствующая всегда ультрамонтанская партія и здъсь не оставляетъ своей энергіи, и здъсь употребляетъ всъ усилія, чтобы любимын ен идеи подтвердились и санктизировались собраніемъ отцевъ. Но всегдащнее общественное интине о несостоятельности и ложности ихъ и здъсь, какъ и всегда, сильно возставало.. Особенно сильными противниками заявили себя Делдингеръ, Шульди и др.,—короче вся ученая интеллигенція. Съ своей стороны подала сильныя голоса противъ этого и Франція съ своимъ клиромъ, приводя всъ доводы въ подтвержденіе своихъ митей, о которыхъ нами уже указано.

На чемъ основывали ультрамонтане свою систему главенства и непогрѣшимости апостольскаго престола?

Теологи-ультрамонтане, жедая доказать авторитеть и силу своихъ аргументацій въ пользу догматовъ своей любимой системы, и тъмъ усилить значеніе ихъ въ глазахъ членовъ церкви, обывновенно стараются найти основы имъ 1) въ св. писаніи, 2) въ св. преданіи. Прежде чёмъ приступить къ самому изложенію текстовъ священныхъ, бросимъ общій взглядъ на методъ, какой употребляють они при этихъ изследованіяхъ основаній, и какой должно употреблять, какъ болве серьезный и сообразный съ духомъ Слова Божія, и върнъе преслъдующій цъль.. Такъ ультрамонтане, не находя вполив достаточныхъ и вполив ясныхъ аргументацій своимъ тезисамъ, обывновенно дъйствуютъ такимъ образомъ: берутъ отдъльные тексты изъ Божественныхъ писаній въ потвержденіе своего тезиса, руководясь своей своеобразной логикой обосновывають на нихъ свои мивнія, нисколько не заботясь о сопоставленіи мъстъ аналогичныхъ, о сравненіи съ изъясненіемъ церкви и историческими опытами. Отсюда натянутость, извращение истиннаго смысла-естественные результаты ихъ неестественной логики. Не таковъ долженъ быть методъ истолкованія смысла св. писанія на самомъ дълъ. Для того, чтобы найти истинный смыслъ священныхъ текстовъ, нужно брать ихъ не изолированно, а въ согласіи съ другими аналогичными, нужно изъяснять тексть, опредвляющій божественный авторитеть церкви, только сообразно съ общимъ върованіемъ церкви; при этомъ необходимымъ критеріумомъ, кромъ актовъ собора, долженъ быть историческій опыть. И нашъ метокъ изъясненія, скажемъ словами Марета, по самому существу своему есть методъ соотнощенія и сопоставленія священныхъ текстовъ, методъ провърки результатовъ, полученныхъ чрезъ законъ и общій характеръ постановленій церкви и чрезъ уроки опыта (Maret. p. 74). Приступая къ изъяснению самыхъ текстовъ, въ подтверждение приматства апостольскаго престола и его Божественныхъ привидлегій, ультрамонтаны обывновенно приводять слъдующія слова, сказанныя Спасителемъ апостолу Петру: "ты еси Петръ и на семъ камени созинду церновь Мою, и врата адова не одольють ей, и дамь ти влючи царства небеснаго" (Мате. XVI. 16-19). Сторонники папскаго престола, взявши эти слова въ томъ видь, какъ мы привели ихъ, и стараются на нихъ обосновать свою систему главецства. Эти слова, какъ они говорять, ясно и положительно переносять на Петра и его преемниковь авторитеть приматства и универсальность юрисдинціи, выраженныя подъ символомъ ключей данною, властію вязать и рышить, — власть, которая заключаеть и утверждаеть власть законодательную, юридическую и административную. По извъстному уже намъ методу они не сопоставляють эти слова съ другими, болъе ясно и рельефно выраженными словами Спасителя; они не хотять провърить себя снесеніемъ мъсть, гдъ Спаситель ясно говорить всъмъ апостоламъ, вакъ равнымъ: якоже Меня послагъ Отецъ, и Я посылаю васъ,примите Духъ свять, имже отпустите..., - кто же желаеть быть высшимъ, да будеть всемъ слуга. И такимъ образомъ по ихъ логиев и выходить такъ: Інсусъ Христосъ далъ верховную власть только апостолу Петру, прочіе апостолы были ниже его и какъ бы въ подчиненів. Отсюда заключають, что Божеотвенный учитель, передавая Петру и его преемникамъ юрисдикцію первую и универсальную, которая не менъе власти царей, виъстъ съ тъмъ предъ всъмъ родомъ человъческимъ представляетъ въру Петрову, какъ первое основание церкви въчной и непоколебимой никакими силами заблужденій и зла. Получивши эту власть, ап. Петръ перешель въ Римъ, какъ одинъ изъ самыхъ важныхъ городовъ; и по его смерти вся его власть перешла на преемника, его римского епископа. И сторонники папской системы всячески стараются отстоять этотъ по ихъ мивнію важный аргументь. Они не заботятся объ томъ, --

дъйствительно ли эти слова Спасителя говорять только въ пользу Петра и преемника его, и установляють ли монархію частую, недвлимую, абсолютную, какъ хочеть школа абсолютистовъ? Смотръль ли самъ апостолъ на эти слова, накъ торжествевное облечение его высшей властию и преимуществами предъ другими святыми апостолами? И какъ ихъ понимала древняя дерковь? Они не занимаются ръшеніемъ подобныхъ вопросовъ. Такъ знаменятый поборнивь папства, Іезунть Перроне, нисколько не волеблясь, прямо говорить, что этими словами Спаситель передаль права и верховную власть апостолу Петру, и говорить: "сугубымъ иносказаніемъ основнаго камія и влючей Інсусъ Христось, очевидно, покавалъ, что Онъ верховную власть надъ церковію, которую имвлъ своро создать, вручиль апостолу Петру и поставиль его въ видимой церкви своимъ намъстникомъ. Ибо что значитъ основание въ зданіи вещественномъ, то будеть означать Петръ въ строеніи духовномъ. т.-е. въ церкви. Основаніемъ поддерживается и укранляется целое зданіе. Следовательно, тоже самое имель быть въ церкви и апостоль Петръ, поелику на немъ, какъ на твердомъ основани, должна утверждаться вся церковная власть и вся сила ея законовъ. Тоже усматривается и изъ другаго, употребленнаго въ семъ мъсть Інсусомъ Христомъ иносказанія илючей. Ибо по обычаю всьхъ народовъ, особенно еврейскаго, ключи служили символовъ врученія кому-либо верховной власти надъ домомъ или государствомъ, смотря потому, отъ кого они вручаются, что подтверждають многія мъста Св. Писанія (Ис. 22, 22. Апок. 3, 7). Следовательно, Інсусъ Христосъ, объщая вручить апостолу Петру ключи церкви своей, твмъ самымъ объщалъ поставить его верховнымъ правителемъ ея, облеченнымъ полною властію вязать и ръшить все, что будеть ему угодно, т.-е. издавать законы, воздагать на подчиненныхъ обязанность выполнять оные, наказывать преступниковъ, словомъ, двлать все, что онъ почтеть нужнымъ для блага в пользы церкви, по обстоятельствамъ мъста, времени, лицъ и событій (Perrone, Prolect, Theol. T. posterior. p. 885, 886. См. Авд. Востоковъ, объ отн. Р. Ц. къ др. Хр. Церквамъ ч. І, стр. 45).

Но очевидно, это фикція, заблужденіе, заключающее въ себъ очень сильныя противорфчія. Такого прямаго рфшительнаго вывода никогда не можеть сдфлать здравая логика. Сопоставленіе этого мъста съ другими мъстами Св. Писанія весьма ясно говорить противъ этого, какъ мы уже видъли. Напротивъ мы видимъ, что Спаситель всегда признаетъ впостоловъ равными. Такъ когда матъсыновей Заведеевыхъ, Іакова и Іоанна, просила Его, чтобы онъ посадилъ одного изъ сыновей ен по правую сторону, а другаго не яввую, мало того, что произошло волиеніе среди кружка апостольскаго и недовольство этой просьбой, самъ Спаситель прямо отвергъ просьбу, какъ несогласную съ духомъ и цвлію учениковъ Его. Такимъ образомъ приведенныя выше слова нисколько не говорятъ въ пользу теоріи монархизма, потому что власть вязать и різнить, т.-е. власть законодательная, юридическая и административная, какъ полномочіе проповіди, дана была также и другимъ апостоламъ и ихъ преемникамъ, въроятно, безъ всякаго ущерба для приматства св. престола.

И вообще въ Св. Писаніи нельзя найти даже намека, чтобы апостоль Петръ быль и назывался главою церкви, вселенскимъ епископомъ, представителемъ Інсуса Христа; а тъмъ болъе нельзя найти и такого мъста, гдъ апостоль Петръ выражаль бы свои претензіи на это именно въ смыслъ римской церкви. Власть, спустя уже нъсколько въковъ, была измышлена съ подведеніемъ для видимой основы словъ Христовыхъ безпримърною дервостію ультрамонтановъ и была измышлена именно въ видахъ частныхъ и корыстолюбивыхъ. Върованіе церкви и традиціи отеческія никогда не выражали и не раздъляли такихъ мнъній и не придавали подобваго смысла изреченіямъ Господа.

Объясияя эти слова, св. отцы и учители церкви подъ камнемъ разумъютъ: или Самого Інсуса Христа, котораго исповъдалъ Петръ, какъ Сына Бога живаго (Блаж. Августинъ, Т. V, Pars. I, соl. 290), Кирилъъ Александрійскій (орр. Т. II, р. 460), или непреодолимую, и кръпкую въру Петра, его исповъданіе (Св. Амвросій de incarnat. сар. V, Св. Златоустъ, hom. 64 in Math. t. VII, р. 786),—или же наконецъ Петра, то какъ образъ единой церкви (Св. Кирилъ въ книгъ о единствъ церкви, р. 195, Блаженный Августинъ и друг.), то какъ представителя апостоловъ вмъстъ и наравнъ со всъми ими (Оригенъ Соммент. Т. XII, р. 524 in Маth., Бипріанъ Ерізт. 27 Василій Великій и друг.). Но ни одинъ не объясняєть именно въ смыслъ католическомъ, что апостолъ Петръ послъ Інсуса Христа есть единый основный камень и полновластная глава видимой церкви. Наконецъ мы не видимъ объясненія и вы-

раженія этихъ словъ и въ самой практикв церковной. Апостолы, передавая свою власть преемникамъ и т. д., никогда не выражали этой мысли о первенства кого-либо. Такимъ образомъ истиное понятіе опредвленій церкви, опыть вёновь, идея, самыя достойныямудрости Божіей, понавывають, что нёть нужды искать въ этихъ Вожінкъ обътованіяхъ, данныхъ Св. Петру и его преемпикамъ, выраженныхъ сими словами: Ты еси Петръ... и главенства, и монархів непограшниой, абсолютной, римскаго приматство. Они толькопоказывають, по словамъ Марета, въчное продолжение престола апостольского, первой основанной церкви,-что преемство епископское останется навсегда въ истинъ касолической и не можетъ быть прервано невърностію частныхъ папъ. Спаситель Інсусъ Христосъ указываеть, скажемъ словами Марета, върное средство достойновыполнять свою высокую задачу (обязанность), и даеть правоприглашать въ важныхъ обстоятельствахъ въ собрание еписконовъ. Онъ оставляеть во власти периовной надежное лекарство противъ заблужденій и возможныхъ паденій невърнаго папы (р. 85). Такимъ образомъ вера можеть погибнуть въ напъ, но нигогда не уничтожится въ папствъ-въ цернви всей. Итакъ, оченидно ложень выводь ультрамонтань изь этихь словь. Въчность, непоколебимость епископства церкви римской — воть ясные выводы, которые вполнъ гармонирують съ совокупностію священныхъ текстовъ, съ истинною потребностію деркви и съ историческимъ опытомъ.

Очевидна нестостоятельность и запутанность перваго доказательства, приведеннаго ультрамонтанскою партією въ пользу главенства напскаго престода; обратимся теперь къ другому тексту, составляющему замвчательный діалогь между Учителемъ и первымъ апостоломъ. Такъ у Ев. Іоанна въ 21 гл. 15 — 17 читаемъ: Іисусъ говоритъ Симону Петру: Симоне, сынъ Іонинъ, любишь ли ты Меня болве, чъмъ они? Онъ отвътилъ ему: да, Госноди, ты знаешь, что я люблю Тебя. Іисусъ сказалъ: паси овцы моя... паси агицы моя... овцы моя. И вотъ школа абсолютнетовъ, по своей пресловутой логикъ, не соображаясь съ обстоятельствами, предшествовавшими и послъдовавшими этому діалогу Іисуса съ Петромъ, прямо категорически утверждаетъ на основани этихъ словъ главенство Петра. Изъ выраженія: паси овцы моя, паси агицы моя... она, не колеблясь выводить, что Спаси-

тель, говора эти слова, тыть самымъ подтверждаль его приматство и его преемниковъ, тормественно утверждаль его какъ главу земной перкви, съ универсальной юрисдинцей въ отноменіи епископовъ и пресвитеровъ, пастырей и візрныхъ. Ибо она подъ словами Спасители "овды и агиды" именно разумітеть два класса общества тристіанскаго, пастырей и пасомыхъ. Странная, очевидно, логика! Очевидно нельзя ни изъ чего выводить подобной идеи въ словахъ Спасителя и дізать подобныхъ выводовъ. Но сторонники папства ни чімъ не останавливаются, лишь бы скольконибудь обосноваться. Достаточно здіть указать опять на того же Нерроне, который, котя съ противорівчіємъ себъ, старается вывести отсюда главенство Петра и его преемниковъ, выставляя восточный обычай называть царей пастырями, указывая на паступісскую жизнь напр. Авраама и ветхозавітную синагогу (Prolect. Teolog. I. Perrone. Т. II, р. 887, 909).

Но очевидно трудно видеть въ этихъ словать Божественныхъ при такомъ спокойномъ изображени пастыри идею власти абсолютней и безграничной. Этого вопервыхъ ненидно изъ самого коптекота ръчи, вовторыхъ изъ того состоянія душевнаго, какое выразилось у Петра въ следствіе замечаній Спасителя. Оскорбе же Петро-что было бы совершенно неумъстно съ той обстановкой, въ какую ставять Петра католики, какъ главу церкви. Ни самъ онъ никогда не высказываль подобныхъ претензій, ссылаясь на эти мъста, ни вся христіанская церковь, какъ и отцы и учители, никогда не выражала подобных в идей при разборв этих в словъ Спасителя, обращенныхъ въ Петру. Это уже поздвийшее явление въ жизни запада, измышленное для защиты системы вымышленной. Приведемъ напр. смыслъ 34 правила апостольского: между епископами всякой страны долженъ быть первый епископъ, но не въ смысле главенства и абсолютной власти; безъ него ничего не нужно дельть, но и онъ ничего не долженъ творить безъ согласія общаго.

Въ основание папской непогръщимости—этой неотемлемой эмблевы папскаго достоинства, римско-католические ультрамонтаны приводять слова изъ ръчи Спасителя Петру, сказанныя ему предъ страданіями: Симоне, Симоне—сатана просить васъ съять, какъ пшенипу,—Я же молился о тебъ, да не оскудъеть въра твоя (Лук, 22. 32). И эти слова считаются однимъ изъ классическихъ мъсть, какія они приводять въ подтверждение своето догмата. Его приводили въ защиту и древніе ультрамонтане, его же—и новые —включая сюдаи Ватиканскій соборъ. Здёсь высшее выраженіе папской непогрёшимости, по ихъ мнёнію. Спаситель, говоря эти слова, очевидно, хотёль надёлить Петра, и въ лине его и его преемниковъ, этимъ прерогативомъ. Confirma fratres tuos—ясное повеленіе Спасителя, и ясное доказательство вмёстё съ приматствомъ Петра и его преемниковъ и абсолютной, личной непогрешимости, потому что предоказано: не оскудёсть вёра твоя.

Но само собою очевидна несостоятельность словъ, взятыхъ изолированно, вив контекста рвчи и безъ соотношенія съ другими словами писанія. Слова Божественныя свидетельствують, что Спаситель предвидълъ паденіе Петра и молился за него, чтобы его въра не погибла при этомъ — напоминалъ ему объ обращении и даль ему миссію и повельніе утверждать братьевъ своихъ. Но нто можеть доказать, что онъ здёсь возвышенъ до достоинства главы сонма апостоловъ и верховнаго правителя? И нъвоторые писатели папства сознаются въ томъ, что онъ былъ не болве канъ частный человъкъ. И лучшіе изъ сторонниковъ папства соглашаются, что привилегія, данная Римскимъ первосвященникамъ, по силъ молитвы I. Христа, состоить въ томъ, что папа, какъ паца, не можеть учить вопреки въры (см. Беллярминъ de Rom. Pontitice. Mur. 90), и что впаденіе папъ въ ошибки, заблужденія, даже ереси — явленія возможныя и гогорическія, и исторія церкви вполнъ оправдываеть этоть факть. Неоспоримо то, что римскіе епископы не всегда содействовали утвержденію своихъ братьевъ въ въръ. Такъ Виргилій своимъ посланіемъ, которое онъ долженъ быль осудить какъ нечестивое и еретическое, утвердилъ ли братьевъ своихъ въ въръ? Гонорій, Евгеній, Либерій, Іоаннъ VIII — и др. утверждали ли братьевъ своихъ въ въръ? Эти слова не ясно ли говорять въ пользу той истины, что Спаситель въ своей молитвъ вовсе не имълъ цъли утвердить непогръщимость преемниковъ въ отнощени исполнения обязанностей, касающихся въры? Отсюда нътъ ниваеого права изъ этой молитвы Спасителя выводить теорію непогръшимости абсолютной, личной римскаго первосвященника.

Такимъ образомъ очевидно, что эти слова, приведенныя въ пользу системы непогръшимости папства ультрамонтанской партіей, представляють намъ совершенно аналогичныя смыслу первыхъ словъ, Петру сказанныхъ: Ты еси Петръ...

Усиливансь утверждать свои теоріи главенства и непогращимости папы, ультрамонтане вмёстё съ тёмъ старались находить основанія имъ и въ писаніяхь отцевъ и учитожей, выписывали различныя отдельныя места съ полнымъ стараніемъ применить ихъ къ своимъ тенденціямъ. Итакъ завсь вопросъ собственно въ томъ: отцы и писатели первыхъ десяти въковъ допускали ли и представляли ли, какъ общую доктрину, главенство и непогращимость отдъльную, абсолютную, личную, римского первосвященняка или другими терминами, -- монархію чистую, недвлимую, абсолютную? — Нужно при этомъ заметить, что сами более честные теологи нтальянской школы согласны, что эти доктрины не выражаются аснымъ образомъ и формально въ писаніяхъ отцевъ первыхъ въковъ, но вмъсть съ тьмъ утверждають, что они содержатоя въ нехъ припровенно, проблематически. По мивнію этихъ теологовъ, отцы положели первыя посылки, которыхъ непогръщимость абсолютная, отдъльная, личная и монархія чистая и абсолютная папы служать логическими следствіями, необходимымъ развитіємъ. Таково признаніе Mazzarelli (de auct. Rom. P. cm. Mar. 10).

Разберемъ же нъсколько такихъ мъстъ, чтобы повазать, что они неприложимы въ данномъ случать. Первый текстъ, какой они представляють, это текстъ св. Иринея. "Тъ, которые хотятъ знать истину, должны разсматривать преданія апостоловъ, объявленныя во встать Церквахъ, и мы можемъ исчислить самихъ епископовъ этихъ перквей... но какъ это будетъ очень долго, то укажемъ на преданіе, хранящееся въ перви римской, какъ извъстную встать и основанную двумя славными ап. Петромъ и Павломъ". И потомъ, перечисляя самихъ папъ—съ св. Петра до Елевоерія, своего современника, онъ продолжаєть: "этимъ порядкомъ и чрезъ эту преемственность преданія въ церкви св. апостоловъ и проповъдь истины доститла даже до насъ. А это върный знакъ, что эта самая животворная въра, которая съ апостоловъ до нашего времени сохранилась истинною" (Магет. 109. 110).

Отсюда заключають римско-католическіе ультрамонтане, что св. Ириней за епископомъ римскимъ, преемникомъ Петра, признаетъ особое преимущество, истинное принципатство въ церкви универсальной, и церковь римскую считаетъ истинною хранительницею въры подъ властію ея епископовъ, и всъ върные должны находиться въ общения съ этою церковию. И эта пресметвенность ученія, первосвященства, т.-е., древность, непрерывность, и суть признаки истинной въры. Но теперь само собою представляется вопросъ: утверждають ли слова Иринея любимую идею напства, что епископъ римскій есть глава въ церкви и монархъ эбсолютный? утверждаеть ин онь, что въ церкви рамской накогда не будеть противоръчій, и что следовательно ея преданіе инкогда не нужно провърять преданіемъ епископовъ вселенской церкви? Очевидно нътъ; - это уже ясныя натяжки западныхъ людей; по всей въроятности онъ не имълъ даже и мысли о власти и привилжегіяхъ, навія будуть находить въ его річахъ, и вонечно, какъ видно, всегда понималь и почиталь авторитеть церкви универсальной. Не будемъ далъе подробно излагать мивнія св. отцевъ, на которыхъ они ссылаются, -- скажемъ тв общія мысли ихъ, обличающія лишь одну измышленность со стороны ультрамонтановъ. Такъ Тертулліанъ абсолютное правило въры полагаеть не въ ученів одной вакой-либо церкви, но въ ученіи всёхъ церквей апостольсвихъ (Маг. 113). Кажется болье благопріятствуеть ихъ теоріямъ свидътельство св. Кипріана, называющаго церковь Петра новію принципальною, откуда выходить единство священства. Но изъ его словъ нельзи выводить абсолютной непогращимости каждаго напы и абсолютной монархів. Следующія слова его: Разtores sunt omnes, sed grex unus ostenditur, qui ab apostolis omnibus unanimi consensione pascatur, объединяя власть управленія церковью въ рукахъ всвхъ аностоловъ, не исключая и Петра, естественно никакимъ образомъ не могутъ примирены быть съ взглядами приверженцевъ папской системы 18).

Еще важиве оппозиція теоріи папотва со стороны самыхъ римскихъ епископовъ. Кажется всего естестнениве, если на ихъ оторонв истина и правда, римскить епископамъ защищать своя права, всюду пропов'ядывать, что они некогр'яцимы и каждый изъ никъ есть глава церкви, но мы убъкдаемся въ совершенно противномъ. Всё истинные епископы Рима еще более, ч'ямъ другіе мастыри в учители, удерживались отъ указаній на Божественныя права своего перховнаго престола 10). Сторонники ультрамонтанъ, правда, ищуть

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Сюда можно отнести и свидѣтельства приводимыя римскими католиками или др. писаній Отцовъ—св. Амвросія, Іеронима, Августина, Петра Хрисолога.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Сюда можно отвести Целестина, Льва, Агафона, Николая, Адріана въ ихъ посланіяхъ къ соборамъ или по случаю соборовъ (Mar. 121).

въ ихъ твореніяхъ свидетсльствь въ пользу своихъ теорій, Но вов ихъ свидътельства нисколько не говорять въ пользу этого. Говоря о приматства и непоколебимости св. престола, они въ то же время нинакъ не подтверждають системы непогръщимости и монархіи абсолютныхъ; напротивъ, всв они ясно говорятъ, что ученіе, выдаваемое папами, доляно быть обсуждаемо соборами и принимаемо не прежде, какъ по изследовании его и съ согласия многахъ. Укажемъ для примъра на папу св. Льва. Онъ утверждаетъ, что Спаситель имель особенную заботу о Петри; о вири его Онъ модится, что нужно понимать въ томъ смысле, что положеніе всіхъ будеть болье твердымъ, когда духъ представителя непобъдимъ будетъ. Итакъ въ Петръ сосредоточено значение общее, такъ что Божественная благодать чрезъ него перешла и на всъхъ апостоловъ (Mur. 123). Очевидно эти слова св. Льва недають гарантін доводамъ и заключеніямъ ультрамонтанъ для основанія теоріи, потому что онъ ясно признаеть въ соборъ судь болье авторизованный, чёмъ судъ папы одного. Ut pleniori iudicio omnis error possit aboleri (Mar. 122).

Итажь со стороны школы ультрамонтанской одна недобросовъстность, открывающаяся въ нарушени истиннаго смысла приводимыхъ текстовъ и мъстъ отеческихъ, можетъ выводить изънихъ то, что они выводять, и приводить къ такимъ возмутительнымъ результатамъ: папа глава церкви, единственный источникъ Божественной юрисдикціи и выше соборовъ, его слово—Божіе слово, потому что онъ есть непогръщимая личность.

Такимъ образомъ очевидие несостоятельность и запутанность аргументации со стороны школы ультрамонтанъ въ пользу своихъ теорій—все обличаеть въ ней новизну и вымышленность ея доктринъ и ставитъ ихъ въ тотъ логическій кругъ, изъ котораго они не могутъ выдти, не пожертвовавъ нъкоторыми своими теоріями, и потому постоянно будутъ находиться въ томъ положеніи, воторое Маретъ прекрасно выразитъ словами: "petition de principe".

Выходя изъ принциповъ своихъ о главенствъ и непогръщимости, естественно, ультрамонтаны должны были придти и къ присвоеню папамъ свътской власти, какъ необходимому естественному результату. Необходимо, говорятъ они, чтобы для тишины церковной и спокойствія народовъ былъ одинъ глава, а такъ какъ папа есть единственный на землъ представитель Бога и единственный источ-

нивъ всякой власти непосредственно отъ Бога, и вивств глава вселенской цервви непогращимый, а всь прочія власти происходять оть Бога только чрезъ него, то очевидно, что папа есть абсолютный монаркъ, съ правомъ суда кавъ надъ духовными властями, такъ и надъ светскими. Онъ есть центральный пункть, а всв въ отношени нъ нему не болве, ванъ только вассалы. Въ средніе въка такъ и было <sup>20</sup>). Папа распоряжался всемъ и всеми. Его интердикты, разръшенія подданныхъ летьли всюду на неповорныхъ, его слово вевхъ заставляло смиряться и преклоняться предъ нимъ. А страшныя пытки инквизиціи?!... Сколько пролито крови по воль этого совершителя безкровной жертвы и владыка міра?!... Ультрамонтанская партія не задумывается и при этомъ. Она такъ тесно вяжеть его съ главенствомъ и непогръшимостію, что вездь, гдъ ограждаеть тв его прерогативы, старается проводить и эту идею. Таково главное ея положеніе: "Папа есть преемникь апостола Петра и видимый наместникъ Іисуса Христа на земле, и царствуетъ съ Евангеліемъ въ рукахъ, а потому всявое покушеніе на отнятіе его власти есть уже дело святотатственное".

Но очевидно ложное и ивмышленное притязаніе на права, несообразныя съ властію духовной епископа, очевидное вижшательство въ область совершенно чуждую, естественно должно было возбудить оппозиціонное настроеніе умовъ, естественно должно было распрыться предъ глазами людей. Величайшія біздетвія, причиненныя этимъ посягательствомъ на чуждыя права западному міру, возбудили общую реакцію противъ папства. И воть церковь галдинанская съ особенною силой возстветь противъ этого, раскрываеть совершенную новизну этой теоріи, объявляеть предъ цальнь міромъ все зло вбсолютизма папскаго и несообразность какъ съ исторією церкви, такъ и съ практикой церковной. Никогда въ церкви, говорить она, не было ничего подобнаго, ни Самъ Спаситель не высказываль подобныхъ притязаній (такъ напр. слова: царство Мое нъсть отъ міра сего), и апостоламъ не заповъдаль управленія людьми, какъ свътскимъ владътелямъ, и практика церковная не выражала сего; напротивъ мы видимъ изъ исторіи, что епископы

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Воть форма, выдуманная и введенная въ употребление Григориемъ VII въ XI в., форма присяги, которую долженъ былъ давать каждый государь при своемъ набрании: «какъ ленникъ св. Петра, клянусь въ върности и повиновения папъ» (Flery—Histoire Ecclesiastique 46. Стр. 83.

всегда считали себя равными по власти и обличали техъ, которые вании либо путями старались пріобрасти власть надъ другими. Такъ обличенъ быль Павель Самосатскій, когда вздумаль образовать общество, въ которомъ началъ распоряжаться канъ неограниченный владътель; такъ обличены были Винторъ и Стефанъ, когда выразили претензін на абсолютное управленіе нівтоторыми церквами. А каноны церковные--это самая сильная оппозиція притязаніямъ папства. Такъ въ 8 прав. 3 всел. собора, между прочимъ, прямо сказано: да не вкрадывается подъ видомъ священнодвиствія надменность власти мірскія. И въ апостольскомъ правиль сказано: епископъ, или пресвитеръ, или діановъ да не прінисть на себя мірскихъ попеченій. А вначе да будеть извержень оть священнаго чина (6 пр.). И римскіе папы не признавали этого своимъ необходимымъ прерогативомъ и принадлежностію престола. Весьма ясный отвъть на это можно видеть въ лице папы Григорія Великаго въ пославіи въ константинопольскому патріарху Іоанну Поотнику, когда тоть приняль титуль вселевского, въ посланіи къ патріархамъ антіохійскому п александрійскому, и императору Мавринію; еще тоже повторяєть папа Левъ IX патріарку константинопольскому въ 1054 г., гдв онъ, вакъ и Григорій, востаєть противъ наименованія вселенскими патріарховъ, называя его чудовищнымъ титуломъ, а что сказалъ бы онъ послъ cero o папъ — государъ?!... (Flery, Liv. LX, ch. 4). Вспомнимъ еще монаха Бернарда, въ XII в., писавщаго къ папъ Евгенію III: "не докажуть, я думаю, никогда, говорить онъ, чтобы какой-либо изъ впостоловъ сидълъ и судилъ людей, опредвляль границы, или раздвляль область земли... Эти двла имвють своихъ судей, т.-е. царей и властителей земли: для чего же ты простираещь серпъ свой на чужую землю? (О современномъ соетояніи папства подъ № 32 стр. 92). Такимъ образомъ очевидно, что это не было признаваемо, какъ законное. Только Триденскій соборъ, въ XVI в., утвердилъ за папой значение главы вселенской церкви и свътскаго властителя. Припомнимъ здъсь знаменитую декдарацію галликанской церкви 1682 года, какъ самое ясное выраженіе мивнія ея, и сильную реакцію я оппозицію притязаніямъ палства. И воть первый ея члень, направленный прямо противъ этой противозаконной и антихристіантной теоріи: "апостолу Петру и его преемникамъ, намъстникамъ Христовымъ, дарована отъ Бога власть надъдълами, принадлежащами пъ духовному и въчному блаженству, а не надъ мірскими, свътсними и временными дълами, поелику Господь сназалъ: царство мое нъсть отъ міра сего; воздадите убо Кесарево Кесареви, и Божія Богови (Мате. XXII 21). Такимъ образомъ короли и князья, по Божественному распоряженію, не подчинены никакой церковной власти; ихъ нельзя отръщить отъ должности ни непосредственно, ни посредственно, и поданные никогда не могутъ быть освобождены духовною властію отъ законной присяги въ върности своимъ законнымъ государямъ. Такое ученіе необходимо для общественнаго спокойствія, полезно для перкви и государства и согласно съ ученіемъ Слова Божія и мнъніями св. отценъ перкви". Таково общее выраженіе и общій взглядь галликанской церкви на свътскую власть римскихъ епископовъ.

Не смотря на то ультрамонтаны стараются украпить свою теорію еще ссылкою на древность, обычнымъ и инвестнымъ нвленіемъ въ древней практикъ церковной. Они твердо настаивають, что ап. Петръ, князь и глава апостоловъ, дъйствительно, передалъ свою власть своимъ пресминкамъ. Болъе ясной и очевидной она становится съ 9 въка; особенно когда извъстны уже были декреталін, о наследовании подлинности которыхъ не слишкомъ заботились, которыя прямо и ръщительно выразили, что папа — глава первви, его волею собираются соборы, онъ ръщаеть всъ дъла и не-подлежить никакому суду; въ средніе же въка эта теорія принимаеть чудовищные размъры... И вотъ тутъ-то выдумано и придумано было все, что только можно было выдумать въ подтверждение ея. Оть того и писатели и ученые сторонники папства среднихъ въковъ-говорять объ этомъ самымъ решительнымъ тономъ. Бернардъ, Анзельмъ и Оома Аквинать представляють намъ въ своихъ личностихъ знаменитыхъ нопуляризаторовъ этой теоріи. "Папа глава церкви, преемникъ ап. Петра, намъстникъ Христовъ", это любимыя ихъ идеи. Въ 14 в. является еще эдикть въ подтвержденія этого, собраніе каноновъ монаха Граціана, написанное въ томъ же духв и съ твиъ же желаліемъ подтвердить авторитеть прежнихъ и авторизовать папу главой церкви вселенской (какъ говорить ученый Торквемада)...

Споры между ультрамонтанской партій и галливанской церковію не ограничивались одними догматическими теоріями; они простирались и на самую практику церковную. Вившняя сторона богослуженія, бенефиціи церквей и монастырей были также предметомъ распрей и споровъ между этими двумя партіями. И это, по нащему мивнію,

должно быть необходинымь результатомь споровы догиатическихь. Церковь римская, въ видамъ болбе нагляднаго единенія перквей по усвоенному ею праву главенотва и непограниямой виновницы всахъ законовъ, старалась и въ галинанской церкви установить обрядъ богослуженія совершенно согласный съ своимъ, --- какъ глава перван м абсолютный-напа считаль себя неограниченнымь владыной надъ всьми бенефиніями и имъніями монастырей и церквей. Но мерковы галликанская, относясь къ нему, какъ тольно къ старшему, оъ уваженіемъ и следовательно не вступая съ нимъ въ решительный разрывъ, въ тоже время дъйствуя свободно въ отношени ультрамонтанских догматовь о главенстве напы комъ духовномъ такъ и свътскомъ и непогръщимости его, естественно хотъла дъйствовать самостоятельно, хотела отстанвать свою независимость и свободу и въ этихъ отношеніяхъ-какъ относительно богослуженія, такъ и имуществъ церковныхъ. Въ первомъ она руководилась ивлями наліональными, т.-е. чтобы удержать свой языкь, болье понятный и распространенный среди народа, во 2-хъ она дъйствовала по такъ-называемому праву (ius Legale), по которому права бенефицій перешли въ руки государства. Знаменитый Геттэ мредставляеть намъ этотъ споръ въ своей исторіи францувской церкви.

1) Въ вопросв о литургія сущность спора состояла въ томъ, какую литургію употреблять въ галликанскихъ церквахъ, --- римскую или другія, напр. парижскую. Сторонники ультрамонтанства настанвали на томъ, чтобы введена была литургія римская. И вотъ виновникомъ этого раздора можетъ быть въ этомъ случав въ новив XVI в. признанъ епископъ Анжеръ. Каноники его аббатотва, обязанные служить въ двухъ церквахъ двъ различныя литургів, и обременяясь этимъ, просиди его позволить ввести одну римскую литургію. Въ сосъдствъ съ ними бывшіе напелланы, которые держались другой литургів, по антипатів къ каноникамъ не хотвля измънить этого. Подущенный канониками, епископъ однажды въ праздникъ Пасхи далъ приказъ, чтобы они совершили римскую литургію. Противъ этого распоряженія капеліаны подали протесть, и по изследованім дела парламенть осудиль епископа сказавь, что онъ долженъ соблюдать литургійный обычай церкви до тэхъ поръ, чока царь не разръщить измъненія.

Танимъ образомъ сторонники галдинанизма, выразителемъ которато нвияется защитительная ръчь Сарвина, настаивали съ своей стороны, что епископъ не имъетъ права своимъ собственнымъ авторитетомъ измънять литургію безъ согласія капелы, и что Пій V, издавая книги новой литургіи римской, желалъ, чтобы и древнія литургіи были уважаємы. Почему Анжеръ, если и хотълъ, по Сервину, допустить измъненіе вакона въ своей епархіи касательно литургіи, долженъ быль предварительно войти въ соглашеніе съвапельой.

Въ началь XVII в. нъкоторые епископы заявляли себя стороннинами единства литургійнаго, и архіопископъ Ембрюмъ предложильсобранію 1605 года оказать помощь изданію книгъ литургіи римской. Но когда по напечатаніи ихъ оказалось, что въ нихъ не упоминается имя царя, вопреки ръшенію собранія 1605 молиться за него, а только упоминалось имя пацы, то парламентъ отъ лица вранцузской церкви даль ръшеніе 1606 г., въ которомъ повельть всъмъ предстоятелямъ молиться за царя и наложилъ интердиктъ ята всъ экземплиры, гдъ не было его имени.

Что могло быть причиной волненій и споревъ по поводу литургій? Отвітомъ можеть служить то, что въ средніе віжа они наполнены были смісью легендь, апокрифическихъ отрывковъ и ніжоторыхъ другихъ боліве или меніве смішныхъ обычаєвъ. Вслідствіе чего всіми признавалось нужнымъ въ началі XVII в. переспотріть литургійные служебники (rituel). Въ Римі исправливсь римская литургій и всів церкви, которыя не иміли литургій и не могли сами составлять новыхъ іннигь, приняли ее. Въ большей части Франціи начали измінять своп литургіи постепенно, чтобы не затронуть чувства народа, который смотріль на реформацію книгь вакъ на реформацію религіи. И въ XVII в. явилась новая парижская литургія, послужившая основаніємъ для литургіи другихъ церквей Франціи.

Всявдствіе этого споръ и открылся. Ультрамонтанство настанвало на повсюдномъ однообразіи литургіи, и следовательно на введеніи новой римской литургіи. "Явились, говорить Геттэ, эксцентричные и мало образованные писатели, которые начали осмъивать парижскую реформу литургіи, и выдавать новое право, которое назвали литургійнымъ, чтобы уничтожить законъ, который давалъ право епископамъ давать литургію своей церкви сообразно съ настроенностію душевною, нравами и обычаями народа, ввъреннаго ихъ заботамъ. Но ихъ притязанія были безсильны и ихъ оскорбленія, нанесенныя французской церкви или епископамъ реформаторамъ литургіи, пали на нихъ всей своей тяжестью" (XII, 29).

Во главъ противниковъ литургійной реформы сталь аббать Жерангерь, провозгласившій реформу литургій ересью и реформаторовъ епископовъ еретиками.

Наконецъ представителями въ этихъ спорахъ являются съ одной стороны знаменитый поборникъ правъ галликанской церкви Бассюстъ и съ другой стороны Лангветъ. Споръ возникъ по слъдующему случаю. Бассюстъ на ряду съ другими епископами хотълъ составить для своей церкви литургію, но Лангветъ восталъ противъ этого. Будучи оспаривяемъ Бассюстомъ, онъ издалъ противъ него три пастырскихъ посланія (mandenents), въ которыхъ старался унизить его,—съ своей стороны не замедлилъ и Бассюстъ, и отвътиль ему тъмъ же, давая знать, что онъ, какъ епископъ, имъетъ право въ своей епархіи на это.

Вся суть спора состояла въ томъ, что Лангветъ настаиваль на единообразіи литургій во всёхъ церквахъ католическаго міра. Бассюсть въ отвёть ему доказываль необходимость разнообразія литургій, и въ подтвержденіе своихъ мивній ссылался на исторію всёхъ церквей Востока и Запада, имівющихъ разныя литургіи, утверждая, что это разнообразіе есть психологическая нужда и требованіе, а мивніе Лангвета выдаваль за новизну. И вообще, по мивнію Бассюста, нельзя безъ стісненія и нанесенія ущерба истинів ввести единство молитвы въ отправленіи однообразной литургіи <sup>21</sup>).

<sup>21)</sup> Историвъ Геттэ подобный же споръ представляеть и ранве, по случаю вышейшаго служебника епископа Алеты, отличнаго отъ римскаго служебника. Епископъ Тулонскій осудиль его, потому что его служебникъ быль несогласень съ римскимъ. Но за него вступился епископъ Понти: «Вы осудили чистую дисциплину діоцеза, говорить онъ епископу Тулонскому,—позвольте мнв сказать, что вы первый епископъ міра, который думаеть, что обычай и соблюденіе перемоній, молитвъ и дисциплины перковной, должны быть униформенны, и выставляетъ примвръ папы Павла V, о которомъ уже упоминали, указываеть на универсальность перквей Востока и Запада и на перковь французскую... Это различіе дисциплины, обычаевь и привычки никогда не приводили къ схизмѣ, и наши отцы очень далеки были отъ мысли, что опасна эта практика, которую они авторизировали во всёх ь странахъ» (XI. р. 46).

И Бассюсть вышель побъдителемь изъ этого спора и совершенно отвергь мизніе Лангвета, или лучше ісзуитовь, представителемь которыхь онъ быль.

II. Вопросъ о Ius regale возникъ именно отъ того, что папы стали неумъренно пользоваться правами такъ-называемыхъ бенефицій. По заявленію ультрамонтанской системы, папа въ качествъ непогрышимаго главы церкви имълъ полное право распоряжаться доходами церквей и монастырей (аббатствъ), и потому для поддержанія себя и своей куріи онъ получалъ эти доходы,—и это особенно усилилось въ средніе въка, когда самая обстановка папскаго двора, пышная, какъ владътельной особы, абсолютнаго монарха, требовала огромныхъ расходовъ; каково время папъ Николая I, Григорія Гельдебрандта и другихъ. Въ такомъ же духъ и съ такими же претензіями они смотръли на церковь галликанскую, и во время своего вліянія какъ на народъ, такъ и государей давали полный просторъ этому своему праву, такъ что иногда самыя канеными.

Естественно ультрамонтанская система въ этомъ отношени должна была встрътить противодъйствие со стороны галликанской церкви. Какъ и всегда, она явилась теперь съ стремлениемъ къ реформъ. Какъ на чуждыя сферы духовной, всегда противныя ея духу притязания папской куріи, она стала смотръла неприязненно. Укажемъ здъсь на примъръ папы Паслалія II, во время его пребыванія въ монастыръ св. Діонисія въ 1107 г., приведенный Сугеріємъ, архіепископомъ парижскимъ. "Онъ (папа), говоритъ Сугери, оставилъ потомству единственный достопамятный и небывалый у римлянъ примъръ, ибо не только не требовалъ, какъ этого боялись, ни золота, ни серебра, ни драгоцънныхъ камней, принадлежавшихъ монастырю, но даже не удостоилъ ихъ взглядомъ".

Любостяжательность и притязанія папъ были неръдкими поводами къ столкновеніямъ ихъ съ французской короной, защищавшей галликанскую церковь. Самый благочестивый изъ царей, признанный римской церковью святымъ, Людовикъ IX, и тотъ открыто порицалъ папъ за эти раздоры. А ограниченіе правъ папства на бенефиціи особенно сильно выразилось въ такъ-называемой изданной этимъ королемъ прагматической санкціи, которая, какъ явное выраженіе его негодованія на оскорбленія какъ церкви, такъ и народа, составляеть сильную и первую формальную оппозицію папству. Такъ въ 5 чл. ея говорится: мы не хотимъ, чтобы налагали денежныя взысканія и весьма тяжелые поборы, которые церковь римская налагала и можеть налагать на церковь французскую, и которыми наше королевство сильно истощено,—никакъ не хотимъ, за исключеніемъ какого-либо важнаго повода, благочестивой или крайне неизбъжной необходимости, притомъ по свободному и точному согласію нашему и церкви".

Въ 14 столътіи замъчателенъ въ этомъ отношеніи споръ Фиинина Валуа съ Бенедиктомъ XII. Этотъ папа собиралъ крестовый походъ и приглашалъ Филиппа принять въ немъ участіе. Филиппъ Валуа, не имъя достаточныхъ своихъ средствъ къ выполненію предпріятія, согласился лишь тогда, когда папа обнадежиль его субсидіями изъ бенефицій чрезъ возвышеніе налоговъ на именія цервовныя. Всявдствіе сношеній Филиппа съ воролемъ англійскимъ походъ не состоялся, и папа отказалъ ему въ субсидіи. Заслуживаеть замъчанія его отвътъ Филиппу, въ которомъ онъ говорить, что лэти десятины объщаны были тебъ только для св. войны, въ противномъ случав ты, сдвлавшійся виновнымъ въ грвхв, заслужиль наказаніе, и какое мивніе составится о тебв, мив и апостольскомъ престоль? (6 т. 464). Филиппъ не останавливается на этомъ; пользуясь общимъ настроеніемъ умовъ противъ папскаго деспотизма, въ 1334 году онъ издаетъ ordonance, въ которомъ присвояеть себъ такъ называемое La Regale philippine.

Въ XVII въкъ это право regale еще болъе укръпляется, и тогда прерывается почти вся связь бенефицій съ римскимъ дворомъ. Вопросъ о бенефиціяхъ сильно тревожитъ ту и другую сторону,— и наконецъ парламентъ въ 1608 г. то droit regale, которое распространялось только на нъкоторыя бенефиціи и по которому нъкоторыя привиллегированныя церкви и аббатства оставались свободными отъ этого обязательства, распространилъ на всъ церкви царства безъ исключенія (9 т. 540).

Навонецъ самымъ важнымъ памятникомъ этого droit regale служитъ извъстная намъ декларація временъ Людовика XIV, когда вполнъ и безапелляціонно всъ бенефиціи сдълались достояніемъ общимъ государства.

По обозрвню спора между ультрамонтами и галликанами весьма естественно приходишь къ следующимъ заключеніямъ. По теоріи

ультрамонтанъ, папа есть глава церкви, высшій соборовъ, единственный виновникъ каноновъ, и надъ собою не имъетъ суда на земль. По теорін галликанской церкви, какъ ограниченный властію епископовъ и подлежащій ошибкамъ и заблужденіямъ, и слъдовательно нисшій соборовъ, онъ не имветь абсолютнаго права издавать каноны церковные и подлежить суду церкви. Ультрамонтанеговорять, что папа одинъ имъеть право и особенныя привиллегін созывать соборы, председательствовать, издавать каноны, закрывать соборы и подтверждать ихъ, следовательно онъ имеетъ власть надъ соборами (и Беллярминъ, какъ на основной базисъ, указываеть на соборъ латеранскій). Но всь теологи, знакомые съ древнею практикой и болъе или менъе добросовъстно относящіеся въ дълу, приписывають эту привиллегію только церкви, коллективно (collective), оставляя пап'в вліять на церкви частныя (distributive); и вообще этого права нельзя вывести ни изъ писанія, ни поъ преданія церкви. И Беллярминъ и за нимъ-Торквемада выражаются, что если папа не желаетъ созыватьсоборъ, соборъ не можетъ собираться безъ днего, (Mar. 156); но въ тоже время и самъ сознается, что въ иныхъ случаяхъ епископы могуть собираться и безъ папы, даже противъ папы, что они петинные судьи на общихъ соборахъ, а не просто совътники (Маг. 159), и истинный декреть только тоть, который утвержденъ общимъ собраніемъ. И даже допускаетъ, что оно иногда пожеть даже противиться папскимъ декретамъ, что онъ выражаетъ ясно въ савдующихъ словахъ: licet resistere Pontifici invadenti animas, vel turbanti rempublicam, et multo magis si ecclesiam destruere videtur; licet, inquam, ei resistere non faciendo, quod iubet, et impediendo ne exequatur voluntatem suam. Non tamen licet eum judicare, vel deponeve, quod non est nisi superioris (Bellarm. Libr. II, cap. 29).

Папа есть будто абсолютный виновника канонова. Правда, что теологи ультрамонтанскіе не простирають его абсолютизма на правила въры и законы Божественные, но только на каноны, касающієся дисциплины церкви, въ отношеніи въ которымъ они хотять сдёлать еговсемогущимъ, но какъ явленіе позднее, именно возникшее въ XII в. естественно оно должно было встрътить себъ оппозицію. И вотътотъ же Граціанъ, котораго мы видъли защитникомъ теоріи пацства, является здёсь сильнымъ противникомъ. Воть его слова: "какъ 1и-

сусъ Христосъ, виновникъ и учредитель закона, хотвлъ лучше покоряться закону, такъ и верховные первосвященники должны оказывать уважение къ канонамъ, ими ли составленнымъ, или другими: съ ихъ согласія (Маг. 182). Самые отцы западные возстають противъ этого. (Маг. 184, 189).

Наконецъ самый необходимый результать ультрамонтантской системы—именно ученіе, что папа не подлежить никакому суду на земль, есть очевидное противоръчіе, заключающее само въ себъ опроверженіе.

Ультрамонтаны основывають это мивніе на следующемъ правиль, находящемся въ актахъ собора de Sinuesse.

1) Primus sedes a nemine judicatur.

Но очевидно это правило не поддерживаетъ теоріи абсолютистовъ, туть слъдуетъ ръшить — вселенская церковь или соборъ приняли ли это правило? И кому неизвъстно, что не всъ соборы могуть считаться съ авторитетомъ вселенскимъ?

2) Они приводять въ доказательство различные тексты, которые, какъ говорять, осуждають всякое изследованіе декретовъ папскихъ Эти тексты заимствованы у различныхъ папъ—Бонифація І, Иннокентія І, Бонифація ІІ <sup>22</sup>), Геласія <sup>23</sup>) и Николая І. Но на это достаточно сказать, по замечанію Марета, что соборы вселенскіе выяснили это, подвергая юридическому изследованію многіе декреты и решенія римскихъ епископовъ. Сами теологи римской школы неколеблясь подчиняють папу суду собора, когда онъ впадаеть въ ересь (Картанъ и даже знаменитый Беллярминъ 202).

Наконецъ извъстный декреть Si Рара подчиняеть его, въ случат ереси, суду соборному (Mar. 208).

Въ заключение сдълаемъ краткій выводъ изъ сказаннаго, чтобы видъть, въ какомъ отношении къ православной церкви стоить та и другая сторона.

Изъ всего вышесказаннаго слъдуеть, что та и другая партія, какъ ультрамонтаны съ своими теоріями главенства папы, такъ и гали-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Вотъ слова Бонифатія II: никогда не было допущено, говоритъ онъ на соборф римскомъ, чтобы снова возбуждать вопросы, уже ръшенные ап. престоломъ (Mar. 199).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Такъ и Геласій: св. престоль имветь право судить всю церковь, такъ что уже никому недозволено послв осуждать его мысль (Мат 200).

кане, далеко стоять не на истинной почев, та и другая далеко уклонались отъ того прямаго пути, который намеченъ, какъ руководительный, Божественнымъ Законодателемъ Інсусомъ Христомъ, раскрыть св. апостолами и утверждень практикой церковной. Такъ римская церковь съ своими сторонниками - ультрамонтанами, проповъдуя и усердно отстаивая свои вымышленныя и ложно усвоенныя привиллегін апостольскаго престола-въ теоріяхъ о главенствъ, непогръщимости и свътской власти римскихъ епископовъ, глубоко извращаеть самую ясную и естественную заповъдь Спасителя, завъщавшаго тому быть слугой, кто хочеть большимъ быти, -- слова апостола Павла, говорящаго, что Христосъ есть глава церкви и Спаситель твла,-перковное преданіе, всегда считавшее пастырей церкви равными. Съ своей стороны и церковь галликанская, возставая противъ этихъ прерогативъ папства, и въ тоже время не дълая. ръшительнаго разрыва съ папствомъ, находится въ какомъ-то неопредъленномъ положеніи колебанія, и, скажемъ съ прор. Иліею, хромаеть на объ плеснъ и не даеть надежды къ сближенію съправославіемъ.

Церковь римская въ своей практикъ слишкомъ усердно проповъдуетъ ритуальность, слишкомъ удаляетъ себя отъ единенія съ другими перквами, гдъ бы слъдовало ей искать новаго животворнаго духа, дышетъ сильнымъ антагонизмомъ ко всему, что замъчается ей со стороны другихъ церквей; по ея дилеммъ, все, что отвиъ, противозаконно, ложно и не заслуживаетъ значенія, и вообще она отличается замкнутостію, исключительностію. Съ своей стороны и церковь галликанская, преслъдуя соблюденіе древнихъ правъ церкви, затмила ихъ въ своей области, перемъщала съ новыми началами, новыми пдеями утилитарности, единя слишкомъ тъсно съ духомъ своимъ гражданство и правительство, и такимъ образомъ далеко перешла тъ границы, которыя стоятъ между церковью и государствомъ, чрезмъру отдавшись въ эту послъднюю область.

Римская перковь въ лицъ своихъ ультрамонтанъ заглушаетъ въ своихъ членахъ всякій духъ стремленія къ истинъ, всякое свободное изслъдованіе, вотъ ея девизъ: "сказано папой, и върь безпрекословно", отрицаетъ всякое стремленіе любви и единенія съ другими братьями во Христъ — христіанами. Съ свой стороны и перковь галликанская съ своимъ прогрессивно-либеральнымъ на-

правленіемъ въ религіозныхъ мивніяхъ далеко уклонилась отъ того духа консервативнаго, какимъ дышала древняя галльская церковь и какой составляетъ отличительную черту православной церкви. Наконецъ, церковь римская есть въ собственномъ смыслъ церковь папская, церковь французская — есть церковь болъе государственная, тогда какъ церковь восточная, истинная хранительница писаній и преданій, въ собственномъ смыслъ есть церковь Христова.

E. A.

## PBUB

ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ІОАННИКІЯ, МИТРОПОЛИТА МОСКОВ-СКАГО И КОЛОМЕНСКАГО, ПРИ ВСТРЪЧЪ ИХЪ ИМПЕРАТОРСКИХЪ ВЫСОЧЕСТВЪ, ВЕЛИКАГО КНЯЗЯ СЕРГІЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА И СУ-ПРУГИ ЕГО ВЕЛИКОЙ КНЯГИНИ ЕЛИЗАВЕТЫ ӨЕОДОРОВНЫ ВЪ УС-ПЕНСКОМЪ СОБОРЪ, 5 МАЯ 1891 ГОДА.

#### Благовърный Государь!

Нѣкогда пророкъ Самуилъ, по повелѣнію Божію, пришелъ въ градъ Виолеемъ. Старѣйшины града, не вѣдавшіе цѣли его пришествія, узнавши о семъ, пришли въ ужасъ и, встрѣчая его, со страхомъ вопрошали его: миръ ли входъ твой, прозорливче? Миръ,— отвѣчалъ въ успокоеніе ихъ пророкъ Божій.

Встрвчая Тебя, Великій Князь, и Благовърную Супругу Твою, мы не имъемъ нужды съ трепетомъ вопрошать Тебя: миръ ли входъ Твой? Приходишь Ты къ намъ по изволенію Благочестивъйшаго Монарха нашего, Августьйшаго Брата Твоего, серду Котораго особенно близка Первопрестольная столица Его, приходишь, дерзаемъ помышлять, и не безъ собственнаго Твоего соизволенія. Ты — нашъ отъ чрева Матери Твоея. Благочестивъйшая Матъ Твоя, имя которой и до сего дне устами всъхъ православныхъ Русскихъ произносится съ благословеніемъ и благоговъніемъ, еще до рожденія Твоего посвятила Тебя особому покровительству великаго предстателя предъ престоломъ Божіимъ за Русскую землю, Преподобнаго и Богоноснаго отца нашего Сергія, давши объть назвать Тебя его именемъ. Въ юныхъ лътахъ Твоихъ, для укръпленія Твоего далеко не кръпкаго здоровья, родители Твои посылаютъ Тебя въ предълы Москвы,

руководясь при семъ не столько благопріятными для здоровья естественными условіями, которыми она едва-ли и обладаєть сравнительно съ другими болье благопріятными мъстностями обширной Имперіи, сколько твердою върою въ помощь Царицы Небесной и небеснаго предстателя предъ Богомъ за Царственную семью Преподобнаго Сергія. И молитва въры не посрамила молившихся съ сердечною върой и кръпко уповавшихъ на милость Божію. Перешедшее къ Тебъ по завъту Матери Твоей любимое Ея помъстье, не въ далекомъ разстояніи отъ Москвы, еще болье сблизило Тебя съ Москвою. Ты сталъ чрезъ это однимъ изъ передовыхъ владътелей недвижимой собственности въ московской области.

Обитатели первопрестольной столицы еще задолго до назначенія Твоего къ намъ, не имъя никакихъ опредъленныхъ данныхъ, чувствомъ сердца заранъе предопредъляли быть Тебъ среди насъ руководителемъ и направителемъ общественной жизни. Пріурочивая къ тому или другому времени исполненіе своихъ сердечныхъ желаній, они, несмотря на ошибочность своихъ преждевременныхъ предположеній, не теряли надежды и даже увъренности, что рано или поздно желанія ихъ сбудутся. Отказываюсь изображать тъ радостныя чувства, которыми исполнились сердца ихъ по полученіи изъвъщенія объ исполненіи ихъ завътныхъ желаній: изображеніе ихъ словомъ едва-ли доступно и болье меня сильнымъ въ словъ.

За симъ радостнымъ извъстіемъ послъдовало другое, отрадное для всъхъ истинно православныхъ Русскихъ, а для жителей первопрестольной столицы сугубо радостное извъстіе о присоединеніи тебя, Благовърная Великая Княгиня, къ православной церкви Христовой чрезъ св. муропомазаніе. Горячія благодарныя молитвы ко Всевышнему вознесены были во всъхъ церквахъ первопрестольной столицы тотчасъ по совершеніи радостнаго сего событія, еще болье сблизившаго съ нами Тебя, какъ присную всъмъ намъ по въръ.

Съ сердечнымъ восторгомъ встрвчая Тебя и Благовърную Супругу Твою, усердно молимъ Всевышняго, да благословить входъ Твой въ намъ миромъ, въ утвшенію Возлюбленнаго Монарха Нашего, на радость Тебъ и Августъйшей Супругъ Твоей, на благо и счастіе первопрестольной столицы.

# РВЧЬ

ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ІОАННИКІЯ, МИТРОПОЛИТА МОСКОВ-СКАГО, ПРИ ВСТРЪЧЪ ИХЪ ИМПЕРАТОРСКИХЪ ВЕЛИЧЕСТВЪ, БЛА-ГОЧЕСТИВЪЙШАГО ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА АЛЕК-САНДРОВИЧА 11 БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕЙ ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦИ МАРІИ ФЕОДОРОВНЫ ВЪ УСПЕНСКОМЪ СОБОРЪ, 18 МАЯ 1891 ГОДА.

#### Благочестивъйшій Государь!

Первопрестольной столица обычно съ сердечнымъ восторговъ встрачать Ванценосныхъ Монарховъ при каждомъ посащени. Но нынашнее Твое посащение особенно знаменательно и отрадно для насъ.

Для древле-престольного града, въ которомъ отъ леть древнихъ всъ царственные предки Твои вънчались на царство и воспринмали священное муропомазаніе для прохожденія великаго своего къ Богу служенія, Ты изволиль назначить руководителемъ и направителемъ общественной жизни Августъйшаго Брата Твоего. Съ сердечною радостію приняла Москва въсть сію, не безъ основавія усматривая въ семъ изволеніи Твоемъ особое благоволеніе Твое къ древле-парствующему граду. Съ какимъ благоговъйно-благодарнымъ чувствомъ къ Тебъ встрътила Москва Августвищаго Брата Твоего, о семъ лучше можетъ повъдать Самъ Онъ. Нынь, срътая съ сердечнымъ восторгомъ Тебя и Благочестивъйшую Супругу Твою, не можемъ не выразить предъ Тобою радостныхъ чувствъ, исходящихъ отъ благодарныхъ сердецъ за милости являемыя Тобою намъ, смиренно вознося молитвы ко Всевышнему, Имъ же царіе царствують, да укрыпить царство Твое и даруеть намъ свыше силу быть достойными Твоихъ милостей.

Невыразимый ужасъ объять сераца всвхъ върноподданныхъ при изсти о смертельной опасности, угрожавшей Первенцу Твоему. Надеждъ всей Россіи. Пораженные симъ ужасомъ, многіе потеряти даже способность върнть чудесной милости Божіей, явленной во спасеніи драгоцівной жизни Наслідника Цесаревича, предполагая, что извівстія о семъ сообщаются только для успокоенія візрноподданныхъ. Тімъ горячье были благодарныя молитвы ко Престолу Всевышняго, когда разсівлись всіз сомнітнія. Благодарно исповіздуя чудодівйственную милость Божію, молить безмітрное и неизреченное милосердіе Отца Небеснаго, да и впредь охраняєть Тебя и Царственную Семью Твою на всізкъ путяхъ жизни отъ всякаго злаго обстоянія ко благу и счастію многихъ миліоновъ Твоихъ візрноподданныхъ.

Благодътельныя послъдствія отеческой заботливости Твоей о величіи и славъ Россіи и мудрыхъ Твоихъ мъропріятій ко благу и счастію Твоихъ върноподданныхъ становятся очевидными и такъсказать осязаемыми и для непосвященныхъ въ подробности многосложнаго государственнаго управленія. Не могутъ не признать и невольно признаютъ это и люди науки, и практическіе дъятели, ошибочно державшіеся прежде инаго направленія и мечтавшіе достигнуть величія и благоденствія Россіи другими путями, а недоброжелатели и враги наши, съ завистію смотрящіе на прямой путь, на который поставлена Тобою Россія, предсказывающіе гибель ея на семъ пути, какъ бы ни извращали Твон мъропріятія ко благу ея, безсильны совратить насъ на другой путь.

Да не смущается, Благочестивъйшій Государь, сердце Твое никакими пререканіями, откуда бы ни исходили они, Твоимъ благимъ намъреніямъ.

Надъ Тобою благословение Всевышняго, обращающаго *стро-*потная въ правая и острая въ пути владки, за Тобою милліоны
Твоихъ върноподданныхъ, готовыхъ идти по указанному Тобою
пути не только по долгу, но и по влеченію сердца.

Господь да сохранить вхождение Твое къ намъ и исхождение Твое отъ насъ.

### PBHB

ПРЕОСВЯЩЕННАГО ВИССАРІОНА, ЕПІІСКОПА ДМИТРОВСКАГО, ПРИ ОТКРЫТІИ ФРАНЦУЗСКОЙ ВЫСТАВКІІ ВЪ МОСКВѢ, 29 АПРЪЛЯ 1891 Г.

Милостивые государи! Распорядители выставки пригласили насъ благословить открытіе ея. Нельзя не выразить глубокаго сочувствія тому, что они признали нужнымъ церковное благословеніе для двла чисто житейскаго. Ибо и житейскія двла должно творить съ мыслію о Богв, главномъ виновникв благоуспвшности ихъ. Выставленныя здёсь произведенія человеческого труда въ области искусствъ, ремеслъ и промышленности свидетельствують о великой силь человыческого ума. Человыкь поставлень волей Творца во главъ земныхъ тварей. Данная ему власть надъ тварями не совстить утрачена человтномъ и послт гртхопаденія. Міръ живыхъ и неодушевленныхъ существъ доселв служитъ его нуждамъ, приносить ему дань, какъ царю своему. Время не только не умаляеть, а скорве увеличиваеть его владычество надъ природой. Съ каждымъ годомъ, съ каждымъ, можно сказать, днемъ расширяются предвлы его владычества, успъхи его въ употреблении ея силъ п средствъ для его потребностей. Правда, двятельность его, направденная къ этой цъли, въ большинствъ случаевъ не можеть равняться производительнымъ силамъ природы. Пчела, шелковичный червь производять издыя, подобных которымь человымь не въ силахъ произвести. Полевыя лилін, по слову Христа Спасителя, такъ великолъпны, что п Соломонъ во всей славъ своей не одъвален такъ, какъ всякая изъ нихъ. (Мато. 6, 23). Но все, что дълается силами природы, какъ бы ни было прекрасно и совершенно, дълается по однажды навсегда установленнымъ законамъ, по однажды искони заведенному порядку. Прогрессъ здёсь немыслимъ. Прошло нъсколько тысячельтій со времени сотворенія міра, пройдетъ быть-можеть еще несколько сотенъ тысячелетій, но ни пчела не сдълалась и не сдълается умнъе и искуснъе въ произведении сотовъ, чемъ было въ начале міра, ни цветы не сделались и не ствлаются красивве и благоуханиве, чвив въ настоящее время. Сумма удовольствій, доставляємых зредищемь земной природы въ настоящее время, не превышаеть мары ихъ въ начала міробытія. Не такова дъятельность человъка. Усивхи ея въ покореніи природы его власти, въ извлечени изъ нея всего, что нужно для его вившняго благосостоянія, съ теченіемъ времени становятся болве п болъе поразительными. Нашъ девятнадцатый въкъ далеко опередиль въ семъ отношеніи въка минувшіе, а въкъ двадцатый, навърное, превзойдеть его. Есть чъмъ хвалиться, есть поводъ гордиться. Но напрасно сыны въка хвалятся успъхами въ изобрътенін житейскихъ удобствъ до забвенія, Кому они главнымъ образомъ обязаны этими великими успъхами. Напрасно думають, что обязаны ими однимъ собственнымъ трудамъ, единственно своей предпріничивости и изобрътательности. Напрасно теряють изъ виду, что всякое даяніе благое и всякій дарь совершенный, по слову апостола Іакова, исходить от Бога, Отца свътов. Къ числу этихъ благихъ даяній и даровъ относятся успъхи ума человъческаго въ области искусства, ремеслъ и промышленности. Ибо и самый умъ человъка, гордящагося этими успъхами, есть даръ Божій. Отецъ свътовъ при самомъ сотвореніи человъка озарилъ его светомъ ума, даровалъ ему способность при помощи этого света познавать истину, открывать и изобрётать все, что можеть споспъществовать его благосостоянію. Стало-быть не себя одного чедовъкъ долженъ почитать виновникомъ успъховъ въ дълахъ житейскихъ, но преимущественно Господа Бога, отъ котораго принялъ даръ ума. Итакъ удержись отъ самохвальства сынъ въка сего: "хвалящійся о Господъ да хвалится", исповъдуя свою зависимость отъ Него во всвяъ отношеніямъ. Что ты имвешь, чего бы не получилъ? А если получилъ, что хвалишься, какъ будто не получиль? (1 Кор. 4 и 7). Сознаніе того, что мы всемъ обязаны Господу, должно располагать насъ въ смиренію предъ Нимъ, а отнюдь не въ гордости и похвальбъ. Желательно думать, что распорадители этой выставки проникнуты тъмъ же сознаніемъ и смиреніемъ предъ Господомъ, если ръшились испросить благословеніе Господа на ея открытіе чрезъ насъ, служителей православной первви. Такъ и всегда долженъ поступать христіанинъ. Все, что ни дъласть, онъ долженъ дълать во славу Божію, за все Бога благодарить, на всъ дъла свои испрашивать благословеніе Божіе. Итакъ да пребудеть благословеніе Божіе на открывающейся выставкъ, да будетъ при помощи благословенія Божія достигнута благая цъль выставки — сблизить два народа въ области промышленности и торговли, и чрезъ то укръпить мирныя и дружелюбныя отношенія между ними.

### 9. IIPECCAHCE.

Христіанская литература понесла тяжелую утрату въ лицъ скопчавшагося 8 апрыя французского писателя богослова Эдмонда Прессансе. Заграничная печать различныхъ направленій единодушно высказала чувства скорби по поводу утраты этого талантливаго писателя и честнаго общественнаго и перковнаго дъятеля. Изъ числа этихъ отзывовъ, съ разныхъ сторонъ характеризующихъ литературную и общественную дъятельность Э. Прессансе, сочиненія котораго пользуются извъстностью и въ русскомъ обществъ \*, считаемъ не лишнимъ привести слъдующій отзывъ англійскаго журнала "Christian World" \*\*, въ которомъ дается краткая характеристика разносторонней деятельности почившаго писателя.

"Вълицъ Э. Прессансе сощелъ въ могилу человъкъ, о которомъ можно сказать, что всв фракцін его согражданъ соединились въ чувствъ удивленія ему, но что Франція въ настоящій часъ кажется совершенно неспособна снова дать такого человъка. Читатели "Христіанскаго міра" знають нъсколько по его статьямъ о блестящемъ, широкомъ и благородномъ умъ этого человъка. Но въ тоже время они не знають всей широты и многосторонности его ума, всей важности и разнообразія тахъ услугь, которыя онъ оказаль странъ и міру въ теченіе его удивительно полной жизни. Немногіе люди

\*\* Заимствуемъ его изъ основаннаго Э. Прессансе журнала «Revne chrétienne, майская книжка котораго вся спояна посвящена личности его почившаго основа-

теля и талантливаго сотрудника.

<sup>\*</sup> На русскій языкь переведено его сочиненіе: «Іпсусь Христось и Его время»; кром'я того въ Православномъ Обозреніи въ разное время были напечатаны переводы его статей: «Древній міръ и христіанство» (1861 г.); «Римскій вопросъ во время первой имперія» (1869 г.); «Сверхъестественное предъ судомъ совъсти» (1865 г.) «Религіозная политика въ Пруссія (1874) и др. мелкія замътки, какт вапр. отвывъ его о Кельнскомъ старокатолическомъ конгрессв (1872 г.).

играли столь разнообразныя роли. Но то, что насъ особенно поражаеть въ настоящія минуты, эта неизмѣнность его характера, проявившагося во всѣхъ этихъ роляхъ. Былъ ли онъ проповѣдникомъ на кафедры евангелической церкви Тэбу, или патріотомъ, подвергавшимъ опасности свою жизнь во время войны 1870 года, чтобъ помочь раненымъ, или политическимъ дѣятелемъ, произносящимъ одушевленную рѣчь на трибунѣ сената, или историкомъ, вносящимъ въ отдаленное прошлое свѣтлый лучъ своихъ знаній и воображенія,— онъ всегда былъ однимъ и тѣмъ же. Мы всегда находимъ въ немъ соединеніе полной искренности, горячаго энтузіазма и непоколебимой вѣры.

Едва-ли можно найти более поразительный примеръ того вліянія, какое можеть производить благородный и чистый характерь на людей самыхъ противоположныхъ убъжденій, какъ то положеніе, которое занималь во французскомъ сенать Прессансе. Что касается убъжденій,—то глубокая пропасть раздъляла его отъ двухъ партій въ этомъ собраніи. Отъ правой стороны, состоящей изъ клерикальныхъ реакціонеровъ, его отдъляль его непоколебимый протестантизмъ. Отъ львой, состоящей почти изъ однихъ свободныхъ мыслителей, его отдъляло его евангелическое христіанство. Но едва ли быль еще человъкъ, котораго бы съ такимъ уваженіемъ равно слушала и та и другая партія. Католики и свободномыслящіе равно чувствовали, что они имъють дъло съ человъкомъ полной искренности и совершеннаго безкорыстія, который ничего другаго не желаль и не искаль, какъ блага своихъ современниковъ.

Его жизнь, сказали мы, была удивительно полна. Происходя отъ древняго гугенотского корня \*, онъ, какъ молодой человъкъ, имъль неопънимое преимущество находиться подъ вліяніемъ одной взъ наиболье благородныхъ личностей, порожденныхъ въ настоящій выкъ континентальнымъ протестантизмомъ. Мы говоримъ объ Александрв Винэ. Окончивъ свои занятія въ Парижв, Э. Прессансе поступиль въ 1842 г. на богословскій факультеть въ Лозаннь, душой котораго быль Винэ. Тв, которымъ хорошо знакомы сочиненія этихъ двухъ писателей, могуть всюду приметить вліяніе учителя на умъ ученика. Швейцарскій профессоръ въ одно и то же время быль и превосходнымъ критикомъ, слово котораго пользовалось авторитетомъ въ передовыхъ литтературныхъ кругахъ Франціи, и докторомъ богословскихъ наукъ, сочиненія и проповъди котораго были главнымъ двигателемъ религіознаго пробужденія въ его отечествъ. Въ молодомъ Прессансе онъ нашелъ вполнъ сочувствующій ему умъ, который въ позднійшемъ поколініи выполниль туже двояную роль. Покинувъ Лозанну, Прессансе расшириль свой умственный горизонть, непрерывно продолжая свои занятія въ

<sup>•</sup> Онъ родился въ 1824 году.

Галл'я и Берлин'я, гдів онъ познакомился съ Толукомъ и Неандеромъ. Въ 1847 году онъ посвятилъ себя на служеніе церкви въ качествів пастора церкви Тэбу, въ Паримів, гдів голосъ его не умолкалъ почти до смерти. Въ 1854 г. онъ сділался редакторомъ журнала "Revue chrétienne", религіознаго ежемъсячнаго органа евангелическихъ церквей во Франціи.

Во время страшной годины (1870) и следовавшей за ней, когда Парижь быль предань ужасамь Коммуны, онь отметиль себя геройскими трудами на пользу раненых и больных, организуя кружки помощи и подвергая опасности свою жизнь на поле войны. Его сограждане ознаменовали свою признательность его деятельности и личности, выбравь его членомъ національнаго собранія 1871 г.—знакь доверія къ нему, который быль повторяемъ, пока онъ не быль избрань пожизненнымъ членомъ сената.

Нельзя дать лучшаго понятія о томъ, канъ пользовался Прессансе своимъ политическимъ вліяніемъ, какъ указавъ на одно изъ его последнихъ дель, имеющихъ общественный интересъ, которыя его занимали. Мы хотимъ сназать о томъ крестовомъ походъ, во главъ котораго онъ сталъ - какъ въ странъ такъ и въ сенатъ, -- противъ той безиравственной литературы, волны которой разлились въ настоящее время во Франціи подобно опустошительному потопу. Онъ употребиль все свое красноръчіе противъ этого зла и на законодательной трибунь и въ передовыхъ домахъ Франціи; результатомъ этого было то, что онъ могъ представить петицію съ 33,000 подписей, въ которой просиль правительство принять необходимыя репрессивныя міры. Дай Богь, чтобъ намъ позволено было прибавить, что его благородныя усилія произвели то двйствіе, котораго онъ желаль! Въ настоящее время власть зла слишкомъ усилилась, приливъ безправственности и безстыдства продолжаеть подниматься, а правительство довольствуется притворною дъятельностію, представляющей собой обманчивую картину лицемърія, надъ которой издъваются спекуляторы въ области безнравственности.

Какъ авторъ, онъ воздвигъ себв достойные вниманія памятники въ области исторіи и христіанской апологетики. Его тадпит ориз безспорно есть его "исторія первыхъ въковъ христіанской церкви" (Histoire des trois premiers siecles de l'Eglise chrétienne), по отношенію къ которой его "Апостольскій въкъ" (Age apostolique) и "Древній міръ и христіанство" (Ancien monde et le Christianisme) являются какъ бы оторванными аванъ-постами. Этихъ сочиненій достаточно, чтобъ утвердить за нимъ репутацію блестящаго и солиднаго историка. Каждая страница даетъ доказательство шароты его возарвній и тщательной обработки фактовъ. Это былъ предметь, гдв его философскій взоръ, христіанскій энтузіазмъ, его та-

дантъ живописнаго изложенія нашли себѣ наиболье широкое при-

Онъ показываетъ намъ исторію медленнаго приготовленія міра къ принятію Евангелія,—онъ переносить насъ изъ героическаго въка цериви къ тъмъ временамъ, когда она начинаетъ бороться съ тонкостями греческой и восточной онлосовіи и въ этой борьбъ составляетъ члены ея "Върую", и эта исторія, обогащенная перлами живописнаго изложенія и замъчательно очерченными образами святыхъ и мучениковъ, поучаетъ насъ и приковываетъ въ себъ въ тоже время. Между этимъ сочиненіемъ и сочиненіемъ Неандера есть существенная разница, какъ между произведеніемъ нъмецкаго ума и произведеніемъ ума оранцузскаго: первое, всетда тщательно обработанное, многословно до скуки; второе сжато, полно мъткихъ штриховъ и всегда интересно.

Размёры нашей замётки позволяють только упомянуть о такихъ его сочиненіяхъ, какъ "Исторія ватиканскаго собора" (Histoire du Concile du Vatican), его философскій трудъ "les origines", гдъ онъ мастерскою рукою трактуеть вопросы, которые ставить передъ христівнскимъ мыслителемъ нашихъ дней антропологія и онзикопсихологія, — или эта интересная монографія о "Церкви и франпузской революція" (L'eglise et la Revolution française). Болье прилично подробные остановиться на его "жизни Іисуса Христа". сочинения, популярность котораго доказывается его семью издаліями. Здъсь напрашивается сравнение между его сочинениемъ и другими сочиненіями о жизни Христа, которыя дала нашему покольнію Франція—сочиненіемъ Э. Ренана и недавно изданнымъ сочиненіемъ знаменитаго доминиканца о. Дидона. Сочиненіе, вышедшее изъ-подъ пера блестящаго литератора, -- который смотритъ на исторію христіанства, какъ на предметь, на которомъ онъ можеть свободно выводить узоры своихъ граціозныхъ романовъ, — даеть намъ Христа, отвъчающаго взглядамъ французскаго сантиментаниста, который отвергаеть духовное и сверхъ-естественное. Второе сочинение-есть защитительная рачь адвоката, который долженъ защитить христіанство, а болье всего-догматы Ватикана. Между этими крайностями можно поставить трудъ Прессансе. Всюду онъ обнаруживаеть человъка XIX въка, съ жаромъ ищущаго истину, проникнутаго духомъ свободнаго изследованія, но въ тоже время и ученика, върующаго, что Іисусъ есть Сынъ Божій и что върующіе въ Него именемъ Его имъють жизнь въчную. Утвинительно видъть, что въ наши дни въ скептической Франція жизнь, завершенная на Голгоов, еще производить могучее впечатленіе и что сочиненія двухъ богослововъ, протестанта и католика, которые старались върно воспроизвести ее, встрътили восторжелный пріемъ.

Необходимо сказать нъсколько словъ о положении Прессансе въ щеркви. Онъ принадлежаль къ франціи свободной церкви франпузскаго протестанувама и энергично ратоваль за откълене церкви отъ государства. Въ тоже время онъ совершенно не сочувствоваль нападеніямь крайней лівой партіи, которая силилась опустошить католическую церковь. Убъжденный протестанть, онъ твиъ не менве признаваль все, что есть христіанскаго и хорошаго въ католицизмъ. Въ богословін, если воспользоваться англійской терминологіей, его часто обозначали именемъ либеральнаго евангелика. Съ непоколебимымъ постоянствомъ исповъдуя всъ основныя ученія, на которыхъ въ теченіе въковъ держится церковь. чтобъ въ нихъ находить свою пищу, его умъ всегда былъ открытъ ля всего, что изысванія современной науки могуть привнести въ вопросы объ авторитеть и библейской критикь. Онъ отвергаль теорію Госсена о полной богодухновенности какъ рышительно неоправдываемую. Его взгляды на этоть вопросъ прибликаются къ твиъ, какіе нелавно изложены въ Lux mundi.

Какъ проповъдникъ и ораторъ, онъ увлекалъ и очаровывалъ. Въ продолженіе одного или двухъ лътъ, когда роковая бользнь, которой предстояло положить предъль его жизни, уже поразила его голосовые органы, его голосъ сдълался хриплымъ и усиъхъ его слова конечно понивился. Но даже тогда, — можемъ сослаться на личный опытъ, — было ръдкимъ преимуществомъ слыпать его. Разъ онъ начиналъ говорить, его блъдныя черты оживлялись, его взоръ металъ огненные взгляды, онъ казалосъ забывалъ свою физическую немощь, построяя фразу за фразой: факты и доказательства стройно группировались какъ подъ привычной рукой совершеннаго артиста, и каждый отдълъ заканчивался всегда мъткимъ и блестящимъ очеркомъ. Объ немъ говорили, что его слово проникаетъ до суставовъ и до мозга костей.

Невозможно изучать жизнь этого великаго человъва, не обращая вниманія на свътлыя свойства ума и сердца оранцузскаго, когда они просвътлены и вдохновлены истиннымъ христіанствомъ. Счастлива Франція, если Э. Прессансе, уходя со сцены, оставилъ послъ себя людей, образованныхъ по его образцу, людей,—которые, при ръдкихъ и разнообразныхъ талантахъ, будучи оранцузами по строю ихъ ума, тъмъ не менъе были бы далеки отъ всякаго суевърія, часто примъшивающагося къ религіи въ ихъ отечествъ, и посвящали бы всъ силы души преуспънію царства Божія"!

θ. Π.

## **МИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.**

### ОПРЕДЪЛЕНІЕ СВЯТЪЙШАГО СИНОДА.

(Отг 10—13 мая 1891 года, № 2,013).

О высочайте утвержденных 4 мая 1891 г. правилах о школахъграмоты.

По указу Его Императорского Величества Святьйшій Правительствующій Синодъ слушали: предложеніе г. синодальнаго оберъ прокурора, отъ 8 мая сего года, за № 2132, о томъ, что по всеподланныйшему докладу, опредыление Святыйшаго Синода отъ 13-15 февраля 1891 года, за № 394, съ правилани о школажъ грамоты, Государь Императоръ, 4 текушаго мая, Высочайше соизволить правила сім утвердить и опредвленіе Святвишаго Синода повельть исполнить. Справка: Святьйшій Синодь 13—15 февраля 1891 года опредълить: выработанныя училищнымъ при Святыйінемъ Синодъ совътомъ и разсмотрънныя министрами Народнаго Просвъщенія, Военнымъ и Внутреннихъ дълъ правила о школахъ грамоты, по подписании ихъ Синодомъ, повергнуть чрезъ синодальнаго оберъ-прокурора на Высочайшее Его Императорскаго Велечества воззрвніе и утвержденіе, и предоставить оберъ-прокурору испросить Высочайшее соизволение на введение сихъ правиль въ дъйствіе во всъхъ епархіяхъ, кромъ Рижской и Великаго Княжества Финляндскаго, гдв начальныя школы православнаго населенія имъють особое устройство. Приказали: Въ 13 день іюня 1884 года Его Императорскому Величеству благоугодно было утвердить правила о церковно-приходскихъ школахъ, коими православному духовенству предоставлено открывать сін школы повсем'вство для обученія подростающаго покольнія истинамъ въры и нравственности христіанской, подъ кровомъ Церкви Православной и въ духв всецвлой преданности Престолу и Отечеству. Приходское духовенство, съ чувствомъ глубокаго благоговънія внявъ Всемилостивыйшему Царскому Слову, выражавшему надежду, что "духовенство окажется достойнымъ своего высокаго призванія въ этомъ важномъ двав", потщилось по мврв силь своихъ оправдать возлагавшуюся на него надежду. Въ течение минувшаго шестилътия оно отпрыло и поддерживаетъ около девяти тысячъ школъ церковныхъ въ мъстахъ наиболъе населенныхъ и болъе другихъ нуждающихся въ средствахъ для народнаго просвъщенія. Школы эти, связанныя не

раздыльно съ церковью и съ ученіемъ православной віры, находять живое сочувствіе въ народь, который видить въ нихъ надежное средство для религіозно-нравственнаго воспитанія дітей, составляющаго твердый оплоть противъ вторгающихся извив въ темную крестьянскую среду различныхъ лжеученій. Сочувствіе свое крестьяне выражають посильными матеріальными пожертвованіями на устройство и содержаніе школь и вознагражденіе учащихъ. Добрые плоды, которые уже успъли отчасти принести церковно-приходскія школы своимъ благотворнымъ вліяніемъ на учащихся. мало-по-малу привлекають внимание къ нимъ образованнаго общества, и многие изъ землевладъльцевъ и лицъ служебнаго сословия приходять на помощь духовенству при открытии школь. Несмотря однако же на значительное распространение церковно-приходскихъ школъ и ожидаемое умножение ихъ въ будущемъ, школы эти свониъ количествомъ не въ состояни удовлетворить нужде въ обучения всему сельскому населенію. Въ небольшихъ поселкахъ и малоподныхъ деревняхъ школы эти, при всей своей сравнительно съ другими начальными народными училищами, дешевизна, даже при безплатномъ трудъ церковныхъ причтовъ, часто не по сплажь малочисленному населенію. Въ такихъ поселкахъ, по большей части удаленныхъ отъ приходскихъ храновъ, духовенство устрояетъ піколы грамоты, предоставленныя правилами 13 іюня 1884 года исилючительному попеченю его и завидыванію. Выработанныя для сихъ школъ училищнымъ совътомъ при Святъйшемъ Силодъ, разсмотрънныя подлежащими министерствами и одобренныя. Святьйиниъ Синодомъ "Правила о школахъ грамоты" 4 текущаго мая, Высочание утверждены Ов радостію прісмыя Высочаниес Государя Императора утвержденіе правиль о шволахь грамоты, какъ новый знакъ державнаго довърія къ прамеславному духовенству, Святьйшій Синодь уповость, что школы сін подь непосредственнымъ руководствомъ приходскихъ священниковъ, послужать однимъ наъ благонадежнайшихъ и благоусившинайшихъ средствъ, пъ распространемию грамотности и основныхъ истинъ въры и въ небольпихъ поселенияхъ нашего отечества, Полуная нына правильное. устройство, школы грамоты становятся надежною первою ступенью для дальнъйшаго народнаго образованія. Святвишій Синодъ надвется, что приходское духовенство, въ теченіе истекціаго щестиводствомъ своихъ архипастырей, народному просвъщению въ духъ перкви православной, потщится, съ помощью Божіей, о повсемъстномъ открыти школъ грамоты для распространения и утвержденія въ православномъ народь церковнаго просвъщенія и истиннаго благочестія. Да почість благословеніе Божіе на сихъ раз-саднавахъ народнаго образованія и да усугубить Господь силы всёхъ въ нихъ труждающихся. вськъ въ нихъ труждающихся.

#### ПРАВИЛА О ШКОЛАХЪ ГРАМОТЫ.

(Высочайше утверждены 4 мая 1891 г.).

- § 1. Школы грамоты суть школы начальнаго обученія, открываемыя въ приходахъ городскихъ и сельскихъ, а равно и при монастыряхъ.
- § 2. Всё школы грамоты, какъ существующія уже, такъ и вновь открываемыя, подлежать исключительно вёдёнію и наблюденію духовнаго начальства. Попеченіе о школахъ грамоты въ приходахъ и руководство оными возлагается на мёстныхъ священниковъ, или на тё лица, кои будутъ назначены для сего епархіальнымъ архіереемъ. Отвётственность за православно-церковное направленіе школы во всякомъ случаё возлагается на приходскаго священника.
- § 3. Школы грамоты могуть быть учреждаемы членами причтовъ, монастырями, благотворительными учрежденіями, однимъ или нъсколькими прихожанами, сельскими и городскими обществами в зеиствомъ.
- § 4. Мъстные прихожане, мелающіе открыть на свои средствашволу грамоты, обращаются за совътомъ и указаніями въ приходскому священнику, на обязанность вотораго возлагается пріисканіе для отпрываемой школы благонадежныхъ учителя и понечителя и забота о снабженіи ся необходимыми руководствами и учебными пособіями. Всъ могущія вознивнуть между приходсяниъсвященникомъ и устроителями школы недоразумънія разръщаются уъздаємъ отдъленіемъ спархіальнаго училищнаго совъта, по довладу мъстнаго о. наблюдателя.
- § 5. Лица и учрежденія, не принадлежащія къ приходу, желающів открыть одну или несколько школь грамоты въ приходе, обращаются со своимъ предложеніемъ или въ уездное отделеніе епархіальнаго училищнаго совета, или къ местному свищениму, и сообщають при этомъ, где и на накія средства предполагается отврыть школу.
- § 6. Въ школахъ грамоты обучаютъ священики, діаконы и другіе члены причта, а также свътскіе учители, избираемые изълицъ православнаго исповъданія, благочестивой жизни и знакомыхъ съ предметами начальнаго обученія. Избраніе учителей для школъграмоты предоставляется учредителямъ оныхъ по соглашенію съприходскимъ священникомъ.
- § 7. Лица, имъющія свидътельство на званіе учителя, допускаются къ учительству въ школъ грамоты по удостовъреніи въ нравственной ихъ благонадежности, съ доведеніемъ о семъ до свъдънія уъзднаго отдъленія спархіальнаго училищнаго совъта.

- § 8. Если избранное священникомъ или указанное учредителями школы лицо не имъетъ свидътельства на званіе начальнаго учителя или учителя церковно-приходскихъ школь, то священникъ предварительно удостовържется въ знаши имъ молитвъ, священной исторіи, краткаго катихизиса и прочихъ предметовъ обученія въ школъ грамоты, и если избранное священникомъ или указанное учредителями школы лицо окажется достаточно свъдущимъ въ Законъ Божіемъ и въ прочихъ предметахъ школы грамоты и нравственно благонадежнымъ, то приходскій священникъ дастъ такому лицу письменное разръшеніе на вступленіе въ должность учителя, о чемъ и доноситъ увадному отдъленію епархіальнаго училищнаго совъта. Лица, допущенныя къ учительству въ школахъ грамоты, на основаніи сего управилъ, не пользуются льготой по 63 ст. уст. о воинской повинности.
- § 9. Учители школъ грамоты, имъющіе свидътельства на званіе начального учителя или учителя церковно-приходской школы, пользуются всёми присвоенными симъ званіямъ правами и освобождаются отъ отбыванія воинской повинности по 63 ст. уст. о сей повин., съ тёмъ чтобы въ теченіе пяти лётъ со времени зачисленія ихъ въ запасъ, убздныя отдівленія епархіальныхъ училищныхъ совётовъ представлям о таковыхъ учителяхъ въ подлежащія по воинской повинности присутствія удостоверенія въ томъ, что означенные учители школъ грамоты не оставили соотвётствующихъ ихъ званію занятій.
- § 10. Приходскіе священники ходатайствують предъ увадными отделеніями объ утвержденіи въ званіи попечителей школь грамоты твять лицъ, кои устроили таковыя школы, или оказывають имъ содъйствіе своими матеріальными средствами, а общества и учрежденія, открывшія школы грамоты, сами избирають изъ своей среды попечителя школы. Попечители школы грамоты утверждаются въ семъ званіи епархіальнымъ архіереемъ, по представленіямъ увадныхъ отделеній епархіальнаго училищнаго совъта.
- § 11. Попечители школъ грамоты, вмъсть съ приходскими священиками, заботятся: 1) объ устройствъ удобнаго школьнаго помъщенія и о доставленіи классныхъ принадлежностей, 2) о своевременномъ, по мъстнымъ условіямъ, началь швольнаго ученія и о возможно исправномъ посъщеніи школы учащимися, 3) о своевременной и исправной выдачъ учителю положеннаго вознагражденія и 4) о возможно исправномъ посъщеніи храма Божія учащимися, съ каковою пълью въ отдаленныхъ отъ церкви деревняхъ можетъ быть учрежденъ добровольный нарядъ очередныхъ подводъ.
- § 12. Попечители школъ грамоты изъ врестьянъ пользуются пренмуществами, предоставленными должностнымъ лицамъ волостнаго и сельскаго управленія (пп. 1 и 2 ст. 124 полож. о крестьянахъ 19 февраля 1861 года).

- § 13. Попечители школъ грамоты, опазавшие особое материальное и нравственное содъйствие преуспъянию означенныхъ шислъ, по засвидътельствованию о семъ членовъ увадныхъ отдъленій, лично обозръвавшихъ школы, и на основани журнальныхъ постановленій сихъ отдъленій, могутъ быть представляемы епархіальными преосвященными къ почетнымъ наградамъ.
- § 14. Предметы курса школъ грамоты составляють: Законъ Божій (краткая Священная Исторія Ветхаго и Новаго Завіта и Краткій Катихивись), церновное пініе съ голоса, чтеніе церковнославянское и русское, письмо и начальное счисленіе.
- § 15. Преподаваніе въ школахъ грамоты производится по руководствамъ, учебнымъ пособіямъ и вообще книгамъ, указаннымъ Святъйшимъ Синодомъ и училищнымъ при Святъйшемъ Синодъ совътомъ. При названныхъ школахъ, по мъръ средствъ, составляются учительскія и ученическія библіотеки изъ книгъ, одобренныхъ и допущенныхъ училищныхъ совътомъ при Святъйномъ Синодъ.
- § 16. Въ наждой школъ грамоты должна быть классная кнага. въ которую учитель вносить имена и фамили учащихся, отмъчаеть пропущенные ими урови, съ объяснениемъ причинъ таковыхъ пропусковъ, и ведеть запись содержанія преподаваемыхъ уроковъ. Въ эту же книгу священникъ, попечитель и наблюдатель, отъ времени до времени, вносять свои замъчанія объ успъхахъ учащихся и вообще о ходъ школьнаго обученія.
- § 17. Опредъленіе учебнаго времени въ школахъ грамоты въ теченіе года и составленіе расписанія недъльныхъ уроковъ для сихъ школъ возлагается на убздный отділенія епархіальныхъ училищныхъ совітовъ.
- § 18. По окончаніи учебнаго года, священникъ, совывстно съ учителемъ и попечителемъ школы и по возможности, въ присутствін сельскихъ властей и родителей учащихся, производить испытанія всемъ ученикамъ школы грамоты. Удовлетворительно выдержавшіе экзамень ученики и ученицы школь прамоты получають удостовърение въ знани ими пройденнаго курса, за подписью приходскаго священника, попечителя и учителя школы, съ приложеніемъ церковной печати. Увздныя отдыленія заблаговременно снабжають приходскихь священниковь бланками означенныхъ удостовъреній. Удостовъренія сім никакихъ правъ по отбыванію воинской повинности получившимъ ихъ ученикамъ не даютъ. Для полученія свидътельства на льготу по отбыванію воинской повянности ученики швогь грамоты могуть быть подвергаться испытанію въ экзаменаціонныхъ коммиссіяхъ духовнаго відомства наравив съ учениками церковно-приходенихъ школь (Собр. Узак. и Pacn. Ilpasum. 1889 roga N. 31, cr. 272).

- § 19. Для успъщнаго хода учебно-воспитательной части въ школахъ грамоты, приходскимъ священникамъ вывинется въ обязанность возможно частое посъщение ихъ.
- § 20. При посъщени школы грамоты священникъ испытываетъ учащихся въ пройденномъ, наблюдаетъ за преподаваниемъ учителя и ведетъ бесъды по предметамъ Закона Божія. Особенное вниманіе со стороны священника должно быть обращено на церковновоспитательную сторону школъ грамоты, какъ то: благоговъйнос чтеніе молитвъ въ школъ, посъщеніе учащимися храма Божія въ воскресные и праздничные дни, внъклассное чтеніе книгъ и брошюръ назидательнаго содержанія.
- § 21. Предъ началомъ и при окончаніи учебнаго года совершаются молебствія, на кои своевременно приглашаются сельскія власти и родители учащихся.
- § 22. Въ праздничные и воскресные дни предоставляются учителю устроивать вечернія чтенія въ школъ для учащихся и ихъродителей. Чтенія эти сопровождаются пъніемъ молитвъ и церковныхъ пъснопъній и производятся по указаніямъ и подъ руководствомъ приходскаго священника.
- § 23. Везлагаемыя сими правилами на увздныя отдъленія сиврхісльныхъ училищныхъ совітовъ обязанности по завідыванію школами грамоты въ тіхть увздахъ, гді таковыя отділенія сис. не отврыты, возложить временно, впредь до открытія сихъ отділеній, на спархіальные училищные совіты.
- § 24. Выешее управление всеми школами грамоты и распоряжение отпускаемыми на ихъ содержание суммами принадлежить Святейшему Синоду, который, въ развитие настоящихъ правилъ, имветъ издавать особыя постановления.

#### общее годичное собраніе

БРАТСТВА ПРЕПОДОБНАГО СВРГІЯ И ВОПРОСЪ О ПОМОЩИ БЫВШИМЪ ВОСЩА-ТАННИКАМЪ МОСКОВОКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИИ.

2 мая 1891 года въ зданіи московской духовной академіи, въ Сергієвомъ Посадь, состоялось общее годичное собраніе Братства преподобнаго Сергія для вспомоществованія нуждающимся студентамъ и воспитанникамъ означенной академіи. Въ 4 часа пополудни въ академической церкви совершена была о. ректоромъ академіи архимандритомъ Антоніемъ (Храповицкимъ), въ сослуженіи ректора виоанской духовной семинаріи архимандрита Антонія (Коржавина), инспектора академіи архимандрита Петра, ректора московской духовной семинаріи протоіерея Н. В. Благоразумова и другихъ лицъ

изъ академическаго духовенства, панихида по усопшимъ членамъ Братства, при пъніи хора студентовъ анадеміи. По окончаніи панихиды всв присутствовавшіе въ перкви, а равно и другіе члены Братства какъ изъ служащихъ при академін, такъ и изъ представителей московскаго духовенства, перешли изъ церкви въ актовую залу и тамъ послъ обычной молятвы, приступили въ занятіямъ, намвченнымъ въ опубликованной предъ тъмъ программъ ихъ. Занятіями руководиль председатель совета Братства, заслуженный ординарный профессоръ академіи В. Д. Кудрявцевъ-Платоновъ. Въ числь присутствовавшихъ на собрании изъ московскихъ братчиковъ, кромв о. ректора семинаріи, были: профессоръ московскаго университета протојерей А. М. Цванцовъ-Платоновъ, редакторъ "Дътской Помощи" протојерей Г. П. Смирновъ-Платоновъ и свяпенникъ Ваганьковского кладбища В. А. Быстрипк!й. Собраніемъ прежде всего выслушанъ былъ прочитанный секретаремъ отчеть за 1890 годъ. Изъ чтенія его оказалось, что Братство въ отчетномъ году имъло свыше 300 лицъ въ составъ своихъ членовъ; что съ одной стороны оно пріобрело въ числе пожизненныхъ членовъ своихъ преосвященный паго Виссаріона, епископа дмитровскаго, а съ другой стороны потеряло между прочими пожизненнаго почетнаго члена своего, преосвященнъйшаго Алексія, аркіспископа литовскаго, бывшаго съ 1880 по 1885 годъ предсъдателемъ совъта Братства, и что 26 сентября означеннаго (1890) года исполнилось 10 леть со дин отврытія Братства въ 1860 году, по поводу чего казначеемъ Братства профессоромъ И. Н. Корсунскимъ была составлена историческая записка, напечатанная въ приложени къ отчету за 1889 годъ. Въ отношении въ движению сумиъ Братства за отчетный годь произошли следующія перемены: все сумны къ началу 1890 года состояли изъ 36.000 рублей "/" бумагами и 2.956 р. 33 к. наличными деньгами; къ тому въ теченіе 1890 г. на приходъ поступило 3.200 p. <sub>0</sub> бумагами и 8.020 p. 58 к. наличными деньгами; а въ расходъ за тоже время употреблено 2.900 р. о/, бумагами и 8,524 р. 96 к. наличными деньгами, при чемъ собственно на студентовъ употреблено 5.186 р. и на окончившихъ курсъ воспитанниковъ 292 р. 60 к. Затемъ къ 1 января 1891 года состояло 36.300 руб. % бумагами и 2.451 р. 95 коп. наличными деньгами, въ томъ числъ запаснаго 36.050 р. % бумагами разныхъ наименованій и 366 р. 65 к. наличными (остальное принадлежало нь расходному капиталу). Выслушавъ отчеть, собраніе постановило утвердить его. За отчетомъ следовало чтеніе довлада ревизіонной коммиссіи, разсматривавшей приходо-расходныя книги Братства за 1889 годъ и провърявшей нассу Братства, при чемъ коммиссія нашла все веденіе денежныхъ дъль правильнымъ и формальную постановку денежной отчетности упрощенною до возможной степени. Собраніе постановило докладъ принять въ свідінію, а членовъ коммиссіи благодарить. Далве происходили выборы предсъдателя совъта Братетва, его товарища, одного члена совъта, севретаря и членовъ ревизіонной комичскій, по истеченім опредвленияго уставомъ срока ихъ службы. При этомъ единогласно избраны и на следующій срокь те же лица, вакія служили и досель, а именно: предсъдателемъ — прочессоръ В. Д. Кудрявцевъ, товарищемъ его — московскій протоісрей П. М. Волхонскій, членомъ совъта-профессоръ П. И. Двътновъ и членами ревизіонной коммиссія — священнить Сергіево-Посадской Рождественской церкви М. П. Багреновъ и профессоры академін: Ан. П. Смирновъ и В. А. Соколовъ. Только секретарь доценть М. Д. Муретовъ отназался оть должности по выслугь уставнаго двухлетняго срока. На его мъсто ивбранъ былъ помощникъ секретаря совъта и правленія академін Н. Д. Всвхсвятевій. Кром'в того, по предложенію председателя, въ почетные члены Братства избранъ былъ казначей доценть И. Н. Корсунскій за многіє труды, понесенные имъ въ пользу Братства въ течени семи лъть бытности его въ должности казвачея (съ 1884 г.), и особенно за трудъ составленія исторической записки по поводу десятильтія Братства. Затьмъ, сумма на пособія студентемъ (въ особенныхъ случаяхъ) и окончившимъ курсъ воспитанникамъ, назначаемая съ 1887 года, постановлениемъ настоящаго собранія оставлена прежиня, т.-е. въ 500 р.-- Но главнымъ и болье всего интересовавшимъ братчиновъ предметомъ ванятій собранія 2 мая было разсмотрвніе проекта нікоторыхъ московских членовъ Братства объ устройства дала вспомоществованія бывшимъ воспитанникамъ академін. Вопросъ объ устройствъ этого дъла вознивъ еще въ 1889 году, когда на собраніи воспитанниковъ московской духовной академін изъ лицъ московскаго духовенства и преподавателей московскихъ учебныхъ заведеній, бывшемъ 1-го октября въ зданіи московской духовной семенаріи, въ память совершившагося тогда 75-льтія академін, предложено было предпринять что либо въ пособіе тамъ изъ бывшихъ воспитанниковъ академін, которые по какомъ бы то ни было несчастнымъ обстоятельствамъ попадають въ безпомощныя и безвыходныя положенія, лишаются служебныхъ занятій и необходимыхъ занятій и необходимыхъ средствъ иъ жизни, не имъютъ опредвленнаго пріюта, подвергаются неизлачинымъ бользнить и т. п. Такіе несчастные и прежде бывали едва не въ наждомъ вкадемическомъ курсв: въ посявднее же время, когда изъ оканчивающихъ нурсъ академін очень многимъ приходится оставаться безъ масть въ продолжении маскольнихъ леть, едва-ли не нужно опасаться съ наждымъ годомъ большаго и большаго увеличения числа этихъ безприотныхъ скитальцевъ. Мысль о необходимости накой-либо помощи такимъ несчастнымъ въ собраніи 1 октября была принята съ сочувствіемъ и для разработки проекта устройства дала таковой помощи была

избрана коминссія изъ пяти лицъ: протоівреевъ А. М. Иванцова-Платонова, Г. П. Смирнова-Платонова, А. С. Ильинского и священевковъ А. Г. Полотебнова и А. А. Доброгорского. По составленін коммиссією проекта онъ быль представлень на разсмотраніе высокопреосвященивнивато Іоаннивія, митрополита московскаго, покровителя Братотва (по § 3 устава сего последняго). Одобрявъ пъль проекта и основныя мысли его, архипастырь изъявилъ жеданіе, чтобы онъ быль обсуждень въ собраніи возможно большаго чесля бывшихъ воспитанивновъ анадеміи въ Обществъ любителей духовнаго просевищения и въ согласия съ членами Братства, живущими въ Сергієвомъ Посадо и состоящими при самой академін, преследующими, по §§ 1 и 2 устава Братства, ту же цель, къ которой стремятся и радъющіе о бывшихъ воспитанникахъ академін московскіе братчики. 1 октября 1890 года, въ обычномъ собраніи бывшихъ воспитанниковь акалемія въ московской семинарія быле сообщены основныя мысли проекта, выработаннаго означенною коминссіей, была открыта подписка на дыо помощи бывшимъ воспитаннинамъ академін, при чемъ собрано до 1000 р. и рвшено 15 октября соввать въ обычное мъсто собранія Общества любителей духовнаго просвыщенія, московскую спархіальную библютеку, возможно большее число бывшихъ воспитанниковъ академін для обсужденія проекта. Состоявщееся означеннаго числа собраніе пришло въ сущности въ той же основной иысли-организовать дело помощи бывшимь воспитаннизань въ ближайшемь союзъ съ Вратетвомъ преподобнаго Сергія, существующимъ при академін съ 1880 года. Но что насается до вопроса о практическихъ способахъ осуществиенія этого дваа, путемъ ли расширенія дъятельности самаго Братства преподобнаго Сергія въ пользу бывшихъ воспитанниковъ академін, съ нъкоторыми перемьнами въ организаціи его совъта, съ нъкоторыми измъненіями и дополненіями въ его устава и съ перенесеніями общихъ собраній Братства изъ Сергієва Посада въ Москву (какъ значится въ проектв коммиссіи подъ буквами а, b, c) или образованісмъ въ Москвъ особаго отделенія Братства преподобнаго Сергія, также въ бинжайшемъ союзъ съ Братствомъ, но съ особеннымъ уставомъ и особенною организацією управленія (какъ значится въ проектв подъ литерою д), - относительно втихъ предметовъ присутствовавпими въ собрани высказываемы были разнообразныя мивнія, я въ заключение постановлено: обсудить еще разъ этоть вопрось въ собранія московских братчиков въ епарківльной библіотекв съ участіемъ членовъ совъта Братства, состоящаго при академін н по возможности другихъ членовъ академической корпораціи въ первыхъ числахъ января 1891 года, ногда будуть имъть болъе свободы и удобствъ для того и московскіе и сергісво-носадскіе братчики; и о семъ, испросивъ благословение высокопресевнщеннайшаго интрополита Іоанникія, увадомить предсадателя совата Братства, профессора академін В. Д. Кудрявцева. На пригласительное съ такимъ увъдомленіемъ письмо протоіерея А. М. Ивандова-Платонова В. Д. Кудрявцевъ отъ 29 декабря 1890 года отвъчалъ письмомъ, въ которомъ, отвазываясь самъ по домашнимъ обстоятельствамъ присутствовать на январскомъ собраніи и поручая представительство отъ совъта Братства вазначею послъдняго профессору Корсунскому, изложиль свои основныя мысли по предмету проекта московскихъ братчиковъ. Эти мысли легли въ основаніе разсужденій по вопросамъ, оставщимся не разръщенными на собраніи 15-го октября, бывшихъ на собраніи, состоявшемся 2 января 1591 года въ залъ епархівльной библіотеки, при участіи двухъ представителей отъ анадемического совъта Братства, членовъ совъта профессоровъ: Д. Ө. Голубинскаго и казначея И. Н. Корсунскаго, и въ присутствіи значительнаго числа московскихъ братчиковъ. Во время этихъ разсужденій члены академическаго совъта Братства дълали нужныя разъясненія по вопросамъ, касавшимся примънимости желаній московскихъ братчиковъ въ требованіямъ устава и практики лъть предшествовавшихъ. На собрании ръщено было, согласно главной мысли письма В. Д. Кудрявцева, двиствовать на почвъ устава съ расширеніемъ лишь нъвоторыхъ пунктовъ его въ примънени въ наиболъе существеннымъ желаніямъ московскихъ братчиковъ. Въ такомъ смыслъ, съ распрытіемъ необходимыхъ подробностей, составленъ былъ и протоколъ собранія 2 января, и однимъ изъ составителей его протојереемъ А. М. Йвандовымъ-Платоновымъ 20 января привезенъ въ Сергіевъ Посадъ н читанъ былъ въ собраніи членовъ совъта Братства въ зданіи московской духовной академіи, при чемъ находились: о. ректоръ авадемін архимандрить Антоній, о. инспекторъ академін (нынъ ревторъ винанской семинаріи) архимандрить Антоній, председатель совъта Братства профессоръ В. Д. Кудрявцевъ, члены совъта прооессоры: Д. Ө. Голубинскій и П. И. Цвытковъ, казначей и секретарь. Табъ какъ для большинства изъ нихъ мысли протокола были въ значительной мъръ новостію, то настояла нужда подвергнуть его болъе обстоятельному обсуждению въ одномъ изъ послъдуюшихъ засъданій совъта Братства, что и сдълано было въ концъ марта, при чемъ подробности доклада общему годичному собранію 2 мая по предмету содержанія проекта и протокола поручено было наложить председателю совета профессору В. Д. Кудрявцеву. Мизиіе последняго по предмету проекта и протокола, приготовленное въ началь мая, также какъ и протоколъ собранія 2 января, читаны были на собраніи 2 мая. Йсходя изъ мысли, одобренной и собраніемъ 2 января, о томъ, чтобы въ осуществленій желаній московскихъ братчиковъ по возможности держаться на почвъ устава, В. Д. Кудрядцевъ не могъ найти все въ проектъ и протоколъ со-

гласнымь съ уставомъ, а иное въ немъ находиль практически неудобоисполнинымъ. Желая однаво по прежнему содъйствовать осуществленію основной мысли просита и протокола-устроить двло помощи бывшимъ воспитаннивамъ академін, онъ предложилъ общему годичному собранію следующія меры: 1) открыть со дня настоящаго собранія въ приходо-расходныхъ княгахъ Братства особый счеть сумыт, назначаемых исключительно на пособія бывшимъ воспитанникамъ анадемін; 2) эти суммы образуются: а) изъ единовременныхъ пожертвованій и постоянныхъ взносовъ съ особымъ назначеніемъ на помощь бывшимъ воспитанникамъ академіи. Для составленія вапитала съ подобнымъ назначеніемъ предложить членамъ Братства обозначать опредъленно, для какой цели должны быть употребляемы членскіе взносы ихъ — для помощи недостаточнымъ студентамъ или бывшимъ воспитанникамъ академіи. Въ посылаемых разнымъ лицамъ и учрежденіямъ подписныхъ листахъ, согласно съ желаніемъ московскихъ братчиковъ, можно сдълать двъ соотвътствующія графы, объяснивъ подъ чертою листа, что сочувствующія Братству лица могуть вписывать свои взносы въ ту или другую графу. Пожертвованія же и взносы безъ опредъленнаго назначенія причисляются къ общему капиталу Братства; b) изъ указанныхъ въ § 9 устава сборовъ огъ устройства публичныхъ чтеній и духовных в концертовъ, устранваемых в ств спеціальною цвлію образовать фондъ для пособія нуждающимся бывшимъ воспитанникамъ академін; с) изъ отчисленія въ означенный фондъ единовременныхъ пособій изъ расходныхъ суммъ, назначасмыхъ на вспомоществование недостаточнымъ студентамъ академии, въ количествъ, опредъляемомъ каждый разъ общимъ собраніемъ Братства (§ 2 в). Такое отчисление согласно § 2 устава можеть инъть мъсто только "при значительномъ расширени средствъ Братства" и по покрытій всехъ расходовъ, обозначенныхъ въ томъ же \$, подъ лит. а) и в); 3) пріемъ, расходованіе и повърка особаго фонда для вспомоществованія .бывшимъ воспитанникамъ академін производятся въ точномъ смыслъ съ нынъ дъйствующимъ уставомъ Братства (§§ 10, 11, 16, лит. е) ж) § 24 лит. а) г) е) §§ 33, 34);— 4) въ виду заявленной членами коммиссіи для разработки вопроса объ организаціи помощи бывшимъ воспитанникамъ академіи готовности живущихъ въ Москвъ братчивовъ — "служить Братству преподобнаго Сергія не только увеличеніемъ его матеріальныхъ средствъ, но и болъе дъятельнымъ участіемъ въ осуществленіи цвлей Братства — заявленіемъ мивній, исполненіемъ порученій по двламъ Братства" и т. п. (проекть коммиссіи 3), предложить живущимъ въ Москвъ членамъ Братсква образовать изъ своей среды коммиссію для означенной пъли. Въ составъ этой коммиссіи могли бы входить не только пожизненные и дъйствительные члены, но и члены соревнователи, которые, не обязываясь членскимъ ваносомъ, оказывани бы свое содъйствіе Братству своими трудами по дъламъ Братства (уставъ § 5 лит. г). Предметами занятій этой коминосін, согласно уназаніямъ проекта, могли бы быть: а) обсужденіе м'яръ на намлучней организація помощи бывщимъ воспитанникамъ анадемін; б) изысканіе средствъ для увеличенія постояннаго фонда и расходнаго капитала въ пользу нуждающихся воспитанниковъ академін при помощи мірь, указанных въ проекть коммиссін (отд. 2) \*. Къ этимъ мърамъ могла бы быть присоединена организація публичныхъ чтеній и духовныхъ концертовъ оъ спеціальною цілію помощи бывшимъ воспитанникамъ академін; в) собраніе достовърныхъ свъдъній о нуждающихся бывшихъ воспитанникахъ московской духовной академіи и доставленіе этихъ свёдёній въ совёть Братства съ инвніемъ о размірахъ помощи, какая можеть быть оказана имъ. Подобнаго рода указанія и свъдънія съ благодарно-стію будутъ принимаемы совътомъ Братства, которому по § 24 устава его "принадлежить обсужденіе просьбъ о вспомоществованіи и назначении размъровъ его". Всъ эти мъры, предположенныя досточтимымъ предсъдателемъ совъта Братства, были съ благодарностію приняты собраніемъ и одобрены, при чемъ въ составъ коммиссій, означенной въ п. 4 этихъ мъръ, туть же избраны были следующія лица: членъ совета Братства, ректоръ московской духовной семинаріи протоіерей Н. В. Благоразумовъ, пожизненный членъ Братства профессоръ московскаго университета протоіерей А. М. Иванцовъ-Платоновъ, протоіерей Г. П. Смирновъ-Платоновъ, пожизненный членъ Братства протоіерей А. Ө. Неврасовъ, пожизненный членъ Братства священникъ В. А. Быстрицкій и дъйствительный членъ Братства инспекторъ московской духовной семинаріи А. И. Цвътковъ. Затъмъ о. А. М. Иванцовъ-Платоновъ, заявивъ, что подписка на устройство дъла номощи бывшимъ воспитанникамъ академіи, открытая 1 октября 1890 года, нынъ достигла уже цифры 3.900 р., изъ собранной имъ по сей подпискъ денегъ тотчасъ же передалъ казначею Братства 2.900 р. процентными бумагами и наличными деньгами. Итакъ добрая мысль и горячее желаніе московскихъ братчиковъ—помочь бывшимъ востанникамъ академіи осуществляется; діло ихъ увінчалось успіхомъ. Отныні горькая нужда бывшихъ воспитанниковъ академіи, находящихся по какимъ бы то ни было причинамъ и обстоятельствамъ въ несчастномъ положеній, можеть быть услаждаема по мірь воз-

<sup>\*</sup> Въ указанномъ мъстъ проекта коммиссіи исчисляются такія мѣры: а) особыя подписки на собраніяхъ въ праздникъ 1 октября (— день открытія академіи; б) обращеніе съ просьбами о пожертвованіяхъ и къ не присутствовавшимъ на итихъ собраніяхъ; в) вліяніе настоятелей московскихъ церквей на прихожанъ съ цълію расположенія ихъ къ пожертвованіямъ такого рода; г) подобное же дійствованіе воспитанниковъ академіи и въ другихъ містахъ Россіи.

можности помощію, исходящею отъ знаномаго имъ источника, оть икъ alma mater, при чемъ въ Москвъ собственно съ просъбана о помощи они могутъ обращаться въ членамъ вышеозначенной коммиссіи. И дай Богъ успъха въ самомъ практическомъ осуществленіи этого добраго дъла! (Моск. Церк. Въд.).

#### отъ редакціи.

Печатая съ настоящей книжки "Опыты сочиненій" Высокопреосвященнаго Макарія, митрополита московскаго, писанные имъ въ то время, когда онъ проходиль курсъ ученія въ семинаріи и академіи, мы исполняемъ этимъ завѣтное желаніе приснопамятнаго іерарха. Цѣль, съ которою эти сочиненія были собраны саминъ авторомъ и съ какою печатаются теперь, достаточно выяснена имъ въ предисловіи. Мы сохранили и заглавіе, данное имъ своему сборнику въ 1862 году, когда онъ состоялъ епископомъ Харькоскимъ. Настоящіе "Опыты" доставлены намъ достоуважаемой Е. Н. Булгаковой, вдовою покойнаго брата его прот. Казанскаго (въ Петербургъ) собора Александра Петровича Булгакова, которой принадлежатъ и подстрочныя примъчанія. Мы надъемся, что читатели вмѣстѣ съ нами раздѣлятъ чувство благодарности къ Е. Н. Булгаковой за доставленные ею памятника свѣтлаго ума почившаго архипастыря.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.

Отъ Московскаго Духовно-ценвурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Мая 27-го 1891 года.

# ОПЫТЫ СОЧИНЕНІЙ

# CEMNHAPCKIE И АКАДЕМИЧЕСКІЕ,

# МАКАРІЯ,

ЕПИСКОПА ХАРЬКОВСКАГО и АХТЫРСКАГО,

вывшаго

Михаила Булгакова.

МОСКВА. Университетская типогрась, Страстной бульварь. 1891.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго коми<del>тета печатать</del> дозволяется. Москва. Апрёля 15-го 1891 года.

Цензоръ селщ. Іоаннъ Петропавловскій.

Digitized by Google Pacnoзнавание текста

ABK/FR

#### ПРЕДИСЛОВІЕ.

Въ началъ 1862 года я вздумалъ разобрать мои безчисленныя рукописи, накопившіяся впродолженіе моей училищной 
службы, чтобы ненужныя изъ нихъ и пустыя предать огию. 
Въ числъ этихъ рукописей попались миъ иъкоторые, давно 
уже забытые мною, опыты моихъ сочиненій, семинарскихъ и 
академическихъ, приковавшіе къ себъ все мое вниманіе. 
Однимъ изъ нихъ минуло не менье двадцати, другимъ болье 
двадцати пяти льтъ. Я съ любопытствомъ началъ перечитывать ихъ.... и вспомнилась миъ—моя юность, мои наставники 
и товарищи, моя семинарская и академическая жизнь, Бългородъ и Кіевъ, и многое, многое дорогое, невозвратимое.... 
И ръшился я сохранить для себя эти скудные опыты, какъ 
единственные памятники моей протекшей молодости. Думаю, 
что чрезъ десять, двадцать льтъ, если я столько проживу, они 
сдълаются для меня еще любопытатье и драгоцъньтье.

Туть едва ли десятая часть того, что мною было сочинено впродолжение моего воспитания: потому что и въ семинарии п въ академіи мы обязаны были сочинять не менте двухъ задачевъ каждый мъсяцъ, а иногда по три и по четыре. А кромт того здъсь нътъ ни одного моего опыта, написаннаго въ низшемъ отдълении семинарии; но находятся только опыты, писанные въ среднемъ и высшемъ отдълении семинарии впродолжение четырехъ лътъ и потомъ писанные въ низшемъ и

высшемъ отдёленіи академіи также впродолженіе четырехъ лётъ. Надобно добавить, что я всегда принадлежаль къ числу самыхъ исправныхъ и аккуратныхъ учениковъ и студентовъ.

Можетъ быть, послѣ моей смерти, эти юношескіе мои опыты, эти первыя пробы моего пера попадутся въ руки кого либо другаго.... Не найдеть ли онъ здѣсь чего либо даннаго для заключеній о состояніи нашихъ семинарій и академій въ тридцатыхъ годахъ настоящаго столѣтія?

Макарій, Епископъ Харьковскій.

Харьковъ. 1862.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

#### 1. ОПЫТЫ СЕМИНАРСКІЕ.

#### А. Въ среднемъ отдъленіи:

- 1. Разсуждение о возможности метафизики.
- II. О правъ естественномъ, какъ сущности практической философіи.
- III. Критическое изследование превосходства греческой философии предъ варварскою.
- IV. Discours sur le tombeau d'un compagnon.

#### Б. Въ высмемъ отделеніи:

- V О важности для человъва познанія о Богь.
- VI. Какъ Богъ приготовляль родъ человъческій къ принятію Мессіи?
- VII. О необходимости таинствъ, какъ средствъ къ получению благодати.
- VIII. О необходимости пришествія въ міръ антихриста.
  - ІХ. Позволительно ли христіанину искать честей и достоинствъ?
  - X. О высовомъ достоинствъ пастырскаго служенія и о проистекающихъ оттуда особенныхъ обязанностяхъ пастырей.
  - XI. Спасутся ли язычники, невърующіе въ І. Христа?
- XII. Unde persuademur de integritate et plenitudine S. Scripturae?

#### 2. ОПЫТЫ АКАДЕМИЧЕСКІЕ.

#### А. Въ низшемъ отдъленіи:

- XIII. Какое понятіе о Богѣ имѣли греческіе философы отъ Өалеса до Сократа?
- XIV. О главныхъ недостатвяхъ философіи Платона.
- XV. Отъ чего произошелъ и что выразилъ собою эклектизиъ, бывшій въ первые въка христіанства?

- XVI. Есть ли нужда разділять духъ и душу, какъ особыя части человіческаго существа?
- XVII. Есть ли въ мірѣ и частный Промыслъ, или только одинъ всеобмій?
- XVIII. Смерть старда отшельника (стахотвореніе).

#### В. Въ высшемъ отделенія:

- XIX. Нужна ли наука Богословія при Свящ. Писаніи?
- XX. Нужно ли и ночему, при опредъленін и утвержденіи догматовъвъры, кромъ св. Писанія держаться и предавія?
- XXI. Историческія довазательства божественности религін Мочсеевой.
- XXII. Такъ-называемыя метафизическія свойства существа Божія могутъ ли быть предметомъ нашего подражанія?
- XXIII. Изъяснение 33-го Псалма отъ 1-го стиха по 12-й.

## I.

# ОПЫТЫ СЕМИНАРСКІЕ.

#### Разсуждение о возможности метафизики 1).

Невозможное не существуеть, и существовать не можеть. Следовательно все существующее должно быть возможно. А посему разсуждение о возможности метафизики, которая имветь подлинное бытие, по впдимому весьма странно. Это значить сомневаться въбыти того, что предъ глазами. Только о несуществующемъ прилично вопрошать: возможно ли оно? Но довольно вспомнить, что всё последователи Канта отвергають бытие метафизики, и мёсто странности заступить необходимость разрёшить вопросъ: возможна ли сія наука?

Въ самомъ дълъ, можетъ быть, она имъетъ только мнимое бытіе можеть быть, она дъйствительно невозможная. Ибо назвать ли ее наукою о томъ, что существуетъ въ опытъ? она перестанетъ быть особою наукою и сольется съ физикою; назвать ли ее наукою о сверхъ-опытномъ? и тогда откроется ея невозможность: ибо не всякое ли наше познаніе проистекаетъ изъ опыта? Сколько бы кто ни доказывалъ, что есть познанія высшія, познанія чистаго ума,—все наконецъ долженъ согласиться, что въ сихъ познаніяхъ участвуетъ опытъ. Опытъ первоначально намекаетъ на истину; опытъ подаетъ первый поводъ къ дальнъйшимъ изслъдованіямъ. Говорятъ, что нашему уму врождены идеи, которыя не имъютъ

¹) Вверху первой страницы какъ этого, такъ и другихъ сочиненій паписано имя сочинителя: ученикъ философіи Миханлъ Булгаковъ. Въ оригиналѣ предъ заглавіемъ «Разсужденіе» находится рецензія о. ректора Курской семинаріи арх. Елиндифора (бывшаго ректоромъ съ 1832 – 1836 г.). О принадлежности рецензій именно о. ректору Елиндифору можно предполагать на основавіи сходства почерка рецензій съ почеркомъ писемъ его, находящихся въ бумагахъ покойнаго митрополита Макарія и напечатаныхъ въ «Правосл. Обозрѣвіи» въ 1888 г. № 1. Рецензія такая: «Сужденіе довольно глубокомысленно и израженіе правильно и ясно Прілятно читать такія сочиненія. 14 февр. 1834 г.

нужды въ опыть, и посредствомъ коихъ мы познаемъ сверхъопытное. Но сія истина окружена какимъ то непроницаемымъ мракомъ. Идеи врождены; но гдъ причины ихъ постепеннаго развитія? Опыть не имъеть на нихъ вліянія, сверхъ-опытное также удалено отъ нихъ 2). Идеи врождены; почему же следы ихъ существованія незамічены въ какомъ нибудь невіжді, но только въ умахъ, просвъщенныхъ высшими науками 3). Отчего многіе философы прежде Платона не имъли почти никакого понятія ни объ идеяхъ, ни о существованіи ихъ въ человъть 1)? Что врождено, то должно принадлежать всемь людямь. Всякь чувствуеть и уверень, что онъ имъеть свободу; но не всякъ чувствуеть и увъренъ въ томъ, что у него есть какія-то идеи. И такъ, напрасно кажется утверждають, что умъ есть совокупность идей, не пріобрътаемыхъ, но влагаемыхъ въ него самою природою; сіи идеи, кажется, суть одни слова безъ всякаго значенія. Не будь видимой природы, не будь опыта; — человъкъ никогда бы не пріобрълъ понятія ни о Богь, ни о духахъ. Сего мало. Кажется, что человъкъ только въ кругу другихъ людей и при ихъ содъйствіи раскрываетъ свои способности, которыя врождены ему отъ природы. Пусть онъ возростать наединь, безъ сообщенія съ другими;-тогда и на природу смотря, онъ ничего не увидить. Не зная, какъ первоначально приступить въ разсматриванію природы, и не понимая даже самаго себя, онъ не только не будеть ощущать въ себъ существованія идей, которыя знакомы немногимъ, но едвали замътитъ бытіе самого разсудка, въ существовани коего всъ вообще увърены. И такъ если и есть въ человъкъ идеи, то нужно думать, что овъ пріобратаеть ихъ отъ другихъ. А следовательно она не врождены ему, но приходять отвив, изъ опыта. Если же единственный источнивь нашихъ познаній есть опыть, и если идеи, которыя должны возноситься надъ всёмъ видимымъ, не имеють действительнаго бытія: то сверхъ-опытныя познанія не существують. Следовательно и метафизика, какъ система сверхъ-опытныхъ познаній, невозможна. Воть возраженіе, которое можеть родиться при первомъ взглядь на метафизику.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На поляхъ поивтка рецепрента: «темно»!

з) Пом'ятка рецензента: «правда ди»? .

<sup>4)</sup> Помътка рецензента: «о категоріях» до Канта не вывля понятія: нельзя ли сомнъваться въ ихъ существованів»?

Но имъетъ ли сіе возраженіе неопровержимую твердость? Не имветь. Предъ светомъ здраваго разсудва оно должно изчезнуть, подобно легкой тени.. Неоспоримо, что главное начало всехъ нашихъ познаній находится въ опыть, но отсюда не вытелаеть еще необходимость отвергать существование идей, на которыхъ совивщають въ себв 3) познаніе сверхъ-опытнаго. Начало и основаніе нашихъ познаній находится въ опыть, но построеніе, развитіе и усовершенствованіе оныхъ въ умв, въ его идеяхъ. Такъ взглядъ на міръ внушаєть мысль о его Творцъ; но эта мысль не есть еще познаніе о Богь, а только начало или дучше поводъ къ сему познанію. Умъ, обращая вниманіе на сію мысль, углубляется въ свои идеи, находить въ нихъ неопровержимыя доказательства на оную, и такимъ образомъ образуетъ прочное и основательное познаніе о Богь. Далье, можеть ли въ опыть что нибудь вполнъ соотвътствовать познанію необходимости какого-либо предмета. Опыть только говорить, что извъстная вещь существуеть. но говорить ли онъ, почему?-показываеть ли онъ нашему разсудку необходимость ея существованія? И такъ если изъ опыта мы не можемъ узнавать необходимости существующаго: то значить, что въ нашей душт есть какая-то высшая сила или способность, непріобратаемая отвив, но врожденная, которая безъ пособій опыта разсуждаеть о возможномъ и необходимомъ; значитъ, что въ нашемъ умъ есть идеи, безъ которыхъ мы видъли бы только, что вещи существують, не зная ничего о ихъ существованіи. Дъйствительно, безъ идей мы ни о чемъ не могли бы даже разсуждать, видели бы только самую малую сторону предмета, и ввирая на вещи поверхностно, не примъчали бы между ними таниственной связи; имъли бы только частныя познанія, но не могли бы возвыситься къ общему. Опытъ дъйствуетъ на чувства посредствомъ отдъльныхъ явленій; посему и познанія изъ него проистекають только частныя. Общее, поемику для нашихъ чувствъ не существуетъ въ оцыть, есть уже плодъ дъятельности ума. Когда мы идеально построяемъ весь міръ, разсматриваемъ его, какъ начто палое, и судимъ объ немъ со стороны возможнаго и необходимаго: то отъ опыта ли зависить такое сужденіе; можемъ ли мы видіть въ немъ что нибудь на сіе похожее? И такъ идеи есть у всякаго, и сомивь

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Реценз. поправлено вийсто: «совийщають въ себи», «основывается».

ваться въ ихъ существовании столько же нельпо, какъ невърить бытію предметовъ, ими познаваемыхъ \*).

Оть чегожъ и для идей, которыхъ предметь вышеопытное, нужны намени опыта? Отъ того, что умъ, заплоченный въ тыль, не можеть прямо созерцать своими вдеями невидимыхъ предметовъ. Онъ такъ отягченъ оковами плоти, что ему непременно нужно, хотя однажды, получить отъ инуды <sup>?</sup>) намекъ на истину, которая въ немъ сокрыта и какъ бы подавлена, нужно, такъ сказать, пробудить усыпленныя въ немъ идеи и заставить ихъ дъйствовать. И это нимало не унижаеть ихъ достоинства. И такъ, хотя начало повнаній въ опыть; но идеи тъмъ не менье врождены намъ. На вопросъ 8): отъ чего онъ развиваются, когда на нихъ ни что недъйствуеть, ни опыть, который, такъ сказать, останавливается на разсудкъ, ни сверхъ-опытное, удаленное отъ человъка? Можно прямо отвъчать: отъ собственной ихъ дъятельности. Для развитія только, или лучше, для изміненія предмета недійствующаго нужно вліяніе другихъ вещей; но существо, имъющее собственную двятельность, само чрезъ себя можеть изминяться, или развиваться. Следовательно развитие идей нимало не опровертаетъ мысли ни объ ихъ врожденности, ни объ ихъ существованіи. Если идеи врождены: то почему дъйствіе ихъ не усматривается въ невъждахъ, а только въ образованныхъ? Но у невъждъ непримътно почти и следовъ разсудка; ужели и изъ сего следуетъ, что человекъ не имъеть разсудка?

Отчего многіе философы не иміли даже поннтія объ идеяхъ, и не примічали ихъ въ себіт? Не дальновидность человіческаго ума, который часто не усматриваеть того, что близъ него находится, причиною сему. Отъ ней-то зависить, что не всякъ ") увітренъ въ бытіи того, что ему врождено.

Наконецъ, если человънъ, отъ самой колыбели возросшій наединъ, безъ другихъ людей, непримъчаеть въ себъ идей, равно какъ и другихъ способностей: то значить, что идеи не врождены, а пріобрътаются виъстъ съ прочими способностями при пособіе другихъ — изъ

<sup>6)</sup> Рецеиз. поправлено вивсто: «познаваемых», «выражаемых». ч

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Поправ. реценз. «виѣ».

<sup>\*,</sup> Это слобо поставл. рецензен.

поправа. реценз. «всякой».

опыта. Но сіе возраженіе маловажно. Человінь, возросшій наедині, есть младенець; всё способности находятся въ немь въ спокойствіи. Онъ не знаеть, намь ими пользоваться. Понажите ему средства; онъ заставить способности свои дійствовать, и будеть попостепенно развивать ихъ. Благоразумно ли было бы смотря на безмолвіе младенца сказать, что человінь не можеть говорить. Равнымь образомь, не примічая никакихъ идей въ невіжді, возросшимь наедині, нелізпо заключать, будто и всі люди не иміноть идей. Иден, хотя и врождены, однакожь требують обработыванія. Невіжда не обращаєть на нихъ даже вниманія. Какъ же имъ обнаружиться? Но више въ обществі людей, челевінь даже вногда невольно заботится о разкрытіи идей. И такъ, сколько бы ни было возраженій протист 10) врожденности идей, по крайней міріз 11) нівто не можеть лишить нась увіренности въ существованіи ихъ 12).

Но если есть идеи—познающія, то должны быть и предметы, ими познаваемые. Ибо невозможно представить, чтобы Творецъ сообщиль человъку способность познавать предметы, которыхъ вовсе нъть. Если же есть и познающее и познаваемое: то могутъ и должны быть плоды ихъ взаимнаго дъйствія, то-есть познанія. Слъдовательно метафизика, какъ наука, или какъ система познаній сверхъ-опытныхъ, возможна.

Почему же, спросять, въ метафизикъ много вопросовъ трудныхъ, неразръшимыхъ? По естественной необходимости. Природа человъческаго ума такова, что онъ постепенно увеличиваетъ свои познанія. Многое, прежде темное, теперь прояснилось. Слъдовательно съ продолженіемъ времени умъ успъеть разръшить непонятные метафизическіе вопросы. Съ другой стороны человъкъ есть существо сотворенное и ограниченное, низшее между другими разумными тварями. Ему, безъ сомнънія, должно знать менъе тъхъ существъ, которыми наполнено неизмъримое пространство, находящееся между имъ и его Творцемъ. Таковъ всеобщій законъ природы.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Слова эти реценз. зачервнуты, а поставлены слѣдующія: «хотя еще нельзя доказать».

<sup>11)</sup> Слова эти поставлены реценз.

<sup>12)</sup> Помътка реценз.: «Врожденность идей, какъ полныхъ понятій о внутренней природь вещей, не можеть быть докавана».

Философы, отвергающіе возможность метафизики и существованіе идей! Откажитесь на время отъ своихъ метафизическихъ познаній: что тогда будеть мудрость ваша? Уничтожьте въ себъ идеи—сіи главныя пружины умственной дъятельности, много ли останется у васъ познаній? Не согласитесь ли послъ сего вы сами признать не только возможность, но и самую необходимость метафизики 13)?

II.

#### 0 правъ естественномъ, накъ сущности практической философіи 14).

Сущность предмета есть нѣчто первое и основное въ его природѣ, — это совокупность его существенныхъ и отличительныхъ чертъ, дающихъ ему въ ряду другихъ предметовъ опредѣленное бытіе. Слѣд. сущность науки должна состоять въ извѣстномъ ея содержаніи и изложеніи. Ибо чѣмъ другимъ, какъ не опредѣленною матеріею и формою, одна наука отличается отъ прочихъ? Значитъ: часть науки не составляетъ сущности всей науки 15). На какомъ же основаніи естественное право можно назвать сущностію практической философіи?

Въ самомъ дълъ, какое содержаніе практической философія? 1) Развить всеобщія понятія о дъйствіяхъ человъка, о законахъ, съ которыми должны быть сообразны сіи дъйствія и о слъдствіяхъ сообразности и несообразности дъйствій съ законами (правственная метафизика); 2) далье: объяснить возможныя для человъка обязанности въ отношеніи его къ Богу, самому себъ и ближнимъ (право естественное) и 3) наконецъ показать способъ, какъ исполнять сіи обязанности (этика), — вотъ задача практической философіи, вотъ ея содержаніе и вмъстъ ея раздъленіе самое обыкновенное и самое, кажется, лучше. Ибо другія дъленія этой науки, болье дробныя, какъ напр. на екклезіастику, политику и проч., существенно будутъ

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) За сочиненіемъ слідуеть такая рецензія, віроятно преподавателя: «Видна сила разсудка: хорошо».

<sup>14)</sup> Ученикъ философіи Миханлъ Булгаковъ. Рецензія тою же рукою, какъ и предъ первымъ разсужденіемъ: «Похвально усиліе доказать данный предметь». 11 дек. 1834 г.

<sup>15)</sup> Помътка тою же рукою: «справедино совершенно».

относиться къ той части, гдв говорится о должностихъ человека въ возможныхъ для него отношеніяхъ. След. правтическая оплософія состоить изъ трехъ частей: нравственной метафизики, естественнаго права и етики. А посему не одна какая-либо изъ сихъ частей, но всь вивств онв должны составлять сущность науки, ими образуемой. По какому же исключительному праву только вторая между ними можеть присвоить себь название сущности всей науки? Сія непонятность сама собою объяснится, какъ скоро мы обратимъ вниманіе на то, чвиъ должна быть наука, и чвиъ, единственно, должна опредвляться сущность ея содержанія. Наука имветь цвлію представить въ раздвльныхъ и ясныхъ понятіяхъ избранный ею предметь. След. она должна быть правильнымъ спискомъ сего предмета; или, лучше, должна быть самимъ симъ предметомъ, только существующимъ идеально-въ мысляхъ. А посему сущностію науки должна быть сущность самаго ен предмета. Теперь что-предметь для практической философіи? Человъческая свобода въ своей дъятельности. Въ чемъ сущность этой свободной дъятельности? Въ главивишихъ обязанностяхъ человъка въ отношении его къ Богу, самому себъ и ближнимъ. Эти же самыя обязанности человъка, только изображенныя отвлеченно — въ понятіяхъ, должны составлять сущность и практической философіи. Но онв во всей своей своей обширности и объемъ, обыкновенно излагаются въ естественномъ правъ. Слъд. сію отдъльную часть практической философін по справедивости можно назвать ея сущностію.

Съ другой стороны вникните въ самое опредъленіе, въ самую пъль практической оплософіи,—и вы непремънно придете къ тому же заключенію. Научить человъка стремиться къ добру и удаляться отъ зла, вотъ главная пъль ея и вмъстъ самое върное ея опредъленіе. Но сіе опредъленіе, сія пъль собственно оправдывается только въ одной ея части—естественномъ правъ. Ибо здъсь единственно преподаются для человъка правила дъятельности, правила любить добро и отвращаться зла, тогда какъ въ остальныхъ частяхъ практической оплософіи вы тщетно стали бы искать подобныхъ правиль. Ибо есть ли дъйствительно въ нравственной метафивив какія-либо наставленія хорошо дъйствовать? Но вмъсто отвъта спросимъ: общія понятія о свойствахъ добродътели и порока, о принадлежностяхъ закона, о сущности наградъ и наказаній, тоже ли для человъка, что опредъленныя правила дъятельности.

Здѣсь заключается отвѣть на первый вопросъ. Равнымъ образомъ разсмотрите науку о приложеніи нравственности къ опыту—стику, вы увидите, что и сія часть практической философіи не раскрываеть никанихъ законовъ, направляющихъ нашу свободу къ одному добру; но только показываетъ способъ, какъ съ большимъ удобщимъ покоряться симъ законамъ. Слѣд. она служитъ только какъ бы дополненіемъ естественному праву, въ которомъ излагаются самые сіи законы. Итакъ естественное право, вполнѣ выражая сущность предмета практической философіи, и одно удовлетворяя ея опредѣленію и цѣли, очевидно, составляетъ самую сущность практической философіи.

Но чтобы еще болве довазать и объяснить, что естественное право достойно называться сущностію практической философіи, внивнемъ въ понятіе о самой сущности. Сущность предмета есть совонущность естественныхъ его свойствъ, отмичающихъ его отъ прочихъ вещей. Слъд. по отнятии сущности предметъ не можетъ быть твиъ, чвиъ есть; или, иначе, безъ сущности предметъ вовсе не можеть существовать. Приложите же сіе понятіе о сущности вообще-къ практической философіи. Отнимите у сей науки первую часть ея-метафизику правовъ; останется ли она тъмъ, чъмъ есть? Безъ сомивнія, останется. Практическая философія есть наука человъческой свободы, руководствующая ее къ добру и уклоняющая отъ зла. Но эти руководства для свободы, эти правила для своихъ обязанностей вы всегда найдете только въ одной части практической онлософін-естественномъ правъ. Такъ къ чему же, скажуть, метафизика нравовъ занимаетъ мъсто въ практической философіи? Метафизика нравовъ есть собственно онтологія практической философіи. Она развиваеть только общія понятія этой науки, и есть, можно сказать, только введеніе въ сію науку, а не самая наука. Она исключительно существуеть, кажется, для однихъ учащихся, чтобы для лучшаго уразумвнія практической философіи ознакомить ихъ съ предварительными понятіями сей науки прежде вступленія ихъ въ область самой науки. А для того, кто не обучается практической философіи, но только хочеть найти въ ней наставленія для своей дъятельности, метафизика правовъ совсъмъ не нужна. След. она не есть необходиман часть практической философіи въ достижение ея цъли-научить человъка быть нравственно-добрымъ.

•Очевидное сладствіе: она не составляеть сущности практической философіи. Или уничтожьте етику; уничтожится ли вывств съ нею и самая практическая оплософія? Ніть, и въ семь случав сія последняя останется верна своему назначеню - предложить человеку правила для его дъятельности. Ибо въ ней сохранится еще естественное право-наука объ обязанностяхъ человъка. Для чего же етика-въ практической философія? Для того, чтобы, такъ-сказать, дополнить и расширить естественное право, чтобы показать, какъ законы двятельности, заключающеся въ естественномъ правъ, придагаются нь самой деятельности. След. етива есть накъ бы следствіе естественнаго права, безъ вотораго, какъ безъ основанія, она невозможна; и потому не можеть иметь съ нимь равнаго достоинства. Итакъ, если съ уничтожениемъ етики практическая философія уничтожиться не можеть; явлый знакь, что первая не есть сущность последней. Но исключите изъ практической оплософіи естественное право,-- и она уже не будеть философією практическою. Лишившись части объ обязанностяхъ человъка, самой необходимой и существенной своей части, въ которой одной, такъ-сказать, она изрекаеть людямъ уроки нравственности, чемъ она восполнять сію потерю? Чемъ, какъ наука, имъющая предметомъ-изложение правиль для руководствованія человівческой воли къ одному добру, она оправдаеть тогда овое опредвленіе? Метафизикою правовъ? Но какое вліяніе на нраветвенность могуть имъть голыя и безжизненныя понятія о различій дійствій человіна, о сущности завоновъ, о свойствъ наградъ и наказаній? Етикою? Но что пользы научать человъка, какъ исполнять законы, не показавши ему самыхъ законовъ? Отсюда довольно оченидно, что безъ естественнаго права какъ метафизика нравовъ, такъ и етика, ни мало не имвють силы и важности въ составъ практической философіи. Метафивика нравовъ, излагая общія понятія о нравственности и законахъ, приговляеть практическій умъ къ основательному изученію естествемнаго права. А етика, основываясь на законахъ двятельности, содержащихся въ естественномъ правъ, распрываеть тому же уму способы, какъ исполнять ихъ. След. первая какъ бы втекаетъ въ естественное право, последняя изъ него вытекаеть; первая существуеть для него, и безъ него безполезна; последняя на немъ основывается, и безъ него невозможна. Значить оно есть ихъ сущность, а онв - его принадлежности; оно безъ нихъ существовать

можеть, а онь безъ него нъть. Воть все, что даеть естественному праву превмущество называться сущностю практической омносови.

Но здёсь необходимо возникаеть вопросъ: на какомъ твердомъоснованіи науку о возможныхъ обязанностяхъ человена мы называемъ естественнымъ правомъ? Не есть ле это етика, какъ некоторые ее называютъ (Карпе)? А посему не етика ли составляетъсущность практической облософія?

Въ такомъ случать стоить только правильные разобрать названія: сихъ наунъ, и все объяснится. Етива, судн по самому ся наименованію, означаєть науку о правахь. Но что такое правы? Этоне какіе-либо нравственные законы, существующіе въ душть; это извъстный образъ человъческихъ дъйствій, обнаруживающихся во внв. Напротивъ что такое право природы? Есть право, по которому природа требуеть отъ насъ извъстныхъ дъйствій. Значить оно не закиючается въ нашихъ поступкахъ, но есть только требованіе, начало ихъ; а посему оно-то и есть совокупность тахъ законовъ, которые какъ бы врождены нашему уму. Теперь какъприличные, или какъ должно назвать науку о законахъ дыятельности человъна въ отношеніи его нъ Богу, самому себъ и ближнимъ; етикою ли или естественнымъ правомъ? Неоспоримо: последнимъ именемъ. Задача этики-не раскрывать правственные законы. но покозывать способъ, какъ осуществить ихъ во нравахъ. Такимъ образомъ естественное право опять удерживаетъ за собоюправо быть и почитаться сущностію практической облософіи. А впрочемъ какъ бы то ни было, накимъ бы именемъ ни называли науку объ обязанностякъ человека, етикою ли, естественнымъ ли правомъ, или еще какъ иначе, все дело въ томъ, что сія, а не другая часть практической философіи, должна называться сущностію всей науки.

Но сущность науки не ограничивается однимъ ея содержаніемъ; наука, какъ наука, должна имъть систематическую форму. Слъд. естественное право, какъ сущность науки—практической философіи, должна быть еще изложена въ систематическомъ порядкъ. Иначе кто даетъ намъ право сущностію науки называть сборъ мыслей, смъщанныхъ, неопредъленныхъ, разнородныхъ мыслей? Итакъ, будучи отдъльною частію практической философіи, имъстъ ли естественное право полное достоинство систематической науки? Отвътъ на сей вопросъ долженъ быть утвердительный. Ибо что требуется для системы науки? 1) Единичное начало, которое бы обнимало

собою весь предметь науки, которое было бы началомъ главнымъ, основнымъ и первымъ; 2) единство предмета, въ следствіе коего въ изложение науки не входило бы ничего постороннято, не относящагося нь ен предмету, и наконець 3) логическая последовательность, т.-е. чтобы истины науки одна изъ другой вытекали самымъ естественнымъ и очевиднымъ образомъ, чтобы главныя части ся имъли тъснъйшую, необходимую между собою связь, и проникая, такъ-оказать, себя вванино, составляли бы собою одно, если можно сназать, органическое целов. Но все сін требованія въ составв естественнаго права удовлетворяются совершенно. Ибо здесь на основани известняго начала деятельности человеческой, начала общаго, содержащаго въ своемъ вародашть возможность всего развития науки — опредвленный предметь — нравственность челована --- распрывается и излагается на такома строгома, естественномъ порядев, что три части этой вауки объ обязанностяхъ человъна къ Богу, самому себъ и ближнимъ нимакъ не могутъ обойтись одна безъ другой, но необходимо одна другую предполагають, и одна на другой основываются. Такъ естественное правониветь всв существенные признаки системы.

Послъ сего не излишне для большей ясности все смазанное повторить въ вратнихъ словахъ. Естественное право, а) раскрывая самую сущность предмета практической овлосооіи, b) вполнъ оправдывая однимъ собою ея опредъленіе и цъль, с) будучи какъ бы основаніемъ для прочихъ частей ея, которыя сами по себъ безъ отношенія къ нему не имъють никакой силы въ составъ науки, и d) наконецъ, имъя всъ принадлежности науки систематической, можеть и должно быть названо сущностію всей практической оплософіи 1°).

## III.

Критическое изслѣдованіе превосходства греческой философіи предъ философіею варварскою 17).

Природа въ образовани существъ всегда действуетъ одинаково. При всемъ, такъ сказать, приливе и отливе разнообразныхъ формъ,

<sup>16)</sup> За сочинениемъ слъдуетъ такая рецензія, въроятно преподавателя: «основательно».

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ученика философін Миханла Булгакова. Рецензія тою же рукою, какъ я 2\*

въ которыхъ проявляются безчисленныя недвлимыя какого-либо рода, между ними всегда остается что-то постоянное твердое, чтото общее и неизминое, составляющее изъ нахъ одно пълое. При всемъ различім жизни и діятельности этихъ неділимыхъ, при всей неодинаковости ихъ характеровъ и направленій, законы, опредъляющіе подлинность ихъ бытія для всьхъ ихъ одни и ть же. Оттого человъвъ-всегда человъкъ. Въ какой бы странъ міра ни произвела его природа-подъ мрачнымъ ли небомъ полюсовъ, гдв все объемлеть какая-то безжизненность, мертвенность, или въ обяльныхъ разсадникахъ жизни-подъ свътнымъ небомъ экватора; вездъ овъ, какъ существо чувственное, подчиненъ законамъ рожденія, возрастанія и смерти, какъ существо духовное, занонамъ усовершенія своего ума и своей свободы. Следовательно какъ тоть, ито существоваль за нъсколько въковъ прежде, такъ равно и тоть, кто выступаеть на поприще жизни теперь, или будеть существовать по прошествін цілых тысящельтій, находясь подъ вліяніемъ одних и тахъ же законовъ человъческой природы, должны совершать одинавій процессъ въ развити своихъ умственныхъ способностей. Итанъ если человъчество можетъ подвигаться впередъ только соединенными усиліями недвлимыхъ, а каждое недвлимое необходимо обязано начинать путь своего образованія съ самаго начала, и такимъ образомъ какъ бы снова проходить то же самое поприще, которое уже неодновратно пройдено другими: то несправедливо думаютъ, будто человъчество, подобно одному недълимому, постепенно растеть, переходя изъ одного возраста въ другой, болъе зрълый и полный-вырываясь изъ пеленъ младенчества на свободу цветущей юности, и отсюда медленно вступая въ область зрвлаго мужества; и значить, покольнія последующія ни чемь не могуть быть выше, превосходиве поколвній, имъ предшествовавпихъ. Но эти мысли, сколько ни върны сами въ себъ, не осуществляются въ жизни человъчества. На самомъ дълъ оно, дъйствительно, близится къ чему-то лучшему, совершеннъйшему: это оттого, что въ пълое человъчество привходять постороннія причины, усворяющія ходъ образованія частей его — недалимыхъ. Оставьте младенда самому себъ, какая участь должна его постп-

предъ первымъ разсужденіемъ: «весьма благодаренъ и гебв за постоянную и успътную твою тщательность». 27 апр. 1835.



гнуть? Но пусть онъ хранится подъ присмотромъ своей матери, и нъжныя ея заботы разовьють въ немъ зародышъ едва начинающейся жизни. Юноша, предоставленный водительству одной природы, безъ сомивнія, медленные будеть двигаться по пути умственнаго усовершенствованія, нежели юноша, руководимый и поддерживаемый другими; но оба они должны остаться позади того, которымь управляеть наставникъ опытный, благоразумный.

Введенные въ незнакомый для нихъ міръ, въ міръ пустый, ненаселенный, первобытные люди не имвля для себя другихъ учителей, кромъ природы, ими еще непонимаемой, и собственнаго ума, вовсе неразвитаго. Неудивительно после сего, если они, действуя безъ всякой сторонней помощи, были такъ далеки отъ истины, если ихъ познанія представляють теперь сборъ уродивыхъ мыслей, смесь полуистинъ съ самыми чудовищными баснями, не основанными ни на какихъ началахъ. Но самын эти полуистины служили основаніемъ къ дальнейшему усовершенствованію человъчества-въ поколеніяхъ грядущихъ. Миновенно, такъ сказать, завладъвши умственными плодами своихъ предшественниковъ, человъвъ не имълъ уже нужды снова начинать самъ утомительнаго пути пройденнаго ими; ему оставалось идти далее-съ того места, гдъ они остановились. И такимъ образомъ человъческія познаніявъ началь едва замътный руческь, сливаяся ни пути своемъ съ другими безчисленными ручейками, и принимая въ свои издра цъзые обильные потоки, по мъръ удаленія отъ своего начала болье и болье расширялись, и, протекци общирнвищія долины многихъ въковъ, наконецъ образовали то великое море, въ которомъ нынъ погружается умъ новъйшихъ мыслителей. Теперь понятно, отъ чего онлософія грековъ гораздо чище и возвышениве онлософіи варваровъ, твхъ самыхъ варваровъ, которые предупредили ихъ своею жизнію въ міръ. На этомъ основаніи, пе оскорбляя человъчества-безъ излишней хвалы для первыхъ и безъ обиды для последнихъ, обратимъ критическій взоръ на ихъ философіи, чтобъ увидеть превосходство одной изъ нихъ предъ другою.

Именемъ философіи варварской означаются умствованія всяхъ твхъ, древнъйшихъ—азіатскихъ народовъ, которые существовали на землъ до появленія грековъ. Таковы; индъйцы, китайцы, халдеи, персы, тибетцы, египтяне и европейскіе скандинавы.

Разсуждая о Богь, мірв и душь человьческой—главныхъ предметахъ всякой философіи, индвицы вездв заблуждали. Богь, думали они, есть свъть, котя умный, но свъть, накъ видно, не духовный, а матеріальный, свыть, заключенный въ міры, какь въ своемъ тълъ или одеждъ, котя міръ, по ихъ митнію, сотворенъ, и следодовательно было время, когда ихъ Богъ былъ безъ твла. Допуская въ одномъ Богъ тромчность подъ именемъ Брамы, накъ Творца міра, Сиви, какъ Бога всеразрушающаго и Вишну какъ всевозраждающаго, они выражали этимъ самыя грубыя понятія. Тройственность божества у нихъ означала три элемента матеріи: землю, воду и огонь. Очевидная смешенность и неопределенность понятій о Богъ. Непонятно, какимъ образомъ Богъ, будучи въ своей единичности только свътомъ всепронивающимъ, и принимая на себя видъ троичности, вдругъ дълелся для нихъ и землею, и водою, и огнемъ. Ученіе о происхожденіи міра у нихъ также нельпо: матерія творить другую матерію. Одно только пространство создано Брамою; все прочее провзощие одно отъ другаго; пространство произвело воздухъ, отъ воздуха родилась вода, отъ воды земля. Душа человъческая, по словамъ илъ, есть одна изъ техъ духовъ жизни, которые, какъ искры изъ огня, истекають изъ огненной сущности Бога. Потому ей и свойственно обращение съ этимъ Богомъ, въ которомъ она съ прочими существами поконтся, и въ которому возвратится по окончанім періода: своей жизии. Опять непонятность и противоръчіе уму, который нивать не можеть допустить нивакого эманатизма, тъмъ болъе грубаго, каковъ онъ у видъйцевъ. Касательно нравственнаго ученія индъйцевъ можно сказать, что оно нъсколько чисто. Тъло они назывели теминцею души и алъйщимъ ея врагомъ. И оттого-то научая презпрать жизнь и смерть, жизнь потому, что все въ ней и доброе и худое, случающееся съ человъкомъ, есть только мнимое, сонъ, мечта,--смерть, потому что она есть переходъ въ жизнь истинную; они говорять, что эта загробная жизнь для твхъ только есть жизнь лучшая и истинная, которые здёсь постоянно побъждали тело свое трудами и воздержаніемъ, и такимъ образомъ успали къ ней пріуготовиться.

Варварская философія изъ своего единства въ индъйской философіи, представляющей первое ея рожденіе, перешла въ послъдствіи въ двъ противоположности: въ реализмъ и идеализмъ. Пер-

вый быль господствующимь между халдеями и персами; последній явился и раскрылся у народовъ тибетскихъ. Халден думали, что Богъ ихъ Белг, разсвищи на двъ части Оморому-богино ему совъчную, произвелъ танить образонъ небо и землю, а потомъ, вогда тело самого его, по отевчени ему, неизвестно кемъ, головы, упало на землю, изъ каплей его собственной крови образовались люде-съ умомъ божественнымъ. Незавидный жребій быть богомъ у халдеевъ. Лишиться головы, чтобы такимъ образомъ создать что-нибудь, это непонятно, ужасно, и вивств даже для человъка унизительно. Между тъмъ съ другой стороны главиего Бога своего халдеи называли царемъ вселенной, душею разлитой по всему міру, источникомъ низшихъ боговъ, демоновъ и героевъ. Этимъ они противоржчать прежнему овоему учению о двухъ совъчныхъ Божествахъ. Въ особенностямъ, ихъ философствованія относится учение о судьбъ (fatum sie dictum Astrologicum seo Chaldaicum). по воторому все, происходящее на земль, зависить отъ теченія небесных тель, и каждый человевь имветь свою собственную звызу, производящую своимъ вліянісмъ различные меревороты въ его жизни. Такое ученіе о судьбъ, осмъпваемое встин, не заодуживаеть даже опроверженія.

У персовъ верховнымъ Божествомъ почитаемо было солице, нии небескый огнь, изъ котораго будго бы произоших два другія противоположныя божества: Ормузда-начало овета и счастія, и Аримана, источникъ мрака и всехъ золъ въ міре. Этотъ Ариманъ, поврывая все своимъ мракомъ въ продолжение трехъ тысящельтий, умертвиль какого-то Абудада, как котораго Ормундъ произвель всь существа. Постоянная борьба между Ориундомъ и Ариманомъ прекратится навонецъ побъдою перваго надъ последнимъ, который по этому, переселившись въ царство своего побъдителя, прославить его. Міръ сдвивется ввинымь отъ мощнаго слова Ормузда, имвющаго воскресить мертвыхъ, и Ормундъ тогда уже одинъ будеть властвовать надъ всемъ міромъ. Читая эти мизнія персовъ, невольно приходинь иъ мысли: откуда умъ илъ могъ почернать такія странныя мысли 18)? Ужели онъ имъль какія-нибудь основанія мыслять обо всемъ такъ, а не вначе? Ніть, здісь вовсе невидно следовъ ума, - это одев дикія мечты дикой и необузданной фантазін.

Digitized by Google Pacnoshabahue mekema ABK/FR

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Слово «мисли» реценз. зачеркнуто, а поставлено «сужденія».

Изъ реализма халдейско-персидского возникъ у египтявъ матеріализмъ. Можеть ли умъ допустить, что Божество разлито повселенной, что всв части міра суть вакь бы части, или истеченія самаго божества? Можеть ли онъ допустить этогь грубый, рънштельный пантеизмъ, котораго болъе грубымъ нельзя даже представить? Но египтяне признавали это несомивнимъ. Прилично ли человъку обожать какія-нибудь матеріальныя звъзды, какихъ нибудь подобныхъ себъ людей, и не только звъзды и людей, но даже полезныхъ и вредныхъ животныхъ, и, что еще хужепредметы фантастическіе. Но философія египтянъ повельвала это наждому. Впрочемъ съ теченіемъ времени ихъ мысли о божествъ довольно измънились, и виъсто безчисленияго множества боговъ у нихъ явились только три бога, какъ три -- единственныя начала вещей: Озирись, Изида и Тифона; первый — вачало действующее; вторая-начало страдательное или матерія; последній-начало зла и всего худшаго въ міре. Такимъ образомъ изъ одной невыпости египтине переходили въ другую. Не нужно говорить о переселени душъ, которое вивств оъ прочими народами они признавали за истину, равно какъ о томъ времеви, по прошествій котораго это переселеніе должно оканчиваться, и наконецъ о томъ мисть, куда онь по окончании періода своего переселенія должны возвращаться, -- эти мысли такъ неосновательны и нельны, что при самомъ поверхностномъ на нихъ взглядъ нельзяихъ не отвертнуть.

Обратимся теперь въ другую сторону оплососи варварской, и посмотримъ на идеализмъ тибетцовъ. Бытіе безчисленныхъ міровъ до образованія видимой вселенной, міровъ, канихъ-то ндеальныхъ, не сотворенныхъ во времени, но сущестновавшихъ отъ въчности — безъ всякой первоначальной причины; обитаніе на этихъ мірахъ какихъ-то безтвлесныхъ Лайевз, также въроятно въчныхъ, безначальныхъ, духовъ, жившихъ однимъ созерцаніемъ небеснаго; далье жанкое низверженіе этихъ Лагіевъ изъ въчныхъ міровъ на вновь сотворенную землю, и ихъ облеченіе въ земныя твла; потомъ въ слъдствіе внушенія ими отъ земныхъ плодовъ, помраченіе естественнаго ихъ сіянія, распространеніе между ними смерти и пресъченіе ихъ рода; навонецъ сошествіе на землю безчисленнаго множества душъ—совершенно безъвсякой цъли принявшихъ земныя тъла, и въ послъдствіи, неизвъ

стно, гдё дёвавшихся: пбо только двё изъ нихъ, будучи различнаго пола, имёли цёлію произвести, и дёйствительно будто бы произвели родь человёческій, — всё эти возвышенныя, чисто идеальныя мысли тибетцевъ можно отнести къ тёмъ нелёнымъ, чудовищнымъ баснямъ, какія только котда-либо способно произвести сильное, необузданное воображеніе дикаря, лишеннаго здраваго мышленія.

Этогь идеализмъ тибетцевъ у китайцевъ переродился въ идеальное ученіе о нравственности, которая такъ высока и медоступна, что могла бы служить образцемъ даже подвижнической жизни. Конфуцій, этотъ добрый геній китайцевь, первый прояснившій ихъ въру понятіями болье върными, правственное ученіе, имъ выдуманное, первый основаль на началамь твердыхь, сообразныхь съ здравымъ умомъ практическимъ, и Кимии, содержащія его ученіе, почитаются еще досель у китайцевь священными, такъ что заключающіеся въ нихъ законы и даже маловажныя правила обязанъ. исмолнять всяній, кто хочеть жить безпорочно и свято. Теоретическое ученіе китайцевъ не заслуживаеть никакого вниманія. Воть оно: основнымь началомь всего существующаго было ничто, нан пустое пространство, которое составляеть вмёсть и последнюю цель всехъ вещей, т.-е. все, произшедшее изъ начего, должнон обратиться въ тоже нично. Это основное существо, которому равны всь, вмъсть взятыя, изъ него произшединя существа, есть существо самобытное и совершеннийшее, но, къ несчастио, лищенное не только всякого ума, но даже и силы, и въроятно, для полнаго своего блаженства, въчно бездъйственное, въчно покоюшееся. И что же? Бъдному человъку, одаренному умомъ, суждено, чего бы то для него не стоило, непремънно уподобиться этому непонятному-высочайщему Существу: въ этомъ все его назначение. Удивительная премудрость! Мы не въ силахъ въ ней возвыситься. Умъ теперешняго человъчества такъ слабъ, что не въ состояни даже представить, какимъ образомъ ничто можетъ сотворить начто, и какъ что-нибудь само собою можетъ превратиться въ нуль? Но у древнихъ такія представленія были самыя легкія и обыкновенныя. Нашему ограниченному уму опять нажется непонятнымъ, чтобы существо духовное имъло своею единственною цълію уподобленіе существу бездушному, или еще непонятиве, чему-то несуществующему. Но въ умъ древнихъ подобныя мысли роились почти безпрестанно и притомъ въ безчисленномъ количествъ.

Остается последній элементь философіи варварской, — это мудроствованія скандинавовь, или кельтовь. Знать, что какой-нибудь Одинь быль единственнымь вождемь известнаго азіатскаго народа, и сравнивать, даже смешивать его съ своимь Богомь Алфадуромь; быль уверену, что этогь самый Одинь быль челопевомь како и все прочіе, и вмёсте отцемь и творцемь вселенной, ноторому будто бы противоборствуеть злой богь Локе; это такія необъятныя идеи, какія только могли помещаться въ головакь однихь мудрецовь скандинавскихь—Друшдовь. Дальнёйшее развитіе ихь ученія, гдё разъясняется онончаніе борьбы Одина сь Локе, участь, ожидающая умирающихь и различныя ен измёненія, — это развитіе такь у нихь глубоко, такь таинственно, что нельзя постигнуть даже буввальнаго его смысла.

Но нь чему трудиться надь тымъ, что не по сидамь для ума здраваго, для чего внимательно разсматривать предметы, которые только портять зрвніе, ослівпляють взоры? Итакь оставимь оплососкій міръ варваровь, гдв все для нась такь непроницаемо, такь таинственно, и такь мрачно, какь мрачень самый быть сихь народовь. Перейдемъ лучше въ область оплососій греческой; тамъ все доступніве, все ясніве для нашего взора. Но чтобы слишкомь не утрудиться надъ разсматриваніемъ безчисленныхъ ея нартинъ, разсыпанныхъ въ такомъ разнообразіи по всей ея обширности, проходя ее, мы будемъ останавливаться лишь на тіхъ изъ нихъ, которыя по своему превосходству и очаровательности достойны особенваго любопытства.

Итанъ оставимъ безъ вниманія оплособію греческихъ поэтовъпервыхъ учителей и основателей народной въры: въ ней тъже непонятныя тайны, и таже недосязвемая высота, которыми отличается верварская оплособія. Поэтическая оплособія греновъ не
болье, какъ совонупность обветшалыхъ преданій народныхъ. Собственно же оплособія греческая начинается съ балеса — перваго
изъ семи мудрецовъ древности, и рядъ оплособовъ такъ называемыхъ стихійно-физическихъ или іонійскихъ представляеть первыхъ
воздълывателей оплособской почвы въ Греціи, которые, бросивши
въ нее первыя съмена своей мудрости, дальнъйшее ен улучшеніе
и обработву оставили руквить кръпкинъ и мужественнымъ умамъ
трудолюбивымъ и искуснымъ, которые бы, собравши плоды посъянной ими мудрости, для большаго ен разумноженія, умъли употре-

бить имъ на новый, болве пространный и надеживний поствъ. Өалесъ началомъ всехъ вещей почиталь воду, но началомъ не дъйствительнымъ, а страдательнымъ, началомъ, изъ котораго Богъ обравовать все. Гераклить въ противоположность Оалесу полагаеть это начало въ огив. Какъ тотъ, такъ и другой принимаемыя име начала вещей называють вмъсть и цълію ихъ; и какое употребленіе въ развитіи своей системы Фалесь двласть изсь воды, замвчая ее повсюду разлитою, называя всепроницающею, составляющею живнь и основу всего существующаго, такое же точно Геракмить дълветь изъ своего огня. Онъ у него рождветь міры, -самъ рождансь въ нихъ, и есть то самое, что въ вещахъ называется самостоятельнымъ, (noumenon) постояннымъ, неизманнымъ. За ними следоваль Анаксаюрь, который первый допустиль высшій Умг, господствующій надъ вселенною. Осповываясь на неоспоримой истинь: из ничего не бываеть ничего, онь увидыть себя въ необходимости, для объясменія мірозданія, предположить бытіе отъ въчности основной матеріи міра, которую онъ полагаль въ атомахъ-въ частивахъ малыхъ и однородныхъ. Давши этимъ атомамъ, оъ начала каходивитемся въ смъси, направление враждебноевыслий Умъ, по его мивнію, первый виновникъ порядка въ міръ, произвель такимы образомы вещи чрезы соединение однородныхы и чрезъ разлучение разнородныхъ атомовъ. Какъ судить объ этихъ философакъ? Безъ сомивнія, ни одинъ изъ никъ не постигь истины, не увидыть ее въ ея настоящемъ свъть; по крайней мъръ въ ихъ учени уже почти невидно следовъ техъ нелепостей, которыми наполнены и переполнены всв философемы варваровъ. Здесь уже начинаеть действовать разсудовь. Съ великимъ хотя трудомъ освобождаясь отъ народныхъ предразсудковъ, и впервые пробиваясь сквозь покровы чувственности, онъ начинаетъ судить уже не безъ основаній, ищеть ихъ вив себя-въ природь; и хотя не вовсе постигаеть ихъ, однакожъ начинаеть ими руководствоваться. Оплесь, Герандить и Анансагоръ заблуждали въ своихъ мысляхь, но заблуждали уже не какь варвары безъ всякой причены, но на извъстныхъ началахъ, которыя имъ казались неоспориными, и въ которыхъ они моган отдать отчетъ накъ себъ, такъ и другимъ. Они заимствовали ихъ изъ природы вещей; и достойны уваженія потому, что безъ всякихъ пособій сами изъ себя развивели рядь мыслей, основанных не собственных доказательствахъ, есло невполнъ истинныхъ, по крайней мъръ истинныхъ логическиесть, безъ сомнънія, и въ ихъ системахъ странныя басии: и они должны были заплатить дань своему времени; но число этихъ басенъ въ сравненіи съ мыслями, сколько-нибудь доказанными, весьма незначительно.

Приблизимся тенерь въ математико-практической школь пиовгорейцевъ, и разсмотримъ ея основныя истины. Руководствуемая на пути своемъ человъкомъ дарованій великихъ, однимъ изъ техъ возвышенныхъ умовъ, которые невольно заставляють повергаться предъ собою своихъ современниковъ, быстро увлекая ихъ своею необычайностію, челов'вкомъ, въ воторомъ, думали, есть что-то особенное, Божественное, толпа пинагорейскихъ оплосововъ, върная направленію своего учителя, какъ происхожденіе міра, такъ и все, въ немъ находящееся, старалась объяснить сообразно съ выдуманною имъ теорією числь. Міра, съ важностію говориль Пиоагоръ ученикамъ своимъ, міръ, повторяли безчисленные ученики его безчисленнымъ своимъ слушателямъ, "міръ есть система численныхъ отношеній". Все отъ въчности произошло изъ единаю; и какъ первое число служить основаніемъ безконечной численности, такъ первая единеца составляетъ основаніе безчисленнаго множества вещей. Посему все состоить изъ множества спиницъ; или числа суть начало вещей. Такое ученіе о міръ, основанное на геометрическихъ тонкостяхъ, сколько съ одной стороны непонятно, столько же съ другой несправедливо. Чтобы ни разумыли пиовгорейцы подъ своимъ четомо и нечетомо, изъ которыхъ образовалась вселенная; но допустить это образование вселенной отъ въчности совершенно не основательно. Бога писагорейцы почитали въчною источною Единицею, -- это, по ихъ мивнію, душа міра, всепроникающая и всеоживляющая. Сущность и символь ея огонь; святилище и престоль-солице, изъ котораго разливается по всему пространству міра ея Божественная сила. Ближайшія в какъ бы непосредственныя истеченія Божества суть дужи добрые и влые, героп и всв человвческія души, которыя потому суть чесла самодвижущиеся-природы Божественной, огненной, эфириой. Кто не видить здвеь грубыхъ погрешностей? Богъ есть чистая матерія, и душа наша таже матерія: ибо она часть Его существа. И подобныя нельпости были почитаемы за истину? Какъ слабъ, какъ недалекъ и близорукъ умъ человъка даже въ лучшихъ проявленіяхъ своей дъятельности. Нравственная сторона пвоагорензма весьма замівчательна по своей чистотів. Доброділь, учили писогорейцы, есть гармонія человіческой природы, согласіе всіхъ мыслей и дійствій человіна съ законами візчной Мудрости, которая прилична только Богу, и къ которой человінь долженъ стремиться; т.-е. ціль человіна—уподобленіе Богу. Для усовершенствованія въ правственности человіну необходимо самосознаніе, самоочищеніе, самоуглубленіе, и въ слідствіе сего необходимы молитвы, помощь Божія и геній хранитель. Порочные по смерти будуть мучиться въ тартарів; добродітельные, живя вмістів съ Богомъ, будуть непрестанно ему уподобляться. Чистая высокая нравственность: и она-то — прекрасный цвіть, укращающій мрачный, безжизненный остовъ писокой онлососіи.

Рядомъ съ этою философіею шла въ Италіи преалистическая школа древенкъ слеатикот, школа, которая, пригатившись къ отвлеченному понятію о въчномъ, безусловномъ бытін, о реальномъ единствъ всего существующаго, слила Божество съ міромъ, и почетала все существующее въчнымъ, неизмъннымъ: ибо нечто. по ея ученю, не можеть произойти ин изъ начего, на изъ чеголябо. Но эта школа, управляемая впрочемъ сивлыми предводителями, то отрицавшими дъйствительное различіе видимыхъ предметовъ, то довазывавшими невозможность движенія тель, то наконець отвергавшими самое существование чувственнаго міра, хотя проходила свое поприще, опирансь повидимому, на твердыхъ и неоспоримыхъ началахъ, не восторжествовала своимъ ученіемъ, и скоро пресъвлась, -- обывновенный удъль тыхь, которые возстають противъ очевидной истины, и хотять ее опровергнуть. - Подобной участи подверглась школа атомистико-механическая. Емпедокля, Лежиппа и Демокрита, главные представителя этой школы, производя все изъ атомовъ, усматривая во всемъ атомы, объясняя жизнь и смерть вещей соединеніемъ и разділеніемъ атомовъ, самую душу почитая сочетаніемъ круглыхъ, огненныхъ атомовъ, везгв и всегда разсуждали объ однихъ атомахъ и потому имвли слишкомъ мало последователей; такъ что ихъ атомы, какъ бы по своей малости и незначительности, должны были остаться вовсе незначительными на самомъ дълъ по смерти своихъ защитниковъ. Перейдемъ къ школъ софистово, которая по причинъ своего во всемъ сомнънія, породила изъ себя многихъ явныхъ проповъдниниковъ невърія и нечестія. Называя себя людьми, которые одни способны сдвлать мудрецами вовхъ, къ нимъ приходящихъ, соонсты старались научить своихъ слушателей съ равнымъ усиліемъзащищать каждое изъ противоположныхъ мивній, и такимъ образомъ при помощи некоторыхъ хитрыхъ оборотовъ, ослепляя своего противника, приводить его въ замъщательство. Одни изъ вихъ-(Протагорь) отвергали истинность человических познаній, допуская только истинность относительную; другіе (Горий) учили, чтосуществованіе вещей одинъ праврамь, что нать начего, а если и есть что-нибудь, то не можеть быть познано; третіе (Камсій) кричали: нътъ другой истины кромъ пользы, имой добродътели кромъ. хетрости, инаго права кромъ права сильнаго и процавола властителя; наконець были и такіе (Продикь и Критій), которые осмъливались говорить, что самые боги суть тольно произведение или пылкаго воображенія, или пользы и благоразумія политики. Какихъ плодовъ можно было ожидать отъ такого учения, проповъдуемаго публично-на торжещахъ и въ собраніяхъ, въ ствнахъ и за ствиами школы, ученія всвии уважаємого, которое глубоко падая въ души юношей увлекало ихъ духъ и заражало сердце, и потому вело ихъ прямо въ бездну безбожія и пороковъ.

Но въ это время изъ мрака распространявшейся безиравственности и безбожія возстаєть мужь великихь добродьтелей, провозглашающій різшетельнымъ тономъ бытіє Бога, одного высочайшаго Бога; является Сократь — и ничтожность софиотическихължемудрованій начиваєть мало-по-малу обнаруживаться предъ взоромъ тіхъ самыхъ людей, которые восхищались и стремительно увлекались ими; является Сократь, — и, вкореняя въ сердці своихъслушателей все доброе и совершенное, благородное и прекрасное, дізлается возстановителемъ, или, точите, основателемъ гораздо высшаго образованія Грековъ. Какъ философъ здраваго смысла, Сократь училь о Богь, о природів души и ея безсмертів, о сущности добродітели и счастія — такъ здраво, такъ основательно, что его бесізды съ ученивами можно почесть бесіздами христіанима,. просвіщеннаго світомъ Откровенія.

Изъ такой школы, какова была Сократова, естественно былоожидать появленія какого-либо ума великаго, и дійствительно изъея сімянъ возникъ и разлился цвіть греческихъ оплосооовъ— Платонг. Онъ первый изъ древнихъ мыслителей обращаеть вниманіе на умъ въ человъвъ—святилище идей, и основываетъ на нихъ свою систему; первый разграничиваетъ познавательныя наши способности и соединяетъ нравственность съ умозръніемъ. Водясь твердыми началами въ познаніи Бога, міра души человъческой и устройства гражданскихъ обществъ, онъ первый отличается строгимъ перядкомъ, полнотою и единствомъ въ изложени своихъндей, — и созидаетъ систему идеальной оплосовіи правильную, отчетливую, оригинальную.

Люди всегда учатся одни у другихъ: духъ одного большеючастію какъ бы перемивается въ другаго, и живеть въ потомствъ даже по удаленіи своемъ изъ этой жизни; такъ и геній Платона не пересталь обитать между людьми съ его смертію; онъ накъбы отразнися и снова родился въ возвышенной душт ученика его --Аристотеля, хотя здёсь избраль себё путь уже совершенно другой и даже изсколько противоположный первому, переселившись изъ области отвлеченныхъ идей въ страну чистого эмпиризма. Утвердивши, что одинъ опыть есть единственный источнивъ человъчесних познаній, Аристотель сділался отцемъ въ послідствін разумножившагося племени Емпиривовъ, и потому названъ философомъ разсудна. Не совежиъ чуждый, подобно своему учителю, нвкоторыхъ заблужденій, иногда даже грубыхъ, особенно въ своихъ понятіяхь о мірь, онь системетическимь развитіемь своихь филосооснихь имолей и строгимь рвзграничениемь составныхь частей ондософіи, которая является у него чемъ то целымъ, органическимъ, по всему праву заслуживаетъ преимущественное уваженіе предъ всеми древними систематиками. Его Логика, та самая, которан съ такимъ удивительнымъ авторитетомъ парствовала во всвиъ училищамъ въ продолжени среднимъ въковъ, эта знаменитая Логика, сосредоточивающая въ себъ, по мивнію Схоластиновъ, сущность всей человъческой мудрости, всъми ими съ энтузіазмомъи изучаемая и едва необожаемая, такъ полна, такъ совершенна, по презнанію самого Канта, что не требуеть ничего для своего улучшенія, и действительно, ни одинъ мыслитель изъ древнихъ п новъйщихъ не могъ прибавить въ ней ничего новаго. Самая онлософія практическая, которая до Аристотеля излагалась только въ отрывкахъ, является подъ пероиъ его въ первый разъ въ видъ довольно обработанномъ, систематическомъ. Такимъ образомъ еслибы соединить идеальную онлософію Платона съ эмпирическою

Аристотеля: то изъ гармонического ихъ сліянія; и изъ строгого сорасположенія ихъ частей, могла бы образоваться одна полная система оплософіи самой естественной, всесторонней и въ своемъ родъ единственной.

Перейдемъ (нъсколько впередъ) къ школамъ Пиррона и Епикура. Пирронъ, будучи однимъ изъ тъхъ жалкихъ людей, въ которыхъ природа какъ бы ненарочно зароняетъ искру сомивній, современемъ обхватывающую пламенемъ всю ихъ душу, вов свептическія мивнія, какъ бывшія прежде него, такъ и имъ саминь выдуманныя, привель вь порядокъ. На чемъ, спрашиваль онъ самъ себя, мы можемъ основываться въ своихъ сужденіяхъ о томъ, что истанно и ложно, въ чемъ добро и зло? Не на чувственныхъ представленіяхъ, ибо онв у встав различны; не на сущеніяхъ разсудка. или принятыхъ положеніяхъ: изъ нихъ ивть ни одного такого, котораго противоположное не было бы столько же основательнымъ; не на мивніе людей мудрвишихъ: ихъ очень мало и нвть причины довърять имъ. Итакъ, дабы достигнуть спокойствія душиисточника всякой философіи, будемъ, говорить онъ, лучше оставаться въ недоумени, придерживаясь въ своей деятельности общепринятыхъ мевній и правиль, и не станемъ произносить ни надъ чъмъ ръшительнаго приговора. Но вев эти положенія Пиррона вовсе несправедивы: несправедиво, чтобы у людей чувства были такъ различны, какъ онъ ихъ себъ представляетъ, несправедливо, чтобы каждая изъ противоположныхъ мыслей нашего ума была въ то же время одинакова върна; несправедиво наконецъ, чтобы люди неопытные не должны были върить наставленіямъ благоразумныхъ. Опыть увъряеть, что чувства у людей почти всегда одинановы; умъ доказываетъ, что въ немъ есть начала несомивнныя, аксіоматическія, которыхъ противоположныя понятія ни подъ какимъ условіемъ не могуть съ ними сравняться въ своей истинности, и которыми, накъ путеводными звёздами, онъ руководствуется въ безпредвивной высоть своихъ углубленій; наконецъ самая природа располагаеть невъжду поучаться отъ мудрецовъ.

Что васается Эпикура, то его ученіе, хотя и поздивішеє въ Грецін, было гораздо хуже многихъ ученій прежнихъ, если даже не всвхъ. Эпикуръ, повидимому, узналъ, въ чемъ главивния пъль человвка, и въ чему должна вести его оплософія: но понятія объ этой цвли у него самыя ложныя и грубыя, и средства для ея до-

стиженія, имъ предложенныя, самыя низвія, самыя невыгодныя для нравственности. Цёль эту онъ обозначаль счастіємъ человъка, но счастіємъ, состоящимъ въ безскорбной, безбоязненной и безпечной жизни (indolentia), а средствами къ ней почиталь одви чувственныя наслажденія и постыдныя удовольствія. Оттого система его, подрывающая самыя основанія нравственности, недопускающая безсмертія, Провидінія въ мірів, какъ истинъ опасныхъ для пріятныхъ наслажденій жизни, отвергающая даже бытіе Бога, или если соглашающаяся на бытіе боговъ, то боговъ недівтельныхъ, живущихъ въ междуміріяхъ (in intermundiis) и выдуманныхъ имъ, по замівчанію Цицерона, для забавы, для позора и изъ угожденія народу, — представляєть изъ себя что-то чудовищное, нечеловіческое, что-то такое, на что человічество, умінощее цінить свою духовную природу, не можеть смотріть безъ явнаго отвращенія, безъ опасенія неисцільнаго яда для всякой правственности.

При жизни Эпикура начинала уже процевтать въ Гредіи школа стоическая, основанная въ Афинахъ. Предположивъ себъ цълію раскрытіе и усовершенствованіе нравственности, она впрочемъ нивла и свое теоретическое ученіе, но это ученіе было сборомъ ошибочныхъ мыслей и опасныхъ предположеній. Въчное существованіе матеріи, сліяніе Бога съ міромъ, какъ души съ теломъ, въ видь художественнаго огня, всеобразующаго и всеоживляющаго, огня впрочемъ разумнаго, всемъ івъ природе распоряжающагося сообразно съ извъстными цълями; царствованіе въ міръ судьбы (Fatum stoicum), по которой вся природа есть необходимая, роковая связь причинъ и дъйствій; смертность души и даже самого Бога, - вотъ плоды глубокихъ изследованій и соображеній Стоиковъ. Другая сторона ихъ ученія, -- ученіе правственное, основанное на двухъ главныхъ положеніяхъ, что человъвъ долженъ стремиться въ совершенству, т.-е. къ Богоподобію, и что это самое его главныйшая цвль, его благо и истинное счастіе, имветь многія качества ученія чистаго, достойнаго природы человіна; между тімь какь ученіе о твердости, равнодушім и нечувствительности, съ какими, по ихъ мивнію, должно сопротивляться обыкновеннымъ несчастіямъ, болъе идеально, нежели сколько человъкъ въ силахъ осуще-CTBISTL ero.

Сдълвемъ теперь послъдній шагъ—къ школь новъйшихъ академиковъ, чтобы кончить далекій путь въ области греческой филосооіи. Скептицизмъ—вотъ отличительный ея характеръ; она всъми силами вооружалась противъ школы стоической, противъ ея догматизма. Скептицизмъ новъйшихъ академиковъ тотъ же, какой у Пиррона,—та же недовърчивость чувствамъ, то же неуваженіе къ сужденіямъ здраваго ума, такое же презрѣніе ко всѣмъ миѣніямъ мудрецовъ, и все это основано большею частію на Пирроновыхъ доказательствахъ. Не станемъ разбирать этихъ доказательствъ: они уже опровергнуты.

Воть все, что заключають въ себъ системы варваровъ и Грековъ. Теперь извъстны различныя ученія каждой ихъ нихъ; извъстны основныя мысли, въ различныхъ видахъ раскрытыя, и если не вполев, по крайней мврв достаточно обнаруживающія намъ характеръ философін какъ греческой, такъ и варварской. Какія же отсюда должно вывесть следствія, какой судь на основаніи всего этого должно произнести надъ варварскою и Греческою философіями? Первой ли или последней изъ нихъ принедлежить преимущество предъ другсю? Напрасно бы мы стали усвоивать его первой, напрасно бы вздумали даже сколько-нибудь сравнивать ее съ последнею, она такъ чудовищна, такъ несовершенна! Ее нельзя назвать философією разсудка, или ума: въ ней не видно никакихъ следовъ ихъ. Она не более, какъ философія, если можно такъ сказать, одной чувственности, одного воображенія. Древніе Варвары не знали нашей логики; имъ неизвъстно было, какъ совершаеть нашъ умъ процессъ своего мышленія, какимъ образомъ онъ составляетъ понятія, образуеть изъ нихъ сужденія и выводить оттуда заключеніе; имъ даже и въ голову не приходило, что въ насъ есть какіе-то постоянные законы мышленія, какія-то начала познанія первыя и несомивиныя, которыя поддерживають умъ на всвуъ путяхъ его изследованій; они не понимали, что не всяная мысль, рождающаяся въ душъ, можетъ быть истинна; не могли постигнуть, какъ много нужно для полнаго познанія даже маловажной истины, какому строгому испытанію, какой, такъ сказать, перегонив должно подвергнуться всякое мивніе, объявляющее притяваніе на степень истины. И потому-то они мыслиди, сами не сознавая своего мышленія; потому-то они выдавали за несомивнное все, что только успъвало, какимъ бы то ни было образомъ, занять ивсто въ ихъ головъ, ни мало не заботясь о томъ, что очень многія причины, даже въ собственномъ умі ихъ, видимую имъ

нетину часто превращали въ грубую ложь. Окруженные со всъхъ сторонъ величественными видами разнообразной природы, природы еще юной въ своей дъятельности и цвътущей всею жизнію силъ своихъ, первобытные варвары столько плънялись безчисленными ея врасотами, такъ поражались огромностью размеровь, въ накихъ она представляла имъ нъкоторыя свои произведенія, наконецъ столько удивляемы были ея богатствомъ, неистощимостію даровъ ея, благотворительностію, съ какою она являлась къ нимъ въ каждое время года, что, погрузившись вполнъ въ природу внъшнюю, какъ бы не имъли времени позаботиться о своемъ духв, усовер**менствованіи** твхъ великихъ его способностей, какими одарило его высочайшее Существо. Они любили наслаждаться видомъ природы, искали картинъ, для возбужденія своего удивленія къ ея величію и могуществу; но не знали, гдъ нужно искать этихъ картинъ, забыли, что въ нихъ самихъ есть нечто такое, что можеть заставить удивляться природа гораздо болье, нежели вса, вмыств соединенные, плвнительные очерки міра вившинго, съ такимъ разнообразіемъ и въ такомъ множествъ разсыпанные по всей земной поверхности; что обитающій въ нихъ духъ болье неистощинъ въ чудесахъ своей природы, болъе общиренъ въ своихъ размърахъ, нежели все видимое, матеріальное, не могли представить, что ничто не въ состояніи сообщить имъ понятіе о всемогуществъ Всесотворившаго въ такой степени, въ какой они получили бы его, углубляясь въ свою духовную природу, понятія, отъ котораго въ природъ вившней они находили только слабые оттвики. И оттого то занятые одною природою вившнею, всегда полные однихъ только представленій чувственныхъ, -- съ воображеніемъ, разгоряченнымъ необычайностію вившнихъ впечативній, набросанныхъ въ него въ самыхъ гигантскихъ размърахъ, они и самую свою философію наводнили какими-то странкыми чудесами, которыя какъ бы невольно порождало изъ себя ихъ воображеніе, изумленное огромностію твореній, вездъ видъвшее что-то необыкновенное, новое и чудесное. Оттого-то если и есть въ ихъ оплософемахъ сколько-нибудь върныя мысли и отвлеченныя понятія о Богв, о происхожденіи міра и проч., то всв они представлены въ самыхъ грубыхъ, чувственныхъ формахъ. Что же представляетъ намъ философія греческая? О, эдъсь совсъмъ другой міръ, другіе виды, другое небо; эдъсь вы же найдете уже ни одной мысли, брошенной просто, бсэъ основанія, ни одной даже погръщности, чъмъ-нибудь недоказанной. Уродливыя мечтанія испорченной фантазіи здісь уже не иміють міста. Вмъсто диваго воображенія, проявлявшагося во всьхъ ученіяхъ варваровъ, въ философіи греческой поперемънно являются господствующими то разсудовъ, то умъ; и съ самаго Оалеса до поздивишихъ академиковъ, -- въ этомъ длинномъ ряду философовъ вы невстрътите ни одного, который бы не имълъ извъстнаго начала для своихъ умствованій, и не предложиль себв опредвленной цвли. Ни въ одной системъ Грековъ вы не найдете той совершенной безотчетливости, съ какою пускали на воздухъ свои пустыя мысле мудреды варварскіе. Самоотчетливость, если не полная, за то основанная на самосознаніи, соединенная съ большею или меньшеюсамостоятельностію и независимостію отъ народныхъ преданій в предразсудновъ, принадлежить наждому греческому философу. Съ другой стороны самый образъ варваровъ излагать свои мысли безъ связи, безъ порядка, кое-какъ собранныя, но не сплавленныя въ одноцвлое, разбрасывать на картинв различныя краски безъ вкуса,какъ-нибудь, у греческихъ философовъ вовсе измънился. Опредъденное начало философствованія, безъ сомнівнія, различнаго достоинства, извъстное раскрытіе изъ него мыслей, болье или менье гармонирующихъ между собою; наконецъ избранная цъль, такъили иначе достигаемая, -- вотъ форма, общая системамъ греческой философіи, являющаяся то грубою и некрасивою, то полною и даже совершенною въ нъкоторыхъ изъ нихъ. Этотъ методъ изложенів мыслей явно обличаеть въ наждомъ греческомъ оплосоов присутствіе ума, болье или менье свытлаго, болье или менье развившагося, того самаго ума, который нивакъ не можетъ терпъть ничего разнороднаго, множественнаго, разбросаннаго въ смъси, въ безпорядкв, - который все любить приводить къ единству и созерцать единымъ,---любитъ разнообразныя свои мысли при всей ихъ необъятности подводить подъ одинъ обзоръ, находить между ними общій центръ, въ которомъ всё оне сходятся, и изъ котораго расходятся по различнымъ направленіямъ, и наконецъ излагать ихъвъ самой тесной, естественной связи въ виде научнаго органическаго тыла, въ которомъ всв члены, различно переплетаясь между собою, другь друга поддерживая, взаимно подъляясь между собою совами, образують одну жизнь, одну силу, одно существо. Такое превосходство Греческой философіи естественно могло пріобръств ей, какъ и двиствительно пріобрело, уваженіе у потомства. Тогда, жакъ чудовищныя грезы варваровъ, иронически, можно сказать. называемыя философіею, погибли вмёстё съ ихъ проповёдниками. или остались въ кругу того народа, въ которомъ онв породились, въкоторыя системы Грековъ, перенесенныя съ отечественной почвы въ другія земли, переходя изъ въка въ въка, съ жаромъ изучаемыя нъвогда пълыми сотнями любителей мудрости, распространяють еще и теперь дальнайшіе свои отростки въ накоторыхъ новайшихъ умозрвніяхъ. И съ полною уверенностію, можно сказать, пройдутъ въки, возсіяеть въ полномъ свъть просвъщеніе между дюдьми; но и тогда системы Платона и Аристотеля, равно какъ разговоры Сократа, не потеряють своей цвны въ глазахъ отдаленнаго потомства. Своръе новъйшіе Канты, Фихты и Шеллинги лишатся уваженія между будущими повольніями разборчивыхъ любомудровъ, нежели Платонъ и Аристотель останутся въ пренебрежении и забвеніи. Первые явились въ свъть образованности, когда путь филосооствованія быль уже такъ пробить многими предшественниками; последніе жили въ вени, когда просвещеніе еще младенчествовало, и вступивъ на стезю въ возвышеннымъ умозрвніямъ — первые безъ всяваго вожатая, кромъ собственнаго Генія, должны были медленно — съ трудомъ пробиваться между узвихъ ущелій и непроходиныхъ топей. Первые-философы более смелые и легкіе въ своихъ полетахъ, но слишкомъ идеальные; и потому, съ перваго раза, увлекая за собою, они мало доставляють существенной пищи любознательному уму; последніе — более твердые и тяжелые въ своихъ порывахъ,--и потому болъе близкіе къ дъйствительности, которая и должна быть единственнымъ предметомъ изысваній философскихъ °).

IV.

## Discours sur le tombeau d'un compagnon.

Le tombeau est un de ces symboles mysterieux, que la nature présente à l'homme afin qu'il réfléchisse et qu'il y approfondisse sans

ЭЗА сочиненіемъ слідуеть такая рецензія, віролтно, преподавателя: «взглядъ на предметь вірный и світлый, сужденіе основательное, языкъ правильный и красивый; вообще сочиненіе ділаеть честь сочинителю».

rien y deviner jamais. C'est un symbole tant plus important et sérieux, tant plus imcompréhensible qu'il est placé sur les limites des deux mondes. La main artificielle de la nature semble y unir et exprimer par des signes secretes tous les mystères de ces mondes. Comment donc la nature veut-elle, que nous soyons à regarder le tombeau où eut mis notre prochain? Est-ce que à l'entourant les larmes aux yeux nous nous désolions et nous plainions de notre sort? Point. C'est être mécontent de la loi sacrée et naturelle, c'est y résister que de déplorer le trépas de quelqu'un. Et si la faiblesse de notre nature, la tendresse de notre coeur nous font quelquefois répandre des larmes sur le sépulcre de nos amis; le sain esprit ne peut pourtant ni l'appouver, ni le permettre. Et plutôt il n'y convient pas d'en faire à nous, aux Chrétiens, qui si vraiment et si copieusement sommes instruits de notre sainte Religion, qu'après la mort il y a une autre vie, la plus belle et la plus délicieuse. Non!.. La nature nous appelle au tombeau afin de nous instruire le plus, c'est à dire pour nous y montrer en petit, mais assez expressifs ses mots tout ce qui nous est le plus proche. Auprès du tombeau on est à la moitié du voyage, qu'on fait du premier jour, et c'est pourquoi d'ici, que d'un autre endroit, il est possible de regarder tant ce que l'on a déjà traversé et ce que l'on va traverser désormais.

Approchons donc, chers compagnons, de ce tombeau, qui renferme en soi les restes fragiles de notre existence, et l'environnons non afin de verser des larmes, mais pour lire chacun, selon notre possible, de secrets hieroglyphes, que la nature a tracé sur ce tombeau, pour entendre dire de saintes leçons de vie et d'autres vérités sublimes à ce silencieux et immobile corps, duquel éloquence parait si pénétrante à l'ame, qui la veut our. L'entendons donc de plus en plus, l'entendons en place de pleurer ce, que l'on fait ordinairement. Car si quelqu'un est obligé, c'est nous particuliérement disciples de la Vérité Céleste, consacrant tous nos jours à la comprendre, ainsi qu'a certains de ses affaires bienfaisantes, nous conservons au dedans le repos dans tous les extrémités, quelles qu'elle fasse devant nos yeux. La mort est si rare, mais c'est pourquoi les leçons sont plus precieuses, plus salubres. Rien, peut être, ni notre propre sagesse, quelle qu'elle soit, ni celle des autres, ni les instructions de la nature exterieuse-est si fort à nous tirer de l'oubli de nous mêmes et des ténèbres de malefice, que nous laissons nous entourer, que le tombeau affligeant du trépas. Plus étonnant notre ésprit, plus étonnant notre coeur, que tout ce que nous appercevons jamais, il nous rappelle involontiérement, en nous même nous fait rentrer en notre âme et méditer l'avantage et l'avantage ce qui nous appartient le plus.

Mais après nous avoir donné tant d'avantage, tant de leçons de vie de ce tombeau si silencieux, souhaitons d'avantage à celui qu'il nous cache, souhaitons du bien éternel à notre cher compagnon, de nous desuni par la mort, et en lui disant dernier adieu, ne regrettons, que de ce que cette fleur, jeune et enchanteuse, est si de bonne heure fanée. Hélas! Mourir c'est une destinée à tous; mais mourir au commencement de sa vie, sans la savoir encore, sans y jouir assez, mourir dans la jeunesse fleurissante, où l'amour de vivre est ordinairement si enflammé, si insatiable et l'envie de mourir si profonde et si infinie, oui... mourir dans cet âge d'or... oh! se peut-il un autre malheur, qui soit si effrayant, si illimite? Adieu donc, cher condisciple, pour la dernière fois; adieu! notre bien aimé, digne objet de nos regrets, une fois pour tous; adieu à toujours.

٧.

## ${f 0}$ важности для челов ${f t}$ ка познанія о Бог ${f t}$ ${}^{20}$ ).

Нельзя безъ удивленія видъть, какъ человъкъ не умѣетъ цѣнить познанія о Богѣ. Люди, которые какъ бы для того и рождаются, чтобы всю жизнь кружиться въ вихрѣ заботъ, и не имѣютъ времени опомниться отъ своего круженія, эти грубыя существа <sup>21</sup>), подавивши въ себѣ всѣ высшія, благородныя стремленія въ самомъ зародыштѣ, озабочиваясь только тѣмъ, что необходимо или полезно на избранномъ ими поприщѣ,—и будучи всегда заняты чѣмъ-нибудь земнымъ, всегда наполнены какимъ-то туманомъ,—эти люди почитаютъ себя какъ бы въ правѣ не жертвовать времени на прі-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Вийсто словъ: «эти грубыя существа» поставлено рецензентомъ: «которые», а тв слова зачервнуты.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ученика богословія Миханла Булгакова. Помітка тою же рукою, какъ предъвачаломъ предшествующихъ сочиненій: «произнести при собраніи 11 апріля 1836».

обрътеніе познанія о томъ Существъ-вивмірномъ, котораго нъть въ вругу ихъ двятельности. Но пусть бы такая холодность въ Богопознанію усматривалась въ одномъ только влассв людей мадообразованныхъ и осустившихся заботами и попеченіями житейскими. Самые образованные, согрътые свътомъ науки, тъ самые, которые мыслить и познавать признають для человъка необходимымъ, и потому стараются удовлетворить этой необходимости, почти также мало имъють ревности познавать Божество. Какъ немногіе изъ посвятившихъ себя наукамъ занимаются Богословіемъ! Ограничиваются самымъ поверхностнымъ изученіемъ истинъ религін, а другія науки изучають во всю жизнь. Не жальють силь и трудовъ для познаній какихъ-нибудь мелкихъ и незначительныхъ, а познаніе высшее — начало и основаніе встать прочить знаній будто не стоить и половинныхъ усилій. Строеніе вселенной хотять объяснить, а на Того, отъ котораго оно зависить, не обращають должнаго вниманія. Думають постигнуть мудрые законы творенія, а законодателя — Творца оставляють въ забвеніи. Человъкъ, ты существо духовное, -- ужели не находишь для себя особенной важности въ познаніи Существа, т.-е., духовивниваго? Тебъ суждено жить въ этомъ міръ, быть членомъ извъстнаго общества, — и въ этомъ отношенін развів не промиваеть на тебя особенной благотворности познаніе Міроправителя, Царя всъхъ царствъ?

Земля-страна вовсе чуждая для человъка. Это иноземная школа, въ которую Отецъ небесный только на время посылаетъ двтей своихъ для того, чтобы они, поучившись великой наукъ жить, снова возвращались къ Нему на свою родину. Тъло — это колыбель, въ которой душа человъка обитаеть только до извъстнаго времени, пока, перешагнувъ предълы младенчества, разорветъ свои пелены, сбросить съ себя оковы и воспарить въ міръ высшій. Такъ цъль здъшней жизни заключена въ жизни будущей; наше назначеніе здісь-приготовляться для вічности. Вы живо чувствуете это назначение и, желая приготовить умъ свой для загробной будущности, устремляетесь къ наувамъ. Труды ваши увънчиваются успъхомъ. Вы разрубили Гордіевъ узелъ въ природъ, совлекли съ нея тапиственное покрывало, увидели ее во всей наготе, разсмотрвии весь составъ ея; все ея строеніе. Зоологія, ботаника, минералогія, химія, зоотомія и всв прочія естественныя науки извізстны вамъ въ малейшихъ подробностяхъ. Пусть вы знаете все

дарства природы такъ же твердо, какъ знаете свое существованіе. Но знаете ли вы, что при разлукъ съ тъломъ однажды навсегда вамъ должно проститься и со всею природою? Огонь, который обмовить нашу планету, нъть сомнънія, измънить ее совершенно. На ней не будеть болье теперешнихъ животныхъ и растеній, которыя, подвергшись разрушительному действію пламени, потеряють свою самобытность и сольются съ целостною массою земли; не будеть болье твхъ предметовъ, около которыхъ вы всю жизнь такъ ревностно трудились. И какое-жъ тогда вы сдълаете употребленіе изъ вашихъ познаній, если даже промыслъ опять поселить насъ въ обновленныхъ телахъ на этой же самой земле, только похожей на свътлое небо, а не нашу мрачную глыбу, которрю теперь мы называемъ землею? Что останется изъ вашихъ обширныхъ свъдъній, кромъ печальнаго воспоминанія о напрасныхъ трудахъ? Вы посвятили себя хирургіи: эта наука, по вашему миънію, самая необходимая, и потому вы занимаетесь ею со рвеніемъ 22). Но разрушится ея предметь; вмість съ нимъ должна рушиться и она. Вы сбросите съ себя тело; должны, хотя противъ воли, бросить, т.-е., и ее, должны погасить въ умв поананія, такъ дорого ему стоившія. Ибо если человъкъ и будеть иметь тьло въ жизни будущей; но къ тому твлу уже нельзя будеть приложить вашихъ познаній. Такь всё науки, которыми человъкь здъсь занимается, не перейдуть съ нимъ туда, всв оставять его за могилой, кромъ одной,--и эта одна есть Богословіе. Ей только онъ будеть учиться цвлую ввиность. Тамъ въ царствв духовъ всегда и вездъ предъ нимъ будеть одинъ только безконечный Духъ, м его уму нечего будеть познавать, кром'в этого Духа <sup>23</sup>). Итакъ если вы въ краткій періодъ вашего существованія на земли успъли пріобрасть насколько познаній о Бога: то вы трудились не напрасно. Ваши познанія объ этомъ Существъ шатки и даже невърны,--вы ихъ усовершите и пополните; правильны и основательны,--это зародышъ для того древа, которое должно рости и развътвляться чрезъ всю въчность. Такимъ образомъ познавіе о Богъ особенно важно для человъка потому, что оно одно, если можно

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Помѣтка рецензента: «многіе ли занимаются этою наукою, и почему тобою обращено особенное на нее вниманіе?»

<sup>23)</sup> На полякъ отчеркнуты рецензептомъ двѣ строки и поставлено: «такъ ли»?

такъ свазать, есть познаніе духовное, которое никогда для него не разрушается, одно есть познаніе ему родное, съ которымъ онъ, какъ духъ, будетъ жить до самаго конца своей безконечной жизни. И для этого-то собственно познанія, кажется, данъ человъку умъ <sup>24</sup>), а не для прочихъ, — съ которыми онъ ознакамливается только на малое время.

Въ міръ духовномъ такъ же, какъ въ міръ физическомъ, прикосновение существа къ какому-нибудь предмету невольно оставинеть въ немъ сивды того предмета. Огонь разрушаеть, смола чернить соприкасающееся тело; напротивь другія вещества сообщають ему бълкну, придають особенныя силы и твердость. Душа наша соприкасается съ предметами посредствомъ мыслей, но эти мысли оказывають на нее такое вліяніе, какъ бы соприкасался въ ней самый мыслимый предметь. Ибо мысли наши не суть что-нибудь пустое, но имъютъ свою реальность, подобную той, какую имъеть самая душа. Потому-то когда мы долго бываемъ заняты чемъ-нибудь низкимъ, противуестественнымъ, озабочены изысканіемъ средствъ для удовлетворенія порочнымъ стремленіямъ, порывамъ своихъ страстей: тогда самая душа наша омрачается и унижается въ своемъ существъ: тускавють ея способности, слабъють силы. Мысля постоянно о земномъ, житейскомъ, мы оземленяемъ и свою душу. Математикъ, страстно любящій свою науку, неръдко лишается ума, и бредить ен истинами: это отъ того, что его умъ отъ долговременнаго упражненія сділался самъ реальною математикою, а его мысли обратились въ математическія исчисленія. Значить, онъ не лишился ума, но только изміниль его видь, оставивъ на немъ неизгладимую печать того предмета, который такъ долго лежалъ на немъ. Теперь всякъ можетъ видътъ, какое дъйствіе на душу можеть произвесть мышленіе и познаніе о Богь. Этимъ мышленіемъ мы или сами живемъ въ Вогъ, и живемъ реально, или въ себя низводимъ Его. Только въ томъ и другомъ случав мы вивств съ Нимъ, близъ Него, осязаемъ Его. Привосновеніе Божества нь нашей душв необходимо должно обозначаться въ ней самыми резкими чертами: на ней долженъ остаться отсевть Божественнаго свъта; ея природа должна сдълаться гораздо чище.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Реценз. отчеркнуты три строки на поляхъ и поставлены следующ, слова: «в другія познанія ни чуть не напрасны и неизлишин».

духовнъе, божественнъе. Богъ—не какое-нибудь существо слабое, сотворенное; а потому и прикосновеніе Его, самое малъйшее, уже не такія произведеть дъйствія надъ чъмъ-либо, какія производять существа обыкновенныя. Какъ же высоко можеть возвыситься и облагородиться духовная природа человъка чрезъ долговременное и постоянное упражненіе въ познаніи Духа всъхъ высочайшаго!

Разсмотримъ теперь частиве вліяніе этого познанія на каждую порознь составную часть нашей души: умъ, волю и чувство.

Въ міръ умственномъ познаніе о Богь есть солнце, которое уму доставляеть свъть, а прочимъ поэнаніямь сообщаеть бытіс, жизнь н свъжесть. Безъ этого свъта умъ не могь бы видеть ничего: мракъ облегалъ бы для него весь міръ; тотъ же мракъ препятствоваль бы ему видеть и самого себя. Что значить эта безчисленность сіяющихъ точекъ на небесномъ сводъ? Изъ накихъ бездиъ произошли эти огромныя массы, плавающія въ воздушныхъ пространствахъ и куда въ такомъ порядкъ текуть опъ одна за другой? Гдъ причина такой измъняемости въ видимыхъ явленіяхъ? А самый человъкь?--откуда онъ взялся, и какая цъль его жизни? -- все это и многое другое было бы загадкой, неразръшимою загадкою для ума, еслибы онъ вздумалъ погасить въ себъ всякое знаніе о Богъ. Это знаніе прочимъ познаніямъ сообщаеть бытіе, жизнь и свъжесть. Ибо міръ познаній строится по образцу міра дъйствительнаго - иначе это тоть же самый существующій міръ, только существующій въ идеяхъ. Но какъ въ мірт двиствительномъ одна вещь зависить отъ другой, дъйствіе предполагаеть основаніе своего бытія въ своей причинъ, и такимъ образомъ въ безконечность, до самой последней, или лучше, первой причины всего существующаго: такъ точно и въ мірі познаній одно познаніе опираетси на другомъ, выведенное следствіе указываеть на свое начало, которое такъ же подъ собою имъетъ новое; цъпь такихъ началъ доводить наконець до последняго, основнаго начала, изъ котораго вытекаеть, и которымъ поддерживаются всв последующія. Это начало есть мысль о Богв. Уничтожьте, если возможно, въ вашемъ умъ это начало; съ нимъ вмъсть рушится и все зданіе вашихъ познаній, подорвутся все науки, — и во-первыхъ философія. Умъ безъ познанія о Богв не можеть удовлетворительно ръшить ни одного вопроса о мір'в и челов'яка; сладовательно космологія и психологія одолжены своимъ существованіемъ собственно этому познанію. Тъмъ болъе безъ него невозможна одлософія нравственная, которая есть не что иное, какъ Богопознаніе практическое. Что же теперь сказать о прочихъ наукахъ — дътяхъ одлософіи, когда самая мать ихъ живеть и питается одною только идеею о Богъ?

Нравственные законы, говорять, врождены человъку, но они врождены только потолику, поколику врождена ему мысль о Существъ высшемъ. Умъ изрекаеть эти законы, умъ управляеть дъятельностію человъка. Но откуда онъ почерпаеть ихъ, чъмъ онъ водится самъ при этомъ управленіи? Онъ водится идеею о Богъ, и изъ ней же почерпаеть всв уроки, всв законы для жизни. Угдубляясь въ отношение человъка къ Богу, какъ Учредителю, Правителю и Судіи нравственнаго царства, умъ извлекаеть отгуда многоразличные законы, такъ что каждое Божественное свойство есть новый, неисчерпаемый источникь таких законовъ. Но вмысты съ законами знаніе о Богъ даеть человъку и всъ возможныя побужденія къ выполненію оныхъ. Безконечная благость и безконечная правда Божія—какія спльнейшія п действительнейшія побужденія къ добродътели! Любовь къ намъ Отца небеснаго, явленная въ нашемъ искупленіи, та любовь, которую умъ представить, а языкъ выразить не въ состояніи-можеть ли быть для насъ еще что-нобудь сплытыйшимъ побуждениемъ къ угождению нашему Отцу? О! кого не подвигнеть къ добру все это, того не подвигнеть ничто, хотя бы весь міръ приняль на себя этоть трудь. Итакъ безъ знанія о Богъ невозможны ни законы правственности, ни побужденія. Но законы - основаніе всего нравственнаго зданія, а побужденія-силы, действующія надъ построеніемъ и усовершеніемъ этого зданія.

Чувство обнаруживается въ человъкъ особенно стремленіемъ къ чему-то лучшему, жаждою счастія и блаженства. Но гдъ найдетъ онъ это блаженство, это желательное счастіе, чуждый всякой мысли о Существъ существъ? Въ познаніяхъ ума? Но эти познанія, лишенныя главной своей опоры, только болье растравять его жажду. Ибо, что, кромъ одного безпокойства и тяжкихъ томленій, можно извлечь изъ познаній самыхъ шаткихъ и нимало неудовлетворительныхъ? Не прольетъ ли на него особеннаго спокойствія и блаженства чистая нравственность, та самая нравственность, которая безъ признанія Царя нравственнаго міра вовсе невозможна?

"Но правственность и умъ съ своими познаніями почти не доставляють никакого блаженства и тёмъ, которые исповъдують Божество". Пусть будеть такъ; за то чего стоить для нихъ одна надежда на загробную жизнь, —жизнь, растворенную всёми возможными блаженствами, сладкая надежда, которою здёсь дышать и восхищаются ихъ души? Но и она—последній якорь на бурномъ океанё жизни, последній ангель - утёшитель, единственный другь для душъ, растерзанныхъ тщетнымъ исканіемъ покоя, и она не имъеть мъста тамъ, где неть религіи. Неть Бога; неть и бессмертія: а отсюда какая надежда?

Такъ важно познаніе о Богъ для человъка—существа духовнаго: но оно важно для него и какъ для существа, предназначеннаго жить въ этомъ міръ, быть членомъ извъстнаго общества.

Бъды въ ръкахъ, бъды отъ разбойниковъ, бъды отъ сродникъ, бъды оть языкь, быды во градыхь, быды вь пустыни, быды вь мори, быды во ажебратіи 25), — воть краткій и вмъсть полный очеркь бытія человъческаго въ здъшнемъ міръ. Да, чего ужаснаго не случается въ нашей жизни? Мы богаты и славны: счастіе въ нашихъ рукахъ; мы забавляемся имъ, и какъ будто какимъ-либо волшебнымъ талисманомъ привлекаемъ къ себъ взоры всъхъ и почтеніе. Внезапно оно вырывается изъ рукъ нашихъ и улетаетъ; съ нимъ вмъстъ улетаетъ отъ насъ и всеобщее уваженіе. Мы имъемъ нъжнаго друга — услажденіе нашей жизни. Его существо слилось съ нашимъ, душа перелилась въ нашу душу, сердце срослось съ нашимъ сердцемъ: мы съ нимъ-одно, дышемъ однимъ, стремимся къ одному. Смерть вдругь отвимаеть у насъ это сокровище, отрываеть эту половину отъ нашего существа, безжалостно раздпраеть наши сердца, которыя такъ тесно соединились одно съ другимъ. Наши силы кръпки и свъжи, наше здоровье процвътаетъ: нътъ ни мальйшей тыни слабости. Мгновенно бользнь постигаеть насъ, и мы на одръ смерти. И мало ли другихъ безчисленныхъ лишеній и бъдствій, пресладующихъ насъ отъ колыбели до гроба? Во всахъ этихъ случаяхъ, гдъ искать отрады бъдному человъку, подъ жестокими ударами рока? Тогда какъ весь міръ противъ него, на кого онъ долженъ надъяться, кого просить о помощи и защить? Если для него есть Богъ; если онъ знасть это Существо, правя-

<sup>25 2</sup> Корин. 11, 26.

щее міромъ, — правосудное и вмѣстѣ всеблагое: то у него есть источникъ отрады и успокоенія. "Промыслъ знаетъ мою участь, и не попустить ей угнетать меня выше силъ монхъ", — вотъ его бальзамъ для раны сердца. Но если Богъ, по его мнѣнію, одно пустое слово: то ему недолго сопротивляться непріязненному жребію: онъ непремѣнно падетъ и погибнетъ подъ его тяжестію.

Для благосостоянія общества или государства необходимо вопервыхъ должное соотношение между членами частныхъ семействъ, во-вторыхъ законная подчиненность гражданъ начальству, наконецъ справедивое уважение подданныхъ къ особъ государя. А за этимъ само собою последуетъ и благоволение въ государству со стороны Того, въ рукахъ котораго всв судьбы царствъ. Но нътъ Бога, невозможна и нравственность, а безъ нравственности какое повиновеніе, какая любовь дітей къ родителямь? Первые, обремененные тяжестію пороковъ, естественно должны подавить въ себъ всякое природное чувство, последніе своимъ распутствомъ скорфе возбудять въ дътяхъ презръніе и стыдъ. Нътъ нравственности; сабдовательно нельзя ожидать правосудія отъ судей и правителей. Чего же ожидать и отъ гражданъ, кромъ одной ненависти къ такимъ правителямъ? Нътъ Бога; следовательно и цари — не отъ Бога. Не за что, значить, питать къ нимъ особеннаго почтенія, когда и мы могли бы быть царями, еслибы человъческій произволь избраль насъ. Нътъ Бога-Судіи нравственныхъ существъ, нътъ п безсмертія. Следовательно человекь сотворень только для настоящей жизни. Какой же хаосъ дъйствій долженъ произойти изъ этого хаоса мыслей! Самолюбіе и эгоизмъ, ничъмъ необузданные сделались бы тогда пружиною деятельности всехъ и каждаго. Тогда люди бросились бы другъ на друга, какъ яростные львы, съ намереніемъ вырвать изъ чужихъ рукъ те сокровища, которыя такъ заманчивы для жизни. А далъе? Та самая борьба, которую они употребили бы, какъ средство усладить свою пріятную жизнь, это самое усердіе къ жизни только скорве отравило бы ее, или совсвиъ преждевременно пресвило.

Такимъ образомъ познаніе о Богв обнимаеть человіна со всіхъ сторонъ. Оно—необходимый элементь для его существованія духовнаго; необходимая же опора для существованія тілеснаго, общественнаго. Безъ него невозможны познанія, невозможна нравственность, невозможна надежда. Оно одно есть познаніе родное

нашему духу—въчная его собственность. Имъ же облагораживается и возвышается самая духовная природа наша. Въ немъ и изъ мего нашъ покой, наше утъшеміе среди житейскихъ волнъ, отсюдато проливается свътъ одинокому путнику на призрачномъ пути жизни. На немъ же держатся и процвътаютъ и цълыя государства. Оно слъдитъ человъка во всъхъ его состояніяхъ, во всъхъ переворотахъ его жизни, вездъ его подрерживаетъ, вездъ услаждаетъ. Пустъ же теперь наждый, кто только способенъ мыслить и чувствовать, пусть скажетъ по внутреннему убъжденію ума и сердца: можетъ ли быть для человъкъ еще что-нибудь важнъе этого познанія, безъ котораго человъкъ не есть человъкъ? \*6).

## VI.

Накъ Богъ приготовлялъ родъ человъческій къ принятію Мессіи 27)?

Первосозданный человъть, представитель неба на земли, и какъ бы намъстникъ Бога въ видимомъ царствъ природы, падаетъ съ своего царственнаго престола, и въ этомъ паденіи теряетъ все первобытное свое величіе, славу и блаженство, и низвергается со всъмъ своимъ потомствомъ въ бездну погибели. Жалкая участъ царя земли невольно пробуждаетъ сострадательность въ сердпъ избравшаго и помазавшаго его на это царство. Изъ устъ Творца своего несчастный слышитъ обътъ о его возстановленіи, слышитъ, повторяетъ эти сладкіе звуки чуднаго голоса и утвшается ими. Но смотрите, какъ всемощный Благодътель выполняетъ свой обътъ. Проходитъ пять тысячъ лътъ съ половиною, и тогда уже совершается это таинственное возсозданіе міра. Такъ ли прилично дъйствовать Всемогущему, котораго каждая мысль есть самое дъло, коего одно слово произвело вселенную? Великою жертвою едино-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) За сочишению следуеть такаля рецензія: «обиліе мыслей основательныхъ п возвышенныхъ, ясность и связность въ изложеніи и выразительность въ израженія заслуживають полное одобреніе. Есть вирочемъ выраженія не такъ точвыя и чистыя».

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ученика богословія Михаила Булгакова. Пом'ятка тою же рукою, какъ предъ началомъ предшествующихъ сочиненій: «произпести при публичномъ испитавін. 2 іюл. 1836».

роднаго Сына своего Богъ хотвлъ показать людямъ свою безконечную къ нимъ любовь. Но за чемъ эта жертва принесена такъ поздно, уже тогда, когда пълые милліоны людей низошли во адъ, вавъ жертвы въчной смерти? Почему бы этому солицу, имъвшему влять въ человъчество новую жизнь, не взойти на горизонть съ самаго утра человъческаго существованія, а не въ поддень? Сынъ Божій ужели не могь явиться въ міръ въ началь льта, а не тогда, егда уже пріиде кончина льта? (Гал. ІУ, 4), Не могь, заставляетъ отвъчать премудрость Божія: иначе Онъ бы явился прежде надлежащаго. Пытливость человеческая, желающая хотя отчаств постигать тайны судебъ Божінхъ, проникаеть и въ эту тайну промысла, по которой обътованный Спаситель явился на землъ по истечении многихъ тысячъ лътъ послъ падения прародителей. Много предположеній сдълано для объясненія этой тайны; но всъ они сосредоточиваются въ томъ, что нужно было приготовить родъ человъческій къ принятію Мессіи.

Что Богъ приготовляль къ сему іудеевъ – этоть избранный народъ свой, это для всякаго очевидно и не подлежить ни малейшему сомненію. Но что сказать о язычникахъ, и следовательно о прими розв человраескому. Язычники составляли почти все человъчество, заселяли почти весь тогдашній міръ. А Богь такъ мало, кажется, занимался ими. Онъ какъ бы вовсе забыль ихъ и оставиль на произволь судьбы. Ни одинъ свътлый, отрадный дучъ не слеталъ въ нимъ съ высоты небесъ, чтобы разсъять мракъ невъдънія и заблужденій, въ которомъ они находились. Ни одинъ посланникъ небесный не приходилъ къ нимъ возвъстить волю небеснаго царя, предположившаго призвать ихъ въ чудный свой свъть. Это ли приготовление срътить Того, который какъ бы отчуждился отъ нихъ, и котораго увидеть когда-либо они не могли имъть даже надежды? Въ одной только Гудев, на горизонтъ самомъ ограниченномъ, сіяло солнце въчнаго Бога. Тамъ только оно освещало и вело людей къ тому, чтобы они были готовы п способны принять въ свои руки изъ рукъ Отда небеснаго Его единороднаго Сына. Но іуден-не капляли ли въ океанъ всего человъчества, или, по врайней мъръ, не мальйшая ли это пзъ всъхъ ръкъ, вливающихся въ этотъ обширный океанъ? Вотъ вопросы, воть недоумънія, съ перваго взгляда представляющіеся довольно затруднительными, но въ самомъ дълъ легко разръщаемые. Будто промыслъ можетъ дъйствовать на людей только средствами высимии, чрезвычайными, какъ Онъ дъйствовалъ на евреевъ? И не всегда ли Онъ дъйствуетъ въ міръ средствами болъе естественными? Такъ, не однихъ іудеевъ, Богъ приготовлялъ къ принятію Мессіи и язычниковъ, приготовляль ихъ средствами естественными.

Первое изъ этихъ средствъ былъ самый умъ. Существо разумное, человъкъ все принимаетъ только по убъжденію своего ума. По сему Богъ и употребилъ умъ, какъ надежнъйшую и почти единственную пружину въ дълъ приготовленія язычниковъ къ принятію Спасителя міра. Свойство ума мыслить и познавать. Онъ мыслилъ, познавалъ и велъ людей прямо ко Христу. Мыслилъ о самомъ себъ, мыслилъ о свободъ, мыслилъ о чувствъ, смотрълъ на природу, смотрълъ на жизнь обществъ, и видълъ, что все это повреждено, что все это требуетъ исправленія отъ того Художника, которымъ первоначально все устроено.

Мысля о самомъ себъ, умъ видълъ, какъ шатки, какъ ничтожны всь его познанія. Нужно знать всю силу стремленія ума къ истинъ, чтобы вполнъ постигнуть, какъ много обращала его къ Богу недостаточность его познаній. Долго скованный сномъ безсознательности, человъкъ вдругъ пробуждается, смотритъ, и этотъ первый вворъ на себя и природу уже нудить его къ изслъдованіямъ. Ему хочется узнать самого себя, хочется разгадать свое существо, свое начало, свою прив. "А это что вир меня, отъ меня отдъльное, спрашиваеть онъ невольно, что это? какъ существуеть? откуда взялось"? И эти желанія знать себя и мірь въ немъ непреодолимы. И этимъ 'сильнымъ, непреодолимымъ порывамъ язычникъ ни мало не могъ удовлетворить. Полному чувствомъ своего безсилія, что же оставалось ему среди томленія и тоски, какъ не ожидать сторонней, высшей помощи? Хорошо теперь намъ-христіанамъ поконться на лонт своей святой втры. Она успованваеть нашъ умъ, и насъ не мучить эта тревожная тоска о знанів, которая такъ тяготила язычниковъ. Еще прежде, нежели успаваеть развернуться цвать нашего сознанія, этоть цветь въ самомъ зародыцт своемъ уже напитанъ живою влагою откровеннаго ученія. И потому-то, сколько ни безжизненны наши собственныя познанія, мы спокойны: въра замъняеть намъ все.

Но язычникъ не имъгь этой въры. Онъ нуждался въ ней, нуждался въ помощи отъ Бога.

Чувствованіе такой же нужды въ высшемъ пособіи пробуждаль въ немъ и взглядъ на свободу. Совъсть еще свътила, хотя ея свять быль подобень мерцанію догорающей лампы, то вспыхивающей, то вдругь готовой погаснуть. И при этомъ свъть умъ достаточно могь видеть всю гнусность человеческих поступковы; но вмъсть видъль и то, что ему самому не исправить поврежденной свободы. Казалось, эло было ея стихіею, безъ которой она не могла даже дышать: такъ глубоко она была погружена въ этой опасной стихіи. H, говорить христіанинь вмість съ апостоломь, не то дълаго, что хочу, а дълаго, что ненавижу, и хотя желаніе добра во мнъ есть, но чтобы сдълать оное, того не нахожу. Ибо добра, котораго хочу, не дълаго, а дълаго зло, котораго не хочу (Рим. VII, 16). Но христіанинъ знасть, что ему дарованы силы благодати, которыми онъ можеть успъть во всякомъ добръ. А у язычника не было этихъ силъ, и чувство своего безсилія невольно обращало его къ небу, откуда слабый смертный въ тесныхъ обстоятельствахъ, какъ бы по инстинкту, ждетъ себъ помощи.

Чувство у язычника было изнурено, мертво, лишенное своей пищи—надежды. Дорогая надежда! тобою мы и живемъ... Прошедшее для насъ не существуетъ, настоящее одинъ мигъ, а въ будущемъ наше все. Изъ среды бурь и непогодъ настоящей жизни сладко христіанину обращать взоръ на загробную тишину и усповоеніе. Для язычника безсмертіе было тайною, въ которую онъ едва дерзалъ приникать. Жизнь его текла, подобно бурному потоку, со всёхъ сторонъ открытому для яростныхъ вётровъ. Ему нуженъ быль якорь, нужна надежда, которая для души есть тоже, что якорь върный и твердый (Евр. VI, 19).

Послѣ горькихъ размышленій о жизни человѣка въ самомъ себѣ, о жизни его ума, свободы и чувства, размышленіе о жизни его внѣшней пролагало для ума новую дорогу ко Христу. "Все вокругъ такъ уныло, такъ мрачно. Горизонтъ покрытъ трозными облаками. Тучи носятся надъ головою, сгущаются болѣе и болѣе. Я слышу раскатъ грома ужасный. Вижу огненный разливъ молніи по небосклону. Скопившаяся въ высотѣ влага обрушивается на меня. Негдѣ укрыться отъ бури одинокому страннику. Я одинъ въ пустынѣ безъ пріютнаго крова. Гроза свирѣпѣетъ, разгорается и

низвергается на землю въ стремительныхъ потокахъ водъ. Облитый этими водами, поверженный на вемлю, я дрожу. А въ сердцъ холодный страхъ леденить мою кровь. Ужели не пройдуть эти тучи, и солице не возсіяєть обогръть меня? О, возсіяй, возсіяй скорье. великое светило дня, мне тяжко, холодно мне подъ этимъ мрачнымъ небомъ; разсви тучи, согръй меня, и дай налюбоваться твоею ясною улыбкой". Такъ бъдствія жизни заставляли язычника ждать восхода вачнаго Солнца. Воть какь умъ могь располагать язычниковъ въ ожиданію Мессіи. Чёмъ более онъ развивался: твиъ ощутительнъе для него становилась нужда въ небесномъ пособін. Посл'я многихъ в'яковъ, взошедщи на высшую степень своего совершенства, онъ въ высшей степени почувствоваль и эту нужду. Впрочемъ одного ума недостаточно было, чтобы совершенно вгриготовить язычниковъ къ принятию I. Христа. Это средство нервое и основное. Показывая людямъ ихъ слабость, оно заставдяло ихъ ждать высшей помощи; но не могло опредълить, какъ эта помощь будеть подана. Надобны были другія средства.

Самое иногобожіе язычниковъ, которое, повидимому, такъ было невыгодно для будущаго Мессін, Богъ обратиль въ Его пользу Не станемъ говорить, что многобожіе можно назвать выродкомъ ума, сознавшаго безсиле человъва и нужду въ высшемъ пособін; не получая этого нособія отъ одного божества, онъ выдумываль другое, третіе и далве; и что следовательно каждый Богь язычника служиль ему какъ бы символомъ Мессіи-Спасителя. Многобожіе готовило людей къ Мессіи и другимъ образомъ. Язычники не знали счету своимъ богамъ. Этимъ такъ искусно воспользовался апостоль Павель: аншяне! сказаль онь въ Ареопать, обходя и обозръвая ваши святыни, я нашель жертвенникь, на которомь написано: неизвъстному Богу. Сего-то, котораго вы, не зная, почитаете, я проповъдую вамь (Дъян. XVII, 23). Каждый богь у нихъ имълъ множество дътей. По сей въръ они брали идоловъ у побъщенных народовъ и присовокупляли къ своимъ, почитал все это одною семьею; по той же върв они обоготворяли героевъ, прославившихся чудесами силы или искусства, думая, что это, точно боги, сходившіе на землю. Теперь когда І. Христосъ явился на землъ во всемъ блескъ своихъ чудесъ, язычники, какъ бы сроднившіеся уже съ мыслію о нисхожденіи боговъ на землю, легко могли принять Его, могли признать въ Немъ Сына Божія, хотя

на первый разъ въ томъ неправильномъ разумъ, какъ они понимали дътей Божескихъ. Это средство ничуть не недостойно Бога. Нужно было, чтобы язычники только приняли І. Христа; а послъ они уже могли узнать лучше, кто Онъ таковъ и чей сынъ. Не еслибы у язычниковъ не было многобожія, еслибы они не върили, что ихъ боги иногда являются между людьми, то какъ бы они могли повърить І. Христу—человъку, будто бы Онъ Сынъ Божій?

Мученія и смерть Мессіи разрушили бы ихъ въру въ Него. Своего бога на креств они не могли представить. Богъ предвидълъ это, и заблаговременно, сколько возможно, пріучиль ихъ въ мысли, что Спаситель постраждеть. Къ этой цвли они ведены были ихъ жертвами, которыя они приносили своимъ богамъ. Жертвы, по ихъ мевнію, съ одной стороны умилостивляли боговъ, съ другой очищали ихъ отъ гръховъ. Проповъднику Евангелія нужно было объяснить язычникамъ необходимость смерти Христовой. Какъ же бы онъ внушиль и объясниль эту необходимость, еслибы язычники были вовсе незнакомы съ жертвенною кровію? Теперь когда всеми приносились жертвы, какъ необходимыя средства къ очищеню гръховъ, мысль, что всеобщее примиреніе Божества съ человъчествомъ должно совершиться какою-либо жертвою, была имъ знакома, какъ бы родная. Когда явился Христосъ, какъ жертва умилостивительная, закланная на креств: язычникъ не могь уже такъ много соблазняться, сколько бы соблазнился, еслибы къ этому ужасному явленію не быль приготовлень своими жертвами. После этого нужно ли долго изследовать, почему жертвоприношевія такъ всеобщи и древни, и откуда они воспріяли свое начало? Нътъ сомнънія, что они ведуть свое начало отъ первыхъ падшихъ человъковъ, кои научены имъ были изъ высшаго откровенія, и что Богъ употребилъ ихъ, какъ средство приготовленія людей къ принятію всемірной жертвы І. Христа.

Таковъ быль планъ приготовленія язычниковъ. Богъ умівль извлечь для нихъ пользу даже изъ того, что у нихъ было пагубивійшимъ. Такъ двиствуетъ Онъ и всегда въ природів поврежденной, извленая изъ всякаго зла какое-нибудь добро. Тамъ, гдъ оканчивалось приготовленіе человічества къ принятію Мессіи средствами естественными—у язычниковъ, оно начиналось средствами сверхъестественными у іудеевъ. Этимъ-то и можно разрішить то недоумівніе, почему не всів язычники вмітсть съ іудеями удостоены

высшаго водительства Божія. Потому что нужно было испытать мапередь средства естественныя, а потомъ уже прибавить къ нимъ чрезвычайныя, которыя всегда наполняють и довершають то, что желостаточно совершено первыми. Къ последнимъ, можно сказать, Богъ вынуждается крайностію тогаа, когаа естественнымъ образомъ нежая чего-нибудь достигнуть. Достойно ли бы теперь было Его премудрости, еслибы въ приготовленіи людей къ Мессіи. Онъ ограничился однить сверхъ-естественнымъ своимъ дъйствованиемъ, тогла какъ и изъ обыкновеннаго ряда вещей могъ извлечь для овоей цали столько годнаго? Поэтому, когда у язычниковъ устроялось приготовленіе естественными средствами, Онъ пополняль п совершаль оное у іудеевь непосредственною своею силою. Итакъ нриготовленіе явычниковъ и іудеевъ-не два совершенно различныя приготовленія, но двіз части одного и того же діла. Чрезвычайнымъ приготовленіемъ іудеевъ пользовались, и какъ опыть показаль, совершенно воспользовались и язычники. Для того, чтобы свъть истиннаго боговъдънія оть іудеевъ разливался и на язычниковъ, они поселены были какъ бы въ средоточіи тогдашнягоміра; для этой же, безъ сомивнія, цели они въ плененіи ассирійокомъ и вавилонскомъ разсъяны были между язычниками.

Естественныя средства показали язычникамъ, что должна быть: номощь съ неба, долженъ сойти на землю самъ Богъ, какъ говориять Сократь. Но какъ Онъ явится? когда? въ какомъ мъстъ? камъ узнать Его? этого уже не могли сказать средства естественныя. Воть Богь и восполняеть самъ этоть недостатовъ. Онъ даеть іудеямъ сначала обътованія, въ которыхъ увъвнеть, что Мессія произойдеть оть ихъ племени, потомъ возивигаеть прина ракь пророковь, которые уже ясно определявоть время и место Его рожденія, описывають Его харантеръ, **гъла** и иногія обстоятельства жизни, воздвигаеть вивств цівлый. рядь прообразовъ Мессін - эти въ лицахъ пророчества, гдв обътованный Избавитель обовначался уже самыми върными и ръзжими чертами, видивися въ малайшихъ подробностяхъ. На основаніи этыть обътованій и пророчествъ и самый законъ, данный ввреямъ Богомъ, былъ имъ пъстуномо во Христа. Законъ нравотвенный, обнаруживавшій имъ ихъ духовное безсиліе, и тогда же грозивийй омертию, заставляль ихъ всегда помнить объ обътованномъ Мессіи и съ нетеривнісмъ ожидать Его пришествія. Занонъ гражданскій, выражавшій особенную близость іудесвъ къ Богу, подкріплять и усиливать ихъ надешды на несомивнюе пришествіє въ міръ сына Ісговы. Наконець законъ обрядовый, состоявшій изъ жертвоприношеній, символически представлять имъ великуюжертву І. Христа. Столько обітованій и пророчествъ! Такъ ярко въ нихъ охарактеризованъ Мессія! Могли ли іудеи не узвать Его? Правы ли, если не приняли?

Два чувства раждаются въ душъ по обозръніи этого веливагоплана приготовленія рода человъчеснаго нь принятію Мессін: чувство изумленія къ премудрости Божіей, и чувство благодарности нь безнонечной благости. Пусть бы Богь даль людямъ обътованія и пророчества о Мессін, и вдругь же послаль своего Сына. Поданнымъ признакамъ они, безъ сомивнія, угадали бы Его и приняли. Но чтобы изъ этого вышло? Вышло бы то, что люди, неубъдившись напередъ въ своемъ безсили, обольщенные послъдующими успъхами своего ума, начали бы сперва сомнъваться: полвобыло ли необходимо пришествие на землю Мессии? И, воврести дозрћимъх ивтъ, не могли ли они сами пособить своему горю? Не прошло ли бы оно какъ-нибудь само собою? А потомъ, быть можегь, отверган бы и вовсе эту необходимость. Или пусть бы Богьне употребыть высшихъ средствъ приготовленія, а доказаль бы только людямъ въковыми опытами всю крайнюю нужду въ Егопомощи: принесло ли бы ожиданный плодъ такое приготовление? Къ этимъ бъднымъ тварямъ явился бы ихъ Творецъ, чтобы взвлечь ихъ изъ бъдственнаго ихъ состоянія. Но какъ бы они смотрвии на это тело, во всемъ подобно ихъ телу, на это рождене чудное, непонятное, на эту безпріютную жизнь подъ тучами воеобщей ненависти хулы и поруганій, а еще болье на эту поноснуюсмерть, смерть какъ здодвя преступника? Повврили ди бы они, чтобы этоть человань, висящій на креста, быль ихъ Богь, котораго всемощная любовь къ немъ свела на землю для облеженствованія ихъ? О! неть, они не узнали бы Спасителя, и Его вочеловъченіе, Его святая жизнь съ святьйшею смертію остались быв для нихъ безплодными. Но Мессія предвозвъщенъ и предобразеванъ, какъ жертва искупительная: и люди, сроднившеся уже съ этою мыслію, съ благоговъніемъ добывають кресть своего Спасителя. Планъ великій, вполив достойный премудраго Художника, устрояющаго наше спасеніе, достойный безпредъльной къ намълюбви Отца небеснаго, по которой Онъ съ людьми, какъ отецъ съ дътьми, бесъдуетъ, даетъ имъ утъщительные объты, изрекаетъ мудрые законы для жизни, беретъ ихъ какъ бы за руки, ведетъ изъ въка въ въкъ и приводитъ прямо къ Источнику жизни — Христу, у нотораго жаждуще, послъ долгаго путешествія по знойной пустынъ, наконецъ утоляютъ свою томительную жажду. О глубина премудрости и благости Божіей! Преклонимъ предъ нею кольна душъ и тълесъ нашихъ, емлемся за крестъ своего Спасителя всею нръпостію въры, да не вотите будетъ въ насъ толикое Божіе смотръніе и попеченіе о нашемъ спасеніи 21).

#### VII.

### О необходимости таинствъ, какъ средствъ къ полученію благодати \*\*).

Человъть существуеть. Богь, ближніе, онъ самъ,—воть три предмета, для которыхъ онъ существуеть. Любовь къ Богу, любовь къ ближнимъ, любовь къ самому себъ—три первоначальныя основы его дъятельности, въ славъ Бога, въ благъ ближнихъ и собственномъ благъ—главная цъль всъхъ его обязанностей. Итакъ таинства, кажется, излишни. Но Богъ установилъ ихъ. Значитъ, Богъ какъ будто не премудръ. Пятно на Его славу. Такъ отвергаютъ таинства. Но вмъстъ съ ними отвергаютъ и свое спасеніе. Безъ таинствъ для человъка недоступна благодать. Безъ благодати невозможна добродътель. Безъ добродътели—нътъ надежды на въчноблаженную жизнь. Жалка участъ отвергающихъ таинствъ.

Таинства суть средства въ полученію благодати. Нужно убъдиться въ ихъ необходимости, чтобы принимать ихъ, чтобы пользоваться ими не безъ сознанія, по одному только обывновенію, но съ полною увъренностію въ ихъ значимости. Въ этомъ собственная польза каждаго.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) За сочиненіемъ слідують такая реневоїя: «съ удовольствіемъ прочитаво сочиненіе сіе здравомысленное и языкомъ выравительнымъ изложенное».

<sup>\*\*)</sup> Ученика Богословія Миханла Булгакова. Помітка тою же рукою, какъ передъ началомъ предшествующихъ сочиненій: «Произнести при собраніи, 16 септября. 1886».

Таинства возбуждають въ человъкъ въру—пріемлющую благодать; объясняють и облегчають для него самое полученіе благодатныхъ даровъ и дъйствія сверхъестественной силы дълають въ немъ удобнъе, ощутительнъе.

Безконечна любовь безконечнаго существа. Но кто болье испыталь ее, какъ не человъкъ? Для него, можно сказать, Богъ пожертвоваль всемь, какъ Богъ, своимъ безпредельнымъ величіемъ, будучи въ образъ человъка, самою жизнію. Для него Онъ скълаль все, что только Всемогущій могь сдылать для возстановленія своей свободной твари. А отъ него Онъ не потребовалъ многаго. "Только въруй въ Меня, сказалъ Спаситель, человъку, Имъ уже возсозданному, и обильныя струи Моей благодати рівкою прольются въ твою мирную душу; Я самъ довершу въ тебъ, начатое Мною, дъло твоего спасенія; въруй-и, какъ цвътъ весенній, ты обновишься, и просветивешь, какъ солице, предъ лицемъ Отца небеснаго". Не много нужно человъку для полученія благодатныхъ даровъ; но трудно для него выполнить и это не многое. Въровать во Христа-но что такое въра въ умъ человъка? слабый младенецъ безъ силъ, безъ жизни. Сомивнія пеленають и связывають его во всю жизнь, и не дають ему стать твердою ногою на примрачномъ пути въры. Жалкій младенецъ долженъ или возрасти, укръпиться въ силахъ и разорвать свои оковы, или остаться въ нихъ навсегда, и рано ли поздно ли проститься съ жизнію. Таковъ умъ человъка. Долго борется онъ съ самимъ собою, долго не знаеть, на что рышиться; видить ясность извыстной истины, чувствуеть силу ея доказательствъ и почти върить ей, почти убъжденъ въ ней; но тень сомитеній близка, -- вотъ она омрачила его взоръ; вотъ онъ уже не видить того, что такъ недавно видълъ. И снова небосклонъ проясняется, и снова набъгають тучи. Нуженъ случай особенный, когда въра могла бы одержать рашительный перевъсъ надъ сомивніями; когда человъкъ могъ бы самъ увъриться, что онъ дъйствительно въруетъ, могъ бы запечатлъть свою въру предъ Богомъ и своею совъстію, чтобы уже нивогда отъ ней не отказываться. Этоть случай и представляють таинства. Приступая къ нимъ, человъкъ знастъ, что надобно имъть въру; ръшившись принять ихъ, ръшается въровать; принявши, убъждается, что онъ върный, чувствуетъ, что онъ заключилъ договоръ съ Іисусомъ Христомъ, получиль отъ Него печать христіанина, отъ которой отказываться уже поздно.

Видали ли вы, какъ бурный вихрь кругить пылинку, какъ разъяренныя волны мчать и ломають малую вътвь, оторванную ими оть родного кория; какъ дымъ разсвевается и изчезаеть въ воздушномъ пространствъ, какъ наконецъ свътлый дучъ солнца, упадач на черное тыло, поглощается имъ и уже никогда не отражается? Такъ вихрь житейскихъ попеченій кружить человіка на зыбяхъ жизни; такъ грозныя волны своенравной судьбы уносять и разбивають его о скалы бъдствій; такь онъ-одинь среди огромнаго міра разливается и изчезаеть въ безконечномъ количествъ окружныхъ предметовъ; такъ лучи солнца правды, чистый образъ Божества поглощается и утопаеть во мракв зла и пороковъ. И емули сберечь въ своемъ сердце твердую веру, ему ли всегда помнить своего Спасителя и свое спасеніе, когда озабоченный тысячею нуждъ, потерявшись въ мірт сусты, онъ не имфетъ времени даже опомниться: вогда, разбитый бурею бъдствій, какъ въ забытьи, онъ только и знаетъ, что гоняться за призракомъ мірскаго счастія, —а о счастін въчномъ и не вздохнеть; когда предавшись гнуснымъ порокамъ, онъ только обожаетъ свои низкія страсти, а о Богв и не подумаеть? Нужно что-то особенное, гдв человъкъ разсъянный мыслями по всему протяженію безконечной природы, могь бы собраться, т.-е. въ одну точку; гдв забывши все житейское, весь міръ, самое твло, вспомниль бы только одного Бога, видълъ бы одну въчность, одну безпредъльность и себя-мальйшій атомъ, теряющійся въ этой безпредъльности. Нужны таинства, извлекающія человъка изъ вихря дольней сусты, и поставляющія его на свётломъ рубеже неба. Здёсь увидить онъ одно небесное веливое, божественное, и въ немъ невольно пробудится святая жаждакъ святому, невольно воскреснеть въра въ живаго Бога, живящаго вськъ върныхъ дарами благодати, -- въра, прежде подавленная мірскими помыслами и заботами.

Жить въ пространствъ и времени человъкъ созданъ съ пространствомъ и временемъ въ умъ. Формы эти—первыя условія всёхъ предметовъ, существующихъ въ природів; эти же формы нервыя условія и всёхъ предметовъ, существующихъ въ умів чемовъка. Внъ ихъ какъ въ первой, такъ и въ последнемъ ничего невозможно. И это потому, что ограниченъ человъкъ, ограничена и природа; а пространство со временемъ—необходимыя принадлежности и следствія ограниченности. Безпредъльный только существуеть безь и вив этихъ качествъ всякой предвльности. И такъ человъку естественно, необходимо мыслить и познавать подъ оор мами пространства и времени. Прибавьте нь этому нерадение его въ образовани своихъ высшихъ способностей, въ которыхъ тамиственно завиты высовія истины неба, его привязанности къ земль, его порабощение чувственности, и вы поймете, вы неудивитесь, какъ онъ иногда дерзаеть сомнъваться въ бытім сверхъчувственнаго міра, въ бытін самого Бога. Какъ бы онъ ни старался утончить, возвысить свой умъ, а для него никогда недоступно познаніе невидимаго, просто потому, что онъ неспособенъ этого представить. Здравое соображение опытныхъ истинъ доставить ему въру, даже твердую въру въ сверхъ-опытное; но не больше вакъ только въру. Теперь можеть ли человъкъ представить себъ. что такое благодать, которую онъ долженъ просить отъ Бога? А, не представивши, нельзя пожелать; нельзя безъ желанія при свободной воль и получить ее. Какъ далье онъ узнаетъ, что по его въръ благодать уже излита въ его сердце? А это знать необходимо, чтобы, пріявши 'невидимую сверхъ-естественную сиду, возымать ръшимость при ен помощи дъйствовать свито: иначе, она оставить дедяное сердце, несогратое огнемъ любви къ добродатели, и вакъ легкій не примътный паръ, снова улетить къ своему источнику. Вотъ здёсь-то и помогають человёку талиства. Онъ увёренъ что, пріобщаясь таинствамъ, онъ пріобщается благодатнымъ дарамъ св. Духа, съ которыми ему легко успёть во всякомъ добре; увъренъ, и эта увъренность сильна пробудить въ немъ стойкое воодущевленіе употребить полученные дары для пріобретенія вернаго блага. Благодать, какъ сила духовная, можеть перелиться только въ душу. Она умирить, успоконть ее. А въ теле по прежнему будуть бущевать свирыныя волны неистовых страстей. Велика ли отсюда польза? Нужна и тълу своего рода благодать, которая бы утишила въ немъ всв бурные порывы плоти. Тогда удобиве будеть небесной благодати двиствовать въ человвив, и устремлять его всемъ существомъ къ одному добру. Въ таниствахъ человътъ получаетъ т.-е., двойственную благодать---какъ для души, такъ и для тела. И, получивши, освежается весь, весь-въ цъломъ составъ чувствуетъ новыя силы и крепость, и весь, камъ цвътъ къ содиду, весь обращается къ Богу, согръвшему и воскресившему его.

Человъвъ сомнъвается въ необходимости таниствъ. Неудивительно. Онъ сомнъвался и въ бытіи міра, его овружающаго, даже въ своемъ собственномъ существованіи. Однакожъ міръ по прежнему міръ, и человань-все человань. Точно такъ же необходимы и такиства, какъ бы ихъ ни отвергали. Богъ можетъ безъ всякихъ чувотвенныхъ знаковъ дъйствовать на человъка своею силою? Точно Онъ могъ создать я міръ одинъ духовный безъ матеріальнаго, могъ совдать и человъка безъ тъла. Но сотворилъ и матерію для міра, и тело для человека. По той же таинственной премудрости Ему благоугодно было, чтобы и самая Его благодать являлась людямъ въ приличномъ себъ тъль-въ таинствахъ. Онъ знаетъ дучше насъ, какъ Ему дъйствовать. Нътъ, человъкъ, тебъ не переиначить своими сомивніями существующаго порядка въ мірв, не перемудрить тебъ Бога-премудръйшаго. А лучше подивись Его премудрости, всенаилучшимъ образомъ въ твоему благу устрояющему, поблагодари Его благость за священныя таинства, возраждающія тебя, подкръпляющія усовершающія, и спъщи со страхомъ и любовію пользоваться ими со).

#### VIII.

## О неебходимости пришествія въ міръ Антихриста \*.

Мрачно было начало христіанства; мраченъ будетъ и послъдній періодъ его бытія на землъ. Черныя тучи гоненій встрътили это солние при первомъ его восходъ надъ туманною землею; тысячи жертвъ принесены были въ жертву смерти при насажденіи этого древа жизни въ области смерти, и ръки крови увлажили его корень, напоили первые его ростки. Подобные громы разразятся надъ христіанствомъ и въ концъ въковъ, кровавое зарево, бороздимое страшными молніями, снова обагрить его горизонтъ, и адскій вихръ гоненій снова пронесется по всему христіанскому міру. Непреложенъ глаголъ Спасителя, предсказавшаго объ эти бури своему

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) За сочиненіемъ слідуеть такая рецензія: «Зрізлость и возвышенность сужденій, ясность, чистота и выразительность израженія заслуживають особенное одобреніе».

<sup>\*</sup> Ученика богословів Миханда Вулгакова.

земному царству. Первая изъ нихъ уже миновалась, можно ли сомнъваться и въ последней?

Не удивительно, если вемля такъ враждебно встретила христіанство-невъдомаго ей гостя, коего родина-небо: такъ принимаютъ на земль все не земное, все высокое, небесное, святое. Но отъ чего же она повторить свою враждебность и при прощаніи съ этимъ Гостемъ, когда онъ такъ долго гоститъ у ней, что какъ бы уже свыкся, сроднился съ нею? Непонятно, кто дерзнеть возстать противъ христіанства, когда всё народы будуть поль его знаменами? Отнуда возмется этоть человько беззаконія, описанный апостоломъ, сынг погибели, противящійся и превозносящійся выше всего, называемаго Богомъ или священнымъ, этотъ беззаконникъ, коего пришествие по дъйствию сатаны будеть со всякою силою, знаменіями и чудесами ложными, и со всякими беззаконными обольщеніями погибающихъ? (2 Сол. 2, 4, 9). Інсусъ Христосъ и апостолы сказали только, что явится предъ кончиною міра Антихристь, а почему? объ этомъ ни слова. Ни слова потому, безъ сомивнія, ли ответь на ответь начего особенно назидательнаго для нравственности, а только пища для одной любознательности. Все внать любопытно; но должны ли были Інсусъ Христосъ и апостолы высказать людямъ все, для нихъ любопытное? Пусть умъ самъ попытается разръшить вопросъ о необходимости явленія на земли Антихриста и выскажеть свои соображенія о предметь столько для него любопытномъ.

Антихристь явится въ міръ. Его явленіе должно совершиться по общимъ законамъ міра, по тъмъ законамъ, по которымъ раждается и живетъ всс существующее въ міръ. Мы развертываемъ сводъ законовъ природы, и на первой страницѣ въ таинственномъ іероглифъ, начертанномъ рукою Законодателя—Творца, отгадываемъ первый, основный ея законъ: все въ мірѣ естъ сочетаніе противоположностей. Постараемся объясниться. Какъ произошелъ міръ? Всемощный изрекъ всемощное: да будетъ; бездны ничтожества отозвались на этотъ голосъ, и явилась вселенная. Мыслъ Бога о мірѣ высочайшая реальность; бездны небытія—ничто. Связь этихъ двухъ противоположностей произвела міръ. Какъ міръ существуетъ? Сообразно двумъ противоположностямъ, участвовавшимъ въ его произведеніяхъ, два въ немъ главные элемента, такъ же противоположные: духъ—какъ бы представитель высочайшей реальности—

мысли Божественной, и матерія-какь бы представительница ничтожества. Духъ, подобно своему Первообразу, стремится въ безпредъльность; матерія преграждаеть ему путь, -- начинается борьба, длится,... и изъ этой сильной, но согласной борьбы духовности съ матеріальностью являются всё существа міра, и на этой то борьбё премудро замышлена и держится вся жизнь вселенной. Не одно вещество производить явленія въ вещественномъ міръ; а силы, духовныя силы, всегда действующія въ этомъ веществе. Какъ частиве существуеть мірь матеріальный? Сила притягательная и отторгательная, въчно борющіяся, и никогда не разнимающіяся, составляють жизнь какъ цельныхъ тель міра, такъ и всехъ порознь предметовъ на землъ. Подобныя же силы служать основою жизни и міра духовнаго. Умъ сила притягательная, а воля отторгательная. Волею человъкъ разсъевается по предметамъ міра его окружающимъ; умъ какъ бы ограничиваеть это разсвяніе воли, опредъляеть ея стремленія, направляя ихъ къ тімъ именяю, или другимъ предметамъ. Самое существо человъка состоить изъ двухъ противоположностей, -- души и тыла, и въ постоянной борьбъ духа съ плотію заплючается вся его деятельность. Такъ сочетаніе и борьба противоположностей есть всеобщій законъ, по которому развивается жизнь во всехъ ея степеняхъ отъ последняго минерала до благородивишихъ духовъ, отъ песчинки до огромивишихъ тваъ, до цвавго состава міра. Гдв противоположности враждебиве, гдь ихъ борьба сильнее, тамъ и жизнь является более деятельною, болве полною. Приложимъ этотъ законъ къ нашему двлу. Извъстно, что міръ преобразится, обновится. Это обновленіе міра будеть не что иное, какъ ръшительная побъда и торжество добра надъ зломъ: ибо стихіи, зараженныя тлетворнымъ дыханісмъ человъка-гръпнива, раскалившись растають, земля 31), оскверненная его безваконіями, и всю дюла на ней сюрять; и сама тварь, подверженная имь суеть, освободится изъ рабства тльнія въ свободу славы чадг Божімка 32). Решительна будеть победа добра надъ эломъ; необходимо должна предшествовать и ръшительная борьба. Ратоборцемъ со стороны добра явится І. Христосъ — самовъчное Добро. И зло должно выставить лучшаго своего подвижника, въ которомъ

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) 2 Петр. 3, 10.

<sup>32)</sup> PEM. 8, 21.

бы оно могло какъ бы воплотиться со всею своею силою и дъйствовать со всеми ужасами. Антихристь явится предъ кончиною міра, какъ само зло воплощенное, дабы употребить последнее и крайнее противоборство добру.

Родъ человъческій, а вивств и весь міръ не остаются на одной н той же степени бытія, но безпрестанно развиваются въ своихъ силахъ и жизни. И чрезвычайныя явленія, всеобщіе перевороты въ мірв не совершаются безъ предварительнаго приготовленія: они совершаются тогда, когда весь міръ, и особенно міръ нравственный, станеть на такую степень своего развитія и совершенства, что будеть уже готовъ къ принятію оныхъ. Такъ обътованный отъ въка Избавитель міра явился на земли тогда, когда естественныя силы человъва достигли полнаго своего развитія, когда умъ его сдвавль самыя напряженныя усиля въ изследовани истины и въ открытів средствъ къ нравственному исправленію, и когда люди при этомъ полномъ развитіи естественныхъ силь своихъ, увидъвши крайнее свое безсиле, возжелали и готовы были принять вожделъннаго Спасителя. Равнымъ образомъ и кончина міра — этотъ ужасный перевороть должень последовать тогда, когда міръ будеть къ нему готовъ. Кончина міра есть какъ бы смерть его. Естественная смерть обывновенно следуеть тогда, когда жизненныя силы, развиваясь въ безпрестанной дъятельности, наконепъ всъ истощатся подобно вакъ свътильникъ погасаетъ тогда, когда елей весь истощается. Предъ первымъ припествіемъ Господнамъ на земню истощены всв усилія, открылась вся полнота живни и двятельности естественныхъ только силь человъка. Теперь по пришестви въ міръ Спасителя человінь дійствуєть, сопутствуємый благодатію Божественного. И добро, подкрыпляемое благодатію, по закону усовершимости постоянно болъе и болъе развивается, спъеть, и должно наконець предъ концемъ міра достигнуть полнаго своего развитія, и принести самый эрвлый плодъ полнаго совершенства, дабы быть достойнымъ занять місто въ чертогів небесной жизни. Но винств съ тъмъ, какъ развивается и растетъ добро, спъетъ и возрастаетъ и зло: подобно какъ тънь неразлучно слъдуетъ за тъломъ, и чъмъ болье тыо освыщается, тымь ощутительные становится тынь. Преды концемъ міра добро достигнеть полнаго своего развитія и совершенства: равнымъ образомъ и зло откроется во всей своей сила, во встять возможныхъ видахъ, истощатся вст его попытан противъ добра: и тогда последуетъ смертъ его — окончательное разрушеніе его могущества и уничтоженіе бытія въ мірт. Какъ же
можетъ открыться окончательная зредость зда? Не иначе, какъ
въ липъ беззаконнейшаго человъка, который унотребитъ всё возможныя усилія противъ праведниковъ, дабы отвлечь ихъ отъ Христа.
Эту мысль представляетъ апостолъ Павелъ во второмъ своемъ
посланіи къ Солунянамъ. Онъ говоритъ, что тайна беззаконія
уже дъется (2 Сол. 2, 7), что здо растетъ и спъеть, и что когда
оно достигнетъ своей зредости, тайна эта откроется. Канъ же откроется? Тогда явится беззаконникъ, здо воплощенное, вооруженное
во всякую силу, и знаменія, и чудеса ложныя, его же Господь Іисусъ убіеть духомъ устъ Своихъ, и упразднитъ явленіемъ пришествія
Своето (8, 9).

Духъ злобы -- источникъ всякаго зла въ людяхъ тогда особенно дъйствуетъ противъ нихъ, когда видитъ въ нихъ что-нибудь достойное его зависти. Тяжко было ему смотреть на блаженство перваго человъка, и онъ употребиль всю хитрость и коварство, чтобы исторгнуть изъ неопытныхъ рукъ это сокровище. Онъ успъль въ этомъ: человъкъ, внявъ его обольщенію, съ высоты райскаго блаженства низвергся въ бездну золъ всякаго рода. Безпредвлывая любовь Божія милосердуеть о падшемъ, и исхищаеть его изъ бездиы погибели. Потокъ спасительной Божественной благодати съ высоты небесь изливается на землю, и въ религіи Христовой люди принимають оть небеснаго Отца новую жизнь и блаженство. Опять зависть возгораеть въ сердце исконнаго врага человековъ. Онъ ръпается, во чтобы то ни стало, истребить христіанство въ самомъ его зародышъ. Огнь гоненій со всъхъ сторонъ объемлеть малое стадо Христово; со дня на день увеличивается, разгорается. Но напрасно: этоть огонь не истребляеть, а только очищаеть, укръпляеть и разширяеть христіанство. После всехъ усилій отчаянныхъ, но тщетныхъ, скрвиивъ сердце, діаволъ какъ бы умолжаеть, но его злоба и въ тишинъ дъйствуеть. Онъ не престаеть резными тайными средствами увлекать вврующихъ въ свои пагубныя съти. Такъ онъ дъйствуеть и теперь, и дъйствуеть весьма успъшно. Окончательный періодъ существованія міра будеть для него уже последнимъ временемъ его торжества. Людямъ готовится самая блестящая, завидная участь: въчное блаженство. Ужели же злобный завистникъ потерпитъ, чтобы не собрать последнихъ своихъ силъ, и не устремиться со всёмъ адомъ на христіанъ, дабы если не всёхъ, по крайней мёрё, нёкоторыхъ изъ нихъ лишить близкаго счастія? Какъ же ему удобнёе действовать для достиженія такой своей цёли? Вёрнейшаго успёха въ семъ случав онъ можеть ожидать тогда, если на человёковъ будеть действовать чрезъ человёка же, имъ одушевленнаго и вооруженнаго во всю его адскую силу. Итакъ Антихристь явится предъ кончиною міра по усилю и устроенію оть діаволь. Эту мысль подтверждаеть такъ же апостоль, когда говорить, что пришествіе Антихриста будеть по дийству сатанину (2 Сол. 2, 9).

Господь попустить это пришествіе съ одной стороны для достойнаго приготовленія праведниковъ къ блаженству, имъющему открыться по концъ міра, а съ другой для оправданія праведныхъсудовъ своихъ не только предъ человъками и ангелами, но и предъзавистниками и врагами блаженства человъческаго.

Блаженство праведникамъ уготовано на небесахъ Господомъ самое высовое, блага неизреченныя, радости нескончаемыя. Награда воздается по мірт подвиговъ и трудовъ. Поэтому человівть, чтобъ быть, сколько для него возможно, достойнымъ блаженства небеснаго, долженъ предъ открытіемъ онаго понести всв возможные труды, испытать всв роды искушеній, выдержать самую сильную борьбу со стороны враговъ, чтобы по слову Спасителя, нуждою восхитить вънець славы въ парствіи небесномъ. А для сего и попустить Господь явиться лютому звирю, сыну погибели, беззаконнику, который воздвигнеть на избранныхъ самую жестокую брань, дабы среди огня этой брани съмо, дрова и тростіе сгоръго, а злато, сребро и каменіе драгоцинно (1 Кор. 3, 12) очистилось, и содължнось достойно войти въ создание небеснаго чертога. Сверхъ сего дело спасенія человеческаго, отчасти совершенное уже и совершаемое на земль, а окончательно имъющее совершиться І. Христомъ при концв міра, свидвтельствуется не одною землею, но и небомъ: на него взирають п ангелы и духи отверженные. Когда придеть пора окончательного совершения спасенія: не естественно ли будеть І. Христу оправдаться и засвидьтельствовать предъ цвлымъ міромъ, что Его подвиги, подъятые для спасенія людей, не напрасны, что плоды Его трудовъ, которые Овъ намеренъ собрать на последнемъ суде, действительно эрелы? Не естественно ли Ему тогда повволить, т.-е. торжественно испытать

# ПРЕДАНІЯ НАРОДОВЪ

О ПЕРВОБЫТНОМЪ СОСТОЯНІК И ПАДЕНІН ЧЕЛОВЪКА И ИХЪ ОТ-НОШЕНІЕ КЪ ХРИСТІАНСКОМУ ДОГМАТУ.

У всехъ народовъ живо более или менъе ясное воспоминание о прежнемъ счастливомъ блаженномъ состояніи ихъ родоначальниковъ, о райской жизни и такъ-называемомъ "золотомъ въкъ". И это воспоминание не есть простое воспоминание о прошедшемъ счастивомъ времени, подобное тому, какъ старый земледълецъ съ сожальніемъ вспоминаеть о времени, дававшемъ обильную жатву,явсопромышленникъ о старенныхъ явсахъ, рыболовъ о прежней счастливой рыбной ловяв и вообще всякій о томъ, что въ старину и люди были проще и жизнь лучше и счастливе настоящей. Во вевяъ этихъ случаяхъ прошедшее не представляется абсолютно счастивымъ временемъ, напротивъ восхваляющій, напримвръ, старину, не можеть не упомянуть о той простоть, которая часто доходила до цинизма, онъ даже упрекаетъ старину за это, отдавая преимущество предъ ней настоящей жизни. Между тъмъ въ преданіяхъ народовъ о райской жизни и о золотомъ въкъ нравственное совершенство. абсолютная невинность, истинно блаженная и счастивая жизнь составляють существенную основу. Рядомъ съ этимъ воспоминаниемъ въ устахъ всёхъ народовъ сохранилось преданіе о потеръ райскаго блаженства и замынь золотаго выка другимъ худшимъ въкомъ, послъ чего явились ответныя, скорби этой жизни и самъ человъкъ сталъ несчастивйшимъ изъ всъхъ существъ вседенной, изъ "всехъ тварей, которыя дышать и ползають въ прахе, какъ говорить Кроносъ у Гомера '). Вотъ эти-то преданія народовъ о первобытномъ состояніи и паденіи человека, въ связи съ ихъ отношеніемъ къ христіанскому догмату о свободномъ паденіи праотцевъ Адама и Евы въ раю, и составляють предметь нашего изследованія.

Дъло въ томъ, что въ преданіяхъ народовъ о первобытномъ состояніи и паленіи человъка невольно слышится отголосовъ того разсказа, который мы читаемъ во второй и третьей главахъ книги Бытія. Если Бытописатель говорить намъ о первобытномъ блаженномъ жилищъ человъка въ раю и при томъ подъ особеннымъ водительствомъ и попеченіемъ самого Бога, а потомъ далье разсказываеть, какъ чрезъ жену, соблазненную змісмъ, было потеряно нашими праотцами это блаженное жилище и блаженная жизнь. то эти же традиціи мы находимъ и въ преданіяхъ народовъ. Если, далье, Бытописатель грыхь первыхь людей полагаеть въ преслушаніи воли Божіей, въ ихъ гордости, то таковъ же гръхъ падшей четы (жены) и по сказаніямъ твую или другиу языческихъ народовъ. Скажемъ болъе, -- въ языческихъ преданіяхъ мы встръчаемъ часто тъ же частности, какія мы видимъ у Бытописателя, именно рай съ четырьмя реками и двумя особенными, выступающими изъ рода другихъ деревьями, — запрещенный плодъ, вкущение плода женою, обольшенною зміемъ, увлеченіе женою въ тоть же поступокъ мужа, ощущение обоями стыда и страха предъ Богомъ, изгнание ихъ ваъ рая и обречение на трудъ, болвань и смерть и проч. И теперь самъ собою возниваетъ вопросъ, чемъ объяснить это сходство преданій народовъ: Индейцевъ, Персовъ, Китайцевъ, Грековъ, Римлянъ, жителей Африки, Америки и друг. съ преданіями избраннаго Богомъ народа еврейскаго, которыя записаны богодухновеннымъ писателемъ Моусеемъ? Не заимствовали ли свои сказанія Индейпы, Персы и другіе народы у Бытописателя, какъ это допускали и признавали нъкоторые изъ древне-дерковныхъ апологетовъ; или же можеть быть наобороть Бытописатель взяль свои сказанія о первобытномъ человъкъ у Индъйцевъ, или у Персовъ, какъ это утверждають въ порывъ увлеченія нъкоторые изъ писателей прошедшаго въка 2)? Съ другой стороны, если несомивнио, что сказа-

<sup>&#</sup>x27;) Иліада XVII; 446 ст.

<sup>2)</sup> Съ этимъ обоими взглядами мы встретимся ниже.

нія языческих народовь имвють характерь мина, то нельзя ли видьть въ сказаніи Бытописателя такой же минъ, твиъ болье, что наприм. Канть, Шеллингь, Гегель, Шлейермахерь, Шиллерь и друг. смотрять на сказаніе Бытописателя какъ на символическій минъ, а не на историческое событіе?

Поэтому мы и думаемъ сопоставить преданія народовъ и особенно Индійцевъ, Персовъ и Египтянъ, въ томъ самомъ видъ, въ какомъ они дошли до насъ въ священныхъ книгахъ браманства, нарсизма и Египтянъ, съ сказаніемъ Бытописателя и изъ этого сопоставленія дать такой или иной отвітъ. Чрезъ это сопоставленіе різшится и вопросъ о характеріз сказанія Бытописателя, т.-е. считать ли описываемое Моусеемъ сказаніе о первобытномъ состояніи и паденіи человіть за историческій фактъ или нужно видіть въ немъ мисъ.

Но мы не ограничимся анализомъ преданій только индъйскихъ, нерсидскихъ и другихъ древне-историческихъ народовъ; иы думаемъ анализировать саги другихъ народовъ: Грековъ, Германцевъ, саги и некоторыхъ некультурныхъ народовъ Америки и Африки. Разборъ сагъ этихъ народовъ имъетъ важность и значеніе по нашему мивнію въ томъ, что они своимъ существованіемъ дають важное довазательство достоверности библейской истины. Общій голось человъчества есть непревлонное для нашего духа убъждение въ истинв. Положеніе это подтверждается многими учеными и даже такими, какъ Булянге, который всецью занять мыслію подорвать авторитеть христіанства и его воззрвній на мірь и человіва. И онъ сознаеть всеобщность голоса относительно извъстнаго предмета за несомивный признакъ истиности его. "Въ преданіяхъ человъческихъ, говоритъ онъ 3), надобно принимать за фактъ то, что признается истиннымъ всеми вообще". Поэтому-то весьма важны какъ для историка, такъ и даже болъе для богослова эти преданія, давая ему немаловажный аргументь въ довазательству богословской истины. А между темъ преданій о первобытномъ состояніи и паденіи человъка весьма много, какъ увидимъ, у народовъ не только древнихъ, но и новыхъ, и едвали не у всёхъ народовъ.

Цатать у О. Николя. Размышленія о божественности религіи христіанской стр. 324.

: Съ другой стороны въ планъ нашего сочиненія войдеть и онлосооскій ввглядь на происхожденіе зла въ мірв. Этоть взглядьесть своего рода преданіе, которое тоже говорить намъ о падемін, только о наденіи такъ-сказать домірномъ, о паденіи духовъ вовремя ихъ жизни въ надзвіздномъ мірв, съ которымъ, т.-е. паденіемъ, связано, какъ слідствіе отъ него, твореніе настоящаго міра и человівна. Мы разумінемъ религіозно-оплосооское ученіе о паденіи духовъ, проповіздуемое жрецами въ Индіи, Египті, потомъученіе греческихъ оплосоось, кончая Платономъ, о предсуществованіи душъ и ихъ паденіи, то ученіе, которое нашло себъ отголосокъ и послідователей въ средв христіанскихъ писателей.

: Посяв сопоставленія преданій народовъ о первобытномъ состоявіи и паденік человъка съ сказаніемъ Бытописателя о томъ жепредметв и, доказавши чрезъ это самостоятельность и историческій характеръ сказанія Моусея, мы коснемся и вопроса, чёмъ объяснить общее сходство сказаній всёхъ народовъ съ сказаніемъ-Бытописателя.

Анализъ преданій о первобытномъ состоянія и падемія человъка. ны начнемъ съ преданій Индъйцевъ. Правда, необходимо бы начать съ преданій семитскихъ народовъ, какъ-то: Ассиріянъ, Вавидонянъ, Финикіянъ, съ народовъ живущихъ вблизи и смежно съ Іудении и народовъ, отличающихся своею древностію. Но орелигіозныхъ возэрвніяхъ этихъ народовъ мы знаемъ весьма мало н притомъ изъ отрывочныхъ указаній Библіи и такихъ же свидьтельствъ греческихъ писателей и въ частности Бероза. Но греческіе писатели не могуть отнестись къ этимъ сказаніямъ прямо, безъ тенденцій; повъствун о тъхъ или иныхъ сказаніяхъ семитскихъ народовъ, они невольно, незамътно для самихъ себя, припиоывали этимъ народамъ то, чего на самомъ дълъ не было у нихъ. Потомъ археологическія изследованія объ этихъ народахъ еще далеко неполны и постоянно изменяются подъ вліяніемъ новыхъ открытій. И если новъйшія раскопки близъ Мосула, гдъ найдены остатки громадныхъ дворцевъ ассирійскихъ царей Санхериба и Ассурбаналала и въ последнемъ многочисленные остатии древней библіотеки Ассурбанапала, если эти остатки дали громадный матеріаль для изученія жизни древнихъ Ассиріянь; то все-таки, несмотря на тщательное изучение ихъ, не дано еще точнаго знанія о нравахъ, образъ жизни, върованіяхъ Ассиріянъ, въ частности и о

разбираемыхъ нами преданіяхъ. Смить, одинъ изъ чиновниковъ британскаго музея, приводить тексть одного довольно хорошо сохранившагося фрагмента, привезеннаго имъ изъ Ассиріи. По его мивнію, отрывовъ повъствуєть о проклятія за гръхъ, хотя, совнается Смить, "въ ръчахъ боговъ тексть пока еще теменъ". На первой сторонв мы находимъ рядъ рвчей касательно новосозданнаго человъка; но каковъ быль поводъ къ произнесению этихъ ръчейопредвлить невозможно. Очевидно одно, что первобытная чистота человъка была очень высока, такъ какъ человъкъ, "помъщенный въ собраніе боговъ, радуеть ихъ сердце"... Обратная сторона этого фрагмента, прямо, не говоря о самомъ паденіи человъка, начинаеть съ того, что человъкъ палъ и перечисляеть тъ бъютвія, которыя обрушились на человъка по его паденіи. Но указаніе на первобытное состояние человъка не имъетъ особеннаго значения. Это общее выражение: "человъкъ, помъщенный въ собрание боговъ, радуеть ихъ сердце" можеть напоминать общее всемь народамь древности преданіе о золотомъ въкъ. Что же касается проклятій ва грехъ, то Деличъ въ своихъ объяснительныхъ приивчаніяхъ къ изследованіямъ Смита замечаеть: "въ отрывке о проклятіи послъ гръхопаденія ни одна строка перевода, предложеннаго Смитомъ, не можетъ имътъ претензій на полную правильность; поэтому слишкомъ поспъшно бы было строить какія-либо опредъденныя заключенія на томъ необыкновенно темномъ текств" 4).

Начавши съ индъйскаго народа, мы у каждаго народа будемъ разсматривать прежде всего сказанія о рав, затымь о золотомъ въкъ, наконець о паденіи съ его послъдствіями.

И хотя всимъ извъстно сказаніе Бытописателя о райской блаженной жизни нашихъ праотцевъ въ раю и потерв этой жизни чрезъ гръхъ праотцевъ, который легъ на все его потомство и принесъ въ міръ все зло какъ нравственное, такъ и физическое, но мы приведемъ это сказаніе, какъ оно записано въ книгъ Бытія, тъмъ болье, что сказаніе Бытописателя будетъ служить для насъ путеводною нитью, ключемъ, который дасть намъ возможность проникнуть во внутрь лабиринта языческихъ сагъ и миновъ.

<sup>4)</sup> Chaldeische Genesis въ нъмецкомъ переводъ Делича 1876 г. стр. 30.

I.

Изъ всёхъ арійскихъ племенъ ранее другихъ выступають насцену исторіи индейцы. Первоначально они вместе съ прочими арійскими племенами жили на открытыхъ равнинахъ средней Авіи при источникахъ Окса и Аксарта, къ северо-западу отъ теперешней Индіи, за хребтомъ Гималайскихъ горъ. Но после и ранее другихъ всёхъ арійскихъ племенъ они оставили эту мъстностъ и спустились на юго-востокъ, за хребетъ горъ, въ страну "семи рекъ", т.-е. въ местность около Инда и пяти рекъ нынешняго Пенджаба вместе съ рекою Гаггаръ.

Этотъ народъ называетъ свою райскую гору — Меру. Она дежитъ, по върованію ихъ, по направленію Гималайскихъ горъ на западной сторонъ ихъ. Въ Магабаратъ ) райская гора Меру описывается слъдующимъ образомъ: "естъ прекрасный и высокій горный хребеть по имени Меру. Масса высокая и священная! Отъ полной блеска поверхности спицъ солнце бросаетъ свои лучи въ отдаленнъйшія страны. Золотомъ одъто (bekleidet) удивительное жилище Девъ ) и Гандарвъ (превозносящихъ геніевъ). Мерзостные драконы охраннютъ этотъ горный хребетъ, они страхомъ удерживають гръшника, который приближается къ нему. Бока хребта покрыты травой небеснаго происхожденія и мысль смертныхъ не достигаетъ его пробивающихъ облака вершинъ. Онъ укращенъ прекрасными деревьями, свътлыми прозрачными ручейками и со-

<sup>&</sup>quot;) Магабарата есть одна изъ важиванихъ поэмъ древняго міра. Въ предисловім своемъ она названа «океаномъ мисли и чувства» и это названіе виолив вридичествуетъ ей. Въ ней разсказывается о борьбів за господство двухъ парственныхъ родовъ, двоюродныхъ братьевъ Курунтовъ и Пундунтовъ. Но разсказъ этотъ объ этой борьбів составляетъ только основу поэмы. По новоду этого разсказа поэмъ передаетъ всіз героическія преданія древней Недів, всю мудрость временть минувшихъ. Это энциклопедія всізхъ событій и ученій, ей предшествовавшихъ. Всіз героическія легенды, древнія Веды, личность Рамы и даже нездивіная философія вошли въ нее въ виді эпизодовъ. Очевидно, цізлыя візка и поколівнія работали надъ ея составомъ. Хрисаноъ, Религіи древняго міра въ ихъ отношеніи къ христіанству. Т. 1, 180—181 стр.

<sup>4)</sup> Девы (блистающіе, свътлые, прекрасные)—боги Ведь — это силы и явленія природы, которыя особенно ощутимы для народа паступісскаго, съ его открытоюнепосредственно связанною съ природою жизнію.

всвхъ сторонъ раздается стройное и гармоническое пвије птицъ". По Пуранамъ 7), священнымъ книгамъ втораго ранга, на немъ находятся четыре (ръки) пруда, наполненные молокомъ, масломъ, свернувшимся молокомъ и сиропомъ. Отъ него на всв четыре стороны свъта текуть четыре большихъ источника именно: Гангъ изъ коровьяго рыла на югь, Сить изъ головы слона на востокъ, Барда изъ головы тигра или льва на съверъ и наконецъ Хаксъ изъ лошадиныхъ усть на западъ <sup>в</sup>) <sup>в</sup>). На всв четыре стороны гора заканчивалась золотымъ, серебрянымъ, мёднымъ и железнымъ цоволемъ 10), солице, мъсяцъ и звъзды вращаются вокругъ нея. Эта міровая райская гора, которую населяють боги и духи и которая имъеть семь или восемь оттънковъ, лежить въ центръ земли и есть блестящій золотомъ путь земля; вокругь нея земной міръ, раздівленный на семь или восемь поясовъ или острововъ. Внизу подъ ней находится преисподняя, съ такими же семью или восьмью оттвиками, какъ и на самой горъ Меру. Въ самомъ низу преисподней, какъ бы въ противоположность самой вершинв Меру, гдв живеть богь Индра, покоятся древніе, вверженные богами въ пропасть, --- змви, которыя, такъ какъ онв внесли въ міръ всв бедствія, стали міровыми змѣями 11). Такимъ образомъ райская гора, по представленію индайцевъ, обнимаеть собою весь міръ отъ его верха до его низа: она касается своей вершиной небесъ, а своей нижней частью она достигаеть преисподней.

Въ этомъ преданіи о рав важную сторону для насъ представляєть указаніе на присутствіе въ раю боговъ, указаніе на четыре рвки, на міровыхъ змів весшихъ зло въ міръ, на охрану дра-

<sup>7)</sup> Древитами книга изъ Пуранъ явилась не ранте 12 или 13 въка по Р. Хр. Пураны въ числъ 18 книгъ, какъ и вообще поздитами литература Инхін, представляютъ собою уже вырожденіе древняго философскаго духа страны и ея поэзін и отличаются фантастичностью образовъ. Хрисанеъ, 181 стр.

<sup>\*)</sup> Въроятно скаламъ по мъсту ихъ расположения приписывался такой видъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Нѣкоторые хътять видѣть въ рѣкахъ Сить—Гоанго, которая течетъ въ Китаѣ, а въ Бардѣ—Енисей въ Сибири. Lüken.

<sup>10)</sup> Цоколь—архитектурный терминь, которымъ обозначается въ архитектурф основание здания, облицованное или обложенное снаружи тесапнымъ камнемъ, мраморомъ и чугуномъ, какъ здесь золотомъ, серебромъ, медью и железомъ.

<sup>.</sup> ¹') Cp. Asiat. Originalschr. 1, s. 91 ff. У Люкева въ его сочинения: Die Traditionen des Menschengeschlechtes oder die Uroffenbarung Gottes unter der Heiden. Crp. 78.

кономъ, а это все нъкоторымъ образомъ указываетъ на сказаніе Бытописателя.

Въ Ведахъ, которыя заключають въ себв первобытныя върованія и представленія индейпевъ и суть первый историческій намятникъ, -- въ частности въ Гагуръ-Ведъ встръчается сказаніе о трехъ эпохахъ или періодахъ бытія міра и человъка. Изъ нахъ первая эпоха носить название Satro-эпоха совершенства, когда люди были совершенными по душв и по твлу, остроумными, безстрастными и свободными отъ всвхъ телесныхъ недостатковъ. Второй періодъ-Родшась, эпоха омраченія, когда въ средв людей стали появляться непостоянство, надменность, ложь, чувственность и т. д., а вывств съ этимъ явилось множество бользней. Третій періодъ-Тамасъ, эпоха помраченія, когда размножилось зло, распространились бользни, пока наконецъ человъческій родъ не впадаетъ въ душевное и телесное страданіе. Въ этомъ процессв постененнаго разложенія принимаєть участіє и сама природа, изміняясь въ своей добровачественности въ худшую сторону. Въ във преобладающого Satro, когда господствовало согласіе съ девами, добрые девы были побъдителями, а элые — асуры побъжденными. Тогда какъ въ последній періодъ господствующаго Тамасъ, когда люди следовали своему произволу и похоти, побъдителями были асуры, а побъжденными — девы 12). Позднайшіе индайскіе браманы учать уже о четырехъ различныхъ въкахъ, какъ это со всею ясностно высказано въ законъ Ману 13). Первый въть "Крита" "въть истины", когда добродътель (въ формъ вола) ходила на всвхъ четырехъ ногахъ, именно: истины, раскаянія, любви и милостыни. Онъ равнялся 1.728,000 человъческихъ годовъ, состоящихъ изъ 360 дней 14). Второй въвъ, равняющійся 1.296,000 человъческихъ годовъ. Третій "въкъ трехъ жертвенныхъ огней". Въ этотъ въкъ добродътель теряеть уже одну ногу. Третій выть въ 864,000 человыческихъ

<sup>12)</sup> Ajur-Veda. У Вуттве-Исторія язычества, стр. 417-418.

<sup>13)</sup> Книга закона Ману представляеть собой неприведенное въ систему собраніе древнихъ законовъ, припадлежащихъ разнымъ временамъ и разнымъ лицамъ. Появленіе ихъ относится къ 7 или 6 столетію до Р. Хр. Хрисаноъ 1, 178.

<sup>14)</sup> Нівто Бео доказаль, что числа, когорыми индівіцы опреділяють свои міровые періоды, составляють плодь чисто одного воображенія; оніз основаны на нівкоторых в астропомических догадках в заимствованы вмісті съ самою астрономією оть китайцевь. Геттингерь, Апологетика христіанства II, 192.

годовъ-Дванара (Dwapara) "въкъ соминия", теперь добродътель таряетъ другую ногу и водочится уже на двухъ. Наконецъ четвертый въкъ-Кали "въкъ гръха", когда добродътель стоитъ на одной нога и человакомъ овладавають суста, жадность, окупость. Такить въкомъ представляется настоящій въкъ и таковымъ онъ будеть впредь до разрушенія міра или до міроваго пожара, послів чего наступить новый блаженный въвъ. Первый въвъ быль санымъ счастинвъйшимъ въкомъ для человъка, въкомъ блаженства, вые точные, выкомы раздолья, какь это видямы мы описанія его. У Страбона, въ письми Онесикрита философа приводится разсказъ Камануса объ этомъ счастивомъ, раздольномъ въвъ. "Прежде нъ девности, говорится тамъ, все было полно вайцевой и ячменной муки, какъ теперь полно все пыли, источники текли одни водой, другіе молокомъ, равнымъ образомъ одни медомъ, другіе виномъ, третьи масломъ. Но отъ насыщенія люди пали въ своевольство и Зевсь за ихъ поступокъ уничтожиль все, едилавъ и самую жизнь трудной для нихъ 15). Въ этотъ золотой въкъ, во время жизим перваго человъка Ямы 16) сына Vivasvan'а или Имы (у персовъ) люди не знали ни голода, ни болъзни, ни смерти; имъ неизвъстны были ни засухи, ни бури, ни недогоды, тогда не дули знойные вытры пустынь и были счастливы всь живыя и не живыя существа. Яма быль близовь въ Божеству и находился съ имъ въ непосредственномъ обращении 17). Достопримъчательно въ этихъ сказаніяхъ указаніе на нравственное совершенство перваго въка, на сладость жизни и близость перваго человъка къ Богу.

Такъ описывается жизнь дюдей перваго счастиваго, золотаго выха. Но этотъ счастивый выкъ смыняется другимъ, меные счастивымъ, наконецъ третьимъ и четвертымъ, въ которые постепенно и прогрессивно идетъ упадонъ добродытели, такъ что въ концы концевъ въ четвертомъ выкъ господствуетъ одна свобода и рас-пущенность правовъ.

Переходя къ преданіямъ индъйцевъ о паденіи человъка, мы остановимъ свое вниманіе на одномъ встръчающемся въ Ведахъ гимиъ,

<sup>15)</sup> Srabo XV, 8, у Люкена 89 стр.

<sup>16)</sup> Яма въ тоже время есть богь подземнаго царства, богь смерти.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Lassen, Indische Alterthums-Kunde B. 1, s. 517. Windischman, Zoroastrische Studien s. 19.

который своимъ содержаніемъ и своимъ тономъ и духомъ напоменаетъ намъ, хотя и слабо, псалмы Давида. "Мудры и величественны дъда того, ито создалъ въ видъ свода необъятную твердь. Онъ воздвигъ пространное, чудное небо. Онъ простеръ звъздный сводъ и землю, отдъльно другь отъ друга. Скажу ли я объ этомъ моей собственной душъ? Какъ я могу достигнуть Варуны? Не погнушается лв онъ моею жертвою? Когда я увижу мой духъ спокойнымъ и примиреннымъ съ нимъ? Я вопрошаю тебя, о Варуна, когда явится у меня желаніе признать свои гріжи? Всів мудрецы говорять цяв одно и тоже: Варуна прогивванъ тобою. Не за древній ли это гръхъ (?) о Варуна, хочешь ты погубить твоего друга, который всегда тебя прославляеть? Возвъсти мив, всесильный Господь, о моемъ освобожденіи отъ грвха и я скоро обращусь къ тебв со славословіемъ. Изреки мнв освобожденіе отъ грвховъ нашихъ отцевъ (?), равно вакъ и отъ тъхъ, которые мы совершили въ собственномъ твле; освободи меня, о царь, какъ вора, который съвлъ украденный имъ скотъ, освободи меня, какъ освобождають телена оть веревки. Это было не нашимъ собственнымъ дъломъ, о Варуна; это произопило невольно; это было отравленное ядомъ влеченіе (?), это была страсть, рокь, отсутствіе размышленія. Старикь имъетъ наклонность развращать юношу; самый даже совъ приводить нь преступленію «18). Нівкоторыя черты этой замівчательной въ своемъ родъ молитвы прямо быють въ глаза. Въ ней молящійся, при полномъ и живомъ сознаніи святости божества, и грвховности человъка упоминаетъ о какомъ-то гръхъ отцевъ и просить свое божество отпустить ему этоть гръхъ, а вместь и грвхи его собственные, которые онъ совершиль невольно, по какому-то роковому влеченію, порабощающему его волю. Півецъ Ведъ свлоненъ, какъ видимъ, оправдать свои грвхи, извинить себя въ своихъ собственныхъ грвхахъ, которые онъ совершилъ невольно... "Уже здесь, замечаеть Эбрардь, у котораго мы заимствовали этоть гимнъ, видимъ первый, хотя еще и слабый зародышъ того извиненія гръха, которое должно привести къ разнузданности и помраченію Богоповнанія и въ заключеніе всего къ пантензму. И само собою возникаетъ вопросъ, что это за гръхъ отдевъ, который ле-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Эбрардъ. Апологетика. Научное оправданіе христіанства. Въ нереводъ протоісрем Заркевича, т. 2, стр. 19—20.



жить на всемъ потомстве, который сознается всеми и который разумъеть здъсь молящійся? Откуда потомъ произошло отравленное ядомъ влечение но гръху? И не будеть кажется ошибки, если допустить, что молящійся разумель здесь грехь перваго человека, въ которомъ согръщило и все его потомство, гръхъ праотцевъ въ раю, тотъ самый гръхъ, о которомъ и Бытописатель говорить въ третьей главъ своей книги. И дъйствительно, среди индъйцевъ много преданій о печальной эдемской ватастрофъ. Въ самыхъ же Ведахъ говорится, что Яма, первый человъкъ, сдълался ослушникомъ божественныхъ веленій, вследствіе чего и обрушились на родъ человъческій и на всю землю всь бъдствія и страданія настоящей жизни. Міровой порядокъ разстроился и жизнь человёка сталя рядомъ несчастій, біздъ и болівней, который заканчивался неумолимой и неизбъжной смертію". Это, кажется самое древнее преданіе о паденіи человъка, хотя оно и обще, потому что имя Яма, своимъ сходствомъ съ персидскимъ именемъ Інма, которымъ названъ первый человыкь золотаго выка, указываеть, что оно, а винств съ нимъ и самое преданіе относится по своему началу къ тому періоду времени, когда индівицы и иранцы составляли еще одинъ народъ и жили вмъстъ. Но въ приведенномъ преданіи ничего не говорится о самомъ актъ паденія перваго человъка; здъсь главнымъ образомъ выступаютъ на видъ только следствія паденія. И другая сага индейцевъ вакъ бы восполняетъ пробедъ. Она приписываеть паденіе уже не Ямь, а Брамь, тоже первому человыку, и самый факть паденія представляєть такимъ образомъ: "чтобы нскусить Браму, перваго человъка (богъ) Шива бросаетъ цвътокъ дерева kaldeir 10). Брама, желая быть равнымъ Богу и на огненномъ безконечномъ столбъ подняться до высоты Бога, взялъ цвътокъ и цвътокъ доставилъ ему то, что онъ дъйствительно уподобился Богу. Но Богъ въ его безконечности показался ему страшнымъ и Брама подпалъ проклятію, такъ что изъ Brahmapatam быль свержень въ пропасть, где онь, по одному сказанію, должень постоянно въ теченіи мидіона дёть каяться и после за свое расканіе быть снова помилованнымъ". Но не одинъ Брама участвуеть въ актъ паденія; преданіе говорить, что первая жена, которая произопла изъ тъла Брамы, склонила послъдняго ко гръху и вслъд-

<sup>15)</sup> Индейской смоковинцы, которую видейцы считають за райское дерево.

ствіе этого Брама долженъ быль потерять свое тіло, въ вогоромъ онь согріншль и которое теперь стало туманомъ и мракомъ, т.-а, тіломъ смерти и отверженія 20). Въ этомъ разоказів о паденіи перваго человіна, накъ его представляєть сейчась приведенная сага, такъ-сказать выпуклую сторону, характерную сторону составляєть указаніе на высокоміріе Брамы и взятіе ниспосланнаго Шивою растенія, потомъ обольщеніе женою мужа и смерть, какъ слідствіє паденія.

Но кто такая супруга Брамы? Это-богиня Сарасвади, которая индвидами считается праматерью человического рода. Она называется "первой женой" или родительницей (Bhawani) 21). Она живеть въ раю (на индъйской горъ Меру), гдъ сидить на недоступной вышинь этой райской горы и какь такая она часто называется Парвади (Parvadi), т.-е. "рожденная въ горахъ" или "богиня горы" или Дурга (Durga), т.-е. "трудно достигаемая". О ней разсказывается, будто она въ началь побъдила змія, злаго демона Mahishasava, наступила своей ногой ему на голову и отшибла последнюю. И индъйцы върують, что въ концъ опять, такимъ же образомъ явившись, она истребить знаго демона и потомъ перенесеть господство надъ міромъ съ Брамы на древняго бога Индру 22). Но какъ падшая жена она называется индейцами "Кали" (госпожей надъ въкомъ гръха) и считается страшнъйшимъ существомъ, виновницей смерти, всвхъ бъдствій и всьхъ бользней настоящаго въка. И ей поэтому приписывались предикаты: страшная богиня, краснозубая, разорительница, великая богиня смерти « 2 3). Ея господство, по мивнію инувицевъ, обончится вмъсть съ концемъ настоящаго въка, въка такъ-называемаго Kalijugam, когда она сама умреть. И послъ ея смерти ничего не останется, кром'в самаго лучного въ ея существъ, именно кости, которую Шива 24) ея супругъ возьметь себъ

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ср. Majer Mytholog. Lex. 1, s. 274 ff. У Люкева 90 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Какъ подательница жизни Бгарани изображалась полною ивжности въ липъ, вдущей верхомъ на волу; змвя была ожерельемъ, а на лбу блестящій полужісяпъ и была надинсь: добрая, возвыщенная госпожа, достопочтенная, небесная, безподобная. Illustrirte Mythologie von Goll's s. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Majer 1, с. s. 571—572, у Люкена 91 стр.

<sup>23)</sup> Illustrirte Myth. Goll. 248 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Шива тоже первый человекъ, только въ более раннемъ періоде до его плотской жизни его супруга Бгавани еще соединена съ нимъ, какъ гермафродитъ

и: повъсить себь на шею, потому что кость эта ему принадлежитъ в отъ него взята <sup>25</sup>). Въ чемъ же собственно заключается тотъ гръхъ, къ которому склонила она своего мужа, на это, кажется, уназываеть следующая сага. У наждаго народа встречается сказание о страшномъ и нечестивомъ родъ исполивовъ и вездъ происхождение ихъ всецью обусловливается падениемъ первыхъ людей, вакъ следствіе своей причиной. Родоначальникомъ исполемовъ у инавицевъ считается Кассіанъ, сынъ Брамы, или соботвенно самъ Брама, накъ первый человать, но уже падшій. Его супруга Дитипраматерь этого рода исполиновъ. Она-та же, что и выше названная Кази и, какъ мать исполиновъ, извъстна подъ именемъ Кали Дурга<sup>за</sup>). Дити суждено было стать матерью исполиновъ за то, что она сама пала, предавшись чувственному вождельню, и въ этоть поступонъ увлекла своего мужа. Немедленно послъ самаго акта паденія она почувствовала стыдъ за свой поступовъ и тутъ же увнала о своемъ несчастномъ удълъ родить двухъ близнецовъ, нечестивыхъ исполиновъ. На этомъ основании и говорится, что эти оба исполина произоным всявдствіе провыятія въ рако. По этому сказанію, какъ видимъ, самый актъ паденія заключается въ плотскомъ совокупленіи цервой четы, что мы встръчаемъ въ сагахъ и другихъ народовъ, что повторилось и въ среде некоторыхъ древнихъ христіанскихъ еретиковъ: анкратитовъ 27), манихеевъ 28) и другихъ еретиковъ последующаго времени.

Наконецъ разсказъ о паденіи или точнъе о слъдствіяхъ паденія привязывается, если не непосредственно, то посредственно къ Пурушъ первочеловъку, который предшествуетъ Брамъ и Шивъ, такъ что послъдніе вмъстъ съ Вишну считаются его сыновьями. Въ одномъ древнемъ комментаріъ на книгу закона Ману говорится, что Богъ создалъ изъ земли перваго человъка Пуру или Пурушу и потомъ даль ему жену. Оба они питались исключительно только отъ плодовъ земли и не употребляли въ пищу того, что имъло жизнь 2").

<sup>(</sup>Mannweib). Но какъ супруга Брамы, въ болве поздвемъ періодѣ, она отдвлена отъ Шивы и является болве съ именемъ Кали, злой жены.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Majër 1, с. s. 195. Люкень 65.

<sup>26)</sup> Luken 92 crp.

<sup>41)</sup> Clem. Strom. III, 12, 13.

<sup>26)</sup> Augustin, de morib, Manich, c. XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Индэйцы говорять, что первые люди употребляли въ пищу плоды, которые сами собой выростали изъ земли. Diodor. 3, 38. У Люкена 92 стр.

Отъ этой первой пары произошли четыре касты: браманы, кетри, судра и вайсіа. Но эти, живя первоначально по предписаніямъ своихъ родителей, скоро позабыли свой долгъ: между ними стали являться зависть, убійства, родилось желаніе возвыситься нядъ Богомъ и чрезъ это все они навлекли на себя гиввъ Бога. Богъ за это истребиль ихъ и съ этимъ вивств окончился первый въкъ. Во второй въкъ Богъ создалъ Браму, Вишну и Шиву, а Брама создалъ Ману, потопнаго патріарха, отъ котораго потомъ произошель человъческій родъ <sup>20</sup>). Въ этомъ разсказъ, какъ видимъ, сущность гръхопаденія состоить уже въ всеобщемъ забвеніи долга различными кастами, слъдствіемъ чего явились въ міръ зависть и убійства (чъмъ между прочимъ и обусловливалась необходимость книги законовъ Ману).

Таковы преданія индъйцевъ о первобытномъ состояніи и паденіи человъка. Но рано, благодаря влиматическимъ условіямъ страны, пробудившаяся философская мысль проповёдывала и о паденіи высшихъ духовъ, живущихъ въ надзвездномъ міре, и съ этимъ актомъ паденія, вакъ его следствіе, связывала начало и конецъ настоящаго міра. Ниже мы воснемся того, насколько это паденіе духовъ н именно духовъ необходимо было для всей пантеистической системы и какъ это ученіе о паденіи духовъ вытекало изъ ихъ общаго принципа; а теперь приведемъ самое учение объ этомъ падения, какъ оно признается индейцами и какъ оно описывается въ отрывкъ, приведенномъ въ Энциклопедіи аббата Минье 21) изъ Шастан-Брамы (ученія Брамы). Вічный въ созерцаніи своей сущности, говорится тамъ, ръшиль по исполнени временъ сообщить свою славу и свою сущность существамъ, способнымъ наслаждаться и раздвлять его славу и блаженство. Этихъ существъ еще не было; Въчный восхотъль, и они явились, онъ образоваль ихъ отчасти изъ своей сущности способными въ усовершенствованію, но и съ возможностію потерять эту способность. Онъ создаль сначала Браму (Brahmâ), Вишну и Шиву, потомъ Магазуру или Магадеву

<sup>36)</sup> Asiat. Originalschr. 1, s. 436 ff. ibidem.

<sup>31)</sup> Migne. Encyklop. des Relig. T. 1, p. 191. Срави. Windischman. Soroastrische Studien стр. 589—599. Здёсь приводится фрагментъ Голузаля, который онъ нашель въ прошломъ столетии. Строгая критика отвергаетъ подлинность этого фрагмента, но сущность его—продуктъ индейскаго міросозерцанія.

и все воинство ангеловъ. Онъ поставиль Браму княземъ воинства. ангельского и своимъ помощникомъ... Онъ разделилъ ангеловъ на отряды и поставиль надъ важдымъ изъ нихъ начальника. Радость в гармонія царствовали вокругь престола Въчнаго; но воть зависть и ревность овладели Магазурой и другими предводителями ангельских отрядовъ. Они забыли свои обязанности, оставили дослушаніе, коимъ были обязаны своему Создателю и отказались повиноваться Вишну и Шивъ. Они говорили другь другу: мы хотимъ господствовать. Подобное честолюбивое желаніе они вдохнули огромному числу ангеловъ, кои и удалились вместе съ ними отъ престола (Всевышняго) Въчнаго. Богъ, прогиъванный преступленісмъ бунтовщиковъ, после безполезной попытки обратить ихъ къ своимъ обязанностямъ, повелълъ Шивъ изгнать ихъ съ неба и назвергнуть ихъ въ непроницаемый мракъ, гдв они должны испытывать въчныя мученія". Но это приказаніе было исполнено не вдругь. Противъ бунтовщиковъ посланъ былъ во главъ оставшихся върными своему творцу ангеловъ Индра. Послъ столътней борьбы Суры (добрые духи) были побъядены Магазурою, превратившимся въ вола, и были прогнаны въ ихъ небесныя жилища. Тогда продолжала борьбу богиня Бгавани или Дурга. Съвши на тигра и вооружившись мечемъ, копьемъ и проч. она побъдила предводителя злыхъ духовъ во всёхъ формахъ, какія онъ ни принималь на себя, и наконецъ отрубила ему голову своимъ мечемъ. Изъ обезображеннаго туловища является новая форма и вступаеть въ бой. Но богиня побъждаеть и эту. Заые духи были наконець осуждены на въчныя мученія 32). Въ то время, какъ отверженные духи толимись въ непроницаемой тьмъ, въ бездив (abime) духи, оставшіеся върными своему Творцу, не переставали умолять его, чтобы онъ оказалъ падшимъ милость и состраданіе. Въчный быль тронуть ихъ мольбами и даль падшимъ духамъ возможность возвратить свое прежнее достоинство, -- впрочемъ все таки это зависњио оть ихъ собственной воли: потому что путь къ этому ихъ возврату состоить въ покаяніи и тяжкихъ испытаніяхъ 33). Именно, чтобы дать возможность отпавшимъ отъ него духамъ снова воз-

<sup>32)</sup> Migne. Encyclop. des Relig. F. § 1, p. 312.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Новицкій. Постепенное развитіе древнихъ философскихъ ученій въ связи съ редвігіозными візрованіями. Ч. 1, стр. 162.

вратиться въ нему, а чрезъ это уничтожить навсегда венкое адо въ міръ, Безконечный создаль видимый міръ чрезъ своихъ первыхъ властодержавцевъ. Этотъ созданный міръ является съ пятнадцатью странами очищенія (именно земля съ 7 и подземный міръ съ 8 ступенями; 8-я же ступень земли есть совершенство в потому не принадлежитъ къ очищающей ступени и называется Bobuns <sup>24</sup>) и только прошедшій эти ступени очищенія доходить до высочайшаго совершенства.

Впоследстви изъ браманства, съ логическою впрочемъ потребностью, выродилась новая секта, извъстная подъ именемъ буддезма, основателемъ которой считается нъкто Шакъя-Муни, насванный мудрецомъ Буддою. И въ этой сентв, которая съ теченісиъвремени становится большимъ религіознымъ обществомъ, самостоятельной религіей, сохранились сказанія о первобытномъ состоянія и паденіи человъка и самый актъ паденія приписывается человъку. Сага разсказываеть такъ: "изъ-за паденія Тегра, духа высшей страны, возникли шесть родовъ живыхъ существъ въ трехъ мірахъ, т.-е. на земль, на небь и въ подземномъ мірь. Вънцомъ, преимущественнымъ созданіемъ явъ всехъ существъ, быль человъкъ и онъ, какъ превращение и измънение Тегра, былъ безсмертенъ. И коти люди жили на землъ, однако они далеки были отъ матеріи. Пищей для нихъ служила не простая, обывновенная земная пища, но чистая пища, называемая Chamadhi. Ихъ рожденіе, такъ какъ еще не было родоваго или половаго различія между людьми, было чрезъ эманацію. Чтобы видеть, люди не нуждались ни въ солнце, ни въ месяце, но видели все при посредстве собственнаго освъщенія всего. Тогда даже не употреблялось самого имени "человътъ", но общимъ именемъ было "живое существо". Но после "живое существо" нашло соблазнительный родь пищи, такъ-называемый Erdbutter (земляное масло), фло отъ нее и другіе носледовали его примеру. Тогда исчезла пища Chamadhi. По вкушенім пищи Erdbutter они потеряли всякую возможность ходить на небо, (вмъсто рая) сосланы были на землю и ихъ собственное сіяніе обратилось въ тъму. Это потомъ послужило началомъ возникающаго зла, заключающагося въ помраченія души". Далье разсказывается, что люди, чрезъ глубовое паденіе дошли до чувствев-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Lüken 93 стр.

ной любви, а потомъ по пріобратеніи собственности, до спора, до драки и до скупости <sup>3</sup> ). Такимъ образомъ перемана одного лучшаго состоянія на другое богае или менае худшее обусловливалось вкушеніємъ со стороны челована соблазнительнаго рода пищи, — въ этомъ выпуклая черта саги, которая должна обращать на себя наше вниманіе.

б) Въ родствъ съ индъйцами и одного съ ними племени аріевъ были персы. Они занимали горную возвышенность, замкнутую пограничными горами, которая простиралась отъ долины Инда на востокъ до ръкъ Тигра и Евфрата на западъ, и отъ океана и Персидскаго залива на югъ до Каспійскаго моря и степей Окса на съверъ.

Этотъ народъ называетъ свою райскую гору "Альборджъ" и о ней Зороастръ очень часто упоминаетъ въ своихъ Зендскихъ книгахъ. "Она выросла, какъ говоритъ Бундегешъ за), въ 800 лътъ: именно въ 200 годовъ она выросла до луны, въ слъдующія 200 г. до сферы солнца, въ дальнъйшія 200 — до звъзднаго неба и наконецъ еще въ 200 л. до высшаго безначальнаго свъта. Около нея, къ тому же изъ нея, какъ отъ корня ростки, выросли другія горы въ числъ 2244 горъ за). Ея мъстоположеніе на срединъ земли за), въ седьмомътпоясъ. Она, выходя изъ глубины земли, поднимается въ вышину, какъ дерево, корни котораго глубоко вросли въ землю за) и тамъ въ вышинъ соединяется съ небомъ за), и послъднее поэтому какъ бы опирается на нее. Отъ вершины ея выходитъ съ особеннымъ величіемъ, какъ герой побъдитель, солнце и мъсяцъ, вертятся вокругъ нея и освъщаютъ весь міръ за). Отъ нея выходятъ четыре большихъ ръки, которыя наполняютъ всю землю.

<sup>35)</sup> Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Бундегешъ принадлежить къ поздитивей священной литературт персовъ, написана на новомъ языки и содержить въ себи космологію и вообще подробное изложеніе догматическихъ возармий Зороастровой религія. Ми пользуемся ею въ переводу Виндишмана Zoroastrische Studien по переводу Клейкера Zend-Avesta.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Zoroastrische Studien, Windischman. crp. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Zend-Avesta v. Kleuker т. 3, стр. 384.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Ibidem, crp. 71.

<sup>40)</sup> Ibidem, crp. 73.

<sup>41)</sup> Zend-Avesta Kleuker II, crp. 883 u 384.

Изъ нихъ двъ находятся на съверъ, именно Аргъ, текущій ближе къ западу и Фекъ къ востоку; а другія двъ: Адрупзиръ и Пуша идуть кь югу и последняя соединяется съ первой 42). Источникъ Адруизиръ, прославляемый Зороастромъ, вытекаеть изъ-подъ трона Ормузда и есть святой и чистый источникъ 45). Въ немъ и напоенное имъ растетъ дерево безсмертія, священная, бълая, плодопосная Гома, которымъ первобытные люди жили и который обожали. Всякій, пьющій совъ этого дерева, ділался безсмертнымъ п при всеобщемъ воспресеніи сокъ этой уничтожающей смерть Гоны снова дастъ жизнь всемъ мертвымъ. Оно окружено множествомъ цвлебныхъ растеній, свиена которыхъ положены въ немъ, и есть среди нихъ царь 4.). Ариманъ, страшный врагъ Гомы, положилъ жабу въ устье ръки, чтобы она испортила эту священную пищу; но Ормуздъ опустиль туда десять рыбъ, девять изъ которыхъ навсегда окружили это дерево безсмертія, а одна, десятая, по имени Avez съла на голову этой жабы и постоянно ведеть борьбу съ последней 43). Эта священная гора, где восходять солице, луна, где протекаетъ источникъ Адруизиръ, есть тронъ Ормузда 40) и жилище блаженныхъ и чистыхъ духовъ. Въ Іешти-Рашнераств говорится "призови истиннаго (Изеда-Рашнераста) духа покровителя, находящагося на возвышенной Альборджи, на которой живеть воинство достославных в феруеровъ, где нетъ ни ночи, ни мороза, ни жара, ни разложенія (Faulung), плода смерти, ни сотвореннаго девами зла, где неть смелаго врага (Аримана), съ которой я повелеваю постоянно нисходить звездамъ, солнцу и луне 47). "Хвала тебе п слава, первому небесному Изеду-Митръ, читаемъ въ Іештъ-Митръ. возвышающемуся на ужасной Альборджи... первому жителю высокой, золотой, чистой, окруженной всеми благами горы. На этой высокой горь, его тронь, находится изобильная паства, благотвор-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) У Люкена 71 стр. Люкенъ между прочимъ замѣчаетъ, что надъ рѣкой Адруизиръ и Путигъ, которыя текутъ въ Сирія, какъ говоритъ Бундегентъ, съ полной вѣроятностью можно разумѣтъ Тигръ и Евфратъ, о которыхъ уножинается въ Библін.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Zend-Avesta, Kleuker I, стр. 163—159.

<sup>44)</sup> Ibidem III, crp. 105.

<sup>45)</sup> Zend-Avesta Bundehesch, crp. 18.

<sup>44)</sup> Ibidem, II, crp. 383.

<sup>47)</sup> Zend-Avest von Kleuker II, crp. 245.

ная вода умножаеть стада" 46). Или далее въ 12 карде читаемъ: "хвала Митръ хранителю, котораго великій Ормуздъ создалъ на Альборджи посредникомъ и во спасеніе безчисленныхъ феруеровъ земли. Тамъ на Альборджи нъть ни темной ночи, ни холоднаго, вътра, ни жары, ни разложенія, плода смерти, ни зла, — творенія девовъ; куда не долженъ возвышаться врагъ (Ариманъ) какъ господствующій внязь; тамъ ходить великій внязь солнце-этоть поставленный надъ всеми Амшаспанди-источникъ мира и жизни 40). И Митра называется поэтому княземъ Альборджи 30), первымъ жителемъ высокой золотой горы, чистой и окруженной всеми благами, гдв находятся луга изобилія. Объ этомъ прекрасномъ міств, объ этой прекрасной горъ Альборджъ, самъ Ормуздъ такъ говоритъ Зорозстру: "я сотворилъ мъсто прелести и изобилія, какого никто не можеть сотворить; и если бы эта страна радости не вышла отъ меня, то никакое существо не могло бы сотворить его. Эта страна называется Eeriene Vedjo, т.-е. истый Eeri или по новому выраженію Иранъ, и была прекрасиве чвиъ весь міръ. Нигдв ивтъ подобной предести этой страны удовольствій. Это первое місто благословенія и изобилія, которое я Ормуздъ создаль безъ всякой нечистоты, было Eeriene Veedjo " 51).

Подобно пидъйцамъ и персы имъли сказаніе о четырехъ въкахъ. Въ первый въкъ, какъ говорять ихъ священныя книги, который продолжался 300 лътъ, въ мірт не было зла и Ормуздъ, принципъ добра, господствовалъ надъ встмъ. Во второй въкъ выступаетъ Ариманъ, злой принципъ, и происходитъ борьба между Ормуздомъ и Ариманомъ. Послъ этой борьбы, съ чего начинается третій въкъ, они раздъляютъ между собою правленіе и царствуютъ совитьстно, рядомъ другъ съ другомъ. Но въ четвертый въкъ Ариманъ опять будетъ побъжденъ Ормуздомъ; добро восторжествуетъ надъ зломъ и тогда будетъ общій міровой пожаръ. Первый въкъ быль въкомъ счастія, золотымъ въкомъ. "Первая земля, разсказываетъ сага, которую сотворилъ Ормуздъ, была мъстомъ прелести и изобилія и называлась чистымъ Ираномъ, гдъ Зороастръ соб-

<sup>44)</sup> Ibidem, crp. 222.

<sup>(9)</sup> Ibidem, crp. 226-227.

ью) Ibidem, стр. 231.

<sup>51)</sup> Stifelbagen. Theologie der Heidenthums, crp. 516.

ралъ живыхъ существъ 3:). Тамъ господствовалъ Джемшидъ, овъ же древній Гима, первый царь, Отецъ народовъ и сынъ Vivanchao. Онъ золотымъ плугомъ пахалъ землю. При его княженіи даже и звъри не умирали, не было недостатна ни въ водъ, ни въ плодоносныхъ деревьяхъ, ни въ пищъ. Люди этого въка питались одними продуктами земли, не употребляли въ пищу даже молока. Въто время не было между людьми ни господства, которое впереди и взади, вдали и вблизи съ жестокостью повелевало, тогда не былони нищаго, ни плута, который соблазняеть къ служению девамъ, не недруга, не жестоваго теранна, притесняющаго людей, ни терзающихъ зубовъ. Женщины, чрезъ которыхъ Ариманъ погубиль царскій родъ, не господствовали въ это время 51). Тогда не было ни мороза, ни жара, ни старости, ни смерти, ни страсти, творенів девъ 54). Джемшидъ и первые люди (Pischdadier или допотопные отцы, подобные индъйскимъ Pitris или праотцамъ) обожали Гомудерево жизни и получали отъ него все въ такомъ количествъ, сколько бы хотвлось.

Но злой духъ Ариманъ, какъ при сотворени міра и человъка предилъ своею дъятельностію, такъ и по созданіи въ исторін челопъка съ самыхъ первыхъ дней его существованія не переставальвліять на него враждебно. Первая пара Мешіа и Мешіане, какъ созданіе Ормузда, должны были тяготъть къ нему своею мыслію и чувствомъ и дълать достойное Бога Ормузда. И въ началъ они льйствительно были чисты и невинны и ихъ удъломъ или предназначеніемъ было небо. Но Ариманъ былъ силенъ, чтобы къ добру примънить зло, онъ овладълъ ихъ мыслію, соблазнилъ сначала Мешіане, женщину, а потомъ Мешіа, послъ чего тотъ и другой стали дарвандами, злыми, гръшными. Этотъ фактъ паденія первой четы описывается въ книгъ Бундегешъ и, какъ увидимъ, съ поразительными сходствами съ библейскимъ сказаніемъ о гръхопаденів-

Изъ правой стороны первовола, убитаго Ариманомъ, явился Каймортъ. Но и последній быль убить. По смерти этого осталось на земле его семя. Изъ этого семени, после того накъ ово

<sup>52)</sup> На основани религіозных книгъ Персы полагають этоть чистый Иравъ въсредний Альбарджа, райской горы.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Zend-Avesta don Kleuker II crp. 307-308.

<sup>&</sup>quot;) Ibidem I, стр. 92.

было очищено на теченіи солнечнаго свъта, произошла первая чета, Меніа и Меніане, отъ которой произошель человіческій роль. Добрый духъ (Ормуздъ) сказалъ къ нимъ "вы люди, вы отцы всвхъ жителей міра; вы сотворены мной чистыми и совершенными духами; выполняйте предписанія, имъйте въ головъ добрыя мысли и говорите хорошія, добрыя слова, будьте добродітельны, и не приносите жертвы девамъ". И первоначально они выполняли свое назначеніе: ихъ слова не расходились съ деломъ. Они ходили вместв и ихъ первымъ словомъ было: Агура сотворилъ воду, землю, растенія, солице, луну, зв'язды и вообще все доброе и чистое. Но впоследстви врагъ вошелъ въ ихъ мысль и осквернилъ ее и они стали говорить: Ариманъ сотворилъ воду, землю, растенія, звърей и все другое. Эти слова были сказаны по желанію девъ. Агроманью отняль у нихъ радость и присвоиль ее себв. Чрезъ это нечестивое слово они и сами стали нечестивыми и ихъ души до конца временъ обречены были на жизнь въ аду. Въ продолженіи 30 дней они ходили безъ всякой пищи и въ грязномъ платъв. Послъ же вышли на охоту и, нашедши одну бълую кову, сосали ен молоко, что стало любимой пищей для нихъ. И Мешіа говорить къ Меннане: "я радовался, когда еще не пивалъ молока, но теперь, когда его пью, для меня еще больше радостей. Я еще не ъдалъ никакой болъе пріятной пищи, чъмъ молоко и, когда пью его, то чрезвычайно подкрыпляюсь". Это второе ихъ нечестивое слово послужило ко вреду для ихъ тълъ и чрезъ это вкушение молока они потеряли сто блаженствъ, которыми до сего времени пользовались. По прошествіи 1000 дней и ночей Мешіа и Мешіане встрътили тучнаго, бълаго барана, убили его и добыли чрезъ треніе двухъ деревъ, чему ихъ научилъ Изеды, огня. Разръзавши животное на три части, одну часть подняли къ небу и сказали: эта часть яцатамъ. Прилетъвшая птица каркасъ унесла ее. Одъвшись въ шубное платье, пошли на охоту за дикими звърями, изъ шкуръ которыхъ шьется платье. Вырывая на поль яму, они натоленулись на жельзо и изъ него сдвавли топоръ. Последнимъ обтесали дерево и сдълали себъ деревянный шалашъ. Этимъ поступкомъ они снова нанесли себъ вредъ и девы стали сильнъе. Между самими людьми после этого явилась зависть: одинъ пошель противъ другаго, дрались, выдрали себъ волосы и изодрали лицо. Тогда девы изъ глубины возвышають свой голось: "вы, люди, принесите жертву девамъ,

когда въ самихъ васъ лежитъ зависть". Мешіа выступилъ впередъп вылилъ по направленію къ съверу обращенное въ сыворотку молоко. Послъ этого могущество ихъ еще увеличилось. Мешіа п Мешіане въ продолженіи 50 лътъ не имъли страсти къ совокупленію, и еслибы они сококупились, то не родилось бы отъ вихъдътей. Въ концъ 50 года явилось у нихъ желаніе произведенівпотомства и прежде у Мешіа, а потомъ у Мешіане 55).

По этой сагв паденіе первой пары заключается въ томъ, что подъ вліяніемъ влаго начала Аримана была преступлена первая заповъдь признавать творцемъ всего Ормузда. У Мопсея паденіе представляется мгновеннымъ: жена, по свазанію его, послушалась змін, посмотрівла и вкусила отъ плода. Но отцы церкви замічають, что первые люди прежде подвлались нечистыми въ мысляхъ. Это же видимъ и у Персовъ: первая чета Мешіа п Мешіане свачала живеть хорошо, думаеть о Богь накъ о Владыкъ всего. Новскоръ Ариманъ перемъняеть ея мысли, люди начинають думать что земля, солнце и все прочее есть дело Аримана, а не Бога, вотъ паденіе мысленное, которое не замедлило обнаружиться вовив. Такъ первая чета пошла на охоту и вкусила животной пищи молока, вывсто прежней чистой воды, растительной пищи-плодовъ, принесенныхъ девами, и въ концъ концевъ принесли жертву девамъ. Завсь съ актомъ паденія ставятся въ связь и половыя отношенів между Мешіа и Мешіане и если связываются не какъ причина, товакъ следствіе. Ариманъ является виновникомъ греха людей, онъгубить человыка, который жиль невинно и быль нетлынень. Отгого персы и въровали, что чрезъ гръхъ перваго человъка распространилась между людьми смерть 56).

Но Арпманъ, стремленіе котораго истребить царство Ормуздане могь окончательно уничтожить человіческій родъ, созданный Ормуздомъ. Первая чета и послів паденія остается живой, а отънея размножается потомство. Мы приведемъ здібсь взглядъ персовъна рожденіе человівка и на природу послідняго, чтобы сказатьнівсколько словъ о слідствіяхъ паденія. По Зендъ-Авесті происхожденіе перваго человівка бываеть такъ, что путемъ естественнаго рожденія образуется только тіло изъ всіхъ матеріальныхъ стихій

Windischman, Zoroastrische Studien 581-583.

<sup>54)</sup> Zend-Avesta. Kleuker. I 24.

и его живая дуща, навщее жизненное начало, а разумный духъ человъка, соединяющійся съ толомъ и нившей душой, есть одинъ изъ небеоныхъ феруеровъ, или въ началв міра созданныхъ духовъ,--мысль чисто пантенстическая. Эти небесные духи, предсуществуя въ надзвъздномъ міръ какъ самостоятельныя свободныя существа, въ часъ рожденія нисходить на землю и соединяются съ твломъ, чтобы свершить путь испытанія и способствовать Ормузду побъдить Аримана и разрушить его царство 57). Когда тъло человъка образуется въ утробъ матери, говорится въ зендскихъ книгахъ, тогда душа входить въ него съ неба и управляеть этимъ твломъ, пова оно живетъ. Но когда твло умретъ, то оно примъпивается къ землъ, а душа снова возвращается въ міръ духовъ, въ жилище божественнаго свъта" 58). Такимъ образомъ человъкъ по своей духовной природъ есть небесный феруаръ и какъ такой онъ является чистымъ, безъ всякой порчи существомъ, сыномъ свъта и добра, неба и блаженства. Въ персидскомъ учении слъдовательно не можеть быть и ричи о первородномъ грихи, о всеобщей порчи природы; зло и посли паденія человика остается чимъ то постороннимъ для человъка, не проникаетъ въ его природу, не порабощаеть съ роковой необходимостію ин тыла ни души. Во всвиъ зендскихъ священныхъ сказаніяхъ, замечаеть Роде, нетъ ни одного намека на такъ-называемый "первородный грвхъ". И если христіанинъ просить Бога омыть его водами крещенія отъ первороднаго гръха, если древній индеецъ, какъ мы видели, молить свое божество отпустить ему гръхъ его отцевъ, помочь ему въ уничтожении его влечения ко гръху, то персъ могъ просить божество помочь ему въ борьбъ съ Ариманомъ противъ постоянныхъ возней последняго, ничего не упоминая о какой-то прирожденной слабости, склонности болье ко гръху, чъмъ къ добру. Это характерная черта ученія персовъ о человъкъ, которое идеть въ разръзъ съ христіанскимъ взглядомъ на человъка, какъ на существо падшее, во граха зачатое въ утроба матери и съ грахомъ родившееся.

Въ Азін встръчается еще народъ, ръзко отличающійся отъ прочихъ народовъ – это китайцы, народъ древней цивилизацін и куль-

<sup>57)</sup> Bundehesch по Клейкеру XVII Rode 165, 179.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Rode стр. 394.

туры. Житель "срединной имперіи", "цвътъ всего человъчества". китаецъ давно остановился на мысли, что онъ, первенецъ между народами, не нуждается въ развитіи дальнъйшемъ, а потому остановился на той ступени историческаго развитія, на которую еще давно въ древности всталъ, и не дълаетъ новыхъ шаговъ впередъ, отчего ихъ цавилизація сохранила почти одинъ и тотъ же характеръ. Слъдствіемъ того было и то, что онъ замкнулся въ своей жизни, отдълиль себя отъ всъхъ древнихъ другихъ народовъ и отдался замкнутой жизни.

Китайцы полагають свою райскую гору въ срединъ горы Куеньлюнь, лежащей на западной части сввернаго Китая, гдв прежде въроятно жили ихъ предви "Въ срединъ горы есть ходъ, гдъ постоянно дуеть тихій зефирь и движеть листья прекрасныхъ деревьевъ-"тонговъ" (Tong - райское дерево или дерево жизни), которыми быль окружень этоть садь. Этоть прелестный и волшебный садъ находится подяв закрытой двери неба. Воды, перевивающія его, истевають изъ одного желтаго источника, который называется источникомъ безсмертія и тотъ, кто пиль отъ него, никогда не умиралъ. Источникъ этотъ раздвляется на четыре ръки, --одна изъ нихъ течеть на съверо-западъ, другая на юго-востокъ, третья на югозападъ и наконецъ четвертая на свверо-востокъ. Эти четыре ръки суть источникъ Бога-Духа (Tischin — высочайшій духъ), который все орошаеть ими. По другому древнему китайскому писателю, по Chai-hai-ling въ саду растуть чудныя деревья и протегають чудные источники. Онъ называется запертымъ, скрытымъ, висящимъ садомъ цвътовъ... Изъ него вышла жизнь и онъ есть путь къ небу. Отъ плодовъ одного тамошняго дерева исходить сохранение жизни. Одна древияя глосса на это мисто называеть это дерево "деревомъ жизни" 59). Эта священная гора "гора жизни" и гора смерти послъ паденія людей была жилищемъ Фога и Сангоанга, жизнь которыхъ преданія относять вь золотому в'яку. Объ этомъ золотомъ въкв у китайцевъ встръчаемъ сказанія, которыя передаетъ Тшаунгтзе. "Тогда, говоритъ онъ, путешественникъ не вступалъ на покатость горы (следовательно, еще не жили въ долинахъ, но жили на верху райской горы) и моряки не вздили по равнинамъ міроваго

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Memoires concernant l'histoire, les sciences etc. des chinois par les Missionaires de Peking T. I. c. 106 y Люкена стр. 72.

моря. Повсюду все само собой росло и для всякаго существа вездъ быть домъ. Звери паслись по всей земле, птицы кучей летали со всёхъ сторонъ и всякаго рода плоды произростали отъ самой земли. Человъть жиль среди звърей, универсъ быль его семействомъ. Тогда преуспъвали въ добродетели безъ всякой помощи со стороны знанія и жили невинно, не ощущая илотскихъ возбужденій. Инъ и Янгь т.-е. мужскій и женскій принципъ жизни, нии мужчина и женщина жили въ полной и совершенной гармоніи между собой. Духи не вредили имъ, и всъ времена года были упорядочены. Ничто не могло вредить имъ, ничто не могло наносить смерть. Хотя человъкъ въ то время и обладаль знаніемъ, но ему не представлялось случая сделать изъ него те или иныя приложенія. Это состояніе называлось великимъ единствомъ" 60). Нъкто Смить въ своемъ сочинени подъ заглавиемъ: Ur-offenbarung, oder die grossen Lernen des Christentums nachgemiesen in den Sagen und Urkunden der altesten Völker vorzuglich, приведши сказанія о рав и золотомъ въкъ, замъчастъ: "я не знаю, наша священная книга говорить им о первобытномъ состояніи человъка яснъе и определеневе, чемъ китайскія книги. И какъ велико ихъ согласіе! Онъ разоказывають о состояніи невинности, въ которой жиль человъкъ, о прекрасномъ садъ, въ которомъ онъ обиталъ, о плодахъ жизни, объ изобиліи и плодородін почвы" "1). Но мы приведемъ еще преданіе, въ которомъ описывается согласіе и стройность, царившія въ природе въ золотой векь: "въ начале, говорится въ И-кингъ, небо и земля занимали мъсто себъ приличное, - земля подчинялась небу, небо защищало землю. Было постоянное и пріятное согласіе между твиъ и другимъ. Годъ проходиль безъ непостоянства временъ, которое замъчаемъ теперь; порядокъ временъ не нарушался, они составляли какъ бы одну въчную весну. Не было ни разрушительныхъ дождей, ни грома, ни стремительныхъ вътровъ. Элементы, образующіе матеріальныя вещи, находились въ полномъ согласіи; всъ части вселенной сохраняли неизмънное единство; солнце и мъсяцъ безъ мрака и пятенъ блистали чистымъ и яркимъ свътомъ, пять планеть неотступно следовали ихъ теченію. Человъкъ, обитавшій въ столь великольпномъ міръ, ничего ни

<sup>4°)</sup> Mem. chin. t. I, p. 107—Люкень 97.

<sup>61)</sup> crp. 201.

видълъ противнаго своимъ желаніямъ; внутренно соединенный съ верховнымъ разумомъ, во вив проявлять справедивость, не имъя лжи въ сердив, вкушалъ чистую и спокойную радость, -- поведене его было просто и безъискуственно. Небо помогало человъку увеличивать добродетель; земля сама собой приносила обильные плоды и темъ доставляла ему пріятную жизнь. Живыя существа не вмели страха смерти, твари не вредили другъ другу, даже жили въ дружбъ; человъкъ не наносилъ вреда животнымъ, съ своей стороны и посафдиія были безвредны для него. Человъжь обиталь въ мъсть наслажденій, въ жилище безсмертныхъ 62). Но этотъ векь величайшей чистоты, совершенной добродътели, когда человъть обладель счастіемъ, когда его душа, чуждая обмана лжи, наслаждалась невыразимыми удовольствіями, когда не было ни бользни, ни бича (несчастія ни смерти) "") сміняется другимъ віномъ-віномъ всяваго рода несчастій, обрушившихся на человіна, віжомъ гріжа, нравственной порчи, за его гръхъ. "Неумъренная отрасть въ знанію, говорять Saai-nan-tse, замъчательный писатель одной древней школы, ввергла людей въ несчастія и въ погибель". И въ следъ за этимъ грехомъ, по словамъ другаго писателя Лопи, человъку пришлось вступить въ борьбу съ дикими звърями, птицами, насъкомыми и змъями. "Едва только человъкъ достигъ знанія, какъ вов твари сдылались враждебны ему, въ одну минуту небо измънилось и самъ человъкъ сталъ не тотъ". Но что это за знаніе, которымъ обусловливается паденіе человъка? Личность Фоги представляеть собою поздивнивато, падшаго человъка, какъ индъйскій Брама представляется плотскимъ, гръшнымъ первымъ человъкомъ. Между тъмъ \* о Фогъ говорится, будто онъ изобрълъ знаніе Киа - т.-е. объ Инв и Янъ, о мужскомъ и женскомъ, и изобръдъ его не самъ собой при своихъ способностяхъ, не самостоятельно, но по указанію одного дракона вышедшаго изъ глубины: "драконъ научилъ его этому знанію " "4). Это-то знаніе, внушенное Фоги дракономъ и заключающееся въ знаніи объ Ингь и Янгь, и послужило быть можеть паденіемъ для Фога, причиной всьхъ бъдствій настоящей жизни ").

<sup>62)</sup> Diction, relig. Betrant p. 234-Sainet t. I p. 153-154.

<sup>63)</sup> Mem. chin t. I p. 107 Sainet t. I. p. 83.

<sup>&</sup>quot;) Majer Mythol. Lex s. v. Sol-li-ukeus 98.

<sup>66)</sup> Ibidem.

Кром'в того среди китайцевъ мы находимъ указаніе въ частности на женщину, какъ виновницу паденія, на первый источникъ и корень встхъ золъ, по словамъ одной глоссы. Такъ въ Шикингъ, книгъ повзіи, пъсней нравственно-практического карактера, встръчаемъ такое мъсто: "наши несчастія давно начались; міръ гибнеть, преступление распространяется, подобно фатальному яду; нити гръха натянуты со всъхъ сторонъ и не видно избавленія. Мы имъли нъкогда счастливыя поля, нивы, жена лишила насъ ихъ; все было намъ подчинено, жена же подвергла насъ рабству; что она ненавидить - это невинность, а что любить - это гражь. Мужъ мудрый воздвигаеть оградныя стены (вокругь грема), но женщина, которая хочеть все знать (сравни что выше сказано о страсти въ знанію, какъ причине паденія), разрушаєть зихъ. О какъ она просвътилась! Это птица, крикъ которой смертеленъ, она болтлива, она лестинца, по воторой сошли все наши бедствія. Наша гибель не отъ неба, но жена причиной ся. Всв несчастные, не слушающіе уроковъ мудрости, подобны этой несчастной. Она погубила родъ человъческій: сперва было заблужденіе, а потомъ преступленіе. Она ни однажды не пришла и не сказала: что я сдълала? Отъ чего это поражаеть тебя небо? Почему это небесные духи болье не содъйствують тебь? Жена! ты искала того, чего должна была бъжать, и потому что ты оставила меня, котораго должна бы любить; поэтому пришли на тебя всв роды зла. Нетъ болъе чести и стыда, человъкъ погибъ и вселенная клонится къ разрушенію... Человъкъ не имъеть уже того, чъмъ владълъ онъ до паденія. Онъ ввергъ и всёхъ дётей въ свое несчастіе. О небо! ты одно и единственно одно можешь подать врачевство. Изгладь пятно отца и спаси потомство  $u^{-66}$ ).

Среди другихъ народовъ восточной Азіи очень рано распространняся буддизмъ, который подобно мухамеданству въ Африкъ вытъснить древнія національныя саги. Только среди синфоговъ, динаго народа въ восточной Азіи, мы встръчаемъ нъкоторыя саги, именно, будто они имъютъ свое происхожденіе отъ горы Мијоі Sirgra (ее они представляли лежащей на границахъ съ Китаемъ, въ своемъ прежнемъ отечествъ), орошаемой священной ръкой Sri Lohit. Тамъ они будто бы были безсмертны, вращались по пла-

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Smitt. указанное сочиненіе, стр. 116—117.

нетамъ и въ чистотъ обожали высочайшее Существо. Но съ тъхъ поръ какъ они сошли въ равнины, стали гръшными и смертными, иными существами, чъмъ прежде <sup>67</sup>).

Приведемъ еще космологію бурять, живущихъ на Байкальскомъ озеръ въ Сибири: "въ началь земля была пустынна и ни къмъ не занята и была наполнена съдаго цевта водами, надъ которыми лежали птицы. По повельнію Бога водяная птица Anhirta, погрузивши въ воду свой клювъ, вынула изъ нен маленькій кусокъ врасной земли. Последній, брошенный на воду, образоваль пену. а после сушу. Потомъ Богъ произнесъ слово, чтобы сотворены были звъри и прежде всего явилась собака съ гладкой, безъ волосъ кожей. Наконецъ Богъ сотворилъ людей. Сначала онъ образоваль тело человека, отличающееся своей красотой и свободное отъ болъзней. За душой же онъ пошелъ на небо, предоставивъ храненіе тъла человъка собакъ. Но издавна, еще до первовремени Бога существоваль злой врагь Enlung или Ablihu. Этогь, исполненный желаніемъ видеть тело чудной врасоты и чуждое болезней, въ отсутствіе Бога подкрался къ собакв и убъждаль ее дозволить ему коснуться и погладить прекрасное существо. Но собака оставалась върнымъ стражемъ и сразу увидала обманъ. Злой духъ, не достигши своей цвли, полный гивва и досады на собаку, ушель на свверъ, откуда после этого подулъ столь сильный ветеръ, что собака вынуждена была състь на корточки. Воспользовавшись этой удобной минутой, злой врагь подскоччль къ твлу и оплеваль его «к). Когда Богь по возвращении своемъ нашель тело человека оскверненнымъ, то онъ не восхотълъ дать тълу прежней его красоты, но только выворотиль наружу внутренность человъка (указаніе

<sup>67)</sup> Luken, (Tp. 100.

<sup>68)</sup> Почти подобную сагу встречаемъ у казанскихъ черемисъ. По словамъ южнихъ черемисъ, когда Юмо (одинъ изъ добрыхъ боговъ ихъ) сотворилъ тело перваго человека и отошелъ въ другое мёсто для творенія души, оставивъ при тель чернаго пса, какъ хранителя, Кереметъ, злой богъ и меньшій братъ Юма, не замедлилъ воспользоваться отсутствіемъ Юмы, и для того, чтобы склонить на свою сторону пса, охраняющаго человеческое тело, произвелъ такой холодъ, что песъ едва не замерзъ; а когда Кемеретъ снабдилъ его густой шерстью, то несъ въ благодарность ему допустилъ его до тела. Тогда Кемеретъ плюнулъ на тело человека, чемъ положилъ въ немъ греховное начало. «Вести Европ.» 1880 г. 9 км. стр. 169. Вотяки. Бехтерева.

на наготу после паденія человена) и вложиль туда душу. Но зародышь болевни и смерти остался тогда въ человене. Зерно саги составляеть указаніе на источникь зла какъ въ природе такъ особенно въ человене, именно возводить причину зла не къ Богу, существу доброму и въ планахъ котораго—одно добро и красота, но къ другому, самостоятельному злому началу, стремящемуся уничтожить или по крайней мерть ослабить добро въ мірть.

Въ Африкъ мы встръчаемся съ древнъйшимъ народомъ, среди котораго, по неисповъдимымъ судьбамъ Провидънія, проветь нъснолько лътъ Богоизбранный народъ еврейскій, гдъ родился и воспитался богодухновенный писатель Моусей, вручившій намъ божественныя письмена. Мы разумъемъ египтянъ, этотъ знаменитъйшій народъ, на который еще издавна обращены были вворы многихъ народовъ и въ особенности грековъ и римлянъ, отечество которыхъ называють страной мудрости и чудесъ. Къ сожальнію до насъ не дошли священныя книги этого народа о ихъ религіозчыхъ догматахъ и всъ свъдънія объ умозръніи и міросозерцаніи египтянъ приходится брать изъ греческихъ и римскихъ писателей.

Первочеловъкомъ или Адамомъ-Кадмономъ у египтянъ былъ Ментъ (Юпитеръ Аммонъ) или Пта (Гефестъ). Но не этимъ макрокосмическимъ существомъ, а Озирисомъ и Изидою, какъ первой парой, египетская миеологія начинаетъ свою первоисторію. При Озирисъ, сынъ Аммона, и Изидъ былъ золотой въкъ. Они родились въ раю, который находится по мнѣнію египтянъ въ Аравіи, въ ихъ первоиачальномъ отечествъ. Этотъ рай есть островъ, окруженный священнымъ источникомъ Третономъ. Съ другой стороны – крутая года, на которую былъ только одинъ входъ. Въ раю находятся роскошные и обильные пвѣтами луга; въ раю деревья съ вѣчными цвѣтами и плодами, здѣсь—источники, текущіе по всѣмъ странамъ міра 69), наполненные пріятною водою. Здѣсь живутъ Макоріег (безсмертные), тогда какъ на чудныхъ цвѣтахъ раскинули свой лагерь нимфы (небесные духи) 70) Такъ описываетъ рай

<sup>69)</sup> Такимъ образомъ и здфсь четыре райскихъ источника, соответственно четыремъ странамъ міра.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Diodor 1, 15, 3, 68 у Luken'a стр. 16. Достопримъчательна сага по Аполлодору (1, 6, 3). Именно Тифонъ (здъсь онъ заступаетъ мъсто падшаго злаго человъка) былъ преслъдуемъ Зевсомъ, вплоть до горы Nysa. Тамъ его обманула богиня смерти. Она убъдила его въ томъ, что онъ будетъ сильнъе, если вкуситъ отъ плода бренности, и онъ вкусилъ.

Діодоръ. Рожденный и воспитанный тамъ Озирисъ открыль виноградное дерево и другіе плоды, между тёмъ какъ его сестра и супруга изобрѣла пшеницу и ячмень — пищу для людей. Озирисъ состроилъ золотой храмъ и такимъ образомъ доставилъ людямъ счастливое золотое время. Но желая найти бевсмертіе (и Изида считалась изобрѣтательницей питья безсмертія), Озирисъ оставляетъ Египетъ и путешествуетъ по всѣмъ землямъ (яснѣе объ этомъ говорится: "за свое стремленіе къ безсмертію онъ изгнанъ былъ изъ страны или мѣста блаженства и счастія и вынужденъ былъ обходить вокругъ черезъ всѣ земли). Наконецъ онъ былъ схваченъ злымъ деспотомъ Тифономъ и убитъ 71); такъ окончился золотой вѣкъ,

Но пантеистическій складъ религіознаго созерцанія перенесъ актъ паденія человъка на паденіе духовъ и самое начало и бытіе человъческого рода поставиль въ прямую зависимость отъ этого последняго акта. Въ начале всего существующаго, по возэреніямъ египтянъ, было не произшедшее и неподлежащее чувствамъ, а потому сокровенное и невъдомое божеское существо Амунъ. Это первосущество, въ самомъ себъ содержащее зародыши будущаго міра, это божество и вивств міръ, распадается на четыре міровыхъ божественныхъ начала — Кнесъ (перводухъ), часто называемый танже Амунъ-Кнеоъ (откровенный духъ), Нейтъ (первоматерія, называемая великою матерью и матерію боговъ), Севехъ (первовремя) и Пашть (первопространство). Изъ этихъ божественныхъ началь. чрезъ внутренное ихъ развитіе въ порядка времени проистекаеть множество остальныхъ стихійно -- планетныхъ египетскихъ божествъ-демоновъ, населяющихъ атмосферное пространство и обравующихъ землю. Въ перводревнія времена, когда землю населяли боги и демоны и еще не было человъческаго рода, было золотое время совершеннаго блаженства, когда на землъ еще не было нп зла, ни бъдствій и повсюду царила гармонія. Это было время господства Оксана-Агатодемона. Но счастливыя времена окончились. По мъръ того, какъ увеличивалось продолжение міра, все болъе и болъе выступала злая сторона въ существъ первовремени. Нужно заметить, что первовремя, Севехъ, есть существо не только производящее, но и разрушающее, и какъ причина разрущенія, онъ есть

<sup>11)</sup> У Люкена § 24.

винованть всягаго зла въ мірв. При началь міра въ Севехь болье обнаруживалась его производящая творческая сила, а потому онъ ничего не разрушаль, а исключительно только созидаль. Но чемъ древиве становился міръ, чемъ дальше и дальше шло время, темъ сильные и сильные выступала другая зловредная разрушающан сила первовремени. И если прежде время все созидало, то теперь оно начало разрушать все, а творческій духъ, чрезъ усиліе и подъ вліяніемъ Себа-Кроноса, укръпившагося и усилившагося въ міръ н старавшагося предвосхитить себъ власть надъ міромъ, прекратиль свои дъйствія и теперь уже не стали являться новыя покольнія. Стараясь разрушить все, что было сдълано прежде, онъ посъялъ вражду между духами и разделилъ весь высшій духовный міръ на два враждебныя другь другу лагеря. Присоединившись въ отпалшимъ духамъ, опъ вступилъ въ борьбу съ Оксамосомъ и его сторонниками, добрыми духами и богами. Победа была на стороне последнихъ; Себъ быль побежденъ, низринутъ вместе съ своими привержендами въ Нилъ, а наконецъ и въ Тартаръ, въ то время какъ побъдители боги и духи вошли на небо. Но творческій духъ, чтобъ дать возможность падшимъ духамъ возвратиться въ первобытное состояніе, ръшиль образовать земныя тыла и въ нихъ заключить обольщенныхъ и падшихъ духовъ. Находясь въ этихъ твлахъ, падшіе духи должны были примести покаяніе за свой гръхъ и снова достигать своей первобытной чистоты. Это определение вержовнаго Божества исполнили боги Горъ-гать и Горъ-зефъ; первый приготовиль земную матерію, изъ которой вторый образоваль тыла людей. Такъ произошелъ человъческій родъ. Такимъ образомъ душа человъческая, по взгляду египтянъ, есть не что иное какъ когда-то, въ древнія времена падшій духъ и, какъ такая, она предсуществуеть оть выка, сначала какь чистый духь, который потомъ за свой гръхъ облекается плотио. Со смертио человъка, когда низшія его стороны разрушаются, она возвращается въ свое небесное отечество; это ученіе о предсуществованіи духа перешло потомъ изъ Египта въ Грепію, гда нашло себа многихъ последователей-(Эмпедокав, Писагоръ, Платонъ).

У народовъ свверной Африки, а равно какъ и у большей части внутренно-африканскихъ народовъ распространилось мухаммеданство, которое вытеснило и изгладило изъ памяти народа многія древнія преданія. Этивъ между прочивъ и объясняется тоть факть, что африканскіе негры бъдны сагами изъ первовременъ. Однако у негровъ еще можно найти нъкоторыя саги о прежнимъ счастливомъ времени и о потеръ его чрезъ гръхъ.

"Послъ творенія Богь показаль людямь, какь заниматься хозяйствомъ, строить дома", такъ разсказывають негры, живущіе внутри Африки. Люди, по волъ Бога, должны были жить мирно другъ съ другомъ, не должны были воровать и убивать одинъ другаго. Иять дней должны были работать, а шестой праздновать. Въ этомъ праздничный день не должно было дълать пирушекъ и предаваться супружескому сожитію, но должно исключительно молиться и поститься. Затемъ люди не должны мучить вверей, наступать на пресмывающихся гадовъ и тъхъ и другихъ лишать жизни. Сами люди были безсмертны, звъри же были предназначены къ смерти; впрочемъ виной этого была лягушка. Богъ повельлъ даврурамъ (т.-е. людямъ) состроить гору и одинъ изъ людей сталь княземъ горы. Позднъе люди забыли божію заповъдь, не храниле праздники, мучили и убивали животныхъ, презръзи цъломудріс, вели междуусобныя драна и не редко одинъ убиваль другаго. Разгивванный богъ опредвлиль имъ за это погибель: ниспослаль съ неба огонь и уничтожиль все-людей, животныхъ и растенія. Чрезь этотъ огонь измънился и самый видъ земли и потомъ образовалась новая гора. Онъ сломаль верхушку горы Тильмани (тупой конусъ на югъ отъ Тумаля) и обломкомъ убилъ толпу людей. Вся земля стала пустымъ, ненаселеннымъ погорълымъ мастомъ и живымъ осталось только одно существо, князь горы, который за свою безпорочную жизнь быль пощажень богомь. Богь Тиль второй разъ предпринимаетъ твореніе людей и животныхъ. Онъ остановился въ лъсу и прокричалъ: Ombo Abnatum Dgu т.-е. человъкъ духовное дитя. Тогда вышла козуля и лизала ноги богу. Богь ласково сказаль ей: "встань и иди прямо". И теперь, когда козуля встала, звъриная ея форма исчезла и явилась необыкновенно красивая девица, которую богь назваль Маріамь. Богь благословить ее и чрезъ это она родила четверыхъ дътей-пару бълыхъ и пару черныхъ. Когда эти дъти выросли, то богъ повелъгъ, чтобы двое одного цвъта женились" (Въ Gai лумають, что богь Тиль выртзалъ объ надволънныя чашки Маріамы и каъ правой сотвориль бълую, а изъ лъвой черную нару). Къ первымъ т.-е. бълымъ онъ сказаль: "вы идите внизь (на съверь), и эти потомъ были прародителями арабовъ, а къ чернымъ сказалъ: вы идите вверхъ (на югь). При этомъ новомъ твореніи богь сотвориль звірей смертными, а людей безсмертными. Но когда среди последнихъ распространилось пренебрежение къ заповъдямъ бога, послъдний снова сошель съ неба и ходя по берегу услышаль кваканіе лягушки. И эта лягушка съ покорностію встала передъ нимъ и сказала: до Тиль! почему мы невинныя животныя, не причиняющія никому страданій, должны умирать, а жестокій человъкь жить"? "Ты права, сказаль Тиль, всв люди заслужили смерть. Но я болве не хочу истреблять ихъ огнемъ и теперь они должны будутъ умирать". И съ техъ поръ люди стали смертными и сама Маріамь умерла, доживши до глубокой старости". Въ этой сагв Юмаловъ ръзко указывается на двоякое твореніе человъческаго рода и во второй разъ человъкъ не творится изъ земли, но приходить изъ лъсу, чъмъ сага напоминаетъ сказаніе персовъ и, какъ увидимъ ниже, германцевъ и грековъ. Людямъ обоего творенія приписывается факть паденія съ его последствіями, и достопримечательно указаніе на лягушку, которая, подобно библейскому зм'єю, была въ нівкоторомъ родъ виновницей человъческой смерти. Съ недавниго времени стала извъстной сага негровъ альткорябрезовъ — живущихъ на западномъ берегу Африки. "Abasi J'bum, всемогущій богъ, сотвориль все вещи, которыя существують во всемь міре, но не было на земль только человъка, который жилъ вмъсть съ Абазомъ вверху, въ небесномъ градъ (въ раю). Нъкогда Atai (женская половина Абаза) сказала къ Абазу: "сотворенныя тобой вещи хороши... Тамъ земля, которую ты торопливо расшириль, здесь же, где мы живемъ, небо. Но тому, что ты сотворилъ на земль, недостаеть головы и только человыть могь бы устранить это". На это Абаза сказаль; если и ссажу на землю людей, то человъкъ, живя тамъ, будетъ равняться со мной и скажетъ: я подобенъ ему, я знаю все, что произошло". Жена сказала на это: человъкъ не дерзнетъ на это, я буду господствовать надъ нимъ. Абази согласился, хотя заметиль, что предполагаемое можеть случиться: онъ взяль человъка--мужчину: "мужчина долженъ жить на земль: сказаль онъ, и когда настанеть время вды, то должень подняться на небо, чтобы эдесь взять себе пищу" (онъ заповедаль муж-

<sup>12)</sup> У Люкена § 25.

чинъ не заботиться о шищъ, такъ какъ въ противномъ случав человъть не станеть ходить на верхъ и позабудеть своего бога). Атан сказала Абази: "не хорошо жить человъку одному, ему нужна женщина". Тогда Абази ссадиль на землю женщину, но предостерегь ee nicht brauchen mit Manne dieselbe Matte. Мужчина и женщина жили въ дружбв и, когда наступало время объда, входили на небо. Атаи обратилась къ женщине съ вопросомъ: "скажи ине, подруга: земля, на которой вы живете, прекрасна, но почему вы бездвятельны? Вы вдите пищу, которая не принадлежить вамь и которую вы не добываете своими руками". Женщина отвъчала: справедлива твоя речь, но Абази заповедаль намъ не искать себе пищи, въ противномъ случав позабудемъ Абази и прогивнимъ его. Подруга отвъчала: "Абази нисколько не прогиввается на это и даже ни слова не скажеть вамъ". Затьмъ дала женщинъ топоръ огонь, съмена и плоды и научила ее строить Ямсъ. Пища произросла въ изобили. Въ полночь мужчина поднялся отъ своего ложа и приблизился къ женщинв. Абази разгиввается, сказала последняя; "неть, не разгиввается, ответиль ей первый, онь уже долженъ разгибваться: его заповеди уже нарушены, когда мы обдълывали почву, позволимъ себъ презръть и остальную его заповъдъ". И вотъ въ объденный часъ люди болъе не ходять въ городъ Абази и они дълаются супругомъ и супругой. Абази сказалъ мужу: гдв твоя жена? Она больна, отвъчаетъ мужъ, ибо онъ не хотълъ сказать: она беременна. Въ этотъ же день Абази сказаль Атаи вотъ что я сказалъ, то и случилось. Не позабылъ ли человъкъ моего?! Оставь ихъ, сказала Атан — я буду заботигься о нихъ": она послала смерть. Пришедшая смерть умертвила родителей, дътей же оставила живыми. Дети жили вместь, но только почему-то въ несогласіи и безспокойствіи и споръ. По воль Атаи возникли споры между ними; явилась смерть и всякое эло. Однажды случилось, что старшій сынъ и младшая дочь разспорили съ младшимъ сыномъ и старшей дочерью. Первые взяли всв книги и саги своихъ родителей и ушли въ отдаленнъйшее скрытое мъсто — лъса. Последніе же взяли секиру и кирку и ушли въ чащу леса. Они сожигали лесь и отъ дыма сделались черными, тогда какъ старшій сынъ и его дети остались белыми 73).

Англійскій путешественникь Смить нашель много сагь о рав

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Ausl. 1859 Nro 48. S. 1182-1135. у Люкена 120-121 стр.

и блаженной жизни человъка въ немъ на золотомъ берегу у негровъ Фанти (fanti). Фанти утверждаютъ, передаетъ онъ, что человъкъ сотворенъ не такимъ, какимъ теперь является, и въ началъ послъ творенія онъ былъ поселенъ на высокомъ и соотвътствующемъ его нуждамъ мъстъ, но что Богъ послъ измънилъ это состояніе, чтобы научить человъка смиренію. Смитъ нашелъ много и другихъ сагъ. Именно будто Богъ въ началъ сотворилъ и бълыхъ и негровъ и неграмъ первымъ предоставилъ выборъ между двумя дарами: золотомъ и знаніемъ. Когда же они выбрали золото, то за свою жадность они стали недостойными Бога. Эта сага встръчается у живущихъ во внутренней Африкъ и сродныхъ съ неграми Фанти негровъ Ашантовъ Aschantis <sup>24</sup>).

Теперь переходимъ къ преданіямъ европейскихъ народовъ и главнымъ образомъ грековъ, римлянъ и германцевъ. Мы начнемъ съ греческаго народа, у котораго міровыя саги соотвътствуютъ ихъ нравственно-эстетическому чувству, по крайней мъръ по своей внъшней формъ. У грековъ извъстна гора Атласъ, около которой вертится небо подобно тому, какъ около индъйской райской горы Меру вертятся солнце и луна. Она касается неба и какъ бы подпираетъ его и какъ такая есть міровая и райская гора. На ней существуетъ садъ, извъстный подъ именемъ сада гесперидовъ 75), гдъ чудныя деревья съ золотыми плодами, гдъ росло:

«Много деревъ плодоносныхъ, вътвистихъ, широковершиннихъ
Яблонь и грушъ и гранатъ, золотыми плодами обильныхъ,
Также и сладкихъ смоковницъ и маслинъ роскошно цвътущихъ.
Круглый годъ тамъ и въ холодную зиму и въ знойное лъто
Видими были на вътвяхъ плоды; постоянно тамъ въядъ
Теплий зефиръ, зарождая один, наливая другіе;
Груша за грушей, за яблокомъ яблоко, смоква за смоквой,
Гроздъ пурпуровый за гроздомъ смънлися тамъ, созръвая.
Тамъ разведенъ былъ и садъ виноградный, богатый; и грозды
Частью на солнечномъ мъстъ лежали, сушимые зноемъ,
Частью ждали, чтобъ сръзатъ ихъ съ лозъ виноградарь; иные
Были давимы въ чанахъ; а другіе цвёли, иль осыпавъ
Цвъты, созръвали и сокомъ янтарно-густымъ наливались 16).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) У Люкена § 26. У Люкена можно читать много и другихъ сагъ, которыя мы не приводемъ, чтобы не утомить читателя.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Геспериды назывались пріятно поющими и такимъ образомъ представляютъ собою ті же самыя существа какъ гандавры индійцевъ, нимфы египтянъ.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Эги стихи Гомера (Одиссея VII, 114—126) признаются за описаніе раз и 24\*

Этоть садъ окружонъ ствною и оберегаемъ драконами, чтобы кто не вошелъ въ него и не сорвалъ плодовъ его. Даже Геркулесъ, когда пошелъ за яблокомъ изъ этого сада гесперидовъ, самъ не могъ войти во внутрь его, но получилъ яблоко чрезъ Атласа. Эти яблоки-брачный подарокъ богинъ Геръ (первой женъ), когда она въ началъ временъ сочеталась бракомъ съ Зевсомъ. И Гера посадила стражами драконовъ, такъ какъ геспериды пытались сорвать яблоки 77). Такимъ образомъ только безсмертнымъ богамъ (т.-е. безгрышнымъ и безсмертнымъ существамъ перваго времени) принадлежаль этоть садъ съ его драгоциными плодами и только боги могли всть ихъ пріобратая себа чрезъ это безсмертіе. Поэтому и Геркулесъ герой не осмълился удержать ихъ для себя, но подарилъ ихъ богинъ Анинъ. Около сада или въ немъ жили, или, какъ представляли греки, живутъ благочестивые и праведные перволюди атлантиды или гиперборейцы (имя это значить: живущій на свверв), которые при постоянномъ солнечномъ освъщения, при счастливомъ и благопріятномъ климать не знали ни раздора между собой, ни бользни, ни ранней смерти, почему онв и назывались Macrobier или "долго живущіе". Они воздерживались отъ вкушенія мясной пищи, а питались плодами. При нихъ постоянно жили боги солнца Аполлонъ и его сестра Артемида (какъ и на индъйской райской горъ Меру жилъ Индрадухъ свъта и богъ солица 78). Эта премірная гора съ ея садомъ гесперидовъ и святыми гиперборейцами греками первоначально представлялась лежащей на съверъ, гдъ было первоначальное жилище грековъ 7") и въ частности на Кавказъ, гдъ въ скалъ былъ прикованъ Прометей, первый человъвъ и брать Атласа, помогшаго Геркулесу, когда этотъ шелъ за яблокомъ изъ сада гесперидовъ. Поздиве же, когда греки достаточно познакомились съ свверомъ.

св. Іустиномъ мучен. въ приписываемомъ ему сочинении: «Увъщание къ грекамъ». См. сочин. св. Іустина философа и мученика въ русскомъ переводъ свящ. Преображенскаго, Москва 1864 стр. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Serv. ad. Ving. Aen. 4. 484.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Diodor 3, 54 sqq Plin. Hist. № 4, 12. Apollod. Bibl. 2, 5, 11. ed. Heyne Pausan. 1, 18; 5, 7; 10, 5. У Люкена сгр. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>г Пелазги, по хревнему преданію гревовь, прибыли въ Грецію съ сѣвера изъ Оракіи и сначала поселились въ Оессаліи и уже отгуда заселили остальныя части Греціи (Всемір. истор. Шлоссера стр. 83).

ене находили своей райской горы, то перенесли ее со всеми ея жителями на западъ. Остаткомъ же міровой горы на севере остается только Олимпъ, жилище боговъ.

У грековъ мы встрвчаемъ сказанія о пяти въкахъ. Объ этихъ въкахъ Гезіодъ <sup>го</sup>), мысль котораго имъла нравственно практическое направленіе, говорить: "когда явились боги и смертные люди. то безсмертные боги, живущіе въ Олимпійскихъ чертогахъ, ниспослали золотой въкъ словеснымъ людямъ. Кроносъ держалъ скипетръ, будучи еще обладателемъ неба и, какъ всв боги, люди жили безпечно, свободно отъ бъдствій и печали и бользненныхъ мунъ старости. Постоянно при своихъ рукахъ и на своихъ ногахъ они жили средь радостныхъ пиршествъ и въ въчномъ блаженствъ и и умирали какъ бы отягченные сномъ. Земля сама собой и въ изобиліи приносила плоды и зерновый хлебъ, а люди охотно и мирно дълились между собой драгоценностими. Когда земля соврыла этоть золотой родь въ своихъ нёдрахъ, то люди сдёлались добрыми демонами, обитающими на земль, хранителями смертныхъ людей<sup>я1</sup>). Затымъ обитатели олиноскихъ чертоговъ создали другой, худшій, чемъ первый, серебряный векъ. Люди этого века были ниже и по сановитости твла и по дарованіямъ души. Дети въ продолжение ста лътъ находились подъ опекой своихъ заботливыхъ матерей и отъ нихъ питались. Достигши же зрълаго возраста, по безумію своему не наслаждались долговременною жизнію, питали другъ къ другу вражду, не чтили боговъ, не приносили, вопреки долгу и обычаю, жертвъ блаженнымъ. И сынъ Кроноса (т.-е. Зевсъ) разгивванный на то, что они не воздавали чести небожителямъ, скрылъ ихъ подъ землею. То были подземные святые втораго ранга. Посяв этого отецъ боговъ создаль изъ дерева ясень третье племя людей, въкъ мъдный, ни въ чемъ не подобный въку серебряному. Одаренные громадной силой, кръпкіе, свиръпые и грубые, одътые въ мъдные доспъхи и съ мъдными оружіями въ рукахъ, люди этого въка сами себя въ своихъ междоусобіяхъ истребили и были низведены въ пространное жилище холоднаго Эреба. Когда земля сокрыла и это третье племя, Кроносъ со-

<sup>· •°)</sup> У Гомера, болве древняго писателя, чёмъ Гезіодъ, мы почти не встрівчаемъ преданій о первобитныхъ людяхъ.

<sup>\*1)</sup> Hesiod. Труды и дни. 96 f.

едалъ четвертое покольніе людей <sup>62</sup>), отличающихся правосудіемъ, мужествомъ, то былъ родъ героевъ, полубоговъ. Наконецъ послъ того, какъ этотъ родъ славныхъ героевъ погибъ отчасти въ сраженіи при семивратныхъ Опвахъ, а отчасти при Тров и занялъ острова блаженныхъ за глубоколоннымъ океаномъ, гдъ плодоносная земля въ теченіи года трижды приносила сладкіе, какъ медъ, плоды, наступилъ жельзный въкъ, въ которомъ и самъ поэтъ, къ своему неудовольствію, жилъ, когда развратные люди днемъ и ночью несутъ бремя трудовъ, разврата и заботъ <sup>82</sup>).

Приведемъ еще сказаніе Платона о праотцахъ человъческаго рода. "Богъ, говорить онъ въ Политикъ, былъ ихъ (праотцевъ), стражемъ... они имъли обиліе плодовъ, получаемыхъ ими отъ деревьевъ и другихъ растеній не чрезъ воздѣлываніе полей, но земля сама предлагала ихъ имъ. Нагіе и безъ ложа, жили они большею частію подъ открытымъ небомъ, потому что благорастворенность годовыхъ временъ не причиняла имъ накакого недуга, а роскошная трава, возникавшая изъ земли, предлагала имъ мягкое ложе". Между животными прежде не было дикости, ни пожиранія другъ друга; войны и раздоры въ то время вовсе не были извъстны людямъ, и много другаго замъчательнаго можно было бы привести изъ этого порядка вещей. Таковъ былъ образъ жизни жившихъ подъ владычествомъ Кроноса \*4).

Перипатетикъ Дикеархъ говоритъ о золотомъ въкъ: "первые люди, находившеся въ самыхъ близкихъ отношеніяхъ къ богамъ, наслаждались самою счастливою жизнію въ самомъ совершеннъйшемъ состояніи; поэтому тотъ въкъ по справедливости названъзолотымъ въкомъ <sup>85</sup>).

Въ разныхъ сагахъ Грековъ мы находимъ разсказъ о гръхопаденіи людей. Прежде всего и ближе всего мы находимъ этотъ разсказъ въ исторіи Кроноса и титановъ, представителей перваго въка. Этотъ первый человъческій родъ представляется нечестивымъ родомъ, который, по словамъ Гезіода "простерлъ руки, чтобы въ

<sup>•2)</sup> По общему ходу и соотвътственно металламъ послъ мъднаго должевъ бы наступить желъзный и послъдній въкъ, но Гезіодъ встагляетъ сказанія своего гремени о герояхъ, отдъляя ихъ отъ того воинственно грубаго покольнія, которое принадлежало мъдному въку.

<sup>•</sup> Hesiod. ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) <sup>85</sup>) Геттингера Анологія христіанства ч. II стр. 250.

кичливости беззаконничать". Началась борьба Зевса <sup>86</sup>) съ Кроносомъ и титанами и побъда, благодаря Прометею, <sup>87</sup>) была на сторонъ Зевса. Кроносъ и Титаны были низвергнуты въ глубокій тартарь. Кроносъ или первый человъкъ снова вошелъ въ милость и жилъ на островъ блаженныхъ.

Если Кроносъ олицетворяетъ собою Адама, то Деметра есть образъ Евы. Она, еще не падшая, живеть на Олимпъ, среди боговъ, подъ именемъ Ре, а какъ падшая (Персефона) п по паденіи скорбящая о своемъ небесномъ отечествъ, она принадлежить подземному міру.

Но совершениве и поливе сага о Прометев, который первый изъ смертныхъ вышелъ изъ повиновенія богамъ и который первый открываеть собственно человъческую исторію. Вотъ въ чемъ заключалось неповиновеніе богамъ со стороны Прометея. Когда могущественный Зевсъ одержаль побъду надъ отцомъ своимъ Кроносомъ и когда жилищемъ боговъ сдълался высоковершинный Олимпъ, тогда боги пожелали отдълиться отъ людей и установить, вакія почести воздавать должны люди безсмертнымъ за ихъ благодъяніе. Боги и люди собрадись на совътъ. Зевсъ взялъ на себя дъло боговъ, представителемъ со стороны людей былъ Прометей. Разумный и хитрый Прометей, понадъявшись на свой умъ, ръшился перехитрить Зевса, мудръйшаго изъ боговъ. Онъ, убивши большаго быка и разрубивши его на части, предоставилъ небожитямъ выбрать ту часть, которую они желають для будущихъ жертвоприношеній. Эти части онъ предварительно вложиль въ двъ кучи. Въ одной кучв онъ сложиль куски мяса и съвдобныя покрытыя жиромъ внутренности, плотно прикрывъ все это кожею жертвеннаго животнаго, а сверху положилъ желудовъ животнаго, самую худшую часть. Въ другую кучу искустно сложилъ кости, покрывши быосныжнымь блестящимь жиромь. Такимь образомь онь придаль лучшей части неворачный, а худшей-красивый видъ. Всевъдущій Зевсъ, отецъ боговъ илюдей, прозръль обманъ и смъясь сказалъ: "Могучій сынъ Япета 85), върный другъ мой! Какъ не равно сораз-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Зевсъ, какъ и другія божества, являются у Грековъ съ двоякимъ характеромъ. Онъ съ одной стороны высочайшій богъ, правитель всего міра, а съ другой слабый національный богъ Грековъ.

 <sup>&</sup>lt;sup>87</sup>1 Проµпθеύς — миогозаботлиный. Хрисанов. Истор. древ. рел. т. И 492 стр.
 <sup>88</sup>) Какъ у персовъ Джемшидъ или Інма, такъ у грековъ Прометей, будучи

мъряещь ты части". Прометей думаль, что удалась его хитрость, и съ улыбкой молвиль: "досточтимый и величайшій изъ безсмертныхъ боговъ Зевсъ! Выбери часть, которая тебв люба". Разгив. ванный Зевсь съ умысломъ выбраль худшую часть-кости, чтобы имёть поводь смирить людей, которымъ мыслиль злое (?). Объими руками сняль онь блестящій жирь и увидя былыя кости и убыцвшись въ хитромъ обманъ, сказалъ съ гнъвомъ: "по истинъ, другъ сынъ Япета, ты великій знатокъ въ коварства; ты не разучился обманывать". Раздраженный коварствомъ Прометея Зевсъ скрылъ огонь отъ смертныхъ. Но Прометей не остановился предъ этой мврой одимпійскаго Зевса. Желая вторично обмануть отпа боговъ. сынъ Япетовъ совершаетъ необычайное двло. Презирая законъ п власть боговъ, онъ хитростію похищаеть огонь съ Олимпа изъ Зевсова дома и приносить на землю людямъ имъющуюся искру (схороненную въ тявющейся форуловой тростинкв). Но огонь быль похищенъ не на радость и счастье, а на пагубу какъ Прометею. такъ и всему его роду. Вторично осворбленный громовержецъ такъ говорить Прометею: сынъ Япетовъ, хитръйшій изъ смертныхъ! ты радуещься, похитивъ огонь и коварно обманувъ меня. Знай, что это воварство обратится на пагубу тебъ, равно и племенамъ, грядущимъ по тебъ. Чтобы отметить за такое хищничество, я пошлю имъ гибельный подарокъ, которымъ всв они будутъ прельщаться во глубинъ души, сами питая страстную любовь къ собственному бичу! Окончивши эти слова, отепъ боговъ и людей велеть искуснику Гефесту создать изъ воды и земли чудную двву, голосомъ и силою подобную людямъ, лицемъ же безсмертнымъ богинямъ. Всъ боги поднесли подарокъ этой прелестной и злокачественной красавиць, почему и названа она "Пандора", одаренная "всвии" богами. Гермесъ по волъ Зевса ввелъ чарующую двву въ домъ Эпиметея в Прометей предостерегаль брата, чтобы онъ не принималь никакого дара отъ боговъ, дабы оттого не произопло какого горя людямъ. Но Эпиметей забылъ объ этомъ предостере-

первыми людьми, суть въ то же время и сыновья изв'ястныхъ отцевъ, и первыми людьми, такимъ, образомъ какъ персовъ такъ и грековъ являются дв'я личности.

в) Это двойникъ Прометея, тотъ же первый человъкъ, только лишившійся свътлаго ума и теперь названный Элиметеемъ, неразсудительнымъ братомъ Прометея. Огюстъ Николя, Размышленія о божественности религіи Христіанской, книга 2 стр. 199.

женіи и приняль роковой дарь. Онь вступиль съ дівою въ бракь и она сдвиалась праматерью всвиъ женъ на земив. Только послв Эпитемей узналь, какое зло онъ приняль въ свой домъ. Отсюда произопию его имя, значущее: кто узнаеть посля, узнаеть очень поздно. До тъхъ поръ люди, свободные отъ страданій, заботь и смертоносныхъ бользней, жили блаженною жизнію, но жена сняла съ сосуда горя великую крышку и освободила изъ него всв бъдствія, воторыя распространились потомъ между людьми на землв. Только на див сосуда осталась одна надежда: по воль Зевса, Пандора быстро захлопнула крышку. И съ той поры безконечный рой бъдствій носится надъ смертными, горе и скорбь наполняють и сущу и море. Бользни приносять людямь много горя и скорую смерть \*0). Дагве о Прометев преданіе разсказываеть, какъ онъ, прикованный по воль Зевса къ скаль въ скиеской пустынь, мучился въ продолжении ивсколькихъ тысячельтій, причемъ его сердце разстерзываемо было орломъ, пова наконецъ, искупленный Геркулесомъ, не былъ освобожденъ отъ оковъ 11). Вотъ миоъ о Прометев. Не можемъ не замътить, что подъ оболочкой этого миоа скрывается мысль о гръхопаденіи. "Какъ ни странно предомляются здісь лучи высшаго познанія и первоначальнаго преданія, какъ ни разнообразными красками они окрашены, однакоже и при всемъ этомъ они довольно прозрачны для того, чтобы можно было узнать ихъ первоначальный видъ". Обманъ при жертвъ и следующее затемъ похищение огня служить весьма выразительными образами той незапамятной вины, которая въ народныхъ сагахъ стоить въ началь исторіи. Человыкь, который какь твореніе, обязань всымь своииъ бытіемъ Творцу, вмісто того, чтобы приносить ему жертву, старался присвоить ее самому себв и не принесъ Ему въ жертву своей самолюбивой воли, такимъ образомъ онъ обманулъ въ томъ, что принадлежало Богу.

Около Прометеевой саги существовало и еще нъсколько сагъ древняго происхожденія, которыя выставляють другихъ личностей какъ первыхъ людей. Таковы саги о Форонев Аргивянинъ, Пелеъ и другихъ. О нихъ разсказывается не только то, какъ они обращались среди боговъ и были близки къ нимъ, но и какъ они ос-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Труды и дни 39-91 Теогонія 510-616.

<sup>&</sup>quot;) Döllihger. Heidenthum und Ludentum crp. 270.

корбили боговъ и за это были ввергнуты въ подвемный міръ. Особенно достопримъчательна сага о Танталъ, первоцаръ и родоначальникъ пелопидовъ въ Пелопонесъ. О Танталъ разсказывается, будто онъ, будучи любимцевъ боговъ, такъ-сказатъ сотрапезникомъ ихъ, нъкогда похитилъ у нихъ питье безсмертія, въ наказаніе за то ему суждено было, находясь среди воды, ощущать страшную жажду и изнуряться ею. Здъсь мы между прочимъ видимъ указаніе на питье безсмертія, которое будто бы, добавимъ къ этому, Зевсомъ дано было человъку, но отнято за гръхъ и передано змъю 92).

Съ раннихъ поръ Греція имъла международныя сношенія съ Востокомъ и въ частности сношенія съ Египтомъ. Неизбіжнымъ слідствіемъ этихъ сношеній быль обмінь идей, касающихся какъ соціальной, такъ и умственно-религіозной жизни. Впрочемъ уваженіе къ древнеклассическому міру Еллиновъ и высокимъ плодамъ ихъ мудрости такъ проникаетъ сознаніе нікоторыхъ ученыхъ, что они единодушно стараются выделить развитіе греческаго редигіознаго и особенно философскаго созерцанія отъ связи съ культурой Востова. Но кажется болье данныхъ въ тому, чтобы допустить воздействіе восточныхъ идей на кругь народныхъ верованій и на развитіе философской мысли въ Греціи. По крайней мъръ съ несомнънностію извъстно, что первые греческіе филосовы явились не въ Аоинахъ и не на греческомъ полуостровъ вообще, а въ Малой Азіи, въ городахъ, куда особенно направлялся притокъ разныхъ національностей съ ихъ разнообразными міровозэрвніями, гдв следовательно быль большій обмень мыслей, чъмъ въ другихъ мъстахъ Греціп. Кромъ того и для самыхъ Грековъ, какъ это можно сназать о Оалесъ, Пиоагоръ, Геродотъ. Платонъ, Востокъ и Египеть издавна были страной, куда считалось необходимымъ отправиться съ чисто-научными цвлями, чтобы ознакомиться съ ихъ высокими въ то время религіозно-философсками идеями. Конечно не самая философія грековъ, какою знаемъ ее съ именами техъ или другихъ философовъ, составляеть заимствованіе съ Востока-а религіозно-философскія пден, которыя ясно или смутно переходили въ греческое сознаніе, пробуждали въ грекъ

<sup>32)</sup> У Люкева 108 стр.

любознательность, философствующую мысль. Востокъ только такъ сказать наталкивалъ грека на мысль, указывалъ ту сферу, на которую греческій геній долженъ обратить свое вниманіе въ дальнъйшемъ, предоставивъ ему полнъйшую свободу и самостоятельность. И дъйствительно грекъ, заимствовании тъ или другія идеи съ Востока, переработывалъ ихъ соотвътственно общему міросозерцанію, такъ что эти заимствованныя идеи, вошедши въ тъ или другія философскія системы, становились собственно греческими.

Къ числу идей, перенесенныхъ съ Востока на греческую почву. нужно отнести идею о демонахъ и духахъ, населяющихъ воздушнопланетное пространство и имъющихъ близкую связь съ человъческимъ родомъ, частиве учение о предсуществовании и падении духовъ, послъ чего, какъ слъдствіе, явился человъческій родъ. Очень рано мы встръчаемъ это учение среди грековъ. Еще Пивагоръ училь о предсуществованіи душь и вивств съ твиъ о паденіи чистыхъ духовъ 34), хотя это ученіе у Пиовгора не было такъ развито, какъ это мы видимъ у другихъ философовъ. За Пивагоромъ это ученіе повториль Эмпедокль. Онъ также какъ и Пивагоръ упоминаетъ о первобытномъ времени, когда только любовь оживляла первобытно-совершенный міръ. Но это состояніе нарушено вторженіемъ ненависти и по приговору боговъ блаженные демоны, сдълавшіеся нъкогда виновными въ убійствъ или въ клятвопреступленіи и нарушеніи долга, изгнаны въ чувственный міръ, гіт должны пережить многотрудный путь жизни, переходя чрезъ различныя смертныя существа. Полное же развитіе этого ученія ны находимъ у Платона. Въ духъ своего учителя Сократа этотъ " философъ идей собращаетъ свою философскую мысль по преимуществу на самопознаніе, на самую мыслящую личность, изслъдуеть все содержание человъческого духа. По взгляду Платона человъть, совивщая въ своемъ существъ разумъ и его идеи, а съ другой стороны кругъ чувственно-тълесныхъ явленій, возпроизводить въ своемъ составъ весь міръ, является высшей формой въ

<sup>&</sup>quot;) Ясное свидътельство относительно пноагорейскаго ученія о предсуществованін душь встрівчается у Максима Тирскаго. П. А. Милославскій. Древнеявическое ученіе о странствованіяхь и переселеніяхь душь и сліды его въ первые віза христіанства. Казань 1873 г. стр. 207. Примічаніе.

<sup>&</sup>quot;) Ibidem.

міръ. А потому Платонъ обращаетъ особенное вниманіе на изслъдованіе природы человъка и дълаетъ его центромъ всей своей оплософіи.

Человъкъ состоитъ изъ души, которая весьма подобна божественному, безсмертному, мысленному, неразрушаемому, всегда тожественному, - и тъла, всегда подобнаго смертному, немысленному, разрушвемому. Души людей существовали прежде, чемъ начали существовать въ образъ человъка и существовали безъ тълъ, но имъли разумъніе 95), и созерцали прекрасное, доброе само въ себъ и всякую сущность <sup>в6</sup>). Но гдв же они существовали въ періодъ ихъ домірнаго бытія? Въ своемъ первобытномъ состоянія, составляя часть міроваго духа, души пребывали въ премірномъ пространствъ, въ царствъ въчныхъ и неизмънныхъ идей, гдъ истина и бытіе совпадають въ полную гармонію божественной жизни. Онъ жили въ надзевздномъ мірв, на зевздахъ, наслаждаясь тамъ истиннымъ и высочайшимъ блаженствомъ въ сообществъ боговъ въ созерданіи истинно сущаго, къ которому они должны стремиться по своей природь. Но кромъ стремленія въ божественному, въ блаженной жизни въ созерцании идеальнаго міра душа обладаеть еще стремленіемъ къ земному, смертному, чувственному. Такая двойственность стремленій души обусловливается самымъ происхожденіемъ души. Она не есть чистая эманація Божественнаго разума (voûs), но будучи твореніемъ высочайщаго Бога, она въ тоже время есть твореніе и боговъ сотворенныхъ и поэтому стремится къ чувственному смертному. Вследствие этой двойственности стремлений въ душъ естественно должва быть борьба: разумъ, божественное начало въ душъ стремится подчинить себъ смертное начало, стремленіе къ чувственному, стараясь обуздать и укротить его; съ своей стороны и чувственное начало души стремится подчинить себв разумъ, взять надъ нимъ перевъсъ и господство. Въ послъднемъ случать душа повергается въ чувственность и по неизбъжнымъ законамъ извергается изъ міра идеальнаго въ міръ матеріальный, воплощается и съ этого момента въ душъ разумъ изнемогаетъ подъ самою чувственностію. Въ Федръ Платонъ описываетъ состояніе души, весьма наглядно изобразивъ природу души уподобленіемъ

<sup>35)</sup> Федонъ въ переводъ Карпова 2-я часть стр. 92.

<sup>16)</sup> Ibid. crp. 87.

последней колеснице, запряженной парой коней и управляемой возничимъ. "О душъ боговъ, говоритъ Платонъ, можно сказать, что и кони и возничій вполнъ хороши, въ другихъ же душахъ только отчасти: одинъ изъ коней хорошъ, другой дуренъ. Посему работа возничаго крайне трудна и безпокойна. Попробуемъ теперь, продолжаетъ онъ, показать, отчего нъкоторыя существа называются смертными, а другія-безсмертными. Всв души заняты попеченіями о неодушевленных вещах и странствуют по небу въ разныхъ формахъ. Если душа совершенна и окрылена, то она паритъ къ вышинъ. Но душа, потерявшая свои крылья, падаетъ внизъ, пока не зацвиится за что нибудь твердое, въ чемъ и поселяется. Она получаеть бренное жилище, которое, по причина бытія въ ней душы, кажется самодвижущимся. Душа въ двоемъ съ этимъ жилищемъ носить название животнаго и смертнаго. Покажемъ теперь, всявдствіе какой причины душа теряеть свои крылья? Въ природъ крыльевъ лежить поднимать тяжелыя тыла вверхъ въ обители боговъ. Крылья болъе всъхъ членовъ тъла причастны божеству. Божественное въ себъ прекрасное, мудрое, доброе и все тому подобное. Этимъ-то и питаются и растутъ крылья души, разрушаются же они отъ предметовъ противоположныхъ названнымъ. Самое стремленіе души къ божественному Платонъ олицетворяетъ подъ образомъ путешествія боговъ и съ ними душъ, раздъленныхъ на 12 сонмовъ, въ высшія небесныя сферы для созерцанія сущаго въ себъ самомъ 37). Великій вождь Зевсъ, читаемъ въ Федонъ Платона, оставиль на небъ центральное жилище Весты и вдеть первымъ на крылатой своей колесниць на праздникь и пиръ подъзенить небеснаго свода; за нимъ следують низшіе боги, сопровождаемые подобно Зевсу героями и геніями (т.-е. душами), вдуть они вверхъ подъ высшее пространство небеснаго свода по наклонной плоскости. Колесницы боговъ, послушныя имъ, катятся ровно и гладко; боги, достигнувъ вершины неба, становятся на ней и, вращаясь вивств съ орбитою, созердають истинно сущее и наслаждаются ими до тъхъ поръ, пока вращающаяся орбита не придетъ

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Платонъ почти буквально повторяеть миенческій образь души подъ видомъ возничаго изъ индѣйской катака-упанишады, а подъ видомъ пернатаго существа изъ парсійскихъ представленій. П. А. Милославскій. Указанное сочиненіе стр. 201 приміч.

въ прежнее положение. Послъ сего боги отправляются домой. Такова жизнь боговъ. Колесницы же героевъ катятся съ трудомъ, потому что конь, причастный злу (т.-е. низшая сторона души) не будучи хорошо вскормленъ возничимъ, какъ-то тяжелъ, порывается и тягответь къ землв. Поэтому только наилучнія души, подражая богамъ, успъваютъ подняться до того, что головы ихъ выходять за небесный сводь (т.-е. возносятся въ міръ, мыслимый только идеями ума, коими души связаны съ истинно сущимъ) и увлекаются орбитою; но онъ безпомощныя конечно съ трудомъ созерцають сущее; другія же то поднимаются, то опускаются и, насилуемыя конями, иное видять, иного же не видять. Души, хотя отчасти созердавшія истину, остаются до другаго круговращенія безопасными и если всегда могуть дълать тоже, то никакой вредъ не приражается къ нимъ. Нъкоторыя же души, не смотря на всъ свои усилія, никакъ не могуть подняться вверхъ, но подвергипсь какому нибудь бъдствію, помрачаются забвеніемъ и зломъ, такъ что отяжелевають, роняють перья и падають стремглавь на землю, причемъ попирають и давять другь друга. Многія изъ нихъ двдаются кальками, вообще становятся непосвященными въ созерданін истинно сущаго и идуть питаться пищею мивнія, въроятнаго. Упавшія на землю души погружаются въ матерію, облекаются въ тъла и одушевляютъ последнія.

Изъ этого такъ-сказать аддегорически - миоическаго описанія путешествія душъ въ верхнія области видна та мысль, что души въ своемъ домірномъ существованіи тяготъютъ къ созерцанію истинно-сущаго, стремятся къ богоподобію. Но не всё имъютъ одинаковыя силы къ этому; часть ихъ при всемъ страстномъ жеданін подняться на высоту, увидѣть тамъ поле истины, откуда заимствуютъ они надлежащую пищу, и гдѣ особенно крылья питаются, не имѣютъ достаточныхъ силъ къ этому и потому, обремененные пороками и забвеніемъ, теряютъ крылья и падаютъ на землю, гдѣ должны совершить одно рожденіе въ тѣлѣ (γενεσις μία). И самое довременное паденіе этихъ душъ такимъ образомъ состоитъ въ недостаткѣ силъ, въ неспособности познать божественное <sup>эк</sup>). Другія же души то возвышаются, то снова опускаются, иное видять, а иного не видятъ. Этимъ душамъ предстоитъ выборъ или стремиться

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Döllinger. указанное сочиненіе стр. 285.

къ богоподобію, или же отдаться чувственности. Паденіе ихъ такимъ образомъ заключается въ ложномъ выборъ.

Следствіемъ паденія душъ и увлеченія чувственнымъ является, какъ сказано, воплощение ея. Такимъ образомъ происхождение существъ на землъ Платонъ соединяеть съ идеей переселенія душъ изъ частей міровой души въ ряды твореній, когда душа, сама по себъ божественная, одаренная истиннымъ знаніемъ, самостоятельная и свободная въдъйствительности, является слабой, чувственной, вовлеченной въ бъдствіе, во зло, тъми тревогами, желаніями, страстями, которыя возникають для нея изъ владычества чувственнаго принципа. И на настоящее состояніе души онъ смотрить какъ на состояніе ненормальное, когда она заключена въ тълъ какъ темницъ, которое задерживаеть ея стремленіе къ міру идей. Какъ такая, т.-е. заключенная въ тълъ, къ тому же несвободная, слабая, и въ нъкоторомъ родъ злая, она должна бороться съ чувственностію, стараться всячески поработить ее требованіямъ духа и чрезъ это самой сдвлаться чистой, справедливой и богоподобной. Средство къ этому онъ указываетъ въ философія, где духъ, сознавши свое "я", свое высокое происхожденіе, очищается отъ всякой чувственной примъси, возвращается къ себъ, снова достигаетъ свободы и и покоя, коихъ онъ лишился погрузившись въ матеріальную сферу ".). Только души истинныхъ философовъ по смерти снова окрыляются т.-е. совершенно освобождаются отъ чувственности, не имъя къ ней даже ни мальйшаго пристрастія, —легко возносятся въ сродный человъку міръ идеальный, возвращаются въ первобытное состояніе блаженной жизни съ богами. Открывая такимъ образомъ путь на небо только душамъ истинныхъ философовъ, которые доходять до познанія чистой идеи души, ея раздільности съ тіломъ, Платонъ какъ разъ приходитъ къ положеніямъ индейской философіи, по которой познание независимости души отъ тъла освобождаетъ первую отъ грвха.

Ученіємъ Платона о душт мы заканчиваемъ преданія грековъ о первобытномъ состояніи и паденіи человтка.

Римская поэзія съ восторгомъ воспоминала о томъ блаженномъ состояніи человъка, о томъ золотомъ въкъ, когда "правда была въ

<sup>\*\*)</sup> Исторія философіи, Швеглера. Вып. І, стр. 95.

великомъ почтеніи". Мы приведемъ сказанія Овидія, — римскаго писателя—(въ переводъ Глоріантова) о четырехъ въкахъ: "первый въкъ на землъ былъ золотой въкъ, когда честность и справедливость были чтимы добровольно, безъ всякаго принужденія и закона. Не было еще наказанія и страха, на прибитой м'вди еще не читались угрожающія слова и грозныя оковы еще не связывались изъ твердой мъди. Покорная томпа еще не трепетама предъ взорами своего судьи. Люди пользовались безопасностію безъ всявихъ карательныхъ мъръ. Сосна еще не падала подъ ударами топора, чтобы видъть чужія страны и съ своихъ горъ не спускалась на прозрачныя волны; люди не знали никакихъ береговъ, кромъ своихъ, города еще не опоясывались крутыми рвами. Не было ни прямой мідной трубы, ни изогнутых рожковь (употребляемых в для военныхъ сигналовъ), ни племовъ, ни мечей; безъ употребленія военной силы народы жили съ безопасною душой, проводя время въ спокойствіи. Дъвственная (свободная отъ службы) земля, которой еще не трогали граблями (употребляемыми въ садахъ для разрыхленія земли) и которой еще не наносили раны сошники, сама собой давала все (нужное человъну). Люди довольствовались пищею, которая родилась безъ всякаго ухода, собирали древесные плоды и землянику на горахъ, ягоды ежевики, растущія среди твердаго терновника, и жолуди, каків упадають съ развъсистаго дерева Юпитерова 100), весна продолжалась непрерывно и тихіе зеонры своимъ тайнымъ дыханіемъ ласкали родившіеся безъ съмннъ цвъты, невоздъланная земля приносила скоро овощи и поле безъ подновленія желтьло тяжеловъсными колосьями, даже цълыя ръки молока, ръки нектара проходили на земль, и желтый медъ капаль съ зеленъющаго ясеня.

После того какъ Сатурнъ 101) (въ царствованіе котораго на земле былъ золотой векъ) былъ отправленъ въ мрачный тартаръ и надъміромъ воцарился Юпитеръ, наступило новое поколеніе серсорянаго века, который былъ хуже золотаго, но драгоценне века жел-

<sup>100)</sup> Римляне дучтія деревья и растенія посвящають богамь, именами послы-

<sup>1°.1).</sup> Сатурнъ быль очень близовъ съ греческимъ Кроносомъ и поздиве быль отожествлень съ нимъ. О Сатурнв сага разсказываетъ, будто онъ, высадившись изъ лодки на берегъ Италіи, пришель въ Лаціумъ, быль первымъ царемъ и въ свое царствованіе развиль выросшихъ изъ деревьевъ дикихъ Аборигеновъ (Люкень).

той міди. Юпитеръ сократиль время прежней весны и разділиль годь на четыре пространства (времени): зиму, літо, не равную (по температурів и потому опасную для здоровья) осень и кратковременную весну. Съ этого времени воздухъ (въ літнее время) сталь накаливаться отъ сухаго жгучаго зноя, (а зимою) отъ дійствія вітровъ приціпились и повисли ледяныя сосульки. Туть люди въ первый разъ вошли въ дома. Домами имъ служили пещеры и частые, густые кустарники и связанныя лыкомъ хворостины. Туть въ первый разъ Церерины (т.-е. хлібныя сімена) стали засываться землею на длинныхъ бороздахъ и подъ тяжестію ярма заревъли волы".

Послъ этихъ наступило третье покольніе мъднаго въка, которое было суровъе предъидущаго по своимъ душевнымъ, качествамъ, хотя еще и не было злымъ. Послъднее покольніе изъ твердаго жельза. Въ этотъ въкъ изъ худшей, (чъмъ мъдь) жельзной жилы сейчасъ же и начинаютъ вторгаться въ міръ всъ преступныя дъйствія, исчезли стыдъ, правда и честность, мъсто которыхъ заняли обманъ, коварство, злоумышленіе, насиліе и преступная страсть къ наживъ ...

До временъ Юпитера 102), говорить другой римскій поэть—Виргилій, никому не отсчитывали золота владвльцы земли; имъ не нужно было отмъчать или отдълять межой свое поле. Все и вездв находилось въ готовности; земля сама собой производила все въ такомъ изобиліи, что никто ни въ чемъ не нуждался" 10:1).

Эти приведенныя сказанія о въкахъ едвали были произведеніемъ собственно римскаго народа. Находясь подъ сильнымъ вліяніемъ со стороны грековъ, заимствуя отъ нихъ какъ философскія, такъ и религіозныя идеи, Римъ былъ зависимъ отъ нихъ и въ своихъ поэтическихъ произведеніяхъ. Римскія музы, собственно говоря, греческія музы, вдохновлявшія поэта. Овидій такъ-сказать отголосокъ Гезіода, Энеида Виргилія—копія Гомеровой Одиссеи и Иліады. Правда, все заимствованное у грековъ запечативно у римлянъ особеннымъ имъ свойственнымъ характеромъ, но по своимъ основнымъ стихіямъ и духу не имъ принадлежало и не ими выработано. Поэтому, какъ въ преданіяхъ о первобытномъ состоянія

<sup>102)</sup> Юпитеръ считался царемъ серебрянаго въка.

<sup>103)</sup> Virgil. Georg. lib. 1.

человъва, о золотомъ въкъ римляне не были оригинальными, такъ таковы же они и въ сказаніяхъ о потерѣ золотаго вѣна. И здѣсь они только повторяють то, что сказаль Гезіоль въ своемь мись о Прометев. "Дерзскій сынъ Япета, говорить напримъръ Горацій въ третьей своей одъ, противъ воли Юпитера (греческаго Зевса, который впосивастви тоже быль отожествлень съ Юпитеромъ) высшаго бога преступнымит обманомъ похищаетъ съ неба огонь и передаеть народу. Какъ только пламя однажды было извлечено изъ своего эфирнаго вивстилища, болваненная немощь, съ целою стаею неизвъстныхъ дотолъ бичей, охватила землю и смерть, прежде по необходимости поэдняя и медленная, ускорила свои шаги 104). Знаменитый мыслитель древности Цицеронъ, стремившійся разръпить многознаменательную проблему человъческого духа о причинъ золъ, существующихъ въ міръ и человъческомъ рокъ, говорить: "заблужденія и бъдствія жизни человъческой у древнихъ прорипателей или истолкователей, обяванныхъ изъяснять таинства божественныя новопоступающимъ, послужили основаніемъ къ тому ученію, что человінь рождается въ такомъ состояніи бідности и немощи только для заглажденія великаго преступленія, совершеннаго въ высшей жизни, и мев кажется, что они тамъ видвли что то истинное. Поэтому я соглашаюсь съ мивніемъ Арпетотеля, что мы осуждены нести наказаніе подобное тому, какому подвергались несчастные, попадавшіеся въ руки разбойниковъ Этруріи: живые люди были связываемы лицомъ къ лицу съ мертвыми тълами, то же совершается и съ нашими душами въ соединении ихъ съ нашими твлами" 105). Такимъ образомъ Цпцеронъ видить причину тяготьющихъ надъ человъкомъ бъдствій въ великомъ преступленіи, бывшемъ еще въ высшей жизни, котя и не указываеть такъ-сказать сущности, содержанія самаго преступленія.

Такъ скудны и такъ несамостоятельны преданія римлянь о первобытномъ состояніи и паденіи человіка. Средп нихъ мы не встрівчаемъ даже общаго всімъ культурнымъ народамъ древности представленія о рай съ его плодами или питьемъ безсмертія, съ его чудесными деревьями и знаменитыми ріжами. Впрочемъ можетъ быть и въ этомъ случаїв, т.-е. въ представленіи о рай римляне

<sup>104)</sup> Цитать у О. Николя 197 стр.

<sup>103)</sup> Ibid. 204.

следовали за гренеми, какъ они следовали за ними въ своемъ представленін объ адв, который они полагали подъ землей; по край-HER MEDE STO MORHO CRASATE O HERE, HOCEB TOFO RANG OHE HOMFALY подъ вліяніе греческаго народа и греческих идей. Что же васастся до древнихъ преданій этрусковь, латенянъ и самнитовъ, изъ смъпенія которыхъ въ носледствін образовалось населеніе Рима, то мы не имвемъ нивакихъ сведеній о нихъ въ данномъ случав. И едва ли они, вытесненныя греческими преданіями, оставили по себе каной-либо следъ. Могло случиться съ ними тоже самое, что случилось съ преданіями народовъ Европы, потерявшихъ религіознуюособенность чрезъ введение греко-римскаго культа, съ преданіями, о которыхъ ночти вовсе не осталось свъдъній. Могло это случиться особенно потому, что большая часть народовъ Италіи принадлежала къ такъ-навываемой пеласгической или греко-латинской отрасли индоевропейской семьи народовъ, составляя одну племенную группу съ древними греками, а следовательно имени если не одинаковыя, то весьма близкія преданія, которыя после весьма легко могли слиться съ преданіями грековъ, не составляя чего-нибунь среднято третьяго.

На очереди после греновъ и римлянъ народъ германсий, живний северне первыхъ. И среди этихъ народовъ мы находимъ свазанія вакъ о рат, счастлиномъ состояніи людей, такъ и о потере его и замене другимъ худинимъ. Только здесь эти сказанія отличаются чудеснымъ, миническимъ характеромъ, отчего представляють особенную трудность для разбора ихъ.

Райское мъсто у германцевъ навывается Асгардъ - "садъ боговъ". Этотъ "садъ боговъ находится въ срединъ міра Тамъ въ
саду въ преврасномъ городъ Вангольсъ (Wingol—домъ радостя),
гдъ у Одина собрались храбрые герои — живутъ боги. Тамъ естъ
долина Idavoler (поле Идъ), гдъ на лугахъ боги находили золотыя
дощечки. Тамъ-священное дерево, по имени Игдразилль (Iggdrasill),
а подъ нимъ священнъйшія мъста боговъ, гдъ послъднія ежедневно
чинятъ судъ. Это дерево міровое дерево,—его вътви на весь міръ
и возвышаются до небесъ. Три его корня простираются широко;
изъ подъ корней вытекаютъ три источника: Urdhar, Мішіг и
Huergelmir. Около источника Urdhar живутъ Nornens 1000) женщи-

 $<sup>^{106})~</sup>O$  такъ-называемихъ норнахъ разсказывается, будто она придетають ко $25^+$ 

на колдуньи и Lichtelten (ангелы). Около корней дерева въ источникъ Ниегдеlmir лежитъ и его гложетъ виъя Nidhoggr 107), но выше, на его вътвяхъ сидитъ всевъдущій орель (въ противоположностъ злому духу—духъ свъта, подобный Аполлону и Индръ). Вътвями этого дерева питается коза Гегидрунъ; изъ ея вымени вытекаетъ такъмного 108) молока, что его вдоволь достаетъ для сингвацевъ. На асгардъ есть яблоки безсмертія, ихъ вдятъ боги (почему они и не старъются), а богиня Идунъ хранитъ ихъ въ одной коробкъ. Тольно однажды похитилъ ихъ изъ асгарда исполинъ Фіассъ 1111) (подобно греческому Геркулесу).

У германцевъ есть преданіе о золотомъ въвъ; это преданіе съ преданіями о паденіи человъка сохранилось въ Эддахъ. "Въ началь, говорится въ новъйшей Эддь, посль того какъ быль созданъ Асгардъ, отецъ всвяъ и первый правитель сидваъ на судейскомъвресль, чтобъ направлять рокь людей и снабжать нужнымъ совътомъ при устройствъ города (Асгардъ). Его первымъ дъломъ было то, что на полъ Идъ (Idafeld), которое было въ срединъ города, была состроена зала, где было 12 месть для боговъ (12 Асъ) в тронъ для отца вселенной. Это - превосходное и огромное желище и въ цъломъ снутри и снаружи такое же, какъ свътлое золото; это масто называлось "землей радости" (Gladsheim). Тамъ люди выстроили другое жилище для богинь, преврасный "городъ врасотъ" (Wingolf). Тамъ выстроили кузницу, сдълали молотокъ, клеши, наковальню и другіе инструменты и потомъ ковали золото Вся домашняя утварь и конная сбруя были савланы изъ золота. И этоть выкь-быль золотымь выкомь, который пропаль благодаря прибытію женщинъ, пришедшихъ изъ страны Йотуны (Iotunheim) « 110). Но что за женщина была это и накимъ образомъ она-

всикому человъку въ часъ его рожденія и опредъляють его жизнь. Одив изъ нихъ произошли отъ боговъ; другія отъ змев, третьи отъ крокодиловъ. Швенкъ — въ указанномъ ниже сочиненіи 29 стр.

можно думать, что этоть змёй, находящійся въ глубинё, есть ничто нвое какъ древній міровой змей, который быль прогнанъ богами во мракъ.

<sup>108) (</sup>Стифельстонъ).

<sup>100)</sup> Damesaga 12, 14, 24—у Люкена стр 73—74 срав. Müthologie der Griechen, Römer, Aegypter, Semiten, Perser, Germaner von Konrad Sehnenck's В. 8 s. 25.

<sup>116)</sup> Dămesaga 12—у Люкена стр. 110 срав. Schwenck's въ указан. соч. В. 6. сар. 23, 24, 25. Такимъ образомъ счастіе первыхъ людей, по возгрѣвію герван-

была причиной потери блаженнаго въка — сага не говорить объ

Древній писатель Саксъ грамматикъ передаеть свёдёнія о первой четь, Одинъ и его супругь Фриггь, а вивств съ этимъ даеть намь возможность видеть, какъ древніе германцы представляли себъ фактъ гръхопаденія чрезъ Фриггу. "Цари, разсказываеть онь, съвера приказали художнику слить изъ золота изображение Одина, который тогда считался за бога во всей Европъ, и увъшавши его руки кольцами, послали ему въ даръ Константинополь 111) (Асгардъ). Одинъ обрадовался подарку. Но золото такъ сильно бросилось въ глаза его супругв Фриггв, что она пожертвовала своей невинностью одному неважному лицу, чтобы получить очаровательный золотой нарядь. Стыдь и бъдствія сильно подъйствовали на Одина и онъ удалился изъ Константинополя (Асгарда) 4. Кромъ того Саксъ разсказываеть, будто и самъ Одинъ, чтобы овладъть дочерью съвернаго царя, предался колдовству и за это былъ выключенъ изъ списка боговъ и объявленъ опальнымъ. Но поздиве онъ былъ снова помилованъ 112).

Такимъ образомъ сильная страсть къ золоту первой жены и преданность демонскому волшебству были причиной изгнанія Одина изъ Асгарда <sup>111</sup>).

Сказаніями германцевъ мы и заканчиваемъ перечень преданій жителей Европы. И этого достаточно, чтобы видіть, насколько и въ какой формів распространены въ Европів разбираемыя нами, преданія.

цевь, состояло въ изобиліи золота. Тоже можно видіть и въ сагахъ скиновъ, которые были родственны германцамъ. Люкенъ стр. 110

<sup>111)</sup> Саксъ грамматикъ указываетъ Асгардъ Одина въ Константинополъ.

<sup>112)</sup> Saxo Grammat ed. Steph. p. 13 y Люкева 111 стр.

<sup>111)</sup> Что касается до того, почему германцы фактъ паденія первыхъ людей виділи въ волшебствъ, то причина этого заключается въ ихъ взглядь на волшебство. Всъ дикіе народы, не исключая и нашихъ родичей славянъ, объясняли колдовство того или иного лица связью его съ духами преисподней. А потому очень естественно, что и германцы искусство чаръ и ворожбы перенесли на первыхъ людей въ вхъ паденіи виділи именно этотъ распространенный и грізховный фактъ, въ которомъ человівсь приходить въ близкую связь съ злыми духами и позабываеть Бога. Извістно, что я германцы волшебство ставили въ связь съ злыми духами.

Въ заключеніе приведемъ преданія американскихъ народовъ, того міра, который до новыхъ временъ находился въ совершенной неизвъстности и стоялъ отдъльно отъ всёхъ более или менте культурныхъ народовъ древняго міра. Саги этихъ народовъ (а сагъ въ этой земле оказалось более, чъмъ гдълибо въ другомъмъстъ) 114) въ виду этой изолированности самой страны особенно важны, потому что представляютъ неоспоримое свидетельство того, что преданія первооткровенія нъкогда были общимъ достояніемъвсьхъ народовъ, всего человечества, которое въ этомъ отношеніи представляеть одно целое.

Алеуты, живущіе на островахъ между Америкой и Азіей, народъродственный съ полярными жителями Азіи, какъ съ эскимосами и гренландцами Америки, разсказывають: Богь, создавши ихъ острова, довершилъ свое дёло населеніемъ на нихъ людей, которые были безсмертны. Состаръвшись люди восходили на высокую гору; тамъ бросались съ нея въ озеро, изъ котораго потомъ выходили сильными и снова молодыми 115). Между тъмъ богъ очаровался и плънился одной земной женщиной, которую и взялъ себъ въ жены. Эта въ дружеской бесъдъ сдълала упрекъ своему мужу въ томъ, что онъ, создавая Алеутскіе острова, сдълалъ большую ошибку— создалъ много горъ и мало лъсовъ. Богъ, прогнъванный этимъ неосторожнымъ упрекомъ жены, убилъ брата ея и съ этого времени всъ люди стали смертными 114).

Жители Гренландіи разсказывають, какь это передаєть Кранць, следующеє: первый человекь назывался Каллакъ (Kallak). Онъ произошель оть земли; а его жена—изъ его большаго пальца. Оть нихъ произошли все люди. Смерть принесла въ міръ женщина, а потому о ней говорили: "да умреть эта, а вмёсте съ ней получать тоже место и подражающіе ей 117).

Въ томъ и другомъ оназаніи виновницей смерти людей, накъ видимъ, выставляется женщина, которая по послъднему сказанію взята отъ мужа, взятаго изъ земли. Въ этомъ—важная для насъ сторона саги.

<sup>114)</sup> O. HEROES II, 211 crp.

<sup>111)</sup> Это итсколько напоменаеть напъ китайскій поточникь безспертіл, находящійся на райской горт, пьющій изь котораго не умираль.

<sup>116)</sup> У Люкена 124—125 стр. Р. Мысль 1881 г. № 6 стр. 326.

<sup>&</sup>quot;) Cranz. Historie von Grönland 2 Aufl. Barby und Leipzig 1770 Bd 1, s. 262 y Auxena crp. 125.

Извъстный почти всемъ путешественникъ Франкцииъ въ описаніи своего втораго путешествія по полярному морю передаеть сели видъйцевъ гундорипповъ (Hundsrippen). "Первый человъкъ называется Чаневи (Tschepiwih). При немъ на землъ было изобиліе средствъ для пропитанія и онъ произвель потомство, которому даль двоякій родь плодовь: черный и бълый, запретивь вкушаль отъ первыхъ. Потомъ отлучился на долгое время, сдълавъ больнюе путешествіе, чтобы привести въ міръ солице. Дъти его, во время его отсутствія, оставались еще послушными ему: эли исвлючительно бълые плоды и истребили ихъ всв. Когда же отекъ ихъ путешествовать во второй разъ, чтобы привести на землю солице, то они, сильно проголодавшись, не выдержали заповади отца и за отсутствіемъ бізыхъ плодовъ вли черные плоды. Чапеви, возвратившись, быль сердеть на нихъ и объявиль имъ, что въ будущемъ земля станетъ приносить имъ дурные плоды и сами они будуть подвержены болванямь и смерти; и тотчась же эта участь постигла ихъ 118). По извъстіямъ того же Франклина гундоринны говорили, оудто ихъ первый человекъ Чапеви жилъ до техъ поръ, пока совствъ не износилось его горло 11").

На западв въ сввероамериканскихъ городахъ свободы (Freistäten) распространенъ миеъ о старой женщинъ бабушкъ (alten Frau Grossmutter), которая, будучи прогнана съ неба, образовала землю и внесла на нее всякаго рода зло. Ирокезы и гуроны называютъ ее старой бабушкой (Ataentsik). Они разсказываютъ о ней слъдующее. Въ началъ, до происхожденія земли существовало шесть человъкъ (въроятно три пары), отъ которыхъ произошли три рода ирокезовъ и гуроновъ—родъ волка, медвъдя и черепахи. Такъ какъ тогда не было земли, то они блуждали въ воздухъ. Женщина находилась на небъ и одинъ изъ шести (Hoguaho—т.-е. волкъ) долженъ былъ отправиться туда. Птицы на своихъ крыльяхъ несли его на мъсто. Здъсь онъ ждалъ у дерева, пока женшина по своему обыкновенію не пришла къ близь лежащему отсюда колодпу

<sup>148)</sup> Franklin, Zweite Reise an die Küste des Polarmeres in den Jahren 1825, 26 m 27. Aus dem Enge Weimar 1825 s. 300 y Люкева 126. Klemm, Cultur Geschichte II, 156—157 P. Мисль 1881 г. № 6, стр. 826.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) Franklin 1 с. s. 208 у Люкева 127. Сказавіе даеть указавіе на то, что болівнь в ранняя смерть—есть поздвійшее здо.

почеринуть воды. Лишь только она явилась, Hoguaho вступиль съ ней въ бесъду, предложилъ ей подарокъ изъ жирнаго медвъдя и она вла. Господинъ неба, разгивнавшись на нее за этотъ ся поступокъ (за вкушеніе медвъжьяго мяса), прогналь ее съ неба н свергнуль внизь. Въ то время какъ ей упасть черепаха подхватила ее на свою спину, а ръчная выдра и рыбы вынесли нзъ воды илъ и образовали изъ него маленькій островокъ, а потомъ образовалась и вся земля въ томъ видь, въ какомъ она теперь. Женщина первоначально получила двухъ дътей, изъ которыхъ одинъ, который имълъ кровопролитныя оружія, умертвилъ другаго ненивющаго вреднаго оружія. Затымь она родила другихь дытей, отъ которыхъ произошли остальные люди 120). "Если предположить, замъчаетъ Люкенъ относительно этой саги, что небо есть рай, то мы имвемъ здвсь поразительно сходную съ библейской традицію о паденія первой жены. Но подъ небомъ, продолжаєть онъ, разумъется не что иное какъ рай; это вытекаетъ изъ того, что по преданію дикихъ женщина бабушка и теперь господствуеть вакъ кородева въ землв праотцевъ (Ekennanne) или въ раю; тамъ среди прекраснаго поля-ея чудно-убранное жилище, куда приходять души умершихъ и дають постоянные танцы 121).

Изъ среднеамериканскихъ сагъ мы приведемъ сагу Мексиканцевъ, у которыхъ испанцы находили извъстную степень культуры, хорошо устроенные города, развившуюся религю.

Мексиканцы представляють себъ рай высочайщей горой, на которой покоятся облака. На ней жиль духъ воды Flalok, называемый поэтому господиномъ рая. Отгуда онъ посылаеть дождь, чтобы орошать землю 122). Тамъ находилось и питье безсмертія. Первымъ человъкомъ быль Кветцалковтьь 123) Quetzalcoatl, который быль

<sup>120)</sup> У Люкена стр. 128.

<sup>121)</sup> Ibidem.

<sup>121)</sup> Здёсь же вёроятно Мексиканцы полагали свое дерево жизни, которое многократно находять изображеннымъ на древних монументахъ, южийе отъ Мексики и которое называлось Топа coquahuilt т.-е. дерево нашего тёла. Это дерево постоянно изображалось въ формів креста, на вершині котораго сидить птица. Когда мспанцы нашли нъ Мексикі этотъ кресть, то, говорять, поклонились ему, и первые миссіонеры думали, что ап. Оома проходиль по Америків и проповіковаль тамъ христіанство. Люкень стр. 78.

<sup>123)</sup> Этому первому человъку въ Холуль (Cholula), гдв онъ господствоваль, была

первожредомъ и первокоролемъ, и при немъ въ Мексикъ былъ блаженный въкъ. Здъсь въка, нужно замътить, раздвляются не по отношенію къ металламъ, какъ у Грековъ, Римлянъ и др. но въ соотвътствін водь, воздуху, земль и огню. Сначала по сагамъ Мексиканцевъ былъ въвъ воды, въ концъ котораго человъческій родъ погибъ чрезъ потопъ. Второй въкъ былъ въкомъ земли, который окончился вивств съ погибелью исполиновъ и людей чрезъ землетрясевіе. Третій въвъ быль въкомъ воздуха и окончился бурей-Четвертый и последній векь, продолжающійся и теперь-векь огня, который окончится чрезъ огонь 124). Первый въкъ или время Кветцальковтив Мексиканцы рисують самыми привлекательными красками и едвали уступають въ этомъ случав Индейцамъ, у которыхъ первый въкъ быль въкомъ раздолья; земля, говорять они, при Кветцальковтив была весьма плодородна, колосья были величиной и по въсу съ человъческій трупъ, а хлопчатая бумага раскрашивалась сама собой. Множество птицъ оглашало воздухъ своимъ пъніемъ и украшало красотой своихъ перьевъ. Всв подданные Кветцальковтла были богаты. Это быль въкъ Сатурна, замъчаеть историвъ Мексиви. Но Fezcatlipoca (большой духъ) захотвлъ выгнать царя изъ земли. Съ этой цалью онъ даль ему питье, которое подавало ему безсмертіе, но вмёстё съ тёмъ возбуждало въ немъ неизъяснимую страсть къ путешествію. Такъ исчезъ Кветцалькоатль, а вивств съ нимъ и счастливый въкъ. Но прежде чемъ уйти и исчезнуть, Кветцальковтиь разрушиль свою золотую палату, превратиль плодоносныя деревья въ сухой кустарникъ и всъхъ пъвучихъ птицъ заставилъ сопутствовать ему и услаждать его своимъ пъніемъ во время пути 121). И Мексиканцы ожидали возвращенія Кветцальковтля, а съ нимъ вивств и счастливаго въка.

У Мексиканцевъ встръчается сага о первой женъ, напоминающая собою сагу Ирокезовъ. О происхожденіи жены разсказывается слъдующее, причемъ сюда же вплетается разсказъ и объ исполинахъ: Ксолотль (Xolotl), первоисполинъ и первочеловъкъ, произо-

посвящена самая высочайшая въ Мексикъ пирамида, какъ изображение райской горы. Люкенъ стр. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>) По нѣкоторымъ сагамъ первый вѣкъ былъ вѣкъ земли, а второй воды; во какой вѣкъ первый, какой второй—для насъ безразлично.

<sup>125)</sup> Clavigero stor del M. tom. 2 р. II у Льжена 131 стр. Сказаніе о путешествін Кветцалькозтля напоминаєть сказаніе египтянь о путешествін Озириса.

шевъ отъ первой пары (Ometenktli и Omecihuati), воторая жыв въ небесномъ раю, но съ наступленіемъ настоящаго въка была выгнана оттуда на землю. Онъ восхотълъ совдать родъ человъческій и съ этой цілію и прежде всего изъ кости одного челована создаль мать человъческого рода, которая была назвала Cihuacohuatl (женщина со змісй) или Quilatzli или Fonacacihua 126) (женшина отъ нашего тъла). Она была матерью друхъ братьевъ близнеповъ и въ Мексикъ она весьма почиталась и счеталась богинею райскаго Бога. Въ то же время она обладала совершенно другими вачествами подобно индъйской Кали и Бгавани и была падшей Евой, какъ и самъ Xolotl представляетъ собою падшаго Адама и есть тоже самое существо, что и Ometenctli, одидетворяющій собою Адама до паденія. По върованію Мексиканцевъ тотъ в другая пали въ раю и при томъ чрезъ обольщение змвя, за что и были прогнаны на землю. На это указываеть самое имя женыжена со знаніемъ, и съ другой стороны обрядъ очищемія 127), при воторомъ жредъ молить бога, чтобы онъ уничтожиль произшедшій до сотворенія міра гръхъ дътей и даль виъ новое рожденіе 126).

Изъ сагъ южно-американскихъ жителей приведемъ только нъвоторыя, такъ какъ остальныя всё почти въ сущности сходны съ приводимыми: жена почти вездё выступаетъ виновницей потери первобытнаго счастливаго времени; есть, хотя и темное, указаніе на плодъ дерева, вкушеніе котораго вызвало гить Творца.

<sup>126)</sup> Мексиканскіе іероглифы, укращающіє храмы этихъ народовъ, изображаль ее разговаривающею съ змією и съ стоящими вокругь нея синовьями близненами. различный характеръ которыхъ отмічался различными красками; одинъ изънихъ наміревается убить другаго. Въ посліднее время, замітниъ кстати, близьнодного города Пенсильваніе открытъ памятникъ, доказывающій, что въ этой части Америки было распространено преданіе объ Адаміт и Евів. Разразилась страшим буря близь Броумевиля въ западной части Пенсильваніи и вирвала съ кормень огромный дубъ. Съ паденіемъ его открылась поверхность камия, величиною около 16 квадр. футовъ. На этой поверхности вырізаны многія фигуры и между ними двів, представляющія изображенія человіческія—мужа и жены, —посреди ихъ лерево; жена держить плодъ въ руків. На остальной части камия вырізаны олешь, медвізан и птицы. Дубу этому было по крайней мізріз 500 или 600 лістъ. Поэтому надо полагать, что фигуры были вырізаны за долго до открытія Америки Колумбомъ». Такъ говорить отчеть объ этомъ открытів у. О. Николя П стр. 212.

ческихъ народовъ.
120) У Люкена 132 стр.

"Амадивана (Amalivaca), первый человых, говорять Таманахиры (Таманасніеген), живущіе въ Гуинъ,—сотворивши міръ, сначала жилъ въ немъ и хотъть сдълать ръку Ориноко такой, чтобы всегда и нисколько не утомиялесь можно было плавать по ней. Но проживши при ней долгое время, отъ оставиль ее и отплыть въ Каноть, на другую сторону моря, откуда онъ пришель. При своемъ отъзадъ онъ обратился въ Таманахирамъ и говорить уже измінившемуся поколівню: "вы изміните кожу". Подъ этими словами онъ разумінъ, говорять Таманахоры, то, что наши предки не умирали, но постоянно молоділи, изміняя кожу, подобно тому какъ изміняють кожу змін и кузнечики. Одна старуха, съ удивленіемъ выслушавши это, сказала: "охъ, зачінь она позволила себів слушать то, чему не вірить". Это такъ разгнівало Амаливака, что онъ ясными словами сказаль: "вы должны будете умирать. Но повірь старуха, мы не умирали бы 129).

Юкары въ Боливіи разсказывають: одна молодая женщина посмотръда въ дъсу на дерево Уде (Ule), воторое красовалось цвътами. Она окрасида его рокомъ (Rocu) и дерево превратилось въ мужчину, котораго она избрала своимъ возлюбленнымъ. Они были счастливы, пока Уде не былъ растеревнъ однимъ Ягауромъ (Iaguar). Но супруга нашла разбросанные члены мужа и они снова ожили. Сынъ Уде 130), по имени Тири (Tiri) создалъ изъ пальца своей ноги перваго человъка Кару (Caru). Когда последній вкусилъ земляной ометашки (Manibuch), которая выросла на могиле его умершаго сына, то Тири сказалъ: такъ какъ ты оказался непослушнымъ и пожралъ своего сына, то какъ самъ ты, такъ и всъ люди должны быть смертными и помесете страданія и труды 131).

По одной сагв Перуанцевъ Конъ (Con), дукъ безъ твла и костей, образовать міръ, въ концв всего человъка, которому даль всякаго рода пищу и удовольствія. Но человъкъ оскорбилъ Конга и за это былъ наказанъ тъмъ, что у него была отнята пища и земля стала пустынной. Самый человъческій родъ былъ измъненъ

<sup>129)</sup> Эта сага была разсказана нѣкоему Гили (Gili), который 18 лѣтъ прожилъ между тамошними дикарями. У Люкена 184 стр.

<sup>120)</sup> То-есть самъ Уле во второй эманація, по замічанію Люкена.

<sup>434)</sup> У Люкена 135 стр.

нъ черныхъ звърей, и только уже сынъ Конга создаль настоящій родъ 132).

Этими сагами заканчиваемъ перечень преданій о первобытномъ состояніи и паденіи человъка. Дальнъйшее приведеніе сагъ можетъ только утомить читателя или будеть служить пищею для простаго любопытства, но не послужить въ уясненію истины. Кажется и приведенныхъ сагъ достаточно, чтобы видъть, насколько распространено среди язычниковъ преданіе о первобытномъ состояніи и паденіи человъка.

## II.

Отношеніе преданій народовъ о первобытномъ состояніи и паденіи человъка къ хрыстіанскому догмату.

а) Вопросъ объ отношения язычества въ христіанству возникъ съ первыхъ въвовъ христіанства, проходить чрезъ всё 18 столетій и доходить до нашего времени. Христіанскіе апологеты и учители церкви, раскрывая и защищая предъ язычествомъ и его философіей христіанское въроученіе, снова наталкиваются на этоть вопросъ. И принимая во вниманіе тоть знаменательный фанть, что ап. Павель приводыль во свидетельство своей истины слова языческих в поэтовъ 123), никакъ не ръшались и даже не могли сказать, что язычество представляеть собою совершенное и полное заблуждение, лишено всякой истины и съ этой стороны является діаметральною противоположностію христіанству. Они сознавали и утверждали, что и среди заблужденій язычества по временамъ свётили лучи того света истины, который никогда всецью не оставляль человыка (Іоан. І, 5). Поэтому старались отыскать въ язычествъ, въ его мизахъ, легендахъ, а по преимуществу въ языческой философіи черты первооткровенія и находили ихъ. Такъ Іустинъ мученикъ, какъ мы видели выше, въ описаніи Гомеромъ сада Алкиноева видель изображеніе

<sup>132)</sup> Ibidem I36 crp.

<sup>135)</sup> Делн. 17, 28 ст. Апостоль, говоря, что мы о Боге живемъ, денжемся и существуемъ, добавдяетъ: якоже и неции от вашихъ книженикъ рекома: сего бо и родъ есмы. Это выражение взято имъ изъ поэта Арата и Клеаноа.

рая. У Гомера же онъ находить преданіе о созданіи человъка изъ земли 134), о ниспаденіи съ неба діавола 135) о столпотвореніи Вавилонскомъ 136). Съ особенной кажетен любовію онъ останавливается на сочиненіихъ Платона оплосова и въ нихъ находить много библейскихъ истинъ: истину единства и въчности Бога, идею воскресенія тъла и даже истину о Св. Духъ 137). Св. Особить, епископъ антіохійскій (ІІ въка), указываль на одно мъсто изъ Сивиллиныхъ книгъ, гдъ находится преданіе о столнотвореніи Вавилонскомъ, о смъщеніи языковъ и разсъяніи народовъ. Клименть Александрійскій (ІІ в.), Оригенъ (ІІІ в.), Евсевій Кесарійскій (ІV в.) также указывали много библейскихъ истинъ въ языческой оплособіи и въ этомъ видъли доказательство истинеюсти всего христіанства.

Но чемь же они объяснями оходотво некоторых в философских в истинъ съ истинами Библіи, твхъ или другихъ языческихъ преданій съ преданіями древняго іудейства? Почти всь они утверждали, будто находимыя среди философовъ истины и среди языческихъ народовъ преданія, сходныя съ истинами Библіи, были заимствованы отъ евреевъ или черезъ устную передачу или изъ книгъ ихъ. Такъ Іустинъ Мученикъ, послъ того какъ привелъ изъ Гомера описаніе сада Алкиноя, замъчаетъ: "эти слова не представляютъ ли яснаго подражанія описанію рыя у пророка Моисея? Если кто также обращаеть внимание на столпотворение, посредствомъ котораго люди того времени мечтали устроить себъ восходъ на небо, то найдеть у того же поета аллегорическое подражание сему" и потомъприводить мъсто изъ Одиссеи 188) (XI, 313 — 316). Платона оплософа во всемъ его учени, даже и въ томъ, гдв онъ изображаеть Зевса вздящимъ по небу на быстрой волесниць, - онъ считаетъ носявдователемъ Моисея и пророковъ, у которыхъ онъ будто бы заимствоваль свое ученіе 124) и все различіе, какое замічается

<sup>134)</sup> Сочиненія св. Іустина философа и мученика, — въ переводъ Преображенскаго. Москва 1864 г., стр. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>) Тамъ же, стр. 78, 79.

<sup>136)</sup> Тамъ же.

<sup>137)</sup> Тамъ же, стр. 82-83.

<sup>138)</sup> Увъщание къ грекамъ, въ переводъ Преображенскаго, стр. 78.

<sup>139</sup> Тамъ же, стр. 81-84.

между писаніями Моисея и Платона (т.-е. мивніями Платона, которыя близко подходять къ истижь) объясняль темъ, "что философъ худо понять то, о чемъ говорить законодатель іудейскій " 140). Тертулліанъ писаль: "кто изъ поэтовъ, кто изъ софистовъ не черпаль изъ источника пророковъ? Откуда и философы утоляли жажду своего ума"? И на это отвъчалъ: "все, что есть споснаго въ законахъ древнихъ законодателей языческихъ, все произошло отъ закона Мопсеева, которому они подражали". Клименть Александрійскій во многихъ мъстахъ своихъ сочиненій старается донавать, что языческіе писатели и въ частности Пивагоръ и Платонъ многое залиствовали изъ писаній Монсея и пророковъ. Это особенно замітно въ Платонъ, и Климентъ навываетъ его оплософомъ изъ евреевъ считали Платона подражателемъ Моисея, называли его Моисеемъ говорящимъ по гречески. Отцы и учители деркви указывали и на тв лица, которыя входили въ сношенія съ іудеями, и на тв мъстности, въ которыхъ происходили эти смощенія. Амвросій Медіоланскій говориль: "нельзя думать, чтобы Пивагоръ и Платонъ, будучи въ Египтъ, не извлекли изъ св. книгъ многихъ мнъній, которыми они обогатили и украсили свои творенія: изв'ястно, что первымъ дівломъ Платона, по пришествій въ Египеть, было ближе ознавомиться съ книгою Бытія Монсея, его законами и предсказаніями пророковъ" 142). Евсевій Кесарійскій уверяль, что Пиоагорь, посъщая Египеть, быль въ сношения съ пророками, въ то самое время, когда іуден были сосланы въ Вавилонъ и Египетъ 142). По свидътельству бл. Августина и Іеронима быль тамъ и Платонъ 144). а по словамъ Климента Александрійскаго онъ учился у Іезекіндя 143). Блаженный Өеодорить, ссылаясь на свидетельства Поронрія, Нуменія, Плутарха п друг. утверждаеть, что древніе философы Пиевгоръ. Овлесъ, Платонъ путешествовали въ Египетъ и врвсь пользовались уроками не только египтянъ, но и іудеевъ 146).

<sup>140)</sup> Apolog II, р. 93. «Христ. Чтен.» 1853. ч. II, стр. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>) Clem. alex. Admonit. ad gent. p. 46. A. B. Padag. lib II p. 150. «Христ. Чтев.» 1853 г. ч. II, стр. 282.

<sup>142)</sup> Ambros. in Psalm CXVIII serm. II not. 5, 13. Тамъ же, стр. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>) Praepar. Evang. lib. IV, p. 471. Тамъ же, стр. 277.

<sup>111)</sup> De civit. Dei lib. VIII, cap. XI. Hieron. opp. tom III, p, 5. Tamb me.

<sup>145,</sup> Clem. alex. Strom. p. 304. Tamb me.

<sup>144)</sup> Theodor. Opp. Tom. II, Serm. I de fide. Тамъ же.

Къ концу среднихъ въковъ съ началомъ процевтанія классичесваго изученія и когда были открыты новыя части свъта и новые народы, снова возникъ вопросъ объ отношени между язычествомъ и христіанствомъ. Въ ръшеніи этого вопроса держатся направленія и дука св. отцевъ и учителей церкви: все сходство языческихъ естинъ съ христіанскими объясняется заимствованіемъ отъ іудеевъ. На языческіе мисы теперь смотрять съ точки зрвнія древней эвгемерической шволы 147). Такъ нъкто Воссій, ученый того времени, и Бохарть пытались найти въ разсказъ о Бахусъ исторію Монсея, а Гурть хотыль видьть жену Монсея Санфору и сестру Маріамъ въ разныхъ языческихъ богиняхъ, вакъ самого Моисея въ языческихъ богахъ и законодателяхъ: Оросъ, Вулканъ, Зороастръ. Сопоставляли Сатурна съ Адамомъ, Януса и Прометея съ Ноемъ, Плутона съ Івоетомъ, египетскаго Тифона съ Огомъ, царемъ васанскимъ (Люкенъ указ. соч. стр. 7 срав. Хрисаноъ I, стр. 33). Это направленіе, выводящее всв миоы изъ Отпровенія, потомъ впадаеть въ крайность и почти приходить къ тому, что все язычество переносить въ христіанство. Въ противоположность этому ваправленію волтеріанцы и энциклопедисты старались перенести все христіанство въ язычество и ученіе перваго вывести изъ ученія втораго. Такъ нъкто Волней (Volney) въ своемъ сочиненіи подъ заглавіемъ "Рупны" мало того, что христіанскіе книги счелъ по ихъ достоинству и высоть ученія одинавовыми съ священными внигами языческихъ народовъ Востова, но даже и личность Христа и Его двиадцать учениковъ выдаль за мионческихъ личностей. Но Волней, канъ ни унижалъ христіанство съ его Основателемъ, однако не осмъдился сказать того, что сказаль посль англичанинь Гольвель (Golwell). Этоть, занимаясь переводомъ многихъ письменъ съ санкритскаго языка, до того увлекся индайской религіей и ея въроученіемъ, что объявилъ браманизмъ основной религіей, первоисточникомъ для вовхъ остальныхъ религій, не исключая и христіанотва, и глубоко върилъ, что всв религін, какъ выродившіяся изъ браманизма, возвратятся снова въ лоно своей матери, и возсілеть

<sup>141)</sup> Евгемеръ (за 300 л. до Р. Хр.), имя котораго носить цвлая школа, видълъ въ мисахъ указанія на какія-либо знаменитыя или памятныя для народа личности— на царей, полководцевъ, мудрецовъ, — которые по смерти удостоены отъ своихъ современниковъ божескихъ почестей, а затемъ поэтами воспёты въ качествъ боговъ.

одна первоистина. Подобная же мысль была высказана въ Германіи братьями Шлегель (Schlegel), съ жаромъ занявшимися изученіемъ индъйской литературы 144).

Въ новъйшее время при болъе точномъ изучении древнихъ религій и ихъ священной письменности индоманія ослабъла, но была высказана мысль, будто язычество вознивло само собой, вив первооткровенія, изъ началь самой духовной природы человъва. При этомъ одна партія ученыхъ утверждаетъ, что важдый народъ совдаеть свою собственную минослогію, примънительно къ своему національному характеру и условіямъ своей страны. Другая же партія ученыхъ старается все минологіи поставить въ зависимость одна отъ другой, греческую напримъръ отъ египетской, а эту отъ индъйской и т. д. Но объ эти партіи сходятся въ главномъ своемъ основаніи, на которомъ зиждутся чхъ теоріи, аменно-объ празнають, что начало всякой мысли есть миоъ, поэтому исторія всёхъ народовъ начинается миномъ. И это направление въ послъднемъ крайнемъ своемъ пунктъ какъ разъ приходить къ взгляду Волнея: теперь не только всякое начало свътской исторіи, но даже начало священной исторіи вивств съ Божественною личностію Христа сводится къ мину. Противъ этого крайняго направленія возстветь партія ученыхъ 145), особенно изъ среды католиковъ, противопоставляющая ему ученіе о первооткровеніи, какъ началь всьхъ религій и доказывающая превосходство древняго іудейства и христіанства предъ язычествомъ.

Такимъ образомъ по вопросу объ отношеніи язычества къ христіанству высказывались различныя мивнія, а съ этимъ вивств ео ірко различно решался вопросъ и объ отношеніи языческихъ преданій о первобытномъ состояніи и паденіи человека къ христіанскому догмату. Теперь невольно возникаєть вопросъ: на чьей же стороне правда? Частиве— не могъ ли въ самомъ деле Бытописатель взять свои сказанія о человеке у другихъ народовъ и потомъ передать ихъ въ письменахъ своему народу, темъ более если обратить вниманіе на то большое сходство, какое существуєть между его традиціями и преданіями другихъ народовъ? Ответь будегь видень изъ анализа приведенныхъ преданій народовъ и сказанія Бытописателя.

<sup>148)</sup> Люкенъ указ. соч. стр. 8.

<sup>149)</sup> Шпигель, Стольбергь, Виндишмань, Зеппь, Люкень и др.

Свящ. Бытописатель въ начале овоей книги писаль исторію всего человъчества. Упоминаемые имъ Адамъ и жена его Ева суть родоначальники всёхъ людей одинаково какъ евреерь, такъ и язычниковъ; равно какъ всв допотопные и частію послепотопные патріархи суть патріархи всёхъ народовъ. Онъ повёствуєть, что прежде Адама на вемлъ человъкъ не бяще дълати ю (Бытія 2, 5) в до сотворенія Евы Адаму не обрътеся помощник подобный ему (-20), что нарече Адамь имя жень своей жизнь, яко та мати встьх экивущих (3 г. 20). Съ этой первозданной четы Монсей начинаеть и родословную книгу Бытія человака (5 г. 1, 2 ст.). Здесь такимъ образомъ Бытописатель является такъ-сказать универсальнымъ. Онъ ясно указываеть и то время, когда зараждаются отдывныя націи съ отдывною жизнію, когда евреи дылаются особымъ народомъ, отличнымъ отъ другихъ народовъ, и уже послв этого описываетъ жизнь исключительно евреевъ, говоря о другихъ народахъ настолько, насколько они имвли отношенія въ іудеямъ. Впрочемъ высказывались и высказываются сомивиія относительно такого пониманія разсказа Бытописателя. Дівлять библейскую исторію творенія человъка на два отдъла соотвътственно двумъ будто бы совершенно отдельнымъ и различнымъ по содержанію разсказамъ. Именно первая глава вниги Бытія содержить въ себъ будто бы исторію сотворенія язычниковъ, а вторая глава съ 4 ст. излагаєть исторію евреевъ. Созданные въ шестой день недъли одновременно съ животными будто бы были другія лица, а не Адамъ и Ева, такъ какъ Бытописатель не называетъ первыхъ никакими именами; Адамъ же и Ева были созданы впоследстви, --- о чемъ разсказывается во 2-й главъ, почему и явились родоначальниками только одной особенной отрасли человъчества 150). Не останавливаясь долго на

<sup>160)</sup> Въ 1655 г. вышло сочинение подъ заглавиемъ «Systema Theologicum ех ргаеааамитагиш hypothese» въ которомъ авторъ его нѣкто Лапейереръ съ твердостию полнато убѣждения предлагаетъ гипотезу существования рода человъческаго до Адама. Въ XVIII въкъ вопросъ о единствъ (человъческаго рода былъ серьезно возбужденъ фелософами материалистической школы и нићаъ зраго, докодящаго часто до наглости противника Вольтера. Въ настоящемъ столъти этотъ вопросъ внезанно возникъ у американскихъ славистовъ. Здъсъ даже возникла борьба, которая длилась въ течение 20 лътъ между невольническими и свободними штатами, и эта борьба, замътимъ, окончилась съ оружимъ въ рукахъ. Рабовладъльческие штати приняли теорию множества первоначальныхъ видовъ и

на разборъ этого мивнія, мы заметимъ, что изъ сличенія разсказа Бытописателя въ 1-й главъ о создании мужа и жены съ разсвазомъ во 2-й главъ о создания Адама и Евы становится несомитинымъ. что св. Бытописатель подъ первосозданнымъ мужемъ и женою, о которыхъ говорить въ 1-й главъ, разумъль никого-либо иного, вакъ только Алама и Еву, и что разсказъ 2-й главы есть пополнение и болье подробное уясненіе разсказа 1-й главы. Для большей убъдительности сошлемся на суждение по этому вопросу одного изъ древних самых знаменитых знатобову и толеовникову слова Божія, св. Василія Великаго; онъ говорить: "иногда говорится намъ (въ писаніи) вообще, а иногда повъствуется подробно, какимъ образомъ, что произошло. Такъ точно выше (въ 1-й главъ Бытія) сказано только о томъ, что сотворилъ Богъ, но объ образъ сотворенія умолчано, а здісь (во 2-й главі) повазано и то, навы сотворыть. Ибо если бы сказано было только просто: сотвори (человъка), то можно бы было подумать, что сотвориль такъ, какъ звірей, какъ растеніе, какъ траву. Потому то, чтобы остеречь тебя считать себя за одно съ дивими и безсмысленными животными, Слово (Божіе) для обозначенія особенности по отношенію въ тебъ употребленнаго художническаго дъйствія Божія и выразвлось: езяль Богь персть от земли. Тамъ сказано только, что сотвориль, а адъсь и накъ сотворилъ: "взялъ персть отъ земли и создалъ собственными своими руками" 151).

И на основанія сказанія Бытописателя какъ древне-іудейская (Тов. 8, 16; Премудр. Сол. 10, 1) такъ и новозавътная церковь (Лук. 3, 38; 1 Кор. 15, 47), признавали, что весь родъ человъческій произошель отъ одной четы—Господь отъ единыя крови со-твориль есть весь родъ человычь жити по всему лицу земному

утверждали ее доводами подигенистовь. Въ 1844 г. даже министръ иностранныхъ дълъ въ Соединенныхъ штатахъ старался доказать коренное различие человъческихъ группъ (Меньянъ).

<sup>151)</sup> Слово объ устроенін человъва. Хр. Чт. 1841 IV 7. При разсмотрънів повъствованія о шестидневномъ гвореній вообще и человъва въ частности, замъчаєть Курць, въ нашемъ умъ возникаєть множество вопросовъ, ръшенія которыхъ мы напрасно бы стали искать въ самомъ повъствованія, котя оно недольно вызываєть ихъ. Такь при сообщеній того необычайнаго, возбуждающаго величайшее вниманіе факта, который повъствователь налагаєть въ І гл. 26 ст., при той торжественности, съ какою онь говорить о созданіи человъка, при томъ наконецъ

(Дѣян. 17, 26).—А апостолъ всеобщность между людьми гръховности и смерти объясняетъ внутренней зависимостию всего рода человъческаго отъ своего единственнаго родоначальника; единъмъ человъхомъ (т.-е. Адамомъ, Римл. 5, 14) иръхъ въ міръ вниде и пръхомъ смерть, и тако смерть во вся человъки вниде, въ немъ же вси сопръщища (Римл. 5, 12)—говорить онъ. И отцы и учители цериви поэтому такъ выражались, что отъ плоти Адамовой происходятъ всъ къти 132), что всъ по преимуществу отъ Адама получають естество, и чрезъ преемство этого естества отъ одного на всъхъ распространяется и преемство гръха 153), что въ важдомъ изъ насъ есть Адамъ 134) и всъ мы были въ Адамъ, бывъ въ немъ

высокомъ значенія положенія и целей, которыя указываются первозданному Адаму, ми въ правъ ожидать, что повъствователь съ особеннивь вниманиемъ остановится на разъяснении вопросовъ, какъ, гдф, изъ чего и под.; однако же мы встрфчаемся съ бросающеюся въ глаза краткостію и недостаточностію разсказа, каковое обстоятельство можеть быть объяснено лишь предположениемь, что предъ умственнымъ взоромъ повъствователя предносились при изложеніи первой главы планъ н содержаніе второй. Да, повіствованіе о сотворенін человіка, который представляется царемъ и властелиномъ всей твари, саключениемъ и винцомъ всего созданнаго, является въ первой главъ неяснымъ по сравнению съ повъствованиемъ о предшествующихъ делахъ творенія. Человень сотворень, но неизвестно: где и изъ чего? О растеніяхъ изв'ястно по крайней мірів, что они вызваны творческимъ словомъ изъ земли, что каждому животному назначена містопребываніемъ та -стихія, съ которой оно-животное болве сродно. Ничего подобнаго не сказано о человъкъ. Мы не знаемъ, поставленъ ли онъ въ какое-либо существенное отношеніе къ предпествовавшимъ ему созданіямъ, имветь ли онъ что либо общее съ ними, или совершенно различенъ отъ нихъ? Изъ земли онъ, или съ неба? Человъкъ долженъ населить всю землю, но не извъстно, гдъ жилъ онь впервые, откуда разлились по всему міру земному волим челов'яческих племень? Челов'якь богоподобенъ, но на чемъ основано его богоподобіе? Ему указана великая задачагосподствовать надъ всею землею и надъ всемъ на ней находящимся, но где и вавъ начато имъ осуществление этой задачи и начато ли действительно? Человъкъ-образь Бога и Его представитель на землъ, но въ какомъ отношении стоитъ онь къ Богу и Богь къ нему? Всв эти и подобные имъ вопросы невольно возникають вы умів внимательнаго читателя первой главы, но вы ней напрасно сталь бы онъ искать ответа. Однакоже взамёнь того все они разрешены въглаве 2-й качиная съ 4-го стиха. Это свидетельствуеть, что составитель первой главы составиль и вторую и что эту последнюю онь имель въ вилу, излагая содержаніе первой. Цитать въ Чтеніи въ общ. Любит. дух. просвітщ. 1872 г. кн. 8 стр. 36-38. Опыть Православнаго Догматическаго богословія Е. Сильвестра т. ІІІ стр. 292.

<sup>152)</sup> Кипріанъ Epist. 59 ad fidum.

<sup>183)</sup> Амвросій. Apologia David II с. 12, п. 71.

<sup>184)</sup> Ibidem.

обольщены и осуждены, подобно тому какъ въ новомъ Адамѣ— Христъ оправданы и спасены 155).

Но язычники и ихъ писатели въ своихъ преданіяхъ и сказаніяхъ насались исключительно своего прошлаго. Язычникъ мало знастъ и не хочеть знать другаго народа и его называеть "варваромь". Онъ отвергаетъ всякую свою кровную зависимость отъ другаго народа, но доназываетъ свою національную самостоятельность. Въроятно вслъдствіе этого въ преданіяхъ у каждаго народа явдяется свой родоначальникь и онь поселяется въ той странь, гдв нервоначально жиль этоть народь и откуда вышель потомъ. Индъйцы и китайцы, напримъръ, не были первыми поселенцами своей страны. Индія, еще до появленія индійцевъ, отъ которыхъ и получила свое названіе, была заселена необразованными народами другаго происхожденія, языка и нравовъ. Индійцы же пришли въ страну поздаве съ свверо-запада. И живя среди первыхъ жителей страны, они считали себя особымъ, нисколько не родственнымъ съ прежними поселендами народомъ. Тоже можно сназать о витайцахъ, родоначальники которыхъ прикочевали въ Китай изъ горъ Куенъ-Луня, о персахъ и другихъ народахъ.

Но втоже эти первые родоначальники той или другой надів? ваковы они по своей природъ? Первые люди въ преданіяхъ изычниковъ являются въ разнообразныхъ видахъ и нъсколькихъ повтореніямъ. Съ этой стороны они різжо отмичаются отъ Адама в Евы, о которыхъ говорить Библія, канъ о праотцахъ всёхъ народовъ. У Бытописателя, проповъдующаго строгій монотензиъ, одного Бога какъ евреевъ, такъ и язычниковъ, первый человъкъ представляется человъкомъ въ собственномъ смыслъ этого слова, тварью и созданіемъ рукъ Божінхъ. Природа его, его силы, энергія и двятельность-чисто человъческія и вращаются въ техъ сферахъ, которыя только человыку доступны. Между тымъ первый человыкь по преданіямъ язычниковъ, прежде всего-строго первое существо, первенецъ природы и какъ такой онъ стоитъ на верху всёхъ существъ и является микрокосмическимъ Адамомъ-Кадмономъ, изъ потораго уже потомъ развивается вся жизнь природы. Повтому онъ стоить выше всвхъ твхъ боговъ, которые суть или обоготворенныя силы природы, или возведенные на степень боговъ героя;



<sup>188)</sup> Ириней, Иларій, Августинъ.

н выше него только тъ боги, которые суть чистые духи. Теперь нонятно, почему первый человъкъ, какъ Адамъ-Кадмонъ, быль для явычника богомъ, мало даже этого-отцемъ боговъ. Какъ Адамъ-Кадмонъ, изъ вотораго развилась вся природа, овъ быль въ представленіи язычника, если не творцемъ, то устроителемъ вещественнаго міра. Теперь, значить, должень быть новый первый чедовъкъ, который быль бы человъкомъ въ собственномъ смыслъ, съ человаческой природой? Дайствительно, въ преданіяхъ язычниковъ мы видимъ и другаго первочеловъка. Но и этотъ первый человъкъ второй эманаціи не заступаетъ мъсто собственно человъка. И только уже въ третьей эманаців и, часто провоходя отъ втораго первосущества, является собственно человъкъ съ полной человъческой природой. Такимъ образомъ, по языческимъ предаміямъ существовало три родоначальника, три первыхъ человъка: 1) Адамъ-Кадмонъ, таковы Пури или Пуруша индійцевъ, Памку китайцевъ, Ментъ или Пта египтянъ, Бури германцевъ, у Персовъ-первоволъ: 2) человъвъ безъ половаго различія или такъ называемый гериаородить (Mannweib), каковы Кайморть персовъ, Шява индъйцевъ, Протогоносъ оронновъ и Платона и др. и нажонецъ 3) собственио человъкъ, прямой родоначальникъ людей-Мешіа и Мешіане персовъ, Брама и Сарасвади индійцевъ, Озирисъ и Изида египтянъ, Одинъ и Фригга германцевъ.

Уже изъ этого виденъ миоическій характеръ первыхъ людей, по преданіямъ язычниковъ; а потому совершенно невъроятно, чтобы Бытописатель, у котораго въ разсказъ первый человъкъ является чисто-историческою личностію, заимствоваль свое сказаніе у язычниковъ. Скоръе наоборотъ въ основъ всъхъ миоическихъ личностей лежить историческая личность библейскаго Адама. И дъйствительно, исторія библейскаго Адама просвічиваєть въ миническихъ разсказахъ о первосуществахъ и она-то главнымъ образомъ и вліяла на развитіе макрокосмическаго перваго человъка. Такъ Адамъ, по Библіи, сотворенъ ракве, чвиъ жена его Ева и нъвоторое время существоваль одинь. И въ языческихъ космогоніяхъ первоначально одно существо -- первенецъ природы. Изъ ребра Адама творится затъмъ Ева; слъдовательно отъ Адама происходитъ родовая противоположность, женское начало. И язычнивь зналь перваго человъка какъ существо двухполое, въ которомъ и мужское и женское начала первоначально смещаны, а потомъ уже распадаются на родовыя половины.

Затьмъ, первые люди третьей эманаціи, люди съ чисто человьческой природой, хотя они и возведены на степень боговъ,--двоятся, какъ бы раскалываются на двъ или пъсколько самостоятельныхъ частей. Это новая черта, отличающая первыхъ людей явычниковъ отъ библейскаго Адама и Евы. Библейскій Адамъ есть строго единичная личность и до паденія добрый, безгрішный, чистый, безсмертный, по паденіи же гръховный, испорченный, заразившій грехомъ и все свое потомство и смертный. Такова же и Ева. До паденія они жители рая, а по паденіи они вив рая, и последній для нихъ совершенно недоступенъ. Между темъ въ преданіяхъ народовъ мужъ и жена въ одно и тоже время являются в добрыми, и злыми. Какъ добрые, они суть боги высшаго неба, а вакъ гръховные и злые существа-боги подземнаго міра, и это въ одно и тоже времи и въ одинъ и тоть же моменть. Такъ индъйская Бгавани, она же Сарасвади и Парвади, живеть въ раю, но нажъ падшая, называемая Кали, живеть въ преисподней и смертна. Одинъ д Фригга германцевъ суть боги небеснаго рая и вивств проклятыя существа подземнаго міра, предводители адокаго полка духовъ. Индъйскій Брама и Кассіанъ-одна и таже личность, но въ ихъ равличныхъ и даже противоположныхъ характерахъ. Особенно эта двойственность часто и ръзко бросвется въ глаза въ преданіяхъ о первой женъ, воторая живеть и на высшемъ небъ, и въ подвемномъ міръ, въ одномъ случав безомертна и юнодъвственна, а въ другомъ смертна и похотлива.

Теперь нъсколько словъ о раз и золотомъ въкъ, какъ ихъ рысуютъ намъ языческія преданія.

Во встхъ явыческихъ преданіяхъ рай ръзко выдъляется изъ окружающихъ его странъ. Онъ, по преданіямъ язычниковъ, находится или на высокой горъ, у индійцевъ, персовъ, китайцевъ, грековъ, германцевъ и др. или на островъ среди обширнаго океана, у тъхъ же грековъ, только въ болъе позднюю эпоху ихъ исторію-Такимъ образомъ рай былъ или міровой горой или священнымъ островомъ. При этомъ язычниками рай всегда представлялся лежащимъ въ той странъ, гдъ первоначально жили и откуда вышли ихъ предки. Такъ индійская міровая гора—Меру находится на свверо-западъ отъ Индіи близъ Гималайскаго хребта; персидская Альборджъ и китайская Куень-Лунь лежатъ въ странъ, гдъ прежде обитали и откуда прикочевали тъ и другіе. Понятно, это обуслов-

ливалось твиъ, что преданія язычниковъ въ силу ограниченнаго взгляда последнихъ на исторію человечества, тесно связывались исключительно съ ихъ національностью, съ ихъ племенемъ и были ихъ собственными преданіями, подобно тому, какъ ихъ боги были богами исключительно ихъ, а не другихъ народовъ. Райская гора представляеть центръ всей вемли. На ней живуть боги и геніи, пользуясь тыми благами, накими рай изобилуеть. Между прочинь онзическія блага и составляють существенную принадлежность рая, отличительное его качество въ ряду другихъ окружающихъ его странъ. И преданія языческія говорять главнымъ образомъ объ этихъ вившнихъ благахъ рая, причемъ воображение явычника, дожодящее до детски забавнаго, рисуеть рай самыми такъ-сказать испещренными красками. Райская гора, возвышаясь надъ всеми другими горами, достигаеть до облаковъ, касается неба и какъ бы служить путемъ къ небу. Она укращена траной небеснаго происхожденія, прекрасными деревьями, програчнъйшими ручейками и въ добавовъ въ этимъ предестямъ оглашается стройнымъ гармоническимъ паніемъ птипъ. По бокамъ обита поколемъ, отчето представляется светлой, блестящей. Ея реки полны молока, вина, масла, меда; ея луга, гдв живуть нимом, дають обильную паству, а земля-обильную жатву. Мало того, здёсь есть особенныя деревья, плоды или сокъ которыхъ обладають свойствомъ обновлять человъка, доставлять ему безсмертіе, лишь только онъ будеть питаться ими. Эти особенныя чудныя деревья охраняются приставленными къ нямъ драконами, дабы вто-либо изъ людей не похитиль плодовъ ихъ, которые назначены собственно богамъ. Въ раю особенные чудесные источники, погружение въ воду которыхъ или простое питье ея давали человъку безсмертіе, обновляло организмъ и возстанованю силы. Даже влимать ран быль особенный: не было ни зноя, ни мороза, ни вредныхъ, ни разрушительныхъ вътровъ и проч.

Не то мы видимъ у Бытописателя и вообще въ христіанскомъ ученіи. Моусей, говоря о раз и блаженной жизни въ немъ первыхъ людей, обращветь главное вниманіе на ту близость человівка къ Богу, по воторой Богь быль Воспитателемъ, Учителемъ, Отцомъ человівка, а человівкь ученикомъ, сыномъ, находящимся подъ опекой своего Отца,—указываеть на особое промышленіе Бога о человівкі. Богь самъ насаждаеть для новосозданнаго человівка рай,

самъ вводить его въ рай - и насади Господь Бого рай во Едемъ на востоиться и введе тамо человтка, его же созда (Быт. 2, 8),приводить предъ него всёхъ тварей, чтобы онъ даль имена имъ (Быт. 2, 19), Творить ему помощницу, ходить и беседуеть съ ними, ниспосываеть имъ благодать. Правда, и рай язычниковъ населенъ богами; но это еще не указываеть на близость последнихъ нь человъку и не можеть строго говоря напоминать Моусея о бливости человъка въ Богу въ рав. Дъло въ томъ, что боги язычниковъ, населяющіе рай, не кто другіе, какъ люди вовведенные на степень боговъ или олицетворенныя силы и явленія природы; высочанщій же Богь, нанъ напримерь индейсній Парабрама — или высочайшіе небесные духи, какъ амшаспанды персовъ,--не живуть въ раю, но обитають въ сферахъ неба, совершенно отдъльно и отчужденно отъ жителей рая. Близость перваго человъиз въ Богу, по Бытописателю, была главнымъ, можно сиазать первымъ и основнымъ блаженствомъ человъка; съ этимъ блаженствомъ человъка связывались и имъ обусловливались остальныя какъ духовныя, такъ и физическія блага. А потому, останавливая свое вниманіе на близости перваго челов'я къ Богу, Мочсей весьма кратко говорить о рав; указывая его мветоположеніе, онъ почти ничего не говорить о вившнихь физическихь благахь рая, только навывая рай расмо сладости. Въ его писаніи рай по своимъ благамъ почти не отличается отъ остальной земли, гдв было вся добра зъло (Быт. 1, 31). Отличіе его только нь томъ, что въ немъ были два дерева, имъющіе особое назначеніе для перваго человъка-дерево жизни и дерево познанія добра и зла. Даже эти два дерева, по своему существу, по своимъ естественнымъ свойствамъ не были сверхъестественными, такъ-сказать чудными деревьями, -- навъ объ этомъ и учить христіанская церковь. Это были обыкновенныя по природа своей деревья, съ обыкновенными естественными плодами, но только съ этими двумя деревьями соединялись и притомъ чисто вившнимъ образомъ въ одномъ случав божественная благодать, обновляющая и укръпляющая силы первобытнаго человена и въ тоже время предохраняющая тело его отъ всякихъ ненормальныхъ его состояній-утомленія, больвией и разрушительныхъ недуговъ (Быт. 3, 22),—а въ другомъ-опредъленная заповъдь, исполнение которой утверждало человъва въ добръ, возращало его познаніе добра, а нарушеніе которой опытно знаномило человъка со зломъ. Эти деревья, говорить бл. Өеодорить. выросии изъ земли, слъдовательно по природъ своей они сходны съ прочими растеніями. Какъ дерево креста есть собственно дерево и именуется спасительнымъ ради спасенія, пріобратаемаго отъ въры въ силу онаго, такъ и сіи дерева произрасли изъ земли, но но Божію опредъленію одно изъ нихъ названо деревомъ жизни, а другое названо "древомъ разумътельнымъ добраго и лукаваго, потому что при последнемъ древе произошло ощущение греха и его васался предложенный Адаму подвигь; древо же жизни предлагалось вавъ бы въ награду соблюдшему заповъдь. Такъ и патріархи давали наименование мъстамъ и кладезямъ; иной кладезь называли владевемъ виденія (Быт. 16, 14) не потому, что дароваль онъ силу прозрвнія, но потому, что при немь явился Господь всяческихъ... Такъ быль владезь клятвенный, потому что при немъ давались влятвы. И холиъ названъ свидътелемъ не потому, что холиъ былъ одушевленъ, но потому, что въ семъ мъсть заключены взаимныя условія. Такъ и врещеніе именуется водою живою не потому, что вода крещенін имъетъ иную природу, но потому, что чрезъ воду сію Божественная благодать даруеть вычную жизнь. Такъ и дерево живни названо по Божественному опредълению о немъ и древо повнанія наименовано такъ ради происшедшаго при немъ ощущемія гръха, ибо неизвъдавшие дотолъ опытно гръха и потомъ вкусившіе запрещеннаго плода, какъ преступившіе запов'ядь, почувствовали уязвленіе совъсти 1:6).

И по отношении къ самой цвли, которою обусловливалось самое существование рая, можно видъть различие между сказаниями Моусен и язычниковъ. По Бытописателю рай не болъе какъ средство для лучшаго, болъе или менъе легкаго выполнения человъкомъ своего предназначения. Украсивши человъка Своимъ образомъ, Богъ этимъ самымъ предъуказывалъ человъку и особое въ ряду другихъ тварей предназначение. По волъ Всеблагаго Творца человъкъ былъ призванъ къ высокому завъту съ Богомъ, а потому его и главнымъ назначениемъ было—поддерживать этотъ завътъ и пребыватъ неизмънно върнымъ ему. Поэтому Інсусъ Христосъ, пришедшій въ міръ возстановить падшаго человъка, все дъло своего искупленія

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup>) Твор. св. Отцевъ томъ 26 стр. 33—34. Чтенія въ общ. люб. дух. Просв. VIII стр. 48, 49.

направлять из тому, чтобы разорить средоствие ограды, отдыявшей человъка отъ Бога, и чтобы привести его къ миру и единенію съ Богомъ (Іоан. 17, 21; Ефес.2, 14; 2 Кор. 5. 19). Съ другой стороны какъ надвленный умомъ, свободной волей и перстнымъ тыломъ, человъкъ долженъ былъ развивать свои богоподобныя свойства - умъ, волю и сердце,---и чрезъ это ближе и ближе приближаться въ своему Первообразу, быть совершеннымъ якоже Отець его небесный совершень есть (Мв. 5, 44),--- должень быль преображать и усовершать тело свое, чтобы оно изъ перстиаго и земнаго созрвло и пришло въ состояніе духовнаго и небеснаго (1 Кор. 15, 44-49). И воть, чтобы легче и удобиве человывь могъ выполнить свое предназначение, благій Богъ нарочито насаждаеть для него рай и вводить его туда. Следовательно, заменимь встати, насажденіе рая было дъйствіемъ особаю смотрънія Божія. Дъйствительно, въ рако сладости все способствовало человъку въ выполнении имъ высокаго своего назначения. Кругомъ обезпеченный въ своей жизни, слъдовательно свободный отъ такъ-называемой борьбы за существованіе, человъкъ могь сосредоточить свою мысль исключительно на Бога и на познаніи Его; къ тому же и самая прекрасная природа, его окружающая, заставляла его мыслію своею благоговъйно подниматься въ Всесовершеннъйшему Художнику міра и всецью отдаться заботь о поддержаніи завьта съ Нимъ. Здёсь же были всё средства для человёка къ развитію его, еще совершенно цъльнаго, непомраченнаго, но небогатаго знанісмъ истины ума, -- его добраго, но еще неокръпшаго въ добръ сердца. Здъсь наконецъ были и всъ средства къ упражнению и развитию человъкомъ своихъ тълесныхъ силъ, къ постоянному подкръплению и освъжению ихъ. Не то мы видимъ въ языческихъ преданіяхъ. Рай язычниковъ есть страна простыхъ, пожалуй, даже безпъльныхъ и прихотливыхъ удовольствій, место вечной неги и роскопи. недоступныхъ однаво смертнымъ людямъ, а преднавиаченныхъ богамъ и народнымъ героямъ. Для живущихъ въ раю, кажется, ве было никакой иной цели, какъ только въ мабытив наслаждаться теми благами, которыхъ преисполнена была ихъ страна. Другой целе рая даже и не могло быть, потому что язычники, когда "осустились въ умствованіяхъ своихъ и омрачилось неразумное ихъ сердце, когда измънили славу нетлъннаго Бога въ подобіе образа тлъннаго человъка и птицъ и четвероногихъ и гадъ" (Римл. 1, 21-23) ве

были въ состояніи дойти до представленія высшихъ цалей, цалей идеальныхъ. Въ данномъ случай мы исключаемъ группу филосооовъ съ идеальными цалями, съ высовими воззраніями на жизнь, 
такъ-какъ такихъ лицъ было очень немного и по отношенію ко 
всему язычеству они составляють самый незначительный процентъ. 
Естественно теперь, что если язычникъ ималь цали жизни такъсказать чувственныя, — наслажденіе, то и рай для него быль исключительно чувственнымъ, полнымъ всевозможнаго рода физическихъ благъ; и самое назначеніе рая состояло по его взгляду—въ
доставленіи обитателю въ немъ полной и обильной сладости.

Анализируя сказанія языческихъ народовъ о золотомъ въкъ, мы и здъсь находимъ разницу между ними и повъствованіемъ о блаженномъ состояніи нашихъ праотцевъ въ раю. Уже выше мы сказали, что Моусей-бытописатель полагаеть главное блаженство перваго человъна въ близости послъдняго къ Богу, въ его сыновней предвиности своему Отпу, въ правотв предъ нимъ. Когда же духъ человъка находился въ полномъ повиновении Богу, своему Начальнику, тогда и физическая природа была въ надлежащемъ подчиненін законамъ и требованіямъ духа: тыло было послушнымъ органомъ и гармонически настроеннымъ орудіемъ для выполненія требованій духа. Оттого первые люди и бъста оба нача и не стыдастася: етырь начинается тамь, гдв плоть отримается оть власти дужа и возстаеть противъ последняго. Тогда и вся природа не могла быть враждебною человъку, который, по воль Творца, быль господиномъ ея, - но со всёми своимъ дарствами: животнымъ, растительнымъ и ископаемымъ служила ему, какъ своему царю и владыкъ. Такимъ образомъ главное, самое первое и основное блаженство едемского жителя было нравственное, духовное, внутреннее, съ которымъ связывалось, какъ следствіе съ своей причиной, блаженство внишнее, чувственное, такъ-сказать физическое 157). Самъ человъкъ въ этотъ блаженный періодъ своей жизни былъ болье или менье совершень и по своему уму, и по своей воль.

<sup>161)</sup> Вытописатель и въ другихъ своихъ книгахъ ставить вившнее благосостояние въ зависимости отъ послушания Богу. Да послужении Господу Богу теоему: и благословлю жлибъ твой и вино твое и воду твою и отвращу болюзнь отъ васъ. Не будетъ безчаденъ ниже неплоды на земли твоей, число дней твоихъ исполняя исполни (Исх. 28, 25; ср. Лев. 26, 3 и слъд. стих.), — говоритъ онъ евреять отъ лица Самого Бога.

Его чистый, свътный, еще непомраченный умъ могъ дать имена всъмъ скотамъ, всъмъ звърямъ земнымъ и всъмъ птицамъ небеснымъ и притомъ дать такія имена, которыя вполнё соответствовали природъ различныхъ животныхъ и ихъ главнымъ свойствамъ, не смотря на то, что они были даны вдругь, при одномъ взгляде на того, кого человъкъ нарекалъ. Его воля была чиста, невинна, права нредъ Богомъ. Однаво не должно представлять себъ Адама и жену его абсолютно совершенными какъ въ умственномъ, такъ и нравственномъ отношенін; ихъ умъ долженъ быль развиваться и усовершаться и для развитія его требовались время и занятія, нкъ воля должна была постепенно връпнуть въ добръ, далъе и далъе отстраняться отъ зда. "Наддежало, говорить св. Ириней, чтобы человъть прежде всего получиль бытіе, получивши возрасталь, возрастая мужаль, мужая укрыплялся, укрыплялсь усовершался, усовершаясь прославляюм, прославляюм удостоявался видеть Бога" 158). Между твиъ золотой въкъ народовъ быль главнымъ образомъ въкомъ раздолья, нъги, роскоши, забавъ, въкомъ полной овободы нествененности, когда жизнь не знала нивакихъ "педерживающихъ легальныхъ границъ". И въ этомъ заключалась вся его отличительная и характерная черта, въ этомъ вся его, если такъ можно выразиться, блаженственность. Человъка этого въка сама мать природа делветь, въ избытив и сама собой доставляя ему вев удобства жизни; и человеку оставалось только пользоваться всеми благами, съ беззаботной душой жить средь радостныхъ ширшествъ, не задавая себъ вопроса и даже не думая о томъ, достойно или недостойно, заслуженно или незаслуженно пользуется онъ этою заботою своей матери-природы. И самая природа въ этоть выпь была чистой, плодоносной, полной до избытка однихъ благь. Впрочемъ золотой въвъ быль и въкомъ нравственной частоты, совершенства, добродътели. Тогда не было ни обмана, ни лжи, ни взаимныхъ убійствъ, ни плута, ни недруга, ни тиранна, притесняющаго людей, ни войнъ; тогда царила полная безопастность и патріархальность жизни. Но что это за добродътель, что это за нравственность, отличающая людей перваго золотаго въка отъ людей втораго, менъе совершеннаго въка? Эта добродътель-

<sup>160)</sup> Irin. contr. haeres. VI cap. XXXVIII. Правосы догмат. Богослов. Макарія т. 2 стр. 155.

вобродетель естественная, это-совершенство, вложенное въ самую природу человъка. Нравственность тогдашнято человъка не есть **правственность** въ собственномъ смысле этого слова, т.-е. нравственность, вытеквющая изъ свободной человъческой воли, пріобрътаемая путемъ долгой борьбы съ влеченіями во злу, соединенная съ саможертвованіемъ. Эта нравственность есть простое детскибезвинное состояніе, когда человъкъ поступветь добродътельно, не сознавая этого или выражаясь языкомъ саги "безъ всякой помощи со стороны знанія". Такой правственности по крайней мірь требуеть оть человака китайскій мудрець Коноупій, поставившій своей задачей проповъдывать и возвратить потерянный золотой въкъ. Или эта нравственность есть нравственность необходимая для вившней общественной гражданской жизни, необходимая для пріобретенія земныхъ благъ. Такова, кажется, правственность у людей въ царствованіе Джемшида или нравственность сатурничесваго въка. Такимъ образомъ это нравственность естественная, необходимая, всецью обусловливаемая принципомъ пользы. Дълая такое замъчание относительно нравственности язычниковъ, мы не думаемъ совершенно подрывать значенія ея; напротивъ сознаемъ, что и естественная нравственность имжеть свою цёну предъ Богомъ (Римл. 2, 10) и золотому въку отдаемъ преимущество предъ остальными въками, потому что во время его была всеобщая и абсолютная правственность. Мы стараемся показать и доказать, что золотой въкъ народовъ по своей такъ-сказать моральной сторонъ не таковъ, какимъ былъ въкъ праотцевъ въ раю до ихъ паденія: последній выше перваго настолько, насколько нравственность его выше правственности того... Затемъ весьма трудно и даже невозможно опредълить съ точностію, падаеть ли въ представленіяхъ язычниковъ золотой въкъ на райскую жизнь. Можно предположить, что золотой въкъ китайцевъ и египтянъ былъ и въкомъ райской жизни. Но этого совершенно нельзя сказать о золотомъ въкъ персовъ. Какъ видъли, золотой въкъ, по сказаніямъ персовъ, быль въ парствованіе Джемшида или Іимы. Но Джемшидъ или Іима выступають на сцену после того, какъ среди распространившагося отъ Мешіа и Мешіане покольнія увеличилось почитаніе дововъ 150), слъдовательно является гораздо поздиве паденія первыхъ людей. И

<sup>159)</sup> Хрисаноъ, упомянутое сочинение ч. І стр. 567.

Дженшидъ или Імма выступаеть вакь распространитель и утвердитель въры въ Ормузда, поколебленной дъйствіями Арямана и его дововъ. Нельзя съ точностію сказать и того, быль ли золотой въкъ высть и въкомъ райской жизни въ представленіяхъ нидъйцевъ, грековъ, римлянъ и др. народовъ. Рай и золотой въкъ въ сказаніяхъ этихъ народовъ стоять какъ-то отдъльно, особняюмъ. По крайней мъръ изъ сказаній о томъ и другомъ, какія мы нашли, мельзя видъть, чтобы рай и золотой въкъ были одновременными и совывстными; напротивъ саги о раз стоятъ совершенно отдъльно и независимо отъ сагъ о золотомъ въкъ, отчего и райскъя жизнъ представляется отдъльной отъ жизни золотаго въка. Эта неопредъленность еще ръзче бросается въ глаза, когда совершенно не находимъ никакого указанія на то, были ли жители рая жителями и золотаго въка.

Сопоставляя наконецъ преданія народовъ о паденів человъка съ разсказомъ Бытописателя о томъ же предметь и вообще съ жристівнскимъ догматомъ о грехопаденін перваго человека, мы и въ этомъ случав заметимъ большую разность между теми и другими. Миоичность и неопредвленность однихъ, точность и историчность другаго; — воть что ръзко бросается въ глаза. Бытописатель своемъ разсказъ о гръхопаденія Адама и Евы является въ высшей степени последовательнымъ всему сказанному прежде. И прозябе Бого еще ото земли всякое древо красное во видинии и доброе во сныдь: и древо жизни посреды рая и древо, еже выдыти разумытельное добраго и лукаваго (2 гл. стихъ 9). И заповъда Господъ Бого Адаму, глаголя: ото всякаго древа, еже во раи, спидію сипси. Отъ древа, же, еже разумъти доброе и мукавое, не снъсте отъ него; а въ онь же аще день снъсте от него смертію умрете (-17 стих.). Змій же бъ мудръйшій всьхъ звърей, сущихь на земль ихъ же сотвори Господь Богь. И рече змій жень: что яко рече Богь: да не ясте от всякаго древа райскаго; И рече жена змію: отъ всякаю древа райскаго ясти будемь; отъ плода же древа, еже есть посредь рая, рече Богь: да не ясте от него, ниже прикоснетеся ему, да не умрете. И рече змій женть: не смертію умрете. Въдяще бо Боль, яко въ онь же аще день снъсте отъ него, отверзутся очи ваши и будете яко бози, въдяще доброе и мукавое. И видъ жена яко добро древо въ сиъдъ и яко угодно очима видъти и красно есть еже разимъти: и вземин отъ плода его яде: и даде мужу своему съ собою и ядоста (3, 1-7). Читая этоть разсказьо паденів Адама в Евы, невольно представляещь себв, будто писатель этого разсказа въ моменть грахопаденія праотцевь накь бы стояль поодаль и наблюдаль за двиствіями искусителя и искупівемыхъ, -- такъ онъ естественно и точно передаеть разсказъ. Съ другой стороны поражаешься той глубиной мысли, которая заключается въ его разсказъ, какъ бы этотъ разсказъ его и ни представлялся на первый взглядъ на него наивнымъ. Мочсей гръхопаденіе первыхъ людей полагаетъ въ преступлении послъдними заповъди Божіей: от древа же, еже разумьти доброе и лукавое, не сыъсте отъ него. Богъ, надъливши чедовъка всеми благами, въ то же время даль человъку определенную заповы, соединенную съ опредъленнымъ наказаніемъ за нарушеніе ся. Заповъдь нужна была для человъка. Человъкъ вышелъ нев рукъ Творца съ свободной волей и съ чистымъ и добрымъ сердцемъ. Но его свободная воля и чистое сердце еще не установились въ одномъ направленін, не окрыпли въ добрь и нуженъ быль чедовъку подвигъ, гдъ человъкъ, дъйствуя долго по одному опредъденному правилу, пріобръталь бы опредъленный навыкь и укръплялся бы въ немъ. И воть ему дается заповъдь и притомъ такая, которая какъ нельзя болъе соотвътствуеть его духовнымъ силамъ и его окружающимъ условіямъ. Ему дается запов'ядь самая легкая, вполнъ удобоисполнимая при его неразвившихся еще окончательно силахъ. Ему дается Богомъ заповъдь не въ абстрактной формъ,напримъръ: "вы не смъйте ненавидъть Меяя, или вы не смъйте думать и говорить, что злой духъ сотвориль васъ и вемлю": это было бы для нихъ, какъ говоритъ Эбрардъ, пустымъ звукомъ, безъ смысла, (подобно тому, какъ еслибы номаду степи Гоби, который ничего не знаеть о моръ и плаваніи по нему на корабляхъ, дали запрещеніе: ты не смей плавать по морю). Ему дается заповедь конкретная и притомъ взятая изъ той области, изъ тъхъ отношеній, которыя были извъстны человъку, именно изъ отношеній чедовъка къ видимой природъ, такъ какъ въ то время еще не развились семейныя и не существовали государственныя отношенія,заповъдь пріурочивается къ невкушенію плодовъ одного дерева. Заповъдь нужна была для человъка съ другой стороны и потому, чтобы последній, после того какъ онъ получиль несметное число даровъ, могъ съ своей стороны представить залогъ своей верности Богу.

Въ преданіяхъ народныхъ нътъ прямаго указанія на эту райскую заповъдь, необходимую для перваго человъна. Правда въсказаніяхъ персовъ первымъ людямъ Мешіа и Мешіане дастся Ормуздомъ заповъдь: "вы люди, говоритъ Ормуздъ, вы отцы всъхъжителей міра, вы сотворены мною чистыми и совершенными духами; выполняйте предписанія, имъйте въ головъ добрыя мысли, произносите добрыя слова, будьте добродътельны и не приносите жертвы дэвамъ". Но этотъ единственный среди древнихъ преданій разсказъ можно объяснить заимствованіемъ отъ евреевъ, тъмъболье что персы все свое ученіе о человъкъ, какъ оно изложено въ книгъ Бундегешъ, заимствовали отъ евреевъ.

Первымъ виновникомъ гръхопаденія нашихъ прародителей у Бытописателя выставляется змій, но вмій особенный, - діаволь, что подтверждается словами самого Інсуса Христа, наименовавшию діавола "человъкоубійцею искони" (Іоан. 8, 44), а также ап. Іоанна, ясно называющаго того великаго дракона или древняго змая, который искушаль человека, діаволомъ, сатаною, обольщающимъ вселенную (ап. 12, 9). Діаволь, воспользовавшись зміємь, который превосходиль смысломь всвять другихь звирей какть орудіемь, чрезъ него вступаеть въ бесъду съ женою, существомъ слабымъ и скоро колеблемымъ, и старается прежде всего возбудить въ ней сомивніе въ върности самой заповъди, которой жена лично не слыжала. Какъ только онъ увидълъ возможность продолжать осуществленіе своего злаго плана, то переходить къ отрицанію самой запов'яди Божіей, обвиняеть передъ Евой во яжи самого Законодателя, выставляя Его завистникомъ и недоброжелателемъ людямъ, и тутъ же ни мало не медля присоединяеть объщание чудной будущности, когда сами люди стануть богами. Предъ последнимъ объщаниемъ слабая женщина не могла устоять, въ ней съ возникшею преступною мыслію сказались похоть плотская, похоть очесь и гордость житейская; она преступила заповедь, склонивъ потомъ къ этому и мужа своего. Но таже жена и тоть же нужь, обладая свободной волей, могли противостоять кознямъ діавольскимъ, могли остаться въ той преданности своему Творцу, къ какой призваны и въ какой предъ этимъ были. Къ этому они имъли и всъ средства, даже благодатную помощь Божію, которая впрочемъ не ственяла ихъ свободы. Такимъ образомъ другая и главная причина происхожденія гръха въ первыхъ людяхъ заключается въ нихъ самихъ, именно въ нхъ свободъ.

Самовольное паденіе первыхъ людей повлекло за собою пагубныя последствія. Прежде всего наши праотцы потеряли чрезъ грехъ божественную благодать, чрезъ которую Богъ жилъ въ нихъ,--н были отчуждены отъ Бога. По сказанию Бытописателя Адамъ и Ева, по своемъ гръхопаденіи услышаста глась Господа Бога ходяща въ ран пополудни, и скрыстася, Адамь же и жена его, от лица Господа Бога посредъ древа райскаго (III 8). Это прямо указываеть, что они вследь за паденіемъ далеки стали отъ Бога, отчуждивши себя какъ отъ Него Самого, такъ и отъ Его щедро изливавшейся на нихъ благодати. Тутъ же выполнилась надъ ними и угроза Бога: въ онь же день снъсте от него, смертію умрете-они умерли душевно, живя пока телесно. Умъ ихъ, постоянно созерцавшій Бога, помрачился: они потеряли даже мысль о вездъсущемъ Богв, нашедши возможнымъ гдв-либо укрыться отъ Него; свободная вхъ воля преклонилась болье но злу, чемъ къ добру и они вместо прежней сыновней любви встрътили явившагося имъ Бога съ рабскимъ страхомъ и на призывъ Его ихъ къ покаянію стали преддагать дукавыя оправданія, слагая свою вину то на змія, то другь на друга, то отчасти на самого Бога, (Быт. III 10-13). Съ растройствоиъ духовныхъ силь неизбъжно послъдовало разстройство и въ твлъ: оно обнаружило преобладание надъ духомъ и въ немъ самомъ сказались бользии, скорби, изнеможение и смерть. Наконецъ по гръхопаденіи прародители потеряли и свое господство надъ природой: ея различныя стихіи вступили съ ними въ борьбу, земля потребовала отъ нихъ усиленныхъ трудовъ, чтобы достать имъ себъ пропитаніе, -- явилось физическое зло. И изгнанные изъ рая праотцы почувствовали силу и важность ихъ гръха и единственной утьхой ихъ оставались слова милосердаго Бога: "съмя жены сотреть главу змія". Такова сущность сказанія Бытописателя о паденіи первыхъ людей.

Чтая преданія народовъ о паденіи перваго человѣка совершенно недоумѣваешь, въ чемъ язычникъ полагаль сущность или содержаніе перваго грѣха. Какъ видѣли, въ сагахъ о грѣхопаденіи каждое преданіе выставляеть свое особое содержаніе перваго грѣха. Такъ по индійскимъ преданіямъ первый грѣхъ людей состояль въ своеволіи, которое обнаружили люди перваго вѣка, — сага, какъ видимъ, говорить обще и неопредѣленно, —во всеобщемъ забытіи

долга различными кастами, -- опять обще и неопредъленио и предполагаеть уже существованіе касть, — въ стремленіи людей подняться до высоты Бога, въ плотскомъ совокупленіп первыхъ людей. По преданіямъ китайцевъ первый гръхъ состоять въ стремденіи человъка къ знанію (напоминаеть собою стремленіе первыхъ людей Бытописателя въ знанію добра и зла, но по Бытописателю это стремленіе первыхъ людей соединяется съ желаніемъ ихъ быть равными Богу:)-по преданіямъ египтянъ-въ стремленіи въ безсмертію, -- грековъ-- въ жертвенномъ обманъ Прометеемъ Зевса и въ похищения первымъ огня съ неба и т. д. Съ другой стороны не знаешь, кто первый виновинкъ граха. Въ однихъ преданіяхъ виновникомъ перваго гръха выставляется самъ Богъ, какъ напримъръ Шива-индійцевъ, Ариманъ-персовъ, Зевсъ грековъ; въ другихъ самъ человъкъ помемо побочныхъ причинъ, но въ этомъ случаъ въ немъ еще до паденія предполагается знаніе добра и зла, слъд. ало еще до паденія человъка существуєть въ немъ и притомъ ме потенціально, какъ возможность во злу, котораго онъ еще не знастъ. а реально. Коль скоро такъ, то значить зло существуеть оть самого творенія человъка и какъ таковое оно отъ Бога-первопричины всего. Только въ преданіяхъ китайцевъ указывается на дракона, который, вышедши изъ пропасти, научиль людей пагубному и преступному знанію. Какъ видимъ, и съ этой стороны предаміе витайцевъ ближе всъхъ преданій другихъ народовъ подходить въ библейской традиціи, разсказывающей о змів, первомъ виновникъ вла въ міръ. Наконецъ изъ преданій не видно, кто же собственно согращаеть или точные вто первый изъ людей согращиль. Каждое преданіе, хотя бы это было даже у одного и того же народа, выставляеть свое лицо, какъ перваго виновника гръха. Такъ преданіяхъ индъйцевъ такъ-сказать первограшниками являются Брама, Яма, сынъ Брамы Кассіапъ, — въ преданіяхъ грековъ — Титаны, Танталь, Прометей и другіе, въ преданіяхъ персовъ-Мешіа и Мешіане, а можеть быть и Джемшидь и. т. д. Недоумъваешь потомъ, кто же первый изъ пары т.-е. мужъ или жена согръшилъ первымъ. Преданія народовъ въ этомъ случав говорять весьма неопредъленно; только въ преданіяхъ китайцевъ есть прямое увазаніе на жену, какъ на первую виновницу зла въ міръ. Вся эта неопредвленность, резко быющая въ глаза, некоторымъ образоиъ свидътельствуетъ о миоичности упоминаемыхъ въ пре-

даніяхъ лицъ. Въ самомъ деле, чемъ инымъ можно объяснить неопредвленность и множественность лиць, на которыхъ надаетъ первый грахъ, канъ не твиъ, что явычинкъ переносиль фактъ грахопаденія, о которомъ осталось воспоминаніе у него, на всажь анцъ, где только была къ тому возможность. Это предположение становится еще болье въроятнымъ, когда примемъ во внимание тоть факть, что чёмъ сложиве минологія извёстнаго народа, тёмъ болве среди него сохранилось разсматриваемымъ нами преданій. На миоичность разсказа преданій указываеть и то смішеніе фактовъ, какое мы видимъ въ сказаніяхъ народовъ; иногда напримъръ •авть грвхопаденія смінивается съ фактомъ потопа. Язычникъ всь свои преданія относиль къ однимъ, пожалуй, излюбленнымъ и извъстнымъ личностямъ и послъдняя въ его сказаніяхъ являлась н падшимъ Адамомъ и приносящимъ жертву Богу сыномъ его и потопнымъ Ноемъ. Для язычника не было одного опредвленнаго лица, перваго человъка, родоначальнива, который потомъ падаетъ и вносить въ міръ всв бъдствія земной жизни; онъ позабыль его и потому вынужденъ быль олицетворить его въ томъ или другомъ лець своей мисологіи или совершенно умолчать о немъ, какъ поступнав въ этомъ случав китаецъ.

Но вто бы ни были первые люди, --боги ли или вультивиризаторы и перводари страны, только факть грахопаденія первыхъ людей несомивнень по преданіямь народовь. Какія же следствія влечеть за собою этоть факть? По преданіямь народовъ первымъ следствиемъ этого было распространение въ міре зла физическаго, всьхъ тыхъ бъдствій, коими переполнена настоящая жизнь. Это было главное следствіе грехопаденія первыхъ людей, ноторое ощущаль и повсюду видель язычникь въ міре. Язычникь имель самое слабое понятіе о нравственномъ злъ, какъ онъ слабо понималь и нравственное добро и нравственное блаженство перваго человъка. А потому, по нему, паденіе первыхъ людей повлекло за собою потерю всвят прежникъ преизобильныхъ довольствъ и какъ бы въ замънъ этого пріобрътеніе бъдствій и зла настоящей жизни. Вторымъ савдствіемъ грвхопаденія первыхъ людей по преданіямъ язычниковъ было сознаніе падшими своей вины, по которой они лишились своего блаженства. Бъдствія настоящей жизни, всюду преследующія человека, говорили ему въ его совести, что онъ самъ виной ихъ, что было нъкогда блаженное время. Но это не есть гръхъ, понимаемый съ христіанской точки эрвнія, какъ непослушаніе и противодъйствіе твари Творцу своему. Это скоръе дъятельность, противоръчащая общему принципу нравственность язычества: "не дълай другимъ того, чего себъ не желаешь, иначе себъ доставишь вредъ 160). Язычникъ не имълъ другаго понятія о гръхъ, кромъ этого, и его нравственное совершенство, это дътски безвинное состояніе, состояніе безразличія, когда человъкъ не знаеть ни добра ни зла. Даже такіе великіе мыслители язычества, какъ Платонъ, не дошли до идей высокой, проповъдуемой христівнствомъ, нравственности 161).

Скоро пантенстическая система эманацій, охватившая весь Востокъ, а оттуда проникшая въ Грецію, почти совершенно изгладила изъ памяти язычника преданіе объ эдемской катастрофъ. Идея гръхопаденія, въ смысле свободнаго и произвольнаго действія со стороны человъва, не мирилась съ міровозаръніемъ пантенама. Начало и основа всего сущаго-Брама. Онъ въ силу внутренняго самоопредвияющего хотвыя пришель въ движение, обнаружиль свою сущность въ рядъ предметовъ и явленій вещественнаго міра. Но онъ не творецъ міра, а онъ только развивается въ мірт и при этомъ онъ не есть свободный, сознательный виновникъ бытія міра. а необходимая основа его. Онъ накъ сжатое, сгущенное бытіе распадается самъ съ собою, растягивается. Такимъ образомъ міръ представляетъ собою обнаружение Брамы, есть истечение или изліяніе явъ самого божества, порожденіе его сущности. Въ этомъ процессъ самообнаруженія или развитія Брамы, чъмъ дальше потоки бытія удаляются отъ центра бытія, отъ первоисточника, тъмъ мутнее, нечище становятся, получается только внешнее призрачное отраженіе божества, и въ концъ концевъ на послъдней ступени саморазвитія Брамы получается зло 142). Такимъ образомъ по

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup>) Такую правственность проповъдуеть китайскій мудрець Конфуцій. Хрясанфъ указ. соч. ч. І 138 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>461</sup>) Платонъ, какъ навъстно, полагалъ въ основу добродътели знаніе.

<sup>162)</sup> Нужно замітить, что въ мірозданій, центромъ котораго остается Брама. индійское представленіе различаеть три главныхъ ступени бытія или три области. Первая область есть область боговь, геніевь, мірь чистоты, світа, добродітели мудрости и т. д. вторая область—область человіческой жизни, когда существа колеблются и борются между духовнымъ и матеріальнымъ, между світомъ в тьмой; третія область— область нечистоты и смерти, міръ животныхъ, растеній в мертвой матеріи.

системъ эманацій самъ Брама есть источникъ зда и виновникъ гръха въ міръ. Но язычествующая мысль не хотыла прямо признать божество виновникомъ зла и гръха въ міръ; она постаралась указать другое начало грвха, которое есть начало исключительно зда 143). И индъйскій пантензить это начало зда и граха указываеть въ окружающей и обольщающей бога Майв. По представленію индівицевъ-пантенстовъ, міръ не обнимаеть собою всего Браму, хотя и происходить со вовми своими недостативми и зломъ чрезъ развитіе его сущности. Брама не есть весь міръ и міръне весь Брама. Міръ имъетъ двъ стороны, одна изъ которыхъ есть часть Брамы, а другая ивчто чуждое Брамв,-Маја, измвичивая и обманчивая оболочка. Воть этой-то Маја и присущи недостатки, несовершенства и вообще всякое зло. Брама, разлившійся въ мір'в своею сущностію, остается чистымъ и тольно отчасти затемняется облекающей его матеріей. Но при всемъ этомъ однако естается непонятнымъ, нанимъ образомъ міровой духъ переходить въ конечному міру матеріи; непонятно далве, въ силу чего ряды эманацій должны были постепенно утрачивать первоначальную чистоту своей божественной сущности и погрузиться въ призрачный міръ матеріи. Божество и міръ, духъ и матерія отдълены между собою пропастью, которую не наполнить никакая система эманацій, какъ бы безконечно она ни простиралась. Пантенстическая система эманацій ставить въ этомъ случав посредствующее вено, -- сказаніе о паденіи духовъ. Пантензиъ съ необходимостію береть это сохранившееся почти у всвхъ народовъ преданіе о паденіи и вносить въ свою систему, объясняя чрезъ это переходъ духа въ матерію, Брамы въ призрачный міръ вещества.

Такимъ образомъ зло и гръхъ въ міръ — отъ начала и суть неизбъжное слъдствіе самобытія, а потому необходимы. Жизнь потому и есть жизнь, что она смъщана со зломъ, и только изъ этого смъненія произошло все разнообразіе духовнаго и матеріальнаго міра. Слъд. въ пантеистической системъ эманацій не можеть быть и ръчи о свободномъ гръхопаденіи, слъдствіемъ котораго было бы явленіе зла и гръха въ міръ. Самое паденіе духовъ, эта излюблен-

<sup>161)</sup> Существо гръха, по теорін пантензма, составляєть отрицаніе въ смыслів матеріалистическомъ, въ значенін минуса т.-е. меньшей степени добра, какъ наприміръ холодъ есть меньшая степень теплоты.

ная пантеизмомъ ступень между луховнымъ п матеріальнымъ, — не есть актъ свободнаго самоопредвленія духовъ, — это необходимая ступень, чрезъ которую долженъ пройти саморазвивающійся Брама, чтобы изъ міра идеальнаго ему вступить въ міръ реальный. Но для насъ въ настоящемъ случав важенъ тотъ фактъ, что преданіе о какомъ-то паденіи, следствіемъ котораго было появленіе зла и греха въ міръ, глубоко укоренилось въ сознаніи и памяти народа, котя это преданіе и утратило свой истинный смыслъ и свой первоначальный характеръ. Даже философствующая мысль, чтобы довести свою теорію до конца, не могла обойти этого факта, но нашла въ немъ лучшее средство выйдти изъ противорёчія.

Кажется, пантемаму обязаны своимъ происхожденіемъ сказанія о въвахъ, такъ распространенныя по востоку. По крайней меръ объ индейскихъ сказаніяхъ о векахъ можно сказать, что они явились подъ сильнымъ, а пожалуй и исключительнымъ вліянісмъ вантенстической мысли. По космогоническому возарвнію индейцевъ изъ Брамы возникають первоначально мірь идеальный, высшій, а затемъ уже и міръ реальный въ своихъ разнообразныхъ и сложныхь формахъ. Въ соответстви этому и въ самой исторической жизни міра сначала живуть существа высшія, и это--- эпоха бливости человъва въ божеству, а потомъ жезнь человъва постепенно все даже и даже отступаеть отъ божественной жизни. Съ этимъ ходомъ исторической жизни естественно и необходимо разнообразпре становится жизнь, менре въ ней становится божественнаго, наобороть болье и болье матеріальнаго, и въ конць концевъ наступаеть въкъ жельзный, - въкъ произвола, распущенности нравовъ. При такомъ возорвнік на жизнь не можеть быть и рівчи о случайныхъ причинахъ зда, о свободъ человъка и произвольномъ увлоненія его отъ добра. Зло необходимо, оно въ самой природъ человъва и для послъдняго нътъ паденія въ смысль свободнаго анта. Танимъ образомъ золотой въкъ собственно есть первая, выешая, близкая въ божеству ступень исторіи человъчества, за воторой необходимо, въ силу общаго хода жизни, следуетъ другая, далье уже отстоящая отъ центра, а потому худшая ступень, за другой третья и т. д. съ постепенными упадками добра въ обширномъ смысле этого слова. А отсюда можно предположить, что золотой въкъ не есть собственно время райской жизни первыхъ людей, когда еще не было гръха въ міръ. Золотой въкъ начинается

съ того момента, когда божество изъ міра идеальнаго чрезъ необходимое паденіе духовъ вступаеть въ міръ реальный; следовательно, когда зло уже существуеть въ міръ, поколику все реальное евмо по себъ зло; но только это зло подвилется или точнъе закрывается такъ-сказать комичественностію божественнаго. И если въ автъ паденія духовъ, насколько онъ принимается пантеистической системой эманацій, видать хотя и слабый отблескь библейскаго разсказа о паденіи первыхъ людей, то волотой въкъ будетъ падать на время, следовавшее после акта паденія праотцевъ. Этимъ разръщается и та неопредъленность, о которой сказали выше, т.-е. надаеть ли золотой въвъ на райскую жизнь людей. Можно думать, что преданія о райской жизни и преданія о золотомъ въкъ преданія о различномъ. То по нашему мнінію есть преданіе о дійствительно историческомъ фактв, преданіе о жизни праотцевъ въ Эдемв, только, какъ ниже увидимъ, искаженное, а второе т.-е. преданіе о золотомъ във есть произведение оплосооствующей мысли, а потому явившееся гораздо позднее, чемъ первое. А почему въ описаніяхъ золотаго віна різко выступаєть чувственная матеріальная сторона и все его блаженство и счастіе полагается въ обили физическихъ благъ, чъмъ весьма много напоминаютъ сказанія народовъ о райской жизни, то это объясняется умственнымъ свладомъ и возвръніями язычества. Нося въ душъ своей стремленіе въ счастливой и блаженной жизни и не находя соотв'ятствія этому стремленію въ настоящей жизни, язычникъ легко могъ перенести идеаль счастливой жизни въ давно минувшій золотой въкъ, о которомъ ему говорила религіозно-философствующая мысль пантеизма, и думаль, что въ давно прошедшія времена все было лучше и самая жизнь была счастливве. При этомъ, если идеалъ счастія носиль характерь чувственный, какъ сказано было выше, то естественно и частныя черты изображенія золотаго въка болье касались этой чувственной стороны и блаженство золотаго въна могло полагаться въ изобили чувственныхъ, физическихъ благъ.

Сравнительный анализъ преданій народовъ и повъствованія Бытописателя о первобытномъ состояніи и паденіи человъка показаль тів разности, какія существують между тіми и другимъ. Какъ ни кратокъ сділанный анализъ, но и его кажется достаточно, чтобы видеть, насколько Бытописатель отличается отъ языческихъ писателей въ своемъ разсказъ и насколько онъ самостоятеленъ и

независимъ отъ нихъ. Миенчность преданій языческихъ народовъ, какъ видвли, ръзко бросается въ глаза, а тъмъ болъе при сопоставлени съ библейскимъ повъствованіемъ. Съ другой стороны выпувлую черту всъхъ языческихъ преданій составляетъ ихъ неопредъленность. Всъ преданія стоятъ какъ-то разрозненно между собою, разбросаны по разнымъ мъстамъ оставшихся письменныхъ памятниковъ, привязаны къ различнымъ оактамъ и лицамъ, такъ что нътъ никакой возможности поставить ихъ въ какую-нибудь связь между собою, а потому приходилось приводить ихъ безъ строгой системы, а просто одно преданіе поставлять первымъ, а другое послъднимъ. Тогда какъ разсказъ Бытописателя естествененъ, послъдователенъ, прость и кратокъ, а это между прочимъ есть несомнънный признакъ исторіи.

Съ другой стороны нами сдъланный анализъ преданій народовъ и разсказъ Бытописателя нъкоторымъ образомъ сгоняеть съ Бытописателя ту клевету, которую возводять на него ярые защитники браманства или парсизма т.-е. будто бы Бытописатель заимствовалъ свои сказанія по однимъ у индвицевъ, а по другимъ у персовъ или египтянъ. Мы видвли, что самое большее различіе существуеть между разсказомъ Бытописателя и преданіями индейцевъ. Равнымъ образомъ и преданія египтянь въ томъ видь, въ какомъ они дошли до насъ, никакъ не могуть быть поставлены въ связь и сходство съ сказаніемъ Бытописателя. Парсизмъ въ своемъ ученія о человъкъ, какъ оно изложено въ внигъ Бундегешть, сходствуеть съ сказаніемъ Бытописателя. Но какъ поручиться за то, что изъ парсизма заимствовано библейское сказаніе, а не наоборотъ-первое изъ последняго? Какъ увидимъ ниже, более данныхъ въ тому, чтобы признать последнее т.-е. что сказаніе персовъ-въ твиъ чертамъ, которыя смодны съ библейскимъ разсказомъ, заимствовано у евреевъ. По нашему мивнію, если уже настанвать на той мысли, будто свазанія библейскія несамостоятельны, а заимствованы у другихъ народовъ, то должно считать ихъ заимствованными по частимъ у всвхъ древне-культурныхъ нами упомянутыхъ народовъ: индъйцевъ, персовъ, египтянъ, пожалуй, грековъ, а болъе всего у китайцевъ, въ преданіяхъ которыхъ, какъ видван, встрачается иного библейскихъ чертъ, --- и думать, что они представляютъ собою такъ-сказать аггрегать разнообразныхъ искуственно соединенныхъ между собою частей. Но вто можеть согласиться съ этою мыслію? Кто можеть насъ завърить, будто библейскій писатель зналь преданія всёхъ народовъ и подъ руководствомъ и вліяніемъ этихъ преданій написаль свою исторію о первобытных временах жизни нашихъ праотцевъ?! Даже жаркіе противники Библін, къ какому позднему времени они ни относили появление священныхъ еврейснихъ книгъ, не осмвливались утверждать этой мысли. И историческія данныя не дозволяють сдёлать этого предположенія, именно, будто разсказъ Бытописателя по частямъ заимствованъ изъ разныхъ преданій языческихъ народовъ. Исторія, напримъръ, не укавываеть ни одного событія, изъ котораго можно было бы заключить, что Бытописатель могь знать преданія китайцевъ, этого издавна замкнувшагося и изолированно отъ всвхъ другихъ живушаго народа. Исторія даеть намъ свідінія о нікоторыхъ сношеніяхъ евреевъ съ другими языческими народами и между прочимъ и главнымъ образомъ съ египтянами, среди которыхъ воспитывался и жилъ Мочсей — писатель первыхъ и древнихъ священныхъ внигъ евреевъ. Естественно поэтому было бы ожидать сходства Мочееева разсказа о первобытныхъ временахъ съ преданіями египтянь. Мочсей, эта передовая въ своемь родв личность среди своихъ единоплеменниковъ, пользующаяся привиллегіями со стороны самого царскаго двора, конечно могъ знать преданія египтянъ, могъ, пожалуй, сжиться съ ними, и вогда записывалъ въ книгу преданія своего народа, могъ внести въ свои письмена и преданія египтянъ. А между тъмъ мы не находимъ близкаго сходства его разсназа съ преданіями египтянъ. Этоть факть свидътельствуеть о томъ, что Моусей записаль въ внигу преданія только и исвлючительно своего народа, воторый твердо храниль преданія своихъ отцевъ, "готовъ былъ, по свидътельству Іосифа Флавія, понести всв мученія и потерпъть всякій родь смертей, дабы только не произнесть какого слова противу древнихъ своихъ преданій 164). Не говорить ли этоть факть за то, что самъ Мочсей дорожиль преданіями своихъ предковъ, хорошо извъстными ему, о которыхъ онъ могъ слышать не болве какъ изъ четвертыхъ устъ?! Исторія говорить потомъ о плънъ евреевъ въ Вавилонъ. Здъсь еврей могъ повнакомиться съ преданіями Зороастровой религіи. Но это было уже после того, какъ Мочсей написаль свои книги. Такимъ об-

<sup>164)</sup> О древностяхъ іудейскихъ противъ Аппіона кн. І, стр. 351.

разомъ несомивнио, что Моусей писалъ свой разскавъ о первыхъ временахъ, о первобытномъ состояніи и паденіи человъка самостоятельно вив всякаго вліянія на него со стороны преданій другихъ языческихъ народовъ.

б) Въ предыдущемъ отдълъ показывалось различіе между повъствованіемъ Бытописателя о первобытномъ состояніи и паденіи человъка и преданіями народовъ о техъ же фактахъ; а съ темъ вместь на основаніи эгой разницы выводилась самостоятельность Бытописателя, его свобода при повъствованіи отъ вліянія со стороны языческихъ преданій. И такихъ пунктовъ различія указано болве или менъе достаточно. Но и при этой разницъ ихъ, нельзя откавать и въ сходствъ между ними, сходствъ даже въ частностяхъ. Во всёхъ взятыхъ вмёстё, въ ихъ сложности преданіяхъ народовъ мы видимъ почти всю исторію съ ея частностями райской жизни нашихъ праотцевъ и ихъ паденія, какъ о нихъ повъствуетъ Бытописатель. Конечно въ языческихъ преданіяхъ вся эта исторія обевображена, искажена, окрашена такъ-сказать въ національный колорить. Но и сквозь эти искаженія истины и окраски просв'ячиваеть черта библейской истины. Теперь невольно возникаеть вопросъ, чемъ же объяснить те сходства — будуть ли последнія общи, частны, какія мы находили между библейской исторіей о первобытномъ состояніи и педеніи человъва и преданіями народовъ о томъ же предметь? Какъ случилось, что различные народы и различного происхожденія, отдъленные другь оть друго по місту жительства, могли разсказать о своихъ предкахъ одни и тв же событія и при томъ по мъстамъ съ мелкими подробностями?

На этотъ вопросъ дано нъсколько отвътовъ. Болъе распространенное и кажется самое древнее мнъніе предполагаеть, будто бы находимыя у языческихъ народовъ преданія сходныя съ библейскими сказаніями были замиствованы у евреевъ или чрезъ ихъ письменность или чрезъ ихъ устную передачу. Такое мнъніе, какъ видъли выше, встръчаемъ у апологетовъ первыхъ въковъ христіанства и у нъкоторыхъ отцевъ и учителей цериви. Этого же миънія держались иъкоторые и изъ поздиъйшихъ, начиная съ среднихъ въковъ, изслъдователей въ этой области. Такъ нъито Беллемъ утверждалъ, будто Конфуцій свои возвышенныя мысли о великомъ Посланникъ небесъ, о Святомъ Святыхъ, вмъющемъ придти съ Запада, — заимствоваль отъ евреевъ 165). Гидо говорить о Зороастръ, будто онъ свои высокія и глубокія понятія о предметахъ въры заимствоваль оть іудеевь, съ которыми онь обращался въ плину и чрезъ которыхъ хорошо изучиль Ветхій Завёть 164). Шлегель следы Божественной истины, находимые въ древнихъ восточныхъ системахъ, считаетъ заимствованіемъ изъ Палестины 167). Гюгеръ пишеть: "іудейство скрываеть въ себъ аріаднину нить, якорь надежды и любви, посредствомъ которой все человъчество должно стараться перейти изъ лабиринта заблужденія къ въръ и любви въ новый свъть въчной истины... ту инть, которую прочіе народы (по въчному определению Любви оставленные собственной свободь, безъ непосредственнаго водительства Божія) - оторвали отъ слова Божія н разорвавъ на многія части воткали въ ткань своего воображенія. Только одинъ народъ израильскій влекь ее въ свиткв исторіи, кажь золотую нить, какъ млечный путь, распростертый по древнему MiDV" 148).

Въ виду всего сказаннаго въ пользу мивнія о заимствованіи язычниками религіозныкъ истинъ отъ евресеъ, трудно, повидимому, не признать заимствованными отъ нихъ же и разобранныя нами преданія. Но при всемъ томъ мы не можемъ принять этого мнтиня. Свидетельства, особенно апологетовъ христіанства, о заимствоваміи явычниками религіозныхъ истинъ отъ евреевъ неопредвленны, предноложительны, основаны на древивищихъ, темныхъ свидетельствахъ. Потомъ эти свидетельства апологетовъ касаются далеко не всвиъ языческихъ писателей, а то одного, то другаго писателя. Свидътельства эти потомъ не подтверждаются языческими писателями: пострчне источником врсказріваємих ими астину слитають древнее преданіе, подъ которымъ разуміноть устное преданіе и сказанія древивішихъ писателей. Наконецъ есть прямыя свижетельства о томъ, что языческие писатели не знали священныхъ еврейскихъ книгъ. Священныя вниги евреевъ, какъ извъстно, переведены на греческій языкъ не задолго до Рождества Христова, а, следовательно, едва-ли могли делать заимствованія изъ нихъ древніе языческіе писатели, незнакомые съ еврейскимъ языкомъ.

<sup>&</sup>quot;") Цитатъ въ Хр. Чт. 1835 г., II, 277.

<sup>166)</sup> Тамъ же, стр. 276.

<sup>167)</sup> Прибавл. къ Твор. св. Отц. 1845 г., ч. 111, стр. 46.

<sup>168)</sup> Тамъ же, стр. 46.

Въ подтверждение возможности заимствования язычниками религіозныхъ истинъ отъ евреевъ, уназывають на факты сношенія евреевъ съ языческими народами. Дъйствительно, спошенія евреевъ съ языческими народами неръдно были. Еще Авраамъ спосился съ язычниками и быль въ Египть 140). Слишкомъ 400 лъть евреи прожили въ Египтв. По окончанія египетскаго рабства еврен воевали съ язычниками, чтобы возвратить себъ Ханаанъ. При Давидъ и Соломонъ евреи сносились со иногими народами древняго міра. Өсгланелассаръ отвель плинными въ Ассирію десять колинь, составлявшихъ царство изравльское, и поселенные тамъ уже не возвращались въ свое отечество. Другіе два вольна плънены были Навуходоносоромъ и жили 70 леть въ Вавилоне. Выли сношенія евреевъ съ мидянами, сиріянами, фининіянами и римлянами. Но всв эти сношенія евреевъ съ другими народами были чисто вившиія, въ силу полетическихъ обстоятельствъ и ръдко торговли. А вообще съ самаго, можно сказать, начала исторической жизни евреевъ замъчается ихъ ръзвая обособленность отъ другихъ народовъ. Во времена Авраама, Исаава, Іакова еврей-номадъ считаетъ безчестнымъ жениться на дочери иноземца. Авраамъ не хочетъ братъ сыну своему Исвану жены оть джерей хананейских 170). Исвань говорить Івнову: да не поймеши жены оть дщерей хананейскихы: воставь отбъжи въ Месопотамио въ домь Вавуила, отца матери твоея, и поими себъ оттуду жену отъ дщерей Лавана брата ма*тере твоея* 171). Симеонъ и Левій считають блудодіяніемъ взятіе Сихемомъ, вияземъ хананейскимъ, въ супружество сестры ихъ Даны и въ гибев избивають Сихема и его соплеменниковъ, хотя послъдніе съ княземъ уже исполнили предписанное Івковомъ условіеобръзаніе 173). Эта обособленность евреевь еще болье увеличивается съ появленіемъ Монсеева законодательства. "Мудрый Законодатель нашъ, говорить первосвященникъ Елеазаръ грекамъ, присланнымъ отъ Птоломея Филадельов за еврейскими внигами Св. Писанія, и переводчиками ихъ, "наученный отъ Бога всякому познанію, оградиль насъ несокрушимой оградою и какъ бы жельз-

<sup>169)</sup> But. XII, 10.

<sup>170)</sup> Быт. XXIV, 3 и дал.

<sup>171)</sup> But. XXVIII, 1, 2.

<sup>178)</sup> But. XXXIV.

ными ствиами, чтобы мы ни въ чемъ не смещивались ни съ однимъ изъ другихъ народовъ, оставаясь чистыми по телу и по душе, чуждыми сустныхъ мевній и почитающими единаго надъ встми тварями и всемогущаго Бога, дабы мы смешиваясь съ кемъ-либо дурнымъ сами не получили вреда. Онъ оградилъ насъ со всехъ сторонъ законами объ очищеніяхъ, о пиць, о питін, о предметахъ осязанія, слуха, зрвнія и проч. 4 173). Заминутость евреевъ продолжается и тогда, когда они дълаются осъдлымъ народомъ 174). Ездра и Неемія усилили законы объ отдъленіи всёхъ людей, не принадлежащихъ въ обществу израильскому 175). Когда евреямъ приходилось жить въ иноземныхъ городахъ, то они составляли особую корпорадію, съ собственными нравами и обычаями. О такомъ отчужденій евреевъ свидьтельствують Тацить, Филострать, Діонь Кассій, Квинтиліанъ и др. 176). За эту отчужденность евреевъ язычники питали къ нимъ презрвніе и отвращеніе. При такихъ условіяхъ трудно предположить, чтобы язычникъ могъ заимствовать свои многія религіозныя истины отъ евреевъ. Нужно заметить и то, что евреи входили въ сношенія только съ нівкоторыми народами древняго міра, но не со всеми. Какъ же въ такомъ случав, держась разбираемаго мивнія о заимствованіи, объяснить сходство съ Библіей преданій техъ языческихъ народовъ, которые ни по времени, ни по мъсту не могли имъть сношенія съ евреями, не ногли даже знать священныхъ книгъ евреевъ? Какъ наконецъ объяснить сходство съ Библіей преданій новышихъ языческихъ народовъ, о которыхъ говорять Франклинъ и другіе путешественники и миссіонеры? А между тъмъ среди современныхъ языческихъ народовъ находять преданія, близко стоящія къ библейскому сказанію, пожалуй ближе стоящія, чъмъ преданія древнихъ культурныхъ народовъ. Объяснять это вдіяніемъ на язычниковъ образованныхъ народовъ едва-ли возможно, по крайней мъръ нътъ на то историческихъ данныхъ. Наконедъ, замътимъ, могъ ли язычникъ при сношеніяхъ съ евреями скоро принять върованія последнихъ? Язычники, прежде чъмъ войти въ сношенія съ евреями, жили своею

<sup>173)</sup> Аристей въ соч. къ Филократу о переводъ 70 толков. § 27. Цит. въ соч. Объ отношени писат. клас. къ библейскимъ. Ловягина, стр. 66.

<sup>174)</sup> Исх. XXXIV, 16; Второз. VII, 1, 2 н др.; Суд. XIV, 3; 1 Ездр. IX, 9, 10.

<sup>176) 2</sup> Esap. IX, 9-14; Heem. XIII, 23-28.

<sup>176)</sup> Указан. соч. Ловягина примвч. къ стр. 69.

жизнію, имъли свои религіозныя истины и свои преданія. Ужели они, какъ только услышали высокую истину сврея, оставили свои преданія и свои върованія, признавши ихъ ложными? Этого не бываєть съ единичными личностями, не говоря уже о цълыхъ народахъ. Всъмъ извъстно, какую борьбу выдерживаютъ новыя воззранія со старыми традиціями и только спустя долгое время первыя беруть верхъ надъ вторыми, не уничтоживъ ихъ совершенно.

Такимъ образомъ можно утверждать, что языческія преданія возрасли на своей почев и внъ непосредственнаго вліянія на нихъ Библін. Исключеніе можно допустить развів по отношенію нь персидскимъ преданіямъ въ томъ ихъ видъ, какъ они изложены въ внигъ Бундегенгь, появленіе которой относять къ позднему времени. Дело въ томъ, что въ древнейшихъ частяхъ Авесты мы находимъ только общее понятіе о томъ, что человъкъ уклонился отъ своего пути 177) и отъ Божественной премудрости, что главной причиной этого-элой духъ 178), вліяющій на людей чрезъ искушенія, и что нечестивые люди суть его порожденія 170), что въ человъкъ борьба двухъ началъ добраго и злаго и его внутреннее состояніе представляется накъ бы въ владычествъ двухъ противоположныхъ сыть 180). А разсказъ о Мешіа и Мешіанъ, который поразительно сходствуеть съ библейскимъ разсказомъ объ Адамъ и Евъ, содержится въ книгъ Бундегешъ, относящейся къ поздивишей сравнительно литературъ. Понитно, въ томъ видъ, какой даетъ ему книга Бундегешъ, этотъ разсказъ могъ сложиться уже подъ вліяніемъ стороннихъ идей и преданій, которыя прежде не были извъстны персу и по нашему мивнію, - преданій еврейскихъ. Если согласиться даже и съ твиъ предположеніемъ, что книга Бундегешъ явилась въ одно время съ остальными частями Зендъ-Авесты, то и это не исключаетъ возможности заподозрить ея самостоятельность. Ближайшій анализь преданій персовь показываеть, что черты преданія, въ ноторыхъ просвъчиваеть библейское ученіе, смышаны съ стихійно-пантеистическими представленіями о человъкъ. Характеръ этого смъщенія даеть право предположить, что въ Зендъ-

<sup>177)</sup> Хрисаноъ, указавное сочиненіе, т. 1, стр. 565.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup>) Тамъ же.

<sup>179)</sup> Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup>) Тамъ же.

Авесть, частные въ Бундегешъ Зороастръ или вто бы ни быль ея составитель, къ древнимъ върованіямъ примъщаль много новыхъ, а этими новыми оказываются тв, которыя у евреевъ въ свою очередь были древними и признавались отпрытыми самимъ Богомъ. Къ тому же извъстно было, что религія Зороастра, не смотря даже на склонность персовъ въ переимчивости у другихъ народовъ, не вдругъ и не легко распространилась у персовъ; чего по всей въроятности не случилось бы, ослибы Зендъ-Авеста представлила своимъ последователямъ тоже самое, что издавна составияло содержаніе народныхъ върованій, — только выраженное въ письмени. Даже существуеть опредъленное преданіе, будто когда Зороастръ, написавши свои книги, пришелъ въ столицу Гистаспа, чтобы проповъдывать свое ученіе царю, оно показалось царю и всвиъ его мудрецамъ, какъ нъчто чуждое и незнакомое, и они не поняли и не приняли его. И только послъ удивленный чудесами Гистасиъ ръшился принять новый законъ, чему уже не смъли препятствовать ни маги, ни ученые 181).

Высказывалась мысль, будто замвчаемое сходство между преданіями народовъ и разсказомъ Монсея есть дело случая. Но случайнаго въ религіозной области не можеть быть, и къ тому же случайно сходное могло быть только въ одномъ, но не во многомъ, и у одной извъстной расы, но не у всъхъ расъ. Поэтому другіе объясняють дело, становясь на психологическую почву. Все будто бы люди при религіозномъ развитіи проходять извъстныя, строго опредъленныя ступени и у стоящихъ на одной ступени религіознаго развитія необходимо должны быть одни и тв же преданія, одив и тв же саги. Нъито Джемсъ Фарреръ говоритъ: "мы не можемъ утверждать, встрвчая одинаковыя представленія у людей, раздъленныхъ тысячами миль, чтобы эти представленія необходимо должны быть заимствованы и не могли явиться самобытно. Напротивъ того, размышляя объ узкости того круга предметовъ, въ которомъ упражияется ихъ умственная дъятельность, о ребяческомъ страхв, который внушаеть имъ мракъ и все то, чего они не могуть видыть, а еще болые о ребяческомъ восторгы, съ которымъ они предаются игръ своей фантазіи,--не только нельзя видъть ни-

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>) Исторія религій и тайныхъ религіозныхъ обществъ древняго и новаго міра. Ч. 3, стр. 133—134.

чего страннаго въ этомъ сходствъ между представленіями отдаленныхъ другь отъ друга племенъ, но скорѣе было бы странно не встрѣчать такого сходства. Весьма вѣроятно, что лондонскія дѣти разсказывають другь другу почти тѣ же сказки, какія разсказываются у антиподовъ; стало быть нечего удивляться и сходству религіозныхъ вѣрованій между жителими Африки и жителями напримѣръ Австраліи или острова Цейлона. Солице, одинаково грѣющее тѣло людей, одинаково дѣйствуеть и на умъ ихъ; мисы, подобно снамъ, при всемъ внѣшнемъ разнообразіи почвы, на которой они возникають, въ сущности подчинены однимъ законамъ развитія" 182).

Все это справедливо, еслибы здёсь дело шло о самыхъ общихъ образныхъ или символическихъ представленіяхъ для выраженія извъстныхъ мыслей, которыя могутъ быть одинаковы при одинаковомъ настроеніи духа. Но въ преданіяхъ, какъ мы видъли, воспоминаются событія съ частностями и подробностями. Положимъ, человъкъ по одному предположению ума можеть дойти до представленія, что въ первыя времена люди жили счастливве и сходство подобныхъ представленій у различныхъ народовъ объяснится естественно; но своимъ умомъ человъкъ не могъ дойти до представленія о вкушеніи запрещеннаго плода и подобное. Потомъ прв такомъ объяснени сходства преданій вськъ вообще народовъ върованіями опускають изъ виду тоть знаменательный факть, что одинаковыя преданія встрівчаются не только у людей, стоящихъ на одинаковой ступени развитія, но и на разныхъ: и у образованнаго и дикаря. Чъмъ же далъе объяснить живучесть и важность преданія? Какъ скоро человъческій умъ восходить на другую высшую ступень общей лестницы развитія, то онъ долженъ оставить выработанное прежде и пріобръсти новое болье совершенное, онъ долженъ отказаться отъ своихъ выработанныхъ когда-то миновъ. А на дълъ это-то и не бываетъ. Всъ саги и мины живучи, проходять много въковъ, исходять чрезъ множество устъ и остаются, канъ сказалъ Вольтеръ, навсегда основаніемъ богословія почти всъхъ народовъ. Этотъ фактъ говоритъ далеко не въ пользу разбираемаго мнънія.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup>) Миоы и върованія дикихъ племень, Джемса Фаррера. Жури. «Мысль» 1881 г., № 6; стр. 335.

Остается одно: признать Бомествениее первооткровеніе общимъ источникомъ всёмъ предавій—языческихъ в іудейскихъ. Къ тому же всё народы согласны въ томъ, что отвошенія между Богомъ и человівкомъ начались чрезь отвровеніе и "Богъ являлся для того народамъ еще въ ихъ колыбели" 179). "Всё народы, говорилъ Цицеронъ, вірили, что самъ Богъ первоначально открыль истивную религію или законъ небесный неизміниемый, изъ котораго, какъ про источника, проистенають всё другіе законы" 180). Истина, по Коноуцію, это законъ небесный 181); "истина не есть порощаніе земли", говорить Зороастръ 181). Поэтому священныя книги языческихъ религій считаются язычниками словомъ Бога, наприміръ индійскія Веды признаются какъ бы истеченіемъ взъ божества, откровеніемъ Божества. Что же это за первооткровеніе и гить и кому дано оно?

Общность и сходство преданій различныхъ народовъ заставлисть заключать къ единству происхожденія этихъ народовъ. И воть въ те время, когда всё народы въ лицё своего общаго прародителя составляли одно семейство, и дано было людямъ Божественное откровеніе. Въ раю, когда Еого ходило по полудни къ людямъ или, говоря явыкомъ преданія, "когда небо было такъ близко къ земль, что люди могли васаться руками и были въ близкомъ общения съ Богомъ",---Вогъ отврымъ человъку о Самомъ Себъ, о происхождении міра и человъка и въ раю далъ человъку заповъдь послушанія Его. Это первооткровение въ рако и должно считать источникомъ первобытныхъ преданій языческих в народовъ. До столнотворенія вавилонскаго и разсвянія людей по разнымъ странамъ, когда люди составляли одну семью и жили всв вмасть, и первооткровене было общимъ и палья стольтія могло сохраняться въ цілости и неповрежденности. По разсвяніи же людей по разнымъ странамъ родоначальники племенъ и народовъ естественно съ собой вынесли вмъстъ съ другими познаніями и драгоцівное для человіческаго духа сокровище: общев тогда всемъ преданіе о творенія міра и человека, о греме перваго человъка, происшедшемъ чрезъ вкушеніе женщиною по искушенію

<sup>119)</sup> Gainet, t. 1, p. 743.

<sup>180)</sup> Cicer. de legib. t. П, с. IV, «Труд. Кіев. Дух. Ак.» 1862 г., т. 1, стр. 392.

<sup>131)</sup> L'invariable milieu ch. XX, § XVIII, p. 18. Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) У Огюста Николя ч. I, стр. 153.

оть діавола оть вапрешенного плода, о появленін смерти, накъ страствія от в этого граха и т. д. И замачательно, вса общія преданія народовъ насаются исключительно фактовъ, относащихся въ періоду времени до разсвянія людей по разнымь странамъ (какъ-то творенія міра и челов'яга, райской жизни и паденія первыхъ людей. потона и столиотворенія и др.). О последующих ве по резсеянін народовъ событіяхъ у каждаго народа свои соботвенныя чисто національныя предамія. Понятно теперь, почему всь преданія народовъ, разсматриваемыя нами, должны быть слодны между собою не только въ общемъ, но в въ частностяхъ. И можво думать, что во времена болъе бливнія во времени разеблити народовъ но разнымъ странамъ, когда еще среди пшеницы не выросли тернія в волчны, сходство предвий было во многомъ и поразительное. Большинство ученыхъ и полагаеть, что чвиъ дальше углубляться въ темноту первыхъ временъ и приближаться нъ первоначальному источнику, тамъ чище и чище, ясиве и ясиве встратятоя преданія. Напротивъ по мітрь удаленія отъ первоисточника божественная истина затеминдась болье и болье. Это факть, за воторый, добавимъ, ручается голосъ самого даже язычества. Такъ у превникъ историковъ и философовъ очень часто проводится мысль о простоть и сравнительномъ совершенствь первоначальныхъ редигіозныхъ върованій. А потому они весьма уважали древнія преданія, какъ болье истинныя, и тщательно отыскивали ихъ. Напримъръ Геродотъ, не смотря на все свое уважение къ народнымъ върованіямъ его времени, свидътельствоваль, что эти върованія не древни и не первоначальны, искаль чистой религіи у древнихъ пелазговъ, а Гомера и Гезіода обвиняль въ томъ, что они создали теогонію для грековъ. Греческимъ философамъ, приходившимъ на востокъ искать истины, не разъ давали советь держаться древняго преданія, какъ болье вырнаго и надежнаго и не увлекаться новизною. Солону, Пиоагору, Платону жрецы въ храмахъ Мемонескомъ и Сансскомъ, гдв эти онлосоом хотвли слышать истину. говорили: "о Греки, вы дети; въ Греціи неть старцевъ; вашъ духъ всегда юный и не быль воспитань въ древнихъ мивніяхъ, переданныхъ чрезъ древнія преданія. У васъ нътъ знанія, убъленнаго временемъ 193) ч. "Хотите ли заподлинно найти истину"? спращи-

<sup>100)</sup> Plato; in Tim op. t IX p. 290, 291. Y Orocta Herors I etp. 188.

ваеть Аристотель и отвёчаеть: "отдёлите тщательно то, что есть первичное, и держитесь этого; это и есть подлинное учение отечесное, имъющее дъйствительное начало отъ слова Божія (184). Цицеронъ доказываеть, что свято хранить отеческія преданія повежьваеть ему сама мудрость " 183). Я, говорить онь въ другихъ мъстахъ, всегда защищаль и буду защищать верованія предвовъ и меня несто не можеть отвлонить оть того образа богопочитанія, накому я наставленъ предками 4 184). Конфуцій говорить: "что добраго въ твоихъ усилихъ соткать новую ткань изъ шелку? Чтобы не увлекаться разными заблужденіями, надобно, по моему мивнію, изучать правы и ученіе нашихъ предковъ. Древность! я всегда ее взучаю. Мой духъ привязывается къ духу древнихъ и я до зари не могу уснуть. Ученіе, передаваемое намъ мудрецами, величественво, свътло и прекрасно. Этотъ человъкъ отступился отъ нашихъ древнихъ ученій, и его поступь нервшительна, у него нать ничего твердаго 4 187). "Мудрецы востова, говоритъ одинъ историвъ, были знамениты правственными правилами, краткими мивніями, сохранившимися у нихъ изъ древняго преданія " 116).

Такимъ образомъ можно думать, что все сходное между языческими преданіями и близко подходящее къ библейскимъ повъствованіямъ есть остатокъ первооткровенія, даннаго Богомъ человъку въ раю. Отъ чистаго источника первооткровенія истекли ручьи истины, которые, по мъръ своего удаленія отъ первоисточника, етановились мутнъе и мутнъе, такъ что послъ, въ дали, чистыя крупицы золота и блестящіе перлы истины едва уже просвъчивали своимъ свътлымъ глянцемъ сквозь мутную воду. Первое чистое преданіе отчасти забывалось людьми, а большею частію подвергалось переработкъ со стороны человъческаго разума, обставлялось національными воззръніями и въ томъ настолько исказилось, что трудно узнать его и, если узнается, то узнается только при сравненіи съ ясною исторіею священныхъ книгъ еврейскихъ. Напримъръ язычникъ сохранилъ у себя преданіе о раъ и блаженной

<sup>&</sup>lt;sup>вв</sup> () Arist. Methaphys. t. XII с. VIII Ог. Николя стр. 189.

<sup>485)</sup> De divin. lib. II crp. 72 Xp. 41. 1853 II crp. 271.

<sup>486)</sup> Cicero. De natur. deor. 66. III cap. 2 p. 286.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup>) Chap. по 4 у Огюста Николя ч. I, стр. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>488</sup>) Navarette. Histoire de la Chine p. 120. Hano 1a crp: 196.

жизни въ немъ человъка. Но онъ позабылъ мъсто рая, какъ нозабыль онь и многія подробности изь этой райской жизни. По этому онъ долженъ быдъ найти приличное мъсто, гдв быль бы рай, и полагаетъ, что рай былъ на высочайшей горъ. Высовая гора своей массивностію и высотой вывывала въ немъ чувство благоговънія въ ней, представленіе чего-то священнаго и совершенно отличнаго отъ остальной земли, и язычникъ не находелъ другаго мъста болъе приличнаго, чъмъ эта гора, для потеряннаго рая, какъ не находиль онъ и болве приличного мвста, чвмъ гора, для священнаго алгаря. Пріурочивши рай къ извъстной высокой горъ, лежащей въ странъ, откуда прикочевали его родичи, язычникъ затвиъ въ своемъ воображении переносить туда все, что только овъ находилъ хорошаго, пріятнаго, полезнаго и даже вкуснаго въ своей странъ, и напротивъ исвлючалъ оттуда все вредное, непріятное для него. Поэтому въ сказаніяхъ о раз у каждаго народа всегда замъщанъ элементъ чисто топографическій и національный. Прв этомъ пылкая фантазія, особенно восточнаго человака, увеличиваль до plurimum'a какъ количество, такъ и качество онзическихъ благъ рая, и последній такимъ образомъ являлся въ представленіи язычника раемъ нъги, какъ самая жизнь въ немъ людей-жизнью полнаго раздолья, что вполнъ соотвътствовало его идеалу блаженства. Затемъ у язычника по преданію сохранилась память о безсмертів первобытнаго человъка, и это безсмертіе зависьло оть чего-то сторонняго, а не отъ самой природы человъка. И вотъ язычникъ ставить безсмертіе первыхъ людей въ зависимость оть вкушенія плодовъ или питья сока одного чуднаго необыкновеннаго дерева, или отъ водъ извъстнаго источника. Въ первомъ случав видва живость преданія о райскомъ деревъ жизни, тогда какъ во второмъ видно простое соображение язычнава. Язычнивъ видълъ важное значеніе воды, ея постоянное приміненіе и благотворное вліяніе. Вода утоляєть жажду, очищаєть и освіжаєть погрузившійся въ нее организмъ человъка, смягчаетъ жаръ и освъжаетъ атмосферу, питаеть землю и растенія и т. д. Поэтому очень естественно, что язычникъ безсмертіе первыхъ людей полагаеть въ зависимость отъ этой міровой, благопріятной и благотворной стяхів. И такимъ образомъ явились сказанія о амврить индейцевъ, амврозін грековъ, фонтанъ безсмертія западной Европы, озеръ безмертія, — чрезъ которыя первый человінь пріобріталь себі поетоянную молодость, свъжесть силь и въчное безсмертіе. Подобное же искажение случилось и съ остальными преданіями, перенесенными паъ первоисточника на языческую почву. По мъръ того, вакъ редигіозная живнь язычника искажалась, --- вокругъ первоотпровенія слагался мись: "тернія и волчцы сами собою, какъ слідствіе проклятія за грахъ, выросталя на почев человаческого духа, лишившагося щедрой руки Божіей". Но теперь самъ собою напрашивается вопросъ: почему же преданія старцевъ совершенно не магладились изъ памяти народа? Какъ могло случиться, что остатки первооткровенія въ теченім долгаго и даже тысячельтняго періода при разнообразной перемънъ историческихъ условій, гдъ старое постоянно смінялось новымъ, --- остались живыми въ памяти и віврів людей? Живучесть преданій объясняется самымь характеромь ихъ. ихъ содержаніемъ, которое было для человъка священнъйшимъ и драгопъннъйшемъ. Язычество могло испазить первостировеніе, обезобразать его до того, что трудно его узнать, но совершенно уничтожить его было не въ состояніи.

То-же первооткровеніе чрезъ устное преданіе отъ предковъ дошло и до Мочсея; только из нему оно дошло въ более чистомъ виде, чъмъ оно въязыческихъ сказаніяхъ. Евреи были по преимуществу хранителями древнихъ преданій 184). Ихъ ревностному храненію преданій Провиденіе способствовало многими благопріятными естественными условіями помимо чудесныхъ, которыхъ лишены были язычники. Обособленность евреевъ по мъсту обитанія отъ другихъ народовъ, пастушескій образъ жизни, простой, естественный, не наталкивающій при однообразіи страны и климата на усовершенствованія и изміненія, долголітіє патріарховъ-все это и многое другое, какъ то: народныя песни, которыя евреи слагали и воспъвали для выраженія своихъ чувствованій предъ Богомъ, притчи, пословицы, имена патріарховъ, колодцы, столбы, алтари, гробницы, религіозныя учрежденія, - все это предохраняло евреевъ оть порчи первобытныхъ религіозныхъ преданій. Кром'в устнаго преданія, какъ нъкоторые ученые допускають, у евреевъ существовали пись-

<sup>169)</sup> Інсусь Христосъ и Его апостолы, упрекая іудеевь во всёхъ преступленіяхъ, янкогда не порицали ихъ за искаженіе священныхъ квигъ. Іосифъ Флавій и Фидонъ—оба современники апостоловь, оба знаменитые знатоки отечественной литературы, тоже не упрекають въ этомъ своего народа.

менные памятники: краткія семейныя записи о замічательнійшихъ событіяхъ въ народь, богоявленіяхъ, чудесахъ, льтахъ жизни патріарховъ. Этимъ-то записаннымъ и незаписаннымъ, но перелаваемымъ въ устныхъ преданіяхъ откровеніемъ и воспользовался Моисей при написаніи своихъ книгъ. А въ его время преданія были еще живы и свъщи, такъ что даже самъ Монсей, говоря въ книгь Бытія о событіяхъ отдаленного времени, говорить о нихъ такъ, какъ будто они произопин недавно. Кромъ того Монсево было особое откровение Божие, которымъ онъ руководился при написанія священных своих вингь. Отпровеніе уясняю Монсею преданія о чудесныхъ событіяхъ, направляло его писаніе къ извъстной цъли и предохраняло его отъ ошибокъ. Такимъ образомъвъ основъ повъствованія Монсея о первобытномъ состояніи и наденіи человіна, какъ и въ основі языческих преданій о томъ же предметв, лежало одно и то-же первоотировение. Потому-то, заключимъ, разбираемыя нами преданія языческихъ народовъ и оказались сходными съ библейскими сказаніями.

П. Николаевскій.

## вопрось о тайномъ обязательствъ

папы вигилія—содъйствовать монофизитству.

(Страница изъ перковной исторіи VI въка).

Ко времени Юстиніана моноомвитство широко распространилось: въ Сирів, Египтв и Арменіи монофизиты составляли почти сплошное населеніе. Съ возведеніемъ на константивопольскую каеедру Анениа въ рукахъ монофизитель, хотя и не надолго, оказалесь три патріаршескія канедры-константинопольская, антіохійсвая и александрійская. Однано, не смотря на свою многочисленность и селу, оне не занемале легального положения въ имперіи. Существованіе ихъ не мирилось съ политивой Юстиніана, стремившагося въ объединению государства: они вноским еще больше раздъленія въ государство, и безъ того страдавшее отсутствісмъ единства. Но двиствовать на нихъ силою было невозможно: ихъ было слишномъ много. Можно было давить іудеевъ, манихеевъ, даже несторіанъ, составлявшихъ незначительное меньшинство въ имперів, но не монофизитовъ: гнать последнихъ значило рисковать потерять южную половику выперіи и истопцять въ религіовной войнъ съверную. Оставалось одно- привлечь ихъ къ единству съ православными путемъ унів. Мысль объ унів православныхъ съ моноонзитами постоянно занимала Юстиніана; всю живнь, хотя и безуспъшно, стремился онъ осуществить ее. Въ этихъ видахъ подняль онь и надълавшій такь много шуму вопрось о трехь главахъ. Монофизиты въ числе причинъ, по которымъ они отказывались имъть общеніе съ православною церновью, выставляли и

то, что Өеодоръ монсуетскій, Ива эдесскій и Өеодорить кирскій не смотря на свой несторіанскій образъ мыслей, не только не были осуждены на Халкидонскомъ соборъ, но двое послъдніе изъ нихъ лично присутствовали на соборъ и были возстановлены въ своей прежней ісрархической степени. Юстиніанъ призналь, что монофизиты въ этомъ пунктв правы, и решиль заставить православныхъ сделать имъ въ этомъ уступку; этимъ путемъ онъ надвялся достатнуть осуществленія своей заветной мечты-соединенія православных съ монофизитами. Такъ въ :44 г. выступиль на сцену вопросъ о трехъ главахъ. Энергично взявщись за дъло, Юстиніанъ добился своего: на У вселенскомъ соборъ три главы были осуждены, но ему пришлось разочароваться въ своей надеждв на присоединение монофизитовъ къ православнымъ. Не соединенія съ православными, не уніи желали монофизиты: опираясь на тайную покровительницу свою, всесильную императрицу Өеодору, они мечтали о полномъ торжествъ своемъ — о признаніи своего ученія православнымъ. Задавшись такою підью, оки різшили заручиться содъйствіемъ пацы, пользовавшагося большимь авторитетомъ на западъ. Въ лиць Вигилія имъ удалось, коти и не надолго, привлечь на свою сторону папу. Вигилій вотупиль на престоль, давши Осодоръ тайное обязательство -- сольйствовать монофизитству, но скоро порвать связи съ монофизитами, которые были нужны ему для полученія папсваго престола: Вигилій - папа счель необязательнымъ для себя исполнение объщания, даннаго Вяриліемъ-лівкономъ.

Представляя избраніє Вигнлія въ такомъ видь, мы выскалывавися за существованів съ его стороны обязательства—содъйствоветь монофизитетву. Въ наукъ церковной исторіи обязательство Вигилія составляєть еще вопросъ. Правда, значительное большинство историковъ призиветь это обязательство, но нѣкоторые отрицають его существованіе. Мы склоняємся къ мизию большинства.

Намъ предстоитъ разомотръть эти два взгляда и ръшить, какой изъ нихъ правильнъе. Съ защитниками Вигилія мы встръчаемся довольно рано; еще въ XVII и XVIII вв. дълались попаттки оправить его отъ обвиненія въ связи съ моносизитами — въ этомъ духъ писали, напр. Алек. Наталисъ '), кардиналъ Наривъ '), ісзу-

<sup>1)</sup> Al. Natalis, Hist, eccl. Saec. VI. T. V.

<sup>&#</sup>x27;) Norissii, Dissertatio de Syn. V.

втъ Гарнье <sup>3</sup>) и др. Къ сожалвню, у насъ не было подъ руками этихъ апологій Вигилія. Поэтому мы остановимся на новъйшемъ сочиненіи въ этомъ направленіи, на Винченци <sup>4</sup>). Большинство же неториковъ признаєть тайное обязательство Вигилія — содъйствовать монофизитетву. Этого мивнія держатся всіз бывніе у насъ подъ руками иностранные историки — вімецкіе <sup>5</sup>), французскіе <sup>6</sup>), англійскіе <sup>7</sup>) и итальянскіе <sup>8</sup>), протествиты и натолини, нынішняго и прошлаго столитій. Изъ русскихъ историковъ, сколько намъ извізстно, Вигилія оправдываєть одинъ Кургановъ, насающійся этого вопроса между прочимъ <sup>8</sup>). Винченци, посвящающій Вигилію около половины IV тома своего сочиненія, отличаєтся отъ послідняго большею послідовательностью, или большею полнотою апологія— окть отрицаєть не только тайное соглащеніи его на содійствіе монофизитству, но и его непостоянство въ вопросії о трекъ гла-

<sup>)</sup> Garnerii, Dissert. de Syn. V.

<sup>&#</sup>x27;) Vincenzi, In S. Greg. Nissen. et Orig. Scripta et doctrina nova recensio sum append. deactis Syn. V. Romae, 1865, t. IV.

<sup>5)</sup> Alzog, Univ., Gesch. d. chr. Kieche. Mainz, 1860 (pp. 296-298). Anneagarn, Gesch. d. chr. K. Münster, 1842, B. I. (pp 334-385). Brück, Lehrbuch d. K. Mainz 1874. (p. 185). Ebrard, Handbuch d. K. und. Dogm.—gesch. Erlangen, 1875. В. І. (р. 272). Гассе, Церковная исторія. Казань, 1869. В. І, (crp. 176). Gfrörer, Gesch. d. chr. K. Stuttgart, B. II, Abth. 2. (p. 879). Gieseler, Lehrbuch K. Bonn, 1845. B. I, Abth. 2. (pp. 863, 867). Guerike, Handbuch d. K. Leipz. 1866. B. I. (p. 845). Hagenbach, Kirchengesch. Leipz, 1869. B. I. (p. 572) Hefele, Conciliengesch. B. II. Freiburg. 1856. (p. 552). Herzog, Abriss der gesam. Kirch. B. I. Erlangen, 1876. (p. 435). Real-Encycl. Gotha. 1863. B. XVII. (p. 200). Kurtz, Haudbuch d. al. K.-Mitau, 1858. B. I, Abth. 2. (p. 185). Neander, Gesch. d. Chr. Rel. und K. Gotha. 1864. B. IV. (pp. 271-272). Ritter, Haudbuch d. R. Bonn, 1846. B. I. (p. 812). Schröckh, Chr. Kirchangesch. Leipz. 1792. B. XVII. (pp. 225-226). Wolch, Einwurf einer vollstan. diger H. der Ketzer.-«Leipz. 1776. B. VII, p. 226. Einwurf ein. vol. H. der röm. Päpste. Göttingen, 1758. (pp. 123-124). Wattenbach, Gesch. d. röm. Papstthums, Berlin, 1876. p. 17.

Fleury, «Hist. eccles». t. II, Paris. 1855. (p. 626). «Histoire des papes».
 I. Haye, 1782. (pp. 314—317). Lebeau, «Hist. du Bas-empire, Paris, 1827.
 VIII, pp. 398—401.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Milman, History of luatin Christianity. Vol. I. Lund. 1864 (pp. 481—482). Robertson, Hist. of the chr. Church... Loudon. 1854. (pp. 477-478).

<sup>\*)</sup> Levite de pontifici, di Bartol. Platina, Venet. 1715. (pp. 101-103).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Кургановъ, Отношенія между церковною и гражданскою властью въ византійской имперін. Казань. 1880. (стр. 577—591).

вахъ: онъ утверждаетъ, что Вигилій отъ начала до конца стояль за осужденіе ихъ, тогда какъ Кургановъ, не признавая тайнаго обязательства со стороны Вигилія, представляєть его, какъ и историки, держащіеся совершенно противоположнаго взгляда, колеблющимся въ рашеніи вопроса о трехъ главахъ, то осуждающимъ ихъ, то защищающимъ.

Мы начнемъ съ разсмотрвнія историческихъ свидетельствъ. служашихъ главными источниками для даннаго вопроса, потомъ разберемъ доводы апологетовъ Вигилія и савлаемъ выводы. Главными источниками по данному вопросу, безспорно, служать сочиненія современниковъ Вигилія — "Breviarium"... Либерата, "Chronicon" Виктора тунуненскаго, "Pro defens. trium cap." и Liber contra Мос." Факунда герміанскаго и отчасти сочиненія Прокопія, мало впрочемъ касающагося церковной живни. Важивищеми же остаются сочиненія первыхъ троихъ. Но всю они-лица, заинтересованныя въ вопросв о трехъ главахъ, всв оне-защитники трехъ главъ и потому, естественно, враги Вигилія, въ концъ концовъ осудившаго ихъ. Въ виду этого защитники Вигилія не довъряють ихъ свидетельству. "Не должно особенно доверять Либерату, Вивтору тунуненскому и Факунду, говоритъ Винченци: слова ихъ нужно принимать съ осторожностью. Чего ждать отъ людей, которые осуждены церковію, остались при своемъ заблужденіи и называли римскихъ папъ уклонившимися отъ праваго пути, себя же считали православными, тогда какъ истино-православные во главъ съ папою отлучили ихъ, какъ схизматиковъ? Какой авторитеть можно придавать ихъ свидътельствамъ?" 10)? Мы согласны съ Винчении. что къ свидетельству этихъ историновъ нужно относиться съ осторожностью, но... отсюда еще не следуеть, чтобы мы имели право отрицать всякую достоверность ихъ, какъ это деласть Винченци. Последній, кстати сказать, очень горячій защитникъ Вигилія; онъ не скупится на ръзкія выраженія по адресу трехъ указанныхъ историковъ, особенно Либерата, сплошь и рядомъ награждая его эпитетами "delirus", "stultus", "temerarius" и другими въ этомъ родв, что, разумвется, ни мало не увеличиваетъ убъдительноста его доводовъ, которые подчасъ состоять въ однихъ патетическихъ восклипаніяхъ.

<sup>16)</sup> Vincenzi, t. IV, pp. 48-49.

Начнемъ съ Либерата. Онъ разсказываетъ, что папа Агапетъ, после незложенія Анеима и поставленія на его место Минны, назначиль аповрисіарість своей цернви у императора діалона Пелагін и даже собирался отправиться въ Италію, вакь неожиданно скончался въ Константинополъ. Въ Римъ, узнавши объ его емерти, набрали въ папы Сильверія. Императрица же, призвавши Вигилія, діакона Агапита, потребовала отъ него тайнаго объщанін, что онъ, если сдълается папою, отмънитъ Халкидонскій соборъ и напишеть Осодосію, Анонму и Северу и своимъ письмомъ утвердить въру ихъ, объщая дать ему въ такомъ случав привазаніе къ Ведезарію, чтобы онъ быль избранъ папою, и 7 центенарієвъ золота. Вигилій охотно приняль предложеніе амператрицы по любан къ золоту и стремленію къ епископскому сану. Давши объщаніе, онъ отправился въ Римъ. Велизарія онъ засталь подъ Равенною ). занятаго осадою этого города. Передавши ему поручение Осодоры, Вигилій съ своей стороны объщаль ему 2 центенарія золота, если онъ поможеть ему занять папскій престоль, по удаленія Сильверія. Велизарій, возвратившись въ Римь, призвавши Сильверія во дворецъ, возвелъ на него клевету, будто бы онъ писаль готамъ, чтобы они вощии въ Римъ; а письмо это въ готекому царю было написано, какъ говорять, отъ вмени Вигили Маркомъ схоластикомъ и нанимъ-то преторіанцемъ Юліаномъ; ниъ Сильверій обличался въ нам'вренін предать Рямъ готамъ 12). А тайно Веливарій вивств съ супругою убъндаль Сильверія исполнить предложеніе Өеодоры — отмънить Халкидонскій соборъ и своимъ письмомъ утвердить въру еретиковъ. Вышедши изъ дворца, Сильверій передаль обо всемь этомъ своимъ совътникамъ и отправился въ базилику бл. муч. Сабины. Сюда пришелъ въ нему сынъ патриціи Антонины Фотій и съ влятвою зваль его во дворешь Опружавшіе убъядали Спльверія не върить клятвамъ грековъ, но онъ пошель. Ради влятвы ему позволили возвратиться въ церковь, потомъ Велизарій снова позваль его во дворець. Онъ не хотвив

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Въ примъчанін къ этому мъсту Гарнье сказано, что здъсь Равенна, которую Велизарій взяль лишь чрезь 3 года послі этого, по ошибкі поставлена вмі сто Неаполя. (Migne, Patr. c. c.—Paris. 1847. t. 68, p. 1042).

<sup>12)</sup> Въ это время Витигесъ осаждаль Римъ. (Procopius, «De bello got». Lib. I, capp. 20—25).

было выходить изъ церкви, зная приготовленныя ему возни. Но потомъ, помодившись и возложивши дело на Бога, пошелъ во дворецъ. Онъ одинъ вошелъ въ него, и свои больше не видали его. На другой день Велизарій, призвавши влириковъ, приказаль имъ избрать новаго папу, и, не смотря на полебанія и отназы ятьноторыхъ, по вліянію Велезарія быль езбранъ Вигелій, Сильверій же быль отправлень въ ссылку въ Ликію, въ городъ Патару. Послъ избранія Вигилія, Велизарій побущаль его исполнить объщаніе, данное императриць, и ему уплатить объщанные 2 пентеларія золота. Но Вигилій изъ страха предъ рамлянами и по скупости не желоль исполнять своихь объщаній. Межлу тыхь. жогда Сильверій прибыль въ Патару, местный епископь обратился мь императору съ жалобой на незложение Сыльверия, заклиная его судомъ Болимъ и заявляя, что много въ мірь царей и нъть подебного папъ, который одинъ надъ церковью во всемъ міръ. Въ виду этого заявленія Юстиніанъ приказань вызвать Сильверія въ Римъ и произвести дознание объ его письмъ, чтобы, если оно онажется написаннымъ имъ, онъ жилъ въ какомъ-нибудь городкъ, макъ епископъ, а если оно окажется подложнымъ, чтобы онъ былъ возстановленъ на римскомъ престолъ. Такимъ образомъ Вигилію, получившему папскій престоль такимь безчестнымь путемь, грозила опасность такъ же быстро и лишиться его, какъ получить. Пелагій въ угоду вмператриць хотыль помышать возвращенію Сильверія, но безуспъшно. Распоряженіе Юстиніана оказалось онльные. Сильверій вернулся въ Римъ. Испуганный его возвренемісмъ, канъ бы не лишиться престола, Вигилій обратился въ Велизарію съ просьбой, чтобы онъ передаль въ его руки Сильверія, заявляя, что иначе опъ не можеть исполнять его требовавій. Сильверій быль передань двоимь дефенсорамь и слугамь Вигила, быль отвезень на островь Пальнарію и тамъ, подъ ихъ надзоромъ (custodia), умеръ отъ голода. А Вигилій чрезъ Антовину, жему Велизарія, во исполненіе своего объщанія, даннаго Осодоръ, написалъ письмо въ Өеодосію, Северу и Анеиму, которое у Либерата подписывается - "dominis et Christis" (или по другой реданцій "dominis et patribus", или "dominis et fratribus"). Въ этомъ письмъ Вигилій заявляеть, что онъ при помощи Божіей держался и держится той же въры, что и тв, къ кому пишется это письмо, и въ заключение просить, чтобы написанное имъ оставалось въ секретв, чтобы отъ могь легче исполнить то, за что взался. Къ этому письму у Либерата прилагается исповъдание въры Вигилия въ монофизитскомъ смысле, осуждаются и анафематствуются нъкоторые пункты изъ пославия папы Льва, приведенные дословно, и изрежается анафема на Павла самосатскаго, Діоснора<sup>13</sup>), Осодора и Осодорита съ ихъ последователями <sup>14</sup>).

Викторъ тунуненскій, другой современникъ Вигилін, такъ разсказываеть объ обязательства его въ своемъ "Chronicon'в". Скававши о смерти въ Константинополъ Агапита и объ избраніи на его мъсто Сильверія, онъ продолжаеть: "во второй годъ послъ вонсульства Василія (543 г.) 15)... Сильверій, римскій епископъ, отправляется въ ссылку и на его мъсто поставляется Вигилій, отъвотораго императрица Өеодора прежде его поставленія выманчла тайное письменное обязательство, чтобы онъ, сдълавшись паполо, для отмины Халендонскаго собора, осудель три главы, т.-е. письмо-Ивы Эдесского къ Марію, которое было одобрено приговоромъ-Халкидонскаго собора и признано православнымъ, потомъ Өеодора еп. Мопсуетского, похваленного на Антіохійскомъ соборъ годъ предсъдательствомъ Іоанна, еп. той церкви, и на халкидонскомъ, н "dicta" Осодорита вирскаго, похваленныя вмёсть съ Осодоритомъ голосами Халкидонскаго собора. Итакъ онъ, сдълавшись папою, принуждается Антониною, женою Велизарія патриція, написать, какъ православнымъ, Өеодосію александрійскому, Аношму константинопольскому и Северу антіохійскому, уже прежде осужденнымъ апостольскимъ престоломъ. и такимъ образомъ (ita) мыслить о въръ (de fide sentiret), какъ они (quemadmodum et illi"). Потомъ Викторъ приводить самое письмо Вигилія къ монофизи-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Гарнье въ примъчанія на это имя говорить, что нужно вивсто Діоскорачитать Несторія (Migne, t. 68, р. 1044), а другіе считають необходимымъ читать вдізсь вийсто—Dioscorum Diodorum и видять здізсь порчу первоначальнаготекста.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Migne, t. 68. Liber. «Breviar.», cap. XXII, 1039-1042.

<sup>15)</sup> По Миню, здёсь нужно читать не Василія, а Велизарія, и тогда получится 537 г., а не 543 г., что представляется явною несообразностью, потому что уже въ 540 г. Вигилій, какъ законный папа, пишеть отвітныя письма Юстиніану и Мини. Мідпе, t. 68, р. 1044. Baronii, Annales eccleisastici, Venet. 1710. Т. VII, (рр. 283—286). По вычисленію Пажа, Василій вступиль на престоль 22 ноября 537 г. (Migne, t. 128, въ приміч. на Анастасія Библіотекаря—«De vitis pontif. Rom» (592—593 рр.).

тамъ съ полною и правильною подписью - "Dominis et in Christo Dei Salvatoris charitate conjuctis fratribus, Theodosio, Anthemio et Severo episcopis, Vigilius episcopus, но безъ исповъданія въры и анасематизмовъ. За этимъ письмомъ Викторъ прибавляетъ-"horum exordia malorum generalis orbis terrarum mortalitas sequitur, et inguinum percussione major pars populorum necatur" 18).-- Факундъ говоритъ: "поэтому мы считаемъ необходимымъ не молчать de chirographis, данныхъ Вигиліемъ противной партін или прежде, когда онъ, движимый честолюбіемъ, горълъ желаніемъ сдълаться епископомъ, или послъ, вслъдствіе продажности, чтобы ради авторитета его имени не была поругана истинная въра. Ибо, еслибы этого не было, онъ не ананематствоваль бы прежде вселенской первви" 17)... Или ниже, приводя оправдание Вигилія, что онъ издаль свой Iudicatum невольно, по принужденю, или по незнаню. говорить: "но мы отвічаемъ, напротивъ, что онъ совершиль гріхъ (peccavit) добровольно, по честолюбію давши об'вщаніе" 18)...

Проволій въ оффиціальной исторіи своей-"De bello gotthico". L. I. сар. XXV, говоритъ: "когда возникао подозръніе относительно Сильверія, епископа города, что опъ замышляеть предательство готамъ, (Велизарій) тотчасъ (αὐτίκα) отослалъ его въ Грецію, а немного спустя (paulo post, όλίγω ύστερον) другаго епископа назначиль, по имени Вигилія" 1.). Въ своихъ анекдотахъ ("Hist. arcana") Прокопій представляєть діло иначе. Смерть Сильверія онъ считаеть здівсь насильственною, совершителемь убійства выставляеть Евгенія, слугу Антонины, которая поручила ему это двло въ угоду императрицв Өеодорв. Для последней смерть Сильверія была почему-то особенно важна: Антонина чрезъ это убійство, по словамъ Прокопія, оказала Өеодоръ огромную услугу п пріобръла ея расположеніе. "'Єπεὶ δὲ αὐτὴν" ( $\Theta$ еод.), говорить Προκοπίκ, -- έν τοῖς οἱ ἀναγκαιοτάτοις ὑπουργήσασα χειροήθη πεποίηται (Антонина), πρώτα μέν Σιλβέριον... κατεργασαμένη ... Убійство Сильверія ставится въ числів дівль "ачауканототою для Өеодоры 20).

<sup>18)</sup> Migne, t. 68, Vict. Tun. «Chronicon» (pp. 956-957).

<sup>11)</sup> Migne, t. 67. Paris, 1865. Fac., ep. H. «Lib. c. Moc.» pp. 861-862.

<sup>18)</sup> lbid. p. 863

Procopius, Vol. II. Bon. 1833. «De bel. got.» L. I., cap. XXV. p. 121.

<sup>20)</sup> Procopius, Vol. III, Bon. 1838. «Hist. Arcana». (p. p. 13, 16).

Алеманъ въ "notis" на "Hist. arc." замъчаетъ, что сковини е́рү́скеобси місомо, patrare piaculum (употребленными у Прокопія тамъ, гдв річь идеть о смерти Сильверія) у Прокопія обозначается обыкновенно насильственная смерть—отъ желіза, или другимъ накинъ нибудь провавымъ способонь, а потому, говорить Алеманъ, Сильверій умерь не отъ голода, канъ говорить Либерать <sup>а1</sup>).

Позаньний историвь, Анастасій Библіотекарь, представляєть низложение Сильверія и ворведеніе Вигилія въ такомъ видь. "Императрина, скорбя объ Аноимъ патріархъ, низложенномъ св. Аганитожъ, который узналъ, что онъ-еретикъ, по совъту Вигилія діжнона послала письмо въ панъ Сильверію въ Римъ, прося и завлиная его, чтобы онъ не полвнился придти къ ней, или возстановиль Анониа. Опъ, прочитавши это письмо, вздохнуль и сказаль--- "знаю только, что это дело приведеть мого жизнь къ вонцу". Но бл. Сильверій, имън упованіе на Бога и блаж. Петра апостола, отвътнить императрицъ: ...., Г-жа императрица, я никогда этого не сдвино, чтобы возстановить еретика, осужденнаго за его непотребетво". Раздраженная Осодора послада Велизарію приназаніе чрезъ діакома Витилія такого содержанія - "подыщи какоенибудь обиннение на папу Сильверія и низложи его съ престола, или по прайней мара пришли его по мнв. Воть у тебя Вигилій, архидіанонъ и впокрисіорій, любезный намъ, который объщаль намъ возстановить Ановма патріарха. Получивши это приказаніе, Велизарій, подобно Пилату, умыль руки, сказавши: "я исполняю приказаніе, но тоть, кто посредствуєть въ убійстве папы Сильверія, самъ масть ответь въ своихъ делахъ Господу Інсусу Христу. Явились лжесвидътели, которые поназали, что они не разъ отпрывали. что Сильверій посылаеть готскому королю письма такого содержанія - "приходи из воротамъ Азинарійскимъ, блязь Латерана; я предамъ тебъ городъ и патриція Велизарія". Услышавши это, Велизарій сначала не віршив, ибо зналь, что это говорилось объ немъ по зависти. Но такъ какъ многіе настапвали на этомъ обвиненія, устрашвися. Онъ пригласиль Сильверія нъ себъ нъ Пинційскій дворецъ и за первою и второю завіксами оставиль весь клиръ. Въ мавзолей ввощли только Сильверій съ Вигиліемъ. Антонина лежала на ложь, а Велизарій сидыль у ея ногь. Какъ только

<sup>21)</sup> Ibid. p. 350.

увидала его Антонина, сказала ему: "свяжи, господинъ Сильверій, что сдвими мы тебв и риминиамъ, что ты хочень предать насъ въ руки готовъ?". И ногда она еще говоряла, Іоаннъ, иподіаконъ перваго прихода, подощедши снять съ его шен палліумъ, отвель его въ спально и тамъ, облачными въ монамескую одежду, скрылъ его. Тогда Сивстъ, иподіаконъ 6 прихода, увидавши его монахомъ уже, возв'ястыть клиру, что папа низложень и сталь монахомь. Оне всв, услышавши, разовжались, а архидіановъ Вигилій, взявши его себь на поруки, отправиль его въ ссылну на Понтівсь или Понтівну и содержадь тамъ на клюбь tribulationis и на водь алgustiae. Онъ умеръ отъ истощенія (deficiens) и сділелея исповідникомъ. Тамъ онъ и погребенъ въ 12 кал. іюля... Папскій престоль оставался правднымъ 5 дней. Потомъ вступиль Вигилій. Өеодора отправила къ нему письмо, въ которомъ приглашала его придти въ Константинополь и исполнеть свое объщание-возстановить Аненма, но Вигелій отказался. Тогда Осодора отправила въ Римъ Аноима съ приказанісмъ взять Вигилія, где бы овъ ни нашель его, кромъ церкви Петра, и привести въ Константинополь. Аноимъ такъ и сдълалъ. Чернь, когда отъъзжалъ корабль, бросада въ него камнями, черепками и напутствовала Вигилія зложеланіями. Когда онъ прибыль въ Константинополь, то Юстаніанъ встратиль его съ почетомъ-вышель ему на встрачу и облобызался съ нимъ, и они плавали. Per biennium быль споръ о томъ, канъ онъ объщаль возстановить Аноима, причемъ ему показывали его письменное обязательство, но онъ рашительно отказался и сказаль--- двакъ вижу, я привезенъ не въ Юстиніаму и Осодоръ, благочестивнишимъ императорамъ, а въ Дюклетіану и Елевтерін; дълайте, что угодно, ибо я воспрівму достойное по дъламъ сводиъ". Кто-то цзъ присутствующихъ даль ему пощечину за эти слова и укориль въ убійствъ Сильверія. Тогда Вигелій убъкаль въ перковь Евений и упринися за ножи престола. Но его вытащили оттуда; по приназанію Өеодоры надвли на шею веревну н таскали по улицамъ до вечера. Потомъ онъ былъ завлюченъ въ темницу... Освобожденъ онъ былъ только после завоеванія Нараесомъ Италів... умеръ въ Сиракувахъ въ Сицилів ? .).

<sup>22)</sup> Anastasii Bibl. «Hist. eccl.» Venet. 1729. «De vit. pont. R». (Pp. 21-23).

Вароній въ свенкъ "Анналакъ" во вопресв объ собищаніи Витили согласенъ съ Либератони и разовизъ обр. этопъ замиствуетъ у него 22). О визложения Сильверия сить развивания по **Провонию** в Анастасию и, сравнивая ихъ, находить против<del>оржи</del>е: въ показаніяхъ икъ о мъоть ссылий-по Перопенію. Сильверійбыль сослань въ Грецію, а по Аместасію: не Понтіану, л самъ же объясняеть его пымь, что Анастасій пропускаєть первую ссыяку, на островъ Понтіану, или какъ Либерать, на Польмарію, находи деприст недалево отъ перваго, гдв. омъ и былв принуждовъ ненончить свою жизнь 24). Указываеть Бароній и на то, что, по Либерету, Вигелій, возвратившись изъ Константинополя въ Италію, ваходить Велизарія нодъ Равенной, тогда какъ, по Проколію, лю-: следени была взята Велизаріемъ только въ 5 годъ готовай войны, но самь же говорить, что Либерать вь этомь мёсть по забывчивости назваль Равенну вывсто Неаполя 25). Письмо къ сретинамъ съ надписью "Dominis et patribus" (fratribus) Бароній счи-: таетъ подложнымъ. Если бы Вигелій дъйствительно писаль этописьмо, разсуждаль Бароній, то почему же не укоряли его за этонисьмо, когда овъ находился въ ссоръ съ Осодоромъ, сп. несерийсквиъ, и Минново и отпучилъ имъ отъ общения? Почему того жене саблаль Юстиніань, погда быль раздрежень на Вигиля до того, что унотребиль противь него насиле? Почему умолчали объ етомъ письмі отцы У собора, когда Вигилій отказался явиться на заобдание? Не осмълнянсь бросить этого укора Вигилю Факункъ. герміанскій и прочіє враги его. Представляєть Бароній и другія основанія для признавія этого письма нодложнымь. Что это нисьмо DOLLOWEO, COCTABLENO RAMEND-TO CETEXIBHEHOMS, HORASLIBAROTS, DRI Баронію, и акты VI всележення соборь, на которомы была преизнесена анаосма на квигу Минны въ Вигилю и на составителей ея, и на 2 книжки (libelles) Вигиля въ Юстинану в Осоцоръ. Есть, по Баронію, и внутрежнее противорьчіє въ втомъ писметь. Какь могь Вигилій, поворить онь, павоспатоговать Діоспера, ногая онь самь въ тоже время испольдуеть свяжівномую (вресь? Саная наднесь письма, продсимаеть Бареній, не обычна. По

<sup>22,</sup> Baronii, Annales, t. VII. 252.

<sup>24)</sup> Ibid. p. 258.

<sup>24)</sup> Baronii, t. VII, p. 258.

слову "dominis" можно саключить, что письмо написано къ Юстиману и Осодоръ, во здъсь стоить сеще "patribus", а это уже противоръчить обывновенному опособу писанія папь. Посяв яязнеженія и ссылке Сильверія Вигилій вель себя, жагь настоящій римскій первосвищенникъ. Когра же быль приміръ у его преднественниковъ, говоритъ Бароній, чтобы римскій первоовященничь называль инператоровь именемь patres? Напротивь, невёстно, что они называли ихъ обывновенно filios. Если предположить, что это письмо нацисано въ спископамъ, то и тогда надвись окажется странною и необычайною: римскій первосвященникь называеть епископовъ-dominis et patribus; если даже последнее слово замъ. нить fratribus, то тогда останется еще dominis 26). Пакть, разбирая доводы Баронія въ пользу неподлинности этого письма, вполнъ осмовательно находить ихъ несостоятельными. Бароній указываеть, говорить Памъ,---на то, что даже враги не укоряли Вигили за это письмо. Но въдь ни Минна, ни отцы V собора, ни Юстиніанъ не укоряли его и въ томъ, что онъ быль въ одно время схизметиномъ, витипаною и симонистомъ. Они не укоряли его за то, что онь одважь будуче лес-папою, и уничтожиль, одважнись истинилив петою; а враги Вигили не укоряли его быть-можеть по страху предъ Юстиніановъ и Осокорой. Приговъ же, завъчаеть Пажъ, отрицательный аргументь не имветь особенной убърдтельности, есян нать положительныхь. Книжни Выгилія, осужденныя VI воеленевных соборомы, и по содоржанию и по навиачению, совершенно отинчны отъ разсматриваемаго посланія его въ еретивамъ и не имьють нь нему ни мальшого потношемия. Внутреннее противоричіе, которое Барокій наподкть въ письки Вигилія, именно въ анекеметствованій имъ Діоскора, исченесть, по Пажу, если признасть, что вивого Dioscorum сладуеты читать Diodorum, а признать это необлодимо; потому что по хронологическому порядку перечислениями оретиновъ :после Павле: Самосаловаго следуетъ Діодоры Тарсійскій, за нямь Осодоры Монсустскій и Осодорить Дюскоръ же обнародовать свою ересь уже чрезъ насколько кать перти Осодорина:--- А нединеь этого посленія нужно читать такъ, какъ она читается у Виктора тунуненскаго, и тогда въ ней не окажется ничего необычайнаго. Наконецъ, объ этомъ посланін,

<sup>24)</sup> Baronii, t. VII, pp. 260-261.

по Пажу, свидетельствуеть Факундь рерміанскій въ приведеннями. нами выше словахъ. По Факунду, Вигилій акасематотвоваль восленскую церковь. Въ этихъ словахъ Фанунда Пажъ видить уназаніе на приведенную у Либерата мосль письма нь еретикамь ананему на признающихъ во Христь два природы. Въ вонца своихъ замечаній Пажъ приходить къ выводу, что не остается изста для сомивнія въ подлинности этого письма и принадлежности Вигелію <sup>17</sup>). Самуиль Баснаять также не видить причинь, по которымъ можно бы было считать это письмо Вигилія подложнымъ, потому что оно вполнъ достойно святотатственявго человъва и соответствуеть данному Феодоре обещанию. Основательно указываеть Баснажъ на то, что на VI вселенскомъ соборъ ръчь шла сововиъ не объ этомъ письме и аназема техъ книжекъ сюла не имъетъ нивакого отношения. Относительно необычайной надписи Баснавъ замъчаеть, что Бароній не приводиль бы этого аргумента, если бы прочиталь надпись этого письма у Винтора тунуненскаге; изъ нея онъ увидаль бы, что письмо написано не къ императору, а патріархамъ, и что надпись не заключаеть въ себъ ничего страннаго <sup>48</sup>).

Бароній называеть Вигилія схизматикомъ, похитителемъ пакскаго престола при жизни законнаго пастыря, волкомъ, напавшимъ на стадо, воромъ и разбойникомъ, вошедшимъ во дворъовчій не дверью, доведшимъ до невиданнаго до того времени униженія римскаго первосвященника, дошедшаго до того, что свытеній человъкъ, безъ собора и согласія священниковъ, осуждаеть предстоятеля перваго трона, лишаетъ сана и отправляетъ въ соылку <sup>23</sup>). Между тъмъ Сильверій, по Баронію, на 3-й годъ по лишеніи престола <sup>20</sup>), составивши на островъ Пальмаріи соборь изъ 4 овружавшихъ его епископовъ, произнесъ анасему на Вигилія, похитителя его престола. Въ посланной на его имя грамотъ Опльверій вспоминаетъ о честолюбивой попыткъ Вигилія еще при живни поки-

Pagus, Critica hist.—chronol. in annales C. Baronii. Antwerp. 1727 an. t. II (pp. 562-563).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Sam. Basnagii, Annales pol.—eccles. Roterodami, 1706. t. III, p. 735.

<sup>29)</sup> Baron. t. VII. pp. 261-262.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ibid. t. VII, р. 276. Вароній относять смерть Сильверія въ 540 г., в Пажъ нивложеніе его относять въ 18 ноября 537 г., смерть же въ 24 імпя. 538 г. (Migne, t. 128. pp. 589, 592—593).

Бенисація II быть назначеннымъ его пресминиомъ, называеть его достойныть ученикомъ Симона волхва, занявшимъ престольнем помощи подкупа, после удаления запоннаго папы; на заключение омъ линветъ его первосвищениеческаго сана и осуждаетъ силою (judicio) св. Дука и аностольского властью 41). По слованъ Баренія, весь православный міръ сострадаль такому униженію (adigнотіння) предстоятеля вселенской церкви и переписывался съ нимъ. Бароній приводить письмо Аматора, Августуренскаго епископа, въ Сильверію, въ которомъ онъ выражаетъ сожальніе о случевниемся и просить жаписать, какь было дело. Въ письме не обоавачено время и консуль. До Баронія сохранился и отвыть Сильверін Аматору, но его самъ Бароній считаеть подложнымъ въ вику ложной даты консульства и противоречія его исторической нолинь, а потому не считаеть нужнымъ и приводить его :2). За эту анаосиу Опльверій попадаєть подъ болье сильную стражу и наконець умирость, какъ свидътельствуеть Либерать, отъ голода но не въ томъ году, канъ анаоематствоваль Вигилія, а въ следующемъ (\*). Уолыжавши о смерти Сильверія, Витилій, по Баронію, отказался отъ престола, сознавая, что онъ менве всего можетъ быть неввань законнымь папою, какъ совершившій массу преетупленій: вотупивши на престоль посредствомъ симоніи, вошель въ соглашение съ еретинами, объщаль возстановить Аноима, изгиалъ Сильверія, содъйствоваль его смерти и остался на престоль посль низложенія и анаоематствованія со стороны Сильверія. Къ тому же онъ надвялся при помощи Велизарія снова занять престоль. Последотнія поназали, что разсчеть его быль верень. Но вліннію Велизарія народъ и сенать просили объ избранін на навскій престоль Вигилія. Клиръ, собравшійся для выбора новаго налы, оказался въ затруднительномъ положеніи: съ одной стороны видрежамъ не хотъюсь избрать въ папы человъка, загрязненнаго тинии преступленіями, съ другой-они боялись, какъ бы не произвести раскола въ церкви избраніемъ новаго папы-ови предполагали, что Вигилій не отнажегся оть престола, даже если оня изберуть въ папы другаго, что онъ вступить на престоль, опь-

<sup>. 21]</sup> Baron., t. VII, p. 276.

<sup>19)</sup> Baroni, t. VII, p. 277.

<sup>33)</sup> Ibid., t. VII, pp. 278-280.

раясь на силу Осодоры, и тогда все савлаеть для нел, их интересахъ упроченія своего положенія на престоль, словомъ они сог знавали, что пока жива Өеодора, никому кромъ Вигилія, на престолъ не сидъть. Клираки знали, что Вигилій по убъщенілив првы вославенъ и что, только честолюбіе заставило его отраться въ рабство Өеодоръ. Стоитъ намъ самимъ, разсуждали клирини, предоставить ему то, чего онъ такою дорогою, ценою добивается у императрицы, и онъ покинеть ее. Въ виду атихъ соображеній они избрали въ папы Вигилія и, принявщи отъ мего исповъданіе православной веры, вместе съ проклятіемъ всехъ еретиковъ, возвеля на папскій престоль, въ 6 день после смерти Сильверія. 34)... Юсь тиніанъ, узнавши о законномъ небраніи Вигилія, посладу въ Римъ патриція Доминика съ письмомъ къ Вигилю, содержавшимъ мсповъдание въры; вижеть съ нииъ отправить письмо и Минна. Эти письма не дошли до насъ, но о существовани ихъ и о содержания можно заключать по ответнымъ письмамъ Вигиля въ Юстивіану и Минив. Изъ того, что Юстинівнъ требоваль отъ Вигилія, какъ можно заключать по его отвёту, подтвержденія постановленій его предшественниковъ, следовательно и Агапита, низножившаго Авониа, Бароній ділаєть выводь, что Юстиніань не принималь участія въ осужденіи Сильверія за его отпать Осодоръ-повстановить Анониа. Пость законнаго избранія съ Вигилюмъ, говорить Бароній, —произопіла висвадная переміна; онъ сталь совершению ннымъ человъкомъ---изъ врара (въры), превратился въ защитника (ся), изъ поносителя въ исповъдника, словомъ изъ въроломиято въ върнаго. Въ письмъ въ Юстиніаму Вигилій признасть 4 вселемскіе собора, говорить, что онъ вовми силами стремится защиналь и держаться постриовленій своиль предшественниковь, осудивинсь последователей несторіановой и евтихівневой ерессій, анавешитствуеть Севера, Осолосія, Адонна, Петра Анамейскаго, Зоара, Діоскора и остальных средженны. Заявляють, что сить не вщить нужны въ осуждении новыжь последователей осужденных уже еретиковъ, поточну чио, есян, осущены представители вресей, во прво ,ръ. ихи дица осужденці уже и мик поргадователи. Ка этому Вигимій считаеть нужныць приссемнить защить по тому: повоку, что ощь, будучи уже довольно долго на папскомъ престоль, не писаль въ

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Baron., t. VII, pp. 281-282.

Константинополь, особенно въ виду того, что это молчаніе нъкоторыми зложелателями его было истолковано въ худую сторону. Вигилій старается показать свое православіе, свою непоколебимую върность соборнымъ постановленіямъ и постановленіямъ его предшественниковъ, заявляя, что онъ ничего не допустиль и не пытался даже сдълать противъ нихъ. Въ такомъ же родв отправляеть онъ письмо и къ Миннв 15).

Воть главныя показанія объ избраніи Вигилія у его современнивовъ и у последующихъ историковъ. Расходись между собою въ частностихь, всё они сходятся въ одномъ и самомъ важномъ,вменно въ признаніи того, что Вигилій получиль престоль прв ломощи Осодоры, повровительницы монофизитства, и что онъ даль ей при этомъ письменное обязательство войти въ сношеніе съ предотавителями и руководителями монофизитства-константинопольскимъ, александрійскимъ и антіохійскимъ патріархами, привнать ихъ въру православною и содъйствовать имъ въ ихъ наатвреніи отагвнить ненавистный для нихъ Халкидонскій соборъ. Папа Сильверій, получивши отъ Велизарія предложеніе исполнить то, что объщаль Вигилій, отназался и быль низложень, а на его мьсто поставлень Вигилій. Воть сущность повазаній современнивовъ Вигилія. Анастасій Библіотеварь уже наміняєть и распраиниваеть разсказъ современниковъ Вигилія. У него причиною низложенія Сильверія является отказъ последняго возстановить осужденнаго Агапитомъ Аноима, патріарха константинопольскаго. Вигилій дасть обявательство вовстановить Анонма и поэтому получасть папскій престоять, но потомъ отказывается исполнять его. Содъйствіе монофизитотву, такимъ образомъ, у него замъняется частнымъ выражениемъ его-возстановлениемъ одного изъ осужденныхъ предотавителей ереси; замъна, нако замътить, нечачная. Анестасій не только распрацінваеть, но даже искажаеть историческіе вызова Витили въ Константинеполь-его вызовъ связавъ съ воiipocombi o tpera firmare, a ne ob boscianoriente Anonia a). Въ мерковъ Евонија Вигилій бъжавъ такие во времи спора о преда главаль, пость надания ЕОстиніанома вторего вдина о трета processing a second of the sec

12.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Baron; t. VII, pp. 283-286.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Baron. t. VII, p. 323.

главахъ 37), въ ссылну быль отправленъ за очназъ подплоаться подъ опредъленіями У вселенского соборе, в не за отвосъ несста-A STATE OF THE REST OF THE ACTION OF THE STATE OF новить Анониа 34).

Этимъ историческимъ свидетельсивамъ следують и все ужомянутые нами выше историки, въ ряду которыхъ стоять такіе корисси первовной исторіи, какъ Гивелеръ и Неандеръ, — трантуя объ избранів Вигилія, вев они такъ или вначе варьирують эти основныя свидетельства, излагая этотъ вопросы более или менее подробно. Впрочемъ ни одинъ изъ нижъ не разбираетъ этого жопроса критически, потому что онъ не составляеть предмета спеціального евследованія на одного нув нахъ. Есть сочинскія Верисдореа и Шуберта <sup>38</sup>), спеціально посвященным Вигилію, но вы, къ сомадению, не могли достать ихъ. Считая евлишнимъ перенавать, какъ упомянутые ученые историки представляють избраше Вигиля, потому что въ текоиъ случав намъ пришлось бы повторять только что приведенных свидотельства, которыми они пользуются въ начестве веточнивовъ, мы перейдемъ нь изложению взгляда анологетовъ Вигилія, или, чочние, къ передачи разбера ими приведенныхъ нами выше историческихъ овидътельствъ по данному вопросу, потому что на критика ихъ и доказательства ихъ недостовърности они основывають впологію Вигилія. Эти свидьтельства не васлуживають довърія, следовогольно Вигилій при возупленія на папеній престоль не даваль Осодор'я обязательства----содъйствовать моноонзиготву, --- вотъ сущность ихъ разсужденій. Наше ръшение вопроса сведелен на разборъ этой причики историческияъ свидьтельствъ, дълженой апологетами. Воли ихъ критина онашения основательного, мы признаемъ вивото съ ними недостовърными увазанныя историческія свидетельства; если же онажется неосмовательною, найдемъ попасанія петериновъ объ обязательствъ заслуживающими довърія и перейдента нь другому вигляду на Виглай.

Посмотримъ, насполько основательны невоскы акологотовь Вигалія, наскольно чунды они, при притина погорических свидательствъ, пристрастія, натажекъ, искусственности, и, сообразно съ этимъ, близки къ истинъ.

State of the second

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ibid., t. VII, p. 250.

<sup>39)</sup> Wernsdorf, Dissertatio de Silverio et Vigilio; Schubert, Das Leben des Vigilius.

: Вънчения, приведя разсивать Либерата о нивисжение Сильверия и о поотавленія на его місто Вигелія, сепоставляєть его съ разсказомъ о томъ же Прокопія и находить свидетельство последняго вполей согласнымь съ истепою и показаліями другиль историговь, а у Либерата видить только клушое и безразоудное предублидение проминь Вигилія. Прежде всего онъ ваходить вполив естественживть, чео Веливарій могь заподоврить въ изм'ять Сильверія, ветуживнието на каседру сворже по воль готовъ, чемъ по желанію римомаго киира. Осыява Сильворія въ глазакъ Винченци предста-RESERVE STATOME INDOCTOR OCTORORHOCTH, RANG A CCALING COMBTODOR'S 40). Лаве от утверидаеть имивость свидерельства Либерата о тайдаеть обязательствъ Вирила — сервиствовать утверждению среси отприятия и возставаснію ся главть 41), и невозможность со стовения Осодоры распоряжаться папсинкы престоломы, когда Римы. а огранательно и касекра Петра, оставались еще въ рукахъ готовъ Это невезение о причине ссымии Сильверія Проводій допрашлеть въ "Hist. arc. 4 43). Покавания Прекопія въ осонцівльной меторія ("de b. g."). можно было бы принять, взявши его взолированно, отъ понаваній другить современниювь и его самого въ "Hist. arc.". Это признаеть и русскій апологоть Вигалія, Кургановъ. "Изъ объясненів Прокопія въ "Hist. arcana", — говорить онъ,--не видна еще подмира гивва Осодоры на Сильверія и съ нанов целью она поволяла низвергнуть его съ простола. Изъ сопоставления разоваза "Н., ar." съ разовазовъ "de b. g." невельно представляется одно изъ двукъ---или вто знодъяние совершено безпритово, для сомого влодвянія, что нельно, вли же сообщеніе "de ы д." о полозранія Сильверія на нам'яна должно остаться во всей овив, только это подовржие зародилось прежде въ уме Осодоры, а потоить вистем и міщасилья атмого до атане, вида вио амого в живь его, что: ни съ чтоть месособразно" 42). Ностому онъ остъваметь въ сторонъ свидътельство Прокопів. Но не лучне ли витьото того, чтобы совейнь оставлять его свирительство, изсвольно

<sup>(</sup>a) Vincensi, t. IV, pp. 266-269.

<sup>44)</sup> Это положение Вниченци основниваеть главнимъ образомъ на неподличности писъма Вигилія из оретикамъ, о чемъ ми будемъ говорить идже.

<sup>42)</sup> Procopius, Vol. III. «H. arc.», Lib. I, pp. 13, 16.

<sup>\*\*) :</sup>Курланеми, «Опи. и. п. и гр. в.» (577---678).

MORCHISTA II ACCIONISTANIA CONSTITUINI CONSTITUINI ADMINISTA HOTOPHIORIA ебъяпняющикь причини гизка Эсодоры во Сильворы и упомаменопикът и объ обванивний ого ять нембие, по липпы какть от пред логь и при томы завидомо для самого Волизація лекиомъ? Это деполнение Провения можно следать изъ полеквии Либерета в Виктора тунувенскаго, увязывающихъ прилину возведения. Вигилы ца панскій престоль въ данвомъ имъ объщовін вступать из сноменія сь представителями моноомантсква и признать иль православными. Это же предожение было одълоно Осодорозо и Сильверии, но но-CARLETTE DEMENTERALES OTERRANCE OF HOLICHERIS SPO. inde ira 14) ... Въ осонціальной исторіи. Проконій указываєть осонціальную в причину низверженія Сильверія; въ "Hist. алс.", респрывая изпанку вывантійской моторіи своего врамени, онъ вопольнь касается: смерти Сильверія и подниместь немного когровь и съ этой загадочной ноторія, выставияя беодору :винонницею смерти его; нас этего повазанія его, сопеставляемаго съ понасаніями другихъ-меториковъ, можно дваять оъ полною увъренностью выводъ; что двломы Оссдоры же было и незложение его для достолления: торжесява моноонзитотву, содъйствовать вогорому объщаль ей Вигилій. Второс возраженіе Винченци мы не считаємъ серьёзнымъ. Въ самомъ кълъ. въ это время Византія одержала рядь блестицики побыль водь готами; въ новну 535 г. Велизарій замяль Сипилію съ Сиравузами, а Мункъ разбивъ головъ въ Далматін и запаль Салоны 45) — пачело войны предвищело блестящую будущиесть визонтійскому оружію, такъ что Осодора могла быть пвердо уб'яжденною вы окоромъ нокоренін Рима, а витств ез твиз и из полученін трона Петра въ свой руки,---послъдствія вполив опревидали резочеть ся. Мы не видимъ поэтому вичего отраннаго въ етой увъренности Осодораг, восноважающейся, конскимы престоломы, когда. Римы чис бымы занять потами. Даже Винновци увазываеть на ту несообразность въ разсказв Либерата, о ногорой мы удеминали уже выше, ---- что Выгалій, прибыван явь Конскантанополи въ Иналію, канцева Ведазарія подъ Равенной, тогда какъ последняя взята только въ 542 г., почти чрезъ 5 лъть посль занятія Рима, или почти 4 года

<sup>&</sup>quot;) Migne, t. 68, Lib. «Breviar.», pp. 1989---1040; Vict. «Chr. on.» pp. 966, 957.

") Proc. «De b. g.» L. I, c. r. (pp. 27—28); L. I, c. ix. (pp. 49---56); Kyprasos, 527 crp.

епусти после омерти Сильверія, когда паною быль уже Вигилій 11). Зомътниъ, между проченъ, что занятіе Равенны, свольно извъстно изъ исторіи, произоплю въ 5 годъ готской войны, чрезъ 3 года посль ванятія Рима, а не чрезъ 5.47), такъ что Винченци и арвсь опшебается. Мы уже упоминали, что Либерать по ощибив поставиль вявсь Равенну вилото Неанголя. Житель Африки, незнакомый съ топографіей Италів, получавшій въсти съ теогра военныхъ двйотвій нях 10-хъ рукь, Либерать легко могь перепутать города-Винченци находить противоръчіе словамъ Либерата, что Велизарій наъ Равенны прибыль въ Римъ въ поназанія Прокопія. Последній сообщаеть, что вот Равевны Велизарій, оклеветанный въ честодюбивыхъ замыслахъ, былъ вытребованъ Юстиніаномъ въ Константинополь, куда явилоя съ првинымъ Витигосомъ и готокими вельможами 48). Показаніе Прокопія о возвращенів Велизарія въ Конотантинополь послъ взятія Равенны вполев верно, но из данмому случаю не вибеть нивакого отношенія, потому что адвеь Равенна поставлена вийото Неаполя, чего не хочеть понять Винчения, опиралсь на букву. Велезарій быль вытребовань въ Константинополь после взятія Равенны, которая въ данное время оставалась еще въ рукакъ готовъ.

Ложны, но Винченци, и остальным извъстія Либерата — и сообщеніе его о деньрахъ, объщанныхъ Вигилість Велизарію за поставленіе на мъсто Свяьверія, о осымъ Сильверія въ Патару и
возвращеніи оттуда, ногому что во все это время Велизарія не
было въ Римъ, — онъ осащаль Равенцу, а послъ взятія ся отправился въ Константинополь, откуда возвратился въ Римъ почти
чрезъ 7 лътъ, погда Сильверія уже не было въ мивыхъ 10). Утверидая, что въ это время Велизарія не было въ Римъ, Винченци противоръчить не только понаванію исторіи, но и самому себъ: чрезъ
извложень и ущеръ во время осады Рима Витигесомъ, ногда Веизварій быль Римъ, а здось геворить, что Велизарій въ это время

• 1

1 : 67 - 7

<sup>· 46)</sup> Wincensi, t. 1V, p. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Procop. «De b. g.» L. II, 2, p. 154; L. II, 30, p. 276; L II, 29, p. 266; Baron. t. VII, p. 258; Migne, t. 68, p. 1042.

<sup>44),</sup> Procep. «De b. g.» Lib. II, 80 (p. 272); Lib. III, c. I (p. 280).

<sup>49)</sup> Vincensi, t. IV, p. 270.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Ibid., t. IV, p. 279—284.

быль пода Равенною. Прокопій ясно говорить, что Сильверій быль низможенъ по подозрѣнію въ измънѣ готамъ во время осады Рима Витигесомъ <sup>61</sup>).

По Либерату представляется, говорить Винченци, что Вигилій, получивши въ свои руки Сильверія, посодвиствоваль скорвишему отправленію его на тотъ свъть. Для опроверженія этого обвиненія Винченци указываеть прежде всего на молчаніе объ этомъ другихъ хронистовъ-Марцеллина, или его подражателя, Виктора тунуненскаго, и Факунда, хотя двое последнихъ были врагами Вигилія, но молчаніе, думается намъ, еще не говорить contra. Самъ чувствуя слабость такого аргумента, какъ молчаніе, Винченци, въ доказательство непричастности въ этому дълу Вигилія, ссылается на Провопія. Последнему, по его словамъ, въ "войнъ гот." или въ "Hist. arc." очень умъстно было бы коснуться этого преступленія, потому что онъ сообщаеть здась о многихъ преступленіяхъ императора и знатныхъ липъ. Однако, говоря о насильственной смерти Сильверія, онъ выставляєть виновными въ ней Өеодору, Антонину и исполнителя ихъ приказаній, слугу Антонины, Евгенія, о Вигили же, котораго Либерать выставляеть главнымъ виновникомъ смерти Сильверія, онъ умалчиваеть. Сравнивая разсказъ Прокопія съ разсказомъ Либерата, Винченци въ виду того, что первый стоялъ ближе последняго въ событіямъ, смотрель на дело безъ религіозных предубъжденій и узкаго партійнаго пристрастія, считаеть возможнымъ совершенно опровергнуть свидетельство Либерата и признать достовърнымъ показаніе Прокопія 52). Но вопросъ о смерти Сильверія не важенъ для решенія вопроса объ обязательстве Вигалія. Признаемъ даже, что Сильверій умеръ отъ руки Өеодоры, тогда останется загадочною и непонятною его насильственная смерть, которая, по свидетельству Прокопія 58), была почему-то очень важна для Өеодоры. Показанія Либерата и Виктора тунуненскаго проминають свыть на эту темную историю: смерть Сильверія была необходина для Осодоры, потому что онъ стоявь поперемь дороги Вигилю, объщавшему ей содъйствие монооизитству. Иранда, Симинерій биль низложень, но низложень незаконно, світare assisted the most Contract their offices

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Procop. «De b. got.» L. I, c. 25, p. 121; cap. p. 20—25.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Vincenzi, t. IV, pp. 270-271.

<sup>50)</sup> Proc. «H. arc.» p. 13. Bette de new the hard and

ском властью- горазко лучше было сойкти ему въ могилу: и очистить дорогу для Вигилія. Өсодора и заботится объ его смерти. Мы не считаемъ серьезнымъ новое возражение Винчении — онъ увазываеть на то, что Либерать и Анастасій, разсказывая о возведенія Вигилія на папскій престоль, называють его діавономъ и аповрисіаріемъ римской церкви, живщимъ тогда въ столицв. Между твиъ, -- говоритъ онъ, -- довольно трудно опредвлить, когда, зачвиъ и вто посладъ его въ Константинополь аповрисіаріемъ. Кромъ этихъ двоихъ никто объ этомъ не оставилъ замъчанія. На константинопольскомъ соборъ при Агапитъ, какъ ясно видно изъ подлинныхъ автовъ, присутствовало 2 папскихъ легата — Ософанъ и Пелагій и последній, по свидетельству Прокопія, долго оставался впокрисіаріемъ и при самомъ Вигилів. Если же у Юстиніана оставался апокрисіврій Пелагій, то какая нужда ему была въ другомъ для отправленія этой должности? Поэтому остается предположить, что Вигилій безъ всякаго повода тайно прибыль въ Константинополь для завлюченія договора съ Өеодорой относительно пацскаго престола, что невъроятно 54). Послъднее предположение, дъйствительно, невъроятно, потому что Вигилій не могь заранве предвидъть смерти Агапита и вхать прямо для сдълки съ Осодорой о папскомъ престоль. Но прежде всего нужно сказать, что апокрисівріємъ Вигилія называеть одинь Анаставій, поздивищій историмь, Либерать же называеть его просто діакономъ Агапита 55). Въ Комстантинополь Вигилій могь прибыть вивств съ другими влиривами въ свите Агапита, въ Константинополе онъ могъ и жить съ папоро, не отправляя никакой оффиціальной должности,—на упомянутомъ вонстантинопольскомъ соборъ указываются въ числъ присутствующихъ лидъ, кромъ Пелагія и Ососана, и другіе влириви римской деркви, прибывшіе, очевидне, въ свить Агапита; въ числь ихъ могъ быть и Вигилій.

Чувствуя слабость и натянуюсть свочкъдокаралельствъ, Вичении, чтобы коть чамъ нибудь подорвать авторитеть Либерата, оставляемъ разсказъ его о Вигилів, береть повъствованіе его о посодьорив въ Юстиніану Агапита и пиздоженія последниць Алапить По врессказу Либерата, Агапить отправился въ Юстиніану послому отъ

<sup>&</sup>quot;) Vincenzi, t. IV, pp. 271-272.

<sup>14)</sup> Migne, t. 68, Liber. «Breviar.), p. 1039.

Теодата подагайствовать объ удалени нев Италія византійскаго войска, въ противновъ случав Теолеть грозиль уничтожить не тожью сенать, но и мень и двтей зе), тока какь, по Прокопію, говорить Винченци, пъль посольства была соверженно иная-Теодить не только не грозиль, накъ представляеть Янберать, а омирешно колятьйствоваль с миръ. Причиною готской войны, по Прокомію, было убійству королевы Амаласунты, ві чемъ подозрівался сыть Теодать. Для разследования этого вопроса Юстаніанъ посладь Истра. Теодать, опасалсь за это убійство войны съ Юстипаномъ, старалон убълить Петра, а чрезъ него и Юстиніана въ томъ, что онъ не причастень этому убійству. Для отклоненія войны Теодать отправить въ Константинополь посольство во главе об Аганичомъ; въ его письмахъ въ Юстиніану видна покорность, просьба о мири, совениь неть ничего напоменающаго угрозы, о воторымь говорить Либерать. Это посольство было почти за годъ до выступленія Велизарія вы походь, Юстиніанъ тогда еще не звять объ можодь посольства Петра, а следовательно, заключаеть Винченци, Теснать не могь съ угровою требовать отозванія войска, которое еще не было послано 57). - Конечно, не имветь смысла требовать отозвания войска, которое еще не выступнио въ походъ. Mo et eto epema erecutificaia edificata ne toleno emictynesia et noхеть, а и одержали рядь блестищих побыдь, -- какь мы упомивали выше, -- въ конца 535 г. Велизарій взяль Сицилію съ Сиравакувами. Мункь—Салоны 51). Поэтому вполив понятно посольство Агапита: Теодать теряется въ виду успъховъ византійскаго оружін и яватается за последнее средство: отправляеть нь Юстиніану посольство изъ самихъ римлянъ съ Агапитомъ во главъ -- просить о прекращения начатой войны. Винченци говорить, что это посольство было почти за годъ до объявленія войны Теодату. Но война готамъ объявлена въ 535 г., следовательно, по этому счету. носоявство нужно отнести къ 594 году, тогда какъ извъстно, что Агапыть прибыль въ Константинополь 536 года 20 февраля <sup>50</sup>), Амиличний была умершвиена въ апрълъ 535 года, въ апрълъ

<sup>46)</sup> Ibid., t. 68, Liber. «Brev.», p. 1039.

<sup>&</sup>quot;) Vincenzi, t. IV, pp. 272-275.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Procop., «De b. got.» L. I, c. V (pp. 27-28); Lib. I, c. X (pp. 49-50).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Fleury, Hist. eccl., t. II, p. 622; Lebeau, «H. d. В—сmp», t. VIII, p. 802; Кургановъ, стр. 528.

же этого года быль избрань Аганить, а въ 535 году была жива Амалазунта и папою быль Іоанить Ц <sup>60</sup>). Угрода же Теодата этиосилась не въ Юстиніану, а въ папъ и сенату римскому, находившимся въ рукахъ Теодата.

Далье, Винченци указываеть на несоотвътствие новедения Агапита въ Коистантинополъ съ целью его посольства. По Либерату, говорить онь, Агапить не коталь сначала принимать императора и потомъ только приняль его, присланныхъ же отъ Юстиніска мужей принять съ почетомъ, хотя въ душт презирелъ ихъ. Кенъ вто мирилось съ цалью его посольства? Это послужило бы не къ полученію мира, а нъ потеръ его. Впрочень, святому мужу чужки притворство и презрвніе, ихъ должно отнести на долю дживаго пера Либерата 61). Здъсь Винченци передергиваетъ слова Либерета и потомъ разбираетъ измышленное имъ самимъ свидътельство. Либератъ совсвиъ не говоритъ, что папа не принявъ императора и что онъ въ душе презираль присланныхъ нь нему Юстиніановъ, котя наружно приниль ихъ съ почетомъ. Онъ говорить - пришедин въ Константинополь, Aranuts-primum quidem honorifice suscipiens directos sibi ab imperatore, sprsuit tamen Anthemi praesentiam, eumque ad salutendum suscipere noluit. Танинъ образонъ, онъ не принять, по Либерату, не императора, какъ утвержаеть Винченци, а Анеима. Узнавши отъ Константинопольскихъ менековъ объ еретичествъ Аноима, Агапить отвазывается войдти съ нимъ въ общеніе-ничего необывновенняго въ отвошевін его въ Аноиму нътъ.

Еще меньше исторической правды, говорить Винченци, въ разсказв Либерата о низложени Анеима и поставлени на его мъсте Минны. По Либерату, говорить онъ, дъло предотавляется такъ, что какъ будто бы Анеимъ былъ отлученъ до прибыти. Аганита, и государи, не получивши отъ него исповъданія православной върм и проклятія ересей, хотя онъ былъ преданъ аналемъ, настоправотъ предъ Агапитомъ на принятіи Анеима въ общеніс. Но Агапитъ, не смотря на подарки и угрозы Осодоры, не согласился принять его въ общеніе, утверждая, что это возможно только въ томъ слу-

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) Lebeau, t. VIII, pp. 292 — 303; Baron., t. VII, pp. 201 — 202, 227, 230; Kyprawork, etp. 524, 527, 528.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Vincenzi, t. IV, pp. 275-276-

чей, соли онъ гранотою зоспильтельствуеть свое православів и возвратится на свою вассару. Танив образомъ Ановиъ быль невлошенъ, а на его изсто пеставленъ Миния. Винченци готовъ признать справединвость спаваннаго Лебератомъ тольно отнесительно Осолоры, по интакъ не Юстиніана. Слова Юстиніана въ 42 новелгь, пидавной въ 536 г., противъ Анонма и прочихъ аксеадовъ, -- говореть онъ, -- науть въ резрезъ со свидетельствомъ Либерега, нбо императоръ говорить, что Анениъ нивложенъ Агапитожь за то, что противь векть святыхъ каномовь, висколько не привичнымъ ему образомъ вторгся на престолъ. Юстинанъ и Оводора просили, нажется, -- говорить Винченци, чтобы Агапить воввель Анения не на патріаршескій престоль, на которомъ быль уме Минна, но скорве, чтобы по приняти Халиндонскаго собора овъ быль возстановлень на Трапесундокой наседрв. Когда онъ, причаниенный Юстинівномы и соборомы из исповыданію православной въры, отказалоя, онъ быль лишень всякаго престола и осуждень. Это произоные уже после смерти Агапита, а Либерать приписываеть это Агапету 42). Либерать совсимь не такъ представдяеть дело, какъ взебражаеть Винченци. Онъ говорить тольно, что Агапить, по прибытія въ Константинополь, не принягь въ общение Анониа, узнавши объ его еретичествъ. Юстиніанъ съ Өсекорой просым его принять Анениа въ общение, а онъ сназаль, TTO COPUSCETCH HA OTO TOLLEO BY TOMY CAPTRE, BOTAR ONE TRAMOTOR засвидьтельствуеть свое православіе и возвратится на Трапезундскую наосдру. Ня того, не другаго Аваниъ сдвлать не желаль. Осодора, кажъ сторонинда моносизитства и покровительника Анонма, пытается подарвами и угрозами склонеть папу къ принятію Анония, но Агапать решительно отказывается и, наконецъ, добивается незложенія Анениа. Въ данномъ месть мы не видимъ у Анберата инкакого противоръчія-Агапить лично осудиль Аненма и поставиль на его мъсто Минну, а потомъ это осуждение надъ нимъ витеть съ Северомъ. Петромъ, Зовромъ и друг. было произнесено уже на соберъ подъ предсъдательствомъ Минны и подтверждено невельой Юсинкана. Либерать говорить только о первоиъ осущение Анониа и умалчиваеть о второмъ, соборномъ.

<sup>•</sup> Vincenzi, t. IV, p. 276-277.

: До давих насимень доходить Винченци въ свесй впологи Варили, воего лучне поназываеть его ранко рови (общи бетероч). Пе евидиченотву Проводія, Велизарій, составни Сильверія въ Гревію, paulo poet возвель на напосій престоль :Вигилін.: По педсарінню въ наивна были отправлены вы ссылку и изкоторые ссинтеры, не но окончаній осады города я удаленій враговъ они (оспаторы) были везвращены. Можно было бы ожидеть, что вифоти ю ягине быль восвращемъ и Онлаверій, сосланный по той ис причинь, нежду тысь-Прокопій умалиноветь обътего возпращенів. Не нушно, говорить Винчении, опускать изъ вяживнія того, что Велизарій, отославия Сильверію въ Грецію, paulo post возветь на престоль Вигилія. Черезъ это paulo post, --- хотя и нельзя определять точно, какой промежутонъ времени раздъляетъ низложение Овлъверия и вступленів Вигалія, --- однаво новлючаєтся возножность ветупленія его тогчасъ после свыжи Сильверія. Чего было жилть Велисарію, когда у него было прямое распоряжение Осороры низложить одного и на его масто возвести другаго? Внезапная сморть Сильверія, по Винченци, помъщала Велизарію вызвать его, и вото всявдствіе смеря одного является возведение на престоль другого, при полномъ себиюдения римскихъ каноновъ. Смерть Сильверія произодыв во время осады Рима готами, въ 10 мёсячный срокъ; такинъ образовъ paulo post у Винченци растягивается на 10 мъсяцевъ (sie!). Пронопій гонорить, что Антонина заслужняє милость Осодоры, лимивин живни Сильверія, а потомъ Іоанна Кампадопійскаго, а посманій быль убить, накъ доказываеть Ванченци словами продолжателя Марцеллина, во времи перемирія, завиниченнаго съ Витигесомъ, во возвращени Велизарія изъ Кампанін, смерть Сильверія предмеотвовала смерти Іоанна, сладовательно, Сильверій погибъ во время осады готами Рима. По свидетельству хроники pontificum, Сильверій паною быль 1 годь, 5 місяцевь, 11 дней, небрань быль при Теодать, въ первый годъ готокой войны, а на второй годъ падаеть опончаніе его служенія. По Зонарв и Кеарину, Сильверійбыль напою 1 годь. Въ начиль 8-го года готовой войны Антонина. отправилась въ Террачину, а оттуда въ Неалоль; такъ, получивия письмо отъ Оводоры, она лишила жизни Сильверія чревъ слугусвоего Евгенія, когда объ этомъ не знали ни Велизарій, ни Юстиніанъ, ни Вигилій. Отсюда, заключаетъ Винченци, Вигилій не можеть быть названь похитителемь престола, -- въ промежутокъ времени, обозначенный у Прокопія paulo post, умеръ Сильнерій и Витилій вступиль вполив законно. Для соединенія свидотельства **Прокопія о ссылкі Сильверія въ Грецію и свидітельствъ о смерти** его на острова Пальноріи Винченци говорить, что Сильверій, отосланный въ Грецію, скончался на дорогв, на островъ Пальмаріи 43). Но свидьтельства Зонары и Кедрина, (берущихъ годъ, очевидно, для вруглаго счета), и libri pontificum о времени служенія Сильверія ничего не доказывають-они беруть его служеніе только до незложенія его и поставленія на его место Вигилія. Еще Виній указываль на это и говориль, что онъ оставался папото до смерти (а смерть его онъ относить иъ 540 г.) 44). Но интересиве всего у Винченци это paulo post. Поставивши своею звдачею доказать, что Вигилій вполив законный папа; а не антипапа до сперти Сильверія. — онъ растягиваеть paulo post на цвлыхъ 10 мвсяцевъ и старается помвстить въ этотъ срокъ смерть Сильверія и законное уже вступленіе Вигилія. Не явная ли наляжа? Въ дъл Сильверія мы видимъ грубое вившательство світской власти въ церковным діла-Велизарій низлагаеть одного папу и возводеть новаго. О накой же законности межеть-быть туть рычь и что даеть право paulo post растягивать на такой проволентельный сровъ? 10 мёсяцевъ почтенный срокъ, мало подмодяций подъ paulo post. Изследующе дело безъ предваятой мысли не доходять до таких натижекь. Такь Пагій подь paulo post paзумъетъ срокъ немного меньше Винченци -- 3 дня; по его мнънію, Вигилій быль набрань на другой день после инэложенія Сильверія, 19 ноября 537 г., а посвящень въ ближайшее восиресение 22 ноября. Воть эти 3 дня Пагій и называеть paulo post. Незаконнымъ папою онъ признаетъ Вигилія до смерти Сильверія, которую относить къ 24 іюня 538 г. 45). Едва взощель на престоль Вигилій, - говорить Винченци, - какъ епископы изъдальнихъ странъ пишуть нь нему, какъ нь законному папъ 66). Но вследствіе отдаденности отъ Рима имъ неизвъстна была изнания дъла, исторія ветупленія Вигилія, и они въ блаженномъ невъданіи принимали его-

<sup>63)</sup> Vincenzi, t. IV, pp. 279-284.

<sup>44)</sup> Mansi, «Sacr. concil... collect.» Florent., 1763. t. IX, (pp. 4, 6).

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Migne, t. 128, pp. 592—593, 589.

<sup>66)</sup> Vincenzi, t. IV, p. 285.

за законнаго папу. Въ своихъ подлинныхъ письмахъ, — продолжаетъ Винченци, —Вигилій нигдъ не расканвается въ своемъ преступленіи. Если бы онъ и совершиль это преступленіе въ началъ папства, то онъ долженъ быль бы раскаяться въ этомъ въ 18-талътнее служеніе свое <sup>61</sup>). Удивительная наивность Винченци! Человъвъ, не остановившійся для полученія престола предъ насильственнымъ удаленіемъ и ссылкой своего законнаго предшественняка, согласившійся ради папской тіары содъйствовать еретикамъ, долженъ быль бы, по мижнію Винченци, заявить объ этомъ! Назвать себя, преемника Петра, карьеристомъ, вступившимъ при помощи свътской власти послъ незаконнаго низложенія своего предшественника! Мыслимо ли такое заявленіе со стороны Вигилія? Конечно нътъ, его и не было. Но молчаніе самого преступника о своемъ преступленіи далеко еще не можетъ служить доказательствомъ его невинности.

Не будемъ останавливаться на панегириить римскаго иподіавона Аратора въ честь папы Вигилія. Винченци приводить его въ доказательство того, что Вигилій не принималь участія въ низложеній и семлить Сильверія. Если бы Вигилій принималь участіе въ инзложеніи и сылить Сильверія,—говорить Винченци, Араторъ не могъ бы не знать этого, а въ такомъ случать могъ-ли онъ одобрять такой поступокъ Вигилія? Достало ли бы у него сителости предъримскиять клиромъ и народомъ, очевидцами всталь этихъ злодънній, прославлять Вигилія, похитителя престола, симониста, еретика и человъкоубійцу? восклицаеть Винченци <sup>68</sup>). Проходимъ мимо этихъ вопросовъ, дышащихъ такою наивностью.

Не стоить долго останавливаться и на томъ замъчании Винченци, что избраніе Вигилія въ преемники Бонифацію при жизни послъдняго указываєть на особыя дарованія души его, за которыя онъ и быль достойно избранъ потомъ для управленія римскою церковью, въ отсутствіе или върнъе по смерти Сильверія (\*). Намъ кажется, что этотъ факть избранія Вигилія при живомъ папъ, въ которомъ раскаялся самъ Бонифацій 70), служить совстивь не

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Vincenzi, t. IV, p. 85.

<sup>46)</sup> Ibid. t. IV, pp. 286-287.

<sup>43)</sup> Vincenzi, t. IV, p. 285.

<sup>10)</sup> Baron., t. VII, p. 152. Anast. Bibl. «Dev. p. R.» p. 20.

въ подьзу Вигилін—онъ новавываеть, что воследній быль ченовень честолюбивый, что онъ давно стремилоя уже въ папекому престолу и сумъль было добиться осуществленія своей мечты; — вопреки всякимь обычаямь, ему удалось, подъ благовиднымь предлогомъ—освобожденія отъ давленія готовъ на избраніе папъ, быть назначеннымь въ папы еще при жизни Бонисація. Это свидательствуєть о честолюбіи Вигилія, его ловкости, тонкости, не больше. На втотъ разъ онъ проиграль, но, задумавши попасть на престоль Петра, онъ не отказался отъ своей мысли въ виду втой неудачи. Въ Константинополь ему представляется благопріятный моменть, онъ пользуєтся имъ и вступаєть на папскій тронъ, получинив его дорогою цёною.

По разсказу Либерата и Вивтора тунуненскаго, Вигилій по вступленіи на престоль отправиль, согласно съ объщаніемъ даннымъ Осодоръ, письмо въ Осодосію, Северу и Анеиму въ моно-**ФИЗИТСКОМЪ СМЫСЛЪ, СЪ ОСУЖДЕНІЕМЪ НЪКОТОРЫХЪ ПУНКТОВЪ ИЗЪ** посланія папы Льва, приведенныхъ дословно 71). Доказать подложность этого письма весьма важно для решенія вопроса объ обязательствъ Вигилія. Винченци, прежде чъмъ приступить въ разбору этого письма, ссылкою на Пажа старается доказать подложность писемъ-Сильверія въ Вигилію изъ ссылки, въ которомъ овъ провленаетъ послъдняго, Аматора въ Сильверію (оба письма Бароній признаеть подлинными) и Сильверія нь Аматору, подлинность которого отрицаеть самъ Бароній. Подлинность письма Сильверія въ Вигилю Пагій отрицаеть на основаніи варварства стиля, дожнаго увазанія консуловъ и заимствованія мыслей изъ письма Феликса II въ Акавію, потомъ всявдствіе неподтвержденія исторіей словъ Сильверія о Вигилів-, cruentis sanguine manibus leviticum munus affectasse, decessoribus suis subrepisse et senatus justitio repressum esse". Намъ кажется, что Сильверій указываеть этимъ на честолюбивые замыслы Вигилія при Бонновців и неудачу ихъ 72). Потомъ Пажу представляется невъроятнымъ, чтобы Сильверій, отправленный въ ссылку и находясь тамъ подъ стражею враговъ, могъ составить соборъ и произнести анасему на Вигилія. Также

<sup>74.</sup> Migne, t. 68. Lib. «Brev.» p. 1041. Vict. «Chr.» p. 957.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Baron., p. 152. An. Bibl. «De. v p. R». p. 20.

признаетъ Пажъ подвожными и остальныя 2 письма 73). Согласемся, что оти письма подложны,---для насъ они не такъ важны; важнъе письмо Вигилія нъ еретинамъ. Прежде всего бросается въ глаза то, что относительно первыхъ 3 писемъ Винченци ссылается на Пажа, а вогда доходить дело до этого письма, онъ оставляеть его. Причина этого простая: Пажъ доказываетъ подложность первыхъ-3 писемъ, поэтому Винченци и ссылается на него, какъ на "тщательнаго изыскателя", а письмо Вигилія на еретикама Пажъ, намъ мы упоминали выше, признаеть подлиннымъ, въ виду этого Винчении и обходить молчанісмъ замічанія относительно этого письма \_типательнаго изыскателя". Въ доказательство подложности этого письма Винченци указываеть на его стиль, но при возможности измъненія первоначальнаго текста въ отдъльныхъ выраженіяхъ, в словать со стороны переписчиковъ,---сводить вопросъ на эту почву значить становиться на скользкій нуть, на путь произвольныхъ предположеній и гаданій для подтвержденія предвзятыхъ мивній. Однимъ изъ главныхъ основаній для невозможности приписать это письмо Вигилію Винченди ставить его православіе, которое видно изъ письма его къ Юстиніану, гдв онъ осуждаеть еретиковъ и отражаеть влеветы, признавая 4 собора и посланіе Льва 74). Но и этотъ аргументъ Винченци не отличается особенною силою. Письмо Вигилія въ Юстиніану ничего не допазываеть. Оно написано уже въ 540 году. Въ это время Вигилій быль уже законно избраннымъ папою по смерти Сильверія. Вигилій-, преемникъ Петра"—совершенно не нуждался въ монофизитской партіи, которая была необходима Вигилію-діанону для полученія папской тівры. Законно облеченный "впостольскою властью", онъ чувствоваль себя достаточно сильнымъ для того, чтобы порвать всякую связь съ еретивами, и вотъ онъ заявляеть въ письмъ къ Юстиніану, что признаеть 4 собора и постановленія своихъ предшественниковъ и анасематствуеть Несторія, Евтихія, Ансима, Севера и Осодосія съ ихъ последователями. Но это письмо не только не можеть оправдать Вигилія, но даже подтверждаеть показанія современниковъ объ его связи съ монофизитами. Изъ него видно, что его подозръвали въ неправославіи: самъ Вигилій заявляеть,

<sup>&</sup>quot;) Vincenzi, t. IV, pp. 261-362.

<sup>&</sup>quot;) Ibid., t. IV, pp. 263-264.

что его долговременное модчаніе по вотупленіи на папскій престоль было истолювано въ дурную сторону и спитаеть нужнымъ защищеться противъ этого подоврвнія, въ свое извиненіе приводетъ тонкое соображение, что новые последователи осужденныхъ уже оретиковъ не нуждаются въ новомъ осущении: они осущены тже въ лиць своихъ главъ 73). Подозрвије даетъ право заключетъ, что для него быль поводь въ действительности, вначе не метле бы подниматься и вопроса о православів Вигилія. Для того, чтобы уменьшить довфріе въ Либерату. Винченци указываеть на превисловіе Либерата нь его "Breviarium'y". Въ немъ самъ Либератъ указываеть, что матеріаломъ для его произведенія служили церковная исторія, переведенная съ греческого языка на латинскій, двякій соборовь, творенія отцевь и вірные резеназві солидныхъ людей, говорить, что написаль свой "Breviar." противъ линвыхъ постьдователей Несторія и Евтихія, которые обывновенно иначе говорять о своихъ главахъ, чемъ следуетъ, и что онъ съ удовольствісмъ предлагаеть свой "Breviarium" върнымъ братіямъ, желающимъ читать самые акты ересей. Винченци указываеть, что подъ върными нужно разумъть толпы схизматиковъ, защитимовъ 3 главъ съ Либератомъ во главъ, измыслившихъ массу влеветъ на Вигили, Юстиніана и вобхъ православныхъ еписвоповъ, осудивнихъ 3 главы, подъ лживыми последователями Несторія и Евтикія--осудившихъ 3 главы, а подъ православными братьями-замичинковъ 3 главъ, анасематетвованныхъ православною церковью 76). Но все это не болъе, какъ догадки, и при томъ таного тенденціознаго человъка, какъ Винченци. На самомъ же двиъ "Breviarium" является однимь изь важивания дериовно-исторических источниковъ для одной эполи, а замвчалість Либерата объ источнивать для его произведения можно только, по нашему мизнію, объясничь ивкоторыя неточности въ немъ, не больше.

Но довольно о Винчении. Перейдемъ въ Курганову, второму вигодогеку Вигалія, прибъгающаго въ наляжкамъ и даже нередергиванью не менъе перваго.

Причину нивложенія Велизарісмъ Сильверія Кургановъ унасываеть въ неудовольствін на Сильверія Юстиніана за отвазъ внести

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Baron., t. VII, pp. 284—286. Migne, t. 69, pp. 21—25.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Vincenzi. t. IV, pp. 264—265.

въ динтихи имена Евонмія, Манедонія и Флавіана и признать автолефальность церкви первой Юстиніаны, подозржніе же въ измънъ овъ считаетъ только предлогомъ. По словамъ Курганова, ва отвазомъ Сильверія исполнить приказавіє Юстиніана о внесенів въ диптихи упомянутыхъ именъ и признаніи автокефальности церкви первой Юстиніаны последовало распоряженіе Велизарію оказать давленіе на Сильверія, наскольно это въ его силахъ. Вигилій отправился въ Римъ съ поручениемъ склонить Сильверія на уступку правительству. Сильверій рішительно отпазался. Тогда Велизарій, воспользовавшись обвинениемъ Сильверія въ измінь, нивложиль его, а на его мъсто поставиль Вигилія 77). Оставляя въ сторонъ разборъ того, насполько эта измыиленная Кургановымъ причина визложенія Сильверія можеть заміннть уназываемую современнівами въ тайномъ соглашении Вигилія съ Осодорой, мы разсмотримъ, ваніе доводы представляеть онъ для отрицанія достов'врноств повазаній Либерата, Виктора тунуненскаго, Факунда и др. Замьтимъ только, что объ отвазъ Сильверія внести въ диптихи имена. Евопиія, Манедонія и Флавівна ни откуда неизвітотно; по словамъсамого Курганова это догадка, въ пользу которой говорить предшествующая исторія того вопроса, а въ подтвержденіе отказа Сильверія-признать автокесальную церковь первой Юстиніаны онъ осывается на Баронія, жившаго чрезъ 1000 леть после Юс-THUISHS.

Мы уже имвли случай заметить, что Кургановъ не придаетъ значенія свидетельству Прокопія по этому вопросу на томъ основаніи, что онъ самъ подрываетъ свои свидетельства одно другимъ. Онъ находитъ также, всибдь за Пажемъ, несостоятельною притику Бароніємъ посланія Вигилія нъ Осодосію, Свверу и Аноиму <sup>76</sup>), коти предът насколько страницъ совершенно пеомиданно заявляетъ, что несообразности въ тексть Либерата нельзя наввать окончательно устраненными..., ибо подлоги схизматиковъ темъ и замечательны, что завлючають въ себе нельпости <sup>70</sup>) (Sic!). Но, говоритъ Кургановъ, посланіе Вигилія несомивнно следують считать подложивымъ и представляєть въ доказательство этого свои аргументы. Преще

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Кургановъ, «Отн. м. ц. и гр. ви. въ виз. имиер.» стр. 590—592.

<sup>&#</sup>x27;5) Кургановъ, стр. 577—582.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Ibid., crp. 589.

всего Кургановъ указываетъ на то, что низложение Аноима и поставление на его мъсто Минны произошло съ согласия и при содъйствін не только Юстиніана, но и Осодоры, которая покровительствовала Минив и впоследствим. Но изъ разсказа Либерата 81), Виктора тунуненскаго \*\*) и Анастасія Биліотекаря \*\*) совевиъ не видно согласіе Осодоры на низложеніе Анонка, даже и Юстиніанъ не сразу согласился, а Осодора старалась подарками и угрозами удержать Агапита отъ низложенія Аноима. Кургановъ противопоставляеть этимы свидательствамы оффиціальныя данныя. "О содъйствін не только Юстиніана, но и Осодоры въ дъл низложенія Ановма и избранія Минны говорить самъ Агапить въ посленіяхъ своихъ въ восточнымъ патріархамъ объ избраніи и рукоположеніи Минны" и кромъ того монахи въ своей объяснительной запискъ 84). Но не наивно ле въ оффицальныхъ показаніяхъ искать указаній на содъйствіе еретикамъ? Умодчаніе о немъ въ оффиціальныхъ документамъ не можетъ служить доказательствомъ его несуществованія. Попазанія современниковъ, правда враговъ, только расирывають, думается намъ, изнанку этого дъла, не больше. Что же късается дальныйшаго покровительства Осодоры Минив, то оно было дыомъ простой политики: ерстичество Анемиа было отврыто и осуждено, Минна быль возведень на престоль, что же ей оставалось двлать, канъ не мириться наружно съ двиствительностью в стараться исправить дало, начавши издали? Такъ и поступасть Осодора; она задумываеть склонить на сторону моносивитовъ папу, оъ его авторитетомъ многое можно было сделать; ей подвертывается подходящій человінь-безхарантерный, но честолюбивый и тоний діаконъ папы Агапита, Вигилій. Въ нешь она ведить отличное орудіе для достиженія своей прин:-смерть Агапита благопріятствуєть ся замысламь, она предлагаєть папскій престоль Выгилию нодъ условіемъ, что онь отменить ненавистный моносизитамъ Халиндонскій соборъ и вступить въ переписку съ представителнии монооизитства-Осодосіємъ, Аненномъ и Северомъ, при-

er and the first

<sup>\*\*)</sup> Ibid., crp. 583.

<sup>91)</sup> Migne, t. 68. Liber. «Breviar»., p. 1039.

<sup>\*)</sup> Ibid., Vict. Tun. «Chron». p 956.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Anastasius Bibl. «De vit. pont. Rom.» p. 20.

<sup>\*4)</sup> Кургановъ, стр. 559.

знаеть ихъ православными, а, по Виктору тунуненскому, осудить 3 главы для отивны Халкидонскаго собора и съ этою дълью напищеть: Өеодосію, Анеиму, и Северу, какъ православнымъ. Кургановъ находить, что, если признать достоварными эти повазанія объ обязательствъ, тогда въ поступнахъ Осодоры мы принуждены будемъ признать отсутствие здраваго смысла, въ которомъ, если въ чемъ другомъ, ей никакъ нельзя отказать. Низложение Аноима и осуждение съ Северомъ, Петромъ, Зоаромъ, -- говоритъ Кургановъ, -проивошло по настоянію монаховъ при участіи Агапита и всявдствіе признанія императоромъ справедивости ихъ обвиненій, в не водъдствіе требованія папы. Өеодора это отлично понимала и потому оказала содъйствіе низложенію Аномиа и возведенію Минны. Поэтому заставлять ее вынуждать напу послать нь еретикамъ обвинтельную грамоту, отъ которой яко бы должно было зависвть нкъ принятіе въ церковь и возстановленіе на тронахъ, значить заставлять ее делать очевиднейшую нелепость и представлять врайне глупою, несообразительной, дъйствующей вопреки всямил законамъ здраваго смысла, особенно въ виду того, что на томъ же соборъ, на которомъ были осуждены Аноимъ, Северъ, Петръ и Зовръ, было повторено веноническое правило, что осужденному на вакомъ-нибудь соборъ никакимъ образомъ нельзя принимать ісраржичеоваго служенія до техъ поръ, пова не объявить его невицвымъ разследование о немъ, сделанное другимъ соборомъ. Такъ какъ Юстиніанъ отличался ревисстью къ православію, то принятіе еретиковъ въ церковь возможно было только подъ условіемъ обмана, ложнаго представленія, что они мыслять и учать правосдавно. Поэтому представлять Өеодору вынуждающею папъ писать явно-еретическое посланіе къ только что осужденнымъ соборомъ еретикамъ, безъ всякой утайки, или замаскировки ереси, зкачить просто утверждать невозможное и показывать подлогь во-очію 85).--Удивительная близорукость! Мы не видимъ въ дъйствіяхъ Осодоры отсутствія здраваго смысла, котораго не думаемъ отрицать на най. Письмо папы въ еретивамъ, подтверждающее въру ихъ, было важно для Өеодоры, какъ первая ступень къ торжеству монофизитства; нельзя было сразу возстановить осужденныхъ, нужно было вести дъло постепенно, начиная съ болъе легкаго. Пріобрътни содъй-

<sup>\*4)</sup> Кургановъ, стр. 583-584.

стые папы, дальне межно быле дествовать вы пользу орегивова сићање и ръшительнъе, а пріобратши вліяніе и силу, можно бы было составить и соборь для вовотановленія еретивовъ. Исторія представляеть не мало ваких примеровь, такъ что въ этопъ требованіи Осодоры нельзя выдать начего странваго. Юстиніадъ могь и не знать объ этомъ обязательствъ Вигили -- содъйствовать еретивамъ; последній просить въ своемъ письме къ еретикамъ держать содержание его словъ въ тайже, чтобы ему легче было выполнить то, за что онь взялся 86). Наиболее твердымъ основаниемъ для отриманія подлинности этого посланія у Курганова служить ольдующее соображение: -- оно было вынуждено въ осужденнымъ еветивамъ — Осодосію, Аконму и Северу для ихъ возстановленія, а Осодосій въ это время не быль низложень, какь онь старается допарать, и отсюда деласть выводь, что хлопотать о возстановлемін Өеодосія, ногда онъ еще не быль низложень, -- вещь не мыслимая, а потому нужно признать, что и разскаеть о вынужденномъ еретическомъ письмъ Вигили къ еретикамъ, въ числъ которыхъ быль Өеодосій, является у Либерата откуда-то запиствованною ветавкой, противоръчащей общему ходу разеказа 87).--Но прежде всего заметимъ, что здесь Кургановъ искажаетъ истину: ии Либереть, ни Винторъ тунуненскій не говорять о далномъ Вигилість объщание возотановить Анемиа, Осодосія и Севера на ихъ тромахъ: - Либератъ говоритъ, что Осодора потребовала отъ него объщанія, ut tolleret Synodum (Хальид.) et scriberet Theodosio, Anthemio et Severo et per epistolam suam corum firmaret fidem 88). Викторъ тунуменскій говорить, что Вигилій, сявлавнись палою, быть принущаемъ Антониною, ut Theodosio Alexandrino. Anthemio Constantinopolitano et Severo Antiocheno, jam pridem ab apostolica sede damnatis, tamquam catholicis scriberet et ita de fide, quemadmodum et illi, sentiret 80). Гдв же эдьсь говорится о возстановленін незванныхъ моноонвитскихъ патріарховъ? Нітъ упоминанія о щить ни однимъ словомъ. Висилій объщаль только каписать из представинелямь монофизитетва и признать иль образь

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Migne, t. 68. Liber. «Brev». p. 104, Vict. Tun. «Chron». p. 957.

<sup>•&#</sup>x27;) Кургановъ, стр. 584, 586.

<sup>\*\*)</sup> Migne, t. 68; Liber. «Breviar.», p. 1039.

<sup>\*\*)</sup> Ibid., t. 68, Vict. Tun. «Chron»: p. 957.

мыслей православнымъ. О возстановленів, да в то одного только Анониа, говорить лишь Анастасій Библіотекарь \*0), жившій чрезь 3 въва послъ описываемыхъ событій, и потому его словамъ нельвя придавать такого въсу, какъ показанію современниковъ. Утвержавъ, что Вигилій, но свидетельству Либерата и Винтора тунуневскаго, объщаль возстановить упомянутыхъ еретиковъ, -- не значить ли искажать историческія свидітельства реди предватой мысли? Танимъ образомъ можно признать даже, что Осодосій въ это время не быль осущень, потому что Вигалій объщаль не возстановить осужденных еретиковъ, а просто написать имъ для тего, чтобы показать, что онъ раздъляеть ихъ убъжденія, а это объщаніе онъ могъ дать и въ то время, когда Осодосій еще не быль осуждень. Но Викторъ тунуненскій въ приведенномъ сейчасъ мість говорить, что Өеодосій быль уже осуждень папою: "Theodosio, Anthemio et Severo, jam pridem ab apostolica sede damnatis". Ecm привнать, что Өеодосій въ это время еще не быль осуждень, то "damnatis" можно отмести къ ближайшимъ Anthemio et Severo, а ме въ Theodosio. Но посмотримъ, насколько основательно домавываеть Кургановъ, что Өеодосій еще не быль осуждень въ то время, когда Вигилій даваль объщаніе не возстановить его, а только написать ему, какъ мы поназали выше. Самъ Кургановъ считаетъ необходимымъ признать, что Тимовей, патріархъ александрійскій, скончался въ пачаль 585 года, или около середины его "1). По Либерату, Гајанъ быль епископомъ 103 дня, чрезъ 2 месяца явился Нарзесъ и возотановиль Осодосія, который быль патріархомъ годъ и 4 месяца \*2). Если приложить нь началу 585 году это время служенія Гаіана и Осодосія, то визложеніе последняго упадетъ какъ разъ на время после смерти Аганита, когда Осодора предложила престолъ Вигилію. Но Курранову нужно было отнести нивложение Оводосія уже къ тому времени, когда палою быль самъ Вигилій, и вогь онъ вийсто того, чтобы приложить из началу 535 г. 103 дия, 2 мъсяца и 1 годъ и 4 мъсяца прикладываетъ В года, потому что, но свидительству Никиосора, Кедрина и Сеофана, Гајанъ и Өеодосій въ сложности были епископами 3 года \*:).

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Anast. Bibliot. «De v. p. R.» p. p. 21-22.

<sup>&</sup>quot;) Кургановъ, стр. 538—539.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Migne, t. 68. Liber. «Breviar.» p. 1087.

<sup>&</sup>quot;) Кургановъ, стр. 584—585.

Но мы не видимъ основанія, почему же следовать въ данномъ случав Никифору, Кедрину и Ософану, считающимъ не иначе, какъ нругамии годами, а не современнику - Либерату. Зачемъ брать одно свидътельство у него, а другія у поздиващихъ историковъ? Не сказывается ли здёсь очевидное жельніе подогнать историческія свидетельства подъ свой взглядъ? Показавія давнаго историка, лотя онъ стоялъ ближе другихъ къ излагаемымъ событіямъ, не подходять но взгляду автора, что же дёлать? Онъ находить легкій выходъ изъ затрудненія: игнорируєть его свидътельство и обращается въ поздивнимъ. Но можно ли назвать такой пріемъ научнымъ?! И такъ, если следовать Либерату,-а не следовать ему нътъ ниванихъ основаній, -- можно признать, что и Осодосій былъ нивложенъ около того времени, когда Вигилій давалъ свое обязательство Өеодоръ. Когда же именно произошло низложение Өеодосія, опредвлять за отсутствісмъ данныхъ нельзя; можно сказать только, что оно произошло не на соборъ при Минев, потому что въ актахъ его не упоминается имени Осодосія рядомъ съ Аноимомъ и Северомъ. По Либерату, Осодосій оставиль наседру добровольно въ виду безпорядвовъ и смуть и прибыль въ Константинополь. Здісь, вопрени данному за него Осодорою Юстинівну объщанию, что онъ приметь Халиндонскій соборь, онъ отназвлея оть принятія его и быль отправлень въ средку близь Константинополя 34): Представляется въроятнымъ, что Осодосій отвазался подписаться подъ актами Константинопольскаго собора, осудивмаго Севера, Аноима, Петра и Зеара. Такимъ образомъ опъ выдаль свои моноонантскія убъяденія и быль вытребовань Юстиніаномъ въ Константинополь. Сеорора объщала Юстиніану, что онь приметь Халиндовскій себорь, не Осодосій открыто заявиль себя: монофинитомъ, отначален принять Холиндонскій соборъ и въ это-то время по воей виронтности быль обущень и отправлень нь осылку. Поэтому Витилій и анассматогновать его нь письма жь Юстиніску наразив от Анонром и Северомъ \*5), хотя нигав же говорится объ осуждения Осодосія.

. Кургановъ приводичь свидътельство «Либерата, что послъ ссыни Осодосія Александрійскаго на его мъсто быль поставленъ Минною

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Migne, t. 68. Liberat. «Breviar:», p. 1087, 1664.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Baron., t. VII, p. 285.

въ Константинополъ Павелъ, въ присутствии Пелагія, апокрисіарія Вигилія 96). Итакъ, говорить Кургановъ, — по этому показанію, рукоположение Павла совершено натріархомъ Минною въ то время, вогда Вигилій былъ уже папою и Пелагій отъ его имени исправляль должность аповрисіврія. Тоже самое видно и изь дальнъйшихъ словъ Либерата, что Северъ Антіохійскій и Анелиъ Константинопольскій были уже осуждены Агапитомъ, папою Римскимъ и Миниою Константинопольскимъ изъ прошеній (ex libellis), данныхъ противъ нихъ Юстиніану предстоятелями монастырей, и тавимъ образомъ возстановилось церковное единство въ 10 годъ имперіи Юстиніана ""). Не видимъ причины долго останавливаться на этихъ словахъ Либерата и придавать имъ особенную важность, какъ это двиаеть Кургановъ. Пелагія Либерать могь назвать аповрисіаріемъ Вигилія, потому что онъ впоследствін занимель эту должность, а 10-й годъ парствованія Юстиніана (536 — 537) какъ разъ время до вступленія на престоль Вигилія, которое, по Пажу, произошло 22 ноября 537 г., или вакъ можно принять съ большимъ правомъ, 29 марта 537 г. (Saffe, Wattenbach, Regesta Pontific. Rom).

При сличеніи посланій Вигилія къ Юстиніану и Минкъ съ этимъ еретическимъ посланіснъ нъ Осодосію, Северу и Аненку, — говорить Кургановъ, — открывается вся несстественная стравность последняго, какъ напр. то, что оно сразу отправлено въ тремъ невъерменнымъ натріархамъ, какъ будто они находились из одномъ месть и то, что, посылая имеьмо въ еретикамъ, Вигилій убъщаетъ икъ никому его не показывать, и это для созстаносления еретивовъ и удовлетворенія желанія Осодоры 18)! Но вътъ ничего "посстественно-страннаго" из томъ, что напа пишетъ въ 3-иъ патріархамъ вийств. Кандый изъ никъ по прочтеніи могъ отправить его въ другому. Вийсто трекъ носленій написеть одно даже болює соотвітствовало высомому положенію папы. Ність ничего страннаго и из просьбів Вигилія — держить въ кайнів его еретичесное письмо: ему нельзя было показывать всей перяви двое сопласіє съ моносизитами; это заявленіе срояго единомислія съ еретиками не-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Migne, t. 68. Liber. «Breviar», p. 1044.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., t. 68 Liber «Brev.», p. 1045. Kypranous, crp. 585.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Кургановъ, стр. 587.

жедленно повленло бы из низложению его съ папскаго трона, къ которому онъ такъ настойчиво стремился. Было бы болъе тъмъ странно, еслибы онъ позволилъ имъ обнародовать это еретическое нисьмо свое. Что это письмо налисано не для возстановленія еретиновъ, мы уже говорили выше.

Указываеть Кургановъ и на взаимное противоречіе всехъ указанныхъ писателей. Такъ, по Прокопію, Сальверій сослань въ Элгаду; по Либерату, — въ Патару, а потомъ на Нальмарію; по Анастасію, на Понтіану; по Прокопію, Сильверій низложенъ по подозрвнію только въ взивнь, по Либерату и Анастасію, - за отвазъ написать посланіе и еретикамъ, по Винтору Тунуненскому за отназъ осудить три главы. По извъетию, сообщаемому Либератомъ, Вигилій находить Велизарія подъ Равенною, когда последния не была еще завоевана Грежами \*\*). Но изъ предшествующихъ замвчаній намижь видно, что противорвчія въ этих показаніяхь нътъ: Прокопій говорить о первой ссылкь Вигилія и указываетъ мъсто вообще-въ Элладу, Либерать же опредъляеть точиве мъсто ссылки, указываеть и городъ — Патару. Во второй есылки Либерать указываеть Пальмарію, вивсто ближайшаго къ ней остр. Понтів. Равенна же, какъ еще Баровій замѣтваъ, поставлена вмѣсто Неаполя. Въ Прокопіевскомъ показанів о нивложеніи Сильверія указывается только оффицальная причина визложенія, — истинная же указывается у Диберата и Виктора Тунуненского; последніе дополняють одинь другаго. Можно вовравить только, поднимался ли тогда вопросъ о 3-хъ главахъ. Оффиціально ийть; онъ выступиль на сцену лишь въ 544 г. "исповъданіемъ въры" Юстиніана, но онъ намъчался еще во время диспута православныхъ епископовъ съ монофизитеними (532 г. конецъ, или нач. 533 г.). Последніе, между прочимъ, указывале на то, что Халкедонскій соборъ впаль въ несторіанство, признавши православными Осодорита и Иву, жулившихъ Кирилла <sup>100</sup>). Быть-можеть еще въ то время проемтировалось въ монофизитскихъ сферахъ осуждение 3-мъ главъ для того, чтобы уронить авторитеть Халкидонскаго собора. Если привнать возможность этого, то вполей вёроятнымъ представится н навъстіе Винтора Тунуненскаго о данномъ Вигиліемъ обявательствъ

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Ibid., crp. 588.

<sup>100)</sup> Harduinus, Act. concil., t. II, Paris, 1714, pp. 1159--1174.

осудить три главы; вполнъ понятна будеть и анасема Өсодора и Өсодорита въ письмъ Вигилія иъ еретивамъ, приведенномъ у Либерата <sup>101</sup>).

Совершенно невърною и немыслимою на востокъ,--говоритъ Кургановъ, -- является фраза Либерата: "многіе цари существують въ этомъ мірв, а не одинъ только, какъ папа, поставленный надъ церковью всего міра", потому что дъйствительность была такова, что многіе были епископы, какъ папа (именно вев патріархи) и одинъ только императоръ въ мірѣ 10°). Прежде всего, Патарскій епископъ говоритъ о множествъ царей, а не императоровъ, царей же въ дъйствительности и въ то время было много. Основная нысль этой фразы въ устать восточнаго епископа-высокое представленіе о папъ-не заключаеть въ себъ ничего "немыслимаго" и на востокъ: не только на западъ, но и на востокъ папа пользовался большимъ авторитетомъ и высоко ставился, такъ самъ Юстиніанъ въ письмъ въ панъ Іоанну II называеть его главою ecuzo uepuseŭ (...,non innotescat Sanctitati vestrae, quae caput est omnium sanctarum ecclasiarum"...) 103). Ho oth clobs he cymect. венны: сказаль ли эту оразу Патарскій епископъ, или не сказаль, все равно. Важна мысль, а не форма, въ какую она облекается. Сосманный Сильверій обращается съ жалобою въ Юстиніану, поольдній велить разобрать это діло и для этого возвратить его въ Римъ. Либератъ этотъ фанть представляеть въ такомъ видь, что за сосланнаго Сильверія вступается Патарскій епископъ, и влагаеть въ его уста упомянутую оразу,-пожалуй, съ западнымъ оттънкомъ, что вполев понятно въ сочинени западнаго церковнаго писалеля.—Заключительныя слова какь Либерата, такь и Виктора Тунуненскаго явно обличають вымышленную теждепіозность всей разсназываемой исторіи, говорить Кургановъ. Такь Либерать. примъняя въ Вигилю слова Св. Писанія: "свідять путей своикъ плоды и своего нечестія пасытитея" (Пр. 1, 31) завлючаеть свой разсиазъ объ еретическомъ послании его такимъ образомъ: "алipsa haeresi afflictus Vigilius, nec coronatus, qualem vitae terminum suscepit, notum est omnibus". Вакторъ тунуненскій---, horum exor-

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Migne. t. 68. Lib. «Brev.» p. 1141. Vict. «Chr.» pp. 956—957.

<sup>102)</sup> Кургановъ, стр. 587.

<sup>103)</sup> Harduinus, t II, p. 1146.

dia malorum generalis orbis terrarum mortalitas sequitur et inguimum percussione major pars populorum necatur". Этя закимчительния слова поваживають, что вся басня о вынуждения у Вигила письма въ сретивамъ выдумана защитнивами 3 главъ для того, чтобы повазать, что Вигилій, издавна уплонившись въ ересь и отступивъ отъ своихъ предпественнявовъ, не заслуживаеть довърія и уваженія, что осужденіе 3 главъ находилось въ прямой свяси съ обращениемъ его съ монофизитами и увлонениемъ въ монофиантокую ересь, что тяжелыя обстоятельства последнихъ двей его живни суть прямое следствіе его уклоненія въ сресь, и что вов остальныя бъдствія имперіи отсюда провстенають... На эту же связь указываеть и анасематствованіе Вигилісиъ въ письмі въ еретиванъ Осодора и Осодорита 104). Видать тендению зность въ приведенныхъ словахъ Либерата и Виктора можно, только отрицая обязательство Вигилія и подлинность письма въ еретиванъ, словомъ, оправдывая Вигилія; въ противномъ случав, въ ихъ словакъ нельзя видеть ничего, вроме обычной у хронистовь, особенно первовныхъ, превственной сентенціи: Вигилій уклонился въ ересь и воть несчастиемъ наназанъ за это. У церковныхъ писателей обычный ваглядь, что всв бъдствія посылаются Богомъ въ наказаніе за увлоненіе отъ истиннаго почитанія Его. Осужденіе 3 главъ, по взгляду Виктора Тунуненскаго, шло въ разръзъ съ постановлениемъ Халиноневаго собора и следовательно нарушало чистоту веры: вотъ и готово объяснение бъдствий, постигшихъ империо---они служать наказаніемь за нарушеніе правой віры. Притомь же для многихъ вопросъ о 3 главахъ быль роковымъ и въ словахъ Винтора Тунуненскаго констатируется только факть: Юстиніанъ вовиъ, не подписывавшихся подъ осуждениемъ ихъ, отправляль въ CCLLEY.

Наконець Кургановь указываеть на то, что правосматься Велизарій играеть въ этомъ дъль не только невівроятно жалиую роль, жовлючающую въ немъ всякое, сколько нябудь твермее убъщение въ дълахъ религіи, но вийсть съ тымъ и безразоудно опасную; ему было навівстно, что нарушеніе эдиктовъ по дъламъ. нары на споспівшествованіе ереси сопровождается сильнымъ гийвомъ императора и обыкновенно навлекаеть съ его стороны жестокое на-

97 61

fi) Ibid.

увънчались успъхомъ. Сильверій быль низложень и 22 ноября 537 г., по вычисленію Пажа Вирилій вступиль на папскій престоль, при жезни низложеннаго Велизаріемъ предшественника 110). Правда, вакъ мы уже упоминали выше, Винченци объясняеть это назначеніе его въ преемники Бонновцію въ его пользу, говоря, что оно указываеть на особенныя дарованія его. Но это объясненіе отянчается очевидною для всякаго натянутостью и фальшивостью. Поведеніе Вигилія по вопросу о 3 главахъ, по нашему мивнію, также можеть вліять на признаніе достов'врными повазаній Либерата, Виктора Тунуненскаго и Факунда о тайномъ обязательствъ Вигила. Въ ръшени вопроса о 3 главахъ Вигилій является человъкомъ неръшительнымъ, безхарактернымъ, дъйствующимъ не по убъжденію, а по давленію на него свыше, со стороны императора. "Такихъ примъровъ непостоянства, противоръчія своимъ мнъніямъ и поступкамъ нельзя указать во всей церковной исторіи ни въ одномъ другомъ учитель церкви", говорить Валькъ о Вигилів. "Сколько униженія, позора, проклятій ото всей церкви, сміншеой гордости и страха предъ сильными, и все это -- въ такой малый періодъ времени! " 111 ). Согласный въ душт съ западными епископами, протестовавшими противъ осужденія 3 главъ, онъ сначала дъйствуєть по убъжденію: становится во главъ защитниковъ 3 главъ. Отправившись въ Константинополь, онъ съ дороги осуждаеть Минну и остальныхъ епископовъ, подписавшихся подъ императорскимъ эдиктомъ противъ 3 главъ; по прибытіи въ Константинополь отлучаеть за согласіе съ Юстиніаномъ Минну отъ общенія, но скоро уступаєть давленію Юстиніана, даеть ему тайное обязательство осудить 3 главы в издаеть свой "Judicatum". Но его авторитеть оказывается слабымъ предъ убъжденіями западныхъ епископовъ: послъдніе отлучають даже его самого; ихъ горячій протесть заставляеть Вигилія отрезвиться, ему становится стыдно за свое малодушіе предъ честными защитнивами 3 главъ, онъ выпрашиваеть назадъ свой "Лиdicatum", ходатайствуеть о созвании собора для ръшенія вопроса и въ тоже время даетъ Юстиніану тайное обязательство велын силами содъйствовать осужденію 3 главъ. Онъ решительно возстаетъ противъ втораго эдикта Юстиніана о 3 главажь; предвидя неблагопріятный исходъ У собора для 3 главъ, отказывается при-

<sup>110)</sup> Migne, t. 128, pp. 592-593.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Walch, Einwurf einer vollständiger Historie der Ketzereien. Leipzig, 1778, B. VIII, pp. 6-7.

сутотвовать на немь, и во время засъданій его издаеть "Constitutum". За это по распоряженію Юстиніана его имя исключается изъ диптиховь и онъ самъ отправляется въ ссылку съ другими защитниками з главъ. На пустынномъ Проконнисв онъ быстро охладъваеть; онъ видить, что его авторитеть безсилень предъвластью Юстиніана, и начинаеть уже жальть о своемъ протеств, который завель его такъ далеко... Честолюбіе одерживаеть верхъ надъ совъстью: онъ соглащается на осужденіе з главъ и подписываеть акты V собора, чтобы только вернуться въ Римъ, на тронъ Петра, а не умереть въ изгнаніи вмъсть съ другими защитниками з главъ, хотя и заблуждавшимися, но до конца и самоотверженно боровщимися за свои убъжденія и павшими за нихъ въ неравной борьбъ съ Юстиніаномъ" 112).

Повторимъ вкороткъ все сказанное нами выше. Императрица Феодора несомитино покровительствовала монофизитству, какъ бы ни объясняли это покровительство, политическими ли разсчетами, или ея монофизитскими убъжденіями\*. Важенъ самый факть ея покровительства монофизитамъ, онъ несомитиненъ и далъ основаніе яногимъ историкамъ называть ее монофизиткой 113). Она была

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>) Mansi, Sacr. conc. nova et amp. coll., T. IX, pp. 171-645; Harduinus, Act. concil., t. III, pp. 1-243; Migne, t. 67: Facund. «Pro dex. t. c.» pp. 623-624; •ldber. contra Moc., pp. 861 - 863; Migne, t. 68, - Vict. Tun. «Chron.», pp. 956 - 961; Migne, t. 108, «Theoph.», pp. 496 - 498; An. Bibl. h. ex Theoph., pp. 1263 - 1264; Evagrii Schol. «Hist. ec.» Valesii, 1700, t. III, pp. 356, 379; Samuel. Basnagii, t. III, pp. 735-813; Anast. Bibl. «De v. p. R.», pp. 21-23; Baronii, Annales, t. VII, pp. 314-324, 333-339, 346-362, 367-403, 408-411; Nicephori Callist. «Ec. Hist.», 890 p.; Cave, «Script. eccles. hist. lit.» Oxonii, 1740, р. 522. Наиболее подробно вопросъ о 3 главахъ изследованъ у Hefele, «Conciliengesch.» B. II, pp. (793 — 887) и у Walch'a, B. VIII, pp. 79 — 268. Винченци пытается доказать твердость Вигилія въ вопросв о 3 главахъ, будто бы онъ въ «Judicatum'в» далъ решение его, отъ котораго не отступиль до конца жизни (Vincenzi, t. IV, pp. 7, 8, 9-17, 153-177, 215-253, 389-399). Но доживать съ такими безваствичивыми натяжками, какъ Винченци, можно все. Поставивши своею целію апологію Вигилія, онъ признаеть недостовернымъ и не подлиннымъ все, что идеть въ разрізсь съ его взглядомъ. Съ такимъ пріемомъ можно, конечно, идти далеко. Мы не будемъ входить въ разборъ аргументаціи Винченци и по этому предмету, потому что это не входить въ нашу задачу.

<sup>\*</sup> Впоследствии она отревлясь отъ монофизитства и стала ревностно дщерью православной цервви. Прим. Ценз.

<sup>113)</sup> Migne, t. 68; Vict. T. «Chron.» p. 956; Liber. «Brev.» pp. 1039 — 1040: 31\*

центромъ, около котораго группировались монофизиты; имъя твердую опору при дворъ, последніе поставили своимъ сторонниковъ на патріаршіе престоды Антіохіи, Александрів и Константинополя, хотя и не занимали легальнаго положенія въ государства. Юстиніанъ мечталь о соединеніи ихъ съ православными и съ этою цвлью подняль вопрось о 3 главахъ. Но не соединенія съ православными, не уніи желали монофизиты: опирансь на могущественную Өеодору, они добивались того, чтобы ихъ ученіе было признано православнымъ. Для доставленія монофизитству большей силы, Осодора задумала завербовать въ ряды монофизитовъ папу, имъвшаго большой авторитеть не только на Западъ, но и на Востокв. Этого ей удалось достигнуть въ леде Вигилія, вступившего благодаря ей на папскій престоль. Вигилій прибыль въ Константинополь въ свите Агапита. Это быль честолюбивый, пронырливый, но безхарактерный карьеристь, мечтавшій о паиской тіаръ и разъ уже упустившій ее изъ рукъ. Такой человыкъ и нужень быль Өеодоръ. Она върно расчитала, что онъ согласится на все, лишь бы вступить на папскій тронъ, что убъжденій у него никакихъ нътъ. Поэтому по смерти Агапита она дъйствуетъ одновременно на его честолюбіе и корыстолюбіе: предлагаеть ему папскій тронъ и 7 центенарієвъ золота, если онъ согласится содыйствовать монофизитству. Вигилій съ удовольствіемъ принимаеть предложение Өеодоры и даеть ей письменное обязательство-войдти въ письменныя сношенія съ представителями монофизитства, Осодосіємъ, Анелмомъ и Северомъ, признать ихъ въру православною, и осудить тремъ главъ 114). Между твиъ является препятствіе для вступленія Вигилія на пацскій престоль: въ Римъ, узнавши о смерти Агапита, избирають на его мъсто Сильверія 113). Но Өеодора беретъ на себя возведение Вигилия: она даетъ приказание Велизарію низложить Сильверія, если онъ не согласится сдвлать тоже, что ей объщаль Вигилій. Сильверій ръшительно отназывается отъ предложенія Өеодоры, Велизарій низлагаеть его, воспользовавшись завъдомо дожнымъ обвинениемъ его въ измънъ. Вигили вступаетъ

Ibid., t. 108, Theoph... pp. 495-498; Evagrii Schol. «H. eccles.» t. III, p. 356; Anast. Bibl. p. 21; Nicephor. Callist. p. 872.

<sup>114)</sup> Migne, t. 68; Liber. «Breviar.» pp. 1039-1040; Victor T. «Chr.» p. 956.
115) Ibid., t. 68; Liber. «Brev.» p. 1039; Vict. «Chr.» p. 956.

на тронъ и согласно съ обязательствомъ отправляетъ Өеодосію, Анеиму и Северу письмо, въ которомъ заявляетъ о своемъ единомысліи съ ними въ дълахъ въры и анавематствуетъ православное ученіе о двухъ природахъ во Христв <sup>116</sup>).

Достаточных основаній для отрицанія подлинности этого письма нівть, какъ показаль еще Пажь 117). Возраженія противь подлинности его Винченци и Курганова не выдерживають критики. Но этимь письмомь и оканчивается служеніе Вигилія монофизитской партін, благодаря которой онь вступиль на престоль. Въ письмахъ къ Юстиніану и Миннів отъ 540 г. онъ заявляеть себя уже православнымь и анафематствуеть тіхть же еретиковь, къ которымъ недавно тайно писаль въ ихъ духів 116).

1. Compages.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Ibid., t. 68; Liber. «Brev.» p. 1041;—Vict. «Chr.» 957; Migne, t. 67; Fac. «Lib. c. M.», pp. 861—862.

<sup>117)</sup> Pagus, «Critica hist. chron. in annales Bar...», t. II, pp. (562-563).

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>) Baronii, An. ec., t. VII, pp. 284—286; Migne, t. 69, pp. 21—26.

## ОБЪТОВАННАЯ ЗЕМЛЯ\*.

И взошель Монсей съ равнить Моавитских на гору Нево, на вершину Фасти, что противъ Іерихона, и показаль ему Господь всю землю Галаадь до самаго Дана, и всю (землю) Невфалимову, и всю землю Ефремову и Манассівну, и всю землю Іудину, даже до самаго западваго моря, и полуденную страну и равнину долины Іерихона, городь Пальнь, до Сигора. И сказаль ему Господь: «воть земля, о которой Я клаяся Аврааму, Исааку и Іакову, говоря: свмени твоему дамъ ее. Я даль теби увидить е глазами твоему, рабь Господень, въ земля Моавитской, по слову Господню. (Второз ХХХІУ, 1—5).

Мало въ исторіи лицъ, величіе которыхъ равнялось бы величію Монсея, и я не знаю, есть ли въ Ветхомъ Завътъ разсказъ болъе глубоко-трогательный, какъ разсказъ о его кончинъ. Около въка протекло съ тъхъ поръ, какъ онъ, живя во дворцъ Фараона. въ которомъ выросъ, окруженный всею прелестью египетской роскоши и великолъпія царскаго, былъ болъзненно пораженъ мыслію о позорномъ рабствъ своего народа, и съ тъхъ поръ его сердце страдало и не имъло покоя.

Съ той поры онъ скитался какъ изгнанникъ, удаляясь большею частію въ пустыню, и тамъ Господь призваль его къ выполненію чрезвычайнаго служенія. Онъ, кротчайшій изъ всвять людей и робкій і), который страшился великаго призванія, долженъ быль противостать царю жестокому и исполненному ковар-

<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

<sup>\*)</sup> Ymc. XH, 3, Mex. III, 11, m IV, 19.

ства, до того дня когда Израндь, его рукою освобожденный, могъ перейти Чермное море и направиться въ вемлю Ханаанскую; но тогда-то именно и началась для него непрерывная борьба противъ этого невъжественнаго народа, неблагодарнаго и неповорнаго, не опособнаго нести славное бремя своего религіовнаго предназначенія свободы. Ему пришлось быть свидетелемъ вовхъ его возмущеній, всёхъ его заблужденій; онъ видёль, какъ этоть народь у подножія Синая, где Богъ возвенцаль ему тоть высшій законь, воторый будеть существовать въчно, повлонялся золотому тельцу. Не признанный своимъ народомъ, одинскій среди Израиля, онъ его наставиять, вель, поддерживаль въ теченіи сорока лёть, неусыпно бодротвуя, действуя неустанно, то взывая къ своему народу и умоляя его не отвращаться отъ истиннаго Бога, то ходатайствуя за народъ предъ своимъ Богомъ. Навонецъ онъ достигалъ цели, столь давно имъ желанной. Воть была предъ нимъ земля обътованная, и одив воды Іордана отдылям его оть нея. Земля обътованная!.. Сколько разъ онъ мысленно представляль ее себъ и ею любовался, давая своему воображенію рисовать дивныя картины въ течени долгихъ ночей, проведенныхъ имъ въ пустывъ, когда онъ подъ сводомъ звъзднаго неба бесъдоваль съ Ісговой!.. Тамъ Авраамъ и Іаковъ ставили свои шатры, тамъ ихъ могилы ждутъ Израния; тамъ должно было основаться царство Божіе на землъ, тамъ быль для Монсея отдыхъ, исполнение всъхъ его желаний, награда за всв его труды... И теперь онъ слышить голось Господа, ноторый говорить ему: "ввойди на гору, посмотри на землю отцевъ твоихъ, но ты въ нее не войдень"! Съ безмолвной вершины горы Нево усталый старець внеряеть жадно свой взорь во вев направленія; онъ видить всю страну отъ Галаада до Дана; воть Іерихонь, городь пальмъ, затемъ богатыя долины Невфалимскія, Ефраниа и Манассіи, далье земля Іуды, а потомъ, на дальнемъ горизонтъ, западное море.... Да, это дъйствительно обътованная земля, ко ему запрещено въ нее войти... Минутно душевная боль, которую онъ отъ этого ощущаеть, нанъ бы превышаеть его свам; но, забывая себя, онъ помышляеть о будущности, которая ожидаеть Израиля, онъ созерцаеть въ душевномъ волненіц тв мъста, гда Богъ поставить Свое святилице, та долины, среди которыхъ произойдеть спасеніе міра; вдали горы Галилен; на югь-Виолеемъ, Моріа, и та гора, на которой долженъ быль быть водруженъ кресть, которому мы ноклоняемся.., и затвиъ, оканувъ взоромъ въ послъдній разъ эту землю, столь давно неланную, Монсей иренленяетъ голову и умираетъ :).

Братіе, изъ веливаго событія, толью что описаннаго, для наствытекаєть великое поученіе. Кто бы вы, вдъсь присутотвующе, ни были, не мечтали ли вы о земль обътованной въ вашемъ земномъ странствованія, не стремились ли вы из ней, не думалось ли вамъ, что вы достигли ее, ногда вдругь раздавался голось, котерый говориль вамъ: "ты не войдешь въ нее"? Поэтому я обращаюсь ко всемъ вамъ. Я хочу сегодня изследовать, почему богь отказываеть намъ въ томъ, чего мы просимъ оть земли: я хочу защищать Его дело, и оправдать Его пути Буду счастливъ, если достигну этой цели, буду счастливъ, если вы вмъсто того, чтобы предаваться тому горькому чувству, которымъ быть-можеть полизи ваши раздраженныя и обманутыя сердца, могли бы научиться по-корно благословлять Бога!

Да, мы все мечтаемъ о земле обътованной въздъщнемъ міръ... Каждый изъ насъ ожидалъ многаго отъ жизни, и никого изъ насъ жизнь не удовлетворила... Не върьте тому, что видимо, не довъряйте радости вившие выражаемой безпечности, ноторую видите на стольнихъ лицахъ... Все это маска... Незримое, истинное существо человъка, если захочеть быть испреннимъ, скажеть вамъ, что оно чего-то жаждеть и страдаеть. Но для Монсея, братіе, обътованною землею была та земля, гда долженъ быль царотвовать Господь; его душа пылала желаніемъ одной славы Божіей; онъ жаждаль правды и святости. Гда между нами тъ, которые домогаются того же?

Каковою согласно вадиему желанію должна быть земля обътованная? Тою-ли возрожденною землею, гдё будеть царствовать правда, гдё царство Христово будеть водворено средя людей? Гдё Богъ любимъ, славимъ; гдё Имъ полны души и сердца? Составляеть ли главное желаніе вашего сердца то, чтобы всё увёровали въ Екзантеліе, чтобы церковь была полна славы, души обращены ко Христу, кресть явился повсюду побъдителемъ? Желаете ли вы, согласно чудному выраженію пророва Исаіи, чтобы земля была наполнема

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Инсатель последней главы Второзаконія называеть те места, на которыхъ остававиявался внорь Монсен, именами, которыя были усвоени имъ лишь впосимуотнік. Тама и ми поступили.

выдынамъ Господа, накъ воды наколняють море? Этого ли вы болье всего домогаетесь, больше всего желяете, желаете до таной степени, что, вообще счастичные и обладающие всеми благами земными, ны, разъ это не дало вамь, точно всего липомы?... И что же, требуется ин и говорять, что такого рода обътованная земия нипогда не станеть вашимъ достояніемъ въ эдішнемъ мірі... Бытьможеть по силь вашей выры вы надъялись войти въ нее. Вамъ думалось по извъстнымь, ноложительнымь даннымь, что вы можете признать нашь вынь за вынь возрожденія, вы видыли народы пробужденные отъ мергваго сна, видвли, что церковъ, послушная голосу Божно и върная чувству своего дивиаго предназначенія, наченала въйствовать, вы видели, казалось вамъ, что Духъ Святый неоколеть, накъ въ день Пятидесятичны, и вообламеняеть осодна... Подобно этому върующие первыхъ временъ христіанства ожидали водворенія парства Христова, полнаго славы, на развалинахъ міра языческого... Да, такова должна была быть земля обътованная. Но увы! міръ продолжаєть существовать по прежнему; царство Божіе не приходить съ шумомъ, дъланіе Духа таниственно и сопровенно, и въ то времи накъ это видъніе обновленной земли, нолное блеска, тредносится предъ вашимъ отуманеннымъ вворомъ, какой-то голосъ шепчеть вамъ на ухо: "ты не войдешь въ нее"!

Но не станемъ однано, братіе, обольщить себя. Ръдки въ налин дик тв люди, ноторые, мученые желенісмъ истины и правды, жаждуть водворенія царства Божія на земль. Не будемь сравнивать себя съ тын върующим, которыхъ не быль достоинь міръ, съ теми смиренными и великими свидетелями истины, которые хотя HMBAH BOO, TOTO TOMBEO MOMEO MCISTE, CURTAIN BOS 9TO 38 HETTO. потому что любиный ими Богь быль не признаять на земля. Увы! Когда мы ни въ чемъ не имвемъ недостатка, когда мы имвемъ адоровье, приность свять, богатотво, полны надеждь, опружены любовію и привязанностями земными, чувствуємь ди мы себя тогда. чужными на жемле, думаемъ ли мы о царства Божіемъ, молимъ ли о томъ, чтобы оно пришло?... Сознаемся въ томъ, что мы страдаемъ оть вныхъ причивъ... Всегда прививнаяъ сюда нашъ лачный интересъ, ны себялюбиво ищемъ чего-либо для себя... Для весь земяею обфтованною было ваше собственное счастіе, то счастіе, за воторвить гонятся столь упорно и неустание и ноторое потонъ такъ горьно опланивають. И что же! эти скорби, эти сътованія, кь воторымъ примъшивается столько себялюбія, Богъ по своей безпонечной благости не презираетъ ихъ. Онъ, который трости надломленной не переломить, часто посредствомъ нашихъ сворбей, вполив земныхъ, возвращаетъ насъ на прямой путь, чрезъ нихъ рождая въ нашихъ сердпахъ тайное желаніе истинааго мира, прощенія, утъщенія въчнаго... Всего лучше вопросите себя и вспомните свое прошлое.

Вы мечтали о жизни на земль, исполненной истинно великой славы, такъ какъ у васъ не было стремленій кънизкимъ удовольствіямъ... Щедро одвренные Богомъ, вы нивли блестящія способности, вы живо воспринимали все истинно доброе и прекрасное... Съ вакою радостію вы начинали подвигь жизни! Съ канимъ увлеченіемъ вы относились ко всякой истивно доброй деятельности. Вы ежедневно должны быль, казалось, совершенотвоваться в крынуть въ добръ... Познавать, любить, дъйствовать, --воть та пъль, къ которой вы стремились. Все эти очарованные пути были отврыты предъ вами, окуганные теми облаками утренней зари, сквозь воторыя весною видивется уже ясио прекрасный и теплый день... Вотъ что было для васъ землею обътованною: жалво глядъли вы на нее, вы собирались уже въ нее войти... Вдругь васъ постигло несчастіе, бользнь сломила ваши силы, ваше состояніе ушло, вы должны были начать зарабатывать овой насущный хлюбь въ потв лица; подавляющія заботы бользисню поразвли ваше серице в разрушили ваши надежды; вы узнали неожиданно не подразумьввеный вами прежде эгоизмъ и жестокосердіе людей, что было для васъ и тяжко и горько, и въ то время накъ другіе, опередвъ васъ, быстро подвигались къ тому видимому въ дали счастію, поторое для вась было недоступно, суровый голось испытанія шепталь вамь на ухо: "Ты не войдень въ нее"!

Ты, сестра моя во Христв, мечтала о земномъ счасти при взаимной любви, путь жизни казался тебв отраденъ, имвя опору честной руки и сердна. Какъ отрадно имвть возможность еженевно изливать свои мысли и чувства въ ту душу, ноторая понимаетъ твою душу! Какъ отрадно всегда находить дома живое участие ко всему, что до тебя насается! Какъ отрадно быть со-участницей трудовъ, занятій, дъгъ, которые стануть и твоими! Вотъ въ чемъ состояла для тебя земля обътованная... А темеръ ты—вдова, и цесшь одиноко по тому пути, тяготу котораго наите не

облегчаеть... Или, что еще много хуже, невърность, обманъ и быть можеть поливищее равнодущие изрыли между тобой и сердцемътого, чье ты носишь имя, бездну, ноторая должна существовать измио, твои надежды зарыты въ могиль, на которую ты не смъещь обратить ничье сострадательное внимание, и тяжести этой страшной скорби твоего сердца, которую ты должна скрывать отъ другихъ, ни оказываемое тебъ уважение, ии любовь, ничто не можеть облегчить.

Васъ Богь избавить отъ подобнаго испытанія. Вокругь васъ росла веселая семья, вы подготовляли из жизни дътей, Богомъ вамъ данныхъ. Какъ вы были счастивы, когда слъдили за первымъ пробужденіемъ ихъ разума; съ какимъ заботливымъ страхомъ следили ва ихъ искущеніями и страданіями; съ какою благодарностію глядъли вы на ихъ побъду надъ зломъ и не ихъ успъхи въ добръ! Никогде они не могуть узнать, сколько они вамъ стоили молитеъ, слезъ н самопожертвованій. Навонець вы уже было почти достигли желанной вами цели. Они были подготовлены къ жизненной борьбе; вами было насаждено въ ихъ сердца все то добро, которое могло быть постяно неослабною любовію. Ихъ душа отзывчиво относилась къ тому, чемъ была полна ваша душа, и вотъ взоръ съ полной надеждой жааль предъугадываемой вами ихъ будущей честной дъятельности, ихъ успъховъ. Вогъ что было для васъ землей обвтованной... Тяжело сказать! все это было еще върно даже вчера. Но вдругь наступиль день душевной тосни, день предчувствія страшнаго горя, который окончился още болье страшною двиствительностью... Въ вашъ домъ, полный скорби, вошло похоронное шествіе, и теперь ваща колеблющаяся въра должна искать на небъ тотъ образь, который предносится предъ вашимъ смущеннымъ взоромъ... Стану ли говорить о другихъ нашихъ разочарованіяхъ? Буду ли напоминать о такъ далакъ, которыя долго были пресладуемы съ самоотвержениемъ, съ любовио, но при окончании которыхъ вы испытали неудачу, неблагодарность, и увидали, что ваши дучнія намеронія были непризнаны и оклеветаны? Неть, не хочу и вытаться излаготь это... Пусть вамь ответять тв, которые когда либо искали здись на земли награду за свои труды, счастія и благодарности... Пусть они наиз скажуть, что амь даль мірь и онолько изъ техъ плодовъ, которые имъ объщала весна, созреди осенью. Нътъ, земли обътования не на землъ. Мы видимъ ее,

изъ дали поклоняемся ей, думаемъ войти въ нее, но рачьше или позднае мы слышемъ голосъ говорящій: "Ты не войдемъ въ нее"!

Тщетныя желанія! безплодныя мечты! вопість мірь п во ими своей эгоистической оплосовін пропов'ядуєть намъ забленіе и резвлеченіе... Но этого забленія вы не желаете. Ніть, лучше хотя и страдать, но исцытавь эти желанія, эти привязанности, эти надежды: лучше умести съ собой эти святые образы и эти священныя восноминанія; лучше испытывать страданія души вірующей и сердца любящаго, чіть безеньсленную и визиую сустность міра; да, Моносю лучше умереть послів соронолітнихъ трудовъ и страданій въ виду береговъ Ханаанскихъ, чіть влачить во дворцахъ Египетскихъ тяжкое и постыдное рабство удовольствія и гріжа!

Но все-тави предъ этимъ неумолимымъ завономъ, которымъ намъ здёсь на земле преграждается входъ въ землю обътованную, наше сердце въ смущении и трепеть обращается къ Богу; мы во-ирошаемъ Его, Бога любви, о тайнъ Его путей, которые удивляютъ насъ и подъ часъ смущаютъ. "Почему это такъ? говоримъ мы Ему, почему"?

Истинную причину путей Божінхъ мы, братіс, нивогда внолив не познаемъ здвоь на землв. Есть тайны, и преимущественно въ страданіяхъ, которыя превыше всякаго для насъ истолюванія. Однако написано, что тайна Преввчнаго отпрываєтся болщимся Его. Постараемся же нъсколько истолювать ес. Постараемся ненять для того, чтобы лучше научиться благодарить, и не все понимая. Если Монсей не входить въ землю обътованную, то это во первыхъ потому, что Монсей согръщилъ. Однажды, въ день знаменательный, предъ народомъ невърующимъ и возмущеннымъ Монсей не устоялъ, и воть когда въ первый разъ ему было свезоло: "Ты не войдешь въ землю Ханаанскую".

Но что не! скажете вы мив: развъ Богъ не могъ забыть вину своего служителя? Развъ Монсей не свидътельствоваль о Немъ, не быль Его пророкомъ; развъ Имя Божіе не прославлялось имъ, развъ онъ не защищаль дъла Божія, не горячо желаль водворенія Его царства? Не была ли вея его жизнь долгой, непрерывной жертвой истинъ? И Господь, которому онъ столь долго служиль, не воспомялеть ли милосердно о немъ?—Да, братіе, Онъ восномянуль его; Монсей получиль прощеніе, онъ не отвергнуть, и Богь, шобравшій его, хранившій его, приметь его въ Свое лово: по да-

руемое прощеніе и благодать не уничтожають правды святости божественной, и Монеей, пова онъ будеть на земль, понесеть видимое наказание за бывшее свое непослушание. Такъ какъ онъ согръщиль предъ лицемъ народа, то онъ и пораженъ будеть предъ лицемъ народа. Вотъ что мы теперь съ трудомъ понимаемъ. Въ наши дни совнание святости Божией теряется. Наша во всему не отрого относящаяся совъсть къ несчастію просить и проповъди слабой, которая бы ея не смущала и не пугала. Богъ есть любовь, повторяемъ мы за Евангеліемъ, и забываемъ, что Евангеліе никогда не отдъляеть любовь Божію оть Его святости! Мы забываемъ это въ виду Геосиманіи, въ виду Голгооы, въ виду техъ неимовърныхъ страданій, которыя напоминають намъ, что прощеніе не ушичтожаєть правды, и что божественная святость требуеть искупительной жертвы. Да, Богъ есть любовь; но размышляли ли вы, братіе, о томъ, что то, что Богь больше всего любить, есть циенно добро? Можеть ли Богь любить свое создание больше, чемъ Онъ любить добро? воть въ чемъ состоить вопросъ. Нашъ въкъ разръщаеть этоть вопросъ въ смыслъ, который угоденъ его слабодушію. Ошь говорить намъ, что Богь прежде всего любить свои совданія; и говоря это, онъ опровергаеть все Евангеліе, потому что очевидно, что если Богъ любитъ свои созданія болье, чвить Онъ любить добро, то Онъ во что бы то ни стало спасеть ихъ, накъ бы ни было велико ихъ паденіе, ихъ невъріе. Тогда небо для всъхъ отверсто, -- для нераскаянных разничновъ, гордецовъ, противляющихся Богу, равно какъ и для техъ, которые покаялись и имеють сердце сокрушенное. Тогда святость-ничто иное какъ нечто принадлежащее по ихъ собственному желанію душамъ избранныхъ, тогда прощеніе есть объявленная всемъ индульгенція. Что въ сущности значать въра, перемъна жизни, бользненная борьба съ гръхомъ? Богь насъ любить, Онъ насъ всехъ спасаеть, и, что бы мы ни дълали, небо будеть нашимъ достояніемъ.

И это не все. Если Богъ такимъ образомъ можетъ поставлять добродътель не на нервенствующемъ, ей подобающемъ мъстъ, то не можетъ ли Онъ и всегда такъ поступать? А тогда что станетъ съ Его святостію? Что же намъ говорятъ о Его правдъ, когда этотъ законъ правды измъняется Имъ согласно Его желанію? Я иду далъе. Что намъ говорятъ о искупленіи, и чему насъ научастъ крестъ Голгооскій, если вы умичтожаете мысль о жертвъ, ко-

торую требовало правосудіе Божіе, ту мысль, которую соединали съ жертвоприношеніемъ голгоескимъ всё апостолы и которая одна придаеть кресту его ни съ чёмъ не могущую сравниться силу?

Вотъ что двамоть съ Евангеліемъ, воть то ученіе, которое, пропов'я у емое слишкомъ часто съ каоедры первовной, усышлетъ совъсть сномъ смерти, унижаетъ церковь, и потомъ хвалится тъмъ, что оно охотно пріемлется большинствомъ людей того повольнія, всъмъ страстямъ котораго оно льститъ. Такимъ образомъ, не только зативнается и меркиетъ понятіе о Богв, но при подобномъ возарвній на вещи немыслимымъ становится объяснить существованіе страданій. Какъ! Богь любить свои созданія болве чвиъ Окъ любить добро, и Онъ желаеть, чтобы они страдали! и страданіе, со всею своею гнетущею двиствительностію, остается и по сей день закономъ исторіи! и миріады существъ, которыхъ Богъ могъ бы спасти однимъ словомъ, должны безъ всякой необходимости испытать въ теченіи всей жизни одни самыя ужасныя страданія!... и часто Онъ призываеть наилучшихъ людей, и наиболъе върующихъ, въ самымъ тяжвивъ испытаніямъ! Допустите, напротивъ, согласно со св. Писаніемъ, что Богь прежде всего любить добро, что Онъ свять по самому существу Своему, и вы поймете, что если относительно гръщника Онъ есть Богь любви, то относительно граха Онъ-Богъ правды и суда, что страданіе, ноторое Онъ повелъваетъ понести, соединено нераздъльно со зломъ содъяннымъ, что для нераскаянныхъ гръшниковъ общеніе съ Никъ остается навъки невозможнымъ, и что и самимъ прощеннымъ гръшникамъ посылается страданіе для того, чтобы напомянать имъ о Его свя-TOCTE.

Вотъ что говоратъ Евангеліе, истинное Евангеліе, проповъданное Інсусомъ Христомъ, то, которое одно я смѣю прововглащать съ этой канедры, которое одно учитъ познавать Бога такимъ, каковъ Онъ есть, говорить о всѣхъ Его свойствахъ; которое одно устращаетъ душу, но которое же одно и обращаетъ ее на путъ истины и спасаетъ; и которое, несмотря на то, что въ немъ много неумолимо строгаго, одно изъясняетъ наши страданія и въ силахъ утолить ихъ.

Вы вопрошали, почему жизнь не сдержала въ отношени васъ того, что ею вамъ было объщано, почему ваши мечты, —ожидаемое вами счастие, были немилосердно разрушаемы, почему въ виду

земии обътованной неумолимый голосъ вдругъ говорилъ вамъ: "Тъ въ нее не войденъ". Св. Писаніе отвъчаетъ вамъ: Потому что вы гръппники, потому что эта земля, оскверненная гръхомъ, не можетъ быть для васъ мъстомъ покоя и счастія, потому что Богъ желаетъ научить васъ и приготовить къ общенію съ Нимъ.

Вы вопрошали, вы, искупленные, върующие въ Евангеліе, почему съ вами, върующими въ прощеніе даруемое Богомъ, въ Его любовь, во всв Его обътованія, Онъ поступаєть столь строго, что вы приходите въ недоумъніе? Это потому, что Богъ, давшій вамъ стать чадами Его любви, желаеть сдълать васъ и соучастниками Его святости; это потому, что Онъ желаеть, чтобы страданія, соединенныя съ вашею земною жизнію, напоминали вамъ ежедневно то, чемъ вы были прежде и чемъ вы были безъ Него. — Такъ Богъ дъйствуетъ во всъ времена именно относительно техъ, которые больше всвять Его любили. Спросите у Моисся, почему онъ не входить въ Ханаанскую землю? Ропщеть ли онъ, сътуеть ли онъ, винитъ ли онъ правосудіе Божіе? Нътъ, онъ превлоняетъ главу и славить Бога. Спросите Іакова, почему его глава, убъленная съденами, въ печали сойдеть въ могилу? Винитъ ли овъ въ этомъ Бога? Ивть, онъ вспоминаеть грвхи, имъ содвянные въ дни минувшіе, то-какъ онъ поступаль относительно Исаака, свое въроломство прогивъ Исава: Спросите Давида, почему онъ скитается изгнанникомъ въ горахъ израильскихъ, преследуемый, о горе, своимъ сыномъ, своимъ роднымъ сыномъ? Увы! онъ помнитъ свое постыдное паденіе, убійство и прелюбодънніе. Спросите у св. Павла, почему его апостольство стало долгимъ, непрерывнымъ мученичествомъ? Онъ вспоминаеть о томъ, что онъ противился внушеніямъ своей совъети и гналъ Церковь Божію. Такъ Богъ поступаеть съ Своими великими служителями. Такимъ образомъ исполняется то слово, что Его судь начинается съ Его собственнаго дома. Такимъ образомъ Богъ напоминаеть темъ, которые Имъ прощены и которыхъ Онъ спасаеть, что они, дъти Бога любви, должны стать чадами святаго Бога. Истинно строгое, но отеческое наученіе, противъ котораго столько разъ роптали наши сердца! преклоняемся предъ твоими ударами, потому что, причиняя намъ скорбь, ты напоминаешь намъ, что Богъ, Самъ Богъ промыслительно двиствуеть въ двив нашего спасенія.

Но отказывая намъ, какъ было отвазано Монсею, въ томъ, чтобы мы адъсь на земль вошли въ землю обътованную, Богъ имъетъ въ виду еще и иную цвль; цвль эта состоитъ въ томъ, чтобы укръпить нашу въру.

Предположемъ, братіе, что намъ дано бы было осуществить то, что нами предполагалось, здёсь на земле, -- увидать, что наши желенія здісь исполнились, жертвы, неми принесенныя, вдісь получели свою награду, пожать однимъ словомъ здесь все, что нами было посвяно. Что бы вскорв изъ этого вышло? То, что мы ходиле бы виденіемъ, а не верою,-путь отрадный и легкій, на воторомъ наждое усиле увънчивалось бы успъхомъ, каждая жертва наградой. При такихъ условіяхъ ито бы не желаль быть христівниномъ? Кто бы не пожелаль подобнаго рода благоеловенія, немедленнаго и видимаго? И не видите ли вы, что разсчетливый духъ корыстолюбца сталь бы подобно яду привившиваться къ нашему послушанію? Не видите ли вы, что сердца наши, влекомыя къ земльвевиъ тяготвніемъ нашего на ней испытываемаго счастія, скоро забыли бы на ней міръ невидимый и свое истинное, въчное предназначеніе? Въ чемъ бы тогда состояла жизнь въры, эта мужественная борьба души человъческой, которая отрываеть себя отъ міра видимаго для того, чтобы прилвиляться къ Богу? Что бы стало съ дивнымъ наследіемъ, которое предано намъ всеми верующими прежнихъ временъ? Но Богъ желаетъ для насъ лучиваго, и подобно тому какъ, согласно чудному образу представленному въ Св. Писаніи. орель уносить своихъ итенцовъ на крыльяхъ и этимъ возбуждаеть въ нихъ желаніе подняться и парить на облакахъ, такъ и Богъ отторгаетъ насъ отъ міра видимаго, чтобы научить насъ возноситься къ нашей истинной отчизив. Вотъ почему Онъ отказываеть вамъ здівсь, на землів, въ покоїв, въ мирів, въ отрадномъ чувствів успокоенія сердца, и въ техъ радостяхъ, которыми вы котели доводьствоваться; и воть почему въ то время, какъ міръ представляєть вашему ввору эту обътованную землю, полную того счастія, которое васъ восхищаеть и влечеть къ себъ, Его неумолимый голосъ говорить вамъ: "ты не войдешь въ нее". Но знайте върно одно: Онъ не обманываеть вась, потому что истинный покой, истинное счастіе еще ожидаеть вась. Ты, Монсей, мечталь нейти за Іорданомъ святую и благословенную вемлю; ты мысленю уже видъгъ тв прелестныя долины и мъста полныя тишины, гдъ подъ твнью чудныхъ деревъ тебя ждаль покой; ты глядьль на святилище, гдв остановится ковчегъ завета, и тебъ уже слышалось, какъ раздавались на горахъ ханаанскихъ, близъ гробницъ вашихъ отцевъ, пъсни поклонниковъ истиннаго Бога. Увы! Это виденіе было одной мечтой... За Горданомъ, также какъ и въ пустынъ, ты увидъгь бы народъ неблагодарный, поклоняющійся вдоламъ и непокорный, ты уведаль бы, что имя Божіе не чтится, Его слава не признава, и что каждый шагь поррагителя отминень преступленіями и безчестіемь... Истинно лучше умереть на горъ Нево! Потому что Богь даруеть тебъ лучшее наследіе, землю обетованную, въ которую ты вступишь съ миромъ... Тамъ нътъ болъе гръха, тамъ непорочные голоса провозглашають славу Господа; тамъ Его святилище етомгь окруженное необычайнымъ свътомъ и полное дивной красоты; тамъ почиваютъ въ ловъ въчной любви всв тъ, которые подобно тебъ боролись за правду: тамъ царствуетъ Богъ, окруженный безчисленнымъ множествомъ своихъ служителей. Запрой глаза, утомленный стражнивъ, ты ихъ откроешь вновь во свёте незаходимомъ, въ Ханаанъ небесномъ, въ святомъ Сіонъ, въ преддверіи Іерусалима! Скажемъ наконевъ, братіе, что если Богъ отназываеть намъ, подобно тому какъ Мошсею, въ томъ, чемъ мы бы желели обладать на вемле, то это для того, чтобы наше сердце принадлежало Ему и отдалось Ему всепрто.

Слышу ваши на это возраженія... Вы мит втроятно ответите: да, въ этомъ суровомъ испытаніи можно научиться святости, въръ, но развъ такимъ образомъ Богъ можетъ пріобръсти любовь? И вы добавляете: "развъ бы мы иеньше Его любили, если бы Онъ оставиль намь тв сокровища, которыя столь рано оть насъ отняты Его ревнивою рукой? Развъ бы мы меньше Его любили, еслибы могли ежедневно Его благодарить за тв радости и привязанности, которыя Имъ жестоко отъ насъ взяты? Развѣ бы мы неньше Его любили, еслибы наше сердце вижего того, чтобы страдать отъ своего одиночества, могло радостно и свободно биться, полное надежды и счастія? Меньше? Да, мы утверждаемъ, что не меньше. Въ данную минуту, еслибы то, чего мы лишились, могло быть намъ возвращемо, еслибы дорогіе намъ умершіе могли встать изъ могиль и намъ явиться, еслибы можно было вернуть нашу молодость, прежнюю нашу жизнь съ ея надеждами, тогда бы въ данную минуту не достало словъ на языкъ человъческомъ, чтобы выразить 32

Богу нашу благодарность и дюбовь"... Слышу, братіе, что вы говорите, но обратите вниманіе, вы свазали: со данную минуту, и вы свазали върно, потому что, увы, вчера, въ былое время, когда обладали этими сокровищами, когда ваша жизнь была полна счастія, чъмъ тогда выражалась эта благодарность, это пламенное желаніе благодарить, эта любовь, которая тогда должна бы была изливаться ивъ вашего сердца? Отвътьте мит! Гдв тогда была жизнь, посвященная тому Богу, Которымъ все было вамъ дано; пламенно ли вы тогда молились, мужественно ли исповъдали вашу въру, твердо ли вы надъялись, какія жертвы вами были приносимы, какіе дары радостно удъляемы отъ вашего изобялія? Какое мъсто дано было Богу въ вашихъ мысляхъ и дълахъ, въ вашихъ думахъ о будущемъ?

На этой земль, полной счастія и украшенной всякими для васъ радостями, думали ли вы о томъ, что Богъ на ней былъ забытъ и что въ Нему относились съ неблагодарностію? Думали ли вы о томъ, что Его двло было забыто, что на Его Евангеліе нападали, что церковь Его была слаба и разъединена? Думали ли вы о тыхъ душахъ, которыя тысячами страдали подъ гнетомъ невъжества, нищеты и гръха? Слышны ли вамъ были тъ вопли страданій, которые ежеминутно со встять сторонъ возносятся въ Богу? Вопрошали ли вы землю о томъ, гдв обитаетъ правда?... Нътъ, для того чтобы вы все это сознали, вамъ нужны были страданія. Неправда, постигнувъ васъ, произивъ васъ своими болъзненными стрълами, дала вамъ понять, что испытывають угнетенные на землю; смерть дорогихъ для васъ людей заставила васъ испытать новое для васъ чувство глубокаго состраданія нъ темъ, чьи жилища опустошены смертію: бользнь дала вомъ понять, что есть испытанія и нокушенія, которыя неизвъстны человъку, полному жизненныхъ силь: вами испытанныя оскорбленія, ваши постыдныя тайныя дала заставили васъ угадать, что существують соврытыя страдалія, воторыя боятся света; и чемъ вы явствение видели во всемъ ихъ ужась 210, грахъ, страданія, тамъ вы живье стали сознавать, что въ одномъ Богъ-убъжище, утъшене, спасене, тъмъ все болье ваше сердце стало искать Его, твить вы больше стали любить Его, темъ вы более чувствовали истину этого слова апостола: "Господа, къ кому намъ идти, какъ не къ Тебъ"?

Мы видъли, братіе, какъ Богъ научаеть насъ, мы видъли, какъ Онъ насъ подготовляеть къ вступленію въ землю обътованную, которая не здъсь на земль, а на небъ. Счастливъ тоть, который не ждегъ ударовъ испытанія для того, чтобы вступить на путь ведущій въ нее, но счастливъ и тоть, для котораго испытаніе порвало узы, его къ земль привязывавшія, и который пошель по пути къ отчизнъ. Сотоварищи въ трудахъ, всъмъ намъ предлежащихъ, да шествуемъ туда совокупно, одии болье твердо и исполненные большей радости, другіе еще слабой поступью и не твердой.... Господь насъ ведеть, и если Онъ даетъ духъ мужества сильнымъ, то имъетъ для наислабъйшихъ безконечную любовь, неизсякаемое терпъніе....

Идемъ! Входъ въ землю обътованную намъ отверстъ... Она дарована намъ побъдными страданіями и смертію Іисуса Христа.... Онъ насъ всъхъ въ нее призываетъ... Прійдите вы, которыхъ земля обманула, идите къ Богу, Котораго объщаніе неложно; идите, и дай Богъ, чтобы всъ мы, въ невечерній день царствія Христова, достигнувъ истинной отчизны, тамъ, въ единеніи въчномъ со всъми искупленными всъхъ въковъ, стали причастниками общенія съ Богомъ трисвятымъ!

Марія Бенкендорфъ.

## РЪШЕНІЯ СВ. СИНОДА

## по дъламъ духовно-суднымъ.

По распоряженію Св. Синода, въ настоящее время составлены и изданы 7 томовъ "Полнаго собранія постановленій и распоряженій по въдомству православнаго исповъданія" и 6 томовъ "Описанія дъль и документовъ архива Св. Синода". Въ этихъ изданіяхъ заключаются распоряженія высшаго духовнаго правительства русской церкви по дъламъ церкви вообще и для отдъльныхъ епархій въ частности. Представляя обильный матеріалъ для исторіи епархій, монастырей, соборовъ и церквей, они также знакомять насъ съ ръшеніями Св. Синода по духовно-суднымъ дъламъ и съ тъмъ, какъ онъ прилагалъ правила древней церкви въ частныхъ случаяхъ и дълахъ подлежавшихъ его обсужденію. Настоящая статья представляеть обзоръ ръшеній Св. Синода по нъкоторымъ дъламъ, а именно:

- 1) о сложеніи священнаго сана по прошеніямъ:
- 2) о бракахъ въ родствъ и свойствъ;
- 3) о расторженін браковъ;
- 4) о приложеніи правиль древней церкви о наказаніяхь вообще;
- 5) о наказаніяхъ клирикамъ и монашествующимъ.
- Приложение дерковныхъ правилъ въ ръшеніяхъ о сложении священнаго сана по желанію.

Ни въ какомъ другомъ вопросъ церковныя правила не прилагаются Св. Синодомъ съ такимъ отдаленнымъ приспособленіемъ,

вакъ въ вопросв о сложени сана для поступленія въ свътское званіє и для вступленія во второй бракъ. Прямыхъ постановленій на это ни въ словъ Божіємъ, ни между древними правилами нътъ. Между тъмъ въ Россіп съ древнъйшихъ временъ существовалъ обычай, что овдовъвшій священнослужитель безъ затрудненія оставляль санъ, вступалъ во второй бракъ и поступаль въ податное, или торговое сословіе, или оставляемъ былъ на низшихъ церковнослужительскихъ должностяхъ. Послъдній обычай даже утвержденъ соборомъ 1667 г. Петромъ І въ пменномъ указъ 30 апръля 1724 г. отнрыты для таковыхъ и еще нъкоторыя дороги: онъ предполагалъ такихъ употреблять въ качествъ миссіонеровъ для распространенія христіанства между язычнивами и въ качествъ учителей въ школахъ при архіерейснихъ домахъ.

Въ самыхъ древнихъ синодальныхъ решенінхъ по деламъ о сложеніи сана для вступленія во второй бракъ, Св. Синодъ, между правилами древней церкви не видя прямо воспрещающихъ это действіе, совсёмъ не находить его противнымъ правиламъ и дозволяєть безъ затрудненій. Въ 1767 году діаконъ просиль о сложеніи сана и о дозволеніи вступить во второй бракъ съ темъ, чтобы записаться въ купечество. Св. Синодъ по этому случаю разсуждаеть: понеже по правиламъ святыхъ отецъ пресвитеромъ и діакономъ вступать во второй бракъ не запрещается; то означенному діакону въ разсужденіе молодыхъ его леть и для воспитанія дочери во второй бракъ вступить не воспрещать "1).

Но после Св. Синодъ въ решеніяхъ по деламъ этого рода къ определенію патріаршаго собора 1667 года не обращался никогда, и не хотель довольствоваться прямо къ этому предмету относящимся повеленіемъ Петра, а непременно хотель прінскать основаніе въ Священномъ Писаніи и въ правилахъ древней церкви. Но прямаго и даже косвеннаго основанія ни въ томъ, ни въ другомъ источникъ на этотъ случай неть. Нужно было извлекать требуемое и уже напередъ извъстное заключеніе изъ сопоставленія нъсколькихъ правилъ. Но и при этомъ заключеніе оказывалось несоотвътствующимъ основаніямъ; потому что и изъ употребляемой при семъ операціи открывалось только то, что вступившій во второй бракъ священнослужитель лишается сана за это, а не

<sup>1) 11</sup> мая прогоколь № 23. 20 іюня № 72. Оба 1767 года.

то, будто ему дозволяется сложить съ себя санъ для вступленія во второй бракъ.

Того вопроса, какимъ образомъ Св. Синодъ извлекалъ изъ Свянценнаго Писанія и изъ правилъ нужное на сей случай заключеніе, мы отчасти касались уже выше. Мы замъчали, что это заключеніе можно было получать только посредствомъ самыхъ отдаленныхъ выводовъ.

Чаще всего <sup>2</sup>) Св. Синодъ основываетъ свои решенія о дозволеніи снять священный санъ для вступленія во второй бракъ на словахъ апостола Павла 1 Кор. 7 гл., 9 ст., въ которыхъ апоотоль дозволяеть вступать въ бракъ вдовымь, если не могуть воздержаться, на томъ основаніи, что лучше вступать въ бракъ, нежели разжигаться,--и на 6 правиль VI вселенского собора, которымъ предписывается извергать того, кто оженияся по поставленіи, и довволяется вступать въ бракъ прежде рукоположенія. Очевидно, что изъ того и другаго мъста прямаго заключенія о дозволеніи слагать санъ для вступленія во 2 бракъ еще не выходить. Ходъ умозавлюченія, посредствомъ котораго можно доходить изъ вышеуказанных основаній до заключенія, постановляемаго Св. Санодомъ, представляется въ следующемъ виде: поелику темъ вдовымъ, которые не могуть воздержаться, дозволяется вступать во второй бракъ; то на этомъ основаніи тому или другому просителю вступить во второй бракъ дозволяется. Но поелику 6 правиломъ VI вселенского собора дозволяется вступать въ бракъ только прежде рукоположенія, а вступающіе въ бракъ по рукоположеніи извергаются; то на семъ основаніи священнослужителя, просящаго о вступленіи во 2 бракъ, лишить сана. Но очевидно, что только изъ совокупнаго поставленія и апостольских словъ и правила VI вседенскаго собора можеть быть получаемо нужное въ семъ случав заключеніе. Поэтому, въ твхъ нередко встречающихся синодскихъ рвшеніяхъ, гдв заключеніе о снятіи сана извлекается прямо изъ словь апостола Павла, -- очевидно завлючается большой пропускъ

<sup>2) 8</sup> девабря 1781 г. синод. протоколь, листь 485.— 19 сентября 1782 года синод. проток., л. 131.—2 іюня 1783 г., синод. прот., л. 185.— 21 іюля 1783 г., л. 413.—5 декабря 1791 г., синод. прот., л. 481.—4 іюля 1792 г., син. проток. л. 33.—25 февраля 1798 г., проток. л. 233 и 10 іюня 1793 г., проток. л. 574.—5 іюня 1797 г., проток. л. 20.—20 октября 1816 г., л. 875 въ ноябрекой книгь.

въ умозаключеніи. Представляется непонятнымъ, почему въ настоящемъ случав Св Синовъ употреблявъ въ основаніе рѣшеній о снятіи сана съ священнослужителей для вступленія во второй бракъ ученіе апостола Павла, изложенное въ 1 посланіи къ Кориноянамъ о дозволеніи вступать вообще во второй бракъ, и ниногда не приводить болье прямо отмосящіяся сюда мъста изъ 1 посланія апостола Павла къ Тимовею — о бытіи священнослужителямъ единобрачнымъ, изъ которыхъ самымъ прямымъ и яснымъ образомъ вытекаеть мысль о недозволительности для нихъ второбрачія и слёдовательно объ исключеніи изъ клира тѣхъ, которые бы захотъли вопреки сему закону вступить во 2 бракъ.

Впрочемъ все это, и эта замъчаемая нами непослъдовательность, равно какъ и самое понятіе о снятіп и сложеніи сана, пріобрътаемое чрезъ это умозакаючение, относится только къ формъ. Сущпость заключенія, получаемаго такимъ образомъ, одна-лишеніе священнаго сана, называемое именемъ "снятія" только для различія отъ изверженія изъ сана, опредъляемаго за преступленіе. Самъ Св. Синодъ въ нъкоторыхъ случанхъ и по просъбамъ о сложеніи сана безъ всякой вины за одну просьбу о сложении опредъляеть не сложеніе, а лишеніе; следовательно большаго различія между твиъ и другимъ не полагаетъ. Такъ въ 1804 г. священнику, имъвшему 48 лътъ, просившему о сложения сана для вступления во 2-й бракъ, Св. Синодъ, имън въ виду, что онъ дълаетъ это по сильной навлонности своей къ чувственности, - следовательно, не только въ священническомъ чинъ, но и ни въ какомъ другомъ терпимъ быть не долженъ, опредвляетъ, — лиша его вовсе священства и исключа изъ духовнаго въдомства, отослать въ губериское правленіе, дабы во вредной праздности не оставался, въ другой родъ . жизни з).

Прочія правила, пногда употребляемыя Св. Синодомъ въ основаніе різшеній о дозволеніи сложить съ себя санъ, прямыхъ основаній для заключенія также не дають. Приводимое иногда 1 26-е апостольское правило содержить тоже, что и 6 правило VI вселенскаго собора, т.-е. запрещеніе по рукоположеніи вступать въбравъ. А 27 правило св. Василія Великаго, также иногда приво-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 8 іюня 1804 г., синод. проток., л. 39.

<sup>4) 20</sup> мая 1782 г., прот. л. 133.—19 декабря 1782 г., проток. л. 550.

димое въ основаніе ръшеній этого рода, почти не имъстъ сюда никакого отношенія; ибо опредъляєть пресвитеру, впадшему въ беззаконный бракъ по невъдънію, имъть только съдъніе съ пресвитерами, но не касается священнодъйствія.

Самое удовлетворительное въ формальномъ отношени ръшение, какое мы встрътили, — это ръшение, которымъ снятие сана опредълено на основани правилъ: апостольскаго 26, VI вселенскаго собора 6 и Василия Велинаго 27, а вступление въ новый бракъ дозволено на основании указа 20 апръля 1724 года 1).

Чтобы восполнить недостатокъ внутренней доказательности, для сего въ нъкоторыхъ ръшеніяхъ прибъгали къ собранію большаго количества правилъ. Напримъръ, въ одномъ ръшеніи по просъбъ о снятіи сана съ іеромонаха, не внявшаго никакимъ увъщаніямъ объ оставленіи намъренія— въ основаніе приводили 8 правилъ древней церкви п 3 изъ Номоканона при Требникъ и по статъъ изъ устава консисторій и свода законовъ. Здъсь и правила противъ любодъянія, и противъ клятвопреступленія по оставленія монастыря, и многое другое, къ существу дъла мало относящееся.

Не оставимъ безъ вниманія того обстоятельства, что почти во всвхъ случаяхъ по просьбамъ о снятіи Св. Синодъ прежде снятія предписываетъ дѣлать увѣщанія слагающему санъ о пребываніи въ безбрачіи, чтобы онъ не подвергъ себя по правиламъ св. отецъ изверженію, вступивъ во 2 бракъ?). Въ весьма немногихъ случаяхъ указывается ищущему сложенія сана на 7 правило IV вселенскаго собора, подвергающее анавемѣ тѣхъ влириковъ и монаховъ, которые дерзнули бы вступить въ воинскую службу или въ мірской чинъ. Но никогда не было дѣлаемо приложенія изъ этого правила, а только одно указаніе или угроза. Въ томъ же опредъленіи Св. Синода, гдѣ указывается на вышеприведенное правило, постановляется слѣдующее окончательное рѣшеніе: "въ случав не-

b) 19 декабря 1782 г., синол. прот., л. 550.

<sup>6)</sup> Съ івромонаха, просящаго снять санъ и монашество, но ни въ чемъ не замъченнаго, это исполняется на основаніи апост. 25, Василія Великаго 19, 32, 59 и 64; VI всел. собора 7 и 16; VI, 44; и Номоканона 77, 78 и 115; уставъ консист. 91; сводъ закон. IX. 179; 2 сентября 1842 г., син. прот., л. 201, ноябр.

<sup>7) 4</sup> апрвая 1777 г., проток. № 10.

согласія санъ съ него сиять на основаніи 1 посладія нъ Кориноянамъ, 7 гл.  $^{a}$   $^{c}$ ).

Поств 1839 года ссылки на правила при святіи сана прекращаются. Санъ снимается на основанія свода законовъ <sup>9</sup>).

Все вышеуказанное ведеть из тому заилочению, что по этому вопросу прантика щла своимъ особымъ путемъ, правила же были приводины по усмотрънию, не единообразно, такъ какъ ближайшаго и непосредственнаго отношения къ вопросу не имъли. Практика выработала въ этомъ вопросъ особые пункты и дъйствовала на основани ихъ, не много заботясь о согласии или несогласии ихъ съ правилами, хотя приводить правила въ большей части случаевъ считалось нужнымъ. Мы обозначимъ коротко эти пункты, чтобы видъть обособленность правилы отъ правиль.

По просьбъ, дошедшей до императора Александра I отъ московскаго діакона Лебедева, въ которой, описывая изобрътенныя имъ машины и предлагая новые механическіе проекты, онъ просить, для удобнъйшаго употребленія дарованій его, перевести его изъ духовнаго званія въ гражданскую службу съ пожалованіемъ ему чина и привиллегіи, — именнымъ указомъ было повельно донесть: были ли примъры таковаго перемъщенія изъ духовнаго званія въ свътское? И какимъ образомъ можно бы удобнъе теперь удовлетворить желаніе просителя?

По двламъ въ напцеляріи Св. Синода значилось, что священнослужители увольняемы были въ свътское званіе по снятіи съ нихъ священства: 1) вдовые священники и діаконы по прошеніямъ и по показаніямъ ихъ, что они не способны пробыть безъ супружеской жизни; 2) а женатые священнослужители по происшедшимъ отъ бользни твлеснымъ неопособностямъ 10); иные по внутреннимъ признаніямъ недостоинствъ своихъ быть въ семъ званіи. Сему

<sup>\*) 14</sup> мая 1809 г., синод. проток., л. 181. — 1 іюня 1810 г., указъ синод. въдъжь № 256 и дѣло 1809 г. № 566.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 23 явваря 1857 г., проток. л. 98 и февр. 1857 г., л. 10.—Ноября 1869 г., протоколь листь 2076. Синодальный протоколь 1862 года, листь 582. — Марта 1862 г., листь 497.

<sup>10)</sup> Діаконъ просить о снятіи съ него сана по причинѣ эпилептической бользани. Св. Синодъ, дозволяя снять санъ и исключа изъ духовнаго вѣдоиства, уволиль съ видомъ для опредъленія въ другой родъ жизни по собственному его желанію (4 декабря 1801 г., синод. проток. № 13).

последнему однако же примеры были весьма редни. А чтобы просили о снятіи съ нихъ священства или діаконства для определеніявъ статскую службу, или въ севтское званіе по какому либо художеству, или искусству, какъ просилъ діаконъ Лебедевъ, — таковыхъ примеровъ не было. Да и вышеномянутые священно-церковнослужители не иначе увольняемы были изъ духовнаго званія, какъ но поданнымъ ихъ просъбамъ къ епархіальнымъ архіереямъ, и по надлежащему объ ономъ изследованію съ увещаніемъ сохранить свои обеты данные при рукоположеніи — пребыть въ ономъ званіи до конца жизни, буде можно. Почему и сему діакону, какія бы впрочемъ не имълъ причины сложить діаконское званіе, не другимъ порядкомъ следуеть къ тому приступить, какъ подачею просьбы къ епархіальному своему архіерею.

Но императоръ Александръ 13 декабря 1801 года соизволилъ, чтобы прошеніе сего діакона принято было за внутреннее признаніе недостоинства своего быть въ настоящемъ званіи, и чтобы на семъ основаніи уволенъ онъ былъ въ статскую службу по примърамъ до сего бывшимъ 11).

Итакъ, практика признавала уже три причины, по которымъ можно было священнослужителямъ искатъ сложенія сана: 1) вдовому для вступленія во второй бракъ, 2) по причинъ неспособности отъ бользни тълесной, и 3) по причинъ внутренняго признанія недостоинства своего быть въ семъ санъ. Причины—не предусмотрънныя правилами древней церкви и едва ли извъстныя ей, въ нашей же церкви развившіяся исторически и возникція еще при митрополитахъ въ слъдствіе извъстныхъ мъръ, принятыхъ нашею церковію противъ вдовыхъ священниковъ на соборъ 1503 г.

Кромъ сего, въ этомъ вопросъ Св. Синодъ получилъ отъ прежняго времени и иъноторые другіе обычам, не утвержденные на древнихъ правилахъ, которые онъ частію продолжалъ, частію исправлялъ.

И 1) тоже наследованное отъ прежнихъ временъ дело по отвошеню къ вдовымъ священнослужителямъ Св. Синодъ отчасти продолжалъ, отчасти исправлялъ и въ отношени къ тому обычаю, по которому вдовые были принуждаемы къ пострижению въ монашество. Этотъ обычай, не одобренный и Регламентомъ, не смотря

<sup>11) 18</sup> декабря 1801 г., синод. прот. № 31.

на то, быль продолжаемъ епархіальными архіерении. Нѣвоторые архіерен, вопреки внушенію Регламента, продолжали прежнюю систему. Св. Синодъ всякій разъ, когда доходили до него свѣдѣнія о подобныхъ принужденіяхъ, воспрещаль оныя 12). Даже въ крайнихъ случаяхъ, при недостаткѣ въ монашествующихъ по какимънибудь особымъ обстоятельствамъ, Св. Синодъ не соглащался на эту мѣру, когда ее предлагали.

Такъ, когда, по случаю моровой язвы въ Москвъ въ 1772 г., въ монастыряхъ оказалось много недостающихъ противъ штатнаго числа монашествующихъ, синодальная контора указывала. Синоду на вдовыхъ священниковъ, ссылаясь, что, по опредълнть велъно, и просила вдовыхъ въ монастыри для священнослужителей безъ жемания ихъ отослать, такъ и впредъ таковыхъ же въ московской спархіи въ разсужденіи крайнъйшей въ московскихъ монастыряхъ въ монашествующихъ нужды, и чтобы оные священники и діаконы безъ пропитанія не находились, отсылать въ тъ монастыри, въ коихъ недостатокъ монашествующихъ, гдв употреблять достойныхъ къ священнослуженію, а прочихъ въ монастырскія службы и производить имъ жалованье, положенное штатнымъ монашествующимъ, точію къ постриженію въ монашество отнюдь ни подъ какимъ видомъ не принуждать.

Но Св. Синодъ разсудилъ иначе: "понеже духовнымъ регламентомъ и именными указами въ монашество нежелающихъ не только постригать, но и въ неисходныя монастырскія пребыванія посылать не велено: то конторт въ определеніи священнослужителей въ монастыри поступать по точной силъ регламента и указовъ, и если гдт въ монашествующихъ недостатокъ и въ священнослуженіи остановка, то изъ находящихся въ Москвт вдовыхъ, праздноживущихъ священнослужителей для исправленія священнослуженія по очереди на время хотя и посылать, однакожъ съ тъмъ, чтобы къ неисходному въ тъхъ монастыряхъ житію, и паче къ постриженію въ монашество ни подъ какимъ видомъ принужденія имъ не было, и находились бы они по отслуженіи своей очереди при своихъ домахъ, гдт живутъ, кромъ только того, развт кто

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Въ августъ 1772 г. син. проток. листъ 26.

самъ доброводьно въ тъхъ монастыряхъ пребываніе ямъть похотятъ $^{(1)}$ .

Но и за всеми запрещеніями насильно постригать вдовыхъ священниковъ въ монашество прежній навыкъ къ этому держался долго. Въ 1783 г. Михаилъ, епископъ иркутскій, доносиль о недостатив въ его епархіи до штатнаго числа монашествующихъ около 42 человъвъ и присововуплялъ, что хотя въ епархіи находятся вдовые протопопы, священники и діаконы, въ томъ числе иные престарвлыхъ лать и бездатные, а у которыхъ хотя и дати есть, но они распределены уже къ перевамъ, однакоже те вдовые священники и діаконы о постриженіи себя въ монашество не просять. Поэтому онъ просиль, чтобы Св. Синодъ въ разсуждении врайняго въ монашествующихъ недостатка вдовыхъ священнослужителей иркутской епархін вовельдь постричь вь монашество. Св. Синодъ предписаль, что накъ духовнымъ регламентомъ и именными указами 4 сентября 1764 года и 29 октября 1769 года и указомъ Св. Синода 12 декабря 1769 года въ 5 пунктъ вдовыхъ священниковъ и дівконовъ и никого сверхъ ихъ воли не только въ монашество постригать, но и въ монастырь приписывать строжайше запрещено, то преосвященному такихъ несходственныхъ съ узаконеніями представленій и чинить не следовало 14).

Было не мало и другихъ случаевъ и жалобъ на насильственное постриженіе. Принуждали въ постриженію даже тавихъ, которые имѣли малольтнихъ дътей 'з), принуждали посредствомъ содержанія въ тюрьмъ архіерейской 'є). Жалобы на такое принужденіе доходили даже до Высочайшаго свъдънія 'з). Впрочемъ, Св. Синодъ и нынъ иногда дълаетъ вдовымъ священникамъ предложенія о постриженіи, но уже совершенно въ другихъ видахъ и съ другими пълями. Монашество предлагается навлекшимъ на себя подозръніе въ какихъ-либо преступленіяхъ вдовымъ священнослужителямъ, какъ жизнь покаянія, вступленію въ которую не препятствуетъ накакой прежній образъ жизни по правиламъ (VI, 43). Такъ

¹³) 13 августа 1772 г. синод. протов. № 26.

<sup>44) 4</sup> августа 1783 г. сниод. проток. л. 481.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) 2 іюня 1775 г. протов. № 10. 5 іюля 1775 г. № 7.

¹4) 26 мая 1764 г. синод. проток. № 51. 7 іюня 1764 г. синод. прот. № 5.

<sup>17) 27</sup> октября 1763 г. син. протов. № 40.

Св. Синодъ напр. въ 1830 г. опредълвиъ: "предложить священнику, не согласится ли онъ въ отвращение всякато нареканія на честь его, могущаго проивойти и впредь отъ одного мити о его вдовствъ и безсемейственности, поступить въ число братства какоголибо монастыря съ надеждою постриженія въ чинъ монашескій "18).

Подобное же предложение и по подобному же случаю было еще употреблено въ отношении уже къ престарълому вдовому священнику, оговариваемому въ зазорной связи съ женщинами бевъ доназательствъ. Положено консисториею настоятелю мъстному убъждать сего священника, какъ вдоваго и бевсемейнаго, остаться въ монастыръ въ числъ братства. А Св. (чнодъ положилъ, "овященника, если не согласится остаться въ монастыръ съ надеждою пострижения, оставить нынъ же въ заштатныхъ" (\*).

Въ 1845 году священникъ, запрещенный въ священнослужения и состоявшій на причетнической должности, просиль разръшенія священнослуженія. Св Синодъ согласился, съ тъмъ, если пожелаєть въ число братотва навсегда въ который-либо монастырь, то по испытаніи совъсти духовникомъ, въ монастыръ можеть быть разръшено ему священнослуженіе <sup>30</sup>).

2) Патріаршій соборъ 1667 г., имъя разсужденіе о священножителяхъ, вступающихъ во вторые браки, и основываясь на Новеллъ императора Льва философа, по снисхожденію дозволилъ таковыхъ оставлять въ низшихъ перковныхъ должностяхъ. Св. Синодъ во все прошедшее столътіе и въ первыя три десятильтія нынъшняго продолжалъ дъйствовать на основаніи этого соборнаго опредъленія, хотя и не указывая на него прямо; дозволялъ просившимъ о сложеніи сана для вступленія во второй бракъ оставаться въ причть въ должности дьячковъ и пономарей, если они желали этого <sup>21</sup>).

Такое вступленіе въ причетническую должность считалось гораздо менте предосудительнымъ, нежели вступленіе въ свътское званіе. Въ 1810 г. вдоваго священника, просившаго о сложеніи

<sup>19, 4</sup> марта 1830 г. синод. проток. листъ 908 априльская книга.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) 17 марта 1830 г. синод. проток. л. 1261, ки. апрыльская.

<sup>20) 27</sup> марта 1845 г. проток. № 31.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) 9 августа 1815 г. проток. листы 151, 152. 18 сентября 1810 г. синод. указъ въ дълъ № 316. 20 декабря 1809 г. синод. указъ въ дълъ 1809 г. № 217, дъло № 30. 16 мая 1774 г. синод. указъ въ дълъ 1774 г. № 389.

оъ него сана, вонсисторія ув'ящевала: или остаться въ сан'я, или вступить въ монашество, или же, по снятіи саца и дозволеніи жениться, остаться въ причетнической должности <sup>12</sup>).

- 3) Именнымъ указомъ 30 апръля 1724 года, какъ уже замътим мы, повежью времых священнослужителей, вступающих во второй бракъ, обнадеживать, что по сняти священотва они будутъ при архієреяхъ у двав и въ школахъ учителеми. Двиствовалъ и на основанія сего указа Св. Синодъ. Въ 1787 г., діаковъ, учитель одной семинарів, просившій о сложеній сана и о вступленій во второй бракъ, и на то и на другое получилъ разръшение отъ Св. Синода "3). Въ 1808 г., по вопросу курскаго преосвященнаго о дозволительности употреблять вдовыхъ священниковъ и діаконовъ, вступившихъ во второй бракъ, въ учительскія должности въ семинаріяхъ и училищахъ, Св. Синодъ указаль, что это дозволяется на ослования духовного регламента и указа 30 апрвля 1724 года 24). Вдоваго діакона, вступившаго во второй бракъ, ведимъ учителемъ информаторского бласса и татарского языка въ духовномъ училищь нижегородской епархін въ 1809 г. 33). Опредъляемы были также вдовые, сложившіе съ себя санъ и вступившіе во второй бракъ, и въ канцелярскія должности при духовныхъ правленіяхъ ").
- 2) Приложение правилъ древней церкви въ вопросъ о степеняхъ родства и свойства, воспрещенныхъ для брака.

До половяны прошедшаго стольтія браки по родству и свойству у насъ считались запрещенными на основаніи предписаній, изложенных въ Кормчей книгь — до 7 и до 6 степени включительно. Именнымъ указомъ 1752 г. повельно точные разсматривать запрещенныя и незапрещенныя степени родства и свойства, и не допускать браковъ только въ степеняхъ дъйствительно возбранен-

<sup>22) 1</sup> іюля 1810 г. дѣло № 256.

<sup>23) 29</sup> сентября 1787 г. проток. № 55.

<sup>24) 4</sup> мая 1808 г. проток. № 11.

<sup>26) 14</sup> мая 1809 г сивод. протов. № 181.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>9 2 февраля 1769 г. свиод. указъ въ дълъ 1769 г. № 315. Срави. проток. сего же года 18 в 20 февраля №№ 56 в 65.

мыхъ. Съ этого времени начивается стремлене къ ослаблению брачныхъ запрещеній въ дальнихъ степенахъ родства и свойства, съ намъреніемъ остаться тольно при запрещеніяхъ, принятыхъ и утвержденныхъ въ Св. Писаніи и въ правилахъ древней церкви, оканчивая VI вселенскимъ соборомъ. Но эта мъра принята была не вдругъ; окончательное принятіе ея въ 1810 г. подготовлено было продолжительнымъ шестидесятилътнимъ процессомъ, во время котораго были употребляемы Св. Синодомъ различные способы къ ослабленію прежняго обычая, державшагося столь долго, и къ утвержденію мовой практики, утвержденной на Свяш. Писаніи и на правилахъ только древникъ соборовъ и отцовъ.

Процессъ этого ослабленія представляєть для канониста любопытное явленіе и заслуживаєть полнаго вниманія съ его стороны. Мы прослёдиить этотъ процессъ по тамъ даннымъ, какія намъ удалось собрать.

Аргументація, посредствомъ которой Св. Синодъ проводить мысль о сокращенія видовъ запрещеннаго для брака кровнаго родства, свойства и родства духовнаго, разнообразна. Мы укажемъ здась та пріємы, какіє были употребляемы для этой цали въ рашеніяхъ Св. Синода.

а) Въ самомъ простомъ и чаще встръчающемся видъ эта аргументація основывается на отсутствіи яснаго правила, требующаго расторженія извъстнаго вида незаконныхъ браковъ послъ ихъ совершенія и выражается обывновенно въ формъ слъдующаго силлогизма: "хотя означенный бракъ въ Кормчей квигъ на листъ такомъ-то и положенъ между запрещенными, но вакъ ни въ словъ Божіемъ, ни въ правилахъ св. отцевъ расторгать такіе браки по совершеніи ихъ не изложено: то оракъ оставить не расторгнутымъ, а за вступленіе, въ противность церковному обычаю, наложить церковную епитимію по разсмотрънію духовнаго отца" <sup>27</sup>).

Еще св. Василій Великій произнесъ неблагопріятный приговоръ объ этомъ аргументв. Когда ему предложенъ былъ вопросъ о дозволительности брака съ сестрою умершей жены и когда предложившій усиливался доказать свою мысль между прочимъ тімъ, что въ Писаніи между запрещенными браками не упомянуто этого

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) 8 декабря 1809 г. сянод. указъ въ дътъ 1809 г. № 100; 1805 г. №№ 448 и 449; 1809 г. № 58.

вида. Св. Василій разсуждаль: "намъ что подобасть творити? Написанное глаголати, или умолчанное изыскивати? Ибо въ сихъ законахъ не написано и того, яко отецъ и сынъ не должны входити къ единой наложницъ. И снолько другихъ видовъ нечистыхъ страстей изобръло бъсовское училище, о коихъ Божественное Писаніе умолчало? Но умолчаніе не дастъ разръшенія сластолюбцамъ « <sup>21</sup>).

Достоинство и смысль, съ какимъ употребляется въ синодскихъ ръшеніяхъ этотъ аргументь, заимствуемый отъ несуществованія правиль, воспрещающихъ тъ или другіе браки, всего ясиве открывается изъ употребленія иногда въ самыхъ ръшеніяхъ рядомъ со ссылкою на правила еще ссылки на регламенть. Ясно, что ссылаться на регламенть можно даже и въ тошъ случав, еслибы захотъли оставить безъ расторженія бракъ отца и дочери, потому что въ регламенть и объ этомъ нътъ упоминанія, ноелику онъ совершенно не касается брачныхъ дълъ. Между тъмъ, около половины прошедшаго стольтія Св. Синодъ, оставляя безъ расторженія браки лицъ, воспринятыхъ однимъ и тъмъ же воспріемникомъ разсуждалъ, что ни въ правилахъ св. отецъ, ни въ духовномъ регламенть, чтобы въ такіе браки вступившихъ отъ сожитія разводить, не показано зн).

Употребленіе этого аргумента продолжалось въ рашеніяхъ Св. Синода до указа 19 января 1810 г. После этого указа до самаго последняго времени не видимъ его. Но ныне аргументь отъ немений правилъ, требующихъ расторженія брака, опять началь входить въ употребленіе въ рашеніяхъ Св. Синода, и прилагается уже къ бракамъ 4 степени двух-роднаго свойства. Бракъ съ дочерью теткина мужа отъ первой жены епархіальное начальство признавало бракомъ въ 4 степени и приговорило къ расторженію. Св. Синодъ въ 1868 г. нашелъ, что таковые браки, по напечатанному въ Кормчей книгъ росписанію, показаны между недозволенными; но что бы браки сін расторгать, того ни въ словъ Божіємъ, ни въ правилахъ св. отцевъ не положено. Посему оставить въ супружескомъ сожитіи неразлучными съ эпитимією 30. Упо-

<sup>28)</sup> Васил. Велик, правил. 87 въ книгъ правилъ.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) 25 мая 1765 г. свиод. указъ въ дѣдѣ 1753 года № 967 и въ дѣдѣ 1765 г. № 286.

<sup>30) 12</sup> марта 1863 г. проток. № 311.

требленіе этого аргумента можеть повести кь допущенію и еще изкоторыхь браковь въ близкомь родстив, расторженія которыхь не требуется въ правилахь.

б) Другой болье ухищренный способъ аргументированія мысли, употребляемый въ різшеніяхъ Св. Синода по этому вопросу, состояль въ отысканіи въ самой Кормчей основаній, ведущихъ ки тому же заключенію. Этотъ способъ замічателень по своей изысканной искусственности и несостоятельности. Въ Кормчей запрещаются браки въ кровномъ родствъ до 8-й степени, но нізноторые браки разрізшаются въ 7-й степени кровнаго родства. Изъ этого, при помощи особой силлогистики, извыекается то заключеніе, что подобный же образъ дійствія можетъ быть приложень и къ свойству. По Кормчей браки въ свойствъ запрещаются до 6-й степени. Но изкоторые виды браковъ въ этой степени разрізшаются; сліздовательно можно и еще въ одной степени (т-е. въ 5-й), если не дозволить, то по крайней мітрів не расторгать.

Вотъ подлинныя слова этой силлогистики, посредствомъ которой Св. Синодъ переходить къ мысли о законности оставленія безъ расторженія брака въ 5-й степени двухроднаго свойства: "хотя браки отъ двухъ родовъ въ 5-й степени по росписанію въ Кормчей книгъ напечатанному между запрещенными положены, а разръшаются нъкоторые отъ двухъ родовъ въ 6-й степени, противъ чего между оными брачившихся и недостаеть одной степени, почему, еслибы тотъ бракъ не былъ еще совершенъ и дозволенія бы на оный давать имъ не следовало, но когда оный уже совершили, а по установленію дерковному вътой же Кормчей листь 563 изображенному таковыхъ, коммъ запрещается въ бракъ вступать отъ врове до 8-й степени; ежели вто въ 7-й степени вступить, разлучать не вельно, следовательно въ одной степени и изъ древнихъ временъ, а потому и отъ ;св. Синода въ подобныхъ случаяхъ сиисхожденіе было показываемо. Для того и въ семъ случать бракъ не разводить, а за вступленіе противу древняго православной церкви обычая, дабы другимъ къ тому повода не было, наложить имъ, по Кормчей листь 562, епитимію на два года " 31).

Впрочемъ въ первое время св. Синодъ съ осторожностію пользовался этимъ аргументомъ. Вотъ разсужденіе св. Синода въ 1766

<sup>23) 28</sup> декабря 1782 года проток. № 70.

году о бражь въ 6-й степени двухроднаго свойства: хотя такой бракъ опредълению патріарха Сисиннія Кормчей вниги листъ 535 и 553 и прочимъ напечатаннымъ и противенъ, но понеже въ той же Кормчей л. 561 и 563 въ 7-й отъ крове степени браносочетание по событи своемъ не разрушается, но товмо епитиміею по разсужденію архіерея исправляется, то и сей бракъ (6-й степени двухроднаго свойства), хотя св. Синодъ законный быть и не признаеть, однако въ разсужденіи вышеозначенныхъ установленій, напечатанныхъ въ Кормчей, коими въ 7-й степени и отъ крове собывшіеся браки не разрушаются, смисходительствуя, оный яко въ 6-й степени отъ сватовства, а не отъ крове состоящій бракъ разводить не присуждаеть, а только налагаеть епитимію 22).

в) Третій способъ, иля той же цвли употреблявшійся, состояль въ особомъ толковании и положении правиль о степеняхъ родства, при которомъ изъ одной степени дълали дви и такимъ образомъ получали степень болье даленую. Но поелину нужда въ этомъ состояла не всегда; то отъ этого мы видимъ поразительныя противорвчія. Въ 1776 году бракъ съ двоюродною сестрою первой жены умершей не быль расторгаемъ по совершение его, ибо считался бракъ въ 5-й степени: Христини съ первою Ивановою женою были въ 4-й степени, какъ двоюродныя, а ему Ивину, по умертви его жены, состоить от дву-родовь вы пятомы вы). Но и прежде и поств такіе брани съ двоюродною сестрою первой жены умершей, какъ браки въ 4-й степени двухроднаго свойства, признаются незанонными и расторгаются <sup>34</sup>). Подобную же мысль въ 1774 г. св. Синодъ высказаль и объ отношеніяхъ пасынка къ мачихв. Пока живъ отецъ, пасыновъ въ мачихв находится въ 1-й степени. Но когда умеръ отецъ, онъ дълается уже во второй 35). Вслъдствіе той же мысли мужъ и жена признаются только при жизни обоихъ не составляющеми степени; въ случав же смерти одного котораго либо изъ нихъ оставшійся въ живыхъ считаєтся составляющимъ особую степень съ родственниками умершаго. Мужъ, по смерти

<sup>🥦 6</sup> февраля 1766 года проток. № 10.

<sup>22)</sup> Дѣло № 312, 21 марта 1779 г. увазъ въ дѣлѣ 1779 г. № 355.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) 22 іюдя 1775 г. Синод. указъ въ діять № 377.—18 генваря 1779 года въ

<sup>15)</sup> Дѣло 1774 г. № 311.

жены, вступить въбракъ съ двоюродною ся племянницею, дочерью ся брата двоюроднаго. Св. Сиводъ нашелъ, что родство между ними ме отъ крове, а отъ двухъ родовъ, и не въ 5-й стемени, но въ 6-й. Ибо по росписанию въ Коричей книгъ хотя и показано, что мужъ и жена степени не составляютъ, но сіс относится до нихъ самихъ и до нисходящихъ отъ нихъ, а что следуетъ до присвоенныхъ или побочныхъ, то съ ними мужъя и жены по тому же росписанию находятся въ разныхъ степеняхъ за).

Та же самая мысль лежить и въ признаніи за особую степень жену троюродного брата после его смерти, такъ что бракъ ея съ троюроднымъ братомъ уже не въ 6-й степени, а въ 7-й <sup>37</sup>).С ущность этого пріема очевидно основывается на той мысли, что смертію лица, связывавшаго два рода, связь эта разрывается и вийсто одной образуются двъ степени, -- высли очевидно неправильной, однакоже имъвшей употребление и впослъдствии. Отсюда та странная нолеблемость, вслёдствіе которой бракь между лицами, находящимися между собою въ одинаковомъ родствв, иногда считается въ 5-й степени, иногда въ 4-й, нолеблемость, которую мы встрвчаснъ даже во второмъ десятилетін нынашняго столетія, ногда св. Синодъ старается высвободить бранъ одной и той же жены съ двумя двоюродными братьями изъ подъ уназа 1810 г. Бракь одной и той же жены съ двуия двоюродными братьями последовательно не признанъ св. Синодомъ подлежащимъ расторжению; потому что это "родственное присвоеніе не подходить подъ существующія правила, по которымъ уничтожался бы бракъ, ибо по смерти перваго мужа, двоюроднаго брата, второму ся мужу четвертый степень между ними существовавшій не свойствень уже ей, яко свободной отто перваю брака и, следовательно, она, сама собою составляя накъ бы особый степень въ побочной линіи, должна считаться въ отношения нь второму мужу далье, нежели въ 4-й степени, до котораго только включительно браки указомъ Синода 17 февраля 1810 г. не разръшены за). Между тъмъ въ близкіе къ тому вре-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) 21 іюня 1779 г. Проток. № 61; тоже самое 9 генваря 1805 г. Синод. проток. № 2.

<sup>37) 3</sup> октября 1774 г. Синод. указъ въ дълъ 1774 г. № 883.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) 15 ноября 1815 г. Синод. проток. л. 178 въ прот. кн. 1818 г. генварь и февраль.

мени годы бракъ съ женою умершаго двоюроднаго брата былъ признаваемъ состоящимъ въ 4-й степени на основани Коричей 30).

Къ объяснение происхождения этой колеблемости, этого увеличения числа степеней въ слъдствие смерти лица, связывавшаго дварода, мы можемъ указать на рукописную статью о степеняхъ родства для браковъ, находящуюся между рукописями Императорской публичной библіотеки, гдв этотъ странный способъ возведенъ въ оормулу. Бракъ одного и того съ двумя двоюродными сестрами есть бракъ въ 5-й степени 40). И твиъ страниве это кажется и бросается въ глаза, что такую же пятую степень эта статья находитъ и тогда, когда отецъ и сынъ берутъ въ супружество двухъ двоюродныхъ сестеръ.

г) Четвертый способъ, употреблявшійся для той же цвли, состояль въ ослаблени самаго авторитета твхъ источниковъ, на которыхъ было основано запрещеніе брака въ дальныйшихъ стененяхъ родства и свойства. Къ этому способу въ первый разъсв. Синодъ обратился еще въ 1728 г. по поводу оставленія безъ расторженія брака кума съ кумою. Самую же первую мысль объ этомъ способъ подалъ константинопольскій патріархъ Пансій, признавшій возможнымъ оставить этоть бракъ безъ расторженія именно потому, что запрещение его основывалось только на 211 правиль Номоганова при требнивь, происхождение котораго было неизвъстно. Затъмъ тотъ же самый пріемъ св. Сиводъ въ последствін прилагаєть неоднократно нь дозволенію или по крайней мъръ къ оставлению безъ расторжения браковъ 5-й, 6-й и 7-й степеней. Въ первое время впрочемъ возврънія св. Синода на источники, подвергающіеся колебанію въ своемъ авторитеть, довольно сиисходительны; въ последствии строже. Въ указе св. Синода 16 ноября 1767 г., по поводу брака дяди и племянницы съ двумя родными сестрою и братомъ (5 степень свойства отъ двухъ родовъ), сказано: "сін браки запрещаются по законамъ Греческихъ дарей и по установленію константинопольскаго патріарха Сисинія; каковый обычай и церковь православная отъ древнихъ временъ содержить до нынв. А по Слову Божію и по правиламъ апостоль-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 20 декабря 1809 г. и 16 февраля 1810 г. Синод. проток. въ мартовской кн. л. 640. Ср. 28 ноября 1802 г. Синод. указъ въ ийли 1800 г. № 580.

<sup>&</sup>quot;) Рукоп. Толст. IV, 28 л. 68.

скимъ и св. отепъ возбраняются только браки до 3 и 4 степеней. И котя не слъдовало вступать въ бракъ 5-й степени за древній церковный обычай. Но какъ бракъ заключенъ и есть дъти; а о разводъ таковыхъ браковъ ни въ Словъ Божіемъ, ни въ соборныхъ правилахъ ничего не обрътается; посему и оставленъ окъ безъ расторженія. Но чтобы другіе не вступали въ подобные браки, наложить на виковныхъ пость и молитву въ домъ, и сверхъ того по препорціи имънія своето напрадить оное подалніємъ нищимъ милостыти 41).

Между тыть мысль объ ослаблени авторитета правиль, на которыхъ держались брачныя запрещения въдальныйшихъ степеняхъ, принималась и эрвла. Съ разныхъ сторовъ предлагали ее епархіальные архіерен и св. Синовъ принималь, какъ инъющую силу въ частныхъ случаяхъ, но общаго вначения еще ей не давалъ.

Эту мысль выразиль Дамаскинь, епископъ Костромскій и Гавичскій, въ донесеній св. Синоду 25 мая 1761 г. о бракв одного протопопа въ 6-й степени двухроднаго свойства, и Синодъ соглаенася съ нимъ 42). Туже мысль подробно развиль Георгій Конисскій, предлагая св. Синоду руководствоваться въдылахь о бракахь по родству исвлючительно 53 и 54 правилами VI вселенского собора, собственно для Бълоруссіи по причинъ многить опасностей отъ уніи и лативетва. Онъ разсуждаль: "поелику ныившинивъ (1768 г.) трактатомъ нашея въры исповъднивамъ въ ихъ заблужденіе переходить не запрещено, а на преходящихъ отъ нихъ къ намъ мазнь положена, въръ нашей по многимъ причинамъ- въ томъ числъ и по причинь запрещенныхъ супружествъ -- умаленіе. Правила 53 и 54 VI вселенскаго собора неоспоримы, а другихъ таковыхъ нътъ, написанныхъ Св. отцами. Толкованія же на правила преданы въ позднее время и не соборны. При томъ телковали различно-одни распространяя, а другіе не распространяя, что в правильные. Ибо какое то толкованіе, коимъ придается то, чего въ превиль и следа неть.

<sup>41) 16</sup> ноября 1767 г. Синод. указъ въ дълъ 1764 г. Тоже суждене о бракъ одного янца съ двоюродною теткою и иземяниваею 3 септабря 1774 г. № 381. 1772 г. № 328, № 234; 1769 г. № 393. Точно также суднаъ св. Синодъ и обракъ въ 6-й степени свойства двухроднаго въ указъ мая 2 1763 г. въ дълъ 1762 г. № 228. Также 29 мая 1774 г. въ дълъ 1774 г. № 382.—1772 г. № 329.—1771 г. № 331. 1769 г. № 391 и 392.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) **Дъю** 1761 г. № 29.

Что до большенства духовнаго (родства) паче плотскаго надлежеть, могло оно по разуму написавшихъ правило завлючаться единственно въ предмета посредствующаго Св. Духа, а последовательно твердъйше еще вапрещать изображенныя въ правилахъ степени, накъ запрещаетъ родство плотское. Правило же 54 и больше того толкованій не требовало и все степени сверхъ означенныхъ въ себъ отметаетъ потому, что оное правило само собою есть овотолкованіе ветхозав'ятному въ генеральности написанному запрещенію: всякь человькь ко ближнему плоти своея да не внидеть открыти срамоты ею, ово же дополнениеть правилу Св. Василя Великаго 86, какъ сіе видимо изъ полнаго въ пандектахъ, а не канъ въ Кормчей сокращенно написаннаго сего 54 правила. Градскій царей греческихь законь, такоже патріарховь несоборныя, или соборовъ ихъ только епаршескихъ въ последнихъ венахъ учиненныя поотвновленія запрещеніе сверхъ означенныхъ соборныхъ правиль протязающія, деркви воеленской, какь мий мнится, не вяжуть, когда и въ самомъ государстве греческомъ многажды другой Государь наосовать, что первый установлять. Да и въ Кормчей л. 543 сродство отъ Св. крещенія перво во всемъ уровняется сродству отъ врове, однако тамъ же придается: но убо сіе бываетъ по всей спархів Константинопольской; есть бо пятаго степене, въ Болгарской же сдержится. Наконеть и соблазна съ позволенія таковыхъ супружествъ никаного въ здёшней стороне не следуетъ; понеже люди нашего исповъданія примърамъ таковымъ у римлякъ и у унитовъ всегда бывающимъ пріобывли, и больше страннымъ почитають наше запрещеніе, какъ иновърныхъ позволеніе 43). Св-Синодъ, не давая общаго правила, предоставилъ преосвищенному Георгію въ тамошнемъ яко бывшемъ загражичномъ мъсть поступать по собственному настырскому усмотрвнію.

Въ болъе ръшительномъ видъ и при томъ съ намъреніемъ придать уже общее значеніе произведена была попытка поколебать авторитетъ правилъ, на которыхъ основывалось запрещеніе браковъ въ дальнъйшихъ степеняхъ родства, въ началъ настоящаго столътія. Въ такомъ смыслъ высказались и члены Св. Синода и оберъ-прокуроръ князъ Голицынъ по дълу о расторженіи бракъ графини Мусиной-Пушкиной-Брюсъ, начавшемуся въ 1805 году.

<sup>45)</sup> Дѣло 1768 года, № 400.

Большинство членовъ Синода и оберъ-прокуроръ полагали, что бракъ ихъ, бывшій въ 6-й степени кровнаго родства, должно оставить безъ расторженія. Месодій, Архіепископъ Тверскій, въ модкрышеніе мизнія большинства представить особое разсужденіе, въ которомъ утверждалъ: 1) Августинъ о градъ Божіемъ (15, 16) и Асанасій въ примъчаніи на книгу Числъ, браки даже между двоюродными братьями и сестрами признали правильными. 2) Нынышнее назнаніе троюродныхъ вовсе не находится въ греческомъ языкъ тъхъ временъ. 3) и Василій Великій, и Отцы VI всеменскаго собора не распространями родства.

А хотя на соборв подъ предсвдательствомъ патріарха Сисинія и распространено запрещение до 8-й степени съявнымъ запрещеніемъ брака въ 5-й и 6-й; но 1) церковь наша не сявпо принимаетъ все то, что въ новъйшія времена положено за правило Греческими отцами, а имъетъ и право и свободу разсматривать и избирать нзъ того согласное съ Словомъ и съ общимъ древнихъ Св. Отцевъ постановленіемъ. И но таковому основанію Св. Синодъ, руководствуясь Духовнымъ регламентомъ, въноемъ именно предписано на кръпко воспрещать всякія суевърія и налишества. 2) Помъстныхъ соборовъ правила не имъють той силы и твердости, чтобы всъ оныя принимать безъ разсмотренія и съ полнымъ къ нимъ довъріемъ. 3) Если бы и уважить Сисиніево постановленіе, то со вствы темь самая новость его, кольми паче излишняя строгость не даеть ему силы непремвинаго законоположенія, потому болве, что въ семъ видъ оно взяло бы преимущество предъ другими древнъйшеми и общими церковными законоположеніями, въ коихъ о вапрещенін, кольми паче о расторженін браковъ, состоявшихся въ 5 и 6 степеняхъ, ни словомъ не упомянуто. А бракъ въ 7-й степени и самъ Сисиній съ своимъ соборомъ, вопреки начальному своему о осми степеняхъ родства для брана дозволенныхъ сказалъ, что въ 7-й степени брачиться запрещается, но вступившіе въ таковой бракъ не расторгаются, а темъ самымъ даже и самъ онъ отступиль оть собственняго своего положенія, видимо действуя одшимъ своимъ произволеніемъ. Сверхъ того онъ Сисиній и не основаль своего положенія ни на какомь гласномь и всеми принятомъ церковномъ законъ. И Св. Синодъ, когда оставлялъ таковые браки не расторгнутыми, то къ тому имътъ больше справедливости, нежели въ расторжению, ибо внималь древитишимъ и важивищимъ

церковнымъ правиламъ, нежели Сисикію, и щадилъ тайну брака, по итръ того сколько она и безъ расторженія ослабляется худыми принтрами ныитышняго въка <sup>44</sup>).

Оберъ-прокуроръ Синода князь Голицынъ поддерживалъ тоже мивніе и между прочимъ указывалъ, что Св. Синодъ по большей части оставлялъ подобные браки, уже совершившіеся, безъ расторженія единственно по той причинв, что запрещеніе основано было не на твердомъ правиль, и для того въ рышеніяхъ своихъ понсиялъ, что хотя до 8-й степени и естъ запрещеніе, но нытъ постановленія въ правилахъ соборныхъ на разрушеніе оныхъ по совершеніи. Но при семъ онъ замвчаетъ, что были нъкоторыя дыла въ Св. Синодъ противно рышены. Но ежели въ одинаковомъ родъ дылъ послыдовали рышенія не сходныя; то справедливость требуетъ держаться тыхъ, коп основаны на законахъ не примъняемыхъ, ибо и самая присяга членовъ Синода въ случаяхъ недоумьнія обязываетъ: всячески тщаться искать уравумьнія и выдынія отъ священныхъ Писаній, правиль соборныхъ и согласія древнихъ вселенокихъ учителей.

. Въ завиюченіе оберъ-прокуроръ предлагалъ Синоду и впредь держаться въ подобныхъ случаяхъ коренныхъ духовныхъ законовъ, не расторгая таковые браки <sup>43</sup>).

Въ тоже самое время, какъ такимъ образомъ подвергаемъ былъ колебанію авторитетъ правилъ, на которыхъ утверждались запрещенія браковъ въ дальнихъ степеняхъ родства вровнаго и свойства съ цёлію ограничиться только немногими запрещеніями браковъ, съ тою же самою цёлію былъ ослабляемъ авторитетъ одного правила, на которомъ держались запрещенія браковъ по причинъ крестнаго родства въ отдаленныхъ видахъ онаго. Только здёсь ходъ дёла былъ иной. Тамъ мысль объ ослабленіи авторитета правила, дотолё имѣвшаго силу, исходила отъ епархіальныхъ архісреевъ и только не встрічала противорічня въ Св. Синодъ. Здёсь напротивъ епархіальные архісрен всячески старались поддержать авторитетъ правила. Иниціатива ослабленія принадлежить Св. Синоду. Неприкосновенность правила защищали — изв'єстный Арсемій Мацфевичъ, митрополитъ ростовскій, Арсемій, митрополить кісв-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>") 5 октября 1805 г. митя въ дълъ Св. Свиода 1805 г. № 446.

<sup>44) 19</sup> февраля 1806 г. въ дълъ Синод. 1805 г. № 446.

скій, и Симонъ, епископъ рязанскій. Діло шло о 211 правиль Номованона. Арсеній Мацівевичь по своему обычаю энергически защищаль авторитеть правила: "уничтожать таковаго правила не дерзаю, потому, ово, яко оно прещеніе преужасное въ себі заключаеть, которое ежели уничтожать, то явственный поводь будеть противникамъ нашея візы и другія анавемы церковныя уничтожать, ово яко оно есть въ церкви нашей предревнее, съ котораго требникъ московскій какъ до Синоду такъ и за Синодъ даже до ныні печатается во всенародное извістіе и исполненіе съ надписаніемъ обо всізхъ тамо правилахъ таковымъ: Номоканонъ сирічь правила Св. Соборовъ, еже аще не достовірно, то что и будеть у насъ достовірно, а наипаче какъ сіе отвергать, еже въ народі за законъ христіанскій утвердилося какъ и всецівлый требникъ " 46).

Въ томъ же смысль, хотя и не въ такихъ энергическихъ выраженіяхъ, говорили о 211 правиль Номоканона и оба вышеполиченованные архіереи кіевскій и рязанскій <sup>47</sup>). Но Св. Синодъ, какъ по случаю представленій этихъ архіереевъ, такъ и по случаю представленій другихъ <sup>48</sup>) не признаваль авторитета этого правила, указывая на то, что запрещенія содержащагося въ этомъ иравиль "ни въ какихъ правилахъ соборныхъ, ни въ писаніяхъ св. Отецъ не находится, а откуда взято—совсъмъ не извъстно. Объ этомъ какъ константинопольскій патріархъ Паисій еще въ 1727 г. съ удивленіемъ писаль, такъ потомъ и опредвленіемъ Св. Синода подтверждено" <sup>49</sup>).

<sup>46)</sup> Мивніе въ двяв Св. Синода 1757 г. № 320.

 $<sup>^{47}</sup>$ ) 11 марта 1768 года синод указъ въ дъдъ 1768 г. 4 іюни 1766 г. синод. указъ въ дъдъ № 259.

<sup>45) 18</sup> января 1772 г. синод. указъ въ деле 1771 г. № 386.

<sup>&</sup>quot;) 27 мая 1784 г. синод. прот. листь 195. Здівсь мы должны заміннь, что автеритеть самаго опреділенія патріарха Пансія быль принимаємь Св. Синодомъ различно. Въ началі Св. Синодъ согласился принять дозволеніе, данное патріархомъ, только изъ братолюбнаго синсхожденія и не въ образецъ другимъ. Въ опреділеніи 17 іюня 1728 г. Св. Синодъ разсуждаль объ этомъ ділів: «по синсхожденію отъ Св. Правительствующаго Синода для особливой его патріарха персоны и братолюбной склонности, а впредь въ такому подобному бракосочетанію позволенія отнодь никому не давать и въ образецъ онаго брака не шибть (діло архив. Св. Синод. 1728 г. л. 417). Но въ 1730 г. 20 марта Св. Синодъ разсуждаетъ уже совсімъ ниаче: «а что въ требників напечатано, Номожанонъ правило 211; то этотъ пунктъ весьма соминтеленъ, потому что отъ кого

Въ вныхъ случаяхъ даже дълаемы были епархіальнымъ архіереемъ за строгое соблюденіе вздревле утвердившейся прантики по этому предмету замѣчанія. Такъ въ 1786 г. черниговскому иреосвященному сдѣлано внушеніе впредь въ произведеніе подобныхъдѣлъ стараться имѣть о правилахъ св. Отепъ лучшее нонятіе, чтобы неправильными оныхъ толкованіями не подлежащіе въ точвому обвиненію напрасному сужденію отвюдь подвергаемы не были <sup>50</sup>).

Очень часто видимъ, что для вящшаго ослабленія авторитета 211 правила Номоканона при требникъ Св. Синокъ указываєтъ на помінценное въ томъ же требникъ (л. 7) правило, что при крещеніи довольно одного воспріємника и именно того пола, калого крещаємый. Доказательство, ослабляющее силу того, въ подкръпленіе чего приводится, ибо заимствуется Св. Синодомъ изъ того же самаго требника, при которомъ напечатанъ и Номоканонъ, и происхожденіе его также мало извітство, какъ и происхожденіе означеннаго правила Номоканона. Кромъ сего, отвергая одно правило Номоканона, какъ сомнительное по происхожденію, мы не будемъ имъть основанія принимать въ руководство и прочін правила Номоканона. А между тъмъ и до нынъ Св. Синодъ руководствуется правилами Номоканона во многихъ дълахъ, какъ мы видъли выше 51).

д) Въ совершившемся оактъ и въ стремлени къ поддержанию принципа нерасторжимости брана Св. Синодъ находилъ новое средство къ ослаблению строгости правилъ о брачныхъ запрешенияхъ въ родствъ. Кормчая и нъкоторыя правила, полагавшия нъкоторые браки между браками запрещенными прежде совершения, но оставлявшия безъ расторжения, когда объ нихъ сдълалось извъстнымъ уже по совершени,—давали достаточный поводъ, какъ къ приложению этого же начала къ случаямъ именно указаннымъ въ Кормчей, такъ и къ распространению ихъ на други. О совершившемся бракъ Св. Синодъ весьма часто разсуждалъ въ такомъ родъ: "понеже на бракъ отъ двухъ родовъ въ 6 степени точныхъ запрети-

наложень и въ которыя лъта, того не напечатано и весьма не извъстно» (Вътомъ же дълъ).

<sup>60) 26</sup> марта 1786 года проток. № 64.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Протоковъ декабрьскій 1859 г. № 2445.

тельныхъ правиль неть, и хотя-жь въ учиненныхъ въ Кормчей книгъ росписаніяхъ таковые брани прежде совершенія между недозволенными включены, но однако по совершеніи разводу не положено; то бракь яко уже совершившійся оставить не расторженнымъ <sup>53</sup>). Существеннымъ основаніемъ здёсь конечно служило
стремленіе къ поддержанію принципа нерасторжимости брака, который быль столь строго выдерживаемъ съ ослабленіемъ принципа
родства, что даже и въ просьбе о расторженіи брака въ 5 степени
свойства двухроднаго и при указаніи на то, будто не было свободнаго согласія на бракъ (что осталось не ясно донаваннымъ),
Св. Синодъ не расторгалъ бракъ сей степени <sup>53</sup>).

Наконепъ е) въ нъкоторыхъ ръшеніяхъ утверждавшіяся въ правтикъ и дъйствительно утвержденцыя на правилать, котя и не древнихъ соборовъ и Отповъ, однако же имъвшикъ силу въ цервви, запрещенія брановъ по родству Св. Синодъ называеть однимъобычаемъ, а у обычая отнимаетъ силу быть обязательнымъ. Равсуждая по одному дълу о бранахъ между лицами воспріемлеными однимъ и тъмъ же воспріемникомъ, Св. Синодъ говорить: "котя по впедшему обычаю и бывають при ирещеніи одного какого-либовоспріемниками люди мужскаго и женскаго пола; но одинъ обычай закономъ служить не можетъ <sup>54</sup>).

После всехъ вышеувазанныхъ изръ и всехъ употреблявшиеся въ разныя времена прісмовъ последоваль известный указъ Св. Синода 19 февраля 1810 г., сделавшій ненужными подобныя утонченности.

Чтобы видъть всю противоположность обрава дъятельности Св. Синода въ вопросъ о возбраненныхъ степеняхъ для брака родственныхъ, начавшагося во второй половинъ прошедшаго стольтія, съ тъмъ, какому слъдовалъ Св. Синодъ до того времени, мы приведемъ здъсь два синодскія ръшенія начала сороновыхъ годовъ прошедшаго стольтія. Тотъ образъ отношеній Св. Синода нъ этому вопросу быль совершенно такой же, какому и до мынъ слъдуетъ греческая церковь. Повдить о бракахъ 7 степени боковаго кровнаго родства

<sup>52) 11</sup> іюля 1771 г. синод. проток. № 34.

<sup>53) 18</sup> марта 1809 г. синод. указъ въ дѣдѣ 1806 № 563.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) 16 октябра 1774 г. въ дъдъ 1774 г. № 404. Срави. 11 марта 1768 г. Синод. протов. № 22.

и свойства почти не было и вопросовъ: ихъ разрышали безъ затрудненія. Но въ сороковых в годах в прощедшаго стольтія браки въ 7 степени боковаго кровнаго родства Св. Синодомъ были оставляемы безъ расторженія только въ видв особаго снисхожденія, не въ примъръ другимъ и съ епитиміями особенно тяжкими. Такъ, 9 января 1741 г. разръшено было Св. Синодомъ оставить безъ расторженія бракъ этой степени, только никому впредъ не въ образецъ. За основаніе такого рішенія принято было правило Кормчей книги на обор. 561 листа, дозволяющее таковые браки после заключенія ихъ оставлять безъ расторженія. Но это допущено съ такимъ обязательствомъ, чтобы сочетавшіеся о томъ "согращеній своемъ, противномъ св. правидамъ, имъя во всегдащией памяти къ покаянію понесенному по опредвленію епархіальнаго архіерея въ монастырскомъ содержаніи, и впредь приносили церковное теплое покаяніе съ усердіемъ и въ знакъ того поканніх доколь будуть въ сожити съ тъми женами своими сверхъ объявленной въ правиль епитинін давали десятую часть от всего импнія своего въ пропитаніе странных и нищенствующих, и для раздвлу отдавали это натурою, или деньгами лицу опредвленному оть архіерея". Всвиъ же прочимъ подтверждено не вступать въ подобныя сочетанія, запрещенныя правилами подъ опасеніемъ наказанія по правиламъ. Этотъ штраоъ, т.-е. пожертвование десятой части имвния вступивине въ бранъ и дъйствительно исполняли до 1758 г. когда преднисано было Св. Синодомъ штрафъ сей "оставить въ разсужденіи, яко оный довольно уже въ наказаніе себъ понесли виновные « 55).

Съ такими же тяжкими наказаніями и опять въ видь исключевія были оставляемы безъ расторженія совершившіеся браки въ 7 степени двухроднаго свойства <sup>58</sup>).

Какъ даленъ этотъ образъ возгрвній Св. Синода отъ того, которому слідовали во второй половинъ прошедшаго стольтія и который въ главныхъ чертахъ изложенъ нами выше, и какъ вполиъ согласовался онъ съ тъмъ, какой и до нынъ существуетъ въ цериви греческой! Поэтому любопытно сравнить отношенія константинопольскаго патріарха и его синода къ этому вопросу съ отношеніемъ Св. Синода русской церкви. Какъ россійскій Синодъ съ

<sup>. 56) 9</sup> января 1741 г. проток. Св. Синода въ дълъ 1738 г. № 411.

<sup>66)</sup> Проток. 9 явваря 1741 г. въ дѣдѣ 1738 г. № 411.

половины прошедшаго стольтія всячески стремится къ сокращенню степеней родства, возбраненныхъ для брака, такъ константино-польскій Синодъ и патріархъ старались удержать брачныя запрещенія въ прежнихъ предълахъ. Св. Синодъ россійской церкви дъласть сильныя внушенія и замічанія епархіальнымъ архіереямъ, защищающимъ правила и практику, издревле соблюдавшіяся върусской церкви. Патріархъ константинопольскій и его синодътвердо противятся всякимъ покушеніямъ ослабить строгость древнихъ правиль, не убъждаясь никакими доводами. Контрасть замівчательный.

Случай утвердить древнія правила о запрещенныхъ для браковъ степеняхъ родства поданъ былъ просьбою православныхъ іонійцевъ, которые указывали на затрудненія, съ каними они должны 
бороться при заключеніи браковъ съ соблюденіемъ запрещенныхъ 
степеней родства, затрудненія, происходящія по преимуществу отъ 
малочисленности жителей въ ихъ государствъ, такъ что для избъжанія затрудненій бывали случаи отступленія отъ православія; они 
просили сократить число возбраненныхъ для браковъ степеней 
родства на двъ, такъ чтобы въ боковомъ кровномъ родствъ запрещеніе брака вмъсто 7 степени останавливалось на 5, въ родствъ отъ свойства—вмъсто 5 на 3, а въ родствъ отъ св. крещевія простиралось только до 2.

Въ пространномъ опредъления патріархъ Григорій съ соборомъ есвять бывшихъ въ Константинополъ архіереевъ изъясниль всв прежнія правила объ этомъ предметв и подтвердиль ихъ во воей силь. При этомъ патріархъ не скрываеть, что въ последнее время это церковное установленіе подвергалось многимъ нарушеніямъ частію по незнанію законовъ, частію по надеждь на снисхожденіе. Иные указывали на случившійся когда-нибудь подобный бракъ, другіе-на колебаніе закона въ опредъленіи приоторыхъ степеней. Но все это побуждаеть патріарха и синодъ не къ ослабленію строгости древнихъ правилъ, а къ утвержденію, возобновленію и сохраненю древнихъ постановленій о степеняхъ родства, воспрещенныхъ для браковъ. Соборъ опредвляеть соблюдать отъ древности существующее въ церкви постановленіе о степеняхъ родства въчно и непремънно, несмотря ни на какую необходимость. "Ибо мы знаемъ одинъ честный бракъ и признаемъ законнымъ, составляемымъ по апостольскимъ и соборнымъ правиламъ божественныхъ отцевъ нашихъ, -- именно тотъ, гдв точно и непремвино соблюдается исчисление родотвенныхъ степеней, т.-е. гдъ бранъ въ провномъ родствъ воспрещается до 8 степени, въ свойствъ двухродномъ до 6, трехродномъ до 4, въ родстви отъ св. врещения по нисходящей линіи до 8; ибо свойство по духу болье свойства по илоти. Таковы должны быть последніе пределы невозбраннаго совершенія законныхъ браковъ; всякое же другое брачное сочетаніе, ваключенное въ предълахъ указанныхъ степеней и несохраняющее этого ванонического счисленія степеней, какъ беззаконное совокупленіе и кровосм'яшеніе, оскорбляющее досточестность св. брака, воспрещаемъ всвиъ, отвергаемъ отъ церкви и опредвляемъ считать беззаконнымъ и недъйствительнымъ такое сожитіе, а виновныхъ подвергать епитимін". При семь соборь не объщаеть никакого симсхожденія ни къ одному изъ сихъ браковъ, въ какой бы ни быль степени онь заключень, и во всякомь случав, будеть ли объ этомъ предложенъ вопросъ прежде совершенія брака, или будеть бракъ заключенъ безъ предварительнаго вопроса 57).

3) Приложеніе правиль древней церкви въ ръшеніяхъ Св. Синода по бракоразводнымъ дъламъ.

Ни въ какихъ другихъ ръшеніяхъ Св. Синода правила древней перкви не приводятся съ такою обязательностію и въ такоиъ обилія, какъ въ ръшеніяхъ по дъламъ бракоразводнымъ. Должно зашътить при этомъ, что и самыхъ дълъ этого рода гораздо болъе, чъмъ дълъ всякаго другаго рода.

Извъстно, что Слово Божіе допускаетъ только двъ причины прекращенія брака: смерть одного супруга и слово прелюбодъйное. Но римское законодательство допускаетъ и другія причины къ прекращенію брака, признавая даже одно взаимное согласіе супруговъ достаточною причиною къ разводу. Правила древней перкви, держась строго ученія Спасителя, допустили однакоже и нъвоторыя изъ причинъ развода, признанныхъ римскимъ правомъ, поскольку и съ ними была соприкосновенна главная причина—прелюбодъяніе.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) 10 φουραία 1839 г. Συντ. τ. θέιων κανόνων τ. 5. σελ. 160—175.

Съ такой точки зрвнія признаются правилами за основаніе развода: а) вступленіе одного супруга въ новый бракъ при существованіи прежняго, закономъ не расторгнутаго: нбо здвсь явное прелюбодвяніе; б) продолжительное безвівстное отсутствіе супруга: або, по Слову Спасителя, и тоть, кто разводится съ женою, кромів вины прелюбодізянія, подаеть ей поводъ прелюбодійствовать (Мо. 5, 32).

Св. Синодъ, принимая вышеуказанныя причины развода, какъ утверждающіяся на Словъ Божіємъ и правилахъ древней церкви, признаеть и кром'в сихъ еще некоторыя причины, частію основывающіяся на грево-римских законахъ, частію же установленныя Высочайшею властію въ Россіи. Сюда принадлежать: 1) признаніе неспособности къ исполненію супружеских обязанностей,за причину брачнаго развода. Правила древней церкви не знають этой причины развода, напротивъ предписывають мужу удерживать жену, хотя бы одержима была злымъ духомъ до того, что и оковы носыла (Тимов. Алекс. 15). Греко-римское право въ источникахъ, помъщенныхъ въ нашей Кормчей, допускаеть эту причину развода. Согласно съ нимъ и Св. Синодъ неспособность допускаеть какъ основаніе развода, имън конечно въ виду главнымъ образомъ связь этой причины съ главною, указанною Спасителемъ, ибо и мужъ, неспособный къ сожитію, подобно мужу, пускающему жену безъ вины прелюбодъянія, подаеть ей поводъ прелюбодъйствовать.

2. Въчная ссыява одного супруга въ ваторжную работу—причина, допущенная нашими государственными законами на томъ основани, что таковые сосланные равняются умершимъ, а супругу, другой супругъ коего умеръ. Слово Божіе дозволяетъ вступать во второй бракъ (1 Корино. 7).

Впрочемъ, какъ по всвиъ причинамъ, такъ въ особенности по причинамъ не указаннымъ прямо въ Словъ Божіемъ и въ церковныхъ правилахъ, во всъхъ случахъ, какіе мы видъли, Св. Синодъ дъйствуетъ съ крайнею осторожностію, по возможности ограничивая случаи расторженія брака. Изъ этой идеи—оберегать нерасторжимость брачнаго союза выходять случощія приложенія ея въ частныхъ случаяхъ:

1. Даже въ твхъ случаяхъ, когда въ расторженію браковъ есть достаточная причина, указанная Спасителемъ—предюбодъяніе, Св. Синодъ употребляеть нъкоторыя меры въ сохраненію брачнаго

союза неразрушимымъ. Сюда принадлежатъ: а) употребляемое духовною властію увъщаніе, чтобы виновный супругь испросыль христіанское прощеніе у обиженнаго невърностію, а сей послъдній даль это прощеніе; мера, какь видно изъ дель, иногда увенчивающаяся успъхомъ. Пособіемъ и содъйствіемъ ей служить употреемая вывств съ нею и другая, --- именно, когда прощение виновному лицу дано, тогда новая просьба о разводе безъ новыхъ причинъ уже не принимается 58). б) Производить дело о разводе по этой причинъ не иначе какъ по просъбъ обиженнаго супруга, не принимая кромъ сего никакихъ основаній для дълопроизводства. в) Производить разводъ только на самомъ ясномъ дознаніи виновности, при малъйшемъ же сомивніи о виновности, не присуждав развода, или увъщевать къ примиренію, или же допускать временное разлученіе, дондеже смирятся, на основаніи ученія апостола Павла и г) само ищущее развода лицо признавать имъющимъ на это право только тогда, когда оно само совершенно чисто отъ всякаго упрека и подозрвнія съ сей стороны.

Изъ той же существенной мысли, изъ того же стремленія къ соблюденію твердости и нерасторжимости брака исходили тв рв-шенія Св. Синода, которыми онъ, при недоказанности прелюбодъннія, не принималь въ счетъ совокупности причинъ, ведущихъ къ разводу, другія вины судимаго лица, наприм. кражу имѣнія, побъги. Въ такихъ случаяхъ Св. Синодъ опредъляль обоимъ оставаться

<sup>. 50)</sup> Когда последовало между супругами, искавшими расторжения брака по предюбодъянію, примиреніе и обиженный простиль виновнаго; то посль этого, безъ новых обстоятельствъ, влекущих за собою разводъ, по преживиъ расторженіе брака не допускается.—Балакиреву Св. Синодъ опреділеніемъ 4 октября 1735 г. въ расторжени брака съ женою отказаль: 1) потому что «хотя и была между ними важная вина (прелюбодъяніе жены) совершеннаго развода, но прощеність оть того Балавирева вина опан управдиннясь и паки бракъ утвердинся. И поелику новой причины къ разводу они въ променіяхъ своихъ не показывають, то в разводу чинить имъ не возможно и никто изъ нихъ не имветъвласти совершенно разлучиться». Но при семъ Св. Сиводъ довволяеть имъ жить особо другь от друга, но въ новый бракъ вступить не дозволяеть, «понеже на овый Балакиревъ не престаль быть мужемъ своей жены, ни жена ему женою». Временное разлучение Св. Синодъ дозводилъ имъ на основания 1 Кор. 7 гл. 11 в 12 стиховь (4 октября 1735 г. сниод. проток. л. 83). Но нотомъ они помирились и стали жить вифств, на что и получили благословение Св. Синода (см. тамъ же листь 118 и 119 10 октября 1735 года).

безбрачными, "дондеже смирятен" 50). Подобнымъ образомъ ръшатъ Св. Синодъ и въ другихъ случанхъ, даже имъя въ виду Высочаймія повельнія. Такъ, жена обвинила мужа въ прелюбодьній, но 
не доназала. Въ происшедшей поэтому между ними ссоръ Св. Синодъ увъщеваль ихъ смириться, или остаться въ разлученій поапостолу. Но въ полномъ разводъ отказалъ. Затьмъ, когда снова 
по Высочайшему повельнію предписано было пересмотрыть дьло, 
Св. Синодъ, на основаніи Мато. 19, 9 и апостольскихъ правиль 
(48), положиль, что онаго брака расторгнуть не можно, и хотя 
признаваль, что следовало бы жену принудить къ сожитію съ мужемъ, но поемину императорскимъ указомъ не вельно ее оберпокомвать, то отдано рыю на Высочайшее усмотриніе 
40).

- 2. Въ расторжени браковъ по причинамъ происхождени не перковнаго, а гражданскаго, Св. Синодъ дъйствуетъ еще съ больново осторежноство. Ибо:
- а) но просъбамъ о расторжени брана, по причина безавстнаго отсутствия, Св. Синодъ требуеть непременно и определеннаго закономъ срона отсутствия, именно—пятилетия я достовернаго свидетельства объ этомъ. Исходя изъ втей последней мысли и заботясь о возможной твердости бранныхъ союзовъ, Св. Синодъ въ начале настоящаго столетия на) неодновратно отманиваль въ развода по этой причите, когде дознане производимо было не помнышъ повальнымъ обыскомъ и бб), всегда расторталъ бракъ, заключенный прежде метечения питилетия.
- 6) Случаи растеривнія брана по причина сскілки супруга Св. Синодъ также вводиль въ самые такные предалы, указанные закономъ, признавшимъ эту причину брачнаго развода, и отобналь всякія поползновенія къ расширенію круга дъйствія этой причины. Такъ, когда жена лишеннаго чиновъ и дворянства и записаннаго въ

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) 15 декабря 1765 года сянод, проток. № 27. Сравн. 5 октября 1799 года проток. л. 220.

<sup>60)</sup> По безействому отсутство нужно довольное испытавіе по 31 правилу Васняї Великато и большой повальный обыска по уложенію (7 мая 1808 г. синод. протокол. № 26, 27; 10 іюня 1808 г. проток. № 44). Въ 1806 г. и 1807 г. Св. Свиоска правила протока правила правила правила правила правила правила протока правила правила

<sup>68) 9</sup> іюля 1764 г. синод. проток. № 26.

рядовые, просила о расторжени брака, основываясь на указа 29 марта 1753 г. и 15 іюля 1767 г., Св. Синодъ объяснить, что эти указы относятся только до тъхъ преступниковъ, которые осуждены за преступленія въ въчную работу, или въ ссылку и заточеніе; а ея мужъ, хотя и лишенъ чиновъ и дворянскаго достоинства и записанъ въ рядовые, но не посланъ на поселеніе; состояніе-жъ военно-служащаго не есть еще поносное, или безчестное; слъдовательно она и потомство ея, яко не участвовавшіе, не могутъ носить пятна въчнаго безславія. И поэтому положиль не разводить на основаніи Мато. 19 главы 61).

- в) Въ расторжени брана по неспособности супруга осторожность Св. Синода, возбуждаемая мыслію о необходимости твердаго охраненія ненарушимости бранаго союза, достигаєть высшей степени. Расторженіе брака по этой причинъ Св. Синодь допускаєть только при самомъ строгомъ соблюденіи всёхъ условій, входящихъ въ оставъ этой причины развода. Нужно ав) чтобы неспособность непытана была не менъе навъ въ продолженіи трехъ лътъ послъ заключенія брака «2); бб) нужно, чтобы она началась прежде брака и супруги не имъли сожитія вовсе «3); вв) нужно, чтобы жена непремъню доказала, что находится въ дъвсявенномъ состояніи, засвидътельствованномъ узаконеннымъ порядкомъ чрезъ врачебную управу «4); гг) нужно, чтобы неспособность была ненальчима. Неспособность жены, которую можно исправить операцією, яе признаваема была причиною къ расторженію брака «5).
- г) Новыхъ нормъ въ дълахъ бракоразводныхъ Св. Синодъ не установляетъ и большею частио судитъ по прежнимъ уже утверджинимея и притомъ предпочтительно или даже исключительно по

<sup>44) 9</sup> марта 1805 г. синод. протов. № 38.

<sup>\*\*\*) 4-</sup>го девабря 1816 года сивод. проток. въ январской кн. 1817 г. № 10, дисты 348 и 349. 17 января 1810 г. синод. прот. мартовская книга д. 517. Ноября 1814 г. синод. прот. № 37. 19 февраля 1837 г. 466 мартовск. кинга.

<sup>61)</sup> Ноября 1811 г. проток. № 24. 10-го сентября 1815 г. симод. прот. л. 371 21 декабря 1817 г. синод, прот. листы 158 и 159 январская кн. 1818 года. 20 декабря 1809 г. № 110.

рада́киревъ ве преставто вить пументь своен жеви, 455 ме. 538; у 22 дек. 1848 г. менное разлучение Св. Синодъ дозволилъ имъ на основания 1 Кор. 7 гл. 11 и 12 стиховъ (4 октября 1735 г. синод. проток. л. 83). Но потомъ они помирились и стали жить вивств, на что и получили благословение Св. Синода (см. тамъ же листъ 118 и 119 10 октября 1735 года).

темъ, которыя утверидаются на слове Божіенъ и правидахъ древмей цериви. Такъ дъйствуетъ Св. Синодъ въ дълахъ о разводахъ
брановъ но бользин. Вообще въ просъбахъ о разводъ по этой
причинъ Св. Синодъ отказываютъ, пользуясь развыми осневаніями
для этого. Одинъ разъ, напримъръ, мужу, просившему вступить
въ новый бракъ, потому что жена его больна семь лътъ неиспъльною канцерозною бользиню, Св. Синодъ отказаль на основаніи
правиль: апостольскихъ 48. Василія Великаго 48, Леон. и Конст.
8, 9, которыя вижющему первую жену живую не дозволяютъ вступать въ новый бранъ \*\*).

Въ другой разъ, по просьбв о расторжени брака за бользнію жены прымскою, которая найдена весьма опасною и никогда неизлечимою и по ноторой не можеть она сообщаться ня съ кемъ, Ов. Синодъ отказываеть въ расторжении брана на основани Мате. 19, и 15 правила Тимоося Аленсандрійского 67). Изъ сихъ основаній, въ первомъ воспрещается расторгать бракь по всякой причить, некаючая прелюбодълнія; а во второмъ предписывается удерживать мужу жену, хотя бы она была бъсноватая и носила оковы-Иногда же въ просьбъ о разводъ по этой причнив отказывается безъ указанія какихъ-либо основаній 68). Но есть бользии такого свойства, которыя находится въ ближайшей связи съ причинами развода, допусивеными въ словъ Божіемъ. Танова напр. венеричеевая больень. Дъла о расторжении брана по причинъ этой больяни ветрвивань съ начала настоящаго столетія. Не придавая этой бользни значенія самостоятельной причины, достаточной для расторженія брака, Св. Синодъ всегда обращаль вниманіе на то, ить и здесь свизи съ прелюбодениемъ п, только открывая эту

<sup>66) 11</sup> іюдя 1726 г. сян. прот. д. 350.

<sup>47) 2</sup> октября 1816 г. синод. проток. въ ноябрыской кн. л. 879. По бользня — разслаблению, которое совершенно безнадежно къ выздоровлению, епархіальный архіерей положиль: «расторгнуть бракь на основаніи законовъ судныхъ царя Константина. Ов. Синодъ опредълиль не расторгать, нбо Мато. 19, 9 только по предвободівнію, а 15 пр. Тимовея Александрійскаго запрещаєть но бользни. 10 іюня 1808 г. проток. № 56, 20 декабря 1809 г. синод. прот. въ ділів 1809 года № 110. 19 ноября 1809 г. синод. указъ въ ділів 1800 г., № 102. 27 іюля 1810 г., синод. указъ въ ділів 1810 г. № 314. 7 сентября 1810 года синод. указъ въ ділів 1810 г. № 345. 9 іюля 1764 г. синод. Указъ № 249.

<sup>68) 9</sup> іюля 1764 г. синод. проток. № 26.

связь, досволяль расводь. Воть два примъра, которые могуть укенеть образъ возврвнія Св. Синода на это двло. По просьбанто расторжении брака по причинь заражения жены венерического больнию, послеку правель о презнавание этой бользии приченоворасторженія брана не существовало, епархіальное начальство обращалось въ Св. Синодъ. Синодъ, не установляя по этой бользии новаго основанія из расторженію брака, хотыть связать эту причену съ установленною уже причиною расторжения брака по препободелнію. Въ отняв видакъ предписываль исоледовать: въ какое время последовало заражение болезнию, прежде брака, или посль. Еслибы оказвлося, что жена заражена бользнію, будучи уже въ замужествъ, а мужъ оказался бы незараженнымъ; въ такомъслучав, послику она подаеть на себя подоврвніе въ нарушевін супружеской верности предюбодействомъ съ другини, бражь, на основанія закона суднаго царя Константина 32 главы, расторгается съ дозволениемъ нужу вступить въ новый \*\*). Въ другой разъ просили о разводъ по случаю заразительной болькии жены, случившейся съ нею за три года до брана и сдълавшей ее совершенно неспособною къ сожитію. Консисторія, основывалсь на 49 главъ Коричей л. 1:9 и законъ градскомъ 11, л. 108, присудила из расториению. Но Св. Синодъ судель нивчек "хотя жена н признана врачебною управою отъ застаръныхъ бользией въ ивлечению ненадажного и къ супружескому сожитию неспособного, но какъ по двлу невщно, чтобы эта бользаь приключение отънарушения чистоты супружеского союза, а накъ таинство брака по евангел. Мате. 19, 9. расторгается только за прелюбокание. то бракъ долженъ оставаться безъ расторженія". Что касается до двухъ правелъ, на которыхъ консисторія основала свое заключеніе о расторженін; то правила сін къ означенному обстоятельству Св. Синодъ призналъ неприложеными. Ибо изъ самыхъ сихъ правиль ясно само собою, что они распространяются только на один тв случан, когда мужъ чрезъ 3 года послъ брака не возможетъ исполнить естественной супружеской обязанности, и когда таковая исвозможность будеть доказана нерушимостію дівства его жены" 70).

<sup>\*\*) 26</sup> марта 1803 г. проток. № 96.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) 20 октября 1809 г. синод. прот. въ нартовской кв. 1810 г. л. 676.

- д) Только одинъ разъ мы встратили употребление Св. Синоломъ въ основание при расторжении брака злоумышления супруга на Государя, причина допускаемая греко-римскими законами. Въ 1723 г. Св. Синодъ жену конюха Императрицы Екатерины I объявилъ свободного отъ брачнаго сожития ея съ мужемъ, потому что она въ допошении своемъ показала, что мужъ ея "въ важной продерзости, т.-е. въ насающихся Его Императорскаго Величества дълахъ явился". Основаниемъ для ръшения о разводъ при самъ служилъ для Св. Сянода законъ градскій. Гр. 11, гл. 11, 12 71).
- е) Весьма ръдко и неохотно Св. Синодъ расторгаетъ бравъ по причинъ желанія супруговъ астуцить въ монащество, им въ кажомъ случать не дозволяя останицемуся въ міръ супругу вступать въ новый бракъ прежде смерти супруга, постригаемаго въ монамество 72), а въ иныхъ случаяхъ и прямо отназывая въ разводъ по этой причинъ, если не оба супруга поступаютъ въ монамество 73).

И ни одного случвя не видимъ, чтобы бравъ былъ расторгнутъ по причина избранія мужа во спископа, — причина допущенная VI вселенскимъ соборомъ.

Обратимся теперь из частивищему разсмотрению того вопроса, даним образом Св. Синодъ прилагаль правила въ пределахъ каждой частной причины развода.

Расторжение брака по причинъ предюбодъяния одного супруга в расторжение брака, заключеннаго однивъ супругомъ при существования еще прежилго брака, не прекратившегося и закономъ не расторгнутаго,—Св. Синодъ весьма часто производить не осно-

<sup>&</sup>quot;1) 10 сентября 1723 г., сниод. проток., № 21.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Императорскимъ указомъ велено постричь по прошеню жену живаго мужа, жмъ увольняемую. Св. Сниодъ при семъ разсуждалъ, что по апостолу 1 Корино. 7 гл. и по духовному регламенту, приб. л. 4, мужу жены просто отпущати возбращение, в если кто по превельней више отрешится жены, таковымъ велено быть безбрачнымъ, то до пострижения у мужа ел, укольняющаго ес въ пострижению, велено ваять письменное обязательство, дабы онъ но пострижение жены до кончины жизни своей или по ел смерть быль безбрачнымъ, и о вступление во 2-й бракъ просьбою нигде никого не утруждалъ (13 марта 1774 г., синод. прот., л. 269).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Мужа и жену желающих постричься справивали: оба ли желають, и если хотя однив отв пострижения отрекался, то и обоих въ монашество не постригать (5 июня 1780 г., синод. протов., л. 233).

ваніи однихъ и тіхъ же правиль. Ибо и сущность того и другаго преступленія совершенно одинакова—нарушеніе супружеской візристи, віз посліднемъ случать только прикрытоє видомъ новаго законнаго брака.

' Въ актъ брачнаго развода по первой изъ этихъ причивъ заключаются три существенные момента: а) расторжение прежняго брака, святость котораго осквернена премюбодънниемъ; б) дозволение вступить невинному въ новый бракъ и в) наказание виновному.

Первый и второй изъ этихъ мементовъ имъють основание въ Священномъ Писаніи. У свангелиста Матося въ 5 главъ, 32 стахъ н въ главъ 19, стикъ 9, изложено учение Спасителя объ этомъпредметь. И жы видыи, что Св. Синодъ предписаль въ дълахъ о разводать по предгободенню всегда приводить слова Спасителя, приведенныя у евангелиста Матеен въ 19 главъ, 9 стихъ. Но не всегда и не при всвхъ решеніяхъ исполняемо было это предписаніе Св. Синода. Въ иныхъ ръшеніяхъ приводятся какъ основаніе слова Спасители изъ 19 главы евангелиста Матоси, или дъластся на нихъ ссылка, въ другихъ ссылка дълается на тъ же слова Спасителя, только въ другомъ мъсть приведенныя, именно у евангелиста Матеен въ 5 главъ, 32 стихъ. Иногда дълвется въ одномъ и томъ же ръшеніи ссылка на оба мъста. Но много и такихъ ръшеній, въ которыхъ не приводится ни то ни другое мъсто, и вообще на основаніе въ разводу, завлючающееся въ Священновъ Писаніи, не дълается указанія. Единообразія и постоянства въ приведенія втого основания не замъчается. Въ нъкоторыхъ, впроченъ весьма немногихъ случаяхъ, вивсто вышеуказанныхъ словъ Спасителя изъ Евангелія св. Матоен, дълается ссылка на ученіе апостола Павла, изложенное въ 10 и 11 стихахъ, 7 главы 1 посланія къ Кориноянамъ, воспрещающее мужу разлучаться съ женою и прямаго отношенія въ этомъ случать не имтющее 74).

Тоже самое отсутствіе единообразія и постоянства замізчаємъ и въ принеденіи основаній къ расторженію брака по этой причинь, завиствуємыхъ изъ правиль соборныхъ и отеческихъ. Ивъ правиль къ настоящему ділу, т.-е. къ расторженію брака по прелюбодівнію ближе прочихъ относятся, хотя и не совсімъ прямо, правило апостольское 48, и Василія Великаго 9, 21, 35 и 48; эти

<sup>74) 4</sup> ноября 1807 г., протоколь № 12.

правила и приводитъ Св. Синодъ въ основание ръшений о разводахъ по прелюбодъянию, но въ разныхъ ръшенияхъ—разныя. Иногда
приводится нъсколько правилъ, чаще правила Васили Великаго—
9, 21 и 35; неръдко приводится одно 9 правило Васили Великаго.
Ръже прочихъ приводится апостольское 48 правило. Содержание
встахъ этихъ правилъ почти одинаково; ими воспрещается оставлятъ законнаго супруга и вступатъ въ бракъ съ другимъ лицомъ. 
Новтому въ существъ дъла совершенно нътъ различия: приводятся ли вст эти правила, или только которое нибудь изъ нихъ
одно; и естъ только одинъ недостатокъ внашняго единообрази, могущий соблазнять только того, кто не взялъ бы на себя труда
еличить самыя правила.

Конечно и здъсь, какъ и въ другихъ подобныхъ ръшеніяхъ Св. Синода, желательно было бы имъть точное опредъленіе: какія именно правила въ какомъ случав приводить. Въ отношеніи къ основанію, заимствуемому изъ Священнаго Писанія, такое опредъленіе было, хотя и не исполнялось. Въ отношеніи къ приведенію правиль не было и такого опредъленія, и примъчаемое разнообразіе на поверхностный взглядъ можеть представляться скрывающимъ въ себъ или произволь, или недостатокъ основательнаго знакомства съ правилами.

Кромв вышеозначенных основаній, въ синодских решеніях о расторженіи браковъ по прелюбодьянію приводятся въ основаніе греко-римскіе гражданскіе законы, помещаемые въ Кормчей, именно изъ такъ - называемаго "Свитка новыхъ заповедей" Юстиніана (13, 6), изъ закона градскаго (11, 6 и 16) и изъ главизнъ Леона и Константина (2, 9). Въ нихъ содержатся опредъленія, въ сущности согласныя съ опредъленіями содержащимися въ правилахъ, только иныя въ боле ясной форме изложены, иныя же содержатъ ивкоторыя подробности, правилами не указанныя. Не во всехъ решеніяхъ вмъсте съ правилами приводятся въ основаніе гражданскіе законы. Но есть и такія решенія, въ которыхъ въ основаніе расторженія брака делается указаніе только на Священное Писаніе и на гражданскій законъ (11, 16) 15. Изданіемъ устава духовныхъ консисторій оканчивается деятельность греко-римскихъ

Digitized by Google Racnoshabahue mekema ABK/FR.

<sup>\*) 18</sup> апрыя 1845 г., проток. № 45 и 23 апрыя, № 58.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Таковы 28 января 1818 года, проток. л. 445, 504, 512, 516.— 2 апраля 1823 г., проток., листы 201, 202.—17 января 1821 г., прот., листы 286, 306, 307.

гражданскихъ законовъ Кормчей и въ этомъ рода дълъ. Вывсто того приводятся статьи изъ этого устава 76).

Мы заметили выше, что въ наждомъ акте развода по предюбодъянію три существенные момента: расторженіе брака, дозволеніе невинному вступить въ новый и наказаніе виновному. Не каждое изъ указанныхъ выше основаній опредъляеть всв три момента. . Въ словъ Божіемъ, какъ заметили мы, заключается основаніе для сужденія только о первыхъ двухъ моментахъ. Равнымъ образомъ, и не наждое правило содержить въ себъ такое общее основаніе. Чтобы произнести сужденіе на основаніяхъ, вполяв соотв'ятствующихъ существу дваа, для этого нужно раздвлить моменты, и къ каждому привести основаніе ему соотвётствующее. Немного намъ удалось найти такихъ раздъльныхъ и вполнъ ясныхъ ръщеній Св. Синода, въ которыхъ отдъльно приводятся основанія, на которыхъ утверждается ръщение о расторжени брака, затымъ основанія, по которымъ дозволяется невинному вступить въ новый бракъ, и наконецъ тъ, на которыхъ утверждается опредъленіе наказанія виновному 77). Напротивъ, въ большей части случаєвъ, или не для каждаго отдъльнаго момента приводится основаніе, а на одномъ утверждается все, или же смешанно вдругъ приводятся все правила, и затвиъ исчисляются всв пункты рашенія. Съ вившией стороны мы конечно должны отдать преимущество решеніямъ перваго рода, какъ яснъйшимъ. Юридическая форма ихъ удовлетворительные, хотя на сущность рышенія это и не всегда имысть вліяніе: и въ первомъ и во второмъ случав решеніе одинаково бываеть, сообразно съ существомъ дъла. Но во всякомъ случаъ техническая обработка свидетельствуеть о большей или меньшей раздъльности и ясности юридическаго пониманія, а следовательно о большей или меньшей обезпеченности върнаго ръшенія.

Мы заметили уже выше, что расторжение брака по прелюбоденню и расторжение брака, заключеннаго при существова-

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Синод. проток. 1840 г., № 30, ноябрь, кинга 1.— 1849 г. 5 октября и 1850 г. 24 февраля, синод. проток, листы 795 и 796.—11 априля 1860 г., проток. № 812; ноября 1859 г., №№ 2155 и 2048.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Таковы 18 августа 1736 г., сни. прот., янсты 232—235.—21 марта 1832 г., прот. аправыем. вн., в. 478.— 17 января 1821 г. проток в 278.— 26 октябля

<sup>14) 4</sup> ноября 1807 г., протоколъ № 12.

він прежинго, закономъ не расторгнутаго, въ существів заключасть въ себъ премободъние. Постому и основания для ръпленін дель о расторженін брака по этой причина Св. Синодь употребляеть почти все тв же, какія употребляеть и при ръписнім о расторженім брака по предюбодіннію. Изъ новыхъ основаній, не приводимыхъ Св. Синодомъ въ рашеніяхъ о расторженів брака по предвободанию и употребляемых въ настоящемъ случав, мы должны указать на нередко встречаемое ученіе апостола Павла, выоженное въ 1 посленіи въ Кориноннамъ гл. 7, стихи 10, 11 и 39, гдв прямо и ясно повелввается супругамъ не оставлять другь друга; а изъ правилъ — 87 и 92 правила VI вселенскаго собора, ясно указывающія предюбодвяніе въ такомъ совокупленіи, 20 правило анкирскаго собора и 77 правило Василін Великаго, полагаютія епитимію за тавое прелюбодъяніе. Гражданскіе законы Кормчей: новыя заповёди Юстиніана, законъ градскій, законъ судный людямъ царя Константина,-приводятся въ основаніе рышеній почти во всякомъ дъль; въ одномъ случав принимается за основание правило, помъщенное у Властаря (кн. 8, 2) и у Гарменопула (6, 4) <sup>78</sup>), и такъ продолжается до изданія устава консисторій. После 1850 года делается ссылка уже на приложение въ 34 ст. Свода законовъ, завлючившее въ себъ извъстное положение 6 февраля 1850 г. Ссылки на гражданскіе законы, въ Кормчей содержащієся, прекращаются 70). На нерговныя правила ссылка делается только въ вопросе о поnomeniu emutumiu buhobhomy 80).

Объ образв употребленія правиль мы и по поводу этого вопроса должны сдвлать тоже замвчаніе, какое сдвлали выше: единообразія въ приведеніи и употребленіи не примъчается, случай опредвлительной раздвльности приведенія правиль по каждому отдвльному пункту гораздо ріже, чімь случай общаго валоваго приведенія місколькихъ правиль, и потомъ изложенія общаго рівшенія. Для каждаго отдільнаго пункта основанія приводятся только не во многихъ рівшеніяхъ 81).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Протоколъ 1753 г., январск. треть, листы 320, 321.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Марта 1860 г., проток. № 477 и 515, 572, 590, 1861 г., № 80.—14 января 1857 г., проток. феврал., № 179.—19 октября 1855 г., проток. № 12, ноябрек. кн. тоже листы 889, 1066.

<sup>••) 18</sup> апрыя 1845 г., проток. № 45 н 23 апрыя, № 58.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Тавови 28 января 1818 года, проток. л. 445, 504, 512, 516.— 2 апраля 1823 г., проток., листы 201, 202.—17 января 1821 г., прот., листы 286, 306, 307.

Но кромѣ этихъ внѣшнихъ, формальныхъ, если можно такъ сказать, несовершенствъ, мы должны указать на рѣшенія Св. Синода, основанныя по буквѣ или по крайней мѣрѣ по сдѣланнымъ въ рѣшеніяхъ указаніямъ на тѣхъ же правилахъ, но несогласныя между собою въ существѣ. Мы имѣемъ въ виду 1) сдучаи, когда и невинный супругъ, оставленный другимъ, встудившимъ въ новый бракъ при существованіи прежняго, по расторженіи незаконнаго брака, не получалъ права на вступленіе въ другой бракъ, а обязывался или житъ съ оставившимъ, или бытъ безбрачнымъ и 2) случаи, когда виновное лицо было осуждаемо не на всегдашнее безбрачіс, а только до смерти невиннаго супруга, а послѣ сего получало право на вступленіе въ бракъ.

Ръшенія перваго рода принадлежать прошедшему стольтію и особенно концу 30 и началу 40 годовъ. Опредъленіемъ 11 октября 1738 года Св. Синодъ расторгъ второй бракъ на основаніи 92-го правила VI вселенскаго собора и закона суднаго пунктъ 14. Но поелику и первая жена не хотіла жить съ мужемъ, ее оставнешимъ, то Св. Синодъ опредълилъ быть обоимъ въ разлученіи и обоимъ оставаться безбрачными, принимая за основаніе рішеніе 102 правила кароагенскаго собора, которымъ воспрещаются супругамъ разводы по произволу и по взаимнымъ ссорамъ безъ достаточныхъ основаній, и которое дійствительно въ другихъ синодскихъ рішеніяхъ прилагается къ этимъ случаямъ. Другимъ опреділеніемъ, именно 28 января 1741 года съ разведеннымъ со второю женою, съ которою вступилъ въ бракъ, оставивъ первую, — опреділяется жить первой. Если же не захочеть, обоимъ имъ бытъ безбрачными ма

Поздивния рвшенія и право двйствующее нынь, вопреки указаннымъ примврамъ, допускають для невиннаго оставленнаго мужа вступленіе въ новый бракъ <sup>81</sup>), и вообще первый законный бракъ оставляють въ силв только подъ условіемъ согласія невиннаго оставленнаго супруга или при нвкоторыхъ особыхъ обстоятельствахъ <sup>84</sup>).

<sup>. 28</sup> января 1741 г., синод. прот. л. 347.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) З ноября 1844 г., проток. № 41; 24 августа 1780 г., проток. № 37 и 44; 20 октября 1839 г., прот. ноябр. кн. 1, л. 562; 9 декабря 1825 г., прот. № 60; 31 явваря 1780 г., прот. 228.

<sup>\*\*)</sup> Такъ напримъръ, за бракъ мужа при жизой женъ, которая и сана киела

Анца прелюбодийствовавиня и за прелюбодьяние разведенныя церковными правилами осуждаются на всегдашнее безбрачіе, а не только до смерти тъхъ супруговъ, върность которымъ онъ нарушели прелюбодъяниемъ. Такъ и ръщаются эти дъла Св. Синодомъ въ больмей части случаевъ <sup>84</sup>). Но въ 80 годахъ прошлаго стольти и въ началъ настоящаго <sup>86</sup>) послъдовало нъсколько ръшеній противныхъ сему; виновный осуждаемъ былъ на безбрачие только по жизнь невиннаго, не захотъвшаго жить съ нимъ въ бракъ. Такъ, въ 1780 году опредълено—солдата, оставшаяся жена котораго вышла въ замужество, и который самъ услышавъ о семъ вступилъ въ бракъ, на томъ основани, что жена подала поводъ къ его женитьбъ,—не разлучать со второю женою, а первой жены бракъ уничтожить и ей оставаться безбрачною по смерть перволо ея мужса <sup>87</sup>).

Подобнымъ же образомъ расторгнуть быль бракъ, заключенный графомъ Девіеромъ при жизни его первой жены, съ обязательствомъ оставаться безбрачнымъ по смерть первой жены, и когда она умерла, новый бракъ былъ дозволенъ <sup>88</sup>). Основаній, на которыхъ были поставляемы такія різшенія, Св. Синодъ не приводитъ.

Изъ того же взгляда на сущность безбрачія, на которое осуждаются вступившіе въ бракъ при жизни первыхъ супруговъ, можеть быть объяснено и то решеніе Св. Синода, состоявшееся въ

на себя несправедино предюбодъяніе,—епитимія по 48 апост. пр., VI всел. соб. 87 пр., Василія Велинаго 77. Но не расторгать брань, а увъщевать нужа жить съ первоф женою въ согласіи, или въ противномъ случав оставаться обонив безбрачными, дондеже смирятся (4 сентября 1785 г., синод. прот. № 28).

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Если возвратившійся мужъ солдать не изъявляль желанія жить съ женою, которая безъ него вышла за другаго; то оба брака были расторгаемы, и виновние оставляемы были навсегда безбрачными на основанія 92 пр. VI вселенскаго собора. Василія Великаго 36, 47, 48, 77 (27 мая 1809 г., син. прот., л. 508).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Жана, чрезъ полгода но отдачъ мужа въ солдаты, вышла за другаго: «другой бракъ расторгнуть и ей оставаться безбрачною до смерти перваго мужа» (16-го апръля 1806 г., син. прот. № 35). Вступившій въ бракъ при живой женѣ, хотя и умерла его вторая жена, съ первою можеть оставаться въ бракѣ только тогда, когда она пожелаеть сего. Но если она сего не пожелаеть, то сй дается право вступить въ новый бракъ; а онъ; накъ предюбодъй, осуждается на всегдашнее безбрачіе (20 октября 1839 г., опнодскій протоколь, ноябр. вн. 1, л. 562).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) 31 янгаря 1780 г., синод. проток., л. 228.

<sup>\*\*) 8</sup> декабря 1787 г. проток. № 23. Подобное же ръшеніе въ томъ же 1787 г. состоялось и еще 20 декабря протоколъ № 50.

1850 году, по ноторому бракъ, закаюченный мумемъ при миной женъ, признаваемъ быль законнымъ со дня смерти первой желы, и дъти законными съ того же времени <sup>30</sup>).

Мы вотратили одно рашение Св. Синода даже совержение противорачащее правиламъ: бранъ мужа, жена нотораго убъявла и вышла за другаго, равно и сей посладней, оставленъ Св. Синодонъ безъ расторжения оъ преданиемъ церновному поваянию, по распоряжению духовныхъ отпевъ <sup>80</sup>).

Приложеніе церковныхъ правиль въ ръшеніахъ о расторженіи брака по безавстному отсутствію одного супруга.

Мы замвчали уже выше, что Св. Синодъ неохотно создаеть новые титулы или причины для расторженія браковъ и охотиве прибъгаеть нь титуламъ, утверждающимся на Словъ Божісиъ в отеческихъ правилахъ. Основательность этого замъчанія подтверядается решеніями Св. Синода по деламъ о расторженіи браковъ по безвъстному отсутствію одного изъ супруговъ. Прямаго доволенія на расторженіе брака по этой причина нать на въ Слова Божіемъ, ни въ правидахъ; оно есть только въ источникахъ грекоримскаго права, помъщенныхъ и въ нашей Коричей. Не присвояя себъ права созидать новую причину для расторженія брака и вивств съ твиъ почти никогда не довольствуясь одними граждавсними греко-римскими основаніями, кокъ бы прамо они ни отмоскимы въ разсматриваемому двлу,-Св. Синодъ приспособляеть и свода твже самыя правила, на основани которыхъ дозволнеть расторженіе брана по двумъ вышеуказаннымъ причинамъ. И въ ръшеніяхъ двяв о разводажь по безвівстному отсутствію Св. Синокь есымется на слова Спасетеля, приведенныя въ Евангеніи отъ Матоея 19, 9; и 5, 32. И здась приводятся почти вса таже правила, какія приводятся и въ ръшеніяхъ о расторженіи брака по вышеозначеннымъ двумъ причинамъ, именно: Васила Веливаго 9. 35, 36 и 48; 92 VI вселенского собора; чаще же всего постановляются рашенія о расторженін брана на основанін 35 правил

<sup>•</sup> т) 13 генваря 1850 г. Синод. проток. № 153.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) 10 февраля 1837 г. Синод. проток. л. 175 майск. кн.

Васния Велино и на основний закона градского (гран. 11, п. 3). Не рідни и тамія річненія е расторженіи браковъ по этой причинь, которым постановляются только на основаніи однихъ гражданских запоновъ Коричей, конечно въ томъ намереніи, что въ нихъ примъе и блике нъ данному случаю выражеются опредъленія въ существів и съ правилани совершенно согласныя. И вънастепитемъ случав по поведу этого разнообразія приводимыхъ Св. Синодомъ оснований мы должны замечить, что оно есть только вившее и на сущность решеній не имееть вліянія. Решенія вы бельшей части случасть, несмотря на то что приводится разныя основанія, въ сущности одинаковы. И здёсь, какъ и въ предыдуникъ двукъ случанкъ, ръдко мы вотръчали раздъльное приведеніс основаній не каждому отдывному пункту різшенія \*1); большею частио указанія не правыла и законы приводятся сплошь и затыть постановляются развые пункты заключенія. Тольно одинъпушить, именно-осущение на безбрачие супруга оставившаго, весьма часто приводится со своимъ особымъ основаниемъ 48 прав. Васили Великаго или съ указанісиъ на слова апостола Павла 1 Корян. 7, 11.

После изданія Свода законовъ Синодскія решенія о расторженію браковъ по этой причине утверждаются на разныхъ основаніяхъ. Иногра въ 40 годахъ приводятся еще церковныя правила въ основаніе решеній о расторженіи браковъ \*2). Иногра же бракъ, совершенный безъ достовержыхъ сведеній о первоить муже, считаєтся противнымъ Своду законовъ \*2) и уставу консисторій \*4).

<sup>&</sup>quot;) Въ примъръ такой раздъльности въ приведеніи правиль можно привести слідующее ріменіе Св. Синода 1784 г. Жена, умедшая отъ мужа в вымедшая за мужь за другаго, раздучается отъ сумружества на основан. 9 и 21 прав. Васил. Великаго, и осуждается на безбрачіе до конца жизне по 48 прав. Васил. Великаго.— Мужъ ея, въ ея отсутствіе тоже вступнямій въ бракъ безъ дозволенія духовнаго начальства, подвергается наказанію своего военнаго начальства; а въ духовномъ по 77 правилу Василія Великаго и по 14 пр. закона суднаго царя Константина, подвергается епитимін по усмотрівню своего духовнаго отца, съ женою, съ которою сочетался послів, раздучается (4 марта 1734 г. Синод. прот. л. 93, 94).

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Напримѣръ, 92 VI всел. собора 16 октября 1842 г. Синод. прот. ноябр. кн. № 194. 18 генваря 1843 г. Синод. прот. № 78.

<sup>&</sup>quot;) 2-й пункть 13 ст. X т. Свода Закон. Опред. 19 ноябр. 1841 г. Прот. № 223. Октяб. и декабр. 1859 г. прот. № 2038, 2488.

<sup>&</sup>quot;) Ноября 1847 г. прот. № 92.

Въ отношения въ сущности самыхъ рашений, основанамиъ на вышеуказанныхъ правилахъ, мы имбемъ сдблать только ибкоторыя замізчанія. Греко-римскіе замоны опреділяють пятялітній сроиь, въ продолжении котораго не долженъ быль вступать въ бранъ оставленный супругъ. Св. Симодъ строго держался этого условія; брани, совершенные безъ соблюдения этого условия, признаваемы были законными только по исполнения пяти лать, и притомъ за несоблюдение условия была пологоема епитамия »5). Но и по прошествін пяти літь можно вступить въ брагь не самовольно, а съ дозволенія начальства. Несоблюденіе этого условія, хотя не вело къ расторженію брака, но бракъ по причивъ безивстности отсутствія жены, совершенный безъ дозволенія начальства, утверждаемъ быль съ твмъ, чтобы утверждение сего брака со стороны духовнаго суда ознаменовано было и церковнымъ вившиниъ двиствіснь. освящающимъ супружество, т.-е. прочтениемъ молитми въ концъ последованія венчанія на 42 л. При семъ назначьема была и спитимія по разсужденію духовнаго отца \*6). Первое условіє собяюдадось не всегда, но епитимія непремінно. Такъ, бракъ жены, у которой мужъ въ бъгахъ, совершенный безъ дозволенія начальства, не расторгается, но за сіе епитимія "7).

Наконець, мы должны обрасить видмоме и на то, что Съякойшій Синодъ вногда выставляєть на видъ условіє, не выставляємоє ни древними правилами, ни законами греческихъ императоровъ, ни нашими гражданскими. Это требованіе честной жизни со стороны супруга, оставленнаго другимъ, находящимся въ безвъстномъ отсутствіи, съ такою строгостію, что напримъръ, если жена мужа, находящагося въ безвъстномъ отсутствіи, прижила незаконно младенца; то ей въ просьбъ о дозволеніи вступить во второй бракъ, яко померяющей на сіє право отказывается; а за прелюбодъяніе полагается епитимія \*2). Впрочемъ это требованіе мы встрътили только одинъ разъ.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) 19 сентября 1782 г. прот. л. 246; 23 генваря 1818 г. протек. л. 521.

<sup>96) 17</sup> априя 1816 г. Синод. прот. л. 866 въ ноябр. кн.

<sup>97) 4</sup> априя 1830 г. Синод. прот. л. 1028.

<sup>\*\*) 14</sup> сентября 1813 г. Сянод. прот. № 39.

4. Употребленіе въ ръшеніяхъ Св. Синода правиль древней церкви о наказаніяхъ.

Никакая часть правиль древней церкви не приводится въ рашеніяхъ Синода столь часто, какъ правила, опредвляющія наказанія и епитимін за разныя преступленія клириковъ и мірянъ. Въ распорядительныхъ опредвленіяхъ служать основаніемъ большею частію позднайшія постановленія—регламенть, указы именные и синодскіе. Въ далахъ объ опредвленіи наказаній—почти всегда основаніемъ служать правила.

Общія начала, которыми Св. Синодъ руководствуєтся въприложеніи цер-ковныхъ правиль о наказаніяхъ.

Уненить общія начала, которыми Св. Синодъ руководствуєтся въ приложеній древнихъ правиль о церковныхъ наказаніяхъ, нетрудно, если взойти къ тому исходному пункту, которымъ опредъляется отношеніе Св. Синода къ этимъ правиламъ. Этимъ исходнымъ пунктомъ служитъ духовный регламентъ.

Регламенть въ основание своихъ отношений къ правиламъ древней церкви объ епитиміяхъ приняль ту мысль, что древняя епитимія, состоящая въ продолжительномъ отлученіи отъ причастія Св. Таннъ въ нынешнее время сделавась нестрашна, а для тайныхъ раскольниковъ и желательна. Поэтому положиль: древнюю эпитимію, состоящую въдолговременномъ отлученія отъ Св. Таннъ, не употреблять. Въ соотвътствіе этому опредвленію мы и видимъ, что въ первое время по учреждении Синода епитамія съ продолжительнымъ отлучениемъ отъ Св. Таннъ назначается весьма радко. Напротивъ почти всегда въ нужныхъ случаяхъ полагается епитимія по разсмотранію духовнаго отца. Но удержанію и утвержденію этого правила, какъ и другихъ, какъ и вообще всего синодскаго устройства, конечно, весьма много содъйствовало то обстоятельство, что въ теченіе первыхъ 15 леть по учрежденіи Сипода почти безпрерывно имълъ главное вліяніе въ составъ Синода самъ составитель Регламента Өеофанъ Прокоповичъ. Только въ тъхъ ръдкихъ случаяхъ, когда какое-нибудь опредъленіе почему нибудь

<sup>103) 13</sup> марта 1780 г., син. проток., л. 447. Собран. закон., № 14996.

состоялось безъ участія Осоовна, мы и видимъ отступленіе отърегламентскаго опредъленія о назначеніи продолжительнаго отлученія отъ св. причастія. Въ двухъ случаяхъ вступленія въ бракъотъ живой жены Св. Синодъ въ 1725 году, прилагаетъ во всей точности правила древней церкви, и въ оба раза синодальныя опредъленія не подписаны Осоовномъ. Именно съ виявемъ Голицынымъ, при живии первой жемы взявшимъ другую въ Ганноверъ, ноложено поступить безъ вослабленія, дъйствительно такъ, какъсв. иравила повельваютъ, именно 58 правило Высилія Великаго, т.-е. отлучить отъ пріобиненія на 15 лътъ съ подраздъленіями и по указанію того же св. Василія Великаго чо)—чтобы на то смотря и другимъ въ такое погръщеніе впадать не повадно было <sup>100</sup>).

Тоже самое опредъленіе последовало и о солдать женившемсю отъ живой жены на другой <sup>101</sup>).

Напротивъ во всехъ другихъ случаяхъ, имъя въ виду сказанное въ духовномъ регламентъ о продолжительныхъ церновныхъепитамияхъ, Св. Синодъ въ первое время держится такой правичин, что указывая на правила "по которымъ следуетъ положить навазаніе, не назначаетъ продолженія, а представляетъ это разсужденіюдуховнаго отца. Наприм. женъ, за предюбодъявіе разведенной съмужемъ, Св. Синодъ полагаетъ по прав. 20 анк. и 58 Вас. Вел. исполнять епитимію по разсмотрънию духовнаго отца" 100).

Это безусловное запрещене регламента налагать эпитиміи съпродолжительным отлученіем отъ Св. Таннъ въ последствін утражило силу. Св. Синодъ началь опять навиачать епитимію но правиль древней церкви. Но и после сего и доселе въ приложеніи правиль древней церкви о наказаніяхъ Св. Синодъ всегда руноводствуется болье синсходительными возгрынями. Полагая за преступленіе наказаніе, указанное древнить правиломъ, Св. Синодъне буквально следуеть въ выполненіи, но предоставляеть духовному отцу, имъя въ виду 102 пр. VI вселенскаго собора, при искренности покаянія, сокращать время отлученія. Такая практика, указанная регламентомъ, постоянно была поддерживаема Св. Синодомъ.

<sup>27)</sup> Кормчая з. 251.

 $<sup>^{100}</sup>$ ). 24 февраля 1725 г., сви. проток. л. 124, подпис. Өеодосіемъ и архимандритами.

<sup>&</sup>lt;sup>601</sup>) 1 сентибри 1725 г., синод. проток., подпис. Өеофилактомъ и Гавріндомъархиманаритома. Троникима.

. Опредвленія регламента о сиягченім навазаній, полагаемых древними правилами, снова разъяснены Св. Синодомъ особо въ 1780 г., когда Св. Синодъ усмотръдъ изъ представленій отъ архіереевъ о преданія церковнымъ наказаніямъ впадшихъ въ разныя церковныя преступленія, что оными налагаются епитиміи по точнымъ въ правилахъ св. отецъ положеніямъ, которыми время соразмъряется степенями ожесточенія по отношенію къ важности преступленія. Но какъ изъ оказавшихся и въ равномъ преступленіи, одни бываютъ жестокосерды и ни увъщаніями, ни временемъ къ истинюму раскаянію не приводятся, другіе при признанія приносять раскаяніе и сокрушеніе, иные же или по холодности къ закону, или по расколу, запрещение ни во что вмъняють, паче же онаго и желають, а иные продолжениемъ запрещения впадаютъ въ отчаяние. Таковыхъ ради винословій св. отцы на VI вселенскомъ соборѣ въ правиль 102 предоставили пріемшему власть отъ Бога вязати и разръшати смотрать на множество и на мальство гръховъ и на обращеніе сограшившаго и кающагося, и тако размарять милость и вражду приносить подобну бользни. Св. Синодъ находилъ, что на семъ и на свидътельствъ другихъ св. отцевъ основано регламентское разсуждение объ епитиміяхъ. И имъя это виду, предписаль епархіальнымъ архіереямъ, дабы особенно въ разсужденіи налагаемаго преступникамъ запрещенія причащенія Св. Таинъ поступали осмотрительно, такъ чтобы ни кающагося не обременить и не привесть въ отчанніе, и въ ожесточенномъ не пропавесть неуваженія къ Св. Тайнамъ, равно и къ содъянному преступленію, а въ имъющемъ холодность възакону не умножить оныя, наче же, чтобы расколу не пособить. Что же надлежить до умаленія времени, то и въ ономъ искренно раскаявающемуся отъ церкви снисхождение оказывать нужно. Однако и въ семъ имъть осторожность, дабы одни не возымъти повода притворствомъ сего достигать, другимъ же напиаче въ важнъйшихъ преступленіяхъ не подать вину послабленія 103). На этотъ указъ видимъ въ последствіи многократныя ссылки, какъ на руководственный.

102 правило VI вселенского собора и приведенный сейчасъ указъ Св. Синода сдълались руководственными правилами, съ которыми сообразоваться предписывается при каждомъ случав, когда нало-

<sup>103) 13</sup> марта 1780 г., син. проток., л. 447. Собран. закон., № 14996.

жена епитимія, состоящая въ продолжительномъ отлученім отъ Св. Таинъ.

Уяснивъ себъ такимъ образомъ основную точку зрънія Св. Синода на правила древней церкви о наказаніяхъ, мы не встрътимъ затрудненія и въ объясненіи дълаемаго Св. Синодомъ

a) выбора правиль опредъляющих наказаніе для приложенія къ данному случаю.

Правила древней церкви, по своему историческому разновременному происхожденію, опредъляють за одно и тоже преступленіе иногда различныя наказанія. Правила одного міста и времени болве строгое, правило другаго болве снисходительное. Такъ за невольное убійство анвирскій соборъ опредвляеть епитимію на 5 явть (прав. 23), а св. Василій Великій на 10 явть (прав. 56). За прелюбодъяніе анкирскій соборъ налагаеть епитимію на 7 лътъ тирав. 20), а св. Василій Великій на 15 (прав. 58). Подобныя различія примъчаемъ и въ отношеніи въ другимъ преступленіямъ. (в. Синодъ сообразно съ своимъ основнымъ возарвніемъ въ нужныхъ случаяхъ всегда почти избираетъ для основанія своихъ ръпісній правила болье снисходительныя, налагающія спитимію на болье вороткій срокъ. Такъ за невольное убійство епитимія всегда назначается на основаніи 23 анкирскаго правила, за прелюбодъяніе — на основаніи 20 анкирскаго. Епитиміи по правидамъ св. Василія Великаго за эти преступленія полагаются только въ ръдкихъ случаяхъ. Какими началами Св. Синодъ руководствуется въ употребленін въ этихъ исключеніяхъ, т.-е. при назначеніи болье строгихъ наказаній-указать трудно. Почти въ одно и тоже время за невольное убійство полагается одному виновному епитимія по 57 правилу Василія Великаго—10 леть (за ненамеренное застрыленіе изъ пистолета) 104), чъмъ невольное убійство уже не отличается отъ такъ-называемаго въ церковныхъ правилахъ близъвольнаго, подвергаемаго также 10 летней епитими по 11 Васили Великаго 105), а другому по 23 анкирскому на пять съ уменьшениемъ ея на половину (т.-е. на  $2^{1}/,$  г.) по понесенному уже тълесному

<sup>104)</sup> Января 1795 г., сви. проток. № 28.

<sup>106) 8</sup> января 1795 г., проток. № 13.

наказанію <sup>106</sup>). За близъвольное убійство иногда епитимія назначается 10 летняя по 11 правилу Василія Великаго <sup>107</sup>), иногда же, 5 летняя по 23 анкир. и по 54 Василія Великаго <sup>108</sup>).

Впрочемъ некоторые случан дають намъ возможность усмотреть основанія, какія вивать въ виду при этомъ Св. Синодъ. Именно: а) когда невольное убійство переходило почти въ близъвольное --. эпитимія была назначаема по 57 прав. Василія Великаго (майоръ удариль и столкнуль съ лъстницы женщину, отъ чего она вскоръ и умерла) 109); б) когда были другія обстоятельства, увеличивавшія виновность, -- епитимія опять была назначаема по 57 пр. Василія Великаго (такъ за неумышленное застръденіе дяди) 110). Вообще обстоятельства уменьшающія, или увеличивающія вину-служили основаніемъ назначенія наказанія или по болье строгому, или по болье снисходительному правилу. Но безъисключительнымъ правиломъ и этого нельзя признать: за неумышленное застраленіе дяди епитимія, какъ мы сейчась сказали, назначена по 57 прав. Василія Великаго, т.-е. 10 лътняя, а за неумышленное убійство сына-по 23 анкир., т.-е. 5 лътняя 111). Нельзя указать даже и того, чтобы въ одно время Св. Синодъ держался по преимуществу болъе строгихъ правиль, въ другое болъе снисходительныхъ. Сейчасъ привели мы два опредвленія по двумъ совершенно однороднымъ двламъ и состоявшіяся въ одномъ и томъ же году. Но одно опредъленіе основано на анкирскомъ правиль, другое на Василіевомъ.

Есть случаи и такіе, что епитимія на опредъленное время при тъхъ же самыхъ условіяхъ и вовсе не полагается. За неумыш-ленное убійство, когда при этомъ было понесено тълесное наказаніе, иногда срокъ епитиміи и не назначался, а просто очищеніе совъсти предоставляемо было разсмотрънію духовнаго отца 112).

Принявъ во вниманіе съ одной стороны основное возарѣніе Св. Синода на церковныя правила о наказаніяхъ, а съ другой ука-

35\*

¹⁰6) Января 1795 г., проток. № 46.

<sup>100 8</sup> января 1795 г., проток. № 13.

<sup>108) 31</sup> октября 1782 г., протов. л. 352.

<sup>105) 1</sup> іюля 1775 г., протов. л. 142.

<sup>&#</sup>x27;'') 22 іюля 1775 г., проток. л. 294.

<sup>111) 22</sup> марта 1793 г., проток. д. 285.

<sup>112) 13</sup> августа 1826 г., син. проток. л. 529.

занную сейчасъ разновременность и разномъстность происхожденія церковныхъ правиль, мы безъ труда придемъ къ уясненю-и

б) того, довольно страннаго на первый взглядъ явленія, что вг ръшеніяхъ Св. Синода не различаются преступленія болье тяжкія от менте тяжких, и за тв и другія полагается одинаковая епитимія. Почти постоянно мы видимъ, что предюбодъяніе и блудодъяніе наказываются одинаковою епитиміею-семильтнею. И то н другое дълается въ точной сообразности съ правилами. И за прелюбодъяніе и за блудодъяніе правила, полагающія 7 льтиюю епитимію, есть. Это правила — анкирское 20-е и Василія Великаго 59-е. Св. Синодъ, върный своей задачь основывать рышенія на правилахъ наиболъе снисходительныхъ, при назначении епитимии за предюбодъяніе почти всегда береть за основаніе не правило Василія Великаго, опредъляющее 15 лътнюю епитимію, а анкирское, полагающее 7 льтиюю. Но епитиміи за блудодьяніе анкирскій соборъ не опредвляеть; по необходимости нужно обратиться нь Василю Великому. Василій же Великій назначаеть епитимію блуднику на 7 лътъ. Такимъ образомъ и произошло, что въ ръшеніяхъ Св. Синода и за прелюбодъяніе и за блудъ епитимія почти одинаковая, т.-е. 7 летъ. Съ буквальнымъ смысломъ того и другаго правила ръшенія въ обонкъ случаякъ сообразны. Но сущность того и другаго преступленія и вваимная ихъ тяжесть неодинаковы. Эта странность неразличенія блуда и прелюбодівнія въ отношеніи къ продолжению епитимии гораздо ръзче бросается въ глаза въ тъхъ случаяхъ, когда одно лицо впадаеть въ гръхъ, состоя въ бракъ, съ другимъ безбрачнымъ, когда следовательно первое впадаетъ въ прелюбодвяніе, а второе въ блудъ, когда при этомъ первому опредъляется епитимія по 20 анкир. правилу, а последнему по 59 пр. Василія Великаго, но обоимъ одинановая на 7 лътъ 112).

Этимъ неразличениемъ прелюбодъяния отъ блуда отчасти межетъ быть объяснена и та встръчаемая неоднократно въ ръшенияхъ Съ. Синода особенность, что за прелюбодъяние епитимия полагается по 59 пр. Вас. Вел., которое говоритъ о блудъ 114). Но почти изтоже время и за прелюбодъяние же полагается епитимия и по 20 пр.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) 24 сентября 1785 года, проток. № 56. — Тоже 8 іюня 1789 года, протокасинодск. № 14.

нодск. № 14. <sup>114</sup>) 24 апр. 1799 проток. № 19 сравн. 10 дек. 1820 проток. л. 38.

Анкирскому, дъйствительно назначающему епитимію за предюбодвяніе <sup>113</sup>). А за блудодъяніе епитимія полагается по 20 пр. Анкирскаго собора, которое говорить о предюбодъяніи <sup>114</sup>). Поелику продолжительность епитиміи по тому и другому правилу одинакова—7 лъть; то смъщать одно правило съ другимъ не было труда.

Случан назначенія Св. Синодомъ за прелюбодівніе 15 літней епитимін - ръдки. Назначаемую епарх. архіереями 15 льтнюю по 59 пр. Вас. Великаго Св. Синодъ неоднократно отминяетъ и полагаеть 7 льтнюю по 20 Анкирскому. Такое неразличительное употребленіе правиль о блудв и прелюбодвянія встрвчается даже въ недавнихъ ръшеніяхъ Св. Синода. Въ 1842 г. и 1844 г. -- блудодъяніе и прелюбодъяніе не различаются и епитимія и за то и за другое - 7 леть 117), и то и другое по 20 пр. Анкирскаго собора. Для соблюденія точнаго согласія съ сущностію правиль представлялось бы болве сообразнымъ опредвлять епитимію или въ обоихъ случаяхъ по правидамъ Св. Василія Вел., т.-е. за прелюбодъяніе 15 летнюю по 7 и 58 прав. его, а за блудъ 7 летнюю по 59; или же назначая за прелюбодъяніе по Анкирскому прав. 7 лътнюю енитимію, за блудъ следовало бы назначить 4 летнюю эпитимію по 22 прав. Василія Вел. Эта мысль наша въ Св. Синодъ нынъ уже имъетъ приложение. Въ одномъ дълъ за незаконную связь подвергауты виновные 4-хъ лътней епитимии по 22 пр. Василия Великаго 116). Но стало ли это общимъ правиломъ, или въ другомъ случать другой делопроизводитель опять будеть разсматривать и блудъ и прелюбодънніе какъ преступленія одинаковой важности?

в) Исходя изъ общаго начала о приложеніи правиль древней церкви въ смыслъ болье снисходительномъ, Св. Синодъ и самъ дълаеть неръдкія смягченія въ наказаніяхъ, налагаемыхъ епархівльными начальствами. Иногда уменьшаетъ назначенное продолженіе епитиміи; иногда же смягчаетъ образъ ея исполненія. Такъ въ одномъ случаъ—Св. Синодъ, утверждая назначенную епархіальнымъ начальствомъ епитимію, дълаетъ замъчаніе, чтобъ образъ ис-

<sup>111</sup> Апр. 1799 проток. № 34. 5 февр. 1805 проток. л. 32.

<sup>\*114)</sup> Так. найдт. 21 февр. 1780 проток. л. 843.

¹¹¹) Ноября 1842 сви. проток. № 150, 151, 152.—1844 г. овт. № 166, 167.

<sup>414) 1864</sup> протов. № 278.

полненія этой спитимів, предписанный въ 59 пр. Василія Великаго, не столь строго назначенъ быль и чтобъ въ отлученія отъ причастія поступать по 102 VI п ук. 1780 г. 118).

Впрочемъ право формальнаго смягченія древнихъ правиль о навазаніяхъ въ делахъ, подлежавшихъ внешнему суду, Св. Сиподъ усвояеть единственно себв и исправляеть рвшенія епархіальныхъ начальствъ, основанныя на мотивахъ, не допускаемыхъ Св. Синодомъ. Когда въ 1785 г. Епарх. архіерей, снисходя полу и человаческой слабости жены, впавшей въ прелюбодъяніе, назначилъ не 7 лътнюю епитимію, какъ следуеть по правиламъ 20 Анкирскаго и 34 Вас. Вел., а только на два года, Св. Синодъ отмънилъ ръшеніе и опредълилъ 7 летнюю, если не наказана телесно, если же наказана, то въ половину 120). Въ другой разъ епархіальный архіерей солдату за блудодъяніе назначиль епитимію только на два года на томъ основаніи, что преступленіе учинено въ пьянства и съ тою цалію, чтобы по должности не могло последовать упущенія. Св. Синогь уничтожиль и это ръшеніе, разсуждая, что по 43 артив. воинся. уст. въ пъянствъ учиненное преступление не только не извиняется, но должно быть жесточае наказано, и опредълиль по точной силь 20 пр. Анкир. на 7 леть 181). Вообще всв произвольныя смягченія епитимій, полагаемыхъ правилами, допускаемыя епархіальными начальствами, Св. Синодъ отвергалъ. Такъ, когда новгород-съверскій архіерей, всявдствіе манифеста 28 іюня 1787 г. сявлаль убавку многимъ изъ опредъленной за ихъ погръщности въ силу Св. Отецъ правилъ церк. епитимін, которая не къ наказанію какому, но единственно къ исправленію душевному относится и объ овой въ манифесть ни однимъ словомъ не упомянуто, Св. Синодъ отмъншть его ръшеніе, привовокупивъ, что умаленіе стедуеть чинить по плодамъ поваянія по 102 VI и ук. 1780 182).

При общемъ и главномъ направленіи въ назначенію епитимій на сроки болье краткіе, чъмъ опредъленные древними правилами, Св. Синодъ въ своей практикъ мало по малу развиль ивкоторых особенныя нормы для опредъленія и законности снисхожденія в

<sup>11 9) 19</sup> декаб. 1785 син. проток. № 64.

<sup>\*20) 12</sup> сент. 1785 свн. проток. № 82.

<sup>121) 7</sup> іюня 1795 проток. № 18.

<sup>122) 27</sup> окт. 1787 проток. л. 59.

еамой міры онаго, съ которыми обыкновенно сообразовался въ одинаковыхъ случаяхъ. Сюда относятся:

- 1) Крайніе предълы возраста. И несовершеннольтіе и преклонность леть Св. Синодъ нередко принималь за достаточное основаніе жь преложенію правиль древней церкви съ снисхожденіемъ. За невольное убійство малолетнимъ, имевщимъ ненее 17 леть, Св. Синодъ, сообразно съ указомъ 2 мая 1765 г. не назначалъ точнаго времени епитиміи, предоставивъ наложеніе епитиміи усмотръвію дух. отцовъ и епарх. архіереевъ 123). И вольному убійцъ 15 жетнему полагалъ епитимию только на 10 летъ т.-е. въ половину противъ положенной-по несовершеннольтію 124). Равнымъ образомъ и превлонность лъть служила для Св. Синода достаточною причиною къ тому, чтобы правила древней церкви не придагать по точной ихъ строгости и силь, а дълать снисхождение. Объ іеромонахъ, обличенномъ и сознавшемся въ любодънніи и пьянствъ, Св. Синодъ разсуждалъ, что хотя бы и слъдовало по силь церковныхъ правиль и 196 ст. Устава консисторій лишить его сана и монашества, но по вниманію къ преклоннымъ его лътамъ-Св. Синодъ лишилъ его только іеромонащеского сана съ оставленіемъ простымъ монахомъ и съ запрещеніемъ носить монашескую одежду 125).
- 2) Душевное расположеніе лица, подлежащаго епитиміи—соотвътствующее главной ціли епитиміи—также принимаемо было Св. Синодомъ въ уваженіе и служило основаніемъ къ смягченію епитиміи даже до совершеннаго неназначенія опреділеннаго срока. За прелюбодівніе въ разсужденіи чистосердечнаго признанія Св. Синодъ полагаеть епитимію въ доміз подъ смотрівніемъ дух. отца 121), согласуясь въ этомъ опреділеніи съ духомъ и буквою правила Св. Григорія Нисскаго, по которому возбудившій самъ себя къ

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup>) 21 и 30 генв. 1793 г. син. прот. д. 101 и л. 124.

<sup>1.4)</sup> Февр. 1795 снн. прот. д. 50. Женѣ, которой быль 17 годъ-епитимія за убійство ею мужа, какъ несовершеннольтней, —уменьшена до 5 дѣтъ 25 мая 1789 проток. Ж 38. Дѣвкѣ, учивившей дюбодѣяніе въ 15 дѣтнемъ возрастѣ, епитимія въ половину т.-е. 3½ г. (30 окт. 1788 г. прот. № 56). За утопленіе жены своєй, вмѣсто 20 дѣтней, какъ слѣдовано бы по 56 Вас. Вед.—10 дѣтъ, нбо быль несовершеннольтній (29 мая 1779 г. прот. № 68).

<sup>124) 14</sup> генв.--25 февр. 1852 г. прот. въ март. кн. № 149.

<sup>176) 17</sup> севт. 1785 г. прот. № 49.

исповеданію греховь, какъ уже начавшій врачеваніе своего недуга и какъ показавшій знаменіе своего изміненія къ лучшему, должень быть подъ епитиміею, болье снисходительною (пр. 4). Подобнымъ же образомъ причиною къ облегченію наназанія принимается и снисхождение оказывается въ твхъ случаяхъ, когда кто самъ объявиль, что состоить въ брань въ родствъ, воспрещенномъ для браковъ, безъ всякаго доносу и, указывая на незнаніе свое о церковныхъ указаніяхъ, проседъ прощенія 127). Предоженіе этого начала въ нъкогорыхъ случаяхъ распространяемо было даже на будущее и только еще ожидаемое чистосердечное раскаяніе. И къ сокращению времени епитими за основание было иногда принимаемо не дъйствительное, а только еще часмое чистосердечное покаяніе. Такъ за блудодвяніе хотя по 59 и 68 Вас. Вел. виновные и подвергли себя семильтней церковной епитими, но во уваженіе часмаго ихъ сердечнаго поканнія, а паче Божія, для гръшниковъ кающихся милосердія, также, что они сверхъ твлеснаго наказанія и подъ стражею чрезъ немалое время уже претерпъли — дана была епитимія на 31/2 года 128). Впрочемъ справедливость требуеть заметить, что это начало признаваемо было обязательнымъ не всегда. Оно дъйствовало и признаваемо было обязательнымъ только въ большей части случаевъ. Но мы видимъ и такое Синодское ръшеніе, въ которомъ собственному, чистосердечному признанію не дано значенія смягчающаго обстоятельства. Епархіальный архіерей за блудодъяніе въ уваженіе добровольнаго признанія полагаеть не обременять виновнаго по 59 Вас. Вел. 7 лътнею епитиміею и назначаеть епитимію только на 31 д года. Св. Синодъ судить иначе: какъ не видно, чтобы она наказана телесно, что одно вивняется въ половинное исправление епитимін, а не собственное признаніе, посему подвергнуть ее епитиміи на 7 лътъ по 59 Bac. Вел. 129).

3) Всякое злостраданіе, претерпънное по поводу преступленія, за которое полягается епитимія по церковному правилу, служило для Св. Синода основаніемъ къ приложенію церковныхъ правиль съ меньшею строгостію. Сюда принадлежатъ: содержаніе подъ стражею,

<sup>127) 31</sup> марта 1786 син. прот. № 77.

<sup>126) 9</sup> марта 1805 прот. № 45.

<sup>&#</sup>x27;'') 9 марта 1805 син. прот. № 45.

бытіе подъ судомъ и въ особенности телесное надазаміе. Св. Синодъ при этомъ руководствовался, вонечно, тою мыслю, что всякое страданіе, претерпънное по поводу преступленія, хотя бы оно было назначено и не духовнымъ судомъ, сиягчаетъ душу преступника я приводить его въ сокрушение о савленномъ преступления. Въ этомъ отношеніи въ духовномъ правительствів съ 2-й половины прошедшаго стольтія вознявъ обычай, мало по малу потомъ превратившійся въ твердое правило-уменьшать на положину время поваянія, назначенное правиломъ древней церкви, въ томъ случав, когда виновный подвергнуть уже и телесному наказанію. Этому правилу Св. Синодъ следуеть во всехъ подобныхъ случаяхъ 180). Въ первое время только не совствъ выработался принципъ уменьшенія епитиміи за понесеніе твлеснаго навазанія на половину. Убавляли по этой причинъ изъ епитиміи положенной правиломъ одинъ годъ, назначая, напримъръ, за неумыщленное убійство вивсто 5 лътъ на 4 года (31), убавляли два, полагая за блудодъяніе вивсто 7 лътней епитнији только 5 лътнюю 182). Или же только довольствовались темъ, что вычитали изъ определеннаго срока епитиміи столько времени, сколько виновный быль наприм. подъ стражею 123).

Но когда при этомъ твлесное наказаніе виновному было соединено еще съ другимъ какимъ нибудь, тогда срокъ епитиміи и еще болъе былъ убавленъ, а иногда виновный совсъмъ былъ освобождаемъ отъ нея. Такъ за неумышленное убійство епитимія по 23 прав. анкирск. пять лътъ. Но въ разсужденіи тълеснаго наказанія и продолжительной воинской службы—Св. Синодомъ назначено на одинъ годъ 1.14). Въ другой разъ виновному въ неумышленномъ смертоубійствъ и притомъ происшедшемъ въ общей съ прочими дракъ, но поелику за то уже отъ правительства тълесно наказанъ, а потомъ и въ службу военную отданъ, виънена сія отдача виъсто дерковной епитиміи, отъ которой онъ освобожденъ 155). За блязъ-воль-

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup>) 11 февр. 1898 г. свн. проток. л. 142---13 февр. 1850 г. прот. л. 161, 162 н 20 февр. 1850 г. прот. л. 357.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>) 9 ноября 1831 г. сня. проток. декаб. кн. л. 91. Тамъже л. 374 № 168 2 мая 1804 син. прот. л. 81.

<sup>132) 29</sup> апр. 1780 син. прот. л. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>1 33</sup>) 17 сент. 1781 г. син. прот. л. 104.

<sup>&#</sup>x27;34) 8 окт. 1791 син. прот. № 351.

<sup>&</sup>lt;sup>436</sup>) 18 окт. 1791 с**на. прот. л.** 365..

ное убійство—если въ службъ военной виновный, то ему согласно сужденію Св. Отепь въ дух. регламентъ въ 14 пр. л. 12 исправить епитимію (б лъть) подъ смотръніемъ полковаго священника. Если же не состоитъ въ военной службъ; то какъ тюремное его содержаніе вмънено уголовною палатою въ облегченіе подлежащаго ему по гражданскому суду наказанія, слъд. къ умаленію церковнаго покалнія не относится, а онъ оказался въ близъ-вольномъ убійствъ, которое отъ невольнаго по 8 прав. Василія Великаго не мало различествуєть, то опредълить ему ту епитимію на 10 лъть 126).

- Но эти последніе случан имеють частный характеры и не подучили значенія общаго правила подобно вышеувазанному уменьшенію церковнаго наказанія на половину въ случав понесеннаго твлесного наказанія. Такой же частный характеръ имьють и употребляемыя Св. Синодомъ снисхожденія въ приложеніи древнихъ правиль о наказаніяхь, въ случав продолжительнаго нахожденія подъ следствиемъ 137) и содержания подъ стражею, а равно и въ томъ, когда кто подвергнутъ денежному взысванию по рашению свътскаго суда 124). Самая сущность снисхожденія въ приложеніи древнихъ правиль въ этомъ случав не имветь харантера общности и однообразія, какъ въ уменьшеній епитиміи по телесному наказанію, но разнообразится, по разнообразію частныхъ случасвъ. Такъ напр. по вниманію къ указанному сейчасъ продолжительному нахожденію подъ следствіемъ во время производства дель, Св. Сянодъ, не уменьшая срока, освобождалъ отъ исполненія епитимік въ монастыръ, съ дозволеніемъ исполнить дома подъ присмотромъ духовнаго отца 134). При этомъ разсуждение о томъ, какое гражданское наказаніе какому уменьшенію епитиміи соотвітствуєть, зависить единственно оть усмотренія Св. Синода. На половину уменьшается напр. епитимія по причинъ тяжваго телеснаго нанаванія, понесеннаго виновнымъ. И въ такой же мірт уменьщается и въ томъ случав, когда напр. виновный приговоренъ къ трехмвсячному заключенію. Помъщица съкла дворовую женку, послъ чего она на другой день и умерла. За это она признана близь-

<sup>134) 29</sup> авр. 1780 син. прот. л. 10.

<sup>137) 27</sup> авт. 1785 г. прот. л. 5.

<sup>136) 8</sup> дек. 1787 прот. д. 19.

<sup>139) 27</sup> авг. 1785 сив. прот. л. 5-10. авр. 1836 сив. прот.

вольною убійцею и подлежала по 56 Василія Великаго епитиміи на 10 леть. Но поелику присуждена Сенатомъ къ трехивсячному тюремному заключенію, то Св. Синодъ уменьшилъ епитимію до 5 леть (40).

Равнымъ образомъ не принимается во вниманіе и различіе преступленій. Подлежащій ли продолжительной епитиміи по правилямъ или менте продолжительной будеть наказанъ тълесно, во всякомъ случать прилагается мітрило одно—епитимія уменьшается на половину, вмітсто 20 літть назначается 10, вмітсто 10—5, вмітсто 7—3½ и т. д. Только въ весьма рідкихъ случанхъ—для соблюденія точности въ уменьшеніи срока епитиміи Св. Синодъ требоваль точныхъ справокъ о томъ, сколько времени судимый содержался подъ стражею и къ какому тілесному наказанію приговоренъ 141).

Синодальнымъ же усмотръніемъ разръшается и тотъ вопросъ, можеть или не можеть служить основаніемъ къ сокращенію епитимін то или другое понесенное наказаніе. Причемъ ръшенія епарх. архіереевь Св. Синодъ нередко не признаеть твердыми. Такъ по вниманію къ содержанію подъ стражею епитимію блудодъйцъ епарх. архіерей уменьшиль было на 2 года т.-е виъсто 7 лътъ-5 лътъ; Св. Синодъ отмъниль это ръшение на томъ основанін, что какъ дівка подъ стражею содержалась во время только савдствін, дабы не могла уйти, или что-либо учинить надъ собою, почему таковаго содержанія и въ наказаніе ей вмінить не должно, то епитимія по 59 Василія Великаго 7 летняя 142). Но важныя преступленія составляли исключеніе изъ принятаго Св. Синодомъ правила о сокращении епитимии на половину по причинъ понесеннаго твлеснаго наказанія. Такъ за вровосмешеніе отца съ дочерью Св. Синодъ, примънясь къ 67 пр. Василія Великаго и толкованію на оное, опредвлиль виновному епитимію на 20 леть сверхь того наказанія, которому онъ долженъ быть подвергнуть по законамъ уголовнымъ, изъяснивъ при этомъ прямо, что сокращение спитимии, допусваемое Св. Синодомъ ради гражданского наказанія, не можеть быть допущено по важности преступленія 141).

<sup>140) 24</sup> марта 1802 г. син. прот. л. 76.

<sup>141) 16</sup> марта 1805 син. прот. л. 76.

<sup>142) 6</sup> февр. 1805 син. прот. № 17.

<sup>142) 18</sup> февр. 1836 г. смн. прот. № 140.

Опасность, которая могла бы быть ожидаема оть приложенія правиль древней перкви о продолжительныхъ епитиміяхъ со стороны раскольниковъ, указанная еще регламентомъ, какъ главдая причина въ неупотребленію ихъ-принимаема была Св. Синодомъ во вниманіе и впоследствін и служила основаніемъ въ уменьшенію времени отдученій оть Св. Причастія; а равно и семейныя обстоятельство и отношенія. Такъ жену, вышедшую за другаго при живомъ мужь, Св. Синодъ положилъ развесть со вторымъ, и преосвященному увъщевать перваго къ принятію ея въ супружеское сожитіе. Но при семъ въ отношеніи въ епитиміи Св. Синодъ предписаль руководствоваться ук. 21 марта 1780 г. твиъ напиаче. чтобы долговременнымъ удаленіемъ отъ Св. Таинъ не доставить повода къ отвращенію отъ православія, (такъ какъ было уже у раскольниковъ) 144). Сохраненіе семейнаго спокойствія Св. Синодъ также принимаетъ иногда за достаточное основаніе къ освобожденію отъ епитиміи. Жену, впадшую въ любодвяніе еще во время бытія не въ замужествъ, и не изобличенную въ умерщвленіи рожденнаго младенца, мужъ которой объ этомъ порокъ не дъласть никакой жалобы, отъ семплетней церковной епитими, къ которой приговариваетъ епарх. архіерей по 59 пр. Василія Великаго, Св. Синодъ освобождаетъ въ томъ намъренін, чтобы чрезь опредъляемую ей публичную церк, епитимою не возъимъль оный мужь ся какого на ней отвращенія, и предоставляеть испытанію духовнаго отца 145). Равнымъ образомъ и другія семейныя обстоятельствапринимаемы были Св. Синодомъ за основание къ ослаблению епитиміи. Такъ двумъ лицамъ, изъ коихъ одинъ виновенъ въ прелюбодъяніи, а другая въ любодъяніи съ нимъ-епархіальное начальство назначило исполнять епитимію годъ въ монастыръ. Св. Синодъ ръшиль иначе "Поелику прелюбодъй имъеть жену, а можеть быть и дътей, которымъ нужно пропитаніе, да и къ дъвкъ, по причинъ содержанія ея чрезъ годъ въ монастырт, не столь скоро можеть прінскаться женихъ, какъ въ дому ея; то въ монастырь послать только для наставленія закону Божію и приведенія къ истипному раскаянію въ преступленін, а потомъ неполнять 7 літнюю ещетимію дома <sup>146</sup>).

<sup>&#</sup>x27;") 17 сент. 1781 син. прот. л. 119.

<sup>144) 27</sup> окт. 1787 прот. л. 58.

<sup>144) 8</sup> іюня 1789 прот. № 14.

5) Изъ того же духа снисхожденія вытекало и то руководственное начало, въ первое время утверждавшееся на обычав, а потомъ превратившееся въ твердое и постоянное правило-чтобы правила древней церкви о публичномъ отлучении отъ причастия Св. Таинъ на извъстное опредъленное время прилагать только въ томъ случав, когда преступленіе ясно доказано по суду. Начало во всемъ согласное съ духомъ древней церкви, въ которой было общее правило, чтобы открыто согръшившій открытой подвергаемъ быль и епитиміи, а тайно согръщившій должень быть и наказываемъ тайно же 147). Такимъ образомъ, когда падаетъ только одно подозрвніе въ преступленіи, то опредвленной епитиміи по правидамъ Св. Отецъ не подагается 145). Или въ тъхъ случаяхъ, когда преступленіе не было въ світскомъ судів доказано ясно, но между твить светскій судъ приговариваль въ церковному покаянію. Св. Синодъ обыкновенно не налагалъ епитими на опредъленный срокъ, а только отдаваль испытать совесть духовному отду. Подвергавшагося обвиненію, какъ сомнительнаго въ отношеніи смерти Барановской (билъ и не ускорилъ ли смерти ея, страдавшей чахоткой) не подвергая опредълительной епитиміи, предоставить духовному его отцу по разсмотрвнію своему испытать и очистить совъсть его въ разсуждении свазаннаго случая 144).

Эти ръшенія, состоявшіяся по частнымъ случаямъ, Св. Спнодъ призналъ и какъ общее руководственное начало во всъхъ дълахъ подобнаго рода и выразилъ это мивніе по возникшему въ одномъ случать съ свътской стороны сомивнію. Церковному покаянію, по опредъленію Государственнаго совъта, преданъ былъ помъщикъ, оставленный въ подозръніи по дълу о застченіи своей дъвки. Духовное начальство опредълило предать его епитиміи подъ смотръніемъ его духовнаго отца безъ отсылки въ монастырь. По возникшему вслъдствіе этого сомивнію Св. Синодъ объяснилъ, что церковное покаяніе состоить въ запрещеніи пріобщенія Св. Таинъ въ положенное правилами соборными время съ посылкою иногда

<sup>147)</sup> Augustini sermo 82.

<sup>148) 16</sup> февр. 1820 син. прот. л. 634.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>) 11 ноября 1827 син. прот. л. 911. Тоже поезику пономарь, оглашенный въ сильнъйшемъ подозрънін въ убійствъ, исключается изълуховнаго званія. 16 нояб. 1827 г. син. прот. л. 935.

подвергшагося оному, по важности учиненнаго имъ преступленія, на нъкоторое время въ монастырь. Но по тыть же правиламъ власть имъеть духовный отецъ умножить или умалить время пованнія, смотра на образъ жизни и въры кающагося, и наложить епитимію состоящую въ пость, молитвъ и поданніи милостыни, какъ о семъ изъяснено въ 3 гл. книги о должностяхъ приходскихъ священниковъ. Посему и въ указанномъ случать Св. Синодъ не нашелъ ничего противнаго Высочайще утвержденному митнію Государственнаго совта 150). Въ этомъ смыслъ Св. Синодъ даетъ отвъты и Сенату на запросы его объ епитиміяхъ за разныя преступленія, въ особенности за кровосмъщеніе. Такъ напримъръ въ 1844 г. Св. Синодъ изъяснилъ Сенату, что если рашеніемъ суда подсудимые будуть оставлены относительно кровосмъщенія только въ подозръніи; то не подвергая ихъ положительной епитиміи, предоставить внутреннему испытанію отца духовнаго 151).

Другою причиною неназначенія точнаго времени церковнаго поваянія и замізненія полагаємаго правилами отлученія отъ пріобщенія Св. Таннъ—Св. Синодъ въ нівкоторыхъ случаяхъ признаваль несуществованіе точныхъ правиль въ данныхъ обстоятельствахъ. За причиненіе двухъ опасныхъ ранъ мальчику и дівочкі и за намізреніе лишить себя жизни—по вмізненію въ наказаніе долговременнаго содержанія подъ стражею, виновный преданъ церковному покаянію. Епархіальное начальство за намізреніе лишить себя жизни присуждало на одинъ годъ въ монастырь Но Св. Синодъ, основываясь на томъ, что въ правилахъ Свят. апостоль и Отепъ точнаго положенія, какую епитимію опреділить за таковое преступленіе, не обрізнается, положиль отъ посылки въ монастырь освободить, а предоставить налагать на него къ очищенію совісти пость, молитвы и поклоны духовному отцу по своему разсмотрівнію <sup>132</sup>).

Но это послъднее ръшеніе не имъло значенія общаго правила. Въ другихъ случаяхъ Св. Синодъ за тоже самое преступленіе полагаетъ опредълительную епитимію примънительно къ другимъ правиламъ.

6. Въдухв твхъ же снисхожденій были формулированы Св. Сино-

<sup>150) 17</sup> сент. 1828 син. прот. л. 570.

<sup>131) 9</sup> окт. 1844 син. прот. л. 122.

<sup>182) 24</sup> геня. 1806 снн. прот. л. 75.

домъ и нъвоторыя новыя нормы дервовныхъ навазаній за преступленія, непредусмотрівнныя законодательствомъ древней п не опредъленныя точными правилами. Первенствующей церкви ненавъстно напр. было преступленіе уклоненія отъ исповъди и Св. причастія. Поэтому мы и не видимъ между правилами ея определяющихъ церковное наказаніе за это преступленіе. Въ русской церкви это преступленіе стало особенно извівстно со времени появленія раскола. Первоначальною мерою противь этого преступленія были денежные штрафы съ неисповъдывавшихся, образовавшіе даже особую вътвь финансоваго управленія и породившіе огромную переписку о недонивахъ по этимъ сборамъ. Штрафы отминены въ конци прошедшаго стольтія, какъ несообразные съ духомъ христіанства. Въ то же время въ видв частной мъры за уклоненіе отъ исповым и причастія инкоторые подвергаемы были и тилеснымъ навазаніямъ. Міра едвали долго употреблявшаяся. Въ 40-хъ годахъ уже ныевшняго столетія повойный протопресвитерь Кутисвичь •ормулировалъ еще одну ивру, приложение которой видно только въ нъскольнихъ частныхъ случаяхъ. Ивра сія состояла въ томъ, что за каждый годь, въ теченіе котораго кто не быль у исповіди, онъ предаваемъ былъ перковному покаянію на две недели, за небытіе въ продолженіи 10 леть, — на пять месяцевъ. Св. Синодъ соглашался съ этою мёрою 153). Человеку, имевшему 32 года оть роду и нивогда не бывавшему у исповеди и Св. причастія, считая сь 7-летияго возраста, назначена епитимія по две недели за каждый годъ 154).

Кромъ указанной сейчасъ новой нормы наказанія за небытіе у исповъди и св. причастія—Св. Синоду собственно принадлежить установленіе еще одной нормы для наказанія. Это наказаніе священно-церковнослужителей за совершеніе брака прежде достиженія опредъденнаго закономъ возраста. Въ такихъ случаяхъ на первый разъ съ конца прошедшаго стольтія полагается посылать священно-церковнослужителей въ монастырскіе труды на столько времени, сколько недоставало узаконеннаго возраста жениху или невъсть 155). Правило, вошедшее въ уставъ консисторій (ст. 199).

<sup>155) 13</sup> нояб. 1842 син. прот. № 185.

¹¹¹) 16 нояб. 1842 прот. № 188.—Тоже 5 февр. 1843 г. прот. № 49.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup>) 31 января 1806 г., синод. проток. № 100. — 23 сентября 1807 г., синод. проток. № 49.

- 7) Изъ того же духа снисхожденія происходить и имъ объясняется тоть особенный образь отношеній Св. Синода къ приложению правиль древней церкви, который мы находимь въ одномъ родъ дълъ-- именно въ дълахъ о сложение сана свищеннослужителями. Извъстно, что 7 правило IV вселенского собора священнослужетелямъ и монахамъ, вступающимъ въ воинскую службу, или въ мірской чинъ, предписываеть-или возвращаться съ расквяніемъ нь тому, что прежде избрали, или же предавать ихъ анасемв. Въ дъламъ этого рода Св. Синодъ нередно предписываеть епархіальнымъ архіереямъ сдвлать последнее увещаніе, вместе съ семъ предписываеть при этихъ увъщаніяхъ указывать ищущему сложенія на 7 правило IV всеменскаго собора; но и при непреклонности просителя, дозволяя съ него снять санъ, наказавія положеннаго правиломъ не прилагаетъ. Въ настоящемъ случав, вромв общаго начала, которымъ Св. Синодъ руководствуется въ приложеніи правиль древней церкви о наказаніяхь, безъ сомивнія имвлось въ ниду и то, что въ русской церкви не было примъровъ приложенія этого правила, хотя были примвры насильственнаго расторженія браковъ, заключенныхъ по сложени священнослужителями сана, и заплюченія ихъ въ монастырскія тюрьмы.
- 8) Имвя въ виду, что главнымъ исходнымъ пунктомъ для всей двятельности Св. Синода въ приложении правилъ древней церкви о наказаніяхъ служило регламентское разсужденіе о епитиміяхъмы безъ труда поймемъ, откуда вошло въ обычай у насъ вивстополагаемой церковными правилами епитиміи отлученія отъ Св. Таинъ- назначать денежные штрасы. Древиня церковь не знала этой замъны, и ни одно правило объ ней не упоминаеть. Въ регламенть читаемъ, "что духовный отець можеть и умножать и умалять время и количество епитимии и одну епитимию перемънять на другую напр. пость на милостыню, только бы подъ видомъ милостыни себъ или кому иному не прямо скудному подаянія не требовыва. И вотъ объяснение того, на какомъ основани мы встрвчаемъ въ ръшенияхъ Св. Синода замънение церковныхъ епитимий денежными штрафами. Не одинъ примъръ въ ръшенияхъ Св. Свиода видимъ такого именно содержанія. Такъ вступившимъ въ бракъ въ 6 ст. кровнаго родства (троюроднымъ брату и сестрв) Св. Синодъ оставляя ихъ въ бракв, по силв регламентского опредъленія вивсто отсылки въ монастырь для епитиміи, назначаетъ внесть

вивсто цербовныхъ, положенныхъ правилами; а самъ вногла дастъ рвшенія съ присужденіемъ твлесныхъ наназаній - по обычавив издревле утвердившимся. Кроиз расториенія брана, заключеннаго въ близкомъ родствъ-иногда архіерен приговаривали разводенныхъ и къ тълеснымъ наказаціямъ. Арсеній Мацвевичъ, митрополить ростовскій, вступившимъ въ бракъ между собою въ родства завадомо, кроив расторженія брака, присудель еще учинить при народиомъ собранія публичное на площади кнутомо довольное наказаніе, дабы на то смотря другіе такъ далать не дервали. Св. Спнодъ заметиль ему, что духовнымъ персонамъ определять провавое наказаніе чинить весьма неприлично, а должно быть такорымъ опредъленіямъ тамъ, гдъ таковыя экзекуцін производятся. Поэтому впредь его преосвященству таковыхъ провавыхъ наказаній чинить не опредванть; но вто и будеть подлежать, твхъ отсыдать иъ свитсвія команды 162). Подобнымъ образомъ, когда преосвященный астраханскій жень мужа сосланнаго въ Сябирь, когда она вступала въ бракъ, не дождавшись увъдомленія отъ провинціальной канцеляріи и безъ дозволенія архіерея, вельль учинить предъ консисторією наказаніе, —Св. Синодъ предписаль ему указомъ, что за сей поступокъ твлеснаго навазанія чинить ей не надзежало; а какъ преступленіе учинено ею противу первовнаго узаконенія, то и іптрафовать ее было должно церковною епитимісю. Посему и предписаль въ наложени штрафовъ поступать по правиламъ св. отелъ 164). Между твиъ въ тотъ же самый періодъ времени, когда епархіальнымъ архіереямъ діваемы были внушенія о неприличін духовнымъ особамъ вместо церковныхъ наказаній присуждать нь телеснымь, самъ Св. Сикодъ, по крайней мъръ въ нъкоторыхъ случанхъ, не прилагаль нь себъ этихъ разсужденій и нь тысснымь наказанівать присуждаль.

Въ 1744 г. отврылось, что мужъ отпустиль всену на водю по несогласію съ вею, и даль писько, чтобы ей жить правдие, или въ замужестве идти. Жена вышла замужь за другаго.—Св. Симодъ положиль на основаніи 42 пр. ап. и 102 кареат. соб. развесть со вторымъ мужемъ и отдать первому, а всёмъ учинить жестокое

<sup>162) 1744</sup> г.,—дѣло № 387.

<sup>&</sup>lt;sup>463</sup>) 25 января 1776 г., син. проток.

тълесное наказаніе <sup>144</sup>). Въ 1754 г. женвъ за то, что ходила въбывшему архимандриту для блудныхъ дълъ, положено учинить при симодальной канцеляріи плетьми наказаніе и по учиненіи отдатьее для отдачи мужу <sup>145</sup>).

Незинія начальствующія лица вивсто церковныхъ навазаній виновнымъ назначали твлесныя даже въ настоящемъ стольтін. Такъ одинъ архимандритъ монаховъ виновныхъ съвъ лозами, держаль въ цъпяхъ и железахъ, моря голодомъ и жаждою. Св. Синодъ повозникшему дълу внушилъ ему, въ подобныхъ случаяхъ, оставя налишнюю строгость свою, поступать съ монашествующими по-1 посл. къ Тим. со всякою кротостію и снисхожденіемъ 1646).

Но выставивъ сипсхождение въ приложении правилъ древней перкви, квиъ общую, постояние дъйствующую мысль, которою руководствуется Св. Синодъ, мы должны указать, что въ дъятельности Св. Синода есть нъвоторыя, хотя очень немногія исключенія изъ этого правиль. Мы видъли выше, что даже въ первое время по учрежденіи Синода опыты назначенія наказаній во всей строгости правиль древней перкви были. И въ послідующее время видимъ нъснолько исключеній и уклоненій отъ общепринятаго начала. Укажемъ изклоторыя изъ этихъ исключеній. Такъ наприм. въ 1802 г. назначено было Св. Синодомъ отлученіе отъ св. причастія безсрочно на всю живнь, кромъ смертнаго случая. Такому наказанію подвергнута поміщища за жестокое съченіе вріпостимыхъ мальчивовъ, послів нотораго одинъ изъ нихъ и умеръ 102).

При сложности преступленія, хотя и не всегда, увеличивается и епитимія. Подпоручику за блудодъяніе и за то, что дъвка, съ которою онъ жилъ, услыхавъ, что онъ хочетъ жениться на другой, удавилась—положена двойная епитимія по 20 и 23 анкир. за блудодъяніе 7 лътъ, а за неумышленное нанесеніе смерти 5, — всего 12 лътъ 16%). Естъ случаи и такіе, что Св. Синодъ не считаетъ достаточнымъ перковное наказаніе и обращается къ гражданскому правительству съ предложеніемъ виновнаго подвергнуть и гражданскому наказанію.

<sup>· № 44)</sup> Діло Св. Синода 1770 г., № 360.

<sup>\*\*\*) 23</sup> февраля 1754 г., протов. № 33.

<sup>\*\*\* 30</sup> марта 1805 г., снн. проток., № 110.

<sup>167) 14</sup> февраля 1802 г., син. проток., № 40.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup>) 26 парта 1800 г., прот. № 100,

Такъ въ 1815 г. по предложению свътскаго правительства жаложить цериовную епитимію за растявніе 13 летней дочери своей, Св. Синодъ, примъняясь къ 67 пр. Василія Великаго и толкованію на оное, признать виновнаго подлежащимъ церковному покажию на 20 леть. Но при этомъ присовокупиль, что его, яно глуснаго преступника, оставить на прежнемъ мъсть жительства было бы соблазнительно 148). Подобнымъ образомъ давалъ ръшенія Св. Синодъ и въ нъкоторыхъ другихъ случаяхъ. За прелюбодъяніе жены расторгнувъ бракъ по 9 пр. Василія Великаго, Св. Свиокъ опредынать, чтобы виновная за иногія непотребства, оть которыхъ и строгостію неодновратныхъ навазаній не могла быть удержана, отослана была въ светскую команду, для ссылки ся на поселеніе 170). Или же, не обращаясь нъ светскому правительству, самъ увеличиваль епитимію противу полагаемой правиломъ. За тоже кровосифиземіе съ насиліемъ, учиненное отпомъ дочери, Св. Синодъ положиль епитамію вдвое противъ полагаемой 67 пр. Василія Веанваго, т.-е. на 40 леть. И поелику за прелюбодение положиль разводъ-то женъ дозволилъ встущить въ новый бракъ, если захочеть, а ему быть безбрачнымъ 171).

Юрисдавцію свою въ отношенія въ приложенію церковныхъ правиль о наказаніяхъ Св. Сянодъ простяраеть собственно и единственно только на лица, принадлежащія въ православной церкви. На этомъ основанія Св. Синодъ:

1) Никогда не присуждаеть въ наказаніямъ по правиламъ церкви и ни въ какимъ—лица соетоящія въ расколь. Мысль о томъ, что юрисдинція православной церкви простирается только на чадъ православной церкви, высказываема была многократно. Такъ въ 1812 г. сивтское судебное мъсто за прелюбодъяніе приговорило два лица, состоявшія въ расколь, и въ церковной епитиміи. Раскольники объявили, что положенной епитиміи въ церкви нести не желають. Епархіальный архіерей спращиваль у Св. Синода, какъ поступить въ этомъ случать. Св. Синодъ опредълиль назначенную епитимію

<sup>147) 30</sup> апреля 1815 г., син. проток., № 27.

<sup>&</sup>lt;sup>676</sup>, 21 іюня 1779 г., проток. № 62. Къ тому же, т.-е. въ ссыява на поседеніе Св. Синедъ вриговариваеть женку, за вступленіе ся еще при живомъ мужѣ еще яв два брака (1 іюдя 1779 г., прот. № 3).

¹¹¹) 3 августа 1797 г., проток. № 1 и 5. –8 августа 1789 г., проток. № 9.

отманить, послику перковное покаяніе нив, яко раскольникамъ отъ сословія чадь православной нашей цериви отторгнувшимся, нс свойственно. Да и замънить этой епитими, какъ предполагалъепархіальный архісрей, никанимъ другимъ исправленісмъ въ граждвисномъ правительствъ не должно, ибо они тълесно наказаны 172)-Та же мысль повторена и въ недавнее время. Въ 1844 г. Св. Синоду сделалось известно, что въ кавказскую консисторію граждансвія судебныя м'вста часто присылають дела о наложеній ва старообрящевь за неумышленное убійство и безваконное сожитіе церковной епитиміи. Между тімь церковное покаяніе, которому подвергаются преступники за означенныя преступленія, должно быть исполняемо подъ наблюдениемъ духовныхъ отцевъ и при двятельномъ со стороны сихъ последнихъ участіи въ исправленіи побращения гръшниковъ на путь покаянія, безъ чего средство сіе не можеть достигать своей благодетельной цели; а старообрядцы церкви православной не исповъдують, суда церковнаго и православныхъ священниковъ не пріемлють. Посему епархіальное начальство въ исполнени церковныхъ законовъ и гражданскихъ постановленій въ такихъ случаяхъ крайне затруднялось. Св. Синодъ предписать епархіальному начальству, что требованія о наложенів на распольниковъ церковной епитиміи, поступающія отъ граждансиихъ мівсть, тогда только могуть и должны быть исполняемы, когда раскольники, внявъ убъжденіямъ духовенства, обратятся къ церкви съ твиъ, чтобы и самую епитимію проходить на основавін церковныхъ правиль подъ смотреніемъ духовныхъ отцевъ. Въ противномъ случав при упорствъ заблуждающихся следуетъ обращать ихъ къ твиъ начальстванъ, отъ которыхъ доставлены, съ увъдомленіемъ, что духовное начальство не можеть налагать на нихъ епитимін, такъ какъ они церкви чуждаются и суда церковнаго н православныхъ священняковъ не пріемлють 174).

2) По твиъ же самымъ основаніямъ Св. Свиодъ никогда не считаєть осбя обязаннымъ назначать какос-либо наказаніе и въ твуть случаяхъ, когда напр. по бракоразводному двлу между лицомъ пракославнаго исповъданія и лютеранскаго или католическаго виновнымъ оказывается послъднее. Наложеніе наказанія предоставляется начальству тей церкви, къ которой принадлежеть это лицо.

<sup>118) 28</sup> февраля 1812 г., син. проток., № 52.

¹¹¹) 2 октября 1844 г., свв. проток. № 135.

5) Приложение правиль древней церкви о наказаніяхь Св. Синодомь въ частности—къ клирикамь и монашествующимъ.

Изложивъ общія начала, которыми Св. Синодъ руководствовался вообще въ приложеніи правиль древней церкви о наказаніяхъ, мы должны теперь перейти къ обозрѣнію въ особенности тъхъ началь, которыми онъ руководился въ приложеніи древнихъ правиль о наказаніяхъ клирикамъ и монашествующимъ.

Существеннымъ правиломъ древней церкви, руководительнымъ въ отношения къ употреблению наказаний для влириковъ, былъ еще въ Ветхомъ Завътв установленный законъ: не отомстиши дважды за едино (Наум. 1, 9), законъ, принятый христіанскою церковію въ томъ частномъ примънения его въ отношения въ клирикамъ, чтобы за преступленія ихъ считать достаточнымъ одного лишенія ихъ степени въ клиръ и званія безъ подверженія другому наказанію. Апостольское правило (25) пользуется этимъ закономъ, какъ обязательнымъ въ томъ случав, когда клирикъ обличенъ будеть въ блудодвяній, или въ клятвопреступленій, или въ татьбъ, предписывая въ этомъ случав довольствоваться извержениемъ виновнаго наъ чина, но не дозволяя отлучать отъ общенія церковнаго. И это главнымъ образомъ на томъ основаніи, что священнослужитель подвергается наказанію изверженія, продолжающемуся навсегда, поелику не возвращается виновному санъ, между тъмъ какъ міряне. бывъ извержены отъ мъста върныхъ, по раскаяніи опять пріемлются на мъсто, съ котораго низпали (Вас. В. пр. 3).

Этимъ существеннымъ правиломъ въ примъненіи правилъ древней церкви о наказаніяхъ клириковъ Св. Синодъ пользуется въ различныхъ случаяхъ различно. Есть случаи, что Св. Синодъ считаетъ сообразнымъ съ точною силою этого правила и достаточнымъ подвергнуть виновное священномонашествующее лицо одному лишенію священства съ оставленіемъ въ монашествъ. Такъ поступлено съ извъстнымъ синологомъ архимандритомъ Іоакиномъ, который за разныя преступленія, въ особенности за развратъ, лишенъ архимандритства и священства, но оставленъ въ монашествъ для сохраненія точности 25 апостольского правила 1719). ('км-

<sup>174) 19</sup> февраля 1823 г., син. проток., апръл. ки., л. 366.

щенникъ за простредение въ пьяномъ виде, но безъ умысла, Богородичнаго образа, по опредъленію архіерея лишенъ священства, учинено ему жестокое плетьми наказаніе и сверхъ того осужденъ въ черные монастырскіе труды візно въ безъисходное содержаніе. Св. Синодъ судилъ иначе: "понеже по 25 пр. св. апостолъ, за едину вину дващи вкупъ истити не повелъвается, того ради быть въ черныхъ трудахъ 1 годъ, а потомъ, яко жену въ живыхъ имъющаго, въ причетники для пропитанія "175). Бракъ священника въ 6 ст. двухроднаго свойства расторгнуть, священникъ лишенъ священства и отосланъ въ свътскую команду для опредъленія, куда годнымъ окажется. Но Св. Синодъ по жалобъ священника судиль, что по правилу Василія Велинаго 27, по которому онъ, проситель, изверженіе священства подъядъ, и въ толковани того правила явственно изображено: въ беззаконенъ бракъ впадъ пресвитеръ честь и съданіе съ пресвитеры да имать, отъ службы же отнюдь да упразднится. Въ правилъ св. апостолъ 23 и въ толковани его означено: "довольно есть пресвитеру или причетнику осужденія, еже извержену быти отъ сана и не подобаетъ таковаго отлучати, да не дважды муку терпать, еже отнюдь не человъколюбное". На этомъ основаніи Св. Синодъ опредъляеть священника, лишивъ священства, въ дьячки 17%). Но въ другихъ случаяхъ Св. Синодъ считаетъ не противоръчащимъ смыслу 25 ап. правила наложение на священника сверхъ лишенія сана еще и церковной епитимін. Священникъ палкою напесъ ударъ крестьянину, отчего тотъ упалъ вискомъ на соху и умеръ. Уголовная палата освобождала отъ тълеснаго наказанія и отослала для снятія сана и епитиміи бъдуховному суду. Священства онъ лишенъ. Но при семъ консисторія разсуждала: "поелику священнослужители, впадшіе въ преступленія отъ двойваго, кромъ лишенія ихъ чиновъ, наказанія 25 ап. пр. освобождаются, то наложение епитимии было бы несообразно съ симъ правиломъ. Но и отмъна палатскаго ръшенія была бы несоотвътственна 130 ст. Высоч. учр. объ управленіи губерній". Съ этимъ затрудненіемъ епархіальное начальство обратилось въ Синодъ. Синодъ положиль: "какъ церковная епитимія учреждена правилами св. отецъ не для наказанія преступниковъ, а единственно для очищенія со-

<sup>174) 7</sup> февраля 1761 г., проток. № 13.

<sup>174)</sup> Син. протов. февраля 1767 г., № 36. Ср. 14 іюня 1779 г., проток. № 41.

въсти ихъ въ содъянныхъ ими прегръщенияхъ, слъдоват. 25 ап. пр. къ препятствио о опредълени ему церковнаго покаяния относиться не можетъ. А потому и слъдовало бы ему по 23 анкир. епитимию на 5 лътъ, но поелику онъ лишенъ уже священства, то въ половину « 177).

Тотъ и другой случай поназывають, что одного общаго начала въ толковании и примънении этого правила для Св. Синода не было примъняемо по обстоятельствамъ и усмотрънию. Это мы увидимъ еще съ большею ясностию, когда будемъ имътъ въ виду, что естъ и другие случам, въ которыхъ лишение священства и монашества за одно преступление не считается за два наказания и виновный подвергается лишению того и другаго; или когда, напр. діаконъ, за обиду причиненную женщинъ и за прелюбодъяние по 27 и 42 пр. апост. и 3 Василия Великаго лишается сана и отсылается въ губернское правление для опредъления въ военную службу 17\*).

Вообще въ примъненіи этого правила видимъ большую шаткость и разнообразіе. Пономаря, овазавшагося виновнымъ въ похищенія изъ церкви 4 иконъ ценою въ 4 руб., Палата приговорила отдать въ казенную или частную работу къ заработанію той ціны образовъ въ пользу приказа общественнаго призрвнія, а потомъ на поселеніе въ иркутскую губернію. Епархіальное начальство нашло такое наказаніе его, чтобы сверхъ отрішенія его отъ міста и ясключенія изъ духовной команды и употребленія за кражу въ публичную работу сослать еще на поселеніе, свыше мары преступленій его, и въ сообразность 25 апостольскому правилу находило достаточнымъ, --послъ отдачи въ работу опредълить въ другой родъ жизни. Св. Синодъ не согласился съ этимъ. "Поелику пономарь оказался въ святотатствъ, за что по св. правиламъ подлежить лишенію своего званія и исключенію изъ духовнаго въдомства, а по государственному узаконенію и тягчайшему телесному наказанію, а сверхъ того, при повальномъ обыска показанъ пристрастнымъ къ пьянству и не рачительнымъ по должностибыть во всемь по опредвлению палаты« 17 »).

Въ первое время по учрежденія Св. Синода вліяніе практики

<sup>4 77) 12</sup> января 1803 г., син. проток. № 16.

¹¹в) 10 января 1806 г., син. проток. № 26.

<sup>17) 31</sup> января 1806 г., син. проток. № 98.

свътскихъ судовъ и управленій обнаружилось и въ двательности Св. Синода въ отношеніи къ примъненію правилъ древней церкви о наказаніяхъ клирикамъ. Общимъ и почти единственнымъ наказаніемъ для всвхъ преступленій въ гражданскихъ и военныхъ судахъ было твлесное наказаніе. Оно примъняемо было ко всвмъ лицамъ безъ всякаго различія. И духовное въдомство въ первое время неръдко наказаніе, полагаемое на виновнаго въ правилахъ древней церкви, замъняло твлеснымъ наказаніемъ и даже считало это милостію. Весьма часты приговоры духовнымъ лицамъ за разныя преступленія ихъ въ родъ слъдующихъ: "бить его шеленами или плетьми нещадно, дабы на то смотря и другимъ такъ дълатъ было не повадно".

Такъ двумъ священникамъ, дьякону и двумъ причетникамъ за дживый доносъ на другаго священника по ненависти, съ желаніемъ нанести ему озлобленіе и за то хотя по 34 пр. VI вс. соб. довелось было лишить ихъ степеней, однакоже, не лишая оныхъ, учинить имъ всёмъ при тіунской конторѣ плетьми наказаніе и по наказаніи велѣть имъ паки быть у той же церкви въ согласіи безмятежно, подъ опасеніемъ жесточайшаго наказанія 180). Священнику и діакону—одному за то, что приготовляясь къ служенію—бранился, другому за клеветы, Св. Синодъ въ 1727 г. опредѣлилъ учинить плетьми наказаніе 181). Тълесное наказаніе монахамъ вмѣсто публичнаго гражданскаго считалось даже мплостію, которою оно быль удостойваемы за чинъ монашества 182).

Въ такомъ же смыслъ, т.-е. въ смыслъ снисхожденія и милости въ сравненіи съ наказаніями, полагаемыми по правиламъ, тълесное наказаніе назначается и Св. Синодомъ и именными повельніями и еще нъсколько разъ. Іеромонахъ жаловался на архіерея въ тайную канцелярію и поносилъ его въ сей канцеляріи. Св. Синодъ опредълилъ по 15 Кареаг. IV, 18 и VI 34—если архіерей не проститълишить іеромонашества; если же проститъ—не лишать, но наказавъ плетьми нешадно на страсть, дабы прочіе такъ чинить не дерзали. послать въ Кіево-Печерскую лавру 105). За неслуженіе молебновъ

<sup>186) 20</sup> генв. 1727 син. прот. л. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>) 26 мая 1727 син. прот.

<sup>182) 27</sup> овт. 1729 свн. прот.

<sup>185) 19</sup> генв. 1754 г. син. прот. № 25,

ить царскіе дни указ. Императр. Анны 15 апр. 1735 г. повельно: если не служили не по злому умыслу, а отъ забвенія и пьянства—чинить нещадное наказаніе и ссылку въ монастырскіе труды (8). Иногда тълесное наказаніе шло какъ бы въ придачу къ наказанію, полагаемому правилами. Такъ въ 1766 г. іеродіакона за похищеніе различныхъ вещей Св. Синодъ опредълить: лиша іеродіаконскаго чина вовсе и учиня плетьми наказаніе, послать въ монастырь въ братство (85).

О несообразности этого рода приговоровъ съ сущностію и духомъ духовнаго суда, и о томъ, что такого рода наказанія налагать клиринамъ ръшительно запрещено правилами церкви, не думали-Правило: подобаєть священнику Божію вразумляти неблагонравнаго наставленіями и увъщаніями, иногда же и церковными епитиміями, а не устремлятися на тъла человъческія съ бичами и ударами. Аще же нъкіе будуть совершенно непонорны и вразумленію чрезъ епитимію не послушны: таковыхъ никто не возбраняєть вразумлять преданіемъ суду мъстныхъ гражданскихъ начальниковъ (Двукр. ?).—это правило было совершенно забыто. Къ тълеснымъ и жестокимъ и нещаднымъ бісніямъ приговаривало духовное правительство, не обращая вниманія на это правило.

Равнымъ образомъ и несообразности тълеснаго наказанія съ достоинствомъ священнаго сана и монашества Св. Синодъ ръщительно не признавалъ. Онъ самъ приговаривалъ къ нимъ и потомъ отсылалъ наказанныхъ къ должности. Попу за неразсудное привазаніе дьякону о нечиненіи многольтія учинить шелепами наказаніе, а по наказаніи отпустить ихъ паки въ домы 150). Только со 2 половины прошедшаго стольтія измъняется это воззръніе на совмъстность тълеснаго наказанія съ священнымъ саномъ и монашествомъ; и въ началь настоящаго мы уже видимъ приговоръ Св. Синода, признающій ръшительную несовмъстность тълеснаго наказанія съ священствомъ.

Два священника, по лишеніи сана, были наказаны по Высочайшему повельнію тьлесно и сосланы въ Нерчинскъ за семидневное промедленіе представленія къ высшему начальству свядыній о по-

<sup>184)</sup> Февр. 1754 прот. № 26.

<sup>186) 27</sup> генв. 1776 свн. прот. № 51.

<sup>100) 2</sup> іюля 1731 г. син. прот. л. 6.

ступкъ другаго священнява. Послъ возвращены и опредълены въ причетники. Но въ просъбъ о возвращени имъ священства Св Синодъ отназалъ на томъ основанія, что наказаннымо траесно священнослужителямь возвращать священство вь противность 12 пр. Антіохийскаго собора и другихъ правиль Св. Отець не можно 187). Заметимъ здесь, что 12-е пр. Антіохійское говорить не о томъ. чтобы навазаннымъ тълесно не возвращать священства, а о томъ что обиженный отъ епархіальнаго начальства должень обращаться къ большому собору, а не въ царю. На томъ же самомъ основанів т.-е. на основанів 12 пр. Антіохійскаго собора Св. Синодъ отказываеть священнику, за пьянство лашенному сана и просившему о возвращени его 166). Очевидно, что и въ первоиъ случат я во второмъ Св. Синодъ отказываеть, основываясь не на сущности преступленій, или понесенныхъ виновными наказаній, а на томъ существенномъ правилъ древней церкви, что лишенному сана однимъ соборомъ не можеть быть возвращенъ санъ тъмъ же санымъ соборомъ. Это можеть быть только по суду большаго собора; хотя изъ буквальнаго смысла приведенія правила въ первомъ случав выходить, будто по 12 пр. Антіохійскаго собора не можеть быть возвращень сань по причина телеснаго наказанія.

Впрочемъ употребление тълеснаго наказания—только въ другой формъ—не въ формъ ударовъ, а въ формъ голода мы видимъ и въ недавнее время. Въ 1828 г. іеромонаха за неповиновеніе и упорство монастырскому начальству и для поученія смиренію и благопокорности Св. Синодъ опредълилъ—удаливъ отъ братской трапезы выдержать на хлюбъ и водъ двъ недъли 180). Можетъ бытъ тълесныя наказанія въ этой формъ употребляются и нынъ.

Примънение правилъ древней цервви о наказаніяхъ клириковъ въ частныхъ случаяхъ и преступленіяхъ.

Мы имъемъ въ виду въ настоящемъ случав указать образъ приложенія правиль древней церкви при назначеніи клирикамъ наказаній

<sup>187) 13</sup> мая 1804 син. прот. л. 356.

<sup>198) 8</sup> генв. 1802 г. син. прот. № 3.

<sup>199) 17</sup> девабря 1828 сни. прот. км. генв. 1829 Ж. 34.

только за немногія преступленія, и именно 1) за нетрезвость, 2) за нецівломудренную жизнь, 3) за буйство и 4) за побіть къ раскольникамъ.

1) Ръдкое въ ръшеніяхъ Св. Синода единообразіе мы находимъ въ примъненіи правиль древней церкви къ клирикамъ и монашествующимъ, виновнымъ противъ заповъди о трезвости.

Вев рышенія Св. Спиода по дыламь о нетрезвости клириковь, которыя удалось намъ видеть, основаны на 42 апост. правиль. Только при сложности преступленій приводятся въ основаніе еще и другія правила и въ немногихъ случанхъ вивств съ апостольсвимъ правиломъ приводится еще 28 пунктъ прибавленія къ духовному регламенту. Такое приведеніе въ основаніе ръшеній поэтому собственно двлу 42 пр. апостольского двлается обычнымъ съ 70-хъ годовъ прошедшаго столътія и продолжается до изданія устава консисторій. Въ первое время по учрежденіи Св. Синода різшенія произносятся или безъ приведенія основаній или основываются на духовномъ регламентв. Послв изданія устава консисторій ръшенія основываются уже на немъ безъ приведенія правыть 190). Впрочемъ сущность ръшеній въ последнихъ двухъ случаякъ одинакова-лишение священства съ опредвлениемъ въ причетника, или съ отсылкою въ сретскую команду. Только тамъ, гдв двло решается на основаніи одного регламента, мы видимъ решенія другаго рода: дьякону за его продерзости и за многое пьянство по содержанію духовнаго регламента и 28 въ прибавленіи: "учинить смиреніе, бить плетьми нещадно 191). Дъйствительно въ этомъ пунктъ регламентъ предписываетъ клириковъ за пъянство и безчиніе жестоко наказывати и значить дается основаніе въ употреблению твлеснаго наказанія въ отношеніи къ влирикамъ. Что касается до различія въ самыхъ приговорахъ, основанныхъ на одномъ и томъ же правиль, иногда болье строгихъ, иногда же снисходительныхъ; то для объясненія этого мы должны замітить, 1) что самое правило дветь основание въ снисхождению, предписывая извержение только въ случаяхъ неисправления; аще не останется, 2) что обстоятельства преступленія, обстоятельства пред-

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup>) Генв. 1843 смв. прот. № 46 въ февр. вм. 18 сен. 1853 смв. прот. мь окт. мн. ч. 1, 4. 63.

<sup>191) 13</sup> гепв. 1727 г. свя. прот. л. 40.

пествовавшей жизни и службы являлась или сиягчающими, или усиливающими наказаніе. Замътимъ еще одну внъщнюю неисправность въ приведеніи этого правила, происходившую, конечно, отъ небрежности или отъ незнанія дълопроизводителей: въ большей части случаевъ 42 прав., служащее основаніемъ для ръшеній, приводится подъ именемъ апостольскаго. Но мы встрътили два случая, ногда 42 пр. приводится какъ правило Св. Отецъ 192) и одянъ, вогда 42 апостольск. правило названо правиломъ Св. Василія Великаго 1933).

- 2) Столько же однообразно въ ръшеніяхъ Св. Синода приложеніе правиль дреней церкви къ сужденію и наназанію клириковь за нецьломудріе. Прямое и древнъйшее правило, по которому должны быть судимы клирики, несоблюдающіе ціломудрія, есть опить апостольское 25, повельвающее таковыхъ извергать изъ священнаго чина. На основаніи этого правила и дъйствительно поставляетъ евон рышенія Св. Синодъ въ большей части случаєвъ 104). Но мы встрітили одинъ случай, когда діаконъ за прелюбодійную жинь присужденъ къ лишенію сана на основаніи 51 пр. Василія Велинаго 195), которое можеть только въ толкованіи представлять ивъвоторое и притомъ не прямое основаніе для рышенія діла. Тексть правила: причетницы согрышающе степени спосно отпадають, аще слуги суть, аще же и поставлены. И только въ толкованіи правила разъяснено, что подъ согрішеніемъ должно разуміть блудодівніе (Кормч. л. 241).
- 3) Буйство клириковъ ('в. Синодъ судилъ большею частію на основ. 27 пр. апост. повелівающаго извергать святителя біющаго върна или невърна. Но въ приложеніи этого правила видинъ большое разнообразіе. Иногда и одно подозрівніе священно-служителя въ бот считалось по правиламъ церкви нетерпинымъ на служитель церкви, и онъ былъ лишаемъ сана 1911). Дъйствительно, нанесенный діавономъ въ церкви ударъ признаваемъ былъ подходя-

<sup>692)</sup> Сент. 1782 прот. л. 286, 435.

<sup>138) 13</sup> ноября 1831 прот. декабр. кн. л. 572.

<sup>194) 19</sup> апр. 1770 свн. прот. д. 40.—16 окт.: 1780 свя, прот. д. 323,

<sup>\*\*\*) 15</sup> февр: 1887 прот. март. пп. л. 244.

<sup>196) 12</sup> апр. 1823 син, прот. л. 234.

пцииъ подъ 27 ап. правило 197). Но въ другихъ случаяхъ Св. Синодъ разсуждаетъ иначе и не прилагаетъ 27 ап. правила во всей
его строгости. Такъ о священникъ, причинившемъ побои другому
священнику, Св. Синодъ разсуждаетъ, что хотя слъдовало бы по
27 апостольскому лишитъ его сана и отослатъ въ губернское правленіе, но поелику онъ не былъ еще подвергаемъ строгимъ мърамъ
испытанія, и потому нельзя ръшительно заключитъ о его безиравственности, то съ запрещеніемъ священнослуженія низвести въ
причетники на испытаніе 198. Въ другомъ случав того же года
священника за побои, пономарю учиненныя, хотя уже по прав. 42
Василія Великаго слъдовало бы лишить священства, но поелику дълъ
до него не было, то въ монастырь на три мъсяца 199).

Но когда следствіемъ побоевъ, причиненныхъ священнослужителемъ, была смертъ, то во всёхъ случаяхъ неизбёжнымъ и непременнымъ наказаніемъ было определенное 27 ап. правиломъ лиценіе священства, хотя и съ разнообразными частными примененіями <sup>200</sup>).

4) Объ одномъ изъ важиващихъ преступленій клириковъ-удаленіи къ раскольникамъ и совершеніи у нихъ дерковныхъ требъ Св. Синодъ постановляетъ ръшенія большею частію на двоявихъ основаніяхъ. Въ самомъ преступленіи два отдъльныя преступныя дъйствія, осуждаемыя правилами, - удаленіе отъ своего маста и отъ порученнаго служенія и сообщеніе съ лицами, отдълившимися отъ церкви въ молитвахъ. Сообразно съ симъ Св. Синодъ постановляеть ръшенія объ этомъ преступленіи, или на основаніи правиль, осуждающихъ удаленіе отъ своего міста, или на основаніи правиль, воспрещающихь соучастіе въ молитвахь съ отділивнимися отъ перкви, но безъ точнаго различія въ каждомъ отдъльномъ случав. Такъ въ томъ случав, когда извъстенъ и подлежаль сужденю Св. Синода одинъ факть побъга священника къ раскольникамъ-ръшение постановлялось на основ. 3 пр. антіохійскаго собора, дъйствительно осуждающаго только удаление клирика отъ своего мъста 2011). Но и въ другихъ случаяхъ, когда подлежалъ суду

<sup>197) 5</sup> карта 1828 син. прот. л. 874.

<sup>🕬) 17</sup> марта 1830 свн. прот. № 48 авр. кн.

<sup>&#</sup>x27;'') 17 жарта 1830 прот. л. 237 апр. вн.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup>) 18 марта 177 свв. прот. л. 288.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup>) 10 марта 1836 снн. прот. л. 396 и 812.

Св. Синода и побътъ православного священника въ раскольникамъ и отступничество его отъ православной церкви въ расколъ. ръшене постановляется также на основани правиль, осуждающихъ тольно удаленіе клирика отъ его мъста-именно 15 апост. и 3 антіохійскаго зог). Иногда же сужденіе о побыть священника нъ раскольникамъ основывается на 10 пр. апост. и 33 Лаодивійскаго собора, воспрещающихъ православному молиться съ отлученными и еретиками 20:). Наконецъ въ нъкоторыхъ случаяхъ принимается нъ числъ прочихъ основаній еще 25 пр. апост. осуждающее на изверженіе священнослужителя виновнаго въ клятвопреступленіи 204). а въ одномъ решеніи, кроме антіохійскаго и апостольскаго 25. принимается за основаніе еще правило 5 ІУ Вселенскаго собора. воспрещающее влиривамъ переходить изъ города въ городъ заб.). Вообще сообразно съ тъмъ, что въ дъйствін удаленія православнаго священника къ раскольникамъ по преимуществу усматриваль Св. Синодъ, - такія и употреблять основанія въ рашеніяхъ. Есл. въ особенности преступнымъ представлялось удаление отъ мъсть, рвшеніе было основываемо на 15 апост. и 3 антіох., если соучастіе въ молитвахъ съраскольниками, -- рішеніе было основываем на 10 пр. апост. и 33 лаодикійск. 25 апост. правило приводится обыкновенно совивстно съ другими. Впрочемъ, какое бы то ни было приводимо основаніе, ръшеніе во всякомъ случав постановляется одно-лишение священства съ отсылкою въ распоражение свътсвато правительства.

Такъ поступаетъ Св. Синодъ съ священнослужителями, удаляющимися къ раскольникамъ въ дваддатыхъ и триддатыхъ годахъ нынъшняго столътія. Но мы имъемъ въ виду и болъе снисходительные приговоры Св. Синода въ этихъ случаяхъ, впрочемъ уже и основываемые не на древнихъ правилахъ, а единственно на усмотръніи.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) 12 окт. 1827 спп. прот. иолб. кп. л. 882. 16 иолб. 1838 прот. дек. кв. 1 л. 445.—14 гепв. 1836 прот. № 125.

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup>) 27 августа 1824 сви. прот. дек. кв. л. 825 и 850 и 81 мая 1826 сви. проток. л. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup>) 27 abr. 1824 bi ger, rm. s. 821 m 850.

<sup>:\*\*) 12</sup> дек. 1828 смя, прот. № 43 въ геня, ки. 1829.

Въ 1808 г. видимъ случай, что священникъ, бѣжавшій къ раскольникамъ и совершавшій у нихъ требы, потомъ раскаявающійся въ заблужденіи и желающій присоединиться къ церкви—для испытанія искренности отсылается въ монастырь на годъ, потомъ для дальнъйшаго испытанія въ причетники на два года безъ разръшенія однакоже священнослуженія во все это время <sup>206</sup>). Значить не совсѣмъ были лишаемы священства. Правилъ въ основаніе не приводится.

А. Л.

<sup>206) 10</sup> іювя 1808 свн. прот. № 58.

## СЛОВО

ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШАГО ПАВЛА, АРХІЕПИСКОПА КАЗАН-СКАГО И СВІЯЖСКАГО\*.

## о клятвъ

Авраиму обътовая Богь, понеже ни единъмг имяще большимь клятися, клятся сэбою, глаголя: воистинну благословя благословаю тя и умножая умножу тя (Евр. 6, 13—14).

По указанію апостольскаго чтенія настоящаго дня, хочу побесъдовать съ вами, возлюбленные, о клятвъ.

Что такое клятва? Клятва есть утвержденіе, или отрицаніе, или объщаніе чего-либо предъ другими, съ призываніемъ Бога. какъ Свидътеля истины нашихъ словъ и объщаній и какъ Судіи и Мадовоздаятеля за нарушеніе ихъ. О клятвъ, понимаемой въ этомъ смыслъ, и будеть наша ръчь.

Вопросъ о влятвъ—вопросъ и важный и современный. Вопросъ важный; потому что влятва имъетъ великое значение въ общежити. Связывая совъсть людей, она ограждаетъ отъ нарушения весьма важные интересы общественные, государственные и церковные; даже ограждаетъ отношения, союзъ Бога съ людьми. Потому правильное или неправильное ръшение вопроса о влятвъ, благоговъйное въ потребныхъ случаяхъ употребление ея, или уклонение отъ нея могутъ отражаться благотворно или зловредно на жизни

<sup>\*</sup> Произнесено въ 4 недълю св. Четыредеся гницы, въ казанскомъ Благовъщенскомъ соборъ 3 марта, 1891 года.

ч: судьбахъ человъчества: укръплять или колебать взаимные догожоры, отношенія, союзы не только людей другь съ другомъ, но м Бога съ людьми, укрвилять или колебать самыя государства и помъстныя церкви. Важный самъ въ себъ, вопросъ о клятвъ есть вибств и вопросъ современный. Не только православный міръ, но и вообще міръ христіанскій много въковъ руководился по отпошенію къ клятвъ возоръніями церкви, и, не возбуждая касагельно клятвы никакихъ вопросовъ, пререканій и споровъ, благопокорливо присягаль и клялся по темъ образцамъ клятвы, которые были установлены закономъ. Но вотъ въ протестантскомъ міръ являются уже секты (вальденсы-до протестантства, анабаптисты, меннониты), отвергающія клятву, утверждающія, что она безусловно воспрещена Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ и потому не можеть быть терпима въ міръ христіанскомъ. Въ наше время какъ за предъдами нашего отечества, такъ и въ немъ самомъ встрвчаются, кромв сектантовъ протестантскаго міра, массы людей, отвергающихъ блятву или по своему безбожію, отрицанію бытія Божія, или по убъжденію, что будто бы клятва безусловно воспрещена Іпсусомъ Христомъ, или по нежеланію поддерживать влятвою современный порядокъ вещей, или по неодобренію законной формулы клятвы. Очевидно вопросъ о клятвъ — вопросъ современный, заслуживающій внимательнаго разсмотринія и основательнаго разръшенія.

Основанія, по которымъ существуєть въ родь человьческомъ клятва, въ высшей степени важны. Клятва имъетъ высокое, священное значеніе и благотворное вліяніе на жизнь людей и судьбы міра. Это убъдительно говорить въ пользу клятвы. Тъ же основанія, по которымъ клятву отвергаютъ, весьма шатки, а нъкоторыя, какъ напримъръ, отрицаніе бытія Божія. совершенно нельны.

Еслибы люди были безгрвшны и потому вполив честны и правдивы, и въ словъ и въ дълъ; еслибы всякому слову и объщанію ихъ можно было върпть, какъ слову истины и правды; еслибы не могло быть и мысли о нарушеніи людьми своихъ словъ, объщаній, договоровъ, обязательствъ съ своими ближними: то клятва, безспорно, была бы совершенно ненужною, и самая мысль о ней не могла бы возникнуть. Но что же мы видимъ въ міръ? По своемъ паденіи человъкъ сдвлался склоннымъ ко лжи, обману, въролом-

ству; началь постоянно нарушать свои объщанія и договоры. Стало невозможнымъ относиться къ его слову съ полнымъ довъріемъ. И именно въ тъхъ случаяхъ, когда особенно было дорого для людей честное слово ихъ ближнихъ, - въ договорахъ и союзахъ важныхъ, люди оказывались наиболье лживыми и въроломными. Степень довърія къ слову человъческому умалялась по мъръ важности договоровъ и обязательствъ, которые обезпечивались объщаніемъ, словомъ. Когда нарушение обязательства не объщало человъку никакихъ выгодъ, или объщело выгоды ничтожныя; когде въ тоже время оно могло повредить нарушителю договора, — тогда можно было и не опасаться нарушенія слова: человіть точно исполняль свое обязательство. Но какъ скоро словомъ, объщаніемъ ограждались интересы важные; когда нарушение договоровъ притомъ объщало большія выгоды нарушителямь слова: искушеніе для последнихъ изменять слову делалось обычновенно весьма сильнымъ, и довърчивый къ слову своего ближняго человъкъ весьма легио дълался жертвою обиана. И чемъ дольше жило человечество, чемъ больше разиножались люди; твиъ чаще, легче и важиве могли быть и были нарушенія людьми обязательствъ и договоровъ. Съ умноженіемъ числа людей умножалось и число людей нечестивыхъ, лживыхъ, въроломныхъ. Они и сами изощрялись въ искусствъ нарушать объщанія и научались въроломству примърами предвовъ. разнообразныя правонарушенія которыхъ оставались совершенно безнаказанными. Съ другой стороны, съ размноженіемъ людей умножались, расширялись, дълались более важными и интересы человъческіе; усложнялась жизнь людей, усложнялись и интересы ихъ. Семейства разрослись въ племена и народы. Явились царства. по мъстамъ, общирныя и могущественныя. Они соперничали, враждовали, мирились дружили другь съ другомъ. При такомъ положенін вещей изміна людей, племень, царствь своему слову, своимъ обязательствамъ, договорамъ и союзамъ, могла вредить не только частнымъ лицамъ или семействамъ, но и прлымъ государствамъ. Она могла подрывать важные, общественные, государственные интересы, причинять страшный вредь, гибель цвлымъ государстванъ. Очевидно, при взаимномъ недовёрін сторонъ къ словамъ и обязательствамъ, -- жизнь людей сдълалась бы крайне тягостною, неустойчивою, подверженною застою. Договоры стале бы сомнительными и потому неохотно, съ трудомъ заключались бы:.

а въроломство сдължось бы явленіемъ постояннымъ и гибельнымъ. Полагались бы тормазы, преграды развитію жизни людей и народовъ, расширенію взаимныхъ отношеній ихъ. Естественно было необходино принять сильныя меры противъ зла, проистекщого отъ нетвердости слова человического, отъ измины обязательствамъ, договорамъ. Было необходимо чемъ-либо твердо, незыблемо оградить прочность договоровъ, связать совъсть и слово человъческое какими либо узами, которыя человъкъ не дерзаль бы расторгать, и расторженіе которыхъ грозило бы ему страшнымъ возмездіемъ. Все человъчество признало влятву Высочайшимъ Существомъ тою связующею людей силою, которою, безспорно не всёхъ, но громадное большинство людей, даже и склонныхъ къ нарушенію слова своего, но еще не потерявшихъ страха Божія, можно побудить, обязать быть върными своему слову. Мы сказали: не всъхъ, потому что всегда были, есть и будуть люди, не боящеся Бога и не стыдящеся людей, -- люди, для которыхъ нъть ничего святаго и которые съ одинавовою легкостію нарушають слово, какъ не огражденное влятвою, такъ и огражденное ею. Но все человъчество, говоримъ, признаетъ необходимость подтверждать непреложность слова, объщанія, договора, клятвою, - призывать Высшее Существо, какъ Свидътеля правдивости изрекаемаго слова, объщанія, и вакъ Мэдовоздаятеля за нарушеніе слова. Люди клянутся оысшина, -- говорять св. апостоль Павель, и клятва во удостовьреніе оканчиваеть всякій спорь ихь (Евр. 6, 16). Таково происхожденіе клятвы. Все человічество съ самыхъ древнихъ временъ клядось Высшимъ Существомъ въ удостовърение своихъ словъ и объщаній. Повлонники истиннаго Бога влядись Богомъ живымъ, чтители идоловъ влялись ложными богами, которыхъ они, хотя и ошибочно, признавали высшими существами. И исполнение словъ и объщаній, огражденныхъ подобными клятвами, обезпечивалось върнъе, чъмъ исполнение словъ и объщаний, неудостовъренныхъ BISTROIO.

Что съ самыхъ древнихъ временъ человъчество сознало необходимость влясться Богомъ для удостовъренія истины своихъ словъ и всегда употребляло клятву съ этою цълю, —свидътельствами объ этомъ переполнена Библія. Клялись Богомъ люди и въ періодъ патріархальный, клялись и въ періодъ подзаконный, клянутся и сыны церкви Христовой, и — дължотъ это съ соизволенія Божія, даже по прямой заповъди Господа.

Digitized by Google Pacnoshabahue mekçma ABK/FR

Патріархи клялись Богомъ живымъ, не только въ договорахъ съ чадами и домочадцями, но и съ инородцами. И клятва эта подучила широкое употребленіе. Авраамъ и Исаакъ съ одной стороны и царь герарскій Авимелехъ съ другой утвердили взаимный завыть клятвою Боголю (Быт. 21, 22—31; 26—31). Авраамъ заклинаеть раба своего Господомь, Богомь неба и Богомь земли, что онь не возьметь сыну его (Исааку) жены изъ дочерей хананеевъ, средв воторыхъ онъ живетъ; но пойдетъ въ землю его, на родину егои нъ племени его и возьметь оттуда жену сыну его Исааку (Быт. 24, 3 — 4). Лаванъ и Іаковъ влянутся Богомъ Авраамовымъ в Богомъ Нахоровымъ въ върности своихъ мирныхъ объщаній (Быт. 31, 52-53). Патріархъ Іаковъ предъ смертію связываетъ влятвою даже любинаго сына своего Іоспоа, слову котораго онъ, конечно. и безъ клятвы вполнъ върплъ, что онъ похоронитъ своего отпа въ гробницъ отцевъ его (Быт. 47, 23 — 31). Такъ же поступнъ и Іосноъ съ братьями своими, заклявъ сыновъ изращевыхъ вынести съ собою кости его, при выходъ изъ Египта въ землю обътованную (Быт. 50, 24). Всв эти клятвы великихъ и святыхъ мужей-Авраама, Исаака, Іакова, Іоснфа-патріарховъ-произносились ими, конечно, съ полнымъ убъжденіемъ, что они совершають дело не только дозволенное Богомъ, но и угодное Ему: на дъло, Богу неуголное, они никогда не ръшились бы.

Въ періодъ подзавонный влятва получила еще болье шировое употребленіе въ уважительныхъ случаяхъ,—клятва въ разнообразныхъ смыслахъ понимаемая (Исх. 22, 10—11; Чпсл. 5, 11—31; Лев. 5, 4; 6, 3—6). Какъ же взиралъ Господъ на клятвы? Взиралъ ли Онъ на влятвы, какъ на нъчто гръховное? Воспрещалъ ли ихъ? Отнюдь нътъ. Онъ воспрещалъ только клясться ложно, клясться во лжу (Лев. 19, 12; Втор. 5, 11; Зах. 5, 3, 4; Мал. 3, 5), воспрещалъ клятвы лживыя (Зах. 8, 17), а тавже клятвы богамъ ложными (Гер. 5, 7) и клятву царемъ своимъ (Соф. 1, 5). Но клятвы Имъ, Богомъ живымъ, именемъ Его, правдивыя, съ благоговъніемъ изрекаемыя, Онъ дозволялъ. И одну только клятву, клятеу именно Имъ,—Богомъ живымъ, именемъ Его Онъ и допустилъ. И не допустилъ только, но и заповъдалъ. Вотъ что заповъдуетъ Господь Израилю чрезъ пророка своего Монсея: Господа Бога твого бойся и Ему одному служи, и къ Нему примъпись, и Его именемъ клянись (Втор. 6, 13). Понятна причина всего этого. На дожную

влятву, на влятвопреступленіе Богь смотрель, какъ на оскорбленіе, на безчестіе Себв. Не клянись именемь Моимь во лжу,-говорить Господь, — и не безчести имени Бога твоего. Я Господь Богь вашт (Лев. 19, 12). Клянущійся именемъ Божівмъ во лии, клятвопреступникъ дъйствительно безчестилъ Бога. Онъ поведениемъ своимъ ясно показываль, что онъ не въруеть въ Бога, какъ Существо всевышнее, не въруетъ въ Его всевъдъніе, не страшится мадовоздаянія Его за клятвопреступленіе. Что можеть быть оскорбительнъе этого для Бога? И влянущійся во лжи, клятвопреступникъ навлекаль на себя страшныя кары Божін (Ісз. 17, 16-24; Зах. 5, 4). Точно также Богъ видвиъ оскорбиение Себв и въ клятвв ложными богами и царями земными, соединяемой притомъ съ влятвою Богомъ живымъ (Іер. 5, 7; Соф. 1, 5). Понятно, почему такъ взиралъ Господь на эту клятву. Человъки каянутся высшимь; потому они клянутся и Богомъ живымъ, какъ Существомъ Всевышнимъ. Клянясь царемъ и лживыми богами, они тоже клянутся ими, какъ высокими существами, приравнивають ихъ къ Богу живому. Не оскорбленіе ли это для Бога живаго? Какъ приравнивать къ Богу живому тварь- царя земнаго, а тёмъ более ложныхъ боговъ, бездушные иступаны? Не оскорбление ли для Бога всевышняго, всесовершеннаго-признаніе наравив съ Нимъ, въ клятвахъ, какъ бы всевышними существами ложныхъ боговъ и людей — царей? Какъ мињ простить тебя? Взываетъ Господь къ Герусалиму чрезъ пророка Іеремію. Сыновья твои оставили Меня и клянутся тъми, которые—не бои (Iep. 5, 7). Я Господь, это Мое имя, и не дамь славы Моей иному и хвалы Моей истуканамь (Ис. 42, 8), - говорить Господь чрезъ пророка Исаю, воспрещая какимъ бы то ни было образомъ, между прочимъ и клятвою богами ложными, отнимать у Него славу и отдавать иступанамъ. Но Богомъ, именемъ Божінмъ Господь Богъ не только дозволяеть, но и повельваеть клясться Израилю. Клятва Богомъ живымъ составляеть даже особый родъ богопочтенія. Отвлекая мысль людей отъ боговъ ложныхъ, она устремляеть умы ихъ къ Богу истинному, сосредоточиваеть на Немъ. Клянущійся исповедуеть Бога всевышнимъ существомъ, -- Богомъ живымъ, вездъсущимъ и всевъдущимъ, п по Своему вездъсущію присутствующимъ при клятвъ, по всевъдьнію слышащимъ, въдущимъ клятву. Исповъдуетъ Бога Богомъ всемогущимъ, который можеть дать клянущемуся силу къ исполненю

кіятвы, и всеправеднымъ, всегда готовымъ и могущичъ поварать клятвопреступника. Взирая такимъ образомъ на клятву, какъ на исповъданіе совершенствъ Божінхъ, какъ на молитву и славословіе, Богь заповъдуетъ клятву именемъ Своимъ, именемъ Божінмъ; въ Себъ именно устремляеть мысль клянущагося, воспрещая клятву богами ложными, какъ гръховное чествование ихъ. И не только разрѣшаетъ и заповѣдуетъ Богъ израильскому народу влятву Богомъ живымъ, именемъ Божіимъ; но въ особенно важныхъ случаяхъ, при особенно важныхъ обътованіяхъ, Онъ даже Самъ клянется Собою и тъмъ дветь высшее, божественное освящение влятвъ. Онъ, безусловно истинный и святый, изъ своей безусловно совершенной жизни какъ бы нисходить въ условія жизни человъческой, нисходить къ немощамъ человъческимъ, и, не взирая на Свое всесовершенство, на Свою безконечную истинность, удостовъряеть истину Своихъ словъ и обътованій влятвою Собою Саминъ. Мижо каянусь, говорить отъ лица Божія Божественный Ангель Завета Аврааму, который, въ произволеніи заклавъ своего сына Исаава, готовился заклать его и самымъ дъломо въ жертву Господу: -Мною каянусь, говорить Господь, что такь какь ты соплаль сів дъло и не пожилъль сына твоего, единственнаго для Меня; то Я благословляя благословлю тебя и умножая умножу съмя твое... и былословятся въ съмени твоемъ вст народы земли за то, что ты посмущаль маса Моего (Быт. 22, 16. 17. 18). Съ вавою цвлію клянется Богъ Самимъ Собою?... На этотъ вопросъ даетъ глубокомудрый отвъть св. апостоль Павель. Богь, давая обътование Авраами, говорить онь, како не мого никтьмо высшимо каясться, каялся Самимь Собою... Тюди каянутся высшимь, и каятва во удостовърение оканчиваеть всякій спорь ихь. Посему и Богь, желая прсимущественные показать наслыдникамь обытованія непреложность Своей воли, употребиль въ посредство клятву, дабы въ двухъ непреложных вещах, в которых невозможно Богу сомать, твердое утпшеніс имъли мы, прибышіе взяться за предлежащую надежду (Евр. 6, 13, 16-18). Богъ влянется Собою для того, чтобы непреложность обътованія Своего, несомнънную по безусловной истинности Обътовающаго Существа — Бога, сдълать еще болъе несомнънною и непреложною, при посредствъ клятвы тъмъ же безусловно истиннымъ Существомъ, -- Собою, усугубить несомиванность обътованія двумя непреложными вещами, въ которыхъ невозможно

Богу солгать, безконечною истинностію Своего существа и клятвою этимъ безконечно истиннымъ Существомъ. Такую важность, такое значеніе усвояеть Господь Богъ, съ одной стороны, Своимъ словамъ, Своимъ обътованіямъ, съ другой стороны—клятвъ, какъ ручательству непреложности ихъ! Такъ освящаетъ ее Своимъ примъромъ! Такъ обязательною въ важныхъ обстоятельствахъ дълаетъ Онъ клятву для всъхъ!

Наравить съ міромъ еврейскимъ и міръ языческій употребляль клятву, клятву богами ложными, но для него имъвшими значеніе боговъ истинныхъ, существъ всевышнихъ (Іер. 5, 7). Свои клятвы я заклятія язычники совершали при жертвенникахъ, воздвигнутыхъ въ честь боговъ ложныхъ, съ принесеніемъ жертвъ въ честь ихъ. Такъ поступилъ Валакъ, прося Валаама проклясть народъ язраильскій: Валакъ возвелъ Валаама на высоты вааловы, на нихъ по повеквнію Валаама построилъ семь жертвенниковъ и приготовилъ жертвы (Числ. 22, 41; 23, 1. 2). Въ языческомъ же міръ клялись и высшими людьми,—царями, императорами; а склонные въ прежніе времена къ идолопоклонству и человъкоугодничеству евреи и въ свою жизнь ввели клятвы какъ богами ложными, такъ и царями, кощунственно соединяя нечестивую клятву ими вмъстъ съ клятвою Богомъ живымъ (Іер. 5, 7; Соф. 6, 5). Такъ въ міръ человъческомъ была во всеобщемъ употребленіи клятва существами высшими въ удостовъреніе непреложности объщаній и договоровъ.

О новозавътномъ міръ Богъ чрезъ пророка Исаію съ торжествомъ говорить, что языческіе народы, которые на мѣсто отвергшагося Мессіи народа израильскаго войдуть въ царство Христово, — "будуть названы инымъ именемъ (христіанъ), которымъ кто будетъ благословлять себя на землъ, будетъ благословляться Богомъ истины, и кто будетъ клясться на землъ, будетъ клясться Богомъ истины" (Исаіи 65, 15, 16). Божественный Основатель новозавътной церкви Христосъ Господь, пришедшій на землю не нарушить законъ или пророковъ, а исполнить (Мате. 5, 17), Сволиъ примъромъ положилъ твердое, незыблемое основаніе исполненію вышеуказаннаго пророчества. Онъ Самъ, въ присутствій первосвященниковъ и всего синедріона, подъ заклятіємъ первосвященника Каівоы засвидътельствоваль о томъ, что онъ Сынъ Божій, Христосъ. Онъ далъ присяту, произнесъ клятву. Потерявъ надежду обличить Христа въ тяжкомъ преступленіи чрезъ лжесви-

дотелей,-Кајафа прибъгаетъ въ присягъ. Заклинаю тебя Боюль живымь, говорить онь Христу — скажи намь, Ты ли Христось, Сынь Божій? Інсусь поворить ему: ты сказаль; даже сказываю вамь: отнынь узрите Сына человыческаго, сидящаго одесную силы и прядущаго на облаках небесных (Мато. 26, 63, 64). Такъ Госполь Інсусъ Христосъ, молчавшій, не дававшій никакого отвъта на лжесвидътельства, при помощи которыхъ старались погубить Его,тотчасъ прерываетъ Свое молчаніе, и на узаконенное Богомъ заклинаніе Богомъ живымъ даеть ответъ даже боле полный, чемъ требовалось. Явное выраженіе уваженія къ клятвъ. Явное признаніе обязательности ея для всехъ. Святый апостоль Павель ясно свидътельствуетъ, что во времена апостольскія въ міръ христіанскомъ клятва существовала и была въ употреблени и между христіанами. Люди, говорить онъ, клянутся высшимь, и клятва въ удостовърение оканчиваетъ всякий споръ ихъ (Евр. 6, 16). Клянутся люди,-говорить онъ; оканчивает влятва всякій споръ, говорить онъ. Очевидно, онъ говоритъ о современной ему клятвъ, а не о клятий временъ мимошедшихъ. Говорить не о какомъ нибудь одномъ народъ, а о людяхъ вообще, и потому, очевидно, изъ числа клянущихся не исключаеть и христанъ. Самъ св. апостолъ Павелъ ваклинаеть св. апостола Тимовея достойно проходить свое служеніе (1 Тим. 5, 21; 2 Тим. 4, 1), и самому Тимовею внушаєть заклинать предъ Господомъ учениковъ своихъ не вступать въ словопренія (2 Там. 2, 14). Ангель, котораго я видпьль стоящимь на морть и на земмь, говорить тайновидець св. Іоаннъ Богословъ,подняль руку свою къ небу и клялся живущимь во въки въковъ, что времени уже не будеть (Апок. 10, 5, 6). Въ первомъ послвнів къ Тимонею въ числъ важныхъ гръшнивовъ упоминаются клятвопреступники (1 Тим. 1, 10). А влятвопреступники могле быть въ христіанскомъ мірѣ въ томъ только случаѣ, если существовала въ немъ клятва. Вотъ целый облакъ свидетелей, какъ ветхозаветныхъ, такъ и новозавътныхъ; вотъ свидътельства Самого Бога въ пользу обязательности и святости клятвы!

Несмотря на твердость основаній, по которымъ существуєть и употребляется въ міръ христіанскомъ клятва, — въ наше время многіе возстають противъ нея. Одни совершенно отвергають ее по сеоему безбожію; другіе, будучи въ душъ безбожными и обнаруживъ въ своихъ сочиненіяхъ безбожныя возгрънія, отрицаютъ

однакожъ плятву не на основани своихъ безбожныхъ возэрвний, а на томъ основаніи, что она будто бы безусловно воспрещена самимъ Інсусомъ Христомъ; третьи отказываются давать ее еще и потому, что она ограждаеть настоящій порядовъ вещей, будто бы полный несправедливости, совершенно нетерпимый, и наконецъ четвертые, соглашаясь теривть клятву и присягу, возстають собственно противъ установленной закономъ формулы нашей присяги и нашего влятвеннаго объщанія. Всъ наши умники считають себя мудръе церкви Божіей, допускающей употребленіе клятвы п присяги по современнымъ имъ формуламъ; хотять показать, что они лучше церкви понимають и букву, и духъ слова Божія и потому, осуждая присягу и клятву, - одни всецьло, а другіе въ установленной закономъ формуль ея, -- первые изъ нихъ совершенно отвергають ее, а последніе предлагають свою, будто бы совершеннъйшую формулу влятвы и присяги, требуя замены ею формулы, употребляемой по требованію закона. Всв эти умники оказываются совершенно неосновательными въ своихъ сужденіяхъ.

Во Франціи парламенть, наполненный атеистами, уже отміниль влятву именемъ Божінмъ, замънивъ клятву церковную клятвою гражданскою. Отъ безбожниковъ, отрицающихъ бытіе Божіе, и нельзя было ожидать чего-либо другаго. И сожальть объ отмене влятвы Богомъ живымъ въ учреждении, наполненномъ безбожниками, едва ли следуеть. Не была ли бы кощунствомъ влятва Богомъ живымъ со стороны людей, непризнающихъ бытія Божія? Могла ли она связывать совъсть ихъ и властно побуждать къ точному исполненію объщаній ихъ? Конечно нътъ. Потому лучше ей и не быть, чтобы не оскорблялось имя Божіе клятвою ложною, вошунственною. Въ Англіи одинъ атеистъ сдвлалъ попытку вступить въ парламенть, въ качестве депутата, безъ принесения установленной закономъ присяги. Но парламенть, признавая образъ дъйствій депутата-атенста противузаконнымъ, требоваль отъ него или принесенія присяги или удаленія изъ парламента. Депутатьатеисть упорно отказывался оть присяги, объясняя, что онъ по своимъ атеистическимъ убъжденіямъ, какъ невърующій въ Бога, не можеть клясться Богомъ. Въ тоже время и изъ парламента онъ не хотыть удалиться, какъ правильно избранный въ члены парламента. Оставалось употребить противъ него силу. И онъ, по требованію большинства палаты депутатовъ, законною властію былъ

нъсколько разъ насильственно удаляемъ изъ нарламента. Нельзя не осудить требование лицемвровъ парламента, чтобы атенстъ присягнулъ и поклядся именемъ Божінмъ: они принуждали атенета совершить кощунственное дело, — клясться Богомо живымо, тогда какъ онъ бытія Бога не допускаеть. Но въ тоже время нельзя не одобрить распоряженія, по которому депутать, покушавшійся проникнуть въ парламентъ безъ принесенія установленной закономъ присяги, удаленъ изъ парламента насильственно. Не присягавшій депутатъ не имваъ права пользоваться правами депутата, потому что не ограждалъ клятвою добросовъстности исполненія обязанностей, соединенныхъ съ правами. Да и какое довъріе могло быть оказано въ государственныхъ делахъ ателсту, для котораго нетъ ничего святаго и священнаго?... Той же участи, которая постигав атенста-англичанина, заслуживають и наши атенсты, не сирывающіе своихъ убъжденій, а напротивъ нагло распространяющіе безбожіе и ученіе о разрушеніи всего строя общественнаго, государственнаго, церковнаго. Злъйшіе враги государства и церкви, ова только во эло последнимъ могутъ употреблять и употребляють права свои, и было бы дъломъ полной справедливости лишить ихъ всвять правъ состоянія, какъ самыхъ тяжкихъ преступниковъ. Опроверженіе безбожія, какъ основанія къ отверженію клятвы, повело бы насъ слишкомъ далеко; а между тъмъ оно не вызывается пеобходимо состязаніемъ нашимъ съ нашими влятвоотрицателямиатенстами, при отверженіи клятвы ссылающимися не на безбожіе, а на другія основанія. Потому мы и не считаємъ нужнымъ въ настоящемъ словъ опровергать безбожіе.

Наши враги клятвы и присяги, именующіе себя православными христіанами, возстають противь нея на томъ основаніи, что клятва будто-бы совершенно воспрещена Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ. Къ числу этихъ отрицателей лукаво примыкаеть в злостный лжеучитель, извъстный писатель, несомивнный атеистъ. Такимъ онъ заявилъ себя въ ивсколькихъ своихъ сочиненіяхъ. Этотъ лжеучитель наружно показываеть себя ревностнымъ послъдователемъ ученія Іисуса Христа и представляется отрицающимъ клятву на основаніи совершеннаго будто-бы воспрещенія ея Інсусомъ Христомъ. Но онъ дълаеть это съ бъсовски-лукавою цілію—легче уловить въ пагубныя свти своего лжеученія малосмысленныхъ и легкомысленныхъ христіанъ; безбожіе его многихъ отпугнуло

бы отъ него, а защищение лжеучения евангельскимъ учениемъ, будто-бы говорящимъ въ его пользу, многихъ увлечетъ во слъдъ его. Разсмотримъ же тъ мъста Евангелия, въ которыхъ будто-бы Господь Іисусъ Христосъ безусловно воспрещаетъ клятву.

Самишами вы, -- читвемъ мы въ 5 главъ Евангелія отъ Матеея елова Господа,--ито сказано древнимъ: не преступай клятвы, но исполняй предъ Господомъ клятоы твои. А Я говорю вамъ: не клянись вовсе: ни небомь, потому что оно престоль Божій; ни землею, потому что она подножіе ного Его; ни Іерусамимомо, потому что окъ городъ великаго царя. Ни головою твоею не клянись, потому что не можешь ни одного волоса сдълать бълымь или чернымь. Но да будеть слово воше: да, да; нъть, нъть; а что сверхь этого, то от мукаваю (Мато. 5, 33-37). Горе вамь вожди слыпые,говорить Господь фарисеямъ, - которые говорите: если кто поклянется храмомь, то ничего; а если кто покаянется золотомь храма, то повинень. Безумные и смыпые! что больше, золото или храмь, осяящающій золото? Также, если кто поклянется жертвенникомь, то ничего; если же кто поклянется даромь, который на немь, то повинень. Безумные и слъпые! что больше, дарь или жертвенникь, освящающій дарь? Итакъ кляниційся жертвенникомь клянется имь и всьмь, что на немь; и клянущійся храмомь клянется имь и Живущимь въ немь; и клянущійся небомь клянется престоломь Божіимъ и Сидящимъ на немъ (Мато. 23, 16-22). Своимъ осужденіемъ вышеприведенныхъ формулъ еврейской клятвы и решительнымъ запрещеніенъ клятвы—не каянись вовсе, -- Господь Інсусъ Христосъ повидимому вовсе воспрещаеть клятву, безусловно воспрещаеть всякую клятву. Но такъ ли это? Вовсе не такъ. Замвчательно, что въ Своей ръчи, осуждающей клятву и воспрещающей ее. Гоеподь Інсусь Христосъ перечисляеть самыя разнообразныя формулы клятвы, но не упоминаетъ о той формулъ клятвы, которая составляла формулу клятвы, установленную закономъ Божінмъ. Богъ повельть Изранию клясться Богомъ живымъ, именемъ Божінмъ (Втор. 6, 13). Установленная закономъ клятва была: заклинаю тебя Богомъ живымъ. Но ни влятвы именемъ Божіимъ, ни влятвы Богомъ живымъ, Господь не упоминаетъ между теми формулами клятвы, которыя Онъ воспрещаетъ. Ужели это недомоляка? Ужели самыя важныя формулы влятвы опущены случайно? Ужели Господь не упомянуль бы этихъ формуль на ряду съ формулами

клятьъ менъе важными, если бы ихъ желалъ воспретить? Нътъ, установленныя закономъ формулы не упомянуты Христомъ, очевидно, потому, что Онъ не имълъ въ виду отмънить и не отмънилъ ихъ. Воспрещение влятвы не можетъ простираться, и какъ ны сейчась увидимъ, и дъйствительно не простиралось на установленную закономъ формулу влятвы: заклинаю тебя Боюмь живымь. Простиралось воспрещеніе Господа нашего Інсуса Христа на употребленіе клятвы только въ вышеуказанныхъ формулахъ, и - воспрещалась она въ этихъ формулахъ по важнымъ причинамъ. Во-первых, упоминаемыя Господомъ формулы илятвы не были указаны Богомъ, а измышлены самими людьми, были клятвами самочинными, самоизмышленными. Господь заповъдаль клясться только Имъ, Богомъ, и именемъ Его; но нигдъ въ словъ Божіемъ не говорится, что Богъ повелъвалъ, или даже разръщаль влясться небомъ, землею, Герусалимомъ, храмомъ и т. п. Въ такомъ важномъ дълъ, какъ клятва, самоизмышленіе, самочиненіе-недозволительно, и потому Господь воспретиль его. Во-оторыхъ, исчисленныя Інсусомъ Христомъ клятвы признавались клянущимися менье важными, чемъ клятва Богомъ, именемъ Божінмъ, и потому употреблялись людьми неразборчиво, въ такихъ случаяхъ, когда можно было вовсе обойтись безъ клятвы, употреблялись безъ нужды, безъ благоговънія. Въ этихъ влятвахъ, какъ разънсниль Інсусь Христосъ, призывалось имя Божіе; но призывалось имя Божіе всуе, хотя клянущіеся и не разумвли того. Потому этими влятвами оснорблялось величе Божіе и онъ не могли быть терпимы. В третьихъ, исчисленныя Господомъ клятвы измышлены развратителями израпльского народа-учителями его, оъ преступною цалю. Измышлены онъ съ цълію облегчить для народа ложь и обнанъ во взаимныхъ отношеніяхъ подъ покровонъ клятвы. Страшась обманывать людей подъ повровомъ клятвы Богомъ живымъ, неизбъжно навлекавшей на влятвопреступника кару живаго Богаистителя, учители еврейскіе и для себя и для народа изобрыв формулы, по ихъ мивнію не опасныя для влятвопреступниковъ, не навлекавшія на нихъ кары Божіей. Такъ какъ всв вышеуказанныя формулы клятвы измышлены съ преступною целію облегченія для людей клятвы во лжу, клятвы ложной и клятвопреступленія; то естественно подобныя клятвы, развращавшія народъ, наталкивавшія его на клятвопреступленія, не могли не встратить

осужденія и воспрещенія со стороны Господа нашего Іисуса Христа. Онъ воспрещены Имъ какъ формулы клятвы, измыщленныя для облегченія клятвы во лжу, такъ строго воспрещаемой и караемой Господомъ. Въ чепвертыхъ, между блятвами, осуждаемыми Христомъ, явно дълается евреями различение (классификація) и крайне неразумное, и крайне безнравственное. Нъкоторыя изъ формуль влятвы признаются прямо и открыто необязательными и уполномочивающими на клятвопреступленіе. Что можеть быть безнравственнъе такой постановки клятвы, когда не только скръпленное клятвою, но и всякое слово человъка должно быть честнымъ и правдивымъ? Могъ ли не осудить Господь Іисусъ Христосъ и не воспретить влятвы, прямо развращающія людей? Наконець, самыя основанія, по которымъ одні клятвы признавались обязательными, а другія-необязательными, были крайне нетвердыми, нелвными. На самомъ дълъ, клятвы болъе важныя отнесены неосновательно къ разряду менъе важныхъ и наоборотъ. Затъмъ всъми самонамышленными клятвами вовсе не достигалась цёль, съ которою онв памышлены. Клятвы измышлены съ тою цвлію, чтобы избъжать ылятвы Богомъ живымъ и подвергнуться меньшей отвътственности, или вовсе не подвергнуться отвётственности за нарушеніе ихъ. А между тъмъ клятвы Богомъ живымъ въ этихъ клятвахъ не избъгали; и клятвопреступление и здъсь было истиннымъ клятвопреступленіемъ. Господь нашъ Інсусъ Христосъ, съ неотразимою силою своего Божественнаго слова, показаль безумнымь и слепымъ вождямъ израпльскаго народа, что те предметы клятвы,храмъ и жертвенникъ, -- которые они считали менъе важными и священными, чемъ золото храма и жертва, возлежащая на жертвенникъ, на самомъ дълъ важнъе: храмъ освящаетъ золото, находищееся въ храмъ, и потому важнъе золота: жертвенникъ освящаеть жертву и потому важиве ся (Мато. 23, 16-22). Потому клятва храмомъ, жертвенникомъ не можетъ быть менъе важною п обязательною, и нарушение сей клятвы менве преступнымъ, чъмъ клятва золотомъ храма и жертвою, и ея нарушеніе. Съ тамъ вмьсть Христосъ ясно и убъдительно показаль, что уклоненіе отъ страшной клятвы Богомъ живымъ и измышленіе другихъ формуль клятвы съ цвлію ослабленія пли совершеннаго уничтоженія преступности клятвы во лжу, или вовсе ненужной, цели не достигаеть: клянущійся храмомъ, небомъ, землею съ твиъ вивств клянется и

Богомъ-живущимъ въ храмъ, съдящимъ на небъ-престолъ Божіємъ и Своими ногами опирающимся на землю — подножіе ногъ Своихъ. Клянущійся влянется все-таки Богомъ живымъ, хотя к прикровенно, и въ случат нарушенія клятвы является виновнымъ предъ Нимъ также, какъ и нарушающій прямое заклятіе Богомъ живымъ. Потому всв исчисленныя Господомъ клятвы, какъ ненужныя, употребляемыя всуе, во ажу, измышленныя съ преступною. развращающею целію — облегчать нарушеніе влятвы и умалять преступность влятвонарушенія, осуждены и воспрещены Інсусовъ Христомъ. Въ той области житейскихъ отношеній, въ которой были въ обращени эти клитвы, - никакія клятвы были не нужны: въ ней, для утвержденія правдивости слова было достаточно словь: да, да: нъть, нъть. А что сверхъ этого,-то было отъ лукаваго. Воть въ канихъ предвляхъ и въ канихъ формулахъ клятва воспрещена Інсусомъ Христомъ. Вотъ въ накихъ предълахъ человъку позволяется подтверждать свое слово, объщаніе, или отрацать что-нибудь словами: ей, ей; ни, ни.

Но влятва законная, богоустановленная, о которой вовсе и ве упоминается въ ръчахъ Господа Інсуса Христа, направленныхъ противъ клятвы, не воспрещена Господомъ. Господь Івсусъ Хрвстосъ, какъ безусловно истинный и върный Самъ Себъ, Своимъ словамъ, не могъ противоръчить въ Своихъ дълахъ. Еслибы Онъ въ нагорной бесвав безусловно отвергь и воспретиль всякую клятву; то Онъ отнюдь не сталъ бы свидътельствовать о Своемъ Божествъ подъ клятвою въ синедріонъ. Даже и ливый графъ Л. Толстой не ръшился измънить своимъ убъжденіямъ: отрицая клятву, отказался на суде отъ свидетельства подъ клятвою, такъ какъ это противоръчило его убъжденіямъ. Могь ли же допустить противорвчие между двломъ и словомъ Своимъ Господь Іпсусъ Христось? А Онъ противоръчиль бы Самому Себъ, исповъдавше Себя въ синедріовъ Сыномъ Божінмъ, Христомъ, подъ клятвою. еслибы Онъ дъйствительно, какъ утверждаетъ лжеучитель, безусловно воспретиль клятву. Заклинаю тебя Боюмь живымь, -- говорить Ему первосвященникь Каіафа, -- скажи нами: Ты ми Христось, Сынь Божій? Інсусь говорить ему: ты сказаль; даже сказываю вамь: отнынь узрите Сына Человьческаго, съдящаго одеснут симы и грядущаго на облакат небесных (Мато. 26, 63. 64). Это свидътельство Христово подъ влятвою, это исповъдание Себя Сы-

номъ Божінмъ, долженствовавшее повлечь за собою осужденіе Его на смерть — неопровержимое доказательство того, что клятва не только не воспрещена Іпсусомъ Христомъ безусловно Его послъдователямъ, но въ извъстныхъ случаяхъ даже признана Имъ обязательною для нихъ, какъ Онъ призналъ обязательнымъ для Себя Самого свидътельство подъ клятвою. Этотъ примъръ Іпсуса Христа, Который учить насъ святой жизни и словомъ и примъромъ, уполномочиваеть последователей Его въ важныхъ случаяхъ жизни, по требованію власти, давать клятву. Апостолы, которые, особенно по сошествій на нихъ Св. Духа, конечно, понимали ученіе Христово върнъе, чъмъ различные новоявленные учители нашихъ временъ, также не воспрещали клятвы.-Исключение составляетъ святый апостоль Іаковъ, воспрещеніе которымъ клятвы (5, 12) ямветь тоже значеніе, какъ и воспрещеніе клятвы Інсусомъ Христомъ. Св. апостолъ Павелъ о всехъ вообще людяхъ, о всемъ человъчествъ, не выдъляя изъ него христіанъ, говорить: моди каянутся высшимь, и клятва во удостовърение оканчиваеть всякий спорь ихъ (Евр. 6, 16). Святая церковь вселенская, апостольская, непогръшимая хранительница истиннаго ученія Христова, не только накогда не воспрещала клятвы, но и предписывала ее чадамъ своимъ. Сколько же авторитетовъ великихъ, святвйшихъ, говорящихъ въ пользу клятвы, попирають отвергающіе клятву! Они вивняють ни во что повеленія и примеръ Бога, Сына Божія Іпсуса Христа, и ученіе св. апостоловъ и св. церкви Христовой, свидътельствующіе въ пользу клятвы.

Нельзя согласиться и съ тъми православными изслъдователями вопроса о клятвъ, которые утверждають, что всякую клятву Господь Інсусъ Христосъ дъйствительно воспретилъ словами Своими: а Я вамъ юворю: не клянись вовсе (Мато. 5, 34); но что воспретиеніе это не законъ, для всъхъ обязательный, а евангельскій совъть, изрекаемый Христомъ въ цъляхъ возведенія Своихъ послъдователей на высшія степени нравственнаго совершенства. Съ этимъ утвержденіемъ согласиться нельзя, во-первыхъ, потому что оно несогласно съ точнымъ истолкованіемъ ученія Христова о клятвъ: какъ мы видъли, Інсусъ Христосъ не только не воспрещаетъ клятву безусловно, но и своимъ примъромъ освящаетъ употребленіе законной клятвы. Во-вторыхъ, безусловное уклоненіе отъ употребленія клятвы вовсе не ведеть къ высшему нравственному

совершенству и даже не содъйствуетъ ему, и въ тоже время оставляеть неогражденнымъ оть нарушенія множество весьма важныхъ интересовъ человъческихъ. Клятва имъетъ двустороннее значеніе. Уклоненіе отъ клятвы ненужной, неблагоговъйно приносимой, даваемой съ цълью обмана и клятвопреступленія, и стараніе о върности слова и непреложности объщаній, конечно, ведеть къ правственному совершенству и можетъ привести къ совершенству высокому, къ вполнъ честному исполненію своихъ словъ и объщаній. Этой цваи и желаеть достигнуть Христось, воспрещая влятву именно такого рода, содержавшуюся въ осуждаемыхъ Имъ формулахъ клятвы. Но съ другой стороны и сама клятва, благоговъйно произносимая въ важныхъ случаяхъ, съ призываніемъ имени Божія, можеть содъйствовать и содъйствуеть преуспъянію людей въ нравственномъ совершенствъ. Клятва для того и существуетъ, чтобы воспитывать въ людяхъ честность, върность своимъ словамъ и объщаніямъ, при содъйствіи страха Божія. И люди, върно исполняющіе клятву, действительно пріучаются въ верности своимъ словамъ и объщаніямъ всегда и безъ клятвы, и нравственно усовершаются и возвышаются. Таково воспитательное значеніе клатвы. Господь Інсусъ Христосъ одинаково ведеть своихъ послъдователей къ нравственному совершенству, къ върности своему слову, и воспрещеніемъ клятвы безъ нужды, заключенной въ незаконныя, самоизмышленныя формулы, и допущеніемъ клятвы законной, пріучающей людей къ непреложному исполненію свовхъ объщаній, подъ клятвою данныхъ, и воспитывающей въ людяхъ навыкъ къ върности своему слову и безъ клитвы. Но воспрещеніе клятвы безусловное, по нашему мивнію, не только не привело бы людей къ высшему нравственному совершенству, но и пошатнуло бы правственность человъческую. Человъчество нашихъ временъ, даже христіанская часть его, возвратилось бы къ тъмъ условіямъ жизни человъческой, въ которыхъ находились люди до введенія въ употребленіе клятвы: только весьма немногіе — быть-можетъ остались бы върными своимъ словамъ и объщаніямъ. Такими оказались бы даже и тъ, которые при существовани клятвы подъ вліяніемъ страха Божія, исполняли бы свои слова и объщанія, данныя подъ клятвой, а потомъ, пріобывнувъ въ върности своему слову, стали бы върно блюсти его, какъ въ томъ случав, когда оно давалось бы подъ клятвою, такъ и въ томъ, вогда да-

валось бы безъ клятвы. Могь ан всевъдущій и премудрый Господь-Спаситель нашъ избрать такое средство къ нравственному воввышенію людей, которое гораздо легче могло привести человівчество въ развращению, чемъ въ нравственному преуспъянию? Наконець, при совершенной отмънъ клятвы въ видахъ правственного возвышенія человічества, весьма сомнительныхь, овазались бы пеогражденными важиващие интересы общественные, государственные, церковные. Это и имъють въ виду дукавые противники клятвы, принидывающіеся ревнителями нравственнаго совершенства. Въковъчное правило благоразумія: не дълать того, что совътуеть и одобряеть врагь. Враги государства и церкви, требующіе уничтоженія присяги и объщающіе великія блага для нихъ отъ этой мъры, -- высоваго усовершенія человъчества, -- наталкивають ихъ на мъру зловредную. Идеального совершенства весь міръ никогда не достигнеть, ни при какихъ мърахъ. Даже и христіанскій міръ някогда не достигнеть этого. Народныя массы всегда будуть стоять на низкой степени нравственнаго совершенства. А большинство развитыхъ людей останутся правственно испорченными, лживыми, невърными своимъ объщаніямъ. Никогда не достигнемъ вов ны такого правственнаго совершенства, чтобы каждому нашему слову, особенно въ важныхъ обязательствахъ, общественныхъ, государственныхъ и церковныхъ, можно было вполнъ довърять, безъ подкръпленія его клятвою. Потому при уничтоженіи клятвы важиващіе интересы общественные, государственные и церковные оставались бы неогражденными, необезпеченными отъ нарушенія; важивищія обязательства подвергались бы опасности быть нарушенными, попранными, еслибы они утверждались на одномъ словъ человъческомъ, ничъмъ не подкръпленномъ, не обезпеченномъ. Даже слова, утвержденныя клятвою, многіе нарушають, не болсь клятвы. Что же было бы, еслибы никого не связывала клятва,--не связывала и техъ, которые вообще въ своемъ слове нетверды, но во всякомъ случай влятвы боятся? Правонарушенія, поправіе интересовъ ближнихъ, даже государства, различныя нарушенія объщаній и обязательствъ первостепенной важности сділались бы обыденнымъ, зауряднымъ явленіемъ. Снимите съ совъсти людей эту врвикую узду-клятву, и-все поволеблется, расшатается, ниспровергнется. Нать, доколь мы грашные стоимь на настоящемъ низкомъ уровий правственнаго совершенства, --- а уровень: этотъ

со временемъ, особенно предъ кончиною міра. еще понизится (Дук. 18, 8; 2 Тим. 3, 2—5)—доколь мы такъ мало дорожимъ честностію, правдивостію своего слова: совершенная отмъна клятвы невозможна. Отмъна клятвы совершенная, конечно, могла быть желательною для Господа Інсуса Христа, какъ посмодствіе нравственнаго совершенства христіанъ, но не какъ предвареніе этого совершенства и мпра къ возвышенію совершенства, достиженіе котораго не только не облегчалось бы, но и затруднялось бы отмъною клятвы. Могь ли желать этого Господь всевъдущій, предвидівшій постепенное оскудініе въры, любви, нравственнаго совершенства въ міръ христіанскомъ, и желавшій обузданія злає Ніть, клятва истинная, законная, въ важнівшихъ случаяхъ жизни человіческой необходима, и Господь Інсусъ Христосъ не могь воспретить клятву безусловно.

Зловреднъйшій изъ нашихъ подпольныхъ проповъдниковъ разрушительныхъ ученій графъ Левъ Толстой отвергаеть присягу и клятву не потому только, что она будто бы воспрещена Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ, но и потому еще, что не сочувствуетъ существующему порядку вещей. "Онъ проповъдуетъ возмутительныя ученія о Монархів, о происхожденіи и характерів его власти, о государствъ и церкви и взаимномъ союзъ ихъ, о всемъ стров современной жизни общественной, государственной, церковной, — ученія, имінощія мнимо-историческую основу, на самомъ дълъ сильно гръшащія противъ исторической истины. Онъ отрицаеть суды, искажая ученіе Христово о противленіи злу, отрицаеть право сопротивленія злу, защиты собственности, употребленія принудительныхъ и карательныхъ мёръ противъ злодёевъ, преступниковъ, право войны и проч. Признавая весь существующій порядовъ вещей безиравственнымъ, противнымъ духу ученія Христова, -- инимымъ почитателемъ котораго онъ лукаво представияется,---онъ отназывается отъ клятвы и присяги, какъ двла преступнаго, поддерживающаго преступный безнравственный порядокъ вещей". Въ настоящей церковной беседе мы не можемъ сделать обстоятельный критическій разборъ вышеозначеннаго ученія, -- сдълаемъ его после въ особой беседе, - разборъ ученія, неосновательность котораго уже доназана другими обличителями лжеученія Толстовскаго. Замътимъ только, что верховная власть Монархаразвилась постепенно изъ власти отца семейства, родоначальника

племени и по размножени людей превратилась въ верховную власть государственную, что она отражаеть въ себъ власть Бога Всемержителя, Царя царствующихъ и Господа господствующихъ, что Богъ единъ Царь всякаго царства (Иса. 27, 16), что Имъ дари царствують и повелители узаконяють правду (Притч. 8, 15). Насильственные захваты власти людьми недостойными бывали и бывають временными проявленіями злоупотребленія человъческаго. вездв и всегда возможнаго; но эти беззаконія отнюдь не колеблють значенія и достоинства власти законной. Притомъ даже недостойные похитители власти царской или уже въ своемъ лиць, или въ лиць ближайшихъ потомковъ своихъ, обывновенно отрезвлялись, исправлялись самою высотою своей власти и превращались въ дылателей добрыхъ, полезныхъ: верховная власть заключаетъ въ себъ силу обувдывающую, вразумляющую всвять, овладъвающихъ ею, не потерявшихъ совершенно своей совъсти, властителей земныхъ. Быть образомъ Бога на землъ-положение необычайно высовое, ответственное, во многомъ, если не во всемъ, обуздывающее людей самыхъ разнузданныхъ. Существующій въ нашемъ отечествъ порядовъ вещей, во всей совокупности своей, какъ дъло человъческое, неизбъжно страдаетъ и недостатками: но несомнънно въ немъ несравненно больше высовихъ достоинствъ, истиннаго блага, добра, чъмъ зла. Онъ несравнимо выше по своимъ достоинствамъ государственнаго строя іудейскаго, а тёмъ болье язычесваго, современнаго Христу и апостоламъ. А о томъ стров жизни человъчества, который предносится мысли графа Толстаго и которымъ онъ желаетъ облагодътельствовать міръ, и говорить нечего: современный строй жизни государственной неизмъримо выше строя жизни, излюбленнаго графомъ Толстымъ. Проэктируемая гр. Толстымъ жизнь людей безъ Бога, безъ царя, безъ всякой правильной власти, безъ защиты отъ враговъ и внутреннихъ и внъшнихъ, могущихъ безнаказанно лишать людей собственности, обижать ихъ, даже убивать;-жизнь въ условіяхъ полной анархіи, дикаго произвола, разгула дикихъ страстей, не обуздываемыхъ ни страхомъ Божіниъ, ни страхомъ власти человъческой: - это совивствая жизнь дикихъ кровожадныхъ зверей и беззащитныхъ слабыхъ животныхъ, безпрепятственно пожираемыхъ первыми, жизнь невыиосимая, жезнь адская. Не заслуживаеть ли после сего современный строй жизии,--при желенін, конечно, и улучшенія, усовершенія его, - не заслуживаеть ли огражденія, поддержанія его возыт звлонными средствами? Не заслуживаеть ли онъ того, чтобы были принимаемы самыя энергическія міры въ охраненію его, къ огражденію отъ козней враговъ его, стремящихся уничтожить всякую власть и отврыть доступъ въ наше отечество анархів? Гослодь нашъ Інсусъ Христосъ повелвваль іудениъ отдавать Кесарево Кесарю (Мато. 22, 21). Святые апостолы внушали христіанамъ быть нокорными всякому человъческому начальству для Господа: Пархі м, какь верховной власти, правителямь ли, какь оть него посылаемыхь для наказанія преступниковь и для поощренія дълатичать добро (І Петр. 2, 13. 14), — царю и правителямъ языческимъ. Ови внушали молиться за царей в за всехъ начальствующихъязычниковъ, гонителей христівнъ, дабы проводить жизнь живут. ы безмятежную во всяком басточестви и чистоть, что хорошо и угодно Спаситемо нашему Богу, жельющему, чтобы всю моды спасмись и достигли познанія истины (1 Тин. 2, 1-4). Посяв сего не будеть зи исполненіемъ воли Христа Спасителя и внушемій апостольскихъ-повиновеніе царю и правителямъ христіанскить. неполнение законовъ царскихъ, охранение ихъ власти, существующаго строя жизни общественной, государственной, цервовной? Не обязательно ли для насъ вполнъ и употреблевіе клятвы и присяги для охраненія и поддержанія этого порядка, представляющаго въ себъ много достоинствъ, когда самъ Господь Інсусъ Христосъ изрекъ въ синедріонъ свидътельство о Себъ, какъ Сынъ Божіемъ, подъ заклятіемъ первосвященника (Мато. 26, 63. 64), изъ уваженія къ законной, хотя и преступной власти, для огражденія ея; когда еще прежде того осудиль въ апостолъ Петръ порывъ сепротивленія исполнителямъ распоряженій власти? (Іоан. 18, 10-11). Не будеть ли плятва и присяга на судь деломъ святымъ и для всвиъ обязательнымъ для огражденія существующаго порядка, когда святый апостоль Павель о плятве всего человечества, и въ частности о клятей современных ему христівнь, говорить, какъ о дълъ законномъ, имъвшемъ важное значение при ръщени всъхъ епоровъ и прекращавшемъ всв споры (Евр. 6, 16)? Если влатвою поддержится иногда и частное, временное здо; то и это не делжие смущать человъка, лишь бы клятва была честна, правдива. Частисе, временное зло, особенно если оно искупается преизбытновъ добра, следующаго ва нимъ,-- частное временное зло, вывываемое

иногда клятвою, правдою, истиною, не должно останавливать действія невольной причины его, въ виду преизбыточествующаго добра, которое влечеть за собою дъйствіе этой причины. Последствіемъ, между прочимъ, клятвы Господа Інсуса Христа была смерть Его: но смерть Его спасла міръ. Въра Христова стоила человъчеству потоковъ мученической крови; но не больше ли несравненно крови сохранила она, смягчивъ нравы человъческіе, располагая народы къ тихому и мирному житію? Какія вообще блага принесла она человъчеству?... Нъчто подобное можно сказать и о значени влятвы въ жизни человъческой. Иногда могутъ пострадать отъ клятвы -невинность и справедливость, не по винь, впрочемъ, клятвы, а по несовершенству учрежденій и судовъ человіческихъ и законовъ человъческихъ; но несравненно чаще и больше ограждаются ею истинное право, справедливость. Потому отвержение клятвы, по несочувствію современному строю жизни, есть несправедливость, есть тяжкое преступленіе, особенно нетерпимое въ человъкъ, беззаствичиво пользующемся благами, удобствами этого строя.

Наконецъ нъкоторые изъ нашихъ противниковъ клятвы смущаются формулой нашей присяги и нашего клятвеннаго объщанія. ... "Канъ можно влясться всемогущимъ Богомъ"! ... говорять они. Ими овладъваетъ страхъ и трепеть, когда они слышатъ такую клятву. По ихъ словамъ, совъсть многихъ была бы успокоена, еслибы вивсто формулы: клянусь всемочущимь Богомь была допущена формула: клянусь предъ всемонущимъ Богомъ. Но для насъ и для всвхъ истинныхъ христіанъ важно не то, чемъ неосновательно смущается или успокоивается совъсть людей, влающихся всякихъ вътромъ ученія (Ефес. 4, 14), а то, какая формула клятвы есть формула богоустановленная и освященная употребленіемъ св. церкви. Въ словъ Божіемъ, -- въ формулахъ клятвы, -- имя Божіе, которымъ клянутся, употребляется въ славянскомъ и русскомъ переводахъ въ творительномъ падежъ. Мною клянусь, говорить Господь Аврааму, после принесенія имъ въ жертву Исаака (Быт. 22, 16). Именемъ Божіимъ клянись, говорить законъ. (Втор. 6, 13). Богг клялся Аврааму Самимъ Собого (Евр. 6, 13), - говоритъ св. апостолъ Павелъ. И такихъ мъсть въ Священномъ Писаніи множество. Ту именно формулу влятвы, которая находится въ Священномъ Писаніи, св. церковь и ввела въ употребленіе и охраняетъ въ общежити. И конечно ея именно голосу, основанному

на словъ Божіемъ, мы должны слъдовать, а не мудрованію разныхъ новаторовъ, неосновательно требующихъ измъненія формулы присяги. И пусть бы новаторы, требующіе замены ваятвы "всемогущимъ Богомъ" клятвою "предъ всемогущимъ Богомъ", доказали, что формула нашей клятвы неправильно переведена съ греческаго языка на славянскій и русскій: тогда можно было бы давать нъкоторое значеніе ихъ мнінію, но они не доказывають этого. Въ пользу правильности перевода нашей формулы клятвы съ греческаго языка на славянскій говорить, прежде всего, авторитеть переводчиковъ Священнаго Писанія. Они вполив основательно владъли обоими языками, - греческимъ и славянскимъ, понимали духъ ихъ, оттънки значенія словъ и мыслей, переводили слово Божіе съ величайшею тщательностію, съ буквальною точностію, не допуская ни мальйшаго произвола въ переводь, въ передачь оттънковъ ръки. Потому, если они перевели формулу клятвы словами: каянусь Боюмь, именемь Божимь, и проч.; то перевеля такъ именно потому, что этого требовала точность перевода, точная передача оттънковъ подлинника въ переводъ. Передълывать ихъ переводъ, совершенно върный и правильный, - притомъ принятый св. дерковію и освященный дерковнымъ употребленіемъ, -передвдывать переводъ по требованію людей дегкомысленныхъ, покушающихся быть преобразователями въ дълахъ, въ которыхъ сами мало понимають, было бы крайнимь безуміемь.

Затвиъ въ послъднее время произведена и филологическая провърка правильности и точности перевода нашей формулы—присяги съ греческаго языка на славянскій, —провърка тщательная и научная, и она ръшительно говорить въ пользу върности перевода нашей формулы клятвы, а съ тъмъ вмъстъ и въ пользу неизмънности ея и непререваемой обязательности для всъхъ, какъ истиннаго слова Божія 1). Въ греческой Библіи, во-первыхъ, не мало мъстъ, въ которыхъ имя Божіе въ клятвахъ стоитъ или въ дательномъ падежъ (Ис. 19, 18; Іер. 5, 7; 12, 16; Зах. 5, 4), замъняющемъ часто въ греческомъ языкъ творительный падежъ, или въ винительномъ (Быт. 21, 23; 23, 3; Втор. 32, 40; Іер. 11, 5;

<sup>&#</sup>x27;) Провірка эта сділана знаменятымъ архинастыремъ-проповідникомъ покойнамъ преосвященнымъ архіспископомъ Никаноромъ. (Смотр. 3-е изд. его поученій т. 1, стр. 476—194).

Исал. 131, 11; Дъян. 19, 13) падежъ, который на нашъ языкъ въ указанныхъ мъстахъ не можеть быть переведенъ иначе, какъ творительнымъ падежемъ. Во всехъ этихъ местахъ имя Божіе, которымъ клянутся, можеть быть передано на нашъ язывъ только творительнымъ падежемъ безъ предлога: клянусь Богомъ, а не клянусь преда Боюма. Но гораздо чаще въ греческихъ клятвенныхъ формулахъ имя Божіе или вообще предметь, которымъ влянутся, предвариются предлогами (Быт. 22, 16; Второз. 9, 26-27; Амос. 6, 8; Mare. 5, 34-37) ). - Но предваряются они такими предвогами, изъ которыхъ одинъ ") отнюдь не можеть быть переданъ предлогомъ славянскимъ предъ, а долженъ быть переданъ или предлогомъ на, или совствиъ оставленъ безъ перевода, причемъ предваренное имъ слово должно быть переведено творительнымъ падежемъ безъ преддога. А другой предлогъ 3) не переводится никогда въ влятвенныхъ формулахъ на славянскій языкъ предлогомъ предъ, хотя въ другихъ случаяхъ иногда и употребляется въ смыслъ предлога предо. Всегда въ этихъ формулахъ и стоящіе съ греческими предлогами, значащими на и въ, имя Божіе или вообще влятвенный предметь переводятся на русскій языкъ творительнымъ падежемъ, какъ и въ техъ случаяхъ, когда они стоятъ въ дательномъ или винительномъ падежъ безъ предлога. Употребление въ греческихъ клятвенныхъ формулахъ имени Божія съ предлогами, требующими перевода его на славянскій языкь творительнымъ падежемъ, въроятно заимствовано изъ еврейской Библін, въ которой имя Божіе предваряется предлогомъ, соотвътствующимъ нашимъ предлогамъ на и въ <sup>3</sup>). И въ русской Библіи, переводъ которой съ еврейскаго подлинника сдъланъ знатоками еврейскаго

<sup>2)</sup> Употребляются въ клятвенныхъ формулахъ: а) предлогъ ката съ родительнымъ падежемъ, переводимый на славянскій языкъ предлогомъ ка и б) предлогъ є с.—значущій въ. Предлоги эти на славянскій языкъ вообще не переводятся предлогомъ предъ Словомъ «предъ» переводятся въ заклитіяхъ греческій предлогь є сиблюч, но не ката съ родительнымъ и даже не є с (1 Тим. 5, 21: 2 Тим. 2, 14; 4, 1), которое иногда только употребляется въ смыслѣ предъ.

<sup>3)</sup> ката-сь родительнымъ-на.

<sup>4)</sup> Ev-83.

<sup>6)</sup> Мною каянусь, говорить Господь Аврааму (Быт. 22, 16). Словомъ Мною переведено еврейское слово—бй, составленное изъ предлога беть (съ, на) и и, сокращенное изъ акоки, аки—(я). Также и въ другихъ ивстахъ еврейской Библін (Быт. 21, 23; 24, 3 и др.).

языка, предметь, которымъ клянутся, стоить вездь въ творительномъ падежь безъ предлога. Видимо переводчики русской Библіи признавали, что со всею точностію еврейская формула клятвы можеть быть передана на русскій языкь только употребленіемъ имени Божія, которымъ клянутся, въ творительнымъ падежь. Такимъ образомъ и по филологическимъ изысканіямъ, формула клятвы на славянскомъ и русскомъ языкъ точная и истинная есть та именю, которая заключается въ нашей Библіи и одобряется церковію. Не было ли бы послъ сего преступленіемъ—отвергнуть эту формулу и замъншть ее новоизмышленною формулою, изобрътатели которой ни на чемъ основательномъ не опираются въ своемъ измышлевів?

Клятва и присяга, возлюбленные, не отивнена Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ: это мы видвли при размотреніи техъ словъ Христовыхъ, на основанін которыхъ требують отвіны ея враги клятвы и съ тъмъ вмъсть враги государства и церкви. Напротивъ, клятва освящена примъромъ Господа нашего Інсуса Христа, св. апостоловъ Его и всей церкви Христовой. Истиная, богоустановленная формула клятвы есть та именю, которая содержится въ нашей Библіи и одобрена для употребленія св. церковію. Потому мы не только не должны уклоняться отъ клятвы и пресяги въ потребныхъ случаяхъ, по требованию власти; но и обязаны приносить ее. Благоговъйною, благочестивою влятвою не только не оскорбляется, но и благоугождается Богъ; потому что ею исповедуется вера наша въ святость, всемогущество, праведность Божію. Только клятвы суетной, безъ нужды, и клятвы лжевой мы должны избъгать, какъ дъйствія, оскорбительнаго для Бога, а также не должны нарушать клятвъ и являться клятвопреступниками. Клятвы суетныя, лживыя, а равно и клятвопреступленіе строго караются Богомъ, какъ тяжное оскорбление Его. Благоговъйною же клятвою, по требованію начальства, да не смущается никто и да не уклоняется отъ нея. Аминь.

## РАЗУМЪ И НРАВСТВЕННОСТЬ.

«Ум» не даеть въ результанны правственности» (Гансъ).
«Везь выры ньть добродители" (Ж. Ж. Руссо).

I.

Культь разума в протесты противь него на запад'я вы Россін; — основанія силь протестовъ.—Значеніе правственности: а) правственность—главный двигатель цивнянзацін; б) правственность опред'яляєть историческое значеніе народа и государства: Китай, Индія, Еврен, Арабы, Греція, Римъ и современная Европа.

"Разумъ управляетъ міромъ", сказалъ Гегель; "въ мірв нътъ разума выше четовъческаго", твердитъ Ренанъ; "разумъ главный двигатель цивилизаціи, настаивалъ Бокль: "великая цъль природы есть умственное совершенствованіе", писалъ Дрэперъ и т. д. И вся современная полуобразованность хоромъ повторяетъ за ними: да, несомнънно такъ, разумъ господствуетъ надъ всъмъ, въ мірв вътъ другаго Бога, кромъ человъческаго ума. Этотъ "научный предразсудокъ" такъ широко распространенъ въ наше время, что подъ вліяніемъ его находится огромное большинство общества, вплоть до того купца увзднаго города, который на выборахъ въ земскомъ собраніи громогласно заявилъ, что онъ "въруетъ только въ разумъ". Укоренияся такой взглядъ на силу и значеніе разума, конечно, благодаря колоссальному успъху объективнаго знанія; успъхи нвукъ опъннили незрълые умы. "Здравствуй смыслъ, если только ты божество!" говорилъ Проперцій, поэтъ временъ Августа

Римскаго. Общество XIX стольтія отбросило по этому вопросу всякое сомитийе и, созданъ себт изъ разума кумиръ, возвело его на недосягаемый пьедесталь и возложило на него всв свои лучшія надежды и упованія. Нашъ въкъ всецько предоставиль себя во власть разума, ни на минуту не сомивваясь въ томъ, что онъ божество и что силою его можно создать эдемъ на землв, постигнуть всякую истину и удовлетворить все потребности и желанія. Большинство въруетъ, что разъ только жизнь человъчества удастся построить согласно здравымъ началамъ разума, то она будеть счастливой, полной и радостной. Въ своемъ слепомъ увлечения раціоналистическая философія упразднила віру, --- пружину всявой дъятельности, - принесла въ жертву богинъ разума всъ потребности сердца, всякое чувство, всякое движеніе души (Мантегацца): превознося одну "умственную эквидибристику", ондософія эта усердно стала вырывать и вычеркивать изъ исторіи прекраситайнія страницы, свидетельствовавшія о высоких подвигахъ человеческаго сердца и предавать осмѣянію дучшія чувства народовъ.

Обращансь из исторіи, мы, из счастью, уснатриваемъ, что рядомъ съ безусловнымъ преклоненіемъ передъ силой человъчеснаго разума идутъ попытки охладить увлеченія раціоналистовъ: попытки эти двамотся давно и не прекращаются по настоящее время. — Ученые всвят народовъ многократно указывали на незначительность размеровъ того поля знанія, которое завоевано разумомъ, по сравненіи съ темъ, которое остается вив его власти.-- "Все человъческое знаніе есть весьма маленькій островь въ безмърномъ океанъ возможнаго знанія, которое скрыто отъ глазъ человъка" писалъ извъстный историвъ матеріализма Ф. А. Ланге. Пусть земля завоевана наукой, измерены планеты, вычислена небесная механика, пусть въ каплъ воды открыть цылый міръ, пусть человъкъ перелетаеть пространство съ быстротою птицы, передаетъ свои мысли съ быстротою молніи, все-таки на порогъ безконечнаго мы не болье, какъ жалкіе нищіе со своими котомками знаній. И въ самомъ дъль, источникъ человъческой жизня намъ неизвъстенъ, сущности своей природы мы не знаемъ, будущее отъ насъ сокрыто, элементы внутренняго и вившиняго міра намъ невъдомы; "на всъхъ окраинахъ безконечно - общирной области естествознанія мы сталкиваемся съ таинственными, непостажимыми причинами", самая сущность вещей остается неузо-

женной. "Я знаю только то, что ничего не знаю": "ignorabimus": "наше высочайщее знаніе состоить въ познанія, что мы не знаемъ міра, каковъ онъ есть въ двиствительности, и не можемъ его узнать, а наше справедливайшее краснорачіе о немъ есть молчаніе".-Такъ говорить истинная, скромная ученость; такъ говорили величайшій мудрецъ Греців-Сократь, ученые: Ньютонъ, д'Аламберъ, Лапласъ, химики-Шеврёль и Дюма, Кантъ, Дюбуа-Раймонъ. Клодъ-Бернаръ, знаменитый геометръ Эйлеръ и мн. др.-Какъ одна ивъ характерныхъ попытокъ вразумить одностороннихъ раціоналистовъ, обращаетъ на себя внимание то новое движение, которое недавно зародилось во Франціи- въ странв, поднявшей знамя человъческихъ правъ. Кружовъ молодыхъ ученыхъ и литераторовъ, группирующійся около редакціи "Revue Bleue" и Гастона Бержере, подвергь серьезному пересмотру принципы великой революціи и всявія "последнія слова прогресса" и нашель, что пора прямо заявить, что никто не хочеть откаленія церкви оть государства. что свобода, равенство в братство-громкія, но мало примънимыя въ жизни слова, что надо возстановить значение власти и семьи и святость религін, безъ помощи которой нельзя познать истины; члены этого вружка доказывають также справедливость той мысли, что разумъ не все для человъка, что разумъ людской самъ по себъ, одинъ, можетъ потрясать исконныя основы государства, но неспособенъ создавать начего стойкаго и незыблемаго.

Въ связи съ указаннымъ характернымъ явленіемъ западно-европейскаго общества надо поставить и то направленіе въ яностранной литературъ, которое протестуеть противъ устройства живни по одному указанію холоднаго, разсчетливаго и эгоистическаго разума. Англичанивъ Безантъ въ своемъ романъ "Въ парствъ разумности" (см. Рус. Въст. 1889 г.) мъткими штрихами рисуетъ скуку и безжизненность соціалистическаго общества. которое управднило человъческія чувства, религію, искусства и основало все на здравомъ смыслъ. Члены общества ъдятъ, пьютъ, спятъ и работаютъ только для своего пропитанія; они имъютъ общій костюмъ, общую столовую, общій домъ съ вельями для ночлега, и несмотря на все это, жизнъ ихъ невыносима. Дъло кончилось распаденіемъ общества и возстаніемъ, поведшимъ къ сверженію тяранніи разума. Американецъ Эдуардъ Беллами гакже написалъ соціально-полятическій романъ "Черезъ сто лътъ". въ

которомъ рисуеть то счастливое время, когда не будеть нынашняго зла-денегь. Его произведение ясно свидетельствуеть о томъ, что излюбленные идеалы времени, выработанные разумомъ, наченають надойдать человику и онъ желаеть положить предвлъ поклоненію золоту и развитію промышленнаго духа, не дающимъ ему душевнаго спокойствія. Очевидно, человъкъ находится въ поискаль за новыми, лучшими пдеалами. Еще болье достойными вниманія являются романъ Поля Бурже "Ученикъ" и драма Додо-"Борьба за существованіе". Авторы этихъ произведеній уже прямо идуть разрушать идоловъ последнихъ поволеній, они ополчились на принципы позитивизма и дарвинизма, считающіеся дучнимъ цвътомъ современной науки и якобы положенные въ основу всего соціальнаго строя жизни. Вивств съ твиъ указанными произведеніями, отчасти прямо, отчасти косвенно, ставится на вопросъ о неизбъжности для знанія нравственныхъ устоевь, о необходимости руководствоваться въ жизни указаніемъ отвергаемой нынъ совъсти и о возстановлении въ споихъ правахъ человъческаго сердца. Аналивъ Бурже привелъ его къ тому заключенію, что критика парализовала нравственное чувство человъва; что ученые поселили разладъ между умственными и нравственными силами человъка; что неправильно отрицать все, неподдалощееся опыту, отридать свободу воли, и выводить правственность изъ животныхъ отправленій нашего организма. - Бурже убъжденъ, что все то худо, что подрываеть любовь къ человъку, расшатываеть силу воли и ставить на мъсто души разсчеть. Цивиливація гибнетъ оттого, что человъкъ не умъетъ ни върить, ни любить.

Всего этого не желають принять во вниманіе раціоналисты, упорью продолжая славословить своего идола. Раціоналисты не внемлють и не върять даже тъмъ изъ своего лагеря, которые, прозръвъ отъ своего слъпаго увлеченія, начали громко протестовать противъ деспотизма черстваго разума. Фанатики закрываютъ уши, чтобы не слышать разочарованій и справедливыхъ упрековъ своихъ бывшихъ собратій и настойчиво продолжають начатую борьбу, желая вырвать побъду изъ рукъ противниковъ; они уповають, что въ недалекомъ будущемъ имъ доведетоя быть свидътелями полнаго самодержавія обожаемаго ими разума.

У насъ, въ Россіи, непоколебимая увъреняюсть во весмогущество знанія стала прочно укореняться, примърмо, съ триддатыхъ

собиа воспитать человъка, замъннть ему нравственность и принести не только матеріальное благо, но и всякое благонолучіе. Характеръ и размъръ результатовъ человъческой дъятельности считали зависящимъ исключительно отъ "качества мысли", т.-е. "отъ силы мозга", какъ писалъ Шелгуновъ, варьируя извъстную мысль Бокля, что единственнымъ двигателемъ цивилизаціи является умъ и добытыя имъ реальныя знанія.

"Мыслящіе реалисты" (Писаревъ, Чернышевскій, Добролюбовъ, Зайцевъ и др) были убъждены, что найдено върно средство, коимъ можно будетъ съ корнемъ вырвать изъ младенческихъ умовъ всякія метафизики, редигіи, предписанія какой-то выдуманной совъсти и т. п. Однако вскоръ же обнаружились и первые признаки разочарованія симъ направленіемъ. Замѣчательно при этомъ, что голоса протеста послышались не гдѣ—либо въ заднихъ рядахъ ихъ фаланги, а изъ устъ передовыхъ бойцевъ и знаменосцевъ. Вспомнимъ слова такихъ талантливыхъ и высокообразованныхъ людей, какими были А. И. Герценъ, К. Д. Кавелинъ, Н. И. Пироговъ и др. Какой неподдъльной искренностью звучать нъкоторыя нхъ заявленія!

"Наука не имъетъ такихъ торжественныхъ процидей, какъ религія, писаль Герценъ. Путь достиженія въ наукъ идеть повидимому безплодною степью... подымаещься въ какую-то израженную среду, въ какой-то міръ безплотныхъ абстранцій... Съ каждымъ шагомъ уносишься болье и болье въ это воздушное море, становится страшно, просторно, тажело дышать и безотрадно; берега отдаляются, съ ними исчезають всв образы, наввянные мечтами, съ которыми сжилось сердце: ужасъ объемлеть душу... Зивя мечеть банкъ; игра холодно начинается съ логическихъ общихъ мъстъ, быстро развертывается въ отчаянное состязаніе; всв заповъдныя мечты, святыя, неясныя упованія, Олимпъ и Андъ, надежда на будущее, довъріе нъ настоящему, благословеніе прошедшему, все последовательно является на карте, и она, медленно вскрытая, безъ улыбки, безъ проніи и участія, повторяеть холодными устами: убита". — У Кавелина читаемъ: "Густые ряды безусловныхъ приверженцевъ науки, бодро шедшихъ впередъ подъ ея развернутымъ знаменемъ, начинаютъ разстроиваться и ръдъть. Пришлось съ трустью сознаться, что въ наукв и ся выводажь есть какой-то

пробыть, что-то недоговоренное, недосказанное, нъчто такое, что путаетъ наши соображенія и мізшаетъ идти впередъ съ прежнею увъренностью и твердостью". Кто читаль автобіографію знаменитаго Н. И. Пирогова (въ "Русской Старинъ"), тотъ не могъ не замітить его "любимую манеру освіщать общечеловіческія истины світомъ Евангельскаго ученья" и его неподдільное негодованіє при видів распространившагося идолопоклонства человіческому разуму. Онъ, подобно Галилею, возмущался и находиль необычайно дерзиниъ желаніе сділать "человіческія способности мітриломътого, что можеть и что умітеть совершать природа".

Поклоненіе разуму составляеть особенность западно-европейскихъ народовъ. Въ основъ всей новой исторіи запада, всъхъ его философскихъ системъ лежить борьба за право разума. Русскій же народъ недовърчиво относится къ исключительному господству раціонализма въ жизни и въ наукъ. Русская мысль, начавъ "подвигъ самосознанія", тотчасъ же встала въ лагеръ этическихъ интересовъ. Первые наши самобытные мыслители, какъ напр. И. В. Киръевскій, А. С. Хомяковъ, Юр. Ө. Самаринъ т. др. славянофилы стали возводить свою философскую систему на "камнъ въры", а лучшія русскія литературные силы—Жуковскій. Пушкинъ, Гоголь, Лермонтовъ, Достоевскій, Островскій, и др. — занялись разработкой вопросовъ внутренняго міра человъка.

Изъ числа послъднихъ произведеній нашей литературы укажемъ. между прочимъ, на романъ Всеволода Соловьева "Великій Розен-крейцеръ" (и "Волхвы"), въ которомъ выше разума, знанія и науки ставится всемогущая сила любви.

Но особенно мы рекомендуемъ вниманію нашихъ читателей романъ польскаго писателя Генриха Сенкевича "Безъ догмата", въ которомъ очень выпукло обрисована главнъйшая бользнь современнаго человъка. Герой романа—Леонъ Плошовскій, человъкъ съ большими матеріальными средствами, прекрасно образованный, съ корошими стремленіями.—Властью разума онъ котъль регулировать всъ свои дъйствія, почему устраниль изъ своего обихода всякій догмать. Все метафизическое вызывало въ немъ ироническую усмъщку. "Носишь ли ты славу, какъ митру на головъ, или какъ золотое руно на шев, стоить ли она на твоемъ бюро, вли висить въ гостиной"? спрашиваеть, напр., Леонъ своего товарища, пользовавшагося нъкоторой литературной извъстностью.—

Однаво, живнь безъ общественнаго и религознаго догмата кончалась для Леова весьма печально.-Онъ переондосооствовалъ, изаналезировался. Критика "вытыла положительныя силы", онъ потеряль точку опоры, выпустиль изъ рукъ аріадвину нить, ведущую нь цвии жизни-и погибъ. Погибъ потому, что жить безъ убъжденій, безъ върованіи, безъ почвы подъ ногами, безъ неподвижной нравственной основы, имъющейся только въ религи, конечно, нельзя. Путемъ споптицизма жизненныхъ задачъ решать невозможно: умъ теряется въ лабиринтъ мелочей и уходить на службу чувству, а воля парализуется. Въ техъ случаяхъ, где люди верять и любять, скептики - Плошовоне ставять вопросы и рышають математическія задачи, желея, чтобы передъ ними, на жизненномъ пути, не стояли неизвъстные "иксы" да "игреви". Къ любви они относятся также, какъ къ математической звдачь, забывая, что она исходить изъ сердца, а не головы, и ведеть къ метафизикъ. Эти "геніи безъ портосия" по истинъ несчастные люди: въчный анализъ, или "роющая болъзнъ" не позволяетъ имъ принять ни одного ръшенія, они обыкновенно не бывають въ состояніи приложить своихъ рукъ къ каному-нибудь дълу, они не имъють права върить даже себъ, они подобно скупымъ утъщають себя тъмъ, что въ ихъ власти поступить танъ или иначе, а на дълв они пичего не въ состояни осуществить. "Геній бевъ портоеля"-Леонъ гордился темъ, что острый умъ его могь доказать каждое положеніе, могъ вывернуть, какъ перчатку, каждый предъявленный ему аргументь, могь изобръсти невараемое закономъ убійство и т. п. На дълъ же Леону торжествовать не принцось. Всю съть его хитросплетеній порвала, какъ паутину, героиня романа Анелька, которая была сильна своей верой, своими догматами. "Оправдать все можно, сказала, напр. она однажды влюбленному въ нее Леону, "но когда дълаешь дурное двло, совъсть всегда скажеть: не хорошо, дурно, и ничемъ не дасть себя убъдить". Она устояла противъ длиннаго ряда систематических искущеній Леона, котораго она никогда не переставала любить; но она была "другому отдана и осталась въкь ему върна". Леонъ же, несмотря на свою опытность, свои знанія, ловкость, разсчетливость, погибъ, потому что въ двйствительности онъ оказался ладъей безъ кормила и весла, у него не было "центральной объединяющей точки", не хватало органивующаго убъжденія, не доставало догмата, въры; а въ этой главной жизненной потребности человым разумъ ему начамъ помочь не могъ. Его разсудка кватало на то, чтобы разобраться въ житейскихъ мелочахъ, создать себв правтическій водексъ приличій; ногла же нужно было выработать одинъ руководящій принципъ, могущій осмыслять всю жизнь, умъ его оказался несостоятельнымъ, вокругь себя Леонъ видъть пустоту и мракъ, и кончилъ онъ самоубійствомъ, канъ кончають сотни другихъ людей, безъ въры въ Бога... Прибавниъ, что романъ Ген. Сенкевича цілиюмъ выхваченъ изъ жизни, до такой степени онъ правдивъ; исторія Леона развертывается передъ нами вполнів остественно.

Такимь образомъ мы были правы, заявивъ, что попытии вразуметь ослиненных раціональномъ не прекращаются и въ настоящее время, а напротивъ множатся, и сыла ихъ доводовъ ростеть и крыпнеть. - И дыйствительно, не можеть подлежать сомнымю, что для протеста противъ врайняго радіонализма, протеста, несмодкавшаго ни на западъ, ни у насъ, вивется целый рядъ въснихъ данныхъ, съ поторыми необходимо считаться и поторые въ конце концовъ поведутъ къ тому, что протесть этотъ должень быть уважень.-Раціонализмъ претендуеть на исключительное господство въ наукъ и въ жизни, а между тъмъ умъ не составляетъ не главиващей, ни единственной основы духовной природы человъка; кромъ умственныхъ силъ человъкъ обладаетъ нравственными и религіозными силами, и роль ихъ является первенствующей во всвиъ сферанъ человъческой двятельности. Въра есть самое высшее двло разума (Пасваль). Свыть благодати познается вырою. Въра есть совершение и основа науки. Ограничивая всю духовную жизнь человъка сферою одного его разума, раціоналистичесная философія твиъ самымъ искуственно раскалываеть и уродуєть человъка, отвергая дучшую и большую половину его духовнаго міра. Накомецъ, раціонализмъ игнорируеть значеніе сердца въ человъческой жизни, тогда накъ оно занимаеть въ ней мъсто равноправное съ умомъ. Сила и значеніе, напр. протеста сердца противъ выводовъ ума таково, что при наличности сего протеста выводы ума долины быть пересмотрены, проверены. Знакіе желасть сдваються господствующей силой и правищей властью, но для такой роли ово не имветь необходиных качествъ и является слинкомъ ограниченнымъ. Прежде всего знаніе "лишено общихъ руководящихъ идей и потому отъ него можно ожидать только разрушительнаго (отрацательнаго) действія (проф. П. Линицкій). — Затемъ, наука способна удовлегворять только временныя наши потребности, а ими ни коимъ образомъ человъкъ прожить не въ состоянія; наконецъ, знаніе слишкомъ склонно къ объективному направленію и матеріальнымъ питересамъ, почему оно въ больиниствъ случаевъ является условнымъ и относительнымъ. Въ человъческой же природъ заложена потребность иного сверхчувственнаго міра, удовлетворить которой наука вовсе не въ состоянів. — Есть области и вопросы, гдв безконтрольное и самостоятельное хозяйничанье разума не только безполезно, но прямо вредно и нецвлесообразно. - "Всякій разъ, когда мышленіе берется разръшить всв проблемы духовнаго міра при помощи одной чистой дівлектики, оставляя безъ всякаго вниманія всв прочіе элементы и источники знаній, каковы напр., непосредственное усмотреніе, данныя интроспективнаго наблюденія, категорическія формулы здраваго разсудка и т. д. -- оно каждый разъ неизбъжно, такъ-сказать роковымъ образомъ приходитъ въ ложнымъ, ошибочнымъ выводамъ, либо осуждиетъ само себя на безполезный скептицизмъ и на мрачное отрицаніе своихъ собственныхъ положеній и построеній. Да оно и понятно потому, что какъ бы далеко ни шелъ анализъ даннаго знанія, данной идеи, все-таки въ концъ концовъ онъ неминуемо дойдеть до предвла, за которымъ дальнейшій анализъ абсолютно невозможенъ, такъ какъ здесь начинается уже область элементарныхъ, аксіоматическихъ истинъ, которыя не могуть быть подкрыплены, да оны и не нуждаются въ этомъ, -ни аналитически провъренными доказательствами, ни діалектической аргументаціей. Напр., идеи существованія, пространства и времени, идеи справедливости и долга-не допускають по отношенію къ себь никакого анализа, и мышленіе непремвино впадаетъ въ безвыходный лабиринтъ парадоксальныхъ хитросплетеній и туманнаго фразерства, если, не довольствуясь свидътельствомъ обтечеловъческаго сознанія, задается цілью установить генезисъ подобной идеи и доказать ихъ реальность, независимо отъ очевидности естественнаго усмотрънія и показаній элементарнаго здраваго разсудка". (Изъ ст. "Въра и знаніе" въ Христ. Чт.).

Разумъ безсиленъ не только въ области элементарныхъ и аксіоматическихъ истинъ и въ ръшеніи проблемъ духовнаго міра, мо онъ также не въ состояніи уловить перехода объективнаго въ 39\*

субъективное, онъ не схватываеть индивидуальности, чувства, онъ не можеть объяснить красоты, святости и т. п. Кром'в того разумъ устроенъ такъ, что въ его власти только подметить "невкоторое сходство средины вещей", ни начала, ни конца ихъ онъ не постигаеть. Это общее свойство всвять нашихъ способностей подмътиль еще знаменитый Паскаль, который указаль, что мы улавливаемъ только средину между крайностями; сами же крайности для насъ разрушительны. "Чрезмърный шумъ оглушаетъ, чрезмърный свъть ослепляеть, слишкомъ дальнее разстояніе мешаеть эренію... чрезмърная юность и старость препятствують развитію ума, излишевъ и недостатовъ пищи вредны... Крайности для насъ какъ будто не существуютъ... Вотъ почему наши познанія завлючены въ извъстные предълы... Мы стоимъ на общирной срединъ въ въчномъ недоразумъніи". О вредъ крайностей для человъка говорилъ еще Аристотель, который подобно Пасналю находилъ, что добро въ срединъ между крайностями. Касаясь вопроса объ ограниченности нашихъ умственныхъ способностей, укажемъ еще на то, что строго-последовательное знаніе въ чистомъ виде вообще встрвчается очень редко; въ большинстве случаевъ къ знаню примъщана въроятность, которая въ сущности много полезнъе строгаго знанія. (Объ этомъ см. у Гербарта).

Наконецъ, наше убъждение таково, что все человъческое знание зиждется на въръ, и въра, а не разумъ, является средоточиемъ всъхъ познавательныхъ способностей человъка и основаниемъ всего нашего знания.

Однако, доказывать върность всёхъ выставленныхъ положеній здёсь не будемъ, такъ какъ цёль очерка иная. Задача очерка ограничивается желаніемъ посильно обосновать одно только изъ сихъ положеній, а именно, что въ жизни человіна иментся иной руководитель, кромі разума, и къ голосу этого другаго, первенствующаго начала человіну необходимо боліве прислушиваться, чімъ къ голосу разума; этоть руководитель есть нравственный идеаль любви къ Богу и ближнему, идеаль, до котораго не додумался умъ человічскій въ той поразительной простоті и глубинь, въ какой онъ преподанъ міру Христомъ Спасителемъ. Нравственность—воть одна изъ величайшихъ силъ, поддерживающихъ человіча, воть крізпчайшій якорь, сдерживающій утлую ладью человічества въ бурномъ и безбрежномъ житейскомъ океань. Ціль

человъческой жизни на землъ - правственное совершенствованіе. Наука же оказалась способной лишь дрессировать людей и шлифовать ихъ снаружи, оставляя ихъ внутри и грубыми и черствыми (Кавелинъ); ей не по силамъ оказалось удовлетворить человъка въ главнъйшей его потребности, облагодътельствовать и осчастливить его; разумъ не въ состояніи быль дать ему высокаго, чистаго и достойнаго его идеала; не на домо науки выпало создание истинной правственной системы:--ее подарила человъчеству христіанская религія. "Гордая наука забыла, что не культура, не знаніе преобразовали міръ и научили его понятіямъ свободы, равенства. братства и высшей справедливости"... Преобразовали міръ невъжды - рыбаки, своимъ нравственнымъ могуществомъ (Ив. Аксаковъ). Крайній раціонализмъ, напротивъ, отстраняеть правственность, оставляя широкій просторъ естественнымъ чувствамъ и твиъ какъ бы говорить человъку: следуй внушеніямъ своей страсти, поступай и живи, какъ тебе нравится. Отдать человечество такому руководителю, это значить обречь его на върную гибель и наглухо забить передъ ними двери, ведущія къ радости и счастью жизни.

Дабы насъ върно поняли, спъщимъ добавить со словъ Ив. Аксаковъ, что "не въ наукъ самой по себъ и не въ цивилизаціи зло, а въ гордомъ самомнъніи науки и цивилизаціи, будто онтвиолнъ довльють человъчеству и призваны упразднить и восполнять собою въру въ Бога и въ божественный нравственный законъ; зло — въ отрицаніи того высшаго духовнаго сверхчеловъческаго начала, которымъ святится человъкъ, въ повлоненіи обезбоженному и обездушенному человъческому разуму". Отрицается "абсолютная правда и всякая передъ ней отвътственность". Людя освобождають себя отъ всякаго внутренняго, нравственнаго обязательства; они отмътають "совъсть, какъ предразсудокъ"—вотъ въ чемъ зло (т. 11, 721).

"Въ нашъ въвъ высово цънять знаніе и слишкомъ низко цънять любовь къ порядку, скромность, самоотверженность, т.-е. тъ правственныя качества, которыя одни только могуть дълать людей лучшими и поддерживать существованіе общества", писаль англійсній ученый Морлей. А между тъмъ въ дъйствительности у человъва вътъ другой цъли, кромъ правственнаго совершенствованія. Всъ отрасли человъческой дъятельности, начиная съ государственной, продолжая научной и торговой и кончая художественной, направлены къ тому, чтобы больше уяснить. утвердить, упростить и саблать правственную истину вссобщимъ достояніемъ. "Только кажется, писаль гр. Л. Толстой, что человъчество занято торговлей, договорами, войнами, науками, искусствами: одно дело только для него важно и одно только дело оно деласть - оно уяснясть себъ тъ нравственные законы, которыми оно живетъ". Трудно оспаривать какъ приведенное положеніе, такъ и другое, гласящее, что "самое важное для человъка-умънье различать добро оть зла, умънье понимать правственный смысль явленій (Морлей, Страховъ и др.). Человъчество никогда не жило "безъ науки о томъ, въ чемъ назначение и благо людей". "Нравственность также необходима для человъка, какъ солнечный свъть для растемія" (Дж. Ст. Бляки), ибо на нравственныхъ истинахъ утвержденъ весь строй человъческой жизни. Вотъ что по этому поводу писалъ нашъ ученый К. Д. Кавелинъ, много потрудившійся надъ уясневіемъ вопросовъ и задачъ этики: "центръ тяжести всего развитія, всяваго успъха человъческихъ обществъ и народовъ, стержень, на которомъ вертится все общественное зданіе и все поступательное движение человъческого рода, есть нравственная личность; изъ нея все выходить и къ ней въ концъ концовъ все сходится въ жизня дюдей". Въ приведенныхъ словахъ всёхъ названныхъ ученыхъ скрывается глубокая истина, которую не трудно подтвердить цвдымъ рядомъ доказательствъ, почерпнутыхъ какъ изъ ежедневной жизни, такъ и исторія.

Дабы истина ихъ словъ пълиномъ всплыла наружу и дабы удобнъе ее поставить на виду у всъхъ, а вмъстъ съ тъмъ ясиъе увидъть, что разумъ далеко не все для человъва, не полный регуляторъ его жизни, слъдуетъ только задаться слъдующими вопросами: возможна-ли высокая культура и истинная образованностъ безъ нравственныхъ принциповъ; мыслимо-ли существованіе общества безъ нравственно-связующаго цемента? Всегда-ли справедмивость, върность, доброта, самоотверженіе, любовь въ ближнему желабъжно сопутствуютъ разуму: вездъ-ли эти добродътели составляють неотъемлемый результатъ умственнаго развитія? Въ состоявин-ли указанія разума сдерживать увлеченія страстей, регулировать обычам, соблазны свъта и гарантировать исполненіе закона? Виъсто прямыхъ отвътовъ будемъ продолжать вопросы. Отчего

происходить, что бокь-о-бокь съ высшей павилизаціей XIX въка уживаются "самыя чудовищныя страсти, самые гнусные и отвретительные пороки, самые звърскіе инстинкты", способные остановить провь въ жилахъ (Кавелинъ)? Почему рядомъ съ грандіозными и величественными, "захватывающими духъ" отврытівни и нзобратеніями практикуются столь-же колоссальные разбои и подлости? Чъмъ объясняется, что крупные злодъя обывновенно бывають даровитыми и сведущими людьми, что ихъ преступные планы всегда искусно и всесторонне обдуманы, а средства прекрасно выбраны? Развъ крименалистика не свидътельствуеть о томъ, что весьма значительное число преступниковъ грамотны? Отчего провеходить, что больше города въ одно и то же времи служать и центрами цивилизація и притонами и разсаднявами грубъйшаго разврата? Спрашивается, въ чемъ проется причина всвхъ подобныхь общензваетных явленій? Въ томъ, что наука оставляеть за собой накой-то пробыть, который она восполнить не въ состоянія: она не можеть дать критерія для нравственной оценки явленій. Наука движется умомъ, а умъ въ состоянів понять тольво, нвенолько выгоденъ и полезенъ тотъ или другой поступовъ. Но этого, очевидно, мало. Для поднаго благоустройства и истиннаго счастья требуется еще "что-то". Требуются нравственныя достоинства: любовь, честность, добросовъстность, безъ конкъ сама наума и ея геніи могуть быть здомь для человічества, а полезнійнія и прекрасивіння ихъ изобрітенія — несчастіємъ. Можно-ла носяв сказаннаго придавать какое-либо серьезное значеніе словамъ Д. И. Писарева, когда онъ говорить, что "сила ума важиве, чвиъ безуворизненная правственность "?Знаніе, безспорно, громадная сила, во качество этой силы зависить отъ правственныхъ достоинствъ того лица, которое пользуется этой силой. Въ рукамъ динамитчика и коммуниста величайшее твореніе генія будеть бідствіемъ для людей. Повторяемъ, самъ геній-благословеніе для общества только тогда, когда онъ нравствененъ. Характерно между прочимъ, что навъстный Т. Бокль, со времени котораго для многихъ стало аксіомой первенство званія передъ нравственными чувствами въ развити цивилизаціи, не остался до конца вівренъ своей теоріи, въ чемъ удостовъряють насъ следующія места его книги. Разсуждая о качествамъ историка, онъ писаль: "честность въ историка самое существенное условіе" (І т. 309 ст.); почему же онъ здісь не поставиль на первый планъ превознесенныхъ имъ умственныхъ способностей? Въ другомъ мъстъ (I т. 468 стр.) Бокль назваль свое сочинение "результатомъ честнаго исканія истины, добросовъстнаго труда, терпівливаго и внимательнаго размышленія". Наконецъ, Бокль находиль, что "въ человъчествъ вообще больше добродътелей, чъмъ пороковъ, и что въ каждой странъ хорошія дъла чаще, чъмъ дурныя", иначе бы родъ людской погибъ (I, 162 стр.). Все это такія положенія, которыя въ состояніи въ корить подорвать его основной тезисъ.

Нравственность-главный фанторъ прогресса, говорили въ однаголось цитированные нами ученые Морлей, Блеки, Кавелинъ, гр. Л. Толстой, Страховъ и др. Проверимъ, такъ-ли это. Чтобы не рыться въ мало-убъдительныхъ частностяхъ и мелочахъ, ваглянемъ на государства и народы. И что же? Вліяніе нравственности настолько могущественно, что оно даеть знать о себъ съ перваго же дня существованія государства, оно проявляєть себя при завладит перваго камия государственнаго зданія. Заблужденіе думать, что государства созидаются на одномъ матеріальномъ фундаменть; не одна только потребность защиты отъ врага силочиваеть и объединяеть единоплеменниковъ. Государства заложены на нравственныхъ устояхъ, народы побуждаются жить сообща также и этическими возарвніями. Уваженіе нь ближиему - воть первый шагь народных сближеній. Въ этомъ легко убъдиться. Ядромъ соцівльной жизни, какъ извістно, является семья, а она, вий всяваго сомивнія, повоится на правственных чувствах зюбви, привязанности, на потребности въ обществъ себъ подобныхъ, на мужественности и женственности; эти последнія особежности организаціи мужчины в женщины также надо отнести къ разряду нравственныхъ, а не онзическихъ свойствъ человъка. Отвергать существованіе правственной связи между мужемъ и женой невозможно. Гдв неть нравственной связи между супругами, тамъ остается одно животное сожите безъ единонія, единомыслія и взаимнаго уваженія. На какой бы ступени уметвеннаго развитія ни стоявъ народъ, почти вездъ безъ новиюченія съ свиой ранней поры человъчества такія привязанности, какъ любовь къ дътямъ и къ жень, уважение въ отцу, почитание дружей цънклись высоко и считались добродетелями. Какое значение можеть иметь въ деле созиданія государственнаго организма одна добродитель оывновняго

благочестія—увидимъ, когда поведемъ річь о Китав, гдв это благочестія—увидимъ, когда поведемъ річь о Китав, гдв это благочестве положено основой исего общественнаго строя небесной имперіи. Количество названныхъ нами нравственныхъ силъ, родственныхъ отношеній и связей, чувства благодарности и почтенія дітей къ родителямъ, при естественномъ расширеніи семьи віз общину, общины—въ племя, а племени—въ государство, увеличивается еще такими духовно-связующими элементами, какъ общій языкъ, любовь къ отечеству и т. п. Такимъ образомъ оказывается, что психическіе мотивы охватывають все государственное дерево отъ перваго его зерна до послідняго развітвленія, и воть по какой простой причивъ "кужно любить къ себъ свое семейотво, въ осемействъ—отечество, въ отечествів—человіческій родъ—всеобщее общество".

Но есть еще и другая причина, почему нравственное начало играеть первенствующую роль въ двав созиданія государства. О ней О. М. Достоевскій разсуждаеть такъ: "при началь всякаго народа, всякой національности, идея правственная всегда предшествовала зарождению національности, ибо она создавала ее. Исходила же эта правственная идея изъ идей мистическихъ, изъ убъжденій, что человівть вівчень, что онъ не простое земное животное, а связанъ съ другими мірами и съ въчностью. Эти убъжденія •ориулировались всегда и вездв въ религію, въ исповъданіе новой идеи, и всегда, какъ только начиналась новая религія, такъ тотчасъ же и созидалась граждански новая національность, которая въ силу духовно-связующого начала, лежащаго въ основѣ ея, нач чинаеть тогда искать себъ гражданскую формулу для совивстной жизни". Формуль этихъ нъсколько, но всв онъ преследують одну цвль -- нравственное самосовершенствованіе, развитіе правственной идеи.

Ясно, что безъ нравственнаго элемента не существовало бы политическихъ сормъ общежитія. Здёсь могутъ указать на законъ, который-де въ состояній регулировать общественныя отношенія. Нътъ, завона недостаточно. Формальный законъ, безъ морали, безсиленъ поддержать не только государство, но какой бы то ни было союзъ. Право силится опредълить условія общественной живни, но накъ бы совершенъ законъ не былъ, онъ не въ состояніи предусмотреть всёхъ случаєвъ безконечныхъ живненныхъ комбинацій; ему на помощь неизбежно должна прибыть совесть. ко

торая всегда безъ труда разберется въ наждомъ данномъ случав. Гражданскій законъ обязательно долженъ дополняться моральнымъ водексомъ, въ противномъ случав вапризы, желанія, увертки и страсти индивидуумовъ расшатають всякое общество. Мало того, между закономъ и нравственными требованіями нивонмъ образомъ противоръчій не должно быть: положительный законъ обязанъ не только возможно точнъе воспроизводить требованія кодекса морали, но всегда долженъ предполагать заповъдь любви, а при столиновенін интересовъ брать сторону альтрунама. При всемъ этомъ не следуеть упускать изъ виду, что идея справеданности, на ноторой построенъ законъ, принадлежить правственному міру и оттуда ваимствована правомъ. Право въ ндев составляеть только часть морали. Итакъ нравственныя чувства для всяваго общежитія абсолютно необходимы; безъ взвимной помощи, безъ услугъ, безъ енмпатій, безъ любви, искренности и взаимнаго довърія никавое общество немыслимо. Можно-ли себъ представить государство безъ добросовъстности, мужества, справедивости, любви къ отечеству? Безъ этихъ нравственныхъ сыль государственный механивиъ не можетъ дъйствовать. "Безъ мужества государство — порабощено; безъ любви нъ общему благу оно немощно; безъ дружества и безъ согласія оно распадается; безъ труда — голодаеть, безъ бережливости-разоряется, безъ достоинства и гордости оно терпить угнетеніе" (Поль-Жанэ). Безъ надлежащихь понятій о еправедливости и несправедливости нельзя даже создать теоріи политического ученія. Знаменитый основатель независимости Съв. Американскихъ Соед. Штатовъ, мужъ общирнаго государственнаго ума, Вашингтонъ выразнися о значени нравственной основы такъ: "религія и правственность служать необходимою опорой общественнаго благосостоянія. Тотъ не гражданивъ своего отечества, ито подкапываеть эти могучіе столбы человіческого благоденствів... Ихъ отношенія въ семейному очагу и общественному счастью неизмерины. Что будеть служить порукою за неприкосновенность нашей собственности, за нашу жизнь, за выполнение нашего призванія, если отъ присяги-- этого оплота правды - отделить соекиияемый съ нею религіозный смыслъ?"...

Нравственность не только созидаеть государства, но и принвомъ опредъляеть ихъ судьбу, въ виду того, что народъ есть нравственная личность. Сибло можно свазать: каковы принципы этики марода, такова его цивилизація; чимъ совершенние и выше нравстиенный идеаль народа, тимъ прочийе и обезпеченние успильего прогресса. Положеніе, гласящее, что "совершенства и недостатки нравственнаго сознанія кладуть ризкій отпечатокь на всюкультуру народа", мы вправи считать прочно установленнымъметорическимъ закономъ.

Это положение заслуживаеть того, чтобы на немъ нъскольно остановиться. Аристотель, Бодень, Монтесвье, Гердерь, Цахарія, Бокль и др. ученые много потратили труда и времени, доказывая вепосредственную и исключительную зависимость цивилизации отъ свойствъ расы или племени, отъ почвенныхъ и климатическихъ условій и естественных произведеній страны. Особенно было возвеличено значение экономическихъ явлений; экономическое благоустройство считалось исходной точкой всякаго прогресса. Развитіе умогвенных силь, юридических и политических отношенійвсе ставилось въ связь съ матеріальной обстановной народа. Въ последнее время вошло въ моду превозносить значение умственнаго научнаго развитія народа, которое изміряется единственно процентовъ грамотныхъ. Исторія безжалостно разметала всв эти теоретическія постройки. Она представила такое количество серьезныхъ фактовъ, кои не вивщаются въ узкія рамки теорій "вивіннихъ условій". Исторія повазала, что прежнія культурным страны превратились въ пустыни или стали варварскими и, наоборотъ, страны, изобилующія естественными богатствами, лишены даже элементарных зачатковъ культуры. Естественныя условія страны могуть и въ дъйствительности имъють только второстепенное значеніе; основа же цивилизаціи кроется въ правственныхъ началахъ, "нбо только этими началами цивилизація создается, поддерживается и развивается, такъ накъ ими обусловливается бытіе самаго человъческаго общества, безъ котораго невозможна никакая умственная жизнь". Къ правственнымъ идеямъ относятся идеи Бога, добра, справедливости, права, долга, души и чести. Всв эти нонятія, составляющія незыблемый фундаменть цивилизацій, суть "чисто внутреннія, духовныя понятія, произведенія внутренней интунцін, ненаходящіяся ни въ какой зависимости отъ вившнихъ условій природы" (Н. Хлебниковъ). Христіанство, напр. принимается различными народами, вив всякой зависимости отъ климатическихъ условій, племенныхъ свойствъ, темпераментовъ и т. п. Каждый народь устраиваеть свою жизнь, свое государство, въ зависимости отъ своего идеальнаго міра; т.-е. человъкъ первоначально создаеть себъ идеальный міръ и согласно его требованій и мърокъ передълываеть міръ реальный. Это и есть цивилизація (Н. Хлъбниковъ).

Итакъ мы сказали, что главнымъ образомъ нравственная порча губить народы и разлагаетъ государства; то или другое значеніе, получаемое цивилизаціей изв'ястнаго народа, всецьло зависить отъ тъхъ моральныхъ элементовъ, кои вошли въ нее составными частячи и кои приняты ею за нормы. Подтвердимъ наше положеніе рядомъ примъровъ.

Государственную религію и философію Китая составляєть ученіе Конфудія (или Кунъ-цзы) '). Все конфудіанство основано на добродътели сыновнаго благочестія; въ этомъ положеніи весь основной принципъ религіи и морали китайцевъ. Подъ сыновнимъ благочестіемъ понимается уваженіе воли отца, служеніе родителю, забота о немъ, любовь къ нему. Отецъ и награждается и карается за сына, который при его жизни все время остается несовершеннольтнимъ. "Повиноваться радоство старшимъ, быть въ ихъ воль. воть ближайшій основной пункть, оть котораго должно отправдяться". Законъ сыновняго долга, по зловамъ самого Коноунія очень обиленъ и обширенъ для добродътельнаго человъка, такъ какъ онъ заключаеть въ себъ триста обрядовъ первой категоріи и три тысячи обрядовъ второй ватегоріи. Въ этихъ обрядахъ, вакъ извъстно, вся суть общекитайской нравственности. "Если не знаешь обрядовъ или законовъ, регулирующихъ общественныя отношенія, сказаль ихъ мудрець, то у тебя ніть ничего, чамъ бы опредълняюсь и устанавливалось твое поведение". "Если не соблюдать издревле установленных обрядовъ, или темъ более отивнить ихъ, то все перемъщается и возникнуть нестроенія. Уничтожьте брачные обряды, не будеть супруговь и разовьется разврать со всеми его преступленіями; уничтожьте обрядь патія вина (при жертвоприношеніяхъ), потеряется различіе между старшимъ и мледшимъ, произойдутъ споры и драки; уничтожьте обрядъ погребенія и (примогильныхъ) жертвъ, дети не будуть заботиться

<sup>\*)</sup> Сведенія о Китає заимствованы превмущественно нас статьи В. С. Содовьсва «Китай и Европа» («Рус. Об.» 1890 г.).

объ усопшикъ родителяхъ, да и живымъ служить перестанутъ... а потому: "не смотрите ни на что... не слушайте ничего, не говорите инчего, не дължите ничего въ противность обрядамъ". "Очистить себя отъ всёхъ пятень, иметь видь чистый и скромный, платье опрятное, не позволять себъ никакого движенія, противнаго установленнымъ обрядамъ — вотъ какъ нужно регулировать свою жизнь"; словомъ -- соблюдение обрядовъ отнесено въ числу добродътелей; обряды для витайца — выражение небеснаго закона, Вся правственность витайцевъ свелась такимъ образомъ къ обрядности, къ правиламъ приличія, и получила механическій, вившній, утилитарно-практическій характеръ. Въ Пекинъ имъется даже особый трибуналь, неблюдающій за обрядеми и церемоніями. Во всемъ ученіи Коноуція нъть указанія на загробную жизнь, на загробныя награды и наказанія и "ни одного слова въ осужденіе напр., лживости и жестокости". Конечною целью человеческой жизни Конфуцій полагаль личное благоденствіе (т.-е. высшій, теоретическій эгонямъ), а средствомъ его достиженія—сыновнее благочестіе. Никакого духовнаго возрожденія конфуціанство отъ человъка не требуеть, находя его по существу своему совершеннымъ. "Китайцу непонятна возможность считать всёхъ людей своими братьями и любить ихъ, навъ самого себя, непонятна также возможность признавать за всёми людьми человеческое достоинство". Китайцамъ "противна не только идея универсальной любви, но и идея самопожертвованія вообще". "Рисковать своею жизнью для спасенія своего ближняго есть, по ученію Конфуція, безуміе". Искать познанія скрытаго, таннственнаго, сверхчувственнаго-это не мое дъло, заявилъ Конфуцій; "надо отдаться всецько практичесвой мудрости". Таковъ нравственный идеаль жителей Китая, созданный, по заявленію Конфуція, самымъ небомъ. Его недавно еще громко исповъдываль въ Париже известный генераль Чен-ки-Тонгъ, сказавъ: "мы любимъ только себя и уважаемъ одну силу"! Зная теперь зерно китайской морали, поинтересуемся взглянуть,

Зная теперь зерно китайской морали, поинтересуемся взглянуть, на выросшіе изъ него плоды. Оцінить Китай легко, такъ какъ плоды его многовіновой культуры на лицо. Предпочитая всему одно полезное и вемное и отвергнувъ всякія высшія идеи и стремленія, Китай скоро исчерпаль свой несложный идеаль до дна, создаль долговічное государство и утилитарно-практическую націю, а затімь на віжи окаменія, застыль. Живучесть китайскаго напіональнаго твла, двиствижельно, безпримърна. Такую живучесть и кръпость Китай получиль благодаря одной върно-вобращей имъ жизненной основъ: онъ почтиль произме, понять зависиметь отъ него настоящаго и необходимость должной оплини редигискихъ заслугъ. Китайцы исполнили пятую ваповъдъ: чтили отв своего и получили объщанное "долгольтіе на земли". До пресъ переполнивъ небесную имперію, нитайцы съ изунительной быстротой проникли въ Остъ-Индію и на прилегающіе къ ней опрова, поселились въ амурскомъ крав, забайнальской области и дружно повели мирный захвать Свв. Америки, начиная съ Калчорнін. Въ трудной борьов за существованіе они одольвають во вевхъ праяхъ, благодаря тому, что врайне неразборчивы въ средствахъ, хитры и трудолюбивы, мастерски пользуются временень, мъстомъ и матеріаломъ и, наконецъ, цвликомъ отдались временнымъ матеріальнымъ интересамъ. Словомъ песомивнио, что утвлитарно-матеріалистическая система правственности создала въ нихъ цвикую и практическую націю. Но этамъ и кончается вес значеніе Китан въ исторів. А затыть, всявдствін низваго нами, отвергающаго судъ совъсти, голосъ сердця и водворяющаго решгіозный индифферентизмъ, Китай "оказался дуковно-безплоднымъ" и безполенымъ для человъчества. Китай "не далъ віру ни одвої великой идеи и ни одного въковъчнаго и безусловно-пъннаго творенія на въ какой области. Китай народъ большой, но не велий"; витайская литература громадна, но лишена всяваго значенія. Развивъ внъшнюю сторону. Китай ничего научнаго, художественнаго человъчеству не подариль. Практическое направление привело в плохой поэзін, жалкой скульптурь и архитектурь, кь монотонной музыкв; а живопись не пошла далбе тощихъ копій съ натуры в то съ безобразными перспективами и другими уродинвыми откиненіями оть двиствительности. Китай обоготвориль промиое, культь предвовъ, "то, что дано". Прошедшинъ не савдуеть препебрегать, это такъ; но наша истинная жизнь - въ будущемъ, а для вез Китай ничего не сдължъ, а потому въ исторіи прогресса человічества онъ займеть лишь последжюю ничтожную странацу, так какъ практически-полевная мудрость его воегда будеть стоять в мивкой цвив, за невозможностью удовлетворять ею насущныя духовныя потребности человъка.

Подобные результаты несовершенствъ и недостатковъ нравственныхъ системъ легко прослъдить въ исторіи цивилизаціи любаго народа, т.-е. разъ только принципы морали народа низной пробы, то прогрессъ его не имъетъ подъ собой плодородной почвы. Отчего, напр., индийская культура породила замкнутую жизнь и въ результать дала одну лишь безполезную созерцательность, пустоту мысли, бездушіе и самоумерщвленіе? Оттого, что индъйская мораль не возбуждала личной самодъятельности и не поддерживала бодраго стремленія къ добру.

Въ законъ индусовъ-въ сводъ Ману-имълось много истиннонравственныхъ правилъ, много кротости, мягкосердія и доброжедетельности и, конечно, этой идеальной сторонъ своего закона Индія обязана тъми успъхами философіи, наукъ и искусствъ, кои она проявила. Къ сожалению, въ законъ Ману рядомъ съ постановленіями о почтительномъ отношеніи въ бізднымъ, слабымъ и дътямъ, объ осуждении эгоизма и миценія, рядомъ съ правильными взглядами на семейное чувство, вошло учение о кастахъ, которому приписывалось божественное происхождение. Этимъ учениемъ была отравлена жизнь пидусовъ. Зло заключалось въ томъ, что между людьми устанавливалось ничемъ не поправимое искусственное разграниченіе, которое помимо политическаго неравенства устанавливало неравенство нравственное, сдълавъ добродътели привиллегіями высшихъ классовъ. Водворилось оскорбительное, гнетущее неравенство: сильному были развязаны руки, слабый быль опутанъ съ головы до ногъ! Одинъ имвлъ всв права, на другаго возложили одић обязанности... На долю низшихъ классовъ остался трудъ, страхъ строгаго наказанія и при всемъ томъ они лишены были навсегда надежды достичь счастья, славы, быть великодушными, храбрыми и т. п.

Такимъ образомъ, съ одной стороны, ученіе Брамы и раздвленіе на касты воздвигнуло серьёзную преграду всякому прогрессу; а съ другой,—какую нравственную крипость можно было ожидать отъ буддизма, провозгласившаго все зломъ, бользнью, страданіемъ, и заявившаго, что впереди одна "абсолютная пустота и небытіе?" <sup>2</sup>). Откуда

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подъ нирваной, согласно выводовъ обльшинства изследователей будлизма, надо понимать «полное уничтоженіе», переселеніе души въ пустоту (мадридскій проф. Айюсъ, Бырнуфь и др.).

въ водевсё ничтомества и аскетизма черпать любовь из людемъ, съмодожертвованіе, устойчивость стремленій, интересъ из жизни идытельности, когда на каждой его страницё начертаны одни и та же слова; "засни, умри!" Жизнь для индуса не имъла правственной дъли. Проповъдь "нирваны" или полнаго уничтоженія и пессинестическое жизнеотриданіе способны были насадить только полний индиферентизмъ и подсёчь всякое стремленіе из совершенствованію. Вокругь индусовъ цвълъ Божій садъ, разлито было все великольпіе тропической природы и не смотря на это ихъ цвенизація засожла въ зародышъ, и все потому, что нравственная агмосфера была пропитана міазмами разочарованія, разложенія, застов.

Нъкоторое сходство съ культурной исторіей Индіи нивла исторія цивилизацін евреевъ. Евреи имъли о Богъ глубово-идеалистисское понятіе и разумвли Его, какъ нравственное начало; въ шъ моральномъ кодексъ можно было найти святыя правила о лобы къ ближнему, воспрещеніе мести, злобы, блуда и т. п. Но съ воявленіемъ партій саддукеевъ и фарисеевъ въ живни еврейскаго върода получили широкое примъненіе утилитарныя начала, мертвящи обрядность и суевърная мелочность. Фарисеи развили такую взунстику, что не только выполнить, но даже выучить ее изло ждовъческой жизни. Они создали цълое ученіе о завизыванів умож въ субботу, зажигании и тушении огня, о запрещении въ суббот писать две буквы одного разряда, вправлять вости въ суставы, давать рвотное и пр. Омовенію рукъ придали такое значеніе, будо въ немъ заключались все десять заповедей "). О результатахъ подобной морали говорить не будемъ, такъ какъ они у всъхъ прег глазами: алчность, грабительство, лжеприсягу-все евреи освяты своей религіей.

<sup>3)</sup> Вся соціально-экономическая жизнь евресть есть не болфе, какъ практическое осуществленіе их религіозно-правственных правиль. А навіство, это по всей их религіц не имівется на одного безусловно-обязательнаго и нензивняю правила. Разрішается нарушать всі заповіди, лишь бы не причинять себі ощо ности и убытка; можно обманьвать вновірцевь, прибігать их липвости во ісіх ділахь, донускается прибильное ренегатство, похваляется недобросовістное отвоменіе их иноплеменными предиторами и т. д. Даже въ молитвенноми обращени их Богу «еврей сознаеть себя въ положеніи гражданскаго истца, обезпеченняю воній законнаго, правильнаго, гді слідуеть заявленнаго контракта». Мовсів во ученію евресвь, набігаль смерти съ помощью тонких ощущеній! (си. сочи. С. Я. Диминскаго «Евреи, их в віроученіе и правоученіе».

Весьма подчительна и наглядна попорія проботь. Умъ и запернія арабовъ били ключемь; но принявъ магометанство съ его загализмомъ или предопредвленіемъ, они твиъ самымъ навизали себъ жермовъ на шею, съ которымъ стали все глубже и глубже погружаться въ тину застои и апатіи, всякой безнадежности и безнледія. Другаго исхода сатализмъ и дать не можетъ. Пока человъкъ убъжденъ въ свесй свободь, онъ полонъ надеждъ и охотно боретоя съ собой и окружающимъ; но линь только предъ нимъ предстанетъ странивый призракъ неотвратимаго предопредъленія, онъ опускаєтъ руки, предается во власть своихъ страстей, привычекъ, окружающей среды и безнечно плыветь по теченію. Зачёмъ магометанинъ будетъ стремиться къ самообразованію, къ изученію ремеслъ, къ улучшенію своего быта; зачёмъ онъ будетъ принимать ийры противъ чумы и зарасы, пожаровъ н наводненій, когда въ Алкоранѣ сказамо, что во всемъ этомъ исполняется предначертаніе судьбы?

. Но все-тави главнъйшее здо, посъянное фатализиомъ, заключается въ томъ, что онъ отрицаетъ волю и самоопредъление чедовъка; а отсюда тоть печальный выводь, что тамъ, гдъ фатализмъ, нътъ нравственной отвътственности. Кромъ того Алкоранъ сдъдался непреодолимымъ препятствіемъ для прогресса своихъ послъдователей еще и потому, что его фатализмъ наложилъ свою тяжелую руку на земледвие и торговлю, науку и искусство, на семью, общество и политику, осудивъ все на неподвижность и застой. Алкоранъ узанонилъ затворничество женщинъ, освятиль невольничество, продажу рабовъ, вселилъ грубое представление о счастън человъка: мусульманинъ не можетъ себъ представить блажеветва вить роскоши, безъ черноокихъ гурій, твиистыкъ садовъ, журчащихъ фонтановъ. Всв чувственныя потребности человъка возводятся въ Божеству и съ ними согласованы идеи добра, права, справедливости. Такимъ образомъ нигдъ, ни въ чемъ нътъ и тъни духовнаго, высоко-нравственнаго, а потому нътъ и истинной высокой нультуры, созданной арабами, а есть только чувственная цивилизація, подобивя цивилизаціи ассиро-вавилонской, финикійской и кареагенской.

Переходя къ исторіи классическихъ народовъ древности, мы получаемъ новое въское подтвержденіе нашего положенія, что темныя и свътлыя, слабыя и сильныя стороны каждой цивилизаціи равно имъютъ свое объясненіе въ дестовиствахъ и недостатнахъ тъхъ правственныхъ правилъ, коими руководился народъ. Извёстно, что культура классическихъ народовъ блеснула яркимъ, но непродолжительнымъ свътомъ. Канія были тому причины? Распрывая бытопесаніе грекова, видимъ, что здёсь и тамъ мелькають правила надлежащей морали. Въ Одиссев, напр., находимъ такія выраженія: "лучше честная неудача, чёмъ постыдный усивхъ"; "справедливость лучше ловкости"; "можно вивств съ другими любить, но не ненавидеть ч. У Гезіода нравственность часто связана съ религіой. Аристидъ, критикуя планъ Өемистокла, нашелъ его полезнымъ, но несправедливымъ. Высовой точки развитія греческая этика достигла въ эпоху Эврипида. Онъ находиль, что "убійство пленнаго налагаеть пятно на убійцу", что справедливость следуеть распространить на рабовъ, въ виду того, что и они могутъ имътъ честное серице. Подобно Эврипиду, Соврать желаль равенства между членами семьи, гражданами и чужеземцами, свободными и рабами. Наконець, ны знаемь, что въ Анинахъ быль воздвигнуть алтарь милосердія; споры грековъ иногда різшались посреднивами и т. п. Такова отрадная страница греческой исторіи, и, конечно, изъ начертанныхъ въ ней нравственныхъ правиль греки черпали мужество для своихъ подвиговъ, вдохновение для создания великихъ памятнековъ творчества.

Изучая другую сторону жизни грековъ, легко открываемъ цвлый рядъ врупныхъ недостатновъ, коими страдаль ихъ моральный кодевсъ. Эти недостатки и были теми подводными камиями, о которые такъ преждевременно разбился ихъ государственный ворабль. Анивине находили, что сильные могуть двлать все, а слабые должны уступать, ибо таковъ порядокъ вещей; боги господствують потому, что они сильнъе людей. Спартанцы говорили, что прекрасно дъдать все, что полезно Спартв. Всв греки считали относительно врага все дозволеннымъ, даже захватъ его среди мира. "Врагъ дурно обращается со врагомъ, тутъ нътъ ничего несправедливаго", говорить Прометей Эсхила. Рабство греви признавали нормальнымъ явленіемъ; положеніе женщины въ ихъ обществъ было низкое; право свободы признавалось только за высшими классами общества; борьба велась ради увеличенія количества наслажденія, партін враждовали, руководимыя исключительно эгонстическими цъями; побъда и успъхъ освящали всякое средотво и т. д. Греція быстро и роскошно развилась, по столь же скоро поднале власти варваровъ по той причинъ, что въ основаніи ел не было прочныхъ нравственныхъ устоевъ, не было глубово редигіознаго принципа. Греческое общество погибло вслъдствіе недостатка высніихъ нравственныхъ критеріумовъ: именно, они —критеріумы—не были достаточно гуманны; имъ недоставало добродътели самоограниченія, теритнія, самоотверженія и духа соглащенія
и терпимости (Томасъ Рале). По той же причинъ Греція дала міру
много велинихъ гражданъ, но мало истинно нравственныхъ людей.
Сократъ и тотъ былъ больше гражданиномъ, а этика его—нравственной политикой (Н. Хлъбниковъ). "Чистая" нравственность
была мало извъстна грекамъ, которые неръдко замъняли ее эстетикой и знаніемъ; даже у Сократа мораль не отдълялась отъ знанія.

Обращаеть на себя вниманіе то обстоятельство, что паденіе Грепів началось непосредственно за небывалымъ ея умственнымъ разцейтомъ, когда она наиболе изобиловала замечательными двятелями, когда жили прославившіе ее Оемистоклъ, Мильтіадъ, Аристидъ, Кимонъ, Периклъ, Оукидидъ, Сократъ, Ксенофонтъ, Платонъ, Эсхилъ, Софоклъ, Эврипидъ, Аристофанъ и Филій. Этотъ несомивнный фактъ свидетельствуетъ во 1-хъ, о томъ, что причина гибели Греціи—въ отсутствіи прочныхъ нравственныхъ началъ; а во 2-хъ, о томъ, что правственныя правила никоимъ образомъ не могутъ быть возмещены никакими умственными познаніями.

Спрашивается затыть, что наслыдоваль мірь оть обширной римской имперіи? Главнымь образомь формальное римское право. Оно поражаєть насъ своей стройностью и логикой и тымь не меные оть этого прославленняго наслыдства человычество начинаеть отрекаться, а ученый мірь обзываєть его "системой дисциплинарнаго эгоизма". Мы не отрицаемь, что римское право сдылалось культурнымь элементомь новаго міра, но прибавляємь только: особенно съ того времени, когда христіанская нравственность указала границы грубому субъективному произволу. Непривлекательная сторона римскаго права кроется въ томь, что оно цыликомъ построено на правы сильнаго. Мечь и копье — воть символы сего права; собственностью для римлянина было то, что взято рукой, "тали сартип". Но выше сего права стоять нравственныя начала правды и справедливости, кои далеко не всегда являются сонозниками сильнаго. Между силой и правомъ—права бездна. При-

40° Pacnoshaвahue текста ЛВК/FR

чина скуднаго наследства Рима заключается въ домъ, что, нравл ственность отождествлядась съ знаніемъ, правственная лочка вранія была одинанова съ юридической, т.-е. то, что было хорощо по вакону, считалось вибств съ темъ и нравственнымъ. А подобнаго положенія истинная нравственность, конечно, принять не можеть, ибо въ противномъ случав придется соглашаться съ абсурдами, подобными, напр., тому, что если не пойманъ и не уличенъ, значитъ не воръ; не попался-не совершилъ. Нравственность и право должны быть различаемы, не смотря на то, что право немыслимо безъ морали. Условія же древне-римской жизни были таковы, что нравственное сознание вообще не могло пробудиться. Юристы Рама не имъли понятія о справедливости, такъ какъ все сводилось къ соблюденію обряда. "Буква обряда, буква договора, буква закона были и оставались навсегда для римлянъ главнымъ дъломъ". По понятіямъ римлянъ, разъ только соблюденъ обрядъ, то нътъ ни обмана, ни притесненія. Все было сковано обрядомъ, перемоніей, а того, что мы понимаемъ подъ нравственной доктриной, вовсе не существовало. Зародиться на римской почет она не могла, въ виду полнаго отсутствія подходящихъ условій: исполненіе обрядовъ развило лицемъріе; религіозность стояла такъ низко, что Октавіанъ Августь, напр. лишаетъ Нептуна почестей за бурю, разметавшую римскій олотъ; домоправление держалось страхомъ и безусловною властью старшихъ. Слъдовъ нъжности и почтенія не ищите: дъти, жена, рабы-все это вещи отца, а не самостоятельныя личности; мужъгосподинъ и судья жены; отецъ имълъ право продавать сына до 3-хъ разъ, а уродиваго ребенка - умертвить. Повторяемъ, правственнаго достоинства не существовало; надъ всемъ царилъ обрядъ и обычай; даже подвиги мужества и самоотвержения совершались какъ-то механически, автоматически. Съ однъми практическими добродьтелями Римъ не могъ выжить; однъхъ правовыхъ формъ. терпвнія, методичности, примиренія интересовъ, конечно, было недостаточно для поддержанія государственнаго организма, и воть мы видимъ, что могущественная римская имперія пала. Рушилась она подъ напоромъ варварскихъ ордъ, вследствіе отсутствія единенія между культурнымъ ея слоемъ и массой, оть того, что массы рабовъ бунтовали и способствовали развитию праздности, роскоши, изнъженности, утонченной жизни и т. д., но главный червь, подточившій могущество непобъдимаго Рима, несомивино,- нращейвенное равложение. Разврать, лицейврие, рабольность, продажность, паденіе религіи, разрушеніе семейныхъ и гражданскихъ основъ, грубъйшій матеріализмъ, скептицизмъ, диллетантизмъ, пренебреженіе въ труду — образовали ту удушливую правственную атмосферу, въ воторой онъ долженъ быль погибнуть! "Паденіе римской имперіи, — писалъ Монтескье, было необходимымъ послъдотвістъ наступившей религіозно-нравственной распущенности".

Обращаясь къ эпохъ *пуманизма*, изобиловавшей наукой и учеными, мы видимъ, что въ литературъ царили лесть и низкоповлонничество передъ Меценатами, въ политикъ — обманы, и всюду слово раскодилось съ дъломъ. Почему это? Потому, что одинъ умъ по гарантируетъ хорошаго направленія воли, а приличіе не замъвнетъ добродътели.

Наконень, желательно знать, чему обязана Егропа развитіемъ своей культуры и цивилизаціп? Несомивино, христіанской праветвенности. "Современное государство по истинъ есть государство христіанское, читаемъ у Биончин; наша пивилизація есть христівновая цивилизація, дочь христівнской религіи. Что ведеть къ ослаблению христіанской религіи, то служить помехою для прогресса, для нашей цивилизаціи" (Цезарь Вальбе). Върность этихъ взглядовъ явствуеть уже просто изъ того, что всякое отклонение отъ принциповъ правотвенности, основанныхъ на христіанской религів, поизобъяно дасть себя чувствовать какой либо аномалісй въ жизни енропейскаго общества. Такъ напр., цивилизованная Европа въ настоящее время ведыхается отъ милитаризма, поглощающаго дучній цвыть ен населенія и почти треть ен доходовъ. Такін невъроятныя гекатомбы приносятся въ жертву кровожадному Молоху главнымъ образомъ потому, что упразднено христіанское начало братства. Высовообразованный Западъ тонеть въ развратв по той причинъ, что онъ лишилъ бракъ его христіанскаго, церковнаго назначения, низведя его на степень простаго сожительства, скрвименнаго, минъ въ мучнихъ случаяхъ, нотаріальнымъ актомъ. Брачный союзъ, основанный не на любви, не считають преступнымъ. А разъ христіанскій бракъ, возведенный на степень духовнаго таинства, замененъ бракомъ гражданскимъ, полигаміей, ео свободнымъ разводомъ, то гдв искать устоевъ для семейнаго началы? Семья-главная основа государственнаго организма, и если расплатела ота основа, то на одни воспитательные дома пложа на дежда въ двле созданія хорошаго контингента гранданъ. Кромв того цивилизованные народы не должны бы имъть такую короткую память и забыть, что христіанскій бракь спась уже однажды растявиный міръ отъ окончательной гибели. Римъ, усмотревъ свою ошибку, пробоваль было покровительствовать браку, сталь давать брачущимся разныя привиллегіи, но было поздно: одинъ изъ красугольныхъ камней разрушился и зданіе развращеннаго властелина міра рухнуло, Гордый XIX вінь, ослабивъ наскольно возможно начала христіанской этики, призналь своей релитіей безпощадную борьбу за существованіе, борьбу Канна, убившаго брата Ався, которан совершенно игнорируеть милосердіе, презираеть состраданіе къ слабымъ и обувленнымъ и протягиваетъ руку всемъ хищнымъ, оборотливымъ и беззаствичивымъ, лишь бы они были сильны и проворно примънялись из окружающей средв. По осмовному параграфу сего закона правъ тотъ, кто одолветъ; следовательно, сегодня поле битвы осталось за коммунистами-они правы, завтра побъдили динамитчики — на ихъ сторонъ право и т. д. "Государство ведетъ борьбу противъ церкви, личность воюетъ съ обществомъ, трудъ съ капиталомъ, молодое поколение со старымъ -- в всюду въ результать разложение, разрушение, анархия, революжноный духъ", но общество молчи и покарайся, ибо "регрушители правы, подвиги ихъ законы" (Лопухинъ) - они нобъщин, а побъдетелей не судятъ!... Неужели во всемъ этомъ не чувствуется оальшь? Конечно чувствуется, и причина ся ясна: устраненъ Христосъ съ Его нравственнымъ закономъ. Отчего происходитъ, что нашъ вънъ, кичащійся своею ученостью, представляєть міру примъры небывалой безваствичивости нарушенія трактатовъ, договоровъ, чужихъ правъ, общественныхъ гарантій? Отчего передовыя государства раздираемы междоусобіями и кровавыми войнами, та многоученыя и внижныя государства, гдв важотся, "каждая пушка упирается лафетомъ въ какой-нибудь университеть, а дуломъ въ музей, библіотеку, академію?"... (Ив. С. Ансаковъ). Оть того, что знаніе не все для человъка, что въ наука и въ жизни есть пробыть, который можеть быть восношееть только моралью.

Глядя на западную Европу — эту "страну чудесь знавів" — и читая ся исторію, невозможно удержаться отъ искреннихъ покваль. Сколько врасоты раздито въ ся исторіи, сколько сю совершено ведичественныхъ подвитовъ, сколько возведено гращіовныхъ храмовъ и ученыхъ учрежденій! Какая поражающая картина развертывается передъ нашей мыслью пра попытив было охватить вою ширь ен знанія, всю глубиму ея начки, всю глубиму ея онлосооів. Какія колоссальныя силы созидали ся цивилизацію!... Но въ тоже время, по мъръ шествія Запада къ его впогею, къ его идеалу, все чаще, больше и гроиче ствли раздаваться голоса, свидътельствующие "о внутренией неудовлетворенности, душевной усталости, грусти, разочарованіи" (В. Розановъ). Духъ сивтлой редости точно повинуль человъка, и онъ не находить себъ ни покоя; ви счастья; опъ точно лишенъ возможности наследиться трудами евоихъ могучихъ геніевъ. — Людиферъ (Байрона) шлеть всему ужасныя провлятія, Фаусть (Гете) томится жаждой пережить заново свою жизнь, такъ какъ гармонія его прежней жизне была наруниена преобладаніемъ разума надъ чувствами; поэты-пессимисты-Гейне, Леопарди, Альфредъ де-Мюссе, Луиза Аккерманъ и др. ноють жалобную пъсню, находя, что сонь любви отлетъль отъ людей; Гартманъ, Шопенгауэръ, Таубертъ и др. создали целую ондосоосную систему озлобленія противъ жизни; современное поколъніе ноетъ и страдаетъ нервностью и т. д. Всв видять, что вънами варощенное дерево цивилизаціи принесло много горькихъ плодовъ и отравило лучнія надежды целыхъ поколеній; все чувотвують наличность какого-то великаго зла; всв понимають, что въ жизни "недостветь чего-то невознаградимо дорогаго" (В. Розановъ), чего-то, безъ коего невозможно существовать, что въ жизнь вкралась какая-то непормальность, если все заканчивается етраданіемъ и неудовлетворенностью. Неужели вънецъ всехъ подвиговъ и заботъ-одно страданіе?

Проаналивируйте все, вникните въ современных жизненных явденія, взяйсьте всё обстоятельства, и вридь ли у вась останстся сомивніе въ томъ, что причина общей неудовлетворенности есть нарушеніе равновісія духовныхъ силь цивилизованнаго человіка; не въ міру развился раціонализмъ и расширилась віра во всемогущество человіческой природы. Раціонализирована природа въ онносовін и наукі, народились Штраусы, Фейербахи, Ренаны, Молешоты и Бюхнеры, отвергнута віра въ Бога, въ загробную жизнь, въ нравственную отвітственность. Люди увіровали въ культуру, забімван, что она не боліве, какъ внішность, расшитый мундиръ, тогда какъ все діло не въ одежді, а въ томъ сераці; которое бъегоя подъ наружными покровами, въ той нравственной волю, которая единственно въ состояни держать человъва на правильномъ пути. Люди потерми руководящую нить жизни и не имъють незыблемего устоя, за поторый можно было бы ухватиться въ моменты крушения. У насъ не хватаетъ нравственной энерги; мы лишены "простоты, добра и правды".

Надвенся, что перечисленными историческими данными достаточно подиръпленъ вышеприведенный нами закомъ о томъ, что "несовершенства и недостатки правственнаго сознания кладутъразий отпечатокъ на вею культуру народа", а слъдовательно, вывств съ тамъ насколько выясменъ вопросъ о важномъ значении, накое вообще имъють въ нашей жизни правственныя начала. Однако, наши доводы еще не исчерпаны, и въ виду серьсоности разбираемаго вопроса дополнимъ ихъ еще однимъ замъчаниемъ.

... Исторія показываєть, что человічество никогда не могло удовдетвориться одними матеріальными интересани и восгда утоляю свою, жажду у духовного источника. Сократь, стоики, ученія Локка, Канта и друг. служили протестомъ противъ печальной действительности, поворотными пунктами нь изследованию исихическаго міра я въ поискамъ истины въ напрахъ нашего духа, нашего самосознанія. Особенно замічательно слідующее общее всамь народамъ и временамъ явленіе: въ трудныя минуты, когда общество терпрао политическів врушенія или погибало въ морт роскоши и разврата, оно всегда искало и находило якорь спасенія въ правстренности и никогда пълительная сила не истепала изъ науки. Въ періоды всеобщаго упадка люди внимали голосу пророковъ, слушали мудрое слово Сократа, принимали тяжелыя правила стоиковъ, стращились угрозъ Савонароллы, падали ницъ передъ враткою рвчью Христа... Морацисть, а не ученый, въ подобныхъ случалкъ даваль средство противь зла и указываль путь истинный въ добру. Всюду за эпохой безумнаго распутства и пресыщенія наслажденіями являются асветы, отшельниви, монашескіе ордена съ теми или прими, по пепременно моральными принципами: когда, оргіл древняго міра достигли своего апогея-усилилось христіанское ненашество: живний любойи излинней боскопи чвобови изписовя магометанскаго міра явились дервиши и одниры; разлику разврата сБёйнах врков процивотриствовата повчена нименствающих в картезіанових монаховъ; въ XIV и XV ст., въ періодъ разсцивта матеріальнаго благосостоянія Нидерландовъ были основаны сенты бегиновъ и бегардовъ, а затиоть сталь громить пороки Оома Кеминійскій; въ Англій за разгуломъ Отюартовъ стало распрострамияться ученіе Квакеровъ; во Франціи послів шумной праздности Людовива XIV и регентства родилась секта Янсенистовъ (Въсти. Евр. 85, 8).

А наше время? Не дасть ли оно новаго подтвержденія высказанной мысли? Кто хоть несколько вниметельно относился ив окружающему, тоть не могь не замитить, что матеріализм и позитивизмъ долго держали наше общество въ крапкихъ своикв тискахъ, заставияя его чтить культь разуна; но теперь оне, не найдя въ нихъ желаемаго удовлетворенія, бросилось искать новыкъ идеаловъ. Во всехъ странахъ закипела работа по раземотренію многоразличныхъ вопросовъ морали; усердно роются даже въ: буддиамей и изучають его, въ надежде въ немъ обрести для себя вовыя правственныя заповёди. Въ наши дни интересъ къ этике возрось необывновенно 1). Этическій вопрось положительно поставленъ на очередь и поворотъ этоть не случайный, а обусловленъ всвиъ предыдущимъ ходомъ нашего развитія, следовательно визванъ естественнымъ образомъ. Отъ малеріальнаго, вивинято, чедовъвъ переходить въ поискамъ опоры въ самомъ себъ, въ своемъ внутреннемъ, духовномъ мірѣ. Имъется даже нъкоторое основаніе предполагать, что духовно-нравственные вопросы будуть спеціальностью .ХХ в., какъ естественно-научное знаніе было "влобою иня" доживающаго стольтія,

## II. . .

Французская революція 1789 г. — Свобода, равенство и братство; отсутствіе въ нижь религіозно-правственной основи. — Попытка созданія раціональной и общественной мерали во время революціи и до нел. — Требованія возстановить религію, какъ источникъ правственности.

Французская революція 1789 г. вообще одна изъ самыхъ поучительныхъ эпохъ всемірной исторія, а въ занимающемъ насъ вопросъ указанія ея должны быть особенно драгоцінны, такъ какъ

вавъстно, что Франція 1789 г. пожелала создать у себя "раціональный строй общежитія" и перестроить міръ по отвлеченнымъонлосооскимъ ученіямъ. Повтому витересно взглянуть, какъ онасправилась съ своей задачей: удалось ли ей, этой передовой странъ Европы—создать у себя правильное общежитіе подъ руководствомъ обоготвореннаго ею разума, безъ всякихъ "подачекъ свыше", безъ "устарвлыхъ и дътскихъ" религіозно-нравственныхъ правилъ?

Итакъ, воздвигнувъ алтарь богинъ разума, Франція ретиво принялась на практике осуществлять облюбованную ндею. Члень учредительнаго собранія, Аббать Свейсь написаль, вдохновленный выглядами Ж. Ж. Руссо, "декларацію правъ человіна", въ которой сконментрироваль всв дучиня, заповъдныя мечты передовыхъ умовъ страны. Со дня обнародованія "декларація правъ", Евангеліе было окончательно закрыто и отложено въ сторону, небесное царство отвергнуто, а божественная Троица замънена троицей свободы, равенства и братства. Положено было евангельскую мораль замъинть "предписаніями демократических запов'ядей", революціонной этикой. Въ школахъ введено было преподавание новой конституци, декретовъ національнаго собранія, "правъ людей и гражданъ", внушались понятія о свободі и равенстві, какъ посліднихъ результатахъ человъческаго разума; а о скражаляхъ, сошединхъ съ неба, велено было забыть. Школы и библіотеки наполивлись катехнзисами "элементарной нравственности" и оранцузской коиституцін, "также книгами, необходимыми для дітей свободы", издавіями о началь республиканскаго воспитанія и т. п. сочиненіями, въ коихъ наставлялось, что юношество есть детя отечества, а богатство его завлючается въ свободъ и равенствъ. Декретомъ 1793 г. "во всъхъ администраціяхъ заменили вы словомъ ты"; тогда же ходатайствовали объ изъятіи изъ употребленія фразъ: лимью честь", "остаюсь покорнайщимь слугою" и т. п. Накто Лебесъ, называвшій себя Граккомъ, популяривироваль щею Руссе, что земля не составляеть ни чьей собственности, а плоды ея достояніе всіхъ. Едва были объявлены свобода и разенство, всів поспъщили воспользоваться ими, каждый по своему крайному ра-

Борисъ, Л. Толстой, В. Щегловъ, Кн. Львовъ. Цертелевъ, архим. Антоній, Гренковъ, Гротъ, Олесницкій, Оболенскій, члени Московокаго Понхолегическаго Общества и мног. друг.

зумъню. Церкви и монастыри были заврыты и осквериены; кресты виъ сломаны, алгари опрокинуты, образа и мощи выброшены, вивото распятій развівовии прасные фригійскіе компани; одив церкви превратились въ мучные склады, другія-въ театры, третьи продавались желающимъ, четвертыми пользовелись для устройства офонціальных об'ядовъ. Пантеонъ предали запуствнію, Сорбонну разрушили, Гобеленову озбрику уничтожили, нартинныя галлереи ограбили, дорогія колленціи распродали. Церновный бракъ быль уничтожень, обрядь погребенія отминень, резводь — свободень, крещение дътей привнали излишнимъ, религия — не преподавалась-Разводнянсь и вновь вступали въ бракъ по въсколько разъ; въ одномъ Париже въ течени 2-хъ леть было расторгнуто 5 тыс. брановъ. Нервдво вчерашие супруги встрвчались на балакъ и собраніяхь и каждый вновь сочетавнійся бракомъ; солдалы менились до выступленія волка на новыя квартиры, "Вся Франція преврачилась въ разврачный домъ", спаваль съ трибуны Дельвиль. Титулы, гербы, ордена, дворянство, ливрея изгнаны; правила приличия упражднены; равенство наглядно показывалось танемъ образомъ, что народъ силой сажаль ланеень въ каречы, а господъ отавиль на запятки; школьники поевщали классы по своему усмотрънію. Свобода разнуздала книгопечаланіе, театры, клубы и семейную жизнь. Женщины прогрессировали и цивилизовались наравить съ мужчинеми: съ бичемъ въ рукажъ онъ правили лошадъми и еъ привомъ давили встрвивыхъ. Человическая жизнь не имвле ниваной цвим; за мальйтія провинности людей бросали въ тюрьны и волонии на гильотину; улицы Парията были политы человъческой провыю; дувли уппожились; случен семоубійства никого не поражали 5). Одиннадиать мъть из риду продолжанась подобная анаржія. Забыван всв ен безобразія, все очевидное правственное и эковомическое банкротитво Франціи, цвамя поколенія въ Европъ уоврано вдесливировани революцію 89 г., взрыхали по демократическимь заповидамъ свободы, разенства и бранства, не желал знать, что они были превлами Робеспьера, Дантона, Марота, якобинщевъ, террористовъ, а не жогинными полигическими идеалами. Раменотвомъ воспольсованись честолюбцы, чтобы занять трябуны и жресля нластей, свободой, — чтобы одним усветься за богатую

<sup>5)</sup> Соч. Евгенін Турь: «Нрави, моды и обычан первой республика».

общественную транезу, а братствомъ, -- дабы не ствоннясь гильотинировать деревнощихъ следовать по ихъ стопамъ! "Свобода обращелась въ тиренію, а равенство въ поправіє священнайших нравъ человъка". Самые пламенные друзья своей свободы превратились въ самыхъ лютыхъ враговъ чуной овободы. Ярий примаръ нивемъ въ Робеспьера, который пресладоваль писателей, превратиль судь въ деспотическую машину своихъ наприворъ; "національнымь топоромъ" нарагь и праваго и виноватаго. "Арестовать, позвать прокурора"! кричаль Робеспьерь, и участь чедовъва была ръшена. Чего же не хватало магической троицъ ревелюцін-свободь, равенству и братству для того, чтобы быть прочнымъ устоемъ цивилизаціи и візрнымъ средствомъ человізческиго счастья на земль? Въды несомивнию, что слова эти впервые были провозгладиены: христівнствомъ и францувская греволюція толью задистновала дихъ. Протекло ото летъ со времени великой революцін ін теперь, вогда она отстонть оть нась на писторическомъ выстрвив", можно ее кладнокровно изследовать и опенить. Ожиданія философовъ XVIII в. и надежды революціонеровъ 89 года, возложенныя на раціональные принципы, не оправдались, прежде всего, по той причинь, что начала эти, понимаемыя вселючительно. кожъ продукть ума, оказались невърными и непрочными; они не мовли гарантировать правильного прогресса, и жизненного элекенра цивилизація они въ себъ не заплочали. Въ этомъ громво сознались, между прочимъ, Французы Тенъ, Ренанъ, Гастонъ Бержере (въ "Принципахъ политини"), Мелхіоръ де Вогюе (въ Revue des Deux Mondes въ статьв "A travers l'exposition") и друг.

"Девларація говорить буквально: ты родился свободньють и равнымъ всёмъ остальнымъ людямъ". Возможно ли согласиться съ
этимъ положеніемъ? Конечно, ивть, ибо логива и жизнь противъ
него. "Что насается самой идеи свободы, то сильно омибаются тъ,
писалъ Бержере, ноторые думають, что свобода соть естественная
и природная принадлежность меловъка. Не только человъкъ не родится свободнымъ, катъ это любить провозглащить толпа, но онъ
родится въ состояній прайней зависимости, и, только благодаря
заботливымъ поцеченнямъ о немъ семьи, государства и церкъй,
одъ получаетъ насущный ильбъ, нользуется необходимою степевью
свободы и находится въ обладаніи нъвоторой доли духовной жизни—
все это обусловливается извъстнымъ, стесненіемъ". Надо понять,

что свобода имфетъ тольно отринательное вначение--- отсутствие принуждения и тольно. "Свобода песть свобода, но не независимость. Свобода: не невлючаеть лодчиневія" (Боссность); подчиненів физическимъ, правсявеннымъ и гражданскимъ ваконамъ, такъ какъ по своей воль мы не можемь, напр., набрать себь родителей, продолжить свое существованіе, прибавить себъ роста; мы въ полной зависимости у того, кто можеты дать намъ необходимый хавбъ; въ своихъ дайствіяхъ мы обязаны быть осмотрительны, дабы не ограничивать свободу другикъ; насъ ограничиваеть время, пространство, короче всего. Свободны ли мы хотя въ своихъ мысляхь? Не совсимъ. Мы напр. не можемъ мыслить, что не существуетъ міра, нашего я, что есть дъйствія безъ причинь, что я одинь составляю все, что я никому ничемъ, даже Богу, не обяванъ и т. п.; нысль не можеть становиться въ противорьче съ самимъ собою и не следовать присущимъ ся духу законемъ. (Труды Кіев. Дух. Ав. 85, 8). Противъ води насъ иногда тревожатъ нежелательныя мысли, досаждаеть совноть, изменяеть дамять и т. д. О прозрачной нашей свободь св. Августинь метко заметиль: "желая я прищель туда, куда не желаль (Volens quo nollem perveneram). Въ западно-европейскомъ помиманіи свободы есть что-то сальніввое, неправильное, неуясненное. Въ этомъ потношении характернымъ является признаніе Герцена, который, можно свазать, душу свою положиль за свободу, бывшую его кумиромъ. Онъ бъжаль изъ Россіи, чтобы на Западъ полной грудью надышаться этой свободой и кончиль тымь, что цитируеть Гёте: "Der Mensch ist nicht geboren frei zu sein", а затымъ въ следующихъ словахъ издагаеть свой покаянный канонь: "я ненавижу фравы, къ которымъ ны привыкли, какъ символамъ въры. Думали ли вы когда-нибудь, что значать слова: "человъкъ родится свободнымъ"? Я вамъ ихъ переведу; это значить: человъкъ родится звъремъ, не больше. Восьмите табунъ дикихъ лошадей; совершенная свобода и равное участіе въ правахъ, поливищій коммунизмъ. За то развитіе невозможно... Для развитія надо, чтобы однимъ было горавдо лучше, а другимъ гораздо хуже... Не забывайте, что человъкъ любить полчиняться; онъ ищеть всегда къ чему бы прислониться, оа чтонибудь спрятаться... Онъ росъ въ повиновеніи семейномъ, племенномъ... Я утратилъ въру въ слова и знамена, въ канонизированное человъчество и единую спасающую церковь западной цивилизаціп". Итакъ, свобода-мечта, форма безъ реальнаго содержанія.

Тавой же мечтой и сакиюй является и разелство, разъ только мы полвергнемъ его внализу. Понятіе равенства ин въ живия природы, ни въ соціальныхъ отмошенияхъ не ниветь наванихъ ворней. "Равенство находится только на кладбинть" (De-Lèvis). Полной нивеллировки нигра нашъ глазъ не наблюдаетъ; напротивъ, BCDAY OR'S BEART'S PODEL II AOJHEM, OOJSHIRK'S II MARAKA, RESHIRK'S и высонихъ, сильныхъ и слабыхъ, разные темпераменты, положенія, права, привилегіи и т. д. и во всемъ этомъ ність зла; все ндеть на благо земли и чедовъка. Горы и долины способствують къ украшенію и къ пользъ земли; въ такой же мърв всяваго рода неравенства необходимы во всехъ человеческихъ учрежденияхъ. Опыть и логива вещей на наждомъ шагу высвазываются протявъ голой фикціи равенства. Когда рачь идеть о неравенства, вытевающемъ изъ различія силь, мрасоты, умственнаго развитія, правственныхъ качествъ личностей, то противъ него вообще не возражають. Вся злоба обынновенно направлена на соціальное неравенство; но оно также обусловлено природой, накъ и первое, а потому его приходится признать, какъ неуничтожаемый факть. Декларація заявляла, что "я, челов'ять, равенть всемъ остальнымъ людямъ "). Софизмъ XVIII в. гласилъ: "человъкъ есть человъкъ и потому всё люде равны между собою". Это неправильно. Треугольникь есть греугольникь, но не всв треугольники равны (Л. Цертелевъ). Мы всв одинаково люди, но какъ члены общества мы неравны. "Съ свиаго своего рожденія человъкъ повинуется однимъ и повелвваетъ другимъ". Родители кормятъ дътей, предотвращають отъ нихъ бъдствія, а потому имъють право приказывать имъ. Человътъ нивогда не равенъ тому, кто можетъ ему дать хавба или отказать въ немъ" (Вогюз). Танимъ образомъ, мявніе, что равенство есть законъ природы-мявніе дожное: природа равенства не знаетъ и ничего равнымъ не создала; верховный завонъ состоитъ въ подчивенности и зависимости, "Міръ имветь строеніе пирамидальное, на вершинъ пирамиды человъчества стоить Богъ". Общество есть ісрархія; всв существа имвють право, но не всв существа равны... Жизнь человъческая стала бы невозможною, если бы держались того отвлеченнаго понятія, по которому

 <sup>\*</sup>Земля, порождая смертныхъ, наложила на всёхъ печать равенства», гов.
 Евринилъ.

ней можеть породить становыми правомь на имущество и на общественное положеніс... Такой взглядь можеть породить ненависть и войну между двумя полами, тогда жить природа туть создала неотрицаемое различіе ролей... Французская буржуваня ошиблась. Человічество есть тамиственная лівстница... Поставьте всіхть модей на одну линію, съ равными правами, безъ связи и подчиненія общему ділу, вы получите эгонзмі, посредственность, разобщенность, сухость, невозможность жить... Великая добродітель націм заключается въ переношеніи традиціоннаго неравенства",—воть что писаль Ренань, разбирая принципы орвнцузской революціи. Даже въ чисто-механическомъ смыслів равенство немыслимо иначе, "какъ въ видів равновісія, обусловливающаго повой. Повой же есть абсолютная смерть". Гавенство, какъ и смерть, не допускаеть движеній и изивненій.

Равны ли всё передъ закономъ? Нѣтъ. Было бы несправедливо предъявляеть одии и тё же требованія къ мужчинё и женщивъ, совершеннольтнему и малольтнему, образованному и грамотному. Равенство передъ закономъ следуетъ понимать единственно въ томъ смысле, что законъ долженъ быть равно безпристрастно применяемъ но всёмъ. Бержере обращаетъ наше вниманіе еще на то, что свобода и равенство въ жизни другъ друга совершенно исключаютъ. Свобода обязана способствовать образованію чрезвычайно разнообразныхъ и неравныхъ индивидуальностей, равенство же можетъ существовать только въ томъ случав, если всё, выходящіе изъ общаго уровня силы, будуть лишены свободы развиваться в подведены подъ общую морму".

То, что было говорено о равенствъ слъдуеть отнести и къ братству, такъ какъ идея братства въ существъ своемъ есть ничто иное, какъ стремленіе къ возстановленію равенства между людьми.

Итакъ, основныя заповъди революціонной морали — свобода и равенство стоять въ прямоиъ противъчіи съ логикой вещей и съ исторической правдой. Они внутренно несостоятельны: "будучи послъдовательно развиты, онъ разрушають сами себя". Главное же зло заключалось въ томъ, что французская революція "вылущила" изъ нихъ религіозную и нравственную основу и вывътрила христіансній духъ, а въ нихъ-то вся сила, въ нихъ вся суть. "Духа не угашайте"!.. Это прекрасно сознавали здравомыслящіе французы, которые не бросились, очертя голову, въ мутный по-

тонъ-революцін: Вотълнапр., что говориль въ то время знаменьтый користь Мариаде: принципы свободы, равенства и братства не онлосовіей выдуманы и не революціей изобратены"... Къ несчастію, философія XVIII в. и революція: дишили ихъ всякаго фундамента силы и жизни, блегодаря тому, что отвергии догму, съ которей принципы эти такъ перазрывно связаны... Всв зложвина и бъдствія, которыми мы обязаны революців, вознивля только благодаря, усвоенному ей религозному скептицизму, въ силу котораю она отвергла догматы христіанской въры. (Изъ "Христ. Чт."), Еще раньше Маркаде въ томъ же смысле высказался Ж. Ж. Руссо: "я не знаю, почему прекрасную мораль нашихъ инигъ хотятъ принисать прогрессу философіи. Эта мораль позаимствована изъ Евангелів в была христіанскою прежде, нежели стала оплосоосною". А если она была христіанскою, то не лишайте ея духа Христа. Въ наше времи принципы французской революціи неоднократно подвергаль пересмотру првъетный Ренанъ. Онъ, какъ п пругіе писатели, допскивался въ нихъ кория зла и причинъ ихъ неудачи. "Я считать революцію синонимомъ либерализма, писалъ Ренанъ въ 1851 г. я не видаль еще спрытой язвы той общественной системы, которая была создана французскимъ умомъ", т.-е. онъ не замътыъ цасильственности, отсутствія правственныхь связей, зародыша разрушенія п т. п. Въ 1868 и 69 гг. Ренанъ уже болье опредденно заявиль, что "нельзя безнаказанно оставаться безъ оннософін. безъ науки, безъ религін"; что путемъ кровавыкъ ръкъ не устанавливается справедливость, честность, гуманность и свобода; что Франція конца XVIII в. была "очень невъжественна относительно условій существованія народа и человъчества", и что революдія не понимала значенія религіп и окончательно стала "противурелигіозною и безбожною". Разсматривая бъдственное положеніе Франціи послі 1870 г., Ренанъ призналь его слідствіемъ событій 1789 г., ногда совершилось правственное паденіе его отечества, исчезла всякая доблесть и быль водворень политическій, общественный и экономическій матеріализмъ. Туть же Ренаиъ прибавиль, что причина скораго паденія второй паперін завлючалась въ томъ, что она была "государствомъ безъ нравственной основи". Всв подобные выводы Ренана имъютъ для насъ особую пънность въ виду того, что они сделены человекомъ, "не испорченнывъ религіей".

Девларація говорила каждому: вы свободны и равны всёмь, воть ваши главнейшія права; liberté, egalité и fraternité — воть основа государственнаго и общественнаго механизма. Таково "единственное напутствіе", данное всёмь оранцузамь при выступленіи на тернистый путь жизни, таковъ единственный устой, на которомь должень быль держаться весь соціальный организмь народа. Устой этоть оказался слабымь; онъ не выдержаль огромной тяжести общественной жизни, и Европа дорого поплатилась за свое увлеченіе и доверіє къ симь последнимъ словамъ прогресса, кои по ел мивню опередали и, след., упразднали христіанство.

Декларація выставила таблицу правъ граждань, но для человіка, живущаго въ обществъ, недостаточно знать только свои права, ему необходимо указать и его обязанности, а этого денларація не сдвлала, почему не получилось устойчиваго положенія. Равновъсіе въ обществъ могло быть возстановлено другой таблицей, на которой бы значились святыя десять заповъдей; но революдія начала съ того, что отвергиа въру въ Вога... Такимъ образомъ, обществу не было сдълано надлежащаго указанія, какъ устроить свою жизнь. На лицо имълись только разнуздывающія свобода и равенство, отвергавшія всякій авторитеть. А разъ человікь поставиль самаго себя центромъ и "ничего не чувствуетъ надъ собой, то необходимо является безчине, анархія или тираннія" (Шампаньи). Особо иллострировать это положение въ данномъ случав изтъ надобности, такъ какъ передъ нами стоитъ картина періода, когда во имя свободы и равенства творили свою расправу Робеспьеръ, Дантонъ и Маратъ, орошая страну вровью неповинныхъ гражданъ, когда гильотина отсъкла голову несчастному королю Франціи. "Декларація правъ человъка и гражданина" — это политическое евангелю Франціи-свяла свободу и равенство, и все разрослось въ одно насиліе! Какая злая пронія! Франція задыхалась отъ насилія, вызваннаго деклараціей, и потомъ благословляла тиранію Наподена Бонапарта, избавившую ее отъ свободы и равенства! Ясно, что въ томъ "напутствін" и благословеній, кои были преподаны ученіями модныхъ философовъ, чего-то недоставало. Недоставало души, сердца, любви, добра и правды. Прислушайтесь къ ръчамъ коноводовъ революціи и убъдитесь, что ни одна задушевная нота любви не прозвучала въ ихъ ръчахъ, построенныхъ на отвлеченной разсудочности. На одной формальной справедливости французы силились создать усовершенствованный строй общежитія. Какое заблужденіе! Они хотъли усовершенствовать общество, не озаботившись о личномъ, внутреннемъ совершенствовании человъка. Вивсто духа синренія они водворяли духъ гордости. Имъ следовало укромать страсти и запрещать ненависть, а они раздували ихъ. Но укращать и сдерживать было нечвиъ, ибо имъ не хватало нравственныхъ руководящихъ началъ. Да и взять ихъ негдъ ' было. Французы тогда увлеклись туманными бреднями того міропониманія, которое въ основу всего клало матерію и ся механическіе законы. Сверхъестественной силы по штату тогда не положено было; человъть быль признанъ машиной (Lamettrie), а совъсть — за смъшной предразсудокъ. Спрашивается, во имя чего отъ народа-атеиста, отъ человъка-машины могли требовать безкорыстныхъ дъйствій, правственнаго поведенія, ограниченія производа и прихотей? На чемъ можно было обосновать взаимное уваженіе, долгь, равно обязательный для всехъ, или вообще вакіялибо добродътели? Наконепъ, во имя чего и что именно должио было считать добродетелью? Раціоналистическія заповёди и последнія слова прогресса ко всему этому никаких основаній не давали; всъми подобными вопросами они видимо не были вовсе озабочены.

Секреть жизни не въ гражданской свободъ и равенствъ, въ томъ сиысль, накъ ихъ понимали дъятели революціи и атемсты. Христіанство, впервые возв'ястившее міру свободу и братство, понимало ихъ совершенно иначе. "Гдъ Духъ Господень—тамъ свобода". Христіанство свободой не разнуздываеть страстей и нравовъ, а связываеть, ограничиваеть ихъ. Гражданская, атенстическая свобода говорить: люди, дълайте что хотите и какъ хотите, вамъ никто не страшенъ! Христіанство же наставляеть, что вся заслуга и все достоинство человъка заключаются въ томъ, чтобы онъ свободно любиль, по своей охоть быль почтителень, добровольно ограничивалъ себя, свободно стремился къ самостесненію, искренно бралъ на себя иго самоподчиненія. "Истинная свобода есть та, которая связываетъ всв частные интересы съ интересами общими" (Боссюэть). Не будь личная свобода ограничена для свободы всъкъ, смерть общества была бы неизбъжна. Гражданское равенство революціоннаго кодекса учило: знать ни кого не хочу, я самъ баринъ, нивто не стоитъ выше меня! Христіанство же, вромъ того, что съ идеей равенства и братства не разъединяеть понятія о

мелосердін или безпорыстной помощи ближнему, о тепломъ чувствъ взаниности, о смиренін и т. п., прямо говорить: больній обязанъ нести тягости меньшихъ и быть вовмъ слугою. Мело того, по пристіанскому пониманію личная правственность начинается съ иополненія долга и съ свободнего подчиненія общечеловъческому благу. "Долгъ есть связь между отдъльнымъ человъкомъ и обществомъ; долгъ требуетъ послушанія и самоотреченія" (Г. Мартенсенъ). Таковъ нраветвенный смыслъ, сокрытый въ словахъ "свобода и равенство" по ученію Евангелія. Если изгнать изъ. этихъ принциповъ въру въ Бога, очистить отъ всякой догмы или отвлеченной теоріи, писаль Ив. С. Аксаковъ, то эти принципы логически приведуть нь абсурду. Такь, идея равенства, - понятая чисто вижинить образомъ, догически развиваемая вит иден Бога, - не можеть остановиться на равноправности предъ закономъ, на уничтоженін нривиллегій: она выставить знамя бунта противъ неравенства состояній и Божьнхъ даровъ, потребуеть уравненія явниваго съ придежнымъ, бездарнаго съ даровитымъ, невъжды съ ученымъ и въ въчномъ протеств противъ природы и Бога-убъетъ самую жизнь, ни къ чему не приведеть, промъ смерти и разрушенія. Еслибы можно было установить принципъ равенства безъ примъси къ нему правственнаго начала, то всегда количество брало бы верхъ надъ вачествомъ, невъжество надъ просвъщеніемъ, глупость надъ умомъ, грубая физическая сила надъ нраветвенной. Революція декретомъ запретила непов'яданіе бытія Бога, а "декларадіей" провозгланнаеть братство. Выходить противоръчіе и нельпость, "ибо братство предполагаеть сыновство, и безъ сыновства, безъ понятія объ общемъ Отцъ, братство не мыслимо. Люди только потому и братья, что дети одного Отца, и если мы не сыны Божіи, то нъть и братства выше равенства, такъ какъ всякую неравномърность, какъ искуственную такъ и естественную, восполняеть любовью (Ансаковъ). Наглядной притчей о "Самаряничъ" Евангеліе пояснило, что нашимъ братомъ является тоть, ито бливовъ намъ по духу. "Взятое въ этомъ смысль, братство составляеть, конечно, одно изъ высщихъ понятій, доступныхъ человъческому разуму; а чувства состраданія и любви, находящіяся въ тесной связи съ нимъ, являются одною изъ высшихъ задачъ религіи и этики" (Цертелевъ). Діятели революціп, повидимому думали, что достаточно въ деклараціи правъ" прописать всеми буквами fraternité и братство будеть всеобщимъ закономъ. Они упустили изъ виду, что "ни чувства, ни мысли не могуть предписываться положительнымь занономъ", ибо, какъсовершенно правильно разсуждаеть кн. Цертелевъ, "тамъ, гдъ живо сознаніе любви и правды, законы излишни, а тамъ, гдв его нъть, никакіе законы не въ селахъ воскресить его, а должны тольно ограждать людей оть проявленій ненависти и несправелливости" физичесною силой, государственною властью. Христіанская любовь-воть тоть надлежащій корень, на которомъ ростуть равенство, братство, свобода. Любовь эта составляеть "плоть самой въры" и вся выражается въ милости и жертвъ. Безъ жертвы, безъ добровольного стисненія свободы немыслима разумная общественность. Исторія вполив подтверждаеть этоть основной законъ. Само государство не могло бы основаться на земль безъ добровольнаго ограниченія личной свободы сограждань. Франція послв революціи ожила и окрыпла съ того дня, ногда она вновь стала рабомъ запона, погда преклонилась передъ неумолимою природой. незнающей всеобщаго равенства и свободы безъ самоподчиненія, когда Наполеонъ ограничилъ свободу. Печальными страницами русской исторін являются тв, которыя свидательствують объ разнузданности свободы и шатаніи, въ до-Рюриковское время, въ удъльный періодъ, въ эпоху самозванцевъ, во время гуляній Разина и Пугачева и шумныхъ радъ запорожской Сваи. Въ Польшъ кандому шляхтичу было дано право врикомъ "не позволямъ" ерывать сеймъ Ръчи Посполитой, и право это привело въ тому, что подъ широкими вольностями шляхтичей скоронена Польша. Могущество государствъ основано на самоограничени народной воли. Сила Руси росла по мъръ того, какъ она свободно подчинилась Рюрику, приняла благое иго Христа при Владиміръ св., стала покорной неограниченной власти самодерждевъ. Въ чемъ сила Германской имперіи? Въ томъ, что она вся воспитана въдухв строгой дисциплины, дисциплины ственительной, но служащей въ то же время залогомъ всего ея могущества, успъха и всякой самостоятельности  $^{7}$ ).

<sup>&#</sup>x27;) Ренаиъ признаетъ, что побъда въ 1870 г. досталась Пруссія нотому, чтоена также «обладала большею правственной доблестью», чёмъ Франція.

Французы широко пользовались "правами человъва", но въ то же времи смутно сознавали, что къ ихъ свободъ и равенству нуженъ какой-то коррентивъ, какой-то регуляторъ, который бы поставнить ихъ поведению извъстныя рамки и указаль норму для взаимныхъ отношений. Естественно возникъ вопросъ: отнуда взятъ эти нормы, какъ ихъ создать? Одно при этомъ было для нихъ вполнъ ясно, что требуемыя нормы должны стоять въ полномъ согласии съ существующими демократическими институтами и находиться внъ всякой зависимости отъ религозныхъ понятій. Власти разъ навсегда ръщили, что ницанихъ "подачекъ свыше" не принимать. Итакъ, настоятельно требовалось изобръсти мораль. Надътъмъ, какъмъ путемъ идти къ требуемому, оранцувы долго не задумались.

"Граждане - депутаты! Вы представители народа, говорель депутать Pison-Dugland, и оть вась зависить опредвление началь и заповъдей правственности. Вы обязаны указать учителямъ, чему должны они учить народь и оть чего следуеть предостерегать его. Вы политическіе философы и жрецы общественной морали"! Въ свое время Гельвецій также находиль, что правительство въ правъ ивобръсти религію. Такимъ образомъ можно догадываться, что нысль названнаго депутата не была новостью для францувовъ; что она была очень распространена, видно еще изъ того, что сейчасъ же приступлено было въ выработив демократической морали, независимой отъ въры. Эта попытва создать свою этику чрезвычайно характерна и поучительна. Вскоръ же стали появляться учебники морали и "элементарные катехизнсы нравственности"; но при провъркъ ихъ установленнымъ жюри они оназались негодными. Тогда министерство народнаго просвъщенія, въ ноискахъ за моральными началами, остановилось на басняхъ Эзопа и Лафонтена, предложивъ воспользоваться ими для нравственнаго воспитанія юношества. Но такъ какъ и басни оназались недостаточными, то прибъгли еще въ слъдующимъ ивропріятіямъ: во-первыхъ учредили особый трибуналь, возложивь на него обязанность оповыщать черезъ газеты о добродвтеляхъ и порокахъ гражданъ. Во-вторыхъ развъсили таблицы съ перечисленіемъ принциповъ морали, дабы проходящіе усванвали ихъ и следовали имъ. Въ третьихъ, соорудили позорные столбы, нь коимъ прибивались имена безиравственныхъ гранданъ. Оглашая поведеніе французовъ во всеобщее свъдъніе, разсчитывали, конечно, угрозами и похвалами благотворно повліять на естественное честолюбіе граждань. Въ четвертыхъ, наконецъ, придумали еще міну дітей, заключавшуюся вътомъ, что родители не должны были воспитывать своихъ собственныхъ дітей, а сдавать ихъ на руки другимъ; въ свою же очередь сами обязаны были вести дітей другихъ семействъ. Предположено было, чтобы діти странствовали по чужинъ доманъ до 15 літняго возраста. Ціль подобной затім—распространить любовь дітей на всіххъ тіххъ лицъ, у которыхъ они жили.

Таковы были попытки созданія морали, независимой отъ религіи, сдёланныя во время самой революціи;—раньше же, до революців, оплософы XVIII в. остановились на томъ, что приписали добрую дёятельность людей "внушенію наиболёе естественныхъ, безъискуственныхъ, общечеловіческихъ наклонностей".

Что касается твхъ мъропріятій, конми хотвли правственно возродить французскій народъ во время революціи 89 г., то они представляются настолько ничтожными, что противъ ихъ таблечекъ, позорныхъ столбовъ, мъны дътей и т. п. и возражать излишне. Относительно же "наиболъе естественныхъ наилонностей дюдей стедуеть заметить, что система эта несостоятельна уже потому, что она не въ состояніи сдержать наиболье рызко проявляющихся инстиктовъ и влеченій, напр., гивва, вражды, мести и другихъ дурныхъ сторонъ нашей природы, а между тъмъ эти непривлекательныя вачества людей играють весьма большую роль въ нашей жизен и относятся въ числу самыхъ широко-распространенныхъ наклонностей. Нъкоторые облосооы — наблюдатели возвели эти навлонности въ главныя движущія пружины нашей жизни и сділали поэтому о людяхъ весьма неутвшительные выводы. Напр., англичанинъ Гоббсъ заключель, что человыть относится къ человыч, какъ волкъ къ волку (homo homini lupus), нъмецъ Шопенгауеръ рашиль, что человъвъ не задумается убить человъка, "чтобы его жиромъ смазать себъ сапоги" и т. д. О томъ, какими страшными ураганами проносились надъ землей страсти гивва, вражды, и мести, а также злоба, зависть и мрачная подозрительность, достаточно опредвленно свидътельствуетъ исторія, которая показываетъ, напримъръ, что неъ боявни лишиться трона Иродъ произвелъ ужасающее набісніе невинныхъ младенцевъ; кровожадный Неронъ наслаждался мученіями христівнъ, когда ихъ осмоленные трупы, пылвя, освъщали

Римъ; страсть элобы увлевла тирана Каллигулу такъ далеко, что онъ высказываль сожальніе, что у человъчества не было одной общей головы, которую можно было бы отрубить однимъ ударомъ; свирвность Карла Великого могла насытиться только тогда, когда десятки тысячь саксонцевъ были изрублены по его приказанію; вровь стынеть въ жилахъ, когда читаемъ подробности Вареоломесвской ночи, Стокгольмской кровавой бани и т. п. сценъ людской вражды; мы уже не говоримъ о дикихъ завоевателяхъ, кои но удовлетворились пирамидами, воздвигнутыми изъ человъческихъ череповъ. Король Лиръ, въ произведении великаго психолога Шекспира, въ порывъ мести просить громъ небесный разбить природу, расплюснуть шаръ земли и никого и ничего не щадить. "Мив котълось бы убивать его (Кассіо) десять леть сряду", говорить честный, но ревнивый Отелю, также обуреваемый страстью мести. Все это такія естеотвенныя явленія душевныхъ движеній человъна, съ которыми разуму приходится серьезно считаться, ногда онъ желаетъ изобръсти кодексъ морали. Особенно много горя причинить разуму "естественный" человъкъ во Франціи, когда онъ, во дни великой революціи, развернулся во всей своей непригиянной красоть. Создатели системъ морали, клавшіе въ основу ен "наиболъе безыснусственныя наклонности" человъка, должны были ужаснуться отъ проявленія сихъ наклонностей, окончившихся увънчаніемъ гильотины, какъ главной насадительницы свободы и равенства; и если только они были люди нъсколько последовательные и добросовестные, то, конечно, должны были признать свою попытну созданія морали безъ религіи неудавшеюся. Чувственность -- настолько вліятельный элементь нашей природы, что разумъ не въ силахъ преодолеть его; разумъ самъ часто и безотчетно увлекается имъ и потому какъ можеть онъ, при нашихъ условіяхъ, дивтовать безусловныя предписанія, коимъ бы подчинялась чувственность? Итакъ, первые опыты созданія раціональной морали кончились неудачами. Характерно, что при первыхъ же шагахъ демократической морали по пути, указанному гордымъ разумомъ, обнаружились не только ея несостоятельность, но и причина этой несостоятельности. Сейчась же стало ясно, что человънъ до тъхъ поръ не выпутается изъ тенёть противоречій и не создасть морали, пока будеть отвергать религію, сверхъестественное. Эту истину прекрасно сознали многіе

вывающієся яватели Франціи въ самый разгаръ революдіи и потому они энергично протестовали противъ созданія демовратичеснихъ правственныхъ заповъдей путемъ исключительного раціонадизма, и съ трибунъ призывали согражданъ вспомнить о небъ и нреклониться передъ Распятіемъ. Протестующіе вполив заслуживають того, чтобы голоса ихъ были выслушаны. Гранданинъ Мерсье въ заседания Совета Пятисоть (1796 г.) <sup>8</sup>) заявиль: "Философы-законодатели! Вы, съ презръщемъ отзывающиеся обо всемъ, васающемся Божества, вы, расшатавшіе народную религіозность и убивше въ гражданахъ въру, безъ которой никакія хорошія начала не могуть привиться къ обществу, вы, господа, и только вы-действительные виновники всехъ соціальныхъ невагодъ и преступленій, свидетелями коихъ мы должны быть въ настоящее время... вы разрушили всв коренныя опоры общественной правственности и незвели человъка до степени животнаго, послушнаго только голосу своихъ инстинктовъ. О, нечестивая философія невърія!... Ты внущила убъжденіе, что будто бы въ міръ не существуєть ни Бога, ни другой какой бы то ни было духовной силы. Но развъ дюди, пронивнутые подобными ученіями, въ состояніи уважать свой долгь по отношенію къ родина и человачеству"? Депутать Демольеръ требовалъ вновь введенія въ школьную программу преподаванія Закона Божія, зная, что моральнаго усовершенствованія нельзя дать юношеству безъ религіозныхъ убъжденій. "Вы-безумцы, если надъетесь создать нравственный народъ при помощи одной "грамматики и пропаганды философскихъ доктринъ". Тоже говорили граждане Камиль Журданъ и Ройе Колларъ; они находили въ религіи "единственный базисъ нравственнаго долга", они были убъждены, что только "языкъ религіи можеть создать и обезпечить моральное преуспъяніе толпы, потому что одинь лишь голосъ въры способенъ открыть доступъ въ людскія сердца благороднымъ, возвышеннымъ и сильнымъ чувствамъ... внушить идея порядка и повиновенія". Особенно интересна исторія съ Риваролемъ. Сперва онъ ратовалъ противъ религія, а потомъ говориль: "народъ безъ въры, это-народъ безъ страха и безъ надежды... Религія внушаеть народу благочестіе, неразрывно связанное съ правственностью, тогда какъ оплософія не можеть оказывать

<sup>\*)</sup> Всв рвчи наши заимствовани изъ «Христ. Чт.»

коть сколько-нибудь замътного вліянія на убъяденія толпы. Всякая общественная влесть должна смотрать на себя, какъ на корабль, который только тогда можеть считать себи въ безопасности, когда ему удается ванинуть свой якорь на небеса". Лагариъ н Деважъ находили, что зло возникло изъ религіознаго индифферентизма и препебреженія нь въръ. Исторія Ривародя повторилась съ Фуриров. Онъ начелъ съ того, что говорилъ: "последніе вопли въры и стоны религознаго фанатизма мы подавимъ нашими демократическими анститутами". Комчиль Фуркров тамъ, что, по порученію правительства объяхавъ Францію, привезъ следующія мизнія провинція. "Дэтя потерями всякое представленіе о Вожествъ, уже не понимають, что справедливо и что несправедливо". "Воспитаніе безъ морали и мораль безъ религіи, это-начто одинаково перадопсальное и непонятное. Мы требуемь, чтобы отнынъ религія была положена въ основу народнаго образованія". "Постигшія насъ ненвгоды и ужасающій упадокъ общественной нравственности можеть изличить одна религія". "Убижденіе, по которому основу нравственнаго воспитанія народа составляєть релегія, убъждение это имъеть за себя и голосъ здравато разсудна и свидътельство исторіи. Всъ благодътельные и прогрессивные институты другихъ націй всегда поконлюсь и поконтся на техъ самыхъ религіозныхъ принципахъ, которые мы, французы, пытались извратить и уничтожить.. неуваженіе къ религіи покрыло Францію развалинами". Извъстный юристь Портали говориль въ государственномъ Совъть Франціи въ 1802 г. (5 апр.): "нравственность народовъ всегда идетъ рука объ руку съ ихъ религіозными убъжденіями. Гражданскіе и политическіе законы могуть регулировать лишь самую незначительную часть вившней двятельности человъка, между тъмъ какъ вліяніе религіозныхъ принциповъ простирается на всю его дъятельность. Законы запрещають насиле, а религія воспитываеть и облагораживаеть самое сердце человъка Жестоко ошибается тоть, кто думаеть, что можно воспитать гражданъ внушениемъ имъ отвлеченныхъ началъ и идей. Это-жестокая ошибка, потому что мораль, проповъдуемая во имя науки и общественнаго блага, лишена таниственной силы, присущей христіанской морали... Нравственность народа зависить не столько отъ его познаній, отъ широты его умственнаго кругозора, сколько--и это главнымъ образомъ-отъ воспитанія и чистоты его чувства.

Религіозный индифферентизмъ парализуетъ живую нравственную связь между отдельными гражданами, притупляеть ихъ нравственную впечатлительность и, усиливая въ нихъ себялюбивыя наклонности, дълветъ ихъ бездушными и безчувственными эгоистами. На ряду съ этимъ религіозный индифферентизмъ, виъсто твердой въры въ истину, даетъ личности одно лишь сомнъніе, которое, естественно, не въ состояніи противопоставить животнымъ страстямъ и тенденціямъ человъка хоть сколько-нибудь дъйствительную сдержку. Религіозное безразличіе внушаетъ юношеству чрезмврное самомивніе"... Далве Портали укоряль Совыть за желаніе выработать раціональные законы, не подумавъ о религін; одной наукой воспитать народъ невозможно... "Только одна религія способна популяризовать метафизическую истину и сдалать ее общедоступною, а народная нравственность можеть быть оплодотворена только догматами и таниствами вёры, развивающей въ гражданахъ чувства любви, воздержанія и самопожертвованія". Прибавимъ еще, что Наполеонъ I дорого пъншъ тв школы, ком развивали умъ наукой, а сердце и нравы воспитывали христіанснимъ благочестіємъ. Въ атензив онъ видвлъ полное отринаніе всякой нравственности. "Нравственное творчество безусловно невозможно вдали отъ творческой силы Господа", говорилъ онъ. Известный вольнодумець Вольтерь и тоть находиль, что "атензиъ никогда и никакой пользы не можеть принести моради, но, конечно, приносить много вреда".

Нашъ враткій обзоръ французской революцін конченъ. Онъ еще разъ наглядно показалъ, что правильная общественная жизнь безъ нравственности, какъ главной движущей и животворящей силы, немыслима, и что человъческій разумъ своими средствами не можетъ водворить порядка на землъ. Кромъ того, исторія революціи дала яркій примъръ безуспъшности созданія морали безъ религіозныхъ основъ.

М. Б-нъ.

(Окончаніе слыдуеть).

## БИБЛЕЙСКІЯ ЖЕНЩИНЫ\*.

## Суламита.

Къ числу благороднъйшихъ женскихъ образовъ, встръчающихся въ кингахъ Ветхаго Завъта, принадлежитъ безъ сомивнія Суламита, главная личность въ "Пъсни Пъсней". Хотя этой книгъ надо придавать мистически-типическій, а по другимъ 1) символически-аллегорическій смыслъ, но основой для нея служатъ дъйствительныя отношенія любви Соломона къ Суламитъ; конечно при этомъ вопросъ о томъ, должны ли быть Соломонъ и Суламита понимаемы здъсь въ дъйствительномъ или идеальномъ смыслъ, остается открытымъ. Для насъ ръшеніе этого вопроса несущественно, ибо мы рисуемъ здъсь этотъ величественный женскій образъ въ томъ смыслъ, какой придаеть ему сама "Пъснь Пъсней", слъд. въ смыслъ литературномъ 2).

Суламита не есть дочь фараона, на которой женать быль Соломонъ, какъ полагають нъкоторые толкователи; ибо кругъ ея воззръній есть кругъ мыслей деревенской дъвушки. Она кажется чуждой по отношенію къ дщерямъ Іерусалима, не потому, что она чужестранка, а потому, что она родомъ изъ деревни. Она смугла не отъ жгучаго солнца своего южнаго отечества, но потому, что

<sup>\*</sup> См. февраль 1890 года.

<sup>&#</sup>x27;) Такъ Шеферъ, Das Hohelied. 1876. s. 77.

<sup>\*)</sup> Cp. особенно Veith, Hohelied, 1878.

въ качествъ сторожащей виноградникъ она постоянно должна была находиться подъ палящими лучами солнца. По тёлу и душт она рождена быть царицей, но на самомъ дълв она дочь одной деревенской семьи изъ Сулама въ Галилев; отсюда детскій характерь и наивность ея воззрвній, радость при видв горъ и полей и стремленіе въ тихой деревенской жизни. Соломонъ поставляется здёсь въ отношенія любви къ такой женщинъ, какой онъ не нашелъ (Еккл. 7, 29) среди тысячей, и ее одну, котя и стоявшую по подоженію гораздо ниже его, Соломонъ возвышаєть къ себъ, увлеченный ен правственно-свытьой прасотей. Не столько ен вившиня красота, сколько ея добродътели возвыщають ее на степень идеала благородивйшей женственности. Она полна девственной чистоты, детской простоты, чистаго смиренія, наивнаго благоразумія, какъ нолевая лилія, скрывающая въ простотв своей благородной души все свое величіе. Соломонъ возвышаеть ее въ царицы, и она сильно привязываеть его въ себв. Простая, она учить мудраго простоть, смиренная привязываеть из себв высокаго. Ради ея онъ охотно мъняетъ придворную жизнь на деревенское уединеніе, обитаеть въ деревенской хижинъ и скитается съ ней по горамъ и долинамъ.

Эта дъвица въ 7, 1 называется Суламитой и прославляется какъ прекраснъйшая изъ женщинъ (1, 8; 5, 9; 6, 1), добран (2, 10. 13), благочестивая (5, 2; 6, 9), голубица (2, 14; 5, 2; 6, 9), подруга (1, 9. 15; 2, 2. 10. 13; 4, 1. 7; 5, 2; 6, 4), сестра (4, 9. 10. 12; 5, 1. 2), невъста (4, 8. 9. 10. 11. 12). Три раза она называетъ своего жениха царемъ, пять разъ Соломономъ, 26 разъ возлюбленнымъ и еще гораздо болъе—другомъ или тъмъ "кого любитъ душа моя". Въ началъ какъ и въ концъ она представляется сторожащей виноградникъ, съ которой строго обращаются ея братъя. О матери ея упоминается часто (1, 6; 3, 4; 6, 9; 8, 2. 5), о младшей сестръ—однажды, объ отцъ— ни разу.

Во время охоты на съверъ Палестины Соломонъ увидалъ одну дъвушку во время ея деревенскаго занятія, и образъ и красота ен поразили его. Въ Суламъ, (или Сунамъ), какъ можемъ мы принять вслъдствіе ен имени Суламита—одной галилейской деревнъ, увидалъ Соломонъ впервые близъ родительскаго дома дочь пастуха. Чистота ен правственнаго характера, величественное направленіе ен простыхъ и виъстъ высокихъ мыслей очистили его страсть и зажгли въ его сердцъ пламя, которое потомъ уже никогда не по-

тухало. И она, съ внутреннимъ влеченіемъ предавшаяся прекрасному незнавомцу, теперь должна узнать, кто ея возлюбленный. Съ придворнымъ блескомъ перевозить онъ ее въ Герусалимъ и поручаетъ дворцовымъ женщинамъ, составляющимъ придворный штатъ (царивы—матери).

Въ началъ пъени мы находимъ Суламиту въ наполненной благоуханіемъ, великольпной столовой, окруженную придворными женщинами, которыя воздають хвалу Соломону и безъ зависти прославляють ту счастливицу, которую царь избраль въ царицы. Ея лицо смугло, но прекрасно; при прелести благородныхъ черть она полна украшеній и подобна великольпнымъ коврамъ на стрнахъ столовой. Она черна (въ противоположность бълженъ городскихъ женщинъ), потому что по приназанію братьевъ она была настушкой и сторожила виноградники, и потому находилась всегда подъ лучами палящаго солица. Это же было причиной, почему она не сторожила своего собственнаго виноградника, не прилагала нивакихъ заботъ въ своему вившиему виду и своей прасоть. Теперь, находясь въ домъ возлюбленнаго, который показывался ей въ виде пастуха, она, охваченная стремленіемъ къ нему, хочеть знать, гав пасеть онь свои стада, чтобы идти къ нему прямой дорогой, не спрашивая у пастуховъ, которые могутъ подокръвать ее въ дурномъ. Не пониман ен ръчей, къ ней обращаются не безъ ироніи: если прекраснъйшая изъ женщинъ предпочитаеть царю пастуха, то она можеть возвратиться на поля своей родины и тамъ у сосъдей разспросить о немъ (1, 1-8).

Въ это время входить въ заду тотъ, котораго Судамита считала пастухомъ, и увидавъ свою возлюбленную въ городской одеждъ, начинаетъ сравнивать ее съ прекраснъйшимъ конемъ Египта, онъ восхваляетъ красоту шеи, украшенной монистами, и объщаетъ ей еще болъе богатое украшене. Не обращая вниманія на похвалы къ себъ, Судамита изображаетъ глубину и силу любви своей подъ видомъ благовонія нарда и, чтобы показать, какъ ее укръпляетъ мысль о возлюбленномъ, сравниваетъ его съ пучкомъ бальзамически благоухающей мирры и съ кистью благоуханнаго кипера. Соломонъ, ослъпленный ея блескомъ, снова восхваляетъ ея совершенную красоту, въ особенности миловидность, кротость и чистоту ея голубиныхъ глазъ. Обращая эту похвалу красотъ и прелести на возлюбленнаго, она видитъ уже въ духъ будущее жи-

лище, въ которомъ будеть обитать на своей родинъ; однако, вспомнивъ въ то же время о неравенствъ положевія и о бездив, существующей между нею и обладателемъ страны, она сравниваетъ себя въ своей скромности съ полевымъ цвъткомъ и лиліею долины. Возлюбленный, тронутый милою простотою и смиреніемъ Суламиты, обращаеть признаніе въ похвалу: навъ лилія видомъ и блескомъ выдается между тернами, такою представляется ему и возлюбленная въ сравнении съ дочерьми ісрусалимскими. Но изобрътательный умъ Суламиты сравниваеть возлюбленнаго съ яблонью, въ пріятной тіни котораго она любить иногда сидіть; ибо плоды его, слова его мудрости и его многочисленныя дёла составляють усладу для ея сердца. Онъ привежь ее въ свой дворецъ, гдв она подъ его покровительствомъ безопасна отъ всякой вражды и недоброжелательства. Будучи больна отъ любви, она просить освъженія и подвръщенія, и еслибы царь не помогь ей и не подсержаль ея головы, то она въ изнеможени упала бы на землю. Женщины не должны безпокоить ее, покоющуюся въ этихъ следвихъ объятіяхъ, до техъ поръ, пока она не возвратится изъ следкаго сна въ состояніе истинной жизни 3).

Затемъ песнь изображаетъ намъ событіе, по времени и пространству отдаленное отъ предшествующихъ происшествій. Суламита возвратилась опять въ родительскій домъ и въ зимнее время занята своею работою, однако душа ея живеть только съ возлюбленнымъ. Съ пробуждениемъ весны она съ сердечнымъ упованиемъ смотрить на горы, ожидая его прибытія. Вдругь она видить, какь онъ съ юношескою силою, подобно серив, прытаеть по холмамъ, появляется вскоръ у самаго дома и своими сверкающими глазами смотрить сквозь оконную решетку, чтобы увидеть возлюбленную. Она слышить его призывъ выйти, потому что припла опять весна, оживляющее дъйствіе которой въ природъ мастерски изображается имъ. Она, его возлюбленная, его прекрасная, его голубица, должна выйти, показать свое пріятное лице, дать услышать свой сладкій голосъ. Радостно перепрыгнувъ черезъ порогъ, она призываеть его довить дисицъ (влеветниковъ при царскомъ дворъ), старавшихся испортить винограднить (то-есть нравственно освя-

<sup>3) 1, 8</sup> go 2, 7.

щенную почву ихъ искренней любви), и восклицаетъ затъмъ въ торжествъ своего сердца: "Возлюбленный мой принадлежитъ миъ, а я ему". Онъ благородно, лиліеобразно занимается возвышенными мыслями и планами, царствуетъ съ мудростію, споспъществуетъ внанію, слъдовательно пасетъ между лиліями. Въ своей безъвтоистичной любви она желаетъ только того, что служитъ къ его отдохновенію, и потому уговариваетъ его не пропускать времени охоты, ходить по разсълинамъ горъ, преслъдовать дичь, пока не наступить вечерняя прохлада и не стануть убъгать удлинившіяся тъни \*).

Все еще не пришло время соединенія Соломона съ Суламитою. Это волеблющееся между страхомъ и надеждою ожиданіе занимало постоянно ея сердце даже во время ночнаго сна. Въ сновидъніи она ищеть возлюбленнаго, не находя его; поэтому она поднимается (въ сновидъніи), ищеть его по улицамъ іерусалимскимъ, разспрашиваеть городскихъ стражей, не видали-ль они его, вдругъ находить его и вводить его въ свой родительскій домъ (въ сновидъніи разстоянія какъ-бы исчезають). Восхищеніе ея такъ велико, что въ состояніи экстаза она повторяеть теперь во снъ то, что говорила нъкогда въ царскихъ чертогахъ дочерямъ іерусалимскимъ,— и собственный голосъ пробуждаеть ее къ ясному сознанію і).

Проходить несколько месяцевь. Воть стражи на высотахь іерусалимских видять выходящій изъ пустынной равникы поёздъ невесты, окруженный столбами курящихся благовоній. Показывается драгопенный одръ, сопровождаемый 60 сильными. Вообще сдержанныя дочери сіонскія теснятся къ нему, чтобы увидеть юношу даря въ его брачномъ кенце, которымъ украсила его мать его. ").

Мы переносимся теперь въ свадебный чертогъ, гдъ Соломонъ восхваляетъ прелести новобрачной. Прекрасные глаза ея подобны голубицамъ, ниспускающіяся кудри ея—стаду темношерстныхъ возъ, ослъпительно бълые зубы—выстриженнымъ овцамъ, выходящимъ изъ купальни бълоснъжными. Затымъ восхваляются алыя губы, розовыя ланиты, стройная шея, прекрасная дъвственная грудь. Однако невъста прерываетъ похвалы и желаетъ до вечера остаться

<sup>4) 2,</sup> ct. 8-17.

<sup>5) 3,</sup> ct. 1-5.

<sup>°) 3,</sup> ct. 6-11.

въ уединеніи въ саду на высокихъ благоухающихъ холмахъ, чтобы такимъ образомъ въ тиши уединенія отпраздиовать этотъ серьезный день; ибо она не любить ни нышности двора, ни царя, а любить только Соломона. Соломонъ, узнающій вменно въ этихъ словахъ ея дэтски благочестивый умъ, ея нравственную красоту, въ своемъ восхищеніи называеть свою новобрачную вполнъ прекрасною и безукоризненною и предлагаеть ей, любительникъ широкой природы, путешествіе съ собою по альпійскимъ высотамъ 7).

Посль того накь Суламита провела день въ уединениомъ размышленіи въ саду, Соломонъ посвіщаеть ее. Онь признается, что она, его сеотра, его невъста, плынила его сердце однимъ взглядомъ своихъ очей. Онъ называеть ее на своемъ образномъ хвалебномъ языкъ запертымъ садомъ, недоступнымъ для всякихъ суетныхъ мірскихъ помыщленій, ея сердце и духъ—замлюченнымъ колодеземъ, запечатаннымъ источникомъ чистъйшей добродътели, оплодотворяемыя которымъ, изъ чистаго благороднаго сердца Суламиты проистеквють прекраснъйшія добродътели и стремленія. Примыкая къ этой высоко-повтической похваль, она обращается къ вътрамъ, чтобы они, поперемънно прохлаждая и согръвая, въвли на ея садъ (на нее самое) и распространяли такимъ образомъ ароматы благоуханныхъ растеній; такъ какъ она принадлежить теперь вполить ему (Соломону), то пусть онъ придетъ теперь въ его садъ и вкушаеть сладкіе плоды. Соломонъ приходить °).

Любовь его и Суламиты достигла теперь своей высшей степени. Протекло нъсколько времени брачнаго счастін, и рай любви омрачился, повидимому (какъ не несправедливо допускаетъ Вейтъ), чувственнымъ характеромъ Соломона. Въроятно, Суламиту, любовь которой при всей ея силъ постоянно сохраняетъ идеальную чистоту и святость, старались разувърить въ върности Соломона. Тяжелые сны тревожать ея нъжнолюбящее сердце. Она лежитъ на постелъ въ своей бъдной свътлицъ въ домъ матери. И воть ея возлюбленный стучится и просить свою сестру, возлюбленную, голубицу и чистую, впустить его, потому что голова его покрыта росою и онъ окоченъль отъ ночной стужи. Но она отвъчаеть (во снъ), что она уже раздълась и не можеть отворить. Между тъмъ

<sup>&#</sup>x27;) 4, crp. 1-8.

<sup>\*) 4, 9</sup> go 5, 1.

она видить, какъ другь ея протягиваеть свою руку сквозь скважину двери, чтобы отодвинуть задвижку. Подвигнутая къ раскаянію этимъ постоянствомъ возлюбленнаго, не обидъвшагося на нелюбезный пріемъ, она поспъшно встаеть и отпираеть, причемъ рука ея увлажняется жидкою миррою, стекшею съ пальцевъ царя на задвижку. Однако отвергнутый повернулся и ушель и не отзывался на ея зовъ. Обънтая бользменнымъ чувствомъ расканнія о томъ, что такъ ръзко обощлась съ предметомъ своей любви, она теперь ищеть его по улицамъ јерусалимскимъ; но стражи, находящіе подозрительнымъ ея скитаніе, быють ее и снимають съ нея покрывало в). Затъмъ она наталкивается на дочерей јерусалимскихъ и въ предположении, что всъ должны знать его, неименуемаго, завлинаеть ихъ передать ему, что она раскаивается въ своемъ поведеніи и изнемогаеть оть любви. Женщины спрашивають съ удивленіемъ, кто этотъ возлюбленный и какими достоинствами онъ отличается, что она ищеть его такъ неустанно и мучительно. Судамита описываеть его достоинства превыспренными сравненіями. Онъ-прекраснъйшій видомъ, лицо его ослъпительно бъло и румяно, голова его, подобная чистому золоту, показываеть высокое благородство, глаза его-драгоцънные камии въ млечно-бълой оправъ, щеки его подобны ароматному цвътнику, губы его-лиліямъ, руки его-золотымъ круглякамъ, животъ его-какъ художественное изванніе изъ слоновой кости. Однимъ словомъ, весь видъ его величественно-прекрасенъ. Женщины, пораженныя такою похвалою, изъявляють тотовность отыскивать вмёстё съ нею возлюбленнаго, только пусть она скажетъ, куда онъ обратился. Вспомнивъ, что ея возлюбленнаго, друга природы, върнъе всего можно встрътить въ саду, она дъйствительно и нашла его тамъ. Она пробуждается съ пріятнымъ сознаніемъ, что любовь ея остается неомраченною, что она принадлежить возлюбленному, пасущему между лиліями, а онъ принадлежить ей 10).

Не безъ основанія Вейтъ допускаєть между этимъ новымъ свиданіемъ и последующею сценою большой промежутокъ времени, къ которому относится глубокое паденіе Соломона и гаремная жизнь. Однако при своемъ чувственномъ опьяненіи и при своемъ безот-

<sup>&</sup>quot;) 5, ст. 2-7.

<sup>46) 5, 8</sup> go 6, 3.

радномъ разочарованіи, которое ему пришлось испытать, Соломонъникогда не могъ совершенно забыть чистаго и возвышеннаго образа Суламиты, и этотъ свътлый образъ повидимому имълъ благотворное вліяніе на его обращеніе и раскаяніе. Другіе видять здъсь второе появленіе жениха въ царскомъ саду, гдъ онъ изъявляеть свое благоволеніе царицъ. Онъ сравниваеть ее съ прелестными городами Фирцою и Герусалимомъ, а подавляющую силу ея красоты, ея величіе, внушающее благоговъніе, — съ полками, устроенными къ бою. Ея глаза, вообще отражающіе въ себъ кротость и нъжность, приняли выраженіе укоряющей серьезности и строгости, котораго онъ не можеть вынести. Изъ всъхъ многочисленныхъ женъ гарема онъ долженъ отдать пальму первенства ей, избранницъ. Даже прочія жены царственнаго достоинства должны признать безспорнымъ ея первенство и удивляться ея славъ 11).

Возвращаясь опять назадъ, пъвецъ переносить насъ въ садъ (въ Есамъ), любимое мъстопребывание Соломона, куда за нимъ последоваль и его придворный штать. Ослепленныя красотою Суламиты жены восклицають въ одушевленіи и изумленіи: "кто эта блистающая, какъ заря, прекрасная, какъ луна, светлая, какъ солице, грозная, какъ полки съ знаменами"? Однако эти похвалы не въ состояніи омрачить смиреніе и невинность ея души. Она отвъчаеть, что она сошла въ богато орошенную долину, чтобы наблюдать, какъ распускается и расцевтаеть возраждающаяся растительность. Помня свое низкое происхожденіе, отъ котораго она никогда не отрекалась, она присовокупила: "Не знаю, какъ душа моя влекла меня къ колесницамъ народа моего" (я не думала о томъ, что душа моя возвысила меня). Она вспоминаеть о великольной колесниць, на которой прибыла сюда, сидя какъ царица рядомъ съ Соломономъ, и гордится темъ, что принадлежитъ къ такому благородному и парственному народу. Не блескъ или насиле, но единственно наполняющая ея душу любовь въ Соломону возвысила ее въ достоинство царицы. Окруженная горами, рощами и величественнымъ міромъ весенней растительности, она удалилась на свою родину и до того углубилась въ свои мысли, что совсемъ и не знала того, что явилась сюда въ веливольной царской во-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) 6, ст. 4—9.

месницѣ. Такъ какъ Суламита хочетъ удалиться съ ихъ глазъ, то онѣ просятъ ее оглянуться, чтобы насладиться созерцаніемъ ея красоты, и когда смиренная Суламита спрашиваеть, что въ ней есть особеннаго, то жены воспѣваютъ въ честъ Суламиты хвалебную пѣснь, прославляющую красоту ея тѣла и носящую на себѣ вполнѣ восточный отпечатокъ 12).

Въ новомъ отдълъ завязывается интимный разговоръ между Соломономъ и Суламитою, въ которомъ Соломонъ съ восторгомъ воскваляеть свётлое и мирное счастіе, присущее супружескому союзу всявдствіе чистой вваниной любви. Стройный станъ ея онъ сравниваеть съ финиковою пальмою, а тихую рачь ея съ благороднымъ, сладкимъ виномъ, которое, какъ продолжаетъ сравненіе Суламита, течеть во внутреннъйшее существо возлюбленнаго и танъ одушевляеть его, что возбуждаеть уста спящаго, канъ будто онъ хочетъ говорить. Въ возобновившейся увъренности въ томъ, что обладаеть любовію своего супруга, ока старается направить свои мысли въ цели своихъ желаній. Она стремится въ пріятной тишинъ родныхъ долинъ и материяго дома, чтобы тамъ въ виноградникахъ и зелени наслаждаться весною. Онъ, царь, долженъ сопровождать ее безъ пышности на ея родину и наслаждаться вивств съ нею сельскими радостями. Она угостить его тамъ плодами. Въ сознаніи своемъ она была опять, котя бы только на короткое время, простою Суламитою, одушевляемою девственною любовію въ Соломону, который навсегда плениль ся сердце и сдължися ея супругомъ. И вотъ въ сердцъ ея возниваетъ другое желаніе, въ которомъ проявляется высота ея духа, идеальное достоинство ен любви. Она хотвла бы обладать имъ не какъ супругомъ, но какъ братомъ, принадлежать ему какъ сестра. Судамита желаеть для себя какъ величайшаго счастья отношенія братской нъжности и върности, которое можеть проявляться всюду, не навлекая порицанія и насмъшки. Тогда она вездъ обнимала бы и цъловала бы его безъ смущенія, повела бы его въ домъ матери, угостила бы здёсь радушно, а между тёмъ воспользовалась бы случаемъ обогатить свой умъ изъ богатыхъ совровищъ его мудрости. Но этимъ учителемъ былъ не родной ся братъ, а царственный ея супругъ. Не царю хотъла бы она принадлежать, не славы

<sup>12) 6, 10</sup> to 7, 6.

міра искала она: она искала его лица, его мудрости, освященной любовію къ Богу. Соломонъ долженъ былъ заключить дорогую супругу въ свои объятія и объщать ей исполненіе ея желаній. Приведенная въ восхищеніе увъреніемъ его въ любви, она повторяеть прежнее заклятіе дочерей іерусалимскихъ—не нарушать любви <sup>13</sup>).

Соломонъ сопровождаетъ безъ пышности Суламиту на ея родину. Величественный видь и достоинство этой царственной четы возбуждаеть изумленіе поселянь, въ особенности красота Суламиты, опирающейся на своего возлюбленнаго. Приближаясь из дому Суламиты, Соломонъ узнаеть яблоко, подъ которою впервые увидалъ Суламиту и объяснялся съ нею. Тамъ онъ пробудиль ея любовь и снискаль расположение ея сердца. Суламита, примывая къ этимъ словамъ, просить его положить ее, какъ печать, на его сердце и, какъ перстень, на его руку, то-есть носить въ сердив ея лице и честь какъ неотъемлемое сокровище и хранить со всею върностію, быть ен руководителемъ и защитникомъ и считать ее помощницею и совъто-дательницею. Она, смиренная, изображаеть въ одушевленной ръчи силу освящаемой Богомъ любви. Сила ея кръпка и непобъдима, канъ смерть, и въ своей ревности люта и неумолима, какъ преисподияя. Стрълы ея-огненныя, пламень еявесьма сильный (двиствующій истребляющимъ и очищающимъ образомъ), пламень Ісговы (то-есть пламень, возжигаемый самимъ Богомъ и неугасимый), который не можеть быть залить большими водами и подавленъ никакими другими земными средствами. Но такая небесная любовь, заключающаяся въ области духовной свободы, не пріобретается земными средствами. Судамита отказалась отъ трудолюбовой тихой жизни, чтобы сделаться супругою человъна, котораго любила душа ея, и притомъ такою чистою любовью, что въ ней сказывалось даже желаніе, чтобы онъ принадлежаль ей не какъ супругь, но какъ брать 14).

Она вступаеть въ родительскій домъ, и первая (забота ен васается ен младшей сестры; но затемъ она выражаетъ благодарность и своимъ братьямъ. На вопросъ, что будуть делать съ нею, когда будуть свататься за нее, братья отвечають: если она, со-

<sup>13) 7, 7</sup> до 8, 4.

<sup>14) 8,</sup> ct. 5-7.

эръвающая, подобно стъпъ покажеть себя недоступною для соблазна, то мы увънчаемъ эту ствну серебряною провлею, то-есть окажемъ доброуважаемой всякое почтеніе. Если же она будеть сравнима съ дверью, доступною для соблазна по суетности и легкомыслію, то мы загородимъ этотъ доступъ крепкою дверью, тоесть возьмемъ ее подъ свой строгій надзоръ и покровительство. Суламита примъняеть это сравнение къ себъ, чтобы обратить вниманіе царя на своихъ братьевъ. Подобно твердой ствив, она была ни для кого недоступна и потому оказалась въ глазахъ Соломона находящею миръ, такъ что только обладание ею могло доставить ему сердечный миръ. Высказавъ притчу о виноградникъ и о вознагражденіи стражей его, она гововорить, что тоть виноградникь, о которомъ приходилось заботиться ей одной, то-есть всю свою духовно-твлесную личность, она сама передала въ обладание Содомону; но върные стражи его, братья ея, имъютъ право на вознагражденіе, какъ и стражи виноградника въ притчъ. Соломонъ, безъ сомнънія, исполниль ея просьбу и смотря, какъ его возлюбленная весело и непринужденно бъгала по роднымъ полямъ, называеть ее жительницею садовъ и вызываеть ее выразить свое наслаждение сельскою жизнію пъніемъ, которое будеть раздаваться въ долинахъ, и темъ порадовать своихъ спутниковъ. Она исполняеть это, но съ своей стороны вызываеть возлюбленнаго бъжать и быть подобнымъ сернъ, то-есть веселиться на бальзамическихъ горахъ, однако не безъ нея 15) Любовь дошла теперь до высшей точки своей чистоты и блаженства, и этимъ заканчивается книга Пъснь Пъсней. До тъхъ поръ, пока Соломонъ оставался върнымъ Суламить, она была, какъ прекрасно выражается Вейть, его земнымъ ангеломъ-хранителемъ. Какъ это брачное счастіе было омрачено чувственностію Соломона, объ этомъ ничего не говорится въ книге Песнь Песней. Что Суламита дожила до паденія Соломона, жотя и впоследствіи была имъ любима и высоко ценима и даже быть-можеть содъйствовала его раскаянію, допускать это заставляеть нась его скорбный взглядь назадь (въ шестой главъ). Въ вавомъ отношенін Суламита была прообразомъ прекрасивнішей и благословенивнией между женами, Пресвятой Дввы Марів, это будеть показано ниже:

<sup>15) 8,</sup> ct. 8-14.

# Двъ матери передъ Соломономъ.

После того какъ Богъ даровалъ Соломону по его молитве мудрость въ высокой степени, Священное Писаніе, какъ бы въ доказательство этого, разсказываеть намъ о приговоръ Соломона въ одномъ запутанномъ судебномъ дълъ, приговоръ, доказавшемъ его прозорливость и мудрость. Пришли въ дарю двъ женщины блудницы, и одна изъ нихъ сказала ему: "о господинъ мой! Я и эта женщина живемъ въ одномъ домъ, и я родила при ней въ этомъ домъ. На третій день после того какъ я родила, родила и эта женщина; и были мы вивств, и въ домв никого посторонняго съ нами не было: только мы двъ были въ домъ. И умеръ сынъ этой женщины ночью, ибо она заспала его. И встала она ночью и взяла сына моего отъ меня, когда я, раба твоя, спала, и положила его въ своей груди, и своего мертваго сына положила въ моей груди. Утромъ я встала, чтобы покормить сына своего, н вотъ онъ былъ мертвый; и когда я всмотрълась въ него утромъ, то это быль не мой сынь, котораго я родила". И сказала другая женщина: "нътъ, мой сынъ живой, а твой сынъ мертвый". А та говорила ей: "нътъ, твой сынъ мертвый, а мой живой". Такъ онъ спорили передъ царемъ.

Халдейскій тексть, раввины и многіе другіе толковники (10) объясняють слово зома, какъ и въ внигв Інсуса Навина 2, 1 (Раввъ),
въ смыслв содержательницы гостиницы, чтобы устранить могущій быть соблазнь, такъ какъ по закону (17) блудницы не были
герпимы во Израиль, между тьмъ вакъ другіе (18) считають ихъ
дъйствительными блудницами, какъ это выражають LXX и Вульгата. Однако послъднее мнівніе слідуеть видоизмінить въ томъ
смысль, что эти женщины не были блудницами по профессіи, потому что у таковыхь, какъ справедливо замівчаеть Кальметь,
ръдво бывають діти, а если и бывають, то онів не слишкомъ заботятся о сохраненіи ихъ, а напротивъ того стараются сбыть
ихъ съ рукъ. Такъ какъ даліве здівсь не упоминается о мужьяхъ

<sup>16)</sup> Санкцій, Казьметъ.

<sup>11)</sup> Второв. 23, 17.

<sup>14)</sup> Григорій Редикій, Амвросій, Пинеда, Просперь, Корнелій и другіе.

ихъ, то мы имвемъ безъ-сомивнія двло съ женщинами, у которыхъ дъти были незаконныя. Такъ какъ никого посторонняго въ домъ не было, то и не существовало свидътельскаго показанія объ истинномъ положени дъла. Что другая женщина отрицала фактъ, причиною этого было то, что она котела избежать спраедливаго и тяжкаго упрека въ томъ, что она умертвила своего собственнаго ребенка, а равно и связаннаго съ этимъ стыда. Такъ какъ при такихъ обстоятельствахъ нельзя было разсчитывать на признаніе, то Соломонъ хотьль дать одной изъ спорящихъ жекщинъ поводъ даже противъ воли и невъдомо для себя обнаружить такой признакъ, по которому можно было бы ръшить споръ. Онъ привазаль принести мечь, разсычь живое дитя надвое и отдать одну половину одной, а другую другой женщинь: онъ не имълъ при этомъ въ виду на самомъ дълъ умерщвлять дитя, а руководился твиъ предположениемъ, что сила неискоренимой материнской любви воспротивится такому приказанію 1"). И онъ не ошибся, потому что мать живаго дитяти, у которой взволновалась вся внутренность отъ жалости къ сыну, воскликнула: "о, господинъ мой! отдайте ей этого ребенка живаго и не умерщвляйте его". А другая говорила: "пусть же не будеть ни мив, ни тебв, рубите". Эти слова ясно свидетельствують о недостатив материнской любви а также о зависти и недоброжелательства ложной матери къ ен обвинительницъ, и дали царю возможность произнести приговоръ. И отвътиль царь и сказаль: "отдайте этой живое дитя и не умерщвыяйте его: она его мать " 20). Въ этомъ приговоръ мы узнаемъ не только глубокое психологическое проникновеніе въ природу чедовъческую, но и особенный сообщенный Богомъ даръ открывать

<sup>1°)</sup> Амеросій, 1. З de Spir. З. ср. 6: Онъ разсчитываль, что истинная мать будеть заботиться болье о сынь, нежели объ угышеніи, и справедливости предпочтеть милость. Но та, которая притворялась матерью, ослышенная желаніемъ одержать верхъ, мало трогалась, по недостатку любви, смертію ребенка. Такимъ образомъ (Соломонъ) изслідоваль природу въ чувствованіяхъ и вопромаль любовь, чтобы открыть правду. И мать побъдила чувствомъ любви, которая есть плодъ духа.—Lib. de virginit. ср. 1: Изслідуя діло, Соломонъ старался открыть тайныя чувства и присудиль отдать дитя той, которую выдала за истиниую мать истинная скорбь; и ту, которая не тронулась состраданіемъ къ ребенку, присужденному къ смерти, онь призналь ложною матерью какъ чуждую любви.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) 3 **I[ap.** 3, 16...

сокровенное и пробуждать дремлющую совъсть для раскрытія лии и притворства и обнаруженія правды <sup>21</sup>). Во всякомъ случав ложная мать не избъжала должнаго наказанія <sup>22</sup>) И этимъ двумъ матерямъ придавали аллегорическій смыслъ. Іеронимъ <sup>23</sup>) и Исидоръ <sup>24</sup>) признають ихъ прообразомъ синагоги и церкви, спорящихъ изъ-за Мессіи, пока Соломонъ, то-есть Христосъ, не разръшаеть спора мечомъ <sup>25</sup>), отдъляя върующихъ отъ невърующихъ, какъ это прекрасно раскрываетъ Іеронимъ. Августинъ <sup>26</sup>) примъняетъ разсматриваемое нами мъсто къ спору между канолическою церковію и лисученіемъ аріанъ, раздъляющихъ единаго Христа на двъ части, такъ что въ Немъ одно—Богъ, а другое—человъкъ. Григорій Великій <sup>27</sup>) видить въ этихъ двухъ женщинахъ изображеніе истинныхъ и ложныхъ учителей, изъ коихъ первые ищутъ спасенів своихъ учениковъ, а послівніе—собственной выгоды. По Амеросію <sup>28</sup>) онъ означають въру и искушеніе.

#### Царица Савская.

Слукъ о мудрости Соломоновой распространился повсюду; дошло (въроятно, при посредствъ большихъ торговыхъ кораблей, снаряженныхъ Соломономъ и плававшихъ въ Офиръ) <sup>20</sup>) и до царицы Савской, какъ Господь прославился въ Соломонъ и что Соломонъ совернилъ ради пмени Господа. Наша Сава, какъ допускаетъ больцииство новыхъ толковниковъ <sup>30</sup>) есть мъстность (Савея) въ

<sup>. 21)</sup> Auspociü, de off. minist. l. 2. cp. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Iocusto, Ant. VIII, 2, 2.

<sup>23)</sup> Ep. 74 (al. 131) ad Ruf.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Quaest. in l. III Reg. ср. 4: Птакъ въ этомъ суде Соломоновомъ заключалось прообразование Христа: та нечестивая жепщина, то-есть синагога или совмище еретическое, котела завладёть сыномъ истинной матери, то-есть церквине для того, чтобы сохранить, по для того, чтобы ногубить его.

<sup>26)</sup> Mare. 10, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Sermo 200 de temp. (al. 39 in app.); cz. *Hpocnepa*, de prom. et praed. cp. 27. n. 57.

<sup>27)</sup> Moral. l. 21. cp. 10 (al. 8).

<sup>28)</sup> Lib. de virg. cp. 1.

<sup>33) 8</sup> Hap. 9, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Гуго Кард., Рабанг, Діонисій, Мальдонать, Кальметь, Пинеда, 1. 5 de reb. Sal. cp. 14. n. 5 и 6 и новъйшіе.

счастивой Аравіи и не должна быть сміншиваема съ Меров въ Есіопін, какъ принимали вследъ за Іосифомо многіе толкователи 21). Іосифъ 22) сообщаеть, что последнимъ царемъ-фараономъ быль тогь, на дочери котораго женился Соломонь, а преемницею его была царица Никацаа, господствовавшая надъ Египтомъ и Евіопією и посвщавшая паря Соломона. Страбона 33) и Плиній 34) говорять, что имя этой царицы было: Кандакія, встрвчаемое нами и въ Дъян. 8, 27. Впрочемъ и Савен также управлялись царицами 35). Христосъ называеть ее "южною царицею" 36). Имя ея не приводится въ Священномъ Писанія. Іосиоъ, ссылающійся на Геродота, навываеть ее Никаулою, между тамъ какъ Геродоть называеть ее Hикотриссою  $^{37}$ ). У раввиновъ  $^{38}$ ) она называется  $H\nu$ колана. Есіоплине, охотно присвоивающіє себв эту женщину, дають ей имп: Макведа 30); арабы же называють ее Балкидою или Белидою. По Кедрину и Гликъ она была сивиллою и вивств съ твиъ пророчицею.

Эта-то царица съ большою свитою и множествомъ верблюдовъ, навьюченныхъ золотомъ, благовоніями и драгоцінными камнями, пришла въ Іерусалимъ, чтобы задать мудрому царю важные и трудные вопросы и испытать его мудрость загадками. Соломонъ разрішнять всів ен вопросы и загадки. Увидівть мудрость Соломона, пронвлявшуюся не только въ его отвітахъ и річахъ, но также и во всіхъ его постройкахъ и учрежденіяхъ, а равно и его дворецъ, царскій столъ, веливолічніе его слугь и путь стуненями, ведшій отъ дворца къ храму (Вульгата: всесожженія, сків-

<sup>11)</sup> Іеронимъ in Is. 60: «по ту сторону Аравін». Оригенъ, hom. 2 in Cant. Григорій Назіанзинъ, от. 40 in s. bapt. n. 27. Григорій Нисскій, hom. 7 in Cant. Кириль Алекс. на Исаін 60. l. 5. Августинъ, sermo 231 (арр. al. 253 de temp.). Осодоритъ, qu. 33 in III Reg. Сапкий, Ватаблузъ, Тиринъ, Серарій, раввины у Воснать. Phaleg. l. 2. Сл. Г. Реша, Царица Савская какъ царица Віlgis. Лейпцитъ 1880. стр. 33...

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Ant. VIII, 6, 2.

<sup>22)</sup> L. 16 H 17.

э4) L. 6. стр. 26.

<sup>26)</sup> Claudian. in Eutrop. l. 1.

<sup>96)</sup> Mare. 12, 42.

<sup>27)</sup> Fepodoms, 1. 2. cp. 10.

<sup>35)</sup> Auct. lib. Iuchas. f. 136.

<sup>39)</sup> Huneda, l. 6. cp. 6.

довательно весь культъ), она не могла удержаться отъ изумленія и сказала: "върно то, что я слышала въ земль своей о дълахъ твоихъ и о мудрости твоей; но я не върила словамъ, доколъ не пришла и не увидъли глаза мои: и вотъ мив и въ половину не указано. Мудрости и богатства у тебя больше, нежели какъ я слышала. Блаженны люди твои и блаженны сін слуги твои, которые всегда предстоять предъ тобою и слышать мудрость твою! Да будеть благословенъ Господь Богь твой, который благоволиль посадить тебя на престолъ Израндевъ! Господь, по въчной любви Своей нъ Израилю, поставиль тебя царемъ творить судъ и правду". Изъ этого восхваленія Ісговы, заключающаго въ себв въру въ истиннаго Бога, въ связи съ Мато. 12, 42, некоторые богословы 40) выводили, что эта царица обратилась къ Богу Израилеву и разсуждала съ Соломономъ о религіозныхъ предметахъ. Но эти слова (подобно словамъ Хирама) показывають только то, что она признавала мудрость Соломона даромъ, полученнымъ имъ отъ его Бога, нь которому она вследствие этого возънмела благоговение. По Өеодориту 41) она принадлежала въ числу техъ, которые посредствомъ естественнаго закона, безъ положительнаго божественнаго закона, достигли праведности.

Согласно обычаю востока она подарила Соломону 120 талантовъ золота, великое множество благовоній и драгоцінные камни; никогда еще не приходило такого множества благовоній, какое по дарила парипа Савская Соломону. Такъ какъ во 2 Парал. 9, 9 (евр.) упоминается о бальзамі, то на это опирается сообщенів Іосифа (при пред зату парицу въ Палестину перешель корень настоящаго бальзама (оробаватит). Соломонъ съ своей стороны кромі отдарковъ, соотвітствовавшихъ его могуществу и богатству, которыми онъ долженъ быль отдарить по обычаю того времени, даль париці Савской все, чего она желала и просила. Послів этого она возвратилась съ своею свитою въ свою землю (пред землю

<sup>40)</sup> Huneda, de Sal. lib. 5. cp. cc. 2 H 6.

<sup>&</sup>quot;) Quaest. 33 in l. III Reg.: нбо она будучи чужестранкою и не получивъ закона Божія и не удостонишись пророческаго наставленія, довольствовалась закономъ природы, удивлялась правдф, уважала праведный судъ и чрезъ получившаго даръ премудрости восхваляла Подателя премудрости.

<sup>41)</sup> Ant. VIII. 6, 6.

<sup>42)</sup> I(ap. 10. 1—13. 2 Парал. 9, 1—9.

сусъ Христосъ говорить: "Царица южная возстанеть на судъ съ родомъ симъ и осудить его; ибо она приходила отъ предъловъ вемли послушать мудрости Соломоновой; и вотъ, здъсь больше Соломона" <sup>43</sup>), то Онъ признаетъ вмъстъ съ тъмъ за нашимъ мъстомъ пророчески-прообразовательное значеніе: царица Савская представляеть собою <sup>44</sup>) языческихъ царей, грядущихъ съ своими народами изъ ближнихъ и дальнихъ мъстъ къ въчному Царю мира, къ Царю всъхъ царей, чтобы покориться ему. Посъщеніе ея служитъ историческимъ пророчествомъ объ обращеніи язычниковъ ко Христу, почему святые отцы <sup>45</sup>) и считаютъ ее прообразомъ языческой церкви, которая пришла издалека, смыла черный цевтъ и заблужденія въ водъ таинства и принесла Господу богатые дары— благовоніе благочестія и золото чистаго богопознанія и обильныхъ добродътелей.

Древнее преданіе евіоплянь <sup>48</sup>) говорить, что царица Савская зачала отъ Соломона сына—Менилехека или Менлика, царствовавшаго послѣ своей матери 30 лѣть. Изъ этой оамиліи происходили 24 царя до Фацилидама, царствовавшаго въ срединъ 17-го въка. Эта же царица Макведа, спустя нъсколько лъть, послала будто бы своего сына къ отцу его Соломону для наставленія его въ религіи Іеговы. Въ числѣ наставниковъ, данныхъ ему царемъ, находился и Азарія, сынъ первосвященника, у котораго онъ похитилъ двѣ каменныхъ скрижали, хранившіяся въ ковчегѣ завѣта, и увезъ ихъ въ Евіопію. Эти басни не заслуживають и опроверженія.

<sup>43)</sup> Мато. 12, 42. Лук. 11, 31.

<sup>44)</sup> Cz. IIcax. 71, 10. 11. Mcain 60, 6.

<sup>44)</sup> Августина, Sermo 281 арр. (al. 253 de temp.): Во образь этой царицы приходить оть язычниковь и оть предъловь земли церковь, полагая предъль земнике страстямь и порокамь, чтобы послушать премудрости Соломона, то-есть истиннаго миротворца, Господа пашего Інсуса Христа. Амеросій, l. 2 de offic. ср. 10. Оршень, l. 2 in Cant. Григорій Нисскій, hom. 7 in Cant. Ігронимь, ср. 121 (al. 151) ad. Algas. и ср. 65 (al. 140) ad. Princip. Исидорь, alleg. з sept. п. 92: Подъ южною царицею, пришедшею послушать премудрости Соломоновой, разумется церковь, собирающаяся къ слову Божію оть крайнихъ предвловь земли. Иларій, tract. in. Ps. 121. Бернардь, sermo 12 in. Cant. Просперь, lib. de prom. et praed. pars II. ср. 27. Ириней, l. 4 cont. haer. ср. 27. Румерть на 3 Цар. гл. 9.

<sup>46)</sup> Ludolph, Histor. Aethiop. 2, 3.

Достойно смеха известие, сообщаемое талмудома 47), что Соломонъ посладъ нъ царицъ Савской тетерева съ письмомъ, которое онъ и передаль ей. Въ письив этомъ Соломонъ писаль ей, что если она не явится къ нему съ привътствіемъ, то онъ вышлетъ противъ нея дикихъ звърей, хищныхъ птицъ и дьяволовъ. Вслъдъ затъмъ царица послала ему корабли, нагруженные подарками, жемчугомъ и 6000 ягнять. Городъ Киторъ быль столь отделенъ, что для путешествія въ Іерусалимъ нужно было семь лють, но парина прибыла въ Герусалимъ уже къ концу третьяго года. Подобное же разсказываеть и коранъ 48). Когда однажды въ Соломону собрались духи, люди и птицы, то недоставало въ числе ихъ птицы удода. Замътивъ гиввъ царя, удодъ при появленіи своемъ сказаль, что онъ быль въ Савв и видвлъ могущественную царицу, которая, будучи прельщена дьяволомъ, поклонялась солнцу. Царь посладъ после этого чрезъ удода письмо къ царице (Балканае), которан поспъшила послать подарки Соломону. Послъдній не приняль подарковъ, но приказалъ духу принести къ нему ея тронъ, чтобы увидъть, узнаеть ли она его. Когда онъ ввель ее въ свой стеклянный дворецъ, ей показалось, что передъ нею множество воды, которую ей предстоить перейдти: она подняла свое платье до обнаженія ногь и поклонилась Богу Соломонову. Арабскіе историви баснословять 40), что посль обращенія ея Соломонъ женняся на ней, и Балканза оставалась при немъ царицею до самой смерти его. Разукращенная цивломъ восточныхъ свазаній сабейская царица Балкида, по своему человъческому характеру, есть не иное что, какъ баснословная владычица древней Ассиріи, Семирамида 50).

Многіе художники-живописцы дізали посівщеніе царицею Савскою Соломона предметомъ своихъ художественныхъ произведеній. Мы встрівчаємъ воспроизведеніе этого сюжета и въ Ватиканскихъ ложахъ художественной кисти Рафаэля. Изъ итальянской школы я назову только картину Доменикико, изъ нізмецкой—Гольбейна, изъ французской—прекрасную картину Евстафія Лезюёра.

<sup>47)</sup> Эйзенментеръ, Разоба. іудейство. П. стр. 441... и Второй Тагдин къ ин. Есонръ.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Sur. 27, v. 19... Баснословныя сказанія объ этомъ см. у *Marraccio*, Alcor-T. І. стр. 512... *Рёша*, Bilgis l. c. стр. 25.

<sup>&</sup>quot;) Marraccio Prodromus къ Alcor. стр. 109...

<sup>50)</sup> Peus l. c. crp. 51.

## Жены прочихъ царей.

#### А. Изъ царства Іудейскаго.

Священное Писаніе приводить имена и женъ царей изъ заковной династіи Давида, бывшихъ матерями насл'ядниновъ престола, потому что онъ, какъ думаетъ *Алліоли* <sup>51</sup>), имъли большое вліяніе на воспитаніе.

У Ровоама (Регабеама), сына и преемника Соломонова, было нъсколько женъ. Первая, Махалава, была дочь Іеримова, сына Давидова, и Авихаим, дочери Еліава, сына Ісссеева. Авиханль, которую мы по нашему переводу считаемъ матерью Махаласы, у LXX и въ Вульгатъ является второю женою Ровоама. Но Авижандь стоить въ родительномъ падежв и передъ этимъ словомъ выпущенъ союзъ; потому что во 2 Парал. 11, 18 поименовывается только одна жена Ровоама, которая родила ему троихъ сыновей; притомъ же трудно допустить, чтобы дочь Еліава, старшаго брата Давидова, могла сделаться женою внука Давидова. Даже въ качествъ внучки Еліава она по своему возрасту подходила бы ближе къ сыну Давидову, нежели къ сыну Соломонову. Послъ нея Ровоамъ взяль Маску, дочь (внучку) Авессалома. Такъ какъ у Авессалома была только одна дочь, именемъ Өамарь, то, значить, Мааха была тождественна съ Оамарью и последняя имела два имени! 52). Но здёсь правильнёе будеть переводъ: "снучка Авессалома". Мааха-дочь Оамари, единственнаго оставшагося въ живыхъ детища Авессалома 53). Мааха родила Ровоаму Авію и трехъ другихъ сыновей 54) и была дочерью Уріпла изъ Гивы. за которымъ была замужемъ Өамарь 55). Если мать Авін во 2 Парал. 13, 2 называется Михаіею (Микаіаги), то это или более длинная форма этого имени или же описка. И любиль Ровоамъ Мааху

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) На 4 Цар. 21, 1. Примъчаніе.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Такъ думаютъ раввины, Лиранъ, Санчесъ, Кастанъ.

<sup>33) 2</sup> Цар. 14, 27; 18, 18. *Іосиф*ъ, Апт. VIII. 10, 1: Онъ взядъ потомъ и другую и именно родственницу, по имени Маханамъ, родившуюся отъ дочеря Авессалома Өамари.

<sup>&</sup>quot;) 3 Цар. 15, 2. 2 Парал. 11, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) 2 Hapas. 13, 2.

болъе всъхъ женъ и наложницъ своихъ; ибо онъ имълъ 18 женъ и 60 <sup>56</sup>) наложницъ, родившихъ ему 28 сыновей и 60 дочерей, и назначилъ своимъ преемникомъ сына своей любимой жены. Чтобы однако удовлетворить и прочихъ сыновей своихъ, онъ пріискалъ имъ много женъ, доставивъ имъ привольную жизнь и позаботившись чрезъ это о предотвращеніи могущихъ воспослъдовать понытокъ къ возмущенію <sup>57</sup>).

Авія взяль себъ 14 жень и родиль 22 сына и 16 дочерей 58) Мать его сына Асы называется Маахою, дочерью Авессалома <sup>59</sup>). точно такъ же, какъ и мать Авіи. Для устраненія этого затрудненія допускали, что мать значить здісь-бабушка и что поэтому мать Авіи при своемъ царственномъ внукв Асв оставалась въ званів царицы-матери, или Gebira, до тахъ поръ, пова Аса не отстраниль ея за ея идолоповлонство 60). Другіе думають иначе. Впрочемъ очень можеть быть, что и мать Асы носила имя Маахи и происходила изъ рода Авессалома. Мать царя Іосафата, сына Асы, называется Азувою, которая была дочь Саланля <sup>61</sup>). Іосафать жениль сына своего Іорама на дочери царя Ахава (ниже). Жена Охозін, мать Іоаса, называется Цивьею (Зивсею) изъ Вирсавін 63). У Іоаса были двів жены, отъ которыхъ онъ имівль сыновей и дочерей 63). Далве перечисляются: Ісгоаддань изъ Герусалима, мать Амасін (4); Іехолія (Іехалія) изъ Іерусалима, мать Азарін (Озін) (5); Іеруша, дочь Садока, мать Іоанама 66); Ави, также Авія, дочь Захарів, какъ мать царя Езеків 67); Хевинба, мать Манассів 69); Мешумемеев (Мезулемеев), дочь Харуца, изъ Ятбы, какъ мать

<sup>56)</sup> По Іосифу І. с. только 30.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) 2 Hapan. 11, 18-23.

<sup>😘 2</sup> Парал. 13, 21.

<sup>&#</sup>x27;°) 3 Цар. 15, 10.

<sup>••) 3</sup> Цар. 15, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) 3 Hap. 22, 42. 2 Hapar. 20, 31.

<sup>42) 4</sup> Hap. 12, 1. 2 Hapar. 24, 12.

<sup>63) 2</sup> Hapaz. 24, 3.

<sup>4) 4</sup> Hap. 14, 2. 2 Hapas. 25, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) 4 Hap. 15, 2. 2 Hapar. 26, 3.

<sup>44) 4</sup> Hap. 15, 33. 2 Hapas. 27, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) 4 Hap. 18, 2. 2 Hapar. 29, 1.

<sup>48) 4</sup> Hap. 21, 1.

Аммона <sup>68</sup>), *Іедида* (Идида), дочь Адліи, изъ Боцвафы, мать Іосіи <sup>70</sup>); *Хамуталь*, дочь Іереміи, изъ Ливны, мать Іоахаза <sup>71</sup>); *Зебудда*, дочь Федаіи, изъ Румы, мать Іоакима <sup>72</sup>); *Нехушта*, дочь Елкавана, изъ Іерусалима, мать Іехоніи, предавшаяся вмѣстѣ съ сыномъ своимъ царю Навуходоносору въ надеждѣ на помилованіе;
но послѣдній отвель царя вмѣстѣ съ его матерью и его женами
въ плѣнъ въ Вавилонъ <sup>73</sup>). Наконецъ *Хамуталь*, дочь Іереміи,
изъ Ливны, мать Седекіи <sup>74</sup>).

## В. Изъ царства Израильскаго.

Изъ царицъ въ десятиволънномъ царствъ поименовываются только некоторыя. Имя матери придается только Церую вдове матери перваго даря Израильскаго Іеровоама 75). О женъ его, имя которой не приводится, Священное Писаніе разсказываеть слідующее. Когда Іеровоамъ, несмотря на прещеніе Божіе, не отступаль отъ идолоповлонства, тогда Богъ посътилъ его болъзнію его сына. Въ несчастіи онъ вспомниль о пророкв Ахін, объщавшемъ ему нъногда царство и твердый домъ 76). Но такъ какъ онъ сознавалъ, что онъ не исполниль предъявленнаго ему пророкомъ условіябезусловной върности Ісговъ, то и не ръшился обратиться въ нему самъ, но старался нъкоторымъ образомъ исхитить у него отвътъ. Онъ посылаетъ свою жену, мать отрока 77), и притомъ переодътою, въ Силомъ нь пророку, чтобы онъ не узналъ ея и не высказался очень ръзко. Въ довершение обмана она должна была взять съ собою для пророка десять хлабовъ, лепешку и кувшинъ меду-незначительный дарь, какой обыкновенно приносили жены простыхъ гражданъ. Однако Богъ не только предвозвъстиль ослъп-

<sup>69) 4</sup> Hap. 21, 19.

<sup>10) 4</sup> Lap. 22, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) 4 Цар. 23, 31.

<sup>12)</sup> L. c. 23, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) L. c. 24, 8-15.

<sup>&#</sup>x27;') 4 Hap. 24, 18. Iep. 52, 1.

<sup>15) 3</sup> Hap. 11, 26.

<sup>16)</sup> L. c. 11, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Iocusto, Ant. VIII. 11, 1 Hashbaut ero Obumero.

шему отъ старости пророну прибытіе этой женщины и отврыль двло, по которому она придеть, но и вложиль ему въ уста слова, которыя ему следуеть сказать ей. Услышавъ шорохъ ногъ ея при входь, Ахія сказаль: "Войди, жена Іеровоанова! Для чего было тебъ переодъваться"? Затъмъ онъ предвозвъщаеть ей за гръхи Іеровоама совершенное и позорное искорененіе всего его семейства и даеть ей отвъть относительно ея больнаго умретъ, какъ скоро нога ея вступитъ въ городъ, и одинъ изъ всъхъ мужскихъ членовъ дома Іеровоамова удостоится чести надлежащаго погребенія, такъ какъ Господь обрвлъ въ немъ нвито доброе. Посль того какъ онъ возвъстиль еще ей судъ Божій надъ народомъ-плвиъ, она уппа и пришла въ Опрцу; и лишь только она переступила чрезъ порогъ дома, дитя умерло 10 Госифъ присовокупляеть, что она во всю дорогу планала и изливалась въ жалобахъ и чъмъ болъе она спъшила, тъмъ болъе ускоряла невабъжную смерть своего ребенка.

Изъ всёхъ женщинъ Ветхаго Завёта Ісзавель \*0 играетъ поистинъ дьявольскую роль. Она была дочь Еоваала, царя Сидонскаго, и едълалась женою Ахава, царя Израильскаго, и въ качествъ таковой въ его царствованіе и послъ его смерти накъ царица-матъ въ продолженіе еще 13 лѣтъ оназывала самое пагубное влінніе на парство Израильское, а послѣ замужства дочери ея Гоооліи съ Іорамомъ, царемъ іудейскимъ, посредственно и на царство іудейское. Еоваалъ есть упоминаемый у Іосифа \*1) '1θόβαλος, царь сидонскій и Тирскій и жрецъ Астарты, похитившій престоль по умерщвленіи брата своего Фелеса. И Ісзавель была достойною дочерью этого убійцы царя и идольскаго жреца \*2). Іосифъ наображаеть ее безпокойною и дерзкою женщиною, которая построила капище богу Ваалу, устроила священныя рощи и установила жре-

<sup>79) 3</sup> Hap. 14, 1.1

<sup>\*\*)</sup> LXX: Ίєσαβήλ, Амеросій, Exh. Virg. ср. 5: Ісзавель, это пустое в суетное разлитіє, вбо имя значить буквально: пустой и суетний разливь. De fug. saec. ср. 6: продитіє крови. Руперт», Арос. 2: истеченіе крови, Исидоръ, Етуп. 1. 7. ср. 6. ц. 78: Ісзавель—истеченіе крови, или источающая кровь, или лучие: гдъ ваходится навозная яма. Ибо когда она была выброшена изъ окна, то псы эли плоть ел. §

<sup>&</sup>quot;) Ant. VIII. 13, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) 3 Ilap. 16, 31.

цовъ Вааловыхъ. Гордая, властолюбивая, любившая блескъ и ръшительная, она при преследованіи своихъ плановъ переступала всв границы права, не боямась прибъгать даже въ вровопромитію и оказывала на своего пустаго и слабаго мужа подавляющее вліяніе. Какъ фанатическая дочь жреца Астарты, она всеми средствами насиля и соблазна сумвла сдвлать свою отечественную религію господствующею государственною религіею и въ царствъ Изранльскомъ, а впоследствім чрезъ свою дочь даже и въ царотве і удейскомъ. Она хлопотала въ особенности объ искоренении служения Ісговъ, стараясь достигнуть этой цвли прововымъ преследованиемъ пророковъ и другихъ чтителей Ісговы 82). По ся настоянію царь Ахавъ поставиль въ Самаріи великольпное капище Ваалу съ каменною статуею этого бога. Въ этомъ капище было много кодоннъ и богатая утварь и при немъ состояло множество жрецовъ 84); содержаніе 400 прорововъ Астартовыкъ и 450 Вааловыхъ Ісзавель приняла на себя 85). Сильнъйшее противодъйствіе оказываль ей пророкъ Илія, рішившійся вступить съ нею въ открытую борьбу за Бога Израилева. Однако и здесь она сумела сдълать царя своимъ орудіемъ 8°); потому что даже после мавестнаго славнаго торжества живаго Бога надъ Вааломъ на горъ Кармыт этотъ великій служитель Божій должень быль спасаться быствомъ отъ преследованія неистовствующей женщины, котевшей отистить за своихъ ивбитыхъ жрецовъ Вааловыхъ 87). Съ какою безстыдною дервостью эта презрънная женщина попирала справедливость, если последняя има въ разревъ съ желеніями ся мужа. это повазываеть вывванное ею умерщвленіе Навусея, совершенное съ юридическою законностью. Подгъ дворца Ахава въ Изресли находился виноградникъ Навуеся. Такъ какъ царь хотелъ иметь этоть виноградникь для расширенія царскаго сада, а Навусей по религіознымъ причинамъ 88) не желалъ отчуждать его, то царь воротился домой огорченный и выражаль свое недовольство чисто по-дътски. Узнавъ причину этого недовольства, Ісзавель сказала

<sup>88) 3</sup> Hap. 18, 4. 13; 19, 14. 4 Hap. 9, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) 3 Hap. 16, 31; 18, 19. 21. 4 Hap. 3, 2, 10. 19. 22. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) 3 Hap. 18, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) 3 Цар. 18, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) 8 Hap. 19, 1.

<sup>\*\*)</sup> Левит. 25, 10-28. Числ. 36, 1.

ему пронически: "что за царство было бы въ Израилъ, еслибы ты такъ поступаль (то-есть еслибы ты, царь, дозволяль такъ поступать съ собою)? Я доставлю тебт виноградникъ Навуеся (если ты не ръшаещься дъйствовать, накъ мужчена и царь)". Затъмъ дерзвая женщива написала отъ имени царя письмо, запечатала его царскою печатью и послала на старъйщинамъ и знатнайщимъ людямъ города. Въ этомъ письмъ она писеле, чтобы объявленъ быль пость (кань будто для искупленія тяжкаго грвка, таготвющаго на городъ, причемъ въ то же время затввающийся процессъ долженъ быль получить прямо видь законности) и чтобы Навусей посажень быль на первое ивсто въ народномъ собраніи, а противъ него-двое негодныхъ людей въ качествъ свидътелей противъ него въ томъ, будго онъ хулилъ Бога и царя, послъ чего овъ должень быль быть выведень и побить вамнями. Когда запуганные старъйшины привели въ исполнение это беззаконное привазаніе и увадомили Іскавель о казни Навусея, она предлагаєть Ахаву взять во вледение виноградинкъ, потому что Навусея нать въживыкъ. Акавъ отправился въ виноградникъ, чтобы взять его во владаніе. И воть по повеленію Божію его встратиль жайсь Илія угрозото, что Богъ повараеть это убійство и хищеніе на немъ и на женъ его провавою смертію, а идолоповлонство его-истребленіемъ всего дома его 8°), Когда Ахавъ получиль заслуженную смерть, Ісзавель продолжала свое пагубное вліяніе при двухъ сыновьяхъ своихъ, Охогін и Іорамів 10). Послів того канъ Інуй помасанъ былъ въ царя одникъ изъ ученивовъ пророка Елисея, онъ согласно повельнію Божію искорениль царское семейство и ндолоповлонетво. Прежде всего онъ умертвиль Іорама и вельль бросить тело его на поле Навусен. Затемъ онъ прибыль въ Изреель. Услышавъ объ этомъ, Ісзавель нарумянила лице свое, упрасила голову свою и съла у овна. Мивніе Ефрема Сирина и одругихъ »1), что Ісзавель разукрасилась для того, чтобы подкупить ь Інуя, предъстить его и остановить отъ дальнъйшихъ насилій, не-

<sup>\*\*) 3</sup> Ilap. гл. 21.

<sup>90) 4</sup> Lap. 3, 2

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Григорій Назіанзень, carm. theol. l. I. s. 2, mor. n. 29. v. 293; Нъкогда блудная в безстыдная Ісзавель нарумяння свое лице, однако блудница обагралась блудодъйственною кровью.

состоятельно; у вея быль уже 23-къ летній внукь 92),-вначить, она была уже въ преклонныхъ лътахъ. Гордан и непреклонная женщина хотела напротивъ того встретить узурпатора въ полномъ, импонирующемъ величіи и блескв царицы-матери и отравить ему побъду, по крайней мъръ нескрываемымъ, угрожающимъ вызовомъ. Когда Інуй вошель въ ворота дворца, она обращается къ нему: "Миръ ли Замврію, убійцъ государя своего?" Этими словами она хочеть устращить его и высказать ему угрозу, что и съ нимъ будеть тоже, что и съ узурпаторомъ Замвріемъ, владычество котораго было непродолжительно. Інуй не удостоиль ен взглядомъ, но спросиль, поднявь лице свое къ окну: "Кто со мною, вто?" Тогда нъсколько евнуховъ выглянули изъ боковаго окна и по приказанію Інуя выбросили изъ окна гордую, безчестную царицу. Кровь ея брызнуда на ствиу дворца и на коней въ молесищъ Імусвой, которые растоптали ее. Затъмъ на нее набросились псы. Подкръпавъ себя во дворцъ пищею, Інуй сказаль своинъ людямъ: "Отыщите эту проклятую (подвергшуюся проклятію Божію) и похороните ее, такъ какъ царская дочь она". Но отъ тъла ея нашли только черепъ, ноги и висти рукъ. Извъщенный объ этомъ, Інуй сказалъ: "Таково было слово Господа, которое Онъ марекъ чрезъ раба своего Илію Оесвитянина, сказавъ: на полъ Изреельсвомъ събдять псы тело Ісзавели; и будеть трупъ Ісзавели на участив Изреельскомъ, какъ навозъ на полъ, такъ что нието не сважеть: это Іезавель" 93).

Раввины указывають и причину, почему оть твла Ісзавели остались эти части. Дворецъ Ісзавели, разсвазываетъ Елісверь <sup>64</sup>), стояль на площади. Если мимо него проходиль свадебный повядь, то она выходила изъ него и радостно хлопала въ ладоши, изъ усть ея истекали благожеланія; такъ шла она, провожая повздъ, десять шаговъ. Если мимо шла похоронная процессія, она точно также выходила изъ своего дворца, ломала руки, пъла жалобныя пъсни и слъдовала за процессіей. Поэтому при исполненіи предсказанія Иліи: псы будуть ёсть плоть Ісзавели, неприкосновенными оста-

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) 4 Цар. 8, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) 4 Цар. гл. 9.

<sup>24)</sup> Pirke di R. El. 17.

лись тв части твла, которыми она оказывала любовь къ ближникъ. Найдены были черепъ, ноги и кисти рукъ.

Что никакому мъсту не суждено напоминать объ этой безславной женщинь, этого не имъль въ виду Інуй, но это предопредълено Богомъ. Такъ окончила эта женщина, въ течение 76 летъ оказывавшая столь развращающее вліяніе на Изранля. На примъръ ея мы видимъ, какъ мудро законъ Монсеевъ отвращался браковъ израильтянъ съ ханаанитянками: общеніе съ мрачнымъ идолопоклонствомъ и съ присущими ему пороками расторгало всв узы нравственности и ускорню паденіе парства. Поэтому Ісзавель служить образомъ плотской мудрости "5), животной жадности "6); она изображаетъ собою также синагогу, которая еще и теперь обагряется кровію <sup>97</sup>). Паденіе ся прообразуєть изранньскій народь въ плену, а немногія остатки оть нея есть образъ искаженной синагоги \*\*). Въ откровеніи св. Іоанна Богослова \*\*) одна женщива въ Оіатиръ, выдававшая себя за пророчицу и совратившая ученіемъ николантовъ часть върующихъ къ яденію идоложертвеннаго и къ блудодвянію, называется новою Ісзавелью. Другіе разумвють подъ этимъ самое одицетворенное джеучение николантовъ, которому давалось такое же мёсто, накое Ахавъ далъ Ісзавели.

Совершенно равнохарактерна съ матерью была дочь <sup>100</sup>) Госомія, <sup>101</sup>) которая въ нъкоторыхъ мъстахъ <sup>102</sup>) называется также, по основателю династіи, дочерью (то-есть внучкою) Амврія; чрезъбрачный союзъ ея съ Іорамомъ, сыномъ Іосафата, и проклятіе дома Ахавова перешло на парство Іудейское. Подобно своей матери и она старалась господствовать надъ своимъ мужемъ и затъмъ надъ своимъ сыномъ Охозією <sup>101</sup>). При ней идолопоклонство свиръпствовало въ парствъ Іудейскомъ <sup>104</sup>), служеніе Іеговъ было

<sup>95)</sup> Оригенъ, Псал. 36, hom. 1.

³6) Амаросій, de Nabuthe cp. 9 и 11.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Pynepms, in. Reg. l. 5. cp. 7.

<sup>98)</sup> Pynepms, l. c. cp. 14.

<sup>&</sup>quot;) 5, 20.

<sup>100, 4</sup> Цар. 8, 18. 2 Парал. 21, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) LXX и у Іосифа: Γοθολία.

<sup>105) 4</sup> Цар. 8, 26. 2 Парал. 22, 2.

<sup>103) 2</sup> Hapar. 21, 6; 22, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>) 4 Цар. 8, 18. 27; 11, 18. 2 Парал. 22, 3.

стѣсняемо ¹05), совершались кровавыя дѣла ¹06) и принимались пагубные политические совъты 107). Следствиемъ этого были тяжкия посъщенія Божін 108). Когда сынъ ея умерщиленъ быль Інуемъ, она сама завладъла браздами правленія и умертвила всехъ остававшихся еще наследниковъ царскаго престола 109), чтобы такимъ образомъ искоренить весь родъ Давида 110), собственными руками завершая опредвленный Богомъ судъ надъ потомками Ахава, начатый Інуемъ. Только младшій сынъ Охозін, именемъ Іовсъ, которому едва исполнился годъ, былъ избавленъ отъ върной смерти вивств съ кормилицею его бдительностію своей тетки Іосавеоы, сестры Охозіи отъ одного отца, но отъ другой матери, не Гоеодіп 111), и жены первосвященника Іодая; шесть лъть она скрывала и воспитывала его въ жилищъ первосвященника во дворъ храма 112), а Гонолія въ это время царствовала надъ землею. Однако, по истеченіи шести льть предусмотрительный и энергическій первосвященникъ Іодай нашелъ благовременнымъ положить конецъ господству этой тираннической царицы. После привлечения въ дело царскихъ твлохранителей, въ городъ съ помощью левитовъ созваны были сельскіе жители, примкнувшіе къ движенію, и Іоасъ быль торжественно провозглашенъ въ храмв царемъ. Услышавъ громкія восклиданія народа, Гонолія пришла къ народу въ храмъ, и когда она увидъла молодаго царя стоящимъ на возвышении и окруженнымъ князьями и ликующимъ народомъ, то разодрала въ отчаяніи свои одежды и закричала: "Заговоръ! заговоръ! " Чтобы однако она не умерла въ храмъ, Іодай приказалъ вывести ее за ряды и умерщвиять всякаго, кто будеть держать ея сторону. Затымъ она была умерщвлена на пути въ царскому конному двору (а не у Конскихъ врать въ Кедронской долинъ, какъ думаетъ Іосифъ), послъ чего совершилось истребленіе служенія Ваалу и возобновленіе завъта 113).

<sup>105) 2</sup> Hapar. 24, 7.

<sup>106) 2</sup> Парал. 21, 4.

<sup>107) 2</sup> Парал. 22, 4

<sup>108) 2</sup> Парал. 21, 16; 22, 7.

<sup>405) 4</sup> Hap. 11, 1. 2 Hapas. 22. 10.

<sup>416)</sup> Geodopums, qu. 35 in IV Reg.

<sup>111)</sup> Iocupo, Ant. IX. 7, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup>) 4 Hap. 11, 2. 2 Hapaz. 22, 12.

<sup>413) 4</sup> Цар. гл. 11. 2 Парал. гл. 23.

Въ Гоболіи отображается нечестіе синагоги, стремившейся уничтожить свия Христово (Давидово) 11, Французскій поэть Расинасдвиаль эту тиранническую и кровожадную женщину главнымъ лицомъ прекрасной трагедіи, отличающейся кромъ совершенства формы и чистоты языка безподобнымъ изображеніемъ характеровъ. Его другь, художникъ Антонъ Коапель (Coypel), изобразиль на одной картинъ ту сцену, когда Гоболію, по приказанію Іодая, выводять изъ храма на казнь.

# Вдовица Сарептская.

Предсказавъ царю Ахаву въ наказаніе за его идолоповлонствопродолжительную засуху и голодъ, пророкъ Илія пошель по повельнію Божію къ потоку Хораоу, гдь быль чудесно питаемъ воронами. Когда и этотъ потокъ спустя нъкоторое время высохъ всявдствіе недостатка дождя, тогда Господь повелья своему рабу идти въ Сарепту (Царпать), Сидонскій городь, расположенный на берегу Средиземного моря, и жить у вдовы, которой онъ (Господь) повельть кормить его. Эти последнія слова не говорять необходимо о томъ, что Богъ далъ знать вдовъ о прибыти пророка и повельяь ей принять и кормить его, а говорять только, что Богъ предрасположиль ее въ совершенію этого дела любви. Илія всталь в пошель; и когда онъ пришель нь воротамь города, то встрътиль вдову, собиравшую дрова, следовательно женщину бедную и безпомощную. Чтобы узнать, та ли это женщина, которой вельно заботиться о его пропитаніи, онъ, утомившійся отъ пути, прежде всего просить у нея напиться воды, и когда она пошла, чтобы принести ему воды, онъ присовокупляеть дальнъйшую просьбупринести ему и кусокъ жабба. Но она повлядась Господомъ, что у нея нътъ ничего печенаго, а есть только горсть муки въ кадкъ и немного масла въ кувшинъ, и вотъ она набираетъ дровъ для того, чтобы испечь этотъ остатокъ для себя и для своего сына: они събдять это и умруть. Изъ этого отвёта, въ которомъ она говорить только о своемъ сынв и ничего не говорить о мужв, Илія видить, что она-вдова, но видить вивств съ темъ и то, что

<sup>114)</sup> Glossa ordin. Ha 4 Kap. rs. 11.

она знаетъ Ісгову, Бога Израилева. Клятвою "Ісговою, Богомъ твоимъ" она исповъдуетъ себя чтительницею истиннаго Бога, котораго она называетъ его Богомъ, признавая его израильтяниномъ, а быть-можетъ и пророкомъ (по его одъянію). Она была слъдовательно язычницею, но не была поклонницею опникійскаго Ваала и Астарты, потому что къ таковой не былъ бы посланъ пророкъ, а была върующею язычницею <sup>115</sup>). Нътъ никакого основанія думать, чтобы она была родомъ израильтянка, вышедшая замужъ за омникійпа.

Илія утьшаєть ее словами: "Не бойся!", но присоединяєть въ этому требованіе, составлявшее для этой женщины тяжелое испытаніе ея въры: онъ требуеть, чтобы она изъ последней оставшейся муки и масла сдълала небольшой опръснокъ сначала для него, а ватемъ уже для себя и для своего сына, присовокупивъ однако объщаніе, что, по слову Ісговы, Бога Израилева, мука въ кадкъ не истощится и масло въ нувшинъ не убудеть до того дня, когда Господь дасть опять дождь на землю. И вдова сдёлала по его слову. Она пожертвовала върнымъ для невърнаго, потому что върила слову Ісговы, и получила награду за свое върующее довъріе 116): во все время засухи муна и масло у нея не истощались. Справедливо Евхерій 117) восхваляєть мужество и добродетель этой женщины, которая, забывая свою собственную нужду и нужду своего дътища, раздъляетъ последній нусовъ съ постороннимъ человеномъ и представляеть блистательнъйшій примъръ гостепріимства. Столь выдающаяся добродътель не могла лишиться и награды: въ то время накъ вокругъ господствуетъ голодъ, изъ горсти муки, по слову пророка, въ домъ вдовы возникаетъ обильная жатва, предохраняющая домъ отъ върной смерти 118).

<sup>115)</sup> Opusers in Luc. hom. 33. 3samoyems in ep. 2 ad Cor. hom. 19, 4. Geodopums qu. in III Reg. inter. 53. Hpononia comm. in III Reg. 17.

<sup>116)</sup> Прокопій, 1. с.: Принявъ объщаніе съ твердою върою, она принесла пищу, и сдълала это, не зная человъва, ноо была чужеземва и не вибла никакого иснятія о силъ пророчества. *Осодорыть* 1. с. Златоусть 1. с.: Что можно себъ представить мужественнъе этой женщины, которая твердо превозмогла силу природы и силу голода и смерти?

<sup>111)</sup> У Корнелін а Ляпиде.

<sup>\*\*\*)</sup> Евхерій 1. с. Іероним, ср. 54 (al. 10) ad Furiam: Вспомнямь о Сарептской вдовиць, которая своему спасенію и спасенію сыновей предпочла голодъ

Но эта върующая вдова получила отъ пророка не только тълесное, но и духовное благодъяніе, потому что Илія посланъ быль къ этой вдовъ, какъ выставляеть на видь своимъ невърующимъ современникамъ Інсусъ Христосъ (Лук. 4, 25), къ посрамленію ихъ, не столько для того, чтобы найдти у нея безопасное убъжище, сколько ради ея въры, для укръпленія и развитія ея, и не быль посланъ къ одной изъ многихъ вдовъ во Израилъ, изъ которыхъ нъкоторыя также приняли бы пророка, еслибы онъ были избавлены имъ отъ гнетущаго голода. Чудесное умноженіе муки и масла служило не только къ поддержанію жизни пророка и вдовы: удовлетвореніе тълесной нужды должно было служить вмъстъ съ тъмъ подготовляющимъ средствомъ для удовлетворенія ея духовной потребности.

Послъ этого, когда Илія поселился въ горницъ (верхнемъ поков) дома вдовы, сынъ ея забольть и умерь. Въ этой смерти благочестивая вдова увидъла наказаніе Божіе за свои гръхи, навлеченное на нее присутствіемъ человъка Божія, такъ что она говорить Иліи: "что мив и тебъ, человъкъ Божій? Ты пришелъ ко мив напомнить гръхи мои и умертвить сына моего". Достойны удивленія эти слова вдовы, говорить Өеодорить 119): она не приписываеть этого несчастія пророку, но видить причину его въ своихъ собственныхъ грахахъ; по своему смиренію она стращится того, что приняла пророва въ свой недостойный домъ. Въ этомъ высказывается върующее, воспріимчивое для божественной истины и сознающее свои гръхи сердце, которому Господь не могь отказать въ своей помощи. Какъ слъпота слъпорожденнаго (Іоан. гл. 9), точно также и смерть сына вдовы не была наказаніемъ за какіснибудь особенные гръхи, но должна была сдълаться средствомъ для проявленія діль Божінхъ на ней 120) и для подкріпленія ея

Илін; она готова была умереть вийстй съ смномъ въ наступающую же ночь, чтоби только остался въ живыхъ гость, желая лучше потерять жизнь, нежели милостиню, и изъ горсти муни приготовила себи обильную жатву Божію. Мука умножается и масло не истощается. Въ Гудей господствуетъ недостатовъ клиба, а у язической вдовы оказывается великое обиліе масла.

<sup>117)</sup> Quaest. in III, Reg. interr. 54. Сл. Прокопія 1. с.: Твониъ свётомъ, говорить, открыты мон сокровенные грёхи, и она, какъ чужеземка, не объясняла все вло прибытіємъ пророка, но приписала смерть отрока собственнымъ грёхамъ. И такимъ образомъ получила плодъ отъ ученія пророка.

<sup>120)</sup> Астустинь ad Simpl. 1. 2, quaest. 5: Онь допустиль смерть сына ен не

въры 121). Илія старается внушить ей это убъщеніе оказаніемъ спасительной помощи: онъ взять съ ея рукъ мертваго сына, понесъ его въ горницу, гдѣ жить, и положить его на свою постелю. Въ этомъ тихомъ уединеніи онъ изливаеть свое сердпе, проникнутое глубочайшимъ состраданіемъ къ скорби своей благодътельницы, въ смиренной увъренности предъ Господомъ, чтобы тѣмъ сильнъе расположить Его къ оказанію помощи. "Господа, Боже мой! взываеть онъ. "Ужели Ты и вдовъ, у которой и пребываю, сдълаешь эло, умертвивъ сына ея? Эти слова заключають въ себъ не укоръ Богу, но служать выраженіемъ борющагося съ Богомъ въ въръ молящагося, который носить въ себъ увъренность исполненія его прошенія, какъ будто онъ хочетъ сказать: Ты, Боже мой, по Своей благости и правосудію, не можешь отдать смерти сына этой вдовы.

Затъмъ пророкъ приступаеть сейчасъ же къ дълу воскрешенія отрока. Онъ простерся надъ отрокомъ трижды и воззвалъ къ Господу и сказалъ: "Господи, Боже мой! да возвратится душа отрока сего въ него!" Илія поступилъ такъ же, какъ поступалъ и Христосъ при исцъленіи глухонъмыхъ, слъпыхъ и слъпорожденныхъ<sup>133</sup>). Онъ пользуется естественнымъ средствомъ согръванія и оживленія, не думая, чтобы оно было дъйствительно уже само по себъ, но будучи твердо увъренъ, что Богъ, по его усиленной молитъъ, сообщитъ этимъ естественнымъ средствамъ божественную, животворящую силу.

Молитва его была услышана: отровъ ожилъ, послъ чего Илія отдалъ его матери его съ словами: "смотри, сынъ твой живъ!" Этимъ чудомъ богобоязненная женщина была силъно укръплена въ ея въръ въ Бога Израилева. Она уже не только признаетъ Илію человъкомъ Божіимъ, какъ признавала прежде, но и узнала,

для причиненія зда, но для произведенія во славу Своего вмени чуда, которымъ прославиль пророка: такъ и Госнодь говорить, что Лазарь умеръ не для смерти, но чтобы прославился Отецъ въ Сынъ Своемъ (Іоан. 11, 4). И все послъдующее, а равно и довъріе, оказанное ею Илін, удостовъряєть, что все это случилось не для того, чтобы гостепріниство ея было наказано горькою скорбію, но для того, чтобы лучше показать вдовъ, какого слугу Божія она приняла къ себъ.

<sup>121)</sup> Прокопій, l. с.: быть-можеть сынъ вдовы умерь къ лучшему, чтобы она увидала его воскресеніе, которое было противь природы, и исполнилась твердой візры и благочестія.

<sup>\*22)</sup> Марк. 7, 33; 8, 28. Іоан. 9, 6, 7.

что слово Господне въ устахъ его истинно, исповъдуя этипъ въру въ Бога Израилева, какъ въ истиннаго Бога 122). По іудейскому преданію 124) возвращенный къ жизни сынъ вдовы былъ пророкъ Іона 123). Эта вдова, принявшая въ свой домъ гонимаго израильтянами пророка, питавшая его и потому предпочтениая всъмъ вдовамъ во Израилъ, есть обравъ върующей языческой церкви, которая съ радостію принимала апостоловъ и у которой не убываеть хлібоъ Христовъ и елей святаго помазанія 126).

#### Вдова пророческаго ученика и Сонамитянка.

Подобно Илія и ученикъ его Елисей былъ человъкомъ Божінкъ, котораго Господь одарилъ Своимъ духомъ для чудесныхъ дълъ. Если Богъ въ ветхозавътномъ законъ неоднократно и настоятельно требуетъ относиться съ состраданіемъ къ вдовамъ и сиротамъ и заботиться объ нихъ, если Онъ представляетъ Себя Самого ихъ Отцомъ и Защитникомъ, если участіе къ нимъ и забота объ нихъ служитъ признакомъ истинной богобоязни и благочестія, напротивъ того отсутствіе заботливости объ нихъ и пренебреженіе къ нимъ считаются самыми тяжкими гръхами: то намъ нечего, конечно, удивляться тому, что къ существеннымъ свойствамъ человъка Божія относится—быть защитникомъ и покровитемъ вдовъ и спротъ и оказываться таковымъ на дълъ. Безъ такого дъла пророческое

<sup>123) 3</sup> Lap. 17, 7-24.

<sup>124)</sup> Pirke de R. Elies. 83.

<sup>126)</sup> Ісронимъ, ргаеf. ad Jon.: еврен передаютъ, что онъ (Іона былъ сынъ сарептской вдовы, котораго Илія воскреснять изъ мертвыхъ, послів чего мать говорила ему: теперь я узнала, что ты человівкъ Божій и что слово Божіе въ устахътвоихъ истинно, откуда и самъ отрокъ получилъ свое имя. И потому. что Илія говорилъ правду, и воскрешенный имъ называется сыномъ правды.

<sup>126)</sup> Іеропимъ, сот. in Abdiam. Ориненъ, in Luc. hom. 33. Амеросій, de viduis ср. 3. Осодоритъ, qu. in III, Reg. interr. 53: она прообразовала церковъ възъязичниковъ, принявшую съ върою Того, котораго преследовали нарамлътяне. а также апостоловъ нагнаннихъ ими. Румертъ, in Reg. l. 5, ср. 7 и 8. Исидоръ, Alleg. S. Script. п. 96: вдова, къ которой былъ посланъ Илія для прокориленія, есть церковь, къ которой пришелъ Христосъ и въ которой благословляется и не оскудъваетъ мука и масло, то-есть благодать тела Христова и святаго номазанія, каждодневно раздаваемая всему міру и некогда не уменьшающаяся.

призваніе этихъ двухъ пророковъ-двятелей лишено было бы существеннаго момента.

Одна изъ женъ сыновъ пророческихъ съ воплемъ говорила Елисею: "рабъ твой, мой мужъ, умеръ. А ты знаешь, что рабъ твой боялся Господа. Теперь пришель заимодавель взять обоихъ дътей моихъ въ рабы себъ". По Іосноу 127), раввинамъ 128), Өеодориту 120). и друг. эта женщина была вдова пророка Авдія, который во время гоненія при Іезавели укрыль и содержаль 100 учениковъ пророческихъ, истощиль этимъ свое состояніе и впаль въ долги 130). Это мивніе основывается можеть-быть на словахь этой женщины, сказавшей о своемъ мужь: онъ боядся Господа, что означается именемъ: Авдій (Obadja). Тогда Елисей сказаль ей: "что мив сдвлать тебъ? Скажи миъ, что есть у тебя въ домъ?" И она отвъчала: "нътъ у рабы твоей ничего въ домъ, кромъ сосуда съ елеемъ". Следовательно нужда этой вдовы дошла до крайнихъ пределовъ. Пророкъ велить ей набрать у всёхъ сосёдей побольше порожнихъ сосудовъ, затемъ запереться съ сыновьями и наливать изъ своего сосуда масло во всв эти сосуды, пока они наполнятся.

Запоръ дверей имътъ цълю устранить всякую помъху извиъ и внушить вдовъ убъжденіе, что это чудо совершаетъ единый Богъ, безъ всякаго содъйствія человъка. Дъло шло здъсь объ исполненіи приказанія человъка Божія и о такомъ актъ, который долженствовалъ совершиться не среди шума будничной жизни, но въ тихомъ уединеніи. Женщина сдълала по приказанію пророка, заперла за собою дверь,—сыновья принесли ей сосуды, а она наливала въ нихъ изъ своего сосуда, въ которомъ находилось немного елея, чудесно умножившійся елей. Когда сосуды были наполнены, она сказала сыну своему: "подай миъ еще сосудъ". А онъ отвъчалъ: "иътъ болье сосудовъ". И остановилось масло, то-есть перестало течь.

Вдова не хотвла безъ совъта съ пророкомъ употребить даръ, полученный ею при его посредствъ. Когда она пересказала случившееся, то онъ сказалъ ей: "пойди, продай масло и заплатъ

<sup>\*27)</sup> Antiq. IX, 4, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>428</sup>) Mid. Rabba Exod. 31 H Mid. Jalkut. Simeoni II Reg. № 228.

<sup>129)</sup> Interr. 14 ad IV Reg.

<sup>130) 3</sup> Ilap. 18, 3.

долги твои; а что останется, твиъ будешь жить съ сыновьями твоими  $^{(181)}$ ).

Такъ какъ это повъствованіе имъетъ разительное сходство съ повъствованіемъ въ 3 Цар. 17. 7—16, то нъкоторые протестантскіе толкователи ечитали его не болье, какъ нъсколько измъненною копіей послъдняго. Однако, при болье близкомъ разсмотръніи сходство ограничивается только тъмъ общимъ пунктомъ, что какъ здъсь, такъ и тамъ, вдова съ своими дътьми была избавлена пророкомъ отъ нужды и крайности; всъ другія обстоятельства расходятся. Тамъ пророкъ посылается къ женщинъ, живущей въ языческой странъ и долженствующей прокормить его; здъсь жена пророческаго ученика отыскиваетъ пророка и умоляетъ его о помощи. Тамъ дъло идетъ о сохраненіи жизни во время голода, здъсь—объ освобожденіи двухъ сыновей отъ предстоящаго рабства. Тамъ два необходимъйшихъ жизненныхъ припаса—мука и масло не убываютъ и умножаются, здъсь масло умножается разъ навсегда и затъмъ продается для уплаты долговъ.

По блаж. Августину 132) эта вдова служить прообразомъ церкви, которая была избавлена отъ большаго долговаго бремени гръха умноженіемъ елея любви, милосердія и благодати во время пришествія Христова. Соста, отъ которой ей приходится замиствоваться порожними сосудами, изображають собою языческіе народы, бывшіе безъ втры, безъ любви и безъ добрыхъ дълъ. Руперто 133 видить въ матери двухъ сыновей предъизображеніе церкви, состоящей изъ іудеевъ и язычниковъ и освобождаемой отъ ея долга пророкомъ (Христомъ).

Однажды Елисей проходиль чрезъ Сонамъ, небольшой городокъ въ колънъ Иссахаровомъ, на склонъ Малаго Ермона. Здъсь одна богатая женщина упросила его къ себъ ъсть хлъба, послъ чего онъ всегда, проходя этимъ мъстомъ въ своихъ странствованіяхъ съ Кармила въ Израиль и обратно, заходилъ обыкновенно къ ней. Халдейскій текстъ называеть ее женщиною боявшеюся гръха, а арабскій толковникъ—женщиною, отличавшеюся благочестіемъ по отношенію къ Богу и избъгавшею худыхъ поступковъ. По ізлей-

<sup>131) 4</sup> Lap. 4, 1-7.

<sup>132)</sup> Sermo 42 (ab de temp. 206) de Eliseo.

<sup>133)</sup> De Trin. in Reg. l. 5, cp. 24.

скимъ показаніямъ 134) она была сестра сонамитянки Ависаги, согръвавшей царя Давија въ его старости, и мать пророка Іддо. И сказала эта женщина мужу своему: "вотъ я знаю (по всей его наружности и по его поведенію, а не потому, какъ думаєть Pirke di Elies., что ни она и ни одна женщина не могла смотръть ему въ лице), что человъть Божій, который проходить мимо насъ постоянно, святой. Сдвлаемъ небольшую горницу надъ ствною и поставимъ ему тамъ постелю и столъ и съдалище и свътильникъ; и вогда онъ будеть приходить къ намъ, пусть заходить туда". Когда впоследствій Елисей ночеваль однажды въ устроенной для него горниць, онъ захотыть выразить признательность своей хозяйкъ за оказанную ему любовь, призваль ее къ себъ чрезъ слугу своего Гіезія и вельть ему сказать ей: "воть ты заботишься о нась: что сдълать бы тебъ? Не нужно ли поговорить о тебъ съ царемъ или съ военачальникомъ?" Представляется страннымъ, что Елисей не самъ говорить съ женщиною, которая однако стояла передъ нимъ, но высказываль ей чрезъ своего слугу готовность къ взаимной услугь. Это происходило не отъ того, чтобы онъ не хотвль иметь съ нею непосредственнаго сношенія, для сохраненія своего достоинства, такъ какъ впоследствін (ст. 15) онъ говорилъ съ нею непосредственно, равнымъ образомъ и не отъ того, чтобы священный писатель находиль неприличнымъ для учителя закона такое сношеніе съ женщиной: это происходило только въ виду того большаго страха, который женщина чувствовала къ святому мужу Божію, чтобы ей темъ искреннее можно было высказать желанія своего сердца. Она отвъчала: "нътъ, среди своего народа я живу тихо и спокойно и не имъю нужды заискивать и желать чего-нибудь у великихъ и сильныхъ земли". Быть-можеть она хотвла дать понять, что она принимала пророка не ради награды, но ради его самаго и ради Бога.

Елисей находиль темъ более необходимымъ сделать что-нибудь для нея и спращиваетъ своего слугу, не знаетъ ли онъ, что можно бы сделать для нея. Тогда Гіезій отвечаль: "да вотъ, сына нетъ у ней, а мужъ ея старъ". Елисей велель опять позвать женщину и возвестиль ей, когда она стала въ дверяхъ (потому что изъ сиромности и почтенія она не вошла въ горницу): "черезъ годъ,

<sup>114)</sup> Pirke di Elies. Exod, 33 n Rabbi Salomon.

въ это самое время, ты будешь держать на рукахъ сына". Пораженная, на половину надъясь. на половину сомнъваясь, но смиренно женщина отвъчаетъ: "нътъ, господинъ мой, человъкъ Божій, не обманывай рабы твоей", то-есть не возбуждай во мет напрасныхъ надеждъ! Это объщание и исполнилось въ назначенное время: она стала беременною и родила сына на другой годъ въ это самое время. Однако вскоръ въръ этой благочестивой женщины предстояло подвергнуться испытанію и быть прославленною славнымъ дъломъ всемогущества Божія чрезъ посредство пророка Божія. Когда ребеновъ выросъ въ отрока и пошелъ однажды въ отцу своему, находившемуся съ жнецами на поль, онъ сталь жаловаться на сильную головную боль. Принесенный домой въ матери, овъ уже въ полудню умеръ у нея на кольняхъ, въроятно вслъдствіе солнечнаго удара. Она сейчасъ же отправилась въ горницу, подожила мертваго ребенка на постелъ человъка Божія и заперла дверь. Она хотвла пока держать въ тайнъ смерть отрока, потому что питала молчаливую надежду, что человъкъ, объщавшій ей сына и не обманувшій ен, опять окажеть ей свою помощь; полагая тажимъ образомъ покойника въ горницъ и на постелъ пророка, она нъкоторымъ образомъ передаетъ уже его теперь человъку Божію, за которымъ и собирается въ путь.

Но такъ какъ она не хочетъ пуститься въ путь безъ въдома мужа, то она и просить у него,--- не сообщая ему однако о смерти ребенка, — одного слугу и одну ослицу, чтобы поскоръе отправиться въ человъку Божію, и на вопросъ мужа: "зачъмъ тебъ вхать въ нему? Сегодня не новомвсячие и не суббота" - отвъчаеть: "корошо!" то-есть: я отправлюсь, не препятствуй мив! И воть она осванала ослицу и въ сопровождении слуги поспъшно отправилась въ Елисею на гору Кармилъ. Последній, увидевъ ее издали, посладъ къ ней навстръчу Гіезія спросить ее о ея здоровьи и о здоровьи ея мужа и ребенка: доказательство, въ какомъ высокомъ уваженій и почеть эта женщина находилась у пророка. Не вступая съ нимъ въ дальнъйшіе разговоры, она отвъчаеть: "здоровы!", опъшитъ къ пророку на гору и бросается къ его погамъ, чтобы вымолить помощь у человъка Божія. Когда Гіезій, видъвшій униженіе достоинства своего господина въ обниманіи его ногъ женщиною, жотвлъ помвшать ей въ этомъ и отвести ее, то быль остановленъ проровомъ, который сказаль ему: "оставь ее! Душа у ней огорчена, а Господь сврымь оть меня и не объявимь мив". Въ этихъ

послъднихъ словахъ заключается извиненіе со стороны пророка, почему онъ не пришелъ сейчаеть же въ Сонамъ и не предотвратилъ смерти ребенка. Затъмъ глубоко огорченная матъ напоминаетъ пророку его объщаніе, не высказывая прямо, что такое случилось съ нею, хотя это легко могло бытъ угадано Елисеемъ. "Просила ли я", говоритъ она, "сына у господина моего? Не говорила ли я: не обманывай меня?"—Она какъ бы желала сназатъ этимъ: я не жаловалась на свое безчадіе и не желала имътъ сына. А теперь я несчастнъе, нежели была прежде. Ибо лучше совсъмъ не миътъ дътища, чъмъ, имътъ одво тольно, лишитъся его опять.

Пророкъ, сострадательное сердце котораго было тронуто скорбію и жалобою женщины, рвшается оказать немедленную помощь. Онъ приназываеть поэтому своему слугь Гіезію немедленно приготовиться въ путь, взять посожь пророка, не привътствовать никого на пути и не отвъчать на привътствія и положить посокъ (символъ силы Божіей) на лице ребенка, чтобы такимъ образомъ вмъсто него пробудить ребенка отъ смертнаго сна. Что Гісвію не следовало никого приветствовать и никому отвечать на приветствія, на это указывають различныя причины: Гіезій не должень терять время на пути въ безполезныхъ разговорахъ и долженъ быль воскресить ребенка еще до возвращенія мужа 135) или чтобы онъ не хвалился передъ встречными темъ, что учитель послаль его воскресить умершаго, не оскорбиль этимъ Бога и не устраныть бы этимъ чуда 136) или же чтобы онъ сосредоточился въ себъ молетвою и размышленіемъ и приготовился такимъ образомъ къ совершенію двла Вожія 137).

Однако мать ребенка недовольна этимъ: она заклинаетъ пророка, чтобы онъ самъ пошемъ съ нею. "Живъ Господъ и жива душа твоя! Не отстану отъ тебя". Настоятельная просьба женщины, чтобы Елисей пошемъ самъ, проистекала безъ сомнёнія изъ того убъжденія, что такъ какъ ребенокъ умеръ, то помочь здёсь можетъ не Гіевій, но только пророкъ, объщавшій ей сына, а также изъ горячаго сердечнаго желанія увидёть своего сына снова живымъ. Тогда Елисей всталь и пошемъ за нею. Дорогою они встрвтили возвращавшагося Гіезія, который сообщиль имъ о безплод-

<sup>135)</sup> Августинъ, sermo 42 l. c.

<sup>136)</sup> Өеодорить, interr. 17 ad IV Reg. Прокопій, ad h. l.

<sup>137)</sup> Anspociä, l. 7 in Luc. n. 63.

ности своего опыта воскрешенія: несмотря на то, что онъ положиль посохъ на лицо ребенка, последній не обнаруживаль никакихъ признаковъ жизни. Затъмъ Елисей входить въ домъ, гдъ мертвый ребеновъ лежалъ на постель, и сейчасъ же приступаеть въ совершению дъла Божія, поступая въ главновъ по привъру своего учителя и отца Илів. Онъ запираєть за собою дверь, молится Господу, ложится надъ ребенкомъ, такъ что его уста, глаза и ладони приходятся къ устамъ, глазамъ и ладонямъ ребенка, и когда онъ простерся на немъ, то тело ребенка согрелось. Затемъ онъ всталъ и прошель по горните взадъ и впередъ, потомъ опять простерся на ребенкъ, который послъ этого семь разъ чихнулъпервый признавъ возвращенія жизни — и открыль глаза. Тогда Елисей вельдь Гіезію позвать сонамитянку, и когда она пришла нъ нему, онъ сказаль ей: "возьми сына своего!" Она упала ему въ ноги и повлонилась до земли, чтобы выразить благодарность человъку Божію, взяла сына своего и пошла 128).

И этоть разсказь имветь большое сходство съ разсказомъ въ 8 Цар. 17, 17, почему нъкоторые протестантскіе толкователи считають и его не болье, какъ подражаніемъ последнему. Однако при всемъ сходствъ оба факта существенно отличны другь отъ друга. Тамъ дъло идеть объ оживленіи варослаго сына сарептской вдовы, у которой остановился пророкъ Илія, здівсь-о воскрещелів ребенка сонамитянки, оказавшей гостепріимство пророку Елисею въ своемъ домъ и у которой быль еще живъ мужъ. Ребеновъ сонамитянки быль вмёстё съ тёмъ сыномъ обётованія, каковымъ не быль сынь вдовы сарептской. По блаж. Августину 139) эта безплодная сонамитянка, получившая сына по молитев Елисея, служить прообразомъ деркви, родившей съ пришествіемъ Христовымъ народъ христіанскій; и какъ умершій сынъ быль возвращень пророкомъ къ жизни, такъ и Христосъ оживилъ погребенные въ своихъ гръхахъ языческіе народы и возвратиль церкви. Николай Лиранъ 140) видить въ сонамитянкъ изображение религиозной личности, принимающей Христа въ горницъ своего сердца и уготоваяющей для Него тамъ постоянное мъстопребываніе.

<sup>138) 4</sup> Hap. 4, 8-37.

<sup>135)</sup> Sermo 42 l. c.

<sup>140)</sup> Ad IV Reg. cp. 4.

# Жена и дочери Іова.

Когда благочестивый страдалець Іовь, пораженный ужасною проказою, сидъль на кучъ пепла и лишень быль всякаго утъщенія, къ нему приступила единственная оставшаяся у него женане для того, чтобы благочестивыми утвшеніями облегчить его страданія и сдвлать ихъ болве выносимыми, но для того, чтобы ввести его въ искушение и довести до богохульства. Но откуда происходила эта жена? Для отвъта на этотъ вопросъ недостаеть достовърныхъ источниковъ. Филонъ, халдейскій парафрасть, Руперть 141) и другіе думають, что женою Іова была Дина, дочь Іакова, отъ которой онъ имълъ 14 сыновей и 6 дочерей, и именно 7 сыновей и 3 дочери до своей бользни и столько же сыновей и дочерей по возстановленім здоровья. По другому показанію іудейскихъ толкователей Іовъ после своей болезни и по смерти своей жены женился на Динъ и имълъ отъ нея прекрасную дочь, которая впоследстви вышла замужъ за Потифара и родила ему Асеневу, жену Іосифа.

Іовъ лишился сыновей и дочерей, - почему же у него не была отнята и жена? Нельзя принять мивнія Филона, что она была пощажена за заслуги отца своего Іакова; потому что, если благочестивыя дъти Іова не были пощажены за святость своего отда, то тымь менье могла быть пощажена нечестивая жена за заслуги своего отца. Святые отцы согласны между собою въ томъ, что діаволь, отнявшій у Іова по допущенію Божію все его имъніе и его детей, оставиль ему жену для того, чтобы воспользоваться ею, какъ удобнымъ орудіемъ, для доведенія благочестиваго мужа до паденія, послів того какъ его прежнія попытки оказались тщетными всявдствіе благочестія Іова: если онъ чрезъ жену довель до паденія перваго мужа, то тімь болье разсчитываль достигнуть этого на сей разъ при еще болъе благопріятныхъ обстоятельствахъ. Тамъ, у Адама, дъло шло о пренебрежении и преступлении заповъди Божіей, здъсь-о богохульствъ. Первый Адамъ въ раю паль, послушавъ свою жену, другой Адамъ на кучъ пепла побъдилъ,

<sup>141)</sup> In Prolog. ad Ios. H l. 8 gen. cp. 11.

вразумивъ свою жену <sup>142</sup>); чъмъ опаснъе искушеніе со стороны собственной жены, тъмъ славнъе побъда благочестиваго страждущаго мужа <sup>143</sup>). Поэтому блаж. Августинг справедляво называеть жену Іова сподвижницею діавола <sup>144</sup>); св. Златоуств называеть ее сильнъйшимъ орудіемъ его <sup>145</sup>) и стънобитною машиною, тщетно направленною противъ башни, сдъланной изъ слоновой вости <sup>146</sup>); Григорій Великій—лъстницею, приставленною діаволомъ для того, чтобы пронивнуть въ башню <sup>147</sup>); Оригенъ—служительницею не-

<sup>142) 3.</sup> amoyema, sermo 2 de Anna: Boopymelica (cataba) ha storo myma tabl, чтобы советь (то-есть) не быль подозрителень и скрыль въ словахъ жены ядь, преувеличивая весчастіе; и Ехр. in Is. 3. Hom. 28 in Iob. n. 3: по отнятію всего ему оставлена одна только жена, да и та оставлена для искушенія и козней. Воть почему діаволь и не погубиль ся вм'яст'я съ ся сыновьями и не домогался смерти ел, надъясь имъть въ ней сильную помощь себъ въ искушении этого святаго мужа. Поэтому онь и оставнив ее, какъ самое сильное и удобное для себя орудіе. Если, говорить, я чрезь жену изгиаль человіна изь рая, то тімь болье въ состояніи буду ниспровергнуть сидящаго на навозной кучв. Авчустинь, Епатт. In Ps: 29. п I: къ рачамъ тъла присоединилась оставленная жена, подобно Евъ, пособинца діавола, а не сов'ятница мужа... Enarr. in Ps. 55. n. 20: женз оставлена не безъ намеренія. Вы считаете можеть-быть милосердимъ діавола, оставившаго ему ее? Онь зналь, чрезь кого предьстиль Адама. Онь оставиль себв пособницу, а не утвшительницу мужу. - Ennar. in Ps. 132. n. 5 Enarr. in Ps. 134. n. 2 Enarr in Ps. 144. n. 18 sermo ad Catech. cp. 3. n. 10, sermo de temp, barb. cp. 6;—sermo de urb. ezc. cp. 3. Tepmyasians, 1. de pat. cp. 14: Onsocтавиль жену, уже утомленную бъдствіями и совътующую недоброе. Кипріать. l' de bono pat. cp. 18. Bacusiŭ Besuniŭ, hom. quod mund. non sit adh.: crioнивъ жену въ нечестивому и богохульному совету, онъ (діаволь) намеревался обратить въ ничто дела страдальца -- борца; и sermo 13 de patient. Григорій Великій, 1. 3 Mor. ср. 2 Iob.: Онъ повторяетъ старую уловку: зная, какъ обыкновенно подвергается обольщенію Адамъ, онъ обращается къ Евв.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>) Златоусть, hom. 33 in Matth.: мужественная душа, возмогшая отразять жену, снабженную такимъ оружіемъ, и подавить два тягчайшихъ аффекта—страсть и милосердіе.

<sup>144)</sup> Lib. 1 cont. Gaudent.: Онъ оставиль себъ сподвиженцу для обольщенія мужа.

<sup>145)</sup> Frag. in Iob.: ему коварно оставлена одна только жена для искушевія и уловленія; діаволь потому и не погубиль ея вивств съ двтьми, что надвялся получить отъ нея легкую помощь въ устроенномъ ему (Іову) ковѣ. Такимъ обравомъ онъ сохраниль ее себѣ какъ величайщее и сильнвишее орудіе. Ибо есля, говорить, я изгиаль Адама изъ рая съ помощью жены, то твиъ облве возмоту низвергнуть Іова на навозной кучѣ.

<sup>116)</sup> Frag. in Iob. cp. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) Lib. 3 Mor. ср. 2: среди столькихъ превратностей, среди столькихъ ранъ

честія <sup>148</sup>), *Назіанзинъ*—худою сов'ятницею <sup>448</sup>). Кальвинъ заходитъ слишкомъ далеко, называя ее Proserpina и Furia infernalis.

Поэтому и слова, обращенные женою въ Іову, возводятся въ діавольскому внушенію 150). Оригень упоминаеть, что по взгляду нъкоторыхъ толкователей между началомъ болъзни Іова и искущеніемъ его со стороны жены прошло три года съ половиною; самъ же онъ, такъ же, какъ и Златоустъ, принимая во вниманіе 7, 3, допускаеть только ивсколько месяцевь. По показанію LXX прошло довольно много времени. Василій Великій, Григорій Великій, Олимпіодоръ и Златоусть говорять вром'в того, что жена Іова разразилась нижеследующими словами только уже тогда, когда она впала въ крайнюю нужду и принуждена была поддерживать свою бъдственную жизнь нищенствомъ: "ты все еще твердъ въ непрочности своей? 151). Похули Бога (благослови Бога, простись съ Богомъ) и умри! Въ этихъ словахъ, очевидно, заключается только квинтоссенція ея нечестивыхъ ръчей. У LXX въ этимъ словамъ есть пространное дополненіе, объясняющее ихъ; и греческіе отцы, въ особенности Завтоустъ 152) и Оригенъ 158), объясняють ихъ подробиње. Вотъ это дополнение: "по многомъ времени сказала ему жена его: Доколь ты будешь терпъть? Воть, подожду еще немного въ надеждв спасенія моего. Ибо погибла съ земли память твоясыновья и дочери, бользни чрева моего и труды, которыми нап-

и ударовъ діаволъ видёлъ блаженнаго Іова непобёжденнымъ, стоящимъ на возвишенін какъ бы въ нёкоей крёпости добродётелей, недоступнымъ для вражескихъ козней. Такимъ образомъ непріятелю приходится изыскивать средство пронивнуть въ эту крёпость. Жена близка къ мужу и подчинена ему. И такъ опъ (непріятель) овладёлъ сердцемъ жены и сдёлалъ его какъ бы лёстинцею для достиженія сердца мужа, овладёлъ душою жены, лёстинцею мужа.

<sup>148)</sup> Anon. in. Iob. 2: Діаволь сберегь ее, разсчитывая иметь въ ней служительницу нечестія своего... виновницу погибели своего мужа.

<sup>149)</sup> Or. 21 in laud. Athan. n. 17: въ довершение несчастия оны набать совътницу на все худшее и неодобрительное.

<sup>150)</sup> Заатоусть ad Stag. ad. daem. vex. l. 3. п. 14: она (жена) высказывала слова діавола. Ісронимъ, ер. 118 (al. 34) ad Iul.: блаженному Іову сохранена была навхудшая жена, чтобы онъ чрезъ нее научился богохульствовать. Оршенъ, Anon. in Іов. ср. 2: и говорила не жена, но діаволь, говорившій ея устами... точно такъ же, какъ и чрезъ другихъ другимъ онь говориль и говоритъ...

<sup>151)</sup> Byzer. Adhuc tu permanes in simplicitate tua?

<sup>152)</sup> Hom. 28 in ep I ad Cor.

<sup>\$53)</sup> L. c.

расно трудилась. Самъ ты сидишъ въ смрадъ червей, проводя ночь безъ покрова; а я скитаюсь и служу, перехожу съ мъста на мъсто, изъ дома въ домъ, ожидая, когда зайдетъ солице, чтобъ усповоиться отъ трудовъ моихъ и бользней, которыя нынь удручають меня. Но скажи нъкое слово къ Богу-и умри". Она начинаетъ насмъщиннымъ замъчаніемъ, какъ долго будеть еще Іовъ терпъливо ожидать, прежде чемъ оставить надежду на выздоровленіе, будучи уже почти совствить изътденть червями? Не говоря уже о прочихъ потеряхъ, она напоминаетъ ему о самомъ жестокомъ несчастія, что онъ лишился всъхъ своихъ детей и что такимъ образомъ память (имя) его уничтожена. Этоть ударъ темъ более жестокъ для нея, что всв ея скорби и заботы при рожденіи и воспитаніи ея дътей были напрасны. Но и это она еще перенесла бы, еслибы по крайней мъръ мужъ ея остался пощаженнымъ; а между тъмъ онъ сдълался уже пищею червей, ей же приходится, подобно преэрвиной рабв, нищенски выпрашивать себв хлвбъ. Она едва можетъ дождаться ночи, приносящей ей нъкоторый покой. Думая, что смягчила его этими словами и возбудила его противъ Бога, она обнаруживаетъ свою настоящую змвиную природу: пусть онъ произнесеть нетерпъливое гнъвное, нечестивое слово и затъмъ смъло умреть. По св. Василію 154) она сидъла на землъ, лонала руки, выставляла ему на видъ наличныя следствія его благочестія, напоминала ему о прежнемъ его счастливомъ состояніи и внушала ему, какую награду онъ получиль за свои многія жертвы. Она говорила много подобныхъ малодушныхъ словъ, чтобы смутить его. Я, нъкогда дарида, теперь брожу съ мъста на мъсто какъ служанка и принуждена жить милостынею моихъ прежнихъ слугъ. Для него было бы лучше самому наложить на себя руки, нежели теривть такія мучительныя страданія и отравлять жизнь своей

Возвратнися однако къ тексту Библіи. Если мы будемъ понимать стоящее здъсь еврейское слово—въ смыслъ integritas, благочестія (Вул. simplicitas—простота сердца), то въ этихъ словахъ заключается не столько выраженіе удивленія, сколько отзывающійся насмъшкою вопросъ, какъ долго Іовъ въ своей простоть будеть еще оставаться богобоязненнымъ, посль такого опыта. Слова: "Благос-



<sup>131)</sup> Homil, cit. n. 11.

мови Бога"! толковались различно, и притомъ прежде всего въ хорошемъ смыслъ: проси у Бога смерти, которая освободитъ тебя отъ страданій! Другіе понимаютъ ихъ въ ироническомъ смыслъ: продолжай—себъ почитать Бога,—мгновенная смерть будетъ наградою за твою богобоязненность. Иные правильнъе понимаютъ въ худомъ смыслъ: простись съ Богомъ, перестань наконепъ довъряться Ему, потому что въдь для тебя не остается ничего болье, кромъ смерти,—или же: отнесись къ Богу съ презръніемъ, какъ относятся къ Нему нечестивые, чтобы Онъ тебя наконепъ убилъ и такимъ образомъ ты освободился бы отъ всего 155), или чтобы такимъ образомъ ты отмстилъ за себя Богу, какъ виновнику твоихъ страданій. Итакъ слова эти составляють выраженіе не только отчаявшейся въ Богъ, изнемогшей подъ ударами судьбыт и возбужденной, но и нечестивой, богохульной женщины 154).

Однако Іовъ подобенъ кръпкой башнъ, отъ которой отскавивакотъ стрълы искушенія со стороны его жены; онъ не слушаль словъ ея. Онъ обратился къ своей женъ 157) и, смотря на нее со святымъ и праведнымъ гнъвомъ 158), сказалъ ей: "ты говоришь какъ одна изъ безумныхъ (нечестивыхъ). Неужели доброе мы будемъ принимать отъ Бога, а злаго не будемъ принимать" 158)? Іовъ обнаруживаетъ умъренность во вразумленіи своей жены, называя ея слова безумными, и такъ какъ въ Священномъ Писаніи безуміе равнозначительно съ нечестіемъ — нечестивыми, не дълая однако ей дальнъйшихъ упрековъ. Что Іовъ, говоря о безумныхъ женщинахъ, имълъ въ виду преимущественно Еву, это невъроятно. Затъмъ женскому безумію онъ противопоставляетъ убъжденіе, достойное благочестивато и мудраго страдальца, что какъ въ счастъъ, такъ и въ несчастъв нужно преклоняться подъ руку Всевышняго и равнодушно принимать даже и непріятное. Такимъ

<sup>144)</sup> LXX и хандейскій тексть.

<sup>136)</sup> Орысень, Anon. in Iob.: это слово женщины безумной и совътъ женщины совершенно сумасбродной.

<sup>167)</sup> LXX: Respiciens in illam (смотря на нее).

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup>) Златоусть, in Iob. п. 10: Эти слова взволновали внутренность Ioва, и онь, обратившись къ женъ какъ къ врагу, съ гнъвнымълицомъ и суровымъ взглядомъ, прежде чтыъ открыль уста, однимъ видомъ уничтожилъ ел поползновенія. Василій 1. с. п. 11.

<sup>469)</sup> IOB. 2, 9. 10.

образомъ Іовъ даже въ величайшемъ несчастін, опираясь на свою богобоязнь, вышель побъдителемъ надъ искушавшею его женою.

После того вавъ Іовъ выдержалъ такое трудное испытаніе, онъ не только былъ возстановленъ въ своей прежней чести и достоинствъ, но и усугублено было прежнее его счастливое состояніе въ отношеніи земныхъ благъ и потомства. У него родились семь сыновей и три дочери. Говоря строго, здёсь не имъло места усугубленіе, потому что у него родилось столько же сыновей и дочерей, сколько онъ потерялъ; но такъ какъ по ветхозавътному воззрънію 160) умершія дети не считаются совершенно потерянными, то новое чадородіе, которымъ благословленъ былъ Іовъ, является боле, нежели только простымъ возстановленіемъ 161). И первая дочь была названа Емимою (Вульг. Dies), вторая — Кассією, а третья—Керенгаппухою (Cornustibium). И не было на всей землъ такихъ прекрасныхъ женщинъ, какъ дочери Іова, и далъ имъ отепъ ихъ наслёдство между братьями ихъ 162).

Эти имена имъютъ, какъ замъчаетъ Григорій Нисскій <sup>162</sup>), отношеніе къ красотъ дочерей Іова, а равно и—какъ думаютъ Никита и Корнелій а Ляпиде — къ счастію Іова. Однако въ этихъ словахъ имъется въ виду не одна только внъшняя красота, но также и красота душевная, или добродътели дочерей Іова <sup>164</sup>) Пер-

<sup>160) 2</sup> Uap. 12, 23,

<sup>161)</sup> Августинъ, de symb. ad Catech. ср. 3: Іовъ получилъ все сугубо и родилъ столькихъ же сыновей, сколько схоронилъ. Итакъ сугубо ли? Несомивно сугубо, потому что и тв (сыновья) были живы. Григорій Нисскій, Ог. in fun. Pulch.: Что касается двтей, родившихся послів, то они считаются вивств съ годившимися прежде, вотому что для Бога вся живи. Васмай, hom. cit.: Умершія діти были живы лучшею своею частію. Итакъ украшенный Творцомъ другими сыновьями и дочерьми, онъ и въ этомъ отношеніи виблъ сугубое обладаніе. Тертиулліанъ, l. 14 de patient.

<sup>169)</sup> IOB. 42, 12-15.

<sup>163)</sup> Нот. 9 in Cant.: Восхваляя выше мъры красоту ихъ (дочерей Іова), Писаніе и именами ихъ указываетъ на необычайное чудо ихъ... Свидътельствуя о дочери Іова (Амалееевъ Рогъ), что она была весьма плодородна добродътелью, оно показываетъ это именемъ ея... Кассія указываетъ намъ на чистоту жизни и благоуханіе добра, а День (Dies)—на честь и красоту, какъ и апостолъ называетъ живущихъ чисто смнами свъта и смнами дня.

<sup>164)</sup> Гризорій Великій, l. 30 Mor. in Ios. 42: Эти имена, какъ заимствовання отъ добродітелей, хорошо употребнів переводчикь: въ арабской річи ихъ не находится, а на латинскомъ языкі они выражительніве.

# ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

# О ПОДДЪЛЬНЫХЪ СВЪЧАХЪ, ПРИНОСИМЫХЪ ВЪ ХРАМЪ БОЖІЙ, КАКЪ ЖЕРТВЪ, НЕУГОДНОЙ БОГУ\*.

Благочестивые слушатели! У насъ-православныхъ христіанъсъ глубокой древности существуеть благочестивое обывновение приносить въ храмъ Божій свічи, елей и ладонъ. Это приношеніе, по ученю св. церкви, есть вичто иное, какъ жертва отъ нашихъ трудовъ или даръ Богу. Принося эти жертвы, мы или умилостиляемъ Бога за свои гръхи, или благодаримъ Его за ниспосылаемыя благодъннія въ намъ, вли просимъ Его помощи во всвхъ нашихъ дълахъ и предпріятіяхъ. Нужно заметить при этомъ, что жертвы тогда только пріятны Богу, когда приносятся не изъ тщеславія, но по искреннему расположению къ Богу, отъ чистаго сердца, отъ честныхъ трудовъ, и если онв по своему вачеству удовлетворяють предписаніямъ св. церкви. Отъ самаго мірозданія человить всегда чувствоваль необходимость жертвоприношеній и всегда приносиль ихъ по установленію Божію. Авель—сынъ Адама—первый принесъ Богу въ жертву самое лучшее, первородное, непорочное отъ стадъ своихъ, и его жертва принята была Богомъ. Праведный Ной тогчась же по выхода изъ ковчега посла потопа принесъ также благодарственную жертву Богу за спасеніе себя съ семействомъ отъ всемірнаго потопа, и эта жертва пріятна была Богу такъ, что Ной получиль отъ Него увърение и знамение въ томъ, что впредь не будеть всемірнаго потопа. Премудрый царь Соломонъ, после смерти отца своего Давида, желая воздвигнуть храмъ Всевышнему, не прежде приступиль къ постройкъ его, какъ напередъ принесши тысячу жертвъ. Но всё эти ветхозавётныя жертвы, какь состоящія въ закланін животныхъ и окропленін кровію ихъ кругомъ алтаря, прообразовали собою всемірную жертву Голгоескую. Когда же непорочный Агнецъ-Единородный Сынъ Божій-Самъ себя принесъ въ жертву Богу Отцу за гръхи всего міра, Своею пречистою вровію искупиль нась оть граха, проклятія и смерти, --- тогда ветхозавътныя жертвы потеряли свое значеніе: исчезла необходимость закалать агипевъ, воловъ и козловъ Вийсто

<sup>\*</sup> Изъ вивбогослужебныхъ собесвдованій сельскаго священника.

ветхозавътныхъ жертвоприношеній теперь мы, въ воспоминаніе Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, при совершеніи божественной литургіи, приносимъ на проскомидіи, по установленію Самого же Господа, самый чистый пшеничный хавбъ, называемый просфорою, и самое лучшее красное виноградное вино. Эти дары по призываніи Св. Духа и благословеніи ихъ со стороны священнодъйствующаго предагаются въ истинное тело и въ истинную кровь Христовы и служать безкровною жертвою, которою очищаются грахи какъ живыхъ, такъ и умершихъ христіанъ. Кромъ приношеній для совершенія свхаристіи мы, христіане, приносимъ въ храмъ Божій восковыя севчи, слей и ладонъ. На это мы также имвемъ указаніе въ Новомъ завътв. Изъ евангельской исторіи намъ яввъстно, что волхвы-восточные мудревы-первые принесли въ Виелеемъ родившенуел Богомледенцу Інсусу свои жертвы или дары: волото, ливанъ и смирну, а въ книге Денній апостольскихъ равсказывается о томъ, что ученики Христовы, собираясь на молитву и преломленіе хлъба для совершенія евхаристія въ домахъ, возжигали при этомъ свъчи. Во едину ото субботь, собравшимся ученикомъ преломити хлъбъ, бяху свъщы многи въ горниць, идпоже собрани бъхома, говорить Двенисатель (Двян. 20, 7-8). Каковы же должны быть по своимъ вачествамъ жертвы, приносимыя Богу? Ветховавьтный законодатель оть лица Самого Бога предъявляетъ самыя строгія требованія къ предназначавшимся въ жертву животнымъ: "приносите (въ жертву Богу) то, что пріятно вамъ-непорочное отъ стадъ воловъ, или отъ овецъ, или отъ косъ, говорить онь въ внигв Левить: что слепо, повреждено, или уродливо, или больно, или пармиво, или воростиво, не ириносите Господу, и въ жертву не давайте на жертвенникъ Господень" (Лев. 22-21-22). Эту заповыть Божію встхозавытные евреи исполняли во всей строгости закона. Не такъ ноступаемъ мы, новозавътные христіане, по отношенію къ самой распространенной жертвъ – церковнымъ свъчамъ. Свъчи изъ чистаго пчелинаго воска въ настоящее время-ръдкость; обыкновенно приносятся въ церковь тв свачи, которыя выдылываются изъ какой-то аравійской смолы, называемой деревиномъ, съ примъсью нерасина. Пріятна ля эта жертва Богу? Посмотрите, какъ эта подрадывая свыча при горыны отдыжеть отвратительный смрадь и копоть, оть которыхъ темнъетъ иноностасъ, портится живопись и ствиы, и которые оказывають вредное вліяніе на молящихся. Можеть ли быть такая свъча, и для насъ самихъ непріятная, угодна Богу, Существу всесовершенивищему и высочайщему?! Обынновенно эти свъчи, такъ мало соответствующія благоленію церковному, вы пріобретаете не въ перкви, а у какого нибудь уличнаго мелкаго торговца, который вивств съ церковными свъчами продаетъ и другіе разные нечистые предметы въ родъ деття, керасина и хуже того еще...

И вы не считаете за гръхъ приносить такую непотребную жертву въ св. алтарю Божію, въ это Святое святыхъ-и жертвеннику Его?! Можеть-быть вы досель приносили эти непотребныя свычи по невъдънію своему, или вследствіе низкой цены, по какой оне продаются у торговцевъ; но вамъ теперь выяснено, что такая жертва не соответствуеть святости и чистоте храма и противна повельнію Божію; потому прошу вась не обольщайтесь дешевизною ея, не приносите ее въ церковь болъе, не оскорбляйте святыни. Послушайте, какъ Самъ Богъ иногда вразумляетъ и даже наказываеть тахъ, которые небрежно относятся къ святына Божіей и чествують св. иконы не такъ, какъ предписано. На св. горъ Авонской, въ Дохіарскомъ монастыръ, есть чудотворная икона Божіей Матери, называемая Скоропослушницей, изображение которой нажодится у насъ въ храмъ у лъваго влироса. Въ описании этой иконы говорится, между прочимъ, следующее: предъ чудотворною иконою Своропослушницы быль входь, которымъ обывновенно отны ходили въ трапезу; а трапезарь по своей должности чаще другихъ ходилъ тамъ не только днемъ, но и ночью: ночью онъ жаживалъ иногда мимо этой цвоны съ зажженною лучиною. Такъ однажды трапезарь, по имени Нигь, проходя обыкновенно, мимо этой яконы съ пылающимъ факсломъ, услышалъ отъ нея следующія слова: "на будущее время не приближайся сюда съ зажженною луною и не копти Моего образа". Нилъ испугался человъческаго голоса въ необывновенное время, когда никого не было въ трашезъ, кромъ только его одного, но не обратилъ на эти слова должнаго вниманія и продолжаль по прежнему ходить мино иконы съ тою же зажженною дучиною. По прошествіи недолгаго времени, Ниль вторично услышаль следующія слова: Монахь, недостойный этого имени! долго ли тебъ такъ безпечно и безстылно воптить Мой образъ "? При этихъ словахъ несчастный трапезарь ослъпъ. Узнала объ этомъ монастырская братія, и всё члены ея, устра-лиенные, благоговъйно и съ трепетомъ пали предъ чудотворною иконою и затеплили предъ нею неугасимую дампаду, а новому транезарю привазали наждый вечерь вознатель онијамь предъ св. иконою и кадить предъ нею. Ослъпшій Ниль съ раскаяніемь не преставаль молиться о своемь процесніи. Въ одинъ день, когда усердно онъ молился, услышаль вдругь следующія слова: "Ниль! Услышана модитва твоя, ты прощенъ, и зрвніе снова дается очамъ твоимъ. Когда получишь ты эту милость отъ Меня, возвисти братіи, что Я покровъ и защита ихъ обители. И нто будеть прибытать во Мев съ благоговениемъ, Я буду исполнять того молитву; и отнынь сія икона Моя будеть навываться Скоропослушницею, потому что буду являть скорую помощь притепающимъ въ ней". Всявдь затымь Ниль прозрвять. Воть видите, какъ Сама Матерь Божія напазываеть непослушныхъ оснорбителей своего образа.

Страшно, братіе, впасти въ рудь Бога жива! Берегитесь, какъ бы и вамъ не прогиввать Господа Бога и Его Пречистую Матерь недостойною жертвою. Чтобы на будущее время избъжать вамъ обмана со стороны торговца въ покупкъ свъчей и не оскорбить святыни, покупайте всегда свичи, насколько позволять вамъ средства, въ своей церкви. Здесь церковный ктиторъ, которому поручено завъдывание перковнымъ хозяйствомъ, старается по возможности избъгать покупки недоброкачественныхъ свъчъ и имъетъ свъчи хорошаго достоинства и продаеть ихъ, приспособляясь къ ихъ дъйствительной стоимости. Тогда вы сдълаете вдругь два добрыхъ дъла: принесете Богу пріятную жертву, не оскорбляя святыни, н приходскому своему храму окажете поддержку. Ты не богатый, положимъ, человъкъ: не можешь братъ дорогой свъчи, но этого отъ тебя и не требуетъ Богъ; возъми небольшую, но чистую восвовую севчу, какая пріятна Ему,-и такая твоя малая жертва при твоемъ усердін послужить тебв на великую пользу. Такимъ образомъ изъ вашихъ посильныхъ приношеній со временемъ соберутся такія денежныя средства, на которыя постепенно можно будеть украшать храмъ Господень, а онъ у насъ, какъ сами видите, не имъетъ довольнаго благолъпія и вообще нуждается во многомъ. Итакъ, братіе, прошу васъ: отправляясь въ храмъ Божій, не берите съ собой свъчей, ранве купленныхъ у частныхъ торговцевъ, но пріобратайте ихъ, по усердію своему и состоянію, въ церкви изъ чистаго пчединаго воска. Такая свича послужить пріятной жертвой Богу: она, подобно жертвъ Авеля, вмъсть съ вашеми горячеми молитвами вознесется, какъ чистый, благоуханный онміамъ, къ горнему престолу Царя Небеснаго, низведеть на васъ благослоненіе Божіе, и всв прошенія ваши и добрыя намеренія увенчаются полнымъ желаемымъ успъхомъ. Аминь.

Священник Андрей Никольскій \*.

# ВОСКЪ. ЕГО СУРРОГАТЫ И ЕГО ФАЛЬСИФИКАЦІЯ ВЪ МОСКВЪ.

Quousque tandem! Cicero.

Про воскъ, его суррогаты и его оальсионкацію писано очень часто и очень много; борьба съ оальсионкаторами этого продукта, честота котораго требуется каноническими уставами православной и прежней католической церкви, (теперь въ католическихъ хранахъ

<sup>\*</sup> Тамб. Епарх. Въд.

допускаетя даже электрическое освъщеніе) ведется весьма энергично въ разныхъ мъстахъ Европы, но повидимому нигдъ еще она не вступила въ такой фазисъ развитія, который дълать бы ее невыгодною для фальсификаторовъ и даваль бы побъду лицамъ принимающимъ къ сердцу каноническія постановленія во всей ихъ чистотъ.

Борьба съ фальсификаціей воска, а также съ заміняющими его суррогатами ведется не только во имя религіи, какъ въ земляхъ православныхъ, она не менте ожесточенно производится и въ странахъ, гдт, какъ напримъръ, въ доброй половинт Германіи или въ Стверо-Американскихъ Соединенныхъ Штатахъ она ведется во имя поддержки важнаго для мелкаго народнаго хозяйства промысла— пчеловодства, которымъ такъ справедливо гордятся Германія и особенно Стверо-Американскіе Штаты.

Борьба эта выражается не только въ узаконеніяхъ, опскальныхъ мърахъ и другихъ мъропріятіяхъ, она ведется также при помощи изученія силъ и позицій врага—изслъдованій надъ составомъ, способомъ добыванія суррогатовъ воска, наблюденій имъющихъ цѣлью опредъленіе наиболье легкихъ и удобныхъ средствъ для обнаруженія подмъсей, наконецъ, что наиболье важно, распространеніемъ свъдыній о томъ, какъ дешево и въ то же время прибыльно выводить пчелъ и получать ихъ воскъ; послъдняя мъра явилась бы наиболье раціональною, еслибы имъла результатомъ такое удешевленіе чистаго пчелинаго воска, которое окончательно сдълало бы невыгоднымъ фальсификацію воска и замъну его суррогатами.

Собственно говоря, среди примъсей воска и его суррогатовъ надо отличить двъ группы веществъ: одна изъ нихъ вылочаетъ въ себь воски естественные, животно-растительнаго происхожденія, которые, въ сущности говоря, еще болье или менье допустимы къ замънъ ими ичелинаго воска какъ со стороны ихъ состава, такъ и съ точки зрънія религіозной, такъ какъ выдъляются растеніями или насъкомыми; таковы, напримъръ, воски карнауба, китайскіе, японскіе, мириксиновый; въ другую группу надо отнести вещества или окончательно далекія отъ воска выдъляемаго ичелами и примъшиваемыя къ нему прямо съ цълью обмана, въ полномъ смыслъ слова мошенническаго, напримъръ, толченый кирпичъ, свиндовый глетъ и т. д., или вещества, недопустимыя религіознымъ чувствомъ или гигіеническими соображеніями, напримъръ, церезинъ, сало, стеаринъ и др.

У насъ, въ Москвъ, да и вообще въ Россіи, воски перваго рода, то-есть выдъляемые экзотическими растеніями или насъкомыми, совсъмъ не попадають какъ подитси къ нашему воску и нашимъ церковнымъ свъчамъ, и наши фальсификаторы смъщиваютъ воскъ только съ веществами второй категоріи, то-есть съ такими, которыя недопустимы никакими законами, ни Божьими, ни человъче-

скими. Тъмъ не менъе, суррогаты воска привозимые въ Европу и Съверную Америку изъ Бразиліи, Венецуэлы, Китая и Япони не безынтересны, и описанію одного изъ этихъ продуктовъ я посвящу нъскольку словъ, прежде чъмъ перейду къ перечисленю веществъ употребляемыхъ нашими фальсификаторами.

Растительные и животно-растительные (выражение это будеть мною объяснено съ следущихъ строкахъ) воски выделяются ил растеніемъ непосредственно, или тогда, когда кора растенія проволота многочисленными укалывающими ее насъкомыми. Въ Западной Европъ и Америкъ раздичають слъдующіе воски этой группы: 1) пальмовый воскъ, выпотвваемый стволомъ пальмы Сегохуют andicola, растущей по склонамъ Андовъ въ предълахъ Колумби, Венецуэлы и Экуадуя; 2) мириковый или мириксиновый воскь, добываемый кипяченіемь въ водв плодовъ растенія Мугіса сегівега, растущаго въ южныхъ штатахъ Съверной Америки; 3) вость карнауба, собираемый съ коры и листьевъ Бразильской пальны Copernicia cerifera; 4) Японскій воскь, добываемый выжиманісмъ сухихъ или слабо поджаренныхъ плодовъ японскихъ растеній принадлежащихъ роду Rhus изъ семейства Anacardiaceae, того семейства, къ которому причисляются также Европейскія оисташковыя деревья, дающія извістныя всімь фисташковые оріжи и столь лобимую жителями архипелага Эгейскаго моря онсташковую мастиу; 5) и 6) китайскіе воски, обывновенный и былый, очень различные, какъ по растеніямъ, на которыхъ они выпотвваются, такъ и по своимъ физическимъ свойствамъ (китайскій воскъ обыкновенный плавится при температуръ въ 820 по Цельсію, а бълый при температуръ во 1600, но выдвляемые подъ вліяніемъ укола одного в того же насъкомаго, принадлежащаго нь такъ-называемымъ червецамъ (Coccidae), насъкомымъ изъ порядка хоботныхъ или полужеств экрымыхъ (Rhynchota, s. Hemiptera).

Очень интересныя данныя разсказываеть консуль Съверо-Американскихъ Соединенныхъ ПІтатовъ Александръ Гози (Alexander Hosie) о томъ, какъ Китайцы пользуются этимъ червецомъ двыдъленія воска. Дъло въ томъ, что червецы эти, названные знаменитымъ англійскимъ энтомологомъ Вествудомъ именемъ Соссия ре la, сообразно съ названіемъ даваемымъ имъ Китайцами, яввутъ на растеніи Zigustrum lucidum, встръчающемся большим массами въ Китайской провинціи Се-Чуанъ, особенно въ ея южной полосъ, въ долинъ Ченъ-Чангъ, но мъстные жители этой долины не столько занимаются сборомъ съ Ligustrum lucidum выдъляемаго его корой воска, сколько продажей самыхъ насъкомыхъ въ другія мъста, гдъ они не могутъ размножаться во все время года, но въ то же время заставляютъ своями уколами выпотъвать воскъ другое дерево, а именно Китайскій ясень—Fraxinus chinensis.

Реннею весной на перезимовавшихъ вътнахъ Ligustrum lucidum появляются небольшие темно бурые наросты, величиной съ горошину. Это коконы, върнъе измънившіяся матки червецовь, отложившів ямчки и, исполнивъ эту материнскую обязанность, умершія надь своимь потомствомь и даже по смерти служащія ему защитой и покровомъ. Проръзавъ ствику такого гороховиднаго нароста, можно замътить внутри ея весьма большое количество еле заметных вевооруженным глазомъ сентло-коричневыхъ насъкомыхъ иолодыхъ червеновъ. Жители должны Ченъ-Чангъ собирають эти наросты въ особыя ворзины, стараясь снять ихъ пририми, чтобы изъ нихъ не высыпалась молодь, затемъ упаковывають ихъ въ плотные бумажные пакеты въсомъ каждый около 16 англійскихъ унцій. Такими пакетами нагружають спеціальныхъ носильщиковъ, которые тащатъ товаръ за 200 миль къ съверовостоку, въ гороль Кън Тингъ, центръ китайской торговли воскомъ, окрестности котораго производять множество былаго воска лучшаго качества, собираемаго, какъ оказывается по свъдъніямъ Гози, не съ Ligustrum lucidum, какъ писали прежніе изследователи, а съ китайскаго ясеня.

Поля оврестностей Кья-Тинга обсажены ввадратами изъ толстыхъ, но невысовихъ деревьевъ (отъ 3 до 12 оутовъ вышины); деревья эти растутъ только въ толщину, такъ вакъ постоянно верхушки ихъ опиливаются, почему онъ и производятъ впечатлъніе нашихъ выстаръвшихся опиливаемыхъ ивъ и ракитъ. На эти то деревья—витайскіе ясени—и сажаются купленыя у разнощиковъ изъ Ченъ-Чанга насъкомыя. Какъ велика потребность у жителей Кья-Тинга въ этомъ товаръ, служитъ доказательствомъ число приносящихъ изъ Ченъ-Чанга червецовъ разнощиковъ, достигающее до десяти тыслиз человъку! Такъ какъ каждый разнощикъ приносить среднею цифрой шестьдесятъ 16 унцевыхъ пакетовъ, то общее число пакетовъ достигаетъ до 600.000; въсъ ихъ до 9.600.000 унцій, а такъ какъ въ унціи заключается нѣсколько десятковъ тысячъ молодыхъ червецовъ, то число переносимыхъ въ Къя-Тингъ насъкомыхъ достигаетъ положительно до чудовищныхъ размѣровъ.

Купленные кокончики раздъляются на небольшія порціи, отъ 20 до 30 кокончиковъ въ каждой. Эти порціи завертываются въ листъ клещевины (Ricinuns commuis), края котораго сшиваются рисовою соломинкой и подвъшиваются къ въткамъ и сучьямъ ясеня, причемъ въ листъ прокалываются булавкой дырочки для выползанія насъкомыхъ. Черезъ двъ педъли насъкомыя расползаются по дереву, растутъ и уколами своими заставляють дерево выпотъвать воскъ. Повидимому, эти насъкомыя размножаются, но только безполымъ образомъ, какъ вообще всъ червецы; зимній же выводъ кажется имъ не подъ силу, почему населенію Къя-Танга и прихо-

дится ежегодно весной возобновлять производителей, перезимовавшихъ въ болъе удобныхъ условіяхъ на Ligustrum lucidum въ Ченъ-Чангъ.

Воскъ начинаетъ выдвляться китайскимъ ясенемъ тотчасъ после первыхъ уколовъ, но полной толщины слой выпотеннаго воска достигаетъ лишь чрезъ 100 дней после перваго выползанія насвкомыхъ. Тогда воскъ достигаетъ толщины до четверти дюйма, и его сдираютъ руками, а въ случав очень плотнаго прилипанія къ коре, срубаютъ вместе съ сучьями, ветвями или частью коры и, варя въ випятке, отделяють отъ нихъ воскъ.

Такимъ образомъ получается тотъ витайскій воскъ, воторый я назваль животно-растительнымъ, благодаря тому, что онъ выдъляется растеніемъ при его раздраженіяхъ уколами животныхъ и который является опаснымъ конкуррентомъ воску американскихъ пчеловодовъ.

Совствить не съ такими продуктами борется русскій, особливо московскій воскъ. Примъсью къ нашемъ московскому воску служатъ почти исключительно, по словамъ магистра фармаціи И. А. Антушевича, посвятившаго изслъдованію московскихъ и вообще русскихъ сортовъ воска свою магистерскую диссертацію \*, перезинъ, парафинъ, стеаринъ и сало. Впрочемъ, встръчаются иногла и другія болъе грубыя и болъе дерзкія примъси, разсчитанныя на увеличеніе въса воска. И. А. Антушевичъ такъ перечисляеть эти примъси: вода, мълъ, глина, съра, гороховая мука, крахмалъ, толченый кирпичъ, свинцовый глетъ, свинцовыя бълила, тяжелый инатъ, гипсъ, желтая охра, костяная мука; кромъ того желтый воскъ подкрашиваютъ гумми-гутомъ и куркумой.

Церезинъ, главнъйшая подмъсь къ русскимъ восковымъ свъчамъ вообще, а московскимъ въ частности, есть не что иное, какъ очищенный озокерить или горный воскъ, встръчающійся у насъ въ Кубанской области и на островъ Челекенъ, Каспійскаго моря, но въ Россіи почти совстмъ не эксплуатируемый, а привозимый къ намъ преимущественно изъ Франкфурта на Одеръ въ Пруссій, Штавкерау и Въны въ Австріи. Церезинъ такъ главенствуетъ среди примъсей къ воску нашихъ церковныхъ свъчей, что всъ способы опредъленія фальсификаціи свъчей могутъ быть теперь сведены на опредъленія орамьсификаціи свъчей могутъ быть теперь сведены на опредъленія примъси церезина. Всъ лабораторные способы опредъленія примъси церезина довольны сложны, почему можно рекомендовать слъдующій памъненный Вагнеровскій способъ опредъленія примъси церезина. Церезипъ удъльно легче воска, по-

<sup>\*</sup> И. А. Антушевичь. Аналитическіе методы изслыдованія пчелинаго воска и его подмысей. Москва, 1891.

чему, если жидкость будеть одного удъльнаго въса съ воскомъ, то въ такой жидкости церевинъ, а также воскъ, смъщанный съ церезиномъ, будеть плавать. Поэтому всего лучше имъть кусокъ несомивно чистаго воска и приготовлять смысь изъ воды со спиртомъ такой крыпости, чтобы кусочекъ чистаго воска въ ней не садился на дно и не плавалъ по повержности; въ такую жидкость бросають испытуемый воскь, и если онъ сядеть на дно, или будеть плавать по срединъ сосуда, то церезина въ воскъ нътъ (разумъется въ томъ случал, если въ воскъ не примъщены кирпичъ, свинцовый глеть и др., у насъ радко употребляемые); если же воскъ будеть плавать по поверхности жидкости, то въ немъ есть примъсь. Разумъется, этотъ способъ очень несовершенъ и можеть не обнаружить примъсей до пяти и даже болье процентовъ церезина, но въ нашихъ церковныхъ свъчахъ примъсь церезина, по изслъдованіяхъ И. А. Антушевича, столь велика, что доходить до 100 процентовъ. Сало примъшивается для пластичности въ самыя лучшія севчи, даже въ севчи епархіальных заводовъ, такъ какъ безъ этой примеси воскъ слишкомъ хрупокъ, но тогда какъ въ свечахъ епархівльных заводовъ примось эта незначительна, въ свочахъ частныхъ заводчиковъ не обходится безъ избытка и излишка.

Г. Антушевичь изследоваль какь воскь, такь и свечи изъ разныхъ месть Россій и изъ разныхъ московскихъ давокъ. Что касается до свечь изъ давокъ московскаго и вятскаго епархіальныхъ заводовъ, бывшихъ въ распоряженіи И. А. Антушевича, то воскъ ихъ, разумется, оказался вполив чистымъ, но совсемъ не то оказалось въ свечахъ давокъ частныхъ торговцевъ; изъ четырнадцати частныхъ давокъ, въ которыхъ были куплены свечи, ни одна не дала воска, вполив свободнаго отъ церезина, и только въ одной примесь церезина была менте 10%, въ остальныхъ же это вещество было примешано въ большемъ количестве, и въ одномъ случать свечи даже оказались изъ чистаго церезина. Цифры, выражающія процентное содержаніе примеси церезина къ давочнымъ свечамъ, такъ краснорёчивы, что я позволяю себё привести ихъ ниже, расположивъ въ порядке постепеннаго возрастанія примёсей:

| 1.  | Bocra  | 91,,5%,                      | дерезина | 8,250/0.                |
|-----|--------|------------------------------|----------|-------------------------|
| 2.  | ,,     | $88,_{50}^{0}/_{0}$          | -<br>"   | 11,48%.                 |
| 3.  | n      | 84,730/0,                    | 77       | $15, 7^{0}/_{0}$        |
| 4.  | <br>77 | 79,15%,                      | <br>π    | $18,57^{0}/_{0}$        |
| 5.  | n      | 47,210/0,                    | 'n       | $50_{,35}^{,35}/_{0}$ . |
| 6.  | n      | 43,43 %,                     | 'n       | 57,52%.                 |
| 7.  | n      | $16_{180}^{130} \frac{6}{6}$ | <i>"</i> | 83,10%.                 |
| 8.  | n      | $11,_{59}^{80}/_{0}$         | "        | 88,420/0.               |
| 9.  |        | 11, , %,                     |          | 88,740/0.               |
| 10. | n      |                              | n        | 89, 00,                 |
|     | "      | 10, 10,                      | 'n       | 00, 70.                 |

| 11. | Bocka | 6,80/07 | цересина | 93,00%    |
|-----|-------|---------|----------|-----------|
| 12. | n .   | 4, 0/0, | , n      | 95, "%.   |
| 13. | n .   | 1,40/0, | 7        | 98, 10/0. |
| 14. | n     | 0, %    |          | 100, %*.  |

Итакъ, пзъ 14 торговцевъ 10 продаютъ свъчи, содержащія боаће половины церезина, а изъ четырехъ болве честно торгующихъ ни одинъ не отпускаетъ чистыхъ восковыхъ свъчей. Явленіе печальное п, въ виду религіозности нашего русскаго человъка, просто возмутительное. Правда, теперь церкви Москвы беруть свычи съ епархіальнаго завода, гдв воскъ чистый, безъ примъси, но развъ мало у насъ благодътелей, дарищихъ храмамъ пуды, десятки пудовъ свъчей и берущихъ ихъ у лавочныхъ торговцевъ? А въ деревняхъ, особенно по бъднымъ приходамъ, главный контингенть церковныхъ свъчей жертвуется доброхотными дателями, тратящими часто трудовую копъйку для того, чтобы купить для роднаго храма фунть-другой свъчей, и пріобрътающими за это коптящія, трещащія и смердящія церезиновыя свачи! Я не вхожу въ разсмотраніе п разсужденіе по поводу радивальных в мітрь къ прекращенію этого возмутительнаго мощенничества, обманывающаго дучшія чувства православнаго человека,-я только укажу на то, что пора взяться за дело энергично, пора принять меры радикальныя и крикнуть обманщикамъ: Quusque tandem! (Моск. Въд.).

A.

<sup>\*</sup> Кром'я того въ н'якоторыхъ св'язаль овазалась прим'ясь стеарына.

# ОГЛАВЛЕНІЕ ВТОРАГО ТОМА

# ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

за 1891 годъ.

| МАЙ-ІЮНЬ.                                                                                                                                |           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|                                                                                                                                          | Cmp.      |
| І.—Древивйшій образець христіанской полемики                                                                                             |           |
| протавъ атомизма — твореніе св. Діонисія Алек-                                                                                           |           |
| сандрійскаго "О природа". С. Д. Муретова                                                                                                 | 3 46      |
| II.—Душа и духъ по учению св. апостола Навла.                                                                                            |           |
| $C. O \rightarrow so. \dots \dots$ | 47 83     |
| III.—Вившнее состояние константинопольской церкви                                                                                        |           |
| і подъ пгомъ турецкимъ въ XIX стольтія. (Окон-                                                                                           |           |
| чаніе). Д. С. Дмитрсвскаго                                                                                                               | 84—163    |
| IV.—Слово въ недълю крестопоклонную, произнесен-                                                                                         |           |
| ное синодальнымъ членомъ, Павломъ, архіепис-                                                                                             |           |
| копомъ Казанскимъ и Свіяжскимъ, 24 марта                                                                                                 |           |
| 1891 года въ Казанскомъ, каоедральномъ Бла-                                                                                              |           |
| говъщенскомъ соборъ                                                                                                                      | 164185    |
| V.—Православно-канолическая восточная церковь.                                                                                           | 186-203   |
| VI.—Повиновеніе. Изъ Берсье **                                                                                                           | 204 - 220 |
| VII.—На день 29 априля 1891 года. Н. Южновскаго.                                                                                         | 201       |
| /III.—О влятвъ и присягъ, противъ современныхъ                                                                                           |           |
| отрицателей ся. А. Ө. Гуссва                                                                                                             | 202-262   |
| ІХ.—Ультрамонтанская партія и галликанская цер-                                                                                          |           |
|                                                                                                                                          | 000 011   |

| В | Ъ | Ц | P | И | J | 0 | Ж | E | H | I | И. |  |
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|--|
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|--|

ХУ.—Опыты сочиненій, семинарскіе и академическіе, Макарія, епископа харьковскаго и ахтырскаго, бывшаго Миханда Булгакова.....

#### ІЮ ЛЬ-АВГУСТЪ.

І.-Преданія народовъ о первобытномъ состоянін и паденіи человъва и ихъ отношеніе къ христівнскому догмату. П. Николаевскаго....

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Cmys.     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| II.—Вопросъ о тайномъ обязательствъ папы Виги-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -         |
| лія—содъйствовать монофизитству. 11. Соколова.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 439-485   |
| III.—Обътованная земля. Изъ Берсье. Маріи Бел-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| кендорфъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 486-499   |
| IV.—Ръшенія Св. Синода по дъламъ духовно-суд-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| нымъ. А. Л                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 500 577   |
| V.—О клятив. Слово высокопрессвищени вишет в Пав-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
| ла, архіспископа Казанскаго и Свіяжскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 578 - 602 |
| VI.—Рызми и правственнесть. М. Б-ма                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 603 - 650 |
| VII.—Библейскія женщены: Суламита. — Двъ матери                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •         |
| передъ Соломономъ Царица Савская Жены                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
| прочихъ парей. — Вдова Сарептская. — Вдова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| пророческаго ученика и Сонамитники. — Жена                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ,         |
| и дочери Іова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 651696    |
| VIII.—Извъстія и замьтив: О поддільных свичахь,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| приносивыхь въ храмъ Божій, какъ жертва,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -11       |
| неугодной Богу Воскъ, его суррогаты и его                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| овльсионкація въ Москвв Оглавленіе II-го                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| тома "Православнаго Обооръмія" за 1891 г. —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | , ra,     |
| Объявленія,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 17      |
| and the second s |           |
| въ приложенти.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | • • • •   |
| ІХ—Опыты сочиненій, семянарскіе и анадемическіе,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
| Манарія, еписнопа харьковснаго и ахтырскаго,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| бывшаго Михания Булганова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 65 96     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •         |

# объявленія.

Committee of the State of the S

3000

1.1 1

# СЛОВА И Р Б Ч И

# макарія, митрополита московскаго,

произнесенных ви Москонской Епархін вр 1879—1882. Инданіє первос. С.-Петербургь, 1890. Ціна 1 руб., на перес. придагается за одивь ф. Продается во всёхъ книжныхъ магазинахъ С.-Петербурга и у вдови Протеіфрен Е. Н. Булгаковой. Загородный проси.; д. 70; кв. 123.

Танъ же продартся и сайдующів сочиновів того же автори: Исторія Русскаго Раскола, Изд. 3-с. Ціна 2, р. 50 водьтив перес. за 2 ф.

Исторія Христіанства въ Россіи. Цвна 1 р. 50 к., на перес. за 2 ф. Исторія Русской перкій. Томы І, ІІ и ІІІ. Цвна 4 р. 50 к., на перес. за 5 ф.; томы ІУ ій V. Щ. 4 р.; на перес. за 8 ф.; томы Vi, VII, VIII ії Ж по 2 р. важдый, на перес. за 2 ф. на каждый томъ; томъ ХІ по 2 р. 50 к. каждый, на перес. за 2 ф. на каждый томъ; томъ ХІІ. Ц. 3 р., на перес. за 3 фун.

Введеніе въ Православное Богословів. Ц., 2 р., на перес. за 2 ф. Православно-Догиатическое Богословіе. Два тома. Ц. 6 р., на перес. за 5 ф.

Слова и Р.\$чиу певманные вы Виденфу-Ц. Л. р., нас перес. за. 4. ф.Л. пристем виделения и при перес. за. 1. ф.Л. пристем виделения видел

# Въ Канцелярін Преосвященнаго Александра Епископа Можайскаго

(Москва, Саввинское подворье, на Тверской).

### продаются слъдующія изданія:

- 1) "Нравственный образь Інсуса Христа" 80 к.
- "Нравоучительные уроки священника къ бывшимъ прихожанамъ"
   коп.
- 3) "Основаніе правственной живни—религія и высочайшій образець—Богочеловъвь Інсусь Христось" 30 коп.
- 4) "Десятильтіе священства, Слова, рычи, поученія". Изданіе магазива бр. Салаевыхъ (Думнова). Ц. 1 р. 25. к.

- 5) "Евангольскія чтенія для народныхь школь 8' изд. Изданіе магаэшка бр. Саласимкъ (Думнова). Ц. 25 к.
- 6) "Страданія и смерть Інсуса Христа по Евангеліямъ". Изданіе магазина бр. Салаевыхъ (Думнова).
- 7) "Акты свв. мучениковъ и религіозно-правственное значеніе иха". Цвпа 10 коп.
- . 8) "Уроки по предмету правоси. Катихизиса ч. І." Ц. 1 реземврене
  - 9) "Уроки по предмету прав. Катахизиса ч. И и ИК." И 60 к. 27%
- 10) "Божественная литургія св. Іоанна Влатоустаго". Старо-русскаго uandra, II. 1 p., .
- 11) "Двъ херувинскихъ пъсни и Милость мара". Отаро-русси. напъва. Цъна 1 руб.

#### (12 и 13 №№ вийсть м. получать по 1 р. 60 поп.).

- НАРОДНЫЯ ИЗДАНІЯ. 1) "Путь къ царству Божію, освященный жизнію святых». Бесьда вт день обратения мощей преп. Саввы Сторожевского". Ц. 1 экз. 2 к.— 100 экз. 1 р. 50 к.
- 0 экз. 1 р. 50 к. 2) "По поводу эрълищныхъ представленій и разныхъ мірскихъ увеседеній въ великомъ пость". Ц. 1 экз. 2 к.--100 экз, 1 р. 60 к,
- в) "Материнскій заботы св. Церкин о пригоговарній нарукопахі ка св. посту, какъ времени показній. Ц. 1 зез. 1 к.—100 экз. 85 к.
  - 4) "Пиршество Иродово". Цвиа 1 экз. 2 к.—100 экз. 1 р. 50 к.
  - 5) "Вредъ отъ пристрастія въ вину". Ц. 1 экз. 2 в.—100 экз. 1 р. 50 в.
  - 6) "Св. великій постъ". Ціна 1 экз. 1 г.-100 экз. 85 к.
  - 7) "О Церкви". Ціна 1 эка. 2 к.—100 экз. 1 р. 50 к.
  - 8) "О благотворительности". Цана 1 экз. 1 к.—100 экв. 90 к.
  - 9) "О спасительности Великаго Поста". Ц. 1 экз. 1 к.—100 экз. 85 к. But the same of the same

# нотныя изданія.

- 1) "Бож. Литургія Преждеосв. Даровъ", обиходнаго напіва. Ц. 1 р.
- 2) "Херувимская песнь", стариннаго напева. Цена 25 к.
- 3) "Припъвы въ 9 п. въ день Срвтенія Г.", обиходнаго напъва 25 к.
- 4) "Взбранной Воеводъ побъдительная". Цъна 15 к.
- 5) "На ръкахъ вавилонскихъ", церк. нап. Цъна 30 к.

У протоберез Іоанна Лукича *Чиосовского* (Харьвовъ Еватеринескаястая ул. д. № 15) можно получать вром'я ваданій его еконка ебакалено вы прибавленій въ "Церковнімъ В'ядомостямь" за 1889 г. № 6 стран. 159 и 1890 г. № 8 стран. 283 и № 44 стран. 1505, можно нолучать только что вышедшее въ св'ять. Церковное хозяйство или правила и постановлени касательно благоустройства крамовъ, благочинія въ оныхъ, веденія перковнаго хозяйства и постройки церквей, молитвенныхъ домовъ и часовень, извлеченных изъ церковно-граждаюєвчить закомовъ. Третье изданіе исправленное и вомнотомъ домолненное. Харьковъ, 1891 года стран. V - 290 и прилож. стран. 74 (24 печ. листа).

Цѣна экземи. съ пересылкою и безъ пересылки 2 рубла; выписывающе 10 акземи. высылають ио 1 руб. 80 коп., отъ 20 до 50—по 1 руб. 60 коп.; отъ 50 до 100 и болѣе—по 1 руб. 40 коп. съ пересылкою. Такая же уступка и книгопродавцамъ.

Мелочь можно высплать почтовыми марками.

# М. Н. КАТКОВЪ.

1863 годъ.

# собрание статей по польскому вопросу,

пом'вщавшихся въ Московских въдомостях, Русском въсм-

ВЫПУСКЪ І-й 662 стр. Цэна 8 руб., съ пересылкой 3 руб. 50 ков. 11-й 766 л л 8 л 50 л

сь портретомъ М. Н. КАТКОВА.

Получать можно въ конторъ типографін Московскаго университета.

Отъ Московскаго Духовно-ценвурнаго комитета нечатать дозволяется. Москов Августа 7-го 1891 года.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.

своих выбранных ? Но навъстны средства испытанія въ вёръ и (паточеств: это всв возможных вскушенія, которыя должны быть уже самыя сильныя при конечномь и торжественномъ испытаніи. Необходимо существо, очевидно, злое въ высшей степени, одушевленное цвлымъ адомъ, которое бы могло перепробовать и истощить всв роды обольщеній, чтобы только какь нибудь отвлечь върныхъ отъ І. Христа. Необходимъ Антихристь, который показаль бы всв знаменія и чудеса, дабы прельстить, если возможно, и избранных за). Когда окончится для христіанъ времи этого испытанія, и настанеть время жатвы: тогда Спаситель наградить своихъ върныхъ въчною жизнію, и эти награды будуть безпредвавны но качеству и продолжению. Тогда и клеветникъ не посмъетъ уже ничего сказать противъ справедливости возданнія праведникамъ, подобно какъ онъ нъкогда претилъ Господу, когда Господъ предъ сонмами ангеловъ восквалять праведность Іова, не посмъеть сказать о нихъ: еда туне чтуть тя Господи? Не Ты ли оградиль еси внъшняя ихъ и внутренняя дому ихъ, дъла же руку ихъ благословиль еси? (Іов. 1, 10). Они будуть преданы въ его руки; дама будеть ему въ лице Антихриста полная власть испытать надъ ними всв враждебныя свои усили и действия. И когда избранные Інсуса Христа устоять противъ всвхъ этихъ искушеній и восторжествують надъ нимъ, тогда не въ правъ ли Онъ будеть сказать предъ цвлымъ свътомъ: смотрите, правъ ли Я, или нътъ, если возлюбленныхъ моихъ, надъ которыми столько въковъ Я батлъ, кажъ мать надъ дътьми, правъ ли Я, если награждаю ихъ всеми моими сокровищами, дълаю ихъ наследниками всего моего имущества, ввожу ихъ въ наследіє живота вечнаго, отъ сложенія міра имъ уготованнаго? Невольный страхъ разливается по всему составу робкаго, слабаго человъка при видъ врага. Но не стращится врага тоть, кто, сильный въ груди, съ оружіемъ въ рукахъ надвется побъдеть его. И христіанинъ, если только онъ силенъ въ жизни духовной, твердъ въ Божественномъ законъ, не падеть въ борьбъ, хотя бы весь адъ на него возсталь. Въра и терпъніе-воть оружіе, коимъ должно будеть сражаться и незложить имвющаго явиться предъ концемъ міра лютьйшаго врага. Живя Христомъ и во Христь, украцияемый Его силою и могуществомъ, устращится ли върую-

<sup>33)</sup> Maps. 13, 22.

ний Антихриста, уступить им ему пальму побъды? Сильно зло, но добро сильнъе его. Силенъ будеть Антихристь, но избранные святые восторисствують надъ нимъ, и І. Христосъ обончательно сразить его духомь усть Своих (2 Сол. 2, 8) 24).

#### IX.

#### Позволительно-ли христіанину некать честей и дестоинствъ?\*.

Иже хощеть по Мин ити, да отвержется себе и возметь кресть свой, и по Мин ирядеть (Марк. 8, 34), сказаль Спаситель. Итакъ въ кресть, въ самоотвержени, растворенномъ бъдствіями жизни,— сущность христіанской нравственности. Нужно, чтобы христіанинъ подавиль въ себь самолюбіе—разсадникъ всъхъ золь, отрекся всего что только возбуждаеть въ немъ тройственную похоть, и началь жить единственно для Бога, если онъ желаетъ быть во Христа—повою тварію, и облещися въ новаго человъка, созданнаю по Богу въ правдъ и преподобіи истины (2 Кор. 5, 17; Ефес. 4, 24). Человъкъ, съ другой стороны, какъ бы невольно стремится къ почестямъ и достоинствамъ. Самолюбіе—начало, самолюбіе—и цъль его дъятельности. Ничто столько не питаетъ гордости человъческой, какъ достоинства и чести. Теперь судите, позволяеть-ли христіанство искать честей и достоинствъ?

Что воодушевляеть воина въ пылу сраженія, когда тысячи смертей готовы сразить его? Любовь къ отечеству, долгь; нужно прибавить: знаки отличія, честь, слава. Чёмъ представляется вамъ ученый, который, не щадя здоровья и жизни, проводить безъ сна ночи надъ книгами? Искателемъ истины? Но онъ вмёстё и искатель славы, достоинствъ. Должно признаться, что любовь къ почестямъ есть одна изъ важнёйшихъ пружинъ, движущихъ человёва по пути жизни во всёхъ его состояніяхъ, сильнёйшее изъ побужденій, заставляющихъ каждаго христіанина быть бодретвеннымъ въ исполненіи своихъ обязанностей. И мы сами, для чего мы учимся? Безъ

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) За сочин. следуеть такая рецензія: «Умно ч выразительно. Съ удовольствіемъ читаются такія сочиненія».

<sup>\*</sup> Ученика богословія Миханда Будгакова.

соминия, для того, чтобы образовать себя; но и не для того ли вывсть, чтобы достигнуть какого-нибудь достоинства, пріобрасть почести, и тамъ обезпечить свое состояніе, усладить свою жизнь? Все мы христіане, и все мы не чужды дюбви къ честямъ и достоянствамъ. Прилична ли намъ эта любовь? Не возбраняется ди она нашею редигією? Вопросъ, какъ видите, изъ числа тахъ немногихъ вопросовъ, которые имъють прямое отношеніе къ каждому изъ насъ, и стоятъ нашего любопытства.

Нътъ, тотъ не знасть христіанства, кто сказаль бы, будто оно не позволяеть дюдямъ никакого попеченія о честяхъ и достоинствахъ. Это значило бы смазать, что оно противоръчить природь, законамъ Божескимъ и человъческимъ и, извоторымъ образомъ, самому себъ.

Человъкъ созданъ жить въ обществъ. Это ясно частію изъ его естественной, прирожденной любообщительности, но болье изъ ограначенности и слабости его силь, по которой одинь онъ никакъ не можеть удовлетворить всемь требованіямь своего бытія: многіе только соединенными силами при различіи даровъ, такъ премудро распредвленныхъ между ними природою, въ состояни двигать всв колеса такой огромной и многосложной машины, какова жизнь человъка. Извъстны условія жизни обществъ: первое изъ нихъ-это власти. Власти необходимо предполагають почести, и съ различіемъ ихъ всегда соединено различіе достоинствъ. Природа велить человъку жить въ обществъ. Природа, значить, требуеть и властей, безъ которыхъ невозможны общества. Она же вивств освящаеть чести и достоинства — всегдашнія принадлежности всякой власти. Запретить стремиться къ почестямъ и достоинствамъ, чтобы пользоваться ими, — тоже, что запретить пользоваться властію, тоже, что уничтожить всякую власть и начальство, которыя, очевидно, невозможны, когда никто не станетъ принимать ихъ на себя, - тоже, что подорвать основание и разорить все здание общественной жизни, пойти противъ природы, произведшей человъка для общества, дать человъку противоестественное направленіе. Можемъ ли мы все это сказать о христіанствъ?

Эта мысль получить еще болье твердости, когда мы вспомнимъ, что въ самомъ Откровении—источникъ христіанской религіи—очень ясно говорится, что власти, чести и достоинства, существующія въ людяхъ, — все отъ Бога; когда вспомнимъ, что христіанство

раскрымо и утвердию эту важную истину. Богъ поставилеть мерей и преставилеть; Богъ вънчаеть людей честию и достоинствами. Нене Богъ ли далъ людямъ и откровеніе, не отъ Неге ли и христіанство? Вто же осмънтся слазать, чтобы христіанство могло
низпровергать какія-либо распоряженія Божін въ міръ: вначечтобы Богъ созидая одною рукою, другою разрушаль созидаемое?

X.

## О высекомъ дестоинствъ пастыренаго служения и о проистенающихъоттуда есебенныхъ ебязаниестяхъ пастырей\*.

Нередко на что одинъ смотритъ съ колодностію, другой съ некоторымъ только малымъ участіемъ, темъ иной сильно поражается, готовъ для того пожертвовать всемъ. Отъ чего это? отъ того, что разсматриваемый ими предметъ къ каждому изъ нихъ имъетъ различное отношеніе—къ одному болъе, къ другому менъе близкое илъ вовсе никакого.

Для юношей, предназначенных быть пастырями церкви, высокое достоинство пастырскаго служенія должно быть предметомъ особенной важности—во-первых потому, что это такой предметь, наніе котораго имъ необходимо; во-вторых — это предметь для них как бы свой родной.

Насъ облекутъ нъкогда властію пастырей, — какъ велика эта власть? Мы готовимся къ пастырскому служенію, — какъ важно это служеніе? Нужно намъ знать это потому, что приготовленіе невозможно безъ знанія цъли, къ которой готовишься, для того, чтобымысль о высокости нашего служенія будущаго и чувство его достоинства воодушевляли и подкръпляли насъ на поприщъ приготовленія, и побуждали тъмъ заботливъе истреблять въ себъ недостатки, не извинительные ни въ комъ, и пріобрътать совершенства, которыя содълали бы насъ достойнъйшими нашего назначенія.

Всякій самъ нъ себъ ближе, нежели нто другой. И потому любовь нь себъ есть первая любовь во всякомъ человънъ, и забота о себъ—первая забота. Если иногда что-нибудь постороннее, вовсе для насъ чуждое, останавливаеть на себъ наше вниманіе: не тъмъли болье достоинъ нашего размышленія предметь, близкій нашему

<sup>\*</sup> Ученика богословія Миханла Булгакова.

серму, каково высокое достоинство пастырского служенія? И когда очень часто мы тратимъ дорогое время на совершенные пустаки, то этоть предметь, столько важный, не имветь ля даже какъ бы права на то, чтобы мы посвятили ему нъсколько минуть? При первомъ взглядь на пастырское служеніе прежде всего представляются его происхожденіе Божественное. Но это преимущество есть общее всёмъ служеніямъ, существующимъ въ людяхъ, общее даже, можно сказать, всёмъ вещамъ, составляющимъ міръ (Рим. XIII, 1) <sup>23</sup>). И потому, сколько оно ни говорить въ пользу нашего предмета, мы на немъ не останавливаемся. Что такое пастырь по назначенію природы? и что пастырь въ Христіанствъ? вотъ два вопроса, върный отвъть на которые покажетъ достоинство пастырскаго служенія—отличительное, которымъ оно не дълится уже ни съ какимъ другимъ.

Человънъ созданъ жить на земль —и жить для неба. Творецъ его промышляеть о немъ. Люди живуть въ обществахъ. Для безопасности и счастія ихъ жизни земной Богь поставляєть надъ ними власти гражданскія, для развитія и усовершенствованія ихъжизни дуковной, для приготовленія ихъ для неба учреждаеть между нами власти духовныя. Итакъ назначеніе царей заботиться о дюдяхъ, поволику они суть граждане земных обществъ; назначение пастырей-стараться о томъ, чтобы граждань земныхъ царствъ содвлать достойными гражданами царства небеснаго. Потому власть парей ограничивается болъе внъшнею стороною человъка: ихъ долгь окранять и возвышать внашнее благосостояніе своихъ подданныхъ; пастыри, напротивъ, занимаются душею человъка и внутреннимъ, нравственнымъ его усовершениемъ. Теперь смотрите, что такое пастырь и его служеніе, -- онъ стоить какь бы выше всъхъ, и его служение вовсе не земное -- небесное. Люди имъютъ въ себъ религію; они невольно стремятся въ Богу умомъ и сердцемъ: въ этомъ отношенім пастырь ванъ бы представитель ихъ предъ лицемъ верховнаго Владыки, которому онъ служить. Богъ зоветь людей къ себъ: здъсь настырь представляется какъ бы посланнивомъ Бога и Его орудіемъ.

зь) Въ этомъ мъсть на полякъ поставлена слъдующая замътка: «Все отъ Бога, но различнымъ образомъ, и въ Божественномъ происхождения есть черти особеннаго достоинства пастирскаго служения».

Таково пастыря назначеніе, таково достоинство его служёнія въ религи естественной. Въ христіанствъ это достоинство еще болъе: возвысилось. Человъкъ палъ. Когда ни онъ самъ, ни его пастыри со всеми своими жертвами и обрядами не могли возстановить его: тогда явился самъ Пастыреначальникъ, въчный первосвященникъ по чину Мелхиседенову (Псал. 109, 4), и совершиль то, чего никто не могъ совершить ни на земль, ни на небъ. Окончивши здъсь свой великій подвигь, Онъ снова возспав одесную престола величія на небесах (Евр. VIII, 1). Но совершивши возстановление человъчества вообще, сей Божественный архіерей-единый истинный Пастырь, положившій душу свою за овцы, не совершиль въ частности возстановленія наждаго челов'яна. Онъ совершаєть это уже чрезъ пастырей, отъ Него поставляемыхъ, просвъщаемыхъ и руководимыхъ. Сначала апостолы, Имъ самимъ избранные и наученные, при руководстве Духа Святаго, продолжали начатое Имъ дело, пронесли Его религію отъ одного конца, извъстнаго тогда, мірадо другаго, и обратили въ Нему цълые народы. Потомъ преемники апостоловъ, пастыри церкви, подкръпляемые и движимые особенною силою того же Святаго Духа, всегда продолжали и нынъ продолжають совершать частное возстановленіе людей. Какимъ это образомъ? твиъ же, вакимъ совершилъ и общее возстановление самъ І. Христосъ. Онъ проповъдывалъ свое небесное ученіе; требоваль отъ людей въры въ Себя, какъ истиннаго Мессію, и добрыхъ двяъ для пріобритенія спасенія, все это дилють и пастыри церкви: ту же въру въ Него-припедшаго Мессію, туже святость жизни и они предлагають людямь, какь единственныя средства къ наследію живота вечнаго. Онъ врестиль Духомъ Святымъ и огнемъ, и они крещеніемъ водою и духомъ отверзають входъ въ царство небесное. Онъ отпускалъ гръхи; и они имъютъ власть вязать в ръшить. Онъ исцъляль бользии, и въ ихъ рукахъ таниства суть средства, врачующія отъ недуговъ телесныхъ и душевныхъ. Навонецъ Спаситель вознесся на крестъ, и этимъ преимущественноспасъ человъчество; тоже повторяють и пастыри каждодневнымъ приношеніемъ безкровной жертвы, которую предлагають въ спасительную снёдь всёмъ вёрующимъ. Такимъ образомъ пастыры вакъ бы повторяютъ содъланное ихъ Пастыреначальникомъ,тольно то, что Онъ совершаль на самомъ дъль-на самомъ Себъ, они совершають въ священныхъ таннотвахъ. Дъло въ томъ, что

пастыри, хотя простые люди, представляють лице І. Христа—человъва Бога: потому что ихъ служеніе, какъ бы они ни были недостойны, само въ себъ есть служеніе собственно Христово, повтореніе и продолженіе онаго. Христось на небъ, но Онъ дъйствуєть
въ нравственномъ царствъ, въ царствъ благодати, Имъ основавномъ на землъ. Онъ одинъ Спаситель рода человъческаго. Онъ
спасъ всъхъ вообще; Онъ желаетъ спасти и каждаго порознь чрезъ
пастырей церкви. Значить, пастыри суть орудія, а дъйствователь—
Христосъ; и значить не они собственно, а какъ бы самъ Христосъ
проходить поприще ихъ служенія. А кто такой Христосъ? Богь,—
и служеніе пастырей Божественное. Какая высота! какое достоинство! Какія же должны быть и обязанности пастырей, опредъляемыя такимъ высокимъ достоинствомъ ихъ олуженія!

Вы соль земли (Мат. У, 13), сказаль Спаситель въ лицъ апостоловъ пастырямъ церкви. Соль, обыкновенно, предохраняеть твла отъ порчи и гніенія. Пастыри названы солію земли — нравственнаго міра человъческаго по своему ученію, которое они, какъ соль, влагая въ души върующихъ, укръпляють ихъ нравственныя силы н сохраняють ихъ отъ поврежденія. Если же соль потеряеть симу, продолжаль Спаситель, то чъмь сдълаемь ее соленою? Въ этихъ словахъ заключается первая обязанность пастырей, налагаемая на нихъ ихъ высокимъ служеніемъ. Они должны заботиться, чтобы соль ихъ ученія не обуяла — не лишилась свой силы солености, т.-е. чтобы ихъ ученіе было истинное, чистое ученіе Христово безъ всякой примъси ересей и заблужденій. И слъд., если каждый христіанинъ, то особенно пастыри обязаны знать полно, ясно и основательно всв догматы своей религіи, чтобы могли учить другихъ собмодать все, что заповъдам инъ никто другой-а свиъ небесный Учитель (Мато. XXVIII, 16). Это значить, что проходящій пастырское служеніе прежде всего долженъ держаться истиннаго слова, согласно съ ученіемь, дабы онь могь и наставлять здравым ученіем и противящихся обмичать (Тит. І, 9).

Вы севьть міра (Мате. V, 14), сказаль также Спаситель апостоламь и вивств пастырямь. И такь да севьтить севьть вашь предь человъками, чтобы они видъми ваши добрыя дъла, и прославлями Отца вашею небеснаю (—16). Мало того, чтобы пастырь только право правиль слово истины, надобно еще, чтобы и дъла его подтверждали тоже. Много значить севть его ученія для его

пасомыхъ; но болве -- свъть его жизни. Лучи перваго преломляются чаще въ ихъ умъ и разсудкъ, разсъевають мракъ недоумъній и ваблужденій, и неріздво этимъ только и ограничивается ихъ дівйствіе; последній почти всегда прониваеть во глубину самаго сердца ихъ, всегда болъе или менъе согръваетъ и оживляетъ его. И какое дъйствіе можеть имъть то ученіе, которое проповъдующій доказываеть и воскваляеть словами, а дваами самъ же опровергаеть и порицаеть? Высово поставлены пастыри по своему служенію: не можеть городь укрыться, стоя на верху горы (Мато. V, 14),трудно и имъ на такой высотъ укрыться отъ взоровъ другихъ, укрыть свои добродътели или пороки. Они какъ бы звъзды на горизонть церкви, путеводительницы къ въчному спасенію, если горять огнемъ истины и доброжьтели.--къ въчной погибели, если мерцають ложнымъ свътомъ заблужденій и порока. И такъ новая особенная обязанность пастырей церкви, вытекающая изъ ихъ высоваго назначенія, быть образцемь для върных во словь, во житіи, въ любви, въ духь, въ въръ, въ чистотъ (1 Тим. IV, 13). Отъ всякаю, кому дано много, много и потребуется, и кому много ветрили, съ того больше взыщуть (Лук. XII, 48). Пастырямъ, можно сказать, дано столько, сколько никому изъ людей. І. Христосъ препоручилъ имъ свое словесное стадо, которое Онъ искупилъ своею кровію, и вмъсть сообщиль особенные дары, какихъ не имъетъ никто другой. Что если они вознерадять о находящемся въ нихъ даровани, которое дано имъ съ возложениемъ рукъ священства, (1 Тим. IV, 14) и растеряють духовныхъ овецъ, изъ которыхъ каждая стоила крови I. Христу? Если всякъ обязанъ быть ревностнымъ въ отправленіи своей должности, то пастыри преимущественно, потому что ихъ должность въ ряду всехъ прочихъ какъ бы особенная. Служеніе пастырей есть служеніе Христово. Итакъ въ прохожденіи его они должны подражать І. Христу. Христось ничего не жалбать для техъ, кого искупить Онъ пришель; -- не должны и пастыри жальть своихъ силь и трудовъ для блага имъ ввъренныхъ. Ничто не могло остановить I. Христа на избранномъ Имъ поприщъ: ни невъріе въ Него со стороны людей, ни самая ихъ ненависть къ Нему: такъ и пастырей не должны охлаждать въ ревности — ни безуспъшность проповъди, ни даже какія-либо опасности, имъ угрожающія. Наконецъ Христось положиль самую душу свою за овцы своя: Онъ показаль этимъ образецъ и пастырямъ—подагать душу свою за ввъренныя имъ души, т.-е. посвящать имъ всю свою жизнь. И такъ величе служенія пастырей болье всего обязываеть ихъ беречь свое стадо, въ которомъ Духъ Святый поставиль ихъ блюстителями, пасти церковъ Господа и Бога, которую Онъ пріобръль Себъ кровію своею (Дъян. XX, 28).

Послв всего этого легко опредвлить, чего особенно должно требовать отъ насъ, приготовляемыхъ въ пастырскому служенію. Долгъ пастыря-учить другихъ религіи, истинной религіи, которую преподаль самь I. Христось и Его апостолы. Итакъ, если мы обязаны изучать всв науки, намъ преподаваемыя: то слово Божіе, содержащее въ себъ всъ истины нашего въроученія, и наука Богословія, излагающая эти истины въ систематическомъ порядкъ: связи и ясности должны быть особенныя, исключительнымъ и постояннымъ предметомъ нашего изученія. Долгъ пастыря — быть образцемъ для другихъ въ въръ и благочестіи. Теперь особенно мы должны искоренять въ себъ худыя склонности и привычки теперь, пока это не такъ трудно, и пріучать свое сердце любить добро, -- сердце еще юное, и потому очень способное къ принятію въ себя всякихъ съмянъ. Въ лътахъ зръдыхъ, когда здые навыки въ насъ уже устаръють, трудно будетъ намъ бороться съ ними, и еще труднъе побъждать ихъ, и когда сердце наше все изпепелится отъ огня страстей, едвали не напрасно будетъ все наше усиліе оживить его любовію нь добру. Долгь пастыря-сь особенною ревностію проходить свое служеніе. Для этого намъ нужно теперь быть какъ можно тщательнее въ исполнени своихъ обязанностей, и эта тщательность, обратившись въ привычку, останется съ нами на всю жизнь. Смело можно сказать, что кто изъ насъ выполнить всё эти обязанности, налагаемыя на насъ нашимъ будущимъ служеніемъ: тотъ будеть пастырь добрый и достойный во вевхъ отношеніяхъ; а кто неть, тоть погибнеть-и не одинь, а увлечеть за собою въ бездну погибели и другихъ. Благородные юноши! Много ожидають оть насъ церковь и отечество, которыя доставляють намъ всв средства въ надлежащему образованію: да не посрамимъ же ихъ ожиданій-не запятнаемъ себя неблагодарностію предъ ними 36).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) За сочин. слід. такая реценяія: «Разсудительно и отчетисто изложень предметь. Съ удовольствіемъ читаются такія сочиненія».

#### XI.

### Спасутся ли язычники, невърующіе во Іисуса Христа \*?

Изъ ничего міръ ничто въ самомъ себъ. Случаенъ, зависимь. онъ живетъ только самостоятельнымъ, необходимымъ,-тъмъ Существомъ, словомъ котораго онъ воззванъ отъ небытія къ бытію, н безъ котораго ни на одну минуту бытіе для него невозможно. Жизнь всего существующаго, Богь, иначе действуеть въ мірв матеріальномъ, иначе въ духовномъ. Тамъ въ царствъ безсознательности неограничена Его двятельность, здесь въ царстве свободы она какъ бы нъсколько ограничена. Источникъ добра въ духахъ, Имъ сотворенныхъ, Богъ, творитъ въ нихъ это добро только полъ условіемъ ихъ свободнаго на это согласія, -- когда добровольно ови подчиняють свою свободу Его всемощной воль Живая въра есть необходимое и единственное условіе этого подчиненія, безъ вотораго ограниченные духи не могутъ совершить ничего добраю. Чрезъ въру они какъ бы сливаются во едино съ Богомъ, исмзають въ Немъ, дышать Его жизнію, действують Его могуществомъ, утверждаются и преуспъвають въ добръ и блаженствують.

Обольщенный искусителемъ, первый человъкъ не повършть словамъ своего Творца и это невъріе тогда же принесло свой плодъ—преступленіе заповъди Творческой. И это невъріе чрезъ преступленіе разсторгло союзъ человъка съ Богомъ, повергло его въ духовное безсиліе, по которому добродътель, прежде для него столько дегкая и удобная, содълалась теперь трудною и едва возможною, и лишило его блаженства. Сынъ Божій снова соединилъ человъка съ Богомъ, снова возвратилъ ему полную возможность дълать добро, снова осіялъ его надеждой спасенія. И вотъ причина, почему въра во Іисуса Христа такъ необходима. Съ Богомъ мы моженъ соединиться только чрезъ Христа и во Христъ. А соединиться съ Христомъ возможно одною върою иъ Него. Благодать естъ плогъ въры въ Іисуса Христа, а благодать — божественная сила, входящая въ нашу душу. Она-то творить въ насъ все доброе, и можетъ творить даже чудеса. Удивительны ли послѣ этого слова Спаситель

<sup>\*</sup> Ученика Богословія Миханда Булганова.

что върующаго дъйствуетъ самъ Богъ? Такъ праведность наша по върм от Бога, (Фил. 3, 9) и потому человъкъ не оправдается дълами закона, а върою въ Іисуса Христа (Гал. 2, 16). Иже въру иметъ и крестится, спасенъ будетъ, и иже не иметъ въры, осужденъ будетъ (Мар. 16, 16). Въ этихъ словахъ, отрадныхъ для христіанина, язычникъ какъ бы долженъ слышатъ свой страшный приговоръ на въчную погибель. Ужелижъ въ самомъ дълъ всъ язычники, неозаренные свътомъ въры во Христа, должны погибнуть, быть непремънными и въчными плъннивами ада?

Мысль о Богв, благомъ, премудромъ и правосудномъ Богв, мысль о безпредвльной силв и двиствіи заслугъ Христовыхъ, мысль о непреложности обвтованій и званія Божія,—пусть эти три мысли будуть для насъ путеводными звиздами на сбивчивомъ неопредвленномъ пути, на который мы вступили. Будемъ держаться ихъ, и быть можеть, онв приведуть насъ къ желанной цили.

### Богъ благъ.

Безнонечно-благой, Онъ сотвориль міръ; не захотыть блаженствовать одинъ, -- и безчисленные миллоны тварей наслаждаются съ Нимъ жизнію и блаженствомъ. По благости своей Онъ создаль и человъка, по благости украсиль его своимъ образомъ, превознесь надъ всеми прочими земными тварями, поставиль какъ бы своимъ намъстникомъ и представителемъ въ царствъ природы. Человъвъ падаетъ съ своего престола, и самъ собою уже не можеть подняться. Творець не возставляеть его тотчась; даеть ему только объть возстановить его. Проходять тысящельтія. На земль въ мальйшемъ уголку вселенной совершается то, чего нигав въ міръ не было и не будеть <sup>27</sup>). Слабая тварь великаго Бога, человъкъ самъ творитъ для себя боговъ, въ забвеніи обожаетъ то, что ниже его, превлоняется предъ тъмъ, что недостойно его. Завътною чередой являются покольнія за покольніями, и изчезають, сами не зная, откуда и куда идуть они, подобно волнамъ, воздымающимся изъ нъдръ океана и опять въ немъ изчезающимъ. Имя истиннаго Бога вмёстё съ обетованіемъ о возстановленіи чело-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) На поляхъ при этехъ строкахъ помътка рецензента: «неопредъленно»

въна едва сохраняется въ мальйшей части человъческого рода. Слишкомъ пять тысячъ льть земля оствется поврейтою тьмою и свнію смертною. Наконець ее посвщаеть Востокъ свыше. Сынъ Божій является посреди людей, возносится на кресть, удовлетворяеть за нихъ въчной правдь, посаждаеть на земли древо своей небесной Религін, и самъ снова возвращается во Отпу. Но это древо уже чрезъ восемнадцать въковъ еще такъ не велию, что едва осъняеть своими мирными вътвями третью долю несчастныхъ потомковъ Адама. Пусть теперь спасутся одни только Гуден и Христіане. Іуден-капля въ океанв человъчества, а христіане малая струя, въ него впадающая. Где же после этого благость Божія? Зачёмъ Христосъ замедана выполнить свое великое предопредъленіе? Въчная любовь еще отъ въчности опредъльна Ему умереть за человъчество. Зачъмъ же Онъ, подобно солнцу, не явился на своемъ горизонтъ-престь съ самыхъ первыхъ дней человъческихъ бъдствій? Сіяя изъ въка въ въкъ, Онъ освъщаль бы тогда каждаго, приходящаго въ міръ, и милліоны людей — безъ Его свъта жертвы тымы и зла, тогда не могли бы сдълаться плънниками въчной тьмы: тогда язычества не было бы вовсе 28). Иля почему имя Христа еще и тенерь многимъ неизвъстно? Почему Спаситель не посылаеть новых в впостоловъ, вооруженных всею силою чудесъ-проповъдывать свое Евангеліе встав народамъ? И здёсь въ распространение своей религи Онъ ванъ-то медлить, вакъ медлилъ явиться на вемлю. Нътъ, върно есть средство спасти и язычниковъ: иначе нашъ Спаситель не дъйствоваль бы такъ медленно. Если Онъ не любить человъка: то Онъ и не умираль бы за него. Благость въ Богъ неизмънна, какъ неизмъненъ Онъ, безпредвльна, какъ безпредвленъ Онъ. По благости Онъ создалъ чедовъва, по дюбви возсоздаль; уже ли только не спасеть его? Погибель самой ничтожной твари трудно согласить съ благостію Творца; какъ согласить погибель человъка-царя міра? Погибель одного челована нельзя допустить: накъ допустить погибель едваля не всего человъчества 10)? И благость человъка не допустала бы

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) При двухъ послъднихъ строкахъ реценз. поставлена слъдующая замътка: «едвали такъ».

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Последнія слова подчеркнуты реценз. н на поляхъ сделана ниъ же следующая заметка: «какъ же погибають многіе»?

этого, а Богъ весь любы есть (1 Іоан. 4, 7). Скоръе можно свазать, что Богъ не существуетъ, нежели представлять его столько жестокимъ.

### Богъ премудръ.

Онъ можеть избирать только самыя лучшія пъли, которыя однъ ыя него возможны. Высшая и лучшая цель, какую только можно представить, для нравственныхъ существъ-это ихъ нравственное совершенство и блаженство. Для этой цвли Богъ создаль и человъка. Милліонная часть людей спасется; всв прочіе должны погибнуть. Значить, Богь не умъль сотворить человъка, какъ должно. произвель его недостаточнымъ для цели, несовершеннымъ. Но Бого разумовъ Господъ-единъ премудрый, (1 Цар. II 3), вся премудростію сотворившій (Псал. 103, 24; 1 Тим. І, 17). Онъ и не твориль бы человъна, еслибы не надъялся привести его къ цъли, если не назначаль бы его для такой высокой цели, или создаль бы его боле совершеннымъ. Человъкъ немощенъ, мертвъ прегръшенъми (Рим. У, 6; Еф. II, 5). Никто не въ силахъ изцелить, оживить его. Сынъ Божій принимаеть на себя этоть трудь, употребляеть все свое могушество, совершаеть чудеса славы и уничиженія. Какія огромныя, чрезвычайныя средства! Безпредвльный вмещается въ тесныхъ предълахъ человъческой плоти, Въчный живетъ на земли нъсколько лътъ, Богъ распинается на крестъ отъ рабовъ своихъ. И для чего же? для того, чтобы изпълились и оживились по два. по три человъка изъ тысячей. Какая малая недостойная цъль! Стоило ли для этого Богу славы (Псал. 28, 3) такъ умиченнаться? Лучше бы не умираль Сынъ Божій: въ глазакъ тварей онъ не омрачиль бы своей премудрости. Но Христосъ зналь, для чего умираль. Велики употребиль Онъ средства; велика должна быть и въль ихъ. и премудрый, Онъ достигнеть ее непременно. Онъ знасть, накъ спасти и язычниковъ. А наше дело, поторые премудрость Болію, въ тайнъ сокровенную, юже предустави Богъ прежде въкъ во славу наши. вполит не постинаемь (1 Кор. 2, 6, 7), наше лучшее дало сказать эдесь вивете съ апостоломъ: о глубина богатства и премудрости и разума Божія! яко не испытаны судове его, и неизсмьdocumu mymie ero (Pun. II, 33).

### Богъ правосуденъ.

Виновенъ ли дикарь, если онъ дъйствуетъ не такъ, какъ образованный? И больный ужели недостоинъ сострадательности врача потому, что самъ не изпълиль себя, вовсе не зная средствъ гъ этому изцеленію? язычники не знають Іисуса Христа, не знають Его Божественности, Его высокаго ученія, и потому не върують въ Него. Какъ имъ въровать въ того, о комъ никогда не смихами! Какъ слышать безъ проповъдника? Въра отъ слышанія, а слышаніе от слова Божія (Рим. 10, 14, 17). И по суду человъческому оп невинны. А Богъ, нелицемърно судящій комуждо по дълу (1 Петр. І, 17), погубить ихъ? Повторимъ: скорве можно отвергнуть быте Бога, нежели назвать Его столько неправосуднымъ. Онъ благоволиль, чтобы свъть христіанства просвътиль извъстныя страны міра; почему въ тоже время не озарены этимъ свътомъ и всь прочія страны? Чемъ одни изълюдей столько умилостивили, другіе столько прогивнали въчно правосуднаго? Всв равно согръщал, равно содълались недостойными Его милости и любви. Итакъ, есл миловать, миловать было встать, если наказывать, встать было наказывать. Богъ помиловаль однихъ, помилуетъ и другихъ; мижн бо на мица зрънія у Бога, (Рим. 11, 11). Христіане спасутся, должно быть, и язычники какъ нибудь спасутся.

#### . Сила и дъйствіе заслугъ Христовыхъ.

Для въчнаго и въта времени, для Бога и втъ прошедшаго и будущего; все какъ настоящее. Інсусъ Христосъ принесъ себя въ жертву небесному Правосудію уже спустя пять тысящельтій съ половиною отъ совдамін міра. Но въ главахъ Бога Онъ Азнець, закаламный отсамато слосенія міра (Апок. 18, 8), еще тогда, когда чедовъть ецва увидъть Боній овъть, и же успъль еще сдълаться преступниемъ Потому-то и нельзя ограничивать селы и дъйствія заслугь Спасателя только временемъ по Его пришествій. Онг., посмику пребываеть семе, но и священство импеть не преходящее, почему и можеть желе спасать приходящихъ чрезъ нею къ Богу, будучи весіда живъ, даби ходатайствовать за нихъ (Евр. 7, 24, 25). Такъ спасаль Отъ Гудеевъ, въровавшихъ въ Него, еще неприходившаго; могь значать

спасать и язычниковъ, если только были для этого какія-небудь средства. Ходатай новаю завъта, Онъ умерь и для искупленія отъ преступленій, сдъланных в первом завъть (Евр. 9, 15). Вывсто того, чтобы многократно страдать от начала міра, Онь единожовы, къ концу въковъ, явился съ жертвою своею для уничтожения гръха (Евр. 9, 27). И потому его жертва-всеобщая жертва за всв времена. Она простирается и на самую загробную нашу жизнь. Ибо предъ Богомъ наша смерть не существуеть: это переходъ изъ одного Его царства въ другое. Живемъ ли мы или умираемъ, всенда Господни. И Христось для того и умерь (и воскресь) и ожиль, чтобы владычествовать надъ умершими и надъ живущими (Рим. 14, 8. 9). Можно усвоять Его заслуги и въ въчности. Оно священнико во втект по чину Мелхиседенову (Евр. 7, 17). Онъ не подобенъ тъмъ священникамъ, которыхъ смерть не допускала оставаться таковыми всегда, пребывая въчно, и священство имъетъ не преходящее, потому всегда можетъ спасать приходящихъ чрезъ него къ Богу. Первосвященникъ святой, непричастный злу, превознесенный выше небесъ, Онъ не имъетъ нужды ежедневно приносить жертвы. Онъ совершиль сіе въ одинь разъ, принесши Себя Самаго въ жертву (Евр. 7, 23—27). Во Адамъ всъ согръщили, всъ оскорбили Бога. Христосъ, желая всъмъ спастися, далъ себъ избавление за всъхъ (1 Тим. 2, 5). Итакъ Онъ есть умилостивление не только за грвки твхъ, которые здвсь удостовлись быть христіанами, но и за грвхи всего міра (1 Іоан 2, 2); за грвии міра прошедшаго, настоящаго и будущаго: Если Онъ одинъ умеръ за всёхъ, (2 Кор. 5, 14), то всъ умерли, всъ, вогда либо жившіе и имъющіе жить оть Адама до последняго его потомка. Потому-то Христосъ - Богъ живый называется Спасителемъ всёхъ человёковъ (1 Тим. 4, 10). Итакъ силы и дъйствія заслугь Інсуса Христа нельзя ограничивать временемъ только по Его пришествіи: Онъ Агнецъ, заколенный отъ сложенія міра; нельзя ограничивать только настоящею жизнію людей: первосвященникъ во въкъ. Опъ всегда можетъ спасать приходящихъ чрезъ Него къ Богу; нельзя наконецъ ограничивать только теми, которые здесь удостоились слышать проповедь о Немъ: Онъ есть очищение о гръхахъ всего міра.

Непреложность обътованій и званія Божія.

При разсматриваніи домостроительства человъческаго спасенія встръчаются преимущественно два любопытные вопроса, повидимому, противоръчащіе благости Божіей: почему обътованный Мессія поздно явился въ міръ? и почему христіанская религія очень многимъ еще и теперь не проповъдана? Отвътъ на эти вопросы одинъ: главная причина всего этого заключается въ приготовленіи людей нъ принятію Мессіи и Его высоваго ученія: Богь зоветь людей ко Христу, ведеть ихъ, или лучше, хочетъ, чтобы они сами, какъ существа свободныя, пришли въ Нему, сами почувствовавши въ Немъ нужду, взысвали и обръли Его. До пришествія Спасителя Богъ приготовляль къ принятію Его Іудеевъ и язычниковъ, Іудеевъ-средствами сверхъ-естественными, язычниковъ - естественными. Тъ и другія средства оказались достаточными для цъли. Мессію приняли и Тудеи и язычники, -- всъ, которые только успъли приготовиться въ этому. Многіе изъ Іудеевъ не приняли Его. Но апостолъ наменаетъ, что и эти многіе нъногда обратятся нъ Нему и чрезъ Него спасутся. Не хочу, братія, говорить Онъ къ язычникамъ, оставить вась въ невъденіи о сей тайнъ, (дабы вы о себъ не мечтали) что ослъплені- отчасти приключилось Израилю только на время, пока войдеть полное число язычниковь. И такимь образоми весь Израиль спасется, како написано: придеть и проч.; спасется потому, что дары и призвание Божие непреложны (Рим. 11, 25, 29). Почему не допустить, что и язычники, еще не исповъдующіе Спасителя, а только готовящіеся къ сему, подобно Іудеямъ, современемъ просвътятся Его Божественною религіею и спасутся 40)? Опыть показаль, что и ихъ приготовление само въ себъ совершенно, а премудрость Божія, избравшая и продолжающая это приготовленіе, ручается, что и впредь оно будеть совершенно, и приведеть людей къ предназначенной имъ цели. Нельзя же представить приготовленія язычниковъ въчнымъ. Все когда нибудь должно настать для нихъ то состояніе, въ воторому ихъ Богъ приготовляеть: иначе гдъ безконечная Его премудрость? Почему

<sup>44)</sup> При этомъ слови поставл. помитка реценяен. слид.: «что увирующие свасутся, объ этомъ снора ийть: а дило о невирующих».

бы Ему не перемвиить естественных средствъ приготовленія на чрезвычайныя: последнія были бы болье действительны. Но Онъ не переменяеть, и верно знасть, почему; верно и естественныя средства хороши.

Такимъ образомъ путеводныя напия звъзды: мысль о Богъ, мысль о силь и дъйствіи заслугь Христовыхъ, мысль о непреложности обътованій и званія Божія привели насъ нь желанной ціли: воть предъ нами мысль, что и язычники должны спастися. Но извъстно средство спасенія-одно,-усвоеніе заслугь Інсуса Христа. Безъ этого никакое могущество, ни Ангелы, ни самъ Богъ не спасутъ человъка. Возможность усвоенія заслугь Спасителя для язычниковъ не требуеть доказательствъ: Онъ принесъ себя въ жертву за всъхъ и всъхъ зоветь къ Себъ къ принятію Его великихъ даровъ. Значеть и язычникъ можеть содълаться участникомъ въ Его заслугахъ: иначе зачемъ и призывать его? Остается узнать, канимъ же образомъ это усвоеніе для язычниковъ возможно. Оно возможно: 1) Отчасти въ сей жизни: чрезъ добрыя двла ихъ. Язычники имъють законъ естественный, имъють силу и средства выполнять его. Безъ въры въ Существо высшее, отъ котораго человъкъ чувствоваль бы себя въ совершенной зависимости, добрыя дъла вообще невозможны. Для кого нътъ такого существа, въ томъ подрывается и теряеть всю силу законъ естественный; для того нъть побужденій къ добру, невозможна и добродетель. Вера-начало и основаніе добраго діла; доброе діло воплощенная віра. И язычники имъютъ въру въ своихъ боговъ, и этою върою какъ бы одушевляють свои добрыя дела. Нравственность язычниковъ не можеть равияться правственности христіанской, но все жъ она можеть быть чиста, совершенна въ своемъ родъ. И въра язычниковъ много отстоить отъ въры христіанъ. Но если явычникъ въруеть въ своихъ боговъ отъ сердца по невольному, естественному влечению, то и его въра имъетъ свою силу. Въ лицъ своихъ истувановъ онъ обожаеть Непостижимаго. Стремясь къ нимъ върою, онъ стремится къ Тому, къ кому сама природа невольно влечетъ насъ. Итакъ добрыя двав язычниковъ, пронивнутыя ихъ вврою, могуть усвоять имъ заслуги всеобщаго ходатая, безъ сомивнія, не столько, сколько, добрыя дъла христіанъ, порожденныя истинною върою. Потому-то Апостолъ говоритъ: Богъ не лицепріименъ, но во всякомъ народъ боящійся Его, и поступающій по правде пріятень Ему (Деян.

10, 35). Валаамъ язычникъ-пророкъ, такъ громко прозвучавній слово о въчномъ Словъ между язычиниями, человъкъ Божій, другъ Божій (2 Петр. 2, 15, 16). Чёмъ если не добродетелью онъ заслужиль честь быть орудіемъ Св. Духа (Числ. 22, 6, 8, 18)? И еслибы наконецъ онъ не измънилъ Ісговъ: нельзя ли было бы сомивваться въ его ввчномъ спасенія? Какъ судить о волхвахъ, пришедшихъ издалека поклониться младенцу Інсусу? Богъ удостоняъ ихъ особеннаго своего водительства, удостоилъ прежде самихъ Іудеевъ увидъть Того. Кого столько въковъ такъ нетеривливо ожидало все человъчество. Одною ихъ добродътелию можно объяснить такое благоволеніе въ нимъ всегда - Правосуднаго. Добродітельный Корнилій-еще не христіанинъ видить предъ собою Ангела, возвъщающаго ему благоволение Божие и повельние креститься (Дъяв. 10, 1-5). Кто знаеть, можеть быть, и теперь между язычниками есть пророки, заслуживше своею доброю жизнею дары св. Духа. Христіанство не въ словъ, а въ дълъ. Не тотъ христіанинъ, вто только носить это имя; но тоть, кто живеть по христіански. Можно и благочестиваго язычника назвать христіаниномъ, а худаго христівнина-язычникомъ. Слава, и честь, и мирь всякому, дълагония доброе, вопервых Іудею, потом и язычнику, говорить Апостоль. Ибо нъть лицепріятія у Бога. Тъ, которые, не имъя закона согръшили, внъ закона и погибнуть. И когда язычники, не имъюще закона (положительнаго-откровеннаго) по природъ законное дълають, то они, не имъя закона, сами себъ законь: они показывають, что предписанное закономь написано у нихь въ сердиах (Рим. 2, 10, 15). Следовательно, язычнивовъ будуть судить только по закону естественному, и значить добрыя дела ихъ имеють важность въ дълв усвоенія заслугь Христовыхъ, въ дълв спасенія. Чрезъ накоторую вару ихъ во Інсуса Христа, выражаемую вопервыхъ въ сознани своей немощи и нужды въ высшей помощи, во вторыхъ въ жертвоприношеніяхъ. Язычникъ, какъ человъкъслабый, чувствуеть въ себъ вакую-то порчу и безсиле, невольно обращается въ небу, и самъ не сознавая, ищетъ Спасителя. Овъ повлоняется Ему въ величественномъ солнцв и звёздахъ, прославияеть Его въ славныхъ герояхъ, созданныхъ воображениемъ, видить и боготворить во всемь великомъ, полезномъ, грозномъ. Вотъ мой Богъ, мой Покровитель, Спаситель мой, думаеть онъ, повергаясь предъ какимъ нибудь идоломъ. Но опыть разувъряеть его

въ этихъ мысляхъ и обманутый однимъ, онъ переходить въ другому и третьему богу, надъясь у кого-нибудь изъ нихъ найти помощь. Значить важдое божество для язычника-только символь Спасителя, и его въра, ложная въра въ ложныхъ боговъ, если только она проистеваеть изъ глубины души, въ нъкоторомъ смыслъ есть истинная въра въ истиннаго Мессію. Онъ не знаеть по имени Інсуса Христа, не знастъ какъ опредвлить лице (in concreto); но знаеть по делу-въ отвлеченности (in abstracto), чувствуеть въ Немъ нужду, и это сильное чувство выражаетъ покорностію своимъ богамъ. Но не имя, а самый предметь эдесь важенъ. Жертвы въ язычествъ... какъ объяснить ихъ происхожденіе? Могъ ли чедовъкъ выдумать ихъ самъ? Но откуда въ немъ могла родиться мысль, что кровь козловъ и тельцовъ пріятна Богу? Въ мірв ничто не бываеть безъ воли Промысла. Почему не предположить, что и у язычниковъ обыкновение приносить жертвы-не по случаю, а отъ Бога съ вакою-нибудь цвлію, даже высокою? Ужели, въ самомъ дълъ, нашъ благій Творецъ о язычникахъ уже нисколько не заботится? Пусть эти жертвы сами въ себв даже зло. Богъ изъ всякаго зла умъетъ извлекать какое-нибудь добро. Язычники приносять жертвы своимь богамь. Это жертвы тому же оскорбленному Ісговъ, которому приносили и Іудеи. Начало ихъ-чувство своей слабости; цъль — умилостивление Бога. Со стороны язычнивовъ онв приносятся съ полною вврою въ ихъ значимость. Въ глазахъ Бога онв-прообразы великой жертвы Інсуса Христа. Въ этомъ вся важность и Іудейскихъ жертвъ. Язычники не знаютъ, что ихъ жертвы прообразують высшую жертву. Но этого такъ же не знала самая большая часть и Іудеевъ. Въ пустынъ Моисей возносить на древо мъднаго змія. Уязвленные зміями, израшльтяне смотрять на него съ върою, и исцъляются. Они не знають, что этотъ зиви - прообразовалъ Мессію: за нихъ это знаетъ Богъ, исцванющій ихъ. Итакъ если язычникь приносить жертвы своимъ богамъ не по одному обыкновенію, но съ истиннымъ чувствомъ своей слабости, съ раскаяніемъ во грахахъ своихъ, съ пламеннымъ желаніемъ умилостивить прогивванное божество, съ полною върою, что его жертвы имъють силу: то можно ли сомнъваться, чтобы Богь, которому онъ въ виде своихъ божествъ, поклоняется, не вивниль ему этихъ жертвъ?

## 2. Поливе въ жизни будущей:

И за гробомъ человъкъ живетъ – живетъ и дъйствуетъ, дъйствуетъ еще болье, нежели на земли. Здысь умъ его скованъ и отягченъ плотію: она не даеть ему легко и свободно стремиться къ истинь. Тамъ онъ совершенно свободенъ: ничто не ствсияеть его безконечныхъ порывовъ. Здесь свобода его, въ безпрестанной борьбъ съ страстями, не успъваетъ отражать ихъ нападеній, а о добръ не имъетъ времени и заботиться 11). Тамъ страсти уже не возмущають ея покоя и дъланіе добра такъ безпрепятственно, удобно 42). Почему не допустить, чтобы язычникъ въ въчности при такомъ удобномъ развитіи своего ума, и воли узналъ наконець Інсуса Христа и увъровалъ въ Него? Созданный для истины, онъ и на земли желаеть познать ее. И для него бывають минуты, и даже цвлые годы, когда это желаніе двиствуеть въ немъ, какъ и въ другихъ, сильно, непреодолимо. Но удивительно ли, если послъ долгихъ, томительныхъ изысканій, не могши ни на чемъ успоконться, онъ охладъваеть въ своей любви нъ ней, и во всемъ сомнъвается? Удивительно ли если, и стремясь къ добру, онъ измъняеть себъ, и ослабъвши отъ тяжкой борьбы съ искушеніями, думаеть что добро-одна мечта? Въ въчности въчная Истина и ввчное Добро будеть у него какъ бы предъ глазами, и онъ не станеть уже сомнъваться въ ихъ дъйствительности. Ужели же его умъ, такъ близко видя Истину, не устремится къ ней тъмъ съ большимъ напряженіемъ; и свобода, какъ бы осязая Добро, не захочеть погрузиться въ Него? Въ этомъ мірів суетности, гдів межкія житейскія заботы, какъ вихрь, кружать человъка, трудно язычнику опомниться отъ этого круженія, и какъ бы некогда вспомнить о себъ, о своемъ высшемъ назначения. За гробовою доскою нътъ уже этихъ ничтожныхъ заботъ, унижающихъ человъка. Что жъ попрепятствуеть ему почувствовать хотя тамъ свое достоинство и высокую цваь? На земли не успвешь хорошо сознать себя, хотя немно-

<sup>41)</sup> Помътва реценз. «преувеличено».

<sup>42)</sup> Помътка реценз. «слъдовательно всъ тамъ упражняются въ добръ? правда ли это»?

го развить свои способности, предъ тобою уже отверста роковая могила. Какъ же язычнику въ токое короткое время достаточно сознать свою слабость, и приготовиться из принятію христіанской въры? Но по смерти язычникъ живетъ цълые въки, развивается въ своихъ силахъ и способностяхъ. Можно ди, чтобы язычникисовременники Авраама, живущіе въ въчности уже болье пяти тысячь леть, до сихъ поръ не приготовились въ принятию Імсуса Христа, и не принями Его? Нътъ сомивнія 43), что недавно перешедши въ загробную страну, язычники еще не успъли обратиться ко Христу. Но настанеть и для нихъ время этого обращенія. Отъ кого на земли среди язычниковъ язычнику узнать, какъ спастися, оть кого получить спасительные совыты для жизни? Въ вычности ему помогуть въ этомъ Ангелы. Мы не можемъ сомнъваться чтобы эти духи, которые и здесь такъ много благодътельствують человъку, тамъ оставели его. Тамъ они открыто бесъдують съ нимъ, разсказывають ему, сколько сами постигають премудрые планы, накъ Богь устрояеть человъческое спасеніе, дають ему наставленія и помогають утверждаться въ добрв. Язычнивь живеть на земле, и не знасть, что онъ будеть жить еще на небъ. Въра въ безсмертіе чужда ему. Въчныя награды и наказанія неизвъстны ему 44). Что же можетъ побудить его творить добро? За могильнымъ рубежомъ онъ узнаетъ, что ему жить въчно, что для него одно изъ двухъ: или въчно блаженствовать, или въчно страделъ. Ужели же овъ станеть медлить, пова еще не наставь судный день, повергнуться предъ Спасителемъ, котораго онъ превде не зналъ, исповъдать предъ Нимъ свои безсанонія, и ръщиться всегда свято хранить Его святую волю?

Такъ обращение язычниковъ въ въчности со стороны самихъ язычниковъ очень возможно. Но возможно ли оно и со стороны Бога? Отвътъ на это сошествие І. Христа во акъ. Побъдитель смерти и ака, Отъ сходилъ тука проповъдать несчаствымъ узникамъ свободу и спасение. И въ какое время? Въ самыя дорогия, торжественныя свои минуты, едва только успъвнии окончитъ свой великий подвитъ на земли. Изнуренное страданиями тъло Его еще лежитъ во гробъ; на земли еще никто не знаетъ Его торжества.

<sup>1)</sup> Эти два слова подчервнуты реценз. и после никъ поставленъ знакъ вопроса,

<sup>44)</sup> Помътка на полякъ рецен.: «всъ ди язычники такови».

Самые апостолы сомнъваются въ Немь. Но Онъ намь бы забываеть на время объ нихъ, и спешить въ селенія умершихъ. Тамъ, върно, еще болъе нуждались въ Его проповъди. На вемли тольно двънадцать апостоловъ ожидали Его воспресенія 43). А тамъ, быть можеть, пълыя тысячи желели только увидеть Его, чтобы къ Нему обратиться. Почему не предположить подобной проповъди и всегда? Почему не сказать, что Христось, проповъдывавши свою религио на земли, перешель въ ввиность, чтобы тамъ ввино проповыдывать ее? И самые апостолы, такъ много подвизавшіеся здёсь въ приведеніи къ Нему народовъ, не затімъ ли перешли и туда, чтобы и тамъ продолжать свое апостольство, на ногорое они избраны однажды навсегда? Если возможно обращение явычняковъ ко Христу и по смерти, какъ поназало сопествіе Спасителя во адъ: то блегость Божія, желеющая вевиъ спастися, ужели не употребить для этого всёхь возможныхь средствь? Христось и умерь и воспресъ не для того только, чтобы парствовать надъ живущими. но равно и надъ умершими. Но Его царство-благодатное, въ которомъ устронется человвческое спасеніе. След. и умершимъ, какъ живущимъ, Христосъ расточаетъ дары свои для віхъ спасенія. Лая того и мерточим было благовъствуемо, говорять Апостоль, чтобы они, подвергшись суду по человыку плотію, жили по Богу духома (1 Петр. 4, 6). Значить и за гробомъ возможно для наычниковъ покаяться, креститься во І. Христа, исправить свою жизнь и усвоить себъ Его заслуги. И вто повърить, чтобы Соврать, Платонъ и имъ подобные, до сихъ поръ не были христіанами? чтобы Плетонъ, такъ удачно изобразившій Избавителя челов'вковъ. не узналь въ въчности своего великаго праведника, и узнавим не повергся предъ намъ? И какой-нибудъ Сократъ, такъ усильно иснаний истины здась, и тамъ не отыскать ее? Жить столько въловь и дъйствовать, дъйствовать и неусовершиться, это что-то вовсе непочитиюе. Христосъ сходиль во адъ проповъдать спасеніе только современникать Ноя. Почему это? Потому же, почему и на земли Христоев прежде пропов'ядываль Тудеямъ; потому чтосовременники Ноя, прежде вовкъ вступивние въ области въчности, и болье другихъ развивавшісся, преимущественно были готовья

<sup>44)</sup> Предъ этими посябдними строками поставлень рецензі зникь вопроса.

принять проповедь Спасителя 46). Нетъ сомненія, что и въ вечности не вов люди равно развиты, равно способны быть христіанами: и тамъ, накъ на земли, имъетъ мъсто приготовление. Здъсъ постепенно распространяется христанская религія по мъръ того, накъ люди двляются способными принимать ее; можно думать, что и тамъ такая же постепенность въ ея распространени. Премудрость Божія, эдёсь и тамъ устрояющая человъческое спасеніе, одна и таже. Когда-то на земли христіанская религія будеть всеобща, по увъренію Спасителя. Премудрость и благость Божія позволяють намъ думать, что и умершимъ въ язычествъ она со временень будеть проповъдана всъмъ. Христосъ будеть царствовать въ своемъ благодатномъ царствъ, доколь не низложить всъхъ врагов подъ ноги свои (1 Кор. 15, 25). И тогда-то уже, ногда всъ, которые только могуть обратиться къ Нему и на земли и въ въчности, покорятся Ему, а другіе, укорененные во аль, потеряють даже возможность этого обращенія; когда онъ извлечеть изъ міра стольно добра, спольно можеть извлечь: тогда то уже Онъ отдасть царство Богу и Отиу, прекратить всякое начальство, всякую власть и симу, и Самь покорится Покорившему Ему все, дабы Богь быль: все во всемъ.

У Бога всего много; есть средства спасти и язычниковъ. Христіане думають, что они тольно одни возлюбленные Богу, одни имъють право на Его щедроты, одни наслъдники въчноблаженнаго Его царства, а на язычниковъ смотрять съ жалостію и даже презръніемъ, какъ на чадъ гнъва Божія—отверженныхъ, коихъ удълъ— въчная погибель. Хорошо, если христіане оправдывають дълами свое мнъніе о себъ. Такъ когда-то думали и Іудеи, и, точно, были народомъ избраннымъ, любезнымъ Богу, какъ теперь христіане. Но что же вышло? Язычники, которыхъ они почитали недостойными милостей Божіихъ, приняли Его, прищедшаго во плоти, а они, сыны пророковъ и завъта, для этой цъли взлелъянные п сохраненные Богомъ особеннымъ образомъ, отвергли Его. Дикая вътвь привилась къ небесной маслинъ, и стала участвовать въ ея корнъ и сокахъ; а природныя вътви — отломились отъ ней (Рим.

<sup>49)</sup> Тутъ поставлена замътка реценз. слъдующая: «другая этому причина представляется: если современники Ноевы, извъститийние по своему нечестию, удостовлись такой милости, то что сказать о другихъ?».



11, 17-25). Больно подумать, что и съ христіанами можеть случиться это. А взглядь на христіанство заставляеть такъ думать. Іуден въ началь своего избранія были покорнье Богу. Потомъ мало-по-малу, при всехъ Его благоденніяхъ, стали наменять Ему, и поклоняться богамъ чуждымъ, пова наконецъ расцявши на креств Его Единороднаго Сына, вовсе не отпали отъ Него. Такъ, можеть быть, отпадуть невогда оть Христа и христіане 47). Въ первые въи своей религіи они вполив были достойны своего Спасителя. Чиста была ихъ нравственность: въра и любовь ихъ подобились солнцу. Но эта въра, эта любовь, переходя изъ въка въ въкъ, все тускатотъ и тускатотъ. Первенствующіе христівне не узнали бы теперешнихъ: такъ много теперь удалились отъ высокой цели, указанной Спасителемъ. Уже быль печальный опытьцвлое государство, гордое особеннымъ просвъщеніемъ и образованностію, отвергло было небесную религію, разрушило храмы истиннаго Бога, и воздвигло жертвенники новому богу, богу-разуму, невъдомому среди самыхъ язычнивовъ. Дай Богъ, чтобы этоть опыть нивогда не повторялся. Но онь повторится, и еще въ ужаснъйшемъ видъ, если христівне не стануть быть внимательнъе въ самимъ себв. И горько, и стыдно будеть имъ, если язычники, погибшіе, по ихъ мивнію, войдуть въ чудный светь Христовъ; а они, подобно Іудеямъ, снова распявши у себя Сына Божія, сдълаются жертвою въчной тымы и смерти (Евр. 6, 6) 42).

#### XII.

## Unde persuademur de integritate et plenitudine S. Scripturae?

Tres fontes religionis Christianae, aeque pollentes, admittunt Catolici, qui sunt: s. scriptura, traditiones et decreta ecclesiae repraesentativae. Nil ideo mirum est, quodsi intergritatem ac plenitudi-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Туть на поляжь поставлена следующ, заметка реценз.: «не надобно бы такъ много распространять эту мрачную мисль».

<sup>49)</sup> За сочненіемъ слѣдуетъ слѣд. рецензія: «Умно, стройно и выразительно. Нѣкоторыя только мѣста слѣдовало поограничить, дабы онѣ были для всѣхъ удобопріятиѣе. Вполиѣ благодарю за трудъ».

nem S. Scripturae repudiant, cum, quod huic deficit, traditione et ecclesiae repraesentativae decretis suppleri arbitrantur. Qui vero religionem \*\*) orientalem profitentur \*\*0), hi quoniam traditiones et decreta ecclesiae repraesentativae pro fontibus fidei ac pietatis suae, S. Scripturae similibus, non agnoscunt, S. Scripturam, qua fontem unicum religionis suae necessario integram ac plenam putare debent. At utrum porro soba necessitas, quatenus nempe casu contrario non haberemus, unde adhuc religionem nostram hauriamus \*\*1), S. Scripturae integritatem ac plenitudinem tribuere nos cogit? Nonne dantur causae digniores \*\*2) solidioresque, quibus hac de integritate et plenitudine persuademur.

Huius modi causae 52) dantur, et quidem: 1) de integritate S. Scripturae persuademur: a) ex idea Dei, qui hanc Scripturam, ut normam fidei ac pietatis, hominibus dedit omnibus omniumque temporum. Cum S. Scriptura tam gravis est ob obiectum et destinationem suam, dubitare non possumus, quin Deus, qui fines suos semper assequitur, eam integram semper servare praecipue curaret. Si enim homo etiam nonnunquam, dum constitutionem quandam utilem ordinat, multo expetit atque omnia media adhibet, ut haec constitutio ipsius quam diutissime remaneret: nonne eo potius Deo convenit constitutonem suam utillimam, qualis S. Scriptura est, per omnia tempora sustentare atque conservare? Ecce cur semper apparuerunt tum inter Judeos, tum inter Christianos homines, qui in ultimis extremitatibus, quales persecutiones durissimae fuerunt, S. litteras omni modo incolumes servare studuerunt. Dictu fas est, huius modi homines a Deo semper constitutos fuisse, qui mediis naturalibus non extraordinariis, S. Scripturam conservare voluit.

b) Ex eo, quod omnes libros habemus, quos Judei sacros habuerunt, et quos primitivi Christiani ab ipsis Apostolis adepti sunt-Sin autem ipsa S. Scriptura quosdam Niem. XXI, 121 libros memorat, qui in nostro sacra volumine non sunt collocati; dicendum est, libros hos aut non esse Divinos, aut non ad sempiternum usum esse scriptos, aut sub aliis iam denominationibus nobis esse certos.

<sup>&</sup>quot;) Рецен. поправлено такъ: ad Ecclesiam.

<sup>60)</sup> Рецен. ноправлено: pertinent.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Поправ. рецен.: discamus.

<sup>52)</sup> Houpas. penes.: rationes graviores.

<sup>53)</sup> Поправ. рецен.: rationes.

- c) Ex impossibilitate corruptionis S. Scripturae. Nec enim de parte gentilium corruptio haec oriri 54) quandoque potuit: quia et nullum huius opus habuerunt; et si habuerint, minus in opere suo proficere potuerunt. Corrupto namque uno vel quibusdam sacris exemplaribus, nullo modo omnia, quae inter Judeos aut Christianos versabantur, corrumpere valuerunt. Nec eo minus corruptio S. bibliae de parte Judeorum aut Christianorum praesupponenda est, cum horum et illorum maxima pars ardentissimo semper studio hoc coeleste donum purum atque incolume continere sollicita sit.
  - II) de plenitudine S. Scripturae persuademur:
- a) Ex idea Dei. Cum homo naturalem suam religionem corrupsit; religionem illi revelatam Deus donare voluit. Quem in finem multifarie et multiformiter Deus pridem locutus est hominibus per prophetas, extremis vero his diebus locutus est per ipsum Filium, atque ex Huius voluntate per Apostolos, ab ipso electos et instructos. Quodsi autem Deus religionem revelatam homini donare voluit; nonnisi plenam donare potuit: alias enim subsidium Eius insufficiens, ideoque imperfectum esset, id quod ab Ente perfectissimo praedicari nequit. Multo etiam naturae Dei convenientius esset, nullum prorsus subsidium homini suppeditare, quam suppeditare implenam atque insufficiens. Quoniam vero revelata religio per prophetas et Apostolos, Spiritus S. afflatu, sacris litteris comprehensa est: has litteras plenas esse iure concludimus.
- b) Ex ipsa experientia. Nihil enim excogitare possumus, quod religionem spectaret, quodque non in S. litteris contineretur. Verum quidem est, dari quaedam dogmata, quae non tam clare in S. lilleris exhibentur; habemus tamen rationem, qua duce et haec dogmata per attentam considerationem e S. Scriptura extrahère possumus. Ita quamvis non est clare dictum in S. Scriptura, ut pro defunctis Deum precemur, quatenus tamen ibi nobis iussum est, ut pro se invicem oremus, Deo autem omnes vivi sunt; iusto facimus quando pro defunctorum salute preces ad coelum mittimus. Quamquam itidem de infantibus babtizandis clarum in S. Scriptura mandatum frustra quaeramus; quippe tamen in eadem Scriptura est mandatum de baptizandis omnibus, atque collocata sunt exempla Apostolorum, qui integras domos et familias, ad quàs infantes etiam perti-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Поправ. реценз.: produci.

nent, baptizarunt; et quoniam ex sensu eiusdem S. Scripturae baptismus circumcisioni par est, quae etiam parvulis conferebatur; utrum ecclesia nostra a veritate aberrat, dum infanta baptizat?

c) Ex ipsa S. Scriptura. Evangelista Iohannes clarissime loquitur, omnia, quaecunque (Ioh. XX), 31, ad salutem consequendam nobis sunt necessaria, S. litteris scripta esse. Tale Evangelistae de plenitudine S. Scripturae testimonium gravius est nobis, quam omnes aliae, innumirabiles quidem sint, rei huius probationes.

Nos igitur non ex necessitate—non ideo scil. S. Scripturam integram ac plenam nuncupamus, quod nullos alios religionis fontes habemus, sed ex rationali persuasione, causis sufficientissimis nixa. Catolicos econtra, dici par est, ex sola necessitate, omni alia ratione deficiente, integritatem ac plenitudinem S. Scripturae abnegare, cum his in S. Scriptura admissis duo alii religionis fontes—traditiones nempe et ecclesiae representativae decreta, quatenus supervacui apparuissent, valore suo necessario destituerentur,—id quod Ministri Catolicae ecclesiae admittere nunquam assentient, cum traditiones et ecclesiae repraesentativae decreta, quas fontes religionis ponunt, sunt quoque ipsorum maiestatis, potentiae ac potestatis fontes <sup>55</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Помътка рецев. слъд.: Cogitandi nec nou dicendi ratio sana.

## II.

# ОПЫТЫ, АКАДЕМИЧЕСКІЕ.

## XIII.

## Какое понятіе о Богъ имъли греческіе философы отъ Фалеса до Сократа?

Чернить умъ человъческій всего легче: онъ такъ несовершенъ, такъ слабъ, такъ часто заблуждаетъ. Но уважьте его высокую природу: онъ — дучъ свъта Божественнаго, возженный въ нашей душъ, превосходнъйшее изъ всъхъ твореній великаго Бога, единственный представитель неба на земль; уважьте его чудныя силы, когда одною мыслію онъ дерзаеть облетьть и объять вселенную, его дивныя способности, конми въ самомъ себв онъ строитъ цвлый міръ, міръ стройный, прекрасный, такъ что ему недостаетъ только всемогущества, чтобы осуществить этотъ идеальный міръ. Я не върю вамъ, поридатели всего человъческаго, не могу върить, чтобы уму нашему было естественно ошибаться и падать, что путемъ только горькихъ заблужденій ему суждено доходить до истины, хотя вы и указываете на длинный, почти безконечный рядь его паденій, всегда болье или менье глубовихь, иногда даже ужасныхь. Ваша мысль недостойна всесовершеннаго Творца міра. Онъ ли всемогущій не могь дать уму нашему той мощи, какая нужна ему, чтобы проникать вещи? Онъ ли-премудрый не умъль надълить его такими законами, которые бы прямо и неуклонно вели его къ указанной цели? Умъ нашъ ограниченъ; но это значить только, что ему несвойственно, подобно уму безконечному, созерцать истину разомъ-всю и во всемъ ея объемъ, и что онъ долженъ познавать ее постепенно-одну за другою, однакожъ всегда познавать, и никогда, никогда не заблуждать. Умъ нашъ поврежденъ, глубово поврежденъ- воть тайна всъхъ его ошибокъ и заблужденій. Но и въ самомъ повреждени своемъ какъ онъ великъ еще! Сколько еще следовъ прежняго могущества онъ являеть въ своихъ высожихъ стремленіяхъ, въ своихъ обширныхъ и глубокихъ познаніяхъ!

Слабосиленъ и близорукъ этотъ орелъ; но съ какою смелостію и бодростію онъ иногда парить нь своему родному солнцу, съ накою отважностію смотрить иногда прямо въ лице его! Высокъ, недосягаемъ Богъ въ кругу своихъ твореній: такъ высока, такъ непостижима и истина о Бога въ ряду всахъ прочихъ истинъ. Но и эту, окруженную священнымъ мракомъ, истяну поврежденный умъ нашъ можетъ разъяснять для себя и понимать боле и боле. Можетъ, -- говоримъ мы; и не беремся доказывать своихъ словъ какими-либо теоріями, вообще мало доказывающими, а указываемъ на историческій факть-несомивнный, на памятники мудрости нашего ума въ первыя минуты его философствованія, когда онъ только что пробудился отъ глубоваго усыпленія, продолжавивагося нъсколько тысящельтій; когда онъ быль, можно снавать, совершенный мляденецъ, и не могъ пользоваться ни чьею помощію, ни чьими наставленіями і). И въ эти минуты при первомъ своемъ ввтиядъ на вселенную онъ уже умствоваль о Богь-ея Виновникъ, и умствоваль довольно удачно, при первыхъ порывахъ въ истинъ уже прониваль въ ея тайны, и неръдво довольно глубово. Философія іонійская, италійская, влейская и фезико-атомистическая воть плоды первыхъ его попытовъ на поприще самовышленія. Сократа подозрѣвають уже въ заимствовани въкоторой мудрости ивъ книгъ еврейскихъ; последовавшіе за нимъ оплосоом пользовались уже трудами своихъ предшественниковъ, и, неудивительно, если иногда могли высназывать мысли о Бога довольно зралыя и основательныя. О рядъ мыслителей отъ Фалеса до Сократа нельзя сказать ни того, ни другаго, - и потому разсмотреніемъ только ихъ мевній о Богв мы и ограничимся, желая безпристрастиве и ощутительные повазать мощь ума 2) человыческого вы разсуждении о самомъ недоступномъ для него предметв.

Общій и главный недостатокъ всъхъ этихъ философовъ въ понятіи о Богъ тотъ, что всъ они представляли Его не Творцемъ міра, а только Образователемъ или изъ стихій, кановы: вода, воздухъ, огонь, или изъ въчкой матеріи, или ивъ атомовъ и оміоме-

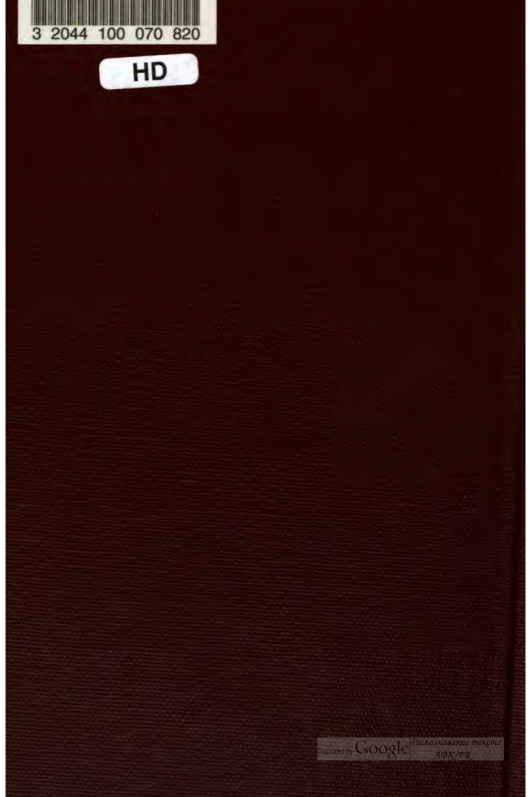
<sup>1)</sup> Помътка рецен. такая: «Эго глубокое усыпленіе и младенчество ума не совстить согласно съ тою мощію его, какую вы прежде ему принисали».

<sup>2)</sup> Эти два слова подчеркнуты рецена, и посла нихъ поставленъ вопросительный знакъ.

¥

. .

Bookbinding Co., Inc. 100 Cambridge St. Charlestown, MA 02129 познавание текста individed by ABK/FR





Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
  - Делайте это законно.
    - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/