

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

# Сочинения и переписка с Н.А. Захарьиной

Александр Херцен, Наталья Александровна Захарьина Нертзен



C. D. F. K.

•

Herzein

.

•

1

•

•

. .

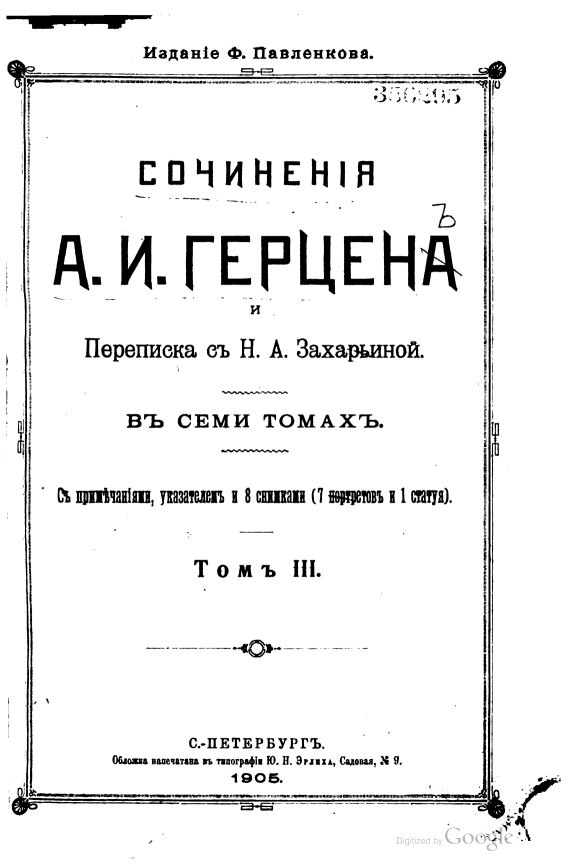
Digitized by Google

٠

•

•

-• • ,



# ИЗДАНІЯ Ф. ПАВЛЕНКОВА.

Продаются во вспхъ книжныхъ магазинахъ. Главный складъ въ книжномъ магазинт П. Луковникова. (Спб. Лештуковъ пер., № 2).

Литература, исторія, публицистика.

- Сочиненія Пушкина. Съ портретами, біографіей и 500 письмами. Полпое собраніе въ 1-иъ томъ и въ 10 томахъ. 5-е п.д. Цъна 1-томнаго и 10-томнаго изданія одна и та же: 1 р. 50 к. За переплеты для 1-тояпаго изданія — 50 к. Для 10-томнаго (5 переилетовъ) 1 р. н 2 р.
- Сочиненія Н. В. Гоголя. Съ біографіси, портретами и 184 рис. Полное собран е въ 1 из тожв. Ц. 1 р. 25 к. Въ переплетв 2 р.
- Сочиненія Лермонтова. Съ портретомъ, біографіей в 115 рисунк. Полное собраніе въ одномъ томъ. Ц. 1 р. Въ переплетъ 1 р. 50 к.
- Сочиненія Гліба Успенскаго, 4 выд. Ц. за дел тома-3 р.
- Повъсти и разсказы Н. В. Яковлевой. Автора «Обрусителей». Болће 400 стр. Ц. 1 р. 25 к.
- Капитанская дочка. Повъсть А. Пушкина. Съ 188 рпс. Ц. 60 к. Въ панкъ 75 к. Въ переня. 1 р.
- Сочинскія Чарьза Диккенса. Полнос собраніє въ 10 тонахъ. Цъна каждаго тона 1 р. 50 к. 1) Давидъ Копперфильдъ. 2) Домби и сынъ. 3) Холодный домъ и Повъсть о двухъ городахъ. 4) Крошка Дорритъ в Большія ожидація. 5) Нашъ общій другь и Оливерь Твесть. 6) Записки Пиквикскаго клуба и Тяжелыя времена. 7) Наколай Никльби в трп «Святочныхъ» разсказа. 8) Мартинъ Чезльвить. Гимиъ Рождеству. Затравлень. 9) Барисон Реджь. Тайна Эдвина Друда и Колокола. 10) Лавка древностей. Записки путешественника не по торговымъ дъламъ. Станція Мегби. Мёдфогскія записки. Рецепты д-ра Меригольда. Безъ выхода. Портреть и біографія автора.
- Сочиненія Виктора Гюго. Съ портр. астора в статьей А. Скабичесскаго. Два тома. Ц. 2 р. 50 к.
- Сочиненія Эркмана-Шатріана. Въ двухъ тоцахъ. Ц. Зр.
- Одинъ въ полѣ не воинъ. Соціолог. рожанъ Шпильгагена. Пер. съ нѣм. Ц. 1 р. 25 к.
- Грядущая раса. Фангастический романъ. Эд. Бульвера. Персв. съ англ. Ц. 50 к.
- Черезъ сто лътъ. Соціалистическій романъ. Э. Бэддами. 4-6 изд. Ц. 75 к.
- Голодъ. Романъ Гамсуна. Ц. 60 к.
- 16ота. Романь Г. Зудериана. Ц. 60 к.
- олой оружіе! Антивоснный романъ. Б. Зутнеръ. Цъка 80 к.
- Будущее человъчество. Соціалистическая фантазія. Мантегацца. Съ 20 рис. Ц. 40 к.
- Больная любовь. Гигіеническій романь. 11. Мантегацца. 2-е изд. Ц. 50 к.
- Конець міра. Астронов. романъ К. Фланиарасля. Съ 80 рисунками. Ц. 60 к.

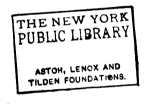
Стелла. Астрономический романь К. Фланмаріона. Ц. 80 к.

- Литература XIX въка въ ея главнъйшихъ теченіяхь. Г. Брандеса. І. Французская литература. Съ 13 портр. Ц. 2 р.—II. Англійская литература. Ц. 75 к. — III. Намецкая литература Ц. 1 р.
- Исторія новъйшей русской литературы (1848 -1903) А. М. Скабичевскаго. Ц. 2 р.
- Литература различныхъ племенъ и народовъ. Ш. Летурно. Ц. 1 р. 50 в.
- Тургеневъ о русскомъ народъ. Чтеніе для народа. Съ портретонъ И. С. Тургенева. Ц. 15 к.
- Сочиненія А. М. Скабичевскаго. 2 тожа. Съ портретомъ автора, З изд. Ц. З р.
- Исторія русской цензуры. Его-же. Ц. 2 р.
- Сочинения В. Г. Бълинскаго. Полное собр. въ 4 томахъ. Съ портр., факсимило и снимкомъ съ карт. Наумова «Бълпискій передъ смертью». Ц. 1, 2 п 3-го точ. по 1 р., 4-го тома. 1 р. 25 к.
- Сочиненія Д. И. Писарева. Полнов собранів въ 6 томахъ. Цена каждаго тома 1 рубль.
- Исторія культуры. Ю. Липперта. Переводъ съ нъм. Съ 83 рпс. 6-е изд. Ц. 1 р. 60 к.
- Исторія семьи. Ю. Липперта. Ц. 60 к.
- Исторія первобытныхъ людей. Э. Клодда. Перев. М. Энгельгардта. Съ 88 рвс. Ц. 40 к.
- Первобытные люди. Дебьсра. Съ 84 р. Ц. 75 к.
- Исторія девятнадцатаго въка (1789-1899). Профессора Марешаля. Ц. 3 р.
- Исторія французской революцій. Лавпсса п
- и Рамбо. Перев. М. Голщина. Ц. 1 р. 50 к. Общественный организмъ. Р. Вориса. Перев-
- подъ ред. проф. А. Трачевскаго. Ц. 75 к-Общественный прогрессъ и регрессъ. Проф.
- Греефа. Перев. Паперия. Ц. 1 р. 50 к. Соціальное развитіе. В. Кидда. Ц. 75 к.
- Психологія народовъ и массъ. Г. Лебона. Съ франц. Ц. 1 р.
- Психологія французскаго народа. Фульс. Съ франц. Ц. 1 р.
- Психическіе факторы цивилизаціи. Л. Уорда. Переводъ Л. Давыдовой. Ц. 80 к.
- Современное народовъдъніе. Ахелиса. Съ нъмец. Ц. 1 р. 50 к.
- Соціологическія основы исторіи. Лакомба. Ц. 1 р. 50 к.

Исторія цивилизаціи въ Англіи. Бокля. Перев. А. Н. Буйницкаго. Съ портр. автора. Ц. 2 р.

- Исторія рабочаго движенія въ Англіи. Уэбба. Съ англискаго Ц. 1 р. 50 к.
- Организація свободы и общественный долгъ. А. Прэнса. Ц. 80 к.
- Представительное правление. Дж. Стюарта Милля. Ц. 60 в.
- Въ трущобахъ Англін, Бутса, Ц. 1 р.





,

.

•



 $\Delta$  :



А. И. Герценъ. (Съ фотографіи, 1865 г.).

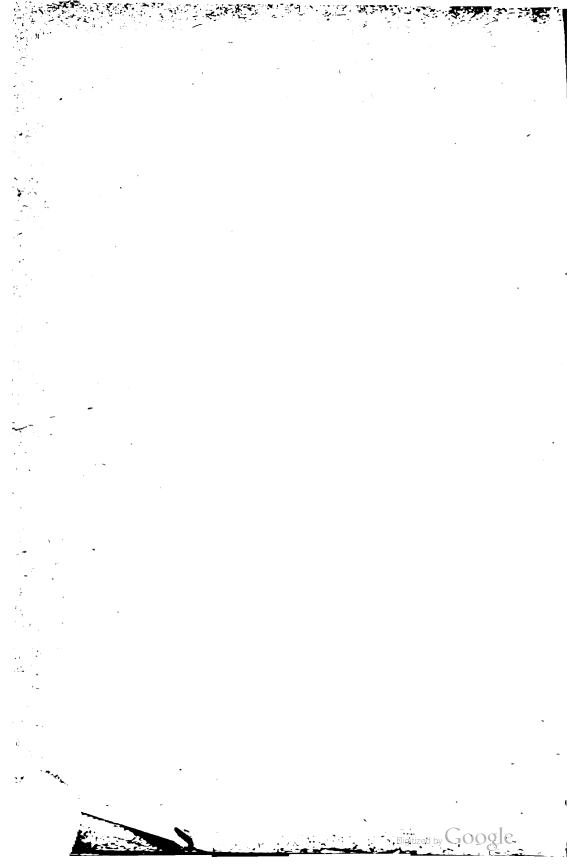


ł

# сочиненія А.И.ГЕРЦЕНА.

Томъ III.





сочиненія А. И. ГЕРЦЕНА «

421-264

Digitized by Google

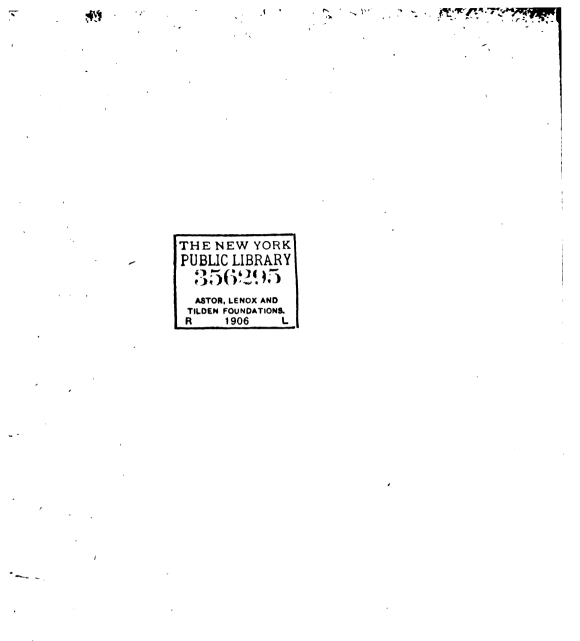
Переписка съ Н. А. Захарьиной.

ВЪ СЕМИ ТОМАХЪ.

Съ примъчаніями, указателенъ и 8 снимками (7 портретовъ и 1 статуя).

Томъ III.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Изданіе Ф. Павленкова. 1905.



Книгопечатня Шмидтъ, Звенигородская, 20.

e

.....

₹.,

# Оглавленіе III-го тома.

# Былое и Думы.

(Продолженіе).

## ЧАСТЬ ПЯТАЯ.

### Парижъ-Италія-Парижъ.

| Отдъленіе первое. Передъ революціею и послѣ нея.                | 018. |
|-----------------------------------------------------------------|------|
| Глава XXXIV. ПутьПотерянный пассъКёнигсбергьСобствен-           |      |
| норучный носъПріёхали!-И уёзжаемъ.                              | 4    |
| Глава XXXV. Медовый мъсяцъ республики.—Англичанинъ въ мъ-       | -    |
| ховой курткѣ.—Герцогъ де Ноаль.—Свобода и ся бюстъ въ Мар-      |      |
| сели. — Аббатъ Сибуръ и Всемірная республика въ Авиньонѣ.       | 9    |
| Западныя арабески. Тетрадь первая:                              | c.   |
| I. Сонъ.                                                        | 15   |
| И. Въ грозу.                                                    | 18   |
| IV. Примѣты.                                                    | 23   |
| V. Тифоидная горячка.                                           | 20   |
|                                                                 | 20   |
| Глава XXXVI. La Tribune des Peuples.—Мицкевичъ и Рамонъ-де-ла-  |      |
| СаграХористы революція 13 іюня 1849Холера въ Парижѣ             |      |
| Отъвадъ.                                                        | 30   |
| Глава XXXVII. Вавилонское столпотвореніе.—Нѣмецкіе umwaelzungs- |      |
| maenner'ы.—Французскіе красные горцы.—Итальянскіе Fuorusciti въ |      |
| ЖеневъМаццини, Гарибальди, ОрсиниРоманская и германская         |      |
| традиція.—Прогулка на "князъ Радецкомъ"                         | 47   |
| + Глава XXXVIII. ШвейцаріяДжемсъ Фази и рефюжьсMonte-Rosa.      | F 76 |
| Западныя арабески. Тетрадь вторая:                              |      |
| J. Il Pianto.                                                   | 95   |
| II. Post-scriptum.                                              | 101  |
| Разво XXXIX Ленти и Полинія — Полинія и Ленти                   | 108  |

in S

|                                                                                                                                         | CTP.    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Глава XL. Европейскій комитеть.—Русскій генеральный консуль въ                                                                          |         |
| НиццѣПисьмо къ А. Ө. ОрловуПреслъдованіе ребенкаФогты                                                                                   |         |
| Перечисленіе изъ надворныхъ совътниковъ въ тягловые крестьяне                                                                           |         |
| Пріемъ въ Шателѣ                                                                                                                        | 121     |
| Глава XLI. П. Ж. Прудонъ. – Изданіе La Voix du Peuple. – Переписка. –                                                                   |         |
| Значеніе Прудона.—Прибавленіе                                                                                                           | 145     |
| Раздумье по поводу затронутыхъ вопросовъ.                                                                                               | 160     |
| Глава XLII. Coup d'étatПрокуроръ покойной республикиГласъ ко-                                                                           |         |
| ровій въ пустынѣВысылка прокурораПорядокъ и цивилизація                                                                                 |         |
| торжествуютъ                                                                                                                            | 168     |
| $\times$ Oceano Nox $\cdot \cdot \cdot$ | 175     |
| Отдѣленіе второе. Русскія тѣни:                                                                                                         |         |
| I. <b>Н. И. Сазоновъ</b>                                                                                                                | / 192 🔪 |
| II. Энгельсоны                                                                                                                          | 205     |

#### Англія.

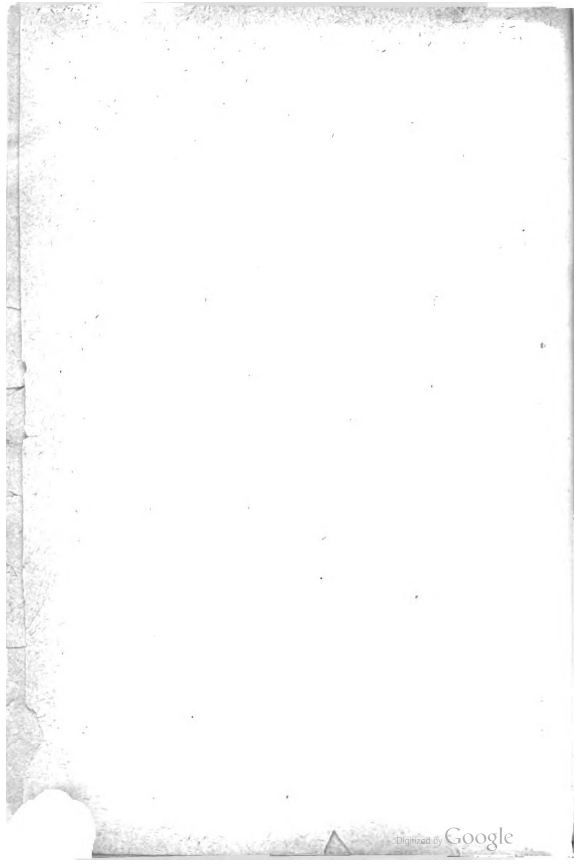
| Глава I. Лондонскіе туманы.                                         | 284         |
|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| Глава II. Горныя вершины.—Центральный Европейскій Комитеть.—        |             |
| Мащини.—Ледрю-Ролленъ.—Кошутъ                                       | 237         |
| Глава III. Эмиграціи въ ЛондонъНъмцы, французыПартіиВ.              |             |
| ГюгоФеликсъ ПівЛуи Бланъ и Арманъ Барбесъ                           | 253         |
| Глава IV. Польские выходцы.—Алоизий Бернацкий.—Станиславъ Вор-      |             |
| цель.—Агитація 1854—56 года.—Смерть Ворцеля.                        | 276         |
| Нѣмцы въ эмиграціи.—Руге, Кинкель, Schwefelbaende.—Американскій     |             |
| объдъ.—The Leader.—Народный сходъ въ St. Martin's Hall              | 286         |
| Лондонская вольница пятидесятыхъ годовъ                             |             |
| Глава VI. Простыя несчастья и несчастья политическія.—Учители и     |             |
| комиссіонеры.—Ходебщики и хожалые.—Ораторы и эпистолаторы.—         |             |
| Ничего не дълающіе фактотумы и въчно занятые трутниРусскіе          |             |
| Воры.—Шпіоны.                                                       | 308         |
| On Liberty                                                          | 330         |
| С. Ворцель                                                          | 339         |
| Pater V. Petscherine                                                | 349         |
| Робертъ Оуэнъ.                                                      | 359         |
| Х Дуэль                                                             | 396         |
| Хдуэль                                                              | <b>4</b> 11 |
|                                                                     | 411         |
| R Camicia Rossa:                                                    |             |
| I. Въ Врукъ-гаузъ.                                                  | 420         |
| . II. Въ Стаффордъ-гаузв                                            | 480         |
| III. У насъ.                                                        | 435         |
| IV. 26. Princess Gate                                               | 440         |
| х Апогей и перигей                                                  | 449         |
| В. И. Кельсіевъ.                                                    | 463         |
| Общій фондъ                                                         | 473         |
| М.Б. и Польское дѣло.                                               | 483         |
| Пароходъ Ward Jackson R. Weterli et. C <sup>0</sup> · · · · · · · · | 501         |
| Lapinski Oolonel.—Polles-Aide de Camp                               | 506         |

\_Digitized by Google

VI

| Безъ связи.                                | CTP.        |
|--------------------------------------------|-------------|
| I. Швейцарскіе виды                        | 512         |
| II. Болтовня съ дороги и родина въ буфетъ. | 519         |
| III. За Альпами                            | 521         |
| IV. Zu deutsch                             | 523         |
| ↓ V. Съ того и этого свѣта:                |             |
| I. Съ того.                                | 525         |
| II. Съ этого:                              |             |
| I. Живые цвёты.—Послёдняя могиканка.       | 529         |
| II. Махровые цвѣты                         | 536         |
| III. Цвъты Минервы.                        | 539         |
| Venezia la bella                           | 542         |
| La belle France:                           |             |
| I. Ante portas.                            | 555         |
| II. Intra muros.                           | 560         |
| • III. Alpendrucken                        | <b>5</b> 65 |
| IV. Даніилы                                | <b>57</b> 0 |
| V. Свътлыя точки                           | 574         |
| VI. Послѣ набѣга                           | 575         |
| Примъчанія                                 | 579         |

VII



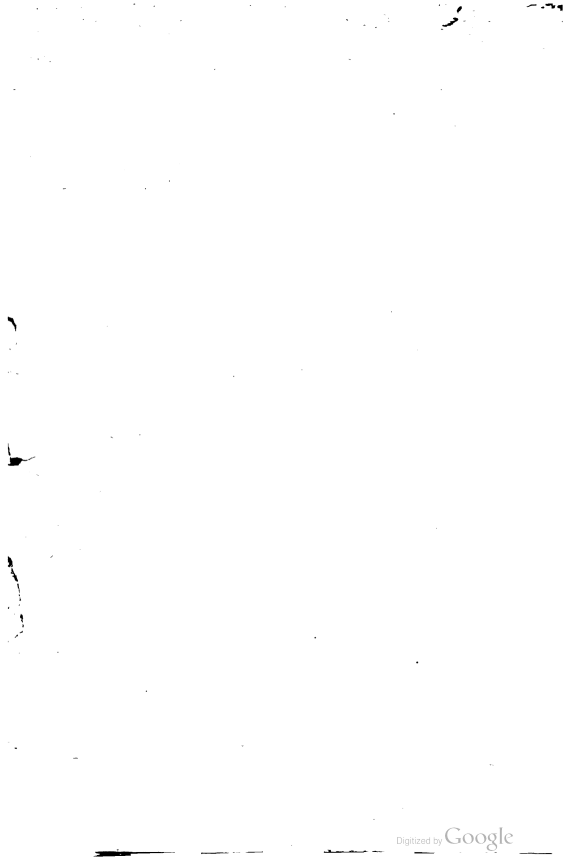
# БЫЛОЕ И ДУМЫ.

#### (ПРОДОЛЖЕНІЕ).

А. И. Герценъ, т. Ш.

1





#### ЧАСТЬ ПЯТАЯ

### ПАРИЖЪ-ИТАЛІЯ-ПАРИЖЪ.

#### 1847-1852.

Начиная печатать еще часть «Былого и Думъ», я опять остановился передъ отрывочностью разсказовъ, картинъ и, такъ сказать, подстрочныхъкъ нимъ разсужденій. Внѣшняго единства въ нихъ меньше, чѣмъ въ первыхъ частяхъ. Спаять ихъ въ одно я никакъ не могъ. Выполняя промежутки, очень легко дать всему другой фонъ и другое освѣщеніе — тогдашняя истина пропадетъ. «Былое и Думы» не историческая монографія, а отраженіе исторіи въ человѣкѣ, случайно попавшемся на ея дорогѣ. Воть почему я рѣшился оставить отрывочныя главы, какъ онѣ были, нанизавши ихъ, какъ нанизываютъ картинки изъ мозаики въ итальяңскихъ браслетахъ—всѣ изображенія относятся къ одному предмету, но держатся вмѣстѣ только оправой и колечками.

Для пополненія этой части необходимы, особенно относительно 1848 года, мои «Письма изъ Франціи и Италіи»; я хотѣлъ взять изъ нихъ нѣсколько отрывковъ, но пришлось бы столько перепечатывать, что я не рѣшился.

Многое, не взошедшее въ «Полярную Звѣзду», взошло въ это изданіе, но всего я не могу еще передать читателямъ, по разнымъ общимъ и личнымъ причинамъ. Не за горами и то время, когда напечатаются не только выпущенныя страницы и главы, но и цѣлый томъ, самый дорогой для меня...

Digitized by Google

Женева, 29 іюля, 1866 г.

#### ОТДЪЛЕНІЕ ПЕРВОЕ.

## Передъ революціей и послѣ нея.

#### ГЛАВА ХХХІУ.

#### Путь.

#### Потерянный пассъ. — Кёнигсбергъ. — Собственноручный носъ. — Прівхали! — И увзжаемъ.

.... Въ Лауцагенъ прусскіе жандармы просили меня взойти въ кордегардію. Старый сержантъ взялъ пассы, надълъ очки и съ чрезвычайной отчетливостью сталъ вслухъ читать все, что ненужно: Auf Befehl s. k. M. Nicolai des Ersten... allen und jeden, deren daran gelegen etc. etc... Unterzeichner Peroffski, Minister des Innern, Kammerherr, Senator und Ritter des Ordens St. Wladimir... Inhaber eines goldenen Degens mit der Inschrift für Tapferkeit...

Этотъ сержантъ, любившій чтеніе, напоминаетъ мнѣ другого. Между Террачино и Неаполемъ неаполитанскій карабинеръ четыре раза подходилъ къ дилижансу, всякій разъ требуя наши визы. Я показалъ ему неаполитанскую визу; ему этого и полкарлина было мало, онъ понесъ пассы въ канцелярію и воротился минутъ черезъ двадцать съ требованіемъ, чтобъ я и мой товарищъ шли къ бригадиру. Бригадиръ, старый и пьяный унтеръ-офицеръ, довольно грубо спросилъ:

— «Какъ ваша фамилія, откуда?»

— Да это все туть написано.

— «Нельзя прочесть».

• Мы догадались, что грамота не была сильною стороной бригадира.

По какому закону, сказалъ мой товарищъ, обязаны мы вамъ читать наши пассы; мы обязаны ихъ имъть и показывать, а не диктовать: мало-ли что я самъ продиктую.

— «Accidenti! пробормоталъ старикъ,—va ben, va ben!» и отдалъ наши виды, не записывая.

Ученый жандармъ въ Лауцагенѣ былъ не того разбора; прочитавъ три раза въ трехъ пассахъ всѣ ордена Перовскаго, до пряжки за безпорочную службу, онъ спросилъ меня:

30006

Digitized by

«Вы то Euer Hochwohlgeboren-кто такое?»

Я вытаращилъ глаза, не понимая, что онъ хочеть отъ меня. «Fräulein Maria E., Fräulein Maria K. Frau H., все женщины, тутъ нътъ ни одного мужского вида.»

Посмотрѣлъ я: дъйствительно, тутъ были только пассы моей матери и двухъ нашихъ знакомыхъ, ѣхавшихъ съ нами; у меня морозъ пробъжалъ по кожѣ.

- Меня безъ вида не пропустили бы въ Таурогенъ.

«Bereits so, только дальше-то ѣхать нельзя.»

--- Что-же мнѣ дѣлать?

«Въроятно, вы забыли въ кордегардіи, я вамъ велю заложить санки, съъздите сами, а ваши пока погръются у насъ.—Heh! Kerl, lass er mol den Braunen anspann.»

Я не могу безъ смѣха вспомнить этоть глупый случай, именно потому, что я совершенно смутился оть него. Потеря этого паспорта, о которомъ я нёсколько лёть мечталь, о которомъ два года хлопоталъ, въ минуту перебзда за границу, поразила меня. Я былъ увъренъ, что я его положилъ въ карманъ, стало, я его выронилъ, --- гдъ-же искать? Его занесло снъгомъ... Надобно просить новый, писать въ Ригу, можетъ, бхать самому; а туть сдёлаютъ докладъ, догадаются, что я къ минеральнымъ водамъ бду въ январъ. Словомъ, я уже чувствовалъ себя въ Петербургъ, образъ Кокошкина, Сартынскаго, Дуббельта бродили въ головѣ. Вотъ тебѣ и путешествіе, воть и Парижъ, свобода книгопечатанія, камеры и театры... Опять увижу я министерскихъ чиновниковъ, квартальныхъ и всякихъ другихъ надзирателей, городовыхъ съ двумя блестящими путовицами на спинѣ, которыми они смотрять назадъ... и прежде всего увижу опять небольшого сморщившагося солдата въ тяжеломъ киверъ, на которомъ написано таинственное 4, обмерзлую казацкую лошадь... Хоть бы кормилицу-то мнѣ застать еще въ «Таврогѣ,» какъ она говорила.

Между тъмъ заложили большую, печальную и угловатую лошадь въ крошечныя санки. Я сълъ съ почталіономъ въ военной шинели и ботфортахъ, почталіонъ классически хлопнулъ классическимъ бичемъ, — какъ вдругъ ученый сержантъ выбъжалъ въ съни въ однихъ панталонахъ и закричалъ:

«Halt! Halt! Da ist der vermaledeite Pass», и онъ его держалъ развернутымъ въ рукахъ.

Спазматическій смѣхъ овладѣлъ мною.

- Что-же вы это со мной делаете? Где вы нашли?

«Посмотрите, сказаль онъ, вашъ русскій сержанть положиль листь въ листь, кто же его тамъ зналъ, я не догадался повернуть листа...»

А, вѣдь, прочиталъ три раза: Es ergehet deshalb an alle hohe

Mächte, und an alle und jede, welchen Standes und welchen Würde sie auch sein mögen...

... «Въ Кёнигсбергъ я пріёхалъ усталый отъ дороги, отъ заботъ, отъ многаго. Выспавшись въ пуховой пропасти, я на другой день пошелъ посмотрёть городъ; на дворѣ былъ теплый зимній день» <sup>1</sup>); хозяинъ гостиницы предложилъ проёхаться въ саняхъ, лошади были съ бубенчиками и колокольчиками, съ страусовыми перьями на головѣ... И мы были веселы, тяжелая плита была снята съ груди, непріятное чувство страха, щемящее чувство подозрѣнія—отлетѣли. Вечеромъ я былъ въ небольшомъ, грязномъ и плохомъ театрѣ, но я и оттуда возвратился взволнованнымъ не актерами, а публикой, состоявшей большей частью изъ работниковъ и молодыхъ людей; въ антрактахъ всѣ говорили громко и свободно, всѣ надѣвали шляпы (чрезвычайно важная вещь, столько-же, сколько право бороду не брить и пр.). Эта развязность, этотъ элементъ болѣе ясный и живой, поражаетъ русскаго при переѣздѣ за границу.

...Когда мы поѣхали въ Берлинъ, я сѣлъ въ кабріолетъ; возлѣ меня у̀сѣлся какой-то закутанный господинъ; дѣло было вечеромъ, я не могъ его путемъ разглядѣть. Узнавъ, что я русскій, онъ началъ меня распрашивать о строгости полиціи, о паспортахъ; я, разумѣется, разсказалъ ему все, что зналъ. Потомъ зашла рѣчь о Пруссіи, онъ восхвалялъ безкорыстіе прусскихъ чиновниковъ, превосходство администраціи, хвалилъ короля и, въ заключеніе, сильно напалъ на познанскихъ поляковъ за то, что они не хорошіе нѣмцы. Меня это удивило, я ему возражалъ, сказалъ прямо, что я совсѣмъ не дѣлю его мнѣнія, и цотомъ замолчалъ.

Между тъ́мъ разсвъ́ло; тутъ только я замэ́тилъ, что мой сосъ́дъ консерваторъ говорилъ въ носъ вовсе не отъ простуды, а оттого, что у него его не было, по крайней мъ́ръ̀ недоставало самой видной части. Онъ, въ́роятно, замъ́тилъ, что открытіе это не принесло мнѣ особеннаго удовольствія, и потому счелъ нужнымъ разсказать мнѣ, въ родѣ извиненія, исторію о потерѣ носа и его возстановленіи. Первая часть была сбивчива, но вторая очень подробна: ему самъ Диффенбахъ вырѣзалъ изъ руки новый носъ, рука была привязана шесть недѣль къ лицу, «Маjёstat» пріѣзжалъ въ больницу посмотрѣть, высочайше удивился и одобрилъ.

> Le roi de Prusse, en le voyant, A dit: c'est vraiment étonnant.

Повидимому, Диффенбахъ былъ тогда занятъ чѣмъ-то другимъ и носъ ему вырѣзалъ прескверный. Но вскорѣ я открылъ, что

<sup>1</sup>) Письма изъ Франціи и Италіи. Письмо І.



собственноручный носъ былъ наименьшимъ изъ его недостатковъ.

Перевздъ нашъ отъ Кёнигсберга въ Берлинъ былъ труднѣе всего путешествія. У насъ взялось откуда-то повѣрье, что прусскія почты хорошо устроены, —все это вздоръ. Почтовая взда хороша только во Франціи, въ Швейцаріи, да въ Англіи. Въ Англіи почтовыя кареты до того хорошо устроены, лошади такъ изящны и кучера такъ ловки, что можно вздить изъ удовольствія. Самыя длинныя станціи карета несется во весь опоръ; горы, съвзды все равно. Теперь, благодаря желвзнымъ дорогамъ, вопросъ этотъ становится историческимъ, но тогда мы испытали нёмецкія почты съ ихъ клячами, хуже которыхъ нѣтъ ничего на свѣтѣ, развѣ одни нѣмецкіе почталіоны.

Дорога отъ Кёнигсберга до Берлина очень длинна; мы взяли семь мѣсть въ дилижансѣ и отправились. На первой станціи кондукторъ объявилъ, чтобы мы брали наши пожитки и садились въ другой дилижансъ, благоразумно предупреждая, что за цёлость вещей онъ не отвѣчаеть. Я ему замѣтилъ, что въ Кёнигсбергѣ я спрашиваль, и мнѣ сказали, что мѣста останутся; кондукторъ ссылался на снъть и на необходимость взять дилижансъ на полозьяхъ; противъ этого нечего было сказать. Мы начали перегружаться съ дътьми и пожитками ночью, въ мокромъ снъгу. На слѣдующей станціи та же исторія, и кондукторъ уже не давалъ себъ труда объяснять перемъну экипажа. Такъ мы провхали съ полдороги; туть онъ объявилъ намъ очень просто, «что намъ дадуть только пять мюсть».-Какъ иять? воть мой билеть.-«Мёсть больше нёть».--Я сталь спорить, въ цочтовомъ домѣ отворилось съ трескомъ окно и съдая голова съ усами грубо спросила, о чемъ споръ. Кондукторъ сказалъ, что я требую семь мѣстъ, а у него ихъ только пять; я прибавилъ, что у меня билетъ и расписка въ получени денегъ за семь мъстъ. Голова, не обращаясь ко мнѣ, дерзкимъ, раздавленнымъ русско-нѣмецко-военнымъ голосомъ сказала кондуктору: «Ну, не хочеть этотъ господинъ пяти мѣсть, такъ бросай пожитки долой, пусть ждеть, когда будуть семь пустыхъ мѣстъ». Послѣ этого почтенный почтмейстеръ, котораго кондукторъ называлъ «Herr Major», и котораго фамилія была Шверинъ, захлопнулъ окно. Обсудивъ дѣло, мы, какъ русскіе, рѣшились ѣхать. Бенвенуто Челлини, какъ итальянецъ, въ полобномъ случаѣ выстрѣлилъ бы изъ пистолета и убилъ почтмейстера.

Мой сосёдъ, исправленный Диффенбахомъ, въ это время былъ въ трактирѣ; когда онъ вскарабкался на свое мѣсто и мы поѣхали, я разсказалъ ему исторію. Онъ былъ выпивши и, слѣдственно. въ благодушномъ расположеніи; онъ принялъ глубочайшее участіе 5

и просилъ меня дать ему въ Берлинѣ записку. «Вы почтовый чиновникъ?» спросилъ я.—«Нѣтъ», отвѣчалъ онъ еще больше въ носъ, «но это все равно... я... видите... какъ это здѣсь называется—служу въ центральной полиціи».

Это открытіе было для меня еще непріятнѣе собственноручнаго носа.

Первый человѣкъ, съ которымъ я либеральничалъ въ Европѣ, былъ шпіонъ, за то онъ не былъ послѣдній.

Берлинъ, Кёльнъ, Бельгія, все это быстро прорѣяло передъ глазами: мы смотрѣли на все полуразсѣянно, мимоходомъ; мы торопились доѣхать, и довхали наконецъ.

...Я отворилъ старинное, тяжелое окно въ Hôtel du Rhin, передо мной стояла колонна-

…съ куклою чугунной, Подъ шляпой, съ пасмурнымъ челомъ, Съ руками, сжатыми крестомъ.

Итакъ, я дъйствительно въ Парижѣ, не во снѣ, а наяву: вѣдь, это Вандомская колонна и rue de la Paix.

Въ Парижев едва-ли въ этомъ словѣ звучало для меня меньше, чѣмъ въ словѣ «Москва». Объ этой минутѣ я мечталъ съ дѣтства. Дайте же взглянуть на Hôtel de Ville, на саѓе Foy въ Пале-Роялѣ, гдѣ Камиль Демуленъ сорвалъ зеленый листъ и прикрѣпилъ его къ шляпѣ, вмѣсто кокарды, съ крикомъ: à la Bastille!

Дома я не могъ остаться; я одёлся и пошелъ бродить зря... искать Бакунина, Сазонова — вотъ rue St. - Honoré. Елисейскія поля—всѣ эти имена, сроднившіяся съ давнихъ лѣтъ... да вотъ и самъ Бакунинъ...

Его я встр'тилъ на углу какой-то улицы; онъ шелъ съ тремя знакомыми, и точно въ Москвъ проповъдывалъ имъ что-то, безпрестанно останавливаясь и махая сигареткой. На этотъ разъ проповъдь осталась безъ заключенія, я ее перервалъ и пошелъ вмъстъ съ нимъ удивлять Сазонова моимъ пріъздомъ.

Я былъ внѣ себя отъ радости!

На ней я здёсь и остановлюсь.

Парижъ еще разъ описывать не стану. Начальное знакомство съ европейской жизнію, торжественная прогулка по Италіи, вспрянувшей отъ сна, революція у подножія Везувія, революція передъ церковью св. Петра, и, наконецъ, громовая въсть о 24 февралъ, все это разсказано въ моихъ письмахъ изъ Франціи и Италіи. Мнъ не передать теперь съ прежней живостью впечатлънія, полустертыя и задвинутыя другими. Они составляютъ необходимую часть моцхъ Записокъ,—что-же вообще письма, какъ не записки о короткомъ времени.

#### ГЛАВА ХХХУ.

## Медовый мѣсяцъ республики.

Англичанинъ въ мѣховой курткѣ.—Герцогъ де Ноаль.—Свобода и ся бюстъ въ Марсели.—Аббатъ Сибуръ и Всемірная республика въ Авиньонѣ.

...«Завтра мы ѣдемъ въ Парижъ, я оставляю Римъ оживленнымъ, взволнованнымъ. Что-то будетъ изъ всего этого? Прочноли все это? Небо не безъ тучъ, временами вѣетъ холодный вѣтеръ изъ могильныхъ склеповъ, нанося запахъ трупа, запахъ прошедшаго; историческая трамонтана сильна, но, что бы ни было, благодарность Риму за пять мѣсяцевъ, которые я въ немъ провелъ. Что прочувствовано, то останется въ душѣ, и совершенно всего не сдуетъ же реакція».

Вотъ что я писалъ въ концѣ апрѣля 1848 г., сидя у окна на Via del Corso и глядя на «Народную» площадь, на которой я такъ много видѣлъ и такъ много чувствовалъ.

Я ѣхалъ изъ Италіи влюбленный въ нее, мнѣ жаль было ея: тамъ встрѣтилъ я не только великія событія, но и первыхъ симнатичныхъ мнѣ людей; а все-таки ѣхалъ. Мнѣ казалось измѣной всѣмъ моимъ убѣжденіямъ не быть въ Парижѣ, когда въ немъ республика. Сомнѣнія видны въ приведенныхъ строкахъ, но вѣра брала верхъ и я съ внутреннимъ удовольствіемъ смотрѣлъ въ Чнвитѣ на печать консульской визы, на которой были вырѣзаны грозныя слова: «République Française» — я и не подумалъ, что именно потому Франція и не республика, что надо визу!

Мы ѣхали на почтовомъ пароходѣ. Общество было довольно большое и, какъ всегда, разнообразно составленное: туть были путешественники изъ Александріи, Смирны, Мальты. Съ Ливорно начиная, поднялся страшный весенній вѣтеръ: онъ гналъ пароходъ съ неимовѣрной быстротою и съ невыносимой качкой; черезъ два-три часа палуба покрылась больными дамами, мало-помалу слегли и мужчины, исключая одного сѣдого старичка француза, англичанина въ мѣховой курткѣ и мѣховой шапкѣ изъ Канады и меня. Каюты были тоже наполнены больными, и одной духоты и жара въ нихъ было достаточно, чтобъ заболѣть; мы трое ночью сидѣли по серединѣ палубы на чемоданахъ, покрывшись шинелями и рельверагами, подъ завыванье вѣтра и плескъ волнъ, заливавшихъ иногда переднюю часть палубы. Англичанина я зналъ: въ прошедшемъ году мы ѣхали съ нимъ на одномъ пароходѣ изъ Генуи въ Чивита-Веккію. Случилось, что мы обѣдали только двое; онъ весь обѣдъ ничего не говорилъ, но за десертомъ, смягченный марсалой и видя, что и я съ своей стороны не намѣренъ вступать въ разговоръ, онъ подалъ мнѣ сигару и сказалъ, «что сигары свои онъ самъ привезъ изъ Гаванны». Потомъ мы разговорились съ нимъ: онъ былъ въ южной Америкѣ, въ Калифорніи, и говорилъ, что много разъ собирался съѣздить въ Петербургъ и въ Москву, но не поѣдетъ, пока не будетъ прави.инаго сообщенія и прямого, между Лондономъ и Петербургомъ 1).

— Вы въ Римъ? спросилъ я его, подъѣзжая къ Чивить.

--- «Не знаю», отвѣчалъ онъ.

Я замолчалъ, полагая, что онъ принялъ мой вопросъ за нескромный, но онъ тотчасъ добавилъ:

--- «Это зависить оть того, какъ климать мнѣ понравится въ Чивитѣ. А вы остаетесь здѣсь?»

— Да. Пароходъ пойдеть завтра.

Я тогда еще очень мало зналъ англичанъ и потому едва могъ скрыть смѣхъ—и совсѣмъ не могъ, когда на другой день, гуляя передъ отелемъ, встрѣтилъ его въ той-же мѣховой курткѣ, съ портфелью, зрительной трубкой, маленькимъ несессерчикомъ, шествующаго передъ слугой, навьюченнымъ чемоданомъ и всякимъ добромъ.

-- «Я въ Неаполь», сказалъ онъ, цоровнявшись.

- Что-же, климатъ не понравился?

— «Скверный».

Я забылъ сказать, что въ первый пройздъ онъ лежалъ въ каютѣ на койкѣ, которая была непосредственно надъ моей; въ продолженіе ночи онъ раза три чуть не убилъ меня: то страхомъ, то ногами; въ каютѣ была смертная жара, онъ нѣсколько разъ ходилъ пить коньякъ съ водой, и всякій разъ, сходя или входя, наступалъ на меня и громко кричалъ, испугавшись: «Oh—beg pardon—j'ai avais soif».—«Pas de mal».

Съ нимъ, стало, въ этотъ путь мы встрътились какъ старые знакомые; онъ съ величайшей похвалой отозвался о томъ, что я не подверженъ морской болъзни, и подалъ мнъ свои гаванскія сигары. Совершенно естественно, что черезъ минуту разговоръ зашелъ о февральской революціи. Англичанинъ, разумъется, смотрълъ на революцію въ Европъ, какъ на интересное зрълище, какъ на источникъ новыхъ и любопытныхъ наблюденій и ощущеній, и разсказывалъ о революціи въ Новоколумбійской республикъ.

Французъ принималъ иное участіе въ этихъ дѣлахъ... Съ нимъ,

<sup>1</sup>) Теперь оно есть.



черезъ иять минуть, у меня завязался споръ; онъ отвёчаль уклончиво, умно, не уступая, впрочемъ, ничего и съ чрезвычайной учтивостью. Я защищалъ республику и революцію. Старикъ, не нападая прямо на нее, стоялъ за историческія формы, какъ единственно прочныя, народныя и способныя удовлетворить и справедливому прогрессу и необходимой осъдлости.

---- Вы не можете себъ представить, сказалъ я ему шутя, какое оригинальное наслаждение вы доставляете мнъ вашими недомолвками. Я лътъ иятнадцать говорилъ такъ о монархии, какъ вы говорите о республикъ. Роли перемънились: я, защищая республику — консерваторъ, а вы, защищая легитимистскую монархию, — perturbateur de l'ordre politique.

Старикъ и англичанинъ расхохотались. Къ намъ подошелъ еще одинъ тощій, высокій господинъ, котораго носъ обезсмертилъ Шаривари и Филипонъ—графъ д'Аргу (Шаривари говорилъ, что его дочь потому не выходитъ замужъ, чтобъ не подписываться: такая-то, née d'Argout). Онъ вступилъ въ разговоръ, съ уваженіемъ обращался со старикомъ, но на меня смотрѣлъ съ нѣкоторымъ удивленіемъ, близкимъ къ отвращенію; я замѣтилъ это и сталъ говорить на четыре градуса краснюе.

— Это презамѣчательная вещь, сказалъ мнѣ сѣдой старикъ, вы не первый русскій, котораго я встрѣчаю съ такимъ образомъ мыслей. Вы, русскіе, или совершеннѣйшіе рабы, или—раззег moi le mot—анархисты. А изъ этого слѣдствіе то, что вы еще долго не будете свободными. Въ этомъ родѣ продолжался нашъ политическій разговоръ 1).

Когда мы подъёзжали къ Марсели и всё стали суетиться о пожиткахъ, я подошелъ къ старику и, подавая ему свою карточку, сказалъ, что мнё пріятно думать, что споръ нашъ подъ морскую качку не оставилъ непріятныхъ слёдовъ. Старикъ очень мило простился со мной, поострилъ еще что-то насчетъ республиканцевъ, которыхъ я, наконецъ, увижу поближе, и подалъ мнё свою карточку. Это былъ герцогъ де Ноаль, родственникъ Бурбоновъ н одинъ изъ главныхъ совётниковъ Генриха V.

Случай этоть, весьма неважный, я разсказаль для пользы и поученія нашихь *герцоговъ* первыхь трехь классовъ. Будь на мѣстѣ Ноаля какой-нибудь сенаторъ или тайный совѣтникъ, онъ просто принялъ бы мои слова за дерзость по службѣ и послалъ бы за капитаномъ корабля.

Одинъ русскій министръ въ 1850 г.<sup>2</sup>) съ своей семьей сидълъ на пароходъ въ каретъ, чтобъ не быть въ соприкосновении

<sup>2</sup>) Знаменитый Викторъ Панинъ.

<sup>1)</sup> Суждение это я слышалъ потомъ разъ десять.

съ нассажирами изъ обыкновенныхъ смертныхъ. Можете ли вы себѣ представить что-нибудь смѣшнѣе, какъ сидѣть въ отложенной каретѣ... да еще на морѣ, да еще имѣя двойной рость?

Надменность нашихъ сановниковъ происходитъ вовсе не изъ аристократизма, барство выводится; это чувство ливрейныхъ, пудреныхъ слугъ въ большихъ домахъ, чрезвычайно подлыхъ въ одну сторону, чрезвычайно дерзкихъ въ другую. Аристократь лицо, а наши—вовсе не имъютъ личности; они похожи на павловскія медали съ надписью: «не намъ, не намъ, а имени *твоему»*. Къ этому ведетъ цѣлое воспитаніе: солдатъ думаетъ, что его только потому нельзя бить палками, что у него аннинскій крестъ, станціонный смотритель ставитъ между ладонью путешественника и своей щекой офицерское званіе, обиженный чиновникъ указываетъ на Станислава или Владиміра—«не собой, не собой... а чиномъ своимъ!»

Выходя изъ парохода въ Марсели, я встрѣтилъ большую процессію національной гвардія, которая несла въ Hôtel de Ville бюсть свободы, т. е. женщину съ огромными кудрями въ фригійской шапкъ. Съ крикомъ: vive la République! шли тысячи вооруженныхъ гражданъ, и въ томъ числѣ работники въ блузахъ, взошедшіе въ составъ національной гвардіи послѣ 24 февраля. Разумъется, что и я пошелъ за ними. Когда процессія подошла къ Hôtel de Ville, генералъ, меръ и комиссаръ временнаго правительства, Демостенъ Оливье, вышли въ сѣни. Демостенъ, какъ слёдовало ожидать по его имени, приготовился произнести рёчь. Около него сдёлали большой кругь: толпа, разумбется, двигалась впередъ, національная гвардія ее осаживала назадъ, толпа не слушалась; это оскорбило вооруженныхъ блузниковъ, они опустили ружья и, повернувшись, стали давить прикладами носки людей, стоящихъ впереди; граждане «единой и нераздѣльной республики» попятились...

Дёло это тёмъ больше удивило меня, что я еще весь былъ подъ вліяніемъ итальянскихъ и въ особенности римскихъ нравовъ, гдё гордое чувство личнаго достоинства и *таълесной* неприкосновенности развито въ каждомъ человёкѣ, не только въ факино, въ почтальонѣ, но и въ нищемъ, который протягиваетъ руку. Въ Романьи на эту дерзость отвѣчали бы двадцатью «колтелатами». Французы понятились, тожеть, у нихъ были мозоли?

Случай этоть непріятно под'єйствоваль на меня: къ тому-же, пришедши въ hôtel, я прочель въ газетахъ руанскую исторію. Что-же это значить, неужели герцогь Ноаль правь?

Но когда человѣкъ хочетъ вѣрить, его вѣру трудно искоренить, и, не доѣзжая до Авиньона, я забылъ марсельскіе приклады и руанскіе штыки.

Въ дилижансъ съ нами сълъ дородный, осанистый аббать, среднихъ лътъ и пріятной наружности. Сначала онъ ради приличія принялся за молитвенникъ, но вскоръ, чтобъ не дремать, онъ положилъ его въ карманъ и началъ мило и умно разговаривать, съ классической правильностью языка Пор-ройяля и Сорбонны, съ цитатами и цъломудренными остротами.

Дъ́йствительно, одни французы умъ́ють разговаривать. Нѣмцы признаются въ любви, повъ́ряють тайны, поучають или ругаются. Въ Англіи оттого и любять рауты, что туть не до разговора... толпа, нѣть мѣста, всё толкутся и толкаются, никто никого не знаеть; если же соберется маленькое общество, сейчасъ скверная музыка, фальшивое пѣніе, скучныя маленькія игры, или гости и хозяева съ необычайной тягостью волочуть разговоръ, останаввливаясь, задыхаясь и напоминая несчастныхъ лошадей, которыя, выбившись изъ силъ, тянуть противъ теченія по бечевнику нагруженную барку.

Мнѣ хотѣлось подразнить аббата республикой, и не удалось. Онъ былъ доволенъ свободой безъ излишествъ, главное, безъ крови и войны, и считалъ Ламартина великимъ человѣкомъ, чѣмъ-то въ родѣ Перикла.

— И Сафо, добавилъ я, не вступая, впрочемъ, въ споръ, н благодарный за то, что онъ не говорилъ ни слова о религіи. Такъ, болтая, добхали мы до Авиньона, часовъ въ 11 вечера.

— Позвольте мнѣ, сказалъ я аббату, наливая ему за ужиномъ вино, предложить довольно рѣдкій тость:—За республику et pour les hommes be l'église qui sont républicains.

Аббатъ всталъ и заключилъ нѣсколько цицероновскихъ фразъ словами: A la République future.

«A la République universelle!»—закричалъ кондукторъ дилижанса и человѣка три, сидѣвшихъ за столомъ. Мы чокнулись.

Католическій попъ, два-три сидѣльца, кондукторъ и русскіе какъ же не всеобщая республика?

А, вѣдь, весело было!

— Куда вы? спросилъ я аббата, усаживаясь снова въ дилижансъ и попросивъ его пастырскаго благословенія на куреніе сигары.

— Въ Парижъ, отвѣчалъ онъ, я избранъ въ національное собраніе, я буду очень радъ видѣть васъ у себя; вотъ мой адресъ. Это былъ аббатъ Сибуръ, doyen чего-то, братъ парижскаго архіерея.

... Черезъ двѣ недѣли наступало 15 мая, этотъ грозный ритурнель, за которымъ шли страшные іюньскіе дни. Тутъ всо принадлежить не моей біографіи, а біографіи рода человѣчсскаго...

Объ этихъ дняхъ я много писалъ.

Я могь бы туть кончить, какъ старый капитанъ въ старой пъснъ:

Te souviens tu?... mais ici je m'arrète, Ici finit tout nable souvenir,

Но съ этихъ-то *проклятыхъ* дней и начинается послѣдняя часть моей жизни.

# Западныя арабески.

## ТЕТРАДЬ ПЕРВАЯ.

#### I.

#### Сонъ.

Помните ли, друзья, какъ хорошъ былъ тотъ зимній день, солнечный, ясный, когда шесть-семь троекъ провожали насъ до Черной Грязи, когда мы тамъ въ послъдній разъ сдвинули стаканы и, рыдая, разстались?

... Былъ уже вечеръ, возокъ заскрипѣлъ по снѣгу, вы смотрѣли печально вслѣдъ и не догадывались, что это были похороны и вѣчная разлука. Всѣ были налицо, одного только недоставало, ближайшаго изъ близкихъ, онъ одинъ былъ далекъ н какъ будто своимъ отсутствіемъ омылъ руки. въ моемъ отъѣздѣ.

Это было 21 января 1847 года.

Съ тѣхъ поръ прошли семь лѣтъ <sup>1</sup>) и какіе семь лютъ! Въ ихъ числѣ 1848 и 1852.

Чего и чего не было въ это время, и все рухнуло—общее и частное, европейская революція и домашній кровъ, свобода міра и личное счастіе.

Камня на камнѣ не осталось отъ прежней жизни. Тогда я былъ во всей силѣ развитія, моя предшествовавшая жизнь дала инѣ залоги. Я смѣло шелъ отъ васъ съ опрометчивой самонадѣянностью, съ надменнымъ довѣріемъ къ жизни. Я торопился оторваться отъ маленькой кучки людей, тѣсно сжившихся, близко подошедшихъ другъ къ другу, связанныхъ глубокой любовью и общимъ горемъ. Меня манила даль, ширь, открытая борьба и вольная рѣчь, я искалъ независимой арены, мнѣ хотѣлось попробовать свои силы на волѣ...

<sup>1</sup>) Писано въ концѣ 1853 года.

Теперь, я уже и не жду ничего, ничто, послѣ видѣннаго и испытаннаго мною, не удивитъ меня особенно и не обрадуетъ глубоко; удивленіе и радость обузданы воспоминаніями былого, страхомъ будущаго. Почти все стало мнѣ безразлично, и я равно не желаю ни завтра умереть, ни очень долго житъ; пускай себѣ конецъ придетъ такъ же случайно и безсмысленно, какъ начало.

А, вѣдь, я нашелъ все, чего искалъ, даже признаніе со стороны стараго, себядовольнаго міра, да рядомъ съ этимъ утрату всѣхъ вѣрованій, всѣхъ благъ, предательство, коварные удары изъ-за угла и вообще такое нравственное растлѣніе, о которомъ вы не имѣете и понятія.

Трудно, очень трудно мнѣ начать эту часть разсказа; отступая отъ нея, я написалъ три предшествующія части, но, наконецъ, мы съ нею лицомъ къ лицу. Въ сторону слабость, кто могъ пережить, тотъ долженъ имѣть силу помнить.

Съ половины 1848 года мит нечего разсказывать, кромт мучительныхъ испытаній, неотомщенныхъ оскорбленій, незаслуженныхъ ударовъ. Въ памяти одни печальные образы, собственныя и чужія ошибки: ошибки лицъ, ошибки цёлыхъ народовъ. Тамъ, гдѣ была возможность спасенія, тамъ смерть переёхала дорогу...

... Послъдними днями нашей жизни въ Римъ заключается свътлая часть воспоминаній, начавшихся съ дътскаго пробужденія мысли, съ отроческаго обрученія на Воробьевыхъ горахъ.

Испуганный Парижемъ 1847 г., я, было, раньше раскрылъ глаза, но снова увлекся событіями, кипѣвшими возлѣ меня. Вся Италія «просыпалась» на моихъ глазахъ! Я видѣлъ неаполитанскаго короля, сдѣланнаго ручнымъ, и папу, смиренно просящаго милостыню народной любви, вихрь, поднявшій все, унесъ и меня; вся Европа взяла одръ свой и пошла въ припадкѣ лунатизма, принятаго нами за пробужденіе. Когда я пришелъ въ себя, все исчезло, la Sonnambula, испуганная полиціей, упала съ крыши, друзья разсѣялись, или съ ожесточеніемъ добивали другъ друга... И я очутился одинъ-одинехонекъ, между гробовъ и колыбелей сдѣлать, потому что хотѣлъ сдѣлать больше обыкновеннаго.

И теперь я сижу въ Лондонѣ, куда меня случайно забросило,—и остаюсь здѣсь, потому что не знаю, что изъ себя сдѣлать. Чужая порода людей кипить, мечется около меня, объятая тяжелымъ дыханьемъ океана; міръ, распускающійся въ хаосъ, теряющійся въ туманѣ, въ которомъ очертанія смутились, въ которомъ огонь дѣлаетъ только тусклыя пятна.

... А *та* страна, обмытая темно-синимъ моремъ, накрытая темно-синимъ небомъ... Она одна осталась свътлой полосой—по ту сторону кладбища.

О, Римъ, какъ люблю я возвращаться къ твоимъ обманамъ, какъ охотно перебираю я день за день время, въ которое я былъ пьянъ тобою!

... Темная ночь. Корсо покрыто народомъ, кое-гдѣ факелы. Въ Парижѣ уже съ мѣсяцъ провозглашена республика. Новости пришли изъ Милана: тамъ дерутся, народъ требуетъ войны, носится слухъ, что Карлъ Альбертъ идетъ съ войскомъ. Говоръ недовольной толпы похожъ на перемежающійся ревъ волны, которая то приливаетъ съ шумомъ, то тихо переводитъ духъ.

Толпы строются, онѣ идуть къ піемонтскому послу узнать, объявлена-ли война.

- Въ ряды, въ ряды съ нами, кричатъ десятки голосовъ.

— «Мы иностранцы».

- Тѣмъ лучше, Santo dio, вы наши гости.

Пошли и мы.

Впередъ гостей, впередъ дамъ; впередъ le donne forestiere!

И толпа съ страстнымъ крикомъ одобренія разступилась. Чичероваккіо и съ нимъ молодой римлянинъ, поэтъ народныхъ пѣсенъ, продираются съ знаменемъ, трибунъ жметъ руки дамамъ и становится съ ними во главъ десяти-двѣнадцати тысячъ человѣкъ, и все двинулось въ томъ величавомъ и стройномъ порядкѣ, который свойствененъ только одному римскому народу.

Передовые взошли въ Палаццо и, черезъ нѣсколько минуть, двери залы растворились на балконъ. Посолъ явился успокоить народъ и подтвердить вѣсть о еойнѣ; слова его приняты съ изступленной радостью. Чичероваккіо былъ на балконѣ, сильно освѣщенный факелами и канделябрами, а возлѣ него осѣненныя знаменемъ Италіи четыре молодыя женщины, всѣ четыре русскія—не странно-ли? Я какъ теперь ихъ вижу на этой каменной трибунѣ и внизу колыхающійся, безчисленный народъ, мѣшавшій съ крикамп войны и проклятіями іезуитамъ громкое—Еvviva le donne forestiere.

Въ Англіи ихъ и насъ освистали бы, осыпали бы грубостями, а, можетъ, и каменъями. Во Франціи приняли бы за подкупныхъ агентовъ. А здѣсь аристократическій пролетарій, потомокъ Марія и древнихъ трибуновъ, горячо и искренно привѣтствовалъ насъ. Мы имъ были приняты въ европейскую борьбу... И съ одной Италіей не прервалась еще связь любви, по крайней мѣрѣ, сердечной памяти.

— И будто все это было..... опьяненіе, горячка? Можеть— но я не завидую тѣмъ, которые не увлеклись тогда изящнымъ сновидѣніемъ. Долго спать все-же нельзя было; неумолямый Макбетъ дѣйствительной жизни заносилъ уже свою руку, чтобъ убить «сонъ»...и

My dream was past—it has no further change!

А. Н. Герцевъ, т. Ш.

2

# **Въ грозу**<sup>1</sup>).

П.

... Вечеромъ 24 іюня, возвращаясь съ place Maubert, я взошелъ въ кафе на набережной Orsay. Черезъ нѣсколько минутъ раздался нестройный крикъ и слышался все ближе и ближе; я подошелъ къ окну: уродливая, комическая banlieu шла изъ окрестностей на помощь порядку; неуклюжіе, плюгавые полумужики и полулавочники, нѣсколько навеселѣ, въ скверныхъ мундирахъ и старинныхъ киверахъ, шли быстрымъ, но безпорядочнымъ шагомъ, съ крикомъ: «Да здравствуетъ Людовикъ Наполеонъ!»

Этотъ зловѣщій крикъ я туть услышалъ въ первый разъ. Я не могъ выдержать и, когда они поравнялись, закричалъ изо всѣхъ силъ: «Да здравствуетъ республика!» Ближніе къ окну показали мнѣ кулаки, офицеръ пробормоталъ какое-то ругательство, грозя шпагой; и долго еще слышался ихъ привѣтственный крикъ человѣку, шедшему казнить половинную революцію, убить половинную республику, наказать собою Францію, забывшую въ своей кичливости другіе народы и свой собственный пролетаріатъ.

Двадцать пятаго или шестого іюня, въ 8 часовъ утра, мы пошли съ А. на Елисейскія поля; канонада, которую мы слышали ночью, умолкла, по временамъ только трещала ружейная перестрѣлка и раздавался барабанъ. Улицы были пусты, по обѣимъ сторонамъ стояла національная гвардія. На Place de la Concorde былъ отрядъ мобили; около нихъ стояло нёсколько бёдныхъ женщинъ съ метлами, нёсколько тряцичниковъ и дворниковъ изъ ближнихъ домовъ, у всѣхъ лица были мрачны и паражены ужасомъ. Мальчикъ лѣтъ 17, опираясь на ружье, что-то разсказывалъ; подошли и мы. Онъ и всё его товарищи, такіе же мальчики, были полупьяны, съ лицами, запачканными порохомъ, съ глазами, воспаленными отъ неспанныхъ ночей и водки; многіе дремали, упирая подбородокъ на ружейное дуло.-«Ну, ужъ тутъ что было, этого и описать нельзя»; замолчавъ, онъ продолжалъ: «да, и они таки хорошо дрались, ну, только и мы за нашихъ товарищей заплатили! сколько ихъ попадало! я самъ до дула всадилъ штыкъ ияти или шести человъкамъ-припомнять!» добавилъ онъ, желая себя выдать за закоснѣлаго злодѣя. Женщины были блѣдны и молчали, какой-то дворникъ замѣтилъ: «по дѣломъ мерзавцамъ»!..

, <sup>1</sup>) Двѣ главы: "Передъ грозой" "Послѣ грозы" см. въ "Съ того берега".

но дикое замѣчаніе не нашло ни малѣйшаго отзыва. Это было слишкомъ низкое общество, чтобъ сочувствовать рѣзнѣ и несчастному мальчишкѣ, изъ котораго сдѣлали убійцу.

Мы молча и печально пошли къ Мадленъ. Тутъ насъ остановилъ кордонъ національной гвардіи. Сначала пошарили въ карманахъ, спросили, куда мы идемъ, и пропустили; но слёдующій кордонъ, за Мадленой, отказалъ въ пропускъ и отослалъ насъ назадъ; когда мы возвратились къ первому, насъ снова остановили. «Да, вѣдь, вы видѣли, что мы сейчасъ туть шли?»-Не пропускайте, закричаль офицерь.-«Что, вы смѣетесь надъ нами, что-ли?» спросилъ я его. — «Туть нечего толковать, грубо отвѣтилъ лавочникъ въ мундирѣ, берите ихъ, и въ полицію: одного я знаю (онъ указалъ на меня), я его не разъ видёлъ на сходкахъ, другой долженъ быть такой-же, они оба не французы, я отвѣчаю за все-впередъ». Два солдата съ ружьями впереди, два за нами, по солдату съ каждой стороны-повели насъ. Первый встрътившійся человъкъ быль представитель народа, съ глупой воронкой въ петлицѣ,это быль Токвиль, писавшій объ Америкь. Я обратился къ нему и разсказалъ, въ чемъ дёло; шутить было нечего, они безъ всякаго суда держали людей въ тюрьмъ, бросали въ тюльерійскіе подвалы, разстрѣливали. Токвиль даже не спросилъ, кто мы; онъ весьма учтиво раскланялся и отпустилъ нижеслъдующую пошлость: «Законодательная власть не имбеть никакого права встуцать въ распоряженія исполнительной». Какъ-же ему было не быть министромъ при Бонапарть?

«Исполнительная власть» повела насъ по бульвару, въ улицу Шоссе д'Антенъ, къ комиссару полиціи. Кстати, не мъшаетъ замътить, что ни при арестъ, ни при обыскъ, ни во время пути я не видалъ ни одного полицейскаго; все дълали мъщане-воины. Бульваръ былъ совершенно пустъ, всъ лавки заперты, жители бросались къ окнамъ и дверямъ, слыша наши шаги, и спрашивали, что мы за люди: des émeutiers étrangers, отвъчалъ нашъ конвой, и добрые мъщане смотръли на насъ со скрежетомъ зубовъ.

Изъ полиціи насъ отослали въ hôtel des Capucines; тамъ поміщалось министерство иностранныхъ дѣлъ, но на это время какая-то временная полицейская комиссія. Мы съ конвоемъ взошли въ общирный кабинетъ. Плёшивый старикъ въ очкахъ и весь въ черномъ сидѣлъ одинъ за столомъ; онъ снова спросилъ насъ все то, что спрашивалъ комиссаръ. «Гдё ваши виды?»—Мы ихъ никогда не носимъ, ходя гулять... Онъ взялъ какую-то тетрадь, долго просматриваль ее, повидимому, ничего не нашелъ, и спросилъ провожатаго: «Почему вы захватили ихъ?»—Офицеръ велѣлъ; онъ говоритъ, что это очень подозрительные люди.—«Хорошо, сказалъ старикъ, я разберу дѣло, вы можете идти».

2\*

Когда наши провожатые ушли, старивъ просилъ насъ объяснить причину нашего ареста. Я ему изложилъ дѣло, прибавилъ, что офицеръ, можетъ, видѣлъ меня 15 мая у Собранія, и разсказалъ случай, бывшій со мной вчера: я сидѣлъ въ кафе Комартенъ, вдругъ сдёлалась фальшивая тревога, эскадронъ драгунъ пронесся во весь опоръ, національная гвардія стала строиться, я и человъкъ пять, бывшихъ въ кафе, подошли къ окну; напональный гвардеець, стоявшій внизу, грубо закричаль; «Слышали, что-ли, чтобъ окна были затворены?» Тонъ его далъ мнѣ право думать, что онъ не сомной говорить, и я не обратилъ ни малъйшаго вниманія на его слова; къ тому-же я былъ не одинъ, а случайно стоялъ впереди. Тогда защитникъ порядка поднялъ ружье и, такъ какъ это происходило въ rez-de-chaussée, хотѣлъ пырнуть штыкомъ, но я замътилъ его движеніе, отступилъ и сказалъ другимъ: «Господа, вы свидътели, что я ему ничего не спълалъ. — или это такой обычай у напіональной гвардіи колоть иностранцевъ!» Mais c'est indigne, mais cela n'a pas de nom! подхватили мои сосёди. Испуганный трактирщикъ бросился закрывать окна, сержанть съ подлой наружностью явился съ приказомъ гнать всёхъ изъ кофейной; мнё казалось, что это былъ тотъ самый господинъ, который велёлъ насъ остановить. Къ тому-же кафе Комартенъ въ двухъ шагахъ отъ Мадлены.

--- Вотъ то-то, господа, видите, что значитъ неосторожность, зачёмъ въ такое время выходить со двора, умы раздражены, кровь течетъ...

Въ это время національный гвардеецъ привелъ какую-то служанку, говоря, что офицеръ ее схватилъ въ то самое время, какъ она хотѣла бросить въ ящикъ письмо, адресованное въ Берлинъ. Старикъ взялъ пакетъ и велѣлъ солдату идти.

— Вы можете отправляться домой, сказалъ онъ намъ, только, пожалуйста, не ходите прежними улицами, особенно мимо кордона, который васъ схватилъ. Да, постойте, я вамъ дамъ провожатаго, онъ васъ выведетъ на Елисейскія поля, тамъ можете пройти.

--- Ну и вы, замѣтилъ онъ служанкѣ, отдавая письмо, до котораго не дотронулся, бросьте ваше письмо въ другой ящикъ, гдѣ-нибудь подальше.

Итакъ, полиція защищала отъ вооруженныхъ мъщанъ!

Ночью, съ 26 на 27 іюня, разсказываеть Пьеръ Леру, онъ былъ у Сенара, прося его распорядиться насчеть плѣнныхъ, которые задыхались въ подвалахъ Тюльери. Сенаръ, человѣкъ извѣстный своимъ отчаяннымъ консерватизмомъ, сказалъ Пьеръ Леру: «А кто будетъ отвѣчать за ихъ жизнь на дорогѣ? ихъ перебьетъ національная гвардія. Если-бъ вы пришли часомъ раньше, вы застали бы здѣсь двухъ полковниковъ, я насилу ихъ унялъ,

Часа черезъ два, по возвращенія домой, явился дворникъ, незнакомый человѣкъ во фракѣ и человѣка четыре въ блузахъ, дурно скрывавшихъ муниципальные усы и жандармскую выправку. Незнакомецъ разстегнулъ фракъ и жилетъ и, съ достоинствомъ указывая на трехцвѣтный шарфъ, сказалъ, что онъ комиссаръ полиціи Барле (тотъ самый, который въ народномъ собраніи второго декабря взялъ за шиворотъ человѣка, взявшаго въ свою очередь Римъ—генерала Удино), и что ему велѣно сдѣлать у меня обыскъ. Я подалъ ему ключъ, и онъ принялся за дѣло совершенно такъ, какъ въ 1834 году полицмейстеръ Миллеръ.

Взопла моя жена; комиссаръ, какъ нъкогда жандармскій офицеръ, пріѣзжавшій отъ Дубельта, сталъ извиняться. Жена моя, спокойно и прямо глядя на него, сказала, когда онъ, въ заключеніе рѣчи, просилъ быть снисходительной: «Это было бы жестокостью съ моей стороны не взойти въ ваше положеніе, вы уже довольно наказаны обязанностью дѣлать то, что вы дѣлаете».

Комиссаръ покраснѣлъ, но не сказалъ ни слова. Порывшись въ бумагахъ и отложивъ цѣлый ворохъ, онъ вдругъ подошелъ къ камину, понюхалъ, потрогалъ золу и, важно обращаясь ко мнѣ, спросилъ:—Съ какой цѣлью жгли вы бумаги?

— Я не жегъ бумагъ.

- Помилуйте, зола еще теплая.

- Нѣтъ, она не теплая.

- Monsieur, vous parlez à un magistrat?

--- А зола все же холодная, сказалъ я, вспыхнувъ и поднявъ голосъ.

— Что же, я лгу?

— Почему же вы имѣете право сомнѣваться въ моихъ словахъ... Вотъ съ вами какіе-то честные работники, пусть попробуютъ. Ну, да если-бъ я и жегъ бумагу: во-первыхъ, я въ правѣ жечь, а во-вторыхъ, что же вы сдѣлаете?

- Больше у васъ нѣть бумагь?

— Нѣть.

--- У меня есть еще нёсколько писемъ и презанимательныхъ, пойдемте ко мнё, сказала жена.

— Помилуйте, ваши письма...

--- Пожалуйста, не церемоньтесь... вѣдь, вы исполняете вашъ долгъ, пойдемте. Комиссаръ пошелъ, слегка взглянулъ на письма большей частію изъ Италіи и хотълъ выйти...



--- А вотъ вы и не видали, что тутъ внизу-письмо изъ Консьержри, отъ арестанта, видите, не хотите-ли взять съ собой?

 Помилуйте, сударыня, отвёчалъ квартальный республики, — вы такъ предубѣждены, мнѣ этого письма вовсе ненужно.
Что вы намѣрены сдѣлать съ русскими бумагами?—спро-

силъ я.

— Ихъ переведутъ.

— Вотъ въ томъ-то и дѣло, откуда вы возъмете переводчика: если изъ русскаго посольства, то это равняется доносу, вы погубите пять-шесть человѣкъ. Вы меня икренно обяжете, если упомянете въ procês verbal, что я настоятельно прошу взять переводчика изъ польской эмиграціи.

— Я думаю, что это можно.

— Благодарю васъ; да вотъ еще просьба: понимаете вы сколько-нибудь по-итальянски?

— Немного.

— Я вамъ покажу два письма, въ нихъ слово Франція не упомянуто, писавшій ихъ въ рукахъ сардинской полиціи, вы увидите по содержанію, что ему плохо будетъ, если письма дойдутъ до нея.

— Mais ah ça! замѣтилъ комиссаръ, начинавшій входить въ человѣческое достоинство, вы, кажется, думаете, что мы въ связи со всѣми деспотическими полиціями. Намъ дѣла нѣтъ до чужихъ. Поневолѣ мы должны брать мѣры у себя, когда на улицахъ льется кровь и когда иностранцы мѣшаются въ наши дѣла.

— Очень хорошо, стало, вы письмо можете оставить.

Комиссаръ не солгалъ, онъ дъйствительно немного зналъ поитальянски, и потому, повертъвши письма, положилъ ихъ въ карманъ, объщаясь возвратить.

Тѣмъ его визитъ и кончился. Письма итальянца онъ отдалъ на другой день, но мои бумаги канули въ воду. Прошелъ мѣсяцъ, я написалъ письмо къ Кавеньяку, спрашивая его, отчего полиція не возвращаетъ моихъ бумагъ и не говоритъ о томъ, что нашла въ нихъ, вещь, можетъ, очень неважная для нея, но чрезвычайно важная для моей чести.

Послѣднее было вотъ на чемъ основано. Нѣсколько знакомыхъ вступились за меня, находя безобразнымъ визитъ комиссара и задерживаніе бумагъ. «Мы желали удостовѣриться, сказалъ Ламорисьеръ, не агентъ-ли онъ русскаго правительства». Это гнусное подозрѣніе я услышалъ тутъ въ первый разъ: для меня это было совершенно ново; моя жизнь шла такъ публично, такъ открыто, какъ въ хрустальномъ ульѣ, и вдругъ сильное обвиненіе и отъ кого?—отъ республиканскаго правительства!

Черезъ недѣлю меня потребовали въ префектуру; Барле былъ со мною; насъ принялъ въ кабинетѣ Дюку молодой чиновникъ, очень похожій на петербургскаго начальника отдѣленія изъ развязныхъ.

— Генералъ Кавеньякъ, сказалъ онъ мнѣ, поручилъ префекту возвратить ваши бумаги безъ малѣйшаго разбора. Свѣдѣнія, собранныя о васъ, дѣлаютъ его совершенно излишнимъ, на васъ не падаетъ никакого подозрѣнія, вотъ ваша портфель, неугодно ли вамъ подписать предварительно эту бумагу.

Это была расписка въ томъ, что «бумаги вст сполна мнѣ возвращены».

Я пріостановился и спросилъ, не будеть ли правильнѣе, если я пересмотрю бумаги.

- До нихъ не дотрогивались. Впрочемъ, вотъ печать.

- Печать цёла, зам'тилъ успокоительно Барле.

- Моей печати тутъ нътъ. Да ее и не прикладывали.

— Это моя печать, да, въдь, у васъ былъ ключикъ.

Не желая отвёчать грубостью, я улыбнулся. Это взбёсило обоихъ, начальникъ отдёленія сдёлался начальникомъ департамента, схватилъ ножикъ и, взрёзывая цечать, сказалъ довольно грубымъ тономъ:

— Пожалуй, смотрите, коли не върите, только у меня нътъ столько свободнаго времени, и онъ вышелъ, кланяясь съ важностью.

То, что они разсердились, убъдило меня, что бумагъ дъйствительно не смотръли, и потому, едва бросивъ взглядъ, я далъ расниску и отправился домой.

### IV.

### Примѣты.

...Нехорошо было и дома; мы слишкомъ настрадались, слишкомъ много видёли; тишина и подавленность, наступившія послѣбитвы и ужасовъ перваго гоненія, дали назрѣть всему черному и грустному, запавшему въ душу.

Черезъ мъсяцъ я писалъ: «Вечеромъ 26 іюня, послѣ побѣды, мы слушали правильные залпы съ небольшими разстановками и съ барабаннымъ боемъ... Въдь, это разстрѣливаютъ! сказали мы въ одинъ голосъ и отвернулись другъ отъ друга. Я прижалъ лобъ въ стеклу окна и молчалъ; за такія минуты ненавидять десять лёть, мстять всю жизнь».

А жена моя около того же времени писала въ Москву: «Я смотрю на дѣтей и плачу; мнѣ становится страшно, я не смѣю больше желать, чтобъ они были живы, можеть, и ихъ ждеть такая ужасная доля». Какъ много надобно было прострадать, чтобъ мысль эта могла явиться въ сердцѣ матери, страстно любившей дѣтей, и насколько больше, чтобъ найти силу высказать ее, да еще письменно. Въ этихъ словахъ отголосокъ всего пережитаго, послѣдній слѣдъ потерянныхъ вѣрованій, замѣненныхъ страшными воспоминаніями. Въ нихъ виднѣются и омнибусы, набитые трупами, и плѣнные съ связанными руками, провожаемые ругательствомъ, и бѣдный глухонѣмой мальчикъ, подстрѣленный въ нѣсколькихъ шагахъ отъ нашихъ вороть... за то, что не слышалъ: «Passez au large!»

Реакція торжествовала; сквозь блёдно-синюю республику виднёлись черты претендентовъ; національная гвардія ходила на охоту по блузамъ, префектъ полиціи дёлалъ облавы по рощамъ и катакомбамъ, отыскивая скрывавшихся. Люди менёе воинственные доносили, подслушивали.

До осени мы были окружены своими, сердились и грустили на родномъ языкѣ: Т. жили въ томъ-же домѣ, М. Ө. у насъ, А. и И. Т. приходили всякій день; но все глядѣло въ даль, кружокъ нашъ расходился. Парижъ, вымытый кровью, не удерживалъ больше; всѣ собирались ѣхать безъ особенной необходимости, вѣроятно, думая спастись отъ внутренней тягости, отъ іюньскихъ дней, вошедшихъ въ кровь, и которые они везли съ собой.

Зачёмъ не уёхалъ и я? Многое было бы спасено, и мнё не пришлось бы принесть столько человёческихъ жертвъ и столько самого себя на закланіе богу жестокому и безпощадному.

День нашей разлуки съ Т-ми и съ М. Ө. какъ-то особо каркнулъ ворономъ въ моей жизни: я и этотъ сторожевой крикъ пропустилъ безъ вниманія, какъ сотни другихъ.

Всякій человѣкъ, много испытавшій, припомнитъ себѣ дни, часы, рядъ едва замѣтныхъ точекъ, съ которыхъ начинается переломъ, съ которыхъ вѣтеръ тянетъ съ другой стороны; эти знаменія или предостереженія вовсе не случайны: они послѣдствія, печальныя воплощенія готоваго вступить въ жизнь, обличенія тайно бродящаго и уже существующаго. Мы не замѣчаемъ эти психическія примюты, смѣемся надъ ними, какъ надъ просыпанной солонкой и потушеной свѣчей, потому что считаемъ себя несравненно независимѣе, нежели каковы мы на дѣлѣ, и гордо хотимъ сами управлять своей жизнію.

Наканунъ отътзда нашихъ друзей они и еще человъка три-

четыре близкихъ знакомыхъ собрались у насъ. Путешественники должны были быть на желёзной дорогё въ 7 часовъ утра; ложиться спать не стоило труда, всёмъ хотёлось лучше вмёстё провести послёдніе часы. Сначала все шло живо, съ тёмъ нервнымъ раздраженіемъ, которое всегда бываетъ при разлукё, но мало-по-малу темное облако стало заволакивать всёхъ; разговоръ не клеился, всёмъ сдёлалось не по-себё, налитое вино выдыхалось, натянутыя шутки не веселили. Кто-то, увидя разсвётъ, отдернулъ занавѣску, и лица освѣтились синевато-блёднымъ цвѣтомъ, какъ на римской оргіи Кутюра.

Всѣ были печальны; я задыхался оть грусти.

Жена моя сидѣла на небольшомъ диванѣ, передъ ней на колѣнахъ и, скрывая лицо на ея груди, стояла младшая дочь Т. «Consuelo di sua alma», какъ она ее звала. Она любила страстно мою жену и ѣхала отъ нея по неволѣ въ глушь деревенской жизни; ея сестра грустно стояла возлѣ. Консуэла шептала что-то сквозь слезы, а въ двухъ шагахъ, молча и мрачно, сидѣла М. Ө.; она давно свыклась съ покорностью судьбѣ, она знала жизнь, и въ ся глазахъ было просто «прощайте», тогда какъ сквозь слезы молодыхъ дѣвушекъ все-таки просвѣчивало «до свиданья».

Потомъ мы поёхали ихъ провожать. Въ высокомъ, пустомъ каменномъ амбаркадеръ было пронзительно холодно, двери хлопали неистово и сквозной вётеръ дулъ со всёхъ сторонъ. Мы усёлись въ углу на лавкъ; Т. пошелъ хлопотать съ чемоданами. Вдругъ дверь отворилась и два пьяныхъ старика шумно вошли въ залу. Платья ихъ были замараны, лица искажены, отъ нихъ несло дикимъ развратомъ. Они вошли ругаясь, одинъ хотёлъ ударить другого, тотъ посторонился и, размахнувшись, что есть силы, ударилъ его самого въ лицо: пьяный старикъ полетѣлъ со всѣхъ ногъ. Голова его съ какимъ-то дребезжащимъ, пронзительнымъ звукомъ щелкнулась о каменный полъ; онъ вскрикнулъ, приподнялъ голову, кровь лилась ручьями по сѣдымъ волосамъ и камнямъ. Полиція и пассажиры съ неистовствомъ бросились на другого старика.

Съ вечера раздраженные, взволнованные, въ натянутомъ состояніи, мы крѣпились, но страшное эхо, раздавшееся въ огромной залѣ отъ костяного звука ударившагося черепа, произвело во всѣхъ что-то истерическое. Нашъ домъ и весь нашъ кругъ былъ во всѣ времена чистъ и свободенъ отъ «траги-нервическихъ явленій»; но это было сверхъ силъ, я чувствовалъ дрожь во всемъ тѣлѣ, жена моя была близка къ обмороку, а тутъ звонокъ... Пора, пора! и мы остались вдругъ за рѣшеткой—одни.

Ничего нѣтъ грубѣе и оскорбительнѣе для разстающагося, какъ полицейскія мѣры во Франціи на желѣзныхъ дорогахъ; онѣ крадуть у остающагося послёднія двё-три минуты... Они еще туть, машина не свистнула еще, поёздъ не отошелъ, но между вами загородка, стёна и рука полицейскаго, а вамъ хочется видёть, какъ сядуть, какъ тронутся съ мёста, потомъ слёдить за отдаленіемъ, за пылью, дымомъ, точкой, слёдить, когда уже ничего не видать...

...Молча прібхали мы домой. Жена моя тихо проплакала всю дорогу, жаль ей было своей Консуэлы; по временамъ, завертываясь въ шаль, она спрашивала меня: «Помнишь этотъ звукъ, онъ у меня въ ушахъ».

Дома я уговорилъ ее прилечь, а самъ сълъ читать газеты; читалъ, читалъ и premier Paris, и фельетоны, и смѣсь, взглянулъ на часы—еще не было двѣнадцати... Вотъ день! Я пошелъ къ А., онъ тоже ѣхалъ на дняхъ; съ нимъ мы отправились гулять, улицы были скучнѣе чтенія, такая тоска... точно угрызенія совѣсти.

— Пойдемте ко мнъ объдать, сказалъ я, и мы пошли. Жена моя была ръшительно больна.

Вечеръ былъ безсвязенъ, глупъ.

-- Итакъ, рѣшено, спросилъ я А., прощаясь, вы ѣдете въ концѣ недѣли?

- Рѣшено.

--- Жутко будеть вамъ въ Россіи.

— Что дѣлать, мнѣ ѣхать необходимо, въ Петербургѣ я не останусь, уѣду въ деревню. Вѣдь, и здѣсь теперь не Богь знаетъ какъ хорошо, какъ бы вамъ не пришлось раскаяться, что остаетесь?

Я тогда еще могъ возвратиться, корабли не были сожжены, Ребильо и Карлье не писали еще своихъ доносовъ; но внутри дѣло было рѣшено. Слова А., между тѣмъ, все-таки непріятно коснулись моихъ обнаженныхъ нервъ, я подумалъ и отвѣчалъ:

— Нѣтъ, для меня выбора нѣтъ, я долженъ остаться и если раскаюсь, то скорѣе въ томъ, что не взялъ ружье, когда мнѣ его подавалъ работникъ за баррикадой на Place Maubert.

Много разъ въ минуты отчаянія и слабости, когда горечь переполняла мъру, когда вся моя жизнь казалась мнъ одной продолжительной ошибкой, когда я сомнъвался въ самомъ себъ, въ послюднемъ, въ остальномъ, — приходили мнъ въ голову эти слова: «Зачъмъ не взялъ я ружья у работника и не остался за баррикадой». Незвначай сраженный пулей, я унесъ бы съ собой въ могилу еще два-три върованья.

И опять потянулось время... день за день... сърое, скучное... мелькали люди, сближались на день, проходили мимо, исчезали, гибли. Къ зимѣ стали являться изгнанники другихъ странъ, спасшіеся матросы другихъ кораблекрушеній; полные самоувѣренности, надеждъ, они принимали реакцію, подымавшуюся во

всей Европъ, за мимолетный вътеръ, за легкую неудачу, они ждали завтра, черезъ недълю, свой чередъ...

Я чувствовалъ, что они ошибаются, но мнё нравилась ихъ ошибка, я старался быть непослёдовательнымъ, боролся съ собой и жилъ въ какомъ-то тревожномъ раздражении. Время это осталось у меня въ памяти, какъ чадный, угарный день... Я метался отъ тоски туда, сюда, искалъ разсёяній... въ книгахъ, въ шумё, въ домашнемъ отшельничествё, на людяхъ, но все чего-то недоставало, смёхъ не веселилъ, тяжело пьянило вино, музыка рёзала по сердцу, и веселая бесёда оканчивалась почти всегда мрачнымъ молчаніемъ.

Внутри все было оскорблено, все опрокинуто, очевидныя противорѣчія, хаосъ; снова ломка, снова ничего нѣтъ. Давно оконченныя основы нравственнаго быта превращались опять въ вопросы; факты сурово подымались со всѣхъ сторонъ и опровергали ихъ. Сомнѣніе заносило свою тяжелую ногу на послѣднія достоянія, оно перетряхивало не церковную ризницу, не докторскія мантіи, а революціонныя знамена... изъ общихъ идей оно пробиралось въ жнзнь. Пропасть лежитъ между теоретическимъ отрицаніемъ и сомнѣніемъ, переходящимъ въ поведеніе, мысль смѣла, языкъ дерзокъ, онъ легко произноситъ слова, отъ которыхъ сердце бьется. въ груди еще тлѣютъ вѣрованія и надежды тогда, когда забѣжавшій умъ качаетъ головой. Сердце отстаетъ, потому что любитъ,—и когда умъ приговариваетъ и казнитъ, оно еще прощается.

Можетъ, въ юности, когда все кипитъ и несется, когда такъ много будущаго, когда потеря однихъ върованій расчищаетъ мъсто другимъ, можетъ, въ старости, когда все становится безразлично отъ устали, эти переломы дълаются легче;—но nel mezzo del camin di nostra vita, они достаются не даромъ.

Что-же, наконець, все это—шутка? Все завётное, что мы любили, къ чему стремились, чему жертвовали. Жизнь обманула, исторія обманула, обманула въ свою пользу; ей нужны для закваски сумасшедшіе, и дёла нёть, что съ ними будеть, когда они придуть въ себя, она ихъ употребила,—пусть доживають свой вёкъ въ инвалидномъ домё. Стыдъ, досада! А туть возлё простосердечные друзья жмуть плечами, удивляются вашему малодушію, вашему нетерпёнію, ждуть завтрашняго дня и, вёчно озабочемные, вёчно занятые однимъ и тёмъ же, ничего не понимають, не останавливаются ни передъ чёмъ, вёчно идуть—и все ни съ мёста... Они васъ судять, утёшають, журять,—какая скука, какое наказанье!

«Люди вёры, люди любви», какъ они называютъ себя въ противоположность намъ, людямъ «сомнёнья и отрицанія», не знаютъ, что такое полоть съ корнемъ упованія, взлелёянныя цёлой жизнію, они не знаютъ болюзни истины, они не отдавали никакого сокровища съ тёмъ «громкимъ воплемъ», о которомъ говоритъ поэть:

> Ich riss sie blutend aus dem wunden Herzen, Und weinte laut und gab sie hin.

Счастливые безумцы, никогда не трезвѣющіе, имъ незнакома внутренняя борьба, они страдають оть внѣшнихъ причинъ, оть злыхъ людей и случайностей; внутри все цѣло, совѣсть покойна, они довольны. Оттого-то червь, точащій другихъ, имъ кажется капризомъ, эпикуреизмомъ сытаго ума, праздной ироніей. Они видятъ, что раненый смѣстся надъ своей деревяшкой, и заключаютъ, что ему операція ничего не стоила; имъ въ голову не приходить, отчего онъ состарѣлся не по лѣтамъ, и какъ ноеть отнятая нога при перемѣнѣ погоды, при дуновеніи вѣтра.

Моя логическая исповѣдь, исторія недуга, черезъ который пробивалась оскорбленная мысль, осталась въ рядѣ статей, составившихъ «Съ того берега». Я въ себѣ преслѣдовалъ ими послѣдніе идолы, я ироніей мстилъ имъ за боль и за обманъ, я не надъ ближнимъ издѣвался, а надъ самимъ собой и, снова увлеченный, мечталъ уже быть свободнымъ, но туть-то и запнулся. Утративъ вѣру въ слова и знамена, въ канонизированное человѣчество и единую спасающую церковь западной цивилизаціи, я вѣрилъ въ нѣсколько человѣкъ, вѣрилъ въ себя.

Видя, что все рушится, я хотёлъ спастись, начать новую жизнь, отойти съ друмя-тремя въ сторону, бѣжать, скрыться отъ... лишнихъ. И я надменно поставилъ заглавіемъ послёдней статьн: Omnia mea mecum porto!

Жизнь распущенная, опаленная, полуувядшая въ омутъ событій, въ круговоротъ общихъ интересовъ, обособлялась, снова сводилась на періодъ юнаго лиризма, безъ юности, безъ въры. Съ этимъ fara da me моя лодка должна была разбиться о подводные камни-и разбилась. Правда, я уцълълъ, но безъ всего...

v

## Тифоидная горячка

Зимой 1848 года была больна моя маленькая дочь. Она долго разнемогалась, потомъ сдѣлалась небольшая лихорадка и, казалось, прошла. Райе, извѣстный докторъ, совѣтовалъ ее прокатить, несмотря на зимній день. Погода была прекрасная, но не теплая.

Когда ее привезли домой, она была необыкновенно блёдна. просила всть и, не дождавшись бульона, уснула возлё насъ на пиванѣ; прошло нѣсколько часовъ, сонъ продолжался. Фогтъ, брать натуралиста, студенть медицины, случился у насъ. «Посмотрите, сказалъ онъ, на ребенка, въдь, это вовсе неестественный сонъ». Мертвая, слегка синеватая блёдность лица испугала меня, я положилъ руку на лобъ, лобъ былъ совершенно холодный. Я бросился самъ въ Райе, по счастью засталъ его дома и привезъ съ собою. Малютка не просыпалась; Райе приподнялъ ее, сильно потрясъ и заставилъ меня громко звать ее по имени... Она раскрыла глаза, сказала слова два и снова заснула тёмъ-же сномъ, тяжелымъ, мертвымъ, дыханье едва-едва было замътно. Въ этомъ состояния. съ небольшими неремънами, она оставалась нъсколько дней, безъ инщи и почти безъ питья; губы почернёли, ногти сдёлались синіе, на тълъ показались пятны, это была тифоилная горячка. Райе почти ничего не дёлалъ, ждалъ, слёдилъ за болёзнью и не слишкомъ обнадеживалъ.

Видъ ребенка былъ страшенъ, я ждалъ съ часа на часъ смерти. Блёдная и молчащая сидёла моя жена, день и ночь, у кроватки, глаза ся покрылись тёмъ жемчужнымъ отливомъ, которымъ высказывается усталь, страданіе, истощеніе силъ и неестественное напряжение нервъ. Разъ, часу во второмъ ночи, мнѣ показалось, что Тата не дышить; я смотрёль на нее, скрывая ужась, жена моя догадалась. «У меня кружится въ головѣ, сказала она мнѣ, дай воды». Когда я подалъ стаканъ, она была безъ чувствъ. И. Т., приходившій дёлить мрачные часы наши, побёжалъ въ аптеку за аммоніакомъ, —я стоялъ неподвижно, между двумя обмершими тълами, смотрълъ на нихъ и ничего не дълалъ. Горничная терла руки, мочила виски моей женѣ. Черезъ нѣсколько минутъ она пришла въ себя.-Что? спросила она.-«Кажется, Тата открывала глаза», сказала наша добрая, милая Луиза. Я посмотрѣлъ-будто просыпается; я назвалъ ее шепотомъ по имени, она раскрыла глаза и улыбнулась черными, сухими и растреснувшими губами. Съ этой минуты здоровье стало возвращаться.

Есть яды, которые злѣе, мучительнѣе разлагають человѣка, чѣмъ дѣтскія болѣзни, я и ихъ знаю, но *тупого* яда, берущаго истомой, обезсиливающаго въ тиши, оскорбляющаго страшной ролью празднаго свидѣтеля—хуже нѣть.

Кто разъ на своихъ рукахъ держалъ младенца и чувствовалъ, какъ онъ холодѣлъ, тяжелѣлъ, становился каменнымъ; кто слышалъ послѣдній стонъ, которымъ тщедушный организмъ умоляетъ о пощадѣ, о спасеніи, просится остаться на свѣтѣ; кто видѣлъ на своемъ столѣ красивый гробикъ, обитый розовымъ атласомъ, и бѣленькое платьице съ кружевами, такъ отличающееся отъ жел-

таго личика, тотъ при каждой дётской болёзни будеть думать: отчего же не быть и другому гробику—воть на этомъ столё?

Несчастіе самая плохая школа! Конечно, человѣкъ, много испытавшій, выносливѣе, но, вѣдь, это оттого, что душа его помята, ослаблена. Человѣкъ изнашивается и становится трусливѣе отъ перенесеннаго. Онъ теряетъ ту увѣренность въ завтрашнемъ днѣ, безъ которой ничего дѣлать нельзя; онъ становится равнодушнѣе, потому что свыкается съ страшными мыслями, наконецъ, онъ боится несчастій эгоистически, т. е. боится снова перечувствовать рядъ щемящихъ страданій, рядъ замираній сердца, память о которыхъ не разносится съ тучами.

Стонъ больного ребенка наводитъ на меня такой внутренній ужасъ, обдаетъ такимъ холодомъ, что я долженъ дълать большія усилія, чтобъ побъдить эту чисто *нервную* память.

На другое утро той же ночи, я въ первый разъ пошелъ пройтиться; на дворъ было холодно, тротуары были слегка посыпаны инеемъ; но, несмотря ни на холодъ, ни на ранній часъ, толпы народа покрывали бульвары, мальчишки съ крикомъ продавали бюллетени,—слишкомъ пять милліоновъ голосовъ клали связанную Францію къ ногамъ Людовика Наполеона.

Осиротъвшая передняя нашла, наконецъ, своего барина!

### ГЛАВА ХХХVІ.

La Tribune des Peuples.—Мицкевичъ и Рамонъ-де-ла-Сагра.--Хористы революціи 13 іюня 1849.—Холера въ Парижъ.—Отъъздъ.

Я оставилъ Парижъ осенью 1847 г., не завязавши никакихъ связей; литературные и политическіе кружки оставались мнѣ совершенно чуждыми. Причинъ на это было много. Прямого случая не представлялось, —искать я не хотѣлъ. Ходить только, чтобы смотрѣть знаменитости, я считалъ неприличнымъ. Къ тому же мнѣ очень мало нравился тонъ снисходительнаго превосходства французовъ съ русскими: они одобряють, поощряють насъ, хвалятъ наше произношеніе и наше богатство; мы выносимъ все это и являемся къ нимъ какъ просители, даже отчасти какъ виноватые, радуясь, когда они изъ учтивости принимають насъ за французовъ. Французы забрасывають насъ словами, мы за ними не поспѣваемъ, думаемъ объ отвѣтѣ, а имъ дѣла нѣтъ до него; намъ совѣстно показать, что мы замѣчаемъ ихъ ошибки, ихъ невѣжество,—они пользуются всѣмъ этимъ съ безнадежнымъ довольствомъ собой.

Чтобы стать съ ними на другую ногу, надобно *импонировать*; на это необходимы разныя права, которыхъ у меня тогда не было, и которыми я тотчасъ воспользовался, когда они случились подъ рукой.

Не должно, сверхъ того, забывать, что нътъ людей, съ которыми было бы легче завести шапочное знакомство, какъ съ французами, и нътъ людей, съ которыми было бы труднъе въ самомъ дёлё сойтиться. Французъ любить жить на людяхъ, чтобы себя показать, чтобы имъть слушателей, и въ этомъ онъ такъ же противоположенъ англичанину, какъ и во всемъ остальномъ. Англичанинъ всегда смотритъ на людей отъ скуки, смотрить, какъ изъ партера, употребляеть людей для развлеченія, лля полученія свъльній: англичанинъ постоянно спрашиваеть, а французъ постоянно отвъчаеть. Англичанинъ все недоумъваеть, все обдумываеть, французъ все знаеть положительно, онъ конченъ и готовъ, онъ дальше не пойдетъ; онъ любитъ проповёдывать, разсказывать, поучать, ---чему? кого? все равно. Потребности личнаго сближенія у него нъть, кафе его вполнъ удовлетворяеть, онъ, какъ Репетиловъ, не замбчаеть, что вмёсто Чацкаго стоить Скалозубъ, вмёсто Скалозуба-Загорецкій, и продолжаеть толковать о камерь, присяжныхъ, о Байронь (котораго называеть Биронъ) и о матеріяхъ важныхъ.

Возвратившись изъ Италіи, еще неостывшій отъ февральской революціи, я натолкнулся на 15 мая, потомъ прострадалъ іюньскіе дни и осадное положеніе. Тогда я еще глубже вглядълся въ вольтеровскаго tigresinge, и у меня прошло даже желаніе знакомиться съ сильными республики сей.

Разъ представлялась было возможность общаго труда, которая могла привести въ сношение со многими лицами, да и та не удалась. Графъ Ксаверій Браницкій далъ 70,000 франковъ на основание журнала, который занимался бы преимущественно иностранной политикой, другими народами и въ особенности Польскимъ вопросомъ. Польза и своевременность такого журнала были очевидны. Французскія газеты занимаются мало и плохо тёмъ, что дёлается внё Франціи; во время республики онё духали, что достаточно подчасъ ободрить всѣ языцы словомъ solidaritè des peuples, объщаніемъ, какъ только дома обдосужатся, завести всемірную республику, основанную на всеобщемъ братствѣ. При средствахъ, которыя имѣлъ новый журналъ, названный «Народной Трибуной», изъ него можно было сдёлать международный «Монитёръ» движенія и прогресса. Его успёхъ былъ тёмъ върнъе, что всеобщихъ газеть вовсе нътъ; въ Теймсю и Journal des Debats бывають превосходныя статьи о спеціальныхъ вопросахъ, но безъ связи, случайно, отрывочно. Редакція

Аугсбургской Газеты была бы дъйствительно самая всеобщая, если-бъ оть ея черно-желтаго направленія не такъ грубо рябило въ глазахъ.

Но, видно, всёмъ добрымъ начинаніямъ 1848 г. было на роду написано родиться на седьмомъ мѣсяцѣ и умереть прежде перваго зуба. Журналъ пошелъ плохо, вяло—и умеръ при избіеніи невинныхъ листовъ послѣ 14 іюня 1849.

Когда все было готово и на чеку: домъ былъ нанять и устроенъ, съ большими столами, покрытыми сукномъ, и маленькими косыми конторками; тощій французскій литераторъ былъ приставленъ смотрѣть за международными ореографическими ошибками; при редакціи учрежденъ совѣть изъ бывшихъ польскихъ нунціевъ и сенаторовъ, а главнымъ завѣдывателемъ назначенъ Мицкевичъ, въ помощники которому данъ Хоецкій, оставалось торжественно начать, и когда же лучше, какъ не въ годовщину 24 февраля, и чѣмъ же приличнѣе, какъ не ужиномъ?

Ужинъ былъ назначенъ у Хоецкаго. Прібхавъ, я засталъ уже довольно много гостей, въ числъ которыхъ не было почти ни одного француза, зато другія націи, отъ Сициліи до кроатовъ, были хорошо представлены. Меня собственно интересовало одно лицо-Адамъ Мицкевичъ; я его никогда прежде не видалъ. Онъ стоялъ у камина, опершись локтемъ о мраморную доску. Кто видълъ его портретъ, приложенный къ французскому изданію и снятый, кажется, съ медальона Давида д'Анже, тотъ могъ бы тотчасъ узнать его, несмотря на большую перемъну, внесенную лътами. Много думъ и страданій сквозили въ его лицѣ, скорѣе литовскомъ, чъмъ польскомъ. Общее впечатлъние его фигуры, головы съ пышными сёдыми волосами и усталымъ взглядомъ выражало пережитое несчастіе, знакомство съ внутреннею болью, экзальтацію горести; это былъ пластическій образъ судебъ Польши. Подобное впечатление делало на меня потомъ лицо Ворцеля; впрочемъ, черты его, еще болѣз болѣзненныя, были живье и привътливъе, чъмъ у Мицкевича. Мицкевича будто что-то удерживало, занимало, разстивало; это что-то былъ его странный мистицизмъ, въ который онъ заступалъ дальше и дальше.

Я подошелъ къ нему, онъ меня сталъ распрашивать о Россіи; свѣдѣнія его были отрывочны, литературное движеніе послѣ Пушкина онъ мало зналъ, остановившись на томъ времени, на которомъ покинулъ Россію. Несмотря на свою основную мысль о братственномъ союзѣ всѣхъ славянскихъ народовъ, мысль, которую онъ одинъ изъ первыхъ сталъ развивать, въ немъ оставалось что-то непріязненное къ Россіи.

Первое, что меня какъ-то непріятно удивило, было обращеніе

-- 33 ---

съ нимъ поляковъ его партіи: они подходили къ нему, какъ монахи къ игумену, уничтожаясь, благоговѣя; иные цѣловали его въ плечо. Должно быть, онъ привыкъ къ этимъ знакамъ подчиненной любви, потому что принималъ ихъ съ большимъ laisser aller. Быть признаннымъ людьми одного образа мнѣнія, имѣть на нихъ вліяніе, видѣть ихъ любовь—желаетъ каждый, отдавшійся душею и тѣломъ своимъ убѣжденіямъ, жившій ими; но наружныхъ знаковъ симпатіи и уваженія я не желалъ бы принимать, они разрушаютъ равенство и, слѣдовательно, свободу; да сверхъ того, въ этомъ отношеніи намъ никакъ не догнать ни архіереевъ, ни начальниковъ департаментовъ, ни полковыхъ командировъ.

Хоецкій сказалъ мнё, что за ужиномъ онъ предложить тость «въ память 24 февраля 1848 г»., что Мицкевичъ будеть ему отвѣчать рѣчью, въ которой изложить свое возрѣніе и духъ будущаго журнала; онъ желалъ, чтобъ я, какъ русскій, отвъчалъ Мицкевичу. Не имъя привычки говорить публично, особенно не приготовившись, я отклонилъ его предложение, но объщалъ предложить тость «за Мицкевича» и прибавить нѣсколько словъ къ нему о томъ, какъ я пилъ за него въ первый разъ, въ Москвѣ. на публичномъ объдъ, данномъ Грановскому въ 1843 г., Хомяковъ поднялъ бокалъ со словами «за великаго отсутствующаго славянскаго поэта!» Имени (которое не смѣли произнести) не было нужно: всё встали, всё подняли бокалы и, стоя въ молчаніи, выпили за здоровье изгнанника. Хоецкій быль доволень; подтасовавши такимъ образомъ наше extempore, мы сѣли за столъ. Въ концѣ ужина Хоецкій предложилъ свой тость, Мицкевичъ всталъ и началъ говорить. Рѣчь его была выработана, умна, чрезвычайно ловка, т. е. Барбесъ и Людовикъ Наполеонъ могли бы откровенно аплодировать ей; меня стало коробить отъ нея. По мёрё того, какъ онъ развивалъ свою мысль, я начиналъ чувствовать что-то болёзненно тяжкое и ждаль одного слова, одного имени, чтобъ не осталось ни малъйшаго сомнѣнія; оно не замедлило явиться!

Мицкевичъ свелъ свою рѣчь на то, что демократія теперь собирается въ новый открытый станъ, во главѣ котораго Франція, что она снова ринется на освобожденіе всѣхъ притѣсненныхъ народовъ, подъ тѣми же орлами, подъ тѣми же знаменами, при видѣ которыхъ блѣднѣли всѣ цари и власти, и что ихъ снова поведетъ впередъ одинъ изъ членовъ той вѣнчанной народомъ династіи, которая какъ бы самимъ Провидѣніемъ назначена вести революцію стройнымъ путемъ авторитета и побѣдъ.

Когда онъ кончилъ, кромѣ двухъ-трехъ одобрительныхъ восклицаній его приверженныхъ, молчаніе было общее. Хоецкій замѣтилъ очень хорошо ошибку Мицкевича и, желая поскорѣе загла-

А. И. Герценъ, т. Ш.

3

дить дъйствіе ръчи, подошель съ бутылкой и, наливая бокаль, шепнулъ мнѣ: «Что же вы?»—«Я не скажу ни слова послѣ этой ръчи».—«Пожалуйста, что-нибудь».—«Ни подъ какимъ видомъ».

Цауза продолжалась, нёкоторые опустили глаза въ тарелку, другіе пристально разсматривали бокалъ, третьи заводили частный разговоръ съ сосёдомъ. Мицкевичъ перемѣнился въ лицѣ, онъ хотѣлъ еще что-то сказать, но громкое: Je demande la parole, положило конецъ затруднительному положенію. Всѣ обернулись къ вставшему. Невысокій старикъ, лѣтъ семидесяти, весь сѣдой, съ славной, энергической наружностью, стоялъ съ бокаломъ въ дрожащей рукѣ; въ его большихъ черныхъ глазахъ, въ его взволнованномъ лицѣ были видны гнѣвъ и негодованіе. Это былъ Рамонъ-де-ла-Сагра. «За 24 февраля», сказалъ онъ, «таковъ былъ тостъ, предложенный нашимъ хозяиномъ. Я не могу дѣлить воззрѣнія нашего друга Мицкевича; онъ смотрѣть можетъ на дѣла, какъ поэтъ, и по своему правъ, но я не хочу, чтобъ его слова въ такомъ собраніи прошли безъ протестаціи», и пошелъ, и пошелъ, со всею страстью испанца, со всѣми правами семидесяти лѣть.

Когда онъ кончилъ, двадцать рукъ, въ томъ числѣ и моя, протянулись къ нему съ бокалами, чтобы чокнуться.

Мицкевичъ хотѣлъ поправиться, сказалъ нѣсколько словъ въ объясненіе, они не удались. Де-ла-Сагра не сдавался. Всѣ встали изъ-за стола и Мицкевичъ уѣхалъ.

Хуже предзнаменованія для новаго журнала не могло быть, онъ просуществоваль кое-какъ до 13 іюня, и исчезъ такъ незамътно, какъ существовалъ. Единства въ редакціи не могло быть; Мицкевичъ свертывалъ половину своего императорскаго знамени, usé par la groire, другіе не смъли развертывать своего; стъсненные имъ и совътомъ, многіе черезъ мъсяцъ оставили редакцію, я не послалъ ни разу ни одной строчки. Если-бъ наполеоновская полиція была умнъе, никогда Tribune des peuples не была бы запрещена за нъсколько строчекъ о 13 іюня. Съ именемъ Мицкевича и съ поклоненіемъ Наполеону, съ мистической революціонностью и съ мечтой о вооруженной демократіи, во главъ которой Наполеониды, этотъ журналъ могъ бы сдълаться кладомъ для президента, чистымъ органомъ нечистаго дъла.

Католицизмъ, такъ мало свойственный славянскому генію, двйствуеть на него разрушительно: когда у богемцевъ не стало силы обороняться отъ католицизма, они сломились; у поляковъ католицизмъ развилъ ту мистическую экзальтацію, которая постоянно ихъ поддерживаеть въ мірѣ призрачномъ. Если они не находятся подъ прямымъ вліяніемъ іезуитовъ, то, вмѣсто освобожденія, или выдумываютъ себѣ кумиръ, или попадаются подъ вліяніе какого-нибудь визіонера. Мессіанизмъ, это помѣшательство

Вронскаго, эта бѣлая горячка Товянскаго, вскружилъ голову сотнямъ поляковъ и самому Мицкевичу. Поклоненіе Наполеону принадлежитъ на первомъ планѣ къ этому безумію; Наполеонъ ничего не сдѣлалъ для нихъ; онъ не любилъ Польши, а любилъ поляковъ, проливавшихъ за него кровь съ тѣмъ поэтически-колоссальнымъ мужествомъ, съ которымъ они сдѣлали свою знаменитую кавалерійскую атаку въ Сомо-Сіерра. Въ 1812 г. Наполеонъ говорилъ Нарбону: «Я хочу въ Польшѣ лагерь, а не форумъ. Я равно не позволю ни въ Варшавѣ, ни въ Москвѣ открыть клубъ для демагоговъ», и изъ него-то поляки сдѣлали военное воплощеніе Бога, поставили рядомъ съ Вишну.

Разъ вечеромъ поздно, зимой 1848, шелъ я съ однимъ полякомъ изъ Мицкевичевыхъ приверженцевъ по Вандомской площади. Когда мы поровнялись съ колонной, полякъ снялъ фуражку. Неужели?.. подумалъ я, не смѣя вѣрить въ такую глупость, и смиренно спросилъ его: что за причина, что онъ снялъ фуражку. Полякъ показалъ мнѣ пальцемъ на бронзоваго императора. Какъ же посдѣ этого не тѣснить и не угнетать людей, когда это пріобрѣтаетъ столько любви!

Въ домашней жизни Мицкевича было темно, что-то несчастное, мрачное, «посъщенное Богомъ». Жена его долгое время была поврежденной. Товянскій заговаривалъ ее и будто помогь, это особенно поразило Мицкевича, но слъды болъзни остались... дъла ихъ шли плохо. Печально оканчивалась жизнь великаго поэта, пережившаго себя. Онъ угасъ въ Турціи, замъшавшись въ нелъпое дъло, устройство казацкаго легіона, которому Турція запретила называться польскимъ. Передъ смертію онъ написалъ латинскую оду во славу и честь Людовика Наполеона.

Послѣ этой неудачной попытки участвовать въ журналѣ, я еще больше удалился въ небольшой кругъ знакомыхъ, увеличивавшійся появленіемъ новыхъ эмигрантовъ. Прежде я хаживалъ иногда въ клубы, участвовалъ въ трехъ-четырехъ банкетахъ, т. е. ѣлъ холодную баранину и пилъ кислое вино, слушая Пьера Леру, отца Кабе и подтягивая марсельезу. Теперь и это надоѣло. Съ глубоко скорбнымъ чувствомъ слѣдилъ я и помѣчалъ успѣхи разложенія, паденія республики, Франціи, Европы. Изъ Россіи ни дальней зарницы, ни вѣсти хорошей, ни дружескаго привѣта; писать ко мнѣ перестали; личныя, ближайшія, родныя связи пріостановились <sup>1</sup>).

Это пятилѣтіе и для меня было самое худшее время моей жизни; у меня нѣтъ ни столько богатствъ на потерю, ни столько вѣрованій на уничтоженіе...

<sup>1</sup>) Писано въ 1856 г.

Digitized by Google

3\*

...Холера свирѣиствовала въ Парижѣ, тяжелый воздухъ, безсолнечный жаръ производили тоску; видъ испуганнаго несчастнаго населенія и ряды похоронныхъ дрогъ, которыя, приближаясь къ кладбищамъ, пускались въ обгонки, все это соотвѣтствовало событіямъ.

Жертвы заразы падали возлё, рядомъ. Моя мать поёхала съ одной знакомой дамой, лёть двадцати пяти, въ Сенъ-Клу; вечеромъ, когда онѣ возвращались, дама чувствовала себя нёсколько нездоровой, моя мать уговаривала ее остаться ночевать. Утромъ, часовъ въ семь пришли мнѣ сказать, что у нея холера; я пошелъ къ ней и обомлѣлъ,—ни одной черты не осталось по прежнему: она была хороша собой, но всѣ мышцы лица опустились, съежились, темныя тѣни легли подъ глазами. Насилу отыскалъ я Райе въ институтѣ и привезъ его. Взглянувъ на больную, Райе шепнулъ мнѣ: «Вы сами видите, что́ тутъ дѣлать», прописалъ что-то и уѣхалъ.

Больная подозвола меня и спросила: «Что вамъ сказалъ докторъ? Онъ вамъ что-то сказалъ?»— «Послать за лекарствомъ». Она взяла меня за руку и рука ея удивила меня больше лица: она исхудала и сдѣлалась угловатой, какъ будто мѣсяцъ тяжкой болѣзни прошелъ съ тѣхъ поръ, какъ она занемогла, и, останавливая на мнѣ взглядъ, исполненный страданія и ужаса, проговорила: «скажите, Бога ради, что онъ сказалъ... что умираю я?.. Да вы меня не бойтесь?» прибавила она. Мнѣ ее было ужасно жаль въ эту минуту; это страшное сознаніе не только смерти, но и заразительности недуга, который быстро подтачивалъ ея жизнь, должно было быть безмѣрно мучительно. Къ утру она умерла.

И. Т-въ собирался ѣхать изъ Парижа, срокъ его квартиры окончился, онъ пришелъ ко мнѣ переночевать. Послѣ обѣда онъ жаловался на духоту, я сказалъ ему, что купался утромъ, вечеромъ пошелъ и онъ купаться. Возвратившись, онъ чувствовалъ себя нехорошо, выпилъ содовой воды съ виномъ и сахаромъ и пошелъ спать. Ночью онъ разбудилъ меня. «Я потерянный человѣкъ, сказалъ онъ мнѣ, холера». У него дѣйствительно была тошнота и спазмы; по счастью, онъ отдѣлался десятью днями болѣзни.

Моя мать, схоронивъ свою знакомую, перебхала въ Ville d'Avray. Когда занемогъ И. Т-въ, я отправилъ туда Natalie и дътей, и остался одинъ съ нимъ, а когда ему стало гораздо легче, перебхалъ и я туда.

Туда-то утромъ, 12 іюня, явился ко мнѣ Сазоновъ. Онъ былъ въ величайшемъ одушевленіи, говорилъ о готовящемся движеніи, о неминуемости успѣха, о славѣ, которая ждетъ участниковъ, и настоятельно звалъ меня на это жнитво лавръ. Я говорилъ ему, На это восторженный агитаторъ замѣтилъ, что оно, конечно, покойнѣе и безопаснѣе писать у себя дома скептическія статейки, въ то время, когда другіе отстаивають на площади свободу міра, солидарность народовъ и много другого добра.

Чувство весьма дрянное, но которое многихъ привело и приведетъ къ большимъ ошибкамъ и даже къ преступленіямъ, заговорило во мнѣ.

— Да съ чего же ты вообразилъ, что я не пойду?

— Я такъ заключилъ изъ твоихъ словъ.

- Нѣтъ, я сказалъ, что это глупо, но, вѣдь, не говорилъ, что я никогда не дѣлаю глупостей.

— Вотъ этого-то я и хотъ́лъ. Вотъ такимъ-то я тебя люблю! Ну, такъ нечего терять времени, ъ́демъ въ Парижъ. Сегодня вечеромъ нѣмцы и другіе рефюжье собираются въ девять часовъ, пойдемъ сначала къ нимъ.

- Гдъ-же они собираются? спросилъ я его въ вагонъ.

— Въ cafe Lamblin, въ Polais Royal'ь.

Это было мое первое удивление.-Какъ въ cafe Lamblin?

— Тамъ обыкновенно собираются «красные».

— Именно потому-то, мнѣ кажется, и слѣдовало бы сегодня собраться въ другомъ мѣстѣ.

— Да уже они всѣ тамъ привыкли.

— Пиво, вѣрно, очень хорошо!

Въ кафе, за десяткомъ маленькихъ столиковъ, важно засѣдали разные habitués революціи, значительно и мрачно посматривавшіе изъ-подъ поярковыхъ шляпъ съ большими полями, изъ-подъ фуражекъ съ крошечными козырьками. Это были тѣ вѣчные женихи революціонной Пенелопы, тѣ неизбѣжныя лица всѣхъ политическихъ демонстрацій, составляющія ихъ табло, ихъ фонъ, грозныя издали, какъ драконы изъ бумаги, которыми китайцы хотѣли застращать англичанъ.

Въ смутныя времена общественныхъ пересозданій, бурь, въ которыя государства надолго выходятъ изъ обыкновенныхъ пазовъ своихъ, нараждается новое поколёніе людей, которыхъ можно назвать хористами революціи; вырощенное на подвижной и вулканической почвѣ, воспитанное въ тревогѣ и перерывѣ всякихъ дѣлъ,—оно съ раннихъ лѣтъ вживается въ среду политическаго раздраженія, любитъ драматическую сторону его, его торжественную и яркую постановку. Для нихъ всѣ эти банкеты, демонстраціи, протестаціи, сборы, тосты, знамена—главное въ революціи.

Въ ихъ числѣ есть люди добрые, храбрые, искренно преданные

и готовые стать подъ пулю, но большей частію очень недальніе и чрезвычайные педанты. Неподвижные консерваторы во всемъ революціонномъ, они останавливаются на какой-нибудь програмиъ и не идуть впередъ.

Толкуя всю жизнь о небольшомъ числѣ политическихъ мыслей, они объ нихъ знають, такъ сказать, ихъ риторическую сторону, ихъ священническое облаченіе, т. е. тѣ общія мѣста, которыя послѣдовательно появляются одни и тѣ же, à tour de rôle, какъ уточки въ извѣстной дѣтской игрушкѣ, въ газетныхъ статьяхъ, въ банкетныхъ рѣчахъ и въ парламентскихъ выходкахъ.

Сверхъ людей наивныхъ, революціонныхъ доктринеровъ, въ эту среду естественно втекають непризнанные артисты, несчастные литераторы, студенты, не окончившие курса, но окончившие ученье, адвокаты безъ процессовъ, артисты безъ таланта, люди съ большимъ самолюбіемъ, но съ малыми способностями, съ огромными притязаніями, но безъ выдержки и силы на трудъ. Внёшнее руководство, которое гуртомъ пасеть въ обыкновенныя времена стада человѣческія, слабѣеть во времена переворотовъ, люди, оставленные сами на себя, не знають, что имъ дѣлать. Легкость, съ которой, и то только повидимому, всплывають знаменитости въ революціонныя времена, поражаетъ молодое поколѣніе, и оно бросается въ пустую агитацію; она пріучаеть ихъ къ сильнымъ потрясеніямъ и отучаеть оть работы. Жизнь въ кофейныхъ и клубахъ увлекательна, полна движенія, льстить самолюбію и волсе не стёсняеть. Опоздать нельзя, трудиться не нужно, что не сдёлано сегодня, можно сдблать завтра, можно и вовсе не дблать.

Хористы революція, подобно хору греческихъ трагедій, дѣлятся еще на полухоры; къ нимъ идеть ботаническая классификація: одни изъ нихъ могутъ назваться тайнобрачными, другіе явнобрачными. Одни изъ нихъ дѣлаются вѣчными заговорщиками, мѣняютъ по нѣскольку разъ квартиру и форму бороды. Онн таинственно приглашаютъ на какія-то необыкновенно важныя свиданья, если можно ночью, или въ какомъ-нибудь неудобномъ мѣстѣ. Встрѣчаясь публично съ своими друзьями, они не любятъ кланяться головой, а значительно кланяются глазами. Многіе скрываютъ свой адресъ, не сообщаютъ день отъѣзда, не сказывають, куда ѣдутъ, пишутъ шифрами и химическими чернилами новости, напечатанныя просто голландской сажей въ газетахъ.

При Людвить Филиппь, разсказываль мнь одинь французь, Е., замътанный въ какое-то политическое дъло, скрывался въ Парижъ; при всвъх своихъ прелестяхъ, такая жизнь становится à la longue утомительна и скучна. Делессеръ, bon vivant и богатый человъкъ, былъ тогда префектомъ; онъ служилъ по полиціи не изъ нужды, а изъ страсти, и любилъ иногда весело пообъдать.

38 .

У него и у Е. было много общихъ пріятелей; разъ, между «грушей и сыромъ», какъ говорятъ французы, одинъ изъ нихъ сказалъ ему:

— Какая досада, что вы такъ преслъдуете бъднаго Е! Мы лишены славнаго собесъдника, и онъ долженъ скрываться какъ преступникъ.

— «Помилуйте», сказалъ Делессеръ, «объ его дѣлѣ помину нѣть.—Зачѣмъ онъ прячется?».—Знакомые его иронически улыбались. «Я его постараюсь увѣрить, что онъ дѣлаетъ вздоръ,—и васъ съ тѣмъ вмѣстѣ».

Прітхавши домой, онъ позвалъ одного изъ главныхъ шпіоновъ и спросилъ его:

— «Что Е., въ Парижѣ?»

— Въ Парижъ, отвъчалъ шпіонъ.

--- «Прячется?»-спросилъ Делессеръ.

— Прячется, отвѣчалъ шпіонъ.

— «Гдѣ?» спросилъ Делессеръ. Шпіонъ вынулъ книжку, порылся въ ней и прочелъ его адресъ.—«Хорошо, такъ ступайте къ нему завтра утромъ рано и скажите, что онъ напрасно безпокоится, что мы его не ищемъ, и что онъ можетъ спокойно жить на своей квартирѣ».

Шпіонъ въ точности исполнилъ приказаніе, а, черезъ два часа послё его визита, Е. таинственно извёщалъ своихъ близкихъ и друзей, что онъ уёзжаетъ изъ Парижа и будетъ скрываться въ одномъ изъ дальнихъ городовъ, потому-де, что префектъ открылъ мѣсто, гдѣ онъ прятался!

Сколько заговорщики стараются покрыть прозрачной завѣсой таинственности и краснорѣчивымъ молчаніемъ свою тайну, столько явнобрачные стараются обличить и разболтать все, что есть за душой.

Это безсмънные трибуны кофейныхъ и клубовъ; они постоянно недовольны всъмъ и хлопочутъ обо всемъ, все сообщають, даже то, чего не было, а то, что было, является у нихъ какъ горы въ рельефныхъ картахъ, возведенное въ квадратъ и кубъ. Глазъ до того къ нимъ привыкаетъ, что невольно ищетъ ихъ при всякомъ уличномъ шумъ, при всякой демонстраціи, на всякомъ банкетъ.

...Для меня зрѣлище въ café Lamblin было еще ново, я мало былъ знакомъ тогда съ заднимъ дворомъ революціи. Правда, я ходилъ въ Римѣ и въ café delle Belli Arti и на площадь, бывалъ въ Circolo Romano и въ Circolo Popolare, но тогдашнее римское движеніе не имѣло еще того характера политической махровости, который особенно развился послѣ неудачъ 1848 года. Чичероваккіо и его друзья имѣли свои наивности, свою южную мимику, которая намъ кажется фразой, и свои итальянскія фразы, которыя мы принимаемъ за декламацію; но они были въ періодѣ юнаго увлеченія, они еще не пришли въ себя послѣ трехвѣковаго сна; il popolano Чичероваккіо вовсе не былъ политическимъ агитаторомъ по ремеслу, онъ ничего лучше не просилъ бы, какъ снова удалиться съ миромъ въ свой небольшой домъ Strada Ripetta и торговать лѣсомъ и дровами, въ кругу своей семьи, какъ pater familias и свободный civis romanus.

Въ людяхъ, его окружавшихъ, не могло быть той печати пошлаго, изболтавшагося псевдо-революціонизма, того характера tarè, который такъ печально распространился во Франціи.

Само собою разумѣется, что, говоря о кофейныхъ агитаторахъ и о революціонныхъ лаццарони, я вовсе не думалъ о тѣхъ сильныхъ работникахъ человѣческаго освобожденія, о тѣхъ огненныхъ проповѣдникахъ независимости, о тѣхъ мученикахъ любви къ ближнему, которымъ ни тюрьма, ни ссылка, ни изгнаніе, ни бѣдность не перерѣзала рѣчи, о тѣхъ дѣлателяхъ и двигателяхъ событій,—кровью, слезами и рѣчами которыхъ водворяется новый порядокъ въ исторіи. У насъ рѣчъ шла о той накипѣвшей закраинѣ, покрытой празднымъ пустоцвѣтомъ, для котораго сама агитація—цѣль и награда, которымъ процессъ народныхъ возстаній нравится,—какъ процессъ чтенія нравился Петрушкѣ Чичикова.

Реакціи радоваться нечему,—не такими репейниками и мухоморами поросла она и не на закраинахъ, а повсюду. Въ ней цълыя населенія чиновниковъ, дрожащихъ передъ начальниками, шныряющихъ шпіоновъ, вольнонаемныхъ убійцъ, готовыхъ драться съ той и другой стороны, офицеровъ во всъхъ отвратительныхъ видахъ, отъ прусскаго юнкертума до хищныхъ французскихъ алжирцевъ. И тутъ мы еще только коснулись свътской реакціи, не трогая ни нищенствующую братію, ни интригующихъ ieзуитовъ, ни полицействующихъ поповъ.

Если въ реакціи есть что-нибудь похожее на нашихъ дилетантовъ революціи, то это придворные—люди, употребляемые для церемоній, люди выходовъ и входовъ, люди, бросающіеся въ глаза на крестинахъ и бракосочетаніяхъ, на похоронахъ, люди для мундира, для шитья, представляющіе лучи власти, ея ароматъ.

Въ саfè Lamblin, гдѣ отчаянные граждане сидѣли за птиверами и большими стаканами, я узналъ, что нѣть никакого плана, нѣть никакого настоящаго центра движенія, никакой программы. Только въ одномъ пунктѣ всѣ были согласны—въ томъ, чтобъ явиться на мъсто сбора безъ оружія. Послѣ пустой болтовни, продолжавшейся часа два, условившись, чтобъ завтра въ восемь часовъ утра собраться на Boulevard Bonne Nouvelle противъ Châ-

teau d'Eau, мы отправились въ редакцію «Истинной Республики».

Издателя не было дома: онъ повхалъ «къ горцамъ» за инструкціями. Въ большой, почернѣлой, слабо освѣщенной и еще слабъе меблированной залъ, служившей репакція пля сбора и совъщаній, было человъкъ двадцать, большей частью поляки и нъмпы. Сазоновъ взялъ листь бумаги и принялся что-то писать: написавши, онъ намъ прочелъ: это была протестація отъ имени эмигрантовъ всѣхъ странъ противъ занятія Рима и заявленіе готовности ихъ принять участіе въ движеніи. Тёмъ, кто хотѣлъ обезсмертить свое имя, связывая его съ славнымъ завтра, онъ предлагалъ подписаться. Почти всъ хотъли обезсмертить свое нмя и подписались. Вошелъ издатель, усталый, невеселый, стараясь внушить, что онъ много знасть, но долженъ молчать: я былъ увъренъ, что онъ ничего не знаетъ. «Citovens», сказалъ Tope, «la Montagne est en permanence». Ну, что же сомнѣваться въ успѣхѣ-en permanence!.. Сазоновъ передалъ издателю протестацію европейской демократіи. Издатель перечиталь и сказалъ: «Это прекрасно, это прекрасно! Франція васъ благодарить, граждане; но зачёмъ же подписи? Ихъ такъ немного, что, въ случаѣ неудачи, на васъ обрушится вся злоба нашихъ враговъ».

Сазоновъ настаивалъ, чтобъ имена остались; многіе были согласны съ нимъ. «Я не беру этого на мою отвётственность», возразилъ издатель; «простите меня, я лучше васъ знаю, съ къмъ мы имъемъ дѣло». При этомъ онъ оторвалъ подписи и предалъ имена дюжины кандидатовъ на безсмертіе всесожженію на свъчъ, а текстъ послалъ набирать въ типографію.

Когда мы вышли изъ редакцій, разсвѣтало; толпы оборванныхъ мальчишекъ и несчастныхъ, убого одѣтыхъ женщинъ стояли, сидѣли, лежали по тротуарамъ, возлѣ разныхъ редакцій, ожидая кипы журналовъ—однѣ, чтобъ ихъ складывать, другіе, чтобъ бѣжать съ ними во всѣ концы Парижа. Мы вышли на бульваръ; тишина была совершенная, изрѣдка попадались патрули національной гвардіи, прогуливались и лукаво посматривавшіе городовые сержанты.

— Какъ беззаботно спитъ этотъ городъ, сказалъ мой товарищъ. не предчувствуя, какая гроза его разбудитъ завтра!

— «Воть, кто не спить за насъ за всёхъ,—сказалъ я ему, указывая наверхъ, то есть на освёщенное окно въ maison d'Or.— Это очень кстати, зайдемъ выпить абсенту; у меня что-то на желудкѣ нехорошо».

تعامين

- А у меня пусто, къ тому же оно и недурно поужинать;

какъ вдятъ въ Капитоліи, я не знаю, ну, а въ Ковсьержри кормятъ отвратительно.

По костямъ холодной индъйки, оставшимся отъ трапезы нашей, нельзя было догадаться ни того, что холера свиръпствовала въ Парижъ, ни того, что мы идемъ черезъ два часа мънять судьбы Европы. Мы ъли въ maison d'Or такъ, какъ Наполеонъ спалъ подъ Аустерлицемъ.

Часу въ девятомъ, когда мы пришли на бульваръ Bonne Nouvelle, на немъ уже стояли многочисленныя кучки людей, съ видимымъ нетеривніемъ ожидавшихъ что дёлать, на лицахъ было написано недоумѣніе, но съ тѣмъ вмѣстѣ по особенной физіономіи группъ видно было большое озлобленіе. Найди себѣ эти люди настоящихъ вожатаевъ, день не окончился бы фарсомъ.

Была минута, въ которую мнъ показалось, что сейчасъ завяжется дёло. Какой-то господинъ довольно тихо ёхалъ верхомъ по бульварамъ. Въ немъ узнали одного изъ министровъ (Лакруа), который въроятно не для одного чистаго воздуха прогуливался верхомъ такъ рано. Его окружили съ крикомъ, стащили съ лошади, изодрали ему фракъ и потомъ отпустили, т. е. другая группа отбила его и эскортировала куда-то. Толпа росла, часамъ къ десяти могло быть до двадцати пяти тысячъ человъкъ. Кого мы ни спрашивали, къ кому мы ни обращались, никто ничего не зналъ. Керсози, временъ минувшихъ карбонаро, увърялъ насъ, что банлье входить въ Arc de Triomphe съ крикомъ: «Vive la République!»-«Пуще всего», опять повторяли всѣ старѣйшины демократіи, «будьте безъ оружія, а то вы испортите характеръ дъла. Самодержавный народъ долженъ мирно и торжественно заявить Собранію свою волю, чтобъ не дать врагамъ никакого повола къ клеветѣ».

Наконецъ, колонны состроились. Изъ насъ, иностранцевъ, составили почетную фалангу за самыми вожатаями, въ числъ которыхъ были Е. Араго, въ полковничьемъ мундиръ, бывшій министръ Бастидъ и другія знаменитости 1848 года. Съ разными криками и съ марсельезой двинулись мы по бульвару. Кто не слыхалъ марсельезы, пътой тысячами голосовъ, въ томъ нервномъ раздраженіи и въ томъ раздумьи, которое необходимо является передъ извъстной борьбой, тотъ врядъ ли пойметъ потрясающее дъйствіе революціоннаго псалма.

Въ эту минуту демонстрація получила величавый характеръ. По мѣрѣ того, какъ мы тихо двигались по бульварамъ, всѣ окна отворялись; дамы, дѣти толкались у нихъ и выходили на балконы; мрачныя и встревоженныя лица ихъ мужей, отцовъ-пропріетеровъ выглядывали изъ-за нихъ, не замѣчая, что въ четвертыхъ этажахъ и мансардахъ высовывались другія головки, бѣд-

ныхъ швей и работницъ:—онѣ махали намъ платками, кланялись и привѣтствовали руками. Время отъ времени подымались разные крики, когда мы проходили мимо домовъ извѣстныхъ лицъ.

Такъ дошли мы до того мъста, гдћ rue de la Paix входить въ бульвары: она была заперта взводомъ венсенскихъ стрълковъ, и. когда наша колонна поровнялась съ ними, стрълки вдругъ разступились, какъ декорація въ театръ,-и Шангарнье, верхомъ на небольшой лошади, скакаль передъ эскадрономъ драгуновъ. Безъ всякихъ соммацій, безъ барабаннаго боя и прочихъ, закономъ предписанныхъ, формъ, онъ, смявъ передовые ряды, отрёзалъ ихъ оть прочихъ и, развернувъ драгуновъ на двѣ стороны, велѣлъ имъ скорымъ шагомъ расчистить улицу. Драгуны съ какимъ-то упоеніемъ пустились мять людей, рубя палашами плашмя и острой стороной при малъйшемъ сопротивлении. Я едва успълъ сообразить, что случилось, какъ очутился носъ съ носомъ съ лошалью, которая фыркала мнѣ въ лицо, и съ драгуномъ, который, ругаясь, также не заглаза, грозился вытянуть меня фухтелемъ, если я не пойду въ сторону. Я подался направо и, въ одно мгновеніе, былъ увлеченъ толпой и прижать къ ръшеткъ rue Basse des Remparts. Изъ нашего ряда остался возлѣ меня одинъ М. Стрюбингъ; между тёмъ драгуны жали передовыхъ людей лошадьми, а они насъ людьми, которымъ некуда было дёться. Е. Араго соскочилъ въ улицу Basse des Remparts, поскользнулся и вывихнулъ себъ ногу; вслёдъ за нимъ соскочилъ и я съ Стрюбингомъ, мы взглянули другь на друга съ какимъ-то бъщенствомъ негодованья, Стрюбингъ обернулся и громко закричалъ: «Aux armes! aux armes»! Человъкъ въ блузъ схватилъ его за воротникъ и, толкая въ другую сторону, сказалъ: «Что вы, съ ума сошли, что-ли?... смотрите сюда». По улицѣ-должно быть Chaussée d'Antin-двигалась густая щетина штыковъ.-«Ступайте, пока васъ не слыхали, да пока не отрѣзали дороги». «Все пропало!-все!» прибавилъ онъ, сжимая кулакъ, и, напъвая пъсню, будто ничего не было, удалился скорыми шагами. Мы пошли на площадь Согласія. На Елисейскихъ поляхъ не было ни одного взвода изъ банлье; вёдь и Керсози зналъ, что не было; это была дипломатическая ложь къ спасенію, а, можеть, она была бы и къ гибели тёхъ, которые повѣрили бы.

Наглость нападенія на безоружныхъ людей возбудила большую злобу. Будь въ самомъ дѣлѣ что-нибудь приготовлено, будь вожатые, не было бы ничего легче, какъ начать настоящій бой. Гора, вмѣсто того, чтобъ явиться въ весь ростъ, услышавъ о томъ, какъ смѣшно разогнали лошадьми самодержавный народъ, скрылась за облакомъ. Ледрю-Ролленъ велъ переговоры съ Гинаромъ. Гинаръ, начальникъ артиллеріи національной гвардіи, хотѣлъ самъ при стать къ движенію, хотѣлъ дать людей, соглашался дать иушки, но ни подъ какимъ видомъ не хотѣлъ давать зарядовъ, онъ какъ-то хотѣлъ дѣйствовать моральной стороной пушекъ; тоже дѣлалъ со своимъ легіономъ Форестье. Много ли имъ помогло это,—мы видѣли по версальскому процессу. Всѣмъ чего-то хотѣлось, но никто не дерзалъ; всего предусмотрительнѣе оказались нѣсколько молодыхъ людей, съ надеждой на новый порядокъ,— они заказали себѣ префектскіе мундиры, которыхъ, послѣ неудачи движенія, не взяли, и портной принужденъ былъ вывѣсить ихъ на продажу.

Когда наскоро сколоченное правительство расположилось въ Arts et Métiers, работники, походивши по улицамъ съ вопрошающимъ взглядомъ и не находя ни совъта, ни призыва, отправились домой, еще разъ убъдившись въ несостоятельности горныхъ отцевъ отечества, можетъ быть, глотая слезы, какъ блузникъ, говорившій намъ: «Все погибло!--все!» а можетъ, и смъясь исподтишка тому, что «гора» опростоволосилась.

Но нерасторопность Ледрю-Роллена, формализмъ Гинара все это внѣшнія причины неудачи и являются съ тѣмъ же кстати, какъ рѣзкіе характеры и счастливыя обстоятельства, когда ихъ нужно. Внутренняя причина состояла въ бѣдности той республиканской идеи, изъ которой шло движеніе. Идеи, пережившія свое время, могутъ долго ходить съ клюкой, но трудно для нихъ снова завладѣть жизнью и вести ее. Они не увлекаютъ всего человѣка, или увлекаютъ только неполныхъ людей. Если-бъ гора одолѣла 13 іюня, что бы она сдѣлала? Новаго у нея за душой ничего не было, опять безцвѣтная фотографія яркой и мрачной Рембрандтовской, Сальваторъ-Розовской картины 1793 года, безъ якобинцевъ, безъ войны, даже безъ наивной гильотины...

Вслѣдъ за 13 іюнемъ и опытомъ ліонскаго возстанія начались аресты; меръ съ полиціей приходилъ къ намъ въ ville d'Avray искать К. Блинда и А. Руге; часть знакомыхъ была захвачена. Консьержри была набита биткомъ, въ небольшомъ залѣ было до шестидесяти человѣкъ; посреди него стоялъ ушатъ для нечистотъ, разъ въ сутки его выносили, и все это въ образованномъ Парижѣ, во время свирѣпѣйшей холеры. Не имѣя ни малѣйшей охоты прожить мѣсяца два въ этомъ комфортѣ, на гнилыхъ бобахъ и тухлой говядинѣ, я взялъ пассъ у одного молдовалаха и уѣхалъ въ Женеву 1).

<sup>1</sup>) Какъ справедливы были мои опасенія, доказалъ полицейскій обыскъ, сдѣланный дня три послѣ моего отъѣзда въ домѣ моей матери, въ ville d'Avray. У нея захватили всѣ бумаги, даже переписку ся горничной съ моимъ поваромъ. Разсказъ о 13 іюнѣ я не счелъ своевременнымъ печатать тогда.

Тогда еще возили Францію Lafitte и Calliard, дилижансы ставили на желѣзную дорогу, потомъ снимали, помнится, въ Шаловѣ и опять гдѣ-то ставили. Со мной въ купе сѣлъ худощавый мужчина, загорълый, съ подстриженными усами, довольно непріятной наружности и подозрительно посматривавшій на меня; съ нимъ былъ небольшой сакъ и шпага, завернутая въ клеенку. Очевидно, что это былъ переодътый городской сержанть. Онъ тщательно осмотрёль меня съ ногъ до головы, потомъ уткнулся въ уголъ и не произнесъ ни одного слова. На первой станціи онъ подозвалъ кондуктора и сказалъ ему, что забылъ превосходную карту. что онъ его обяжеть, давши клочекъ бумаги и конверть. Кондукторъ замътилъ, что до звонка остается всего минуты три; сержантъ выпрыгнулъ и, возвратившись, сталъ еще подозрительнѣе осматривать меня. Часа четыре продолжалось иолчаніе, даже позволеніе курить онъ спросиль у меня молча; я отвѣчалъ также головой и глазами и вынулъ самъ сигару. Когда стало смеркаться, онъ спросилъ меня:

- «Вы въ Женеву?»
- Нѣтъ, въ Ліонъ, отвѣчалъ я.
- «А!»-Тъмъ разговоръ и кончился.

Черезъ нѣсколько времени отворилась дверь и кондукторъ съ трудомъ всунулъ плѣшивую фигуру, въ пространномъ гороховомъ пальто, въ цвѣтномъ жилетѣ, съ толстой тростью, мѣшкомъ, зонтикомъ и огромнымъ животомъ. Когда этотъ типъ добродѣтельваго дяди усѣлся между мной и сержантомъ, я его спросилъ, не давши ему придти въ себя отъ одышки:

— Monsieur, vous n'avez pas d'objection? Кашляя, отирая потъ и повязывая фуляромъ голову, онъ отвѣчалъ мнѣ:

— «Сдѣлайте одолженіе; помилуйте, мой сынъ, который теперь въ Алжирѣ, всегда курить, il fume toujours», и потомъ, съ легкой руки, пошелъ разсказывать и болтать; черезъ полчаса онъ уже допросилъ меня, откуда я и куда я ѣду, и, услыхавь, что я изъ Валахіи, съ свойственной французу учтивостью прибавилъ: «Ah! c'est un beau pays», хотя онъ и не зналъ навѣрно, въ Турціи она или въ Венгріи.

Сосёдъ мой отвёчалъ на его вопросы очень лаконически: Monsieur est militaire?—Oui, Monsieur.—Monsieur a étè en Algèrie?—Oui, Monsieur.—Moй старшій сынъ тоже, онъ и теперь тамъ. Вы върно въ Оранъ? Non, monsieur. А въ вашихъ странахъ есть дилижансы?

— Между Яссами и Бухарестомъ, отвъчалъ я съ неподражаемой самоувъренностью. Только у насъ дилижансы ходятъ на волахъ. Это привело въ крайнее удивленіе моего сосъда и онъ навърно присягнулъ бы, что я валахъ; послѣ этой счастливой подробности даже сержантъ смягчился и сталъ разговорчивѣе.

Въ Ліонѣ я взялъ свой чемоданъ и тотчасъ поѣхалъ въ другую контору дилижансовъ, вскарабкался на имперіалъ и черезъ пять минутъ скакалъ уже по женевской дорогѣ. Въ послѣднемъ большомъ городѣ, на площадкѣ передъ полицейскимъ домомъ, сидѣлъ комиссаръ полиціи съ писаремъ, около стояли жандармы, тутъ свидѣтельствовали предварительно пассы. Примѣты не совсѣмъ шли ко мнѣ, а потому, слѣзая съ имперіала, я сказалъ жандарму:

— Mon brave, пожалуйста, гдѣ бы на скорую руку выпить стаканъ вина съ вами, укажите, мочи нѣтъ какой жаръ.

— Ца воть туть два шага кафе моей родной сестры.

— А какъ же быть съ пассомъ?

--- Давайте сюда, я отдамъ моему товарищу, онъ принесетъ его намъ.

Черезъ минуту мы осушали съ жандармомъ бутылку Бонъ въ кафе его родной сестры, а черезъ пять его пріятель принесъ пассъ, я ему поднесъ стаканъ, онъ приложилъ руку къ шляпѣ, и мы отправились друзьями къ дилижансу. Первый разъ сопло хорошо съ рукъ. Пріѣзжаемъ на границу—рѣка, на рѣкѣ мостъ, за мостомъ піемонтская таможня. Французскіе жандармы на берегу таскаются во всѣхъ направленіяхъ, ищутъ Ледрю-Роллена, который давно проѣхалъ, или по крайней мѣрѣ Феликса Піа, который все-таки проѣдетъ, и такъже, какъ и я, съ валахскимъ пассомъ.

Кондукторъ замѣтилъ намъ, что здѣсь окончательно смотрятъ бумаги, что это продолжается довольно долго, съ полчаса, въ силу чего совѣтовалъ поѣсть въ почтовомъ трактирѣ. Мы вошли и только что усѣлись, прикатилъ другой ліонскій дилижансъ; входятъ пассажиры и первый—мой сержантъ; фу, пропасть какая, я, вѣдь, ему сказалъ, что ѣду въ Ліонъ. Мы съ нимъ сухо поклонились, онъ также, кажется, удивился, однако не сказалъ ни слова.

Пришелъ жандармъ, роздалъ пассы, дилижансы были уже на той сторонѣ; «извольте, господа, отправляться пѣшкомъ черезъ мостъ». Вотъ туть-то, думаю, и пойдетъ исторія. Вышли мы... Вотъ и на мосту—исторіи нѣть, вотъ и за мостомъ—исторіи нѣтъ.

— Ха, ха, ха, сказалъ, нервно смѣясь, сержантъ, переѣхали таки, фу, какъ будто какая-нибудь тяжесть свалилась.

— Какъ, сказалъ я, да вы?

— Да, въдь, и вы кажется?

— Помилуйте, отвѣчалъ я, смѣясь отъ души, прямо изъ Бухареста, чуть не на волахъ.

— Ваше счастье, сказалъ мнѣ кондукторъ, грозя пальцемъ, а впередъ будьте осторожнѣе, зачѣмъ вы дали два франка на водку мальчику, который привелъ васъ въ контору. Хорошо, что онъ тоже нашъ, онъ мнѣ тотчасъ сказалъ: должно быть красный, ни минуты не остался въ Ліонѣ, и такъ обрадовался мѣсту, что далъ мнѣ два франка на водку. Ну, молчи, не твое дѣло, сказалъ я ему, а то услышитъ бестія какая-нибудь полицейская и, пожалуй, остановитъ.

На другой день мы пріфхали въ Женеву, эту старинную гавань гонимыхъ... «Во время смерти короля, сто пятьдесять семействъ, говоритъ Мишле въ своей исторіи XVI столътія, бъжали въ Женеву; спустя нъкоторое время, еще тысяча четыреста. Выходцы французскіе и выходцы изъ Италіи основали истинную Женеву, это удивительное убъжище между тремя націями; безъ всякой опоры, боясь самихъ швейцарцевъ, оно держалось одной нравственной силой».

Швейцарія была тогда сборнымъ мѣстомъ, куда сходились со всѣхъ сторонъ уцѣлѣвшіе остатки европейскихъ движеній. Представители всѣхъ неудавшихся революцій кочевали между Женевой и Базелемъ, толпы ополченцевъ переходили Рейнъ, другіе спускались съ С.-Готарда или шли изъ-за Юры. Трусливое федеральное правительство еще не смѣло открыто ихъ гнать, кантоны еще держались за свое старинное, святое право убѣжища.

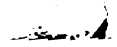
Точно на смотру, церемоніальнымъ маршемъ проходили но Женевѣ, останавливались, отдыхали и шли дальше всѣ эти люди, которыми была полна молва, которыхъ я любилъ заочно и къ которымъ теперь торопился навстрѣчу...

#### ГЛАВА XXXVII.

Вавилонское столпотвореніе. — Нѣмецкіе umwaelzungsmaenner'ы. — Французскіе красные горцы. — Итальянскіе Fuorusciti въ Женевѣ. — Маццини, Гарибальди, Орсини... — Романская и Германская традиція. — Прогулка на «князѣ Радецкомъ».

Было время, когда, въ порывъ раздраженія и горьцаго смѣха, я собирался, на манеръ Гранвилевской иллюстраціи, написать памфлетъ: Les rafugiés peints par eux mêmes. Я радъ, что не сдѣлалъ этого. Теперь я смотрю покойнѣе, меньше смѣюсь и меньше негодую. Къ тому же и эмиграція продолжается слишкомъ долго н слишкомъ тяжко гнететъ людей.

Тъмъ не меньше, я и теперь скажу, что эмиграціи, предпри-



нимаемыя не съ опредѣленной цѣлью, а вытѣсняемыя побѣдой противной партіи, замыкають развитіе и утягивають людей изъ живой дѣятельности въ призрачную. Выходя изъ родины съ затаенной злобой, съ постоянной мыслію завтра снова въ нее ѣхать, люди не идуть впередъ, а постоянно возвращаются къ старому; надежда мѣшаеть осѣдлости и длинному труду; раздраженіе и пустые, но озлобленные споры не позволяють выйти изъ извѣстнаго числа вопросовъ, мыслей, воспоминаній, изъ которыхъ образуется обязательное, тяготящее преданіе. Люди вообще, но пуще всего люди въ исключительномъ положеніи, имѣють такое пристрастіе къ формализму, къ цеховому духу, къ профессіональной наружности, что тотчасъ принимаютъ свой ремесленническій, доктринерный типъ.

Всѣ эмиграціи, отрѣзанныя отъ живой среды, къ которой принадлежали, закрываютъ глаза, чтобъ не видѣть горькихъ истинъ, и вживаются больше въ фантастическій, замкнутый кругъ, состоящій изъ косныхъ воспоминаній и несбыточныхъ надеждъ. Если прибавимъ къ тому отчужденіе отъ не-эмигрантовъ, что-то озлобленное, подозрѣвающее, исключительное, ревнивое, то новый, упрямый Израиль будетъ совершенно понятенъ.

Эмигранты 1849 не върили еще въ продолжительность побълы своихъ враговъ, хмѣль недавнихъ усиѣховъ еще не проходилъ у нихъ, пѣсни ликующаго народа и его рукоплесканія еще раздавались въ ихъ ушахъ. Они твердо върили, что ихъ поражение-минутная неудача, и не перекладывали платья изъ чемодана въ комодъ. Между тёмъ Парижъ былъ подъ надворомъ полиціи, Римъ палъ подъ ударами французовъ, въ Баденъ свирепствовалъ братъ короля Прусскаго, а Паскевичъ по-русски, взятками и посулами, надуль Гёрвея въ Венгріи. Женева была биткомъ набита выходцами, она дълалась Кобленцомъ революціи 1848 года. Итальянцы всѣхъ странъ, французы, ушедшіе отъ Башарова слѣдствія, отъ Версальскаго процесса, Баденскіе ополченцы, вступившіе въ Женеву правильнымъ строемъ, съ своими офицерами и съ Густавомъ Струве, участники Вѣнскаго возстанія, богемцы, познанскіе и галиційскіе поляки. Все это толпилось между отель де Бергъ и почтовымъ кафе. Умнѣйшіе изъ нихъ стали догадываться, что эта эмиграція не минутна, поговаривали объ Америкъ и убзжали. Большинство, совсёмъ напротивъ, и въ особенности французы, върные своей натуръ, ждали всякій день смерти Наполеона и нарожденія республики демократической и соціальной-одни, другіе демократической, но отнюдь не соціальной.

Черезъ нѣсколько дней послѣ моего пріѣзда, гуляя въ Паки, я встрѣтилъ какого-то пожилого господина съ видомъ русскаго сельскаго священника, въ низкой шляпѣ съ большими полями,

Digitized by 👍 OC

въ черномъ бѣломъ сюртукѣ, прогуливавшагося съ какимъ-то iepeйскимъ помазаніемъ; возлѣ него шелъ человѣкъ страшныхъ размѣровъ, небрежно собранный изъ огромныхъ частей людского тѣла. Со мной былъ молодой литераторъ Ф. Капъ.

- «Вы не знаете ихъ?» спросилъ онъ меня.

— Нѣтъ, но, если я не ошибаюсь, это Ной или Лотъ, прогуливающійся съ Адамомъ, который вмѣсто фиговыхъ листьевъ надѣлъ не по мѣркѣ сшитое пальто.

— «Это Струве и Гейнценъ, отвѣтилъ онъ, смѣясь. Хотите познакомиться?»

- Очень. Онъ подвелъ меня.

Разговоръ былъ ничтоженъ; Струве возвращался домой и просилъ зайти, мы пошли съ нимъ. Небольшая квартира его была наполнена баденцами; середь ихъ сидъла высокая и издали очень врасивая женщина, съ богатой шевелюрой, оригинальнымъ образомъ разбросанной; это была извъстная Амалія Струве, его жена.

Лицо Струве съ самаго начала сдѣлало на меня странное впечатлѣніе: оно выражало тоть нравственный столбнякъ, который изувѣрство придаеть святошамъ и раскольникамъ. Глядя на этоть крѣпкій, сжатый лобъ, на покойное выраженіе глазъ, на нечесаную бороду, на волосы съ просѣдью и на всю его фигуру, мнѣ казалось, что это или какой-нибудь фанатическій пасторъ изъ войска Густава Адольфа, забывшій умереть, или какой-нибудь таборитъ, проповѣдующій покаяніе и причастіе въ двухъ видахъ. Наружность Гейнцена, этого Собакевича нѣмецкой революціи, была утрюмо груба; сангвиническій, неуклюжій, онъ сердито поглядывалъ изъ-подлобья и былъ не рѣчисть. Онъ впослѣдствіи писалъ, что достаточно избить два милліона человѣкъ на земномъ шарѣ, и дѣло революціи пойдетъ какъ по маслу. Кто его видѣлъ хоть разъ, тотъ не удивится, что онъ это писалъ.

Не могу не разсказать о чрезвычайно смѣшномъ анекдотѣ, который со мной случился по поводу этой канибальской выходки. Въ Женевѣ жилъ, да и теперь живетъ добрѣйшій въ мірѣ докторъ Р., одинъ изъ самыхъ платоническихъ и самыхъ постоянныхъ любовниковъ революціи, другъ всѣхъ выходцевъ; онъ на свой счетъ лечилъ, кормилъ и поилъ ихъ. Бывало, какъ рано ни придешь въ Cafė de la Poste, а докторъ уже тамъ и уже читаетъ третью или четвертую газету, зоветъ таинственно пальцемъ и сообщаетъ на ухо... «Я думаю, что сегодня въ Парижѣ горячій день».—Отчего-же?—«Я вамъ не могу сказать, отъ кого я слышалъ, но только отъ близкаго человѣка Ледрю Роллена, онъ былъ здѣсь проѣздомъ»...—Да, вѣдь, вы и вчера, и третьго дня ждали чего-то, любезнѣйшій докторъ?—«Ну такъ что-жъ? Stadt Rom war nicht in einem Tage gebaut».

А. Н. Горцовъ, т. Ш

4

50 -

кафе, я и обратился, когда Гейнценъ напечаталъ свою филантропическую программу. «Зачёмъ же, сказалъ я ему, вашъ пріятель пишетъ такой вредный вздоръ? Реакція кричить, да и имѣетъ право... Что за Мара, переложенный на нѣмецкіе нравы, да и какъ требовать два милліона головъ?» Р. сконфузился, но друга выдать не хотѣлъ. «Послушайте, сказалъ онъ, наконецъ, вы, можетъ, одно выпустили изъ виду: Гейнценъ говорить обо всемъ родѣ человѣческомъ, въ этомъ числѣ, по крайней мѣрѣ, девсти тысячъ китайцевъ».—«Ну, вотъ это другое дѣло, чего ихъ жалѣть», отвѣтилъ я, и долго послѣ не могъ вспомнить безъ сумасшедшаго смѣха эту облегчающую причину.

Дня черезъ два послѣ моей встрѣчи въ Паки, гарсонъ hôtel des Bergues, гдѣ я стоялъ, прибѣжалъ ко мнѣ въ комнату и съ важной миной возвѣстилъ:

— «Генералъ Струве, съ своими адъютантами».

Я подумалъ или что мальчика кто-нибудь подослалъ шутя, или что онъ что-нибудь перевралъ; но дверь отворилась и

> Mit bedachtigen schritt Густавъ Струве tritt.....

и съ нимъ четыре господина; двое были въ военномъ костюмѣ, какъ ихъ тогда носили фрейшерлеры, и вдобавокъ съ большими красными брасарами, украшенными разными эмблемами. Струве представилъ мнѣ свою свиту, демократически называя ее «братьями въ ссылкѣ». Я съ удовольствіемъ узналъ, что одинъ изъ нихъ, молодой человѣкъ лѣтъ двадцати, съ видомъ бурша, недавно вышедшаго изъ фуксовъ, успѣшно занималъ уже должность министра внутреннихъ дѣлъ per interim.

Струве тотчасъ началъ меня поучать своей теоріи о семи бичахъ, der sieben Geissel: папы, попы, короли, солдаты, банкиры и т. д., и о водвореніи какой-то новой демократической и революціонной религіи. Я замѣтилъ ему, что если уже это зависить отъ нашей воли заводить или нѣтъ новую религію, то лучше не заводить никакой, а предоставить это волѣ Божіей, оно же и по сущности дѣла относится болѣе до нея. Мы поспорили. Струве что-то отпустилъ о Weltseele, я ему замѣтилъ, что, несмотря на то, что Шеллингъ такъ ясно опредѣлилъ міровую душу, называя ее das Schwebende, мнѣ она порядкомъ не дается. Онъ вскочилъ со стула и, подошедши ко мнѣ какъ нельзя ближе со словами: «извините, позвольте», принялся играть нальцами по моей головѣ, нажимая ими, какъ-будто черепъ у меня былъ составленъ изъ клавишей фисгармоники. «Дѣйствительно», прибавилъ онъ, обращаясь къ четыремъ братьямъ въ ссылкѣ: «Bürger Herzen

hat kein, aber auch gar kein Organ der Venerazion»; всѣ были довольны отсутствіемъ у меня «бугра почтительности», и я тоже.

При этомъ онъ объявилъ мнѣ, что онъ глубокій френологъ и не только писалъ книгу о Галлевой системѣ, но даже выбралъ по ней свою Амалію, потрогавши предварительно ея черепъ. Онъ увѣрялъ, что у нея бугра страстей совсѣмъ почти не существуетъ, и что задняя часть черепа, обиталище ихъ, почти приплюснута. По этой-то, достаточной для развода, причинѣ, онъ женился на ней.

Струве былъ большой чудакъ, толъ одно постное съ прибавкой молока, не пилъ вина, и на такой же діэтъ держалъ свою Амалію. Ему казалось и этого мало, и онъ всякій день ходилъ купаться съ нею въ Арву, гдъ вода середь лъта едва достигаетъ 8 градусовъ, не успъвая нагръться, такъ быстро стекаетъ она съ горъ.

Впослѣдствіи мнѣ случалось говорить съ нимъ о растительной пищѣ. Я возражалъ ему, какъ обыкновенно возражають: устройствомъ зубовъ, большей потерей силъ на претвореніе растительнаго фибрина, указывалъ на меньшее развитіе мозга у травоядныхъ животныхъ. Онъ слушалъ кротко, не сердился, но стоялъ на своемъ. Въ заключеніе, онъ, видимо желая меня поразить, сказалъ мнѣ:

--- «Знаете ли вы, что человѣкъ, всегда питающійся растительной пищей, до того очищаетъ свое тѣло, что оно совсѣмъ не пахнетъ послѣ смерти?»

— Это очень пріятно, возразилъ я ему, но мнѣ-то отъ этого какая же польза? я не буду нюхать самъ себя послѣ смерти.

Струве даже не улыбнулся, но сказалъ мнѣ съ спокойнымъ убѣжденіемъ:

- «Вы еще будете иначе говорить!»

- Когда выростеть бугоръ почтительности, прибавилъ я.

Въ концѣ 1849 Струве прислалъ мнѣ свой, вновь изобрѣтенный для вольной Германіи, календарь. Дни, мѣсяцы, все было переведено на какое-то древне-германское и трудно понятное нарѣчіе; вмѣсто святыхъ, каждый день былъ посвященъ воспоминанію двухъ знаменитостей, напр. Вашингтону и Лафайету, но зато десятый назначался въ память враговъ рода человѣческаго, напр. Меттерниха. Праздниками были тѣ дни, когда воспоминаніе падало на особенно великихъ людей, на Лютера, Колумба и пр. Въ этомъ календарѣ Струве галантно замѣнилъ 25 декабря, Рождество Христово, праздникомъ Амаліи!

Какъ-то, встрътившись со мной на улицъ, онъ, между прочимъ, сказалъ, что надобно было бы издавать въ Женевъ журналъ, общій всъмъ эмиграціямъ, на трехъ языкахъ, который

4\*

могъ бы бороться противъ «семи бичей» и поддерживать «священный огонь» народовъ, раздавленныхъ теперь реакціей. Я ему отвѣчалъ, что, разумѣется, это было бы хорошо.

Изданіе журналовъ было тогда повальной болѣзнію: каждыя двѣ-три недѣли возникали проекты, являлись спесимены, разсылались программы, потомъ нумера два-три,—и все исчезало безслѣдно. Люди, ни на что неспособные, все еще считали себя способными на изданіе журнала, сколачивали сто-двѣсти франковъ и употребляли ихъ на первый и послѣдній листь. Поэтому намѣреніе Струве меня нисколько не удивило; но удивило и очень его появленіе ко мнѣ на другое утро, часовъ въ семь. Я думалъ, что случилось какое-нибудь несчастіе, но Струве, спокойно усѣвшись, вынулъ изъ кармана какую-то бумагу и, приготовляясь читать, сказалъ:

--- «Бюргеръ, такъ какъ мы вчера согласились съ вами въ необходимости издавать журналъ, то я и пришелъ прочесть вамъ его программу».

Прочитавши, онъ объявилъ, что пойдетъ къ Маццини и многимъ другимъ и пригласитъ собраться для совъщанія у Гейнцена. Пошелъ и я къ Гейнцену. Онъ свиръпо сидълъ на стулъ за столомъ, держа въ огромной ручищъ тетрадь, другую онъ протянулъ мнъ, густо пробормотавши: «Бюргеръ, плацъ!»

Человѣкъ восемь нѣмцевъ и французовъ были налицо. Какой-то эксъ-народный представитель французскаго Законодательнаго собранія дѣлалъ смѣту расходовъ и писалъ что-то кривыми строчками. Когда вошелъ Маццини, Струве предложилъ прочесть программу, писанную Гейнценомъ. Гейнценъ прочистилъ голосъ и началъ читать по-нъмецки, несмотря на то, что общій всѣмъ языкъ былъ одинъ французскій.

Такъ какъ у нихъ не было тѣни новой идеи, то программа была тысячной варіаціей тѣхъ демократическихъ разглагольствованій, которыя составляютъ такую же риторику на революціонные тексты, какъ церковныя проповѣди на библейскіе. Косвенно предупреждая обвиненіе въ соціализмѣ, Гейнценъ говорилъ, что демократическая республика сама по себѣ уладитъ экономичсскій вопросъ къ общему удовольствію. Человѣкъ, не содрогнувшійся передъ требованіемъ двухъ милліоновъ головъ, боялся, что ихъ органъ сочтуть коммунистическимъ.

Я что-то возразилъ ему на это послѣ чтенія, но по его отрывистымъ отвѣтамъ, по вмѣшательству Струве и по жестамъ французскаго представителя, догадался, что мы были приглашены на совѣтъ, чтобъ принять программу Гейнцена и Струве, а совсѣмъ не для того, чтобъ ее обсуживать; это было, впрочемъ,

совершенно согласно съ теоріей Элпидифора Антіоховича Зурова, новгородскаго военнаго губернатора 1).

Маццини, хотя и печально слушалъ, однако согласился, и чуть ли не первый подписалъ на двё-три акціи. Si omnes consentiunt, ego non dissentio, подумалъ я à la Шуфтерле въ «Шиллеровскихъ Разбойникахъ», и тоже подписался.

Однакожъ акціонеровъ оказалось мало; какъ представитель ни считалъ и ни прикидывалъ, подписанной суммы было недостаточно.

— Господа, сказалъ Маццини, я нашелъ средство побѣдить это затруцненіе: издавайте сначала журналъ только по-французски и по-нѣмецки, что же касается итальянскаго перевода, я буду помѣщать всѣ замъчательныя статьи въ моей Italia del Popolo, вотъ вамъ одной третью расходовъ и меньше.

- Въ самомъ дѣлѣ! чего же лучше!-Предложеніе Маццини было принято всѣми. Онъ повеселѣлъ. Мнѣ было ужасно смѣшно, и смертельно хотѣлось показать ему, что я видѣлъ, какъ онъ передернулъ карту. Я подошелъ къ нему и, высмотрѣвъ минуту, когда никого не было возлѣ, сказалъ:

- Вы славно отдѣлались отъ журнала.

— Послушайте, замътилъ онъ, въдь итальянская часть въ самомъ дълъ лишияя.

— Такъ, какъ и двѣ остальныя! добавилъ я. Улыбка скользнула по его лицу, и такъ быстро исчезла, какъ-будто ея и не было никогда.

Я туть видёль Маццини во второй разь. Маццини, знавшій о моей римской жизни, хотёль со мной познакомиться. Однимь утромь мы отправились къ нему въ Паки съ Л. Спини.

Когда мы вошли, Маццини сидѣлъ, пригорюнившись, за столомъ и слушалъ разсказъ довольно высокаго, стройнаго и прекраснаго собой молодого человѣка съ бѣлокурыми волосами. Это былъ отважный сподвижникъ Гарибальди, защитникъ Vaccelo, предводитель римскихъ легіонеровъ, Джакомо Медичи. Задумавшись и не обращая никакого вниманія на происходившее, сидѣлъ другой молодой человѣкъ, съ печально разсѣяннымъ выраженіемъ; это былъ товарищъ Маццини по тріумвирату, Маркъ Аврелій Саффи.

Маццини всталъ и, глядя мит прямо въ лицо своими проницательными глазами, протянулъ дружески объ руки. Въ самой Италіи ръдко можно встрътить такую изящную въ своей серьезности, такую строгую античную голову. Минутами выражение его лица было жестко, сурово, но оно тотчасъ смягчалось и прояснялось. Дъятельная, сосредоточенная мысль сверкала въ

1) "Былое и Думы". Т. II.

его печальныхъ глазахъ; въ нихъ и въ морщинахъ на лбубездна воли и упрямства. Во встхъ чертахъ были видны слъды долголътнихъ заботъ, неспаныхъ ночей, пройденныхъ бурь, сильныхъ страстей, или, лучше, одной сильной страсти, да еще что-то фанатическое-можетъ аскетическое.

Маццини очень простъ, очень любезенъ въ обращсній, но привычка властвовать видна, особенно въ спорѣ; онъ едва можетъ скрыть досаду при противорѣчій, а иногда и не скрываетъ ее. Силу свою онъ знаетъ и откровенно пренебрегаетъ всѣми наружными знаками диктаторіальной обстановки. Популярность его была тогда огромна. Въ своей маленькой комнаткѣ, съ вѣчной сигарой во рту, Маццини въ Женевѣ, какъ нѣкогда папа въ Авиньонѣ, сосредоточивалъ въ своей рукѣ нити психическаго телеграфа, приводившія его въ живое сообщеніе со всѣмъ полуостровомъ. Онъ зналъ каждое біеніе сердца своей партіи, чувствовалъ малѣйшее сотрясеніе, немедленно отвѣчалъ на каждое, и давалъ общее направленіе всему и всѣмъ съ поразительною неутомимостью.

Фанатикъ и въ то же время организаторъ, онъ покрылъ Италію сътью тайныхъ обществъ, связанныхъ между собой и шедшихъ къ одной цъли. Общества эти вътвились неуловимыми артеріями, дробились, мельчали и исчезали въ Апеннинахъ и въ Альпахъ, въ царственныхъ pallazzi аристократовъ и въ темныхъ переулкахъ итальянскихъ городовъ, въ которые никакая полиція не можетъ проникнуть. Сельскіе попы, кондукторы дилижансовъ, ломбардскіе принчипе, контрабандисты, трактирщики, женщины, бандиты-все шло на дъло, всъ были звенья цъпи, примыкавшей къ нему и повиновавшейся ему.

Послѣдовательно, со временъ Менотти и братьевъ Бандьера, рядъ за рядомъ, выходятъ восторженные юноши, энергическіе плебен, энергическіе аристократы, иногда старые старики... и идутъ по указаніямъ Маццини, рукоположеннаго старцемъ Буонаротти, товарищемъ и другомъ Гракха Бабёфа, идутъ на неровный бой, пренебрегая цёпями и плахой и примѣшивая иной разъ къ предсмертному крику: Viva l'Italia! Evviva Mazzini!

Такой революціонной организаціи никогда не бывало нигдѣ, да и врядъ ли она возможна гдѣ-нибудь, кромѣ Италіи, развѣ въ Испаніи. Теперь она утратила прежнее единство и прежнюю силу, она истощилась десятилѣтнимъ мученичествомъ, она изошла кровью и истомой ожиданія, ея мысль состарѣлась, да и тутъ еще какіе порывы, какіе примѣры:

## Піанори, Орсини, Пизакане!

Я не думаю, чтобъ смертью одного человѣка можно было поднять страну изъ такого паденія, въ какомъ теперь Франція.

Я не оправдываю плана, вслъдствіе котораго Пизакане сдълалъ свою высадку, она мнъ казалась такъ же не своевременна, какъ два предпослъдніе опыта вь Миланъ; но ръчь не о томъ, я здъсь хочу только сказать о самомъ исполненіи. Люди эти подавляютъ величіемъ своей мрачной поэзіи, своей страшной силы и останавливаютъ всякій судъ и всякое осужденіе. Я не знаю примъровъ большаго героизма ни у грековъ, ни у римлянъ, ни у мучениковъ христіанства и реформы!

Кучка энергическихъ людей приплываетъ къ несчастному неаполитанскому берегу, служа вызовомъ, примъромъ, живымъ свидътельствомъ, что еще не все умерло въ народъ. Вождь молодой, прекрасный, падаетъ первый съ знаменемъ въ рукъ, а за нимъ падаютъ остальные, или, хуже, попадаютъ въ когти Бурбона.

Смерть Пизакане и смерть Орсини были два страшныхъ громовыхъ удара въ душную ночь. Романская Европа вздрогнула, дикій вепрь, испуганный, отступилъ въ Казерту и спрятался въ своей берлогѣ. Блѣдный отъ ужаса, траурный кучеръ, мчащій Францію на кладбище, покачнулся на козлахъ.

Недаромъ высадка Пизакане такъ поэтически отозвалась въ народѣ.

• • • • • • • • • • • • • • •

Sceser con l'armi, e a noi non fecer guerra, Ma s'inchinaron per bacciar la terra: Ad uno, ad uno li gardai nel viso, Tutti avean una lagrima e un sorriso, Li disser ladri, usciti dalle tane, Ma non portaron via nemmeno un pane; E li sentj mandare un solo grido: Siam venuti a morir per nostro lido— Eran trecento, eran giovani e forti:

E sono morti!

Con gli occhi azzuri, e coi capelli d'oro Un giovin camminava innanzi a loro; Mi feci ardita, e préso'l per la mano, Gli chiesi: Dove vai bel capitano? Guardommi e mi rispose—O mia sorella, Vado a morir per la mia patria bella! Io mi sentj tremarre tutto il core; Né potei dirgli: V' aiuti il signore; Eran trecento, eran giovani e forti:

E sono morti!

the state of the second

L. Mercantini, La Spigolatrice di Sapri<sup>1</sup>)

 Вотъ бѣдный прозанчный переводъ этихъ удивительныхъ строкъ, перетедшихъ въ народную легенду:

"Они сошли съ оружіемъ въ рукахъ, но они не воевали съ нами; они бросились на землю и цъловали ее; я взглянула на каждаго изъ нихъ, на каждаго.— Въ 1849 году Маццини былъ властью, правительства не даромъ боялись его; звъзда его тогда была въ полномъ блескъ, но это былъ блескъ заката. Она еще долго продержалась бы на своемъ мъстъ, блъднъя мало-по-малу, но, послъ повторенныхъ неудачъ и натянутыхъ опытовъ, она стала быстро склоняться.

Одни изъ друзей Маццини сблизились съ Піемонтомъ, другіе съ Наполеономъ. Манинъ пошелъ своимъ революціоннымъ проселкомъ, составилъ расколы, федеральный характеръ итальянцевъ поднялъ голову.

Самъ Гарибальди, скръпя сердце, произнесъ строгій судъ надъ Маццини и, увлекаемый его врагами, далъ гласность письму, въ которомъ косвенно обвинялъ его.

Воть оть этого Маццини посёдёль, состарёлся; оть этого черта желчевой нетерпимости, даже озлобленія, прибавилась въ его лицё, въ его взглядё. Но такіе люди не сдаются, не уступають: чёмъ хуже дёла ихъ, тёмъ выше знамя. Маццини, теряя сегодня друзей, деньги, едва ускользая отъ цёпей и висёлицы, становится завтра настойчивёе и упорнёе, собираетъ новыя деньги, ищеть новыхъ друзей, отказываетъ себё во всемъ, даже во снё и пищё, обдумываетъ цёлыя ночи новыя средства и, дёйствительно, всякій разъ создаетъ ихъ, бросается въ бой и, снова разбитый, опять принимается за дёло, съ судорожной горячностью.

Въ этомъ непреклонномъ постоянствъ, въ этой въръ, идущей наперекоръ фактамъ, въ этой неутомимой дъятельности, которую неудача только вызываетъ и подзадориваетъ, есть что-то великое и, если хотите, что-то безумное. Часто эта-то доля безумія и обусловливаетъ успѣхъ, она дъйствуетъ на нервы народа, увлекаетъ его. Великій человѣкъ, дъйствующій непосредственно, долженъ быть великимъ маніакомъ, особенно съ такимъ восторженнымъ народомъ, какъ итальянцы, къ тому-же защищая религіозную мысль національности. Одни послѣдствія могутъ показать, поте-

"Ихъ было триста; они были молоды и сильны... и всъ погибли!"

И я зналь bel capitano. и не разъ бесъдовалъ съ нимъ о судьбахъ его печальной родины...

у всžать дрожала слеза на глазаать и у всžать была улыбка. Намъ говорили, что это разбойники, вышедшіе изъ своихъ вертеповъ; но они ничего не взяли, ни даже куска алѣба, и мы только слышали отъ нихъ одно восклицаніе: "Мы пришли умереть за нашъ край!"

<sup>&</sup>quot;Ихъ было триста, они были молоды и сильны... и всъ погибли.

<sup>&</sup>quot;Передъ ними шелъ молодой, золотовласый вождь съ голубыми глазами..., Я пріободрилась, взяла его за руку и спросила: "Куда идешь ты, прекрасный вождь?" Онъ посмотрълъ на меня и сказалъ: "Сестра моя, иду умирать за родину". И сильно заныло мое сердце, и я не въ силахъ была вымолвить: "Богъ тебъ въ помочь!"

рялъ ли Маццини излишними и неудачными опытами магнитическую силу свою на итальянскія массы. Не разумъ, не логика ведеть народы, а въра, любовь и ненависть.

Выходцы итальянскіе не были выше другихъ ни талантами, ни образованіемъ: большая часть ихъ даже ничего не знала, кромѣ своихъ поэтовъ, кромѣ своей исторія; но они не имѣли ни битаго стереотипнаго чекана французскихъ строевыхъ демократовъ, которые разсуждають, декламирують, восторгаются, чувствуютъ стадами одно и то же и одинакимъ образомъ выражаютъ свои чувства, ни того неотесаннаго, грубаго, харчевенно-бурсацкаго характера, которымъ отличались нѣмецкіе выходцы. Французскій дюжинный демократъ—буржуа іп spe, нѣмецкій революціонеръ, такъ-же, какъ нѣмецкій буршъ—тотъ же филистеръ, но въ другомъ періодѣ развитія. Итальянцы—самобытнѣе, индивидуальнюе.

Французы заготовляются тысячами по одному шаблону. Теперешнее правительство не создало, но. только поняло тайну прекрашенія личностей: оно, совершенно во французскомъ духѣ, устроило общественное воспитание, т. е. воспитание вообще, потому что домашняго воспитанія во Франціи нёть. Во всёхъ городахъ имперіи преподають въ тоть же день и въ тотъ же часъ, по тёмъ же книгамъ — одно и то же. На всъхъ экзаменахъ задаются одни и тъ же вопросы, одни и тъ же примъры, учителя, отклоняющиеся оть текста или мёняющіе программу, немедленно исключаются. Эта бездушная стертость воспитанія только привела въ обязательную, наслёдственную форму то, что прежде бродило въ умахъ. Это--формально-демократическій уровень, приложенный къ умственному развитію. Ничего подобнаго въ Италіи. Федералисть и художникъ по натурѣ, итальянецъ съ ужасомъ бѣжитъ отъ всего казарменнаго, однообразнаго, геометрически правильнаго. Французь-природный солдать: онъ любить строй, команду, мундиръ, любить задать страху. Итальянецъ, если на то пошло, скорѣе бандить, чёмъ солдать, и этимъ я вовсе не хочу сказать что-нибудь дурное о немъ. Онъ предпочитаетъ, подвергаясь казни, убивать врага по собственному желанію, чёмъ убивать по приказу, но за то безъ всякой отвётственности постороннихъ. Онъ любить лучше скудно жить въ горахъ и скрывать контрабандистовъ, чёмъ открывать ихъ и почетно служить въ жандармахъ.

Образованный итальянець вырабатывался, какъ нашъ брать, самъ собой, жизнію, страстями, книгами, которыя случались подъ рукой, и пробрался до такого или иного пониманія. Оттого у него и у насъ есть пробълы, неспътости. Онъ и мы во многомъ уступаемъ спеціальной оконченности французовъ и теоретической учености нъмцевъ, но зато у насъ и у итальянцевъ ярче цвъта.

У насъ съ ними есть даже общіе недостатки. Итальянецъ

имъетъ ту же наклонность къ лъни, какъ и мы, онъ не находитъ, что работа наслаждение; онъ не любитъ ея тревогу, ея усталь, ея недосугъ. Промышленность въ Италии почти столько же отстала, какъ у насъ; у нихъ, какъ у насъ, лежатъ подъ ногами клады и они ихъ не выкапываютъ. Нравы въ Италии не измънились новомъщанскимъ направлениемъ до такой степени, какъ во Франции и Англии.

Исторія итальянскаго мъщанства совсъмъ непохожа на развитіе буржуазіи во Франціи и Англіи. Богатые мъщане, потомки del popolo grasso, не разъ счастливо соперничали съ феодальной аристократіей, были властелинами городовъ, и оттого они стали не дальше, а ближе къ плебею и контадину, чъмъ наскоро обогатъвшая чернь другихъ странъ. Мъщанство, въ французскомъ смыслъ, собственно представляется въ Италіи особой средой, образовавшейся со времени первой революціи, и которую можно назвать, какъ это дълается въ геологіи, піемонтскимъ слоемъ. Онъ отличается въ Италіи, такъ-же, какъ во всемъ материкѣ Европы, тъмъ, что во многихъ вопросахъ постоянно либераленъ и во всюхъ боится народа и слишкомъ нескромныхъ толковъ о трудѣ и заплатѣ; да еще тъмъ, что онъ всегда уступаетъ врагамъ сверху, не уступая никогда своимъ снизу.

Личности, составлявшія итальянскую эмиграцію, были выхвачены изъ всевозможныхъ слоевъ общества. Чего и чего не находилось около Мацини, между старыми именами изъ лътописей Гвичардини и Муратори, къ которымъ народное ухо привыкло въками, какъ Литты, Боромен, Дель-Верме, Белжоіозо, Нани, Висконти, и какимъ-нибудь полудикимъ ускокомъ Ромео изъ Абруцъ, съ его темнымъ, до оливковаго цвѣта, лицомъ и неукротимой отвагой! Туть были и духовные, какъ Сиртори — попъ-герой, который, при первомъ выстрѣлѣ въ Венеціи, подвязалъ свою сутану, и все время осады и защиты Маргеры, съ ружьемъ въ рукѣ, дрался подъ градомъ пуль, въ передовыхъ рядахъ; тутъ былъ и блестящій военный штабъ неаполитанскихъ офицеровъ, какъ Пизакане, Козенцъ и братья Меццокаппа; туть были и трастеверинскіе плебеи, закаленные въ върности и лишеніяхъ, суровые, угрюмые, нёмые въ бёдё, скромные и несокрушимые, какъ Піанори, и рядомъ съ ними тосканцы, изнѣженные даже въ произношеніи, но также готовые на борьбу. Наконець, туть были Гарибальди, цёликомъ взятый изъ Корнелія Непота, съ простотой ребенка, съ отвагой льва, и Феличе Орсини, голова котораго такъ недавно скатилась со ступеней эшафота.

Но, назвавъ ихъ, нельзя не пріостановиться.

Съ Гарибальди я собственно познакомился въ 1854 г., когда онъ приплылъ изъ Южной Америки капитаномъ корабля и сталъ

въ Весть-Индскихъ докахъ; я отправился къ нему съ однимъ изъ его товарищей по римской войнъ и съ Орсини. Гарибальди, въ толстомъ свътломъ пальто, съ ярко-цвътнымъ шарфомъ на шеть и фуражкой на головъ, казался мнъ больше истымъ морякомъ, чёмъ тёмъ славнымъ предводителемъ римскаго ополченія, статуэтки котораго въ фантастическомъ костюмѣ продавались во всемъ свътъ. Добродушная простота его обращенія, отсутствіе всякой претензія, радушіе, съ которымъ онъ принималъ, располагали въ его пользу. Экинажъ его почти весь состоялъ изъ нтальянцевъ. онъ былъ глава и власть, и, я увъренъ, власть строгая, но всѣ весело и съ любовью смотрѣли на него; они гордились своимъ капитаномъ. Гарибальди угощалъ насъ завтракомъ въ своей кають, особенно приготовленными устрицами изъ Южной Америки, сушеными плодами, портвейномъ, - вдругъ онъ вскочилъ, говоря: «Постойте! съ вами мы выпьемъ другого вина», и побъжалъ наверхъ; вслёдъ за тёмъ матросъ принесъ какую-то бутылку; Гарибальди посмотрёль на нее съ улыбкой и налиль намъ по рюмкъ... Чего нельзя было ожидать отъ человъка, прі**тхавшаго** изъ-за океана? Это былъ просто на просто белетъ изъ его родины Ниццы, который онъ привезъ съ собой въ Лондонъ изъ Америки.

Между тѣмъ въ простыхъ и безцеремонныхъ разговорахъ его мало-по-малу становилось чувствительно присутствіе силы; безъ фразъ, безъ общихъ мѣстъ, народнѣла вождь, удивлявшій своей храбростью старыхъ солдатъ, обличался, и въ капитанѣ корабля легко уже было узнать того уязвленнаго льва, который, огрызаясь на каждомъ шагу, отступилъ послѣ взятія Рима и, растерявъ своихъ сподвижниковъ, снова сзывалъ въ Санъ-Марино, въ Равенѣ, въ Ломбардіи, въ Тиролѣ, въ Тесино солдатъ, мужиковъ, бандитовъ, кого попало, чтобъ только снова ударить на врага, и это возлѣ тѣла своей подруги, не вынесшей всѣхъ трудностей и лишеній похода.

Мићнія его въ 1854 году уже значительно расходились съ Маццини, хотя онъ и былъ съ нимъ въ хорошихъ отношеніяхъ. Онъ при мић говорилъ ему, что Піемонтъ дразнить не надобно, что главная цѣль теперь освободиться отъ австрійскаго ига, и очень сомиввался, чтобъ Италія такъ была готова къ единству и республикѣ, какъ думалъ Маццини. Онъ былъ совершенно противъ всѣхъ попытокъ и опытовъ возстанія.

Когда онъ отплывалъ за углемъ въ Ньюкестль на Тейнъ и оттуда отправлялся въ Средиземное море, я сказалъ ему, что мнъ ужасно нравится его морская жизнь, что онъ изъ всъхъ эмигрантовъ избралъ благую часть.

-«А кто имъ не велить сдёлать то же», возразилъ онъ съ жа-

ромъ. «Это была моя любимая мечта, смѣйтесь надъ ней, если хотите, но я и теперь ее люблю. Меня въ Америкѣ знають; я могъ бы имѣть подъ моимъ начальствомъ—три, четыре такихъ корабля. На нихъ я взялъ бы всю эмиграцію: матросы, лейтенанты, работники, повара, все были бы эмигранты. Что теперь дѣлать въ Европѣ? Привыкать къ рабству, измѣнять себѣ или въ Англіи ходить по міру. Поселиться въ Америкѣ еще хуже: это конецъ, это страна «забвенія родины», это новое отечество, тамъ другіе интересы, все другое; люди, остающіеся въ Америкѣ, выпадають изъ рядовъ. Что же лучше моей мысли (и лицо его просвѣтлѣло), что же лучше, какъ собраться въ кучку около нѣсколькихъ мачтъ и носиться по океану, закаляя себя въ суровой жизни моряковъ, въ борьбѣ съ стихіями, съ опасностью. Пловучая революція, готовая пристать къ тому или другому берегу, независимая и недосягаемая!»

Въ эту минуту онъ мнѣ казался какимъ-то классическимъ героемъ, лицомъ изъ Энеиды, о которомъ — живи онъ въ иной вѣкъ—сложилась бы своя легенда, свое Arma virumque cano!

Орсини былъ совсёмъ другого рода человёкъ. Дикую силу и страшную энергію свою онъ доказалъ 14 января 1858 года, въ rue Lepelletier; онё пріобрёли ему имя и положили его тридцатишестилётнюю голову подъ ножъ гильотины. Я познакомился съ Орсини въ Ниццё, въ 1851 году; временами мы были даже очень близки, потомъ расходились, снова сближались, наконецъ, какаято сёрая кошка пробёжала между нами въ 1856 году, и мы хотя примирились, но уже не по-прежнему смотрёли другь на друга.

N Такія личности, какъ Орсини, развиваются только въ Италіи, зато въ ней онъ развиваются во всъ времена, во всъ эпохи: заговорщики-художники, мученики и искатели приключеній, патріоты и кондотьеры, Теверино и Ріензи, все, что хотите-только не пошлые будничные мъщане. Такія личности ярко выръзываются въ льтописяхъ каждаго итальянскаго города. Онъ дивятъ добромъ, дивять зломъ, поражають силой страстей, силой воли. Безпокойная закваска бродить въ нихъ съ раннихъ лёть, имъ надобна опасность, надобенъ блескъ, лавры, похвалы; это натуры чисто южныя, съ острой кровью въ жилахъ, съ страстями, почти непонятными для насъ, готовыя на всякое лишеніе, на всякую жертву, изъ своего рода жажды наслажденія. Самоотверженіе, преданность идуть у нихъ вмѣстѣ съ мстительностью и нетерпимостью; онѣ просты во многомъ и лукавы во многомъ. Неразборчивые на средства, они неразборчивы и на опасности, потомки римскихъ «отцовъ отечества», и дѣти во Христѣ отцовъ іезуитовъ, воспитанные на классическихъ воспоминаніяхъ и на преданіяхъ средневъковыхъ смутъ, у нихъ въ душъ бродитъ бездна античныхъ

Digitized by Google

And the second s

добродѣтелей и католическихъ пороковъ. Они не дорожатъ своею жизнію, но не дорожатъ также и жизнію ближняго; стращная настойчивость ихъ равняется англосаксонскому упрямству. Съ одной стороны, наивная любовь къ внѣшнему, самолюбіе, доходящее до гщеславія, до сладострастнаго желанія упиться властью, рукоплесканіями, славой; съ другой—весь римскій героизмъ лишеній и смерти.

Людей этой энергіи останавливать можно только гильотиной; а то, едва спасшись оть сардинскихъ жандармовъ, они дѣлаютъ заговоры въ самыхъ когтяхъ австрійскаго коршуна и, на другой день послѣ чудеснаго спасенія изъ казематъ Мантуи, рукой, еще помятой отъ прыжка, начинаютъ чертить проектъ *гранатъ*, потомъ. лицомъ къ лицу съ опасностью, —бросаютъ ихъ подъ кареты. Въ самой неудачѣ они растутъ до колоссальныхъ размѣровъ и своею смертью наносятъ ударъ, стоящій осколка гранаты...

Орсини молодымъ человѣкомъ попалъ въ руки тайной полиціи Григорія XIV: онъ былъ судимъ за участіе въ романскомъ движеніи и, осужденный на галеры, просидѣлъ въ тюрьмѣ до амнистін Пія IX. Огромное знаніе народнаго духа и желѣзный закалъ характера вынесъ онъ изъ этой жизни съ контрабандистами, съ bravi. съ остатками карбонаровъ. Отъ этихъ людей, находившихся въ постоянной, ежедневной борьбѣ съ обществомъ, давившимъ ихъ, научился онъ искусству владѣть собой, искусству молчать, не только передъ судомъ, но и съ друзьями.

Люди въ родѣ Орсини сильно дѣйствуютъ на другихъ, они нравятся своей замкнутой личностью, и между тѣмъ съ ними не по себѣ: на нихъ смотришь съ тѣмъ нервнымъ наслажденіемъ, перемѣшаннымъ съ трепетомъ, съ которымъ мы любуемся граціознымъ движеніямъ и бархатнымъ прыжкамъ барса. Они дѣти, но дѣти элые. Не только Дантовъ адъ «вымощенъ» ими, но ими полны всѣ слѣдующіе вѣка, вырощенные на грозной поэзіи его и на озлобленной мудрости Маккіавелли. Маццини также принадаежитъ къ ихъ семьѣ, какъ Козимо Медичи, Орсини, какъ Іоаннъ Прочида. Изъ нихъ даже нельзя исключить ни велика́го «искателя морскихъ приключеній», Колумба, ни величайшаго «бандита» новѣйнихъ вѣковъ, Наполеона Бонапарта.

Орсини былъ поразительно хорошъ собой: вся наружность его, стройная и граціозная, невольно обращала на него вниманіе; онъ былъ тихъ, мало говорилъ, размахивалъ руками меньше, чѣмъ его соотечественники, и никогда не подымалъ голоса. Длинная, черная борода (какъ онъ носилъ ее въ Италіи) придавала ему видъ какого-то молодого этрурійскаго жреца. Вся голова его была необыкновенно красива и развѣ только нѣсколько попорчена неправильной линіей носа. И при всемъ этомъ въ чертахъ Орсини,

въ его глазахъ, въ его частой улыбкѣ, въ его кроткомъ голосѣ было что-то останавливавшее близость. Видно было, что онъ держитъ себя на уздѣ, никогда вполнѣ не отдается и удивительно владѣетъ собой; видно было, что съ этихъ улыбающихся губъ не пало ни одного слова безъ его воли, что за этими внутрь сверкающими глазами какія-то пропасти, что тамъ, гдѣ нашъ братъ призадумается и отшарахнется, онъ улыбнется, не перемѣнится въ лицѣ, не повыситъ голоса и—пойдетъ далѣе безъ раскаянія и сомнѣнія.

Весною 1852 года Орсини ждалъ очень важной въсти по семейнымъ дѣламъ; его мучило, что онъ не получалъ письма, онъ мнѣ говорилъ это много разъ, и я зналъ, въ какой тревогѣ онъ жилъ. Разъ, во время обѣда, при двухъ-трехъ постороннихъ, вошелъ почталіонъ въ переднюю; Орсини велѣлъ спросить, нѣтъ ли письма къ нему; оказалось, что какое-то письмо дѣйствительно было къ нему, онъ взглянулъ на него, положилъ въ карманъ и продолжалъ разговоръ. Часа черезъ полтора, когда мы остались втроемъ, Орсини намъ сказалъ: «Ну, слава Богу, наконецъ-то получилъ я отвѣтъ, все очень хорошо.» Мы, знавшіе, что онъ ожидаетъ письма, не догадались, до того равнодушно онъ распечаталъ письмо и потомъ положилъ его въ карманъ; такой человѣкъ родился заговорщикомъ. Онъ и былъ имъ всю жизнь.

И что же сдѣлалъ онъ съ своей энергіей, Гарибальди съ своей отвагой, Піанори съ своимъ револьверомъ, Пизакане и другіе мученики, кровь которыхъ еще не засохла? Отъ австрійцевъ Италію освободитъ развѣ Піемонтъ; отъ неаполитанскаго Бурбона—толстый Мюратъ, оба подъ покровительствомъ Бонапарта. O divina Comedia!—или просто Comedia! въ томъ омыслѣ, какъ папа Кіарамонти говорилъ Наполеону въ Фонтенебло.

... Съ двумя лицами, о которыхъ я упомянулъ, говоря о первой встръчъ съ Маццини, я впослъдствіи очень сблизился, особенно съ Саффи.

Медичи—ломбардъ. Въ начальной юности, томимый безнадежнымъ положеніемъ Италіи, онъ уѣхалъ въ Испанію, потомъ въ Монтевидео, въ Мексику; онъ служилъ въ рядахъ кристиносовъ, былъ, кажется, капитаномъ и, наконецъ, возвратился на родину, послѣ избранія Мастая Феррети. Италія оживала, Медичи бросился въ движеніе. Начальствуя римскими легіонерами во время осады, онъ надѣлалъ чудеса храбрости; но французскіе орды все-таки вошли въ Римъ по трупамъ многихъ благородныхъ жертвъ—по трупу Лавирона, который, какъ бы въ искупленіе своему народу, дрался противъ него и палъ, сраженный французской пулей въ воротахъ Рима.

Трибунъ-воинъ Медичи долженъ рисоваться въ воображеніи кондотьеромъ, загорѣвшимъ отъ пороха и отъ троцическаго солнца, съ рѣзкими чертами, съ отрывистой, громкой рѣчью, съ энергической мимикой. Блѣдный, бѣлокурый, съ нѣжными чертами, съ глазами, исполненными кротости, съ изящными манерами, Медичи скорѣе походилъ на человѣка, проводившаго всю жизнь въ дамскомъ обществѣ, чѣмъ на герильяса и агитатора; поэть, мечтатель, тогда страстно влюбленный, въ немъ все было изящно и нравилось.

Нѣсколько недѣль, проведенныхъ съ нимъ въ Генуѣ, спѣлали инъ большое добро; это было въ самое черное для меня время, въ 1852 г., мѣсяца полтора послѣ похоронъ; я былъ сбитъ съ толку: вѣхи, знаки фарватера были потеряны, не знаю, былъ ли я похожъ и тогда на поврежденнаго, какъ замътилъ Орсини въ своихъ запискахъ, но мнѣ было скверно. Медичи жалѣлъ меня; онъ этого не говорилъ, но вечеромъ поздно, часовъ въ двѣнадцать, онъ стучалъ иной разъ ко мнѣ въ дверь и приходилъ поболтать. садясь на мою постель (мы разъ, бесёдуя съ нимъ такимъ образомъ, поймали на одбялъ скорпіона). Онъ стучалъ иной разъ и въ седьмомъ часу утра, говоря: «на двор'в прелесть, пойдемте въ Альбаро», --- тамъ жила красавица испанка, которую онъ любилъ. Онъ не надъялся на скорую перемъну обстоятельствъ, впереди виднѣлись годы изгнанія, все становилось хуже, тусклёе, но въ немъ было что-то молодое, веселое, иногда наивное; я это замёчаль почти у всёхь натурь этого закала.

Въ день моего отъёзда пришли ко мнё обёдать нёсколько близкихъ людей, Пизакане, Мордини, Козенцъ...

— Отчего, сказалъ я шутя, нашъ другъ Медичи, съ своими бълокурыми волосами и съвернымъ, аристократическимъ лицомъ, нацоминаетъ мнѣ скоръе какихъ-то вандиковскихъ рыцарей, чъмъ итальянца?

— Это натурально, прибавилъ, продолжая шутить, Пизакане: Джакомо—ломбардъ, онъ потомокъ какого-нибудь рыцаря».

— Fratelli,—сказалъ Медичи,—нѣмецкой крови въ этихъ жилахъ нѣтъ ни капли, ни одной капли!

— Хорошо вамъ толковать; нътъ, вы приведите доказательство, объясните намъ, отчего у васъ съверныя черты, продолжалъ тотъ.

- Извольте, сказалъ Медичи, если у меня съверныя черты, то върно какая-нибудь изъ моихъ прабабушекъ забылась съ какимъ-нибудь полякомъ!

((Чище и проще Саффи я не встрёчалъ натуры между не-русскими. Западные люди часто бываютъ недальніе, и оттого кажутся простыми, недогадливыми; но талантливыя натуры рёдко бываютъ просты. У нѣмцевъ встрѣчается противная простота практическихъ недорослей; у англичанъ—простота отъ нерасторопности ума, оттого, что они все какъ-будто съ просонья, не могутъ порядкомъ придти въ себя. Зато французы постоянно исполнены заднихъ мыслей, заняты своей ролью. Рядомъ съ отсутствіемъ простоты, у нихъ другой недостатокъ: всѣ они прескверные актеры и не умѣютъ скрыть игры. Ломанье, хвастовство и привычка къ фразѣ до такой степени проникли въ кровь и плоть ихъ, что люди гибли, платили жизнію изъ-за актерства, и жертва ихъ все-таки была ложь. Это страшныя вещи, многіе негодуютъ за высказызаніе ихъ, но обманываться еще страшнѣе.

Воть почему становится такъ отрадно, такъ легко дышать, когда на этомъ толкунѣ посредственностей съ притязаніями и талантовъ съ несноснымъ жеманствомъ и самохвальствомъ встрѣчается человѣкъ сильный, безъ малѣйшихъ румянъ, безъ притязаній, безъ самолюбія, кричащаго какъ ножъ по тарелкѣ. Точно ивъ душнаго театральнаго коридора, освѣщеннаго лампами, выходишь на солнце, послѣ утренняго спектакля, и, вмѣсто картонныхъ магнолій и пальмъ изъ парусины, видишь настоящія липы и дышишь свѣжимъ, здоровымъ воздухомъ. Къ этого рода людямъ принадлежитъ Саффи. Маццини, старикъ Армеллини и онъ были тріумвирами во время Римской республики. Саффи завѣдывалъ министерствомъ внутреннихъ дѣлъ и, до конца борьбы съ французами, былъ на первомъ планѣ; а на первомъ планѣ значило тогда—подъ ядрами и пулями.

Онъ изъ своего изгнанія еще разъ переходилъ Апеннины: эту жертву принесъ онъ изъ благочестія, безъ вѣры, изъ чувства великой преданности, чтобъ не огорчить однихъ, чтобъ своимъ отсутствіемъ не послужить дурнымъ примѣромъ. Онъ прожилъ нъсколько недъль въ Болоньи, гдъ его въ 24 часа растръляли бы, если-бъ онъ попался; и задача его не состояла только въ томъ, чтобъ скрываться, ему надобно было дъйствовать, приготовлять движеніе, ожидая новостей изъ Милана. Я никогда отъ него не слышалъ объ особенностихъ этой жизни. Но я о ней слышалъ, и очень много, отъ человъка, который могъ быть судьей въ дълахъ отваги, и слышалъ въ то время, когда личныя отношенія ихъ сильно поколебались. Орсини его сопровождалъ черезъ Апеннины: онъ разсказывалъ мнё съ восхищеніемъ объ этом'ь ровномъ, свётломъ покоѣ, объ ясномъ, почти веселомъ расположении Саффи въ то время, когда они пѣшкомъ спускались съ горъ; въ виду всякаго рода враговъ, Саффи беззаботно пълъ народныя пёсни и повторялъ стихи Цанта...Я думаю, онъ и на нлаху пошелъ бы съ тёми же стихами и съ тёми же пёснями. вовсе не думая о своемъ подвигѣ.

Въ Лондонѣ, у Маццини или у его друзей, Саффи большей частію молчалъ, участвовалъ рѣдко въ спорахъ, иногда одушевлялся на минуту и опять утихалъ. Его не понимали, это было для меня ясно, il ne savait pas se faire valoir... Но я ни отъ одного итальянца изъ тѣхъ, которые отпадали отъ Маццини, не слыхалъ ни одного, ни малѣйшаго слова противъ Саффи.

Разъ, вечеромъ, зашелъ споръ между мной и Маццини о Леопарди.

Есть пьесы Леопарди, которымъ я страстно сочувствую. У него, какъ у Байрона, много убито рефлексіей, но у него, какъ у Байрона, стихъ иногда рёжетъ, дёлаетъ боль, будитъ нашу внутреннюю скорбь. Такія слова, стихи есть у Лермонтова, есть они и въ нёкоторыхъ ямбахъ Барбье.

Леопарди была послъдняя книга, которую читала, перелистывала передъ смертью Natalie...

Людямъ дёятельности, агитаторамъ, двигателямъ массъ непонятны эти ядовитыя раздумья, эти сокрушительныя сомнѣнія. Они въ нихъ видятъ одну безилодную жалобу, одно слабое уныніе. Маццини не могъ сочувствовать Леопарди, это я впередъ зналъ; но онъ на него напалъ съ какимъ-то ожесточеніемъ. Мнѣ было очень досадно; разумѣется, онъ на него сердился за то, что онъ ему не годился на пропаганду. Такъ Фридрихъ II могъ сердиться... я не знаю... ну, напримѣръ, зачѣмъ онъ не годился въ драбанты. Это возмутительное стѣсненіе личности, подчиненіе ихъ категоріямъ, кадрамъ,—точно историческое развитіе—барщина, на которую сотскіе гонять, не спрашивая воли, слабаго и крѣпкаго, желающаго и не желающаго.

Маццини сердился. Я, полушутя и полусерьезно, сказалъ ему:

— Вы, мнѣ кажется, имѣете зубъ на бѣднаго Леопарди за то, что онъ не участвоваль въ римской революціи, а, вѣдь, онъ имѣетъ важную извинительную причину; вы все ее забываете!

— Какую?

- Да то, что онъ умеръ въ 1836 году.

Саффи не выдержалъ и вступился за поэта, котораго онъ еще больше меня любилъ и, разумѣется, еще живѣе понималъ: онъ разбиралъ его съ тѣмъ эститеческимъ, художественнымъ чувствомъ, въ которомъ человѣкъ больше обличаетъ извѣстныя стороны своего духа, чѣмъ думаетъ.

Изъ этого разговора и изъ нѣсколькихъ подобныхъ, я понялъ, что въ сущности имъ не одинъ путь. У одного мысль ищетъ средствъ, сосредоточена на нихъ однихъ,—это своего рода бѣгство отъ сомнѣній; она жаждетъ только дѣятельности прикладной,—это своего рода лѣнь. Другому дорога объективная истина, у него мысль работаетъ; сверхъ того, для художественной натуры искус-

А. И. Герденъ, т. III.



5

ство дорого уже само по себъ, безъ его отношенія къ дъйствительности.

Оставивъ Маццини, мы еще долго толковали о Леопарди, онъ у меня былъ въ карманѣ; мы зашли въ кафе и еще прочли нѣкоторыя изъ моихъ любимыхъ пьесъ.

Этого было достаточно. Когда люди сочувственно встрѣчаются въ исчезающихъ оттѣнкахъ, они могутъ молчать о многомъ,—очевидно, что они согласны въ яркпхъ цвѣтахъ и въ густыхъ тѣняхъ.

Говоря о Медичи, я упомянуль одно глубоко трагическое лицо— Лавирона; съ нимъ я недолго былъ знакомъ, онъ промелькнуль мимо меня и исчезъ въ кровавомъ облакѣ. Лавиронъ былъ кончившій курсъ политехникъ, инженеръ и архитекторъ. Я познакомился съ нимъ въ самый разгаръ революціи, между 24 февраля и 15 мая (онъ тогда былъ канитаномъ національной гвардіи), въ его жилахъ текла, безъ всякой примѣси, энергическая, суровая, когда надобно, и добродушная, веселая галло-франкская кровь девяностыхъ годовъ. Я предполагаю, что таковъ былъ архитекторъ Клеберъ, когда онъ возилъ въ тачкѣ землю съ молодымъ актеромъ Тальмой, расчищая мѣсто для праздника федераціи.

Лавиронъ принадлежалъ къ небольшому числу людей, не опьянѣвшихъ 24 февраля отъ побѣды, отъ провозглашенія республики. Онъ былъ на баррикадахъ, когда дрались, и въ Hôtel de Ville, когда не-дравшиеся выбирали диктаторовъ. Когда прибыло новое правительство, какъ Deus ex mechina, въ ратушу, онъ громко претестовалъ противъ его избиранія и, витсть съ несколькими энергическими людьми, спрашивалъ, откуда оно взялось? почему оно правительство? Совершенно послѣдовательно Лавиронъ 15 мая ворвался съ парижскимъ народомъ въ мѣщанское собраніе и, съ обнаженной шпагой въ рукъ, заставилъ президента допустить на трибуну народныхъ ораторовъ. Дёло было потеряно. Лавиронъ скрылся. Онъ былъ судимъ и осужденъ par contumace. Реакція ньянѣла, она чувствовала себя сильной для борьбы и вскорѣ сильной для побъды,-туть іюньскіе дни, потомъ проскрипціи, ссылки, синій терроръ. Въ это самое время, однажды вечеромъ сидблъ я на бульварѣ передъ Тортони, въ толпѣ всякой всячины и, какъ въ Парижѣ всегда бываетъ, — въ умѣренную и неумѣренную монархію, въ республику и имперію-все это общество въ пересыпку съ шпіонами. Вдругъ подходить ко мнѣ-не вѣрю глазамъ--Лавиронъ.

— Здравствуйте! говорить онъ.

- Что за сумасшествіе? отвѣчаю я вполголоса и, взявъ его подъ руку, отхожу отъ Тортони.

- Какъ же можно такъ подвергаться и особенно теперь?

— Если бы вы знали, что за скука сидъть въ заперти и прятаться, просто съ ума сойдешь... я думалъ, думалъ, да и пошелъ гулять.

- Зачѣмъ же на бульваръ?

— Это ничего не значить. Здѣсь меня меньше знають, чѣмъ по ту сторону Сены, и кому жъ придетъ въ голову, что я стану прогуливаться мимо Тортони. Впрочемъ я ѣду...

— Куда?

— Въ Женеву, такъ тяжко и такъ все надобло; мы идемъ навстръчу страшнымъ несчастіямъ. Паденіе, паденіе, мелкость во всъхъ, во всемъ. Ну, прощайте, прощайте, и да будетъ наша встръча повеселье.

Въ Женевъ Лавиронъ занимался архитектурой, что-то строилъ, вдругъ объявлена война «за папу» противъ Рима. Французы сдълали свою въроломную высадку въ Чивита-Веккіи и приближались къ Риму. Лавиронъ бросилъ циркуль и поскакалъ въ Рамъ. «Надобно вамъ инжинера, артиллериста, солдата... Я французъ, я стыжусь за Францію и иду драться съ моими соотечественниками», говорилъ онъ тріумвирамъ, и пошелъ жертвой искупленія въ ряды римлянъ. Съ мрачной отвагой шелъ онъ впередъ, когда все было потеряно, онъ еще дрался и палъ въ воротахъ Рима, сраженный французскимъ ядромъ.

Французскія газеты похоронили его рядомъ ругательствъ, указывая судъ божій надъ преступнымъ измѣнникомъ отечества!

... Когда человъкъ, долго глядя на черныя кудри и черные глаза, вдругъ обращается къ бълокурой женщинъ съ свътлыми бровями, нервной и блъдной, взглядъ его всякій разъ удивляется и не можетъ сразу придти въ себя. Разница, о которой онъ не думалъ, которую забылъ, невольно, физически навязывается ему.

Точно то же дѣлается при быстромъ переходѣ отъ итальянской эмиграціи къ нѣмецкой.

Нъмецъ теоретически развить, безъ сомнѣнія, больше, чімъ всѣ народы, но проку въ этомъ нѣть до сихъ поръ. Изъ католическаго фанатизма онъ перешелъ въ протестантскій піэтизмъ трансцендентальной философіи и поэтизмъ филологіи, а теперь понемногу перебирается въ положительную науку; онъ «во всѣхъ классахъ учится прилежно», и въ этомъ вся его исторія, на страшномъ судѣ ему сочтутъ баллы. Народъ Германіи, менѣе учившійся, много страдалъ; онъ купилъ право на протестантизмъ— Тридцатилѣтней войной, право на независимое существованіе, т. е. на блѣдное существованіе подъ надзоромъ Россіи,—борьбой съ Наполеономъ. Его освобожденіе въ 1814, 1815 г. было совершениѣйшей реакціей, и когда на мѣсто Жерома Бонапарта явился.

5\*

Digitized by GOOS

a little

der Landesvater, въ пудреномъ парикѣ и залежавшемся мундирѣ стараго покроя, и объявилъ, что на другой день назначается, по порядку, положимъ, 45-й парадъ (сорокъ четвертый былъ до революціи), — тогда всѣмъ освобожденнымъ показалось, что они вдругъ потеряли современность и воротились къ другому времени, каждый щупалъ, не выросла ли у него коса съ бантомъ на затылкѣ. Народъ принималъ это съ простодушной глупостью и пѣлъ Кернеровы пѣсни. Науки шли впередъ. Греческія трагедіи давались въ Берлинѣ, драматическія торжества для Гёте въ Веймарѣ.

Самые радикальные люди между нёмцами въ частной жизни остаются филистерами. Смёлые въ логикѣ, они освобождають себя отъ практической послѣдовательности и впадають въ вопіющія противорѣчія. Германскій умъ въ революціи, какъ во всемъ, береть общую идею, разумѣется въ ея безусловномъ, т. е. недѣйствительномъ значеніи, и довольствуется идеальнымъ построеніемъ ея, воображая, что вещь сдѣлана, если она понята, и что фактъ такъ же легко кладется подъ мысль, какъ смыслъ факта переходитъ въ сознаніе.

Англичанинъ и французъ исполнены предразсудковъ, нѣмецъ ихъ не имѣетъ; но и тотъ, и другой въ своей жизни послѣдовательнѣе: то, чему они покоряются, можетъ бытъ и нелѣпо, но признано ими. Нѣмецъ не признаетъ ничего, кромѣ разума и логики, но покоряется многому изъ видовъ,—это кривленіе душой за взятки.

Французъ не свободенъ нравственно: богатый иниціативой въ дъятельности, онъ бъденъ въ мышленіи. Онъ думаетъ принятыми понятіями, въ принятыхъ формахъ; онъ пошлымъ идеямъ даетъ модный покрой и доволенъ этимъ. Ему трудно дается новое, даромъ что онъ бросается на него. Французъ тѣснить свою семью и върить, что это его обязанность, такъ, какъ върить въ почетный легіонъ, въ приговоры суда. Нѣмецъ ни во что не вѣрить, но пользуется на выборъ общественными предразсудками. Онъ привыкъ къ мелкому довольству, къ Wohlbehagen, къ покою и, переходя изъ своего кабинета въ Prunkzimmer или спальню, жертвуеть халату, покою и кухнё-свободную мысль свою. Нѣмецъ большой сибарить, этого въ немъ не замъчають, потому что его убогое раздолье и мелкая жизнь не казисты, но эскимосъ. который пожертвуеть всёмъ для рыбьяго жира, такой же эпикуреець, какъ Лукуллъ. Къ тому же нѣмецъ, лимфатическій отъ природы, скоро тяжелфеть и пускаеть тысячи корней въ извъстный образъ жизни; все, что можетъ его вывести изъ его привычки, ужасаеть его филистерскую натуру.

Всѣ нѣмецкіе революціонеры большіе космополиты, sie haben überwunden den Standpunkt der Nationalität, и всѣ исполнены са-

3

маго раздражительнаго, самаго упорнаго патріотизма. Они готовы принять всемірную республику, стереть границы между государствами, но чтобъ Тріестъ и Данцигъ принадлежали Германіи. Вънскіе студенты не побрезгали отправиться подъ начальство Радецкаго въ Ломбардію, они даже, подъ предводительствомъ какого-то профессора, взяли пушку, которую подарили Инспруку.

При этомъ заносчивомъ и воинственномъ патріотизмѣ Германія, со времени первой революціи и поднесь, смотрить съ ужасомъ направо, съ ужасомъ налѣво. Туть Франція съ распущенными знаменами переходитъ Рейнъ, тамъ Россія переходитъ Нѣманъ, и народъ въ двадцать пять милліоновъ головъ чувствуетъ себя круглой сиротой, бранится отъ страха, ненавидить отъ страха, и теоретически, по источникамъ, доказываетъ, чтобъ утѣшиться, что бытіе Франціи есть уже не бытіе, а бытіе Россіи не есть еще бытіе.

«Воинственный» конвентъ, собиравшійся въ Павловской церкви во Франкфуртъ и состоявшій изъ добрыхъ sehr ausgezeichneten in ihrem Fache профессоровъ, лекарей, теологовъ, фармацевтовъ и филологовъ, рукоплескалъ австрійскимъ солдатамъ въ Ломбардіи, тъснилъ поляковъ въ Познани. Самый вопросъ о Шлезвигъ-Гольштейнъ (Stammverwandt!) бралъ за живое только съ точки зрънія «Тейтчтума». Первое свободное слово, сказанное, послъ въковъ молчанія, представителями освобождающейся Германіи, было противъ притъсненныхъ, слабыхъ народностей; эта неспособность къ свободъ, эти неловко обличаемыя поползновенія удержать неправое стяжаніе, вызываютъ иронію: человъкъ прощаетъ дерэкія притязанія только за энергическія дъйствія, а ихъ не было.

Революція 1848 года имѣла вездѣ характеръ опрометчивости, невыдержки, но не имѣла ни во Франціи, ни въ Италіи почти ничего смѣшного; въ Германіи, кромѣ Вѣны, она была исполнена комизма несравненно больше юмористическаго, чѣмъ комизмъ прегадкой гётевской комедіи «der Bürgergeneral».

Не было города, «пятна» въ Германіи, въ которомъ при возстаніи не являлась бы попытка «комитета общественнаго спасенія», со всѣми главными дѣятелями, съ холоднымъ юношей *Сенъ-Жюстомъ*, съ мрачными террористами и военнымъ геніемъ, представлявшимъ Карно. Цвухъ-трехъ Робеспьеровъ я лично зналъ, они надѣвали всегда чистую рубашку, мыли руки и чистили ногти; зато были и растрепанные Коло д'Эрбуа, а если въ клубѣ находился человѣкъ, любившій еще больше пиво, чѣмъ другіе, и волочившійся еще открытѣе за штубенмедхенами,—это былъ Дантонъ, eine schwelgende Natur! • Французскіе слабости и недостатки долею улетучиваются при ихъ легкомъ и быстромъ характерѣ. У нѣмца тѣ же недостатки получаютъ какое-то прочное и основательное развитіе и бросаются въ глаза. Надобно самому видѣть эти нѣмецкіе опыты, представить so einen burschikosen Kamin de Paris въ политикѣ, чтобы оцѣнить ихъ. Мнѣ они всегда напоминали рѣзвость коровы, когда это доброе и почтенное животное, украшенное семеѣнымъ добродушіемъ, разыграется, завѣтреничаетъ на лугу и съ пресерьезной миной побрыкаетъ обѣнми задними ногами или пробѣжитъ косымъ галопомъ, погоняя себя хвостомъ.

Послъ дрезденскаго дъла я встрътилъ въ Женевъ одного изъ тамошнихъ агитаторовъ и началъ его тотчасъ распрашивать о Бакунинѣ. Онъ его превозносилъ и сталъ разсказывать, какъ онъ самъ начальствовалъ баррикадой, подъ его распоряженіями. Воспламенившись своимъ разсказомъ. онъ продолжалъ: «Революція-гроза. туть нельзя слушать ни сердца, ни сообразоваться съ обыкновенной справедливостью... Надобно самому побывать въ этихъ обстоятельствахъ, чтобъ внолнѣ понять Гору 1794 г. Представьте себѣ, вдругъ мы замѣчаемъ глухое движеніе въ королевской партін, намфренно распускаются ложные слухи, показываются люди съ подозрительными лицами. Я подумалъ-подумалъ и рѣшился *терроризовать* мою улицу:---Männer! говорю я моему отряду, подъ опасеніемъ военнаго суда, который при осадномъ положенія можеть сейчась лишить вась жизни въ случав ослушанія, приказываю вамъ, чтобъ всякій, безъ различія пола, возраста и званія, кто захотблъ бы перейти баррикаду, былъ захваченъ и, подъ строгимъ прикрытіемъ, приведенъ ко мнѣ,—такъ продолжалось болѣе сутокъ. Если бюргеръ, котораго ко мнѣ приводили былъ хорошій патріотъ, я его пропускалъ, но если это было подозрительное лицо, то я давалъ знакъ стражѣ»...

- И, сказалъ я съ ужасомъ, и она?

— И она ихъ отводила домой, прибавилъ гордо и самодовольно террористъ.

Къ характеристикъ нъмецкихъ освободителей прибавлю еще анекдотъ.

Исправлявшій должность министра внутреннихъ дѣлъ, юноша, о которомъ я помянулъ, разсказывая о визитѣ Густава ('труве, написалъ мнѣ черезъ нѣсколько дней записку, въ которой просилъ найти ему какую-нибудь работу. Я предложилъ ему переписывать для печати рукопись Vom Andern Ufer, писанную рукой Капа, которому я диктовалъ по-нѣмецки съ. русскаго оригинала. Молодой человѣкъ принялъ предложеніе. Черезъ нѣсколько дней онъ сказалъ мнѣ, что онъ такъ дурно помѣщенъ съ разными фрейшерлерами, что у него нѣтъ ни мѣста, ни ти-

шины, чтобъ заниматься, и просилъ позволеніе переписывать въ комнатѣ Капа. И тутъ работа не пошла. Министръ per interim приходилъ въ одиннадцать часовъ утра, лежалъ на диванѣ, курилъ сигары, пилъ пиво... и уходилъ вечеромъ на совѣщанія и собранія къ Струве. Капъ. деликатнѣйшій въ мірѣ человѣкъ, стыдился за него; такъ прошло съ недѣлю. Капъ и я, мы молчали, но эксъ-министръ прервалъ молчаніе: онъ попросилъ у меня запиской сто франковъ впередъ за работу. Я написалъ ему, что онъ такъ медленно работаетъ, что такой суммы я ему впередъ дать не могу, а если ему очень нужны деньги, то посылаю двадцать франковъ, несмотря на то, что онъ не переписалъ еще и на десять.

Вечеромъ министръ явился на сходку къ Струве и донесъ о моемъ анти-цивическомъ поступкѣ и о злоупотребленіи капиталомъ. Добрый министръ считалъ, что соціализмъ состоитъ не въ общественной организаціи, а въ безсмысленномъ дѣлежѣ безсмысленно полученнаго достоянія!

Несмотря на удивительный хаосъ, царившій въ головѣ (труве, онъ, какъ честный человѣкъ, разсудилъ, что я не совсѣмъ виноватъ, и что, можетъ, бургеру и брудеру лучше было бы переписывать больше, а денегъ впередъ просить меньше. Онъ уговаривалъ его не дѣлать изъ исторіи шума.

- Ну, такъ я отошлю ему деньги-mit Verachtung, сказалъ министръ.

--- Что за вздоръ, закричалъ одинъ фрейшерлеръ. Если брудеръ и бюргеръ не хочетъ ихъ брать, то я предлагаю сейчасъ на всъ послать за пивомъ и выпить на гибель der Besitzenden.

— Согласны?

— Да, да, согласны, браво!

— Выньемъ, кричалъ ораторъ, и дадимъ слово не кланяться русскому аристократу, который обидѣлъ брудера.

— Да. да, ненадобно кланяться.

Дъйствительно, шиво вышили и кланяться мнѣ перестали.

Всѣ эти смѣшные недостатки, вмѣстѣ съ особенной Plumpheit нѣмцевъ, оскорбляютъ южную натуру итальянцевъ и возбуждаютъ въ нихъ зоологическую, народную ненависть. Всего хуже, что хорошая сторона нѣмцевъ, т. е. сторона философскаго образованія, итальянцу равнодушна или недоступна, а сторона пошлая, тяжелая постоянно колетъ глаза. Итальянецъ часто ведетъ самую пустую и праздную жизнь, но съ какимъ-то артистическимъ, граціознымъ ритмомъ, и именно потому онъ всего меньше можетъ вынести медвѣжью шутку и фамильярное прикосновеніе жовіальнаго нѣмца.

Англо-германская порода гораздо грубфе франко-романской.

- 71 ---

Съ этимъ дѣлать нечего, это ея физіологическій признакъ, сердиться на него смѣшно. Пора понять разъ навсегда, что разныя породы людей, какъ разныя породы звѣрей, имѣють разные характеры и не виноваты въ этомъ. Никто не сердится на быка за то, что онъ не имѣетъ ни красоты лошади, ни быстроты оленя, никто не упрекаетъ лошадь за то, что ея филейныя мяса не такъ вкусны, какъ у быка; все, чего мы можемъ требовать отъ нихъ, во имя животнаго братства, это чтобъ они мирно паслись на одномъ и томъ-же полѣ, не бодаясь и не лягаясь. Въ природѣ все достигаетъ посильно, чего можетъ, складывается, какъ случится, и потомъ принимаетъ родовое pli; воспитаніе идетъ до извѣстной степени, исправляетъ одно, прививаетъ другое, но требовать отъ лошади бифштекса и отъ быковъ иноходи все-же нелѣпость.

Чтобъ наглазно понять разницу двухъ противоположныхъ традицій европейскихъ породъ, стоитъ взглянуть въ Парижѣ и въ Лондонѣ на уличныхъ мальчишекъ: я беру именно ихъ потому, что они неподдѣльны въ своей грубости.

Посмотрите, какъ парижскіе гамены смѣются надъ какимънибудь англійскимъ чудакомъ, и какъ лондонскіе мальчишки издъваются надъ французомъ; въ этомъ маленькомъ примъръ рѣзко высказываются два противоположные типа двухъ европейскихъ породъ. Парижскій гаменъ наглъ и привязчивъ, онъ можетъ быть несносенъ, но, во-первыхъ, онъ остеръ, его шалость ограничивается шутками, и онъ столько же смѣшить, сколько сердить; во-вторыхъ, есть слова, отъ которыхъ онъ краснфетъ и сейчасъ отстаетъ, есть слова, которыхъ онъ никогда не употребляеть, --- грубостью его остановить трудно, если же паціенть подниметь палку, то я не отвёчаю за послёдствія. Еще надобно замътить, что французскихъ мальчиковъ нужно чъмъ-нибудь поразить: краснымъ жилетомъ съ синими полосками, кирпичнымъ полуфракомъ, необычайнымъ кашне, лакеемъ, который несеть попугая, собаку, вещами, дёлаемыми одними англичанами и, замътьте, только внъ Англіи. Быть просто иностранцемъ не достаточно, чтобъ обратить гоненіе или смѣхъ.

Острота лондонскихъ мальчишекъ проще, она начинается съ ржанія при видѣ иностранца <sup>1</sup>), лишь бы онъ имѣлъ усы, бороду или шляпу съ широкими полями; потомъ они кричатъ разъ двадцать: french pig! french dog! Если иностранецъ обратится къ нимъ съ какимъ-нибудь отвѣтомъ, ржаніе и блеяніе удвоиваются; если онъ идетъ прочь, мальчишки бѣгутъ за нимъ, тогда остается ultima ratio поднять палку, а иногда и опустить ее на

1) Все это очень перемёнилось послё Крымской войны (1866).

перваго попавшагося. Послъ этого мальчишки бъгутъ, сломя голову, прочь, осыпая ругательствами, а иной разъ пуская издали грязью или камнемъ.

Во Франціи взрослый работникъ, сидѣлецъ или торговка никогда не участвуютъ съ gamins въ ихъ продѣлкахъ противъ иностранца; въ Лондонѣ, всѣ грязныя бабы, всѣ взрослые сидѣльцы хрюкають и помогаютъ мальчишкамъ.

Во Франціи есть щить, который тотчась останавливаеть самаго задорнаго мальчика, — это бъдность. Страна, которая не знаеть слова болѣе оскорбительнаго, какъ слово beggar, тъмъ больше преслъдуеть иностранца, чъмъ онъ беззащитнѣе и бъднѣе.

Одинъ итальянскій рефюжье, бывшій прежде офицеромъ въ австрійской кавалеріи и, безъ всякихъ средствъ, оставившій отечество послѣ войны, ходилъ, когда пришла зимняя пора, въ военной офицерской шинели. Это производило такой фуроръ на рынкѣ, по которому онъ долженъ былъ проходить всякій день, что крики «кто вашъ портной?» хохотъ и, наконецъ, подергиваніе за воротникъ дошли до того, что итальянецъ бросилъ свою шинель и ходилъ, дрогнувъ до костей, въ одномъ сюртукѣ.

Эта грубость въ уличной шуткѣ, этотъ недостатокъ деликатности, такта въ народѣ, съ своей стороны, объясняетъ, отчего женщинъ нигдѣ не бьютъ такъ часто и такъ больно, какъ въ Англіи<sup>1</sup>), отчего отецъ готовъ безчестить дочь, мужъ—жену, юридически преслѣдовать ихъ.

Уличныя грубости сильно оскорбляють сначала французовь и итальянцевъ. Нёмецъ, напротивъ, принимаеть ихъ съ хохотомъ, отвёчаетъ такимъ же ругательствомъ, перебранка продолжается, и онъ остается очень доволенъ. Обоимъ это кажется лю безностью, милой шуткой. «Bloody dog!» кричить ему, хрюкая, гордый британецъ.—«Стерва Джонъ Буль!» отвёчаетъ нёмецъ, и каждый идетъ своей дорогой.

Это обращеніе не ограничивается улицей: стоить только посмотрѣть на полемику Маркса, Гейнцена, Руге et consorts, которая съ 1849 г. не переставала и теперь продолжается по ту сторону океана. Глазъ нашъ не привыкъ видѣть въ печати такія выраженія, такія обвиненія: ничего не пощажено, ни личная честь, ни семейныя дѣла, ни повѣренныя тайны.

У англичанъ грубость пропадаетъ, поднимаясь на высоту таланта или аристократическаго воспитанія; у нѣмцевъ—никогда. Величайшіе поэты Германіи (за исключеніемъ Шиллера) впадають въ самую неотесанную вульгарность.

<sup>1</sup>) "Таймсъ" какъ-то, года два тому назадъ, считалъ, что среднимъ числомъ въ каждой части Лондона (ихъ десять) ежегодно бываетъ до 200 процессовъ о побояхъ женщинъ и дътей. А сколько побоевъ проходитъ безъ процессовъ?



Одна изъ причинъ дурного тона нѣмцевъ происходитъ отъ того, что въ Германіи вовсе не существуетъ воспитанія, въ нашемъ смыслѣ слова. Нѣмцевъ учатъ и учатъ много, но совсѣмъ не воспитываютъ, даже въ аристократіи, въ которой преобладаютъ казарменные, юнкерскіе нравы. У нихъ въ житейскихъ дѣлахъ отсутствуетъ эстетическій органъ. Французы его утратили, точно такъ, какъ они утратили изящество своего языка: нынѣшній французъ рѣдко умѣетъ написать письмо безъ конторскихъ или адвокатскихъ выраженій,—прилавокъ и казармы исказили ихъ нравы.

Въ заключеніе этого сравненія, я разскажу одинъ случай, въ которомъ я наглазно и лицемъ къ лицу видѣлъ всю пронасть, дѣлящую итальянцевъ отъ тедесковъ, и въ которую, сколько хочешь грузи амнистій и разглагольствованій о братствѣ народовъ, моста долго еще не составишь.

Отправляясь съ Тесье-дю-Моте въ 1852 году изъ Генуи въ . Іугано, мы пріѣхали ночью въ Арону, спросили, когда идеть нароходъ, узнали, что на другой день утромъ въ 8 часовъ, и легли спать. Въ половинѣ восьмого портье пришелъ взять напин чемоданы, и, когда мы вышли на берегъ, они уже были на палубѣ. Но, несмотря на то, вмѣсто того, чтобъ идти на пароходъ, мы глядѣли съ нѣкоторымъ недоумѣніемъ другъ другу въ глаза.

Надъ шипѣвшимъ и покачивавшимся пароходомъ развѣвался огромный бѣлый флагъ съ двуглавымъ орломъ, а на кормѣ красовалась надпись: Fürst Radetzky. Мы забыли съ вечера спросить. какой пароходъ отходитъ: австрійскій или сардинскій. Тесье, по Версальскому суду, былъ осужденъ in contumaciam на депортацію. Хотя Австріи до этого и не было дѣла, но какъ не воспользоваться случаемъ, ну, хоть за справками мѣсяцевъ шесть продержать въ тюрьмѣ. Примѣръ Бакунина показывалъ, что онн могутъ сдѣлать со мной. По договору съ Піемонтомъ, австрійцы не имѣли права требовать паспортовъ у тѣхъ, которые, не высаживаясь на ломбардскій берегъ, ѣхали въ Могадино, принадлежащій Швейцаріи,—но я думаю, что они не побрезгали бы, если-бъ можно было, такимъ простымъ средствомъ, чтобъ схватить Маццини или Кошута.

- Что-же, сказалъ Тесье, въдь, идти назадъ смъшно!

-- «Ну, такъ впередъ!» и мы пошли на палубу.

Когда канатъ былъ взятъ, пассажировъ окружили взводомъ солдатъ съ ружьями. За чѣмъ?—не знаю; на пароходѣ стояли двѣ небольшія пушки, особымъ образомъ прикрѣпленныя. Когда пароходъ пошелъ, солдатъ распустили. Въ каютѣ, на стѣнѣ, висѣлн правила: въ нихъ было подтверждено, что ѣдущіе не въ Ломбардію не обязаны предъявлять паспортовъ, но было добавлено, что если

кто-нибудь изъ этихъ лицъ сдѣлаетъ какой-либо проступокъ противъ К. К. (kaiserlich-königlichen) полицейскихъ уставовъ, тотъ имѣетъ быть судимъ по австрійскимъ законамъ. Ог donc, носить калабрійскую шляпу или трехцвѣтную кокарду было уже австрійское преступленіе. Только тогда я вполнѣ оцѣнилъ, въ какихъ мы когтяхъ. Однако я далекъ отъ того, чтобъ раскаиваться въ моей поѣздкѣ: все время нашего пути ничего не произошло особаго, но я сдѣлалъ богатый штудіумъ.

На палубѣ сидѣло нѣсколько итальянцевъ; мрачно, молча курили они сигары, съ затаенной ненавистью посматривая на суетившихся во всѣ стороны и безъ всякой нужды бѣлобрысыхъ и одѣтыхъ въ бѣлые сюртуки офицеровъ. Надобно замѣтить, что въ ихъ числѣ были мальчишки лѣтъ двадцати и вообще они были молодые люди; я теперь слышу дребезжащій, горловой, казарменный голосъ, наглый смѣхъ, похожій на кашель, и къ тому еще отвратительный австрійскій акцентъ въ нѣмецкомъ языкѣ. Повторяю, не было ничего ужаснаго, но я чувствовалъ, что за эту манеру стоять, повернувшись спиной возлѣ самаго носа, ломаться и показывать: «мы де побѣдители—наша взяла», слѣдовало бы ихъ всѣхъ бросить въ воду, и еще больше чувствовалъ я, что былъ бы радъ, если-бъ это случилось, и охотно помогъ бы.

Кто далъ бы себѣ трудъ счетомъ пять минутъ посмотрѣть на тѣхъ и другихъ, тотъ непремѣнно понялъ-бы, что туть и рѣчи быть не можетъ о примиреніи, что въ крови у этихъ людей лсжитъ ненависть другъ къ другу, которую распустить, смягчить, привесть къ безобидному племенному различію надобно вѣка времени.

Послѣ полудня часть пассажировъ сошла въ каюту, другіе спросили себѣ завтракъ на налубу. Туть физическая разница еще рѣзче выразилась. Я смотрѣлъ съ удивленіемъ — ни одного общаго пріема. Итальянцы тли мало, съ той врожденной, натуральной граціей, съ которой они все дѣлають. Офицеры рвали куски, жевали вслухъ, бросали кости, толкали тарелки, одни, наклонясь къ самому столику, съ особенной ловкостью и необыкновенной скоростью плескали съ ложки супъ въ ротъ, другіе ъли съ ножа, безъ хлѣба и безъ соли, масло. Я посмотрѣлъ на этихъ артистовъ и, глядя на итальянца, улыбнулся, —онъ тотчасъ понялъ меня и, симпатически отвѣчая мнѣ улыбкой, показалъ полнъйшій видъ отвращенія. Еще замъчаніе: въ то время, какъ итальянцы съ улыбкой и мягкостью спрашивали тарелку, вина, каждый разъ благодаря головой или взглядомъ человѣка, австрійцы обращались возмутительно съ прислугой, такъ, какъ русские отставные корнеты и прапорщики обращаются съ крѣпостными при чужихъ.

Для закуски, молодой, долговязый, съ свътложелтыми волосами офицерикъ позвалъ солдата лътъ пятидесяти, поляка или кроата по лицу, и началъ его ругать за какую-то оплошность. Старикъ стоялъ, какъ слъдуетъ, на вытяжкъ и, когда офицеръ кончилъ, хотълъ было что-то ему сказать; но лишь только онъ произнесъ: «Ваше благородіе»,—«Молчать», закричалъ раздавленнымъ голосомъ свътложелтый, и «маршъ!» Потомъ, обращаясь къ товарищамъ, какъ ни въ чемъ не бывало, онъ принялся снова за циво. Зачъмъ же все это было дълать при насъ? Да уже не было ли это нарочно сдълано для насъ?

Когда мы вышли на землю, у Могадина, натерпѣвшееся сердце не выдержало, и мы, обернувшись къ пароходу, который еще стоялъ, прокричали: Viva la Republica!—а одинъ итальянецъ, качая головой, повторялъ: o, brutissimi, brutissimi!

Не рано-ли такъ опреметчиво толковать о солидарности народовъ, о братствѣ, и не будетъ-ли всякое насильственное прикрытіе вражды однимъ лицемѣрнымъ перемиріемъ? Я вѣрю, что національныя особенности настолько потеряютъ свой оскорбительный характеръ, насколько онъ теперь потерянъ въ образованномъ обществѣ; но, вѣдь, для того, чтобъ это воспитаніе проникло во всю глубину народныхъ массъ, надобно много времени. Когда-же я посмотрю на Фокстонъ и Булонь, на Дувръ и Кале, тогда мнѣ становится страшно и хочется сказать—много вѣковъ.

## ГЛАВА ХХХУШ.

🕂 Швейцарія.-Джемсъ Фази и Рефюжье.-Monte-Rosa.

Волненіе Европы еще такъ сильно качало въ 1849 г., что трудно было установить, живши въ Женевѣ, вниманіе на одной Швейцаріи. Къ тому же политическія партіи довольно похожи на правительство въ искусствѣ отводить глаза путешественнику. Попадая подъ ихъ вліяніе, онъ все видить, но видитъ не просто, а подъ извѣстнымъ угломъ; онъ не можетъ выйти изъ заколдованнаго круга. Его первое впечатлѣніе подтасовано, закуплено, не ему принадлежитъ. Пристрастный взглядъ партіи застаетъ его врасплохъ, неприготовленнаго, равнодушнаго, обезоруженнаго, такъ сказать, и, прежде чѣмъ онъ спохватится, дѣлается его взглядомъ.

Въ 1849 году я зналъ одну радикальную Швейцарію, ту, которая сдѣлала демократическій перевороть, ту, которая въ 1847 году подавила Зондербундъ. Потомъ, окруженный больше и больше

выходцами, я дѣлилъ ихъ негодованіе на малодушное федеральное правительство и на жалкую роль, которую оно играло передъ реакціонными сосѣдями.

77 -

Больше и лучше узналъ я Швейцарію въ слъдующія поъздки, и всего больше въ Лондонъ. Въ томномъ досугъ 53 и 54 годовъ я иногому научился и на многое, изъ прошедшаго и видъннаго прежде, иначе взглянулъ.

Швейцарія прошла труднымъ искусомъ. Между развалинами цѣлаго міра свободныхъ учрежденій, между обломками цивилизацій, шедшихъ ко дну, перетирая другъ друга, середь гибели всѣхъ человѣческихъ условій жизни, всѣхъ государственныхъ формъ въ пользу грубаго деспотизма, двѣ страны остались, какъ были. Одна за своимъ моремъ, другая за своими горами, обѣ средневѣковыя республики, обѣ, прочно вросшія въ землю вѣковыми нравами.

Но какая разница въ силѣ и положеніи между Англіей и Швейцаріей! Если Швейцарія и представляеть сама островъ за своими горами, то ея промежуточное положеніе и духъ народный обязывають ее, съ одной стороны, къ трудному лавированію, съ другой, къ сложному поведенію. Въ Англіи собственно народъ повоенъ, онъ вѣка на три отсталъ. Дѣятельная часть Англіи принадлежить извѣстной средѣ; большинство народа внѣ движенія; ее едва колеблеть чартизмъ, и то исключительно между городскими работниками. Англія стоить въ сторонѣ, выбрасываеть за океанъ горючія вещества, по мѣрѣ ихъ накопленія, и тамъ они торжественно взрастають. Идеи не тѣснятся въ нее съ материка, а входять тихо, переложенныя на ея нравы и переведенныя на ея языкъ.

Совсѣмъ другое дѣло въ Швейцаріи: въ ней нѣтъ кастъ, даже нѣтъ яркихъ предѣловъ между горожанами и сельскими жителями. Патріархальные патриціи кантоновъ оказались несостоятельными при первомъ напорѣ демократическихъ идей. Черезъ Швейцарію идутъ взадъ и впередъ всѣ ученія, всѣ идеи, и всѣ оставляютъ слѣды. Она говоритъ на трехъ языкахъ. Въ ней проповѣдывалъ кальвинъ, въ ней проповѣдывалъ портной Вейтлингъ, въ ней смѣялся Вольтеръ, въ ней родился Руссо. Страна эта, призванная вся, отъ пахаря и работника, къ самоуправленію, задавленная большими сосѣдями, безъ постоянной арміи, безъ бюрократіи и диктатуры, является, послѣ бурь революціи и сатурналій реакцій, той-же вольной, республиканской конфедераціей, какъ и прежде.

Желательно было-бы знать, какъ консерваторы объясняють, что единственныя покойныя земли въ Европъ тъ, въ которыхъ личная свобода и свобода ръчи всего меньше стъснены. Въ то время, какъ Австрійская имперія, напр., поддерживается рядомь Поведеніе федеральнаго совѣта въ отношеніи къ политическимъ выходцамъ, которыхъ они выбрасывали по первому требованію Австріи или Франціи, было позорно. Но отвѣтственность за него падаетъ исключительно на правительство; вопросы внѣшней политики совсѣмъ не такъ близки къ сердцу народа, какъ вопросы внутренніе. Въ сущности, всѣ народы занимаются только своимя дѣлами, остальное составляетъ или дальнее желаніе, или просто риторическое упражненіе, иногда откровенное, но и тогда рѣдко дѣльное. Народъ, составившій себѣ репутацію своимъ общечеловѣческимъ участіемъ ко всѣмъ и всему, наименѣе знаетъ географію п всего больше зараженъ нестерпимо-раздражительнымъ патріотизмомъ. Къ тому-же, швейцарецъ самою природой не увлекается вдаль: онъ сведенъ горами на свою родную долину, какъ житель приморскій на свой берегъ, и, пока его не трогаютъ на ней, онъ молчитъ.

Право, присвоенное себѣ федеральнымъ правительствомъ, распоряжаться выходцами, вовсе не *швейцарское*, по немъ вопросъ объ эмигрантахъ—вопросъ кантональный. Швейцарскіе радикалы, увлекаемые французскими теоріями, старались усилить сводное правительство въ Бернѣ и сдѣлали большую ошибку. По счастію, попытки централизаціи, кромѣ тѣхъ случаевъ, гдѣ практическая польза ихъ очевидна, какъ въ устройствѣ почтъ, дорогъ, единства монетъ, вовсе не народны въ Швейцаріи. Централизація можетъ многое сдѣлать для порядка, для разныхъ общихъ предпріятій, но она несовмѣстна съ свободой, ею легко народы доходять до положенія хорошо береженаго стада, или своры собакъ, ловко держимыхъ какимъ-нибудь доѣзжачимъ.

Оттого-то американцы и англичане столько-же ненавидять ее, сколько и швейцарцы.

Слабая числомъ, нецентрализованная Швейцарія—Гидра, Бріарей, ее не пришибешь однимъ ударомъ. Гдѣ ея голова? гдѣ ся сердце? Сверхъ того, безъ столицы нельзя себѣ представить короля. Король въ Швейцаріи такая-же нелѣпость, какъ табель о рангахъ въ Нью-Іоркѣ. Горы, республика и федерализмъ восиптали, сохранили въ Швейцаріи сильный, мощный кряжъ людей, такъ-же рѣзко разграниченный, какъ ихъ почва—горами, и такъже соединенный ими, какъ она.

Надобно видѣть, какъ гдѣ-нибудь на федеральномъ тирѣ собираются стрѣлки разныхъ кантоновъ, съ своими знаменами, въ

своихъ костюмахъ и съ карабиномъ за плечами. Гордые своей особенностью и своимъ единствомъ, они, сходя съ родныхъ горъ, братскими кликами привътствуютъ другъ друга и федеральный стягъ (остающійся въ томъ городъ, гдъ былъ послъдній тиръ), нисколько не смъшиваясь.

Въ этихъ празднествахъ вольнаго народа, въ его военной забавѣ, безъ пышной обстановки золотомъ шитой аристократіи, пестрой гвардіи — есть что-то торжественное и могучее. Вездѣ произносятся рѣчи, льется домашнее вино, раздаются крики, пѣсни, музыка, и всѣ чувствуютъ, что на ихъ плечахъ нѣтъ свинцовой плиты, гнетущей власти...

Въ Женевъ, вскоръ послъ моего пріъзда, давали объдъ ученикамъ всёхъ школъ передъ наступающими вакаціями. Джемсъ Фази (президенть кантона) пригласилъ меня на этотъ пиръ. На полѣ, въ Каружѣ, былъ разбить большой шатеръ. Совѣть и всѣ кантональныя знаменитости были налицо и объдали вмъстъ съ дътьми. Часть гражданъ, состоявшихъ на очереди, была созвана въ мундирахъ и съ ружьями, для почетной стражи. Фази произнесъ рѣчь, совершенно радикальную, поздравилъ получившихъ награды и предложилъ тостъ: «за будущихъ гражданъ!» при громѣ музыки и пушечныхъ выстрѣлахъ. Послѣ этого, дѣти, по два въ рядъ, отправились за нимъ въ поле, гдѣ были приготовлены разныя забавы, воздушные шары, акробаты и проч. Вооруженные граждане, т. е. отцы, дяди, старшіе братья учениковъ, составили шпалеры и, по мъръ того, какъ глава колонны проходила, они дълали на караулъ... Ца! на караулъ передъ сыновьями-мальчиками, передъ сиротами, воспитывающимися на счеть кантона... Дъти были почетные гости города—его «будущіе граждане». Странно все это нашему брату, бывавшему на институтскихъ и иныхъ торжественныхъ актахъ.

Странно и то, что каждый работникъ, каждый взрослый крестьянинъ, половые въ трактирахъ и ихъ хозяева, жители горъ и жители болотъ знаютъ хорошо дѣла кантона, принимаютъ въ нихъ участіе, принадлежатъ къ партіямъ. Языкъ ихъ, степень образованія очень мѣняются, и если женевскій работникъ напоминаетъ иногда ліонскаго клубиста, въ то время какъ простой житель горъ похожъ еще до сихъ поръ на лица, окружающія шиллеровскаго Теля, то это нисколько не мѣшаетъ тому и другому горячо заниматься общественными дѣлами. Во Франціи идутъ по городамъ отпрыски и развѣтвленія политическихъ и соціальныхъ обществъ, члены ихъ занимаются *революціоннымъ* вопросомъ и по дорогѣ знаютъ кое-что изъ настоящаго управленія. Но за то стоящіе внѣ ассоціаціи, а въ особенности крестьяне, ничего не знаютъ и вовсе не интересуются ни дѣлами Франціи, ни дѣлами департамента.

LE Ning

Наконецъ, и намъ, и французамъ бросается въ глаза отсутствіе всякихъ ризъ и облаченій, всей обстановки правительства. Президентъ кантона, президентъ федеральнаго собранія, статсъсекретари (т. е. министры), федеральные полковники ходятъ, какъ всѣ простые смертные, въ кафе, обѣдаютъ за общимъ столомъ, разсуждаютъ о дѣлахъ, спорятъ съ работниками, спорятъ при нихъ между собой, и все это запиваютъ вмѣстѣ съ другими иворнскимъ виномъ да киршемъ.

Сначала нашего знакомства съ Джемсомъ Фази, эта демократическая простота поражала меня, и я только впослъдствіи, вглядываясь ближе, увидълъ, что во всъхъ законныхъ случаяхъ правительство кантона вовсе не было слабо, несмотря на отсутствіе гардеробной важности, лампасовъ, плюмажей, щвейцаровъ съ булавой, вахмистровъ съ усами и прочихъ шалостей и ненужностей mise en scène.

Осенью 1849 началось гоненіе выходцевъ, искавшихъ убѣжища въ Швейцаріи; правительство было въ слабыхъ рукахъ доктринеровъ, федеральные министры потеряли голову. Застращенная конфедерація, отказавшая нѣкогда Людовику Филиппу въ высылкъ Людовика Наполеона, высылала теперь, по приказу послёдняго, людей, искавшихъ убъжища, и дёлала ту же любезность для Австріи и Пруссіи. Конечно, федеральное правительство имбло дбло не съ старымъ, толстымъ королемъ, не любившимъ крайнихъ мъръ, а съ людьми, у которыхъ на рукахъ еще не обсохла кровь, и которые были въ самомъ разгарѣ дикаго преслъдованія. Но чего же боялось федеральное собраніе? Если-бъ оно умёло смотрёть дальше своихъ горъ, тогда оно поняло бы, какую долю внутренняго страха покрывали нахальствами и угрозами сосёднія правительства. Ни одно изъ нихъ въ 1849 году не имѣло достаточной осѣдлости и нравственнаго сознанія своей силы, чтобъ начать войну. Стоило конфедераціи показать зубы, и они умолкли бы; доктринеры предпочли робкую уступчивость и начали мелкое, неблагородное гоненіе людей, которымъ некуда было дёться.

Долго нѣкоторые кантоны, и въ томъ числѣ Женевскій, противодѣйствовали Федеральному собранію, но, наконецъ, и Фази былъ увлеченъ, volens-nolens, въ преслѣдованіе выходцевъ.

Положеніе его было очень непріятно. Переходъ человѣка изъ заговорщиковъ въ правительство, какъ бы онъ естественъ ни былъ, имѣетъ свои комическія и досадныя стороны. Въ сущности, надобно сказать, что не Фази перешелъ въ правительство, а правительство перешло къ Фази, тѣмъ не менѣе прежній конспираторъ не всегда ладилъ съ президентомъ кантона. Ему приходилось бить по своимъ или иногда явно не слушаться феде-

ральныхъ приказовъ, принимать такія мѣры, противъ которыхъ онъ лѣтъ десять къ ряду ораторствовалъ. Онъ дѣлалъ то и другое по капризу, и этимъ возбуждалъ противъ себя обѣ стороны.

Фази человѣкъ большой энергіи и большихъ государственныхъ талантовъ, но слишкомъ французъ, чтобы не любить крутыя мѣры, централизацію, власть. Онъ всю жизнь провелъ въ политической борьбѣ. Молодымъ человѣкомъ мы его встрѣчаемъ на парижскихъ баррикадахъ 1830 года, а потомъ въ Отель-де-Виль, въ числѣ той молодежи, которая, вопреки Лафайету и банкирамъ, требовала провозглашенія республики. Перье и Лафитъ нашли, что «лучшая республика»—герцогъ Орлеанскій; онъ сдѣлался королемъ, а Фази бросился въ крайнюю республиканскую опнозицію. Тутъ онъ дѣйствуетъ съ Годфруа Кавеньякомъ и Марастомъ, съ обществомъ Des droits de l'homme и съ карбонарами, замѣшивается въ Савойскую экспедицію Маццини, издаетъ журналъ, который на французскій манеръ задавили пенями...

Убѣдившись, наконецъ, что во Франціи нечего дѣлать, онъ вспоминаетъ свою родину и переноситъ всю свою энергію, всю пріобрѣтенную ловкость политическаго дѣятеля, публициста и конспиратора на развитіе своихъ идей въ Женевскомъ кантонѣ.

Онъ задумалъ радикальный перевороть въ немъ и исполнилъ его. Женева возстала на свое старое правительство; пренія, нападки и отпоры перешли изъ камеръ и журналовъ на площадь, и Фази явился главою возмутившейся части города. Пока онъ распоряжался и устанавливалъ своихъ вооруженныхъ друзей, сѣдой старикъ смотрѣлъ изъ окна и, военный по профессіи, не могъ вытерпѣть, чтобъ не дать совѣта, какъ слѣдуетъ поставить пушку или отрядъ. Фази послушался. Совѣтъ былъ дѣльный, но кто же этотъ военный? Графъ Остерманъ-Толстой, главнокомандующій союзными арміями подъ Кульмомъ, уѣхавшій изъ Россіи при воцареніи Николая и жившій потомъ почти всегда въ Женевѣ.

Во время этого переворота Фази показалъ, что онъ вполнѣ обладаетъ не только тактомъ и вѣрностью взгляда, но и той дерзостью, которую Сенъ-Жюстъ считалъ необходимой для революціонера. Разбивши почти безъ кровопролитія консерваторовъ, онъ явился въ Большой совѣтъ и объявилъ ему, что онъ распущенъ. Члены хотѣли арестовать его и съ негодованіемъ спрашивали: «Во имя кого онъ осмѣливается такъ говорить?»

— «Во имя женевскаго народа, которому надобло дурное управленіе ваше, и который со мной»,—при этомъ Фази отдернулъ сукно въ дверяхъ Совѣта. Толпа вооруженныхъ людей наполнила залы, готовая, по первому слову Фази, опустить ружья и выстрѣлить. Старые «патриціи» и мирные кальвинисты смутились.—

А. И. Герцевъ, т. III.

6

«Ступайте вонъ, пока есть время», —замѣтилъ Фази, и они смиренно поплелись домой, а Фази сѣлъ за столъ и написалъ декретъ или плебисцитъ, объявлявшій, что народъ женевскій, уничтоживъ прежнее правительство, собирается для новыхъ выборовъ и для принятія новаго демократическаго уложенія, въ ожиданіи чего народъ ввѣряетъ исполнительную власть Джеемсу Фази. Это 18 Брюмера въ пользу демократіи и народа. Хотя онъ и выбралъ самъ себя диктаторомъ, но выборъ безспорно былъ очень удаченъ.

Съ тёхъ поръ, т. е. съ 1846 года, онъ управляеть Женевой. Такъ какъ по конституція президентъ избирается на два года и не можетъ быть избранъ два раза къ ряду, то черезъ два года женевцы назначаютъ кого-нибудь изъ блёдныхъ поклонниковъ Фази, и такимъ образомъ de facto онъ остается президентомъ къ всликой горести консерваторовъ и піэтистовъ, постоянно остающихся въ меньшинствѣ.

Фази показалъ новыя способности во время своего диктаторства. Администрація, финансы, все двинулось быстро впередъ; твердое проведеніе радикальныхъ началъ привязало къ нему народъ. Фази явился такимъ же энергическимъ организаторомъ, какимъ былъ разрушителемъ. Женева расцвѣла при немъ. Это мнѣ говорили не одни друзья его, но люди совершенно посторонніе, между прочими и знаменитый побѣдитель подъ Кульмомъ, Остерманъ-Толстой.

Крутой и раздражительный, быстрый и безъ терпимости въ характеръ, Фази всегда имълъ въ себъ деспотически-республиканскія замашки; привыкнувъ къ власти, -- деспотическое pli стало иной разъ брать верхъ; къ тому же событія и идеи послѣ 1848 застали Фази врасплохъ, онъ былъ смущенъ съ одной стороны, обойденъ съ другой. Ну, вотъ она, эта республика, о которой онъ мсчталъ съ Годфруа Кавеньякомъ и Арманъ Карелемъ... а что-то неладно. Бывшій его товарищъ, Марасть, президенть національнаго собранія замѣчаеть ему, что онъ неосторожно отозвался о католицизмѣ «за завтракомъ, въ присутствіи секретаря», и говорить, что религію надобно беречь, чтобы не разсердить поповъ; когда эксъ-редакторъ National'я въ президентскомъ домѣ проходилъ изъ комнаты въ комнату, двое часовыхъ отдавали ему честь. Другой пріятель и протеже Фази пошелъ еще дальше: сдѣлался самъ президентомъ республики, но онъ уже не хочетъ знаться съ старымъ товарищемъ и идетъ въ Наполеоны. «Республика въ опасности!»-а работники и передовые люди не занимаются ею, они все толкують о соціализмѣ. Такъ вотъ виноватый, —и Фази съ упрямствомъ и озлоблениемъ опрокинулся на

соціализмъ. Это значило, что онъ достигъ своего предѣла, своего culminations punkt'a, какъ говорятъ нѣмцы, и пошелъ внизъ.

Онъ и Маццини, бывши соціалистами прежде соціализма, сдѣлались его врагами, когда онъ сталъ переходить изъ общихъ стремленій въ новую революціонную силу. Много поломалъ я копій съ обоими и съ удивленіемъ увидѣлъ, какъ мало можно взять логикой, когда человѣкъ не хочетъ убѣдиться. Если у того и у другого это была политика, уступка временной необходимости, то зачѣмъ-же было горячиться, зачѣмъ такъ хорошо играть свою роль, даже въ частной бесѣдѣ? Нѣтъ, тутъ былъ какой-то вубъ на новое ученіе, сложившееся оню ихъ круга; тутъ была даже злоба къ имени. Я разъ предлагалъ Фази называть соціализмъ въ нашихъ разговорахъ «Клеопатрой», чтобъ это слово не сердило его и не мѣшало своимъ звукомъ пониманію. Брошюры Маццини противъ соціализма впослѣдствів принесли больше вреда знаменитому агитатору, чѣмъ Радецкій,—но объ этомъ не здѣсь.

Разъ, пришедши домой, я нашелъ записку Струве; онъ меня извѣщалъ, что Фази изгоняетъ его и очень круто. Федеральное правительство давнымъ-давно предписало выслать Струве и Гейнцена; Фази ограничился тѣмъ, что сообщилъ имъ это. Что-же случилось новаго?

Фази не хотълъ, чтобъ Струве издавалъ въ Женевъ свой «Интернаціональный» журналь; онъ боялся и, можетъ, былъ правъ, что они вдвоемъ съ Гейнценомъ напечатають такой опасный вздоръ, что снова навлекутъ угрозы Франціи, вопль Пруссіп и скрежеть зубовъ Австріи. Какъ практическій человѣкъ могь думать, что этоть журналь состоится, я не знаю; довольно того, что онъ предложилъ Струве отказаться отъ журнала или тхать вонъ изъ Женевы. Отказаться въ ту минуту, когда Струве фанатически мечталъ, что онъ своимъ журналомъ окончательно побьеть «семь бичей рода человѣческаго», было выше силъ баденскаго революціонера. Тогда Фази послалъ къ нему квартальнаго съ приказомъ, чтобъ онъ сейчасъ оставилъ кантонъ. Струве сухо принялъ полицейскаго и объявилъ, что онъ еще не готовъ къ отъбзду. Фази обидблся за квартальнаго и велблъ полиціи сбыть Струве съ рукъ. Войти въ домъ безъ судебнаго приговора было невозможно; мъра, принятая въ Бернъ, была полицейская, а не судебная (то, что французы называють mesure de salut public). Полицейскій зналъ это, но, желая услужить Фази и, вѣроятно, расплатиться за дурной пріемъ, приготовилъ карету и сълъ съ товарищемъ гдб-то подъ липой, неподалеку отъ дома Струве.

Струве, втайнѣ довольный вновь начинающейся эрой гоненій

и мученичества и впередъ увѣренный, что важнаго ничего съ нимъ не сдѣлаютъ, разослалъ всѣмъ своимъ знакомымъ записки о случившемся. Въ ожиданіи ихъ пламеннаго участія и горячаго негодованія, онъ не вытерпѣлъ, чтобъ не сходить къ другу Гейнцену, который, съ своей стороны, получилъ такую же любезную цидулку отъ Фази. Такъ какъ Гейнценъ жилъ недалеко, то Струве ganz gemüthlich отправился къ нему, одѣтый по-домашнему и въ туфляхъ. Лишь только онъ поровнялся съ липой, за которой прятался лукавый сынъ Кальвина, какъ тотъ перерѣзалъ ему дорогу и, показавъ приказъ федеральнаго совѣта, требовалъ, чтобъ онъ слѣдовалъ за нимъ. Убѣдительность его приглашенія поддерживали два жандарма. Удивленный Струве, проклиная Фази и причисляя его къ числу «семи бичей», сѣлъ въ карету и покатился съ полицейскими въ Ваадскій кантонъ.

Со времени диктаторства Фази, еще ничего подобнаго не было въ Женевъ. Во всемъ этомъ было что-то грубое, ненужное и даже шутовское. Кипя досадой, возвращался я домой часу въ двънадцатомъ вечера; у pont des Bergues я встрътилъ Фази, онъ весело шелъ съ нъсколькими итальянскими выходцами.

- А, здравствуйте, что новаго? сказалъ онъ, увидавъ меня.

- Много, отвѣчалъ я съ изысканной сухостью.

- Что же такое?

— Да вотъ, напримъ́ръ, въ Женевъ́, точно въ Парижъ́, людей хватаютъ на улицъ́, насильно увозятъ, il n'y a plus de sécurité dans les rues,—я боюсь ходить...

— А, это вы говорите насчеть Струве... отвѣчаль Фази, успѣвшій разсердиться до того, что голось его сталь перерываться. Что-же прикажете дѣлать съ этими взбалмошными людьми? Я, наконецъ, усталъ, я покажу этимъ господамъ, что значитъ пренебрегать законами, явно не слушаться распоряженій федеральнаго совѣта...

- Право, сказалъ я, улыбаясь, которое вы предоставляете одному себъ.

— Что же, мнѣ изъ-за всякаго вырвавшагося изъ Бедлама подвергать опасности кантонъ, самого себя, и это при теперешнихъ обстоятельствахъ? Да мало еще, вмѣсто спасибо они грубятъ. Представьте себѣ, господа, я посылаю къ нему камиссара полиціи, а онъ только-что не вытолкалъ его,—это изъ рукъ вонъ! Не понимаютъ, что чиновникъ (magistrat), приходящій во имя закона, долженъ быть уважаемъ. Не правда-ли?

Товарищи Фази кивнули утвердительно головой.

--- Я не согласенъ, сказалъ я ему, и совсѣмъ не вижу причины уважать человѣка за то, что онъ полицейскій, и за то, что онъ пришелъ объявлять какой-нибудь вздоръ, написанный Фуре-

ромъ или Друэ въ Бернѣ. Можно быть не грубымъ, но для чего расточаться въ учтивостяхъ передъ человікомъ, который является ко мнѣ какъ врагъ, да еще какъ врагъ, поддерживаемый силой?

- Я отроду не слыхивалъ такихъ вещей, замътилъ Фази, подымая плечи и бросая на меня молніи своихъ взоровъ.

— Вамъ это ново, потому что вы никогда не думали объ этомъ.

— Вы не хотите понять разницы между уваженіемъ къ закону и раболѣпіемъ,—c'est parfaitement russe!

— Да гдѣ же это понять, когда у васъ уваженіе къ закону значить уваженіе къ квартальному или къ городовому сержанту?

— А знаете-ли вы, м. г., что комиссаръ полиціи, котораго я посылалъ, не только честибйшій челов'якъ, но и одинъ изъ преданнъйшихъ патріотовъ; я его видълъ на дълъ...

— И прекрасный отецъ семейства, продолжалъ я, да только ни мнѣ, ни Струве дѣла нѣтъ до этого; мы съ нимъ незнакомы, и явился онъ къ Струве вовсе не какъ образцовый гражданинъ, а какъ исполнитель притѣснительной власти...

— Да помилуйте, замѣтилъ все больше и больше сердившійся Фази, что вамъ дался этотъ Струве, да не вчера ли вы сами надъ нимъ хохотали...

 Не смѣяться-же мнѣ сегодня, если вы будете его вѣшать.
Знаете, что я думаю, онъ пріостановился: я полагаю, что овъ просто русскій агентъ.

- Господи, какой вздоръ! сказалъ я, расхохотавшись.

- Какъ вздоръ, закричалъ Фази еще громче, я вамъ говорю это серьезно!

Зная необузданно-вспыльчивый нравъ моего женевскаго тирана и зная, что, при всей раздражительности его, онъ въ сущности былъ во сто разъ лучше своихъ словъ и человъкъ не злой, я, можетъ, пропустилъ бы ему это поднятіе голоса; но тутъ были свидътели, къ тому-же онъ былъ президентъ кантона, а я такойже безпаспортный бродяга, какъ и Струве, и потому я стенторовскимъ голосомъ отвѣчалъ ему:

-- Вы воображаете, что вы президенть, такъ вамъ и достаточно что-нибудь сказать, чтобъ всѣ повѣрили?

Крикъ мой подъйствовалъ, Фази сбавилъ голосъ, но зато, безпощадно разбивая свой кулакъ о перила моста, онъ замътилъ:

— Да его дядя, Густавъ Струве, русскій повъренный въ ділахъ въ Гамбургъ.

— Это ужъ изъ «Волка и Овцы». Я лучше пойду домой. Прощайте!

— Въ самомъ дѣлѣ, лучше идти спать, чѣмъ спорить, а то еще мы поссоримся, замѣтилъ Фази, принужденно улыбаясь.

a s**alda**n s

Я пошелъ въ hôtel des Bergues, Фази съ итальянцами черезъ мостъ. Мы такъ усердно кричали, что нъсколько оконъ въ отелъ растворились, и публика, состоявшая изъ гарсоновъ и туристовъ, слушала наше преніе.

Между тёмъ квартальный и честнёйшій гражданинъ, который повезъ Струве, возвратился и не одинъ, а съ тёмъ-же Струве. Въ первомъ городкѣ Ваадскаго кантона, близъ Копета, гдѣ жили Стааль и Рекамье, случилось презабавное обстоятельство. Префектъ полиціи, горячій республиканецъ, услышавъ, какъ Струве былъ схваченъ, объявилъ, что женевская полиція поступила беззаконно, и не только отказался послать его далѣе, но воротилъ назадъ.

Можно себѣ представить бѣшенство Фази, когда онъ, на закуску нашего разговора, узналъ о благополучномъ возвращении Струве. Побранившись съ «тираномъ» письменно и словесно, Струве уѣхалъ съ Гейнценомъ въ Англію; тамъ-то Гейнценъ потребовалъ два милліона головъ и мирно уплылъ съ своимъ Пиладомъ въ Америку, сначала съ цѣлью зависти училище для молодыхъ джеицъ, потомъ, чтобъ издавать въ С. Луисѣ Піонера, журналъ, который и пожилымъ мужчинамъ не всегда можно читать.

Дней пять послѣ разговора у моста, я встрѣтился съ Фази въ café de la Poste.

— Что это васъ не видать давно, спросилъ онъ, неужели все сердитесь? Ну, уже эти мнѣ дѣла о выходцахъ, признаюсь, такая обуза, что съ ума можно сойти! Федеральный совѣтъ бомбардируетъ одной нотой за другой, а тутъ проклятый жекскій су-префектъ нарочно живетъ, чтобъ смотрѣть, интернированы-ли французы. Я стараюсь все уладить и за все за это свои-же сердятся. Вотъ теперь новое дѣло, и прескверное, я уже знаю, что меня будутъ бранить, а что мнѣ дѣлать. Онъ сѣлъ за мой столикъ и, понижая голосъ, продолжалъ:—это уже не фразы, не соціализмъ, а просто воровство.

Онъ подалъ мнѣ письмо. Какой-то нѣмецкій владѣтельный герцогъ жаловался, что, во время занятія фрейшерлерами его городишка, были ими похищены драгоцѣнныя вещи и, между прочимъ, рѣдкой работы старинный потиръ, что онъ находится у бывшаго начальника легіона Бленкера, а такъ какъ до свѣдѣнія его свѣтлости дошло, что Бленкеръ живетъ въ Женевѣ, то онъ и проситъ содѣйствія Фази въ отысканіи вещей.

- Что скажете? спросилъ торжествующимъ голосомъ Фази.

- Ничего. Мало ли что бываетъ въ военное время.
- Что-же по вашему дѣлать?
- Бросить письмо пли написать этому шуту, что вы вовсе

не сыщикъ его въ Женевѣ; что вамъ за дѣло до его посуды? Онъ долженъ радоваться, что Бленкеръ не повѣсилъ его, а туть онъ еще ищеть пожитки.

— Вы преопасный софисть, сказалъ Фази, да только вы не подумали, что такія продълки бросають тёнь на нашу партію... Этого такъ оставить невозможно.

— Не знаю, зачёмъ вы это принимаете къ сердцу. Такіе-ли дѣлаются ужасы на бѣломъ свѣтѣ. Что касается партіи и ея чести, вы, пожалуй, опять скажете, что я софисть, подумайте сами, неужели, давши ходъ этому дѣлу, вы ей сдѣлаете пользу? Оставьте безъ вниманія доносъ герцога, его примуть за клевету; а вотъ, какъ къ слуху о немъ прибавятъ, что вы посылали дѣлать обыскъ, да еще на бѣду что-нибудь найдутъ, тогда трудно будетъ оправдываться Бленкеру и всей партіи.

Фази откровенно удивлялся русскому безпорядку моихъ мнѣній.

Дѣло Бленкера кончилось какъ нельзя лучше. Его не было въ Женевѣ, жена его, при появленіи слѣдственнаго судьи и полиціи, показала спокойно вещи и деньги, разсказала, откуда онѣ, и, услышавъ о сосудѣ, сама отыскала его,—это былъ весьма простой серебряный потиръ. Его взяли молодые люди, бывшіе въ ополченіи, и поднесли въ память побѣды своему полковнику.

Фази впослѣдствіи извинялся передъ Бленкеромъ, соглашаясь, что поторопился въ этомъ дѣлѣ. Неумѣренная любовь раскрывать истину, добираться до подробностей въ дѣлахъ уголовныхъ, преслѣдовать съ ожесточеніемъ виноватыхъ, сбивать ихъ—все это чисто-французские недостатки, судопроизводство для нихъ кровожадная игра, въ родѣ травли для испанцевъ. Прокуроръ, какъ ловкій тореадоръ, униженъ и оскорбленъ, ежели травимый звѣрь уцѣлѣетъ. Въ Англіи нѣтъ ничего подобнаго: судья смотритъ хладнокровно на подсудимаго, не усердствуетъ, и почти доволенъ, когда присяжные не даютъ обвинительнаго приговора.

Съ своей стороны, рефюжье дразнили Фази и отравляли дни его. Все это понятно и къ этому нельзя быть слишкомъ строгимъ. Страсти, распахнувшіяся во время революціонныхъ движеній, не угомонились отъ неудачи и, не имѣя другого выхода, выражались въ строптивомъ безпокойствѣ духа. Людямъ этимъ смертельно хотѣлось говорить именно въ то время, когда приходилось замолкнуть, отступить на второй планъ, стереться, сосредоточиться, а они, совсѣмъ напротивъ, старались не сходить со сцены и заявляли всѣми средствами свое существованіе; они писали брошюры, писали въ журналахъ, говорили на сходкахъ, говорили въ кафе, распространяли ложныя новости и стращали глупыя правительства близкимъ возстаніемъ. Большая часть изъ нихъ принадлежала къ числу самыхъ безопасныхъ хористовъ революцій,

the second second

но устрашенныя правительства съ обратнымъ безуміемъ вѣрили ихъ силѣ и, непривычныя къ свободной и смѣлой рѣчи, кричали о неминуемой опасности, о гибели религіи, трона, семьи, и требовали, чтобъ федеральный совѣтъ изгналъ этихъ страшныхъ людей мятежа и разрушеній.

Одна изъ первыхъ мѣръ, принятыхъ швейцарскимъ правительствомъ, состояла въ удаленіи отъ французской границы тѣхъ изъ рефюжье, которые особенно не нравились Наполеону. Исполнить эту мѣру было очень противно для Фази; онъ почти со всѣми былъ лично знакомъ. Объяснивъ имъ приказъ оставить Женеву, онъ старался не знать, кто уѣхалъ, кто нѣтъ. Неуѣхавшимъ еще надобно было отказаться отъ главныхъ кафе, отъ pont des Bergues,—этого-то они и не хотѣли уступить. Отсюда выходили смѣшныя пансіонскія сцены, въ которыхъ участвовали бывшіе народные представители, люди съ сѣдыми волосами, за сорокъ лѣтъ извѣстные писатели—съ одной стороны, и съ другой—президентъ свободнаго кантона да полицейскіе агенты рабскихъ сосѣдей Швейцаріи.

Разъ при мнѣ жекскій су-префектъ спросилъ ироническимъ тономъ у Фази:

— M. le Président, а что, такой-то въ Женевъ?

— Давнымъ-давно нътъ, отвъчалъ отрывисто Фази.

— Я очень радъ, замѣтилъ су-префектъ, и пошелъ своей дорогой. А Фази, неистово схвативъ меня за руку и судорожно указывая на человѣка, спокойно курившаго сигару, сказалъ мнѣ:

— Вотъ онъ! вотъ онъ!—пойдемте въ другую сторону, чтобъ не встрѣтить этого разбойника. Это адъ, да и только!

Я не могъ удержаться отъ смѣха. Разумѣется, это былъ высланный рефюжье, и онъ-то прогуливался по pont des Bergues, который въ Женевѣ то, что у насъ Тверской бульваръ.

№ Я прожилъ въ Женевѣ до половины декабря. Гоненія, начавшіяся втихомолку противъ меня, заставили меня покинуть ес для того, чтобъ ѣхать въ Цюрихъ спасать имѣнье моей матери.

Страшное это время было въ моей жизни. Штиль между двухъ ударовъ грома, штиль давящій, тяжелый, но не казистый... примѣты грозили пальцемъ, но я и тутъ еще отворачивался отъ нихъ. Жизнь шла неровно, нестройно, но въ ней были свѣтлые дни; за нихъ я обязанъ величественной швейцарской природѣ.

Даль отъ людей и изящная природа имѣютъ удивительно цѣлебное вліяніе. Я по опыту писалъ въ «Поврежденномъ»: «Когда душа носитъ въ себѣ великую печаль, когда человѣкъ не настолько сладилъ съ собою, чтобы примириться съ прошедшимъ, чтобы успокоиться на пониманіи, ему нужна даль и горы, море и теплый, кроткій воздухъ. Нужны для того, чтобы грусть не превращалась въ ожесточение, въ отчаяние, чтобъ онъ не зачерствѣлъ»...

Оть многаго хотёлось отдохнуть уже и тогда. Полтора года, проведенные въ средоточіи политическихъ смуть и распрей, въ постоянномъ раздраженіи, въ виду кровавыхъ зрѣлищъ, страшныхъ паденій и мелкихъ измёнъ, осадили много горечи, тоски и устали на днѣ души. Иронія принимала другой характеръ. Грановскій писалъ мнѣ, прочитавъ «Съ того берега», писанное именно въ то время: «Книга твоя дошла до насъ, я читалъ ее съ радостью и съ гордымъ чувствомъ... Но при всемъ томъ въ ней есть что-то усталое, ты стоишь слишкомъ одиноко и, можетъ, сдълаешься великимъ писателемъ; но то, что было въ Россіи живаго и симпатическаго для всёхъ въ твоемъ талантё, какъ-будто исчезло на чужой почвѣ»... Сазоновъ, перечитавъ передъ моимъ отъѣздомъ изъ Парижа, въ 1849 г., начало моей повъсти «Долгъ прежде всего», писанный за два года, сказалъ мнѣ: «Ты этой повѣсти не кончишь, да и ничего подобнаго больше не напишешь. У тебя прошелъ свътлый смъхъ и добродушная шутка».

Но могъ ли человъкъ пройти искусомъ 1848 и 1849 года и остаться тъмъ-же? Я самъ чувствовалъ эту перемъну. Только дома, безъ постороннихъ, находили иногда прежнія минуты не «свътлаго смъха», а свютлой грусти; вспоминая былое, нашихъ друзей, вспоминая недавнія картины римской жизни, возлѣ кроватки спящихъ дътей, или глядя на ихъ игру, душа настроивалась какъ прежде, какъ нъкогда,—на нее въяло свъжестью, молодой поззіей, полной кроткой гармоніей, на сердцъ становилось хорошо, тихо, и подъ вліяніемъ такого вечера легче жилось день, другой.

Минуты эти были не часты, дурное, невеселое разсѣяніе мѣшало имъ; число постороннихъ росло около насъ, и къ вечеру маленькая гостиная наша на Елисейскихъ поляхъ была полна чужими. Большею частью это были вновь-пріѣхавшіе эмигранты, люди добрые и несчастные, но близокъ я былъ только съ однимъ человѣкомъ... и зачѣмъ я былъ близокъ съ нимъ!..

Я съ радостью покидалъ Парижъ, но въ Женевѣ мы очутились въ томъ-же обществѣ, только лица были другія и размѣры тѣснѣе. Въ Швейцаріи все тогда было ринуто въ политику, все дѣлилось на партіи, table d'hôt'ы и кофейныя, часовщики и женщины. Исключительно политическое направленіе, особенно въ томъ тяжеломъ затишьи, которое всегда слѣдуетъ за неудачными переворотами, чрезвычайно утомляетъ безплодной сухостью и однообразнымъ попреканіемъ прошедшему. Оно похоже на лѣтнее врсмя въ большихъ городахъ, гдѣ все запылено, жарко, безъ воздуха, гдѣ, сквозь блѣдныя деревья просвѣчиваютъ стѣны, отражающія

солнце, и теплые камни мостовой. Живой человѣкъ рвется на воздухъ, которымъ еще не дышала тьма темъ, въ которомъ не пахнетъ обглодками жизни и не слышно нестройнаго дребезжанія, сальнаго, гнилого запаха и безпрерывнаго стука.

Иногда мы въ самомъ дълъ вырывались изъ Женевы, ъздили по берегамъ Лемана, уъзжали къ подножію Монъ-Блана, и насупившаяся, мрачная красота горной природы заслоняла своими яркими тъ́нями всю суету суетствій, освѣжая душу и тъ́ло холоднымъ въяніемъ своихъ въчныхъ ледниковъ.

Не знаю, желалъ ли бы я навсегда остаться въ Швейцарія; нашему брату, жителю долинъ и луговъ, горы черезъ нѣкоторое время мѣшаютъ, онѣ слишкомъ громадны, близки, тѣснятъ, ограничиваютъ, но иной разъ хорошо пожить подъ ихъ тѣнью. Къ тому-же по горамъ живетъ чистое и доброе племя, племя бѣдное, но не несчастное, съ малыми потребностями, привычное къ жизни самобытной и независимой. Накипь цивилизаціи, ея ярьмѣдянка не осѣла на этихъ людяхъ; историческія перемѣны, словно облака, ходятъ подъ ними, мало задѣвая ихъ. Римскій міръ еще продолжается въ Граубюнденѣ, время крестьянскихъ войнъ едва прошло гдѣ-нибудъ въ Апенцелѣ. Можетъ, въ Пиренеяхъ или другихъ горахъ, въ Тиролѣ, найдется такой-же здоровый кряжъ населенія, но, вообще, его въ Европѣ давно нѣтъ.

На нашемъ стверовостокт видълъ я, впрочемъ, что-то подобное. Въ Перми и Вяткъ мнъ удавалось встръчать людей такогоже закала, какъ на Альпахъ.

Утомленные безпрерывнымъ, долгимъ подниманіемъ шагъ-зашагь по горѣ, чтобъ дать отдохнуть клячамъ, я и товарищъ, тхавшій со мной въ Цермать, мы вошли въ небольшой постоялый дворъ, помнится, повыше Св. Николы. Хозяйка, худая, но мускулистая, высокая старушка, была одна-одинехонька дома; увидя гостей, она засустилась и, жалуясь на бъдность своихъ запасовъ, пошаривъ тамъ-сямъ, принесла бутылку кирша, сухой, какъ камень, хлъбъ (хлъбъ въ горахъ вещь не простая, его привозять на ослахь съ долинъ), копченую баранину, тоже сухую, сыру, козьяго молока, и потомъ пошла стряпать какую-то сладкую яичницу, которой я ъсть не могъ; но баранина, сыръ и киршъ были хороши. Хозяйка угощала насъ, какъ званыхъ гостей, съ добродушнымъ видомъ подкладывала кусочки, и все извинялась. Проводники наши тоже побли и допили киршъ. Убзжая, я спросилъ, что мы ей должны. Хозяйка долго думала, даже прошлась въ другую комнату, чтобы сообразить, и потомъ, сдълавъ предисловіе о дороговизнѣ, трудномъ подвозѣ, она рискнула сказать пять франковъ.

--- «Какъ, замѣтилъ я, и съ лошадьми?»-Она не поняла меня и поторопилась прибавить:

— Ну, и четырехъ будетъ довольно.

Когда меня везли изъ Перми въ Вятку, я попросилъ въ одной деревнъ, гдъ мъняли лошадей, квасу у женщины, сидъвшей на бревнъ возлъ избы.

-- «Больно киселъ, отвѣчала она, а вотъ я тебѣ вынесу браги, отъ праздника, видишь, осталась».

Черезъ минуту она принесла глиняный кувшинъ, заткнутый тряпкой, и ковшъ. Мы съ жандармомъ напились вдоволь; отдавая ковшъ старухъ, я подалъ ей гривенникъ или пятиалтынный, но она не взяла, приговаривая:

— «Господь съ тобой, что это, съ дорожнаго человѣка-то брать, да и ѣдешь ты того...» она посмотрѣла на жандарма.

— Да за что-же, тетушка, мы твою бражку-то даромъ пили, возьми дѣтушкамъ на пряники.

--- «Нѣтъ, кормилецъ, ты въ этомъ не сомнѣвайся, а есть лишнія деньги, подай ихъ нищему, али Богу поставь свѣчку».

Другой подобный случай былъ со мной на Великой-ръкъ, близъ Вятки. Я тадилъ смотръть туда оригинальную прецессію, какъ икону Николая Хлыновскаго носять туда въ гости. На обратномъ пути я зашелъ съ ямщикомъ въ избу, гдъ онъ бралъ овесъ: хозяева и человъка три богомольцевъ собирались объдать; сильно пахло щами, попросилъ и я себъ. Молодая женщина принесла деревянную чашку щей, ломоть хлъба и огромную солонку съ высокой спинкой. Поъвши, я далъ ховяину четвертакъ. Онъ посмотрълъ на меня, почесалъ затылокъ и сказалъ: «Оно, видишь, неладно, что-же ты наълъ гроша на два, а даешь четвертакъ, оно мнъ взять-то и не приходится, и передъ Богомъ гръшно, и передъ людьми совъстно».

Помнится, я гдё-то упоминалъ объ обычат пермскихъ мужиковъ выставлять на ночь за окно кусокъ хлеба, квасъ или молоко, на тотъ случай, что если несчастный, т. е. сосланный, проберется изъ Сибири, да побоится постучать, такъ чтобъ подкрѣпился, не дѣлая шума. Подобное я нашелъ на горахъ Швейцарія; только туть это дёлается, за неименіемъ возлё Сибири. просто для путниковъ. На довольно большихъ высотахъ, тамъ, гдъ уже жизнь ръдъеть, гдъ гранить уже выказывается, какъ черепъ у человъка, начинающаго плътивъть, и ръзкій холодный вѣтеръ подуваеть на сухую, аптекарскую растительность,--тамъ попадались мнѣ хижины пустыя, но съ незапертыми дверями, чтобы путникъ, сбившійся съ дороги или загнанный непогодой. могъ найти пріютъ и безъ ховяина. Разная крестьянская утварь стояла туть, а на столё-сыръ, хлёбъ или козье молоко. Иные, повыши, кладуть на столъ какую-нибудь конейку. другіе ничего, но, видно, никто не крадетъ. Конечно, постороннихъ прохожихъ бываетъ очень мало, но тъмъ не менъе эти отпертыя двери удивляютъ городской глазъ.

Разговорившись о горахъ и вершинахъ, доскажу мое путешествіе на Монте-Розу. Какъ-же лучше и кончить главу о Швейцаріи, какъ не на высотъ семи тысячъ футовъ?

Оть старушки, которая совъстилась взять пять франковъ за кормъ четырехъ человъкъ и двухъ лошадей, со включеніемъ цълой бутылки кирша, мы до самаго вечера поднимались по узкой наръзкъ, мъстами не шире метра, до Цермата; привычныя лошади шли шагомъ и осторожно, выбирая мъсто, куда поставить копыто по скалистой, неровной тропинкъ. Проводники безпрестанно напоминали намъ, чтобъ не править, а пускать лошадь идти, какъ она знаетъ. Съ одной стороны былъ крутой обрывъ, тысячи въ три футовъ и больше. Внизу, на его днѣ, шумѣлъ и несся Веспъ, съ какой-то безумной поспътностью, стараясь найти больше открытое русло и вырваться изъ сжатой каменной постели. Его пънящаяся, клубящаяся поверхность была мъстами видна; по гористымъ берегамъ росли цълые сосновые лъса, казавшіеся мохомъ съ высоты, по которой мы двигались. Съ другой стороны-голая, скалистая высь, мъстами нависшая надъ головами. Часы цёлые ёдешь, ёдешь... Стучать подковы о камень, срывается нога лошади, реветъ Веспъ, и все такія-же скалы съ одной стороны, за которыми ничего не видать, и уже смеркающійся обрывъ съ другой, ---это наводить тоску, раздражительную усталь... Я не хотёлъ бы часто повторять этого пути.

Цермать послёднее мёстечко, гдё живуть нёсколько семей вмёстё; оно стоить, какъ въ котлё: громады горъ окружають его. Одинъ изъ домохозяевъ принимаеть у себя рёдкихъ путешественниковъ, мы застали у него шотландца, геолога. Пока намъ собирали ужинъ, сдёлалось совершенно темно; близость горъ удвоивала мракъ. Часу въ одиннадцатомъ хозяйка, прислушиваясь у окна, сказала намъ:

— «Вѣдь, это копыта, да и крикъ проводниковъ слышенъ... охота-же въ ночную цору ѣхать по такой дорогѣ».

Стукъ копытъ медленно приближался, хозяйка взяла фонарь и вышла съ нимъ въ сѣни, я пошелъ за ней. Что-то стало отдѣляться изъ черной мглы, какія-то фигуры показались на полосѣ фонарнаго свѣта и, наконецъ, два всадника подъѣхали къ сѣнямъ. На одной лошади сидѣла высокая, среднихъ лѣтъ женщина, на другой мальчикъ, лѣтъ четырнадцати. Дама покойно сошла съ лошади, будто она воротилась съ прогулки въ Гайдъ-Паркѣ, и вошла въ общую комнату. Шотландца она уже гдѣ-то встрѣтила, и потому тотчасъ стала съ нимъ говорить. Спросивъ себѣ поѣсть, она послала сына узнать отъ проводни-

ковъ, сколько времени лошадямъ нужно отдыхать. Они сказали, что двухъ часовъ довольно.

— «Неужели вы ѣдете, не дождавшись дня, спросилъ шотландецъ,—зги не видать, и притомъ же вамъ теперь придется спускаться по новой дорогѣ?»

— Я уже такъ разочла время.

Черезъ два часа англичанка съ сыномъ стала спускаться на итальянскую сторону, а мы легли уснуть часа два-три.

На разсвётё мы взяли третьяго проводника гербориста, который зналъ всё тропинки и удивительно насвистывалъ альпійскіе мотивы, и стали взбираться на одну изъ ближнихъ высотъ, поднимаясь къ ледяному морю и Монъ-Сервину.

Сначала сёдой туманъ закрывалъ все и мочилъ насъ мелкимъ дождемъ, мы поднимались, онъ понижался; вскорё сдёлалось какъ-то рёзко свётло, необыкновенно чисто и ясно.

Гюго гдё-то описываетъ «что слышно на горѣ»; не высока, должно быть, была его гора, меня поразило, совсѣмъ напротивъ, совершенное отсутствіе звука: рѣшительно ничего не слыхать, кромѣ легкаго, перемежающагося грохота отъ перекатывающихся лавинъ, и то изрѣдка... Вообще-же, тишина мертвая, прозрачная, -я нарочно употребляю это слово,—и необычайная разрѣженность воздуха дѣлаютъ видимой, звучной эту совершенную нѣмоту, этотъ безпробудный, минеральный, стихійный сонъ 1) допотоцныхъ временъ.

Шумить жизнь, — но все живое внизу и покрыто облаками; туть ужь нѣть и растеній, одинъ мохъ сѣдой, жесткій, попадается кое-гдѣ на камняхъ. Еще вверхъ — еще свѣжѣе стало, начинается нетающій иней; туть рубежъ, туть ничего не бываеть, дальше ходить только любопытнѣйшій изъ всѣхъ зеврей, чтобъ на минуту заглянуть въ эти степи пустоты, посмотрѣть на эти пограничные, выдавшіеся предѣлы планеты, и скорѣе спуститься въ свою среду, исполненную суеть, но гдѣ онъ дома.

Мы остановились передъ ледянымъ снѣжнымъ моремъ, разстилавшимся между нами и Монъ-Сервиномъ; окаймленное грядою Горъ, облитыхъ солнцемъ, оно само, бѣлое до ослѣпительности, представляло замерзшую арену какого-то гигантскаго Колизея. Мѣстами изрытое вѣтрами, волнистое, оно будто застыло въ сачую минуту движенія; изгибы валовъ замерзли, не усиѣвъ выправиться.

Я сошелъ съ лошади и прилегъ на глыбу гранита, причаленную снѣжными волнами къ берегу... Нѣмая, неподвижная бѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Воть я и оправдаль знаменитое: «я слышу молчаніе!» московскаго полицмейстера.

лизна, безъ всякаго предѣла... Легкій вѣтеръ приподнималъ небольшую бѣлую пыль, уносилъ ее, вертѣлъ... Она падала и все снова приходило въ покой, да раза два лавины, оторвавшись съ глухимъ раскатомъ, скатывались вдали, цѣпляясь за утесы, разбиваясь о нихъ и оставляя по себѣ облако снѣга...

Странно чувствуеть себя человѣкъ въ этой рамѣ: гостемъ, лишнимъ, постороннимъ, и, съ другой стороны, свободнѣе дышитъ и, будто подъ цвѣтъ окружающему, становится бѣлъ и чистъ внутри... серьезенъ и полонъ какого-то благочестія!

Какимъ натянутымъ риторомъ сочли бы меня, если-бъ я заключилъ эту картину Монте-Розы, сказавши, что середь этой бѣлизны, свѣжести и тишины, изъ двухъ путниковъ, потерянныхъ на этой выси и считавшихъ другъ друга близкими друзьями, одинъ обдумывалъ черную измѣну?..

Да, жизнь иногда имъетъ свои мелодраматическія выходки свои coups de théatre, очень натянутые. y



# Западныя арабески.

# ТЕТРАДЬ ВТОРАЯ.

# I.

# Il Pianto.

Послѣ іюньскихъ дней я видѣлъ, что революція побѣждена, но вѣрилъ еще въ побѣжденныхъ, въ падшихъ, вѣрилъ въ чудотворную силу мощей, въ ихъ нравственную могучесть. Въ Женевѣ я сталъ понимать яснѣе и яснѣе, что революція не только побѣждена, но что она должна была быть побѣжденной.

У меня кружилась голова отъ моихъ открытій, пропасть открывалась передъ глазами, и я чувствовалъ, какъ почва исчезала подъ ногами.

Не реакція побѣдила революцію. Реакція вездѣ оказалась тупой, трусливой, выжившей изъ ума; она вездѣ позорно отступила за уголъ передъ напоромъ народной волны и воровски выжидала времени въ Парижѣ и въ Неаполѣ, въ Вѣнѣ и Берлинѣ. Революція пала, какъ Агрипина, подъ ударами своихъ дѣтей и, что всего хуже, безъ ихъ сознанія; героизма, юношескаго самоотверженія было больше, чѣмъ разумѣнія, и чистыя, благородныя жертвы пали, не зная за что. Судьба остальныхъ врядъ не была-ли сще печальнѣе. Они, въ раздорѣ между собой, въ личныхъ спорахъ, въ печальномъ самообольщеніи, разъѣдаемые необузданнымъ самолюбіемъ, останавливались на своихъ неожиданныхъ дняхъ торжества и не хотѣли ни снять увядшихъ вѣнковъ, ни вѣнчальнаго наряда, несмотря на то, что не невъста обманула.

Несчастія, праздность и нужда внесли нетерпимость, упрямство, раздраженіе... Эмиграціи разбивались на маленькія кучки, средоточіемъ которыхъ дѣлались имена, ненависти, а не начала. Взглядъ, постоянно обращенный назадъ, и исключительное, замкнутое общество начало выражаться въ рѣчахъ и мысляхъ, въ пріемахъ и одеждѣ; новый цехъ-цехъ выходцевъ-складывался и костенѣлъ рядомъ съ другими. И какъ нѣкогда Василій Великій писалъ Григорію Назіанзину, что онъ «утопаетъ въ постѣ и наслаждается лишеніями», такъ теперь явились добровольные мученики, страдавшіе по званію, несчастные по ремеслу, и въ ихъ числѣ добросовѣстнѣйшіе люди; да и Василій Великій откровенно писалъ своему другу объ оргіяхъ плотоумерщвленія и о нѣгѣ гоненія. При всемъ этомъ, сознаніе не двигалось ни на шагъ, мысль дремала... Если-бъ эти люди были призваны звукомъ новой трубы и новаго набата, они, какъ девять спящихъ дѣвъ, продолжали бы тотъ день, въ который заснули.

Сердце изнывало отъ этихъ тяжелыхъ истинъ; трудную страницу воспитанія приходилось переживать.

... Печально сидёлъ я разъ въ мрачномъ, непріятномъ Цюрихё, въ столовой у моей матери; это было въ концё декабря 1849. Я ёхалъ на другой день въ Парижъ; день былъ холодный, снѣжный, два-три полѣна нехотя, дымясь и треща, горѣли въ каминѣ, всё были заняты укладкой, я сидѣлъ одинъ-одинехонекъ: женевская жизнь носилась передъ глазами, впереди все казалось темно, я чего-то боялся, и мнѣ было такъ невыносимо, что, если-бъ я могъ, я бросился бы на колѣни и плакалъ бы, и молился бы, но я не могъ и, вмѣсто молитвы, написалъ проклятiе—мой Эпилогъ къ 1849.

«Разочарованіе, усталь, Blasirtheit!» сказали объ этихъ выболѣвшихъ строкахъ демократическіе рецензенты. Да, разочарованіе! Да, усталь!.. Разочарованіе слово битое, пошлое, дымка, подъ которой скрывается лѣнь сердца, эгоизмъ, придающій себѣ видъ любви, звучная пустота самолюбія, имѣющаго притязаніе на все, силы—ни на что. Цавно надоѣли намъ всѣ эти высшія, неузнанныя натуры, исхудалыя отъ зависти и несчастныя отъ высокомѣрія,—въ жизни и въ романахъ. Все это совершенно такъ, а врядъ-ли нѣтъ чего-либо истиннаго, особенно принадлежащаго нашему времени на днѣ этихъ страшныхъ психическихъ болей, вырождающихся въ смѣшныя пародіи и въ пошлый маскарадъ.

Поэть, нашедшій слово и голосъ для этой боли, былъ слишкомъ гордъ, чтобъ притворяться, чтобъ страдать для рукоплесканій; напротивъ, онъ часто горькую мысль свою высказывалъ съ такимъ юморомъ, что добрые люди помирали со смѣха. Разочарованіе Байрона больше, нежели капризъ, больше, нежели личное настроеніе. Байронъ сломился оттого, что его жизнь обманула. А жизнь обманула не потому, что требованія его были ложны, а потому, что Англія и Байронъ были двухъ розныхъ возрастовъ, двухъ розныхъ воспитаній, и встрѣтились именно въ ту эпоху, въ которую туманъ разсѣялся. 5

j.

Разрывъ этотъ существовалъ и прежде, но въ нашъ вѣкъ онъ пришелъ къ сознанію, въ нашъ вѣкъ больше и больше обличается невозможность посредства какихъ-нибудь вѣрованій. За римскимъ разрывомъ шло христіанство, за христіанствомъ—вѣра въ цивилизацію, въ человѣчество. Либерализмъ составляетъ послюднюю религію, но его церковь не другого міра, а этого, его теодицея—политическое ученіе; онъ стоитъ на землѣ и не имѣстъ мистическихъ примиреній, ему надобно мириться въ самомъ дѣлѣ. Торжествующій и потомъ побитый либерализмъ раскрылъ разрывъ во всей наготѣ; болѣзненное сознаніе этого выражается ироніей современнаго человѣка, его скептицизмомъ, которымъ онъ мететь осколки разбитыхъ кумировъ.

Ироніей высказывается досада, что истина логическая не одно и то же съ истиной исторической, что, сверхъ діалектическаго развитія, она имбетъ свое страстное и случайное развитіе, что, сверхъ своего разума, она имбетъ свой романъ.

Разочарованья <sup>1</sup>), въ нашемъ смыслѣ слова, до революція не знали; XVIII столѣтіе было одно изъ самыхъ религіозныхъ временъ исторіи. Я уже не говорю о великомученикѣ С. Жюстѣ или объ апостолѣ Жанъ-Жакѣ; но развѣ папа Вольтеръ, благословлявшій Франклинова внука во имя Бога и Свободы, не былъ піэтистъ своей человѣческой религіей?

Скептицизмъ провозглошенъ вмѣстѣ съ республикой 22 сентября 1792 года.

Якобинцы и вообще революціонеры принадлежали къ меньшинству, отдёлившемуся отъ народной жизни развитіемъ: они составляли нѣчто въ родѣ свѣтскаго духовенства, готоваго пасти стада людскія. Они представляли высшую мысль своего времени, его высшее, но не общее сознаніе, не мысль встать.

У новаго духовенства не было понудительныхъ средствъ, ни фантастическихъ, ни насильственныхъ; съ той минуты, какъ власть выпала изъ ихъ рукъ, у нихъ было одно орудіе—убѣжденіе, но для убѣжденія недостаточно правоты, въ этомъ вся ошибка, а необходимо еще одно—мозговое равенство!

Пока длилась отчаянная борьба, при звукахъ пѣсни гугенотовъ и марсельезы, пока костры горѣли и кровь лилась, этого неравенства не замѣчали; но, наконецъ, тяжелое зданіе феодальной монархіи рухнулось, долго ломали стѣны, отбивали замки... еще ударъ—еще проломъ сдѣланъ, храбрые впередъ, вороты отперты и толпа хлынула, только не та, которую ждали. Кто это такіе?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вообще "нашъ" скептицизмъ не былъ извъстенъ въ прошломъ въкъ. одинъ Дидро и Англія дълаютъ исключеніе. Въ Англіп скептицизмъ былъ съ давнихъ временъ дома, и Байронъ естественно идетъ за Шекспиромъ. Гоббсомъ и Юмомъ.

А. И. Герцевъ, т. III.

Изъ какого вѣка? Это не спартанцы, не великій рорчии romanus, Davus sum, non Ædipus! Неотразимая волна грязи залила все. Въ террорѣ 93, 94 года выразился внутренній ужасъ якобинцевъ: онн увидѣли страшную ошибку, хотѣли ее поправить гильотиной, но сколько ни рубили головъ, все-таки склонили свою собственную передъ силою восходящаго общественнаго слоя. Все ему покорилось, онъ пересилилъ революцію и реакцію, онъ затопилъ старыя формы и наполнилъ ихъ собой, потому что онъ составлялъ единственное дѣятельное и современное большинство; Сіэсъ былъ больше правъ, чѣмъ думалъ, говоря, что мющане—«все».

Мѣщане не были произведены революціей, они были готовы съ своими преданіями и нравами, чуждыми на другой ладъ революціонной идеи. Ихъ держала аристократія въ черномъ тѣлѣ и на третьемъ планѣ; освобожденные, они прошли по трупамъ освободителей и ввели свой порядокъ. Меньшинство было или раздавлено, или распустилось въ мѣщанство.

Нѣсколько человѣкъ каждаго поколѣнія оставались, вопреки событіямъ, упорными хранителями идеи; эти-то левиты, а, можетъ, астеки, несутъ несправедливую казнь за монополь исключительнаго развитія, за мозговое превосходство сытыхъ кастъ, кастъ досужихъ, имѣвшихъ время работать не однѣми мышцами.

Насъ сердить, выводить изъ себя нельпость, несправедлявость этого факта. Какъ будто кто-нибудь (кромѣ насъ самихъ) объщалъ, что все въ мірь будетъ изящно, справедливо И ИЛТИ какъ по маслу. Довольно удивлялись мы отвлеченной премудрости природы и историческаго развитія, пора догадаться, что въ природѣ и исторіи много случайнаго, глупаго, неудавшагося, спутаннаго. Разумъ, мысль на концѣ--это заключеніе: все начннается тупостью новорожденнаго; возможность и стремление лежать въ немъ, по прежде чъмъ онъ дойдетъ до развитія и сознанія, онъ подвергается ряду внёшнихъ и внутреннихъ вліяній, отклоненій, остановокъ. У одного вода размягчить мозгъ, другой, падая, сплюснеть его, оба останутся идіотами, третій не упадеть, не умреть скарлатиной, --- и сдёлается поэтомъ, военачальникомъ. бандитомъ, судьей. Мы вообще въ природъ, въ исторіи и въ жизни всего больше знаемъ удачи и успѣхи; мы теперь только начинаемъ чувствовать, что не все такъ хорошо подтасовано, какъ казалось, потому что мы сами неудача, проигранная карта.

Сознаніе безсилія идеи, отсутствія обязательной силы истины надъ дѣйствительнымъ міромъ огорчаеть насъ. Новаго рода манихеизмъ овладѣваеть нами, мы готовы, раг dépit, вѣрить въ разумное (т. е. намѣренное) зло, какъ вѣрили въ разумное добро,—это послѣдняя дань, которую мы платимъ идеализму.

1) Standary Боль эта пройдеть со временемъ, трагическій и страстный ха-

—, **99** — .

рактеръ уляжется; ее почти нътъ въ Новомъ свътъ Соединенныхъ Штатовъ. Этотъ народъ молодой, предпріимчивый, болѣе дбловой, чёмъ умный, до того занять устройствомъ своего жилья, что вовсе не знастъ нашихъ мучительныхъ болей. Тамъ. сверхъ того, нътъ и двухъ образованій. Лица, составляющія слои въ тамошнемъ обществѣ, безпрестанно мѣняются, они подымаются, опускаются съ итогомъ credit и debit каждаго. Дюжая порода англійскихъ колонистовъ разрастается страшно, если она возьметъ верхъ, люди въ ней не сдълаются счастливъе, но будутъ довольнѣе. Довольство это будетъ плоше, бѣднѣе, суше того, которое носилось въ идеалахъ романтической Европы, но съ нимъ. можеть, не будеть голода. Кто можеть совлечь съ себя стараго европейскаго Адама и переродиться въ новаго Іонатана, тотъ пусть фдеть съ первымъ пароходомъ куда-нибудь въ Висконсинъ или Канзасъ, тамъ навърно ему будетъ лучше, чъмъ въ европейскомъ разложения.

Тѣ, которые не могутъ, тѣ останутся доживать свой вѣкъ, какъ образчики прекраснаго сна, которымъ дремало человѣчество. Они слишкомъ жили фантазіей и идеалами, чтобъ войти въ разумный американскій возрастъ.

Большой бѣды въ этомъ нѣтъ, насъ немного и мы скоро вымремъ!

Но какъ люди такъ развиваются вонъ изъ своей среды?..

Представьте себѣ оранжерейнаго юношу, хоть того, который описалъ себя въ the Dream; представьте его себѣ лицемъ къ лицу съ самымъ скучнымъ, съ самымъ тяжелымъ обществомъ, лицемъ къ лицу съ уродливымъ минотавромъ англійской жизни, неловко спаяннымъ изъ двухъ животныхъ, одного дряхлаго, другого по колѣна въ топкомъ болотѣ, раздавленнаго какъ Каріатида, постоянно натянутыя мышцы которой не даютъ ни капли крови мозгу. Если-бъ онъ умѣлъ приладиться къ той жизни, онъ вмѣсто того, чтобъ умереть за тридцать лѣтъ въ Греціи, былъ бы теперь лордомъ Пальмерстономъ или сиромъ Джономъ Росселемъ. Но такъ какъ онъ не могъ, то ничего нѣтъ удивительнаго, что онъ съ своимъ Гарольдомъ говоритъ кораблю:---«Неси меня, куда хочешь,--только вдаль отъ родины».

Но что же ждало его въ этой дали? Испанія, вырѣзываемая Наполеономъ, одичалая Греція, всеобщее воскрешеніе всѣхъ смердящихъ Лазарей послѣ 1814 года; отъ нихъ нельзя было спастись ни въ Равенѣ, ни въ Діодати. Байронъ не могъ удовлетвориться по-нѣмецки теоріями sub specie eternitatis, ни по-французски политической болтовней, и онъ сломился, но сломился какъ грозный Титанъ, бросая людямъ въ глаза свое презрѣніе, не золотя пилюли.

356265

Разрывъ, который Байронъ чувствовалъ, какъ поэтъ и геній, сорокъ лѣтъ тому назадъ, послѣ ряда новыхъ испытаній, послѣ грязнаго перехода съ 1830 къ 1848 г. и гнуснаго съ 48 до сегодняшняго дня, поразилъ теперь многихъ. И мы, какъ Байронъ, не знаемъ, куда дѣться, куда преклонить голову.

Реалисть Гёте такъ же, какъ романтикъ Шиллеръ, этой разорванности не знали. Одинъ былъ слишкомъ религіозенъ, другой слишкомъ философъ. Оба могли примиряться въ отвлеченныхъ сферахъ. Когда «духъ отрицанья» является такимъ шутникомъ, какъ Мефистофель, тогда разрывъ еще не страшенъ; насмъшливая и въчно противоръчащая натура его еще расплывается въ высшей гармоніи и въ свое время прозвучить всему--sie ist gerettet. Не таковъ Люциферъ въ Каинъ; это печальный ангелъ тьмы, на его лбу тускло мерцаеть звѣзда горькой думы, полнаго внутренняго распаденія, концы котораго не сведешь. Онъ не острить отрицаніемъ, не смѣшить дерзостью невѣрія, не манить чувственностью, не достаеть ни наивныхъ дѣвочекъ, ни вина, ни брилліантовъ, а спокойно влечетъ къ убійству, тянетъ къ себѣ, къ преступленію-той непонятной силой, которой зоветь человъка въ иныя минуты стоячая вода, освъщенная мъсяцемъ. ничего не объщая въ безотрадныхъ, холодныхъ, мерцающихъ объятіяхъ своихъ, кромѣ смерти.

Ни Каинъ, ни Манфредъ, ни Донъ-Жуанъ, ни Байронъ не имѣють никакого вывода, никакой развязки, никакого «нравоученія». Можетъ, съ точки зрѣнія драматическаго искусства это и не идетъ, но въ этомъ-то и цечать искренности и глубины разрыва. Эпилогъ Байрона, его послѣднее слово, если вы хотите, это the Darkness; вотъ результатъ жизни, начавшейся со «Сна». Дорисуйте картину сами. Два врага, обезображенные голодомъ, умерли, ихъ съѣли какія-нибудь ракообразныя животныя;... корабль догниваетъ—смоленый канатъ качается себѣ по мутнымъ волнамъ въ темнотѣ, холодъ страшный, звѣри вымираютъ, исторія уже умерла, и мѣсто расчищено для новой жизни: наша эпоха зачислится въ четвертую формацію, т. е., если новый міръ дойдетъ до того, что сумѣетъ считать до четырехъ.

Наше историческое призваніе, наше дѣяніе въ томъ и состоить, что мы нашимъ разочарованіемъ, нашимъ страданіемъ доходимъ до смиренія и покорности передъ истиной, и избавляемъ отъ этихъ скорбей слѣдующія поколѣнія. Нами человѣчество протрезвляется, мы его спохмелье, мы его боли родовъ. Если роды кончатся хорошо, все пойдетъ на пользу; но мы не должны забывать, что по дорогѣ можетъ умере́ть ребенокъ или мать, а можетъ и оба, и тогда—ну, тогда исторія съ своимъ мормонизмомъ начнетъ новую беременность... Е sempre bene, господа!

Digitized by GOOGLE

У Мы знаемъ, какъ природа распоряжается съ личностями: послѣ, прежде, безъ жертвъ, на грудахъ труповъ—ей все равно, она продолжаетъ свое, или такъ продолжаетъ что попало: десятки тысячъ лѣтъ наноситъ какой-нибудь коралловый рифъ, всякую весну покидая смерти забѣжавшіе ряды. Полипы умираютъ, не подозрѣвая, что они служили прогрессу рифа.

Чему-нибудь послужимъ и мы. Войти въ будущее какъ элементъ не значитъ еще, что будущее исполнитъ наши идеалы. Римъ не исполнилъ ни Платонову республику, ни вообще греческій идеалъ. Средніе вѣка не были развитіемъ Рима. Современная мысль западная войдетъ, воплотится въ исторію, будетъ имѣть свое вліяніе и мѣсто, такъ, какъ тѣло наше войдетъ въ составъ травы, барановъ, котлетъ, людей. Намъ не нравится это безсмертіе, —что же съ этимъ дѣлать?

Теперь я привыкъ къ этимъ мыслямъ, онѣ уже не пугаютъ меня. Но въ концѣ 1849 года я былъ ошеломленъ ими, и несмотря на то, что каждое событіе, каждая встрѣча, каждое столкновеніе, лице—наперерывъ обрывали послѣдніе зеленые листья, я еще упрямо и судорожно искалъ выхода.

Оттого-то я теперь и цёню такъ высоко мужественную мысль Байрона. Онъ видёлъ, что выхода нють, и гордо высказалъ это.

Я былъ несчастенъ и смущенъ, когда эти мысли начали посѣщать меня; я всячески хотѣлъ бѣжать отъ нихъ..... Я стучался, какъ путникъ, потерявшій дорогу, какъ нищій, во всѣ двери, останавливалъ встрѣчныхъ и распрашивалъ о дорогѣ, но каждая встрѣча и каждое событіе вели къ одному результату—къ смиренію передъ истиной, къ самоотверженному принятію ея.

... Три года тому назадъ я сидълъ у изголовья больной и видълъ, какъ смерть стягивала ее безжалостно шагъ за шагомъ въ могилу. Эта жизнь была все мое достояніе. Мгла стлалась около меня, я дичалъ въ тупомъ отчаяніи, но не тъпилъ себя надеждами, не предалъ своей горести ни на минуту одуряющей мысли о свиданіи за гробомъ.

Такъ ужъ съ общимп-то вопросами и подавно не стану кривить душой!

# II.

# Post-scriptum.

Я знаю, что мое воззрѣніе на Европу встрѣтить у насъ дурной пріемъ. Мы, для утѣшенія себя, хотимъ другой Европы и вѣримъ въ нее такъ, какъ христіане вѣрятъ въ рай. Разрушать мечты вообще дѣло непріятное, но меня заставляетъ какая-то внутренняя сила, которой я не могу побѣдить, высказывать истину—даже въ тѣхъ случаяхъ, когда она мнѣ вредна.

Мы вообще знаемъ Европу школьно, литературно, т. е., мы не знаемъ ее, а судимъ à livre ouvert, по книжкамъ и картинкамъ, такъ, какъ, дѣти судятъ по Orbis pictus о настоящемъ мірѣ, воображая, что всѣ женщины на Сандвичевыхъ островахъ держатъ руки надъ головой съ какими-то бубнами, и что гдѣ есть голый негръ, тамъ непремѣнно, въ пяти шагахъ отъ него, стоитъ левъ съ растрепанной гривой или тигръ съ злыми глазами.

Наше классическое незнаніе занаднаго человъка надълаетъ много бъдъ, изъ него еще разовьются племенныя ненависти и кровавыя столкновенія.

Во-первыхъ, намъ извъстенъ только одинъ верхній. образованный слой Европы, который накрываеть собой тяжелый фундаменть народной жизни, сложившійся вѣками, выведенный инстинктомъ, по законамъ, мало извъстнымъ въ самой Европъ. Западное образованіе не проникаетъ въ эти циклопическія работы, которыми исторія приросла къ землѣ и граничить съ геологіей. Европейскія государства спаяны изъ двухъ народовъ. поддерживаются совершенно особенности которыхъ розными воспитаніями. Восточнаго единства, вслёдствіе котораго турокъ, подающій чубукъ, и турокъ, великій визирь, похожи другъ на друга, здёсь нётъ. Массы сельскаго населенія, послё религіозныхъ войнъ и крестьянскихъ возстаній, не принимали никакого дъйствительнаго участія въ событіяхъ; они ими увлекались направо или налѣво, какъ нивы, не оставляя ни на минуту своей почвы.

Во-вторыхъ, и тотъ слой, который намъ знакомъ, съ которымъ мы входимъ въ соприкосновеніе, мы знаемъ исторически, несовременно. Поживши годъ, другой въ Европѣ, мы съ удивленіемъ видимъ, что вообще западные люди не соотвѣтствуютъ нашему понятію о нихъ, что они гораздо ниже его.

Въ идеалъ, составленный нами, входятъ элементы вѣрные, но или не существующіе болѣе, или совершенно измѣнившіеся. Рыцарская доблесть, изящество аристократическихъ нравовъ, строгая чинность протестантовъ, гордая независимость англичанъ, роскошная жизнь итальянскихъ художниковъ, искрящійся умъ энциклопедистовъ и мрачная энергія террористовъ—все это переплавилось и переродилось въ цѣлую совокупность другихъ господствующихъ нравовъ, мющанскихъ. Они составляютъ цѣлое, т. е., замкнутое, оконченное въ себѣ воззрѣніе на жизнь, съ своимп преданіями и правилами, съ своимъ добромъ и зломъ, съ своими пріемами и съ своей нравственностью низшиго поряджа.

Какъ рыцарь былъ первообразъ міра феодальнаго, такъ ку-

Digitized by GOOGIC

пецъ сталъ первообразомъ новаго міра; господа замѣнились хозчевами. Купецъ самъ по себѣ лицо стертое, промежуточное; посредникъ между однимъ, который производить, и другимъ, который потребляетъ, онъ представляетъ нѣчто въ родѣ дороги, повозки, средства.

Рыцарь былъ больше онъ самъ, больше лицо, и берегъ, какъ понималъ, свое достоинство, оттого-то онъ въ сущности и не зависѣлъ ни отъ богатства, ни отъ мѣста; его личность была главное; въ мѣщанинѣ личность прячется или не выступаетъ, потому что не она главное: главное товаръ, дѣло, вещь, главное собственность.

Рыцарь былъ страшная невѣжда, драчунъ, бретеръ, разбойникъ и монахъ, пьяница и піэтистъ, но онъ былъ во всемъ открытъ и откровененъ; къ тому-же онъ всегда готовъ былъ лечь костьми за то, что считалъ правымъ; у него было свое нравственное уложеніе, свой кодексъ чести, очень произвольный, но отъ котораго онъ не отступалъ безъ утраты собственнаго уваженія или уваженія равныхъ.

Купецъ человѣкъ мира, а не войны, упорно и настойчиво отстаивающій свои права, но слабый въ нападеніи; разсчетливый, скупой, онъ во всемъ видитъ торгъ и, какъ рыцарь, вступаетъ съ каждымъ встрѣчнымъ въ поединокъ, только мѣрится съ нимъ *хитростью*. Его предки, средневѣковые горожане, спасаясь отъ насилій и грабежа, принуждены были лукавить; они покупали покой и достояніе уклончивостью, скрытностью, сжимаясь, притворяясь, обуздывая себя. Его предки, держа шляпу и кланяясь въ поясъ, обсчитывали рыцаря; качая головой и вздыхая, говорили они сосѣдямъ о своей бѣдности, а между тѣмъ потихоньку зарывали деньги въ землю. Все это естественно перешло въ кровь и мозгъ потомства и сдѣлалось физіологическимъ признакомъ особаго вида людского, называемаго среднимъ состояніемъ.

Пока оно было въ несчастномъ положения и соединялось съ свътлой закраиной аристократии для защиты своей въры, для завоевания своихъ правъ, оно было исполнено величия и поэзии. Но этого стало не надолго, и Санчо-Панса, завладъвъ мъстомъ и запросто развалясь на просторъ, далъ себъ полную волю и потерялъ свой народный юморъ, свой здравый смыслъ; вульгарная сторона его натуры взяла верхъ.

Подъ вліяніемъ мъщанства все перемънилось въ Европъ. Рыцарская честь замънилась бухгалтерской честностью, изящные нравы—нравами чинными, въжливость—чопорностью, гордость обидчивостью, парки—огородами, дворцы—гостиницами, открытыми для всъхъ (т. е, для всъхъ имъющихъ деньги).

Прежнія, устарѣлыя, но послѣдовательныя понятія объ отно-

Разберите моральныя правила, которыя въ ходу съ полвѣка, чего тутъ нѣтъ? Римскія понятія о государствѣ съ готическихъ раздѣленіемъ властей, протестантизмъ и политическая экономія, Salus populi и chacun pour soi, Брутъ и Оома Кемпійскій, Евангеліе и Бентамъ, приходорасходное счетоводство и Ж. Ж. Руссо. Съ такимъ сумбуромъ въ головѣ и съ магнитомъ, вѣчно притягиваемымъ къ золоту въ груди, нетрудно было дойти до тѣхъ нелѣпостей, до которыхъ дошли передовыя страны Европы.

Вся нравственность свелась на то, что неимущій должень всёми средствами пріобрѣтать, а имущій хранить и увеличивать свою собственность; флагь, который поднимають на рынкѣ для открытія торга, сталъ хоругвію новаго общества. Человѣкъ de facto сдѣлался принадлежностью собственности; жизнь свелась на постоянную борьбу изъ-за денегъ.

Политическій вопросъ съ 1830 года дѣлается исключительно вопросомъ мѣщанскимъ и вѣковая борьба высказывается страстями и влеченіями господствующаго состоянія. Жизнь свелась на биржевую игру, все превратилось въ мѣняльныя лавочки и рынки—редакція журналовъ, избирательныя собранія, камеры Англичане до того привыкли все приводить къ лавочной номенклатурѣ, что называютъ свою старую англиканскую церковь— Old Shop.

Всѣ партіи и оттѣнки мало-по-малу раздѣлились въ мірѣ мѣщанскомъ на два главные стана: съ одной стороны, мѣщане-собственники, упорно отказывающіеся поступиться своими монополіями, съ другой—неимущіе мющане, которые хотять вырвать изъ ихъ рукъ ихъ достояніе, но не имѣютъ силы, т. е. съ одной стороны, скупость, съ другой, зависть. Такъ какъ дѣйствительно нравственнаго начала во всемъ этомъ нѣтъ, то и мѣсто лица въ той или другой сторонѣ опредѣляется внѣшними условіями состоянія, общественнаго положенія. Одна волна оппозиція за другой достигаетъ побѣды, т. е. собственности или мѣста, и естественно переходить со стороны зависти на сторону скупоств. Для этого перехода ничего не можетъ быть лучше, какъ безплодная качка парламентскихъ преній,—она даетъ движеніе и предѣлы, даетъ видъ дюла и форму общихъ интересовъ, для достяженія своихъ личныхъ цѣлей.

Парламентское правленіе, не такъ, какъ оно истекаетъ изъ народныхъ основъ англо-саксонскаго Commonlaw, а такъ, какъ

оно сложилось въ государственный законъ—самое колоссальное бъличье колесо въ міръ. Можно ли величественнъе стоять на одномъ и томъ-же мъстъ, придавая себъ видъ торжественнаго марша, какъ оба англійскіе парламента?

Но въ этомъ-то сохранения вида и главное дело.

Во всемъ современно-европейскомъ глубоко лежатъ двѣ черты, явно идущія изъ-за прилавка: съ одной стороны, лицемѣріе и скрытность, съ другой—выставка и étalage. Продать товаръ лицомъ, купить за полцѣны, выдать дрянь за дѣло, форму за сущность, умолчать какое-нибудь условіе, воспользоваться буквальнымъ смысломъ, казаться вмѣсто того, чтобъ быть, вести себя прилично, вмѣсто того, чтобъ вести себя хорошо, хранить внѣшній respectabilitaet, вмѣсто внутренняго достоинства.

Въ этомъ мірѣ все до такой степени декорація, что самое грубое невѣжество получило видъ образованія. Кто изъ насъ не останавливался, краснѣя за невѣдѣніе западнаго общества (я здѣсь не говорю объ ученыхъ, а о людяхъ, составляющихъ то, что называется обществомъ)? Образованія теоретическаго, серьезнаго бытъ не можетъ; оно требуетъ слишкомъ много времени, слишкомъ отвлекаетъ отъ джла. Такъ какъ все, лежащее внѣ торговыхъ оборотовъ и «эксплоатаціи» своего общественнаго положенія, не существенно въ мѣщанскомъ обществѣ, то ихъ образованіе и должно быть ограничено. Оттого происходитъ та нелѣпость и тяжестъ ума, которую мы видимъ въ мѣщанахъ всякій разъ, какъ имъ приходится съѣзжатъ съ битой и торной дороги. Вообще, хитрость и лицемѣріе далеко не такъ умны и дальновидны, какъ воображаютъ; ихъ діаметръ бѣденъ и плаванье мелко.

Англичане это знають, и потому не оставляють битыя колеи и выносять не только тяжелыя, но, хуже того, смѣшныя неудобства своего готизма, боясь всякой перемѣны.

Французскіе мѣщане не были такъ осторожны, и со всѣмъ своимъ лукавствомъ и двоедушіемъ оборвались въ имперію.

Увъренные въ побъдъ, они провозгласили основой новаго государственнаго порядка всеобщую подачу голосовъ. Это ариеметическое знамя было имъ симпатично, истина опредълялась сложенемъ и вычитаниемъ, ее можно было прикидывать на счетахъ и мътить булавками.

И что же они подвергнули суду есках голосовъ, при современномъ состояніи общества? Вопросъ о существованіи республики. Они хотіли ее убить народомъ, сдёлать изъ нея пустое слово, потому что они не любили ее. Кто уважаетъ истину, пойдетъ ли тотъ спрашивать мнёніе встрёчнаго, поперечнаго? Что, если-бъ Колумбъ или Коперникъ пустили Америку и движеніе земли на голоса? Хитро было придумано, а въ послъдствіяхъ добряки обочлись.

Щель, сдѣлавшаяся между партеромъ и актерами, прикрытая сначала линючимъ ковромъ Ламартиновскаго краснорѣчія, дѣлалась больше и больше; іюньская кровь ее размыла, и тутьто раздраженному народу поставили вопросъ о президентѣ. Отвѣтомъ на него вышелъ изъ щели, протирая заспанные глаза, Людовикъ Наполеонъ, забравшій все въ руки, т. е., и мѣщанъ, которые воображали по старой памяти, что онъ будетъ царствовать, а они править.

. То, что вы видите на большой сценѣ государственныхъ событій, то микроскопически повторяется у каждаго очага. Мѣщанское растлѣніе пробралось во всѣ тайники семейной и частной жизни. Никогда католицизмъ, никогда рыцарство не отпечатлѣвались такъ глубоко, такъ многосторонне на людяхъ, какъ буржуазія.

Дворянство обязывало. Разумѣется, такъ какъ его права были долею фантастическія, то и обязанности были фантастическія, но онѣ дѣлали извѣстную круговую поруку между равными. Католицизмъ обязывалъ, съ своей стороны, еще больше. Рыцари и вѣрующіе часто не исполняли своихъ обязанностей, но сознаніе, что они тѣмъ нарушили ими самими признанный общественный союзъ, не позволяло имъ ни быть свободными въ отступленіяхъ, ни возводить въ норму своего поведенія. У нихъ была своя праздничная одежда, своя офиціальная постановка, которыя не были ложью, а скорѣй ихъ идеаломъ.

Намъ теперь дѣла нѣтъ до содержанія этого идеала. Ихъ процессъ рѣшенъ и давно проигранъ. Мы хотимъ только указать, что мѣщанство, напротивъ, ни къ чему не обязываетъ, ни даже къ военной службѣ, если только есть охотники, т. е. обязываетъ рег fas et nefas, имѣтъ собственность. Его Евангеніе коротко: «Наживайся, умножай свой доходъ, какъ песокъ морской, пользуйся и злоупотребляй своимъ денежнымъ и нравственнымъ капиталомъ, не разоряясь, и ты сыто и почетно достигнешь долголѣтія, женишь своихъ дѣтей и оставишь по себѣ хорошую память».

Отрицаніе міра рыцарскаго и католическаго было необходимо и сдѣлалось не мѣщанами, а просто свободными людьми, т. е., людьми, отрѣшившимися отъ всякихъ гуртовыхъ опредѣленій. Тутъ были рыцари, какъ Ульрихъ фонъ Гутенъ, и дворяне, какъ Аруетъ Вольтеръ, ученики часовщиковъ, какъ Руссо, полковые лекаря, какъ Шиллеръ, и купеческія дѣти, какъ Гёте. Мѣщанство воспользовалось ихъ работой и явилось освобожденнымъ не только отъ рабства, но и отъ всѣхъ общественныхъ тягъ, кромѣ складчины для найма, охраняющаго ихъ правительства.

Изъ протестантизма они сдёлали свою религію, религію, примирявшую совѣсть христіанина съ занятіемъ ростовщика, религію до того мѣщанскую, что народъ, лившій кровь за нее, ее оставилъ. Въ Англіи чернь всего менѣе ходитъ въ церковь.

Изъ революціи они хотъли сдълать свою республику, но она ускользнула изъ-подъ ихъ пальца, такъ, какъ античная цивилизація ускользнула отъ варваровъ, т. е. безъ мѣста въ настоящемъ, но съ надеждой на Instaurationem magnam.

Реформація и революція были сами до того испуганы пустотою міра, въ который они входили, что они искали спасенія въ двухъ монашествахъ: въ холодномъ, скучномъ ханжествѣ пуританизма и въ сухомъ, натянутомъ цивизмѣ республиканскаго формализма. Квакерская и якобинская нетерпимость были основаны на страхѣ, что ихъ почва не тверда; они видѣли, что имъ надобны были сильныя средства, чтобы увѣрить однихъ, что это церковь, другихъ, что это свобода.

Такова общая атмосфера европейской жизни. Она тяжелёе и невыносимёе тамъ, гдё современное западное состояніе наибольше развито, тамъ, гдё оно вёрнёе своимъ началамъ, гдё оно богаче, *образованнюе*, т. е. промышленнёе. И вотъ отчего гдё-нибудь въ Италіи или въ Испаніи не такъ невыносимо удушливо жить, какъ въ Англіи и во Франціи... И вотъ отчего горная, бѣдная, сельская Швейцарія—единственный клочекъ Европы, въ который можно удалиться съ миромъ.

Эти отрывки, напечатанные въ «Полярной Звѣздѣ», оканчивались слѣдующимъ посвященіемъ, писаннымъ до прівзда Огарева въ Лондоню и до смерти Грановскаго:

> .... Прими сей черенъ. — окъ Принадлежитъ тебъ поправу. А. Пушкинъ.

На этомъ пока и остановимся. Когда-нибудь я напечатаю выпущенныя главы и напишу другія, безъ которыхъ разсказъ мой останется непонятнымъ, усъченнымъ, можетъ, ненужнымъ, во всякомъ случав будетъ не тѣмъ, чѣмъ я хотѣлъ, но все это послѣ, гораздо послѣ...

Теперь разстанемтесь, и на прощанье одно слово, къ вамъ, друзья юности.

Когда все было схоронено, когда даже шумъ, долею вызванный мною, долею самъ накликавшийся, улегся около меня и люди разошлись по домамъ, я приподнялъ голову и посмотрѣлъ вокругъ: живого, родного не было ничего, кромѣ дѣтей. Побродивши между постороннихъ, еще присмотрѣвшись къ нимъ, я пересталъ въ нихъ искать своихъ и отучился—не отъ людей, а отъ близости съ ними.

Правда, подъ часъ кажется, что еще есть въ груди чувства, слова, которыхъ жаль

не высказать, которыя сдёлали бы много добра, по крайней мёрё отрады слушающему, и становится жаль, зачёмъ все это должно заглохнуть и пропасть въ душё, какъ взглядъ разсёнвается и пропадаетъ въ пустой дали... но и это скорёе догорающее зарево, отраженіе уходящаго прошедшаго.

Къ нему-то я п обернулся. Я оставилъ чужой мнѣ міръ п воротился къ вамъ; и вотъ мы съ вами живемъ второй годъ, какъ бывало, видаемся каждый день, и ничего не перемѣнилось, никто не отошелъ, не состарѣлся, никто не умеръ, и мнѣ такъ дома съ вами и такъ ясно, что у меня нѣтъ другой почвы. кромѣ нашей, другого призванія, кромѣ того, на которое я себя обрекалъ съ дѣтскихъ лѣтъ,

Разсказъ мой о быломъ, можетъ, скученъ, слабъ но вы, друзья, примите его радушно; этотъ трудъ помогъ мнв пережитъ страшную эпоху, онъ меня вывелъ изъ празднаго отчаянія, въ которомъ я погибалъ, онъ меня воротилъ къ вамъ. Съ нимъ я вхожу не весело, но спокойно (какъ сказалъ поэтъ, котораго я безмѣрно люблю) въ мою зиму:

Lieto no... ma sicuro! говорятъ Леопарди о смерти въ своемъ Ruysch e le sni mommie.

Такъ, безъ вашей воли. безъ вашего въдома. вы выручили меня. – примите же сей черспъ – онъ вамъ принадлежить по праву.

Isle of Wight, Ventnor, 1 октября 1855.

X

### ГЛАВА ХХХІХ. (/

#### Деньги и Полиція.—Полиція и Деньги.

Въ декабръ 1849 года я узналъ, что довъренность на залогъ моего имънья, посланная изъ Парижа и засвидътельствованная въ посольствъ, уничтожена, и что вслъдъ за тъмъ на капиталъ моей матери наложено запрещение. Терять времени было нечего, я, какъ уже сказалъ въ прошлой главъ, бросилъ тотчасъ Женеву и поѣхалъ къ моей матери.

Глупо или притворно было бы въ наше время денежнаго неустройства пренебрегать состояніемъ. Деньги—независимость, сила, оружіе. А оружіе никто не бросаетъ во время войны, хотя бы оно и было непріятельское, даже ржавое. Рабство нищеты страшно, я изучиль его во всёхъ видахъ, живши годы съ людьмя, которые спаслись, въ чемъ были, отъ политическихъ кораблекрушеній. Поэтому я считалъ справедливымъ и необходимымъ принять всё мёры, чтобъ вырвать что можно.

Я и то чуть не потерялъ всего. Когда я бхалъ изъ Россія, у меня не было никакого опредбленнаго плана, я хотълъ только остаться до нельзя за границей. Пришла революція 1848 года н увлекла меня въ свой круговоротъ, прежде чёмъ я что-нибудь сдблалъ для спасенія моего состоянія. Добрые люди винили меня за то, что я замбшался, очертя голову, въ политическія

Digitized by GOOGLE

движенія и предоставилъ на волю Божью будущность семья,--можеть, оно и было не совсѣмъ осторожно; но если-бъ, живши въ Римѣ въ 1848 году, я сидѣлъ дома и придумывалъ средства, какъ спасти свое имѣнье въ то время, какъ вспрянувшая Италія кипѣла предъ моими окнами, тогда я, вѣроятно, не остался бы въ чужихъ краяхъ, а поѣхалъ бы въ Петербургъ, снова вступилъ бы на службу, могъ бы быть «вице-губернаторомъ», за «оберъ-прокурорскимъ столомъ», и говорилъ бы своему секретарю «ты», а своему министру «Ваше Высокопревосходительство!»

Столько воздержности и благоразумія у меня не было, и теперь я стократно благословляю это. Бѣднѣе было бы сердце и иамять, если-бъ я пропустилъ тѣ свѣтлыя мгновенія вѣры и восторженности! Чѣмъ было бы выкуплено для меня лишеніе ихъ? да и что для меня, чѣмъ было бы выкуплено для той, сломленная жизнь которой была потомъ однимъ страданіемъ, окончившимся могилой? Какъ горько упрекала бы меня совѣсть, что я изъ предусмотрительности укралъ у нея чуть-ли не послѣднія минуты невозмутимаго счастія! А потомъ, вѣдь, главное я все-же сдѣлалъ,—спасъ почти все достояніе, за исключеніемъ костромского имѣнія.

Послѣ іюньскихъ дней мое положеніе становилось опаснѣе; я познакомился съ Ротшильдомъ и предложилъ ему размѣнять инѣ два билета Московской сохранной казны. Дѣла тогда, разуиѣется, не шли, курсъ былъ прескверный; условія его были нсвыгодны, но я тотчасъ согласился и имѣлъ удовольствіе видѣть легкую улыбку сожалѣнія на губахъ Ротшильда,—онъ меня принялъ за безчестнаго prince russe, задолжавшаго въ Парижѣ, и потому сталъ называть monsieur le comte.

По первымъ билетамъ деньги немедленно были уплачены; по слѣдующимъ, на гораздо значительнѣйшую сумму, уплата хотя и была сдѣлана, но корреспондентъ Ротшильда извѣщалъ его, что на мой капиталъ наложено запрещеніе,—по-счастію его не было больше.

Такимъ образомъ, я очутился въ Парижѣ съ большой суммой денегъ, средь самаго смутнаго времени, безъ опытности и знанія, что съ ними дѣлать. И между тѣмъ все уладилось довольно хорошо. Вообще, чѣмъ меньше страстности въ финансовыхъ дѣлахъ, безпокойствія и тревоги, тѣмъ они легче удаются. Состоянія рушатся такъ же часто у жадныхъ стяжателей и финансовыхъ трусовъ, какъ у мотовъ.

По совъту Ротшильда, я купилъ себъ американскихъ бумагъ, нѣсколько французскихъ и небольшой домъ на улицѣ Амстердамъ, занимаемый Гаврской гостиницей.

in the

Одинъ изъ первыхъ революціонныхъ шаговъ моихъ, развязавшихъ меня съ Россіей, погрузилъ меня въ почтенное сословіе консервативныхъ тунеядцевъ, познакомилъ съ банкирами и нотаріусами, пріучилъ заглядывать въ биржевой курсъ, словомъ, сдѣлалъ меня западнымъ rentier. Разрывъ современнаго человѣка со средой, въ которой онъ живетъ, вноситъ страшный сумбуръ въ частное поведеніе. Мы въ самой серединѣ двухъ, мѣшающихъ другъ другу, потоковъ; насъ бросаетъ, и будетъ еще долго бросать, то въ ту, то въ другую сторону, до тѣхъ поръ, пока тотъ или другой окончательно не сломитъ, и потокъ еще безпокойный и бурный, но уже текущій въ одну сторону, не облегчитъ пловца, т. е. не унесетъ его съ собой.

Счастливъ тотъ, кто до этого умѣетъ такъ лавировать, что, уступая волнамъ и качаясь, все-же плыветъ въ свою сторону!

При покупкъ дома я имълъ случай поближе взглянуть въ пъловой и буржуазный міръ Франціи. Бюрократическій формализмъ ири совершении купчей не уступить нашему. Старикъ нотаріусъ прочель мнѣ нѣсколько тетрадей, акть о прочтеніи ихъ, mainlevée, потомъ настоящій актъ, — изъ всего составилась цёлая книга in-folio. Въ послѣдній торгъ нашъ о цѣнѣ и расходахъ хозяинъ дома сказалъ, что онъ сдѣлаетъ уступку и возьметь на себя весьма значительные расходы по купчей, если я немедленно заплачу ему самому всю сумму; я не понялъ его, потому что съ самаго начала объявилъ, что покупаю на чистыя деньги. Нотаріусъ объяснилъ мнѣ, что деньги должны остаться у него, по крайней мёрё, три мёсяца, въ продолженіе которыхъ сдёлается публикація и вызовутся всё кредиторы, имѣющіе какія-нибудь права на домъ. Домъ былъ заложенъ въ 70.000, но онъ могъ быть еще заложенъ и въ другія руки. Черезъ три мѣсяца, цо собрании справокъ, выдается покупщику purge hypothécaire, a прежнему хозяину вручаются деньги.

Хозяинъ увърялъ, что у него нътъ другихъ долговъ. Нотаріусъ подтверждалъ это.

— Честное слово, сказалъ я ему, и вашу руку, — у васъ другихъ долговъ нѣтъ, которые касались бы дома?

- Охотно даю его.

— Въ такомъ случаѣ я согласенъ, и явлюсь сюда завтра съ чекомъ Ротшильда.

Когда я на другой день прібхалъ къ Ротшильду, его секретарь всплеснулъ руками:

— Они васъ надуютъ! какъ это возможно, мы остановимъ, если хотите, продажу. Это неслыханное дъло, покупать у незнакомаго на такихъ условіяхъ.

— Хотите, я пошлю съ вами кого-нибудь разсмотръть это дъло? спросилъ самъ баронъ Джемсъ.

A PARTY AND A P

Такую роль недоросля мнѣ не хотълось играть, я сказалъ, что далъ слово, и взялъ чекъ на всю сумму. Когда я пріѣхалъ къ нотаріусу, тамъ, сверхъ свидѣтелей, былъ еще кредиторъ, пріѣхавшій получить свои 70.000 фр. Купчую перечитали, мы подписались, нотаріусъ поздравилъ меня парижскимъ домохозяиномъ, —оставалось вручить чекъ.

— Какая досада, сказалъ хозяинъ, взявши его изъ моихъ рукъ, я забылъ васъ попросить привезти два чека, какъ я теиерь отдѣлю 70.000?

-- Нѣтъ ничего легче, съѣздите къ Ротшильду, вамъ дадутъ два, или, еще проще, съѣздите въ банкъ.

— Пожалуй, я съёзжу, сказалъ кредиторъ; хозяинъ поморщился и отвётилъ, что это его дѣло, что онъ поёдетъ.

Кредиторъ нахмурился. Нотаріусъ добродушно предложилъ имъ бхать вмѣстѣ.

Едва удерживаясь отъ смѣха, я имъ сказалъ:

— Вотъ ваша записка, отдайте миѣ чекъ, я съѣзжу и разитвяю его.

— Вы насъ безконечно обяжете, сказали они, вздохнувъ отъ радости; и я поъхалъ.

Черезъ четыре мѣсяца purge hypothécaire была мнѣ прислана, и я выигралъ тысячъ десять франковъ за мое опрометчивое довѣрie.

Послѣ 13 іюня 1849 года, префекть полиціи, Ребильо, что-то донесъ на меня; вѣроятно, вслѣдствіе его доноса и были взяты петербургскимъ правительствомъ странныя мѣры противъ моего пиѣнія. Онѣ-то, какъ я сказалъ, заставили меня ѣхать съ моей иатерью въ Парижъ.

Мы отправились черезъ Невшатель и Безансонъ. Путешествіе наше началось съ того, что въ Бернѣ я забылъ на почтовомъ дворѣ свою шинель; такъ какъ на мнѣ было теплое пальто и теплыя калоши, то я и не воротился за ней. До горъ все шло хорошо, но въ горахъ насъ встрѣтилъ снѣгъ по колѣно, градусовъ восемь мороза и проклятая швейцарская биза. Диликансъ не могъ идти, пассажировъ разсажали по два, по три въ небольшія пошевни. Я не помню, чтобъ я когда-нибудь страдалъ столько отъ холода, какъ въ эту ночь. Ногамъ было просто больно, я зарылъ ихъ въ солому, потомъ почталіонъ далъ мнѣ какой-то воротникъ, но и это мало помогло. На третьей станціи в купилъ у крестьянки ея шаль франковъ за 15 и завернулся въ нее; но это было уже на съѣздѣ и съ каждой милей становелось теплѣе.

Дорога эта великолѣино-хороша, съ французской стороны; общирный амфитеатръ громадныхъ и совершенно непохожихъ другъ на друга очертаніями горъ провожаетъ до самаго Безансона; кое-гдѣ на скалахъ виднѣются остатки укрѣпленныхъ рыцарскихъ замковъ. Въ этой природѣ есть что-то могучее и суровое, твердое и угрюмое; на нее-то глядя, росъ и складывался крестьянскій мальчикъ, потомокъ стараго сельскаго рода—Пьеръ Жозефъ Прудонъ. И дѣйствительно, о немъ можно сказать, только въ другомъ смыслѣ, сказанное поэтомъ о флорентинцахъ:

E tiene ancor del monte et del macigno!

Ротшильдъ согласился принять билетъ моей матери, но не хотъ́лъ платить впередъ, ссылаясь на письмо Гассера. Опекунскій совѣ́тъ дъ́йствительно отказалъ въ уплатѣ.

Дня черезъ три послѣ этого я встрѣтилъ Ротшильда на бульварѣ.

— Кстати, сказалъ онъ мнѣ, останавливая меня, я вчера говорилъ о вашемъ дѣлѣ съ Киселевымъ <sup>1</sup>). Я вамъ долженъ сказать, вы меня извините, онъ очень невыгоднаго мнѣнія о васъ и врядъ ли сдѣлаетъ что-нибудь въ вашу пользу.

- Вы съ нимъ часто видаетесь?

— Иногда, на вечерахъ.

— Сдѣлайте одолженіе, скажите ему, что вы сегодня видѣлись со мной, и что я самаго дурного мнѣнія о немъ, но что съ тѣмъ вмѣстѣ никакъ не думаю, чтобъ за это было справедливо обокрасть его мать.

Ротшильдъ расхохотался; онъ, кажется, съ этихъ поръ сталъ догадываться, что я не prince russe, и уже называлъ меня барономъ; но это, я думаю, онъ для того поднималъ меня, чтобъ сдѣлать достойнымъ разговаривать съ нимъ.

На другой день онъ прислалъ за мной; я тотчасъ отправился. Онъ подалъ мнѣ неподписанное письмо къ Гассеру и прибавилъ:

--- Вотъ нашъ проектъ письма, садитесь, прочтите его внимательно и скажите, довольны ли вы имъ; если хотите что прибавить или измѣнить, мы сейчасъ сдѣлаемъ. А мнѣ позвольте продолжать мои занятія.

Сначала я осмотрѣлся. Каждую минуту отворялась небольшая дверь и входилъ одинъ биржевой агентъ за другимъ, громко говоря цифру; Ротшильдъ, продолжая читать, бормоталъ, не подымая глазъ: «да,—нѣтъ,—хорошо,—пожалуй,—довольно», и цифра уходила. Въ комнатѣ были разные господа, рядовые капиталисты, члены народнаго собранія, два-три истощенныхъ туриста съ цолодыми усами на старыхъ щекахъ, эти вѣчныя лица, пьющія на

<sup>1</sup>) Это не П. Д. Киселевъ, — бывшій впослѣдствія въ Парижѣ, очень порядочный человѣкъ и извѣстный министръ государственныхъ имуществъ, а другой, переведенный въ Римъ.

Digitized by GOOGLE

водахъ—вино, представляющіяся ко дворамъ, слабые и лимфатическіе отпрыски, которыми изсякають аристократическіе роды и которые туда-же суются отъ карточной игры къ биржевой. Всё они говорили между собой въ полголоса. Царь іудейскій сидѣлъ спокойно за своимъ столомъ, смотрѣлъ бумаги, писалъ что-то на нихъ, вѣрно все милліоны, или, по крайней мѣрѣ, сотни тысячъ.

113 -

- Ну, что, сказалъ онъ, обращаясь ко мнѣ, довольны?

- Совершенно, отвѣчалъ я.

Письмо было превосходно, рѣзко, настойчиво, какъ слѣдуетъ, когда власть говорить съ властью. Онъ писалъ Гассеру, чтобъ готь немедленно требовалъ аудіенціи у Нессельроде и у министра финансовъ, чтобъ онъ имъ сказалъ, что Ротшильдъ знать не хочетъ, кому принадлежали билеты, что онъ ихъ купилъ и требуетъ уплаты, или яснаго, законнаго изложенія, почему уплата остановлена, что, въ случаѣ отказа, онъ подвергнетъ дѣло обсужденію юрисконсультовъ и совѣтуетъ очень подумать о послѣдствіяхъ отказа, особенно страннаго въ то время, когда русское правительство хлопочетъ заключить черезъ него новый заемъ. Ротшильдъ заключалъ тѣмъ, что, въ случаѣ дальнѣйшихъ проволочекъ, онъ долженъ будетъ дать гласность этому дѣлу черезъ журналы, для предупрежденія другихъ капиталистовъ. Письмо это онъ рекомендовалъ Гассеру показать Нессельроду.

Въ продолжение моего процесса я жилъ въ отель Мирабо, rue de la Paix. Хлопоты по этому дѣлу заняли около полугода. Въ апрѣлѣ мѣсяцѣ, однимъ утромъ говорятъ мнѣ, что какой-то господинъ дожидается меня въ залѣ и хочетъ непремѣнно видѣть. Я вышелъ. въ залѣ стояла какая-то подхалюзая, чиновническая, старая фигура.

- Комиссаръ полиціи тюльерійскаго квартала, такой-то.

— Очень радъ.

— Позвольте мнѣ прочесть вамъ декретъ министра внутреннихъ дѣлъ, сообщенный мнѣ префектомъ полиціи и касающійся васъ.

- Сдълайте одолжение, вотъ стулъ.

— «Мы, префекть полиціи 1):

«Взявъ въ соображение 7 пунктъ закона 13 и 21 ноября и 3 декабря 1849 года, дающій министру внутреннихъ дѣлъ право высылать (expulser) изъ Франціи всякаго иностранца, присутствіе котораго во Франціи можетъ возмутить порядокъ и быть опаснымъ общественному спокойствію, и основываясь на министерскомъ циркулярѣ 3 января 1850 года,

«рѣшаемъ, что слѣдуеть:

1) Перевожу слово въ слово.

А. П. Гердевъ, т. Ш.

«Называемый (le N-é., т. е. nommè, но это не значить «вышеупомянутый», потому что прежде обо мнѣ не говорится, это только безграмотная попытка, какъ можно грубѣе обозначить человѣка) Герценъ, Александръ, 40 лѣтъ (два года прибавили), русскій подданный, живущій тамъ-то, обязанъ оставить немедленно Парижъ. по объявленіи сего, и въ наискорѣйшемъ времени выѣхать изъ предѣловъ Франціи.

«Воспрещается ему впредь возвращаться, подъ опасеніемъ наказаній, положенныхъ 8 пунктомъ того-же закона (тюремное заключеніе отъ одного мѣсяца до шести и денежный штрафъ).

«Всѣ мѣры будутъ приняты для удостовѣренія въ исполненіи сихъ распоряженій.

«Сдълано (Fait) въ Парижъ, 16 апръля 1850. «Префектъ полиціи.

А. Карлье.

«Скрѣпилъ общій секретарь префектуры.

Клеменъ Рейръ.

На боку: «Читалъ и одобрилъ 19 апрѣля 1850 г.

Министръ внутреннихъ дѣлъ.

Ж. Барошъ.

«Лѣта тысяча восемьсоть пятидесятаго, апрѣля двадцать четвертаго.

«Мы, Емилій Буллей, комиссаръ полиціи города Парижа и въ особенности тюльерійскаго отдъленія, во исполненіе приказаній господина префекта полиціи отъ 23 апръля:

«Объявили сударю (sieur) Александру Герцену, говоря ему, какъ сказано въ оригиналѣ». Тутъ слѣдуетъ весь текстъ опять. Въ томъ родѣ, какъ дѣти говорятъ сказку о бѣломъ быкѣ, повторяя всякій разъ съ прибавкой одной фразы: «Сказать ли вамъ сказку о бѣломъ быкѣ?»

Далѣе: «Мы пригласили поименованнаго (le dit) Герцена явиться въ продолженіе двадцати четырехъ часовъ въ префектуру для полученія паспорта и для назначенія границы, черезъ которую онъ выѣдетъ изъ Франціи.

«А чтобъ сказанный сударь Герценъ не отозвался невъдъніемъ (n'en prétende cause d'ignorance—каковъ языкъ), мы ему оставили эту копію сказаннаго ръшенія въ началъ сего настоящаго нашего протокола объявленія.—Nous lui avons laissé cette copie tant du dit arrêté en tête de cette présente de notre procés-verbal de notification.

Гдѣ мои вятскіетоварищи по канцеляріи Тюфяева, гдѣ Ардашовъ, писавшій за присѣстъ по десяти листовъ, Вепревъ, Штинъ и мой пьяненькій столоначальникъ?Какъ сердце ихъ должновозрадоваться,

что въ Парижѣ, послѣ Вольтера, послѣ Бомарше, послѣ Ж. Зандъ и Гюго, пишуть такъ бумаги? Да и не одинъ Вепревъ и Штинъ должны радоваться, а и земскій моего отца, Василій Епифановъ, который, изъ глубокихъ соображеній учтивости, писалъ своему помѣщику: «Повелѣніе ваше по сей настоящей прошедшей почтѣ получилъ и по оной же имѣю честь доложить»...

Можно ли оставить камень на камнѣ этого глупаго, пошлаго зданія des us et coutumes, годнаго только для слѣцой и выжившей изъ ума старухи, какъ Өемида.

Чтеніе не произвело ожидаемаго дъйствія; парижанинъ думаеть, что высылка изъ Парижа равняется изгнанію Адама изъ рая, да и то еще безъ Евы,—мнѣ, напротивъ, было все равно, и жизнь парижская уже начинала надоѣдать.

— Когда долженъ я явиться въ префектуру?—спросилъ я, придавая себъ любезный видъ, несмотря на злобу, разбиравшую иеня.

- Я совътую завтра, часовъ въ десять утра.

- Съ удовольствіемъ.

— Какъ нынёшній годъ весна рано начинается, замётилъ комиссаръ города Парижа и въ особенности тюльерійскій.

Чрезвычайно.

— Это старинный отель, здёсь обёдывалъ Мирабо, оттого онъ такъ и называется; вы, вёрно, были имъ очень довольны?

- Очень. Вообразите же, каково съ нимъ разстаться такъ круго!

— Это дъйствительно непріятно... Хозяйка умная и прекрасная женщина—M-lle Кузенъ—была большой пріятельницей знамевитой Le Normand.

— Представьте себѣ! Какъ досадно, что я этого не зналъ, чожетъ, она унаслъдовала у нея искусство гадать и могла бы мнѣ предсказать billet doux Карлье.

- Ха, ха... мое дѣло вы знаете, позвольте пожелать.

- Помилуйте, всякое бываеть, честь имбю вамъ кланяться.

На другой день я явился въ знаменитую, больше чёмъ сама Ленорманъ, улицу Jerusalem. Сначала меня принялъ какой-то шпонствующій юноша, съ бородкой, усиками и со всёми пріемами недоношеннаго фельетониста и неудавшагося демократа; лицо его, взглядъ носили печать того утонченнаго растлёнія души, того завистливаго голода наслажденій, власти, пріобрётеній, которыя я очень хорошо научился читать на западныхъ лицатъ, и котораго вовсе нётъ у англичанъ. Должно быть, онъ еще недавно поступилъ на свое мёсто, онъ еще наслаждался имъ, и потому говорилъ нёсколько свысока. Онъ объявилъ мнё, что я долженъ ёхать черезъ три дня, и что безъ особенно важныхъ

Digitized by GOOgle

причинъ отсрочить нельзя. Его дерзкое лице, его произношеніе и мимика были таковы, что, не вступая съ нимъ въ дальнъйшія разсужденія, я поклонился ему и потомъ спросилъ, надъвъ сперва шляпу, когда можно видъть префекта.

— Префектъ принимаетъ только тѣхъ, кто у него письменно проситъ аудіенціи.

- Позвольте мнѣ написать сейчасъ.

Онъ позвонилъ, вошелъ старикъ huissier, съ цѣпью на груди; сказавъ ему съ важнымъ видомъ: «бумаги и перо этому господину», юноша кивнулъ мнѣ головой.

Huissier повелъ меня въ другую комнату. Тамъ я написалъ Карлье, что желаю его видёть, чтобъ объяснить ему, почему мнѣ надобно отсрочить мой отъёздъ.

Въ тотъ же день вечеромъ я получилъ изъ префектуры лаконическій отвѣтъ: «Г. префектъ готовъ принять такого-то завтра, въ два часа».

Тотъ же самый противный юноша встрётилъ меня и на другой день: у него была особая комната, изъ чего я и заключилъ, что онъ нѣчто въ родѣ начальника отдѣленія. Начавши такъ рано и съ такимъ успѣхомъ карьеру, онъ далеко уйдетъ, если Богъ продлитъ его животъ.

На сей разъ онъ привелъ меня въ большой кабинетъ; тамъ, за огромнымъ столомъ, на большихъ покойныхъ креслахъ, сидѣлъ толстый, высокій, румяный господинъ, изъ тѣхъ, которымъ всегда бываетъ жарко, съ бѣлыми, откормленными, но рыхлыми мясами, съ толстыми, но тщательно выхоленными руками, съ шейнымъ платкомъ, сведеннымъ на минимумъ, съ безцвѣтными глазами, съ жовіальнымъ выраженіемъ, которое обыкновенно принадлежитъ людямъ, совершенно потонувшимъ въ любви къ своему благосостоянію, и которые могутъ подняться холодно и безъ большихъ усилій до чрезвычайныхъ злодѣйствъ.

— Вы желали видъть префекта, сказалъ онъ мнъ, но онъ извиняется передъ вами, очень нужное дѣло заставило его выѣхать, если я могу сдѣлать вамъ чѣмъ-нибудь что-нибудь пріятное, я ничего лучшаго не прошу. Воть кресло, не угодно ли?

Все это высказалъ онъ плавно, очень учтиво, нѣсколько щуря глаза и улыбаясь мясными подушечками, которыми были украшены его скулы. Ну, этотъ давно служитъ, подумалъ я.

— Вы, вѣрно, знаете, зачѣмъ я пришелъ?—Онъ сдѣлалъ головою то тихое движеніе, которое дѣлаетъ всякій, начиная плавать, и не отвѣчалъ ничего.

— Мнѣ объявленъ приказъ ѣхать черезъ три дня. Такъ какъ я знаю, что министръ у васъ имѣетъ право высылать, не говоря причины и не дѣлая слѣдствія, то я и не стану ни спра-

Digitized by GOOGLC

шивать, почему меня высылають, ни защищаться; но у меня есть, сверхъ собственнаго дома,...

— Гдѣ вашъ домъ?

— 14, Rue Amsterdam.... очень серьезныя дёла въ Парижъ, мнъ трудно ихъ оставить сразу.

- Позвольте узнать, какія у васъ дѣла, по дому, или...?

— Дѣла мои у Ротшильда, мнѣ приходится получить тысячъ четыреста франковъ.

— Какъ-съ?

- Съ небольшимъ сто тысячъ roubles argent.

— Это значительная сумма!

- C'est une somme ronde.

-- Сколько времени вамъ нужно для окончанія вашего дѣла? спросилъ онъ, глядя на меня еще кротче, такъ, какъ глядятъ на выставленные въ окнахъ фазаны съ трюфелями.

- Отъ мѣсяца до шести недѣль.

- Это ужасно много.

— Процессъ мой въ Россіи. Чуть-ли не по его милости я и оставляю Францію.

— Какъ такъ?

--- Съ недѣлю тому назадъ Ротшильдъ мнѣ говорилъ, что Киселевъ дурно обо мнѣ отзывался. Вѣроятно, петербургскому правительству хочется замять дѣло, чтобъ о немъ не говорили; чай, посолъ попросилъ по дружбѣ выслать меня вонъ.

— D'abord—замѣтилъ, принимая важный и проникнутый сильнымъ убѣжденіемъ видъ, обиженный патріотъ префектуры, Франція не позволитъ ни одному правительству мѣшаться въ ея внутреннія дѣла. Я удивляюсь, какъ вамъ могла придти такая мысль въ голову. Потомъ, что можетъ быть естественнѣе, какъ право, которое взяло себѣ правительство, старающееся всѣми силами возвратить порядокъ страждущему народу, удалять изъ страны, въ которой столько горючихъ веществъ, иностранцевъ, употребляющихъ во зло то гостепріимство, которое она имъ даетъ.

Я рѣшился его добивать деньгами. Это было такъ-же вѣрно, какъ въ спорѣ съ католикомъ употреблять тексты изъ Евангелія, а потому, улыбнувшись, я возразилъ ему:

— За гостепріимство Парижа я заплатилъ сто тысячъ франковъ, и потому считалъ себя почти сквитавшимся.

Это удалось еще лучше, чъмъ моя somme ronde. Онъ сконфузился и, сказавъ послъ небольшой паузы:

— Что намъ дѣлать, мы въ необходимости, —взялъ со стола мой досье. Это былъ второй томъ романа, первую часть котораго я видѣлъ когда-то въ рукахъ Дуббельта. Поглаживая листы, какъ добрыхъ коней, своей пухлой рукой: — Видите-ли, приговаривалъ онъ, ваши связи, участіе въ неблагонамѣренныхъ журналахъ (почти слово въ слово то же, что мнѣ говорилъ Сахтынскій въ 1840), наконецъ, значительныя subventions, которыя вы давали самымъ вреднымъ предпріятіямъ, заставили насъ прибѣгнуть къ мѣрѣ очень непріятной, но необходимой. Мѣра эта удивлять васъ не можетъ. Вы даже въ своемъ отечествѣ навлекли на себя политическія гоненія. Одинакія причины ведутъ къ одинакимъ послѣдствіямъ. Un bon citoyen уважаетъ законы страны, какie-бы они ни были...

— Вѣроятно это по тому знаменитому правилу, что все-же лучше, чтобъ была дурная погода, чѣмъ чтобъ совсѣмъ погоды не было.

— Но, чтобъ вамъ доказать, что русское правительство совершенно внѣ`игры, я вамъ обѣщаю выхлопотать у префекта отсрочку на одинъ мѣсяцъ. Вы, вѣрно, не найдете страннымъ, если мы справимся у Ротшильда о вашемъ дѣлѣ; тутъ не столько сомнѣнiе...

— Да сдѣлайте одолженіе, отчего же не справиться, мы въ войнѣ, и если-бъ мнѣ было полезно употребить военную хитрость, чтобъ остаться, неужели вы думаете, что я не употребилъ бы ее?...

Но свътскій и милый alter едо префекта не остался въ долгу:

— Люди, которые такъ говорятъ, никогда не говорятъ неправды. Черезъ мѣсяцъ дѣло еще не было окончено; къ намъ ѣздилъ старикъ докторъ Пальмье, который всякую недѣлю имѣлъ удовольствіе дѣлать въ префектурѣ инспекторскій смотръ интересному классу парижанокъ. Давая такое количество свидѣтельствъ прекрасному полу въ здоровьѣ, я думалъ, что онъ не откажется написать мнѣ свидѣтельство въ болѣзни. Пальмье, разумѣется, былъ знакомъ со всѣми въ префектурѣ; онъ обѣщалъ мнѣ лично передать Х. исторію моего недуга. Къ крайнему удивленію, Палмье пріѣхалъ безъ удовлетворительнаго отвѣта. Черта эта потому драгоцѣнна, что въ ней есть какое-то братственное сходство между русской и французской бюрократіей. Х. не давалъ отвѣта и вилялъ, обидѣвшись, что я не явился лично извѣстить его о томъ, что я боленъ, въ постелѣ и не могу встать. Дѣлать было нечего, я отправился на другой день въ префектуру пышащій здоровьемъ.

Х. съ большимъ участіемъ спросилъ меня о моей болѣзни. Такъ какъ я не полюбопытствовалъ прочитать, что написалъ докторъ, то мнѣ и пришлось выдумать болѣзнь. По счастію, я вспомнилъ Сазонова, который, при обильной тучности и неистощимомъ апетитѣ, жаловался на аневризмъ,—я сказалъ Х., что у меня болѣзнь въ сердцѣ и что дорога можетъ мнѣ быть очень вредна.

X. пожалѣлъ, совѣтовалъ беречься, потомъ отправился въ сосѣднюю комнату и черезъ минуту вышелъ, говоря: — Вы можете остаться еще мѣсяцъ. Префектъ поручилъ мнѣ виѣстѣ съ тѣмъ сказать вамъ, что онъ надѣется и желаетъ, чтобъ ваше здоровье поправилось въ продолженіе этого времени; ему было бы очень непріятно, если-бъ это было не такъ, потому что въ третій разъ онъ отсрочить не можетъ.

Я понялъ это и приготовился вытхать изъ Парижа около 20 юня.

Имя X. встрётилось мнё еще разъ черезъ годъ. Патріоть эготь и bon citoyen безшумно удалился изъ Франціи, забывши огдать отчеть тысячамъ небогатыхъ и бёдныхъ людей, вкладчиковъ въ какую-то калифорнскую лотерею, дъйствовавшую подъ покровительствомъ префектуры! Когда добрый гражданинъ увидъть, что, при всемъ уваженіи къ законамъ своей родины, онъ можеть попасть на галеры за faux, тогда онъ предпочелъ имъ пароходъ и уёхалъ въ Геную. Это была натура цёльная, нетерявшаяся отъ неудачъ. Онъ воспользовался извёстностью, пріобрётенною исторіей калифорнской лотереи, и тотчасъ предложилъ свои услуги обществу акціонеровъ, составлявшемуся около того времени въ Туринѣ, для постройки желѣзныхъ дорогъ; видя столь надежнаго человѣка, общество поспѣпило принять его услуги.

Послъдніе два мъсяца, проведенные въ Парижъ, были невывоснмы. Я былъ буквально gardé à vue, письма приходили нагло поднечатанныя и днемъ позже. Куда бы я ни шелъ, издали слъдовала за мной какая-нибудь гнусная фигура, передавая меня на углу глазомъ другому.

Ненадобно забывать, что это было время пущаго полицейскаго бъщенства. Тупые консерваторы и революціонеры алжирски-ламартиновскаго толка помогали плутамъ и пройдохамъ, окружавшимъ Наполеона, и ему самому въ приготовленіи сътей шпіонства и надзора, чтобъ, растянувши ихъ на всю Францію, въ данную минуту поймать и задушить по телсграфу, изъ министерства внутреннихъ дѣлъ и Elysée, всъ дѣятельныя силы страны. Наполеонъ ловко воспользовался противъ нихъ самихъ врученнымъ ему орудіемъ. Второе декабря—возведеніе полиціи на степень государственной власти.

Никогда нигдѣ не было такой политической полиціи, какъ во Францій со временъ конвента. На это, сверхъ особеннаго національнаго влеченія къ полиціи, есть много причинъ. Кромѣ Англій, гдѣ полиція не имѣетъ ничего общаго съ континентальнычъ шпіонствомъ, полиція вездѣ окружена вреждебными элечентами и, слѣдственно, оставлена на свои силы. Во Франціи, напротивъ, полиція самое народное учрежденіе; какое бы правительство ни захватило власть въ руки, полиція у него готова, часть народонаселенія будетъ ему помогать съ фанатизмомъ и

увлеченіемъ, которые надобно умѣрять, а не усиливать, и помогать притомъ всѣми страшными средствами частныхъ людей, которыя для полиціи невозможны. Куда скрыться отъ лавочника, дворника, портного, прачки, мясника, сестринаго мужа, братняной жены, особенно въ Парижѣ, гдѣ живутъ не особнякомъ, какъ въ Лондонѣ, а въ какихъ-то полипникахъ или ульяхъ, съ общей лѣстницей, съ общимъ дворомъ и дворникомъ?

Кондорсе ускользаеть отъ якобинской полиціи и счастливо пробирается до какой-то деревни близъ границы; усталый и измученный, онъ входить въ харчевню, садится передъ огнемъ, грѣеть себѣ руки и просить кусокъ курицы. Трактирщица, добродушная старушка, большая патріотка, разсуждаеть такъ: «Онъ въ пыли, стало, пришелъ издалека; онъ спросилъ курицы, стало, у него есть деньги; руки у него бѣлыя, стало, онъ аристократъ». Поставивъ курицу въ печь, она идетъ въ другой кабакъ, тамъ засѣдаютъ патріоты: какой-нибудь гражданинъ— Муцій Сцевола, ликвористъ и гражданинъ Брутъ, Тимолеонъ портной. Тѣмъ того и надобно, и черезъ десять минуть одинъ изъ умнѣйшихъ дѣятелей французской революціи въ тюрьмѣ и выданъ полиціи—свободы, равенства и братства!

Наполеонъ, имѣвшій въ высшей степени полицейскій таланть, сдѣлалъ изъ своихъ генераловъ лазутчиковъ и доносчиковъ; палачъ Ліона Фуше основалъ цѣлую теорію, систему, науку шпіонства—черезъ префектовъ, помимо префектовъ, черезъ развратныхъ женщинъ и безпорочныхъ лавочницъ, черезъ слугъ и кучеровъ, черезъ лекарей и парикмахеровъ. Наполеонъ палъ, но оружіе осталось, и не только оружіе, но и оруженосецъ; Фуше перешелъ къ Бурбонамъ, сила шпіонства ничего не потеряла, напротивъ, увеличилась монахами, попами. При Людовикѣ Филиппѣ, при которомъ подкупъ и нажива сдѣлались одной изъ нравственныхъ силъ правительства,-половина мѣщанства сдѣлалась его лазутчиками, полицейскимъ хоромъ, къ чему особенно способствовала ихъ служба, сама по себѣ полицейская, въ національной гвардіи.

Во время февральской республики образовались три или четыре дѣйствительно тайныя полиціи и нѣсколько явно-тайныхъ. Была полиція Ледрю-Роллена и полиція Косидьера, была полиція Мараста и полиція временнаго правительства, была полиція порядка и полиція безпорядка, полиція Бонапарта и орлеанская полиція.Всѣ подсматривал и, слѣдили другъ за другомъ и доносили; положимъ, что доносы дѣлались съ убѣжденіемъ, съ наилучшими цѣлями, безденежно, но все-же это были доносы... Эта пагубная привычка, встрѣтившись, съ одной стороны, съ печальными неудачами, а съ другой, съ болѣзненной, необузданной жаждой денегъ и наслажденій, растлила цѣлое поколѣніе.

Ненадобно забывать и то нравственное равнодушіе, ту шаткость мнѣній, которыя остались осадкомъ отъ перемежающихся революцій и реставрацій. Люди привыкли считать сегодня то за героизмъ и добродѣтель, за что завтра посылають въ каторжную работу; лавровый вѣнокъ и клеймо палача мѣнялись нѣсколько разъ на одной и той же головѣ. Когда къ этому привыкли, нація шпіоновъ была готова.

Всѣ послѣднія открытія тайныхъ обществъ, заговоровъ, всѣ доносы на выходцевъ сдѣланы фальшивыми членами, подкупленными друзьями, людьми, сближсавшимися съ цѣлью предательства.

Вездѣ бывали примѣры, что трусы, боясь тюрьмы и ссылки, губятъ друзей, открываютъ тайны,—такъ, слабодушный товарищъ погубилъ Конарскаго. Но ни у насъ, ни въ Австріи нѣтъ этого легіона молодыхъ людей, образованныхъ, говорящихъ нашимъ языкомъ, произносящихъ вдохновенныя рѣчи въ клубахъ, пишущихъ революціонныя статейки и служащихъ шпіонами.

Къ тому-же правительство Бонапарта превосходно поставлено, чтобъ пользоваться доносчиками всёхъ партій. Оно представляеть революцію и реакцію, войну и миръ, 89 годъ и католицизмъ, паденіе Бурбоновъ и 4<sup>1</sup>/2<sup>0</sup>/0. Ему служить и Фалу-іезуить, и Бильосоціалисть, и Ла-Рошъ Жакеленъ легитимисть, и бездна людей, облагодѣтельствованныхъ Людовикомъ Филиппомъ. Растлѣнное всѣхъ партій и оттѣнковъ и естественно стекаетъ и бродитъ въ тюльерійскомъ дворцѣ.

### ГЛАВА ХІ.

Европейскій комитеть. — Русскій генеральный консуль въ Ницць. — Письмо къ А. Ө. Орлову.—Преслѣдованіе ребенка.—Фогты.—Перечисленіе изъ надворныхъ совѣтниковъ въ тягловые крестьяне.—Пріемъ въ Шатель.

#### (1850 - 1851).

Съ годъ послё нашего пріёзда въ Ниццу паъ Парижа, я писалъ: "Напрасно радовался я моему тихому удаленію, напрасно чертилъ у дверей монхъ пентаграммъ, я не нашелъ ни желаннаго мира, ни покойной гавани. Пентаграммы защищаютъ отъ нечистыхъ духовъ,—отъ нечистыхъ людей не спасетъ никакой многоутольникъ, развѣ только квадратъ селюлярной тюрьмы.

"Скучное, тяжелое и чрезвычайно пустое время, утомительная дорога между станціей 1848 года и станціей 1852,—новаго ничего, развѣ какое личное несчастіе доломаетъ грудь, какоенибудь колесо жизни разсыплется".

Письма изъ Франци и Итали (1 іюня, 1851).

Дъйствительно, перебирая то время, становится больно, какъ бываетъ при воспоминания похоронъ, мучительныхъ болъзней, операцій. Не касаясь еще здѣсь до внутренней жизни, которую заволакивали больше и больше темныя тучи, довольно было общихъ происшествій и газетныхъ новостей, чтобъ бѣжать куда-нибудь въ степь. Франція неслась съ быстротой падающей звѣзды къ 2 декабря. Германія лежала у ногъ Николая, куда ее стащила несчастная,проданная Венгрія. Полицейскіе кондотьеры съѣзжались на свои вселенскіе соборы и тайно совѣщались объ общихъ мѣрахъ международнаго шпіонства. Революціонеры продолжали пустую агитацію. Люди, стоявшіе во главѣ движенія, обманутые въ своихъ надеждахъ, теряли голову. Кошутъ возвращался изъ Америки, утративъ долю своей народности, Маццини заводилъ въ Лондонѣ съ Ледрю-Ролленомъ и Руге центральный европейскій комитетъ... А реакція свирѣпѣла больше и больше.

Послѣ нашей встрѣчи въ Женевѣ, потомъ въ Лозаннѣ, я видѣлся съ Маццини въ 1850 году. Онъ былъ во Франціи тайно, остановился въ какомъ-то аристократическомъ домѣ и присылалъ за мной одного изъ своихъ приближенныхъ. Тутъ онъ говорилъ мнѣ о проектѣ международной юнты въ Лондонѣ и спрашивалъ, желалъ ли бы я участвовать въ ней, какъ русскій; я отклонилъ разговоръ. Годъ спустя, въ Ниццѣ, явился ко мнѣ Орсини, отдалъ программу, разныя прокламаціи европейскаго центральнаго комитета и письмо отъ Маццини съ новымъ предложеніемъ. Участвовать въ комитетѣ я и не думалъ; какой же элементъ русской жизни я могъ представить тогда, совершенно отрѣзанный отъ всего русскаго? Но эта не была единственная причина, по которой европейскій комитетъ мнѣ былъ не по душѣ. Мнѣ казалось, что въ основѣ его не было ни глубокой мысли, ни единства, пи даже необходимости, а форма его была просто ошибочна.

Та сторона *движенія*, которую комитеть представляль, т. е. возстановленіе угнетенныхъ національностей, не была такъ сильна въ 1851 году, чтобъ имѣть *явно* свою юнту. Существованіе такого комитета доказывало только терпимость англійскаго законодательства и отчасти то, что министерство не върило въ его силу, иначе оно прихлопнуло бы его, или alien биллемъ, или предложеніемъ пріостановить habeas corpus.

Европейскій комитеть, напутавшій всё правительства, ничего не дѣлаль, не догадываясь объ этомъ. Самые серьезные людя ужасно легко увлекаются формализмомъ и увѣряють себя, что они дѣлають что-нибудь, имѣя періодическія собранія, кипы бумагь, протоколы, совѣщанія, подавая голоса, принимая рѣшенія, печатая прокламаціи, professions de foi и проч. Революціонная бюрократія точно такъ-же распускаеть дѣла въ слова и формы, какъ наша канцелярская. Въ Англіи пропасть разныхъ ассоціацій, имѣющихъ торжественныя собранія, на которыя являются

герцоги и лорды, клержимены и секретари. Казначеи собирають деньги, литераторы пишуть статьи, и всё вмёстё рёшительно ничего не дёлають. Собранія эти, большей частью филантропическія и религіозныя, съ одной стороны, служать развлеченіемь, а, съ другой, примиряють христіанскую совёсть людей, преданныхь свётскимъ интересамъ. Но такого кроткаго и мирнаго характера не могъ представлять въ Лондонѣ революціонный сенать еп регтапенсе. Это былъ гласный заговоръ, заговоръ съ открытыми дверями, то есть, невозможный.

Другая ошибка или другое несчастіе комитета состояло въ отсутствіи единства. Это собраніе въ одинъ фокусъ разнородныхъ стремленій могло только въ дъйствительномъ единствъ развить составную силу. Если-бъ каждый, входя въ комитеть, вносилъ только свою исключительную національность, это не мѣшало бы еще; у нихъ было бы единство ненависти къ одному главному врагу, къ священному союзу. Но воззрѣнія ихъ, согласныя въ отрицательныхъ принципахъ, въ остальномъ были различны; для ихъ единства были необходимы уступки, а этого рода уступки оскорбляютъ одностороннюю силу каждаго, подвязывая именно тѣ струны для общаго аккорда, которыя звучатъ всего рѣзче, оставляя стертой, мутной и колеблющейся сводную гармонію.

Прочитавъ бумаги, которыя привезъ Орсини, я написалъ къ Мащини слѣдующее письмо:

Ницца. 13 сентября, 1850.

«Любезный Маццини! Я васъ уважаю искренно, и потому не боюсь откровенно высказать вамъ мое мнѣніе. Во всякомъ случаѣ, вы меня выслушаете терпѣливо и снисходительно.

«Вы чуть ли не одинъ изъ главныхъ политическихъ дѣятеклей послѣдняго времени, имя котораго осталось окружено сочувствіемъ и уваженіемъ. Можно не соглашаться съ вами въ мнѣніяхъ, въ образѣ дѣйствія, но не уважать васъ нельзя. Ваше прошедшее, Римъ 1848 и 1849 годовъ, обязываютъ васъ гордо нести великое вдовство до тѣхъ поръ, пока событія снова позовутъ предупредившаго ихъ бойца. Потому-то мнѣ и больно видѣть имя ваше вмѣстѣ съ именами людей неспособныхъ, испортившихъ все дѣло, съ именами, которыя намъ только напоминаютъ иѣдствія, обрушенныя ими на насъ.

«Каная туть можеть быть организація?--это одно смѣшеніе.

«Ни вамъ, ни исторіи эти люди не нужны, все, что для нихъ можно сдѣлать,—это отпустить имъ ихъ прегрѣшенія. Вы ихъ хотите покрыть вашимъ именемъ, вы хотите раздѣлить съ ними ваше вліяніе, ваше прошедшее; они раздѣлять съ вами свою неиопулярность, свое прошедшее.

«Что новаго въ прокламаціяхъ, что въ Proscrit? Гдѣ слѣды грозныхъ уроковъ послѣ 24 февраля? Это продолженіе прежняго либерализма, а не начало новой свободы,—это эпилогъ, а не прологъ. Почему нѣтъ въ Лондонѣ той организаціи, которую вы желаете? Потому что нельзя устроиваться на основаніи неопредѣленныхъ стремленій, а только на глубокой и общей мысли; но гдѣ же она?

«Первая публикація, дёлаемая при такихъ условіяхъ, какъ присланная вами прокламація, должна была быть исполнена искренности, ну, а кто же можеть прочесть безъ улыбки RMN Арнольда Руге подъ прокламаціей, говорящей во имя божественнаго Провидѣнія. Руге проповѣдывалъ съ 1838 года философскій атеизмъ, для него (если голова его устроена логически) идея Провидѣнія должна представлять въ зародышѣ всѣ реакціи. Это уступка, дипломатія, политика, оружія нашихъ враговъ. Къ тому же все это ненужно. Богословская часть прокламаціичистая роскошь, она ничего не прибавляеть ни къ разумѣнію, ни къ популярности. Народъ имѣеть положительную религію и церковь. Деизмъ-религія раціоналистовъ, представительная система, приложенная къ върѣ, религія, окруженная атеистическими учрежленіями.

«Я, съ своей стороны, проповъдую полный разрывъ съ неполными революціонерами, отъ нихъ на двъсти шаговъ въетъ реакціей. Нагрузивъ себъ на плечи тысячи ошибокъ, они ихъ до сихъ поръ оправдываютъ; лучшее доказательство, что они ихъ повторятъ.

«Въ Nouveau Monde тотъ же vacuum horrendum, печальное пережевываніе пищи, вмѣстѣ зеленой и сухой, которая все-таки не переваривается.

«Пожалуйста, не думайте, что я это говорю для того, чтобъ отклонять отъ дѣла. Нѣть, я не сижу сложа руки. У меня еще слишкомъ много крови въ жилахъ и энергіи въ характерѣ, чтобъ удовлетвориться ролью страдательнаго зрителя. Съ тринадцати лѣтъ я служилъ одной идеѣ и былъ подъ однимъ знаменемъ войны противъ всякой втѣсняемой власти, противъ всякой неволи, во имя безусловной независимости лица. Мнѣ хотѣлось бы продолжать мою маленькую, партизанскую войну—настоящимъ казакомъ...., auf eigene Faust, какъ говорятъ нѣмцы, при большой революціонной арміи, не вступая въ правильные кадры ея, пока они совсѣмъ не преобразуются.

«Въ ожиданіи этого—я пишу. Можеть, это ожиданіе продолжится долго, не отъ меня зависитъ измѣненіе капризнаго люд-

Digitized by GOODE

ского развитія; но говорить, обращать, убѣждать зависить оть меня,—и я это дѣлаю отъ всей души, и отъ всего помышленія.

«Простите миѣ, любезный Маццини, и откровенность, и длину моего письма и не переставайте ни любить меня немного, ни считать человѣкомъ, преданнымъ вашему дѣлу,—но тоже преданнымъ и своимъ убѣжденіямъ».

На это письмо Маццини отвъчалъ нъсколькими дружескими строками, въ которыхъ, не касаясь сущности, говорилъ о необходимости соединенія всъхъ силъ въ одно единое дъйствіе, грустилъ о разномысліи ихъ и пр.

Въ ту же осень, въ которую меня вспомнилъ Маццини и европейскій комитеть, вспомнилъ меня, наконецъ, и противоевропейскій комитеть.

Однимъ утромъ горничная наша, съ нѣсколько озабоченнымъ видомъ, сказала мнѣ, что русскій консулъ внизу и спрашиваетъ, могу ли я его принять. Я до того уже считалъ поконченными мон отношенія съ русскимъ правительствомъ, что самъ удивился такой чести и не могъ догадаться, что ему отъ меня надобно.

Вошла какая-то офиціальная, германски-канцелярская фигура второго порядка.

- Я имѣю вамъ сдѣлать сообщеніе.

— Несмотря на то, отв'ялъ я, что я не знаю вовсе какого рода, я почти ув'тренъ, что оно будетъ непріятное. Прошу садиться.

Консулъ покраснѣлъ, нѣсколько смѣшался, потомъ сѣлъ на диванъ, вынулъ изъ кармана бумагу, развернулъ и, прочитавши: «Генералъ-адъютантъ графъ Орловъ сообщилъ графу Нессельроде, чтобы такой-то немедленно возвратился, о чемъ ему объявить, не принимая отъ него никакихъ причинъ, которыя могли бы замедлить его отъѣздъ, и не давая ему ни въ какомъ случаѣ отсрочки», онъ замолчалъ.

Я продолжалъ не говорить ни слова.

- Что-же мнѣ отвѣчать? спросилъ онъ, складывая бумагу.

- Что я не поъду.

- Какъ не потдете?

- Такъ-таки просто не побду.

- Вы обдумали ли, что такой шагъ...

— Обдумалъ.

- Да какъ же это... Позвольте, что же я напишу?-по какой причинѣ?..

— Вамъ не велѣно принимать никакихъ причинъ.

— Какъ же я скажу, въдь, это ослушание?

— Такъ и скажите.

- Это невозможно, я никогда не осмѣлюсь написать это,-и

Ó



онъ еще больше покраснѣлъ. Право, лучше было бы вамъ измѣнить ваше рѣшеніе, пока все это еще келейно.

Какъ я ни человѣколюбивъ, но, для облегченія переписки генеральнаго консула въ Ниццѣ, не хотѣлъ ѣхать въ Петропавловскія кельи отца Леонтія или въ Нерчинскъ.

— Неужели, сказалъ я ему, когда вы шли сюда, вы могли хоть одну секунду предполагать, что я потду? Забудьте, что вы консулъ, и разсудите сами. Имънье мое секвестровано, капиталъ моей матери былъ задержанъ, и все это не спрашивая меня, хочу ли я возвратиться. Могу ли же я послъ этого ъхать, не сойдя съ ума?

Онъ мялся, постоянно краснѣлъ и, наконецъ, попалъ на ловкую, умную и, главное, новую мысль.

— Я не могу, сказалъ онъ, вступать...я понимаю затруднительное положеніе, съ другой стороны милосердіе!—Сверхъ того, зачёмъ же вамъ отрёзывать себё всё пути, вы напишите мнё, что вы очень больны, я отошлю къ графу.

-- Это ужъ слишкомъ старо, да и на что же безъ нужды говорить неправду.

Ну, такъ ужъ потрудитесь написать мнѣ письменный отвѣтъ.

— Пожалуй. Вы мнѣ не оставите ли копіи съ бумаги, которую читали?

- У насъ этого не дѣлается.

— Жаль.

Какъ ни былъ простъ мой письменный отвѣтъ, консулъ всеже перепугался: ему казалось, что его переведутъ за него, не знаю, куда-нибудь въ Бейрутъ или въ Триполи; онъ рѣшительно объявилъ мнѣ, что ни принять, ни сообщить его никогда не осмѣлится. Какъ я его ни убѣждалъ, что на него не можетъ пасть никакой отвѣтственности, онъ не соглашался и просилъ меня написать другое письмо.

— Это невозможно, возразилъ я ему, я не шучу этимъ шагомъ и вздорныхъ причинъ писать не стану: вотъ вамъ письмо и дѣлайте съ нимъ, что хотите.

— Позвольте, говорилъ самый кроткій консулъ изъ всѣхъ, бывшихъ послѣ Юнія Брута и Калпурнія Бестіи, вы письмо это напишите не ко мнѣ, а къ графу Орлову, я же только сообщу его канцлеру.

— Дѣло не трудное, стоитъ поставить М. le comte, вмѣсто М. le consul; на это я согласенъ.

Переписывая мое письмо, мнѣ пришло въ голову, для чего же это я пишу Орлову по-французски. А потому я перевелъ письмо; вотъ оно:

# «М. Г.

### Графъ Алексъй Өедоровичъ!

«Императорскій консулъ въ Ниццѣ сообщилъ мнѣ о моемъ возвращеніи въ Россію. При всемъ желаніи, я нахожусь въ невозможности исполнить, не приведя въ ясность моего положенія.

«Прежде всякаго вызова, болѣе года тому назадъ положено было запрещеніе на мое имѣнье, отобраны дѣловыя бумаги, находившіяся въ частныхъ рукахъ, наконецъ, захвачены деньги, 10,000 фр., высланные мнѣ изъ Москвы. Такія строгія и чрезвычайныя мѣры противъ меня показывають, что я не только въ чемъ-то обвиняемъ, но что прежде всякаго вопроса, всякаго суда признанъ виновнымъ и наказанъ—лишеніемъ части моихъ средствъ.

«Я не могу надъяться, чтобъ одно возвращеніе мое могло меня спасти отъ печальныхъ послъдствій политическаго процесса. Мнъ легко объяснить каждое изъ моихъ дъйствій, но въ процессахъ этого рода судятъ мнънія, теоріи; на нихъ основываютъ приговоры. Могу ли я, долженъ ли я подвергать себя и все мое семейство такому процессу...

«В. С. оцѣните простоту и откровенность моего отвѣта и повергнете на высочайшее разсмотрѣніе причины, заставляющія меня остаться въ чужихъ краяхъ, несмотря на мое искреннее и глубокое желаніе возвратиться на родину.»

Ницца, 23 сентября, 1850.

Я дъйствительно не знаю, возможно ли было скромнъ́е и проще отвъчать; но это письмо консулъ въ Ниццъ́ счелъ чудовищно-дерзкимъ, да въроятно и самъ Орловъ также.

Отдѣлавшись отъ консула, мнѣ захотѣлось выйти изъ категоріи безпаспортныхъ.

Будущее было темно, печально... Я могь умереть, и мысль. что тоть же краснѣющій консулъ явится распоряжаться въ домѣ, захватитъ бумаги, заставляла меня думать о полученіи гдѣ-нибудь правъ гражданства. Само собою разумѣется, что я выбралъ Швейцарію, несмотря на то, что именно около этого времени въ Швейцаріи сдѣлали мнѣ полицейскую шалость.

Съ годъ послё рожденія моего второго сына, мы съ ужасомъ замѣтили, что онъ совершенно глухъ. Разные консультацій и опыты скоро доказали, что возбудить слухъ было невозможно. Но тутъ явился вопросъ, слёдовало ли его оставить, какъ это всегда дѣлаютъ, нѣмымъ. Школы, которыя я видѣлъ въ Москвѣ, далеко не удовлетворяли меня. Разговоръ пальцами и знаками не есть разговоръ, говорить надобно ртомъ и губами. По книгамъ я зналъ, что въ Германіи и въ Швейцаріи дѣлали опыты учить глухонѣмыхъ говорить, какъ мы говоримъ, и слушать, смотря на губы. Въ Берлинѣ я видѣлъ въ первый разъ оральное преподаваніе глухонѣмымъ и слышалъ, какъ они декламировали стихи. Это огромный шагъ впередъ отъ методы аббата Лепе. Въ Цюрихѣ это ученіе доведено до большого совершенства. Моя мать, страстно любившая Колю, рѣшилась поселиться съ нимъ на нѣсколько лѣтъ въ Цюрихѣ, чтобы посылать его въ школу.

Ребенокъ этотъ былъ одаренъ необыкновенными способностями: вѣчная тишина вокругъ него, сосредоточивая его живой, порывистый характеръ, славно помогала его развитію и вмѣстѣ съ тѣмъ изощряла необычайно пластическую наблюдательность: глазенки его горѣли умомъ и вниманіемъ; пяти лѣтъ онъ умѣлъ дразнитъ намѣренно-карикатурно всѣхъ приходившихъ къ намъ, съ такимъ комическища тактомъ, что нельзя было не смѣяться.

Въ полгода онъ сдѣлалъ въ школѣ большіе успѣхи. Его голосъ былъ voilé; онъ мало обозначалъ ударенія, но уже говорилъ очень порядочно по-нѣмецки и понималъ все, что ему говорили съ разстановкой; все шло какъ нельзя лучше; проѣзжая черезъ Цюрихъ, я благодарилъ директора и совѣтъ, дѣлалъ имъ разныя любезности, они мнѣ.

Но послѣ моего отъѣзда, старѣйшины города Цюриха узнали, что я вовсе не русскій графъ, а русскій эмигранть и, къ тому же, пріятель съ радикальной партіей, которую они терпъть не могли, да еще и съ соціалистами, которыхъ они ненавидѣли, и, что хуже всего этого вмёстё, что я человёкъ не религіозный н открыто признаюсь въ этомъ. Послёднее они вычитали въ ужасной книжкѣ: Von andern Ufer, вышедшей, какъ на смѣхъ, у нихъ подъ носомъ, изъ лучшей цюрихской типографіи. Узнавъ это, имъ стало совъстно, что они дають воспитание сыну человъка. не върящаго ни по Лютеру, ни по Лойолъ, и они принялись искать средствъ, чтобъ сбыть его съ рукъ. Городская полиція вдругъ потребовала паспорть ребенка; я отвѣчалъ изъ Парижа, думая, что это простая формальность, что Коля дъйствительно мой сынъ, что онъ означенъ на моемъ паспортѣ, но что особаго вида я не могу взять изъ русскаго посольства, находясь съ нимъ не въ самыхъ лучшихъ сношеніяхъ. Полиція не удовлетворилась и грозила выслать ребенка изъ школы и изъ города. Я разсказалъ это въ Парижъ, кто-то изъ моихъ знакомыхъ напечаталъ объ этомъ въ National'ъ. Устыдившись гласности, полиція сказала, что она не требуетъ высылки, а только какую-то ничтожную сумму денегъ въ обезпечение (caution), что ребенокъ не кто-нибудь другой, а онъ самъ. Какое же обезпечение нъсколько сотъ франковъ? Л. съ другой стороны, если-бъ у моей матери и у меня не было ихъ,

128 -

2.2

такъ ребенка выслали бы (я спрашивалъ ихъ объ этомъ черезъ «National»)? И это могло быть въ XIX столѣтіи, въ свободной Швейцаріи! Послѣ случившагося мнѣ было противно оставлять ребенка въ этой ослиной пещерѣ.

Но что же было дёлать? Лучшій учитель въ заведеніи, молодой человѣкъ, отдавшійся съ увлеченіемъ педагогіи глухонѣмыхъ, человѣкъ съ основательнымъ университетскимъ образованіемъ, по счастію, недѣлилъмнѣній полицейскаго синхедріона и былъ большой почитатель именно той книги, за которую разсвирѣпѣли благочqстивые квартальные Цюрихскаго кантона. Мы предложили ему оставить школу и перейти въ домъ моей матери, съ тѣмъ, чтобы ѣхать съ ней въ Италію. Онъ, разумѣется, согласился. Институть взоѣсился, но дѣлать было нечего. Мать моя съ Колей и Шпильманомъ отправились въ Ниццу. Передъ отъѣздомъ она послала за своимъ залогомъ, ей его не выдали, подъ предлогомъ, что Коля еще въ Швейцаріи. Я написалъ изъ Ниццы. Цюрихская полиція потребовала свѣдѣній: имѣетъ ли Коля законное право кить въ Піемонтѣ.

Это было уже слишкомъ, и я написалъ слѣдующее письмо къ президенту Цюрихскаго кантона:

«Г. Президенть!

«Въ 1849 я помѣстилъ моего сына, пяти лѣтъ отъ роду, въ цюрихскій институть глухо-нѣмыхъ. Черезъ нѣсколько мѣсяцевъ цюрихская полиція потребовала у моей матери его паспортъ. Такъ какъ у насъ не спрашиваютъ ни у новорожденныхъ, ни у дѣтей, ходящихъ въ школу, паспортовъ, то сынъ мой и не имѣлъ идѣтей, ходящихъ въ школу, паспортовъ, то сынъ мой и не имѣлъ идѣтей, ходящихъ въ школу, паспортовъ, то сынъ мой и не имѣлъ идъльнаго вида, а былъ помѣщенъ на моемъ. Это объясненіе не удовлетворило цюрихскую полицію. Она потребовала залогъ. Моя мать, боясь, что ребенка, навлекшаго на себя столько опасливаго подозрѣнія со стороны цюрихской полиціи, вышлютъ, внесла его.

«Въ августѣ 1850 г., желая оставить Швейцарію, моя мать потребовала залогъ, но цюрихская полиція его не отдала; она котѣла прежде узнать о дѣйствительномъ отъѣздѣ ребенка изъ кантона. Пріѣхавъ въ Ниццу, моя мать просила гг. Авигдора и Шултгеса получить деньги, при чемъ она приложила свидѣтельство о томъ, что мы и, главное, шестилѣтній и подозрительный сынъ мой находимся въ Ниццѣ, а не въ Цюрихѣ. Цюрихская полиція, тутая на отдачу залога, потребовала тогда другого свидѣтельства, въ которомъ здѣшняя полиція должна была засвидѣтельствовать, «что сыну моему офиціально позволяется жить въ Шіемонтѣ» (que l'enfant est officielement toleré). Г. Шултгесъ сообщать это г. Авигдору.

«Видя такое эксцентрическое любопытство цюрихской полиціи,

А. И. Герценъ, т. Ш.

9



я отказался отъ предложенія г. Авигдора послать новое свидѣтельство, которое онъ очень любезно предложилъ мнѣ самъ взять. Я не хотѣлъ доставить этого удовольствія цюрихской полиціи, потому что она, при всей важности своего положенія, всеже не имѣетъ права ставить себя полиціей международной, и потому еще, что требованіе ся не только обидно для меня. но и для Піемонта.

«Сардинское правительство, господинъ Президентъ, правительство образованное и свободное. Какъ же возможно, чтобъ оно не дозволило~жить (ne tolerât pas) въ Піемонтъ больному ребенку шести лътъ? Я дъйствительно не знаю, какъ мнъ считать этотъ запросъ цюрихской полиціи: за странную шутку или за слъдствіе пристрастія къ залогамъ вообще.

«Представляя на ваше разсмотрѣніе, г. Президенть, это дѣло, я буду васъ просить, какъ особеннаго одолженія, въ случаѣ новаго отказа, объяснить мнѣ это происшествіе, которое слишкомъ любопытно и интересно, чтобъ я считалъ себя въ правѣ скрыть его отъ общаго свѣдѣнія.

«Я снова писалъ къ г. Шултгесу о получени денегъ и могу васъ смѣло увѣрить, что ни моя мать, ни я, ни подозрительный ребенокъ, не имѣемъ ни малѣйшаго желанія, послѣ всѣхъ полицейскихъ непріятностей, возвращаться въ Цюрихъ. Съ этой стороны нѣтъ ни тѣни опосности».

Ницца, 9 сентября, 1850.

Само собою разумѣется, что послѣ этого полиція города Цюриха, несмотря на вселенскія притязанія, выплатила залогь.

... Кромѣ Швейцарской натурализіи, я не принялъ бы въ Европѣ никакой, ни даже англійской; поступить добровольно въ подданство чье бы то ни было было мнѣ противно; хотѣлъ я выйти изъ крѣпостного состоянія въ свободные хлѣбопащцы. Для этого предстояли двѣ страны: Америка и Швейцарія.

Америка—я ее очень уважаю, върю, что она призвана къ великому будущему, знаю, что она теперь вдвое ближе къ Европъ, чъмъ была, но американская жизнь мнѣ антипатична. Весьма въроятно, что изъ угловатыхъ, грубыхъ, сухихъ элементовъ ея сложится иной бытъ. Америка не приняла осъдлости, она не достроена, въ ней работники и мастеровые въ будничномъ платът таскаютъ бревна, таскаютъ каменья, пилятъ, рубятъ, приколачиваютъ... Зачъмъ же постороннему обживать ея сырое зданіе?

Сверхъ того, Америка, какъ сказалъ Гарибальди, «страна забвенія родины»; пусть же въ нее ѣдутъ тѣ, которые не имѣють вѣры въ свое отечество, они должны ѣхать съ своихъ кладбищъ;

Digitized by GOOGLE -

совсёмъ напротивъ, по мёрѣ того, какъ я утрачивалъ всѣ надежды на романо-германскую Европу, вѣра въ Россію снова возрождалась, но думать о возвращени было бы безуміемъ.

Итакъ, оставалось вступить въ союзъ съ свободными людьми Гельветической конфедераціи.

Фази, еще въ 1849 году, объщалъ меня натурализировать въ Женевъ, но все оттягивалъ дъло; можетъ, ему просто не хотълось прибавить мною число соціалистовъ въ своемъ кантонѣ. Мнѣ это надоъло, приходилось переживать черное время, послъднія стѣны покривились, могли рухнуть на голову, долго ли до бъды... Карлъ Фогтъ предложилъ мнѣ списаться о моей натурализаціи съ Ю. Шаллеромъ, который былъ тогда президентомъ Фрибургскаго кантона и главою тамошней радикальной партіи.

Но, назвавши Фогта, прежде всего надобно поговорить о немъ самомъ.

Въ однообразной, мелко и тихо текущей жизни германской встръчаются иногда, какъ бы на выкупъ ей, здоровыя, коренастыя семьи, исполненныя силы, упорства, талантовъ. Одно поколѣніе даровитыхъ людей смѣняется другимъ многочисленнѣйшимъ, сохраняя изъ рода въ родъ дюжесть ума и тѣла. Глядя на какой-нибудь невзрачный, старинной архитектуры домъ въ узкомъ, темномъ переулкѣ, трудно представить себѣ, сколько въ продолжение ста лёть сошло по стоптаннымъ каменнымъ ступенькамъ его лъстницы молодыхъ парней съ котомкой за плечами, съ всевозможными сувенирами изъ волосъ и сорванныхъ цвѣтовъ въ котомкѣ, благословляемые на путь слезами матери и сестеръ... и пошли въ міръ, оставленные на однѣ свои силы, и сдѣлались извѣстными мужами науки, знаменитыми докторами, натуралистами, литераторами. А домикъ, крытый черепицей, въ ихъ отсутствіе опять наполнялся новымъ поколѣніемъ студентовъ, рвущихся грудью впередъ въ неизвъстную будущность.

За неимѣніемъ другого, туть есть наслѣдство примѣра, наслѣдство фибрина. Каждый начинаеть самъ и знаеть, что придеть время, и его выпроводить старушка бабушка по стоптанной каменной лѣстницѣ, бабушка, принявшая своими руками въ жизнь три поколѣнія, мывшая ихъ въ маленькой ваннѣ и отпускавшая ихъ съ полною надеждой: онъ знаетъ, что гордая старушка увѣрена и въ немъ, увѣрена, что и изъ него выйдетъ чтонибудь... и выйдетъ непремѣнно!

Dann und wann, черезъ много лѣтъ, все это разсѣянное населеніе побываетъ въ старомъ домикѣ, всѣ эти состарившіеся оригиналы портретовъ, висящихъ въ маленькой гостиной, гдѣ они представлены въ студенческихъ беретахъ, завернутые въ плащи, съ рембрандтовскимъ притязаніемъ со стороны живописца,—

9\*

въ домѣ тогда становится суетливѣе, два поколѣнія знакомятся, сближаются... и потомъ опять все идетъ на трудъ. Разумѣется, что при этомъ кто-нибудь непремѣнно въ кого-нибудь хроническивлюбленъ, разумѣется, что дѣло не обходится безъ сентиментальности, слезъ, сюрпризовъ и сладкихъ пирожковъ съ вареньемъ, но все это заглаживается той реальной, чисто жизненной поэзіей съ мышцами и силой, которую я рѣдко встрѣчалъ въ выродившихся, рахитическихъ дѣтяхъ аристократіи и еще менѣе у мѣщанства, строго соразмѣряющаго число дѣтей съ приходо-расходной книгой.

Вотъ къ этимъ-то благословеннымъ семьямъ древне-германскимъ принадлежитъ родительский домъ Фогта.

Отецъ Фогта чрезвычайно даровитый профессоръ медицины въ Бернѣ; мать—изъ рода Фолленовъ, изъ этой эксцентрической, нѣкогда надѣлавшей большого шума, швейцарско-германской семьи. Фоллены являются главами юной Германіи въ эпоху тугендбундовъ и буршеншафтовъ, Карла Занда и политическаго Schwärmerei 17 и 18 годовъ. Одинъ Фолленъ былъ брошенъ въ тюрьму за Ватбургскій праздникъ въ память Лютера: онъ произнесъ дѣйствительно зажигательную рѣчь, вслѣдъ за которою сжегъ на кострѣ iезуитскія и реакціонныя книги, всякіе символы папской власти. Студенты мечтали сдѣлать его императоромъ единой и нераздѣльной Германіи. Его внукъ, Карлъ Фогтъ, въ самояъ дѣлѣ былъ однимъ изъ викаріевъ имперіи въ 1849 году.

Здоровая кровь должна была течь въ жилахъ сына бернскаго профессора, внука Фолленовъ. А въдь, au bout du compte, все зависить отъ химическаго соединенія, да отъ качества элементовъ. Не Карлъ Фогтъ станетъ со мной спорить объ этомъ.

Въ 1851 г. я былъ провздомъ въ Бернв. Прямо изъ почтовой кареты я отправился къ Фогтову отцу съ письмомъ сына. Онъ былъ въ университетъ. Меня встрътила его жена, радушная, веселая, чрезвычайно умная старушка; она меня приняла какъ друга своего сына и тотчасъ повела показывать его портреть. Мужа она не ждала ранбе 6 часовъ; мнѣ его очень хотблось видѣть, я возвратился, но онъ уже уѣхалъ на какую-то консультацію къ больному. Второй разъ старушка встрѣтила меня уже какъ стараго знакомаго и повела въ столовую, желая, чтобъ я выпилъ рюмку вина. Одна часть комнаты была занята большимъ круглымъ столомъ, неподвижно прикрѣпленнымъ къ полу; объ этомъ столѣ я уже давно слышалъ отъ Фогта, и потому очень радъ былъ лично познакомиться съ нимъ. Внутренняя часть его двигалась около оси, на нее ставили разные припасы: кофе, вино и все нужное для ѣды, тарелки, горчицу, соль, такъ что, не безпокоя никого и безъ прислуги, каждый привертываль

Digitized by Google

the state of the second st

къ себѣ что хотѣлъ, ветчину или варенье. Только ненадобно было задумываться или много говорить, а то виѣсто горчицы можно было попасть ложкой въ сахаръ... если кто-нибудь повертывалъ дискъ. Въ этомъ населеніи братьевъ и сестеръ, короткяхъ знакомыхъ и родныхъ, гдѣ всѣ были заняты розно, срочно, общій обѣдъ вечеромъ было трудно устроить. Кто приходилъ и кому хотѣлось ѣсть, тотъ садился за столъ, вертѣлъ его направо, вертѣлъ его налѣво, и управлялся какъ нельзя лучше. Мать и сестры надсматривали, приказывали приносить того или другого.

Остаться у нихъ я не могъ; ко мнѣ вечеромъ хотѣли прітхать Фази и Шаллеръ, бывшіе тогда въ Бернѣ; я обѣщалъ, если пробуду еще полдня, зайти къ Фогтамъ и, пригласивши меньшаго брата, юриста, къ себѣ ужинать, пошелъ домой. Звать старика такъ поздно и послѣ такого дня, я не счелъ возможнымъ. Но около двѣнадцати часовъ гарсонъ, почтительно отворяя двери передъ кѣмъ-то, возвѣстилъ намъ: Der Herr Professor Vogt,—я всталъ изъ-за стола и пошелъ къ нему навстрѣчу.

Вошелъ старикъ довольно высокаго роста, съ умнымъ, выразительнымъ лицемъ, превосходно сохранившійся.

- Ваше посѣщеніе, сказалъ я ему, мнѣ вдвойнѣ дорого, я не смѣлъ васъ звать такъ поздно, послѣ вашихъ трудовъ.

— А я не хотѣлъ васъ пропустить черезъ Бернъ, не увидавшись съ вами. Услышавъ, что вы были у насъ два раза и что вы пригласили Густава, я пригласилъ самъ себя. Очень, очень радъ, что вижу васъ, то... что Карлъ о васъ пишетъ, да и безъ комплиментовъ, я хотѣлъ познакомиться съ авторомъ «Съ того берега».

— Душевно благодарю васъ; вотъ мѣсто, садитесь съ нами, у насъ ужинъ во всемъ разгарѣ, что вамъ угодно?

- Я не буду ёсть, но рюмку вина выпью съ удовольствіемъ.

Въ его видъ, словахъ, движеніяхъ было столько непринужденности, вмъстъ- не съ тъмъ добродушіемъ, которое имъютъ люди вялые, пръсные и чувствительные, — а именно съ добродушіемъ людей сильныхъ и увъренныхъ въ себъ. Его появлене нисколько не стъснило насъ, напротивъ, все пошло живъе.

Разговоръ переходилъ отъ предмета къ предмету, вездѣ, во всемъ онъ былъ дома, уменъ, evéillé, оригиналенъ. Рѣчь зашла какъто о федеральномъ концертѣ, который давался утромъ въ бернскомъ соборѣ, и на которомъ были всѣ, кромѣ Фогта. Концертъ былъ гигантскій, со всей Швейцаріи съѣхались музыканты, пѣвцы и пѣвицы для участія въ немъ. Музыка, разумѣется, была духовная. Съ талантомъ и пониманіемъ исполнили они знаменитое твореніе Гайдена. Публика была внимательна, но холодна, она шла изъ собора, какъ идуть отъ объдни; не знаю, насколько было благочестія, но увлеченія не было. Я то же испыталъ на самомъ себъ. Въ припадкъ откровенности, я сказалъ это знакомымъ, съ которыми выходилъ; по несчастію, это были правовърные, ученые, горячіе музыканты, они напали на меня, объявили меня профаномъ, не умъющимъ слушать музыку, глубокую, серьезную. «Вамъ только нравятся мазурки Шопена», говорили они. Въ этомъ еще нътъ бъды, думалъ я, но, считая себя все же несостоятельнымъ судьей, замолчалъ.

Надобно имѣть много храбрости, чтобъ признаться въ такихъ впечатлѣніяхъ, которыя противорѣчатъ общепринятому предразсудку или мнѣнію. Я долго не рѣшался при постороннихъ сказать, что «Освобожденный Іерусалимъ»—скученъ, что «Новую Элоизу»—я не могъ дочитать до конца, что «Германъ и Доротея» произведеніе мастерское, но утомляющее до противности. Я сказалъ что-то въ этомъ родѣ Фогту, разсказывая ему мое замѣчаніе о концертѣ.

- А что, спросилъ онъ, Моцарта вы любите?

- Чрезвычайно, безъ всякихъ границъ.

- Я зналъ это, потому что я вцолнѣ вамъ сочувствую. Какъ же это возможно, чтобъ живой, современный человъкъ могъ себя такъ искусственно натянуть на религіозное настроеніе, чтобъ наслаждение его было естественно и полно. Для насъ такъ же нёть піэтистической музыки, какъ нёть духовной литературы, она для насъ имѣетъ смыслъ историческій. У Моцарта, напротивъ, звучить намъ знакомая жизнь, онъ поеть оть избытка чувства, страсти, а не молится. Я помню, когда Don-Giovani, когда Nozze di Figaro были новостію, что это былъ за восторгъ, что за откровеніе новаго источника наслажденій! Моцартова музыка сдѣлала эпоху, перевороть въ умахъ, какъ Гётевъ Фаусть, какъ 1789 годъ. Мы видѣли въ его произведеніяхъ, какъ свѣтская мысль XVIII-го столётія съ своей секуляризаціей жизни вторгалась въ музыку; съ Моцартомъ революція и новый въкъ вошли въ искусство. Ну, какъ же намъ послѣ Фауста читать Клопштока и безъ въры слушать эти литургіи въ музыкъ?...

Долго и необыкновенно занимательно говорилъ старикъ, онъ одушевился, я налилъ еще раза два вина въ его бокалъ, онъ не отказывался и не торопился пить. Наконецъ, онъ посмотрълъ на часы:—«Ба, ужъ два часа, прощайте, мнъ въ девять надобно быть у больного».

Я съ истинной дружбой проводиль его.

Два года спустя, онъ доказалъ, какъ много энергіи въ его съдой головъ, и какъ его теоріи—*правда*, т. е. какъ онъ близки къ практикъ. Вънскій рефюжье, докторъ Кудлихъ, посватался за одну



изъ дочерей Фогта; отецъ былъ согласенъ, но вдругъ протестантская консисторія потребовала метрическія свидѣтельства жениха. Разумѣется, ему, какъ изгнаннику, ничего нельзя было достать изъ Австріи, и онъ представилъ приговоръ, по которому былъ осужденъ заочно; одного свидѣтельства Фогта и его дозволенія было бы достаточно для консисторіи, но бернскіе піэтисты, по инстинкту ненавидѣвішіе Фогта и всѣхъ изгнанниковъ, уперлись. Тогда Фогтъ собралъ всѣхъ своихъ друзей, профессоровъ и разныя бернскія знаменитости, разсказалъ имъ дѣло, потомъ позвалъ свою дочь и Кудлиха, взялъ ихъ руки, соединилъ и сказалъ присутствовавшимъ: «Васъ, друзья, беру въ свидѣтели, что я, какъ отецъ, благословляю этотъ бракъ и отдаю мою дочь, по ея желанію, за такого-то».

Поступокъ этотъ ошеломилъ піэтистическое общество въ Швейцаріи; оно съ негодованіемъ и ужасомъ взглянуло на этотъ антецедентъ, сдѣланный не горячимъ юношей, не бездомнымъ изгнанникомъ, а старцемъ безукоризненнымъ и уважаемымъ всѣми.

Теперь отъ отца перейдемте къ его старшему сыну.

ХЯ съ нимъ познакомился въ 1847 году у Бакунина, но особенно сблизились мы въ два года нашей жизни въ Ниццъ. Это не только свътлый умъ, но и самый свътлый нравъ изъ всъхъ вилѣнныхъ мною. Я счелъ бы его за очень счастливаго человѣка, если-бъзналъ, что онъ недолго проживеть; но на судьбу полагаться нечего, хотя она его и щадила до сихъ поръ, донимая только одними мигренями. Его натура реальная, живая, всему раскрытая-имбеть многое, чтобъ наслаждаться, все, чтобъ никогда не скучать, и почти ничего, чтобъ мучиться внутренно, разъвдать себя недовольной мыслію, страдать теоретически-сопрактически-тоской по несбывшимся мечтамъ. мнѣніемъ и Страстный поклонникъ красотъ природы, неутомимый работникъ въ наукѣ, онъ все дѣлалъ необыкновенно легко и удачно; вовсе не сухой ученый, а художникъ въ своемъ дѣлѣ, онъ имъ наслаждался; радикалъ-по темпераменту, реалисть-по организаціи и гуманный человѣкъ-ио ясному и добродушно ироническому взгляду, онъ жилъ именно въ той жизненной средѣ, къ которой единственно идуть Дантовскія слова: «Qui e l'uomo felice».

Онъ прожилъ жизнь дѣятельно и беззаботно, нигдѣ не отставая, вездѣ въ первомъ ряду; не боясь горькихъ истинъ, онъ такъ же пристально всматривался въ людей, какъ въ полипы и медузы, ничего не требуя ни отъ тѣхъ, ни отъ другихъ, кромѣ того, что они могутъ дать. Онъ не поверхностно изучалъ, но не чувствовалъ потребности переходить извѣстную глубину, за которой и оканчивается все свѣтлое, и которая, въ сущности, представляетъ своего рода выходъ изъ дѣйствительности. Его не манило въ

Digitized by GOOGLE

тѣ нервные омуты, въ которыхъ люди упиваются страданіями. Простое и ясное отношеніе къ жизни исключало изъ его здороваго взгляда ту поэзію печальныхъ восторговъ и болѣзненнаго юмора, которую мы любимъ, какъ все потрясающее и ѣдкое. Его иронія, какъ я замѣтилъ, была добродушна, его насмѣшка весела; онъ смѣялся первый и отъ души своимъ шуткамъ, которыми отравлялъ чернила и пиво педантовъ-профессоровъ и своихъ товарищей по парламенту in der Paul's Kirche. У

Въ этомъ жизненномъ реализмѣ было то общее, симпатическое, что насъ связывало, хотя жизнь и развитіе наше были такъ розны, что мы во многомъ расходились.

Во мнѣ не было и не могло быть той спѣтости и того единства, какъ у Фогта. Воспитаніе его шло такъ же правильно, какъ мое безсистемно; ни семейная связь, ни теоретическій рость никогда не обрывались у него, онъ продолжалъ традицію семьи. Отецъ стоялъ возлѣ примѣромъ и помощникомъ; глядя на него, онъ сталъ заниматься естественными науками. У насъ обыкновенно поколѣніе съ поколѣніемъ расчленено; общей, нравственной связи у насъ нѣтъ. Я съ раннихъ лѣтъ долженъ былъ бороться съ воззрѣніемъ всего окружавшаго меня, я дѣлалъ оппозицію въ дѣтской, потому что старшіе наши, наши дѣды были не Фоллены, а помѣщики и сенаторы. Выходя изъ нея, я съ той же запальчивостію бросился въ другой бой и, только что кончилъ университетскій курсъ, былъ уже въ тюрьмѣ, потомъ въ ссылкѣ. Наука на этомъ переломилась, тутъ представилось иное изученіе, изученіе міра несчастнаго, съ одной стороны, грязнаго, съ другой.

Наскучивъ этой патологіей, я бросился съ жадностью на философію, отъ которой Фогтъ чувствовалъ непреодолимое отвращеніе. Окончивъ курсъ медицины и получивъ дипломъ доктора, онъ не рѣшился лечить, говоря, что недостаточно вѣритъ въ врачебную кабалистику, и снова весь отдался физіологіи. Трудъ его очень скоро обратилъ на себя вниманіе не только нѣмецкихъ ученыхъ, но и парижской академіи наукъ. Онъ уже былъ профессоромъ сравнительной анатоміи въ Гиссенѣ, товарищемъ Либиха, (съ которымъ велъ потомъ озлобленную химико-теологическую полемику), когда революціонный шквалъ 1848 года оторвалъ его отъ микроскопа и бросилъ въ франкфуртскій парламентъ.

Разумѣется, что онъ сталъ въ самый радикальный рядъ, говорилъ исполненныя остроты и отваги рѣчи, выводилъ изъ терпѣнія умѣренныхъ прогрессистовъ, а иногда и неумѣреннаго короля прусскаго. Вовсе не будучи политическимъ человѣкомъ, онъ по удѣльному вѣсу сдѣлался однимъ изъ «лидеровъ» оппозиція, и когда эрцъ-герцогъ Іоаннъ, бывшій какимъ-то викаріемъ имперіи, окончательно сбросилъ съ себя маску добродушія и популяр-

Digitized by GOOQLC

ности, заслуженной тъмъ, что онъ женился когда-то на дочери станціоннаго смотрителя и иногда ходиль во фракь, Фогть съ четырьмя товарищами были выбраны на его мѣсто. Тутъ дѣла нѣмецкой революціи пошли быстро подъ гору: правительства достигли цёли, выиграли нужное время (по совёту Меттерниха),щадить парламенть имъ было безполезно. Изгнанный изъ Франкфурта, парламенть мелькнуль какой-то тынью въ Штутгарать. подъ печальнымъ названіемъ Nach-Parlament, тамъ его реакція и придушила. Оставалось викаріямъ по добру, да по здорову убхать отъ върной тюрьмы и каторжной работы... Перебхавъ швейцарскія горы, Фогть стряхнуль съ себя пыль франкфуртскаго собора и, расписавшись въ книгт путешественниковъ «К. Фогть-викарій Германской имперіи въ бѣгахъ», снова принялся съ той же невозмутимой ясностью, веселымъ расположениемъ духа и неутомимымъ трудолюбіемъ за естественныя науки. Съ цѣлью изученія морскихъ зоофитовъ онъ поѣхалъ въ Ниццу въ 1850.

Несмотря на то, что мы шли съ разныхъ сторонъ и разными путями, мы встрътились на трезвомъ совершеннолюти въ науко.

Былъ ли я такъ послъдователенъ, какъ Фогтъ-и въ жизни, трезво ли я на нее смотрѣлъ? Теперь мнѣ кажется, что нѣтъ. Да я не знаю, впрочемъ, хорошо ли начинать съ трезвости; она не только предупреждает много бъдствій, но и лучшія минуты жизни. Вопросъ трудный, который, по счастію, для каждаго разръшается не разсужденіями и волей, а организаціей и событіями. Теоретически освобожденный, я не то, что хранилъ разныя непослёдовательныя вёрованія, а они сами остались; романтизмъ революція я пережилъ, мистическое върованіе въ прогрессъ, въ человѣчество оставалось дольше другихъ теологическихъ догматовъ; а когда я ихъ пережилъ, у меня еще оставалась религія личностей, въра въ двухъ, трехъ, увъренность въ себя, въ волю человѣческую. Туть были, разумѣется, противорѣчія; внутреннія противоръчія ведуть къ несчастіямъ, тъмъ болье прискорбнымъ, обиднымъ, что у нихъ впередъ отнято послѣднее человѣческое утышение, оправдание себя въ своихъ собственныхъ глазахъ...

Въ Ниццѣ Фогтъ принялся съ необыкновенной ревностью за дѣло... Покойные, теплые заливы Средиземнаго моря представляютъ богатую колыбель всѣмъ frutti di mare, вода просто полна ими. Ночью бразды ихъ фосфорнаго огня тянутся, мерцая за лодкой, тянутся за весломъ, салпы можно брать рукой, всякимъ сосудомъ. Стало быть, въ матеріалѣ не было недостатка. Съ ранняго утра сидѣлъ Фогтъ за микроскопомъ, наблюдалъ, рисовалъ, писалъ, читалъ, и часовъ въ пять бросался, иногда со мной, въ иоре (плавалъ онъ какъ рыба); потомъ онъ приходилъ къ намъ

- 137 ----

объдать и, въчно веселый, былъ готовъ на ученый споръ и на всякіе пустяки, пълъ за фортепіано уморительныя пъсни или разсказывалъ дътямъ сказки съ такимъ мастерствомъ, что они, не вставая, слушали его цълые часы.

Фогть обладаеть огромнымь талантомь преподаванія. Онъ, полушутя, читаль у нась нёсколько лекцій физіологіи для дамь. Все у него выходило такъ живо, такъ просто и такъ пластически выразительно, что дальній путь, которымъ онъ достигь этой ясности, не былъ замѣтенъ. Въ этомъ-то и состоить вся задача педагогіи—сдѣлать науку до того понятной и усвоенной, чтобъ заставить ее говорить простымъ, обыкновеннымъ языкомъ.

Трудныхъ наукъ нѣтъ, есть только трудныя изложенія, т. е. непереваримыя. Ученый языкъ—языкъ условный, подъ титлами, языкъ стенографированный, временной, пригодный ученикамъ; содержаніе спрятано въ его алгебраическихъ формулахъ для того, чтобъ, раскрывая законъ, не повторять сто разъ одного и того же. Переходя рядомъ схоластическихъ пріемовъ, содержаніе науки обрастаетъ всей этой школьной дрянью,—а доктринеры до того привыкаютъ къ уродливому языку, что другого не употребляють, имъ онъ кажется понятенъ,—въ стары годы имъ этотъ языкъ былъ даже дорогъ, какъ трудовая копейка, какъ отличіе отъ языка вульгарнаго. По мѣрѣ того, какъ мы изъ ученьковъ переходимъ къ дѣйствительному знанію, стропилы и подмостки становятся противны,—мы ищемъ простоты. Кто не замѣтилъ, что учащіеся вообще употребляютъ гораздо больше трудныхъ терминовъ, чѣмъ выучившіеся.

Вторая причина темноты въ наукъ происходить отъ недобросовъстности преподавателей, старающихся скрыть долю истины, отдълаться отъ опасныхъ вопросовъ. Наука, имъющая какуюнибудь цъль вмъсто истиннаго знанія,—не наука. Она должна имъть смълость прямой, открытой ръчи. Въ недостаткъ откровенности, въ робкихъ уступкахъ никто не обвинитъ Фогта. Скоръе «нъжныя души» упрекнутъ его въ томъ, что онъ слишкомъ прямо и слишкомъ просто высказываетъ свою правду, находящуюся въ прямомъ противоръчи съ общепринятой ложью.

Перехожу теперь къ тому, какъ одна страна радушно приняла меня въ то самое время, какъ другая безъ всякаго повода вытолкнула.

Шаллеръ объщалъ Фогту похлопотать о моей натурализація, т. е. найти общину, которая согласилась бы принять меня и потомъ поддержать дёло въ Большомъ совътъ. Въ Швейцаріи для натурализаціи необходимо, чтобъ предварительно какое-нибудь сельское или городское общество было согласно на принятіе новаго согражданина, что совершенно согласно съ самозаконностью

تدنيل وملوز تستجره

каждаго кантона и каждаго мъстечка въ свою очередь. Деревенька Шатель, близъ Мора (Муртенъ), соглашалась за небольшой взносъ денегъ въ пользу сельскаго общества принять мою семью въ число своихъ крестьянскихъ семей. Деревенька эта недалеко отъ Муртенскаго озера, возлъ котораго былъ разбитъ и убитъ Карлъ Сиълый, несчастная смерть и имя котораго такъ ловко послужили австрійской цензуръ (а потомъ и петербургской), для заиъны имени Вильгельма Теля въ Россиніевской оперъ.

Когда дѣло поступило въ Большой совѣть, два іезуитствующіе депутата подняли голосъ противъ меня, но ничего не сдѣлали. Одинъ изъ нихъ говорилъ, что надобно было бы знать, почему я былъ въ ссылкѣ. Другой, изъ видовъ предупредительной осторожности, требовалъ новыхъ обезпеченій, чтобъ, въ случаѣ моей смерти, воспитаніе и содержаніе моихъ дѣтей не пало на бѣдную коммуну. Мои права гражданства были признаны огромнымъ большиствомъ, и я сдѣлался изъ русскихъ надворныхъ совѣтниковъ гягловымъ крестьяниномъ сельца Шателя, что подъ Муртеномъ, огіginaire de Châtel prés Morat, какъ расписался фрибургскій писарь на моемъ паспортѣ.

Получивъ вѣсть объ утвержденіи моихъ правъ, мнѣ было почти необходимо съѣздить поблагодарить новыхъ согражданъ и познакомиться съ ними. Къ тому же у меня именно въ это время была сильная потребность побыть одному, всмотрѣться въ себя, свѣрить прошлое, разглядѣть что-нибудь въ туманѣ будущаго, и я былъ радъ внѣшнему толчку.

Наканунѣ моего отъѣзда изъ Ниццы я получилъ приглашеніе отъ начальника полиціи, de la sicurezza publica. Онъ мнѣ объявилъ приказъ министра внутреннихъ дѣлъ выѣхать немедленно изъ сардинскихъ владѣній. Эта странная мѣра со стороны ручного и уклончиваго сардинскаго правительста удивила меня гораздо больше, чѣмъ высылка изъ Парижа въ 1850. Къ тому же и не было никакого повода.

Говорять, будто я обязанъ этимъ усердію двухъ-трехъ върноподданныхъ русскихъ, жившихъ въ Ниццѣ, и въ числѣ ихъ мнѣ пріятно назвать министра юстиціи П.; онъ не могъ вынести, что человѣкъ, навлекшій на себя гнѣвъ Николая Павловича, не только покойно живетъ и даже въ одномъ городѣ съ нимъ, но еще пишетъ статейки. Пріѣхавъ въ Туринъ, юстиція, говорятъ, попросилъ, такъ, по доброму знакомству, министра Азеліо выслать меня. Сердце Азеліо чуяло, вѣрно, что я въ Крутицкихъ казармахъ, учась по-итальянски, читалъ его La Disfida di Barletta—романъ «и не классическій и не старинный», хотя тоже скучный, и ничего не сдѣлалъ.

Зато ницскій интенданть и министры въ Туринѣ воспользова-

лись рекомендаціей при первомъ же случаѣ. Нѣсколько дней до моей высылки, въ Ниццѣ было «народное волненіе», въ которомъ лодочники и лавочники, увлекаемые краснорѣчіемъ банкира Авигдора, протестовали, и притомъ довольно дерзко, говоря о независимости ницскаго графства, о его неотъемлемыхъ правахъ,—противъ уничтоженія свободнаго порта. Общее, легкое таможенное положеніе для всего королевства уменьшало ихъ привилегіи, безъ уваженія «къ независимости ницскаго графства» и къ его правамъ, «начертаннымъ на скрижаляхъ исторіи».

Авигдора, этого Оконеля Пальоне (такъ называется сухая ръка, текущая въ Ниццъ), посадили въ тюрьму, ночью ходили патрули, и народъ ходилъ, тъ и другіе пъли пъсни и притомъ однъ и тъ же-вотъ и все. Нужно ли говорить, что ни я, ни кто другой изъ иностранцевъ не участвовалъ въ этомъ семейномъ дълъ тарифовъ и таможенъ. Тъмъ не менъе интендантъ указалъ на нъсколько человъкъ изъ рефюжье, какъ на зачинщиковъ, и въ томъ числъ на меня. Министерство, желая показать примъръ цълебной строгости, велъло меня прогнать вмъстъ съ другими.

Я пошелъ къ интенданту (изъ iезуитовъ) и, замѣтивъ ему, что это совершеннѣйшая роскошь высылать человѣка, который самъ ѣдетъ и у котораго визированный пассъ въ карманѣ, спросилъ его, въ чемъ дѣло? Онъ увѣрялъ, что самъ такъ же удивленъ, какъ я, что мѣра взята министромъ внутреннихъ дѣлъ, даже безъ предварительнаго сношенія съ нимъ. При этомъ онъ былъ до того учтивъ, что у меня не осталось никакого сомнѣнія. что все это напакостилъ онъ. Я написалъ разговоръ мой съ нимъ извѣстному депутату оппозиціи, Лоренцо Валеріо, и уѣхалъ въ Парижъ.

Валеріо свирѣпо напалъ на министра въ своей интерпеляціи и требовалъ отчета, почему меня выслали. Министръ мялся, отклонялъ всякое вліяніе русской дипломатіи, свалилъ все на доносы интенданта и смиренно заключилъ. что если министерство поступило сгоряча, неосторожно, то оно съ удовольствіемъ измѣнитъ свое рѣшеніе.

Оппозиція аплодировала. Слѣдственно, de facto запрещеніе было снято, но, несмотря на мое письмо къ министру, онъ мнѣ не отвѣчалъ. Рѣчь Валеріо и отвѣтъ на нее я прочиталъ въ газетахъ и рѣшился ѣхать просто на просто въ Туринъ, на возвратномъ пути изъ Фрибурга. Чтобъ не имѣть отказа въ визѣ, я поѣхалъ безъ визы; на піемонтской границѣ со стороны Швейцарія пассы осматриваютъ безъ свирѣпаго ожесточенія французскихъ жандармовъ. Въ Туринѣ я пошелъ къ министру внутреннихъ дѣлъ: вмѣсто его меня принялъ его товарищъ, завѣдывавшій

igitized by GOO

верховной полиціей, графъ Понсъ де-ла-Мартино, человѣкъ извѣстный въ тѣхъ краяхъ, умный, хитрый и преданный католической партіи.

Пріемъ его меня удивилъ. Онъ мнѣ сказалъ все то, что я ему хотѣлъ сказать; что-то подобное было со мной въ одно изъ свиданій съ Дуббельтомъ, но графъ Понсъ перещеголялъ.

Онъ былъ очень пожилыхъ лѣтъ, болѣзненный, худой, съ отталкивающей наружностію, съ злыми и лукавыми чертами, съ нѣсколько клерикальнымъ видомъ и жесткими сѣдыми волосами на головѣ. Прежде чѣмъ я успѣлъ сказать десять словъ о причинѣ, почему я просилъ аудіенціи у министра, онъ перебилъ усня словами:

— Да, помилуйте, гдё же туть можеть быть сомнёніе... Отправляйтесь въ Ниццу, отправляйтесь въ Геную, оставайтесь здёсь—только безъ малёйшей гапсипе, мы очень рады... это все надёлалъ интенданть... Видите, мы еще ученики, не привыкли къ законности, къ конституціонному порядку. Если бы вы сдёлали что-нибудь противное законамъ, на то есть судъ, вамъ нечего тогда было бы пенять на несправедливость, неправда-ли?

- Совершенно согласенъ съ вами.

— А то берутъ мѣры, которыя раздражають... заставляють вричать—и безъ всякой нужды!

Послѣ этой рѣчи противъ самого себя, онъ проворно схватилъ листъ бумаги съ министерскимъ заголовкомъ и написалъ: Si permette al sig. A. H. di ritornare a Nizza e di restarvi quanto tempo credera conveniente. Per il ministro S. Martino—12 Luglio 1851.

- Вотъ вамъ на всякій случай, впрочемъ, будьте увѣрены, до этой бумаги дѣло не дойдетъ. Я очень, очень радъ, что мы покончили съ вами это дѣло.

Такъ какъ это значило, vulgariter, «ступайте съ Богомъ», то я н оставилъ моего Понса, улыбаясь впередъ лицу, которое сдѣлаетъ интендантъ въ Ниццѣ; но этого лица Богъ мнѣ не привелъ видѣть, его смѣнили.

Но возвращаюсь къ Фрибургу и его кантону. Послушавши значенитые органы и проѣхавши по знаменитому мосту, какъ всѣ смертные, бывшіе въ Фрибургѣ, мы отправились съ добрымъ старичкомъ, канцлеромъ Фрибургскаго кантона, въ Шатель. Въ Муртенѣ префектъ полиціи, человѣкъ энергическій и радикальный, просилъ насъ подождать у него, говоря, что староста поручилъ ему предупредить его о нашемъ пріѣздѣ, потому что ему и прочимъ домохозяевамъ было бы очень непріятно, если-бъ я пріѣхалъ невзначай, когда всѣ въ полѣ на работѣ. Погулявши часа два по Мора или Муртену, мы отправились и префекть съ нами.

- 141

Возлѣ дома старосты ждали насъ нѣсколько пожилыхъ крестьянъ и впереди ихъ самъ староста, почтенный, высокаго роста, сѣдой и хотя нѣсколько сгорбившійся, но мускулистый старикъ. Онъ выступилъ впередъ, снялъ шляпу, протянулъ мнѣ широкую. сильную руку и, сказавъ Lieber Mitbürger,... произнесъ привѣтственную рѣчь на такомъ германо-швейцарскомъ нарѣчіи, что я ничего не понялъ. Приблизительно можно было догадаться, что онъ могъ мнѣ сказать, а потому, да еще взявъ въ соображеніе. что если я скрылъ, что не понимаю его, то и онъ скроетъ, что не понимаетъ меня, я смѣло отвѣчалъ на его рѣчь:

— Любезный гражданинъ староста и любезные шательские сограждане! Я прихожу благодарить васъ за то, что вы въ вашей общинъ дали приютъ мнъ и моимъ дътямъ и положили предълъ моему бездомному скитанию. Съ гордостью вступаю я въ вашъ союзъ! И да здравствуетъ Гельветическая республика!

— Den neuen Bürger hoch! Es lebe der neue Bürger? отвѣчали старики и крѣпко жали мою руку; я самъ былъ нѣсколько взволнованъ!

Староста пригласилъ насъ къ себѣ.

Мы вошли и сѣли за длинный столъ на скамьяхъ, на столѣ былъ хлѣбъ и сыръ. Двое крестьянъ втащили страшной величины бутыль, больше тѣхъ классическихъ бутылей, которыя прѣютъ цѣлыя зимы въ старинныхъ нашихъ домахъ, въ углу на лежанкѣ, наполненныя наливками и настойками. Бутыль эта была въ плетеной корзинѣ и наполнена бѣлымъ виномъ. Староста сказалъ намъ, что это вино тамошнее, но только очень старое, что эту бутыль онъ помнитъ лѣтъ за тридцать, и что вино это употребляется только при чрезвычайныхъ случаяхъ. Всѣ крестьяне сѣли съ нами за столъ, кромѣ двухъ, хлопотавшихъ около каоедральной бутылки. Они изъ нея наливали вино въ большую кружку, а староста наливалъ изъ кружки въ стаканы; передъ каждымъ крестьяниномъ былъ стаканъ, но мнѣ онъ принесъ варядный хрустальный кубокъ, причемъ онъ замѣтилъ канцлеру в префекту:

— Вы на этоть разъ извините, почетный-то кубокъ ужъ ныньче мы подадимъ нашему новому согражданину; съ вамя мы свои люди.

Пока староста наливалъ вино въ стаканы, я замётилъ, что одинъ изъ присутствующихъ, одётый не совсёмъ по-крестьянски, былъ очень безпокоенъ, обтиралъ потъ, краснѣлъ, ему нездоровилось; когда же староста провозгласилъ мой тостъ, онъ съ какойто отчаянной отвагой вскочилъ и, обращаясь ко мнѣ, началъ рѣчь.

--- Это, шепнулъ мнѣ на ухо староста съ значительнымъ видомъ, гражданинъ учитель въ нашей школѣ. Я всталъ.

Учитель говорилъ не по-швейцарски, а по-нѣмецки, да и не

Digitized by GOOg

просто, а по образцамъ изъ нарочито-извъстныхъ ораторовъ и писателей: онъ помянулъ и о Вильгельмъ Телъ, и о Карлъ Смъломъ (какъ тутъ поступила бы австрійско-александринская театральная цензура, развъ назвала бы Вильгельма—Смълымъ, а Карла—Телемъ?) и при этомъ не забылъ не столько новое, сколько выразительное сравнение неволи съ позлащенной клъткой, изъ которой птица все-же рвется.

Крестьяне слушали его, вытянувъ загорѣлую, сморщившуюся шею и прикладывая, въ видѣ глазного зонтика, руку къ ушамъ; канцлеръ немного вздремнулъ и, чтобъ скрыть это, первый поквалилъ оратора.

Между тъмъ староста сидълъ не сложа руки, а усердно наливалъ вино, провозглашая, какъ самый привычный къ дълу церемоніймейстеръ, тосты:

— За конфедерацію! За Фрибургь и его радикальное правительство. За президента Шаллера!

— За монхъ любезныхъ согражданъ въ Шателѣ! предложилъ я, наконецъ, чувствуя, что вино, несмотря на слабый вкусъ, далеко не слабо. Всѣ встали... Староста говорилъ:

— Нѣтъ, нѣтъ, lieber Mitbürger, полный кубокъ, какъ мы пили за васъ, полный! Старички мои расходились, вино подогрѣло ихъ...

- Привезите вашихъ дътей, говорилъ одинъ.

— Да, да, подхватили другіе, пусть они посмотрять, какъ мы живемъ, мы люди простые, дурному не научимъ, да и мы ихъ посмотримъ.

- Непремѣнно, отвѣчалъ я, непремѣнно.

Тутъ староста ужъ пошелъ извиняться въ дурномъ пріемѣ, говоря, что во всемъ виновать канцлеръ, что ему слѣдовало бы дать знать дня за два, тогда бы все было иное, можно бы достать и музыку, а главное, что тогда встрѣтили бы меня и проводили ружейнымъ залпомъ. Я чуть не сказалъ ему à la Louis Philippe.—«Помилуйте... да что же случилось?—Однимъ крестьяниемъ только больше въ Шателѣ?»

Мы разстались большими друзьями. Меня нъсколько удивило, что я не видълъ ни одной женщины, ни старухи, ни дъвочки, да, и ни одного молодого человъка. Впрочемъ, это было въ рабочую пору. Замъчательно и то, что на такомъ ръдкомъ для нихъ праздникъ не былъ приглашенъ пасторъ.

Я имъ это поставилъ въ большую заслугу. Пасторъ непремѣнно вспортилъ бы все, сказалъ бы глупую проповѣдь, и съ своимъ чиннымъ благочестіемъ похожъ былъ бы на муху въ стаканѣ съ виномъ, которую непремѣнно надобно вынуть, чтобъ пить съ удовольствіемъ.

Наконецъ, мы снова усѣлись въ небольшую коляску, или, вѣрвѣе, линейку канцлера, завезли префекта въ Мора, и покатились

въ Фрибургъ. Небо было покрыто тучами, меня клонилъ сонъ в кружилось въ головѣ. Я усиливался не спать; неужели это ихъ вино? думалъ я съ нѣкоторымъ презрѣніемъ къ самому себѣ... Канцлеръ лукаво улыбался, а потомъ самъ задремалъ; дождь сталъ накрапывать, я покрылся пальто, сталъ было засыпать... потомъ проснулся отъ прикосновенія холодной воды... Дождь лилъ какъ изъ ведра, черныя тучи словно высѣкали огонь изъ скалистыхъ вершинъ, дальніе раскаты грома пересыпались по горамъ. Канцлеръ стоялъ въ сѣняхъ и громко смѣялся, говоря съ хозяиномъ Zöringer Hoffа.

--- Что, спрашивалъ меня хозяинъ, видно, наше простое, крестьянское вино не то, что французское?

— Да неужели мы прітхали? спрашивалъ я, выходя весь мокрый изъ линейки.

— Это не такъ мудрено, замѣтилъ канцлеръ, а вотъ что мудрено, что вы проспали грозу, какой давно не бывало. Неужели вы ничего не слыхали?

— Ничего.

Потомъ я узналъ, что простыя швейцарскія вина, вовсе не крѣпкія на вкусъ, получаютъ съ лѣтами большую силу и особенно дѣйствуютъ на непривычныхъ. Канцлеръ нарочно мнѣ не сказалъ этого. Къ тому же, если-бъ онъ и сказалъ, я не сталъ бы отказываться отъ добродушнаго угощенія крестьянъ, отъ ихъ тостовъ, и еще менѣе не сталъ бы церемонно мочить губы и ломаться. Что я хорошо поступилъ, доказывается тѣмъ, что черезъ годъ, проѣздомъ изъ Берна въ Женеву, я встрѣтилъ на одвой станціи моратскаго префекта:

— Знаете ли вы, сказалъонъ мнѣ, чѣмъ вы заслужили особенную популярность нашихъ шательцевъ?

— Нѣтъ?

--- Они до сихъ поръ разсказываютъ съ гордымъ самодовольствіемъ, какъ новый согражданинъ, выпивши ихъ вина, проспалъ грозу и доѣхалъ, не зная какъ, отъ Мора до Фрибурга, подъ проливнымъ дождемъ.

Итакъ, вотъ какимъ образомъ я сдѣлался свободнымъ гражданиномъ Швейцарской конфедераціи и напился пьянъ шательскимъ виномъ! 1)

<sup>1</sup>) Не могу не прибавить, что именно этоть листь мнѣ пришлось поправлать въ Фрибургѣ, и въ томъ же Zöringerhoff ѣ. И хозяннъ все тотъ же, съ вндомъ дѣйствительнаго хозянна, и столовая, гдѣ я сидѣлъ съ Сазоновымъ въ 1851 году. —та же, и комната, въ которой черезъ годъ я писалъ свое завѣщаніе, дѣлая вс полнителемъ его Карла Фогта, и этотъ листъ, напомнивший столько подробностей.

Пятнадцать лёть!

Невольно, безотчетно береть страхъ...

14 октября. 1866.

Digitized by GOOS

# ГЛАВА XLI.

### П. Ж. Прудонъ. — Изданіе la Voix du Peuple. — Переписка. — Значеніе Прудона. — Прибавленіе.

Вслёдъ за іюньскими баррикадами, пали и типографскіе станки. Испуганные публицисты пріумолкли. Одинъ старецъ Ламене приподнялся мрачной тёнью судьи, проклялъ—герцога Альбу іюньскихъ дней—Кавеньяка и его товарищей и мрачно сказалъ народу: «А ты молчи, ты слишкомъ бёденъ, чтобы имёть право на слово!»

Когда первый страхъ осаднаго положенія миновалъ и журналы снова стали оживать, они взамѣнъ насилія встрѣтили готовый арсеналъ юридическихъ кляузъ и судейскихъ уловокъ. Началась старая травля, раг force, редакторовъ, травля, въ которой отличались министры Людовика Филиппа. Уловка ея состоить въ уничтоженіи залога рядомъ процессовъ, оканчивающихся всякій разъ тюрьмой и денежной пенею. Пеня берется изъ залога; пока залогъ не дополненъ, нельзя издавать журналъ, какъ онъ пополнится — новый процессъ. Игра эта всегда успѣшна, потому что судебная власть во всѣхъ политическихъ преслѣдованіяхъ дѣйствуетъ за одно съ правительствомъ.

Ледрю - Ролленъ сначала, потомъ полковникъ Франполи, какъ представитель Мацциніевской партіи, заплатили большія деньги, но не спасли «Реформу». Всъ ръзкіе органы соціализма и республики были убиты этимъ средствомъ. Въ томъ числѣ, н въ самомъ началѣ, Прудоновъ Le Représentant du Peuple, потомъ его же Le Peuple. Прежде чѣмъ оканчивался одинъ процессъ, начинался другой.

Одного изъ редакторовъ, помнится Дюшена, приводили раза три изъ тюрьмы въ ассизы по новымъ обвиненіямъ, и всякій разъ снова осуждали на тюрьму и штрафъ. Когда ему въ послѣдній разъ, передъ гибелью журнала, было объявлено рѣшеніе, онъ, обращаясь къ прокурору, сказалъ: L'addition, s'il vous plait! сму въ самомъ дѣлѣ накопилось лѣтъ десять тюрьмы и тысячъ пятьдесятъ штрафу.

Прудонъ былъ подъ судомъ, когда журналъ его остановился послѣ 13 іюня. Національная гвардія ворвалась въ этотъ день въ его типографію, сломала станки, разбросала буквы, какъ бы под-

А. И. Герпевъ, т. Ш.

10



2.563.62

тверждая именемъ вооруженныхъ мѣщанъ, что во Франціи настаетъ періодъ высшаго насилія и полицейскаго самовластія.

Неукротимый гладіаторъ, упрямый безансонскій мужикъ не хотѣлъ положить оружія, и тотчасъ затѣялъ издавать новый журналъ: La voix du Peuple. Надобно было достать 24.000 фр. для залога. Е. Жирарденъ былъ не прочь ихъ дать, но Прудону не хотѣлось быть въ зависимости отъ него, и Сазоновъ предложилъ мнѣ внести залогъ.

Я былъ многимъ обязанъ Прудону въ моемъ развитіи и, подумавши нѣсколько, согласился, хотя и зналъ, что залога не надолго станетъ.

Чтеніе Прудона, какъ чтеніе Гегеля, даетъ особый пріемъ, оттачиваетъ оружіе, даетъ не результаты, а средства. Прудонъ по преимуществу діалектикъ, контроверзистъ соціальныхъ вопросовъ. Французы въ немъ ищутъ эксперименталиста, и, не находя ни смѣты фаланстера, ни икарійской управы благочинія, пожимаютъ плечами и кладутъ книгу въ сторону.

Прудонъ, конечно, виноватъ, поставивъ въ своихъ «Противорѣчіяхъ» эпиграфомъ: destruo et edificabo; сила его не въ созданіи, а въ критикѣ существующаго. Но эту ошибку дѣлали споконъ вѣка всѣ ломавшіе старое; человѣку одно разрушеніе противно; когда онъ принимается ломать, какой - нибудь идеалъ будущей постройки невольно бродитъ въ его головѣ, хотя иной разъ это пѣсня каменщика, разбирающаго стѣну.

Въ большей части соціальныхъ сочиненій важны не идеалы, которые почти всегда или недосягаемы въ настоящемъ, или сводятся на какое-нибудь одностороннее рѣшеніе, а то, что, достигая до нихъ, становится *вопросомъ*. Соціализмъ касается не только того, что было рѣшено прежнимъ эмпирически-религіознымъ бытомъ, но и того, что прошло черезъ сознаніе односторонней науки; не только до юридическихъ выводовъ, основанныхъ на традиціонномъ законодательствѣ, но и до выводовъ политической экономіи. Онъ встрѣчается съ раціональнымъ бытомъ эпохи гарантій и мѣщанскаго экономическаго устройства, какъ съ своей непосредственностью, точно такъ, какъ политическая экономія относилась къ теоретически-феодальному государству.

Въ этомъ отрицаніи, въ этомъ улетучиваніи стараго общественнаго быта страшная сила Прудона; онъ такой же поэтъ діалектики, какъ Гегель, съ той разницей, что одинъ держится на покойной выси научнаго движенія, а другой втолкнутъ въ сумятицу народныхъ волненій, въ рукопашный бой партій.

Прудономъ начинается новый рядъ французскихъ мыслителей. Его сочиненія составляютъ переворотъ не только въ исторіи соціализма, но и въ псторіи французской логики. Въ діалек-

гической дюжести своей онъ сильнѣе и свободнѣе самыхъ татантливыхъ французовъ. Люди чистые и умные, какъ Пьеръ Леру и Консидеранъ, не понимаютъ ни его точки отправленія, ни его метода. Они привыкли играть впередъ подтасованными идеями, ходить въ извѣстномъ нарядѣ, по торной дорогѣ, къ знакомымъ мѣстамъ. Прудонъ часто ломится цѣликомъ, не боясь помять чего-нибудь по пути, не жалѣя ни раздавить что попадется, ни зайти слишкомъ далеко. У него нѣтъ ни той чувствительности, ни того риторическаго, революціоннаго цѣломудрія, которое у французовъ замѣняетъ протестантскій піэтизмъ… Отъ того онъ и остается одинокимъ между своими, болѣе путая, чѣмъ убѣждая своей силой.

Говорять, что у Прудона германскій умъ. Это неправда, напротивь, его умъ совершенно французскій; въ немъ тотъ родоначальный галло-франкскій геній, который является въ Рабле, въ Монтенѣ, въ Вольтерѣ и Дидро... даже въ Паскалѣ. Онъ только усвоилъ себѣ діалектическій методъ Гегеля, какъ усвоилъ себѣ и всѣ пріемы католической контроверзы; но ни Гегелева философія, ни католическое богословіе не дали ему ни содержанія, ни характера, для него это орудія, которыми онъ пытаетъ свой предметь, и орудія эти онъ такъ приладилъ и обтесалъ по-своему, какъ приладилъ французскій языкъ къ своей спльной и энергической мысли. Такіе люди слишкомъ твердо стоятъ на своихъ ногахъ, чтобы чему-нибудь покориться, чтобы дать себя заарканить.

--- «Мнѣ очень нравится ваша система», сказалъ Прудону одинъ англійскій туристь.

— Да у меня нѣть никакой системы,—отвѣчалъ съ неудовольствіемъ Прудонъ, и былъ правъ.

Это-то именно и сбиваетъ его соотечественниковъ, привыкшихъ къ нравоученіямъ на концѣ басни, къ систематическимъ формуламъ, оглавленіямъ, къ отвлеченнымъ обязательнымъ рецептамъ.

Прудонъ сидитъ у кровати больного и говоритъ, что онъ очень плохъ потому и потому. Умирающему не поможешь, строя идеальную теорію о томъ, какъ онъ могъ бы быть здоровъ, не будь онъ боленъ, или предлагая ему лекарства, превосходныя сами по себѣ, но которыхъ онъ принять не можетъ или которыхъ совсѣмъ нѣтъ налицо.

Наружные признаки и явленія финансоваго міра служать для него такъ, какъ зубы животныхъ служили для Кювье, лъстницей, по которой онъ спускается въ тайники общественной жизни: онъ по нимъ изучаетъ силы. влекущія больное тёло къ разло-

10\*

женію. Если онъ послъ каждаго наблюденія провозглашаеть новую побѣду смерти, развѣ это его вина? Тутъ нѣтъ родныхъ, которыхъ страшно испугать, мы сами умираемъ этой смертью. Толпа съ негодованіемъ кричить: «лекарства! лекарства! или молчи о болѣзни!» Ца зачѣмъ же молчать? Только въ самовластныхъ правленіяхъ запрещаютъ говорить о неурожаяхъ, заразахъ и о числѣ побитыхъ на войнѣ. Лекарство, видно, нелегко находится; мало ли какіе опыты дѣлали во Франціи со времени неумфренныхъ кровопусканій 1793: ее лечили побъдами и усиленными мопіонами, заставляя ходить въ Египеть, въ Россію, ее лечили парламентаризмомъ и ажіотажемъ, маленькой республикой и маленькимъ Наполеономъ,-что же, лучше, что ли, стало? Самъ Прудонъ попробовалъ было разъ свою патологію и сръзался на Народномъ банкъ, несмотря на то, что, сама по себъ взятая, идея его върна. По несчастію, онъ въ заговариваніе не върить, а то и онъ причитывалъ бы ко всему: Союзъ народовъ! Союзъ народовъ! Всеобщая республика! Всемірное братство! grande armée de la démocratie! Онъ не употребляетъ этихъ фразъ. не щадить революціонныхъ старов тровъ, и зато французы его считають эгоистомъ, индивидуалистомъ, чуть не ренегатомъ и измѣнникомъ.

Я помню сочиненія Прудона, отъ его разсужденія «О собственности» до «Биржевого руководства»; многое измѣнилось въ его мысляхъ,—еще бы, прожить такую эпоху, какъ наша, и свистать тотъ же дуэтъ а moll'ный, какъ Платонъ Михайловичъ въ «Горе отъ ума». Въ этихъ перемѣнахъ именно и бросается въ глаза внутреннее единство, связующее ихъ отъ диссертація, написанной на школьную задачу безансонской академіи, до недавно вышедшаго сагтеп horrendum биржевого распутства, тотъ же порядокъ мыслей, развиваясь, видоизмѣняясь, отражая событія, идетъ и черезъ «Противорѣчія» политической экономіи, и черезъ его «Исповѣдь», и черезъ его «журналъ».

Реальная истина должна находиться подъ вліяніемъ событій, отражать ихъ, оставаясь върною себъ, иначе она не была бы живой истиной, а истиной въчной, успокоившейся отъ треволненія міра сего—въ мертвой тишинъ застоя <sup>1</sup>).

Гдѣ и въ какомъ случаѣ, случалось мнѣ спрашивать, Прудонъ измѣнилъ органическимъ основамъ своего воззрѣнія? Мнѣ всякій разъ отвѣчали его политическими ошибками, его прома-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ новомъ сочинения Стюарта Милля On Liberty. онъ приводитъ превосходное выражение объ этихъ разъ навсегда ръшенныхъ истинахъ: «the deap slumber of a decided opiuion».

хами въ революціонной дипломатіи. За политическія ошибки онъ, какъ журналисть, консчно, повиненъ отвѣтомъ, но и туть онъ виноватъ не передъ собой: напротивъ, часть его ошибокъ происходила отъ того, что онъ вѣрилъ своимъ началамъ больше, чѣмъ партія, къ которой онъ, по неволѣ, принадлежалъ, и съ которой онъ не имѣлъ ничего общаго, а былъ собственно соединенъ только ненавистью къ общему врагу.

Политическая дѣятельность не составляла ни его силы, ни основы той мысли, которую онъ облекалъ во всѣ доспѣхи своей діалектики. Совсѣмъ напротивъ, вездѣ ясно видно, что политика, въ смыслѣ стараго либерализма и конституціонной республики, стоитъ у него на второмъ планѣ, какъ что-то полупрошедшее, уходящее. Въ политическихъ вопросахъ онъ равнодушенъ, готовъ дѣлать уступки, потому что не приписываетъ особой важности формамъ, которыя, по его мнѣнію, не существенны. Въ подобномъ отношеніи къ религіозному сопросу стоятъ всѣ, оставившіе христіанскую точку зрѣнія. Я могу признавать, что конституціонная религія протестантизма нѣсколько посвободнѣе католическаго самодержавія, но принимать къ сердцу вопросъ объ исповѣданіи и церкви не могу; я вслѣдствіе этого надѣлаю, вѣроятно, ощибокъ и уступокъ, которыхъ избѣжитъ всякій, самый пошлый бакалавръ богословія или приходскій попъ.

Безъ сомнѣнія, не мѣсто было Прудона въ Народномъ собраніи, такъ, какъ оно было составлено, и личность его терялась въ этомъ мѣщанскомъ вертепѣ. Прудонъ въ своей «Исповѣди революціонера» говорить, что онъ не умѣлъ найтиться въ Собраніи. Да что же могъ тамъ дѣлать человѣкъ, который Марастовой конституціи, этому кислому плоду семимѣсячной работы семисотъ головъ, сказалъ: «Я подаю голосъ противъ вашей конституціи, не только потому, что она дурна, но и потому, что она конституція».

Парламентская чернь отвъчала на одну изъ его ръчей: «Ръчь въ «Монитеръ», одатора въ сумасшедшій домъ!» Я не думаю, чтобъ въ людской памяти было много подобныхъ парламентскихъ анекдотовъ, съ тъхъ поръ, какъ александрійскій архі ерей возилъ съ собой на вселенскіе соборы какихъ-то послушниковъ, вооруженныхъ дубинами, и до вашингтонскихъ сенаторовъ, доказывающихъ другъ другу палкой пользу рабства.

Но даже и туть Прудону удавалось становиться во весь рость, и оставлять середь перебранокъ яркій слѣдъ.

Тьеръ, отвергая финансовый проектъ Прудона, сдѣлалъ какой-то намекъ о нравственномъ растлѣніи людей, распространяющихъ такія учепія. Прудонъ взошелъ на трибуну и, съ своимъ грознымъ и сутуловатымъ видомъ коренастаго жителя полей, сказалъ улыбающемуся старичишкѣ: «Говорите о финансахъ, но не говорите о нравственности, я могу принять это за личность, я вамъ уже сказалъ это въ комитетѣ. Если же вы будете продолжать, я—я не вызову васъ на дуэль (Тьеръ улыбнулся). Нѣтъ, мнѣ мало вашей смерти, этимъ ничего не докажешь. Я предложу вамъ другой бой. Здѣсь, съ этой трибуны, я разскажу всю мою жизнь, фактъ за фактомъ, каждый можетъ мнѣ напомнить, если я что-нибудь забуду или пропущу. И потомъ пусть разскажетъ свою жизнь мой противникъ!» Глаза всѣхъ

всѣмъ не было, да и отвѣта тоже. Враждебная камера смолкнула, и Прудонъ, глядя съ презрѣніемъ на защитниковъ религіи и семьи, сощелъ съ трибуны.

обратились на Тьера: онъ сидѣлъ нахмуренный и улыбки со-

Съ февральской революціи Прудонъ предсказывалъ то, къ чему Франція пришла. На тысячу ладовъ повторялъ онъ: берегитесь, не шутите, «это не Катилина у воротъ вашихъ, а смертъ». Французы пожимали плечами. Обнаженныхъ челюстей, косы, клепсидры—всего мундира смерти не было видно, какая же это смерть, это «минутное затменіе, послѣобѣденный сонъ великаго народа!» Наконецъ, разглядѣли многіе, что дѣло плохо. Прудонъ унывалъ менѣе другихъ, пугался менѣе, потому что предвидѣлъ; тогда его обвинили не только въ безчувственности, но и въ томъ, что онъ накликалъ бѣду. Говорятъ, что китайскій императоръ таскаетъ ежегодно за хохолъ придворнаго звѣздочета, когда тотъ ему докладываетъ, что дни начинаютъ убывать.

Геній Прудона дъйствительно антипатиченъ французскимъ риторамъ, его языкъ оскорбляетъ ихъ. Революція развила свой пуританизмъ, узкій, лишенный всякой терпимости, свои обязательные обороты, и патріоты отвергають написанное не по формъ, точно такъ, какъ русскіе судьи. Ихъ критика останавливается передъ ихъ символическими книгами, въ родъ «Contrat Social», «Объявленія правъ человъка». Люди въры—они ненавидять анализъ и сомнѣнія; люди заговоровъ—они все дѣлаютъ сообща и изъ всего дѣлаютъ интересъ партіи. Независимый умъ имъ ненавистенъ, какъ мятежникъ, они даже въ прошедшемъ не любятъ самобытныхъ мыслей. Луи-Вланъ почти досадуетъ на эксцентрическій геній Монтеня 1). На этомъ гальскомъ чувствѣ, стремящемся снять личность стадомъ, основано ихъ пристрастіе къ приравниванію, къ единству военнаго строя, къ централизація, т. е. къ деспотизму.

1) «Historie de la Révolution Francaise».

Кощунство француза и рѣзкость сужденій больше шалость, баловство, удовольствіе подразнить, чѣмъ потребность разбора, чѣмъ сосущій душу скептицизмъ. У него бездна маленькихъ предразсудковъ, крошечныхъ религій,—за нихъ онъ стоитъ съ запальчивостію Донъ-Кихота, съ упрямствомъ раскольника. Оттого-то они и не могутъ простить ни Монтеню, ни Прудону ихъ вольнодумство и непочтишельность къ общепринятымъ кумирамъ. Они, какъ петербургская цензура, позволяютъ шутить надъ титулярнымъ совѣтникомъ, но тайнаго не тронь. Въ 1850 г. Е. Жирарденъ напечаталъ въ «Presse ѣ» смѣлую и новую мысль, что основы права не вѣчны, а идутъ, измѣняясь съ историческимъ развитіемъ. Что за шумъ возбудила эта статья: брань, крикъ, обвиненія въ безнравственности продолжались, съ легкой руки «Gazette de France», мѣсяцы.

Участвовать въ возстановлении такого органа, какъ «Peuple», стоило пожертвований, я написалъ Сазонову и Хоецкому, что готовъ внести залогъ.

До того времени мои сношенія съ Прудономъ были ничтожны; я встрѣчалъ его раза два у Бакунина, съ которымъ онъ былъ очень близокъ. Бакунинъ жилъ тогда съ А. Рейхелемъ въ чрезвычайно скромной квартиръ за Сеной, въ rue de Bourgogne. Прудонъ часто приходилъ туда слушать Рейхелева Бетховена и Бакунинскаго Гегеля, философские споры длились дольше симфоній. Они напоминали знаменитыя всенощныя бдёнія Бакунина съ Хомявовымъ у Чаадаева, у Елагиной, о томъ же Гегелф. Въ 1847 году Карлъ Фогтъ, жившій тоже въ rue de Bourgogne и тоже часто посъщавшій Рейхеля и Бакунина, наскучивъ какъ-то вечеромъ слушать безконечные толки о феноменологіи, отправился спать. На другой день утромъ онъ зашелъ за Рейхелемъ, яжь обоимъ надобно было идти къ Jardin des Plantes; его удивыль, несмотря на ранній чась, разговорь въ кабинетъ Бакунина; онъ пріотворилъ дверь-Прудонъ и Бакунинъ сидѣли на тъхъ же мъстахъ, передъ потухшимъ каминомъ, и оканчивали въ краткихъ словахъ начатый вчера споръ.

Боясь сначала смиренной роли нашихъ соотечественниковъ и патронажа великихъ людей, я не старался сближаться даже съ самимъ Прудономъ, и, кажется, былъ не совершенно неправъ. Письмо Прудона ко мнѣ, въ отвѣтъ на мое, было учтиво, но холодно и съ нѣкоторой сдержанностью.

Мнѣ хотѣлось съ самаго начала показать ему, что онъ не имѣеть дѣла ни съ сумасшедшимъ prince russe, который изъ революціоннаго дилетантизма, а вдвое того изъ хвастовства дастъ деньги, ни съ правовѣрнымъ поклонникомъ французскихъ пуб-

and the second second

лицистовъ, глубоко благодарнымъ за то, что у него берутъ 24.000 франковъ, ни, наконецъ, съ какимъ-нибудь тупоумнымъ bailleur de fonds, который соображаетъ, что внести залогъ за такой журналъ, какъ «Voix du Peuple», серьезное помъшение ленегъ. Мит хотёлось показать ему, что я очень знаю, что дюлаю, что имёю свою положительную цёль, а потому хочу имёть положительное вліяніе на журналъ; принявши безусловно все то, что онъ писалъ о деньгахъ, я требовалъ, во-первыхъ, права помъщать статьи свои и не свои, во-вторыхъ, права завѣдывать всею иностранною частью, рекомендовать редакторовъ для нея, кореспондентовъ и пр., требовать для послёднихъ плату за помёщенныя статьи; это можетъ показаться страннымъ, но я могу увбрить, что «National» и «Reforme» открыли бы огромные глаза, если-бъ кто-нибудь изъ иностранцевъ смѣлъ спросить денегъ за статью. Они приняли бы это за дерзость или за помѣшательство, какъбудто иностранцу видѣть себя въ печати въ парижскомъ журналѣ не есть:

### Lohn der reichlich lohnet.

Прудонъ согласился на мои требованія, но все-же они покоробили его. Вотъ что онъ писалъ мнѣ 29 августа 1849 года, въ Женеву: «Итакъ, дъло ръшено: подъ моей общей дирекціей вы имбете участіе въ изданіи журнала, ваши статьи должны быть принимаемы безъ всякаго контроля, кромѣ того, къ которому редакцію обязываеть уваженіе из своимь мнюніямь и страхь судебной отвётственности. Согласные въ идеяхъ, мы можемъ только расходиться въ выводахъ, что же касается до обсуживанія заграничныхъ событій, мы ихъ совсѣмъ предоставляемъ вамъ. Вы и мы миссіонеры одной мысли. Вы увидите нашъ путь по общей полемикъ, и вамъ надобно будеть держаться его; я увъренъ, что мнѣ никогда не придется поправлять ваши мнюнія; я это счель бы величайшимь несчастіемь, скажу откровенно, весь успёхъ журнала зависить оть нашего согласія. Надобно вопросъ демократическій и соціальный поднять на высоту предпріятія европейской лиги. Предположить, что мы не будемъ согласны другъ съ другомъ, значитъ предположить, что у насъ недостаеть необходимыхъ условій для изданія журнала и что нами было бы лучше молчать». На эту строгую депешу я отвѣчалъ высылкою 24.000 фр. и длиннымъ письмомъ совершенно дружескимъ, но твердымъ: я говорилъ, насколько я теоретически согласенъ съ нимъ, прибавивъ, что я, какъ настоящій скноъ, съ радостію вижу, какъ разваливается старый міръ, и думаю, что наше призваніе возв'єщать ему его близкую кончину. «Ваши со-

отечественники далеки отъ того, чтобы раздълять эти идеи. Я знаю одного свободнаго француза,--это васъ. Ваши революціонеры-консерваторы. Они христіане, не зная того, и монархисты, сражаясь за республику. Вы одни подняли вопросъ негации и переворота на высоту науки, и вы первые сказали Францін, что нѣть спасенія внутри разваливающагося зданія, что и спасать изъ него нечего, что самыя его понятія о свободѣ и революціи проникнуты консерватизмомъ и реакціей. Дъйствительно, политические республиканцы составляють не больше какъ одну изъ варіацій на ту же конституціонную тему, на которую играють свои варіація Гизо, Одилонъ-Барро и др. Воть этоть взглядъ слѣдовало бы проводить въ разборѣ послѣднихъ европейскихъ событій, преслёдовать реакцію, католицизмъ, монархизмъ не въ ряду нашихъ враговъ-это чрезвычайно легко, но въ собственномъ нашемъ станъ. Надобно обличить круговую поруку демократовъ н власти. Если мы не боимся затрогивать побъдителей, то не будемъ бояться изъ ложной сентиментальности затрогивать и побъжденныхъ.

«Я глубоко убѣжденъ, что если исквизиція республики не убъеть нашъ журналъ, это будеть лучшій журналъ въ Европѣ».

Я и теперь въ этомъ убѣжденъ. Но какъ же мы съ Прудономъ могли думать, что вовсе нецеремонное правительство Бонацарта допустить такой журналь? Это трудно объяснить.

Прудонъ былъ доволенъ моимъ письмомъ и 15 сентябрн писалъ мнѣ изъ Консьержери. «Я очень радъ, что встрѣтился съ вами на одномъ или на одинаковомъ трудѣ, я тоже написалъ нѣчто въ родѣ филосэфіи<sup>1</sup>) подъ заглавіемъ «Исповѣдь революціонера». Вы въ ней, можеть, не найдете вашего варварскаго задора (verve barbare), къ которому васъ пріучила нѣмецкая философія. Не забывайте, что я пишу для французовъ, которые со всѣмъ своимъ революціоннымъ пыломъ, надо признаться, гораздо ниже своей роли. Какъ бы ограниченъ ни былъ мой взглядъ, все-же онъ на сто тысячъ туазовъ выше самыхъ высокихъ вершинъ нашего журнальнаго, академическаго и литературнаго міра; меня еще станетъ на десять лѣть, чтобы быть великаномъ между ними.

«Я совершенно раздѣляю ваше мнѣніе насчеть такъ называемыхъ республиканцевъ; разумѣется, это одинъ видъ общей породы доктринеровъ. Что касается этихъ вопросовъ, намъ не въ чемъ убѣждать другъ друга. Во мнѣ и въ моихъ сотрудникахъ вы найдете людей, которые пойдутъ съ вами рука въ руку...

«Я также думаю, что методическій, мирный шагь, незамѣт-

1) Я тогда напечаталъ «Vom andern Ufer».

ными переходами, какъ того хотятъ экономическія науки и философія исторія, не возможенъ больше для революція; намъ надобно дѣлать страшные скачки. Но, въ качествѣ публицистовъ, возвѣщая грядущую катастрофу, намъ не должно представлять ее необходимой и справедливой, а то насъ возненавидятъ и будутъ гнать, а намъ надобно жить»...

Журналъ пошелъ удивительно. Прудонъ изъ своей тюремной кельи мастерски дирижировалъ своимъ оркестромъ. Его статьи были полны оригинальности, огня и того раздраженія, которое тюрьма раздуваетъ.

«Кто вы такой, г. президенть? пишеть онъ въ одной статьъ, говоря о Наполеонъ, скажите—мужчина, женщина, гермафродить, звърь или рыба?» И мы все еще думали, что такой журналъ можетъ держаться!

Подписчиковъ было не много, но уличная продажа была велика, въ день продавалось отъ 35.000 до 40.000 экземпляровъ. Расходъ особенно замѣчательныхъ нумеровъ, напр. тѣхъ, въ которыхъ помѣщались статъи Прудона, былъ еще больше; редакція печатала ихъ отъ 50.000 до 60.000 и часто на другой день экземпляры продавались по франку, вмѣсто одного су <sup>1</sup>).

Но совстмъ этимъ къ 1 марта, т. е. черезъ полгода, не только въ кассъ не было ничего, но уже доля залога пошла на уплату штрафовъ. Гибель была неминуема. Прудонъ значительно ускорилъ ее. Это случилось такъ. Разъ я засталъ у него въ С. Пелажи д'Алтонъ-Ше и двухъ изъ редакторовъ. Д'Алтонъ-Ше-тотъ пэръ Франціи, который скандализовалъ Пакье и испугалъ всёхъ пэровъ, отвѣчая съ трибуны на вопросъ: «да развѣ вы не католикь?»-«Нѣть, но еще больше, я вовсе не христіанинъ, да и не знаю, деисть ли». Онъ говорилъ Прудону, что послѣдніе нумера «Voix du Peuple» слабы; Прудонъ разсматривалъ ихъ и становился все угрюмбе, потомъ, совершенно разсерженный, обратился къ редакторамъ: «Что же это значить? Пользуясь тёмъ, что я въ тюрьмѣ, вы спите тамъ въ редакціи. Нѣтъ, господа, эдакъ я откажусь отъ всякаго участія и напечатаю мой отказь, я не хочу, чтобъ мое имя таскали въ грязи, у васъ надобно стоять за спиной, смотръть за каждой строкой. Публика принимаетъ это за мой журналъ, нѣтъ, этому надобно положить конецъ. Завтра я пришлю статью, чтобъ загладить дурное дъйствіе вашего маранья, и покажу, какъ я разумѣю духъ, въ которомъ долженъ быть нашъ органъ». Видя его раздраженіе, можно было ожидать, что статья бу-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мой отвѣтъ на рѣчь Донозо Кортеса, отпечатанный тысячъ въ 50 экземпляровъ, вышелъ весь и, когда я попросилъ черезъ два, три дня себѣ нѣсколько экземпляровъ, редакція принуждена была скупить ихъ по книжнымъ лавкамъ.

деть не изъ самыхъ умѣренныхъ, но онъ превзошелъ наши ожиданія, его Vive l'Empereur былъ дивирамбъ ироніи, ироніи ядовитой, страшной.

Сверхъ новаго процесса, правительство отомстило по-своему Прудону. Его перевели въ скверную комнату, т. е. дали гораздо худщую, въ ней забрали окно до половины досками, чтобъ нельзя было ничего видѣть, кромѣ неба, не велѣли къ нему пускать никого, къ дверямъ поставили особаго часового. И эти средства, не приличныя для исправленія шестнадцатилѣтняго шалуна, употребляли семь лѣтъ тому назадъ съ однимъ изъ величайшихъ мыслителей нашего вѣка! Не поумнѣли люди со времени Сократа, не поумнѣли со времени Галилея, только стали мельче. Это неуваженіе къ генію, впрочемъ, явленіе новое, возобновленное въ послѣднее десятилѣтіе. Со времени Возрожденія талантъ становится до нѣкоторой степени охраной: ни Спинозу, ни Лессинга не сажали въ темную комнату, не ставили въ уголъ; такихъ людей иногда преслѣдуютъ и убиваютъ, но не унижаютъ мелочами, ихъ посылаютъ на эшафотъ, но не въ рабочій домъ.

Буржуазно-императорская Франція любить равенство.

Гонимый Прудонъ еще рванулся въ своихъ цѣпяхъ, еще сдѣла.тъ усиліе издавать Voix du Peuple въ 1850; но этотъ опытъ бы.тъ тотчасъ задушенъ. Мой залогъ былъ схваченъ до копейки. Пришлось замолчать единственному человѣку во Франціи, которому было еще что сказать.

Послѣдній разъ я видѣлся съ Прудономъ въ С. Пелажи; меня высылали изъ Франціи, ему оставались еще два года тюрьмы. Печально простились мы съ нимъ, не было ни тѣни близкой надежды. Прудонъ сосредоточенно молчалъ, досада кипѣла во мнѣ; у обоихъ было много думъ въ головѣ, но говорить не хотѣлось.

Я много слышаль о его жесткости, rudesse, нетерпимости, на себѣ я ничего подобнаго не испыталь. То, что *мягкіе* люди называють его жесткостью, были упругія мышцы бойца; нахмуренное чело показывало только сильную работу мысли, въ гнѣвѣ онъ напоминаль сердящагося Лютера или Кромвеля, смѣющагося надъ Крупіономъ. Онъ зналъ, что я его понимаю, зналъ и то, какъ немногіе его понимають, и цѣнилъ это. Онъ зналъ, что его считали за человѣка мало экспансивнаго, и, услышавъ отъ Мишле о несчастіи, постигшемъ мою мать и Колю, онъ написалъ мнѣ изъ С. Пелажи между прочимъ: «Неужели судьба еще и съ этой стороны должна добивать насъ. Я не могу придти въ себя отъ этого ужаснаго происшествія. Я васъ люблю и глубоко ношу васъ здѣсь, въ этой груди, которую такъ многіе считаютъ каменной».

A STATE OF A

Съ тѣхъ поръ я не видалъ его <sup>1</sup>); въ 1851 г., когда я, по милости Леона Фоше, пріѣзжалъ въ Парижъ на нѣсколько дней, онъ былъ отосланъ въ какую-то центральную тюрьму. Черезъ годъ я былъ проѣздомъ и тайкомъ въ Парижѣ, Прудонъ тогда лечился въ Безансонѣ.

У Прудона есть отшибленный уголъ, и туть онъ неисправимъ, туть предёлъ его личности, и, какъ всегда бываеть, за нимъ онъ консерваторъ и человъкъ преданія. Я говорю о его воззрѣніи на семейную жизнь и на значеніе женщины вообще. «Какъ счастливъ нашъ N.—говаривалъ Прудонъ, шутя,—у него жена не настолько глупа, чтобъ не умѣла приготовить хорошаго роt au feu, и не настолько умна, чтобъ толковать о его статьяхъ. Это все, что надобно для домашняго счастья».

Въ этой шуткъ Прудонъ, смъ́ясь, выразилъ серьезную основу своего воззрѣнія на женщину. Понятія его о семейныхъ отношеніяхъ грубы и реакціонны, но и въ нихъ выражается не мѣщанскій элементъ горожанина, а скорѣе упорное чувство сельскаго pater familias'а, гордо считающаго женщину за подвластную работницу, а себя за самодержавную главу дома.

Года полтора послѣ того, какъ это было написано, Прудонъ издалъ свое большое сочиненіе «О справедливости въ церкви и революціи».

Книгу эту, за которую одичалая Франція снова осудила\_его на три года тюрьмы, прочиталъ я внимательно и закрылъ третій томъ, задавленный мрачными мыслями.

Тяжкое..... тяжкое время!..... Разлагающій воздухъ его одуряеть сильнъйшихъ.....

И этотъ «яркій боецъ» не выдержалъ, надломился; въ его послѣднемъ трудѣ я вижу ту же мощную діалектику, тотъ же розмахъ, но она приводитъ уже его къ прежде задуманнымъ результатамъ; она уже не свободна въ послѣднемъ словѣ. Я подъ конецъ книги слѣдилъ за Прудономъ, какъ Кентъ слѣдилъ за королемъ Лиромъ, ожидая, какъ онъ образумится, но онъ заговаривался больше и больше,—такіе же припадки нетерпимости, необузданной рѣчи, какъ у Лира, и такъ же «Every inch» обличаетъ талантъ, но..... талантъ «тронутый». И онъ бѣжитъ съ трупомъ, только не дочери, а матери, которую считаетъ живой!<sup>2</sup>)

Романская мысль, религіозная въ самомъ отрицаніи, суевърная въ сомнѣніи, отвергающая одни авторитеты во имя другихъ, рѣдко погружалась далѣе, глубже in medias res дѣйствительности, рѣдко такъ діалектически смѣло и вѣрно снимала съ себя всѣ



<sup>1)</sup> Послѣ писаннаго, я видѣлся съ нимъ въ Брюсселѣ.

<sup>2)</sup> Я долею измѣнилъ мое мнѣніе объ этомъ сочиненіи Прудона (1866).

путы, какъ въ этой книгѣ. Она отрѣшилась въ ней не только оть дуализма религіи, но и отъ ухищреннаго дуализма философіи; она освободилась не только отъ небесныхъ привидѣній, но н отъ земныхъ; она перешагнула черезъ сентиментальную апотеозу человѣчества, черезъ фатализмъ прогресса, у ней нѣтъ тѣхъ неизмѣняемыхъ литій о братствѣ, демократіи и прогрессѣ, которыя такъ жалко утомляютъ среди раздора и насилія. Прудонъ пожертвовалъ пониманью революціи ея идолами, ея языкомъ и перенесъ нравственность на единственную реальную почву, грудь человѣческую, признающую одинъ разумъ и никакихъ кумировъ, «развѣ его».

И полѣ всего этого, великій иконоборець испугался освобожденной личности человѣка, потому что, освободивъ ее отвлеченно, овъ впалъ снова въ метафизику, придалъ ей небывалую волю, не сладилъ съ нею и повелъ на закланіе богу безчеловѣчному, холодному богу справедливости, богу равновѣсія, тишины, покоя, богу браминовъ, ищущихъ потерять все личное и распуститься, опочить въ безконечномъ мірѣ ничтожества.

На пустомъ алтаръ поставлены въсы. Это будутъ новые каудинскіе фуркулы для человъчества.

«Справедливость», къ которой онъ стремится, даже не художественная гармонія Платоновой республики, не изящное уравновѣшиваніе страстей и жертвъ. Гальскій трибунъ ничего не береть изъ «анархической и легкомысленной Греціи», онъ стоически попираетъ ногами личныя чувства, а не ищетъ согласовать нъ съ требой семьи и общины. «Свободная» личность у него часовой и работникъ безъ выслуги, она несетъ службу и должна стоять на караулѣ до смѣны смертью, она должна морить въ себѣ все лично-страстное, все внѣшнее долгу, потому что она не она, чя смыслъ, ея сущность внѣ ея; она органъ справедливости, она предназначена носить въ мученіяхъ идею и водворить ее на свѣть для спасенія государства.

Семья, первая ячейка общества, первыя ясли справедливости, осуждена на вѣчную, безвыходную работу: она должна служить жертвенникомъ очищенія отъ личнаго, въ ней должны быть выгравлены страсти. Суровая римская семья въ современной мастерской—идеалъ Прудона. Христіанство слишкомъ изнѣжило семейвую жизнь, оно предпочло Марію—Мареѣ, мечтательницу—хозяйкѣ, оно простило согрѣшившей и протянуло руку раскаявшейся за то, что она много любила, а въ Прудоновой семьѣ именно надобно мало любить. И это не все: христіанство гораздо выше ставить личность, чѣмъ семейныя отношенія ея. Оно сказало сыну: «брось отца и мать и иди за мной», сыну, котораго слѣдуеть, во имя воплощенія справедливости, снова заковать въ колодки безусловной отцовской власти, сыну, который не можеть имъть воли при отцъ, пуще всего въ выборъ жены. Онъ долженъ закалиться въ рабствъ, чтобы въ свою очередь сдълаться тираномъ дътей, рожденныхъ безъ любви, по долгу, для продолженія семьи. Въ этой семът бракъ будетъ нерасторгаемъ, но зато холодный какъ ледъ; бракъ собственно побъда надъ любовью: чъмъ меньше любви между женой-кухаркой и мужемъ-работникомъ, тъмъ лучше. И эти старыя, изношенныя пугала, изъ гегелизма правой стороны, пришлось-то мнъ еще разъ увидъть подъ перомъ Прудона!

Чувство изгнано, все замерло, цвёта исчезли, остался утомительный, тупой, безвыходный трудъ современнаго пролетарія, трудъ, отъ котораго, по крайней мърѣ, была свободна аристократическая семья древняго Рима, основанная на рабствѣ; нѣтъ больше ни поэзіи церкви, ни бреда вѣры, ни упованья рая, даже и стиховъ къ тѣмъ порамъ «не будутъ больше писать», по увѣренію Прудона, зато работа будетъ «увеличиваться». За свободу личности, за самобытность дѣйствія, за независимость можно пожертвовать религіознымъ убаюкиваніемъ, но пожертвовать всѣмъ для воплощенія идеи справедливости, —что это за вздоръ!

Человѣкъ осужденъ на работу, онъ долженъ работать до тѣхъ норъ, пока опустится рука, сынъ вынетъ изъ холодныхъ пальцевъ отца стругъ или молотъ и будетъ продолжать вѣчную работу. Ну, а какъ въ ряду сыновей найдется одинъ поумнѣе, который положить долото и спросить: «Да изъ чего же мы это выбиваемся изъ силъ?»-«Для торжества справедливости», скажетъ ему Прудонъ. А новый Каинъ отвѣтитъ ему: «Да кто же мнѣ поручилъ торжество справедливости?»-«Какъ кто?-развѣ все призваніе твое, вся твоя жизнь не есть воплощеніе справедливости?» -«Кто же поставилъ эту цёль? скажетъ на это Каинъ. Это слишкомъ старо, Бога нѣтъ, а заповѣди остались. Справедливость не есть мое призваніе, работать не долгъ, а необходимость, для меня семья совстмъ не пожизненныя колодки, а среда для моей жизни, для моего развитія. Вы хотите держать меня въ рабствѣ, а я бунтую противъ васъ, противъ вашего безмѣна, такъ, какъ вы всю вашу жизнь бунтовали противъ капитала, штыковъ, церкви, такъ, какъ всѣ французскіе революціонеры бунтовали противъ феодальной и католической традиціи. Или вы думаете, что послѣ взятія Бастиліи, послѣ террора, послѣ войны и голода, послѣ короля мѣщанина и мѣщанской республики, я повѣрю вамъ, что Ромео не имълъ правъ любить Джульету за то, что старые дураки Монтекки и Капулетти длили вѣковую ссору, и что я ни въ тридцать, ни въ сорокъ лѣтъ не могу выбрать себѣ подруги безъ позволенія отца, что измѣнившую женщину нужно

казнить, позорить? Да за кого же вы меня считаете съ вашей юстиціей?»

А мы съ своей діалектической стороны на подмогу Каину прибавили бы, что все понятіе о *цили* у Прудона совершенно непослѣдовательно. Телеологія, это—тоже теологія, это февральская республика, т. е. та же іюльская монархія, но безъ Людовика Филиппа. Какая же разница между предопредѣленной цѣлесообразностью и промысломъ?<sup>1</sup>)

Прудонъ, черезъ край освободивши личность, испугался, взглянувъ на своихъ современниковъ, и чтобъ эти каторжные, ticket of leave, не надѣлали бѣдъ, онъ ловитъ ихъ въ капканъ римской семьи.

Въ растворенныя двери реставрированнаго атріума, безъ ларъ и пенать, видится уже не Анархія, не уничтоженіе власти, государства, а строгій чинъ, съ централизаціей, съ вмѣшательствомъ въ семейныя дѣла, съ наслѣдствомъ и съ лишеніемъ его за наказаніе; всѣ старые римскіе грѣхи выглядываютъ съ ними изъ щелей своими мертвыми глазами статуи.

Античная семья ведеть естественно за собой античное отечество съ своимъ ревнивымъ патріотизмомъ, этой свирѣпой добродѣтелью, которая пролила вдесятеро больше крови, чѣмъ всѣ пороки вмѣстѣ.

Человѣкъ, прикрѣпленный къ семьѣ, дѣлается снова крѣпокъ землѣ. Его движенія очерчены, онъ пустилъ корни въ свое поле, онъ только на немъ то, что онъ есть: «французъ, живущій въ Россіи, говоритъ Прудонъ, русскій, а не французъ». Нѣтъ больше ни колоній, ни заграничныхъ факторій, живи каждый у себя...

«Голландія не погибнетъ, сказалъ Вильгельмъ Оранскій въ страшную годину, она сядетъ на корабли и уъдетъ куда-нибудь въ Азію, а здъсь мы спустимъ плотины». Вотъ какіе народы бываютъ свободны.

Такъ и англичане; какъ только ихъ начинаютъ тѣснить, они илывуть за океанъ, и тамъ заводятъ юную и болѣе свободную Англію. А уже, конечно, нельзя сказать объ англичанахъ, чтобъ они или не любили своего отечества, или чтобъ они были не національны. Расплывающаяся во всѣ стороны Англія засѣлила полміра, въ то время, какъ скудная соками Франція—одни колоніи потеряла, а съ другими не знаетъ что дѣлать. Онѣ ей и ненужны; Франція довольна собой и лѣпится все больше и больше къ своему средоточію, а средоточіе къ своему господину. Какая же независимость можетъ быть въ такой странѣ?

<sup>1)</sup> Самъ Прудонъ сказалъ: «Rein ne ressemble plus a la prémditation, que la logique des faits».

А, съ другой стороны, какъ же бросить Францію, la belle France? «Развѣ она и теперь не самая свободная страна въ мірѣ, развѣ ея языкъ—не лучшій языкъ, ея литература—не лучшая литература, развѣ ея силлабическій стихъ—не звучнѣе греческаго гекзаметра!» Къ тому же ея всемірный геній усваиваетъ себѣ и мысль, и твореніе всѣхъ временъ и странъ: «Шекспиръ и Кантъ, Гёте и Гегель—развѣ не сдѣлались своими во Франціи?» И еще больше: Прудонъ забылъ, что она ихъ исправила и одѣла, какъ номѣщики одѣваютъ мужиковъ, когда ихъ берутъ во дворъ.

Прудонъ заключаетъ свою книгу католической молитвой, положенной на соціализмъ; ему стоило только разстричь нѣсколько церковныхъ фразъ и прикрыть ихъ, вмѣсто клобука, фригійской шапкой, чтобъ молитва «бизантинскихъ» архіереевъ какъ-разъ пришлась архіерею соціализма!

Что за хаосъ! Прудонъ, освобождаясь отъ всего, кромѣ *разума*, хотѣлъ остаться не только мужемъ въ родѣ Синей Бороды, но и французскимъ націоналистомъ, съ литературнымъ шовинизмомъ и безграничной родительской властью, а потому вслѣдъ за крѣпкой, полной силъ мыслію свободнаго человѣка слышится голосъ свирѣпаго старика, диктующаго свое завѣщаніе и хотящаго теперь сохранить своимъ дѣтямъ встхую храмину, которую онъ подкапывалъ всю жизнь.

Не любить романскій мірь свободы, онъ любить только домогаться ея; силы на освобождение онь иногда находить, на свободу—никогда. Не печально ли видѣть такихъ людей, какъ Огюсть Контъ, какъ Прудонъ, которые послѣднимъ словомъ ставять: одинъ—какую-то мандаринскую iepapxiю, другой—свою каторжную семью и апотеозу безчеловѣчнаго pereat mundus—fiat justicia!

Раздумье по поводу затронутыхъ вопросовъ.

I.

... Съ одной стороны, безотвътно спаянная, заклепанная наглухо семья Прудона, неразрывный бракъ, нераздъльность отцовской власти, семья, въ которой для общественной цъли лица гибнутъ, кромк одного, —свиръпый бракъ, въ которомъ признана неизмъняемость чувствъ, кабала объту; съ другой — возникающія ученья, въ которыхъ бракъ и семья развязаны, признана неотра-

зимая власть страстей, необязательность былого и независимость. лицъ.

Съ одной стороны, женщина, чуть не побиваемая каменьями за измъну, съ другой—самая ревность, поставленная hors la loi, какъ болъзненное, искаженное чувство эгоизма, пропріетаризма и романтическаго ниспроверженія здоровыхъ и естественныхъ понятій.

Гдѣ истина... гдѣ діагональ? Цвадцать три года тому назадъ, я уже искалъ выхода изъ этого лѣса противорѣчій <sup>1</sup>).

Мы смѣлы въ отрицаніи и всегда готовы толкнуть всякаго иеруна въ воду, — но перуны домашней и семейной жизни какъто water-proof, они все «выдыбаются». Можетъ, въ нихъ и не осталось смысла, но жизнь осталась: видно, орудія, употребляемыя противъ нихъ, только скользнули по ихъ змѣиной чешуѣ, уронили ихъ, оглушили... но не убили.

Ревность... Върность... Измъна... Чистота... темныя силы, грозныя слова, по милости которыхъ текли ръки слезъ, ръки крови,—слова, заставляющія содрогаться насъ, какъ воспоминаніе объ инквизиціи, пыткъ, чумъ... и притомъ слова, подъ которыми, какъ подъ Дамокловымъ мечемъ, жила и живетъ семья.

Ихъ не выгонишь за дверь ни бранью, ни отрицаніемъ. Они остаются за угломъ и дремлютъ, готовыя при малѣйшемъ поводѣ все губить, близкое и дальное—губить насъ самихъ...

Видно надобно оставить благое намёреніе тушить до тла такіе тлёющіе пожары и скромно ограничиться только тёмъ, чтобъ разрушительный огонь человёчески направить и укротить. Логикой страстей обуздать нельзя, такъ, какъ судомъ нельзя ихъ оправдать. Страсти—факты, а не догматы.

Ревность, сверхъ того, состояла на особыхъ правахъ. Сама по себѣ сильная и совершенно естественная страсть, —она до сихъ поръ, вмѣсто обузданія, укрощенія, была только подстрекаема. Ревность получила jus gladii, право суда и мести. Она сдѣлалась долгомъ чести, чуть не добродѣтелью. Все это не выдерживаетъ ни малѣйшей критики, но за тѣмъ все-же на днѣ души остается очень реальное и несокрушимое чувство боли, несчастія, называемое ревностью, чувство элементарное какъ само чувство любви, противостоящее всякому отрицанію—чувство «ирредуктибельное».

... Тутъ опять тѣ вѣчныя грани, тѣ Кавдинскія фуркулы, подъ которыя насъ гонитъ исторія. Съ обѣихъ сторонъ *правда*, съ обѣихъ ложь. Бойкимъ entweder-oder и туть ничего не возьмешь. Въ минуту полнаго отрицанія одного изъ терминовъ, онъ

1) "По поводу одной драмы".

А. И. Гердевъ, т. Ш.

11

возвращается, такъ, какъ за послѣдней четвертью мѣсяца является съ другой стороны первая.

Гегель снималъ эти пограничные столбы человѣческаго разума, подымаясь въ безусловный духъ; въ немъ они не исчезали, а преображались, исполнялись, какъ выражалась нѣмецкая теологическая наука, — это мистициямъ, философская теодицея, аллегорія и самое дѣло, намѣренно смѣшанные. Всѣ религіозныя примиренія непримиримаго дѣлаются искупленіями, т. е. свяценнымъ преобразованіемъ, такимъ разрѣшеніемъ, которое не разрѣшаетъ, а дается на вѣру. Что можетъ быть противоположнѣе личной воли и необходимости, а вѣрой и онѣ легко примиряются. Человѣкъ безропотно въ одно и то же время принимаетъ справедливость наказанія за поступокъ, который былъ предопредѣленъ.

Самъ Прудонъ поступилъ, въ другомъ порядкѣ вопросовъ, гораздо человѣчественнѣе нѣмецкой науки. Онъ выходить изъ экономическихъ противорѣчій тѣмъ, что признаетъ обѣ стороны подъ обузданіемъ высшаго начала. Собственность—*право* и собственность—*кража* становятся рядомъ, въ вѣчномъ колебаніи, въ вѣчномъ восполненіи, подъ постоянно растущимъ міродержавіемъ *справедливостии*. Ясно, что противорѣчія и споръ переносятся въ другую сферу, и что къ отвѣту требовать приходится понятіе справедливости больше, чѣмъ право собственности.

Чёмъ высшее начало проще, менёе мистично и менёе односторонно, чёмъ оно реальнёе и прилагаемёе, тёмъ полнёе оно сводитъ термины противорёчащіе на ихъ наименьшее выраженіе.

Безусловный, «перехватывающій» духъ Гегеля замѣненъ у Прудона грозною идеей справедливости.

Но и ею врядъ ли разрѣшатся вопросы страстей. Страсть сама по себѣ несправедлива. Справедливость отвлекается отъ личностей, она междулична, — страсть только индивидуальна.

Тутъ выходъ не въ судѣ, а въ человѣческомъ развитіи личностей, въ выводѣ ихъ изъ лирической замкнутости на бѣлый свѣтъ, въ развитіи общихъ интересовъ.

Радикально уничтожить ревность, значить уничтожить любовь къ лицу, замёняя ее любовью къ женщинё или къ мужчинѣ, вообще любовью къ полу. Но именно только личное, индивидуальное и нравится, оно-то и даеть колорить, tonus, страстность всей нашей жизни. Нашъ лиризмъ—личный, наше счастье и несчастье личное счастье и несчастье. Доктринаризмъ со всей своей логикой такъ же мало утёшаеть въ личномъ горѣ, какъ и римскія консоляціи съ своей риторикой. Ни слезъ о потерѣ, ни слезъ ревности вытереть нельзя и не должно, но можно и должно достигнуть. чтобъ оню лились человючески... и чтобъ въ нихъ равно не было

Digitized by GOOGLE

163 -

## II.

Свести отношенія мужчины и женщины на случайную половую встрѣчу такъ же невозможно, какъ поднять и свинтить ихъ до гробовой доски въ неразрывномъ бракѣ. И то, и другое можетъ встрѣтиться на закраинахъ половыхъ и брачныхъ отношеній, какъ частный случай, какъ исключеніе, но не какъ общее правило. Половое отношеніе перервется или будетъ постоянно стремиться къ болѣе тѣсному и прочному соединенію такъ, какъ нерасторгаемый бракъ—къ освобожденію отъ внѣшней цѣпи.

Люди постоянно протестовали противъ объихъ крайностей. Нерасторгаемый бракъ былъ принимаемъ ими лицемърно или сгоряча. Случайная близость никогда не имъла полной инвеституры, ее всегда скрывали, такъ, какъ хвастались бракомъ. Всъ попытки офиціальной регламентаціи публичныхъ домовъ, несмотря на то, что онъ имъютъ въ виду ихъ стъсненіе, оскорбляютъ общественный, нравственный смыслъ. Онъ въ устройствъ видитъ признаніе. Проектъ, сдъланный однимъ господиномъ въ Парижъ, во время Директоріи, о заведеніи привилегированныхъ публичныхъ домовъ, съ своей іерархіей и проч., былъ даже въ тъ времена принятъ свистомъ и палъ подъ громомъ смъха и пренебреженія.

1) Читая корректурный листь, мнё попалась французская газета, въ которой разсказанъ чрезвычайно характеристическій случай. Возль Парижа какой-то студенть завель связь съ дъвушкой, связь эта открылась. Отець ся отправился къ студенту и умолнять его со слезами, на кольняхъ возстановить честь дочери и жениться на ней; студенть съ дервостью отказался. Колёнопреклоненный отецъ далъ ему пощечину, студентъ его вызвалъ, они стрёлялись; во время дуэли, старика хватилъ параличъ, изуродовавшій его. Студентъ сконфузился и "рѣшился жениться", а невѣста огорчилась и рѣшилась выйти замужъ. Газета прибавляеть, что такая счастливая развязка, вёрно, будеть много способствовать къ выздоровленію старика. Неужели все это не сумасшедшій домъ, неужели Китай, Индія, надъ юродствами и уродствами которыхъ мы столько издъваемся, представляють что-нибудь безобразнье, глупье этой исторіи; я уже не говорю безнравственные. Парижскій романь въ сто разъ преступные всёхъ поджариваемыхъ вдовъ и зарываемыхъ весталокъ. Тамъ внера, снимающая всякую отвётственность, а здёсь одни условныя, призрачныя понятія о внёшней чести, о внёшней репутація... Не явно ли изъ дёла, что за человъкъ студенть? За что же судьбу двушки сковали съ нимъ à perpetuité? За что же ее сгубили для спасенія имени! 0 Ведламъ! (1866).

11\*



Роду человѣческому приходилось или вымереть, или быть непослѣдовательнымъ. Оскорбленная жизнь протестовала.

Протестовала она не только фактами, сопровождаемыми раскаяніемъ и угрызеніемъ совъсти, а сочувствіемъ, реабилитаціей. Протесть начался въ самый разгаръ католичества и рыцарства.

Грозный мужъ, Рауль Синяя борода, въ латахъ съ мечемъ. своевольный, ревнивый и безпощадный, босой монахъ, угрюмый, безумный, изувъръ, готовый мстить за свои лишенія, за свою ненужную борьбу, тюремщики, палачи, лазутчики… и гдъ-нибудь въ башнъ или подвалъ рыдающая женщина, юноша пажъ въ цъпяхъ, за которыхъ никто не вступится. Все мрачно, дико, вездъ кровь, ограниченность, насиліе и латинская молитва въ носъ.

Но за спиной монаха, исповёдника и тюремщика, стоящихъ на стражѣ брака съ грознымъ мужемъ, отцомъ, братомъ, слагается въ тиши народная легенда, раздается пѣсня, ходитъ изъ мѣста въ мѣсто, изъ замка въ замокъ, съ трубадуромъ и минезенгеромъ, она поеть за несчастную женщину. Судъ разитъ—пѣсня отпускаетъ. Она защищаетъ влюбленнаго пажа, падшую жену, угнетенную дочь—не разсужденіемъ, а сочувствіемъ, жалостью, плачемъ. Цѣсня для народа—его свѣтская молитва, его другой выходъ изъ голодной, холодной жизни, душной тоски и тяжелой работы.

Въ праздничные дни, литаніи Богородицѣ смѣнялись печальными звуками des complaintes, которые не предавали позору несчастную женщину, а оплакивали ее и ставили передъ всѣхъ скорбящей Дѣвой, прося Ея заступы и прощенья.

Изъ пѣсенъ и легендъ протестъ растетъ въ романъ и драму. Въ драмѣ онъ становится силой. Обиженная любовь, мрачныя тайны семейной неправды получили свою трибуну, свой публичный судъ. Процессъ ихъ потрясалъ тысячи сердецъ, вырывая слезы и крики негодованія противъ кабальнаго брака и насильственно скованной семьи. Присяжные партера и ложъ произносили постоянно свое оправданіе лицамъ и осужденіе институтамъ.

Между тёмъ, въ эпоху политическихъ перестроекъ и свётскаго направленія умовъ, одна изъ двухъ крѣпкихъ ножекъ брака стала подламываться. Переставая все болёе и болёе быть таинствомъ, т. е., теряя послёднюю основу свою, онъ тёмъ больше опирался на полицію. Только мистическимъ вмѣшательствомъ высцей силы и можетъ быть оправданъ христіанскій бракъ. Тутъ есть своя логика. Квартальный, надѣвающій на себя трехцвѣтный шарфъ и вѣнчающій съ гражданскимъ кодексомъ въ рукѣ, гораздо нелѣпѣе священника въ ризѣ, окруженнаго дымомъ ладона, образами, чудесами. Самъ первый консулъ Наполеонъ, самый буржуазнонолитическій человѣкъ въ дѣлѣ любви и семьи, догадался, что бракъ на съѣзжей больно плохъ, и уговаривалъ Камбасереса

прибавить какую-нибудь обязательную фразу, моральную, особенно такую, которая поучала бы новобрачную, что она обязана быть впрной мужу (о немъ ни слова) и слушаться его.

Какъ скоро бракъ выходить изъ сферъ мистицизма, онъ дълается expedient-внъшней мърой. Ее ввели испуганные «Синія Бороды», обрившиеся и сдѣлавшиеся «синими подбородками», Раули въ судейскихъ парикахъ, академическихъ фракахъ, народные представители и либералы, попы кодекса. Гражданскій бракъмъра государственнаго хозяйства, освобождение государства отъ воспитанія дѣтей и вящее прикрѣпленіе людей къ собственности-Бракъ безъ вмъшательства церкви сдълался кабальнымъ кон. трактомъ на пожизненное отданіе своего тёла другъ другу. До вёры законодателю дёла нёть, лишь бы контракть быль исполненъ, а не будетъ исполненъ, онъ найдетъ средства наказать и добить. Да отчего же и не наказать? Въ Англіи, въ классической странѣ юридическаго развитія, подвергають же страшнѣйшимъ истязаніямъ шестнаццатильтняго мальчика, котораго старый казарменный сводникъ, съ лентами на шляпѣ, напоить элемъ и джиномъ и завербуетъ въ полкъ. Отчего же не наказывать позоромъ, раззореніемъ, выдачей головой дѣвочку, которая, не давая себѣ отчета въ томъ, что дѣлаетъ, законтрактовалась на пожизненную любовь и допустила extra, забывая, что season ticket не передается.

Но и на «синій подбородокъ» нашлись свои труверы и романисты. Противъ контрактоваго брака водрузился догматъ психіатрическій, физіологическій, догматъ абсолютной непреложности страстей и человъческой несостоятельности бороться съ ними.

Вчерашніе рабы брака идуть въ рабство любви. На любовь суда нѣть, противъ нея силъ нѣть.

Затёмъ стирается всякій разумный контроль, всякая отвѣтственность, всякое самообузданіе. Покореніе человѣка неотразимымъ и неподчиненнымъ ему силамъ дѣло совершенно противоположное тому освобожденію въ разумъ и разумомъ, тому образованію характера свободнаго человѣка, къ которому стремятся, разными путями, всѣ соціальныя ученія.

Мнимыя силы, если люди ихъ принимаютъ за дъйствительныя, точно такъ же мощны, какъ и дъйствительныя, и это потому, что матеріалъ, даваемый человъкомъ, тотъ же, какая бы сила ни была. Человъкъ, который боится духовъ, и человъкъ, который боится бъшеныхъ собакъ, боится одинаковымъ образомъ и можетъ умереть отъ страха. Разница въ томъ, что въ одномъ случаъ человъку можно доказать, что онъ боится вздора, а въ другомъ нельзя.

Я отрицаю то царственное мѣсто, которое даютъ любеи въ

живни, я отрицаю ся самодержавную власть и протестую противъ слабодушнаго оправданія увлеченіемъ.

Неужели мы освободились отъ всего на свътъ, отъ Бога и діавола, отъ римскаго и уголовнаго права, и провозгласили разумъ единственнымъ путеводителемъ и регуляторомъ для того, чтобъ скромно, какъ Геркулесъ, лечь у ногъ Омфалы или уснуть на колъняхъ Далилы? Неужели женщина искала своего освобожденія отъ ига семъи, въчной опеки, тиранства мужа, отца, брата, искала своихъ правъ на самобытный трудъ, на науку и гражданское значеніе для того, чтобъ снова начать всю жизнь ворковать какъ горлица и изнывать отъ десятка Леоне-Леони вмъсто одного?

Да, женщину въ этомъ вопросѣ мнѣ всего больше жаль, ее безвозвратнѣе точить и губить всепожирающій Молохъ любви. Она больше вѣруеть въ него, больше страдаеть. Ожа больше сосредоточена на одномъ половомъ отношеніи, больше загнана въ любовь... Она больше сведена съ ума, и меньше насъ доведена до него.

Мић ее жаль.

## III.

Развѣ кто-нибудь серьезно, честно старался разбить предразсудки въ женскомъ воспитания? Ихъ разбиваеть опыть, и оттогото ломится не предразсудокъ, а жизнь.

Люди обходять вопросы, насъ занимающіе, какъ старухи и дъти обходятъ кладбище или мъста, на которыхъ совершилось злодъйство. Однъ боятся нечистыхъ духовъ, другія чистой правды, и остаются при фантастическомъ неустройствъ и неизслъдованной тьмѣ. Серьезнаго единства во взглядѣ на половыя отношенія такъ же мало, какъ во всёхъ практическихъ сферахъ. Все еще мерешится возможность соединить христіанскую нравственность, идущую оть попранія плоти на тоть свъть, съ земной, реальной нравственностью этого свъта. Съ досады, что не ладится, и чтобъ недолго мучить себя надъ разрѣшеніемъ вопросовъ, люди оставляють по выбору и по вкусу то, что имъ нравится изъ церковнаго ученія, и бросають то, что не нравится, на томъ самомъ основаніи, на которомъ, не соблюдая постовъ, усердно ѣдятъ блины, и, не оставляя веселыхъ религіозныхъ обычаевъ, устраняются оть скучныхъ. А, кажется, давно пора внести больше сибтости и мужества въ поведеніе. Пусть уважающій законъ остается подзаконнымъ и не нарушаетъ его, а непринимающійсвободнымъ отъ него открыто и сознательно.

Трезвый взглядъ на людскія отношенія гораздо труднѣе для женщины, чѣмъ для насъ, въ этомъ нѣтъ сомнѣнія; онѣ больше обмануты воспитаніемъ, меньше знаютъ жизнь, и оттого чаще оступаются и ломаютъ голову и сердце, чѣмъ освобождаются, всегда бунтуютъ и остаются въ рабствѣ, стремятся къ перевороту и пуще всего поддерживаютъ существующее.

Съ дётскихъ лётъ дёвушка испугана половымъ отношеніемъ, какой-то стращной, нечистой тайной, отъ которой ее предостерегають, отстращивають, какъ-будто этотъ грёхъ имѣетъ какую-то чарующую силу. И потомъ то же чудовище, то же magnum ignotum, пятнающее неизгладимымъ пятномъ, дальнѣйшій намекъ на которое заставляетъ краснѣть и позорить, ставится цѣлью ея жизни. Мальчику, едва умѣющему ходить, даютъ жестяную саблю, пріучая его къ убійству, ему пророчатъ гусарскій мундиръ и эполеты; дѣвочку убаюкиваютъ надеждой богатаго, красиваго жениха, н она мечтаетъ объ эполетахъ, но не на своихъ плечахъ, а на плечахъ суженаго.

> Dors, dors, mon enfant, Jusqu'a l'âge de quinze ans, A quinze ans faut te réveiller, A quinze ans faut te marier.

Надобно дивиться хорошей человёческой натурё, не поддающейся такому воспитанію, — слёдовало бы ожидать, что всё дёвочки, такъ убаюканныя съ пятнаддати лёть, пустятся на ускоренную замёну убитыхъ мальчиками, пріученными съ дётства къ смертоноснымъ оружіямъ.

Христіанское ученіе вселяеть ужась передь «плотью», прежде чёмъ организмъ сознаеть свой поль; оно будить въ ребенкѣ опасный вопросъ, бросаеть тревогу въ отроческую душу, и, когда приходить время отвѣта, *другое* ученіе возводить, какъ мы сказали, для дѣвушки половое назначеніе въ искомый идеалъ; ученица становится невъстой, и та же тайна, тоть же грѣхъ, но очищенный, является вѣнцомъ воспитанья, желаніемъ всѣхъ родныхъ, стремленіемъ всѣхъ усилій, чуть не общественнымъ долгомъ. Искусства и науки, образованіе, умъ, красота, богатство, грація, все устремлено туда же, все это розы, которыми усыпается путь къ тому же грѣху, мысль о которомъ считалась преступленіемъ, но которое измѣнило свою сущность.

Словомъ, отрицательно и положительно все воспитаніе женщины остается воспитаніемъ половыхъ отношеній, около нихъ вертится вся ся послёдующая жизнь... отъ нистъ она бъжить, къ нимъ она бъжить, ими опозорена, ими гордится... Сегодня хранить отрицательную святость непорочности, сегодня ближайшей подругѣ, краснѣя, шепотомъ, говорить о любви, завтра при блескѣ и шущ<sup>b</sup>, при толп<sup>b</sup>, зажженныхъ люстрахъ и гром<sup>b</sup> музыки, бросается въ объятія мужчины.

Невъста, жена, мать—женщина едва подъ старость, бабушкой, освобождается отъ половой жизни и становится самобытнымъ существомъ, особенно, если дъдушка умеръ. Женщина, помѣченная любовью, нескоро ускользаетъ отъ нея... беременность, кормленіе, воспитаніе, развитіе той же тайны, того же акта любви, въ женщинѣ онъ продолжается не въ одной памяти, а въ крови и въ тѣлѣ, въ ней онъ бродитъ и зрѣетъ, и, разрываясь,—не разрывается.

Выпутаться женщинѣ изъ этого хаоса—геройскій подвигь, его совершають однѣ рѣдкія, исключительныя натуры; остальныя женщины мучатся, и если не сходять съ ума, то только благодаря легкомыслію, съ которымъ мы всѣ живемъ до грозныхъ столкновеній и ударовъ, не мудрствуя лукаво и безсмысленно переходя съ дня на день, отъ случайности къ случайности и отъ противорѣчія къ противорѣчію.

Какую ширину, какое человъчески-сильное и человъчески-прекрасное развитіе надобно имъть женщинъ, чтобъ перешагнуть всъ палисады, всъ частоколы, въ которыхъ она поймана!

Я видѣлъ одну борьбу и одну побѣду...

## ГЛАВА XLII.

Соир d'ètat.—Прокуроръ покойной республики.—Гласъ коровій въ пустынѣ.—Высылка прокурора.—Порядокъ и цивилизація торжествуютъ.

> «Vive la mort, друзья! И съ новымъ годомъ! Теперь будемъ послёдовательны, не измѣнимъ собственной мысли, не испугаемся осуществленія того, что мы предвидѣли, не отречемся отъ знанія, до котораго дошли скорбнымъ путемъ. Топерь будемъ сильны и постоимъ за наши убѣжденія.

> «Мы давно видѣли приближающуюся смерть; мы можемъ печалиться, принимать участіе, но не можемъ ни удивляться, ни отчаиваться, ни понурить голову. Совсѣмъ напротивъ, намъ надо ее поднять—мы оправданы. Насъ называли зловѣщими воронами, накликивающими бѣды, насъ упрекали въ расколѣ, въ незнаніи народа, въ гордомъ удаленіи, въ дѣтскомъ негодованіи, а мы были только виноваты въ истинѣ и въ откровенномъ высказываніи ея. Рѣчь наша, оставаясь та же, становится утѣшеніемъ, одобреніемъ устрашенныхъ событіями въ Парижѣ». (Письма изъ Франціи и Италіи, Письмо XIV, Ницца, 31 дек. 1851).

Утромъ, помнится 4 декабря, вошелъ ко мнѣ нашъ поваръ Pasquale Rocca и съ довольнымъ видомъ объявилъ, что въ городѣ

Digitized by GOO

- 169 -

продають афиши съ извѣщеніемъ о томъ, что «Бонапартъ разогналъ собраніе и назначилъ *красное* правительство». Кто такъ усердно служилъ Наполеону и распространялъ, даже внѣ Франціи (тогда Ницца была итальянской), такіе слухи въ народѣ,—не знаю, но каково должно быть число всякаго рода агентовъ, политическихъ кочегаровъ, взбивателей, подогрѣвателей, когда и на Ниццу хватило?

Черезъ часъ явились Фогтъ, Орсини, Хоецкій, Матьё и др., ксѣ были удивлены... Матьё, типическое лице изъ французскихъ революціонеровъ, былъ внѣ себя.

Лысый, съ черепомъвъвидѣ грецкаго орѣха, т. е., съ черепомъчисто гальскимъ, непомѣстительнымъ, но упрямымъ, съ большой, темной и нечесаной бородой, съ довольно добрымъ выраженіемъ и маленькими глазами—Матьё походилъ на пророка, на юродиваго, на авгура и на его птицу. Онъ былъ юристъ и въ счастливые дни февральской республики былъ гдѣ-то прокуроромъ или за прокурора. Революціонеръ онъ былъ до конца ногтей: онъ отдался революціи такъ, какъ отдаются религіи, съ полной вѣрой, никогда не дерзалъ ни понимать, ни сомнѣваться, ни мудрствовать лукаво, а любилъ и вѣрилъ, называлъ Ледрю-Роллена— Ледрррю и Луи-Блана—Бланомъ просто, говорилъ, когда могъ сіtoyen, и постоянно конспирировалъ.

Получивши въсть о 2 декабръ, онъ исчезъ и возвратился черезъ два дня, съ глубокимъ убъжденіемъ, что Франція поднялась, cela chauffe и особенно на югъ, въ Варскомъ aue лепартаментѣ, около Прагиньяна. Главное дѣло состояло въ томъ, чтобъ войти въ сношенія съ представителями возстанія... Кой-кого онъ видёль и съ ними рёшиль ночью, перейдя Варь, на извёстномь мѣстѣ, собрать на совѣщаніе людей важныхъ и надежныхъ... Но, чтобъ жандармы не могли догадаться, было положено съ объихъ сторонъ подавать сигналы «коровьимъ мычаніемъ». Если дёло пойдеть на ладъ, Орсини хотълъ привести всъхъ своихъ друзей и, не совсёмъ довёряя вёрному взгляду Матьё, самъ отправился вмъстъ съ нимъ черезъ границу. Орсини возвратился, покачивая головой, однако, върный своей революціонной и немного кондотьерской натурѣ, сталъ приготовлять своихъ товарищей и оружіе. Матьё пропалъ.

Черезъ сутки, ночью меня будитъ Рокка, часа въ четыре: «Два господина прямо съ дороги, имъ очень нужно, говорять они, васъ видёть. Одинъ изъ нихъ далъ эту записку».—«Гражданинъ, Бога ради, какъ можно скорѣе, вручите подателю 300 или 400 фран., крайне нужно. Матьё».

Я захватилъ деньги и сошелъ внизъ: въ полумракъ сидъли у окна двъ замъчательныя личности; привычный ко всъмъ мун-

дирамъ революція, я все-таки былъ пораженъ посътителями. Оба были покрыты грязью и глиной, съ колёнъ до пятокъ, на одномъ былъ красный шарфъ, шерстяной и толстый: на обоихъ затасканныя пальто, по жилету поясъ, за поясомъ большіе пистолеты, остальное, какъ слъдуетъ-всклокоченные волосы, большія бороды и крошечныя трубки. Одинъ изъ нихъ, сказавъ citoyen, произнесъ рѣчь, въ которой коснулся до моихъ цивическихъ добродътелей и до денегь, которыя ждеть Матьё. Я отдалъ деньги.

— Онъ въ безопасности? спросилъ я.

-- Да, отвѣчалъ его посолъ, мы сейчасъ идемъ къ нему за Варъ. Онъ покупаеть лодку.

— Лодку? зачѣмъ?

- Гражданинъ Матьё имберь цёлый планъ высадки,--гнусный трусъ лодочникъ не хотълъ дать въ наемъ лодку...

- Какъ, высадку во Франція... съ одной лодкой...

— Пока, гражданинъ, это тайна.

- Comme de raison.

— Прикажете расписку?

--- Помилуйте, зачъмъ.

На другой день явился самъ Матьё, точно также по уши въ грязи... и усталый до изнеможенія; онъ всю ночь мычалъ коровой, нёсколько разъ казалось слышаль отвёть, шель на сигналъ и находилъ дъйствительнаго быка или корову. Орсини, прождавъ его гдё-то часовъ десять кряду, тоже возвратился. Разница между ними была та, что Орсини, вымытый и какъ всегда со вкусомъ и чисто одътый, походилъ на человъка, вышедшаго изъ своей спальной, а Матьё носиль на себъ всё признаки, что онъ нарушалъ спокойствіе государства и покушался возстать.

Началась исторія лодки. Долго ли до грѣха, сгубилъ бы онъ полдюжины своихъ, да полдюжины итальянцевъ. Остановить, убъдить его было невозможно. Съ нимъ показались и военачальники, приходившіе ко мнѣ ночью; можно было быть увѣреннымъ, что онъ компрометируетъ не только всёхъ французовъ, но и насъ встахъ въ Ниццъ. Хоецкій взялся его угомонить и сдёлалъ это артистомъ.

Окно Хоецкаго, съ небольшимъ балкономъ, выходило прямо на взморье. Утромъ онъ увидёлъ Матьё, бродящаго съ таинственнымъ видомъ по берегу моря... Хоецкій сталъ ему дёлать знаки; Матьё увидёль и показаль, что сейчась придеть къ нему, но Хоецкій выразилъ страшнѣйшій ужасъ, -- телеграфировалъ ему руками неминуемую опасность и требовалъ, чтобъ онъ подошелъ къ балкону. Матьё, оглядываясь и на цыпочкахъ, подкрался.

- Вы не знаете? спросилъ его Хоецкій.

— Что?

- Въ Ниццъ взводъ французскихъ жандармовъ.

— Что вы?

— Ш-ш-ш-ш... Ищуть васъ и ващихъ друзей, хотятъ дёлать у насъ домовый обыскъ, — васъ сейчасъ схватять, не выходите на улицу.

— Violation du territoire... я буду протестовать.

- Непремѣнно, только теперь спасайтесь.

— Я въ St.-Helène, къ Герцену.

— Съ ума вы сошли. Прямо себя отдать въ руки: дача его на границѣ, съ огромнымъ садомъ, и не провѣдаютъ, какъ возьмутъ; да и Рокка видѣлъ уже вчера двухъ жандармовъ у воротъ.

Матьё задумался.

— Идите моремъ къ Фогту, спрячьтесь у него покамѣсть, онъ, кстати, всего лучше вамъ дасть совѣть.

Матьё берегомъ моря, т. е. вдвое дальше, пошелъ къ Фогту и началъ съ того, что разсказалъ ему отъ доски до доски разговоръ съ Хоецкимъ. Фогтъ въ ту же минуту понядъ въ чемъ дъло и замѣтилъ ему:

-- Главное, любезный Матьё, не теряйте ни минуты времени. Вамъ черезъ два часа надобно ѣхать въ Туринъ-за горой проходить дилижансъ, я возьму мѣсто и проведу васъ тропинкой.

— Я сбѣгаю домой за пожитками... и прокуроръ республики нѣсколько замялся.

— Это еще хуже, чъмъ идти къ Герцену. Что вы, въ своемъ ли умъ, за вами слъдятъ жандармы, агенты, шпіоны... а вы домой цъловаться съ вашей толстой провансалкой, экой Селадонъ. Дворникъ! закричалъ Фогтъ (дворникъ его дома былъ крошечный нъмецъ, уморительный, похожій на давно немытый кофейникъ и очень преданный Фогту),—пишите скоръе, что вамъ нужна рубашка, платокъ, платье, онъ принесетъ, и, если хотите, приведетъ сюда вашу Дульцинею, цълуйтесь и плачьте, сколько хотите.

Матьё отъ избытка чувствъ обнялъ Фогта.

Пришелъ Хоецкій.

— Торопитесь, торопитесь, говорилъ онъ съ зловъщимъ видомъ. Между тъ́мъ, воротился дворникъ, пришла и Дульцинея, осталось ждать, когда дилижансъ покажется за горой. Мъ́сто было ввято.

— Вы, върно, опять ръжете гнилыхъ собакъ или кроликовъ? спросилъ Хоецкій у Фогта—quel chien de métier?..

— Нѣтъ.

— Помилуйте, у васъ такой запахъ въ комнатѣ, какъ въ катакомбахъ въ Неаполѣ. — Я и самъ чувствую, но не могу понять, это изъ угла... върно мертвая крыса подъ поломъ—страшная вонь, и онъ снялъ шинель Матьё, лежавшую на стулъ. Оказалось, что запахъ идетъ изъ шинели.

-- Что за чума у васъ въ шинели? спросилъ его Фогтъ.

- Ничего нътъ.

— Ахъ, это вѣрно я, замѣтила, краснѣя, Дульцинея, я ему положила на дорогу фунтъ лимбургскаго сыра въ карманъ, un peu trop fait.

— Поздравляю вашихъ сосёдей въ дилижансѣ, кричалъ Фогтъ, хохоча, какъ онъ одинъ въ свътъ умъетъ хохотать. Ну, однако пора.—Маршъ!

И Хоецкій съ Фогтомъ выпроводили агитатора въ Туринъ.

Въ Туринѣ Матьё явился къ министру внутреннихъ дѣлъ съ протестомъ. Тотъ его принялъ съ досадой и смѣхомъ.

— Какъ же вы могли цумать, чтобъ французскіе жандармы ловили людей въ Сардинскомъ королевствъ, —вы нездоровы.

Матьё сослался на Фогта и Хоецкаго.

— Ваши друзья, сказалъ министръ, надъ вами пошутили Матьё написалъ Фогту; тотъ нагородилъ ему, не знаю какой вздоръ въ отвътъ. Но Матьё надулся, особенно на Хоецкаго, и черезъ нъсколько недъль написалъ мнъ письмо, въ которомъ, между прочимъ, писалъ: «Вы одинъ, гражданинъ, изъ этихъ господъ не участвовали въ коварномъ поступкъ противъ меня...»

Къ характеристическимъ странностямъ этого дѣла принадлежитъ, безъ сомнѣнія, то, что возстаніе въ Варѣ было очень сильное, что народныя массы дѣйствительно поднялись и были усмирены оружіемъ, съ обыкновенной французской кровожадностью. Отчего же Матьё и тѣлохранители его, при всемъ усердіи и мычаніи, не знали, гдѣ къ нимъ примкнуть? Никто не подозрѣваетъ ни его, ни его товарищей, что они намѣренно ходили пачкаться въ грязи и глинѣ и не хотѣли идти туда, гдѣ была опасность, совсѣмъ нѣтъ. Это вовсе не въ духѣ французовъ, о которыхъ Дельфина Ге говорила, «что они всего боятся, за исключеніемъ ружейныхъ выстрѣловъ», и еще больше не въ духѣ de la démocratie militante и красной республики... Отчего же Матьё шелъ направо, когда возставшіе крестьяне были налѣво?

Нѣсколько дней спустя, какъ желтый листь, гонимый вихремъ, стали падать на Ниццу несчастныя жертвы подавленнаго возстанія. Ихъ было такъ много, что піемонтское правительство, до поры-до времени, дозволило имъ остановиться какими-то биваками или цыганскимъ таборомъ возлѣ города. Сколько бѣдствій и несчастій видѣли мы на этихъ кочевьяхъ,—это та страшная, закулисная часть внутреннихъ войнъ, которая обыкновенно

- 172 --

остается за большой рамой и нестрой декораціей вторыхъ декабрей.

Туть были простые земледёльцы, мрачно тосковавшіе о домё, о своей землицё, и наивно говорившіе: «Мы вовсе не возмутители и не partageux; мы хотёли защищать порядокъ, какъ добрые граждане, се sont ces coquins, которые насъ вызвали (т. е. чиновники, меры, жандармы), они измёнили присягё и долгу,—а иы теперь должны умирать съ голоду въ чужомъ краё или идти подъ военный судъ?... Какая же туть справедливость?»—И дѣйствительно, coup d'état, въ родѣ второго декабря, убиваетъ больше, чѣмъ людей,—онъ убиваетъ всякую нравственность, всякое понятіе о добрѣ и злѣ у цѣлаго населенія, это такой урокъ разврата, который не можетъ пройти даромъ. Въ числѣ ихъ были и солдаты, troupiers, которые не могли сами надивиться, какъ они, вопреки дисциплины и приказаній капитана, очутились не съ той стороны, съ которой полкъ и знамя. Ихъ число, впрочемъ, не было велико.

Туть были простые, небогатые буржуа, которые на меня не дълють того омерзительнаго впечатлѣнія, какъ непростые, жалкіе, ограниченные люди, они, кой-какъ, съ трудомъ, между обмѣриваніемъ и обвѣшиваніемъ, усвоивая себѣ двѣ-три мысли и полумысли объ обязанностяхъ, возстали за нихъ, когда увидѣли, что ихъ святыня попрана.—«Это побѣда эгоизма, говорили они, да, да, эгоизма, а ужъ гдѣ эгоизмъ, тутъ порокъ, надобно, чтобы каждый исполнялъ долгъ свой безъ эгоизма».

Туть были, разумћется, и городскіе работники, этоть искренній и настоящій элементь революціи, стремящейся декретировать la sociale—и въ ту же мѣру воздать буржуа и aristo, въ какую они имъ воздають.

Наконецъ, туть были раненые-и страшно раненые. Я помню двонкъ крестьянъ среднихъ лътъ, доползшихъ, оставляя кровавый слёдъ, отъ границы до предмёстья, въ которомъ жители подняли ихъ полумертвыми. За ними гнался жандармъ, видя, что граница недалеко, онъ выстрѣлилъ въ одного и раздробилъ ему плечо... раненый продолжаль бъжать... жандармъ выстрёлилъ еще разъ, раненый упалъ; тогда онъ поскакалъ за другимъ и нагналь его сначала пулей, а потомъ самъ. Второй раненый сдался, жандармъ второпяхъ привязалъ его къ лошади и вдругь хватился перваго... Тоть доползъ до перелъска и пустился бъжать... догнать его верхомъ было трудно, особенно съ другимъ раненымъ, оставить лошадь невозможно... Жандармъ выстръиль «à bout portant» плюнному въ голову, сверху внизъ, тоть упаль замертво, пуля раздробила ему всю правую сторону лица, всѣ кости. Когда онъ пришелъ въ себя, —никого не было... Онъ

добрался по знакомымъ тропинкамъ, протоптаннымъ контрабандистами, до Вара и перешелъ его, исходя кровью; тутъ онъ нашелъ совершенно истощеннаго товарища и съ нимъ дожсилъ до первыхъ домовъ St. Helène. Тамъ, какъ я сказалъ, ихъ спасли жители. Первый раненый говорилъ, что послъ выстръла онъ зарылся въ какiе-то кусты, что онъ потомъ слышалъ голоса, что охотникъ-жандармъ върно настигъ другихъ и поэтому удалился.

Каково усердіе французской полиціи!

За нимъ слѣдовало усердіе меровъ, ихъ помощниковъ, прокуроровъ *республики* и префектовъ, оно показалось при подачѣ и счетѣ голосовъ; все это исторіи чисто французскія, извѣстныя всему міру. Скажу только, что въ отдаленныхъ мѣстахъ мѣры для достиженія огромнаго большинства при вотированіи были взяты съ сельской простотой. По ту сторону Вара, въ первомъ мѣстечкѣ меръ и жандармскій brigadier сидѣли возлѣ урны и смотрѣли, какой бюллетень кто кладетъ, тутъ же говоря, что они свернутъ потомъ въ бараній рогъ всякаго бунтовщика. Казенные бюллетени были печатаны на особой бумагѣ,—ну, такъ и вышло, что во всемъ мѣстечкѣ нашлось, не знаю, пять или десятъ смѣльчаковъ безпардонныхъ, вотировавщихъ противъ плебисцита; остальные, и съ ними вся Франція, вотировали имперію in spe.

## Oceano Nox.

(1851).

## I <sup>1</sup>).

...Ночью, съ 7 на 8 іюля, часу во второмъ, я сидёлъ на ступенькъ Кариньянскаго дворца въ Туринъ; площадь была совершенно пуста, поодаль отъ меня дремалъ нищій, часовой тихо ходилъ взадъ и впередъ, насвистывая пъсню изъ какой-то оперы и побрякивая ружьемъ... Ночь была горячая, теплая, пропитанная запахомъ сирокко.

Мнѣ было необычайно хорошо, такъ, какъ не бывало давно; я опять почувствовалъ, что я еще молодъ и силенъ силами въ груди, что у меня есть друзья и вѣрованія, что я полонъ любовью, какъ тринадцать лѣтъ передъ тѣмъ. Сердце билось такъ, какъ я отвыкъ чувствовать въ послѣднее время. Оно билось, какъ въ тотъ мартовскій день 1838, когда я, завернувшись въ плащъ, ждалъ Кетчера у фонарнаго столба, на Поварской.

Я и теперь ждалъ свиданья, свиданья съ *той же* женщиной, и ждалъ, можетъ, еще съ большей любовью, хотя къ ней и приубщивались грустныя, черныя ноты; но въ эту ночь ихъ было иало слышно. Послъ безумнаго кризиса горести, отчаянія, набъкавшаго на меня при моемъ провздъ черезъ Женеву, мнѣ стало лучше. Кроткія письма Natalie, исполненныя грусти, слезъ, боли, любви, довершили мое выздоровленіе. Она писала, что вдетъ изъ Ницы въ Туринъ мнѣ навстрѣчу, что ей хотѣлось бы пробыть нѣсколько дней въ Туринъ. Она была права: намъ надобно было еще разъ однимъ всмотрѣться другъ въ друга, выжать другъ дугу кровь **про** ранъ, утереть слезы и, наконецъ, узнать оконча-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этоть отрывокъ (никогда еще не печатавшійся) принадлежить къ той части «Вылого и Думъ», которая будеть издана гораздо позже, и для которой я пасадъ всё остальния: Нёсколько строкъ о страшномъ происшествия, бывшемъ <sup>16</sup> ноября 1854, въ запискахъ Орсини, принимавшаго самое горячее участіе въ несчастія, портанишемъ меня, были поводомъ, что я напечаталъ второй отрывокъ въ «Подайной Звёздѣ», 1859.

тельно, есть ли для насъ общее счастіе,—и все это наединѣ, даже безъ дѣтей, и, притомъ, еъ другомъ мѣстѣ, не при той обстановкѣ, гдѣ мебель, стѣны, могли не вд-время что-нибудь напомнить, шепнуть какое-нибудь полузабытое слово.

Почтовая карета должна была во второмъ часу придти со стороны Col di Tenda; ее-то я и ждалъ у сумрачнаго Кариньянскаго дворца, недалеко отъ него она должна была заворачивать.

Я прітхалъ въ этотъ же день утромъ изъ Парижа, черезъ Mont-Cenis; въ hôtel Feder мнѣ дали большую, высокую, довольно красиво убранную комнату и спальню. Мнѣ нравился этотъ праздничный видъ, онъ былъ кстати. Я велѣлъ приготовитъ небольшой ужинъ и пошелъ бродить, ожидая ночи.

Когда карета подъёзжала къ почтовому дому, Natalie узнала меня. «Ты туть!» сказала она, кланяясь въ окно. Я отворилъ дверцы и она бросилась ко мнё на шею съ такой восторженной радостью, съ такимъ выраженіемъ любви и благодарности, что у меня въ памяти мелькнули, какъ молнія, слова изъ ея письма: «Я возвращаюсь, какъ корабль, въ свою родную гавань послё бурь, кораблекрушеній и несчастій—сломанный, но спасенный».

Одного взгляда, двухъ-трехъ словъ было за глаза довольно... Все было понято и объяснено; я взялъ ея небольшой дорожный мъщокъ, перебросилъ его на трости за спину, подалъ ей руку и мы весело пошли по пустымъ улицамъ въ отель. Тамъ всъ спали, кромъ швейцара. На накрытомъ столъ стояли двъ незажженныя свъчи, хлъбъ, фрукты и графинъ вина; я никого не хотълъ будитъ, мы зажгли свъчи и, съвши за пустой столъ, взглянули другъ на друга и разомъ вспомнили Владимірское житье.

На ней было бѣлое кисейное платье или блуза, надѣтая на дорогу отъ палящаго жара, и при первомъ свиданіи нашемъ, когда я пріѣзжалъ изъ ссылки, она была также вся въ бѣломъ, и вѣнчальное платье было бѣлое. Даже лицо ея, носившее рѣзкіе слѣды глубокихъ потрясеній, заботъ, думъ и страданій, напоминало выраженіемъ черты того времени.

И мы сами были тё же, только теперь мы подавали другь другу руку, не какъ заносчивые юноши, самонадѣянные и гордые вѣрой въ себя, вѣрой другь въ друга и въ какую-то исключительность нашей судьбы, а какъ ветераны, закаленные въ бою жизни, испытавшіе не только свою силу, но и свою слабость,... едва уцѣлѣвшіе отъ тяжелыхъ ударовъ и неисправимыхъ ошибокъ. Вновь отправляясь въ путь, мы, не считаясь, раздѣлили нечальную ношу былого. Съ этой ношей приходилось идти болѣе скромнымъ шагомъ, но внутри наболѣвшихъ душъ сохранилось все для возмужалаго, отстоявшагося счастія. По ужасу и тупой

боли еще яснѣе разглядѣли мы, какъ мы неразнимчато срослись годами, обстоятельствами, чужбиной, дѣтьми.

Въ эту встрѣчу все было кончено, оборванные концы срослись, не безъ рубца, но крѣпче прежняго; такъ срастаются иногда части сломленной кости. Слезы печали, не обсохнувшія на глазахъ, соединяли еще новой связью: чувствомъ глубокаго состраданія другъ къ другу. Я видѣлъ ея борьбу, ея мученье, я видѣлъ, какъ она изнемогала. Она видѣла меня слабымъ, несчастнымъ, оскорбленнымъ, оскорбляющимъ, готовымъ на жертву и на преступленіе.

Мы слишкомъ большой платой заплатили другъ за друга, чтобъ не понимать, чего мы стоимъ, и какъ дорого мы обошлись другъ другу. «Въ Туринѣ, писалъ я въ началѣ 1852, было наше второе вѣнчаніе; его смыслъ, можетъ быть, глубже и знаменательнѣе перваго, оно совершилось съ полнымъ сознаніемъ всей отвѣтственности, которую мы вновь брали въ отношеніи другъ къ другу, оно совершилось въ виду страшныхъ событій...»

Любовь какимъ-то чудомъ пережила ударъ, который долженъ былъ ее разрушить.

Послѣднія, темныя облака отступали дальше и дальше. Много, долго говорили мы... точно послѣ разлуки въ нѣсколько лѣть; день давно сквозилъ яркими полосами въ опущенныя жалюзи, когда мы встали изъ-за пустого стола...

Дня черезъ три мы повхали вмёстё домой въ Ниццу по Ривьерё; мелькнула Генуя, мелькнулъ Ментоне, гдё мы такъ часто бывали и въ такомъ розномъ настроеніи духа, мелькнуло Монако, врёзывающееся въ море бархатной травой и бархатнымъ пескомъ; все встрёчало насъ весело, какъ старые друзья послё размолвки, а тутъ виноградники, рощи розъ, померанцевыхъ деревьевъ и море, стелящееся передъ домомъ, и дёти, играющія на берегу... Вотъ они узнали, бросились навстрёчу. Мы дома.

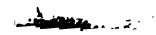
Спасибо судьбѣ за эти дни, за эту треть года, шедшаго за ними: ими торжественно заключилась моя личная жизнь. Спасибо ей за то, что она, вѣчная язычница, увѣнчала обреченныхъ на жертву пышнымъ вѣнкомъ осеннихъ цвѣтовъ... и усыпала хоть на время своимъ макомъ и благоуханіемъ!

Пропасти, дёлившія насъ, исчезли, берега сдвинулись. Развё <sup>370</sup> не та же рука, которая черезъ всю жизнь была въ моей рукѣ, в развѣ это не тотъ же взглядъ, только иногда онъ мутится отъ слезъ? «Успокойся же, сестра, другъ, товарищъ, вѣдь, все прошло, я мы тѣ же, какъ въ юные, святые. свѣтлые годы!»

...«Послѣ страданій, которыхъ, можетъ, ты знаешь мѣру, иныя инуты полны блаженства; всѣ вѣрованія дѣтства, юности, не полько совершились, но прошли сквозь страшныя испытанія, не

А. И. Гервень, т. Ш.

12



утративъ ни свѣжести, ни аромата, и расцвѣли съ новымъ блескомъ и новой силой. Я никогда не была такъ счастлива, какъ теперь», писала она своему другу въ Россію.

Разум в тся, отъ прошлаго остался осадокъ, до котораго нельзя было касаться безнаказанно: что-то сломленное внутри, какой-то чутко дремлющій испугъ и боль.

Прошедшее не корректурный листь, а ножъ гильотины, послт его паденія многое не срастается и не все можно поправить. Оно остается, какъ отлитое въ металлѣ, подробное, неизмѣнное, темное, какъ бронза. Люди вообще забываютъ только то, чего не стоитъ помнить, или чего они не понимаютъ. Дайте иному забыть два-три случая, такія-то черты, такой-то день, такое-то слово, и онъ будетъ юнъ, смѣлъ, силенъ, а съ ними онъ идетъ какъ ключъ ко дну. Ненадобно бытъ Макбетомъ, чтобъ встрѣчаться съ тѣнью Банко; тѣни не уголовные судьи, не угрызенія совѣсти, а несокрушимыя событія памяти.

Да забывать и ненужно: это слабость, это своего рода ложь; прошедшее имъетъ свои права, оно фактъ, съ нимъ надобно с.исдить, а не забыть его,—и мы шли къ этому дружными шагами. \\

...Случалось, ничтожное слово, сказанное посторонними, какаянибудь вещь, попавшаяся на глаза, проводила бритвой по сердцу. и кровь лилась, и было нестерпимо больно; но я въ то же мгновеніе встрѣчалъ испуганный взглядъ, смотрѣвшій на меня съ безконечной мукой и говорившій: «Да, ты правъ, иначе и быть не можетъ, но... » и я старался разогнать набѣжавшія тучи.

Святое время примиренія, я вспоминаю о немъ сквозь слезы...

... Нѣтъ, не примиренія, это слово не идетъ. Слова, какъ гуртовыя платья, впору до «извѣстной степени» встемъ людямъ одинаковаго роста и плохо одѣваютъ каждаго отдельно.

Намъ нельзя было мириться, мы никогда не ссорились, мы страдали другъ о другѣ, но не расходились. Въ самыя мрачныя минуты, какое-то неразрывное единство, безсомнѣнное для обоихъ, и глубокое уваженіе другъ къ другу были присущи. Мы походили скорѣѐ на людей, оправляющихся послѣ тяжкой горячки, чѣмъ на помирившихся: бредъ прошелъ, мы узнали другъ друга взглядомъ, нѣсколько слабымъ и мутнымъ. Боль вынесенная была памятна, утомленіе ощутительно, но, вѣдь, мы знали, что все дурное прошло, что мы на берегу.

Мысль, нёсколько разъ прежде мелькавшая у Natalie, занимала ее теперь больше и больше. Она хотёла написать свою исповёдь. Она была недовольна ея началомъ, жгла листки; одно длинное письмо и одна страничка уцёлёли..... По нимъ можно судить о томъ, что процало..... Читая ихъ, становится жутко,

Digitized by GOOGIC

чувствуешь, что дотрогиваешься рукой до страдающаго и теплаго сердца, чувствуешь шопоть этихъ беззвучныхъ тайнъ, вѣчно скрытыхъ, едва просыпающихся въ сознаніи. Въ этихъ строкахъ можно было уловить, какъ мучительная борьба переходила въ новый закалъ и боль въ мысль. Если-бъ этотъ трудъ не былъ грубо прерванъ, онъ составилъ бы великій антецедентъ, въ замѣну уклончиваго молчанія женщины и надменнаго покровительства ея—мужчиной; но самый безсмысленный ударъ разразился надъ нашей головой и окончательно все разбилъ.

### II. <sup>.</sup>

#### Dans une mer sans fond, par une nuit sans lune. Sous l'aveugle océan à jamais enfouis...

V. Hugo.

Такъ оканчивалось лёто 1851. Мы были почти совсёмъ одни. Моя мать съ Колей и съ Шпильманомъ убхали погостить въ Парижё къ М. К. Тихо проводили мы время съ дётьми. Казалось, всё бури были назади.

Въ ноябрѣ мы получили письмо отъ моей матери, что она скоро выѣзжаетъ, потомъ другое изъ Марселя, въ которомъ она писала, что на другой день, 15 ноября, они садятся на пароходъ и ѣдутъ къ намъ. Во время ея отсутствія, мы переѣхали въ другой домъ, также на берегу моря, въ предмѣстіи С. Еленъ. Въ домѣ этомъ съ большимъ садомъ было помѣщеніе для моей матери; мы убрали ея комнату цвѣтами, нашъ поваръ досталъ съ Сашей китайскихъ фонарей и развѣсилъ ихъ по стѣнамъ и деревьямъ. Все было готово, дѣти часовъ съ трехъ не сходили съ террасы; наконецъ, въ шестомъ часу на горизонтѣ отдѣлилась отъ моря темная струйка дыма, а черезъ нѣсколько минутъ показался и пароходъ, стоявшій неподвижной и возрастающей точкой. Все засуетилось у насъ, Франсуа пустился на пристань, я сѣлъ въ коляску и поѣхалъ туда же.

Когда я пріёхалъ на пристань, пароходъ уже вошелъ, лодки ждали кругомъ разрёшенія sanità сходить пассажирамъ. Одна изъ нихъ подъёзжала къ дебаркадеру, на ней стоялъ Франсуа.

- Какъ, спросилъ я, вы уже назадъ ъдете?

Онъ мнѣ не отвѣчалъ; я взглянулъ на него и обмеръ; онъ былъ зеленаго цвѣта и дрожалъ всѣмъ тѣломъ.

- Что это? спросилъ я, вы больны?

12\*



--- Нѣтъ, отвѣчалъ онъ, минуя мой взглядъ, только наши не пріѣхали.

— Какъ не прівхали?

— Тамъ что-то съ пароходомъ случилось, такъ не всё пассажиры пріёхали. Я бросился въ лодку и велёлъ скорёе отчаливать.

На пароходѣ меня встрѣтили съ какимъ-то зловѣщимъ почетомъ и съ совершеннымъ молчаніемъ. Самъ капитанъ дожидался меня; все это совсѣмъ не въ обычаяхъ, и я ждалъ чего-нибудь ужаснаго. Капитанъ сказалъ мнѣ, что между островомъ Іеромъ и материкомъ пароходъ, на которомъ была моя мать, столкнулся съ другимъ и пошелъ ко дну, что большая часть пассажировъ взяты имъ и другимъ пароходомъ, шедшимъ мимо. «У меня, сказалъ онъ, только двѣ молодыя дѣвушки изъ вашихъ», и повелъ меня на переднюю палубу, всѣ разступились съ тѣмъ же мрачнымъ молчаніемъ. Я шелъ безсмысленно, даже не спрашивая ничего. Племянница моей матери, гостившая у нея, высокая, стройная дѣвушка, лежала на палубѣ съ растрепанными и мокрыми волосами; возлѣ нея горничная, ходившая за Колей. Увидя меня, молодая дѣвушка хотѣла приподняться, что-то сказать, но не могла; она, рыдая, отвернулась въ другую сторону.

— Что же это, наконецъ? Гдѣ они? спросилъ я, болѣзненно схвативши руку горничной.

— Мы ничего не знаемъ, отвѣчала она, пароходъ потонулъ, насъ замертво вытащили изъ воды. Какая-то англичанка дала намъ свои платья, чтобъ переодѣться.

Капитанъ грустно посмотрѣлъ на меня, потрясъ мою руку и сказалъ:

— Отчаиваться ненадо, съёздите въ Іеръ, быть можеть, и найдете кого-нибудь изъ нихъ.

Поручивъ Энгельсону и Франсуа больныхъ, я. поѣхалъ домой въ какомъ-то ошеломленіи; все въ головѣ было смутно и дрожало внутри, я желалъ, чтобъ домъ нашъ былъ за тысячу верстъ. Но вотъ блеснуло что-то между деревьевъ, еще и еще; это были фонарики, зажженные дѣтьми. У воротъ стояли наши люди. Тата и Natalie съ Олею на рукахъ.

— Какъ, ты одинъ?—спросила меня спокойно Natalie, да ты хоть бы Колю привезъ.

— Ихъ нётъ, сказалъ я, съ ихъ пароходомъ что-то случилось, надобно было перейти на другой, тотъ не всёхъ взялъ. Луиза здёсь.

— Ихъ нютъ! вскрикнула Natalie. Я теперь только разглядѣла твое лице: у тебя глаза мутны, всѣ черты искажены. Бога ради, что такое?

— Я ѣду ихъ искать въ Іеръ.

Digitized by GOOGIC

Она покачала головой и прибавила:

-- Ихъ нѣтъ! ихъ нѣтъ! потомъ молча приложила лобъ къ моему плечу. Мы прошли аллеей, не говоря ни слова. Я привелъ ее въ столовую; проходя, я шепнулъ Роккѣ: «Бога ради, фонари...», онъ понялъ меня и бросился ихъ тушить. Въ столовой все было готово: бутылка вина стояла во льду, передъ мѣстомъ моей матери букетъ цвѣтовъ, передъ мѣстомъ Коли—новыя игрушки.

Страшная вёсть быстро разнеслась по городу, и домъ нашъ сталъ наполняться близкими знакомыми, какъ Фогть, Тесье, Хоецкій, Орсини, и даже совсёмъ посторонними: одни хотёли узнать, что случилось, другіе показать участіе, третьи совётовать всякую всячину, большей частью, вздоръ. Но не буду неблагодаренъ: участіе, которое мнѣ тогда оказали въ Ниццѣ, меня глубоко тронуло. Передъ такими безсмысленными ударами судьбы люди просыпаются и чувствуютъ свою связь.

Я рѣшился въ ту же ночь ѣхать въ Іеръ. Natalie хотѣла ѣхать со мной; я уговорилъ ее остаться; къ тому же погода круто перемѣнилась, подулъ мистраль, холодный какъ ледъ и съ сильнымъ дождемъ. Надобно было достать пропускъ во Францію, черезъ Варскій мостъ; я поѣхалъ къ Леону Пиле, французскому консулу; онъ былъ въ оперѣ; я отправился къ нему въ ложу съ Хоецкимъ; Пиле, уже прежде что-то слышавшій о случившемся, сказалъ мнѣ:

— Я не имѣю права дать вамъ позволеніе, но есть обстоятельства, въ которыхъ отказъ былъ бы преступленіемъ. Я вамъ дамъ на свою отвѣтственность билетъ для пропуска черезъ границу, приходите за нимъ черевъ полчаса въ консулатъ.

У входа въ театръ меня ждали человѣкъ десять изъ тѣхъ, которые были у насъ. Я имъ сказалъ, что Леонъ Пиле даетъ билетъ.

— «Потэжайте домой и не хлопочите ни о чемъ», говорили мнѣ со встъхъ сторонъ; «остальное будетъ сдѣлано,—мы возъмемъ билетъ, визируемъ его въ интендантствѣ, закажемъ почтовыхъ лошадей». Хозяинъ моего дома, бывшій тутъ, побѣжалъ доставать карету; содержатель гостиницы предложилъ безденежно свою.

Въ 11 часовъ вечера я отправился по проливному дождю. Ночь была ужасная; порывы вътра были иной разъ до того сильны, что лошади останавливались; море, въ которомъ такъ недавно были похороны, едва видное въ темнотъ, билось и ревъло. Мы поднимались на Эстрель, дождь замънился снъгомъ, лошади спотыкались и чуть не падали отъ гололедицы. Нъсколько разъ почтальонъ, выбившись изъ силъ, принимался гръться; я ему подавалъ мою фляжку съ коньякомъ и, объщая двойные прогоны, упрашивалъ торопиться. Зачёмъ? Вёрилъ ли я въ возможность, что найду кого-нибудь изъ нихъ, что кто-нибудь спасся? Трудно было предполагать это, послё всего слышаннаго,—но поискать, взглянуть на самое мёсто, найти вещь, тряпку, увидёть очевидца, наконецъ... была потребность убёдиться, что нётъ надежды, и потребность что-нибудь дёлать, не быть дома, придти въ себя.

Пока на Эстрелѣ мѣняли лошадей, я вышелъ изъ кареты, сердце мое сжалось и я чуть не зарыдалъ, осмотрѣвшись: это было возлѣ той самой таверны, въ которой мы провели ночь въ 1847 г. Я вспомнилъ огромныя деревья, осѣнявшія ее; тотъ же видъ стлался передъ нею, только тогда онъ былъ освѣщенъ восходящимъ солнцемъ, а теперь скрывался за сѣрыми не итальянскими тучами и мѣстами бѣлѣлъ отъ снѣга.

~ Живо представилось мнѣ то время, со всѣми мельчайшими подробностями: я вспомнилъ, какъ хозяйка насъ потчевала зайцемъ, тухлость котораго была заморена страшнымъ количествомъ чеснока, какъ въ спальной летали летучія мыши, какъ я ихъ гонялъ съ нашей Луизой полотенцемъ и какъ на насъ вѣяло въ первый разъ теплымъ южнымъ воздухомъ...

-Тогда я писалъ:—«Съ Авиньона начиная, чувствуется, видится югъ. Для человѣка, вѣчно жившаго на сѣверѣ, первая встрѣча съ южной природой исполнена торжественной радости,—юнѣешь, хочется пѣть, плясать, плакать; все такъ ярко, свѣтло, весело, роскошно. Послѣ Авиньона намъ надобно было переѣзжать приморскія Альпы. Въ лунную ночь взобрались мы на Эстрель; когда мы начали спускаться, солнце всходило, цѣпи горъ вырѣзывались изъ-за утренняго тумана, лучъ солнца орумянилъ ослѣпительныя снѣжныя вершины; кругомъ яркая зелень, цвѣты, рѣзкія тѣни, огромныя деревья и мрачныя скалы, едва покрытыя бѣдной и жесткой растительностью; воздухъ былъ упоителенъ, необычайно прозраченъ, освѣжающъ и звонокъ, наши слова, пѣнье птицъ раздавались громче обыкновеннаго, и вдругъ на небольшомъ изгибѣ дороги блеснуло каймой около горъ и задрожало серебрянымъ огнемъ Средиземное море 1)».

И воть черезъ четыре года я снова на томъ же мъстъ!..

Прежде ночи мы не могли пріёхать въ Іеръ; я тотчасъ отправился къ комиссару полиціи; съ нимъ и съ жандармскимъ бригадиромъ пошли мы сначала къ морскому комиссару. У него были разныя спасенныя вещи; я ничего въ нихъ не нашелъ. Потомъ мы пошли въ больницу: одинъ изъ утопавшихъ отходилъ, другіе сообщили мнѣ, что они видѣли пожилую женщину, ребенка лѣтъ пяти и съ нимъ молодого человѣка, съ бѣлокурой, окладистой

1) "Письма изъ Франціи и Италіи".

Digitized by GOOS

бородой... что они видѣли ихъ въ самую послѣднюю минуту, и что, стало быть, они такъ же пошли ко дну, какъ и всѣ. Но тутъто снова и являлся вопросъ: вѣдь, разсказывавшіе были же живы, хотя и они, какъ Луиза и горничная, порядкомъ не помнили, какъ спаслись.

Найденныя тёла лежали въ криптё монастыря; мы пошли туда изъ больницы; сестры милосердія встрётили насъ и повели, осв'вщая намъ дорогу церковными св'вчами. Въ криптё стоялъ рядъ вновь сколоченныхъ ящиковъ, въ каждомъ ящикё было одно тѣло. Комиссаръ велѣлъ ихъ раскрыть, оказалось, что ящики заколочены. Бригадиръ послалъ жандарма за долотомъ и велѣлъ ему потомъ взламывать одну крышку за другой.

Этоть осмотръ тѣлъ былъ не человѣчески тяжелъ. Комиссаръ держалъ въ рукѣ книжку и какимъ-то офиціальнымъ тономъ спрашивалъ, при вскрытіи каждаго ящика: «Вы свидѣтельствуете, въ присутствіи нашемъ, что тѣло это вамъ незнакомо»; я кивалъ головой, комиссаръ мѣтилъ карандашемъ и, обращаясь къ жандарму, приказывалъ снова закрыть. Мы переходили къ другому. Жандармъ приподнималъ крышу, я съ какимъ-то ужасомъ бросалъ взглядъ на покойника, и словно было легче, когда встрѣчалъ незнакомыя черты, а въ сущности еще страшнѣе было думать, что всѣ трое пропали такъ безслѣдно, такъ заброшенно лежатъ на днѣ моря, носятся волнами. Тѣло безъ гроба, безъ могилы страшнѣе всякихъ похоронъ, а тутъ не было и самихъ покойниковъ.

Я никого не нашелъ. Одно тёло поразило меня: женщина лётъ двадцати, красавица, въ нарядномъ провансальскомъ костюмё; ея грудь была обнажена (съ нею былъ ребенокъ, разумѣется, унесенный волнами), и струя молока сочилась еще, скатываясь по груди. Лицо ея нисколько не измѣнилось, смуглый загаръ придавалъ ей совершенно живой видъ.

Бригадиръ не вытерпѣлъ и замѣтилъ: «экая прелесть какая!» Комиссаръ ничего не прибавилъ, жандармъ, накрывши ее, замѣтилъ бригадиру: «я зналъ ее, она изъ здѣшнихъ подгородныхъ крестьянокъ, ѣхала къ мужу въ Грасъ. Пусть подождетъ!»

Моя мать, мой Коля и нашъ добрый Шпильманъ исчезли безслъдно, ничего не осталось отъ нихъ; между спасенными вещами не было ни лоскутка имъ принадлежащаго, сомнѣніе въ ихъ гибели было невозможно. Всъ спасшіеся были или въ Іеръ, или на томъ же пароходъ, который привезъ Луизу. Капитанъ выдумалъ для моего успокоенія какую-то сказку.

Въ lepъ́ мнѣ разсказывали еще о пожиломъ человъ́кѣ, потерявшемъ всю семью, который не хотѣлъ оставаться въ больницѣ н ушелъ куда-то пѣшкомъ бевъ денегъ, въ состояніи близкомъ

hilling - + S

къ помѣшательству, и о двухъ англичанкахъ, отправившихся къ англійскому консулу: онѣ лишились матери, отца и брата!

Дѣло шло къ разсвѣту, я велѣлъ привести лошадей. Передъ отъѣздомъ гарсонъ водилъ меня на часть берега, выдавшуюся въ море, и оттуда показывалъ мѣсто кораблекрушенія. Море еще кипѣло и волновалось, сѣдое и мутное отъ вчерашней бури; вдали, на одномъ мѣстѣ, качалось какое-то особенное пятно, словно болѣе густая, прозрачная влага.

— «Пароходъ везъ грузъ масла, видите, оно отстоялось, вотъ туть и было несчастіе». Это всплывшее пятно было все.

— А глубоко тутъ?

— «Мстровъ сто восемьдесятъ будетъ». Я постоялъ, утро было очень холодное, особенно на берегу. Мистраль, какъ вчера, дулъ, небо было покрыто русскими осенними облаками. Прощайте!.. Сто восемьдесятъ метровъ глубины и носящееся пятно масла!

> Nul ne sait vorte sort, pauvres têtes perdues. Vous roulerez à travers les sombres étendues. Heurtant de vos fronts des écueils inconnus...

Съ страшной достовърностью прівхалъ я назадъ. Едва-едва оправившаяся Natalie не вынесла этого удара. Со дня гибели моей матери и Коли, она не выздоравливала больше. Испугъ, боль остались, вошли въ кровь. Иногда вечеромъ, ночью она говорила мнѣ, какъ бы прося моей помощи: «Коля, Коля не оставляетъ меня, бѣдный Коля, какъ онъ, чай, испугался, какъ ему было холодно, а тутъ рыбы, омары!» Она вынимала его маленькую перчатку, которая уцѣлѣла въ карманѣ у горничной, и наставало молчаніе, то молчаніе, въ которое жизнь утекаетъ, какъ въ поднятую плотину. При видѣ этихъ страданій, переходившихъ въ нервную болѣзнь, при видѣ ея блестящихъ глазъ и увеличи:вающейся худобы, я въ первый разъ усомнился, спасу ли я ес... Въ мучительной неувѣренности тянулись днп, что-то въ родѣ существованія людей между приговоромъ и казнію, когда человѣкъ разомъ надѣется и навѣрно знаетъ, что онъ отъ топора не уйдетъ!

#### Ш.

## 1852.

Снова наступилъ новый годъ; мы его встрътили около постели Natalie: наконецъ, организмъ ея не вынесъ и она слегла.

Энгельсоны, Фогтъ, человѣка два близкихъ знакомыхъ были у насъ. Всѣ были печальны. Парижское 2-е декабря лежало пли-

той на груди... Общее, частное—все неслось куда-то въ пропасть, и ужъ такъ далеко ушло подъ гору, что ни остановить, ни измфнить нельзя было; приходилось ждать, тупо, страдательно, когда все сорвавшееся съ рельсовъ полетитъ въ тьму.

Подали обычный бокаль. Въ двёнадцать часовъ мы улыбнулись натянуто. Внутри была смерть и ужасъ, всёмъ было совъстно прибавить къ новому году какое-нибудь желаніе. Заглянуть впередъ было страшнёе, чёмъ обернуться.

Болѣзнь опредѣлилась: сдѣлался плеврить въ лѣвой сторонѣ.

Пятнадцать страшныхъ дней провела она между жизнью и смертью, но на этотъ разъ—жизнь побъдила. Наступило выздоровленіе, а съ нимъ послъдній лучъ надежды блъдно освътилъ тревожную жизнь нашу.

Силы ея духа возвратились прежде... Были минуты удивительныя—послёдніе аккорды навёки умолкнувшей музыки.

Съ наступленіемъ весны больной сдѣлалось лучше: она уже большую часть дня сидѣла въ креслахъ, могла разобрать свои волосы, нечесанные въ продолженіе болѣзни, наконецъ, безъ утоиленія могла слушать, когда ей читали вслухъ.

Мы собирались, какъ только ей будетъ получше, тать въ Севилью или Кадиксъ. Ей хотълось выздоровъть, хотълось жить, хотълось въ Италію.

Внизъ Natalie еще не сходила и не торопилась: она собиралась сойти въ первый разъ 25 марта въ мое рожденіе. Для этого она приготовила себѣ бѣлую мериносовую блузу, а я выписалъ изъ Парижа горностаевую мантилью. Дня за два Natalie сама написала или продиктовала мнѣ, кого хочетъ звать сверхъ Энгельсоновъ, Фогта, Орсини, Мордини и Паччелли съ женой.

За два дня до моего рожденія у Ольги сдёлался насморкъ съ кашлемъ: въ городѣ была influenza. Ночью Natalie два раза вставала, ходила черезъ комнату въ дѣтскую. Ночь была теплая, но бурная. Утромъ она проснулась сама съ сильнѣйшей influenz'ей, сдѣлался мучительный кашель, а къ вечеру вернулась лихорадка.

О томъ, чтобъ встать на другой день, нечего было и думать: послѣ лихорадочной ночи — ужасная прострація, болѣзнь росла. Всѣ вновь ожившія, блѣдныя, но цѣпкія надежды были разбиты. Неестественный звукъ кашля грозилъ чѣмъ-то зловѣщимъ.

Natalie и слышать не хотѣла, чтобы гостямъ отказали. Печально и тревожно сѣли мы часа въ два за столъ безъ нея.

Паччелли привезла съ собой какую-то арію, сочиненную ея мужемъ для меня. М-те Паччелли была печальная, молчаливая и очень добрая женщина. Словно горе какое-нибудь лежало на ней. Проклятіе ли бъдности тяготъло надъ ней, или, можеть быть, жизнь сулила ей что-нибудь больше, чёмъ вёчные уроки музыки и преданность человёка слабаго, блёднаго и чувствовавшаго свое подчиненіе ей.

Въ нашемъ домѣ она чувствовала больше простоты и теплаю привѣта, чѣмъ у другихъ практикъ, и полюбила Natalie съ южной экзальтацiей.

Послѣ завтрака она посидѣла у больной и вышла отъ нея блѣдная, какъ полотно. Гости просили ее спѣть привезенную арію. Она сѣла за фортеціано, запѣла и вдругъ, испуганно взглянувъ на меня, залилась слезами, склонила голову на инструментъ и спазматически зарыдала. Это покончило праздникъ. Гости разошлись, почти не говоря ни слова, задавленные какой-то каменной плитой.

Пошелъ я наверхъ. Тотъ же страшный кашель продолжался. Это было начало похоронъ!

И притомъ двухъ!

Черезъ два мъсяца послъ дня моего рожденія, схоронили и m-me Паччелли. Она поъхала въ Ментонъ или Роккабругъ на ослъ. Ослы въ Италіи привыкли ночью взбираться въ горы, не оступаясь. Тутъ бълымъ днемъ оселъ споткнулся, несчастная женщина упала, скатилась на острые камни и тутъ же умерла въ ужаснъйшихъ страданіяхъ... Я былъ въ Лугано, когда получилъ эту въсть.

И ее съ костей долой. Nur zu — какая-то слёдующая нелёпость?

Далбе все заволакивается... Настаетъ мрачная, тупая и нсясная въ памяти ночь, тутъ и описывать нечего, или нельзя. Время боли, тревоги, безсонницы, притупляющее чувстве страха, нравственнаго ничтожества и страшной тёлесной силы...

Все въ домѣ осунулось. Особеннаго рода неустройство и безпорядокъ, суета, сбитые съ ногъ слуги—и рядомъ съ наступающей смертью новыя сплетни, новыя гадости... Судьба не золотила мнѣ больше пилюли, не пожалѣли меня и люди: благо, молъ, крѣпки плечи, пускай себѣ!

Вечеромъ 29-го апрѣля прівхала Марья Каспаровна. Natalie ожидала ее со дня на день. Она звала ее нѣсколько разъ, боясь, чтобы M-me Engelson не захватила въ руки воспитаніе дѣтей. Она ждала съ часу на часъ и, когда мы получили письмо, она послала Гауча и Сашу навстрѣчу къ ней на Варскій мостъ. Но, несмотря на это, свиданіе съ Марьей Каспаровной нанесло ей страшное потрясеніе. Я помню ся слабый крикъ, похожій на стонъ, съ которымъ она сказала: «Маша», и не могла ничего больше прибавить.

Болѣзнь застала Natalie въ половинѣ беременности. Д-ръ Пон-

фисъ и Фогтъ думали, что это исключительное положение помогло къ выздоровлению отъ плерезии (плеврита).

Прівздъ Марьи Каспаровны ускорилъ роды. Роды были лучше, чёмъ ожидали, младенецъ родился живой, но силы истощились. Наступила страшная слабость. Младенецъ родился къ утру. Къ вечеру она велъла подать себъ новорожденнаго и позвать дътей. Докторъ прописалъ наисовершеннъйший покой. Я просилъ ее не дълать этого. Она кротко посмотръла на меня.

--- «И ты, Александръ, слушаешься ихъ, сказала она: --смотри, какъ бы тебѣ не сдѣлалось потомъ очень жаль, что ты отъ меня отнимаешь эту минуту, --- мнѣ теперь полегче. Я хочу сама представить малютку дѣтямъ».

Я позвалъ дътей.

Не имѣя силы держать новорожденнаго, она его положила возлѣ себя и съ свѣтлымъ, радостнымъ лицомъ сказала Сашѣ и Татѣ:

- «Воть вамъ еще маленькій брать, любите его».

Дёти весело бросились цёловать ее и малютку. Мнё вспомнилось, что недавно Natalie повторяла, глядя на дётей:

> И пусть у гробового входа Младая будеть жизнь играть!

Оглушенный горемъ, смотръ́лъ я на эту апотеозу умирающей матери. Когда дѣти ушли, я умолялъ ее не говорить и отдохнуть. Она хотъла отдохнуть и не могла: слезы катились изъ глазъ.

- «Да неужели нътъ спасенья?»

И она остановила на мић какой-то взглядъ просьбы и отчаянія. Эти переходы отъ страшной безнадежности къ упованію невыразимо раздражали сердце въ послёднее время. Въ тё минуты, когда я всего меньше вѣрилъ, она брала мою руку и говорила миѣ:

--- «Нѣтъ, Александръ, этого не можетъ быть, это слишкомъ глупо, мы поживемъ еще».

Скользнули лучи надежды и меркли сами собой и замѣнялись печальнымъ, тихимъ отчаяніемъ.

— «Когда меня не будетъ, говорила она, и все устроится; теперь я не могу себѣ вообразитъ, какъ вы будете безъ меня, кажется, я такъ нужна дѣтямъ, а подумаешь — и безъ меня они будутъ такъ же расти, и все пойдетъ своимъ путемъ, какъ-будто и всегда такъ было». Еще нѣсколько словъ прибавила она о дѣтяхъ, о здоровьѣ Саши, порадовалась, что онъ сталъ крѣпче въ Ниццѣ, что въ этомъ согласенъ и Фогтъ. — «Береги Тату, съ ней надо быть очень осторожнымъ, —это натура глубокая и несообщи-

Digitized by GOOQIC

тельная. Ахъ, — добавила она, — если бы я могла дожить до пріёзда моей Натали... А что дёти спять?» — спросила она, немного погодя.

- Спять,-сказалъ я.

Издали послышались дътскіе голоса.

— «Это Оленька, — сказала она и улыбнулась (въ послѣдній разъ):—посмотри, что она».

Къ ночи ею овладѣло сильное безпокойство, она молча указывала, что подушка нехорошо лежитъ. Но, какъ я ни поправлялъ, ей все казалось безпокойно, и она съ тоской и даже съ неудовольствіемъ мѣняла положеніе головы; потомъ наступилъ тяжелый сонъ.

Средь ночи она сдълала движеніе рукой, какъ-будто хотъла пить; я ей подалъ съ ложечки апельсинный сокъ съ сахарной водой, но зубы были стиснуты: она была безъ сознанія. Я оцъпенълъ отъ ужаса.

Разсвѣтало. Я отдернулъ занавѣсъ и съ какимъ-то безумнымъ чувствомъ отчаянія разглядѣлъ, что не только губы, но и зубы почернѣли въ нѣсколько часовъ.

За что же еще это! Зачъмъ это ужасное безпамятство! Зачъмъ этотъ черный цвътъ!

Докторъ Понфисъ и К. Фогтъ сидъли всю ночь въ гостиной. Я сошелъ внизъ и сказалъ, что я замътилъ. Онъ миновалъ мой взглядъ и, не отвъчая, пошелъ наверхъ. Отвъта было ненужно. Пульсъ больной едва бился.

Около полудня она пришла въ себя и опять позвала дѣтей, но не говорила ни слова...

Она находила, что въ комнатъ темно. Это случилось второй разъ въ день. Она спросила меня, зачъмъ нътъ свъчей (двъ свъчи горъли на столъ). Я зажегъ еще свъчу, но она, не замъчая ее, находила, что темно.

---«Ахъ, другъ мой, какъ тяжело головѣ»,---сказала она и еще два-три слова.

Она взяла мою руку—рука ся не была похожа на живую и покрыла сю свое лицо. Я что-то сказалъ сй, она что-то сказала невнятно,—сознание было снова потеряно и не возвращалось.

Она осталась въ этомъ положени до слъдующаго утра, 2 мая. Еще одно слово, одно только слово или уже конецъ всему!

Какіе нечелов уческіе, страшные 19 часовъ!

Минутами она приходила въ сознаніе, явственно говорила, что хочетъ снять фланель, кофту, спрашивала платокъ, но ничего больше.

Я нёсколько разъ начиналъ говорить; мнё казалось, что она слышитъ, но не можетъ выговорить слова, будто бы выраженіе

въ б утра я спросилъ доктора, сколько остается времени.

— Не больше часа.

Я вышелъ въ садъ позвать Сашу. Я хотёлъ, чтобы у него навсегда остались въ памяти послёднія минуты его матери. Всходя съ нимъ на лёстницу, я сказалъ ему, какое несчастіе насъ ожидаетъ, онъ не подозрёва лъ всей опасности.

Блѣдный и близкій къ обмороку, вошелъ онъ со мною въ комнату.

— Станемъ рядомъ здѣсь на колѣни, — сказалъ я, указывая на коверъ у изголовья.

Предсмертный потъ покрывалъ ея лицо, рука спазматически касалась до кофты, какъ-будто желала ее снять. Нъсколько стенаній, нъсколько звуковъ, напоминавшихъ мнѣ агонію Вадима Пассекъ, —и тѣ замолчали.

Докторъ взялъ руку и опустилъ ее, — она упала, какъ вещь. Мальчикъ рыдалъ. Я хорошо не помню, что было въ первыя минуты. Я бросился вонъ въ залъ, встрътилъ Ch. Edm, хотълъ имъ сказать что-то, но вмъсто слова изъ моей груди вырвался какой-то чужой мнъ звукъ, я сталъ передъ окномъ и смотрълъ, оглушенный и безъ яснаго пониманія, на безсмысленно двигавшееся, мерцавшее море.

Потомъ мнѣ вспомнились слова: «Береги Тату». Мнѣ сдѣлалось страшно, что ребенка испугають. Говорить ей я запретилъ, но какъ можно было положиться. Я велѣлъ ее позвать и, запершись съ нею въ кабинетѣ, посадилъ ее къ себѣ на колѣни и, мало-по-малу приготовивъ ее, сказалъ, наконецъ, что «мама умерла». Она дрожала всѣмъ тѣломъ, пятна вышли на лицѣ, слезы навернулись... Я повелъ ее наверхъ. Тамъ уже все измѣнилось. Покойница, какъ живая, лежала на убранной цвѣтами постели возлѣ малютки, скончавшагося въ ту же ночь. Комната была обита бѣлымъ, усыпана цвѣтами. Изящный во всемъ вкусъ итальянцевъ умѣеть внести что-то кроткое въ раздражающую печаль смерти. Испуганное дитя было поражено изящной обстановкой.

— «Мамаша вотъ», сказала она, но, когда я ее поднялъ и она коснулась губами холоднаго лица, она истерически заплакала. Далъ́е я не могъ вынести и вышелъ...

Часа черезъ полтора я сидѣлъ одинъ опять у того же окна и опять безсмысленно смотрѣлъ на море и на небо. Дверь отворилась и взошла Тата. Она подошла ко мнѣ и. ласкаясь, какъ-то испуганно шептала мнѣ: «Папа, я умно себя вела, я не много плакала?» Съ глубокой горестью посмотрѣлъ я на сироту. «Да, тебѣ и надо быть умной. Не знать тебѣ материнской ласки, материнской любви, ихъ ничто не замѣнить. У тебя будеть пробѣль въ сердцѣ, ты не испытала лучшей, чистѣйшей, единой безкорыстной привязанности въ свѣтѣ. Ты ее, можеть быть, будешь имѣть, но къ тебѣ ее никто не будеть имѣть. Что любовь отца въ сравненіи съ материнской болью любви?..».

Она лежала вся въ цвѣтахъ. Шторы были опущены. Я сидѣлъ на стулѣ, на томъ обычномъ стулѣ возлѣ кровати, кругомъ было тихо, — только море кишѣло подъ окномъ.

Флеръ, казалось, приподнимался отъ слабаго, очень слабаго дыханія.

Кротко застыли скорбь и тревога, словно страданія окончились безслёдно, ихъ стерла беззаботная ясность памятника, не знающаго, что онъ представляетъ. И я все смотрёлъ, смотрёлъ всю ночь. Ну, а какъ, въ самомъ дёлё, она проснется.

Она не проснулась. Это не сонъ, это смерть!

Итакъ, это правда!

На полу, на лъстницъ было наброшено множество красножелтаго гераніума. Запахъ этоть и теперь потрясаеть меня, какъ гальваническій ударъ, и я вспоминаю всё подробности, каждую минуту, и вижу комнату, обтянутую бёлымъ съ завёшанными зеркалами, возлё нея также въ цвётахъ желтое тёло младенца, уснувшаго, не просыпаясь, и ея холодный, страшно холодный лобъ... Я иду скорымъ шагомъ, безъ мысли и намъренія въ садъ. Нашъ человѣкъ Франсуа лежитъ на травѣ и рыцаетъ, какъ дитя. Я хочу ему что-то сказать, и совсёмъ нёть голоса. Я бёгу назадъ. Незнакомая дама въ черномъ, и съ нею двое дътей, потихоньку отворяеть дверь, ---она просить позволенія прочесть католическую молитву, я самъ готовъ молиться съ нею. Она становится на колёни передъ кроватью, и дёти становятся на колёни, она шепчеть латинскую молитву. Цёти тихо повторяють за ней. Потомъ она говорила мнѣ: «И они не имѣютъ матери, а отецъ ихъ далеко. Вы хоронили ихъ бабушку». Это были дѣти Гарибальди.

Толпы изгнанниковъ собрались черезъ сутки на дворѣ, въ саду, они пришли проводить ее.

Фогтъ и я—мы положили ее въ гробъ. Гробъ вынесли. Я твердо пошелъ за нимъ, держа Сашу за руку, и думалъ: вотъ такъ-то люди глядятъ на толиу, когда ихъ ведутъ на висѣлицу. Какiе-то два француза (одного изъ нихъ помню—графъ Вогэ) на улицѣ съ ненавистью и смѣхомъ указали, что нѣтъ священника. Тесье было прикрикнулъ на нихъ. Я испугался и сдѣлалъ ему знакъ рукой, — тишина была необходима. Огромный вѣнокъ изъ небольшихъ алыхъ розъ лежалъ на гробѣ. Мы всѣ сорвали по розѣ. Точно на каждаго капнула капля крови.

Digitized by 너

21 1 20 101

Когда мы входили на гору, поднялся мъ́сяцъ, сверкнуло море, участвовавшее въ ея убійствъ. На пригоркъ́, выступающемъ въ него, въ виду Эстрель, съ одной стороны, и Каринче, съ другой, схоронили мы ее. Кругомъ садъ. Эта обстановка продолжала роль цвътовъ на постели...

Марьѣ Каспаровнѣ было пора въ Парижъ. Всѣ настаивали, чтобъ я отправилъ Тату и Ольгу съ ней, а самъ отправился съ Сашей въ Геную.

Больно миѣ было разставаться, но я не довърялъ себъ. Можетъ, думалось миѣ, и въ самомъ дѣлѣ такъ лучше, ну, а лучше, такъ пусть такъ и будетъ. Я только просилъ не увозить дѣтей до 9 мая, я хотѣлъ провести съ ними 14-ую годовщину нашей свадьбы.

На другой день послѣ нея, я проводилъ ихъ на Варскій мостъ. Гаучъ поѣхалъ съ ними до Парижа. Мы посмотрѣли, какъ таможенные пристава, жандармы и всякая полиція тормошили пассажировъ.

Гаучъ потерялъ свою трость, подаренную мною, искалъ ее и сердился.

Тата плакала. Кондукторъ въ мундирной курткъ сълъ возлъ кучера. Дилижансъ поъхалъ по Драгиньянской дорогъ, а мы, Тесье, Саша и я, пошли назадъ черезъ мостъ, съли въ коляску и поъхали туда, гдъ я жилъ.

Дома у меня больше не было. Съ отъ вздомъ дътей, послъдняя печать семейной жизни отлетъла. Все приняло холостой видъ.

Энгельсонъ съ женой убхалъ черезъ два дня. Комнаты были заперты. Тесье и Еd. перебхали ко мнё. Женскій элементъ былъ исключенъ. Одинъ Саша напоминалъ возрастомъ, чертами, что здёсь было что-то другое... напоминаніе кого-то отсутствующаго.

# отдъление второе. Русскія тъни.

## Ι

## Н. И. Сазоновъ.

Сазоновъ, Бакунинъ, Парижъ.—Имена эти, люди эти, городъ этотъ такъ и тянутъ назадъ... назадъ— въ даль лѣтъ, въ даль пространствъ, во времена юношескихъ конспирацій, во времена философскаго культа и революціоннаго идолопоклонства <sup>1</sup>).

Мнѣ слишкомъ дороги наши дек юности, чтобъ опять не пріостановиться на нихъ... Съ Сазоновымъ я дѣлилъ въ началѣ тридцатыхъ годовъ наши отроческія фантазіи о заговорѣ à la Ріензи; съ Бакунинымъ, десять лѣтъ спустя, въ потѣ мозга завоевывалъ Гегеля.

О Бакунинѣ я говориль и придется еще много говорить. Его рельефная личность, его эксцентрическое и сильное появленіе, вездѣ: въ кругу московской молодежи, въ аудиторіи берлинскаго университета, между коммунистами Вейтлинга и монтаньярами Косидьера, его рѣчи въ Прагѣ, его начальство въ Дрезденѣ, процессъ, тюрьма, приговоръ къ смерти, истязанія въ Австріи, выдача Россіи, —дѣлаютъ изъ него одну изъ тѣхъ индивидуальностей, мимо которыхъ не проходитъ ни современный міръ, ни исторія.

Въ этомъ человѣкѣ лежалъ зародышъ колоссальной дѣятельности, на которую не было запроса. Бакунинъ носилъ въ себѣ возможность сдѣлаться агитаторомъ, трибуномъ, проповѣдникомъ, главой партіи, секты, iересіархомъ, бойцомъ. Поставьте его куда хотите, только въ *крайній край*, анабаптистомъ, якобинцемъ, товарищемъ Анахарсиса Клоотса, другомъ Гракха Бабёфа,—и онъ увлекалъ бы массы и потрясалъ бы судьбами народовъ.

Вырвавшись въ 1840 году изъ Россіи, онъ въ нее не возвра-

<sup>1</sup>) Этотъ очеркъ принадлежитъ къ XXXIV гл.

щался до тѣхъ поръ, пока пикетъ австрійскихъ драгуновъ не сдалъ его русскому жандармскому офицеру въ 1849 году.

193 .---

Поклонники цёлесообразности, милые фаталисты раціонализма, все еще дивятся премудрому à propos, съ которымъ являются таланты и дѣятели, какъ только на нихъ есть потребность, забывая, сколько зародышей мретъ, глохнетъ, не видавши свѣта, сколько способностей, готовностей вянутъ, потому что ихъ не нужно.

Примъръ Сазонова еще ръзче. Сазоновъ прошелъ безслъдно, и смертъ его такъ же никто не замътилъ, какъ всю его жизнь. Онъ умеръ, не исполнивъ ни одной надежды изъ тъхъ, которыя клали на него его друзья. Легко сказать, что онъ виноватъ въ своей судьбъ; но какъ оцънить и взвъсить долю, падающую на человъка, и ту, которая падаетъ на среду.

Хоронить затянувшіяся существованія того времени, выбившіяся изъ силъ, усиливаясь стащить съ мели глубоко врѣзавшуюся въ песокъ барку нашу, —моя спеціальность. Я ихъ Домажировъ, теперь всѣми забытый, а нѣкогда всѣмъ въ Москвѣ извѣстный старикъ, отставной ординарецъ Прозоровскаго. Пудреный, въ свѣтло-зеленомъ павловскомъ мундирѣ, являлся онъ на всѣ выносы, на которыхъ бывалъ архіерей, становился впередъ процессіи и велъ ее, воображая, что дѣлаетъ дѣло.

..... На второй годъ университетскаго курса, то есть, осенью 1831, мы встрётили въ числё новыхъ товарищей, въ физико-математической аудиторіи, двоихъ, съ которыми особенно сблизились.

Наши сближенія, симпатіи и антипатіи шли изъ одного источника. Мы были фанатики и юноши, все было подчинено одной мысли и одной религіи: наука, искусство, связи, родительскій домъ, общественное положеніе. Тамъ, гдѣ открывалась возможность обращать, проповѣдывать, тамъ мы были со всѣмъ сердцемъ и помышленіемъ, неотступно, безотвязно, не щадя ни времени, ни труда, ни кокетства даже.

Первый товарищъ, ясно понявшій насъ, былъ Сазоновъ; мы нашли его совсёмъ готовымъ, и тотчасъ подружились. Онъ сознательно подалъ свою руку и на другой день привелъ намъ еще одного студента.

Сазоновъ имѣлъ рѣзкія дарованія и рѣзкое самолюбіе. Ему было лѣтъ восемнадцать, скорѣе меньше, но, несмотря на то, онъ много занимался и читалъ все на свѣтѣ. Надъ товарищами онъ старался брать верхъ и никого не ставилъ на одну доску съ собой. Оттого они его больше уважали, чѣмъ любили. Другъ его, красивый собой и нѣжный, какъ дѣвушка, совсѣмъ напротивъ, искалъ къ кому бы пріютиться; полный любви и предан-

А. И. Герценъ, т. Ш.

13

ности, едва вышедшій изъ-подъ материнскаго крыла, съ благородными стремленіями и полудѣтскими мечтами, ему хотѣлось теплоты, нѣжности, онъ жался къ намъ и отдавался весь и намъ и нашей идеѣ, — это была натура Владиміра Ленскаго, натура Веневитинова.

.... Мы подали другу руку и à la lettre пошли проповѣдывать свободу и борьбу во всѣ четыре стороны нашей молодой «вселенной» <sup>1</sup>).

Проповѣдывали мы вездѣ, всегда... Что мы собственно проповѣдывали, трудно сказать. Идеи были смутны, мы проповѣдывали французскую революцію, потомъ проповѣдывали сенъ-симонизмъ и ту же революцію, мы проповѣдывали конституцію и республику, чтеніе политическихъ книгъ и сосредоточеніе силъ въ одномъ обществѣ. Но пуще всего проповѣдывали ненависть къ всякому насилью, къ всякому произволу.

Съ тѣхъ поръ наша пропаганда не перемежалась черезъ всю. жизнь нашу, отъ университетской аудиторіи до Лондонской типографіи. Вся наша жизнь была посильнымъ исполненіемъ отроческой программы. Прослѣдить нитку не трудно по затронутымъ вопросамъ, по возбужденнымъ интересамъ, въ журналахъ, на лекціяхъ, въ литературныхъ кругахъ... Видоизмъняясь, развиваясь, наша пропаганда оставалась върной себъ и вносила свой индивидуальный характеръ во все окружающее. Казна подняла насъ и сдѣлала намъ пьедесталъ тюрьмой и ссылкой. Мы возвратились въ Москву «авторитетами» въ двадцать пять лётъ. Къ намъ примкнули Бѣлинскій, Грановскій и Бакунинъ, а статьями въ Отечественныхъ Запискахъ мы сами примкнули къ петербургскому движенію лицеистовъ и молодой литературы.

Смѣло и съ полнымъ сознаніемъ скажу еще разъ про наше товарищество того времени: «что это была удивительная молодежь, что такого круга людей талантливыхъ, чистыхъ, развитыхъ, умныхъ и преданныхъ я не встрѣчалъ», а скитался довольно по бѣлому и по красному свѣту. Я не только говорю о нашемъ, близкомъ кругѣ, но то же и въ той же силѣ долженъ сказать о кругѣ Станкевича и о славянофилахъ. Молодые люди, испуганные ужасной дѣйствительностью, середь тьмы и давящей тоски, оставляли все и шли искать выхода. Они жертвовали всѣмъ, до чего добиваются другіе—общественнымъ положеніемъ, богатствомъ, всѣмъ, что имъ предлагала традиціонная жизнь, къ чему влекла среда, примѣръ, къ чему нудила семья — изъ-за своихъ убѣжденій и остались вѣрными имъ.

1) Universitas.

Сазоновъ былъ дъйствительно праздный человъкъ и сгубилъ въ себъ бездну силъ; затертый разными разностями на чужбинъ, онъ пропалъ, какъ солдатъ, взятый въ плънъ на первомъ сраженіи и никогда не возвращавшійся домой.

Когда насъ арестовали въ 1834 году и посадили въ тюрьму, Сазоновъ и Кетчеръ уцѣлѣли какимъ-то чудомъ. Оба они жили въ Москвѣ почти безвыѣздно, говорили много, но писали мало, ихъ писемъ ни у кого изъ насъ не было. Насъ повезли въ ссылку; Сазонову мать выхлопотала заграничный паспортъ въ Италію. Участь его, разрозненная съ нами, положила, можетъ, начало послѣдующей жизни его, — жизни какой-то блуждающей и безслѣдно падающей звѣзды.

Черезъ годъ онъ возвратился въ Москву; это былъ одинъ изъ самыхъ тяжелыхъ періодовъ прошлаго царствованія. Въ Москвѣ его встрѣтилъ мертвый calme plat, нигдѣ ни тѣни сочувствія, ни живого слова. Мы въ *резервахъ* ссылки хранили нашу прошлую жизнь, жили памятью и надеждой, работали и знакомились съ грубой реальностью провинціальнаго быта.

Въ Москвъ все Сазонову напоминало наше отсутствіе. Изъ старыхъ друзей одинъ Кетчеръ былъ налицо, человѣкъ, съ которымъ Сазоновъ, чопорный и аристократъ по манерамъ, всего меньше могъ идти рука въ руку. Кетчеръ, какъ мы говорили, былъ сознательный дикарь — изъ образованныхъ, куперовскій піонеръ, съ премедитаціей возвращавшійся въ первобытное состояніе людского рода, грубый по принципу, неряха по теоріи, студентъ лѣтъ тридцати пяти въ роли Шиллеровскаго юноши.

Сазоновъ побился, побился въ Москвъ, — скука одолъла его, ничто не звало на трудъ, на дѣятельность. Онъ попробовалъ перебхать въ Петербургъ-еще хуже; не выдержалъ онъ à la longue, и уфхалъ въ Парижъ безъ опредбленнаго плана. Это было еще то время, когда Парижъ и Франція имѣли на насъ всю чаруюшую силу свою. Туристы наши скользили по лакированной поверхности французской жизни, не зная ея шероховатой стороны, и были въ восторгѣ отъ всего — отъ либеральныхъ рѣчей, отъ пъсней Беранже и каррикатуръ Филипона. Такъ было и съ Сазоновымъ. Но дѣла не нашелъ онъ и тутъ. Шумная, веселая праздность замѣняла нѣмую, подавленную жизнь. Въ Россіи онъ былъ связанъ по рукамъ и ногамъ, тутъ чужой всёмъ и всему. Другой длинный рядъ годовъ безцёльно волнуемой, раздражаемой жизни начался для него въ Парижѣ. Сосредоточиться въ себъ, отдаться внутренней работъ, не ожидая толчка извнъ, онъ не могъ, это не лежало въ его натуръ. Объективный интересъ науки не былъ въ немъ такъ силенъ. Онъ искалъ иной дъятельности и былъ бы готовъ на всякій трудъ, --- но на виду, но

Digitized by GOOS

<sup>13\*</sup> 

въ быстромъ приложени его, въ практическомъ осуществлени и притомъ при громкой обстановкѣ, при рукоплесканіяхъ и крикѣ враговъ; не находя такой работы, онъ бросился въ Парижскій разгулъ.

.... А горѣли и его глаза и наполнялись слезой при памяти о нашихъ университетскихъ мечтахъ..... Внутри его глубоко-уязвленнаго самолюбія все еще хранилась вѣра въ близкій переворотъ Россіи и въ то, что онъ призванъ играть въ немъ большую роль. Казалось, онъ и кутилъ только покамюстъ, въ скучномъ ожиданіи предстоящаго огромнаго дѣла, и былъ увѣренъ, что однимъ добрымъ вечеромъ его вызовутъ изъ-за стола саfё Anglais и повезутъ управлять Россіей... Онъ пристально присматривался къ тому, что дѣлается и съ нетерпѣніемъ ждалъ минуты, когда нужно будетъ принять серьезное участіе и сказать послѣднее, завершающее слово.

.... Послѣ первыхъ, шумныхъ дней, въ Парижѣ начались больше серьезные разговоры, при чемъ сейчасъ обнаружилось, что мы строены не по одному ключу. Сазоновъ и Бакунинъ были недовольны (такъ, какъ впослъдствіи Высоцкій и члены польской централизаціи), что новости, мною привезенныя, больше относились къ литературному и университетскому міру, чёмъ къ политическимъ сферамъ. Они ждали разсказовъ о партіяхъ, обществахъ, о министерскихъ кризисахъ, объ оппозиція (въ 1847 !). а я имъ говорилъ о каеедрахъ, о публичныхъ лекціяхъ Грановскаго, о статьяхъ Бѣлинскаго, о настроеніи студентовъ и даже семинаристовъ. Они слишкомъ разобщились съ русской жизнью и слишкомъ вошли въ интересы «всемірной» революціи и французскихъ вопросовъ, чтобы помнить, что у насъ появленіе «Мертвыхъ Душъ» было важнѣе назначенія двухъ Паскевичей фельдмаршалами. Безъ правильныхъ сообщеній, безъ русскихъ книгъ и журналовъ, они относились къ Россіи какъ-то теоретически и по памяти, придающей искусственное освѣщеніе всякой дали.

Разница нашихъ взглядовъ чуть не довела насъ до размолвки. Это случилось такъ. Наканунъ отъъзда Бълинскаго изъ Царижа, мы проводили его вечеромъ домой и пошли гулять на Елисейскія поля. Страшно ясно видълъ я, что для Бълинскаго все кончено, что я ему въ послъдній разъ жалъ руку. Сильный, страстный боецъ сжегъ себя, смерть уже вываяла крупными чертами свою близость на изстрадавшемся лицъ его. Онъ былъ въ злъйшей чахоткъ, а все еще полонъ святой энергіи и святого негодованія, все еще полонъ своей мучительной, «злой» любви къ Россіи. Слезы стояли у меня въ горлъ и я долго шелъ молча, когда возобновился несчастный споръ, разъ десять являвшійся sur le tapis.

— Жаль, замѣтилъ Сазоновъ, что Бѣлинскому не было другой дѣятельности, кромѣ журнальной работы да еще работы подцензурной.

--- Кажется, трудно упрекать именно его, что онъ мало сдблалъ, отвѣчалъ я.

- Ну, съ такими силами, какъ у него, онъ при другихъ обстоятельствахъ и на другомъ поприщѣ побольше сдѣлалъ бы...

Мић было досадно и больно.

— Да скажите, пожалуйста, ну вы, живущіе безъ цензуры, вы полные въры въ себя, полные силъ и талантовъ, что же вы сдълали? Или что вы дълаете? Неужели вы воображаете, что ходить съ утра изъ одной части Парижа въ другую, чтобъ еще разъ переговорить съ Служальскимъ или Хоткевичемъ о границахъ Польши и Россіи — дъло? Или что ваши бесъды въ кафе и дома, гдъ пять дураковъ слушаютъ васъ и ничего не понимаютъ, а другіе пять ничего не понимаютъ и говорять, дъло?

--- Постой, постой,--говорилъ Сазоновъ, уже очень неравнодушно,--ты забываешь наше положеніе.

— Какое положеніе? Вы живете здѣсь годы, на волѣ, безъ гнетущей крайности, чего же вамъ еще? Положенія создаются, силы заставляють себя признать, втѣсняютъ себя. Полноте, господа, одна критическая статья Бѣлинскаго полезнѣе для новаго поколѣнія, чѣмъ игра въ конспираціи и въ государственныхъ людей. Вы живете въ какомъ-то бреду и лунатизмѣ, въ вѣчномъ оптическомъ обманѣ, которымъ сами себѣ отводите глаза...

Меня особенно сердили тогда двѣ мѣры, которыя прилагали не только Сазоновъ, но и вообще русскіе къ оцѣнкѣ людей. Строгость, обращенная на своихъ, превращалась въ культъ и поклоненіе передъ французскими знаменитостями. Досадно было видѣть, какъ наши пасовали передъ этими матадорами краснобайства, забрасывавшими ихъ словами, фразами и общими мѣстами, сказанными съ vitesse accelerée. И чѣмъ смиреннѣе держали себя русскіе, чѣмъ больше они краснѣли и старались скрывать ихъ невѣжество (какъ дѣлаютъ нѣжные родители и самолюбивые мужья), тѣмъ больше тѣ ломались и важничали передъ гиперборейскими Анахарсисами.

Сазоновъ, любившій еще вь Россіи студентомъ окружать себя дворомъ разныхъ посредственностей, слушавшихъ и слушавшихся его, былъ и здѣсь окруженъ всякими скудными умомъ и тѣломъ лаццарони литературной Кіаіи, поденщиками журнальной барщины, ветошниками фельетоновъ, въ родѣ тощаго Жюльвекура, полуповрежденнаго Тардифа-де-Мело, неизвѣстнаго, но великаго поэта Буэ, въ его хорѣ были и ограниченнѣйшіе поляки

and the state of the second second

изъ товянщизны и тупоумнѣйшіе нѣмцы изъ атеизма. Какъ онъ не скучалъ съ ними,—это его секреть, онъ даже ко мнѣ ходилъ почти всегда съ однимъ или съ двумя понятыми изъ хора, не смотря на то, что я съ ними всегда скучалъ и не скрывалъ этого. Поэтому-то особенно странно поражало, что онъ самъ становился въ положеніе Жюльвекура въ отношеніи къ Марастамъ, Риберолямъ и даже къ меньшимъ знаменитостямъ.

Все это не совсѣмъ понятно для современныхъ посѣтителей Парижа. Никакъ ненадобно забывать, что настоящій Парижъне настоящій, а новый.

Сдѣлавшись какимъ-то своднымъ городомъ всего свѣта, Дарижъ пересталъ быть городомъ по преймуществу французскимъ. Прежде въ немъ была вся Франція и «ничего развѣ ея»; теперь въ немъ вся Европа, да еще двѣ Америки, но его самого меньше; онъ расплылся въ своемъ званіи мірового отеля, караванъ-сарая и потерялъ свою самобытную личность, внушавшую горячую любовь и жгучую ненависть, уваженіе безъ границъ и отвращеніе безъ предѣловъ.

Само собою разумѣется, что отношеніе иностранцевъ къ новому Парижу измѣнилось. Союзныя войска, ставшія на бивакахъ, на Place de la Révolution, знали, что они взяли чужой городъ. Кочующій туристь считаетъ Парижъ своимъ, онъ его покупаеть, жуируеть имъ и очень хорошо знаетъ, что онъ нуженъ Парижу, и что старый Вавилонъ обстроился, окрасился, побѣлился не для себя, а для него.

Въ 1847 г. я еще засталъ прежний Парижъ, къ тому же Парижъ съ поднятымъ пульсомъ, допѣвавшій Беранжеровы пѣсни съ припѣвомъ: vive la réforme, невзначай перемѣнившимся въ vive la République! Русскіе продолжали тогда жить въ Парижѣ съ вѣчно присущимъ чувствомъ сознанія и благодарности Провидѣнію (и исправному взысканію оброковъ), что они живутъ въ немъ, что они гуляютъ въ Palais Royal'ѣ и ходятъ aux Français. Они откровенно поклонялись львамъ и львицамъ всѣхъ родовъ знаменитымъ докторамъ и танцовщицамъ, зубному лекарю Дезирабоду, сумасшедшему Ма-Па и всѣмъ литературнымъ шарлатанамъ и политическимъ фокусникамъ.

Я ненавижу систему дерзости préméditée, которая у насъ въ модѣ. Я въ ней узнаю всѣ родовыя черты прежняго, офицерскаго, помѣщичьяго дантизма, ухарства, переложенныя на нравы Васильевскаго острова и линій его. Но ненадобно забывать, что и кліентизмъ нашъ передъ западными авторитетами шелъ изъ той же казармы, изъ той же канцеляріи, изъ той же передней,—только въ другія двери, а именно обращенныя къ барину, начальнику и командиру. Въ нашей бѣдности поклоненія чему-бъ то ни было,

Li - Trans

кромѣ грубой силы и ея знаменій, потребность имѣть нравственную табель о рангахъ очень понятна, но зато передъ кѣмъ и кѣмъ ни стояли въ умиленіи лучшіе изъ нашихъ соотечественниковъ? Даже передъ Вердеромъ и Руге, этими великими бездарностями гегелизма. Отъ нюмиевъ можно сдѣлать заключеніе, что дѣлалось передъ французами, передъ людьми дѣйствительно замѣчательными, передъ Пьеромъ Леру, напр., или передъ самой Жоржъ-Зандъ...

Каюсь, что я сначала былъ увлеченъ и думалъ, что поговорнть въ кафе съ историкомъ «десяти лѣть» или у Бакунина съ Прудономъ, нѣкоторымъ образомъ чинъ, повышеніе; но у меня всѣ опыты идолопоклонства и кумировъ не держатся, и очень скоро уступаютъ мѣсто полнѣйшему отрицанію.

Мѣсяца черезъ три послѣ моего пріѣзда въ Парижъ, я началъ крѣпко нападать на это чинопочитаніе, и именно въ пущій разгаръ моей оппозиціи случился споръ по поводу Бѣлинскаго. Бакунинъ, съ обыкновеннымъ добродушіемъ своимъ, самъ въ половину соглашался и хохоталъ; но Сазоновъ надулся и продолжалъ меня считать профаномъ въ практически-политическихъ вопросахъ. Вскорѣ я его убѣдилъ еще больше въ этомъ.

Февральская революція была для него полнъйшимъ торжествомъ, знакомые фельетонисты заняли правительственныя мъста, троны качались, ихъ поддерживали поэты и доктора. Нъмецкіе князьки спрашивали совъта и помощи у вчера гонимыхъ журналистовъ и профессоровъ. Либералы учили ихъ, какъ кръпче нахлобучить узенькія коронки, чтобъ ихъ не снесло поднявшейся выюгой. Сазоновъ писалъ ко мнъ въ Римъ письмо за письмомъ и звалъ домой, въ Парижъ, въ единую и нераздъльную республику.

Возвращаясь изъ Италіи, я засталъ Сазонова озабоченнымъ. Бакунина не было, онъ уже убхалъ подни.uamь западныхъ славянъ.

— Неужели, сказалъ мнѣ Сазоновъ при первомъ свиданіи, ты не видишь, что наше время пришло?

— То есть, какъ?

- Русское правительство въ impass'ъ.

- Что же случилось, не провозглашена-ли республика?

— Entendons nous, я не думаю, чтобъ у насъ завтра было 24 февраля. Нѣтъ, но общественное мнѣніе, но наплывъ либеральныхъ идей, разбитая на части Австрія, Пруссія съ конституціей, заставятъ подумать людей, окружающихъ Зимній дворецъ. Меньше нельзя сдѣлать, какъ октроировать какую-нибудь конституцію, un simulacre de charte, ну и при этомъ, прибавилъ онъ съ нѣкоторой торжественностью, при этомъ необходимо либеральное, образованное, умѣющее говорить современнымъ языкомъ министерство. Думалъ ли ты объ этомъ?

— Нѣтъ.

— Чудакъ, гдѣ же они возьмутъ образованныхъ министровъ?

— Какъ не найти, если-бъ было нужно; но мнѣ кажется, они ихъ искать не будутъ.

— Теперь этотъ скептицизмъ неумъстенъ, *исторія совершается* и притомъ очень быстро. Подумай, — правительство по неволъ обратится къ намъ.

Я посмотрѣлъ на него, желая знать, что онъ шутитъ или нѣтъ. У него лицо было серьезно, нѣсколько поднято въ цвѣтѣ и нервно отъ волненія.

- Такъ-таки просто къ намъ?

— Ну, то есть, лично ли къ намъ, или къ нашему кругу, все равно, да ты подумай еще разъ, къ кому же они сунутся?

— Ты какую берешь портфель?

— Напрасно смѣешься. Это наше несчастіе, что мы не умѣемъ ни пользоваться обстоятельствами, ni se faire valoir, ты все думаешь о статейкахъ, статейки хорошее дѣло, но теперь другое время, и одинъ день во власти важнѣе цѣлаго тома.

Сазоновъ съ сожалѣніемъ смотрѣлъ на мою непрактичность и, наконецъ, нашелъ людей меньше скептическихъ, увѣровавшихъ въ близкое пришествіе его министерства. Въ концѣ 1848 г. два - три нѣмца-рефюжье очень постоянно посѣщали небольшіе вечера, устроенные Сазоновымъ у себя. Въ ихъ числѣ былъ австрійскій лейтенантъ, отличившійся какъ начальникъ штаба при Мессенгаузерѣ. Разъ, выходя часа въ два ночи по проливному дождю и вспомнивъ, что отъ rue Blanche до Qartier Latin не то, чтобъ было черезчуръ близко, офицеръ ропталъ на свою суцьбу.

--- Какая же вамъ неволя была въ такую погоду тащиться такую даль?

— Конечно, не неволя, да знаете, Herr von Sessanoff сердится, когда не приходишь, а мнѣ кажется, что съ нимъ надобно намъ поддерживать хорошія отношенія. Вы лучше меня знасте, что онъ съ своимъ талантомъ и умомъ... съ тѣмъ мѣстомъ, которое онъ занимаетъ въ своей партіи, что онъ далеко пойдетъ при предстоящемъ переворотѣ въ Россіи...

- Ну, Сазоновъ, сказалъ я ему на другой день: Архимедову точку ты нашелъ, есть человѣкъ, который вѣритъ въ твою будущую портфель, и этотъ человѣкъ лейтенантъ такой-то.

Время шло, переворота въ Россіи не было и пословъ за нами никто не присылалъ. Прошли и грозные іюньскіе дни; Сазоновъ принялся за «передовую статью»—не журнала, а Эпохи. Долго работалъ онъ за ней, читалъ небольшіе отрывки, поправлялъ, мѣнялъ и едва окончилъ къ зимѣ. Ему казалось необходимымъ «объяснить послѣднюю революцію Россіи». «Не ждите, говорилъ онъ въ началѣ, чтобъ я вамъ сталъ описывать событія, другіе это сдѣлаютъ лучше меня. Я вамъ передамъ мысль, идею совершившагося переворота». Простого труда ему было мало: сведенный на перо, онъ всякій разъ, когда бралъ его, хотѣлъ сдѣлать что-нибудь необыкновенное, громовое, письмо Чаадаева постоянно носилось въ его умѣ. Статья поѣхала въ Петербургъ, была прочтена въ дружескихъ кругахъ и не сдѣлала никакого впечатлѣнія.

Еще лётомъ 1848 завелъ Сазоновъ международный клубъ. Туда онъ привелъ всёхъ своихъ Тардифовъ, нёмцевъ и мессіанистовъ. Съ сіяющимъ лицомъ ходилъ онъ въ синемъ фракѣ по пустой залѣ. Онъ открылъ международный клубъ рѣчью, обращенной къ пяти-шести слушателямъ, въ числѣ которыхъ былъ я <sup>1</sup>) въ роли публики, остальная кучка была на платформѣ въ качествѣ бюро. Вслѣдъ за Сазоновымъ предсталъ растрепанный, съ видомъ заспаннаго человѣка, Тардифъ-де-Мело, и грянулъ стихотвореніе въ честь клуба.

Сазоновъ поморщился, но остановить поэта было поздно.

Worcel, Sassonoff, Olinski, Del Balzo, Leonard

Et vous tous...

Кричалъ съ какимъ-то восторженнымъ остервенѣніемъ Тардифъде-Мело, не замѣчая смѣха.

На другой или третій день Сазоновъ мнѣ прислалъ экземпляровъ *тысячу* программы открытія клуба, тѣмъ клубъ и кончился. Только впослѣдствіи мы услышали, что одинъ изъ представителей человѣчества, и именно представлявшій на этомъ конгрессѣ Испанію и говорившій рѣчь, въ которой называлъ исполнительную власть potence ehécoutive, воображая, что это по-французски, чуть не попалъ въ Англіи на настоящую висѣлицу и былъ приговоренъ къ каторжной работѣ за поддѣлку какого-то акта.

За неудавшимся министерствомъ и лопнувшимъ клубомъ слѣдовали больше скромныя, но и гораздо больше возможныя понытки сдѣлаться журналистомъ. Когда устроилась «La Tribune des peuples», подъ главнымъ завѣдываніемъ Мицкевича, Сазоновъ занялъ одно изъ первыхъ мѣстъ въ редакціи, написалъ двѣ-три очень хорошія статьи... и замолкъ; а передъ паденіемъ «Трибуны», т. е., передъ 13 іюня 1849, былъ уже со всѣми въ ссорѣ. Все ему казалось мало, бѣдно, il se sentait derogé, досадовалъ за это,

1) Я былъ тогда, какъ выражаются поляки, "паспортовый" и не отръзалъ еще путей возвращенія въ Россію. Въ 1849 году я предложилъ Прудону передать иностранную часть редакціи «Voix du peuple» Сазонову. Съ его знаніемъ четырехъ языковъ, литературы, политики, исторіи всёхъ европейскихъ народовъ, съ его знаніемъ партій, онъ могъ изъ этой части журнала сдёлать чудо для французовъ. Во внутренній распорядокъ иностранныхъ новостей Прудонъ не входилъ, она была въ моихъ рукахъ, но я изъ Женевы ничего не могъ сдёлать. Сазоновъ черезъ мѣсяцъ передалъ редакцію Хоецкому и разстался съ журналомъ. «Я Прудона глубоко уважаю, — писалъ онъ мнѣ въ Женеву, — но двумъ такимъ личностямъ, какъ его и моя, нѣтъ мѣста въ одномъ журналѣ».

Черезъ годъ Сазоновъ пристроился къ воскрешенной тогда маццинистами «Реформѣ». Главной редакціей завѣдывалъ Ламене. И тутъ не было мъ́ста двумъ великимъ людямъ. Сазоновъ поработалъ мѣсяца три и бросилъ «Реформу». Съ Прудономъ онъ, по счастью, разстался мирно, съ Ламене — въ ссорѣ. Сазоновъ обвинялъ скупого старика въ корыстномъ употребленіи редакціонныхъ денегъ. Ламене, вспомнивъ привычки клерикальной юности своей, прибѣгнулъ къ ultima ratio на Западѣ и пустилъ насчетъ Сазонова вопросъ: «Не агентъ ли онъ русскаго правительства?»

Въ послѣдній разъ я Сазонова видѣлъ въ Швейцаріи въ 1851. Онъ былъ высланъ изъ Франціи и жилъ въ Женевѣ. Это было самое сѣрое, подавляющее время, грубая реакція торжествовала вездѣ. Поколебалась вѣра Сазонова во Францію и въ близкую перемѣну министерства въ Петербургѣ. Праздная жизнь ему надоѣла, мучила его, работа не спорилась, онъ хватался за все, безъ выдержки, сердился и пилъ. Къ тому же жизнь мелкихъ тревогъ, вѣчной войны съ кредиторами, добываніе денегъ, талантъ ихъ бросать и неумѣнье распоряжаться вносили много раздраженія и печальной прозы въ ежедневное существованіе Сазонова; онъ и кутилъ уже невесело, по привычкѣ, а кутить онъ нѣкогда былъ мастеръ.

Кстати нѣсколько словъ о его домашней жизни, и именно кстати потому, что она-то и сбивалась всего больше на кутежъ и не была лишена колорита.

Въ первые годы своей парижской жизни Сазоновъ встрътился съ одной богатой вдовой, съ нею онъ еще больше втянулся въ пышную жизнь. Она убхала въ Россію, оставивъ ему на воспитаніе ихъ дочь и большія деньги. Вдова не успъла добхать до Петрополя, какъ уже ее замънила дебелая итальянка, съ голосомъ, передъ которымъ еще разъ пали бы стъны Іерихонскія.

Года черезъ два-три вдова вздумала совершенно неожиданно посѣтить друга и дочь. Итальянка поразила ее.

— Это что за особа?—спросила она, оглядывая ее съ головы до ногъ.

— Нянька при Лили, и очень хорошая.

— Ну, какъ она научитъ ее говорить по-французски съ такимъ акцентомъ?.. Это бъда. Я лучше сыщу парижанку, а ты эту отпусти.

— Mais, ma chère...

— Mais, mon cher...-и вдова взяла дочь.

Это былъ не только чувствительный, но и финансовый кризисъ. Сазоновъ былъ далеко не бъденъ. Сестры посылали ему тысячъ двадцать франковъ въ годъ дохода съ его имънья. Но, тратя безумно, онъ и теперь не думалъ уменьшать свой train, а бросился на займы. Занималъ онъ направо и налъво, бралъ у сестеръ изъ Россіи, что могъ, бралъ у друзей и враговъ, бралъ у у ростовщиковъ, у дураковъ, у русскихъ и нерусскихъ... Долго держался онъ и лавировалъ такимъ образомъ, но, наконецъ, всетаки оборвался и попалъ въ Клиши, какъ я уже упомянулъ.

Въ продолжение этого времени старшая сестра его овдовѣла. Услышавъ, что онъ въ тюрьмѣ, обѣ сестры поѣхали его выручать. Какъ всегда бываетъ, онѣ ничего не знали о житъѣ-бытъѣ Николеньки. Обѣ сестры были безъ ума отъ него, считали его за генія и ждали съ нетерпѣніемъ, когда онъ явится во всей силѣ и славѣ.

Ихъ встрѣтили разныя разочарованія, они ихъ тѣмъ больше удивили, чѣмъ меньше онѣ ожидали. На другой день утромъ, онѣ, взявши съ собой графа Хоткевича, пріятеля Сазонова, поѣхали его выкупать сюрпризомъ. Хоткевичъ оставилъ ихъ въ каретѣ и ушелъ, обѣщавши черезъ минуту явиться съ братомъ. Часъ шелъ за часомъ, Николенька не являлся... Вѣрно, такія длинныя формальности, думали дамы, скучая въ фіакрѣ... Приоѣжалъ, наконецъ, Хоткевичъ одинъ съ краснымъ лицомъ и сильнымъ виннымъ запахомъ. Онъ возвѣстилъ, что Сазоновъ сейчасъ будетъ, что онъ на прощанье съ товарищами угощаетъ ихъ виномъ и закусываетъ съ ними, что это ужъ такъ заведено. Кольнуло это немножко нѣжное сердце путешественницъ... но... но вотъ и толстый, потный, плотный Николенька бросился въ ихъ объятія,—и онѣ отправились довольныя и счастливыя домой.

Онѣ слышали что-то... объ какой-то итальянкѣ... Пламенная дочь Италіи, не устоявшая передъ сѣвернымъ геніемъ, и гиперборей, плѣненный южнымъ голосомъ, огнемъ очей... Онѣ, краснѣя и стыдясь, изъявили робкое желаніе съ ней познакомиться. Онъ согласился на все и отправился домой. Дня черезъ два сестры

.

اختيا المغا

вздумали сдѣлать второй сюрпризъ брату, который еще меньше удался перваго.

Часовъ въ 11 утра, въ жаркій день, отправились сестры взглянуть на Франческу да Рамини и ея житье-бытье съ Николенькой. Меньшая сестра отворила дверь и остановилась... Въ небольшой гостиной, покрытой коврами, сидълъ на полу въ глубокомъ неглиже Сазоновъ и съ нимъ толстая signora Р., едва прикрытая легкой блузой. Signora хохотала во всю мочь итальянскихъ легкихъ... разсказу Николеньки. Возлъ нихъ стояло ведро со льдомъ и въ немъ, склоняясь на бокъ, бутылка шампанскаго.

Что было дальше и какъ, я не знаю, но эффектъ былъ сильный и продолжительный. Меньшая сестра пріћзжала ко мнѣ совѣщаться объ этомъ событія, о которомъ она говорила съ спазмами и слезами. Я ее утѣшалъ тѣмъ, что первые дни послѣ Клиши не составляютъ норму.

За всёмъ этимъ слёдовала проза переёзда на меньшую квартиру... Камердинеръ, который мастерски подавалъ галстухъ изъ непрободаемой шелковой матеріи, въ которую изловчился вонзать булавку съ жемчужиной, былъ отпущенъ, да и сама булавка вслёдъ за нимъ, явилась въ окнѣ какого-то магазина.

Такъ прошло еще лётъ пять. Сазоновъ возвратился въ Парижъ изъ Швейцаріи, потомъ опять убхалъ изъ Парижа въ Швейцарію. Чтобъ отдѣлаться отъ дебелой итальянки, онъ изобрѣлъ самое оригинальное средство, — онъ женился на ней, потомъ разстался.

Между нами пробъжала кошка: онъ неоткровенно поступилъ со мной въ одномъ дълъ, очень дорогомъ мнъ. Я не могъ перешагнуть черезъ это.

Между тъмъ началась новая эпоха для Россіи; Сазоновъ рвался принять участіе въ ней, писалъ статьи неудававшіяся. хотъ́лъ возвратиться, и не возвращался <sup>1</sup>) и оставилъ, наконецъ, Парижъ. Полго объ немъ не было ничего слышно.

...Вдругъ какой-то русскій, прітхавшій недавно изъ Швейцарія въ Лондонъ, сказалъ мнѣ:

— Наканунѣ моего отъѣзда изъ Женевы хоронили стараго знакомаго вашего.

— Кого это?

--- Сазонова, и представьте, ни одного русскаго не было на похоронахъ.

И стукнуло сердце—будто раскаяньемъ, что я его такъ надолго оставилъ... (Писано въ 1863).

1) Его статья "О мисти Россія на всемірной выставки" напечатана въ II кн. "Полярной Звизды".

## Энгельсоны.

TT.

Онъ умеръ лётъ около десяти тому назадъ въ Жерсеѣ; за его гробомъ шла вдова, ребенокъ и коренастый, растрепанный старикъ съ крупными, рѣзкими, запущенными чертами; въ его лицѣ были зря перемѣшаны геній и безуміе, фанатизмъ и иронія, озлобленіе ветхозавѣтнаго пророка и якобинца 1793 г. Старикъ этотъ былъ Пьеръ Леру.

Она умерла въ началѣ 1865 года въ Испаніи. О ея смерти я узналъ нѣсколько мѣсяцевъ спустя.

Гдѣ ребенокъ, я не слыхалъ.

Человъкъ, о которомъ идетъ ръчь, былъ мнъ близокъ, былъ мнъ дорогъ, онъ первый обтеръ глубокія раны, когда онъ были свъжи, онъ былъ моимъ братомъ, моей сестрой. Она, врядъ зная ли что дълаетъ, отдалила его отъ меня. Онъ сталъ моимъ врагомъ...

Въсть о ея смерти опять вызвала ихъ въ памяти...

Я взялъ тетрадь, писанную мною объ нихъ въ 1859 году, и, витсто псалтыря, прочелъ ее надъ покойниками.

Долго думалъя, печатать ее или нётъ, и недавно рёшилъ, что da. Намѣреніе мое чисто, разсказъ истиненъ. Не упрекъ хочу я бросить въ ихъ могилу, а вмѣстѣ съ читателемъ еще и еще разъ прослѣдить по новымъ субъектамъ всю сложную, болѣзненную сломанность людей послѣдняго поколѣнія.

Chateau Boissiere, 31 декабря, 1865.

I.

Въ концѣ 1850 года въ Ниццу пріѣхалъ одинъ русскій съ женой. Мнѣ ихъ указали на прогулкѣ. Оба они принадлежали къ чающимъ движенія воды, онъ худой, блѣдный, чахоточный, рыжевато-бѣлокурый; она быстро увядшая красота, истомленная, полуразрушенная, измученная.

Лекарь, жившій у одной русской дамы, сказалъ мнѣ, что бѣлокурый господинъ лицеистъ, что онъ читаетъ Vom andern Ufer. что онъ былъ замъшанъ въ дълъ Петрашевскаго, и по всему тому желаетъ со мной познакомиться. Я отвъчалъ, что всегда радъ хорошему русскому, тъмъ больше лицеисту, да еще участвовавшему въ дълъ, мало мнъ извъстномъ, но которое для меня было маслиной, принесенной голубемъ въ Ноевъ ковчегъ.

Прошло нѣсколько дней, я не видаль ни лекаря, ни новаго русскаго. Вдругъ какъ-то часу въ десятомъ вечера мнѣ подали карточку, — это былъ онъ. Мы сидѣли съ Карломъ Фогтомъ въ столовой, я велѣлъ гостя просить наверхъ въ гостиную, н прежде другихъ пошелъ туда. Тамъ я засталъ его блѣднаго, дрожащаго, въ какомъ-то лихорадочномъ состояніи. Онъ едва могъ сказать свою фамилію; успокоившись немного, онъ вскочилъ со стула, бросился ко мнѣ, расцѣловалъ меня, и, прежде чѣмъ я въ свою очередь успѣлъ придти въ себя, онъ, со словами: «Такъ наконецъ-то я въ самомъ дѣлѣ вижу васъ», поцѣловалъ мою руку. — «Что съ вами? Помилуйте!» говорилъ я ему, но онъ уже плакалъ въ это время.

Я смотрѣлъ на него съ недоумѣніемъ: что это нервная распущенность или просто помѣшательство?

Извиняясь и осыпая меня комплиментами, онъ съ необыкновенной быстротой и сильной мимикой разсказалъ мнѣ, что я ему спасъ жизнь и именно вотъ какимъ образомъ. Пропадая съ тоски въ Петербургѣ, выключенный изъ лицея за какой-то вздоръ, гнушаясь службой, которую долженъ былъ принять, и не видя никакого выхода ни для себя лично, ни вообще, онъ ръшился отравиться и, за нѣсколько часовъ до исполненія своего намѣренія, пошелъ бродить безъ опредѣленной цѣли по улицамъ, зашелъ къ Излеру и взялъ книжку Отечественныхъ Записокъ. Въ ней была моя статья: «По поводу одной драмы». Чтеніе малопо малу захватило его вниманіе, ему стало легче, ему стало стыдно, что онъ такъ подчиняется горю и отчаянію, когда обние интересы растуть со всёхъ сторонъ и зовуть все молодое, все имѣющее силы, и Энгельсонъ вмѣсто яда спросилъ полбутылки мадеры, еще разъ перечиталъ статью и съ тъхъ поръ сдълался горячимъ поклонникомъ моимъ.

Онъ просидѣлъ до поздней ночи и ушелъ, прося позволенья скоро возвратиться. Сквозь его спутанную рѣчь, перерываемую отступленіями и эпизодами, можно было видѣть сильно устроенную голову, рѣзкую діалектическую способность и еще яснѣе сломанность, бросавшую его изъ одной крайности въ другую, отъ негодованья, обиженнаго горемъ и удрученнаго печалью, до ироническаго гаерства, отъ слезъ до кривлянія.

Онъ оставилъ меня подъ страннымъ впечатлѣніемъ. Сначала я ему не довѣрялъ, потомъ уставалъ отъ него, онъ какъ-то

Digitized by GOOSIC

слишкомъ дъйствовалъ на нервы, но мало-по-малу я привыкъ къ его странностямъ и былъ радъ оригинальному лицу, разрушавшему монотовную скуку, наводимую гуртовымъ большинствомъ западныхъ людей.

Энгельсонъ бездну читалъ и бездну учился, былъ лингвистъ, филологъ и вносилъ во все знакомый намъ скептицизмъ, который такъ много беретъ за боль, оставляемую имъ. Встарь объ́ немъ сказали бы, что онъ зачитался. Черезъ край возбужденная умственная дѣятельность была не по силамъ хилаго организма. Вино, которымъ онъ побѣждалъ усталь и возбуждалъ себя, раздувало его фантазію и мысли въ длинныя и яркія пасмы огня, быстро сожигая его больное тѣло.

Безпорядокъ и вино, всегдашняя, раздражительная дѣятельность ума, поразительная многосторонность и поразительная безплодность, полнѣйшая праздность, крайность страстей и крайность апатіи, несмотря на большую разницу съ нашимъ прежнимъ московскимъ складомъ, живо напоминали мнѣ былое. Опять услышались звуки не только родного языка, но родной мысли. Онъ зналъ литературные круги. Совершенно отрѣзанный тогда отъ Россіи, я съ жадностью слушалъ его разсказы.

Мы стали видаться часто, потомъ всякій вечеръ.

Жена его тоже была странное существо. Ея лицо оть натуры прекрасное было искажено невралгіями и какимъ-то тревожнымъ безпокойствомъ. Она была обрусѣлая норвежанка и говорила по русски съ легкимъ акцентомъ, который ей шелъ. Вообще она была молчаливѣе и скрытнѣе его. Домашняя жизнь ихъ шла не свѣтло; у нихъ было какъ-то нервно unheimlich, натянуто, чего-то недоставало въ ихъ жизни, что-то было лишнее въ ней, и это постоянно чувствовалось, какъ невидимое, грозное, электрическое въ воздухѣ.

Часто заставалъ я ихъ въ большой комнатѣ, бывшей ихъ спальней и пріемной въ отелѣ, въ совершеннѣйшей простраціи. Ее съ заплаканными глазами, обезсиленную въ одномъ углу; его блѣднаго, какъ мертвецъ, съ бѣлыми губами, растеряннаго, молчащаго въ другомъ... Такъ сидѣли они иногда часы цѣлые, дни цѣлые, и это въ нѣсколькихъ шагахъ отъ синяго Средиземнаго моря, отъ померанцевыхъ рощей, куда звало все—и яхонтовое небо, и яркое, шумное веселье южной жизни. Они собственно не ссорились, тутъ не было ни ревности, ни отдаленья, ни вообще уловимой причины... Онъ вдругъ вставалъ, подходилъ къ ней, становился на колѣни и, иногда съ рыданьемъ, повторялъ: «Сгубилъ я тебя, мое дитя, сгубилъ!» И она плакала и вѣрила, что онъ ее сгубилъ. «Когда же я, наконецъ, умру и оставлю его на свободѣ»—говорила она мнѣ.

Все это было для меня ново, и мнѣ ихъ было до того жаль, что хотѣлось съ ними плакать и пуще всего сказать имъ: «Да полноте, полноте, — вы вовсе не такъ несчастны и не такъ дурны. вы оба славные люди, возьмемте лодку и размыкаемъ горе по синему морю», — я это и дѣлалъ иногда, и мнѣ удавалось ихъ увозить отъ самихъ себя. Но за ночь пароксизмъ возвращался... Они какъ-то надразнили другъ друга и стояли въ такомъ раздражительномъ импасѣ, что пустѣйшее слово нарушало согласіе н снова вызывало какихъ-то фурій со дна ихъ сердца.

Иной разъ мнѣ казалось, что безпрерывно растравляя свон раны, они въ этой боли находятъ какое-то жгучее наслаждене, что это взаимное разъёданье сдёлалось имъ необходимо, какъ водга или пикули. Но, по несчастью, организмъ у обоихъ началъ явеуставать, они быстро неслись въ домъ умалишенныхъ или въ могилу.

Натура ея, вовсе не бездарная, но невыработанная и въ то же время испорченная, была гораздо сложнѣе и въ нѣкоторомъ смыслѣ гораздо выносливѣе и сильнѣе его. Къ тому же въ ней не было ни тѣни единства, послѣдовательности, той несчастной послѣдовательности, которая у него оставалась въ самыхъ вопікщихъ крайностяхъ и въ самыхъ крутыхъ противорѣчіяхъ. Въ ней рядомъ съ отчаяніемъ, съ желаніемъ умереть, съ привычкой ныть и изнывать, была и жажда свѣтскихъ наслажденій, и затаенное кокетство, любовь къ нарядамъ и роскоши, отвергаемая какъ-то преднамѣренно, на зло себѣ. Она всегда была одѣта къ лицу и со вкусомъ.

Ей хотёлось быть женщиной свободной по тогдашнимъ понятіямъ и огромнымъ, оригинальнымъ психическимъ несчастіемъ, въ смыслъ героинь Ж. Зандъ... Но ее, какъ гиря, стягивала прежняя, привычная, традиціональная жизнь совсёмъ въ иную сферу.

То, что составляло поэзію Энгельсона и много выкупало его недостатковъ, то, что ему самому служило выходомъ, того она не понимала. Она не могла слёдовать за его скачущей мыслію, за его быстрыми переходами отъ отчаянія къ остротамъ и хохоту, отъ откровеннаго смёха къ откровеннымъ слезамъ. Она отставала, теряла связь, терялась... Для нея были непонятны каррикатурные профили печальныхъ мыслей его.

Когда Энгельсонъ, послё цёлаго запаса каламбуровъ и шалостей, передразниваній, больше и больше монтируясь, дёлалъ цёлыя драматическія представленія, отъ которыхъ нельзя было не хохотать до упаду, она уходила съ озлобленіемъ изъ комнаты, ее оскорбляло «неприличное поведеніе его при постороннихъ.» Овъ обыкновенно примѣчалъ это, и такъ какъ его нельзя было ня-

чёмъ остановить, когда онъ закусывалъ удила, то онъ вдвое дурачился и потомъ вальсировалъ съ ней и спрашивалъ ее съ горящими щеками и покрытый потомъ: «Ach mein lieber Gott, Alexandra Christianovna, war es denn nicht respectabel?» Она плакала вдвое, онъ вдругъ мёнялся, дёлался мраченъ и morose, пилъ рюмку за рюмкой коньякъ и уходилъ домой или просто засыпалъ на диванѣ.

На другой день миѣ приходилось мирить, улаживать и онъ такъ отъ души цѣловалъ ея руки, и такъ смѣшно просилъ отпущеніе грѣха, что она сама иногда не могла удержаться и смѣялась вмѣстѣ съ нами.

Комическій таланть Энгельсона быль несомнёнень, огромень; до такой *кокости* никогда не доходиль Левассорь, развё Грассо вь лучшихь своихь созданіяхь, да Горбуновь вь нёкоторыхь разсказахь. Къ тому же половина была импровизирована, онъ добавляль, измёняль, придерживаясь одной рамы. Если-бъ онъ хотёль развить въ себё эту способность и привести ее въ порядокъ, онъ навёрное заняль бы одно изъ первыхъ мёсть въ ряду злыхх комиковь, но Энгельсонъ ничего не развиль въ себё и ничего не привелъ въ порядокъ. Дикіс и полные силъ побёги талантовъ росли и глохли въ неустоявшейся душё его — и оть домашнихъ тревогь, отнимавшихъ половину времени, и отъ хватанья за все на свётё, отъ филологіи и химіи до политической экономіи и философіи. Въ этомъ смыслё Энгельсонъ былъ чисто русскій человёкъ, несмотря на то, что отецъ его былъ финляндскаго происхожденія.

Но изъ того, что ломанье и кривлянье Энгельсона возмущало его жену, не слёдуеть, чтобъ въ ней самой было больше спётости и гармоніи; совсёмъ напротивъ, у нея въ головё былъ дъйствительной безпорядокъ, разрушавшій всякій строй, всякую послёдовательность и дёлавшій ее неуловимой. Я на ней на первой изучилъ, какъ мало можно взять логикой въ споръ съ женщиной, особенно когда споръ въ практическихъ сферахъ. Въ Энгельсонѣ неустройство напоминало безпорядокъ послѣ пожара, послѣ похоронъ, пожалуй, послѣ преступленія, а въ ней-неприбранную комнату, въ которой все разбросано зря: дътскія куклы, вънчальное платье, молитвенникъ, романъ Ж.-Зандъ, туфли, цвъты, тарелки. Въ ея полусознанныхъ мысляхъ и полуподорванныхъ върованіяхъ, въ притязаніяхъ на невозможную свободу и въ зависимости отъ привычныхъ внѣшнихъ цѣцей. было что-то восьмильтнее, восемнадцатильтнее, восьмидесятилѣтнее. Много разъ говорилъ я это ей самой; и странное дѣло, даже лицо ея преждевременно завяло, казалось старымъ отъ от-

А. И. Герценъ, т. Ш.

14

Во внутренномъ хаосѣ ея былъ кругомъ виноватъ Энгельсонъ.

Его жена была избалованнымъ ребенкомъ своей матери, которая не чаяла въ ней души; за нее посватался, когда ей было лёть восемнадцать, пожилой, флегматическій чиновникъ изъ шведовъ. Въ минуту досады и ребяческаго каприза на мать, она согласилась выйдти за него. Ей хотѣлось сѣсть хозяйкой и быть своей госпожей.

Когда медовый мѣсяцъ воли, визитовъ, нарядовъ прошелъ, новобрачной стало невыносимо скучно; мужъ, несмотря на то, что тщательно сохранялъ респектабельность, возилъ ее въ театръ и дѣлалъ чайные вечера, ей опротивѣлъ; она побилась съ нимъ года три-четыре, устала и уѣхала къ матери. Они развелись. Мать умерла и она осталась одна, съ здоровьемъ, преждевременно разрушеннымъ въ борьбѣ съ нелѣпымъ бракомъ, съ пустотой, съ голодомъ въ сердцѣ, съ празднымъ умомъ, страдающая, печальная.

Въ это время Энгельсонъ былъ исключенъ изъ лицея. Нервный, раздражительный, съ страстной потребностью любви, съ болѣзненнымъ недовѣріемъ къ себѣ, снѣдаемый самолюбіемъ... Онъ познакомился съ ней еще при жизни матери и сблизился послѣ ея смерти. Мудрено было бы, если-бъ онъ не влюбился въ нее. Надолго ли, или нѣтъ, но онъ долженъ былъ полюбить ее сильно. Къ этому вело все... и то, что она была женщина безъ мужа, вдова и не вдова, невѣста и не невѣста, и то, что она томилась чѣмъ-то, была влюблена въ другого и мучилась своей любовью. Этотъ другой былъ энергическій молодой человѣкъ, офицеръ и литераторъ, но отчаянный игрокъ. Они поссорились за эту неистовую страсть къ игрѣ,—онъ впослѣдствіи застрѣлился.

Энгельсонъ не отходилъ отъ нея, онъ утѣшалъ ее, смѣшилъ, занималъ. Это была цервая и послѣдняя любовь его. Ей хотѣлось учиться или, лучше, знать не учась; онъ взялся быть ея менторомъ,—она просила книгъ.

Первою книгою, которую Энгельсонъ ей далъ, была «Das Wesen des Christentum's», Фейербаха. Себя онъ сдълалъ комментаторомъ и ежедневно изъ-подъ ногъ своей Элоизы, не умъвшей ступить на землю отъ китайскихъ башмаковъ стараго воспитанія, выдергивалъ скамейку, на которой она кой-какъ могла не потерять равновъсія...

Освобожденіе отъ традиціонной морали, сказалъ Гёте, никогда не ведетъ къ добру безъ укръпившейся мысли; дъйствительно, одинъ разумъ достоинъ смънять религію долга.

Энгельсонъ попробовалъ женщину, спавшую непробуднымъ сномъ нравственной безпечности, убаюканную традиціями и грезившую все, что грезить слегка христіанская, слегка романтическая, слегка моральная, патріархальная душа, воспитать сразу, по методѣ англійскихъ нянекъ, которыя кричащему отъ боли въ животѣ ребенку наливаютъ въ ротъ рюмку водки. Въ ея незрѣлыя дѣтскія понятія онъ бросилъ разъѣдающій ферментъ, съ которымъ мужчины рѣдко умѣютъ справиться, съ которымъ онъ самъ не справился, а только понялъ его.

Ошеломленная ниспроверженіемъ всѣхъ нравственныхъ понятій, всѣхъ религіозныхъ вѣрованій и находя у самого Энгельсона одно сомнѣніе, одно отрицанье прежняго и одну иронію, она потеряла послѣдній компасъ, послѣдній руль, и пошла, какъ пущенная въ море лодка, безъ кормила, вертясь и блуждая. Балансъ, выработанный самой жизнью, держащійся—какъ въ маятникѣ противуположными пластинками—нелѣпостями, исключающими другъ друга и держащими на этомъ,—былъ нарушенъ.

Она бросилась на чтеніе съ яростью, понимала, не понимая, и примѣшивая къ философіи нянюшекъ философію Гегеля, къ экономическимъ понятіямъ чопорнаго хозяйства — сентиментальный соціализмъ. При всемъ этомъ здоровье шло хуже, скука, тоска не проходили, она чахла, томилась, смертельно хотѣла ѣхать за границу и боялась какихъ-то преслѣдованій и враговъ.

Послѣ долгой борьбы, собравши всѣ силы, Энгельсонъ сказалъ ей: «Вы хотите путешествовать, какъ вы доѣдете однѣ?.. Вамъ надѣлаютъ бездну непріятностей, вы потеряетесь безъ друга, безъ защитника, который имѣлъ бы право васъ защищать. Вы знаете, что за васъ я отдамъ мою жизнь... Отдайте мнѣ вашу руку,—я васъ буду беречь, покоить, сторожить... я буду ваша мать, вашъ отецъ, ваша нянька и мужъ только передъ закономъ. Я буду съ вами—близко васъ...»

Такъ говорилъ человъкъ моложе тридцати лѣтъ, страстно любившій. Она была тронута и приняла его мужемъ безусловно. Черезъ нѣкоторое время они уѣхали въ чужіе края.

Таково было прошедшее моихъ новыхъ знакомыхъ. Когда Энгельсонъ все это разсказалъ мнѣ, когда онъ горько жаловался, что бракъ этотъ загубилъ ихъ обоихъ, и я самъ видѣлъ, какъ они изнывали въ какомъ-то нравственномъ угарѣ, который они преднамѣренно вздували, я убѣдился, что несчастье ихъ состоитъ въ томъ, что они слишкомъ мало знали другъ друга прежде, слишкомъ тѣсно придвинулись теперь, слишкомъ свели всю жизнь на личный лиризмъ, слишкомъ вѣрятъ, что они мужъ и жена. Если-бъ они могли разъѣхаться,... каждый вздохнулъ бы на свободѣ, успокоился бы, а, можетъ, и вновь расцвѣлъ бы.

14\*

Время показало бы, въ самомъ ли дълъ они такъ нужны другъ для друга; во всякомъ случаъ горячка была бы прервана безъ катастрофы. Я не скрывалъ моего мнънія отъ Энгельсона; онъ соглашался со мной, но все это былъ миражъ, въ сущности у него не было силы ее оставить, у нея—броситься въ море... Они тайно хотпъли остаться при канунъ этихъ ръшеній, не приводя ихъ въ исполненіе.

Мнѣніе мое было слишкомъ просто и здорово, чтобъ быть вѣрнымъ въ отношеніи къ такимъ сложно патологическимъ субъектамъ и къ такимъ больнымъ нервамъ.

## II.

Типъ, къ которому принадлежалъ Энгельсонъ, былъ тогда для меня довольно новъ. Въ началѣ сороковыхъ годовъ я видѣлъ только его зачатки. Онъ развился въ Петербургѣ подъ конецъ карьеры Бѣлинскаго и сложился послѣ меня до появленія Чернышевскаго. Это типъ истрашевцевъ и ихъ друзей. Кругъ этотъ составляли люди молодые, даровитые, чрезвычайно умные и чрезвычайно образованные, но нервные, болѣзненные и поломанные. Въ ихъ числѣ не было ни кричащихъ бездарностей, ни пишущихъ безграмотностей, — это явленія совсѣмъ другого времени, но въ нихъ было что-то испорчено, повреждено.

Петрашевцы ринулись горячо и смёло на дёятельность и удивили всю Россію «Словаремъ иностранныхъ словъ». Наслёдники сильно возбужденной умственной дёятельности сороковыхъ годовъ, они прямо изъ нёмецкой философіи шли въ фалангу Фурье, въ послёдователи Конта.

Окруженные дрянными и мелкими людьми, гордые вниманіемъ полиціи и сознаніемъ своего превосходства, при самомъ выходѣ изъ школы, они слишкомъ дорого оцѣнили свой отрицательный подвигь, или, лучше, свой подвигь въ возможности. Отсюда безмѣрное самолюбіе. Не то здоровое, молодое самолюбіе, идущее юношѣ, мечтающему о великой будущности, идущее мужу въ полной силѣ и въ полной дѣятельности, не то, которое въ былыя времена заставляло людей совершать чудеса отваги, выносить цѣпи и смерть изъ желанія славы, но, напротивъ, самолюбіе болѣзненное, мѣшающее всякому дѣлу огромностью притязаній, раздражительное, обидчивое, самонадѣянное до дерзости и въ то же время неувѣренное въ себѣ.

Между ихъ запросомъ и оцѣнкой ближнихъ несоразмѣрность

Digitized by GOOG

была велика. Общество не принимаеть векселей на будущее, а требуеть готовую работу за свое наличное признаніе. Труда и выдержки у нихъ было мало, того и другого хватило только для пониманья, для усвоенья разработаннаго другими. Они хотѣли жатвы за намѣреніе сѣять и вѣнковъ за то, что у нихъ закормы были полны. «Обидное непризнаніе общества» ихъ мучило и доводило до несправедливости къ другимъ, до отчаянія и Fratzenhaftigkeit.

На Энгельсонъ я изучилъ разницу этого поколънія съ нашимъ. Впослъдствіи я встръчалъ много людей не столько талантливыхъ, не столько развитыхъ, но съ тъмъ же видовымъ болюзненнымъ надломомъ по всъмъ суставамъ.

Пивиться напобно, какъ зпоровыя силы, сломавшись, все-же уцёлёли. Кто не знаеть знаменитую инструкцію учителямъ кадетскихъ корпусовъ? Вся система казеннаго воспитанія состояла въ внушения религия слёпого повиновения, велущей къ власти. какъ къ своей наградъ. Молодыя чувства, лучистыя по натуръ, были грубо оттёсняемы внутрь, замёняемы честолюбіемъ и ревнивымъ, завистливымъ соревнованіемъ. Что не погибло, вышло больное, сумасшедшее... Витств съ жгучимъ самолюбіемъ прививалась какая-то обезкураженность, сознание безсилия, усталь перепъ работой. Молодые люди становились инохондриками, подозрительными, усталыми, не имъя двадцати лътъ отроду. Они всѣ были заражены страстью самонаблюденія, самоизслѣдованія, самообвиненія, они тшательно пов'дяли свои психическія явленія и любили безконечныя исповёди и разсказы о нервныхъ событіяхъ своей жизни. Мнё впослёдствій случалось часто имёть на духу не только мужчинъ, но и женщинъ, принадлежавшихъ къ той же категоріи. Вглядываясь съ участіемъ въ ихъ покаянія, въ ихъ психическія себя-бичеванія, доходившія до клеветы на себя, я, наконецъ, убъдился потомъ, что все это одна изъ формъ того же самолюбія. Стоило вмѣсто возраженья и состраданья согласиться съ кающимся, чтобъ увидъть, какъ легко **VЯЗВЛЯЕМЫ И КАКЪ** безпошално мстительны эти магдалины обоихъ половъ. Вы передъ ними, какъ христіанскій священникъ передъ сильными міра сего, имѣете только право торжественно отпускать грёхи и молчать.

У этихъ нервныхъ людей, чрезвычайно обидчивыхъ, содрогавшихся, какъ мимоза, при всякомъ чуть неловкомъ прикосновеніи, была, съ своей стороны, непостижимая жесткость слова. Вообще, когда дѣло шло объ отместкѣ, выраженія не мѣрились, страшный эстетическій недостатокъ, выражающій глубокое презрѣніе къ лицу и оскорбительную снисходительность къ себѣ. Необузданность эта идетъ у насъ изъ помѣщичьихъ домовъ, канцеляріи и казармъ, но какъ же она уцѣлѣла, развилась у новаго поколѣнія, перескакивая черезъ наше? Это психологическая задача.

Въ прежнихъ студентскихъ кружкахъ бранились громко, спорили запальчиво и грубо, но въ самой пущей брани кой-что оставалось внѣ битвы... Для нашихъ нервныхъ людей—энгельсоновскаго поколѣнія—этого завѣтнаго мѣста не существовало, они не считали нужнымъ себя сдерживать; для пустой и мимолетной мести, для одержанія верха въ спорѣ не щадили ничего и я часто съ ужасомъ и удивленіемъ видѣлъ, какъ они, начиная съ самого Энгельсона, бросали безъ малѣйшей жалости драгоцѣннѣйшія жемчужины въ ѣдкій растворъ и плакали потомъ. Съ перемѣной нервнаго тока начинаются раскаянія, вымаливаніе прощенья у поруганнаго кумира. Небрезгливые, они выливали нечистоты въ тотъ же сосудъ, изъ котораго пили.

Раскаянія ихъ бывали искренни, но не предупреждали повтореній. Какая-то пружина, умъряющая дъйствіе колесъ и направляющая ихъ, у нихъ сломана; колеса вертятся съ удесятеренной быстротой, ничего не производя, но ломая машину; гармоническое сочетаніе нарушено, эстетическая мъра потеряна, — съ ними жить нельзя, имъ самимъ съ этимъ жить нельзя.

Счастья для нихъ не существовало, они не умѣли его беречь. При малѣйшемъ поводѣ они давали безчеловѣчный отпоръ и обращались грубо со всѣмъ близкимъ. Ироніей они не меньше губили и портили въ жизни, чѣмъ нѣмцы приторной сентиментальностью. Странно, люди эти жадно хотятъ быть любимыми, ищутъ наслажденія и, когда подносятъ ко рту чашу, какой-то злой духъ толкаетъ ихъ подъ руку, вино льется наземь и запальчивостью отброшенная чаша валяется въ грязи.

## III.

Энгельсоны вскор'в убхали въ Римъ и Неаполь; они хот'вли остаться тамъ м'всяцевъ шесть и возвратились черезъ шесть нед'вль. Ничего не видавши, они таскали свою скуку по Италіи, мыкали свое горе въ Римъ, грустили въ Неаполъ и, наконецъ, р'вшились тхать обратно въ Ниццу, «къ вамъ на леченье»— писалъ онъ мнъ изъ Генуи.

Мрачное расположение ихъ выросло во время ихъ отсутствия. Къ нервному разстройству прибавились размолвки, принимавшия все больше и больше озлобленный, желчевой характеръ. Энгель-

сонъ былъ виноватъ въ необузданности словъ, въ жесткихъ выраженіяхъ, но вызывала ихъ всегда она, вызывала преднамѣренно, съ затаенной колкостью и съ особеннымъ успѣхомъ въ самыя добродушныя минуты его; забыться онъ не могъ ни на минуту.

Молчать Энгельсонъ вовсе не умѣлъ, говорить со мною облегчало его и потому онъ мнѣ разсказывалъ все, даже больше, чѣмъ нужно, мнѣ было неловко; я чувствовалъ, что не могу быть съ ними такъ откровененъ, какъ они со мной. Ему говорить было легко, его на время успокоивала высказанная жалоба, — меня нѣть.

Разъ, сидя со мной въ небольшой тавернѣ, Энгельсонъ сказалъ, что онъ обезсилился въ ежедневной борьбѣ, что выхода изъ нея нѣтъ, что снова мысль о прекращеніи своего существованія ему представляется послѣднимъ спасеніемъ... При его нервной необузданности можно было ждать, что если, наконецъ, ему попадется пистолетъ или склянка яда, то онъ когда-нибудь и попробуетъ то или другое...

Мнѣ было жаль его. И оба они были жалки. Она могла бы быть счастливой женщиной, будь она замужемъ за человѣкомъ свѣтлаго нрава, который умѣлъ бы ее тихо развивать, весело веселиться и въ случаѣ нужды дѣйствовать не только убѣжденіемъ, но и авторитетомъ—авторитетомъ серьезнымъ, безъ ироніи. Есть несовершеннолѣтнія натуры, которыя не могутъ себя вести сами, такъ, какъ есть лимфатическія сложенія, которымъ необходимъ корсетъ, чтобъ позвоночный столбъ не гнулся.

Пока я думалъ объ этомъ, Энгельсонъ, продолжая свой разсказъ, самъ пришелъ къ тому же заключенію. «Женщина эта меня не любитъ,—говорилъ онъ, —да и не можетъ любить; то, что она понимаетъ во мнѣ и ищетъ, скверно, а что во мнѣ естъ хорошаго—для нея китайская грамота; она испорчена буржуазностью, съ своимъ внѣшнимъ respectabilitët'омъ, съ мелкимъ фамилизмомъ; мы замучимъ другъ друга, это для меня ясно».

Мнѣ казалось, что если мужчина можеть такимъ образомъ говорить о близкой женщинѣ, то главная связь между ними разорвана. А потому я признался ему, что, давно съ глубокимъ участіемъ слѣдя за ихъ жизнью, часто задавалъ себѣ вопросъ, зачѣмъ они живуть вмѣстѣ?

— У вашей жены тоска по Петербургу, по братьямъ, по старой нянюшкѣ,—отчего вы не устроите, чтобъ она ѣхала домой, а вы бы остались здѣсь?.

— Тысячу разъ думалъ я объ этомъ, я только этого и хочу, но, во-первыхъ, ей не съ кѣмъ ѣхать, а во-вторыхъ. она въ Петербургѣ пропадаетъ съ тоски. — Да, вѣдь, она и здѣсь пропадеть съ тоски. Что не съ кѣмъ послать,—это воспоминанія нашихъ барскихъ затѣй; вы можете проводить вашу жену до парохода въ Штетинъ, а пароходъ самъ дорогу найдетъ. Если у васъ нѣтъ денегъ, я вамъ дамъ взаймы.

- Вы правы, и я это сдѣлаю непремѣнно. Мнѣ больно, мнѣ жаль ее, все, что было во мнѣ любви, положилъ я на ея голову; я въ ней искалъ не только жены, но существо, которое я хотѣлъ развивать, воспитывать по своей фантазіи, я думалъ. что она будетъ моимъ ребенкомъ,—задача была не по силамъ: да и кто же зналъ, сколько противодѣйствій я найду, сколько упрямства? Онъ помолчалъ и потомъ добавилъ:--Сказать вамъ всю мою мысль,—ей надобно другого мужа... Если-бъ нашелся человѣкъ достойный ея, котораго бы она полюбила, я сдалъ бы ее съ рукъ на руки и мы оба выздоровѣли бы, — это важнѣе Петербурга.

Я все это принималь au pied de la lettre. Что онъ быль искренень, въ этомъ нѣть сомнѣнія; туть-то и лежить загвоздка этихъ подвижныхъ, не владѣющихъ собой организацій, онѣ могутъ, какъ хорошіе актеры, выграться въ разныя роли и до того съ ними сродниться, что картонный кинжалъ имъ кажется настоящимъ, и они льють истинныя слезы о «Гекубѣ».

Мы тогда жили вмёстё въ С.-Еленъ. Дни два спустя послѣ моего разговора съ Энгельсономъ, поздно вечеромъ вошла ш-ше Энгельсонъ въ гостиную, со свѣчой въ рукѣ и съ заплаканнымъ лицомъ; поставила свѣчу на столъ и сказала, что желаетъ поговорить со мной. Мы сѣли... Послѣ небольшой и неясной прелюдіи о судьбѣ, которая ее преслѣдуеть, о несчастномъ характерѣ Энгельсона и ея самой, она объявила, что рѣшилась возвратиться въ Петербургъ, и не знаетъ, какъ это сдѣлать: «вы однр имѣете на него вліяніе, уговорите его меня въ самомъ дълю отпустить; я знаю, что онъ въ минуты досады на словахъ готовъ меня сейчасъ посадить въ почтовую карету, но все это на словахъ. Уговорите его, спасите насъ обоихъ и дайте слово первое время походить за нимъ, похолить его... ему будетъ тяжело, онъ больной, нервный человѣкъ», и она, снова рыдая, покрыла лицо платкомъ.

Въ глубину горести ея я не върилъ, но очень хорошо понялъ, какого я далъ маху, говоря откровенно съ Энгельсономъ; для меня было ясно, что онъ передалъ ей нашъ разговоръ.

Выбора мнѣ не оставалось, я повторилъ свои слова, смягчивши ихъ въ формѣ. Она встала, поблагодарила меня и прибавила, что если она не поѣдетъ, то бросится въ море, что она вечеромъ сожгла многія бумаги и желаетъ мнѣ поручить какія-то

- 217 -

другія въ запечатанномъ пакетѣ. Мнѣ стало ясно, что и она вовсе не такъ страстно хочетъ ѣхать, а хочеть, по какому-то капризному баловству, тянуться и исходить грустью. Сверхъ того, я увидѣлъ, что если она колеблется безъ всякаго рѣшенія, то онъ и не колеблется, а вовсе не хочетъ, чтобъ она ѣхала. Она надъ нимъ имѣла большую власть, она знала это и, основываясь на ней, дозволяла ему бѣситься, покрывать пѣной удила, становиться на дыбы, зная, что бунтуй онъ, какъ хочешь, дѣло пойдетъ не по его волю, а по ея.

Совѣта моего она мнѣ никогда не прощала, она боялась моего вліянія, хотя и имѣла явное доказательство моего безсилія.

Дней десять не было рѣчи объ отъѣздѣ. Потомъ пошли періодическія схватки. Въ недѣлю разъ или два она являлась съ заплаканными глазами, объявляла, что теперь все кончено, что завтра она будетъ собираться въ Петербургъ или на дно морское. Энгельсонъ выходилъ изъ своей комнаты съ зеленымъ лицомъ, съ судорожнымъ подергиваніемъ и дрожащими руками, онъ исчезалъ часовъ на десять и возвращался запыленный, усталый и сильно выпившій, носилъ визировать пассъ или брать пропускъ въ Геную, потомъ все утихало и приходило въ обыкновенное русло.

Наружно т-те Энгельсонъ со мною совершенно примирилась, но съ этого времени у ней началось слагаться что-то въ родѣ ненависти ко мнѣ. Прежде она спорила со мной, сердилась, не скрывая... теперь она стала необыкновенно любезна. Она досадовала, что я кое-что разглядѣлъ, что я не умилялся передъ ея трагической судьбой, не принималъ ее за несчастную жертву, а глядѣлъ на нее, какъ на капризную больную, что я не только не сдѣлался платоническимъ соплакальщикомъ ея, а сомнѣвался, не наслажденіе ли вмѣсто горести доставляютъ ей слезы, душераздирательныя сцены, объясненія въ нѣсколько часовъ и пр., и пр.

Время шло и исподволь многое измѣнилось. Она съ быстротою, которая только встрѣчается у нервныхъ больныхъ, поздоровѣла, сдѣлалась веселѣе, стала еще внимательнѣе къ туалету, и хотя самые вздорные поводы снова приводили къ прежнимъ сценамъ между нею и Энгельсономъ, къ прощанью Сократа передъ цикутой и къ готовности идти по слѣдамъ Сафо въ пучину морскую, но въ суммѣ дѣла шли лучше. Вѣчно полулежащая отъ слабости, вѣчно утомленная женщина выпрямилась, какъ Сикстъ V, стала полнѣть и до того, что разъ бѣдный Коля, сидя за обѣдомъ и глядя на ея полную грудь, сказалъ, покачивая головой: «Sehr viel Milch!».

Видно было, что новый интересъ занялъ ея жизнь, что что-то

разбудило ее отъ болѣзненной летаргіи. Съ тѣхъ поръ, какъ мы объяснились съ ней, она начала упорную игру, обдумывая всякій ходъ, не хуже игроковъ du café Régent, и терпѣливо поправляя ошибки. Иногда она измѣняла себѣ, дѣлала промахи, увлекалась въ ту или другую сторону, но съ постоянствомъ возвращалась къ прежнему плану. Планъ этотъ шелъ уже дальше закрѣпленія въ свою власть Энгельсона, дальше отместки мнѣ; онъ состоялъ въ томъ, чтобъ завладѣть всѣми нами, всѣмъ домомъ и, пользуясь усиливающейся болѣзнью Natalie, взять въ свои руки воспитанie, всю жизнь; si non — non, т. е., въ противномъ случаѣ разорвать во чтсбъ ни стало мою связь съ Энгельсономъ.

Но прежде чёмъ она достигла послёдняго результата, игра представляла много ходовъ очень трудныхъ, тяжелыхъ уступокъ, кошачьей тактики и большого выжиданія; многое она сдёлала, но не все. Безконечная болтовня Энгельсона мёшала ей столько же, сколько мои раскрытые глаза.

На лучшее могла бы она употребить ту энергію, ту силу, ту настойчивость, которую она потратила на свой хитросплетенный замыселъ... Но личности и самолюбія пьянять, и, вступая въ темную игру страстей, трудно остановиться и трудно что-нибудь разглядѣть. Обыкновенно свѣтъ вносится въ комнату на шумъ уже совершившагося преступленія, т. е., когда, съ одной стороны, неисправимая бѣда, съ другой, угрызеніе совѣсти.

... О несчастіяхъ, обрушившихся на меня въ 1851 и 1852 годахъ, я говорю въ другомъ мѣстѣ. Энгельсонъ много облегченія внесъ въ мою печальную жизнь. Мы съ нимъ долго прожили бы возлѣ кладбищъ, но безпокойное самолюбіе его жены не пощадило и траура.

Нѣсколько недѣль послѣ похоронъ Энгельсонъ, печальный, встревоженный, видимо нехотя и видимо не отъ себя, спросилъ меня, не думаю ли я поручить его женѣ воспитаніе моихъ дѣтей?

Я отвѣчалъ, что дѣти, кромѣ моего сына, поѣдуть въ Парижъ съ Марьей Каспаровной, и что я откровенно ему признаюсь, что его предложенія принять не могу.

Отвѣтъ мой огорчилъ его, огорчать его мнѣ было больно.

— Скажите мнѣ, положивши руку на сердце, считаете ли вы вашу жену способной воспитывать дѣтей?..

IV.

— Нѣтъ, отвѣчалъ въ свою очередь Энгельсонъ, но... но, можетъ, это planche de salut для нея; она все-таки страдаетъ какъ прежде, а тутъ ваше довѣріе, новый долгъ.

— Ну, а какъ опыть не удастся?

- Вы правы, не будемъ говорить объ этомъ, а тяжело.

Энгельсонъ былъ дъ́йствительно согласенъ со мной и замолчалъ. Но она не ожидала такого простого отвъта; уступить на этомъ вопросъ я не могъ, она не хотъла, и внъ себя отъ досады, тотчасъ ръ́шилась увезти Энгельсона изъ Ниццы. Дня черезъ три онъ объявилъ мнъ, что ъ́детъ въ Геную.

- Что съ вами, спросилъ я, и за что же такъ скоро?

— Да что, вы видите сами, жена не ладить ни съ вами, ни съ вашими друзьями, я ужъ рѣшился... да оно, можеть, и лучше. И черевъ день они уѣхали.

А потомъ уёхалъ я изъ Ниццы. Въ Генуѣ, проёздомъ, мы встрѣтились мирно. Окруженная нашими друзьями, въ числѣ когорыхъ былъ Медичи, Пизакане, Козенцъ, Мордини, она казалась спокойнѣе и здоровѣе. Но тѣмъ не меньше она не могла пропустить ни одного случая, чтобъ не кольнуть меня самымъ злымъ образомъ. Я отходилъ, молчалъ, это не помогало. Даже когда я уѣхалъ въ Лугано, она продолжала свои отравленныя petits points, и это въ рѣдкихъ припискахъ къ письмамъ мужа, какъ будто съ его «визой».

Наконецъ, булавочные уколы въ такое время, когда я весь былъ задавленъ болью и горемъ, вывели меня изъ териъня. Я иъ ничъмъ не заслужилъ, ничъмъ не вызвалъ. На одну изъ зъихъ приписокъ, въ которей говорилось о томъ, какъ дорого еще Энгельсонъ поплатится за то, что беззавътно отдается друзьямъ, не зная, что они для него ничего не сдълаютъ, —я написалъ Энгельсону, что пора положить этому предълъ.

«Я не понимаю, писалъя, за что ваша жена сердится на меня? Если за то, что я не отдалъ ей моихъ дътей, то врядъ ли она права?». Я напомнилъ ему нашъ послъдній разговоръ и прибавилъ: «Мы знаемъ, что Сатурнъ влъ своихъ дътей, но чтобъ кто-нибудь благодарилъ своихъ друзей за ихъ участіе дътскимъ воспитаніемъ, это неслыханно».

Этой выходки она мнѣ не простила, но, что гораздо удивительнѣе, и онъ не простилъ, хотя сначала не показалъ вовсе вида... а попрекнулъ меня этими словами черезъ годы...

Я убхалъ въ Лондонъ, Энгельсонъ поселился на зиму въ Женевѣ, потомъ перебрался въ Парижъ <sup>1</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ этому времени относится рядъ очень замъчательныхъ его писемъ, изъ которыхъ вначительную часть я думаю когда-нибудь напечатать.

Пословицу: «Кто на морѣ не бывалъ, тотъ Богу не молился», можно такъ передблать: женщина, у которой дбтей не бывало, не знаеть безкорыстной преданности, и это особенно относится къ замужнимъ женщинамъ; бездътность у нихъ развиваеть почти всегда грубый эгонзмъ, разумбется, если по дорогѣ не спасеть какой-нибудь общій интересь. Старая діва имбеть какія-то посъдъвшія стремленія, мягчащія ее, она все еще ищеть и все надвется; но женщина безъ двтей и съ мужемъ въ гавани, она благополучно прібхала, сначала инстинктивно погрустила о томъ, что дётей нёть, потомъ успокоилась и живеть въ свое удовольствіе, а если и оно не удается, въ свое горе, или въ чье-нибудь неудовольствіе, въ чье-нибудь горе — хоть горничной. Рожденіе ребенка можеть ее спасти. Ребенокъ пріучаеть мать къ жертвѣ, къ подчиненію воли, къ страстной тратъ времени не на себя, п отучаеть отъ всякой внёшней награды, признанія, спасиба. Мать съ ребенкомъ не считается, она ничего не требуетъ отъ него, --кромѣ здоровья, аппетита, сна и его улыбки. Ребенокъ, не выводя женщины изъ дому, превращаеть ее въ гражданское лицо.

Совсёмъ не то, когда бездётной женщинё въ домъ попадается почему бы то ни было чужой ребенокъ, да еще по какой-нибудь необходимости. Она будетъ, пожалуй, наряжать его, играть съ нимъ, но когда ей хочется; она будетъ баловать его, но по своему, во всёхъ другихъ случаяхъ ребенокъ будетъ напрасно стучаться въ окоченѣлое или ожирѣвшее сердце. Словомъ, ребенокъ можетъ навѣрное разсчитывать на всѣ льготы и холенья, которыя дѣлаютъ шпицу, канарейкѣ,—но не больше.

У одного изъ нашихъ близкихъ знакомыхъ была дочь, родившаяся отъ одной молодой вдовы. Въ видахъ замужества матери, ребенка хотѣли увезти и украли во время отсутствія отца. Послѣ долгихъ розысковъ дѣвочку нашли; но отецъ, изгнанный изъ Франціи, не могъ за ней пріѣхать въ Парижъ, да и къ тому же не имѣлъ денегъ. Не зная, куда дѣть ее, онъ попросилъ Энгельсона взять ее на первое время. Энгельсонъ согласился, но очень скоро раскаялся. Дѣвочка шалила и, вѣроятно, очень много, взявъ въ расчетъ ея неправильное воспитаніе; но все-же она шалила, какъ пятилѣтній ребенокъ, и не съ гуманнымъ пониманьемъ Энгельсона можно было опрокинуться на дѣвочку за шалости. Да и бѣда была не въ томъ, что она шалила: она

Digitized by Google

V.

- 220 -

мъшала и пуще всего не ему, а ей, никогда ничего не дълавшей. Энгельсонъ съ какимъ-то ожесточеніемъ жаловался мнѣ письменно на ребенка!

Между прочимъ, насчетъ ея отца, Энгельсонъ писалъ мнѣ: «Не странно ли, что Х., соглашавшійся когда-то съ вами, что жена моя не способна воспитывать вашихъ дътей, поручилъ ей свою собственную дочь?».

Энгельсонъ зналъ очень хорошо, что отецъ дъвочки не выбралъ его жену воспитательницей, а былъ приведенъ матеріальной нуждой въ необходимость прибътнуть къ ея помощи. Въ этомъ замъчаніи было столько жесткаго, невеликодушнаго, что у меня перевернулось сердце. Я не могъ привыкнуть къ этому недостатку пощады, къ этой смпълости языка, не останавливающагося ни передъ чъмъ! Глубоко язвящіе намеки, которые могутъ въ минуту раздраженія придти каждому въ голову, но которые губы наши отказываются высказать, говорятся людьми, къ которымъ принадлежалъ Энгельсонъ, съ легкостью и наслажденіемъ при малъйшей размолвкъ.

Давъ волю своему раздраженію, Энгельсонъ въ письмѣ своемъ, по дорогѣ, оборвалъ и Тесье, и другихъ пріятелей, даже самого Прудона, котораго очень уважалъ. Вмѣстѣ съ письмомъ Энгельсона пришло изъ Парижа письмо Тесье; онъ дружески шутилъ о «гнѣвахъ и шалостяхъ» Энгельсона, не подозрѣвая, что онъ писалъ объ немъ. Мнѣ была противна роль какого-то отрицательнаго предательства, и я написалъ Энгельсону, что стыдно такъ бранить людей, съ которыми жизнь насъ свела, что, несмотря на ихъ недостатки, все-же они люди хорошіе, какъ онъ самъ знаетъ. Въ заключеніе я говорилъ, что стыдно такъ преувеличивать всякое дѣло и ахать, и охать, и приходить въ отчаяніе отъ шалостей пятилѣтняго ребенка.

Этого было довольно. Пламенный почитатель мой, другь, цѣловавшій въ порывѣ энтузіазма мою руку, приходившій ко мнѣ дѣлить всякую печаль и предлагавшій мнѣ кровь свою и свою жизнь, не на словахъ, а въ самомъ дълк... этоть человѣкъ, связанный со мной своею исповѣдью и моими несчастіями, которыхъ былъ свидѣтелемъ, гробомъ, за которымъ мы шли вмѣстѣ, все забылъ. Его самолюбіе было затронуто... Ему надобно было отомстить,—онъ и отомстилъ. Черезъ четыре дня я получилъ отъ него слѣдующій отвѣтъ:

2 февраля, 1853.

«Слухи носятся, что вы рѣшились ѣхать сюда; здоровье Маріи Каспаровны, кажется, возстанавливается (по крайней мѣрѣ, на прошедшей недѣлѣ она стала пободрѣе духомъ, встаетъ съ

Digitized by GOOSI

постели минуть на пять, имѣеть аппетить); о порученіи, данномъ вами мнѣ къ Т., имѣю только то сказать, что вещи, которыя генералъ просить его приготовить, не у Т., а оставлены имъ у Фогта въ Женевѣ, что мадамъ Т. находить «peu gracieux» ваше молчаніе и прибавляеть, что переписка съ вами не могла бы причинить имъ непріятностей.

«Словомъ, до вашего прівзда я могъ бы и не писать вамъ, если-бъ мнѣ не пришло на умъ, что молчаніе часто можетъ быть принято за знакъ согласія. Я не хочу вводить или продержать васъ въ заблужденіи насчетъ меня: я не согласенъ съ тѣмъ, что сказано въ послѣднемъ вашемъ письмѣ ко мнѣ (отъ 28 января).

«Воть ваши слова: «Ну, скажите, стоило ли такъ расходиться и биби—и младенецъ—и ужъ ай, ай, ай, и ужъ Боже мой. Ну, подумайте, достойно ли это васъ! И что новаго! Вы людей знали и видѣли. Я становлюсь съ каждымъ днемъ снисходительнѣе и дальше отъ людей».

«На это отвѣчаю, не вдаваясь нынѣшній разъ въ диссертацію о респектабельности вообще и даже не поздравляя васъ съ вашимъ довольствомъ самимъ собою, — что, разумѣется, смѣшонъ человѣкъ, который, облѣпленный комарами или клопами, впадаетъ въ ярость и бѣшенство, но что еще смѣшнѣе тотъ, который, страдая отъ нападеній такихъ насѣкомыхъ, усиливается придать себѣ видъ равнодушія стоическаго.

«Вы, можеть быть, съэтимъ не согласны, потому что вы ставите роль выше всего. Не сердитесь! Погодите! дайте договорить. Въ первой главъ вашего «Vom andern Ufer», въ русскомъ и нѣмецкомъ текстахъ, слѣдующія ваши слова: «Человѣкъ любить эффекть, ролю, особенно трагическую; страдать хорошо, благородно, предполагаетъ несчастіе; страданіе отвлекаеть, утѣшаеть... да, да, утѣшаетъ».—Какъ я уже въ Ниццѣ вамъ говорилъ, я сначала принялъ было это ваше изреченіе за обмолвку, хотя н не хорошую. Тогда вы мнѣ возразили, что вы не помните этихъ словъ.

«Нисколько не относя исключительно къ вамъ эти слова, то есть, не полагая, чтобъ вы о людяхъ вообще судили въ этомъ случав по самому себв, я до сихъ поръ думалъ, что это ваше изреченіе, какъ большая часть des Réflexions de La-Rochefoucauld. на которыя оно очень похоже, какъ мастерски однажды сдѣланная Бѣлинскимъ характеристика талантливыхъ людей нашего времени,—«ипербола, шутка». И потому, когда я узналъ, что Х. въ Швейцаріи вознегодовалъ на генерала за его образъ дѣйствія въ вашемъ дѣлѣ, я принялъ это его негодованіе не за роль, а за чувство, и написалъ вамъ: «Да, я выжу, Х. мнѣ братъ».— Когда Т. (при свидѣтелѣ) объявлялъ, что онъ осужденъ «на вѣч-

ность -- два года», я также върилъ этому и даже пересказалъ это нъкоторымъ людямъ. Вчера мнъ г-жа Т. сказала, что ея мужъ никогда не былъ осужденъ. Ergo, я въ глазахътёхъ, кому я пересказалъ его ложь, такой же благёръ, какъ онъ. Это мнъ непріятно. Кто виновать? Разумѣется, я, потому что я быль «молодъ, легковѣренъ»; но и они виноваты, потому что они лгали. Нътъ, такихъ благёровъ, какъ я увиделъ въ Ницце, я ни на Руси, ни индъ, еще не видалъ. Въ письмъ моемъ къ вамъ отъ 19 января, я сказалъ вамъ, что я хочу, безъ эскландра, удалиться оть этихъ людей, они бо мнѣ антипатичны. Написалъ же я вамъ это, потому что съ вами я хотблъ играть въ открытую. Но, погруженный въ себя, вы не поняли этой весьма простой мысли. Иначе вы, въроятно, не дали бы мнъ и самаго пустого порученія къ Т.-Вы тоже говорили, что вы удаляетесь отъ людей, но вибсть съ тъмъ просите ихъ вамъ писать. Я не умъю такимъ образомъ удаляться.

«Полагая, что въ серьезныхъ дѣлахъ откровенность есть необходимое условіе честности, я имѣю еще слѣдующее сказать вамъ, не теряя времени: Вы пишете мнѣ, что, отправивъ генерала въ Австралію и давъ безсрочный отпускъ всѣмъ, вы останетесь при мнѣ и при врагахъ,—и что, если-бъ къ тому же я поустоялся и меньше зависѣлъ отъ своихъ и не своихъ нервныхъ тревогъ и капризцовъ, то вы со мною сдѣлали бы un bout de chemin. Я долженъ на это вамъ отвѣтить, что, не чувствуя въ себѣ ни охоты, ни таланта къ ролямъ, и особенно трагическимъ, я готовъ, если вамъ угодно, служить вамъ моимъ совѣтомъ, но не дѣломъ»...

Конечно, я не предполагалъ, чтобъ человѣкъ, который слезами, рыданіемъ вызвалъ меня на трудно-произносимыя довѣрія, человѣкъ, такъ близко подошедшій ко мнѣ и на котораго я опирался, какъ на брата, въ минуты слабости и безсилья, когда боль переходила человѣческую емкость,—что очевидецъ, свидѣтель всего, что было, приметъ мои несчастія за котурны и декораціи, которыми я воспользуюсь, чтобъ играть трагическую роль. Восхищаясь моей книгой, онъ заискивалъ въ ней камни и откладывалъ ихъ за пазуху, чтобъ при случаѣ пустить въ меня. Ему мало было оборвать настоящее, онъ грязнилъ, опошлялъ прошедшее: разрываясь со мной, онъ не почтилъ его унылымъ чувствомъ молчанія, а покрылъ его безжалостной бранью и ироническимъ шпыняньемъ.

Больно мнѣ было это письмо, очень больно.

ė.

Я отвѣчалъ ему грустно, сквозь затаенныя слезы, я прощался съ нимъ и просилъ его прекратить переписку.

Затёмъ наступило между нами совершеннъйшее молчаніе...

Съ Энгельсономъ еще разъ что-то оторвалось внутри, я становился еще бѣднѣе, еще разобщеннѣе, холодъ кругомъ, ничего близкаго... Иногда будто теплѣе протягивалась рука, какой-нибудь фанатикъ безъ пониманья, не разобравшій сначала, что мы не одной религіи, быстро подходилъ и также быстро отворачивался. Впрочемъ, я и самъ не искалъ большой близости съ людьми; я привыкалъ къ встрѣчнымъ и проходящимъ, къ разнымъ анонимамъ, отъ которыхъ ничего не требовалъ и которымъ ничего не давалъ, кромѣ сигаръ, вина и иногда денегъ. Одно спасеніе было въ работѣ, я писалъ «Былое и Думы» и устроивалъ русскую типографію въ Лондонѣ.

## VI.

Прошелъ годъ. Типографія была въ полномъ ходу, ее замѣтили въ Лондонѣ и боялись въ Россіи. Весною 1854 г. я получилъ отъ Марьи Каспаровны небольшую рукопись. Догадаться было не трудно, что ее писалъ Энгельсонъ. Я тотчасъ напечаталъ ее.

Потомъ пришло отъ него письмо, въ которомъ онъ просилъ окончить несчастную размолвку и соединиться на общее дъло. Разумъется, я ему протянулъ объ руки.

Вмѣсто отвѣта онъ явился самъ въ Лондонъ на нѣсколько дней и остановился у меня. Рыдая и смѣясь, просилъ онъ забвенія прошлаго... осыпалъ меня словами дружбы и снова схватилъ мою руку и прижалъ ее къ своимъ губамъ. Я обнялъ его, глубоко тронутый и въ твердой увѣренности, что ссора не возобновится.

Но уже черезъ нѣсколько дней показались облака, мало предвѣщавшія хорошаго. Оттѣнокъ фатализма, бонапартизма, который проглядывалъ въ его письмахъ изъ Женевы, выросъ; онъ переходилъ arme et bagage въ враждебный станъ. Мы поспорили, онъ былъ упоренъ. Зная, какъ онъ бросается въ крайности и какъ быстро возвращается, я ждалъ отлива, но его не было.

По несчастью, Энгельсонъ возился тогда съ удивительнымъ проектомъ, въ который былъ страстно влюбленъ.

Онъ выдумалъ воздушную батарею, т. е. шаръ, начиненный гроючими веществами и вмъстъ съ тъмъ печатными воззваніями. Дъло было при началъ Крымской кампаніи. Энгельсонъ предлагалъ пускать такіе шары съ кораблей на балтійскіе берега. Проектъ этотъ мнѣ очень не нравился; что за пропаганда съ прожектилями, что за смыслъ намъ, русскимъ, жечь финскія деревни, помогать Наполеону и Англіи? Къ тому же Энгельсонъ не открылъ никакого новаго средства направлять воздушные шары. Я мало возражалъ на его планъ, воображая, что онъ самъ броситъ эти бредни.

Не туть-то было. Онъ отправился съ своимъ проектомъ къ Маццини, къ Ворцелю. Маццини сказалъ, что онъ такого рода дѣлами не занимается, а готовъ переслать черезъ своихъ друзей его проектъ военному министру. Изъ министерства отвѣтили уклончиво и безъ отказа проектъ оставили въ сторонѣ. Онъ просилъ меня собрать двухъ-трехъ военныхъ изъ рефюжье и предложилъ имъ вопросъ о шарѣ. Всѣ были противъ, и я еще и еще разъ говорилъ ему, что и я противъ, что мы падемъ нравственно, становясь на одну сторону съ Наполеономъ, и погубимъ себя въ глазахъ Россіи faisant cause сотшине съ врагами ея. Энгельсонъ сердился, выходилъ изъ себя. Онъ ѣхалъ въ Лондонъ на вѣрное торжество и, встрѣтивши оппозицію даже во мнѣ, незамѣтно возвращался къ непріязни.

Вскорѣ онъ отправился за женой и привезъ ее въ маѣ мѣсяцѣ въ Лондонъ. Въ ихъ отношеніяхъ сдѣлалась совершенная перемѣна, она была беременна, онъ въ восторгѣ отъ будущаго ребенка. Ссоры, размолвки, объясненія, все прошло. Она съ какимъ-то лунатическимъ мистицизмомъ и полупомѣшательствомъ вертѣла столы и занималась спиритизмомъ. Духи ей предсказывали многое и, между прочимъ, скорую смерть мою. Онъ читалъ Шопенгауера и, улыбаясь, говорилъмнѣ, что всѣми силами мирволитъ мистическому направленію ея, что эта вѣра и экзальтація вноситъ миръ и покой въ ея душу.

Со мной она обошлась дружески, можеть въ ожиданіи близкой смерти, приходила ко мнѣ съ работой и заставляла меня читать главы изъ «Былого и Думъ» и новыя статьи. Когда черезъ мѣсяцъ начались опять размолвки изъ-за бонапартизма и воздушныхъ шаровъ, она являлась примирительницей, — приходила ко мнѣ, прося пощады больному и увѣряя, что всегда весной на Энгельсона находитъ ипохондрическое расположеніе, въ которомъ онъ самъ не знаетъ, что дѣлаетъ.

Ея покойная кротость была кротость побъдителя, милосердіе полнаго торжества. Энгельсонъ, воображавшій, что онъ ее держить въ рукахъ вертящимися столами, упустилъ одно изъ виду, что она вертъла не только столами, но и имъ, и что онъ больше, чъмъ столы, всегда отвъчалъ то, что она хотъла.

Однимъ вечеромъ, Энгельсонъ снова заспорилъ о своихъ шарахъ съ однимъ французомъ, наговорилъ ему разныхъ колкостей; тотъ отдѣлался ироніей и, разумѣется, взбѣсилъ Энгельсона еще

А. И. Герценъ, т. Ш.



Я его засталъ за письменнымъ столомъ, съ лицомъ совершенно искаженнымъ вчерашней злобой, съ безумнымъ выраженіемъ глазъ. Онъ сказалъ мнѣ, что французъ (рефюжье, котораго я зналъ давно и знаю теперь) unionъ, что онъ его разоблачитъ, убьетъ, и подалъ мнѣ письмо только-что написанное и адресованное какому-то доктору медицины въ Парижѣ; въ письмѣ онъ припуталъ людей, живущихъ въ Парижѣ, и клеветалъ на выходцевъ въ Лондонѣ. Я остолбенѣлъ.

— И вы это письмо намфрены послать?

— Сейчасъ.

-- По почть?

— По почтѣ.

— Это доносъ, сказалъ я, и бросилъ на столъ его мараные. Если вы пошлете это письмо...

— Такъ что?—закричалъ онъ, перерывая меня голосомъ снплымъ, дикимъ,—вы хотите грозить мнѣ, чѣмъ? Не боюсь я ни васъ. ни подлыхъ друзей вашихъ,—при этомъ онъ вскочилъ, раскрылъ большой ножъ и, махая имъ, кричалъ задыхаясь:—Ну—ну, покажите-ка прыть... покажу я и вамъ, неугодно ли попробовать... милости просимъ!

Я обернулся къ его женѣ и, сказавши:

— Что это онъ у васъ совсѣмъ съ ума сошелъ? Вы бы убралн его куда-нибудь...-вышелъ вонъ.

И на этотъ разъ т-те Энгельсонъ явилась примирительницей.

Она пришла ко мнѣ утромъ, прося забыть, что было вчера. Письмо онъ изодралъ, былъ боленъ, печаленъ. Она принимала все это за несчастіе, за физическое разстройство, боялась, что онъ сильно занеможетъ, плакала. Я уступилъ ей.

Затъмъ мы перевхали въ Ричмондъ, и Энгельсонъ тоже. Рожденіе сына и первые мъсяцы хлопотъ объ немъ оживили Энгельсона; онъ потерялъ голову отъ радости, въ минуту рожденія малютки онъ обнялъ и разцъловалъ сначала горничную, потомъ старуху хозяйку дома... Страхъ о здоровьъ маленькаго, новость отцовскаго чувства, новость самаго младенца заняли Энгельсона на нъсколько мъсяцевъ, и все шло опять ладно.

Вдругъ получаю отъ него большой пакетъ при записочкѣ, чтобъ я прочелъ вложенную бумагу и сказалъ откровенно мое мнѣніе. Это было письмо къ французскому министру военныхъ дѣлъ. Въ немъ онъ снова предлагалъ шары, бомбы и статьи. Я нашелъ все дурнымъ, отъ пути, къ которому онъ обращался, до слога, мало сохранившаго достоинство, и высказалъ это.

Энгельсонъ отвѣчалъ дерзкой запиской и началъ дуться.

Digitized by GOO

Вслёдъ за тёмъ онъ мнё далъ другую рукопись для напечатанія. Я не скрылъ отъ него, что дёйствіе ея на русскихъ будетъ прескверное и что я не совётую печатать. Энгельсонъ упрекнулъ меня въ желаніи завести цензуру и говорилъ, что я, въроятно, устроилъ типографію исключительно для печати моихъ «безсмертныхъ твореній». Я напечаталъ рукопись, но чутье мое оправдалось, она возбудила въ Россіи общее негодованіе.

227 -

Все это показывало, что новый разрывъ не далекъ. Признаюсь, на этотъ разъ я не много объ этомъ жалѣлъ. Перемежающаяся лихорадка съ пароксизмами дружбы и ненависти, цѣлованья рукъ и нравственныхъ заушеній мнѣ надоѣли. Энгельсонъ перешелъ за черту, за которой не могли даже спасать ни воспоминанія, ни благодарность. Я его меньше и меньше любилъ и хладнокровнѣе ждалъ, что будетъ.

Туть случилось событіе, которое своей важностью покрыло на время всѣ споры и раздоры.

Утромъ 4 марта я вхожу по обыкновенію часовъ въ восемь въ свой кабинетъ, развертываю «Теймсъ», читаю десять разъ и не понимаю, не смѣю понять грамматическій смыслъ словъ, поставленныхъ въ заглавіе телеграфической новости: The death of the Emperor of Russia.

... Толчекъ былъ силенъ, работа закипѣла вдвое. Я объявилъ, что издаю «Полярную Звѣзду». Энгельсонъ принялся, наконецъ, за свою статью о соціализмѣ, о которой еще говорилъ въ Италіи. Можно было думать, что мы проработаемъ года два, или больше,... но раздражительное самолюбіе его дѣлало всякую работу съ нимъ невыносимой. Жена его поддерживала въ немъ его опьянѣніе собой. «Статья моего мужа, говорила она, будетъ считаться новой эпохой въ исторіи русской мысли. Если онъ ничего больше не напишеть, то мѣсто его въ исторіи упрочено». Статья: «Что такое государство?» <sup>1</sup>) была хороша, но успѣхъ ея не оправдалъ семейныхъ ожиданій. Къ тому же она попалась не во-время. Проснувшаяся Россія требовала, именно тогда, практическихъ совѣтовъ, а не философскихъ трактатовъ по Прудону и Шопенгауеру.

Статья еще не была до конца напечатана, какъ новая ссора, иного характера, чъмъ всъ предыдущія, почти окончательно прервала всъ сношенія между нами.

Разъ, сидя у него, я шутилъ надъ тъмъ, что они послали въ третій разъ за докторомъ для маленькаго, у котораго былъ насморкъ и легкая простуда. «Неужели оттого, что мы бъдны, сказала m-me Энгельсонъ и вся прежняя ненависть, удесятеренная,

1) "Полярная Звёзда", внижва 1.

15\*

злая, вспыхнула на ея лицѣ, — нашъ малютка долженъ умереть безъ медицинской помощи? И это говорите вы, соціалисть, другь моего мужа, отказавшій ему въ пятидесяти фунтахъ и эксплуатирующій его уроками».

Я слушалъ съ удивленіемъ и спросилъ Энгельсона: «Дѣлитъ онъ это мнѣніе или нѣтъ?» Онъ былъ сконфуженъ, цятны выстуцили у него на лицѣ, онъ умолялъ ее замолчать... Она продолжала. Я всталъ и, перерывая ее, сказалъ: «Вы больны, и сами кормите, я отвѣчать вамъ не стану, но не стану и слушать... Вѣроятно, вамъ не покажется страннымъ, что нога моя не будетъ больше въ вашемъ домѣ».

Энгельсонъ, печальный и растерянный, схватилъ шляпу и вышелъ со мной на улицу: «Не принимайте необузданныя слова женщины съ разстроенными нервами au pied de la lettre...» Онъ путался въ объясненіяхъ. «Завтра я приду давать урокъ», сказалъ онъ, я пожалъ ему руку и молча пошелъ домой.

... Все это требуетъ объясненій, и притомъ самыхъ тяжелыхъ, касающихся не мнѣній и общихъ сферъ, а кухни и приходорасходныхъ книгъ. Тѣмъ не меньше я сдѣлаю опытъ раскрыть и эту сторону. Для патологическихъ изслѣдованій—брезгливость. этотъ романтизмъ чистоплотности, не идетъ.

Энгельсоны врядъ имѣли ли право себя включать въ категорію бѣдныхъ людей. Они получали изъ Россіи десять тысячъ франковъ въ годъ, и пять онъ легко могъ выработать—переводами, обозрѣніями, учебными книгами; Энгельсонъ занимался лингвистикой. Книгопродавецъ Трюбнеръ требовалъ отъ него лексиконъ русскаго корнесловія и грамматику; онъ могъ давать уроки, какъ Пьеръ Леру, какъ Кинкель, какъ Эскиросъ. Но въ качествѣ русскаго, онъ брался за все, и за корнесловіе, и за цереводы, и за уроки,—ничего не кончалъ, ничѣмъ не стѣснялся п не вырабатывалъ ни одной копейки.

Ни мужъ, ни жена не были разсчетливы и не умѣли устронть своихъ дѣлъ. Постоянная лихорадка, въ которой они жили, не позволяла имъ думать о хозяйствѣ. Онъ изъ Россіи уѣха тъ безъ опредѣленнаго плана и остался въ Европѣ безъ всякой цѣли. Онъ не взялъ никакихъ мѣръ, чтобъ спасти свое имѣнье, и un beau jour испугавшись, сдѣлалъ наскоро какое-то распоряженіе, въ силу котораго ограничилъ свой доходъ на 10.000 фр., которые получалъ не совсѣмъ аккуратно, но получалъ.

Что Энгельсонъ не вывернется съ своими десятью тысячами, было очевидно; что онъ не сумбетъ, съ другой стороны, ограничить себя, и это было ясно,—ему оставалось работать или занимать. Сначала, послё прібзда въ Лондонъ, онъ взялъ у меня около сорока фунтовъ... Черезъ нёкоторое время попросилъ онять...

Digitized by GOOSIC

Я имътъ съ нимъ серьезный дружескій разговоръ объ этомъ и сказалъ ему, что готовъ ссужать его, но р'вшительно больше десяти фунтовъ въ мъсяцъ ему взаймы не дамъ. Нахмурился Энгельсонъ, однако раза два взялъ по десятифунтовой бумажкъ и вдругъ написалъ мнѣ, что ему нужны пятьдесятъ фунтовъ, и если я не хочу ему ихъ дать, или не върю, то проситъ меня занять ихъ подъ закладъ какихъ-то брильянтовъ. Все это очень походило на шутку; если онъ въ самомъ дёлё хотёлъ заложить брильянты, то ихъ слёдовало бы снести къ какому-нибудь pawnbroker'y, а не ко мнѣ... Зная его и жалѣя, я написалъ ему, что брильянты заложу въ 50 фунтовъ, если дадуть, и деньги иришлю. На другой день, я послалъ ему чекъ, а брильянты, которые онъ непремѣнно бы продалъ или заложилъ, спряталъ, чтобъ яхъ сохранить ему. Онъ не обратилъ вниманія на то, что пятьдесять фунтовъ были безъ процентовъ и повѣрилъ, что я брильянты заложилъ.

Второй пунктъ, относящійся къ урокамъ, еще проще. Въ Лондонѣ С. давалъ у меня уроки русскаго языка и бралъ 4 шил. за часъ. Въ Ричмондѣ Энгельсонъ предложилъ замѣнить С. Я спросилъ его о цѣнѣ, онъ отвѣтилъ, что ему со мной считаться мудрено, но такъ какъ у него нѣтъ денегъ, то онъ возьметъ то же, что бралъ С.

Пришедши домой, я написалъ Энгельсону письмо, напомнилъ ему, что цёну за уроки онъ назначилъ самъ, но что я прошу его принять за всё прошлые уроки вдвое. Затёмъ я написалъ ему, что заставило меня удержать его брильянты, и отослалъ ему ихъ.

Онъ отвѣчалъ конфузно, благодарилъ, досадовалъ, а вечеромъ пришелъ самъ и сталъ ходить попрежнему. Съ ней я не видался больше.

VII.

Съ мѣсяцъ спустя, обѣдалъ у меня Зено Свентославскій и съ нимъ Линтонъ, англійскій республиканецъ. Къ концу обѣда пришелъ Энгельсонъ. Свентославскій, чистѣйшій и добрѣйшій человѣкъ, фанатикъ, сохранившій за 50 лѣтъ безразсудный, польскій пылъ и запальчивость мальчика пятнадцати лѣть, проповѣдывалъ о необходимости возвращаться въ Россію и начать тамъ живую и печатную пропаганду. Онъ бралъ на себя перевезти буквы и пр.

Слушая его, я полу-шутя сказалъ Энгельсону: «А что, вѣдь, насъ примуть за трусовъ, если онъ пойдетъ одинъ (on nous accusera de lâcheté)». Энгельсонъ сдѣлалъ гримасу и ушелъ. На другой день я вздилъ въ Лондонъ и возвратился вечеромъ. Мой сынъ, лежавшій въ лихорадкѣ, разсказалъ мнѣ, и притомъ въ большомъ волненіи, что безъ меня приходилъ Энгельсонъ, что онъ меня страшно бранилъ, говорилъ, что онъ мнѣ отомститъ, что онъ больше не хочетъ выносить моего авторитета и что я ему теперь ненуженъ, послю напечатанія его статьи. Я не зналъ, что думать, —Саша ли бредилъ отъ лихорадки, или Энгельсонъ приходилъ мертвецки пьяный.

Отъ Мальвиды М. я узналъ еще больше. Она съ ужасомъ разсказывала о его неистовствахъ. «Герценъ, кричалъ онъ нервнымъ, задыхающимся голосомъ, меня назвалъ вчера lâche, въ присутствіи двухъ постороннихъ». М. его перебила, говоря, что ръчь шла соввсъмъ не о немъ, что я сказалъ: on nous taxera de lâcheté, говоря объ насъ вообще. «Если Г. чувствуетъ, что онъ дѣлаетъ подлости, пусть говоритъ о самомъ себѣ, но я ему не позволю говорить такъ обо мнѣ, да еще при двухъ мерзавцахъ...»

На его крикъ прибъжала моя старшая дочь, которой тогда было десять лътъ. Энгельсонъ продолжалъ: «Нътъ, кончено, довольно, я не привыкъ къ этому, я не позволю играть мною, я покажу, кто я—и онъ выхватилъ изъ кармана револьверъ и продолжалъ кричать—заряженъ, заряженъ... я дождусь его...»

М. встала и сказала ему, что она требуетъ, чтобъ онъ ее оставилъ, что она не обязана слушать его дикій бредъ, что она только объясняетъ болѣзнію его поведеніе. «Я уйду, сказалъ онъ, не хлопочите, но прежде хочу попросить васъ отдать Герцену это письмо». Онъ развернулъ его и началъ читать, письмо было ругательное.

М. отказалась отъ порученія, спрашивая его, почему онъ думаеть, что она должна служить посредницей въ доставленіи такого письма?

«Найду путь и безъ васъ», замётилъ Энгельсонъ, и ушелъ; письма не присылалъ, а черезъ день написалъ мнё записку; въ ней, не упоминая ни однимъ словомъ о прошедшемъ, онъ писалъ, что у него открылся геморой, что онъ ходить ко мнё не можетъ, а проситъ посылать дётей къ нему.

Я сказалъ, что отвѣта не будетъ, и снова всѣ дипломатическія сношенія были прерваны... оставались военныя. Энгельсонъ и не преминулъ ихъ употребить въ дѣло.

Изъ Ричмонда я осенью 1855 перебхалъ въ St. John's Wood. Энгельсонъ былъ забытъ на нѣсколько мѣсяцевъ.

Вдругь получаю я весной 1856 отъ Орсини, котораго видёлъ дня два тому назадъ, записку, пахнущую картелью...

Холодно и учтиво просилъ онъ меня разъяснить ему, правда ли, что я и *Саффи* распространяемъ слухъ, что онъ австрійскій

шиюнъ? Онъ просилъ меня или дать полный dementi, или указать, отъ кого я слышалъ такую гнусную клевету.

Орсини былъ правъ, я поступилъ бы такъ же. Можетъ, онъ долженъ былъ бы имътъ побольше довърія къ Саффи и ко мнъ, но обида была велика.

Тотъ, кто сколько-нибудь зналъ характеръ Орсини, могъ понять, что такой человъкъ, задътый въ самой святъйшей святынъ своей чести, не могъ остановиться на полдорогъ. Дъло могло только розръшиться совершенной чистотой нашей или чьей-нибудь смертью.

Съ первой минуты мнѣ было ясно, что ударъ шелъ отъ Энгельсона. Онъ *впърно* считалъ на одну сторону Орсиніевскаго характера, но, по счастію, забылъ другую: Орсини соединялъ съ неукротимыми страстями страшное самообузданіе, онъ середь опасностей былъ разсчетливъ, обдумывалъ каждый шагъ и не рѣшался съ брызгу, потому что, однажды рѣшившись, онъ не тратилъ время на критику, на перерѣшенія, на сомнѣнія, а исполнялъ. Мы видѣли это въ улицѣ Лепелетье. Такъ онъ поступилъ и теперь, онъ, не торопясь, хотѣлъ изслѣдовать дѣло, узнать виновнаго и потомъ, если удастся, убить его.

Вторая ошибка Энгельсона состояла въ томъ, что онъ, безъ всякой нужды, замъщалъ Саффи.

Дѣло было вотъ въ чемъ. *Мюсяцевъ шесть* до нашего разрыва съ Энгельсономъ, я былъ какъ-то утромъ у т-те Мильнеръ-Гибсонъ (жены министра), тамъ я засталъ Саффи и Пьянчани, они что-то говорили съ ней объ Орсини. Выходя, я спросилъ Саффи, о чемъ была рѣчь. «Представьте, отвѣчалъ онъ, что г-жѣ Мильнеръ-Гибсонъ разсказывали въ Женевѣ, что Орсини подкупленъ Австріей...»

Возвратившись въ Ричмондъ, я передалъ это Энгельсону. Мы оба были тогда недовольны Орсини. «Чорть съ нимъ со всѣмъ!» замѣтилъ Энгельсонъ, и больше объ этомъ рѣчи не было. Когда Орсини удивительнымъ образомъ спасся изъ Мантуи, мы вспомнили въ своемъ тѣсномъ кругу объ обвиненіи, слышанномъ Мильнеръ-Гибсонъ. Появленіе самого Орсини, его разсказъ, его раненая нога безслѣдно стерли нелѣпое подозрѣніе.

Я попросилъ у Орсини назначить свиданье. Онъ звалъ вечеромъ на другой день. Утромъ я пошелъ къ Саффи и показалъ ему записку Орсини. Онъ тотчасъ, какъ я и ждалъ, предложилъ мнъ идти вмъстъ со мною къ нему. Огаревъ, только что пріъхавшій въ Лондонъ, былъ свидътелемъ этого свиданья.

Саффи разсказалъ разговоръ у Мильнеръ-Гибсонъ, съ той простотой и чистотой, которая составляетъ особенность его характера. Я дополнилъ остальное. Орсини подумалъ и потомъ сказалъ:

--- Что, у Мильнеръ-Гибсонъ могу я спросить объ этомъ?

232

- Безъ сомнѣнія, отвѣчалъ Саффи.

— Да, кажется, я погорячился, но, спросилъ онъ меня, скажите, зачёмъ же вы говорили съ посторонними, а меня не предупредили?

— Вы забываете, Орсини, время, когда это было, и то, что посторонній, съ которымъ я говорилъ, былъ тогда не посторонній; вы лучше многихъ знаете, что онъ былъ для меня.

— Я никого не называлъ...

— Дайте кончить. Что же вы думаете, легко человѣку передавать такія вещи? Если-бъ эти слухи распространились, можеть, васъ и слѣдовало бы предупредить, но кто же теперь объ этомъ говорить? Что же касается до того, что вы никого не называли. вы очень дурно дѣлаете, сведите меня лицемъ къ лицу съ обвинителемъ, тогда еще яснѣе будетъ, кто какую роль игралъ въ этихъ сплетняхъ.

Орсини улыбнулся, всталъ, подошелъ ко мнѣ, обнялъ меня, обнялъ Саффи, и сказалъ: «Amici, кончимъ это дѣло, простите меня, забудемте все это и давайте говорить о другомъ».

— Все это хорошо, и требовать отъ меня объясненіе вы были въ правѣ, но зачѣмъ же вы не называете обвинителя? Во-первыхъ. скрыть его нельзя... Вамъ сказалъ Энгельсонъ.

- Даете вы слово, что оставите дѣло?

— Даю, при двухъ свидътеляхъ.

— Ну, отгадали.

Это ожидаемое подтверждение все-же сдѣлало какую-то боль, точно я еще сомнѣвался.

- Помните объщанное, прибавилъ, помолчавши, Орсини.

--- Объ этомъ не безпокойтесь. А вы вотъ утѣшьте меня, да я Саффи, разскажите, какъ было дѣло, вѣдь, главное мы знаемъ.

Орсини засмѣялся.

— Экое любопытство! Вы Энгельсона знаете; на-дняхъ пришелъ онъ ко мнѣ, я былъ въ столовой (Орсини жилъ въ boarding house), и обѣдалъ одинъ. Онъ ужъ обѣдалъ, я велѣлъ подать графинчикъ хересу, онъ выпилъ его и тутъ сталъ жаловаться на васъ, что вы его обидѣли, что вы перервали съ нимъ всѣ сношенія, и послѣ всякой болтовни спросилъ меня, какъ вы меня приняли послѣ возвращенія? Я отвѣчалъ, что вы меня приняли очень дружески, что я обѣдалъ у васъ и былъ вечеромъ... Энгельсонъ вдругъ закричалъ: «Воть они... знаю я этихъ молодцевъ, давно ли онъ и его другъ и почитатель Саффи говорили, что вы австрійскій агентъ. А вотъ теперь, вы опять въ славѣ, въ модѣ, и онъ вашъ другъ!» Энгельсонъ, замѣтилъ я ему, вполнѣ ля вы понимаете важность того, что вы сказали?—«Виолнѣ, вполнѣ,

Digitized by GOO

повторялъ онъ.—Вы готовы будете во всѣхъ случахъподтвердить ваши слова?—«Во всѣхъ!» Когда онъ ушелъ, я взялъ бумагу и написалъ вамъ письмо. Вотъ и все.

Мы вышли всѣ на улицу. Орсини, будто догадываясь, что происходило во мнѣ, сказалъ, какъ бы въ утѣшеніе:

— Онъ поврежденный.

Орсини вскор' у у халъ въ Парижъ, и античная, изящная голова его скатилась окровавленная на помост в гильотины.

Первая въсть объ Энгельсонъ была въсть о его смерти въ Жерсеъ.

Ни слова примиренья, ни слова раскаянья не долетъло до меня...

(1858)

Digitized by Google

... Р. S. Въ 1864 я получилъ изъ Неаполя странное письмо. Въ немъ говорилось о появленіи духа моей жены, о томъ, что она звала меня къ обращенію, къ очищенію себя религіей, къ тому, чтобы я оставилъ свътскія заботы...

Писавшая говорила, что все писано подъ диктантъ духа, тонъ письма былъ дружескій, теплый, восторженный.

Письмо было безъ подписи, я узналъ почеркъ, оно было отъ m-me Энгельсонъ<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Здёсь кончается та часть "Былого и Думъ", которая была; обработана авторомъ въ окончательномъ видъ и напечатана въ четырехъ томахъ. Слъдующія главы были напечатаны частью въ "Полярной Звъздъ", частью въ "Колоколъ"; онъ отрывочны, не слъдуютъ другъ за другомъ и не представляютъ цълости. Эти главы должны были, по мысли автора, войти въ V часть «Былого и Думъ». для которой, какъ онъ не разъ говорилъ, «онъ писалъ все остальное".

Кромѣ печатаемыхъ здѣсь отрывковъ изъ V части, пмѣется еще нѣсколько главъ въ рукописи. Эти главы наслѣдники автора не считаютъ въ настоящее время удобнымъ печатать.

Примъчание издателя заграничного издания.

# **А**нглія<sup>1</sup>).

#### (1852-1855).

## ГЛАВА І.

## Лондонскіе туманы.

Когда на разсвътъ 25 августа 1852 я переходилъ по мокрой доскъ на англійскій берегъ и смотрълъ на его замарано-бълые выступы, я былъ очень далекъ отъ мысли, что пройдутъ годы, прежде чъмъ я покину мъловые утесы его.

Весь подъ вліяніемъ мыслей, съ которыми я оставилъ Италію, болѣзненно ошеломленный, сбитый съ толку рядомъ ударовъ, такъ скоро и такъ грубо слѣдовавшихъ другъ за другомъ, я не могъ ясно взглянуть на то, что дѣлалъ. Мнѣ будто надобно было еще и еще дотронуться своими руками до знакомыхъ истинъ, для того, чтобъ снова повѣрить тому, что я давно зналъ или долженъ былъ знать.

Я измѣнилъ своей логикѣ и забылъ, какъ розенъ современный человѣкъ въ мнѣніяхъ и дѣлахъ, какъ громко начинаетъ онъ и какъ скромно выполняетъ свои программы, какъ добры его желанія и какъ слабы мышцы.

Мѣсяца два продолжались ненужныя встрѣчи, безплодное исканіе, разговоры тяжелые и совершенно безполезные, и я все чего-то ожидалъ... чего-то ожидалъ. Но моя реальная натура не могла остаться долго въ этомъ призрачномъ мірѣ, я сталъ малопо-малу разглядывать, что зданіе, которое я выводилъ, не имѣетъ грунта, что оно непремѣнно рухнетъ.

Я былъ униженъ, мое самолюбіе было оскорблено, я сердился на самого себя. Совѣсть угрызала за святотатственную порчу горести, за годъ суеты, и я чувствовалъ страшную, невыразимую

<sup>1</sup>) Полярная Звъзда. Т. V. (1859).

усталь... Какъ миѣ была нужна тогда грудь друга, которая приняла бы безъ суда и осужденія мою исповѣдь, была бы несчастна—моимъ несчастіемъ; но кругомъ стлалась больше и больше пустыня, никого близкаго... ни одного человѣка... А, можетъ, это было и къ лучшему.

Я не думалъ прожить въ Лондонѣ дольше мѣсяца, но малопо-малу я сталъ разглядывать, что мнѣ рѣшительно некуда ѣхать и не зачѣмъ. Такого отшельничества я нигдѣ не могъ найти, какъ въ Лондонѣ.

Рѣшившись остаться, я началъ съ того, что нашелъ себѣ домъ въ одной изъ самыхъ дальнихъ частей города, за Режентъпаркомъ, близъ Примрозъ-Гиля.

Дѣти оставались въ Парижѣ, одинъ Саша былъ со мною: Домъ на здѣшній манеръ былъ раздѣленъ на три этажа. Весь средній этажъ состоялъ изъ огромнаго, неудобнаго, холоднаго drawing room. Я его превратилъ въ кабинетъ. Хозяинъ дома былъ скульпторъ и загромоздилъ всю эту комнату разными статуетками и моделями... Бюстъ Лола Монтесъ стоялъ у меня предъ глазами, вмѣстѣ съ Викторieй.

Когда на второй или третій день послѣ нашего переѣзда, разобравшись и устроившись, я взошелъ утромъ въ эту комнату, сѣлъ на большія кресла и просидѣлъ часа два въ совершеннѣйшей тишинѣ, никѣмъ не тормошимый, я почувствовалъ себя какъ-то свободнымъ, въ первый разъ послѣ долгаго, долгаго времени. Мнѣ было нелегко отъ этой свободы, но все-же я съ привѣтомъ смотрѣлъ изъ окна на мрачныя деревья парка, едва сквозившія изъ-за дымчатаго тумана, благодаря ихъ за покой.

По цёлымъ утрамъ сиживалъ я теперь одинъ-одинохонекъ, часто ничего не дёлая, даже не читая; иногда прибёгалъ Саша, но не мёшалъ одиночеству. Г., жившій со мной, безъ крайности никогда не входилъ до обёда, обёдали мы въ седьмомъ часу. Въ этомъ досугѣ разбиралъ я фактъ за фактомъ все бывшее, слова и письма людей, и себя. Ошибки направо, ошибки налѣво, слабость, шаткость, раздумье, мѣшающее дѣлу, увлеченье другими. И въ продолженіе этого разбора внутри исподволь совершался переворотъ... Были тяжелыя минуты и не разъ слеза скатывалась по щекѣ; но были и другія, не радостныя, но мужественныя: я чувствовалъ въ себѣ силу, я не надѣялся ни на кого больше, но надежда на себя крѣцчала, я становился независимѣе отъ всѣхъ.

Пустота кругомъ окрѣпила меня, дала время собраться, я отвыкалъ отъ людей, т. е. не искалъ съ ними истиннаго сближенія; я и неизбѣгалъ никого, но лица мнѣ сдѣлались равнодушны. Я увидѣлъ, что серьезно глубокихъ связей у меня нѣтъ. Я былъ чужой между посторонними, сочувствовалъ больше однимъ, чѣмъ другимъ, но не былъ ни съ кѣмъ тѣсно соединенъ. Оно и прежде такъ было, но я не замѣчалъ этого, постоянно увлеченный собственными мыслями; теперь маскарадъ кончился, домино были сняты, вѣнки попадали съ головъ, маски съ лицъ и я увидѣлъ другія черты, не тѣ, которыя я предполагалъ. Что же мнѣ было дѣлать? Я могъ не показывать что я многихъ меньше люблю, т. е., больше знаю, но не чувствовать этого я не могъ и, какъ я сказалъ, эти открытія не отняли у меня мужества, но скорѣе укрѣпили его.

Для такого перелома лондонская жизнь была очень благотворна. Нёть города въ мірѣ, который бы больше отучалъ отъ людей и больше пріучаль бы къ одиночеству, какъ Лондонъ. Его образъ жизни, разстоянія, климать, самыя массы народонаселенія, въ которыхъ личность пропадаеть, все это способствовало къ тому, вмёстё съ отсутствіемъ континентальныхъ развлеченій. Кто умъетъ жить одинъ, тому нечего бояться лондонской скуки. Здѣшняя жизнь, точно такъ же, какъ здѣшній воздухъ, вредна слабому, хилому, ищущему опоры вить себя, ищущему привътъ. участіе, вниманіе; нравственныя легкія должны быть здѣсь такъ же крѣпки, какъ и тѣ, которымъ назначено отдѣлять изъ продымленнаго тумана кислородъ. Масса спасается завоевываніемъ себѣ насущнаго хлѣба, купцы недосугомъ стяжанія, всѣ сустой дѣлъ; но нервныя романтическія натуры, любящія жить на людяхъ, умственно тянуться и праздно млёть, пропадають здёсь со скуки, впалають въ отчаяніе.

Одиноко бродя по Лондону, по его каменнымъ просѣкамъ, по его угарнымъ коридорамъ, не видя иной разъ ни на шагъ впередъ отъ сплошного опаловаго тумана и толкаясь съ какими-то бѣгущими тѣнями,—я много прожилъ.

Обыкновенно вечеромъ, когда мой сынъ ложился спать, я отправлялся гулять; я почти никогда ни къ кому не заходилъ; читалъ газеты, всматривался въ тавернахъ въ незнакомое племя, останавливался на мостахъ черезъ Темзу.

Съ одной стороны, прор'язываются и готовы исчезнуть сталактиты парламента, съ другой, опрокинутая миска С. Павла... и фонари... фонари безъ конца въ объ стороны. Одинъ городъ, сытый, заснулъ; другой, голодный, еще не проснулся, пусто, только слышна мърная поступь полисмена съ своимъ фонарикомъ. Посидишь, бывало, посмотришь, и на душъ сдълается тише и мирнъе. И вотъ за все за это я полюбилъ этотъ страшный муравейникъ, гдъ сто тысячъ человъкъ всякую ночь не знаютъ гдъ прислонить голову, и полиція неръдко находитъ дътей и жен-

щинъ, умершихъ съ голода возлѣ отелей, въ которыхъ нельзя обѣдать, не истративши двухъ фунтовъ.

Но такого рода переломы, какъ бы быстро ни приходили, не дълаются разомъ, особенно въ сорокъ лётъ. Много времени прошло, пока я сладилъ съ новыми мыслями. Рёшившись на трудъ, я долго ничего не дълалъ или дълалъ не то, что хотъ́лъ.

Мысль, съ которой я прібхаль въ Лондонъ, искать суда своихъ, была вѣрна и справедлива. Я это и теперь повторяю съ полнымъ и обдуманнымъ сознаніемъ. Къ кому же въ самомъ дѣлѣ намъ обращаться за судомъ, за возстановленіемъ истины? за обличеніемъ лжи?

Не идти же намъ тягаться передъ судомъ нашихъ враговъ, судящихъ по другимъ началамъ, по законамъ, которыхъ мы не признаемъ.

Можно развѣдаться самому, можно, безъ сомнѣнія. Самоуправство вырываетъ силой взятое силой и тѣмъ самымъ приводнтъ къ равновѣсію; месть такое же простое и вѣрное человѣческое чувство, какъ благодарность; но ни месть, ни самоуправство ничего не объясняютъ. Можетъ же случиться, что человѣку въ объясненіи главное дѣло, можетъ быть, ему возстаноаленіе правды дороже мести.

Ошибка была не въ главномъ положеніи, — она была въ прилагательномъ; для того, чтобъ былъ судъ своихъ, надобно было прежде всего имъть своихъ. Гдъ же они были у меня?..

Свои у меня были когда-то въ Россіи. Но я такъ вполнѣ былъ отрѣзанъ на чужбинѣ... Надобно было, во чтобъ ни стало, снова завести рѣчь съ своими,—хотѣлось имъ разсказать, что тяжело лежало на сердцѣ. Писемъ не пропускають,—книги сами пройдуть; писать нельзя,—буду печатать, и я принялся мало-по-малу за Былое и Думы и за устройство русской типографіи.

## ГЛАВА II <sup>1</sup>).

Горныя вершины.—Центральный Европейскій Комитеть.—Маццини.—Ледрю-Ролленъ.—Кошуть.

Въ Лондонъ я спътилъ увидъть Маццини, не только потому, что онъ принялъ самое теплое и дъятельное участіе въ несчастіяхъ, которыя пали на мою семью, но еще и потому, что я

<sup>1</sup>) Начало этой главы было напечатано въ IV т. "Вылого и Думъ", глава XL. Остальное, здёсь печатаемое, появилось въ "Полярной Звёздё", т. VI, стр. 241. Примъчание издателя заграничнаю издания.



имѣлъ къ нему особое порученіе отъ его друзей. Медичи, Пизакане, Меццокапы, Козенцъ, Бертани и другіе были недовольны направленіемъ, которое давалось изъ Лондона; они говорили, что Маццини плохо знаетъ новое положеніе, жаловались на революціонныхъ царедворцевъ, которые, чтобъ подслужиться, поддерживали въ немъ мысль, что все готово для возстанія и ждетъ только сигнала. Они хотѣли внутреннихъ преобразованій, имъ казалось необходимымъ ввести гораздо больше военнаго элемента и имѣтъ во главѣ стратеговъ, вмѣсто адвокатовъ и журналистовъ. Для этого они желали, чтобъ Маццини сблизился съ талантливыми генералами въ родѣ Уллоа, стоявшаго возлѣ старика Пепе, въ какомъ-то недовольномъ отдаленіи.

Они поручили мнѣ разсказать все это Маццини долею потому, что они знали, что онъ имѣлъ ко мнѣ довѣріе, а долею и потому, что мое положеніс, независимое отъ итальянскихъ партій, развязывало мнѣ руки.

Маццини меня принялъ, какъ стараго пріятеля. Наконецъ, рѣчь дошла до порученнаго мнѣ отъ его друзей. Онъ меня сначала слушалъ очень внимательно, хотя и не скрывалъ, что ему не совсѣмъ нравится оппозиція; но когда изъ общихъ мѣстъ я дошелъ до частностей и личныхъ вопросовъ, тогда онъ вдругь прервалъ мою рѣчь:

- Это совершенно не такъ, туть нѣть ни слова дѣльнаго!

— Однако, замѣтилъ я, нѣтъ полутора мѣсяца, какъ я оставилъ Геную и въ Италіи былъ два года безъ выѣзда, и могу самъ подтвердить многое изъ того, что говорилъ ему отъ имени друзей.

— Оттого-то вы это и говорите, что вы были въ Генуѣ. Что такое Генуя? что вы могли тамъ слышать? Мнѣніе одной части эмиграціи. Я знаю, что она такъ думаетъ, я и то знаю, что она ошибается. Генуя очень важный центръ, но это одна точка, а я знаю всю Италію; я знаю потребность каждаго мѣстечка отъ Абруццъ до Форалберга. Друзья наши въ Генуѣ разобщены со всѣмъ полуостровомъ, они не могутъ судить объ его потребностяхъ, объ общественномъ настроеніи.

Я сдѣлалъ еще два-три опыта, но онъ уже былъ en garde, начиналъ сердиться, нетериѣливо отвѣчалъ... Я замолчалъ съ чувствомъ грусти; такой нетериимости я прежде въ немъ не замѣчалъ.

— Я вамъ очень благодаренъ, сказалъ онъ, подумавъ. Я долженъ знать мнѣніе нашихъ друзей; я готовъ взвѣсить каждое, обдумать каждое, но согласиться или нѣтъ, это другое дѣло; на мнѣ лежитъ большая отвѣтственность не только передъ совѣстью и Богомъ, но передъ народомъ итальянскимъ.

Посольство мое не удалось.

Мацини тогда уже обдумывалъ свое 3 февраля 1853 года; дѣло для него было рѣшенное, а друзья его не были съ нимъ согласны.

- Знакомы вы съ Ледрю-Ролленомъ и Кошутомъ?

— Нѣтъ.

- Хотите познакомиться?

— Очень.

— Вамъ надобно съ ними повидаться, я вамъ нанишу къ обонмъ нѣсколько словъ. Разскажите имъ, что вы видѣли, какъ оставили нашихъ. Ледрю-Ролленъ, продолжалъ онъ, взявъ перо и начавъ записку, самый милый человѣкъ въ свѣтѣ, но французъ jnsqu'au bout des ongles; онъ твердо вѣруетъ, что безъ революція во Франціи—Европа не двинется, le peuple initiateur!.. А гдѣ французская иниціатива теперь? Да•и прежде идеи, двигавшія Францію, шли изъ Италіи или изъ Англіи. Вы увидите, что новую эру революціи начнетъ Италія! Какъ вы думаете?

- Признаюсь вамъ, что я этого не думаю.

- Что же, сказалъ онъ, улыбаясь, славянскій міръ?

- Я этого не говорилъ; не знаю, на чемъ Ледрю-Ролленъ основываетъ свои върованія, но весьма въроятно, что ни одна революція не удастся въ Европъ, пока Франція въ томъ состоянів простраціи, въ которой мы ее видимъ.

— Такъ и вы еще находитесь подъ préstig'емъ Франція?

- Подъ престижемъ ея географическаго положенія, ея страшнаго войска и ея естественной опоры на Россію, Австрію и Пруссію. <sup>1</sup>)

— Франція спить, мы ее разбудимъ.

Мнѣ оставалось сказать: «Дай Богъ, вашими устами медъ пить!»

Кто изъ насъ былъ правъ на ту минуту, —доказалъ Гарибальдн. Въ другомъ мѣстѣ я говорилъ о моей встрѣчѣ съ нимъ, въ Вестъ-Индскихъ докахъ, на его американскомъ кораблѣ Commonwealth.

Тамъ за завтракомъ у него, въ присутствія Орсини, Гаука и ченя, Гарибальди, говоря съ большой дружбой о Маццини, высказывальоткрыто своемнѣніе о Зфевраля 1853 (это было весной 1854), и туть же говорилъ о необходимости соединенія всѣхъ партій въ одну военную.

Въ тотъ же день вечеромъ, мы встрътились въ одномъ домъ; Гарибальди былъ не веселъ, Маццини вынулъ изъ кармана листъ «Italia del popolo», и показалъ ему какую-то статью. Гарибальди

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этоть разговоръ былъ осенью 1852.

прочиталь ее и сказаль: «Да, написано бойко, а статья превредная, я скажу откровенно, за такую статью стоить журналиста или писателя сильно наказать. Раздувать всёми силами раздоръ между нами и Піемонтомъ въ то время, когда мы только имѣемъ одно войско—войско Сардинскаго короля! Это опрометчивость и ненужная дерзость, доходящая до преступленія».

Маццини отстаивалъ журналъ; Гарибальди сдёлался еще скучнёе.

Когда онъ собирался тать съ корабля, онъ говорилъ, что ночью будеть поздно возвращаться въ доки, и что онъ потдеть спать въ отель; я предложилъ, вмъсто отеля, тать спать ко мнъ. Гарибальди согласился.

Послѣ этого разговора, осажденный со всѣхъ сторонъ неустрашимымъ легіономъ дамъ, Гарибальди ловкими маршами и контрмаршами выпутался изъ хоровода и, подойдя ко мнѣ, шепнулъ мнѣ на ухо:

— Вы до котораго часа останетесь?

- Побдемте хоть сейчасъ.

— Сдѣлайте одолженіе.

Мы побхали; на дорогѣ онъ сказалъ мнѣ:

- Какъ мнѣ жаль, какъ мнѣ безконечно жаль, что Рерро 1) такъ увлекается и съ благороднѣйшимъ, чистѣйшимъ намъреніемъ ділаеть ошибки. Я не могъ вытериъть давеча: тъщится тъмъ, что выучилъ своихъ учениковъ дразнить Піемонть. Ну что же, если король бросится совсёмъвъ реакцію, свободное слово итальянское смолкнетъ въ Италіи, и послёдняя опора пропадеть. Республика, республика! Я всегда былъ республиканецъ, всю жизнь, да дѣло теперь не въ республикъ. Массы итальянскія я знаю лучше Маццини, я жилъ съ ними, ихъ жизнію. Маццини знаеть Италію образованную и владбеть ся умами; но войска, чтобъ выгнать австрійцевъ и папу, изъ нихъ не составишь; для массы, для народа итальянскаго одно знамя и есть-единство и изгнание иноземцевъ! А какъ же достигнуть до этого, опрокидывая на себя единственное сильное королевство въ Италіи, которое, изъ какихъ бы причинъ ни было, хочеть стать за Италію и боится; вмѣсто того, чтобъ его звать къ себъ, его толкаютъ прочь и обижаютъ. Въ тотъ день, въ который молодой человъкъ повърить, что онъ ближе КЪ эрцгерцогамъ, чёмъ къ намъ, судьбы Италіи затормозятся на ноколѣніе или на два.

На другой день было воскресенье; онъ ушелъ гулять съ моимъ сыномъ, сдёлалъ у Калдези его дагеротипъ и принесъ мнѣ его въ подарокъ, а потомъ остался обѣдать.

1) Уменьшительное отъ Джузеппе.

Середь объда меня вызываетъ одинъ итальянецъ, посланный отъ Маццини, онъ съ утра отыскивалъ Гарибальди; я просилъ его състь съ нами за столъ.

241

Итальянецъ, кажется, хотъ́лъ говорить съ нимъ наединѣ, я предложилъ имъ идти ко мнѣ въ кабинеть.

— У меня никакихъ секретовъ нѣтъ, да и чужихъ здѣсь нѣтъ, говорите, замѣтилъ Гарибальди.

Въ продолжение разговора, Гарибальди еще разъ повторилъ, и притомъ раза два, то же, что мнъ говорилъ, когда мы ъхали домой.

Онъ внутренно былъ совершенно согласенъ съ Мациини, но расходился съ нимъ въ исполнении, въ средствахъ. Что Гарибальди лучше зналъ массы, въ этомъ я совершенно убъжденъ. Маццини, какъ средневъковый монахъ, глубоко зналъ одну сторону жизни, но другія создаваль; онъ много жилъ мыслью и страстью, но не на дневномъ свътъ; онъ съ молодыхъ лътъ до съдыхъ волосъ жилъ въ карбонарскихъ юнтахъ, въ кругу гонимыхъ республиканцевъ, либеральныхъ писателей; онъ былъ въ сношеніяхъ съ греческими гетеріями и съ испанскими exaltados, онъ конспирироваль съ настоящимъ Кавеньякомъ и поддъльнымъ Ромарино, съ швейцарцомъ Джемсомъ Фази, съ польской демократіей, съ молдовалахами... Изъ его кабинета вышелъ благословленный имъ восторженный Конарскій, пошелъ въ Россію и погибнулъ. Все это такъ, но съ народомъ, но съ этимъ solo interprete della legge divina, но съ этой густой толщей, идущей до грунта, т. е., до полей и плуга, до дикихъ калабрійскихъ пастуховъ, до факиновъ и лодочниковъ, онъ никогда не былъ въ сношеніяхъ; а Гарибальди не только въ Италіи, но вездѣ жилъ съ ними, зналъ ихъ силу и слабость, горе и радость: онъ ихъ зналъ на полѣ битвы и середь бурнаго океана и умѣлъ какъ Бемъ сдѣлаться легендой, вънего вѣрили больше, чѣмъ въ его патрона Санъ-Джузеппе.

Одинъ Маццини не върилъ ему.

И Гарибальди, убзжая, сказалъ: «Я бду съ тяжелымъ сердцемъ, я на него не имбю вліянія, и онъ опять предприметъ что-нибудь до срока!»

Гарибальди угадалъ: не прошло года, и снова двё-три неудачныя вспышки; Орсини былъ схваченъ піемонтскими жандармами, на піемонтской землё, чуть не съ оружіемъ въ рукахъ; въ въ Римѣ открыли одинъ изъ центровъ движенія, и та удивительная организація, о которой я говорилъ, разрушилась. Испуганныя правительства усилили полицію; свирѣпый трусъ, король неаполитанскій, снова бросился на пытки.

Тогда Гарибальди не вытеритлъ и напечаталъ свое извъст-

А. И. Герденъ, т. Ш.

16

ное письмо: «Въ этихъ несчастныхъ возстаніяхъ могутъ участвовать или сумасшедшіе, или враги итальянскаго дѣла».

Можетъ, письма этого и не слѣдовало печататъ. Маццини былъ побитъ и несчастенъ, Гарибальди наносилъ ему ударъ... Но что его письмо совершенно послѣдовательно съ тѣмъ, что онъ мнѣ говорилъ и при мнѣ.—въ этомъ нѣтъ сомнѣнія. <sup>1</sup>)

Издавая прошлую Полярную Зекзду, я долго думалъ, что слъдуетъ печатать изъ лондонскихъ воспоминаній и что лучше оставить до другого времени. Больше половины я отложилъ, теперь я печатаю изъ нея нъсколько отрывковъ.

Что же измѣнилось?—59 и 60 годы раздвинули берега. Личности, партіи уяснились, однѣ окрѣпли, другія улетучились. Съ напряженнымъ вниманіемъ, останавливая не только всякое сужденіе, но самое біеніе сердца, слѣдили мы эти два года за близкими лицами; они то исчезали за облаками порохового дыма, то вырѣзывались изъ него съ такою яркостью, росли быстро, быстро и снова скрывались за дымомъ. На сію минуту онъ разсѣялся и на сердцѣ легче, всѣ дорогія головы цѣлы!

А еще дальше за этимъ дымомъ, въ тѣни, безъ шума битвъ, безъ ликованій торжества, безъ лавровыхъ вѣнковъ, одна личность достигла колоссальныхъ размѣровъ.

Осыпаемый проклятіями всѣхъ партій: обманутымъ плебеемъ, дикимъ попомъ, трусомъ буржуа и піемонтской дрянью; оклеветанный всѣми органами всѣхъ реакцій отъ папскаго и императорскаго Монитера до либеральныхъ кастратовъ Кавура и великаго Евнуха лондонскихъ мѣнялъ Теймса (который не можетъ назвать имени Маццини, не прибавивъ площадной брани), —онъ остался не только... «неколебимъ предъ общимъ заблужденіемъ», но благословляющимъ съ радостью и восторгомъ враговъ и друзей, исполнявшихъ его мысль, его планъ. Указывая на него, какъ на какого-то Абадонну—

> Народъ, таинственно спасаемый тобою. Ругался надъ твоей священной съдиною...

...Но возлѣ него стоялъ не Кутузовъ, а Гарибальди. Въ лицѣ своего героя, своего освободителя Италія не разрывалась съ Маццини. Какъ же Гарибальди не отдалъ ему полъ-вѣнка своего? зачѣмъ не признался, что идетъ съ нимъ рука въ руку? зачѣмъ оставленный тріумвиръ римскій не предъявилъ своихъ правъ<sup>2</sup> зачѣмъ онъ самъ просилъ не поминать его, и зачѣмъ народный вождь, чистый, какъ отрокъ, молчалъ и лгалъ разрывъ<sup>2</sup>

<sup>1</sup>) Въ заграничномъ изданіи Сочиненій Герцена дальнъйшее озаглавлено: "Изъ IV и V частей". (Перепечатано тамъ изъ "Поляр. Звъзды", т. VI, 1861).

Примъч. издат.

Обоимъ было что-то дороже ихъ личностей, ихъ имени, ихъ славы—Италія!

И пошлая современность ихъ не поняла. У ней не хватало емкости, настолько величія; бухгалтерской книги ихъ недостало до того, чтобъ подвести итогъ такихъ credit и debet!

Гарибальди сдёлался еще больше «лицомъ изъ Корнелія Ненота»; онъ такъ антично великъ въ своемъ хуторѣ, такъ простодушно, такъ чисто великъ, какъ описаніе Гомера, какъ греческая статуя. Нигдѣ ни риторики, ни декорацій, ни дипломатій, въ эпопеѣ онѣ были ненужны; когда она кончилась и началось продолженіе календаря, тогда король отпустилъ его, какъ отпускаютъ довезшаго ямщика, и, сконфуженный, что ему ничего нельзя дать на водку, перещеголялъ Австрію колоссальной неблагодарностью; а Гарибальди и не разсердился, онъ, улыбаясь, съ иятьюдесятью скудами въ карманѣ, вышелъ изъ дворцовъ странъ, покоренныхъ имъ, предоставляя дворовымъ усчитывать его расходы и разсуждать о томъ, что онъ испортилъ шкуру медвѣдя. Пускай себѣ тѣшатся, половина великаго дѣла сдѣлана,—лишь бы Италію сколотить въ одно и прогнать бѣлыхъ кретиновъ.

Были минуты тяжелыя для Гарибальди. Онъ увлекается людьми; какъ онъ увлекся А. Дюма, такъ увлекается Викторомъ Эммануиломъ; неделикатность короля огорчаетъ его; король это знаетъ и, чтобъ задобрить его, посылаетъ фазановъ собственноручно ўбитыхъ, цвѣты изъ своего сада и любовныя записки, подинсандыя: sempre il tuo amico Vittorio.

Для Маццини люди не существують, для него существуеть дило, и притомъ одно дило; онъ самъ существуетъ, «живетъ и движется» только въ немъ. Сколько ни посылай ему король фазановъ и цвътовъ, онъ его не тронетъ. Но онъ сейчасъ соединится не только съ нимъ, котораго онъ считаетъ за добраго человѣка, но съ его маленькимъ Талейраномъ, котораго онъ вовсе не считаетъ ни за добраго, ни за порядочнаго человъка. Маццини аскетъ, Кальвинъ, Прочида итальянскаго освобожденія. Односторонній. вѣчно занятый одной идеей, вѣчно на стражѣ и готовый, Маццини съ тѣмъ упорствомъ и терпѣніемъ, съ которымъ онъ создалъ, изъ разбросанныхъ людей и неясныхъ стремленій, плотную партію и, послъ десяти неудачъ, вызвалъ Гарибальди и его войско полсвободной Италіи и живую, неприложную надежду на ея единство,-Маццини не спить. День и ночь, ловя рыбу и ходя на охоту, ложась спать и вставая, Гарибальди и его сподвижники видять худую, печальную руку Маццини, указывающую на Римъ, и они еще пойдуть туда!

Я дурно сдѣлалъ, что выпустилъ, въ напечатанномъ отрывкѣ, нѣсколько страницъ объ Маццини; его усѣченная фигура вышла

16\*

не такъ ясно. я остановился именно на его размолвкъ съ Гарибальди въ 1854, и на моемъ разномысліи съ нимъ. Сдълано было это мною изъ деликатности, но эта деликатность мелка для Маццини. О такихъ людяхъ нечего умалчивать, ихъ щадить нечего!

Послѣ своего возвращенія изъ Неаполя, онъ написалъ мнѣ записку; я поспѣшилъ къ нему, сердце щемило, когда я его увидѣлъ, я все-же ждалъ найти его грустнымъ, оскорбленнымъ въ своей любви, положеніе его было въ высшей степени трагическое; я дѣйствительно его нашелъ тѣлесно состарившимся и помолодѣлымъ душой; онъ бросился ко мнѣ, по обыкновенію протягивая обѣ руки, съ словами: «Итакъ, наконецъ-то сбывается!»... въ его глазахъ былъ восторгъ и голосъ дрожалъ.

Онъ весь вечеръ разсказывалъ мнѣ о времени, предшествовавшемъ экспедиціи въ Сицилію, о своихъ сношеніяхъ съ Викторомъ Эммануиломъ, потомъ о Неаполѣ. Въ увлеченіи, въ любви, съ которыми онъ говорилъ о побѣдахъ, о подвигахъ Гарибальди, было столько же дужбы къ нему, какъ въ его брани за довѣрчивость и за неумѣнье распознавать людей.

Слушая его, я хотъ́лъ поймать одну ноту, одинъ звукъ обиженнаго самолюбія, и не поймалъ; ему грустно, но грустно, какъ матери, оставленной на время возлюбленнымъ сыномъ,—она знаетъ, что сынъ воротится, и знаетъ больше этого, что сынъ счастливъ: это покрываетъ все для нея!

Мацини исполненъ надеждъ, съ Гарибальди онъ ближе, чѣ́иъ когда-нибудь. Онъ съ улыбкой разсказывалъ, какъ толпы неаполитанцевъ, подбитыя агентами Кавура, окружили его домъ съ криками: «Смерть Маццини!» Ихъ, между прочимъ, увѣрили, что Маццини «бурбонскій республиканецъ».—«У меня въ это время было нѣсколько человѣкъ нашихъ и одинъ молодой русскій, онъ удивлялся, что мы продолжали прежній разговоръ. Вы не опасайтесь, сказалъ я ему въ успокоеніе, они меня не убьютъ, они только кричатъ!»

Нѣть, такихъ людей нечего щадить!

31 января, 1861.

... На другой день я отправился къ Ледрю-Роллену. Онъ меня принялъ очень привѣтливо. Колоссальная, импозантная фигура его, которой ненадо разбирать en détail, общимъ впечатлѣнісмъ располагала въ его пользу. Должно быть онъ былъ и bon enfant и bon vivant. Морщины на лбу и просѣдь показывали, что заботы и ему не совсѣмъ даромъ прошли. Онъ потратилъ на революцію свою жизнь и свое состояніе; а общественное мнѣніе ему измѣнило. Его странная, непрямая роль въ апрѣлѣ и маѣ, слабая

въ іюньскіе дни, отдалила отъ него часть красныхъ, не сблизивъ съ синими. Имя его, служившее символомъ и произносимое иной разъ съ ошибкой <sup>1</sup>) мужиками, но все же произносимое, рёже было слышно. Самая партія его въ Лондонъ таяла больше и больше; особенно, когда и Феликсъ Піа открылъ свою лавочку въ Лондонъ.

Усѣвшись покойно на кушеткѣ, Ледрю-Ролленъ началъ меня «гарангировать».

- «Революція, говорилъ онъ, только и можеть лучиться (rayonner) изъ Франціи. Ясно, что, къ какой бы странъ вы ни принадлежали, вы должны прежде всего помогать намъ для вашего собственнаго дъла. Революція только можеть выйти изъ Парижа. Я очень хорошо знаю, что нашъ другъ Маццини не того мнѣнія, — онъ увлекается своимъ патріотизмомъ. Что можеть сдѣлать Италія съ Австріей на шеѣ и съ наполеоновскими солдатами въ Римъ? Намъ надобно Парижъ; Парижъ — это Римъ, Варшава, Венгрія, Сицилія, и, по счастію, Парижъ совершенно готовъ-не ошибайтесь-совершенно готовъ! Революція сдѣланаla revolution est faite: c'est clair comme bon jour. Я объ этомъ и не думаю; я думаю о последствіяхь, о томь, какь избегнуть прежнихъ ошибокъ». Такимъ образомъ онъ продолжалъ съ полчаса и вдругъ, спохватившись, что онъ и не одинъ, и не передъ аудиторіей, добродушнѣйшимъ образомъ сказалъ, мнѣ: «Вы видите; мы съ вами совершенно одинакаго мнѣнія». Я не раскрывалъ рта. Ледрю-Ролленъ продолжалъ: «Что касается до матеріальнаго факта революція, —онъ задержанъ нашимъ безденежьемъ. Средства наши истощились въ этой борьбѣ, которая идеть годы и годы. Будь теперь сейчасъ въ моемъ распоряжения сто тысячъ франковъ, --- да --- мизерабельныхъ сто тысячъ франковъ! и послѣ завтра, черезъ три дня, революція въ Парижѣ».

— Да какъ же это,—замѣтилъ я наконецъ,—такая богатая нація, совершенно готовая на возстаніе, не находитъ ста тысячъ полумилліона франковъ?

Ледрю-Ролленъ немного покраснълъ, но, не запинаясь, отвъчалъ:

--- «Pardon, pardon. Вы говорите о теоретическихъ предположеніяхъ въ то время, какъ я вамъ говорю о фактахъ, о простыхъ фактахъ».

Этого я не понялъ.

Когда я уходилъ, Ледрю-Ролленъ по англійскому обычаю про-

Digitized by Google

A State State State

<sup>1)</sup> Мужники дальнихъ краевъ любяли le duc Rollin'a и жалѣли только, что ниъ руководствуетъ женщина, съ которой онъ связался—La Martine, что она-то дюка сбиваетъ, а что онъ самъ bon pour le populaire.

водилъ меня до лѣстницы и еще разъ, подавая мнѣ свою огромную богатырскую руку, сказалъ:

— «Надѣюсь, это не въ послѣдній разъ, я буду всегда радъ; итакъ—au revoir».

- Въ Парижѣ-отвѣтилъ я.

— «Какъ въ Парижѣ?»

- Вы такъ убѣдили меня, что революція за плечами, что я право не знаю, успѣю ли я побывать у васъ здѣсь.

Онъ смотрѣлъ на меня съ недоумѣніемъ, и потому я поторопился прибавить:

— По крайней мѣрѣ я этого искренно желаю, въ этомъ, думаю, вы не сомнѣваетесь.

- «Иначе вы не были бы здѣсь»-замѣтилъ хозяинъ, и мы разстались.

Кошута въ первый разъ я видѣлъ собственно во второй разъ. Это случилось такъ. Когда я пріѣхалъ къ нему, меня встрѣтилъ въ парлорѣ военный господинъ, въ полу-венгерскомъ военномъ костюмѣ, съ извѣщеніемъ, что г. Губернаторъ не принимаетъ.

- Вотъ письмо отъ Маццини.

— Я сейчасъ передамъ. Сдѣлайте одолженіе. Онъ указалъ мнѣ на трубку и потомъ на стулъ. Черезъ двѣ-три минуты возвратился.

— Г. Губернаторъ чрезвычайно жалъетъ, что не можетъ васъ видътъ. Сейчасъ онъ оканчиваетъ американскую почту; впрочемъ, если вамъ угодно подождать, то онъ будетъ очень радъ васъ принять.

— А скоро онъ кончитъ почту?

- Къ пяти часамъ непремѣнно.

Я взглянулъ на часы: `половина второго.—Ну, трехъ часовъ съ половиной я ждать не стану.

— Да вы не пріъдете ли послъ?

— Я живу не меньше трехъ миль отъ Нотингъ-Гиля. Впрочемъ, прибавилъ я, у меня никакого спѣшнаго дѣла къ г. Губернатору нѣтъ!

- Но г. Губернаторъ будетъ очень жалъть.

— Такъ вотъ мой адресъ.

Прошло съ недѣлю, вечеромъ является длинный господинъ, съ длинными усами—венгерскій полковникъ, съ которымъ я лѣтомъ встрѣтился въ Лугано.

- Я къ вамъ отъ г. Губернатора: онъ очень безпокоится, что вы у него не были.

— Ахъ, какая досада. Я, въдь, впрочемъ, оставилъ адресъ. Если-бъ я зналъ время, то непремънно поъхалъ бы къ Кошуту

And States

· — 247 —

сегодня-или... прибавилъ я вопросительно, какъ надобно говорить, къ г. Губернатору?

— Zu dem Olten, zu dem Olten, — замѣтилъ улыбаясь гонведъ мы его между собой все называемъ der Olte. — Вотъ увидите человѣка! такой головы въ мірѣ нѣтъ, не было и... полковникъ внутренно и тихо помолился Кошуту.

— Хорошо, я завтра въ два часа прівду.

— Это невозможно. Завтра середа, завтра утромъ старикъ принимаетъ однихъ нашихъ, однихъ венгерцевъ.

Я не выдержалъ, засмѣялся, и полковникъ засмѣялся. Когда же вашъ старикъ пьетъ чай?

— Въ восемь часовъ вечера.

— Скажите ему, что я пріёду завтра въ восемь часовъ; но если нельзя, вы мнё напишите.

- Онъ будеть очень радъ. Я васъ жду въ пріемной.

На этотъ разъ, какъ только я позвонилъ, длинный полковникъ меня встрътилъ, а короткій полковникъ тотчасъ повелъ въ кабинетъ Кошута.

Я засталъ Кошута, работающаго за большимъ столомъ; онъ былъ въ черной бархатной венгеркъ и въ черной шапочкъ; Кошуть гораздо лучше всёхъ своихъ портретовъ и бюстовъ; въ первую молодость онъ былъ, въроятно, красавцемъ и долженъ былъ имъть страшное вліяніе на женщинъ особеннымъ романически-задумчивымъ характеромъ лица. Черты его не имѣютъ античной строгости, какъ у Маццини, Саффи, Орсини; но (и, можетъ, именно по этому) онъбылъ роднѣе намъ, жителямъ сѣвера; въ печально кроткомъ взглядѣ его сквозилъ не только сильный умъ, но глубоко чувствующее сердце; задумчивая улыбка и нѣсколько восторженная рѣчь окончательно располагали въ его пользу. Говорить онъ чрезвычайно хорошо, хотя и съ рѣзкимъ акцентомъ, равно остающимся въ его французскомъ языкѣ, нѣмецкомъ и англійскомъ. Онъ не отдёлывается фразами, не опирается на битыя мёста; онъ думаеть съ вами, выслушиваеть и развиваеть свою мысль почти всегда оригинально, потому что онъ свободнѣе другихъ отъ доктрины и отъ духа партіи. Можетъ, въ его манеръ доводовъ и возраженій виденъ адвокать, но то, что онъ говорить, -- серьезно и обдуманно.

Кошуть много занимался до 1848 года практическими дёлами своего края; это дало ему своего рода върность взгляда. Онъ очень хорошо знаеть, что въ мірё событій и приложеній не всегда можно прямо летать, какъ воронъ, что факты развиваются рёдко по простой логической линіи, а идуть, лавируя, заплетаясь эпициклами, срываясь по касательнымъ. П воть, между прочимъ, причина, почему Кошуть уступаеть Маццини въ огненной дѣя-

тельности и почему, съ другой стороны, Мациини дѣлаеть безпрерывные опыты, натягиваеть попытки, а Кошуть ихъ не дѣлаеть вовсе.

Маццини глядить на итальянскую революцію какъ фанатикъ; онъ вѣруетъ въ свою мысль объ ней; онъ ее не подвергаетъ критикѣ и стремится ога е sempre, какъ стрѣла, пущенная изъ лука. Чѣмъ меньше обстоятельствъ онъ беретъ въ расчетъ, тѣмъ прочнѣе и проще его дѣйствіе, тѣмъ чище его идея.

Революціонный идеализмъ Ледрю-Роллена тоже не сложенъ, его можно весь прочесть въ рѣчахъ конвента и въ мѣрахъ комитета общественнаго спасенія. Кошутъ принесъ съ собою изъ Венгріи не общее достояніе революціонной традиціи, не апокалиптическія формулы соціальнаго доктринаризма, а протестъ своего края, который онъ глубоко изучилъ, края новаго, неизвѣстнаго ни въ отношеніи къ его потребностямъ, ни въ отношеніи къ его дико-свободнымъ учрежденіямъ, ни въ отношеніи къ его средневѣковымъ формамъ. Въ сравненіи съ своими товарищами, Кошутъ былъ спеціалистъ.

Французскіе рефюжье, съ своей несчастной привычкой рубить съ плеча и все мбрить на свою мбрку, сильно упрекали Кошута за то, что онъ въ Марсели выразилъ свое сочувствіе къ соціальнымъ идеямъ, а въ рбчи, которую произнесъ въ Лондонѣ съ балкона Mansion House, съ глубокимъ уваженіемъ говорилъ о парламентаризмѣ.

Кошуть былъ совершенно правъ. Это было во время его путешествія изъ Константинополя, т. е., во время самаго торжественно-эпическаго эпизода темныхъ лътъ, шедшихъ за 1848 годомъ. Съверо-американскій корабль, вырвавшій его изъ занесенныхъ когтей Австріи и Россіи, съ гордостью плылъ съ изгнанникомъ въ республику и остановился у береговъ другой. Въ этой республикъ ждалъ уже приказъ полицейскаго диктатора Франціи, чтобъ изгнанникъ не смѣлъ ступить на землю булущей имперіи. Теперь это прошло бы такъ; но тогда еще не всѣ были окончательно надломлены, толпы работниковъ бросились на лодкахъ къ кораблю приветствовать Кошута, и Кошуть говорилъ съ ними очень натурально о соціализмѣ. Картина мѣняется. По дорогѣ одна свободная страна выпросила у другой изгнанника къ себі; въ гости. Кошутъ, всенародно благодаря англичанъ за пріемъ, не скрыль своего уваженія къ государственному быту, который его сдѣлалъ возможнымъ. Онъ былъ въ обоихъ случаяхъ совершенно искрененъ; онъ не представлялъ вовсе такой-то партіи; онъ могъ, сочувствуя съ французскимъ работникомъ, сочувствовать съ англійской конституціей, не сдблавшись орлеанистомъ и не предавъ республики. Кошутъ это зналъ и отрицательно

превосходно понялъ свое положение въ Англии относительно революціонныхъ партій; онъ не сдёлался ни Глюкистомъ, ни Пиччинистомъ; онъ держалъ себя равно въ далекъ отъ Ледрю-Роллена и отъ Луи-Блана. Съ Маццини и Ворцелемъ у него былъ общій terrain, смежность границъ, одинакая борьба и почти одна и та же борьба; съ ними онъ и сошелся съ первыми.

Но Маццини и Ворцель давнымъ давно были, по испанскому выраженію, afrancisados. Кошуть, упираясь, туго поддавался имъ, и очень замѣчательно, что онъ уступалъ по той мѣрѣ, по которой надежды на возстаніе въ Венгріи становились блѣднѣе и блѣднѣе.

Изъ моего разговора съ Маццини и Ледрю-Ролленомъ видно, что Маццини ждалъ революціоннаго толчка изъ Италіи и вообще былъ очень недоволенъ Франціей; но изъ этого не слѣдуетъ, чтобъ я былъ неправъ, назвавъ и его afrancisado. Тутъ, съ одной стороны, въ немъ говорилъ патріотизмъ, не совсѣмъ согласный съ идеей братства народовъ и всеобщей республики; съ другой—личное негодованіе на Францію за то, что въ 1848 она ничего не сдѣлала для Италіи, а въ 1849 все, чтобъ погубить ее. Но быть раздраженнымъ противъ современной Франціи не значитъ быть вню ея духа; французскій революціонаризмъ имѣетъ свой общій мундиръ, свой ритуалъ, свой символъ вѣры; въ ихъ предѣлахъ можно быть спеціально политическимъ либераломъ, или отчаяннымъ демократомъ; можно, не любя Франціи, любить свою родину на французскій мансръ; все это будутъ варіаціи, частные случаи, но алгебраическое уравненіе останется то же.

Разговоръ Кошута со мной тотчасъ принялъ серьезный оборотъ: въ его взглядѣ и въ его словахъ было больше грустнаго, нежели свѣтлаго; навѣрное, онъ не ждалъ революціи завтра. Свѣдѣнія его объ юго-востокѣ Европы были огромны: онъ удивлялъ меня, цитируя пункты екатерининскихъ трактатовъ съ Портой. «Какой страшный вредъ вы сдѣлали намъ во время нашего возстанія», сказалъ онъ, «и какой страшный вредъ вы сдѣлали самимъ себѣ. Какая узкая и противуславянская политика поддерживать Австрію. Разумѣется, Австрія и спасибо не скажетъ за спасеніе; развѣ вы думаете, что она не понимаетъ, что Николай не ей помогалъ, а вообще власти».

Соціальное состояніе Россіи ему было гораздо меньше извѣстно, чѣмъ политическое и военное. Оно и не удивительно; многіе ли изъ нашихъ государственныхъ людей знаютъ что-нибудь о немъ, кромѣ общихъ мѣстъ и частныхъ, случайныхъ, ни съ чѣмъ несвязанныхъ замѣчаній. Онъ думалъ, что казенные крестьяне отправляютъ барщиной свою подать, разспрашивалъ о сельской общинѣ, о помѣщичьей власти; я разсказалъ ему, что зналъ.

Jan Stranger

Оставивъ Кошута, я спрашивалъ себя: да что же общаго у него, кромѣ любви къ независимости своего народа, съ его товарищами. Маццини мечталъ Италіей освободить человѣчество, Ледрю-Ролленъ хотѣлъ его освободить въ Парижѣ и потомъ строжайше предписать свободу всему міру. Кошутъ врядъ ли заботился обо всемъ человѣчествѣ и былъ, казалось, довольно равнодушенъ къ тому, скоро ли провозгласятъ республику въ Лиссабонѣ или дей Триполи будетъ называться простымъ гражданиномъ одного и нераздѣльнаго Триполійскаго Братства.

Различіе это, бросившееся мнѣ въ глаза съ перваго взгляда, обличилось потомъ рядомъ дѣйствій. Маццини и Ледрю-Ролленъ, какъ люди независимые отъ практическихъ условій, каждые дватри мѣсяца усиливались дѣлать революціонные опыты: Маццини возстаніями, Ледрю-Ролленъ посылкою агентовъ. Мацциньевскіе друзья гибли въ австрійскихъ и папскихъ тюрьмахъ, Ледрю-Ролленовскіе посланцы гибли въ Ламбессѣ или Кайенѣ, но они съ фанатизмомъ слѣпо вѣрующихъ продолжали отправлять своихъ Исааковъ на закланіе. Кошутъ не дѣлалъ опытовъ; Лебени не имѣлъ никакихъ сношеній съ нимъ.

Безъ сомнѣнія, Кошуть пріѣхалъ въ Лондонъ съ болѣе сангвиническими надеждами, да и нельзя не сознаться, что было оть чего закружиться головѣ. Вспомните опять эту постоянную овацію, это царственное шествіе черезъ моря и океаны; города Америки спорили о чести, кому первому идти ему на встрѣчу и вести въ свои стѣны. Двухмилліонный, гордый Лондонъ ждалъ его на ногахъ у желѣзной дороги, карета лордъ-мера стояла, приготовленная для него; алдерманы, шерифы, члены парламента провожали его моремъ волнующагося народа, привѣтствовавшаго его криками и бросаньемъ шляпъ вверхъ. И когда онъ вышелъ съ лордомъ-меромъ на балконъ Mansion House'a, его привѣтствовало громогласное «ура!»

Надменная англійская аристократія, убзжавшая въ свои помъстья, когда Бонапартъ пировалъ съ королевой въ Виндзоръ и бражничалъ съ мъщанами въ Сити, толпилась, забывъ свое достоинство, въ коляскахъ и каретахъ, чтобъ увидъть знаменитаго агитатора; высшіе чины представлялись ему—изгнаннику. Теймсъ нахмурилъ было брови, но до того испугался передъ крикомъ общественнаго мнѣнія, что сталъ ругать Наполеона, чтобъ загладить ошибку.

Мудрено ли, что Кошуть воротился изъ Америки полный упованій. Но, проживши въ Лондонъ годъ-другой и видя, куда и какъ идеть исторія на материкъ, и какъ въ самой Англіи остывалъ энтузіазмъ, Кошуть понялъ, что возстаніе невозможно, и что Англія плохая союзница революціи.

Разъ, еще одинъ разъ, онъ исполнился надеждами и снова сталъ адвокатомъ за прежнее дъло передъ народомъ англійскимъ: это было въ началъ крымской войны.

251 -

Онъ оставилъ свое уединение и явился рука объ руку съ Ворцелемъ, т. е., съ демократической Польшей, которая просила у союзниковъ одного воззванія, одного согласія, чтобъ рискнуть возстаніе. Безъ сомнѣнія, это было для Польши великое мгновеніе-oggi o mai. Если-бъ возстановленіе Польши было признано. чего же было бы ждать Венгрія? Воть почему Кошуть является на польскомъ митингъ 29 ноября 1854 года и требуетъ слова. Воть почему онъ вслёдъ за тёмъ отправляется съ Ворцелемъ въ главнъйшіе города Англін, проповъдуя агитацію въ пользу Польши. Рѣчи Кошута, произнесенныя тогда, чрезвычайно замѣчательны и по содержанію, и по формѣ. Но Англіи на этоть разъ онъ не увлекъ: наролъ толпами собирался на митинги, рукоплескалъ великому дару слова, готовъ былъ дёлать складчины; но вдаль движеніе не шло, но рѣчи не вызывали того отзвука въ другихъ кругахъ, въ массахъ, который бы могъ имъть вліяніе на парламенть или заставить правительство измёнить свой путь. Прошелъ 1854 годъ; насталъ 1855, умеръ Николай, Польша не двигалась, война ограничивалась берегомъ Крыма; о возстановленіи польской національности нечего было и думать; Австрія стояла костью въ горлъ союзниковъ; всъ хотъли къ тому же мира, главное было достигнуто — статский Наполеонъ покрылся военной славой.

Кошуть снова сошель со сцены. Его статьи въ «Атласѣ» и лекціи о конкордатѣ, которыя онъ читалъ въ Эдинбургѣ, Манчестерѣ, скорѣе должно считать частнымъ дѣломъ. Кошуть не спасъ ни своего достоянія, ни достоянія своей жены. Привыкнувши къ широкой роскоши венгерскихъ магнатовъ, ему на чужбинѣ пришлось выработывать себѣ средства; онъ это дѣлаетъ, нисколько не скрывая.

Во всей семьѣ его есть что-то благородно-задумчивое; видно, что тутъ прошли великія событія, и что они подняли діапазонъ всѣхъ. Кошутъ еще до сихъ поръ окруженъ нѣсколькими вѣрными сподвижниками; сперва они составляли его дворъ, теперь они просто его друзья.

Не легко прошли ему событія; онъ сильно состарѣлся въ послѣднее время, и тяжко становится на сердцѣ отъ его покоя.

Первые два года мы ръдко видались; потомъ случай насъ свелъ на одной изъ изящнъйшихъ точекъ не только Англіи, но и Европы, на Isle of Wight. Мы жили въ одно время съ нимъ мъсяцъ времени въ Вентноръ, это было въ 1855 г.

Передъ егоотътздомъ мы были на дътскомъ праздникъ. Оба сына

Кошута, прекрасные, милые отроки, танцовали вмѣстѣ съ моими дѣтьми... Кошутъ стоялъ у дверей и какъ-то печально смотрѣлъ на нихъ, потомъ, указывая съ улыбкой на моего сына, сказалъ мнѣ:

--- Вотъ уже и юное поколѣніе совсѣмъ готово намъ на смѣну.

— Увидять ли они?

- Я именно объ этомъ и думалъ. А пока пусть попляшутъ, -прибавилъ онъ и еще грустите сталъ смотръть.

Кажется, что и на этотъ разъ мы думали одно и то же:

А увидять ли отцы? И что увидять? Та революціонная эра, къ которой стремились мы, освѣщенные догорающимъ заревомъ девяностыхъ годовъ, къ которой стремилась либеральная Франція, юная Италія, Маццини, Ледрю-Ролленъ, не принадлежить ли уже прошедшему; эти люди не дѣлаются ли печальными представителями былого, около которыхъ закипаютъ иные вопросы, другая жизнь? Ихъ религія, ихъ языкъ, ихъ движеніе, ихъ цѣль, все это и родственно намъ, и съ тѣмъ вмѣстѣ чужое... Звуки церковнаго колокола тихимъ утромъ праздничнаго дня, литургическое пѣніе и теперь потрясаютъ душу, но вѣры все же въ ней нѣтъ!

Есть печальныя истины, — трудно, тяжко прямо смотрѣть на многое, трудно и высказывать иногда, что видишь. Да врядъ и нужно ли? Вѣдь, это тоже своего рода страсть или болѣзнь. «Истина, голая истина, одна истина!» Все это такъ; да сообразно ли вѣдѣніе ея съ нашей жизнію? не разъѣдаетъ ли она ее, какъ слишкомъ крѣпкая кислота разъѣдаетъ стѣнки сосуда? Не есть ли страсть къ ней—страшный недугь, горько казнящій того, кто воспитываетъ его въ груди своей?

Разъ, годъ тому назадъ, въ день памятный для меня-мысль эта особенно поразила меня.

Въ день кончины Ворцеля я ждалъ скульптора въ объдной комнатъ, гдъ домучился этотъ страдалецъ. Старая служанка стояла съ оплывшимъ, желтымъ огаркомъ въ рукъ, освъщая исхудалый трупъ, прикрытый одной простыней. Онъ, несчастный какъ Іовъ, заснулъ съ улыбкой на губахъ, въра замерла въ его потухающихъ глазахъ, закрытыхъ такимъ же фанатикомъ какъ онъ—Маццини.

Я этого старика грустно любилъ и ни разу не сказалъ ему всей правды, бывшей у меня на умъ. Я не хотълъ тревожить иотухающій духъ его, онъ и безъ того настрадался. Ему нужна была отходная, а не истина. И потому-то онъ былъ такъ радъ, когда Маццини его умирающему уху шепталъ объты и слова въры!

## ГЛАВА III.

253 -

## Эмиграціи въ Лондонѣ.—Нѣмцы, Французы.—Партіи.—В. Гюго.—Феликсъ Піа.—Луи Бланъ и Арманъ Барбесъ.

Сидѣхомъ и плакахомъ на берегахъ вавилонскихъ...

Псалтырь.

Если-бъ кто-нибудь вздумалъ написать, со стороны, внутреннюю исторію политическихъ выходцевъ и изгнанниковъ съ 1848 года въ Лондонѣ, какую печальную страницу прибавилъ бы онъ къ сказаніямъ о современномъ человѣкѣ. Сколько страданій, сколько лишеній, слезъ... и сколько пустоты, сколько узкости, какая бѣдность умственныхъ силъ, запасовъ, пониманія, какое упорство въ раздорѣ и мелкость въ самолюбіи...

Съ одной стороны, люди простые, инстинктомъ и сердцемъ понявшіе дѣло революціи и приносящіе ему наибольшую жертву, которую человѣкъ можеть принести, —добровольную нищету, составляютъ небольшую кучку. Съ другой, эти худо прикрытыя, затаенныя самолюбія, для которыхъ революція была служба, position sociale, и которые сорвались въ эмиграцію, не достигнувъ мѣста; потомъ всякіе фанатики, мономаны всѣхъ мономаній, сумасшедшіе всѣхъ сумасшествій; въ силу этого нервнаго, натянутаго, раздраженнаго состоянія—верченіе столовъ надѣлало въ эмиграціи страшное количество жертвъ. Кто не вертѣлъ столовъ—отъ Виктора Гюго и Ледрю-Роллена до Квирика Филопанти, который пошелъ дальше... и узнавалъ все, что человѣкъ дѣлалъ лѣтъ тысячу тому назадъ!..

Притомъ ни шагу вцередъ. Они, какъ придворные версальскіе часы, показывають одинъ часъ, часъ, въ который умеръ король... н ихъ, какъ версальскіе часы, забыли перевести со времени смерти Людовика XV. Они показывають одно событіе, одну кончину какого-нибудь событія. Объ немъ говорять, объ немъ думають, къ нему возвращаются. Встрѣчая тѣхъ же людей, тѣ же группы, иѣсяцевъ черезъ цять-шесть, года черезъ два-три, становится страшно,—тѣ же споры продолжаются, тѣ же личности и упреки, голько морщинъ, нарѣзанныхъ нищетою, лишеніями, больше; сюртуки, пальто-вытерлись; больше сѣдыхъ волосъ, и все вмѣстѣ старѣе, костлявѣе, сумрачнѣе... А рѣчи все тѣ же и тѣ же!

Революція у нихъ остается, какъ въ девяностыхъ годахъ, мс-

тафизикой общественнаго быта, но тогдашней наивной страсти къ борьбѣ, которая давала рѣзкій колорить самымъ тощнмъ всеобщностямъ и тёло сухимъ линіямъ. ихъ политическаго срубау нихъ нѣтъ и не можетъ быть; всеобщности и отвлеченныя понятія тогда были радостной новостью, откровеніемъ. Въ концѣ XVIII столѣтія люди въ первый разъ, не въ книгѣ, а на самомъ дѣлѣ, начали освобождаться отъ рокового, таинственно-тяготѣвшаго міра теологической исторіи и пытались весь гражданскій быть, выросшій помимо сознанія и воли, основать на сознательномъ пониманія. Въ попыткъ разумнаго государства, какъ въ попыткѣ религіи разима, была въ 1793 могучая, титаническая поэзія, которая принесла свое, но, съ тёмъ вмёстё, вывётрилась и оскупѣла въ послѣлніе шестьлесять лѣть. Наши наслѣдники титановъ этого не замъчають. Они, какъ монахи Авонской горы. которые занимаются своимъ, ведуть тѣ же рѣчи, которыя вели во время Златоуста, и продолжають жизнь, давно задвинутую турецкимъ владычествомъ, которое само ужъ приходитъ къ концу,... собираясь въ извѣстные дни поминать извѣстныя событія. въ томъ же порядкъ, съ тъми же молитвами.

Другой тормазъ, останавливающій эмиграціи, состоить въ отстаиваніи себя другъ противъ друга; это страшно убиваетъ внутреннюю работу и всякій добросовъстный трудъ. Объективной цъли у нихъ нѣтъ, всъ партіи упрямо консервативны, движеніс впередъ имъ кажется слабостью, чуть не бъгствомъ; сталъ подъ знамя, такъ стой подъ нимъ, хотя бы со временемъ и разглядълъ, что цвъта не совсъмъ такіе, какъ казались.

Такъ идутъ годы, —исподволь все мъняется около нихъ. Тамъ. гдъ были сугробы снъга, растетъ трава, вмъсто кустарника лъсъ, вмъсто лъса — одни пни..... Они ничего не замъчаютъ. Нъкоторые выходы совсъмъ обвалились и засыпались, они въ нихъто и стучатъ; новыя щели открылись; свътъ изъ нихъ такъ п врывается полосами, но они смотрятъ въ другую сторону.

Отношенія, сложившіяся между разными эмиграціями и англичанами, могли бы сами по себѣ дать удивительные факты о химическомъ сродствѣ разныхъ народностей.

Англійская жизнь сначала ослёпляеть нёмцевъ, подавляеть ихъ, потомъ псглощаетъ, или, лучше сказать, распускаетъ ихъ въ плохихъ англичанъ. Нёмецъ, по большей части, если предпринимаетъ какое-нибудь дёло, тотчасъ брёется, поднимаетъ воротнички рубашки до ушей, говоритъ уез, вмёсто ја, и well тамъ. гдё ничего ненадобно говорить. Года черезъ два онъ пишетъ по англійски письма и записки и живетъ совершенно въ англійскомъ кругу. Съ англичанами нёмцы никогда не обходятся, какъ съ рав-

QOOL

- 254 —

. المراسلة

ными, а какъ наши мъщане съ чиновниками и наши чиновники съ столбовыми дворянами.

Входя въ англійскую жизнь, нѣмцы не въ самомъ дѣлѣ дѣлаются англичанами, но притворяются ими и долею перестають быть нёмпами. Англичане въ своихъ сношеніяхъ съ иностранцами такие же капризники, какъ во всемъ другомъ; они бросаются на прібзжаго, какъ на комедіанта или акробата, не дають ему новоя, но едва скрывають чувство своего превосходства и даже нъкотораго отвращенія къ нему. Если прівзжій удерживаеть свой костюмъ, свою прическу, свою шляпу, оскорбленный англичанинъ шпыняетъ надъ нимъ, но мало-по-малу привыкаетъ въ немь видъть самобытное лицо. Если же испуганный сначала иностранепъ начинаеть подлаживаться подъ его манеры, онъ не уважаеть его и снисходительно трактуеть его съ высоты своей британской надменности. Тутъ и съ большимъ тактомъ трудно найтиться иной разъ, чтобъ не согрѣшить по минусу или по илюсу; можно же себъ представить, что дълають нъмцы, лишенные всякаго такта, фамильярные и подобострастные, слишкомъ вычурные и слишкомъ простые, сентиментальные безъ причины п грубые безъ вызова.

Но если нѣмцы смотрять на англичанъ, какъ на высшее илемя того же рода, и чувствують себя ниже ихъ, то изъ этого не слѣдуеть никакъ, чтобы отношеніе французовъ, и преимущественно французскихъ рефюжье, было умнѣе. Такъ, какъ нѣмецъ все безъ разбору уважаеть въ Англіи, французъ протестуеть противъ всего и ненавидить все англійское. Это доходить, само собой разумѣется, до уродливости самой комической.

Французъ, во-первыхъ, не можетъ простить англичанамъ, что они не говорятъ по-французски; во-вторыхъ, что они не понимаютъ, когда онъ Чарингъ-Кросъ называетъ Шаран'кро или Лестеръ-скверъ—Лесестеръ-скуаръ. Далѣе его желудокъ не можетъ переварить, что въ Англіи обѣдъ состоитъ изъ двухъ огромныхъ кусковъ мяса и рыбы, а не изъ пяти маленькихъ порцій всякихъ рагу, фритюръ, салми и пр. Затѣмъ, онъ не можетъ примираться съ «рабствомъ», по которому трактиры заперты въ воскресенье и весь народъ скучаетъ Богу, хотя вся Франція семь дней въ недѣлю скучаетъ Бонапарту. Затѣмъ, весь habitus, все хорошее и дурное въ англичанинѣ ненавистно французу. Англичанинъ платитъ ему той же монетой, но съ завистью смотритъ на покрой его одежды и каррикатурно старается подражать ему.

Все это очень замѣчательно для изученія сравнительной физіологія, и я совсѣмъ не для смѣха разсказываю это. Нѣмецъ, какъ мы замѣтили, сознаетъ себя, по крайней мѣрѣ, въ гражданскомъ отношеніи низшимъ видомъ той же породы, къ которой принадлежить англичанинъ, и подчиняется ему. Французъ, принадлежащій къ другой породѣ, не настолько различной, чтобы быть равнодушнымъ, какъ турокъ къ китайцу, ненавидить англичанина, особенно потому, что оба народа слѣпо убѣждены, каждый о себѣ, что они представляють первый народъ въ мірѣ. И нѣмецъ внутри себя въ этомъ увѣренъ, особенно auf dem theoretischen Gebite, но стыдится признаться.

І Французъ дъйствительно во всемъ противуположенъ англичанину; англичанинъ существо берложное, любящее жить особнякомъ, упрямое и непокорное, французъ—стадное, дерзкое, но легко пасущееся. Отсюда два совершенно параллельныя развитія, между которыми Ла-Маншъ. Французъ постоянно предупреждаетъ, во все мѣшается, всѣхъ воспитываетъ, всему поучаетъ; англичанинъ выжидаетъ, вовсе не мѣшается въ чужія дѣла и былъ бы готовъ скорѣе поучиться, нежели учить, но времени нѣтъ, въ лавку надо.

Два красугольныхъ камня всего англійскаго быта: личная независимость и родовая традиція, для француза почти не существують. Грубость англійскихъ нравовъ выводитъ француза изъ себя, и она дъйствительно противна и отравляетъ лондонскую жизнь, но за ней онъ не видитъ той суровой мощи, которою народъ этотъ отстоялъ свои права; того упрямства, вслъдствіе котораго изъ англичанина можно все сдълать, льстя его страстямъ, но не раба, веселящагося галунами своей ливреи, восхищающагося своими цвнями, обвитыми лаврами.

Французу такъ дикъ, такъ непонятенъ міръ самоуправленія, децентрализаціи, своебычно, капризно разросшійся, что онъ, какъ долго ни живетъ въ Англіи, ея политической и гражданской жизни, ея правъ и судопроизводства не знаетъ. Онъ теряется въ неспётомъ разноначаліи англійскихъ законовъ, какъ въ темномъ бору, и совсёмъ не замёчаетъ, какіе огромные и величавые дубы составляютъ его и сколько прелести, поэзіи, смысла въ самомъ разнообразіи. То ли дёло маленькой кодексъ съ посыпанными дорожками, съ подстриженными деревцами и съ полицейскими садовниками на каждой аллеѣ.

Опять Шекспиръ и Расинъ.

Видить ли французъ пьяныхъ, дерущихся у кабака, и полисмена, смотрящаго съ спокойствіемъ посторонняго и любопытствомъ человѣка, слѣдящаго за пѣтушинымъ боемъ,—онъ приходитъ въ неистовство, зачѣмъ полисменъ не выходитъ изъ себя, зачѣмъ не ведетъ кого-нибудь au violon. Онъ и не думаетъ о томъ, что личная свобода только и возможна, когда полицейскій не имѣетъ власти отца и матери и когда его вмѣшательство сводится на страдательную готовность—до тѣхъ поръ, пока его по-

зовуть. Увѣренность, которую чувствуеть каждый бѣднякъ, затворяя за собой дверь своей темной, холодной, сырой конуры, измѣняеть взглядъ человѣка. Конечно, за этими строго наблюдаемыми и ревниво отстаиваемыми правами, иногда прячется преступникъ,—пускай себѣ. Гораздо лучше, чтобъ ловкій воръ остался безъ наказанія, нежели чтобъ каждый честный человѣкъ дрожалъ какъ воръ у себя въ комнатѣ. До моего пріѣзда въ Англію всякое появленіе полицейскаго въ домѣ, въ которомъ я жилъ, производило непреодолимо скверное чувство, и я нравственно становился еп garde противъ врага. Въ Англіи полицейскій у дверей и въ дверяхъ только прибавляетъ какое-то чувство безопасности.

Въ 1855, когда Жерсейскій губернаторъ, пользуясь особымъ безправіе мъ своего острова, поднялъ гоненіе на журналъ «L'Homme» за письмо Ф. Піа къ королевѣ п, не смѣя вести дѣло судсбнымъ порядкомъ, велѣлъ В. Гюго и другимъ рефюжье, протестовавшимъ въ пользу журнала, оставить Жерсей,—здравый смыслъ и всѣ оппозиціонные журналы говорили имъ, что губернаторъ перешелъ власти, что имъ слѣдуетъ остаться и сдѣлать процессъ ему. «Daily News» обѣщалъ съ другими журналами взять на себя издержки. Но это продолжалось бы долго, да и какъ,— «будто возможно выиграть процессъ противъ правительства». Они напечатали новый грозный протестъ, грозили губернатору судомъ всторіи—и гордо отступили въ Гернсей.

Разскажу одинъ примъръ французскаго пониманія англійскихъ вравовъ. Однажды вечеромъ прибъгаетъ ко мнѣ одинъ рефюжье в, послѣ цѣлаго ряда ругательствъ противъ Англіи и англичанъ, разсказываетъ мнѣ слѣдующую «чудовищную» исторію.

Французская эмиграція въ то утро хоронила одного изъ своизъ собратьевъ. Надо сказать, что въ томной и скучной жизни изгнанія похороны товарища почти принимаются за праздникъ, случай сказать рѣчь, пронести свои знамена, собраться вмѣстѣ, пройтись по улицамъ, отмѣтить кто былъ и кто не былъ, а потому демократическая эмиграція отправилась au grand complet. На кладбищѣ явился англійскій пасторъ съ молитвенникомъ. Пріятель мой замѣтилъ ему, что покойникъ не былъ христіанинъ, и что въ силу этого ему ненужна его молитва. Пасторъ, педантъ и лицемѣръ, какъ всѣ англійскіе пасторы, съ притворнымъ смиреніемъ и національной флегмой, отвѣчалъ: «Что можетъ покойнику и ненужна его молитва, но что ему по долгу необходимо сопровождать каждаго умершаго молитвой на послѣднее жилище его». Завязался споръ, и такъ какъ французы стали горячиться и кричать, упрямый пасторъ позвалъ полицейскихъ.

- Allons donc, parlez-moi de ce chien de pays avec sa sacrée li-

А. И. Герцевъ, т. Ш.

berté!---прибавилъ главный актеръ этой сцены, послъ покойника и пастора.

— Ну, что же сдѣлала, спросилъ я, la force brutale au service du noir fanatisme?

— Пришли четыре полицейскихъ, et le chef de la bande спрашиваетъ: Кто говорилъ съ пасторомъ?

Я прямо вышелъ впередъ—и, разсказывая, мой пріятель, объдавшій со мною, смотрѣлъ такъ, какъ нѣкогда смотрѣлъ Леонидъ, отправляясь ужинать съ богами,—c'est moi «Monsieur», car je me garde bien de dire «citoyen» <sup>1</sup>) a ces gueux-là.—Torдa le chef des sbires съ величайшей дерзостью сказалъ мнѣ: «Переведите другимъ, чтобъ они не шумѣли, хороните вашего товарища и ступайте по домамъ. А если вы будете шумѣть, я васъ всѣхъ велю отсюда вывести».—Я посмотрѣлъ на него, снявъ съ себя шляну и громко что есть силы прокричалъ: Vive la République démocratique et sociale!

Едва удерживая смѣхъ, я спросилъ его:--Что же сдѣлалъ «начальникъ сбировъ»?

— Ничего—съ самодовольной гордостью замътилъ французъ.— Онъ переглянулся съ товарищами, прибавилъ: «Ну, дълайте, дълайте ваше дъло!» и остался покойно дожидаться. Они очень хорошо поняли, что имъютъ дъло не съ англійской чернью... у нихъ тонкій носъ!

Что-то происходило въ душѣ серьезнаго, плотнаго и, вѣроятно, выпившаго констебля во время этой выходки? Пріятель и не подумалъ о томъ, что онъ могъ себѣ доставить удовольствіе прокричать то же самое передъ окнами королевы у рѣшетки Букингамскаго дворца, безъ малѣйшаго неудобства. Но еще замѣчательнѣе, что ни мой пріятель, ни всѣ прочіе французы, при такомъ происшествіи и не думаютъ, что за подобную продѣлку во Фран-

<sup>1)</sup> Въ пояснение того, что мой красный пріятель употребляль въ разговоръ съ полисменомъ слово "Monsieur", чтобы не употреблять во вло слово "Citoyen"надо воть что разсказать. Въ одной изъ темныхъ, бъдныхъ п нечистыхъ улицъ лежащихъ между Сого и Лестеръ-Скверомъ, гдъ обыкновенно кочуетъ недостаточная часть эмиграции, завель какой-то красный ликвористь небольшую аптеку. Идучи мимо, я зашелъ въ нему взять седативной воды. За прилавкомъ сидълъ онъ самъ, высокій, съ грубыми чертами, густыми, насупленными бровями. большичъ носомъ и ртомъ нъсколько на сторону. Настоящій убядный террористь 94 года, къ тому же и бритый.- "Распалевой воды на 6 пенсовъ, Monsieur", сказалъ я. Онъ отвѣшивалъ какую то траву, за которой пришла дъвочка, не обращая никакого вниманія на мой вопросъ; я могъ досыта налюбоваться этимъ Collot d'Herbois, пока онъ, наконецъ, припечаталъ сургучемъ уголки бумажнаго пакета, надписалъ и потомъ довольно строго обратился ко мнѣ съ plait-il?-Распалевой воды на 6 пенсовъ, повторилъ я, Monsieur. Онъ посмотрълъ на меня съ какниъто свирёнымъ выраженіемъ и, оглядёвъ съ головы до ногъ, важнымъ и густымъ голосомъ сказалъ мнѣ: "Citoyen. s'il vous plait!"

ціп они бы пошли въ Кайенну или Ламбессу. Если же имъ это напомнищь, то отвѣтъ ихъ готовъ: A bas! C'est une halte dans la bouc... ce n'est pas normal!

А когда же у нихъ свобода была нормальна?

Антагонизмъ, нѣкогда выражавшійся возможнымъ Мартиномъ Лютеромъ и послюдовательнымъ Томасомъ Мюнцеромъ, лежитъ какъ сѣменныя доли при каждомъ зернѣ; логическое развитіе, расчлененіе всякой партіи непремѣнно дойдетъ до обнаруженія его. Мы его равно находимъ въ *трех*ъ невозможныхъ Гракхахъ, т. е., считая тутъ же Гракха Бабёфа, и въ слишкомъ возможныхъ Суллахъ и Сулукахъ всѣхъ цвѣтовъ. Возможна одна діагональ, возможенъ компромиссъ, стертое, среднее и потому соотвѣтствующее всему среднему: сословію, богатству, пониманью. Изъ Лиги и гугенотовъ дѣлается Ганрихъ IV, изъ Стюартовъ и Кромвеля — Вильгельмъ Оранскій, изъ революціи и легитиинзма Людовикъ Филиппъ. Послѣ него антагонизмъ сталъ между возможной республикой и послѣдовательной; возможную назвали *демократической*, послѣдовательную *сощальной*—изъ ихъ столкновенія вышла имперія, но партіи остались.

Несговорчивыя крайности очутились въ Кайеннѣ, Ламбессѣ, Бель-Илѣ, и долею за французской границей, преимущественно въ Англіи.

Какъ только они въ Лондонѣ перевели духъ и глазъ ихъ привыкъ различать предметы въ туманѣ, старый споръ возобновился съ особенной нетерпимостью эмиграціи, съ мрачнымъ характеромъ Лондонскаго климата.

Предсъдатель Люксенбургской комиссіи былъ, de jure, главное лицо между соціалистами въ Лондонской эмиграціи. Представитель организаціи работъ и эгалитарныхъ работничьихъ обществъ, онъ былъ любимъ работниками; строгій по жизни, неукоризненной чистоты въ мнъніяхъ, въчно работающій самъ, sobre, мастеръ говорить, популярный безъ фамильярности, смълый и вмъстъ осторожный, онъ имълъ всъ средства, чтобъ дъйствовать на массу.

Съ другой стороны, Ледрю-Ролленъ представлялъ религіозную традицію 93 года, для него слова *республика* и *демократія* обнимали все: насыщеніе голодныхъ, право на работу, братство народовъ, паденіе папы. Работниковъ было меньше около него, его хоръ состоялъ изъ capacités, то есть, изъ адвокатовъ, журналистовъ, учителей, клубистовъ и пр.

Двойство этихъ партій ясно, и именно по этому я никогда не умълъ понять, какъ Маццини и Луи Бланъ объясняли свое окончагельное распаденіе частными столкновеніями. Разрывъ лежалъ въ самой глубинъ ихъ воззрѣнія, въ задачъ ихъ. Имъ вмѣстѣ нельзя было идти, но, можетъ, ненужно было и ссориться публично.

Цѣло соціализма и итальянское дѣло различались, такъ сказать, чередомъ или степенью. Государственная независимость шла прежде, должна была идти прежде экономическаго устройства въ Италіи. Но тутъ нѣтъ мѣста полемикѣ, это скорѣе вопросъ о хронологическомъ раздѣленіи труда, чѣмъ о взаимномъ уничтожении. Соціальныя теоріи мѣшали прямому, сосредоточенному дъйствію Маццини, мъшали военной организаціи, которая для Италіи была необходима; за это онъ сердился, не соображая, что для французовъ такая организація только могла вредить. Увлекаемый нетерпимостью и итальянской кровью, онъ напалъ на соціалистовъ и въ особенности на Луи Блана, въ небольшой брошюркѣ, оскорбительной и ненужной. По дорогѣ зацѣпилъ онъ и пругихъ, такъ, напримъръ, называетъ Прудона «демономъ»... Прудонъ хотълъ ему отвъчать, но ограничился только тъмъ, что въ слъдующей брошюркъ назвалъ Мацини «архангеломъ». Я раза два говорилъ, шутя, Маццини: Ne reveillez pas le chat qui dort, а то съ такими бойцами трудно выйти безъ сильныхъ рубцовъ. Лондонские социалисты отвъчали ему тоже желчно, съ ненужными личностями и дерзкими выраженіями.

Другого рода вражда и вражда, больше основательная, была между французами двухъ революціонныхъ толковъ. Всё опыты соглашенія формальнаго республиканизма съ соціализмомъ были неудачны, и дёлали только очевиднёе неоткровенность уступокъ и непримиримый раздоръ; черезъ ровъ, ихъ раздёлявшій, ловкій акробатъ бросилъ свою доску и провозгласилъ себя на ней императоромъ.

Провозглашение имперіи было гальваническимъ ударомъ, судорожно вздрогнули сердца эмигрантовъ и ослабли.

Это былъ печальный, тоскливый взглядъ больного, убъдившагося, что ему не встать безъ костылей. Усталь, скрытная безнадежность стала овладъвать тъми и другимп. Серьезная полемика начинала блъднъть, сводиться на личности, на упреки, обвиненія.

Еще года два оба французскіе стана продержались въ агрессивной готовности, одинъ празднуя 24 февраля, другой іюльскіе дни. Но къ началу крымской войны и къ торжественной прогулкъ Наполеона съ королевой Викторіей по Лондону—безсиліе эмиграціи стало очевидно. Самъ начальникъ лондонской Metropolitan-Police Робертъ Менъ засвидътельствовалъ это. Когда консерваторы благодарили его, послъ посъщенія Наполеона, за ловкія мъры, которыми онъ предупредилъ всякую демонстрацію со стороны эмигрантовъ, онъ отвъчалъ: «Эта благодарность мною вовсе не заслужена, благодарите Ледрю-Роллена и Луи Блана».

Признакъ, еще больше намекавшій на близкую кончину, обна-

ружился около того же времени въ подраздѣленіяхъ партій во имя лицъ или личностей, безъ серьезныхъ причинъ.

Партіи эти составлялись такъ, какъ иногда компонисты придумываютъ въ оцерахъ партіи для Гризи и Лаблаша не потому, чтобъ эти партіи были необходимы, а потому, что Гризи или Лаблаша надобно было употребить...

...Они просидѣли до поздней ночи, вспоминая о 1848 годѣ; когда я проводилъ ихъ на улицу и возвратился одинъ въ мою комнату, мною овладѣла безконечная грусть, я сѣлъ за свой письменный столъ и готовъ былъ плакать...

Я чувствовалъ то, что долженъ ощущать сынъ, возвращаясь послѣ долгой разлуки въ родительскій домъ; онъ видитъ, какъ въ немъ все почернѣло, покривилось, отецъ его постарѣлъ, не замѣчая того, сынъ очень замѣчаетъ и ему тѣсно, онъ чувствуетъ близость гроба, скрываетъ это, но свиданье не оживляетъ его, не радуетъ, а утомляетъ.

Барбесъ, Луи Б. инъ! вѣдь, это все старые друзья, почетные друзья кипучей юности. Histoire de dix ans, процессъ Барбеса передъ камерой пэровъ, все это такъ давно обжилось въ головѣ, въ сердцѣ, со всѣмъ съ этимъ мы такъ сроднились, —и вотъ они налицо.

Самые злые враги ихъ никогда не осмѣливались заподозрѣть неподкупную честность Луи Блана или набросить тёнь на рыцарскую доблесть Барбеса. Обоихъ всѣ видѣли, знали во вс ѣхъ положеніяхъ, у нихъ не было частной жизни, не было закрытыхъ дверей. Одного изъ нихъ мы видбли членомъ правительства, другого за полчаса до гильотины. Въ ночь передъ казнію Барбесъ не спалъ, а спросилъ бумаги и сталъ писать; строки эти сохранились, я ихъ читалъ. Въ нихъ есть французскій идеализмъ, религіозныя мечты, но ни тёни слабости; его духъ не смутился, не унылъ; съ яснымъ сознаніемъ приготовлялся онъ положить голову на плаку и покойно писалъ, когда рука тюремщика сильно стукнула въ дверь; «это было на разсвътъ, я (и это онъ мнъ разсказалъ самъ) ждалъ исполнителей», но вмъсто палачей, взошла его сестра и бросилась къ нему на шею. Она выпросила, безъ его вѣдома. у Людовика Филиппа перемѣну наказанія, и скакала на почтовыхъ всю ночь, чтобъ успѣть.

Колодникъ Людовика Филиппа, черезъ нѣсколько лѣтъ. является на верху цивическаго торжества: цѣпи сняты ликующимъ народомъ, его везутъ въ тріумфѣ по Парижу. Но прямое сердце Барбеса не смутилось, онъ явился первымъ обвинителемъ временнаго правительства за руанскія убійства. Реакція росла около него, спасти республику можно было только дерзкой отвагой, и Бабресъ 15 мая сдѣлалъ то, чего не дѣлали ни Ледрю-Ролленъ, ни Луи Бланъ, чего испугался Косидьеръ! Соир d'état не удался, и Барбесъ, колодникъ республики, снова передъ судомъ. Онъ въ Буржѣ такъ же, какъ въ камерѣ пэровъ, говоритъ законникамъ мѣщанскаго міра, какъ говорилъ грѣшному старцу Пакье: «Я васъ не признаю за судей, вы враги хои, я вашъ военноплѣнный, дѣлайте со мною, что хотите, но судьями я васъ не признаю». И снова тяжелая дверь пожизненной тюрьмы затворилась за нимъ.

Случайно, противъ своей воли, вышелъ онъ изъ тюрьмы; Наполеонъ его вытолкнулъ изъ нея почти въ насмѣшку, прочитавъ во время крымской войны письмо Барбеса, въ которомъ онъ, въ припадкѣ гальскаго шовинизма, говоритъ о военной славѣ Франціи. Барбесъ удалился было въ Испанію, перепуганное и тупое правительство выслало его. Онъ уѣхалъ въ Голландію, и тамъ нашелъ покойное, глухое убѣжище.

И вотъ этотъ-то герой и мученикъ, вмѣстѣ съ однимъ изъ главныхъ дѣятелей февральской республики, съ первымъ государственнымъ человѣкомъ соціализма, вспоминали и обсуживали прошедшіе дни славы и невзгодья!

А меня давила тяжелая тоска, я съ несчастной ясностью видѣлъ, что они тоже принадлежатъ исторіи другого десятилюmiя, которая окончена до послѣдняго листа, до переплета!

Окончена не для нихъ лично, а для всей эмиграціи и для всѣхъ теперешнихъ политическихъ партій. Живыя и шумныя десять, даже цять, лётъ тому назадъ, онъ вышли и русла ихъ теряются въ пескъ, воображая, что все текуть въ океанъ. У нихъ нъть больше ни техъ словъ, которыя, какъ слово: республика, пробуждали цёлые народы, ни тёхъ пёсенъ, какъ марсельеза, которыя заставляли содрогаться каждое сердце. У нихъ и враги не той же величины, и не той же пробы. Казните Наполеона, изъ этого не будеть 21 января; разберите по камнямъ Мазасъ, изъ этого не выйдеть взятія Бастилія! Тогда, въ этихъ громахъ и молніяхъ, раскрывалось новое откровеніе, откровеніе государства, основаннаго на разумѣ, новое искупленіе изъ средневѣкового мрачнаго рабства. Съ тъхъ поръ искупление революцией обличилось несостоятельнымъ, на разумѣ государство не устроплось. Политическая реформація выродилась, какъ и религіозная, въ риторическое пустословіе, охраняемое слабостью однихъ и лицемфріемъ другихъ. Марсельеза остается гимномъ прошедшаго, какъ Gottes feste Burg, звуки той и другой пѣсни вызывають и теперь рядъ величественныхъ образовъ, какъ въ Макбетовскомъ процессъ теней-все цари, но все мертвые.

Послѣдній едва еще виденъ въ спину, а объ новомъ только слухи. Мы въ *междуцарствіи*: пока до наслѣдника, полиція все захватила, во имя наружнаго порядка. Тутъ не можетъ быть п рѣчи о правахъ, это временныя необходимости, это lynch law въ исто-

قرر المتسعية

ріи, экзекуція, оцѣпленіе, карантинная мѣра. Новый порядокъ, совмѣстившій все тяжкое монархіи и все свирѣпое якобинизма, огражденъ не идеями, не предразсудками, а страхами и неизвѣстностями. Пока одни боялись, другіе ставили штыки и занимали мѣста. Первый, кто прорветъ ихъ цѣпь, пожалуй, и займетъ главное мѣсто, занятое полиціей, только онъ и самъ сдѣлается сейчасъ квартальнымъ.

Это напоминаетъ намъ, какъ Косидьеръ вечеромъ 24 февраля пришелъ въ префектуру съ ружьемъ въ рукъ, сълъ въ кресла только что бъжавшаго Делесера, позвалъ секретаря, сказалъ ему, что онъ назначенъ префектомъ, и велъ́лъ податъ бумаги. Секретарь такъ же почтительно улыбнулся, какъ Делесеру, такъ же почтительно поклонился и пошелъ за бумагами, и бумаги пошли своимъ чередомъ, ничего не перемъ́нилось, только ужинъ Делесера съъ́лъ Косидьеръ.

Многіе узнали пароль префектуры, но лозунга исторіи не знають. Они хотёли, чтобъ старому порядку былъ нанесенъ ударъ, но не смертельный.

И воть почему, если они снова сойдуть на арену, они ужаснутся людской неблагодарности, и пусть останутся при этой мысли, пусть думають, что это одна неблагодарность. Мысль эта мрачна, но легче многихъ другихъ.

А еще лучше имъ вовсе не ходить туда, пусть они намъ и нашимъ дётямъ повёствують о своихъ великихъ дѣлахъ. Сердиться за этотъ совётъ нечего, живое мёняется, неизмённое становится памятникомъ. Они оставили свою бразду такъ, какъ свою оставятъ за ними идущіе, и ихъ обгонитъ въ свою очередь свѣжая волна, а потомъ все, бразды... живое и памятники, все покроется всеобщей амнистіей вѣчнаго забвенія!

На меня сердятся многіе за то, что я высказываю эти вещи. «Въ вашихъ словахъ, говорилъ мнѣ очень почтенный человѣкъ, такъ и слышится посторонній зритель».

А, въдь, я не постороннимъ пришелъ въ Европу. Постороннимъ я сдълался. Я очень выносливъ, но выбился, наконецъ, изъ силъ.

Я пять лѣть не видалъ свѣтлаго лица, не слыхалъ простого смѣха, понимающаго взгляда. Все фельдшеры были возлѣ, да прозекторы. Фельдшеры все пробовали лечить, прозекторы все указывали имъ по трупу, что они ошиблись,—ну, и я, наконецъ, схватилъ скальпель; можетъ, рѣзнулъ слишкомъ глубоко съ непривычки.

Говорилъ я не какъ посторонній, не для упрека, говорилъ оттого, что сердце было полно, оттого, что общее непониманье выводило изъ терпънія. Что я раньше отрезвълъ, это мнъ ничего не облегчило. Это и изъ фельдшеровъ только самые плохіе самодовольно улыбаются, глядя на умирающаго. «Воть, молъ, я сказалъ, что онъ къ вечеру протянетъ ноги, онъ и протянулъ».

Такъ зачѣмъ же я вынесъ?

Въ 1856 году, лучшій изъ всей нёмецкой эмиграціи человёкъ. Карлъ Шурцъ, пріёзжалъ изъ Висконсина въ Европу. Возвращаясь изъ Германіи, онъ говорилъ мнё, что его поразило нравственное запустёніе материка. Я перевелъ ему, читая, мои Западныя Арабески, онъ оборонялся отъ монхъ заключеній, какъ отъ привидёнія, въ которое человёкъ не хочетъ вёрить, но котораго боится.

--- Человѣкъ, сказалъ онъ мнѣ, который такъ понимаетъ современную Европу, какъ вы, долженъ бросить ее.

- Вы такъ и поступили, замътилъ я.

- Отчего же вы этого не дълаете?

— Очень просто: я могу вамъ сказать такъ, какъ одинъ честный нёмецъ прежде меня отвѣчалъ въ гордомъ припадкѣ самобытности: «у меня въ Швабіи есть свой король», — у меня въ Россіи есть свой народъ!

Сходя съ вершинъ въ средніе слои эмиграцін, мы увидимъ, что большая часть была увлечена въ изгнаніе благороднымъ порывомъ и риторикой. Люди эти жертвовали собой за слова. т. е. за ихъ музыку, не давая себѣ никогда яснаго отчета въ смыслѣ ихъ. Они ихъ любили горячо и вѣрили въ нихъ, какъ католики любили и вѣрили въ латинскія молитвы, не зная по-латыни. La fraternité universelle comme base de la république universelle—это кончено и принято! Point de salariés, et la solidarité des peuples!—и, покраснѣйте, этого иному достаточно, чтобъ идти на баррикаду, а ужъ коли французъ пойдетъ, онъ съ нея не побѣжитъ.

Pour moi, voyez vous, la république n'est pas une forme gouvernementale, c'est une religion, et elle ne sera vraie que lorsqu'elle le sera, говорилъ мнѣ одинъ участникъ всѣхъ возстаній со времени Ламарковскихъ похоронъ. Et lorsque la religion sera une république, добавилъ я. Précisement! отвѣчалъ онъ, очень довольный тѣмъ, что я вывернулъ на изнанку его фразу.

Массы эмиграціи представляють своего рода вѣчно открытое угрызеніе совѣсти, передъ глазами вождей. Въ нихъ всѣ ихъ недостатки являются въ томъ преувеличенномъ и смѣшномъ видѣ, въ которомъ парижскія моды являются гдѣ-нибудь въ русскомъ уѣздномъ городѣ.

И во всемъ этомъ есть бездна наизнаго. За декламаціей на первомъ планѣ, la mise en scene.

Античныя драпри и торжественная постановка конвента такъ

поразила французскій умъ своей грозной поэзіей, что, напр.. съ именемъ республики ея энтузіасты представляють не внутренную перемѣну, а праздникъ федерализаціи, барабанный бой и заунывные звуки tocsin. Отечество возвѣщается въ опасности, народъ встаетъ массой на его защиту, въ то время какъ около деревьевъ свободы празднуется торжество цивизма; дѣвушки въ бѣлыхъ платьяхъ пляшутъ подъ напѣвъ патріотическихъ гимновъ и Франція въ фригійской шапкѣ посылаетъ громадныя арміи для освобожденія народовъ и низверженія царей.

Главный баласть всёхъ эмиграпій, особенно французской, принадлежить буржуазін; этимъ характеръ ихъ уже обозначенъ. Марка или штемпель мъщанства такъ же трудно стирается, какъ печать, которую прикладывають наши семинаріи своимъ ученикамъ. Собственно купцовъ, лавочниковъ, хозяевъ въ эмиграція мало и тѣ попали въ нее какъ-то невзначай, вытолкнутые большей частью изъ Франціи послѣ 2 декабря, за то, что не догадались, что на нихъ лежитъ священная обязанность измѣнить конституцію. Ихъ тѣмъ больше жаль, что положеніе ихъ совершенно комическое, они потеряны въ красной обстановкъ, которой дома не знали, а только боялись; въ силу національной слабости имъ хочется себя выдавать за гораздо большихърадикаловъ, чѣмъ они въ самомъ дёлё; но не превыкнувъ къ революціонному jargon, они, къ ужасу новыхъ товарищей, безпрестанно впадаютъ въ орлеанизмъ. Разумъется, они были бы всъ рады возвратиться, если-бъ point d'honneur, единственная кръпкая, нравственная сила современнаго француза, не воспрещалъ просить дозволенія.

Надъ ними стоящій слой составляеть лейбъ-компанейскую роту эмиграціи: адвокаты, журналисты, литераторы и нѣсколько военныхъ.

Большая часть изъ нихъ искали въ революціи общественнаго положенія, но при быстромъ отливѣ, они очутились на англійской отмели. Другіе—безкорыстно увлеклись клубной жизнію и агитаціями, риторика довела ихъ до Лондона, сколько волею, а вдвое того неволею. Въ ихъ числѣ много чистыхъ и благородныхъ людей, но мало способныхъ; они попали въ революцію по темпераменту, по отвагѣ человѣка, который бросается, слыша крикъ, въ рѣку, забывая объ ея глубинѣ и о своемъ неумѣніи плавать.

За этими дѣтьми, у которыхъ, по несчастію, посѣдѣли узкія бородки и нѣсколько очистился отъ волосъ остроконечный гальскій черепъ, стояли разныя кучки работниковъ, гораздо болѣе серьезныхъ, не столько связанные въ одно наружностію, сколько духомъ и общимъ интересомъ.

Ихъ революціонерами поставила сама судьба; нужда и развитіе - сдѣлали ихъ практическими соціалистами; оттого-то ихъ дума

реальнёе, рёшимость тверже. Эти люди вынесли много лишеній, много униженій, и притомъ молча, это даеть большую крёпость; они переплыли Ламаншъ не съ фразами, а со страстями и ненавистями. Подавленное положеніе спасло ихъ отъ буржуазной suffisance, они знаютъ, что имъ некогда было образоваться, они хотятъ учиться; въ то время, какъ буржуа не больше ихъ учился, но совершенно доволенъ знаніемъ.

Оскорбленные съ дътства, они ненавидять общественную неправду, которая ихъ столько давила. Тлътворное вліяніе городской жизни и всеобщей страсти стяжанія превратило у многнуъ эту ненависть въ зависть; они, не давая себъ отчета, тянутся въ буржуазію и терпъть ея не могутъ, такъ, какъ мы не моженъ терпъть счастливаго соперника, страстно желая занять его мъсто или отомстить ему его наслажденія.

Французская эмиграція, какъ и всё другія, увезла съ собой въ изгнаніе и ревниво сохранила всё раздоры, всё партіи. Сумрачная среда чужой и непріязненной страны, не скрывавшей, что она хранить свое право убъжсища не для ищущихъ его, а изъ уваженія къ себѣ, раздражала нервы.

А туть оторванность отъ людей и привычекъ, невозможность передвиженія. Столкновенія стали злѣе, упреки въ прошедшихъ ошибкахъ—безпощаднѣе. Оттѣнки партій расходились до того, что старые знакомые прерывали всѣ сношенія, не кланялись...

Были дъйствительные, теоретические и всяческие раздоры; но рядомъ съ идеями стояли лица; рядомъ со знаменами—собственныя имена, рядомъ съ фанатизмомъ — зависть, и съ откровеннымъ увлечениемъ--наивное самолюбие.

Года черезъ полтора послѣ соир d'état, пріёхалъ въ Лондовъ Феликсъ Піа изъ Швейцаріи. Бойкій фельетонисть, онъ былъ извѣстенъ процессомъ, который имѣлъ, скучной комедіей Діогенъ, понравившейся французамъ своими сухими и тощими сентенціями, наконецъ, успѣхомъ «Ветошника» на сценѣ Porte Saint-Martin. Объ этой пьесѣ я когда-то писалъ цѣлую статью <sup>1</sup>). Феликсъ Піа былъ членомъ послѣдняго законодательнаго собранія, сидѣлъ на горѣ, подрался какъ-то въ палатѣ съ Прудономъ, замѣшался въ протестъ 13 іюня 1849 г. и, вслѣдствіе этого, долженъ былъ оставить Францію тайкомъ. Уѣхалъ онъ, какъ и я, съ молдавскимъ видомъ и ходилъ въ Женевѣ въ костюмѣ ка-

<sup>1</sup>) Письма изъ Avenue Marigny. "Зачѣмъ вы испортили вашего Chiffonnier, навязавъ ему въ концѣ счастливую развязку, портящую и нравственность пьесы, и ея артистическое единство?" спросилъ я разъ Піа.

— Затъмъ, отвъчалъ онъ, что если-бъ я огорчилъ парижанъ мрачной судьбой старика и дъвушки, на другое представление никто бы не пошелъ.

кого-то мавра, въроятно для того, чтобъ его всё узнали. Въ Лозаннъ, куда онъ перетхалъ, составился у Ф. Піа небольшой кругъ почитателей изъ французскихъ изгнанниковъ, жившихъ манною его острыхъ словъ и крупицами его мыслей. Горько ему было изъ кантональныхъ вождей перейти въ какую-нибудь изъ лондонскихъ партій. Для лишняго кандидата на великаго человъка не было партій; пріятели и поклонники его выручили изъ бъды: они выдълились изъ всъхъ прочихъ партій и назвались лондонской революціонной коммуной.

La Commune révolutionnaire должна была представлять самую красную сторону демократія и самую коммунистическую соціализма. Она считала себя вѣчно на чеку, въ самыхъ тѣсныхъ связяхъ съ «Марьяной» и съ тѣмъ вмѣстѣ вѣрнѣйшей представительницей Бланки in partibus infidelium.

Мрачный Бланки, суровый педанть и доктринеръ своего дѣла, аскетъ, исхудавшій въ тюрьмахъ, расправилъ въ образѣ Ф. Піа свои морщины, подкрасилъ въ алый цвѣтъ свои черныя мысли и сталъ морить со смѣху Парижскую коммуну въ Лондонѣ. Выходки Ф. Піа въ его письмахъ къ королевѣ, къ Валевскому, котораго онъ назвалъ ех-réfugié и ех-Polonais, не-принцемъ и пр., были очень забавны; но въ чемъ сходство съ Бланки, я никакъ не могъ добраться; да и вообще, въ чемъ состояла отличительная черта, дѣлившая его отъ Луи-Блана, напр., простымъ глазомъ видѣть было трудно.

Тоже должно сказать о Жерсейской партіи Виктора Гюго.

Викторъ Гюго никогда не былъ въ настоящемъ смыслѣ слова политическимъ дѣятелемъ. Онъ слишкомъ поэть, слишкомъ подъ вліяніемъ своей фантазіи, чтобы быть имъ. И, конечно, я это говорю не въ порицаніе ему. Соціалисть-художникъ, онъ вмѣстѣ съ тѣмъ былъ поклонникомъ военной славы, республиканскаго разгрома, средневѣковаго романтизма и бѣлыхъ лилій,—виконтъ и гражданинъ, пэръ орлеанской Франціи и агитаторъ 2 декабря; это—пышная, великая личность; но не глава партіи, несмотря на рѣшительное вліяніе, которое онъ имѣлъ на два поколѣнія. Кого не заставилъ задуматься надъ вопросомъ о смертной казни «Послѣдній день осужденнаго»? Въ комъ не возбуждали чего-то въ родѣ угрызеній совѣсти его рѣзкія, страшно и странно освѣщенныя, на манеръ Турнера, картины общественныхъ язвъ бѣдности и рокового порока?

Февральская революція застала Гюго въ расплохъ: онъ не понялъ ея, удивился, отсталъ, надълалъ бездну ошибокъ, пока реакція въ свою очередь не опередила его. Приведенный въ негодованіе цензурой театральныхъ пьесъ и римскими дѣлами, онъ явился на трибунѣ собранія съ рѣчами, раздавшимися по всей Франціи. Успѣхъ и рукоплесканія увлекали его дальше и дальше. Наконецъ, 2 декабря 1851, онъ сталъ во весь ростъ: онъ, въ виду штыковъ и заряженныхъ ружей, звалъ народъ къ возстанію: подъ пулями протестовалъ противъ coup d'état и удалился изъ Франціи, когда нечего было въ ней дѣлать. Раздраженнымъ львомъ отступилъ онъ въ Жерсей; оттуда, едва переводя духъ, онъ бросилъ въ императора своего «Napoléon le petit», потояъ свои «Châtiments». Какъ ни старались бонапартскіе агенты примирить стараго поэта съ новымъ дворомъ—не могли. «Если останутся хоть десять французовъ въ изгнаніи, и я останусь съ ними; если три, я буду въ ихъ числѣ; если останется одинъ, то этотъ изгнанникъ буду я. Я не возвращусь иначе, какъ въ свободную Францію».

Отъёздъ Гюго изъ Жерсея въ Гернсей, кажется, убъдиль еще больше его друзей и его самого въ его политическомъ значенія, въ то время, какъ отъёздъ этотъ могъ только убѣдить въ противномъ. Дёло было такъ. Когда Ф. Піа написалъ свое письмо къ королевѣ Викторіи, послѣ посѣщенія ею Наполеона, онъ прочиталъ его на митингѣ и отослалъ его въ редакцію L'Homme. Свентославскій, печатавшій L'Homme на свой счетъ въ Жерсеѣ. былъ тогда въ Лондонѣ и вмѣстѣ съ Ф. Піа пріѣзжалъ ко мнѣ: уходя, онъ отвелъ меня въ сторону и сказалъ, что ему знакомый его lawyer сообщилъ, что за это письмо легко можно преслѣдовать журналъ въ Жерсеѣ, состоящемъ на положеніи колоній, а Ф. Піа непремѣнно хочетъ въ L'Homme. Свентославскій сомнѣвался и хотѣлъ знать мое мнѣніе.

--- Не печатайте.

— Да, я и самъ думаю такъ, только вотъ что скверно: онъ подумаетъ, что я испугался.

— Какъ же не бояться при тсперешнихъ обстоятельствахъ потерять нъсколько тысячъ франковъ.

-- Вы правы. Этого я не могу, не долженъ дѣлать.

Свентославскій, такъ премудро разсуждавшій, утхалъ въ Жерсей и письмо напечаталъ.

Слухи носились, что министерство хотѣло что-то сдѣлать. Англичане были обижены за тонъ, съ которымъ Ф. Піа обращался къ Квинѣ. Первымъ результатомъ этихъ слуховъ было то, что Ф. Піа пересталъ ночевать у себя дома: онъ боя. 1с.9 въ Англіи visite domiciliaire и ночного ареста за напечатанную статью! Преслѣдовать судомъ правительство и не думало; министры подмигнули Жерсейскому губернатору, или какъ тамъ онъ у нихъ называется, и тотъ, пользуясь беззаконными правами, которыя существуютъ въ колоніяхъ, велѣлъ Свентославскому выѣхать съ острова. Свентославскій протестовалъ, и съ нниъ

-- 269 ---

человѣкъ десять французовъ, въ томъ числѣ В. Гюго. Тогда полицейскій Наполеонъ Жерсея велѣлъ выѣхать всѣмъ протестовавшимъ. Имъ слѣдовало не слушаться до нельзя; пусть бы полиція схватила кого-нибудь за шиворотъ и выбросила съ острова; тогда можно было бы поставить передъ судомъ вопросъ о высылкѣ. Это и предлагали французамъ англичане. Процессы въ Англіи безобразно дороги; но издатели Daily News и другихъ либеральныхъ листовъ обѣщали собрать какую надобно сумму, найти способныхъ защитниковъ. Французамъ путь легальности показался скученъ и дологъ, противенъ, и они съ гордостью оставили Жерсей, увлекая за собой Свентославскаго и С. Телеки.

Объявление полицейскаго приказа В. Гюго особенно торжественно. Когда полицейскій чиновникъ вощелъ къ нему, чтобъ прочесть приказъ, Гюго позвалъ своихъ сыновей, сълъ, указалъ на стулъ чиновнику и, когда всъ усълись, -- какъ въ Россіи передъ отъ в здомъ, -- онъ всталъ и сказалъ: «Г. комиссаръ, мы дълаемъ теперь страницу исторія (Nous faisons maintenant une page de l'histoire).--Читайте вашу бумагу». Полицейскій, ожидавшій, что его выбросять за двери, былъ удивленъ легкостью побъды; обязалъ Гюго подпиской, что онъ убдетъ, и ушелъ, отдавая справедливость учтивости французовъ, давшихъ даже ему стулъ. Гюго убхалъ, и другіе съ нимъ выбстѣ оставили Жерсей. Большая часть побхали не дальше Гернсея; другіе отправились въ Лондонъ; дъло было проиграно и право высылать осталось непочатымъ. Серьезныхъ партій было только двѣ, т. е., партія формальной республики и насильственнаго соціализма: Ледрю-Ролленъ и Луи-Бланъ. О послѣднемъ я еще не говорилъ, а зналъ я его почти больше, чёмъ всёхъ французскихъ изгнанниковъ.

Нельзя сказать, чтобъ воззрѣніе Луи-Блана было неопредѣленно,—оно во всѣ стороны обрѣзано какъ ножемъ. Луи-Бланъ въ изгнаніи пріобрѣлъ много фактическихъ свѣдѣній (по своей части, т. е., по части изученія первой французской революціи),- нѣсколько устоялся и успокоплся; но въ сущности своего воззрѣнія не подвинулся ни на одинъ шагъ съ того времени, какъ писалъ «Исторію десяти лѣтъ» и «Организацію труда». Осѣвшее и устоявшееся было то же самое, что бродило смолоду.

Въ маленькомъ тѣльцѣ Луи-Блана живетъ бодрый и круто сложившійся духъ, très-éveillé, съ сильнымъ характеромъ, со своей опредѣленно вываянной особенностью, и притомъ совершенно французскій. Быстрые глаза, скорыя движенія, придаютъ ему какой-то вмѣстѣ подвижной и точеный видъ, нелишенный граціи. Онъ похожъ на сосредоточеннаго человѣка, сведеннаго на наименьшую величину, въ то время какъ колоссальность его противника, Ледрю-Роллена, похожа на разбухнувшаго ребенка, на карлика въ огромныхъ размърахъ, или подъ увеличительнымъ стекломъ. Они оба могли бы чудесно играть въ Гуливеровомъ путешествіи. Луи-Бланъ, — и это большая сила и очень рѣдкое свойство, — мастерски владѣетъ собой; въ немъ много выдержки, и онъ въ самомъ пылу разговора, не только публично, но и въ пріятельской бесѣдѣ, никогда не забываетъ самыхъ сложныхъ отношеній, никогда не выходитъ изъ себя въ спорѣ, не перестаетъ весело улыбаться, — и никогда не соглашается съ противникомъ. Онъ мастеръ разсказывать и, несмотря на то, что много говоритъ, какъ французъ, — никогда не скажетъ лишняго слова, какъ корсиканецъ.

Онъ занимается только Франціей, знаетъ только Францію и ничего не знаетъ «развѣ ee». Событія міра, открытія науки, землетрясенія и наводненія занимаютъ его по той мѣрѣ, по которой они касаются Франціи. Говоря съ нимъ, слушая его тонкія замѣчанія, его замѣчательные разсказы, легко изучать характеръ французскаго ума и тѣмъ легче, что мягкія, образованныя формы его не имѣютъ въ себѣ ничего вызывающаго раздражительную колкость <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Все это, за исключеніемъ нѣкоторыхъ добавокъ и поправокъ. писано лѣтъ десять тому назадъ. Я долженъ признаться, что послѣднія событія заставили меня отчасти измѣнить мое мнѣніе о Луи-Бланѣ. Онъ дѣйствительно сдѣлалъ шага епередъ-н, какъ слѣдовало ожидать отъ якобинскихъ старообрядцевъ, онъ ему не прошелъ даромъ. "Что дѣлать, говорилъ мнѣ Луи-Бланъ, еще въ разгарѣ Мексиканской войны:--честь нашего знамени компрометирована". Мнѣніе чисто французское и совершенно противочеловѣческое. Видно, оно сильно мучило Лун-Блана. Черезъ годъ, за обѣдомъ, который давали въ Брюсселѣ В. Гюго послѣ изданія "Les Misérables", Луи-Бланъ въ своей рѣчи сказалъ: "Горе народу, когда его понятіе о чести вообще не совпадаеть съ понятіемъ военной чести". Тутъ былъ цѣлый переворотъ. Онъ-то и обличился при началѣ послѣдней войны. Энергическія, полныя мѣткости и истинъ статьи Луи-Блана, помѣщаемыя въ Le Temps, вовбудили грову Siècle'я и Opinion Nationale: они чуть не выдали Луи-Блана за австрійскаго агента; и выдали бы совсѣмъ, если-бъ онъ не пользовался дѣйствительно заслуженной репутаціей-чистоты.

Когда я ближе познакомплся съ Лун-Бланомъ. меня поразилъ внутренній невозмутимый покой его. Въ его разумѣнін все было въ порядкѣ и рѣшено; тамъ не возникало вопросовъ. кромѣ второстепенныхъ, прикладныхъ. Свои счеты онъ свелъ: ег war im Klaren mit sich; ему было нравственно свободно. какъ человѣку, который знаетъ, что онъ правъ.—Въ частныхъ ошибкахъ своихъ, въ промахахъ друзей онъ сознавался добродушно; теоретическихъ угрызеній совѣсти у него не было. Онъ былъ доволенъ собой послѣ разрушенія республики 1848 г. Умъ его, подвижной въ ежедневныхъ дѣлахъ и подробностяхъ. — былъ японски неподвиженъ во всемъ общемъ. Эта незыблемая увѣренность въ основахъ, однажды принятыхъ. слегка провѣтриваемая холоднымъ раціональнымъ вѣтеркомъ, прочно держалась на нравственныхъ подпорочкахъ, силу которыхъ онъ никогда не испытывалъ, потому что вѣрилъ въ нее. Мозговая религіозность и отсутствіе скептическаго сосанія подъ ложкой обводили его китайской стѣной, за которую нельзя было забросить ни одной мысли, ни одного сомнѣнія.

Я иногда, щутя, останавливалъ его на общихъ мъстахъ, которыя онъ, въроятно, повторялъ годы, не думая, чтобъ можно было возражать на такія почтенныя истины, и самъ не возражая: жизнь человъка великій соціальный долгъ; человъкъ долженъ постоянно приноситъ себя на жертву обществу.

- Зачѣмъ?-спросилъ я вдругъ.

— Какъ зачъмъ? Помилуйте: вся цъль, все назначение лицаблагосостояние общества.

— Оно никогда не достигнется, если всѣ будутъ жертвовать и никто не будетъ наслаждаться.

- Это игра словъ.

— Варварская сбивчивость понятій, — говорилъ я, смѣясь.

— Мнѣ никакъ не дается матеріалистическое понятіе о духѣ, говорилъ онъ разъ, все же духъ и матерія различны; они тѣсно связаны, такъ тѣсно, что и не являются врозь, но все же они не одно и то же и, видя, что какъ-то доказательство идетъ плохо, онъ вдругъ прибавилъ: Ну вотъ, я теперь закрываю глаза и воображаю моего брата, вижу его черты, слышу его голосъ; гдѣ же матеріальное существованіе этого образа?

Я сначала думалъ, что онъ шутитъ; но, видя, что онъ говоритъ совершенно серьезно, я замѣтилъ ему, что образъ его брата на сію минуту въ фотографическомъ заведеніи, называемомъ мозгомъ, и что врядъ ли существуетъ портретъ Шарля-Блана отдѣльно отъ фотографическаго снаряда.

— Это совсѣмъ другое дѣло: матеріально въ моемъ мозгѣ нѣтъ изображенія моего брата.

— Почемъ вы знаете?

— А вы почемъ?

— По наведению.

— Кстати: это напоминаетъ мнъ преуморительный анекдотъ...

И туть, какъ всегда, разсказъ о Дидро или m-me Tencin, очень милый, но вовсе не идущій къ дѣлу.

Въ качествъ преемника Максимиліана Робеспьера, Луи-Бланъ поклонникъ Руссо и въ холодныхъ отношеніяхъ съ Вольтеромъ. Въ своей исторіи онъ по-библейски раздълилъ всъхъ дъятелей на два стана. Одесную — агнцы братства; ошуюю — козлы алчности и эгоизма. Эгоистамъ, въ родъ Монтеня, пощады нътъ, и ему досталось порядкомъ. Луи-Бланъ въ этой сортировкъ ни на чемъ не останавливается и, встрътивъ финансиста Ло, смъло зачислилъ его по братству, чего, конечно, отважный шотландецъ никогда не ожидалъ.

Въ 1856 году прівзжалъ въ Лондонъ изъ Гааги Барбесъ. Луи-Бланъ привелъ его ко мнѣ. Съ умиленіемъ смотрѣлъ я на страдальца, который провелъ почти всю жизнь въ тюрьмѣ. Я прежде видѣлъ его одинъ разъ, и гдѣ? Въ окнѣ Hôtel-de-Ville, 15 мая 1848 г., за нѣсколько минутъ передъ тѣмъ, какъ ворвавшаяся національная гвардія схватила его <sup>1</sup>).

Я звалъ ихъ на другой день объдать; они пришли и мы просидъли до поздней ночи.

Прежде чѣмъ мы перейдемъ къ этой дикой, стихійной силѣ, которая мрачно содрогается, скованная людскимъ насиліемъ и собственнымъ невѣжествомъ, и подъ часъ прорывается въ щели и трещины разрушительнымъ огнемъ, наводящимъ ужасъ и смятеніе,—остановимся еще разъ на послѣднихъ тампліерахъ и классикахъ французской революціи,—на ученой, образованной, изгнанной, республиканской, журнальной, адвокатской, медицинской, сорбонской, демократической буржуазіи, которая участвовала лѣтъ десять въ борьбѣ съ Людовикомъ-Филиппомъ, увлекаясь событіями 1848 года, и осталась имъ вѣрной и дома, и въ изгнаніи.

Въ ихъ рядахъ есть люди умные, острые, люди очень добрые, съ горячей религіей и съ готовностью ей пожертвовать всёмъ; но понимающихъ людей, людей, которые изслёдовали бы свое положеніе, свои вопросы такъ, какъ естествоиспытатель изслёдуетъ явленіе или паталогъ болёзнь, почти вовсе нётъ.

Скорѣе полное отчаяніе, презрѣніе къ лицамъ и дѣлу, скорѣе праздность упрековъ и попрековъ, стоицизмъ, героизмъ, всѣ лишенія, чѣмъ изслѣдованіе. Или такая же полная вѣра въ успѣхъ, безъ взвѣшиванія средствъ, безъ уясненія практической цѣля. Вмѣсто нея удовлетворялись знаменемъ, заголовкомъ, общимъ мѣстомъ: право на трудъ, уничтоженіе пролетаріата, республика и порядокъ, братство и солидарность всѣхъ народовъ. Да какъ же все это устроить, осуществить? Это послѣднее дѣло. Лишь бы имѣть власть; остальное сдѣлается декретами, плебисцитами. А не будутъ слушаться—Grenadiers, en avant armes! pas de charge... bayonnettes!

И религія террора, coup d'état, централизація, военнаго вубшательства, сквозить въ дыры карманьолы и блузы. Несмотря на доктринерскій протесть нѣсколькихъ аттическихъ умовъ орлеанской партія, отъ которыхъ разитъ Англіей на ружейный выстрѣлъ, терроръ былъ величественъ въ своей грозной неожиданности, въ своей неприготовленной, колоссальной мести; но оста-

<sup>1)</sup> До чего доходило остервенѣніе хранителей порядка въ этотъ день, можно измърйть тъмъ. что національная гвардія схватила на бульварѣ Лун Блана, котораго вовсе не слѣдовало арестовать. и котораго полиція тотчасъ велѣла освободить. Видя это, національный гвардсецъ, державшій его, схватиль его за палецъ, връзаль въ него свои ногти и повернуль посльдний суставъ.

навливаться на немъ съ любовью, но звать его безъ необходимости, страшная ошибка, которой мы обязаны реакціею.

На меня комитеть общественнаго спасенія постоянно производиль то впечатлёніе, которое я испытываль въ магазинё Charrière, гие de l'école de Médecine: со всёхь сторонь блестять зловёщимь блескомь стали кривыя, прямыя лезвея, ножницы, иялы, оружія вёроятно спасенія, но навёрно и боли. Операціи оправдываются успёхомь, а террорь этимь похвастаться не можеть. Онъ всей своей хирургіей не спась республики. Къ чему была сдёлана Дантонотомія, къ чему Эбертотомія? Онё ускорили лихорадку термидора; а въ ней республика и зачахла; люди все также и еще больше бредили спартанскими добродётелями, латинскими сентенціями и латинизмами à la David; бредили до того, что Salus populi въ одинъ прекрасный день перевели на Salvum fac Imperatorem, и пропёли его «соборне», во всемь архіерейскомъ орнать, въ Нотръ-Дамскомъ соборь.

Террористы были люди недюжинные. Суровые, рѣзкіе образы ихъ глубоко выяснились въ пятомъ дѣйствіи и вѣка останутся въ исторіи до тѣхъ поръ, пока у рода человѣческаго не зашибетъ памяти; но нынѣшніе французы-республиканцы на нихъ смотрятъ не такъ; они въ нихъ видять образцы и стараются быть кровожадными въ теоріи и въ *надежедт*ь приложенія.

Повторяя à la Saint-Just натянутыя сентенцій изъ хрестоматій и латинскихъ классовъ, восхищаясь холоднымъ, риторическимъ краснорѣчіемъ Робеспьера, они не допускаютъ, чтобъ ихъ героевъ судили, какъ прочихъ смертныхъ. Человѣкъ, который бы сталъ говорить о нихъ, освобождаясь отъ обязательныхъ титуловъ, былъ бы обвиненъ въ ренегатствѣ, въ измѣнѣ, въ шпіонствѣ.

Изръдка встръчалъ я, впрочемъ, людей эксцентричныхъ, сорвавшихся со своей торной, гуртовой дороги.

Зато уже французы въ этихъ случаяхъ, закусывая удила и усвоивая себъ какую-нибудь мысль, непринадлежащую къ суммъ оборотныхъ мыслей и идей, доводятъ эту мысль до того черезъ край, что человъкъ, подавшій имъ ее, самъ съ ужасомъ отпрядывалъ отъ нихъ.

Въ 1854 году, докторъ Сœurderoi, посылая мнѣ изъ Испаніи свою брошюру, написалъ ко мнѣ письмо. Такой озлобленный крикъ противъ современной Франціи и ея послѣднихъ революціонеровъ — мнѣ рѣдко удавалось слышать. Это былъ отвѣтъ Франціи на легко перенесенный сопр d'état; онъ сомнѣвался въ умѣ, въ силѣ, въ крови своей расы; онъ звалъ казаковъ для «поправленія выродившагося народонаселенія». Онъ писалъ ко мнѣ потому, что нашелъ въ моихъ статьяхъ «то же воззрѣніе».

А. И. Герцевъ, т. Ш.

18

Я отвѣчалъ ему, что до исправительной трансфузіи крови не иду, и послалъ ему «Du Développement des idées révolutionnaires en Russie».

Сœurderoi не остался въ долгу; онъ отвётилъ мнѣ, что возлагаетъ всю надежду на войско Николая, долженствующее разрушить до тла, безъ пощады и сожалѣнія, цивилизацію обветшавшую, испорченную, и которая не имѣетъ силъ ни обновиться. ни умереть своей смертью.

Одно уцѣлѣвшее письмо его прилагаю:

#### M. A. Herzen.

Santander, 27 mai.

Monsieur,

Que je vous remercie tout d'abord de l'envoi de votre travail sur les idées révolutionnaires et leur développement en Russie. J'avais déjà lu ce livre, mais il ne m'était pas resté entre les mains, et c'était pour moi un très grand regret.

C'est vous dire combien j'en apprécie la valeur comme fond et comme forme, et combien je le crois utile pour donner conscience a chacun des forces de la Révolution universelle, aux Français surtout qui ne la croient possible que par *l'initiative du faubourg Saint-Antoine*.

Puisque vous m'avez fait l'amitié de m'envoyer votre livre, permettezmoi, Monsieur, de vous en témoigner ma gratitude en vous disant ce que j'en pense. Non que j'attache de l'importance à mon opinion, mais pour vous prouver que j'ai lu avec attention.

C'est une belle étude, organique et originale, il y a là véritable vigueur, travail sérieux, vérités nues, passages profondément émouvants. C'est jeune et fort comme la race slave; on sent parfaitement que ce n'est ni un Parisien, ni un Paléologue, ni un Philistre d'Allemagne qui ont écrit des lignes aussi brûlantes; ni un républicain constitutionnel, ni un socialiste théocrate et modéré.—mais un Cosaque (vous ne vous effrayez pade ce nom, n'est-ce pas?) grandement anarchiste, utopiste et poète, acceptant la négation et l'affirmation la plus hardie du XIX-e siècle. Ce que peu de révolutionnaires français osent faire.

...Sur le point patriculier de la Rénovation ethnographique prochaine. j'ai trouvé dans vorte livre (surtout dans l'Introduction) bien des passages qui semblent se rapprocher de mon opinion. Quoique vos conclusionne soient pas très nettement formulées sur ce point, je crois que voucomptez pour le succès de la Révolution sur la fédération démocratique des races slaves qui donneront à l'Europe l'impulsion générale. Il est bien entendu que nous ne différons pas pour le but: la Résurrection du Continent sous la forme démocratique et sociale. Mais je crois que le sac de la Civilisation sera fait par l'absolutisme. Là je vois toute la différence entre nous.

Oui, j'ai conçu ces convictions qu'on dit malheureuses, et j'y persiste parce que chaque jour je les trouve plus justes:

lo Que la force a quelque chose à voir dans les affaires de notre microcosme;

20 Qu'en étudiant la marche des événements révolutionnaires dans le temps et dans l'espace on se convainct que la force prépare toujours la Révolution que l'idée a démontrée nécessaire;

3º Que l'idée ne peut pas accomplir l'œuvre de sang et de destruction;

40 Que le despotisme, au point de vue de la rapidité, de la sûreté. de la possibilité d'exécutions, est plus apte que la démocratie à bouleverser un monde;

50 Que l'armée monarchique russe sera plutôt mise en mouvement que la phalange démocratique slave;

60 Qu'il n'y a que la Russie en Europe assez compacte encore sous l'absolutisme, assez peu divisée par les intérêts propriétires et les partis pour faire bloc, coin, massue, graive, épée, et exécuter l'Occident et trancher le nœud gordien.

Là Là Là Qu'on me montre une autre force capable d'accomplir une pareille tâche; qu'on me fasse voir quelque part une armée démocratique toute prête et décidée à frapper sur les peuples, les frères, et à faire couler le sang, à brûler, à abattre sans regarder derrière elle, sans hésiter. Et je changerai de manière de voir.

Avec vous, je voulais seulement bien spécifier la question et la limiter sur ce seul point, le moyen d'exécution générale de la civilisation occidentale.

Je n'ai pas besoin de vous dire que notre appréciation sur le Passe et l'Avenir est la même. Nous ne différons absolument que sur le Présent. Vous, qui avez si bien apprécié le rôle révolutionnaire de Pierre I-er. pourquoi ne pourriez-vous pas penser que tout autre, Nicolas ou l'un de ses successeurs, pût avoir un formidable rôle à accomplir? Quelle autre main plus puissante, plus large, plus capable de rassembler des peuples conquerants, voyez-vous à l'Orient? Avant que la démocratie slave ait trouvé un mot d'ordre et traduit le vague secret de ses aspirations, le tzar aura bouleversé l'Europe. Le sort des nations civilisées est dans son bras, s'il le veut. Le monde ne tremble-t-il pas parce qu'il a parlé un peu plus haut que d'habitude? Je vous l'avoue, cette force me frappe tellement, que je ne puis concevoir qu'on cherche à en voir une autre. Et les révolutionnaires sentent tellement la nécessité d'une dictature pour démolir qu'ils voudraient l'instituer eux-mêmes dans le cas de réussite d'une nouvelle Révolution. A mon sens, ils ne se trompent pas sur la nécessité du moyen, seulement il n'est ni dans leur rôle, ni dans leurs principes, ni dans leurs forces de l'employer. Moi j'aime même voir le Despotisme se charger de cette odieuse tâche de fossoyeur.

Cette lettre est déjà bien assez longue. Je voulais seulement préciser avec vous le point débattu. Ce qu'il faudrait maintenant entre nous, je le sens: ce serait une conversation dans laquelle nous avancerions plus en une heure que par milliers de lettres. Je n'abandonne pas cet espoir, et ce jour sera le bienvenu pour moi. Avec un homme de Révolution, de travail, de science et d'audace je crois toujours pouvoir m'entendre.

Quant aux sourds ou muets de la tradition révolutionnaire de 93, j'ai grand peur que vous n'en fassiez jamais des socialistes universels et des hommes de liberté. Encore moins des partisans de la Possession, du Droit au travail, de l'Echange et du Contrat. C'est tellement séduisant que de rêver une place de commissaire aux armées ou à la police, ou encore une sinécure de représentant du Peuple avec une belle écharpe rouge autour des reins, comme disait Rabelais, beaux floquarts, beaux rubans, gentil pourpoint, galantes braguettes, etc., etc. La plupart de nos révolutionnaires en sont là!

Les hommes ne sont guère plus sages que les enfants, mais beau-

18\*

Digitized by

Vous voudrez bien me pardonner de vous avoir écrit sans avoir l'honneur de vous connaître personnellement.

Vous m'excuserez surtout de m'être parmis de vous donner sur vos ouvrages une opinion qui n'a d'autre valeur que la sincérité. J'estime, d'après mes propres impressions, que c'est le moyen le plus efficace pour reconnaîre un don, qui vous a fait plaisir. D'ailleurs notre commun exil et nos aspirations semblables me semblent devoir nous épargner à tous deux les vaines formules de politique banale. Je termine en vous résumant mon opinion par ces deux mots: La Force et la Destruction demain par le tzar, la pensée et l'ordre après demain par les socialistes universels, les Slaves comme les Germano-Latins.

Agréez, Monsieur, l'assurance de ma considération très distinguée et de mes sympathies.

### Ernest Cœurderoi.

J'espère que vous publierez en volume vos lettres à Linton Esq-re que le journal l'*Homme* a données à ses lecteurs.

Pourriez-vous me dire s'il existe des traductions françaises des poésies de Pouchkine, de Lermontoff et surtout de Koltzoff. Ce que vous en dites me fait désirer infiniment de les lire. La personne qui vous remettra cette lettre est mon ami, L. Charre, proscrit comme nous, à qui j'ai dédié Mes jours d'exil.

----

### ГЛАВА IV<sup>1</sup>).

## Польскіе выходцы.

Алоизій Бернацкій.—Станиславъ Ворцель.—Агитація 1854-56 года.—Смерть Ворцеля.

> Nuovi tormenti e nuovi tormentati! Inferno.

Другія несчастія, другіе страдальцы ждуть нась. Мы живемъ на полѣ вчерашней битвы: кругомъ лазареты, раненые, плѣнные, умпрающіе. Польская эмиграція, старшая всѣмъ, истощилась больше другихъ, но была упорно жива. Перейдя границу, поляки, вопреки Дантону, взяли съ собой свою родину и, не склоняя головы, гордо и угрюмо пронесли ее по свѣту. Европа проснулась на минуту оть ихъ шаговъ, нашла слезы и участіе, нашла деньги и силу ихъ дать <sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Напечатано было въ «Колоколѣ», 1 октября п 7 ноября 1865 г., стр. 1681 п 1693.

2) Д-ръ П. Дарашъ разсказывалъ мнѣ случай, бывшій съ нимъ самимъ. Онъ студентомъ медицины участвовалъ въ возстаніи 1831. Послѣ взятія ВарНо правительство, въ которомъ сидѣлъ Ламартинъ, въ нихъ не нуждалось и вовсе объ нихъ не думало. Самые истые республиканцы вспомнили Польшу для того, чтобы ее употребить неоткровеннымъ крикомъ возстанія и войны 15 мая 1848. Ложь поняли, но на Польшу французская буржуазія (у которой Польша была капризомъ, какъ у англійской Италія) стала съ тѣхъ поръ дуться. Въ Парижѣ не говорили больше съ прежней риторикой о Varsovie échevelée, и только въ народѣ оставалась, рядомъ со всякими бонапартовскими воспоминаніями, легенда о Понятиуски, поддерживаемая лубочной картинкой, на которой Понятовскій тонстъ, верхомъ въ своей chapska.

Съ 1849 начинается для польской эмиграціи самое удручительное время. Ни одной истинной надежды, ни одной капли живой воды. Апокалиптическое время, провидѣнное Красинскимъ, казалось, наступало. Отрѣзанная отъ страны, эмиграція осталась на другомъ берегу и, какъ дерево безъ новыхъ соковъ, вяла, сохла, дѣлалась чужой для родины, не переставая быть чужой для странъ, въ которыхъ жила. Онѣ до нѣкоторой степени ей сочувствовали, но ихъ несчастіе продолжалось слишкомъ долго, а въ душѣ человѣка нѣтъ добраго чувства, которое бы не изнашивалось. Къ тому же вопросъ польскій прежде всего былъ вопросъ національный.

Эмиграція смотрѣла столько же назадъ, сколько впередъ, она стремилась возстановлять, —какъ-будто въ прошедшемъ что-нибудь достойно возстановленія, кромѣ независимости, а одна независимость ничего не говоритъ: это понятіе отрицательное. Развѣ можно быть независимѣе Россіи? Въ сложную, туго выработывающуюся формулу будущаго общественнаго устройства Польша внесла не новую идею, а свое историческое право и свою готовность помогать другимъ, въ справедливой надеждѣ на взаимность. Борьба за независимость всегда вызываетъ горячее сочувствіе,

шавы отрядъ, въ которомъ онъ былъ, перешелъ границу и небольшими кучками сталъ пробираться во Францію. Вездъ по городамъ и деревнямъ мужчины и женщины выходили на дорогу звать изгнанниковъ къ себъ, предлагая свои комнаты, часто свои кровати. Въ одномъ небольшомъ городкъ ховяйка замътила, что у него изорванъ, помнится, кисетъ, и взяла его починить. На другой день на пути Дарашъ, ощупавъ въ кисетъ и взяла его починить. На другой день на пути Дарашъ, ощупавъ въ кисетъ что-то постороннее, нашелъ въ немъ тщательно зашитыми два золотыхъ. Дарашъ, у котораго не было ни гроша, бросился назадъ, чтобъ отдатъ деньги. Хозяйка сначала отказывалась, говорила. что она ничего не знаетъ, потомъ принялась плакать и умолять Дараша деньги взять. Тутъ надобно вспомнить, что въ маленькомъ нъмецкомъ городкѣ для небогатой женщины значатъ *два золотыхъ*; они составляли, въроятно, плодъ откладыванія въ Брагьйске разныхъ крейцеровъ, пфенниговъ, *хорошиихъ* и *дурныхъ* грошей въ продолженіе нѣсколькихъ лѣтъ..... Прощай всѣ мечты объ шелковомъ платьѣ, о цвѣтной мантиліи, о яркой шали.

но она не можетъ стать своимъ дѣломъ для чужихъ. Только тѣ интересы принадлежатъ всѣмъ, которые по сущности своей ненаціональны.

... Въ 1847 году познакомился я съ польской демократической централизаціей. Тогда она жила въ Версалѣ и, сколько мнѣ казалось, самый дѣятельный членъ ея былъ Высоцкій. Особеннаго сближенія не могло быть. Эмигрантамъ хотѣлось слышать отъ меня подтвержденіе своимъ желаніямъ, своимъ предположеніямъ, а не то, что я зналъ. Они желали имѣть свѣдѣнія о какомъ-го заговорѣ, подкапывающемъ все государственное зданіе въ Россіи, и спрашивали, участвуеть ли въ немъ Ермоловъ... А я имъ могъ разсказывать о направленіи тогдашней молодежи, о пропагандѣ Грановскаго, объ огромномъ вліяніи Бѣлинскаго, о соціальномъ оттѣнкѣ въ обѣихъ партіяхъ, бившихся тогда въ литературѣ в въ обществѣ, у западниковъ и славянофиловъ. Имъ казалось это не важнымъ.

У нихъ было богатое прошедшее, у насъ большая надежда: у нихъ грудь была покрыта рубцами, у насъ только крѣпли для нихъ мышцы. Мы казались ополченцами передъ ними, ветеранами. Поляки—мистики, мы—реалисты. Ихъ влечетъ въ таинственный полусвѣтъ, въ которомъ стираются очертанія, носятся образы, въ которомъ можно предполагать страшную даль, страшную высь, потому что ничего не видать ясно. Они могуть жить въ этомъ полуснѣ, безъ анализа, безъ холоднаго изслѣдованія, безъ сосущаго сомнѣнія. Въ глубинѣ ихъ души, какъ человѣкъ въ военномъ станѣ, есть чуждый намъ отблескъ среднихъ вѣковь и распятіе, передъ которымъ въ минуты тяжести и устали онн могутъ молиться. Въ поэзіи Красинскаго Stabat Mater заглушаетъ народные гимны и влечетъ васъ не къ торжеству жизни, а къ торжеству смерти, ко дню великаго суда... Мы или глупље вtримъ, или умиље сомнѣваемся.

Мистическое направленіе развернулось во всей свий послѣ наполеоновской эпохи. Мицкевичъ, Товянскій, даже математикъ Вронскій—всё способствовали мессіанизму. Прежде были католики и энциклопедисты, но не было мистиковъ. Старики, получившіе образованіе еще въ XVIII вѣкѣ, были свободам отъ теософическихъ фантазій. Классическій закалъ, который давалъ людямъ великій вѣкъ, какъ дамаскъ, не стирался. Мнѣ еще удалось видѣть два-три типа старыхъ пановъ энциклопедистовъ.

Въ Парижѣ и притомъ въ Rue de la Chaussée d'Antin жилъ съ 1831 года графъ Алоизій Бернацкій, нунцій польской діэты, министръ финансовъ во время революціи, маршалъ дворянства какой-то губерніи, представлявшій свое сословіе императору Александру I въ 1814 г.

gitized by 🖵 C

ΑΞ.

Совершенно раззоревный конфискаціей, онъ поселился съ 1831 года въ Парижѣ и притомъ на той маленькой квартирѣ въ Chaussée d'Antin, которую я упомянулъ; оттуда-то онъ выходилъ всякое утро въ темно-коричневомъ сюртукѣ на прогулку и чтеніе журналовъ и всякій вечеръ, въ синемъ фракѣ съ золотыми пуговицами, къ кому-нибудь провести вечеръ; тамъ, въ 1847 году, я познакомился съ нимъ. Домъ состарѣлся, хозяйка хотѣла его перестроить. Бернацкій написалъ къ ней письмо, которое до того тронуло француженку (что очень не легкая вещь, когда замѣшаны финансы!), что она пустилась съ нимъ въ переговоры и просила его только на время переѣхать. Отдѣлавъ квартиру, она снова отдала ее Бернацкому за ту же цѣну. Съ горестью увидѣлъ онъ новую красивую лѣстницу, новые обои, рамы, мебель, но покорился своей судьбѣ.

Во всемъ умѣренный, безусловно чистый и благородный, старикъ былъ поклонникъ Вашингтона и пріятель О'Коннеля. Настоящій энциклопедисть, онъ проповѣдывалъ эгоизмъ bien entendu и провелъ всю жизнь въ самоотвержении и пожертвовалъ всѣмъ, отъ семьи и богатства до родины и общественнаго положенія, никогда не показывая особеннаго сожалѣнія и никогда не падая до ропота.

Французская полиція оставляла его въ поков и даже уважала его, зная, что онъ былъ министръ и нунцій; префектура пресерьезно думала, что нунцій польской діэты былъ что-то въ родѣ папскаго нунція. Въ эмиграціи это знали и потому товарищи и соотечественники безпрестанно посылали его объ нихъ хлопотать. Бернацкій шелъ безпрекословно и до тёхъ поръ говорилъ правильные комплименты и надобдаль, что префектура часто дѣлала уступки, чтобъ отвязаться оть него. Послѣ совершеннаго покоренія февральской революція тонъ перемёнился; ни улыбкой, ни слезой, ни комплиментами, ни съдой головой шичего нельзя было взять, а туть, какъ на зло, пріфхала въ Парижъ жена польскаго генерала, участвовавшаго въ венгерской войнъ, въ большой крайности. Бернацкій просиль помощи для нея у префектуры; префектура, несмотря на громкій адресь á son Excellence monsieur le Nonce, отказала наотръзъ. Старикъ отправился самъ къ Карлье; Карлье, чтобъ отвязаться отъ него и съ тёмъ вмёстё унизить, зам'тилъ ему, что пособія только дають выходцамъ 1831 года. «Вотъ, прибавилъ онъ, если вы принимаете такое участіе въ этой дамѣ, подайте просьбу, чтобъ вамъ по бѣдности назначили пособіе; мы вамъ положимъ франковъ двадцать въ мѣсяцъ, а вы ихъ отдавайте, кому хотите».

Карлье былъ пойманъ. Бернацкій самымъ простодушнымъ образомъ принялъ предложеніе префекта и тотчасъ согласился, разсыпаясь въ благодарности. Съ тѣхъ поръ всякій мѣсяцъ старикъ являлся въ префектуру, ждалъ въ передней часъ-другой, получалъ двадцать франковъ и относилъ ихъ къ вдовѣ.

Бернацкому было далеко за семъдесятъ лѣтъ, но онъ удивительно ссхранился, любилъ обѣдать съ друзьями, посидѣть вечеромъ часовъ до двухъ, иногда выпить бокалъ-другой вина. Разъ какъ-то поздно, часа въ три, возвращались мы съ нимъ домой; дорога наша шла по улицѣ Лепелетье. Опера горѣла въ огнѣ; пьеро и дебардеры, едва прикрытые шалями, драгуны и полицейскіе толпились въ сѣняхъ. Шутя и увѣренный, что онъ откажется, я сказалъ Бернацкому:

— Quelle chance, не зайти ли?

— Съ величайшимъ удовольствіемъ, отв'вчалъ онъ, я лётъ иятнадцать не видалъ маскарада.

— Бернацкій, сказаль я ему, шутя и входя въ сёни, когда же вы начнете старёть?

— Un homme comme il faut, отвѣчалъ онъ, смѣясь, acquiert des années, mais ne vieillit jamais!

Онъ выдержалъ характеръ до конца и, какъ благовоспитанный человѣкъ, разстался съ жизнью тихо и въ хорошихъ отношеніяхъ; утромъ ему нездоровилось, къ вечеру онъ умеръ.

Во время смерти Бернацкаго я былъ уже въ Лондонъ. Тамъ вскорѣ послѣ моего пріѣзда сблизился я съ человѣкомъ, котораго память мнѣ дорога и котораго гробъ я помогъ снести на Гайгетское кладбище,---я говорю о Ворцель. Изъ встать поляковъ, съ которыми я сблизился тогда, онъ былъ наиболѣе симпатичный и, можеть, наименъе исключительный въ своей нелюбви къ намъ. Онъ не то, чтобъ любилъ русскихъ, но онъ понималъ вещи гуманно, и потому далекъ былъ отъ гуловыхъ проклятій и ограниченной ненависти. Съ нимъ съ первымъ говорилъ я объ устройствѣ русской типографіи. Выслушавъ меня, бсльной встреценулся, схватилъ бумагу и карандашъ, началъ дълать расчеты, вычислять, сколько нужно буквъ и пр. Онъ сдёлалъ главные заказы, онъ познакомилъ меня съ Чернецкимъ, съ которымъ мы столько работали потомъ. ---«Боже мой, Боже мой, говорилъ онъ, держа въ рукъ первый корректурный листь, Вольная Русская Типографія въ Лондонб... сколько дурныхъ воспоминаній стираеть съ моей души этоть клочекъ бумаги, замаранный голландской сажей!»

— «Намъ надобно идти вмъстъ, повторялъ онъ часто потомъ, намъ одна дорога и одно дѣло...», и онъ клалъ исхудалую руку свою на мое плечо.

На польской годовщинъ 29 ноября 1853 года я сказалъ ръчь въ Гановеръ-Румъ, Ворцель предсъдательствовалъ. Когда я кон-

Digitized by GOO

чилъ, Ворцель, при громѣ рукоплесканій, обнялъ меня и со слезами на глазахъ поцѣловалъ. «Ворцель и вы, замѣтилъ мнѣ, выходя, одинъ итальянецъ (графъ Нани), вы меня поразили давеча на платформѣ, мнѣ казалось, что этотъ увядающій, благородный, покрытый сѣдинами старецъ, обнимающій вашу здоровую плотную фигуру, представляли типически Польшу и Россію».

Дтиствительно мы могли идти вместе... Это не удалось.

Ворцель быль не одинъ..... Но прежде объ немъ одномъ.

Когда родился Ворцель, его отецъ, одинъ изъ богатыхъ польскихъ аристократовъ въ Литвѣ, родственникъ Эстергази, Потоцкимъ и не знаю кому, выписалъ изъ пяти помъстій старость в съ ними молодыхъ женщинъ, чтобъ они присутствовали при врещения графа Станислава и помнили бы до конца жизни объ панскомъ угощеньи по поводу такой радости. Это было въ 1800 году. Графъ далъ своему сыну самое блестящее, самое многостороннее воспитание; Ворцель былъ математикъ, лингвисть, знакомый съ пятью-шестью литературами, съ раннихъ лътъ пріобрѣлъ онъ огромную эрудицію, и притомъ былъ свѣтскимъ челов вкомъ и принадлежалъ къ высшему польскому обществу, въ одну изъ самыхъ блестящихъ эпохъ его заката, между 1815-1830 годами; Ворцель раноженился, и только что началъ «практическую» жизнь, какъ вспыхнуло возстание 1831 года. Ворцель бросилъ все и присталъ душей и тёломъ къ движенію. Возстаніе было подавлено, Варшава взята. Графъ Станиславъ перешель, какъ и другіе, границу, оставляя за собой семью и состэяніе.

Жена его не только не побхала за нимъ, но прервала съ нимъ всѣ сношенія, и за то получила обратно какую-то часть имѣнія. У нихъ были двое дѣтей, сынъ и дочь; какъ она ихъ воспитала, мы увидимъ; на первый случай она ихъ выучила забыть отца.

Ворцель между тъмъ пробрался черезъ Австрію въ Парижъ, п туть сразу очутился въ въчной ссылкъ и безъ малъйшихъ средствъ. Ни то, ни другое его нисколько не поколебало. Онъ, катъ Бернацкій, свелъ свою жизнь на какой-то монашескій щость, и ревностно началъ свое апостольство, которое прекратилось черезъ двадцать пять лътъ съ его послъднимъ дыханіемъ, въ сыромъ углу нижняго этажа убогой квартиры, въ темной Hunter Street.

Реорганизовать польскую партію движенія, усилить пропаганду, сосредоточить эмиграціонныя силы, приготовить новое возстаніе и для этого пропов'єдывать съ утра до ночи, для этого жить,—такова была тема всей жизни Ворцеля, оть которой онъ не отступаль ни на шагь и которой подчиниль все. Съ этой

Men Sein ....

цѣлью онъ сблизился со всѣми людьми движенія во Франціи, отъ Годефруа Кавеньяка до Ледрю-Роллена; съ этой цѣлью былъ массономъ, былъ въ близкихъ сношеніяхъ съ сторонниками Маццини и съ самимъ Маццини впослѣдствіи. Ворцель твердо и открыто поставилъ революціонное знамя Польши противъ партіи Чарторижскихъ. Онъ былъ увѣренъ, что аристократія погубила возстаніе, онъ въ старыхъ панахъ видѣлъ враговъ своему дѣлу и собиралъ новую Польшу, чисто демократическую.

Аристократическая Польша, искренно преданная своему дёлу, шла во многомъ въ разрѣзъ съ стремленіями нашего времени; передъ ен глазами постоянно носился образъ прежней Польши, не новой, а возстановленной, ея идеалъ былъ столько же въ воспоминаніи, сколько въ упованіяхъ. Польшѣ достаточно было и одного католическаго ядра на ногахъ, чтобъ отставать, рыцарекіе доспѣхи совсѣмъ остановили бы ее. Соединяясь съ Маццини, Ворцель хотѣлъ привѣнчать польское дѣло къ обще-европейскому, республиканскому и демократическому движенію.

Можно обвинять Ворцеля за то, что онъ вступилъ въ ту же колею, въ которой уже вязла и грузла западная революція, что онъ въ этомъ пути видѣлъ единственный путь спасенія; но однажды принявъ его, онъ былъ послѣдователенъ.

Года за полтора до февральской революціи по дремавшей Европѣ пробѣжала какая-то дрожь пробужденія: Краковское дѣло, процессъ Мирославскаго, потомъ война Зондербунда и Итальянское risorgimento. Австрія отвѣчала возстанію имперской пугачевщиной, но тишина не возвратилась. Людовикъ Филиппъ палъ въ февралѣ 1848 года, полякъ возилъ его тронъ на сожженіе. Ворцель во главѣ польской демократіи явился напомнить временному правительству о Польшѣ. Ламартинъ принялъ его холодной риторикой. Республика была больше миръ, чѣмъ имперія.

Съ паденіемъ Венгрія, Ворцель, выпужденный оставить Парижъ, переселился въ Лондонъ.

Въ Лондонѣ я его засталъ въ концѣ 1852 членомъ Европейскаго комитета <sup>1</sup>). Онъ стучался во всѣ двери, писалъ письма, статьи въ журналахъ, онъ работалъ и надѣялся, убѣждалъ и просилъ, — а такъ какъ при всемъ остальномъ надо было ѣсть, то Ворцель принялся давать уроки математики, черченія и даже французскаго языка; кашляя и задыхаясь отъ астма, ходилъ онъ съ конца Лондона на другой, чтобъ заработать два шиллинга, много полкроны. И тутъ онъ еще долю выработаннаго отдавалъ своимъ товарищамъ.

<sup>1</sup>) Маццини. Кошуть, Ледрю-Роллень, Арнольдь Руге, Братіано и Ворцель.

Цухъ его не унывалъ, но тъло отстало. Лондонский воздухъ, мой, копченый, не согрътый солнцемъ, былъ не по слабой груди. Ворцель таялъ, но держался. Такъ онъ дожилъ до крымкой войны; ее онъ не могъ, я готовъ сказать, не долженъ былъ пережить. «Если Польша *теперь* ничего не сдѣлаеть, все пропало, надолго, очень надолго, если не навсегда, и мнъ лучше закрыть глаза», говориль Ворцель мнѣ, отправляясь по Англіи сь Кошутомъ. Во всёхъ главныхъ городахъ собирали они ми тинги. Кошута и Ворцеля встрёчали громомъ рукоплесканій, дълали небольшіе денежные сборы и только. Парламенть и правительство очень хорошо знають, когда народная волна просто шумить и когда она въ самомъ дълъ напираетъ. Твердо стоявшее министерство, предложившее conspiracy bill, пало въ ожсиданіц народнаго схода въ Гайдъ-паркъ. Въ митингахъ, собираемыхъ Кошутомъ и Ворцелемъ для того; чтобъ вызвать со стороны парламента и правительства признание польскихъ правъ, заявление симпатии къ польскому делу, ничего не было определеннаго, не было силы. Отвъть консерваторовъ былъ неотразимъ: «вь Польшт все покойно». Правительству приходилось не признать совершившійся факть, а вызвать его, взять революціонную иницативу, разбудить Польшу. Такъ далеко въ Англіи общественное мнѣніе не идеть. Къ тому же in petto всѣ желали окончанія войны, только что начавшейся, порогой и въ сушности безполезной.

Между большими митингами Ворцель возвращался въ Лопдонъ. Онъ былъ слишкомъ уменъ, чтобъ не понять неудачу, онъ старился наглазно, былъ угрюмъ и раздражителенъ, и съ той лизорадочной дѣятельностью, съ которой умирающіе принимаются тревожно за всякое леченіе, съ зловѣщей боязнію въ груди и съ упорной надеждой, ѣздилъ онъ опять, въ Бирмингамъ или Ливерпуль, съ трибуны поднимать свой плачъ о Польшѣ. Я смотрѣлъ на него съ глубокой горестью. Но какъ же онъ могъ думать, что Англія подниметъ Польшу, что Франція Наполеона вызоветъ революцію? Какъ онъ могъ надѣяться на ту Европу, которая допустила Россію въ Венгрію, французовъ въ Римъ, развѣ самое присутствіе Маццини и Кошута въ Лондонѣ не громко ему напоминало о ея паденіи?

... Около того же времени давно накипавшее неудовольствіе противъ централизаціи въ молодой части эмиграціи подняло голосъ. Ворцель обомлѣлъ, — этого удара онъ не ждалъ, а онъ пришелъ совершенно естественно.

Небольшая кучка людей, близко окружавшихъ Ворцеля, далеко не имѣла одного уровня съ нимъ. Ворцель понималъ это, но, привыкнувъ къ своему хору, былъ подъ его вліяніемъ. Онъ

Digitized by GOO

воображалъ, что онъ ведетъ, въ то время какъ хоръ, стоя сзади, направлялъ его, куда хотѣлъ. Только Ворцель подымался на ту высь, въ которой ему было свободно дышать, въ которой ему было естественно,—хоръ, исполняя должность мѣщанской родни, стягивалъ его въ низменную сферу эмиграціонныхъ дрязгъ и мелочныхъ расчетовъ. Преждевременный старикъ задыхался въ этой средѣ отъ духовнаго астма, столько же, какъ и отъ физическаго.

Люди эти не поняли серьезнаго смысла того союза, который я предлагалъ.

— Вы върно слышали, спросилъ меня Ворцель, что противъ насъ готовится обвинительный актъ?

— Слышалъ.

— Вотъ что я заслужилъ подъ старость... вотъ до чего дожилъ. . и онъ грустно качалъ съдой головой своей.

--- Врядъ правы ли вы, Ворцель? Васъ такъ привыкли любить и уважать, что если этому дёлу не давали хода, то это только изъ боязни васъ огорчить. Вы знаете, зубъ не на васъ, пусть ваши товарищи идуть своей дорогой.

— Никогда, никогда, мы все дѣлали вмѣстѣ, на насъ лежитъ общая отвѣтственность.

— Вы ихъ не спасете...

— А что вы говорили полчаса тому назадъ по поводу того, что Россель предалъ своихъ товарищей?

Это было вечеромъ. Я стоялъ поодаль отъ камина, Ворцель сидълъ у самаго огня, обернувшись лицомъ къ камину; его болѣзненное лицо, на которомъ дрожалъ красный отсвѣтъ, показалось мнѣ еще больше истомленнымъ и страдальческимъ... Слеза, старая слеза, скатывалась по исхудалой щекѣ его... Прошли нѣсколько минутъ невыносимо тяжелаго молчанія... Онъ всталъ, я проводилъ его въ его спальню, большія деревья шумѣли въ саду... Ворцель отворилъ окно и сказалъ:

— Я здѣсь съ моей несчастной грудью прожилъ бы вдвое. Я схватилъ его за обѣ руки.

— Ворцель, — говорилъ я ему, — останьтесь у меня, я вамъ дамъ еще комнату, вамъ никто мѣшать не будетъ, дѣлайте, что хотите, завтракайте одни, обѣдайте одни, если хотите; вы отдохнете мѣсяца два... васъ не будутъ безпрерывно тормошить, вы освѣжитесь, я васъ прошу, какъ друга, какъ вашъ меньшой брать!

— Благодарю, благодарю васъ отъ всего сердца; я сейчасъ бы принялъ ваше предложеніе, но при теперешнихъ обстоятельствахъ это просто невозможно... Съ одной стороны, война, съ другой, наши

это примутъ за то, что я ихъ оставилъ. Нътъ, каждый долженъ нести крестъ свой до конца.

--- Ну, такъ усните, по крайней мъръ, спокойно, сказалъ я ему, стараясь улыбнуться. Его нельзя было спасти!

... Война оканчивалась, началась новая Россія, дожили мы до Парижскаго мира и до того, что Полярная Зекзда и все напечатанное нами въ Лондонћ покупалось на корню. Мы стали издавать Колоколъ, и онъ пошелъ... Мы съ Ворцелемъ видались рѣдко, онъ радовался нашимъ успѣхамъ, съ той внутренней, подавляемой, но жгучей болью, съ которой мать, потерявшая сына, слѣдитъ за развитемъ чужого отрока... Время роковой алтернативы, поставленной Ворцелемъ въ его oggi о mai, наступало и онъ гаснулъ...

За три дня до его кончины Чернецкій прислалъ за мною. Ворцель меня спрашиваль,—онъ былъ очень плохъ, ждали его кончины. Когда я пріѣхалъ къ нему, онъ былъ въ забытьи, близкомъ къ обмороку; блѣдный, восковой лежалъ онъ на диванѣ... щеки его совершенно ввалились; такіе припадки съ нимъ повторялись въ послѣдніе дни, онъ привыкалъ быть мертвымъ. Черезъ четверть часа Ворцель сталъ приходить въ себя, слабо говорить, потомъ узналъ меня, привсталъ и легъ полусидя на диванѣ.

- Читали вы газеты?- спросилъ онъ меня.

— Читалъ.

Side and

— Разскажите, какъ идетъ Невшательскій вопросъ, я не могу ничего читать?

Я ему разсказаль, онъ все слышаль и все поняль.

— Ахъ, какъ спать хочется, оставьте меня теперь, я не усну при васъ, а мнѣ отъ сна будетъ легче.

На другой день ему было получше. Ему хотѣлось мнѣ что-то сказать... Онъ раза два начиналъ и останавливался... и только оставшись со мной наединѣ, умирающій подозвалъ меня къ себѣ и. слабо взявъ меня за руку, сказалъ:

— Какъ вы были правы... вы не знаете, какъ вы были правы... у меня лежало это на душъ вамъ сказать.

— Не будемъ больше говорить объ нихъ.

— Идите вашей дорогой... онъ поднялъ на меня свой умирающій, но свѣтлый, лучезарный взглядъ. Больше онъ говорить не могъ. Я поцѣловалъ его въ губы—и хорошо сдѣлалъ, мы простились надолго. Вечеромъ онъ всталъ, вышелъ въ другую комнату, хлебнулъ теплой воды съ джиномъ у хозяйки дома, простой, превосходной женщины, религіозно уважавшей въ Ворцелѣ какое-то высшее явленіе, взошелъ опять къ себѣ и уснулъ. На другой день, утромъ, Жабицкій и хозяйка спросили не надобно ли ему чего больше. Онъ просилъ сдѣлать огонь и дать ему еще уснуть. Огонь сдѣлали. Ворцель не просыпался.

Я уже не засталъ его. Худое, худое лицо его и тѣло было покрыто бѣлой простыней, я посмотрѣлъ на него, простился и пошелъ за работникомъ скульптора, чтобъ снять маску.

Его послѣднее свиданіе, его величественную агонію я разсказалъ въ другомъ мѣстѣ. <sup>1</sup>) Прибавлю къ ней одну страшную черту.

Ворцель никогда не говорилъ о своей семьъ. Разъ какъ-то опъ искалъ для меня какое-то письмо; порывшись на столѣ, онъ открылъ ящикъ. Тамъ лежала фотографія какого-то сытаго, молодого человѣка съ офицерскими усами.

— Навърное полякъ и патріотъ? сказалъ я больше шутя, чъмъ спрашивая.

— Это—сказалъ Ворцель, глядя въ сторову и поспѣшно взявъ у меня изъ рукъ портретъ, —это... мой сынъ.

Я узналъ впослѣдствіи, что онъ былъ русскимъ чиновникомъ въ Варшавѣ.

Дочь его вышла замужъ за какого-то графа и жила богато; отца она не знала.

Дни за два до своей кончины онъ диктовалъ Маццини свое завѣщаніе — совѣтъ Польшѣ, поклонъ ей, привѣтъ друзьямъ...

— Теперь все,—сказалъ умирающій; Маццини не покидалъ пера.

-- Подумайте,-говорилъ онъ, не хотите ли вы въ эту минуту... Ворцель молчалъ.

— Нётъ ли еще лицъ, которымъ бы вы имѣли что-нибудь сказать?

Ворцель понялъ, лицо его подернулось тучей и онъ отвѣтилъ: — Мню имъ нечего сказать.

Я не знаю проклятія, которое ужаснѣе звучало бы и тяжелѣй бы ложилось этихъ простыхъ словъ.

# Нъмцы въ эмиграціи.

Руге, Кинкель, Schwefelbaende.—Американскій обѣдъ.—The Leader.—Народный сходъ въ-St-Martin's Hall.

Нѣмецкая эмиграція отличалась отъ другихъ своимъ тяжелымъ, скучнымъ и сварливымъ характеромъ. Въ ней не было энтузіастовъ, какъ въ итальянской; не было ни горячихъ головъ, ни горячихъ языковъ, какъ между французами.

1) Сборникъ Типогр. Стр. 163, 164.

Digitized by **GO** 

Другія эмиграціи мало сближались съ нею. Разница въ манерѣ, въ habitus'ѣ, удерживала ихъ на нѣкоторомъ разстояніи; французская дерзость не имѣетъ ничего общаго съ нѣмецкой грубостью. Отсутствіе общепринятой свѣтскости, тяжелый школьный доктринаризмъ, излишняя фамильярность, излишнее простодушіе нѣмцевъ затрудняли съ ними сношенія непривычныхъ людей. Они и сами не очень сближались, считая себя, съ одной стороны, гораздо выше прочихъ по научному развитію, а съ другой—чувствуя передъ другими непріятную неловкость провинціала въ столичномъ салонѣ, или чиновника въ аристократическомъ кругу.

Внутри нѣмецкая эмиграція представляла такую же разсыпчатость, какъ и ея родина. Общаго плана у нѣмцевъ не было: ецинство ихъ поддерживалось взаимной ненавистью и злымъ преслѣдованіемъ другъ друга. Лучшіе изъ нѣмецкихъ изгнанниковъ чувствовали это. Люди энергическіе, люди чистые, люди умные, какъ К. Шурцъ, какъ А. Виллихъ, какъ Рейхенбахъ, уѣэжали въ Америку. Люди кроткіе по нраву прятались за дѣлами, за Лондонской далью, какъ Фрейлигратъ. Остальные, не исключая двухътрехъ вожаковъ, раздирали другъ друга на части съ неутолимымъ остервенѣніемъ, не щадя ни семейныхъ тайнъ, ни самыхъ уголовныхъ обвиненій.

Вскорѣ послѣ моего пріѣзда въ Лондонъ, поѣхалъ я въ Брайтонъ къ Арнольду Руге. Руге былъ коротко знакомъ московскому университетскому кругу сороковыхъ годовъ: онъ издавалъ знаменитые Hallische Jahrbücher; мы въ нихъ черпали философскій радикализмъ. Встрътился я съ нимъ въ 1849, въ Парижъ, на неостывшей еще вулканической почвь. Въ тъ времена было не до изученія личностей. Онъ пріфзжаль однимъ изъ повфренныхъ баденскаго инсуррекціоннаго правительства звать М'брославскаго, не умѣвшаго по-нѣмецки, начальствовать арміей фрейшерлеровъ и переговаривать съ французскимъ правительствомъ, которое вовсе не хотъло признавать революціонный Баденъ. Съ нимъ былъ и К. Блиндъ. Послъ 13 іюня ему и мнъ пришлось бъжать изъ Франціи. К. Блиндъ опоздалъ нъсколькими часами и былъ посаженъ въ Консьержери. Съ тъхъ поръя не видалъ Руге до осени 1852. Въ Брайтонъ я нашелъ его брюзгливымъ старикомъ, озлобленнымъ и злоръчивымъ. Оставленный прежними друзьями, забытый въ Германіи, безъ вліянія на дъла, и перессорившись съ эмиграціей, — Руге былъ поглощенъ сплетнями и пересудами. Въ постоянной связи съ нимъ были два-три бездарнѣйшихъ газетныхъ корреспондента, грошевыхъ фельетонистовъ, мелкихъ мародеровъ гласности, которыхъ никогда не видятъ во время сраженія и всегда послѣ, майскихъ жуковъ политическаго и литературнаго міра, каждый вечеръ съ наслажденіемъ и усердіемъ ко-

287 —

пающихся въ выброшенныхъ остаткахъ дня. Съ ними Руге составлялъ статейки, подзадоривалъ ихъ, давалъ имъ матеріалы и сплетничалъ на нъсколько журналовъ въ Германіи и Америкъ.

Я об'вдалъ у него и провелъ весь вечеръ. Въ продолжение всего времени онъ жаловался на эмигрантовъ и сплетничалъ на нихъ.

— Вы не слыхали, — говорилъ онъ, — какъ идутъ дѣла нашего сорокапяти-лѣтняго Вертера съ баронессой? Говорятъ, что, открываясь ей въ любви, онъ хотѣлъ ее увлечь химической перспективой геніальнаго ребенка, который долженъ родиться отъ аристократки и коммуниста? Баронъ не охотникъ до физіологическихъ опытовъ, говорятъ, прогналъ его въ три шеи. Правда ли это?

- Какъ же вы можете върить такимъ нельпостямъ?

— Да я и въ самомъ дълѣ не очень върю. Живу здъсь въ захолустьи и слышу только о томъ, что дълается въ Лондонъ, отъ нъмцевъ; всѣ они, а особенно эмигранты, врутъ Богъ знаетъ что, всѣ между собой въ ссорѣ, клевещутъ другъ на друга. Я думаю, это К. распустилъ такой слухъ въ знакъ благодарности за то, что баронесса его выпустила изъ тюрьмы. Въ́дь, онъ бы и самъ за ней поволочился, да воли-то нътъ. Жена не даетъ ему баловаться: «Ты, говоритъ, меня отъ перваго мужа отбилъ, такъ ужъ теперь довольно....»

Вотъ образчикъ философской бестды Арнольда Руге.

Одинъ разъ онъ измѣнилъ своему діапазону и сталъ съ дружескимъ участіемъ говорить о Бакунинѣ; но на полъ-дорогѣ спохватился и добавилъ: «А впрочемъ, въ послѣднее время онъ какъто сталъ опускаться, бредилъ какимъ-то революціоннымъ царизмомъ, панславизмомъ».

Я убхалъ отъ него съ тяжелымъ сердцемъ и съ твердымъ намъреніемъ никогда не возвращаться.

Черезъ годъ онъ читалъ въ Лондонѣ нѣсколько лекцій о философскомъ движеніи въ Германіи. Лекціи были плохи, берлинскоанглійскій акцентъ непріятно поражалъ ухо; къ тому же онъ всѣ греческія и римскія имена произносилъ на нѣмецкій манеръ, такъ что англичане не могли догадаться, кто эго Іофисъ, Юно, и проч.

На вторую лекцію пришли десять человѣкъ; на третью человѣкъ пять, да я съ Ворцелемъ. Руге, проходя по пустой залѣ мимо насъ, сильно сжалъ мнѣ руку и прибавилъ: «Польша и Россія пришли, а Италіи нѣтъ; этого я ни Маццини, ни Саффи не забуду при новомъ возстаніи народовъ». Когда онъ ушелъ, разгнѣванный и грозящій, я посмотрѣлъ на сардоническую улыбку Ворцеля и сказалъ ему: «Россія зоветъ Польшу къ себѣ отобѣ-

дать».—«S'en est fait de l'Italie», зам'втилъ Ворцель, качая головой, и мы пошли.

К. былъ одинъ изъ замѣчательнѣйшихъ нѣмецкихъ эмигрантовъ въ Лондонѣ. Человѣкъ безукоризненнаго поведенія, работавшій въ потѣ лица своего, что, какъ ни странно можетъ это показаться, почти вовсе не встрѣчалось въ эмиграціи, К. былъ заклятый врагъ Руге. Почему? Это такъ же трудно объяснить, какъ то, что проповѣдникъ атеизма, Руге, былъ другомъ нео-католика Ронге.

Готфридъ К. былъ одинъ изъ главъ сорока сороковъ лондонскихъ нѣмецкихъ расколовъ. Глядя на него, я всегда дивился, какъ величественная Зевсовская голова попала на плечи нъмецкаго профессора, и какъ нъмепкій профессоръ попалъ сначала на поле сраженія, потомъ, раненый, въ прусскую тюрьму; а, можетъ, мудренъе всего этого то, что все это *п юссъ* . Лондонъ, его нисколько не измѣнило, и онъ остался нѣмецкимъ профессоромъ. Высокій ростомъ, съ сълыми волосами и бородой съ просъдью, онъ самъ по себѣ имѣлъ величавый и внушающій уваженіе видъ, --- но онъ къ нему прибавлялъ какое-то офиціальное помазаніе, Salbung, что-то судейское и архіерейское, торжественное, натянутое и скромно-самодовольное. Оттёнокъ этотъ въ разныхъ варіаціяхъ встрвчается у модныхъ пасторовъ, у дамскихъ врачей; особенно у магнетизеровъ, адвокатовъ, спеціально защищающихъ нравственность, у главныхъ waiter'овъ аристократическихъ отелей въ Англіи. К. въ молодости много занимался богословіемъ; освободившись отъ него, онъ остадся священникомъ въ пріемахъ. Это не удивительно: самъ Ламене, подрубая такъ глубоко корни католицизма, сохранилъ до старости видъ аббата. Обдуманная и плавная рѣчь К., правильная и избѣгающая крайностей, шла какой-то назидательной бестдой; онъ съ изученнымъ снисхожденіемъ выслушивалъ другого и съ искреннимъ удовольствіемъ самого себя.

Онъ былъ профессоромъ въ Сомерсетъ-гаузѣ и въ нѣсколькихъ высшихъ заведеніяхъ, читалъ публичныя лекціи объ эстетикѣ въ Лондонѣ и Манчестерѣ; этого ему не могли простить голодные и праздношатающіеся въ Лондонѣ освободители тридцати четырехъ нѣмецкихъ отечествъ. К. былъ постоянно обругиваемъ въ американскихъ газетахъ, сдѣлавшихся главнымъ стокомъ нѣмецкихъ сплетенъ, и на тощихъ митингахъ, ежегодно даваемыхъ въ память Роберта Блюма, перваго баденскаго Schilderhebung'а и проч., перваго австрійскаго Schwertfart'а. Ругали его всѣ его соотечественники,—не имѣвшіе никогда уроковъ, всегда просящіе денегъ въ займы, никогда не отдающіе занятаго и постоянно готовые выдать человѣка за шпіона и вора въ случаѣ отказа. К.

А. И. Герценъ, т. Ш.

не отвѣчалъ. Писаки лаяли лаяли и стали, по-крыловски, отставать; только еще изрѣдка какая-нибудь нечесанная и шершавая шавка выбѣжитъ изъ нижняго этажа германской демократіи куда-нибудь въ фельетонъ никѣмъ нечитаемаго журнала,—и зальется злѣйшимъ лаемъ, который такъ и напомнитъ счастливыя времена братскихъ возстаній въ разныхъ Тюбингенахъ, Дармштатахъ и Брауншвейгъ-Вольфенбюттеляхъ.

Въ домѣ К., на его лекціяхъ, въ его разговорѣ, все было хорошо и умно; но не доставало какого-то масла въ колесахъ, и оттого все вертѣлось туго, безъ скрыпа,—но тяжело. Онъ говорилъ всегда интересныя вещи; жена его, извѣстная піанистка, играла прекрасныя вещи,—а скука была смертная. Одни дѣти, прыгая, вносили какой-то больше свѣтлый элементъ; ихъ свѣтленькіе глазенки и звонкіе голоса обѣщали меньше достоинства, но больше масла въ колесахъ 1).

...Смѣшно національное фанфаронство и у французовъ; но все же они могутъ сказать, «что, нѣкоторымъ образомъ, за человѣчество кровь проливали», въ то время какъ ученые германцы проливали одни чернила. Притязаніе на какое-то огромное національное значеніе, идущее рядомъ съ доктринерскимъ космополитизмомъ, тѣмъ смѣшнѣе, что оно не предъявляетъ другого права, кромѣ неувѣренности въ уваженіи другихъ, желанія sich geltend machen.

— За что насъ поляки не любять? говорилъ серьезно въ обществъ гелертеровъ одинъ нъмецъ. Тутъ случился журналистъ, умный человъкъ, давно поселившійся въ Англіи.

— Ну, это еще не такъ мудрено понять, — отвѣчалъ онъ: вы лучше скажите, кто насъ любитъ? Или за что насъ всѣ ненавидятъ?

- Какъ всѣ ненавидятъ? - спросилъ удивленный профессоръ.

— По крайней мъръ всъ пограничные: итальянцы, датчане, шведы, русскіе, славяне.

— Позвольте, Herr Doctor, есть же исключенія, — возразиль обезпокоенный и нёсколько сконфуженный гелертеръ.

— Безъ малъ́йшаго сомнъ̀нія, и какое исключеніе: Франція и Англія.

Ученый началъ расцвътать.

— И знаете отчего?—Франція насъ не боится, а Англія презираеть.

1) Здёсь пропускъ въ рукописи, которая снова начинается слёдующные словами:..., дотвращенія, является горькое чувство зависти. Источникъ этихъ ненавистей долею лежитъ въ сознаніи политической второстепенности зермансказо отечества и въ притязаніи нграть первую родь".

Прин. издателей заграничнаго изданія.

Положеніе нѣмца дѣйствительно печальное, --- но печаль его не интересна. Всѣ знають, что они справиться могуть съ внутреннимъ и внѣшнимъ врагомъ, но не умѣютъ. Отчего, напримѣръ, елиноплеменные ей народы: Англія, Голландія, Швеція, свободны, а нѣмцы нѣть? Неспособность тоже обязываетъ, какъ дворянство, кой къ чему, и всего больше къ скромности. Нѣмцы чувствують это и прибъгають къ отчаяннымъ средствамъ, чтобъ имъть верхъ; они выдають Англію и Съверо-Американскіе Штаты за представителей германизма въ сферѣ государственной praxis. Руге. разгитвавшись на Эдгарда Бауера за его пустую брошюру о Россін (кажется, полъ заглавіемъ Kirche und Staat) и подозръвая, что я Э. Бауера ввелъ въ искушеніе, писалъ мнѣ (а потомъ то же самое напечаталъ въ Жерсейскомъ Альманахѣ), что Россія одинъ грубый матеріалъ, дикій и неустроенный, котораго сила, слава и красота только отъ того и происходятъ, что германскій геній ей придалъ свой образъ и подобіе.

Каждый русскій, являющійся на сцену, встрѣчаетъ то озлобленное удивленіе нѣмцевъ, которое не такъ давно находили отъ нихъ же наши ученые, желавшіе сдѣлаться профессорами русскихъ университетовъ и русской академіи. Выписнымъ «коллегамъ» казалось это какой-то дерзостью, неблагодарностью и захватомъ чужого мѣста.

-Mарксъ, очень хорошо знавшій Бакунина, который чуть не сложилъ голову за нѣмцевъ подъ топоромъ саксонскаго палача, выдаль его за русскаго шпіона. Онь разсказаль въ своей газеть цълую исторію, какъ Ж.-Зандъ слышала отъ Ледрю-Роллена, что, когда онъ былъ министромъ внутреннихъ дълъ, то видълъ какую-то компрометирующую Бакунина переписку. Бакунинъ тогда сидёль, ожидая приговора, въ тюрьмё-и ничего не подоэрѣвалъ. Клевета толкала его на эшафотъ и порывала послѣднее общеніе любви между мученикомъ и сочувствующей ему массой.---Другъ Бакунина, А. Рейхель, написалъ въ Nohant къ Ж.-Зандъ и спросилъ ее, въ чемъ дѣло? Она тотчасъ отвѣчала Рейхелю и прислала письмо въ редакцію Марксова журнала, отзываясь съ величайшей дружбой о Бакунинь; она прибавляла, что вообще никогда не говорила съ Ледрю-Ролленомъ о Бакунинъ, въ силу чего не могла сказать и сказаннаго въ газетъ. Марксъ нашелся ловко и помъстилъ письмо Ж.-Зандъ съ примъчаниемъ, что статейка о Бакунинъ была помъщена во время его отсутствія.

Финалъ совершенно нѣмецкій: онъ невозможенъ не только во Франція, гдѣ point d'honneur такъ щепетиленъ и гдѣ издатель зарылъ бы всю нечистоту дѣла подъ кучей фразъ, словъ, околичнословій, нравственныхъ сентенцій, покрылъ бы ее отчаянісмъ qu'on avait surpris sa religion; но даже англійскій издатель,

19\*

AND THE PARTY OF

Черезъ годъ послѣ моего пріѣзда въ Лондонъ, Марксова шайка еще разъ возвратилась на гнусную клевету противъ Бакунина.

Въ Англіи, въ этомъ стародавнемъ отечествѣ поврежденныхъ, одно изъ самыхъ оригинальныхъ мѣстъ между ними занимаетъ Давидъ Уркуардъ—человѣкъ съ талантомъ и энергіей, эксцентрическій радикалъ изъ консерватизма. Онъ помѣшался на двухъ идеяхъ: во-первыхъ,—что Турція превосходная страна, имѣющая большую будущность, въ силу чего онъ завелъ себѣ турецкую кухню, турецкую баню, турецкіе диваны; во-вторыхъ,—что русская дипломатія, самая хитрая и ловкая во всей Европѣ, подкупаетъ и надуваетъ всѣхъ государственныхъ людей во всѣхъ государствахъ міра сего, и преимущественно въ Англіи. Уркуардъ работалъ годы, чтобъ отыскать доказательства того, что Пальмерстонъ на откупѣ у Петербургскаго кабинета. Онъ объ этомъ печаталъ статьи и брошюры, дѣлалъ предложенія въ парламентѣ, проповѣдывалъ на митингахъ. Сначала на него сердились, отвѣчали сму, бранили его; потомъ привыкли. Обвиняемые и слушав-

<sup>1</sup>) Несмотря на то, что они позволяють себь ужасно много, для ихъ характеристики разскажу одинъ случай, бывшій съ Луи Бланомъ. Теймсь напечаталъ, что Луи Бланъ, бывши членомъ временнаго правительства, истратилъ "милліона полтора франковъ казенныхъ денегъ" на составленіе себъ партіи между работниками. Луи Бланъ отвѣчалъ редавція, что она имѣетъ невѣрныя свѣдѣнія о немъ, что, при пущемъ желанія, онъ не могъ ни украсть, ни истратить полтора милліона франковъ, потому что во все время его завѣдыванія Люксенбургской комиссіей у него не было въ распоряжения болѣе 30.000 франковъ. Тсймсъ не помѣстилъ его отвѣта. Луи Бланъ отправился въ редавцію самъ и потребовалъ свиданья съ главнымъ издателемъ. Ему отвѣчали, что главнаго издателя вовсе иютъ, что Теймсъ издается какъ-то артелью. Луи Бланъ требовалъ отвѣтственнаго артельщика; ему отвѣчали, что никто лично ни за что не отвѣчатъ.

--- Къ кому же. наконецъ. я долженъ обратиться. у кого требовать отчетъ въ томъ. что мое письмо въ дѣлѣ, касающемся до моего добраго имени, не было помѣщено?

— Здъсь, — сказалъ ему одинъ изъ чиновниковъ при Теймсю, — не такъ, какъ во Франціи; у насъ нътъ ни Gérant responsable. ни законнаго обязательства почъщать отвъты.

- Ръшительно нътъ отвътственнаго редактора?-спросилъ Лун Бланъ.

-- Нѣтъ.

— Очень, очень жаль, — замѣтвлъ Лун Бланъ, зло улыбаясь: — что нѣтъ главнаго редактора; а то я непремѣнно надавалъ бы ему пощечинъ. Прощайте, господа.

— Good day, Sir. good day. God bless you!—повторилъ чиновникъ при Теймсю, учтиво и спокойно отворяя двери.

шіе стали улыбаться, не обращали вниманія; наконецъ, разразились общимъ хохотомъ.

На одномъ митингѣ, въ одномъ изъ большихъ центровъ, Уркуардъ до того увлекся своей іdée fixe, что, представляя Кошута человѣкомъ невѣрнымъ, онъ прибавилъ, что, если Кошутъ и не подкупленъ Россіей, то находится подъ вліяніемъ человѣка, явнымъ образомъ работающаго въ пользу Россіи, и этотъ человъкъ Мащини! Уркуардъ, какъ Дантовская Франческа, не продолжалъ больше своего чтенія въ этотъ день. При имени Маццини поднялся такой гомерическій смѣхъ, что самъ Давидъ замѣтилъ, что итальянскаго Голіава онъ не сбилъ своей пращею, а себѣ свихнулъ руку.

Человѣкъ, думавшій и открыто говорившій, что, отъ Гизо и Дерби, до Эспартеро, Кобдена и Маццини, все русскіе агенты, былъ кладъ для шайки непризнанныхъ нѣмецкихъ государственныхъ людей, окружавшихъ неузнаннаго генія первой величины, Маркса. Они изъ своего неудачнаго патріотизма и страшныхъ притязаній сдѣлали какую-то Hochschule клеветы и заподозрѣванія всѣхъ людей, выступавшихъ на сцену съ большимъ успѣхомъ, чѣмъ они сами. Имъ недоставало честнаго имени. Уркуардъ его далъ. Съ Уркуардомъ и публикой питейныхъ домовъ вошли въ Morning Advertiser марксиды и ихъ друзья. Гдѣ пиво,—тамъ и нѣмцы.

Однимъ добрымъ утромъ, Morning Advertiser вдругъ поднялъ вопросъ: «Былъ ли Бакунинъ русский агентъ или нѣтъ?» Само собою разумѣется, отвѣчалъ на него положительно <sup>1</sup>). Поступокъ этотъ былъ до того гнусенъ, что возмутилъ даже такихъ людей, которые не принимали особеннаго участія въ Бакунинѣ.

Оставить это дёло такъ было невозможно. Какъ ни досадно было, что приходилось подписать коллективную протестацію съ Головинымъ (объ этомъ субъектѣ будетъ особая глава), но выбора не было. Я пригласилъ Ворцеля и Маццини присоединиться къ нашему протесту: они тотчасъ согласились. Казалось бы, что, послѣ свидѣтельства предсѣдателя польской демократической централизаціи и такого человѣка, какъ Маццини, все кончено.

Но нѣмцы не остановились на этомъ.

<sup>1</sup>) Уркуардъ имѣлъ тогда большое вліяніе на Morning Advertiser. — одинъ изъ журналовъ, самымъ страннымъ образомъ поставленныхъ. Журнала этого нѣтъ ни въ клубахъ, ни у большихъ стешіонеровъ, ни на столѣ у порядочныхъ людей; однако же онъ имѣетъ большую циркуляцію, чѣмъ Daily News, и только въ послѣднее время дешевые листы, въ родѣ Daily Telegraph, Morning Star и Evening Star отсдвинули Morning Advertiser на второй планъ. Явленіе чисто англійское, Morning Advertiser журналъ питейныхъ домовъ, и нѣтъ кабака, въ которомъ бы его не было.

Digitized by GOOGIC

Они затянули скучнѣйшую полемику съ Головинымъ, который, съ своей стороны, поддерживалъ ее для того, чтобъ собонзанимать публику лондонскихъ кабаковъ...

Мой протестъ и то, что я писалъ къ Маццини и Ворцелю, должно было обратить на меня гнѣвъ Маркса. Вообще, то было время, въ которое нѣмцы спохватились и стали меня окружать такою же грубою непріязнью, какъ прежде окружали грубымъ ухажнваніемъ; они уже не писали мнѣ панегириковъ, какъ во время выхода «Vom Andern Ufer» и «Писемъ изъ Италіи», а отзывались обо мнѣ, «какъ о дерзкомъ варварѣ, осмѣливающемся смотрѣть на Германію сверху внизъ» <sup>1</sup>). Одинъ изъ марксовскихъ гезеллей написаль цѣлую книжку противъ меня и отослалъ Гофману и Кампе, которые отказались ее печатать. Тогда онъ напечаталъ (что я узналь гораздо позже) ту статейку въ Лидерѣ, о которой шла рѣчь. Имя его я не припомню.

Къ марксидамъ присоединился вскорѣ и рыцарь съ опущеннымъ забраломъ, Карлъ Елиндъ, тогда famulus Маркса, теперь его врагъ. Въ его корреспонденціи въ нью-іоркскіе журналы было сказано по поводу обѣда, который давалъ намъ ачериканскій консулъ въ Лондонѣ: «На этомъ обѣдѣ былъ русскій, именно А. Герценъ, выдающій себя за соціалиста и республяканца. Герценъ, выдающій себя за соціалиста и республяканца. Герценъ живетъ въ близкихъ сношеніяхъ съ Мацдяня, Кошутомъ и Саффи. Со стороны людей, стоящихъ во главѣ дввженія, чрезвычайно неосторожно допускать русскаго въ свою близость. Желаемъ, чтобы имъ не пришлось слишкомъ поздво раскаяться въ этомъ».

Самъ ли Блиндъ это писалъ, или кто изъ его помощниковъ, я не знаю; текста у меня передъ глазами нѣтъ, но за смыслъ я отвѣчаю.

При этомъ надобно замѣтить, что, какъ со стороны К. Блинда, такъ и со стороны Маркса, котораго я совсѣмъ не зналъ, вся эта ненависть была чисто платоническая, такъ сказать, безличная: меня приносили на жертву фатерланду изъ патріотизма. Въ американскомъ обѣдѣ, между прочимъ, ихъ бѣсило отсутстви нѣмца,—за это они наказали русскаго <sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Это печаталъ нѣкто Колачекъ въ одномъ американскомъ журналѣ. по поводу второго французскаго изданія: Du développement des idées révolutionnaires en Russie. Пикантное этого состоитъ въ томъ, что весь тексто этой книги былъ прежде напечаталъ по нѣмецки въ Deutsche Jahrbücher. надаза: мыхъ тѣмъ же самымъ Колачекомъ!

<sup>2</sup>) Отсутствіе німца на об'яді напоминаеть мні похороны матери Гарабальди. Она умерла въ Ницці въ 1851 году. Друзья ся сына пригласяли взгванниковъ разныхъ странъ нести покойницу; въ томъ числі былъ приглашень в <sup>я</sup> Обёдъ этотъ, надёлавщій много шуму по ту и другую сторону Атлантики, случился такимъ образомъ. Президентъ Пирсъ будировалъ старыя европейскія правительства, долею для того, чтобъ пріобрёсти больше популярности дома; долею, чтобъ отвести глаза всёхъ радикальныхъ партій въ Европъ отъ главнаго алмаза, на которомъ ходила вся его политика: отъ незамётнаго упроченія и распространенія невольничества.

Это было время посольства Суле въ Испанію и сына Р. Оуэна въ Неаполь, вскорѣ послѣ дуэли Суле съ Тюрго и его настоякльнаго требованія проѣхать, вопреки приказу Наполеона, черезъ Францію въ Брюссель: въ проѣздѣ этомъ императоръ французовъ отказать не рѣшился. «Мы посылаемъ пословъ»,—говорили американцы— «не къ царямъ, а́ къ народамъ». Отсюда идея дать дипломатическій обѣдъ врагамъ всѣхъ существующихъ правительствъ.

Я не имълъ понятія о готовящемся объдъ; получаю вдругъ приглашеніе отъ Саундерса, американскаго консула. Въ приглашеніи лежала небольшая записочка отъ Маццини: онъ просилъ меня, чтобъя не отказывался, что объдъ этотъ дълается съ цълью кой-кого подразнить и показать симпатію кой-кому другому.

На объдъ были Мацини, Кошуть, Ледрю-Ролленъ, Гарибальди, Орсини, Ворцель, Пульскій и я. Изъ англичанъ одинъ радикальный членъ парламента, Жозуа Вомсей; затъмъ посолъ Бюхананъ и всъ посольскіе чиновники.

Надобно замётить, что одна изъ цёлей краснаго обёда, даннаго защитникомъ чернаго рабства, состояла въ сближени Кошута съ Ледрю-Ролленомъ. Дёло было не въ томъ, чтобы ихъ примприть: они никогда не ссорились, а чтобы ихъ офиціально познакомить. Ихъ незнакомство случилось такъ. Ледрю-Ролленъ былъ уже въ Лондонѣ, когда Кошутъ пріѣхалъ изъ Турціи. Возникъ вопросъ, кому первому ѣхать съ визитомъ: Ледрю-Роллену къ Кошуту, или Кошуту къ Ледрю-Роллену. Вопросъ этотъ сильно занималъ ихъ друзей, сподвижниковъ, ихъ дворъ, гвардію и чернь. Рго и сопtra были значительныя. Одинъ былъ диктаторомъ Венгрія; другой не былъ диктаторомъ, но зато французъ. Одинъ былъ почетный гость Англіи, левъ первой величины, на вершинѣ своей славы; другой былъ въ Англіи какъ дома, а визиты дѣлаются вновь пріѣзжающими. Словомъ, вопросъ этотъ, какъ квадратура круга или регретици mobile, былъ найденъ



Когда мы собрались у съней дома. оказалось, что приглашенные были: два римлянина (одинъ изъ нихъ былъ Орсини), два ломбардца, два неаполитанца, два Француза, Хоецкій—полякъ и я—русскій. "Господа, —сказалъ, —Хоецкій, —L'Europe entière est représentée; même il y manque un Allemand!"

обоими дворами неразрѣшимымъ... А потому и рѣшили тѣмъ, чтобы не ѣздить ни тому, ни другому, предоставляя дѣло встрѣчи волѣ божіей и случаю. Года три или четыре Ледрю-Ролленъ и Кошутъ, живя въ одномъ городѣ, имѣя общихъ друзей, общіе интересы и одно дѣло, должны были игнорировать другъ друга, а случая никакого не было. Маццини рѣшился помочь судьбѣ.

Передъ обѣдомъ, послѣ того какъ Бюхананъ уже пережалъ намъ всѣмъ руки и изъявилъ каждому свое полное удовольствіе, что познакомился лично,—Маццини взялъ Ледрю-Роллена подъ руку; въ то же самое время Бюхананъ сдѣлалъ такой же маневръ съ Кошутомъ, и, кротко подвигая виновниковъ, привели ихъ почти къ столкновенію и назвали ихъ другъ другу. Новые знакомые не остались въ долгу и осыпали другъ другу. Новые знакомые не остались въ долгу и осыпали другъ другу комплиментами—съ восточнымъ, цвѣтистымъ оттѣнкомъ со стороны великаго мадьяра, и съ сильнымъ колоритомъ рѣчей конвента со стороны великаго галла...

Я стоялъ во время всей этой сцены у окна съ Орсини; взглянувъ на него, я былъ до смерти радъ, видя легкую улыбку больше въ его глазахъ, чъмъ на губахъ. «Послушайте, сказалъ я ему, какой мнъ вздоръ пришелъ въ голову: въ 1847 году я видълъ въ Парижъ въ историческомъ театръ какую-то глупъйшую военную пьесу, въ которой главную роль играли дымъ и стръльба, вторую лошади, пушки и барабаны. Въ одномъ изъ дъйствій полководцы объихъ армій выходятъ для переговоровъ съ противоположныхъ сторонъ сцены, храбро идутъ навстръчу другъ другу, и, подойдя, одинъ снимаетъ шляпу и говоритъ:

Souvaroff-Massena!

На что другой ему отвѣчаеть тоже безъ шляпы:

ŀ

Massena—Souvaroff!

-- Я самъ едва удержался отъ смѣха, -- сказалъ мнѣ Орспни съ совершенно серьезнымъ лицомъ.

Хитрый старикъ Бюхананъ, мечтавшій тогда уже, несмотря на семидесятилѣтній возрастъ, о президентствѣ, и потому говорившій постоянно о счастіи покоя, объ идиллической жизни и о своей дряхлости, любезничалъ съ нами такъ, какъ любезничалѣ въ Зимнемъ дворцѣ съ Орловымъ и Бенкендорфомъ, когда былъ посломъ при Николаѣ. Съ Кошутомъ и Маццини онъ былъ прежде знакомъ; другимъ онъ говорилъ очень хорошо отдѣланные комплименты, напоминавшіе гораздо больше тертаго дипломата, чѣмъ суроваго гражданина демократической республики. Мнѣ онъ ничего не сказалъ, кромѣ того, что онъ долго былъ въ Россіи и вывезъ убѣжденіе, что она имѣетъ великую будущность. Я ему на это, разумѣется, ничего не сказалъ, а замѣтилъ, что помню

Digitized by GOOSIC

эго со временъ коронацій Николая: «Я былъ мальчикомъ, но вы оыли такъ замѣтны въ вашемъ простомъ черномъ фракѣ и въ круглой шляпѣ среди толпы раззолоченной ливрейной знати» <sup>1</sup>).

Гарибальди онъ замѣтилъ: «У васъ такая же слава въ Америкѣ, какъ въ Европѣ; только въ Америкѣ еще прибавляется новый титулъ: тамъ васъ знаютъ за отличнаго моряка».

2а дессертомъ, когда m-me Sanders уже вышла и подали сигары съ еще большимъ количествомъ вина, Бюхананъ, сидъвшій противъ Ледрю-Роллена, сказалъ ему, «что у него былъ знакомый въ Нью-Іоркѣ, говорившій, будто онъ готовъ бы былъ съѣздить изъ Америки во Францію только для того, чтобъ познакомиться съ нимъ».

По несчастію, Бюхананъ какъ-то шамшилъ, а Ледлю-Ролленъ плохо понималъ по-англійски; въ силу чего вышло презабавное qui pro quo. Ледрю-Ролленъ думалъ, что Бюхананъ говоритъ это отъ себя и, съ французскимъ effusion de reconnaissance, сталъ его благодарить—и протянулъ ему черезъ столъ свою огромную руку. Бюхананъ принялъ благодарность и руку и, съ тѣмъ невозмущаемымъ спокойствіемъ въ трудныхъ обстоятельствахъ, съ которымъ англичане и американцы тонутъ съ кораблемъ или теряютъ половину состоянія,—замѣтилъ ему: «I think—it is a mistake,—это не я такъ думалъ, это одинъ изъ моихъ хорошихъ пріятелей въ New-York'ѣ».

Праздникъ кончился тъ́мъ, что поздно вечеромъ, когда Бюхананъ уѣхалъ, а вслѣдъ за нимъ не счелъ болѣе возможнымъ остаться и Кошутъ, и отправился съ своимъ министромъ безъ портфеля,—Сандерсъ сталъ умолять насъ снова сойти въ столовую, гдѣ онъ хотѣлъ самъ приготовить какой-то американскій пуншъ изъ стараго кентукійскаго виски. Къ тому же, Сандерсу тамъ хотѣлось вознаградить себя за отсутствіе тостовъ за будущую всемірную (бѣлую) республику и т. д., которыхъ, должно быть, осторожный Бюхананъ не допускалъ. За обѣдомъ пили тосты двухъ-трехъ гостей и его, безъ рѣчей.

Пока онъ жегъ какой-то алкоголь и приправлялъ его всякой всячиной, — онъ предложилъ хоромъ отслужить марсельезу. Оказалось, что музыку ея порядкомъ зналъ одинъ Ворцель — зато у него было extinction голоса. — да кое-какъ Маццини, и пришлось звать американку Сандерсъ, которая сыграла марсельезу на гитаръ.

Между тъмъ ея супругъ, окончивъ свою стряпню, попробовалъ ее, остался доволенъ и розлилъ намъ въ большія чайныя чашки.

1) Я ни слова тогда не говорилъ по-англійски. Бюхананъ плохо понималъ по-францувски. Ворцель ему переводилъ мои слова.

Digitized by GOOO

Не опасаясь ничего, я сильно хлебнулъ—и въ первую минуту не могъ перевести духа. Когда я пришелъ въ себя и увидёлъ, что Ледрю-Ролленъ собирался также усердно хлебнуть, я остановилъ его словами:

— Если вамъ дорога жизнь, то вы осторожнѣе обращайтесь съ кентукійскимъ прохладительнымъ; я русскій — да и то опалилъ себѣ нёбо, горло и весь пищепріемный каналъ, что же будетъ съ вами? Должно быть, у нихъ въ Кентуки пуншъ дѣлается изъ краснаго перца, настояннаго на купоросномъ маслѣ.

Американецъ радовался, иронически улыбаясь, слабости европейцевъ. Подражатель Митридата съ молодыхъ лътъ, я одинъ подалъ пустую чашку и попросилъ еще. Это химическое сродство съ алкоголемъ ужасно подняло меня въ глазахъ консула.

— Да, да, говорилъ онъ, только въ Америкъ и въ Россіи люди и умъютъ пить.

Да, есть и еще больше лестное сходство, подумалъ я, только въ Америкъ и въ Россіи умѣютъ крѣпостныхъ засѣкать до смерти.

Пуншемъ въ 70% окончился этотъ объдъ, испортившій больше крови нъмецкимъ фолликуляріямъ, чъмъ желудокъ объдавшимъ.

За трансъ-атлантическимъ обѣдомъ слѣдовала попытка международнаго комитета: послѣднее усиліе чартистовъ и изгнанниковъ соединенными силами заявить свою жизнь и свой союзъ. Мысль этого комитета принадлежала Эрнесту Джонсу. Онъ хотѣлъ оживить дряхлѣвшій не по лѣтамъ чартизмъ, сближать англійскихъ работниковъ съ французскими соціалистами. Общественнымъ актомъ этой entente cordiale назначенъ былъ митингъ въ воспоминаніе 24 февраля 1848.

Международный комитеть избралъ между десятками другихъ и меня своимъ членомъ. Меня просили сказать рѣчь о Россіи; я поблагодарилъ ихъ письмомъ, рѣчи говорить не хотѣлъ; тѣмъ бы и заключилъ, если-бъ Марксъ и Головинъ не вынудили меня явиться на зло имъ на трибунѣ St.-Martin's Hall. Сначала Джонсъ получилъ письмо отъ какого-то нѣмца, протестовавшаго противъ моего избранія. Онъ писалъ, что я извѣстный панславистъ, что я писалъ о необходимости завоеванія Вѣны, которую назвалъ славянской столицей; что я проповѣдую русское крѣпостное состояніе, какъ идеалъ для земледѣльческаго населенія. Во всемъ этомъ онъ ссылался на мои письма къ Линтону (La Russie et le vieux monde). Джонсъ бросилъ безъ вниманія патріотическую клевету.

Но это письмо было только авангардною рекогносцировкою. Въ слѣдующее засѣданіе комитета Марксъ объявилъ, что онъ

считаеть мой выборь несовмёстнымь съ цёлью комитета и предлагаль выборь уничтожить. Джонсь замётиль, что это не такь легко, какъ онъ думаеть, что комитеть, избравши лицо, которое вовсе не заявляло желанія быть членомь, и сообщивши ему офиціально избраніе, не можеть измѣнить рѣшеній по желанію одного члена, что пусть Марксъ формулируеть свои обвиненія, и онъ ихъ предложить теперь же на обсужденіе комитета.

На это Марксъ сказалъ, что онъ меня лично не знаеть, что онъ не имъетъ никакого частнаго обвиненія, но находитъ достаточнымъ и того, что я русскій, и притомъ русскій, который во всемъ, что писалъ, поддерживаетъ Россію, что, наконецъ, если комитетъ не исключитъ меня, то онъ, Марксъ, со всёми своими будетъ принужденъ выйти.

Французы, поляки, итальянцы, человѣка два-три нѣмцевъ и англичане вотировали за меня. Марксъ остался въ страшномъ меньшинствѣ. Онъ всталъ и, со своими пріятелями, оставилъ комитетъ, куда болѣе не возвращался.

Побитые въ комитетъ, марксиды отретировались въ свою твердыню-въ Morning Advertiser. Герсть и Блакеть издали англійскій переводъ одного тома «Былого и Думъ», включивъ въ него «Тюрьму и Ссылку»; чтобъ товаръ продать лицомъ, они не обинуясь поставили: «Му exil in Siberia» на заглавномъ листъ Express первый замѣтилъ это фанфаронство. Я написалъ къ издателямъ письмо, и другое въ Express. Герстъ и Блакетъ объявнли, что заглавіе было сдёлано ими, что въ оригиналѣ его нить, но что Гофманъ и Кампе поставили въ нъмецкомъ переводѣ тоже «въ Сибири». Express все это напечаталъ. Казалось, дъло было кончено. Но Morning Advertiser началъ меня шпиговать въ недѣлю раза два-три. Онъ говорилъ, что я слово Сибирь употребилъ для лучшаго сбыта книги, что я протестовалъ черезъ пять дней послѣ выхода книги, т. е., давши время сбыть издание. Я отвѣчалъ, они сдѣлали рубрику: «Case of M. Herzen», какъ помѣщаютъ дополненіе къ убійствамъ или уголовнымъ процессамъ. Адвертейзеровскіе нѣмцы не только сомнѣвались въ ('нбири, приписанной книгопродавцемъ, но и въ самой ссылкъ. «Въ Вяткъ и Новгородъ г. Герценъ былъ на императорской службъ; гдъ же и когда онъ былъ въ ссылкъ?»

Наконецъ, интересъ изсякъ, и Morning Advertiser забылъ меня.

Прошло четыре года.—Началась итальянская война. Красный Марксъ избралъ самый черно-желтый журналъ въ Германіи, «Аугсбургскую газету», и въ ней сталъ выдавать (анонимно) Карла Фогта за агента принца Наполеона, Кошута съ Телеки, Пульскаго и пр., какъ продавшихся Бонапарту. Вслёдъ за тёмъ, онъ напечаталъ: «Герценъ, по самымъ върнымъ источникамъ,

иолучаеть большія деньги оть Наполеона. Его близкія сношенія съ Palais-Royal'емъ были и прежде не тайной». Я не отвѣчаль; но зато былъ почти обрадованъ, когда одинъ тощій лондонскій журналъ помѣстилъ статейку, въ которой говорилъ (несмотря на то, что я десять разъ отрицалъ это), будто я «рекомендую Россіи завоевать Вѣну и считаю ее столицей славянскаго міра».

Мы сидѣли за обѣдомъ, — человѣкъ десять; кто-то разсказывалъ изъ газеть о злодъйствахъ, сдъланныхъ Урбаномъ со своими пандурами возлѣ Комо. Кавуръ обнародовалъ ихъ. Что касается до Урбана, въ немъ сомнѣваться было грѣшно. Кондотьеръ безъ роду и племени, онъ гдъ-то родился на бивакахъ и выросъ въ какихъ-то казармахъ: пандуръ и грабитель par droit de conquête et par droit de naissance, fille du régiment мужского пола. и по всему свирѣпый солдать. Дѣло было какъ-то около Мадженты и Сольферино. Нёмецкій патріотизмъ былъ тогда въ періодё злёйшей ярости; классическая любовь къ Италіи, патріотическая ненависть къ Австріи, --- все исчезло передъ патосомъ національной гордости, хотъвшей во что бы то ни стало удержать чужой «квадрилатеръ». Баварцы собирались итти, несмотря на то, что ихъ никто не посылалъ, никто не звалъ, никто не пускалъ. Гремя ржавыми саблями бефрейюнгсъ-крига, они запаивали пивомъ и засыцали цвѣтами всякихъ кроатовъ и далматовъ, шедшихъ бить итальянцевъ за Австрію и за свое собственное рабство. Либеральный изгнанникъ Бухеръ и какой-то, должно быть побочный потомокъ Барбароссы, Ротбартусъ протестовали противъ всякаго притязанія иностранцевъ (т. е., итальянцевъ) на Венецію.

При этихъ неблагопріятныхъ обстоятельствахъ и былъ, между супомъ и рыбой, поднятъ несчастный вопросъ о злодъйствахъ Урбана.

— Ну, если это не правда?—замѣтилъ нѣсколько поблѣднѣвшій докторъ М.-С. изъ Мекленбурга по тѣлесному и Берлина по духовному рожденію.

— Однако же нота Кавура...

— Ничего не доказываеть.

— Въ такомъ случаѣ, замѣтилъ я, можетъ, подъ Маджентой австрійцы разбили на голову французовъ: вѣдь, никто изъ насъ не былъ тамъ.

— Это другое дѣло: тамъ тысячи свидѣтелей, а тутъ какiе-то итальянскiе мужики.

— Да что за охота защищать австрійскихъ генераловъ?... Развѣ мы ихъ и прусскихъ офицеровъ не знаемъ по 1848 г.: эти проклятые юнкеры, съ дерзкимъ лицомъ. надменнымъ видомъ...

--- Господа,--замѣтилъ М.-('.--прусскихъ офицеровъ не слѣдуеть оскорблять и ставить на ряду съ австрійскими.

— Такихъ тонкостей мы не знаемъ; всѣ они несносны, противны. Мнѣ кажется, что всѣ они, да и наши лейбъ-гвардейцы въ добавокъ, такіе же...

-- Кто обижаетъ прусскихъ офицеровъ, обижаетъ прусскій народъ: они съ нимъ неразрывны, и М.-С., совсёмъ блёдный, отставилъ въ первый разъ отроду дрожащей рукой стаканъ налитаго пива.

— Нашъ другъ М.-С.—величайшій патріотъ Германіи, сказалъ я, все еще полушутя,—онъ на алтарь отечества приносить больше чѣмъ жизнь, больше, чѣмъ обожженную руку; онъ жертвуетъ здравымъ смысломъ.

— И нога его не будетъ въ домѣ, гдѣ обижаютъ германскій народъ!

Съ этими словами мой докторъ философіи всталъ, бросилъ на столъ салфетку, какъ матеріальный знакъ разрыва, и мрачно вышелъ... Съ тѣхъ поръ мы не видѣлись.

А, вѣдь, мы съ нимъ пили на «Du» у Стеели, Gendarmen-Platz, въ Берлинѣ, въ 1847 году, и онъ былъ самый лучшій и самый счастливый Bummler изъ всѣхъ, видѣнныхъ мною. Не въѣзжая въ Россію, онъ какъ-то всю жизнь прожилъ съ русскими, и біографія его не лишена для насъ интереса.

Какъ всѣ нѣмцы, не работающіе руками, М.-С. учился древнимъ языкамъ очень долго и подробно; зналъ ихъ очень хорошо и много. Его образование было до того упорно классическое, что онъ не имѣлъ времени никогда заглянуть ни въ какую книгу объ естествовѣдѣнія, хотя естественныя науки уважалъ, зная, что Гумбольдть ими занимался всю жизнь. М.-С., какъ всѣ филологи, умеръ бы отъ стыда, если-бъ онъ не зналъ какой-нибудь книжонки средневъковой, или классическую дрянь, и не обинуясь признавался, напр., въ совершенномъ невъдъни физики, химіи и пр. Страстный музыканть безъ Anschlag'а и голоса, платоническій эстетикъ, неумѣвшій карандаша взять въ руки и изучавшій картины и статуи. Въ Берлиню М.-С. началъ свою карьеру глубокомысленными статьями объ игрѣ талантливыхъ, но все неизвъстныхъ, берлинскихъ актеровъ въ «Шпенеровой газетѣ», и былъ страстнымъ любителемъ спектакля. Театръ, впрочемъ, не мъшалъ ему любить вообще всъ зрълища, отъ звъринцевъ, съ пожилыми львами и умывающимся бѣлымъ медвѣдемъ. и фокусниковъ, до нанорамъ, телятъ съ двумя головами, восковыхъ фигуръ, ученыхъ собакъ и пр.

Въ жизнь мою я не видывалъ такого длятельнаго линтяя, такого вѣчно занятаго праздношатающагося. Утомленный, въ поту, въ пыли, измятый, затасканный, приходилъ онъ въ одиннадцатомъ часу вечера и бросался на диванъ... Вы думаете, у

Digitized by GOOg

себя въ комнать? совсѣмъ нѣть, -- въ учено-литературной биръкнейпъ, у Стеели, и принимался за пиво. Выпивалъ онъ его нечелов вческое количество, безпрестанно стучалъ крышкой кружки, и Jungfer уже знала безъ словъ и просьбы, что слъдуетъ нести другую. Здёсь, окруженный отставными актерами и еще непринятыми въ литературу писателями, проповъдывалъ М.-С. часы о Каульбахѣ и Корнеліусѣ,-о томъ, какъ пѣлъ въ этотъ вечеръ Лаблашъ въ королевской оперъ, о томъ, какъ мысль губитъ стихотвореніе и портить картину, убивая ея непосредственность... Вдругъ онъ вскакивалъ, вспомнивъ, что долженъ завтра въ восемь часовъ утра бъжать въ Пассаланыя, въ египетскій музей смотръть новую мумію; и непремънно въ восемь часовъ, потому что въ половинъ десятаго одинъ пріятель объщалъ сводить его въ конюшню англійскаго посланника показать, какъ англичане отлично содержать лошадей. Схваченный такимъ воспоминаниемъ. М.-С, извиняясь, наскоро выпивалъ кружку, забывая то очки, то платокъ, то крошечную табакерку, бъжалъ въ какой-то переулокъ за Шпре, подымался на четвертый этажь и торопился выспаться, чтобъ не заставить дожидаться мумію, три-четыре тысячи лѣтъ покоившуюся, не нуждаясь ни въ Пассаланыя, ни въ докторѣ М.-С.

Безъ гроша денегъ и тратя послѣднія на Cerevisia и Circenses, М.-С. жилъ на антоніевой пищѣ, храня внутри сердца непреодолимую любовь къ кухоннымъ рѣдкостямъ и столовымъ лакомствамъ. Зато, когда фортуна ему улыбалась и когда его несчастная любовь могла перейти въ реальную,—онъ торжественно доказывалъ, что онъ не только уважалъ категорію качества, но столько же отдавалъ справедливости категоріи количества.

Судьба, ръдко балующая нъмцевъ, особенно идущихъ по филологической части, сильно баловала М.-С. Онъ случайно попалъ въ пассатное русское общество, и при томъ молодыхъ и образованныхъ русскихъ. Оно завертѣло его, закормило, запоило. Это было лучшее, поэтическое время его жизни, Genussjahre! Лица мѣнялись, циръ продолжался. Безсмѣннымъ былъ одинъ М.-С. Кого и кого, съ 1848 года, не водилъ онъ по музеямъ, кому не объяснялъ Каульбаха, кого не водилъ въ университетъ? Тогда была эпоха германопоклоненія въ пущемъ разгарѣ; русскій останавливался съ почтеніемъ въ Берлинъ, тронутый тъмъ, что попираеть философскую землю, которую Гегель попираль, поминалъ его и учениковъ его съ М.-С. языческими возліяніями и страсбургскими пирогами. Эти событія могли разстроить все міросозерцаніе какого-угодно нѣмца. Нѣмецъ не можеть однимъ синтезисомъ обнять страсбургские пироги и шампанское съ изученіемъ Гегеля, идущимъ даже до брошюръ Маргейнеке, Бадера,

Вердера, Шиллера, Розенкранца и всѣхъ въ жизни усопшихъ знаменитостей сороковыхъ годовъ. У нихъ все еще, если страсбургский пирогъ то банкиръ, если Champagner то юнкеръ.

М.-С. довольный, что нашелъ такое вкусное сочетаніе науки съ жизнью, сбился съ ногъ; покоя ему не было ни одного дня. Русская семья, усаживаясь въ почтовую карету (или, потомъ, въ вагонъ), чтобъ ѣхать въ Парижъ, перебрасывада его, какъ ракету или воланъ, къ русской семьѣ, подъѣзжавшей изъ Кенигсберга или Штетина. Съ проводовъ онъ торопился на встрѣчу,-и горькое пиво разлуки было нагоняемо сладкимъ пивомъ новаго знакомства. Виргилій философскато чистилища, онъ вводилъ сѣверныхъ неофитовъ въ берлинскую жизнь и разомъ открывалъ имъ двери въ святилище des reinen Denkens und des deutschen Kneipens. Чистые душою соотечественники наши оставляли съ увлеченіемъ и порядочное вино, и прибранныя комнаты отелей, чтобы бѣжать съ М.-С. въ душную полъ-пивную. Они всѣ были внѣ себя отъ буршикозной жизни, и скверный табачный дымъ Германіи имъ сладокъ и пріятенъ былъ.

Въ 1847 году и я дѣлилъ эти увлеченія, и мнѣ казалось, что я какъ-то выше становлюсь въ общественномъ значеніи отъ того, что по вечерамъ встрѣчалъ въ полъ-пивной Ауэрбаха, читавшаго каррикатурно Шиллерову Bürgschaft и разсказывавшаго смѣшные анекдоты, въ родѣ того, какъ русскій генералъ покупалъ для двора какія-то картины въ Дюссельдорфѣ. Генералъ былъ не совсѣмъ доволенъ величиной картины и думалъ, что живописецъ хочетъ его обмѣрить.

«Гутъ,—говоритъ онъ,—аберъ клейнъ. Кейзеръ liebt grosse Bilder, Кейзеръ sehr klug; Gott klüger, aber Кейзеръ noch jung» н т. п. Кромѣ Ауэрбаха, тамъ бывали два-три берлинскихъ (что было въ этомъ звукѣ для русскаго уха сороковыхъ годовъ!) профессора, одинъ изъ нихъ въ какомъ-то сюртукѣ на военный манеръ, и какой-то спившійся актеръ, который былъ недоволенъ современнымъ сценическимъ искусствомъ и считалъ себя неузнаннымъ генiемъ. Этого неоцѣненнаго Тальму заставляли всякій вечеръ пѣть куплеты «о покушеніи Фіески на Людовика Филиппа» и, немного потише, о выстрѣлѣ чеха въ прусскаго короля.

> Hatte Keiner je so Pech Wie der Bürgermeister Tschech, Denn er schoss der Landesmutter Durch den Rock ins Unterfutter.

Вотъ она свободная - то Европа!.. вотъ онъ — Аеины на Шпре! И какъ мнъ было жаль друзей, оставшихся на Тверскомъ бульваръ и на Невскомъ проспектъ.

Digitized by GOOGLE

Зачѣмъ износились всѣ эти чувства непочатости, сѣверной свѣжести и невѣдѣнія, удивленія, поклоненія? Все это оптическій обманъ. Что же за бѣда? развѣ мы въ театръ ходимъ не изъ-за оптическаго обмана; только тутъ мы сами въ заговорѣ съ обманщикомъ; а тамъ если и есть обманъ,—то нѣтъ обманщика. Потомъ всякій увидитъ свои ошибки, улыбнется, немного посовѣстится; солжетъ, что этого никогда не было. А веселыя-то минуты были таки.

Зачёмъ видёть сразу всю подноготную? Мнё просто хотёлось бы воротиться къ прежнимъ демократіямъ и взглянуть на нихъ съ лицевой стороны: «Луиза, обмани меня... солги, Луиза!»

Но Луиза (тоже М.-С.), отворачивансь отъ старика, говоритъ, надувши губки: «Ach, um Himmelsgnaden lassen Sie doch ihre Thorheiten und gehen Sie nur ihren Weg!» и бреди себѣ по мостовой изъ булыжника, въ пыли, шумѣ, трескѣ, въ безотрадныхъ, ненужныхъ, мелькающихъ встрѣчахъ, ничѣмъ не наслаждаясь, ничему не удивляясь и торопясь къ выходу—зачѣмъ? Затѣмъ, что его миновать нельзя.

Возвращаясь къ М.-С., я долженъ сказать, что не все же онъ жилъ бабочкой, перелетая отъ Кронгартена Подъ-Липы. Нётъ, и его молодость имѣла свою героическую главу. Онъ высидѣлъ цѣлыхъ *пять лютъ* въ тюрьмѣ и никогда порядкомъ не зналъ за что, такъ же, какъ и философское правительство, которое его засадило; тогда преслѣдовали отголоски Гамбахскаго праздника, студенческихъ рѣчей, брудершафтскихъ тостовъ, буршентумскихъ идей и тугендбундскихъ воспоминаній. Вѣроятно, и М.-С. что-нибудь вспомнилъ: его и посадили. Конечно, во всѣхъ Пруссіяхъ, съ Вестфаліей и Рейнскими провинціями, не было субъекта меньше опаснаго для правительства, какъ М.-С.-М. С. родился зрителемъ, шаферомъ, публикой. Во время берлинской революціи 1848 г. онъ отнесся къ ней точно также; онъ бѣгалъ съ улицы на улицу, подвергаясь то пулѣ, то аресту, для того, чтобы посмотрѣть, что тамъ дѣлается и что тутъ.

Послѣ революція, отеческое управленіе короля-богослова и философа стало тяжело, и М.-С., походивши еще съ полъ-года къ Стеели и Пассаланьи, началъ скучать. Звѣзда его стояла высоко: спасенье было возлѣ. Полина Гарсія Віардо пригласила его къ себѣ въ Парижъ. Она была такъ покрыта нашими подснѣжными вѣнками, такъ окружена сѣверной любовью нашей, что сама состояла на правахъ русской и имѣла, стало быть, въ свою очередь неотъемлемое право на чичеронство М.-С. въ Берлинѣ. Віардо звала его погостить у нихъ. Быть въ домѣ у умной, блестящей, образованной Віардо значило разомъ перешагнуть пропасть, которая дѣлитъ всякаго туриста отъ Парижскаго и Лон-

донскаго общества, всякаго нѣмца безъ особенных примють отъ французовъ. Быть у нея въ домѣ—значило быть въ кругу артистовъ и либераловъ марастовскаго цвѣта, литераторовъ, Ж.-Зандъ и проч. Кто не позавидовалъ бы М.-С. и его дебютамъ въ Парижѣ.

На другой день послѣ своего пріѣзда онъ прибѣжалъ ко мнѣ. совершенно запаленный отъ устали и сусты, и, не имъя времени сказать двухъ словъ, выпилъ бутылку вина, разбилъ стаканъ, взялъ мою зрительную трубку и побъжалъ въ театръ. Въ театръ онъ трубку потерялъ и, проведя цёлую ночь по разнымъ полицейскимъ домамъ, явился ко мнѣ съ повинной головой. Я отпустилъ ему грѣхъ бинокля за удовольствіе, которое мнѣ онъ доставлялъ своимъ медовымъ мѣсяцемъ въ Парижѣ. Тутъ только онъ показалъ всю ширь своихъ способностей; онъ выросъ ненасытностью всего на свётё: картинъ, дворцовъ, звуковъ, видовъ, потрясеній, бды и питья. Проглотивъ три-четыре дюжины устрицъ, онъ принимался за три другихъ, потомъ за омара, потомъ за цѣлый об'ёдъ; окончивъ бутылку шампанскаго, онъ наливалъ съ такимъ же наслажденіемъ стаканъ пива; сходя съ лъстницы Вандомской колонны, онъ шелъ на куполъ Пантеона: и тамъ и тутъ удивлялся громкимъ и наивнымъ удивленіемъ нёмца, этого провинціала по натуръ. Между волкомъ и собакой забъгалъ онъ ко мнѣ, выпивалъ галонъ пива, ѣлъ что попало и, когда волкъ бралъ верхъ надъ собакой, М.-С. въ райкъ какого-нибудь театра заливался громкимъ гутуральнымъ хохотомъ и потомъ, струившимся со всего лица его.

Не успѣлъ еще М.-С. досмотрѣть Парижъ и догадаться, что онъ становится невыносимо противенъ, какъ Ж.-Зандъ увезла его къ себѣ въ Nohant. Для элегантной Віардо М.-С. à la longue былъ слишкомъ грузенъ; съ нимъ случались въ ея гостиной разныя несчастья. Разъ какъ-то онъ съ неосторожной скоростью уничтожилъ цѣлую корзиночку какихъ-то особенныхъ чудесъ, приготовленныхъ къ чаю для десяти человѣкъ, такъ что, когда Віардо ихъ предложила, въ корзинкѣ были однѣ крошки, и не въ одной корзинкѣ, а и на усахъ М.-С. <sup>1</sup>).

Віардо передала его Ж.-Зандъ. Ж.-Зандъ, наскучивъ Парижемъ, ѣхала на покойное помѣщичье житье. Ж.-Зандъ сдѣлала съ М.-С. чудеса. Она какъ-то вычистила, прибрала, привела его въ порядокъ; исчезъ темный табакъ, покрывавшій верхнюю часть его бѣлокурыхъ усовъ, и доля нѣмецкихъ кнейповыхъ пѣсенъ

А. И. Герцень, т. Ш.

20

<sup>1)</sup> И. Т. говорилъ о М.-С., что, садясь за закуску, онъ съ опытностью некуснаго полководца осматривалъ позицію и, если находилъ слабое мѣсто, т. е., вино или мясо, поданное въ недостаточномъ количествѣ, онъ тотчасъ нападалъ на нихъ и бралъ двойную порцію.

замѣнилась французскими, въ родѣ: «Pricadier, rébontit Pantore».. Зачтмъ онъ не утонулъ, купаясь въ Nohant; зачѣмъ не зашибла его гдѣ-нибудь желѣзная дорога? Жизнь его окончилась бы, не зная горя, веселой прогулкой по кунсткамерѣ съ буфетами, плошками и музыкой. М.-С. вставилъ двойную рамкулорнета въ глазъ и помолодѣлъ; когда онъ пріѣхалъ въ Парижъ въ отпускъ, я его едва узналъ. Послѣ 13 іюня 1849 г., я уѣхалъ изъ Парижа; геройство М.-С., кричавшаго «Au armes!» на Chaussée d'Antin, я разсказалъ въ другомъ мѣстѣ. Возвратившись въ 1850 г. въ Парижъ, я М.-С. не видѣлъ; онъ былъ у Ж.-Зандъ. Меня выслали изъ Франціи. Года черезъ два, я былъ въ Лондонѣ и шелъ по Трафальгарской площади. Какой-то господинъ пристально смотрѣлъ въ вставленный лорнетъ на Нельсона; досмотрѣвши его съ лѣвой стороны, онъ занялся правой. «Да, это онъ! кажется, онъ».

Между тѣмъ господинъ занялся спиной адмирала.—«М. С.!» закричалъ я ему. Онъ не тотчасъ пришелъ въ себя: такъ его заняла плохая статуя сквернаго человѣка; но потомъ, съ крикомъ Potz Tausend, бросился ко мнѣ. Онъ переѣхалъ на житье въ Лондонъ, счастливая звѣзда его померкла. Да и трудно сказать, зачѣмъ онъ пріѣхалъ именно въ Лондонъ. Буммлеру, когда у него есть деньги, нельзя не побывать въ Лондонѣ: въ немъ будетъ пробѣлъ, раскаяніе, неудовлетворенное желаніе; но жить въ Лондонѣ ему нельзя и съ деньгами, а безъ денегъ и думать нечего.

Въ Лондонѣ надобно работать въ самомъ дълъ, работать безостановочно, какъ локомотивъ, правильно, какъ машина. Если человѣкъ отошелъ на день, на его мѣстѣ стоятъ двое другихъ; если человѣкъ занемогъ, его считаютъ мертвымъ всѣ, отъ кого ему надобно получать работу, и здоровымъ всѣ, кому надобно получать отъ него деньги.

М.-С., М.-С.!.... Куда ты попалъ изъ должности Виргилія въ Берлинѣ, изъ салоновъ Віардо, изъ помѣщичьей нѣги Ж.-Зандъ! Ноганскіе пресале и пулярдки—прощай; прощай русскіе завтраки, продолжающіеся до вечера, и русскіе обѣды, оканчивающіеся на другой день; да. прощай и русскіе: въ Лондонъ русскіе ѣздпли на скорую руку, сконфуженные, потерянные; имъ было не до М.-С. Ца, кстати прощай и солнце, которое такъ хорошо грѣетъ и весело свѣтитъ, когда нѣтъ денегъ на внутреннее топливо... Туманъ, дымъ и вѣчная борьба работы, бой изъ-за работы! Года черезъ три М.-С. сталъ замѣтно старѣтъ; морщины прорѣзывались глубже и глубже,—онъ опускался. Уроки не шли (несмотря на то, что онъ на нѣмецкій ладъ былъ очень основательно ученъ). Зачѣмъ онъ не ѣхалъ въ Германію? Но вообще у нѣмцевъ, даже у такихъ неистовыхъ патріотовъ, какъ М.-С., дѣлается, поживши

нѣсколько лѣть внѣ Германіи, непреодолимое отвращеніе отъ родины, что-то въ родѣ обратнаго Неішweh. Въ Лондонѣ онъ не могь свести концовъ. Длинная масленица, длившаяся около десяти лѣтъ, кончилась, и суровый постъ захватилъ добродушнаго буммлера; потерянный, вѣчно ищущій захватить денегъ, кругомъ въ маленькихъ долгахъ и становясь лицомъ изъ Диккенсова романа, М.-С. все еще доканчивалъ «Эриха», все еще мечталъ, что продастъ его и заслужитъ разомъ талеры и лавры, но «Эрихъ» былъ упоренъ и не оканчивался, и М.-С., чтобъ освѣжиться, дозволялъ себѣ, сверхъ пива, одну роскошь—pleasure-train въ воскресеніе. Онъ платилъ очень дешево за большія пространства и ничего не видалъ.

«Я ѣду на Isle of Wight, взадъ и впередъ (помнится) 4 шил., п завтра утромъ рано буду опять въ Лондонѣ». Что же ты увидяшь тамъ? «Да, но за то четыре шиллинга!» Бѣдный М.-С., бѣдный буммлеръ!

А впрочемъ, пусть онъ съёздитъ въ Рейдъ, не видавши его; лишь бы также не видалъ будущаго: въ его гороскопѣ не осталось ни одной свётлой точки, ни одного шанса. Онъ, бѣдняга безотрадный, исчезнетъ въ лондонскомъ туманѣ.

 $20^{4}$ 

Diaitized by 🕻

## Лондонская вольница <sup>1</sup>)

### ПЯТИДЕСЯТЫХЪ ГОДОВЪ.

Отрывокъ этотъ идетъ за описаніемъ «горныхъ вершинъ» эмяграціи, отъ ихъ вѣчно красныхъ утесовъ до низменныхъ болотъ и «сѣрныхъ копей»<sup>2</sup>). Я прошу читателя не забывать, что въ этой главѣ мы опускаемся съ нимъ ниже уровня моря и занимаемся исключительно илистымъ дномъ его, такъ, какъ оно былпослѣ февральскаго шквала.

Почти все описанное здѣсь измѣнилось, исчезло; политическіе подонки пятидесятыхъ годовъ занесло новыми песками и новыми грязями. Истощился, притихъ, вымеръ этотъ низменный міръ волненій и гоненій, отстой его успокоился и занялъ свое мѣсто въ слойкѣ. Оставшіяся личности становятся рѣдкостью и я ужъ люблю съ ними встрѣчаться.

Печально уродливы, печально смѣшны нѣкоторые изъ образовъ, которые я хочу вывести, но они всѣ писаны съ натуры, безслѣдно исчезнуть и они не должны.

### ГЛАВА VI.

Простыя несчастья и несчастья политическія.—Учители и комиссіонеры – Ходебщики и хожалые.—Ораторы и эпистолаторы.—Ничего не дълающе фактотумы и вѣчно занятые трутни.—Русскіе.—Воры.—Шпіоны.

(Писано въ 1856-1857).

... Отъ скрной шайки, какъ сами нѣмцы называютъ марксидовъ, естественно и не далеко перейти къ послѣднимъ подонкамъ. къ мутной гущѣ, которая осѣдаетъ отъ континентальныхъ толчковъ и потрясеній—на британскихъ берегахъ и пуще всего въ Лондонѣ.

Можно себѣ представить, сколько противуположнаго снадобья

Изъ V тома "Вылое и Думы". Примљчание заграничнаго издания.
Die Schwefelbande.

Digitized by GOOG C

захватывають съ собой съ материка и оставляють въ Англіи приливы и отливы революцій и реакцій, истощающихъ, какъ перемежающаяся лихоралка, европейскій организмъ, и что за уливительные слои людей низвергаются этими волнами и бродять, по сырому, топкому лондонскому дну. Каковъ долженъ быть хаосъ понятій, возартній у этихъ образцовъ встахъ нравственныхъ формацій и реформацій, всёхъ протестовъ, всёхъ утопій, всёхъ отчаяній, всёхъ надеждъ, встрёчающихся въ закоулкахъ, харчевняхъ и питейныхъ домахъ Лестеръ-Сквера и его проселочныхъ переулковъ. «Тамъ, гдѣ, по выраженію «Теймса», обитаетъ жалкое население чужеземцевъ, носящихъ шляпы, какихъ никто не носить, и волосы тамъ, гдѣ ихъ ненадобно, населеніе несчастное». Па. тамъ пъйствительно по public haus'амъ и харчевнямъ сидять эти чужіе, эти гости, за джиномъ съ горячей водой, съ холодной водой и совсёмъ безъ воды, горькимъ портеромъ въ кружкё и съ еще больше горькими словами на губахъ, поджидая революція, къ которой они больше не способны, и денегъ отъ родныхъ, которыхъ никогда не получать.

Какихъ оригиналовъ, какихъ чудаковъ я не наглядълся межлу ними! Туть, рядомъ съ коммунистомъ стараго толка, ненавидящимъ всякаго собственника во имя общаго братства, --- старый карлисть, пристръливавшій своихъ родныхъ братьевъ во имя любви къ отечеству, изъ преданности къ Монтемолино или Донъ-Хуану, о которыхъ ничего не зналъ и не знаетъ. Тамъ, рядомъ съ венгерцемъ, разсказывающимъ, какъ онъ съ пятью гонведами опрокинулъ эскадронъ австрійской кавалеріи, и застегивающимъ венгерку до самаго горла, чтобы имъть еще больше военный видъ, венгерку, размъры которой показываютъ, что ея юпость принадлежала другому,---нѣмецъ, дающій уроки музыки, латыни, всѣхъ литературъ и всѣхъ искусствъ изъ насущнаго пива, атеисть, космополить, презирающій всь націи, кромъ Курь-Гессена или Гессенъ-Касселя, смотря по тому, въ которомъ изъ Гессеновъ родился; полякъ, прежняго покроя, католически любящій независимость, и итальянецъ, полагающій независимость въ ненависти къ католицизму.

Возлёэмигрантовъ-революціонеровъ-эмигранты-консерваторы. Какой-нибудь чегоціанть или нотаріусъ, sans adieux удалившійся оть родины, кредиторовъ и довърителей, считающій себя тоже несправедливо гонимымъ, какой-нибудь честный банкроть, увѣренный, что онъ скоро очистится, пріобрътетъ ктедитъ и капиталъ, такъ какъ его сосъдъ справа достовърно знаетъ, что на дняхъ, la rouge будетъ провозглашена лично самой «Марьяной», а сосъдъ слъва, что Орлеанская фамилія укладывается въ Клер-

монѣ и принцессы шьютъ отличныя платья для торжественнаго въѣзда въ Парижъ.

Къ консервативной средъ «виноватыхъ, но не осужденныхъ окончательно за отсутствети и подсудимаго», принадлежатъ и больше радикальныя лица, чъ́мъ банкроты и нотаріусы съ горячимъ воображеніемъ;—это люди, имъ́вшіе на родинъ́ большія несчастія и желающіе всъми силами выдать свои простыя несчастія за несчастія политическія. Эта особая номенклатура требустъ поясненія.

Одинъ нашъ пріятель явился, шутя, въ агентство сватовства. Съ него взяли десять франковъ и принялись распрашивать, какую ему нужно невѣсту, въ сколько приданаго, бѣлокурую или смуглую, и пр.; затѣмъ записывавшій гладенькій старичекъ, оговорившись и извиняясь, сталъ спрашивать о его происхожденіи, очень обрадовался, узнавъ, что оно дворянское, потомъ, усугубивъ извиненія, спросилъ его, замѣтивъ притомъ, что молчаніе гроба ихъ законъ и сила:

— Не имѣли ли вы несчастій?

— Я полякъ и въ изгнанія, т. е., безъ родины, безъ правъ, безъ состоянія.

— Послѣднее плохо, но позвольте, по какой причинѣ оставили вы вашу belle patrie?

— По причинѣ послѣдняго возстанія (дѣло было въ 1848 году).

— Это ничего не значить, политическія несчастія лы не считаемъ, оно скорѣе выгодно, c'est une attraction. Но позвольте, вы меня завѣряете, что у васъ не было другихъ несчастій?

— Мало ли было, ну, отецъ съ матерью у меня умерли.

— О, нѣтъ, нѣтъ...

- Что же вы разумъете подъ словомъ другого несчастія?

— Видите, если-бъ вы оставили ваше прекрасное отечество по частнымъ причинамъ, а не по политическимъ. Иногда въ молодости, неосторожность, дурные примѣры, искушеніе большихъ городовъ, знаете эдакъ... необдуманно данный вексель, не совершенно правильная растрата непринадлежащей суммы, подпись, какъ-нибудь...

— Понимаю, понимаю, сказалъ, расхохотавшись, Х; нътъ, увъряю васъ, я не былъ судимъ ни за кражу, ни за подлогъ.

... Въ 1855 году одинъ французъ exilé de sa patrie ходилъ по товарищамъ несчастія съ предложеніемъ помочь ему въ изданіи его поэмы, въ ролѣ Бальзаковой «Comedie du diable», писанной стихами и прозой, съ новой ореографіей и вновь изобрѣтеннымъ синтаксисомъ. Тутъ были дѣйствующими лицами: Людовикъ-Филиппъ, Іисусъ Христосъ, Робеспьеръ, Маршалъ Бюжо и самъ Богъ. Между прочимъ, явился онъ съ той же просьбой къ Ш.<sup>1</sup>), честнъйшему и чопорнъйшему изъ смертныхъ.

— Вы давно ли въ эмиграціи? спросилъ его защитникъ черныхъ.

— Съ 1847 года.

— Съ 1847 года? и вы прівхали сюда?

- Изъ Бреста, изъ каторжной работы.

- Какое же это было дёло? Я совсёмъ не помню.

- О, какъ же, тогда это дѣло было очень извѣстно! Конечно, это дѣло больше частное.

- Однакожъ?... спросилъ нѣсколько обезпокоенный Ш.

— Ah bas, si vous y tenez, я по своему протестовалъ противъ права собственности, j'ai protesté à ma maniére.

И вы... вы были въ Бресть?

Parbleu, oui, семь лѣтъ каторжной работы за воровство со взломомъ (vol avec effraction).

И Ш. голосомъ цѣломудренной Сусанны, гнавшей нескромныхъ стариковъ, просилъ самобытнаго протестанта выйти вонъ.

Люди, которыхъ несчастія, по счастію, были общія и протесты коллективные, оставленные нами въ закопченыхъ public haus'ахъ и черныхъ тавернахъ, за некрашенными столами съ джинъ-уатеромъ и портеромъ, настрадались вдоволь и, что всего больнѣе, не зная совсѣмъ, за что.

Время шло съ ужасной медленностью, но шло; революціи нигдѣ не было въ виду, кромѣ въ ихъ воображенія, а нужда дѣйствительная, безпощадная подкашивала все ближе и ближе подножный кормъ, и вся эта масса людей, большею частью хорошихъ, голодала больше и больше. Привычки у нихъ не было къ работѣ; умъ, обращенный на политическую арену, не могъ сосредоточиться на дѣлѣ. Они хватались за все, но съ озлобленіемъ, съ досадой, съ нетерпѣніемъ, безъ выдержки, и все падало у нихъ изъ рукъ. Тѣ, у которыхъ была сила и мужество труда, тѣ незамѣтно выдѣлялись и выплывали изъ тины, а остальные?

И какая бездна была этихъ остальныхъ! Съ тѣхъ поръ многихъ унесла французская амнистія и амнистія смерти, но въ началѣ пятидесятыхъ годовъ я засталъ еще the great tide.

Измецкіе изгнанники, особенно не работники, много бъдствовали, не меньше французовъ. Удачъ имъ было мало. Доктора медицины, хорошо учившіеся и, во всякомъ случаѣ, во сто разъ лучше знавшіе дѣло, чѣмъ англійскіе цирульники, называемые surgeon, не могли пробиться до самой скудной практики. Живописцы, ваятели. съ чистыми и платоническими мечтами объ ис-

<sup>1</sup>) Шелькеръ.

кусствё и священнодёйственномъ служеніи ему, но безъ производительнаго таланта, безъ ожесточенія, настойчивости работы, безъ мёткаго чутья, гибли въ толпё соревнующихъ соперниковъ. Въ простой жизни своего маленькаго городка, на дешевомъ нѣмецкомъ корму, они могли бы прожить мирно и долго, сохраняя свое дѣвственное поклоненіе идеаламъ и вѣру въ свое жреческое призваніе. Тамъ они остались бы и умерли въ подозрѣніи таланта. Вырванные французской бурей изъ родныхъ палисадниковъ, они потерялись въ Бѣловѣжской пущѣ лондонской жизни.

Въ Лондонъ, чтобъ не быть затертымъ, задавленнымъ, надобно работать много, рѣзко, сейчасъ и что попало, что потребовали. Надобно остановить разстяннос внимание ко всему приглядъвшейся толны силой, наглостью, множествомъ, всякой всячиной. Орнаменты, узоры для шитья, арабески, модели, снимки. слёнки, портреты, рамки, акварели, крояштейны, цвёты, --- лишь бы скорће, лишь бы кстати и въ большомъ количествъ. Жюльенъ, le grand Julien, черезъ сутки послъ получения въсти объ индійской побъдъ Гевлока написалъ концерть съ крикомъ африканскихъ птицъ и топотомъ слоновъ, съ индійскими напъвами и пушечной пальбой, такъ что Лондонъ разомъ читалъ въ газстахъ и слушалъ въ концертъ реляцію. За этотъ концерть онъ выручилъ громадныя суммы, повторяя его мъсяцъ. А зарейнскіе мечтатели падали середь дороги на этой безчеловѣчной скачкѣ за деньгами и успѣхами, изнеможенные, съ отчаяніемъ складывали они руки или, хуже, подымали ихъ на себя, чтобы окончить неровный и оскорбительный бой.

Кстати къ концертамъ, — музыкантамъ изъ нѣмцевъ вообще было легче; количество ихъ, потребляемое ежедневно Лондононъ съ его субурбами, колоссально. Театры и частные уроки, свроиные балы у мѣщанъ и нескромные въ Argyl'румѣ, въ Креморнѣ. въ Casino, cafés chantants съ танцами, cafés chantants съ трико въ античныхъ позахъ, Her Majesty's Ковенъ-Гарденъ, Эксстеръ-Галь, Кристаль-Паласъ, С. Джемсъ наверху и углы всъхъ большихъ улицъ внизу занимаютъ и содержатъ цълое народонаселеніе двухъ-трехъ нѣмецкихъ герцогствъ. Мечтай себѣ о музыкѣ будущаго и о Россини, колънопреклоненномъ передъ Вагнеромъ, читай себѣ дома à livre ouvert, безъ инструмента, Тангейзера н исполняй, за штатскимъ тамбурмажоромъ и гасромъ съ слоновой палкой, часа четыре къ ряду какую-нибудь Mary Ann польку или Flower and butterfly's redova, и дадуть бъдняку отъ двухъ до четырехъ съ половиной шиллинговъ за вечеръ, и пойдеть онъ въ темную ночь по дождю въ полпивную, въ которую преимущественно ходять нёмцы, и застанеть тамъ монхъ бывшихъ друзей Краута и Миллера: Краута, шестой годъ работающаго надъ бю-

Diaitized by

стомъ, который становится все хуже; Миллера, двадцать шестой годъ дописывающаго трагедію «Эрикъ», которую онъ мнѣ читалъ десять лѣтъ тому назадъ, пять лѣтъ тому назадъ и теперь бы еще читалъ, если-бъ мы не поссорились съ нимъ.

А поссорились мы съ нимъ за генерала Урбана, но объ этомъ въ другой разъ...

... И чего не дѣлали нѣмцы, чтобъ заслужить благосклонное вниманіе англичанъ; все безуспѣшно.

Люди, всю жизнь курившіе во всёхъ углахъ своего жилья, за объдомъ и чаемъ, въ постели и за работой, не курять въ Лондонъ, въ своемъ закопченномъ, продымленномъ оть угля drawing room'ъ и не дозволяютъ курить гостю. Люди, всю жизнь ходившіе въ биркнейпы своей родины выпить «шопъ», посидёть тамъ за трубкой въ хорошемъ обществъ, идутъ, не глядя, мимо public haus'овъ и посылаютъ туда за пивомъ горничную съ кружкой или молочникомъ.

Мнѣ случилось въ присутствіи одного нѣмецкаго выходца отправлять къ англичанкѣ письмо. «Что вы дѣлаете?» вскракнулъ онъ въ какомъ-то азартѣ; я вздрогнулъ и невольно бросилъ пакетъ, полагая, по крайней мѣрѣ, что въ немъ скорпіонъ... «Въ Англіи, сказалъ онъ, письмо складываютъ вообще втрое, а не вчетверо, а вы еще пишете къ дамѣ, и къ какой!»

Сначала моего пріѣзда въ Лондонъ, я пошелъ отыскивать одного знакомаго нѣмецкаго доктора. Я не засталъ его дома и написалъ на бумагѣ, лежавшей на столѣ, что-то въ родѣ: Cher docteur, я въ Лондонѣ и очень желалъ бы васъ видѣть, не придете ли вечеромъ въ такую-то таверну выпить по старому бутылку вина и потолковать о всякой всячинѣ. Докторъ не пришелъ, а на другой день я получилъ отъ него записку въ такомъ родѣ: Monsieur H., мнѣ очень жаль, что я не могъ воспользоваться вашимъ любезнымъ приглашеніемъ, мои занятія не оставляютъ мнѣ столько свободнаго времени. Постараюсь, впрочемъ, на дняхъ посѣтить васъ и пр.

— А что? У доктора, видно, практика, того?.. спросилъ я освободителя Германіи, которому былъ обязанъ знаніемъ, что англичане письма складывають втрое.

— «Никакой нѣтъ, der Kerl hat Pech gehabt in London, es geht ihm zu ominös».

- Такъ что же онъ дълаетъ?-и я передалъ ему записку.

Онъ улыбнулся, однако зам'ютилъ, что и мню врядъ слюдовало ли оставлять на столю доктора медицины открытую заниску, въ которой я его приглашаю выпить бутылку вина:

— Да и зачѣмъ же въ такой тавернь, гдъ всегда народъ, здъсь пьютъ дома. — Жаль, замѣтилъ я, наука всегда приходитъ поздно, теперь я знаю, какъ доктора звать и куда, но навѣрно не позову.

Затёмъ воротимся къ нашимъ чающимъ движенія народнаго. присылки денегъ отъ родныхъ и работы безъ труда.

Неработнику начать работу не такъ легко, какъ кажется; многіе думаютъ, пришла нужда, есть работа, есть молотъ и долотъ и работникъ готовъ. Работа требуетъ не только своего рода воспитанія, навыка, но и самоотверженія. Изгнанники большей частью изъ мелкой литературной и «паркетной» среды, журнальные поденщики, начинавшіе адвокаты; отъ своего труда въ Англіи они жить не могли, другой имъ былъ дикъ; да и не стоило начинать его, они все прислушивались, не раздастся ли набать; прошло десять лѣтъ, прошло иятнадцать лѣтъ, нѣтъ набата.

Въ отчаяния, въ досадъ, безъ платья, безъ обезпечения на завтрашній день, окруженные возрастающими семьями, они бросаются, закрывъ глаза, на аферы, выдумываютъ спекуляціи. Аферы не удаются, спекуляція лопають, и потому что они выдумывають вздоръ, и потому что они вносять вмъсто капитала какую-то безпомощную неловкость въ дёлё, чрезвычайную раздражительность, неумѣнье найтиться въ самомъ простомъ положеніи и опять-таки неспособность къ выдержанному труду и усѣянному терніями началу. При неудачѣ они утѣшаются недостаткомъ денегъ: «Будь сто-двъсти фунтовъ, и все пошло бы какъ по маслу!» Дъйствительно, недостатокъ капитала мъшаетъ, но это общая судьба работниковъ. Чего и чего не выдумывалось, оть общества на акціяхъ для выписыванія изъ Гавра куриныхъ яицъ до изобрътенія особыхъ чернилъ для фабричныхъ марокъ и какихъ-то эссенцій, которыми можно было превращать сквернъйшія водки въ превосходнъйшіе ликеры. Но пока собирались товарищества и капиталы на всъ эти чудеса, надобно было ъсть и нѣсколько прикрываться отъ сѣверо-восточнаго вѣтра и отъ застънчивыхъ взоровъ дщерей Альбіона.

Для этого предпринимались два палліативныя средства: одно очень скучное и очень невыгодное, другое также невыгодное, по съ большими развлеченіями. Люди мирные, съ Sitzfleisch'емъ, принимались за уроки, несмотря на то, что они не только прежде не давали уроковъ, да и сомнительно, чтобъ когда - нибудь ихъ брали. Конкуренція страшно понизила цёны.

Вотъ образчикъ объявленій одного семидесятил'єтняго старика, который, мнѣ кажется, принадлежалъ скорѣе къ числу самобытныхъ протестантовъ, чѣмъ коллективныхъ.

Minthe market and and

## MONSIEUR N. N.

#### TEACHES THE FRENCH LANGUAGE

on a new and easy system of rapid proficiency, has attended members of the british parliament and many other persons of respectability, as vouchers certify, translates and interprets that universal continental language, and english,

#### IN A MASTERLY MANNER.

#### TERMS MODERATE:

Namely, Three L'essons per Week for Six Shillings.

Давать уроки у англичанъ не составляетъ особеннаго удовольствія; кому англичанинъ платитъ, съ тъмъ онъ не церемонится.

Одинъ изъ моихъ старыхъ пріятелей получаетъ письмо отъ какого-то англичанина, предлагающаго ему давать уроки французскаго языка его дочери. Онъ отправился къ нему въ назначенное время для переговора. Отецъ спалъ послѣ обѣда, его встрѣтила дочь и довольно учтиво, потомъ вышелъ старикъ, осмотрѣлъ съ головы до ногъ Б. и спросилъ: «Vous etrè le french teacher?» Б. подтвердилъ. «Vous pas convenir á moa». При этомъ британский оселъ указалъ на усы и бороду.

- Что же вы ему не дали тумака?-спрашивалъ я Б.

- Я право думалъ объ этомъ, но когда быкъ поворотился, дочь со слезами на глазахъ, молча, просила у меня прощенья.

Другое средство проще и не такъ скучно; оно состоить въ судорожномъ и артистическомъ комиссіонерствѣ, въ предложеніи разныхъ разностей безъ вниманія на запросъ. Французы по большей части *работали* въ винахъ и водкахъ. Одинъ легистъ предлагалъ своимъ знакомымъ и коррелижсіонерамъ коньякъ, доставшійся ему чрезвычайнымъ образомъ, по связямъ, о которыхъ въ теперешнемъ положеніи Франціи онъ не могъ и не долженъ былъ разсказывать, и притомъ черезъ капитана корабля, котораго компрометировать было бы calamité publique. Коньякъ былъ такъ себѣ и стоилъ шесть пенсовъ дороже, чѣмъ въ лавкѣ. Легисть, привыкнувшій «пледировать» съ декламаціей, прибавлялъ къ насилію оскорбленіе: онъ бралъ рюмку двумя пальцами за донышко, описывалъ ею медленные круги, плескалъ нѣсколько капель, нюхалъ ихъ на воздухѣ и всякій разъ былъ изумленъ замѣчательно превосходнымъ запахомъ коньяка.

Другой товарищъ изгнанія, нъкогда провинціальный профес-

«Гражданинъ, писалъ онъ ко мнѣ, спросите ваше братское сердце (votre coeur fraternel), и оно вамъ скажетъ, что вы должны мнѣ уступить пріятное преимущество снабжать васъ французскимъ виномъ. И тутъ сердце ваше будетъ за одно со вкусомъ и экономіей. Употребляя превосходное вино, по самой дешевой цѣнѣ, вы будете имѣть наслажденіе въ мысли, что, покупая его, вы облегчаете судьбу человѣка, который дѣлу родины и свободы пожертвовалъ все.

#### Salut et fraternité!

Р. S. Я взялъ на себя смѣлость вмѣстѣ съ тѣмъ отправить къ вамъ нѣсколько пробъ».

Образчики эти были въ полубутылкахъ, на которыхъ онъ собственноручно надписывалъ не только имя вина, но и разныя обстоятельства изъ его біографіи: Chambertin (Gr. vin et très-rare!). Côte rotie (Comète). Pomard (1823!). Nuits (provision Aguado!)...

Недёли черезъ двё-три профессоръ словесности снова присылалъ образчики. Обыкновенно черезъ день или два послъ присылки, онъ являлся самъ и сидёлъ часъ, два, три, до тёхъ поръ, пока я оставлялъ почти всё пробы и платилъ за нихъ. Такъ какъ онъ былъ неумолимъ и это повторялось нёсколько разъ, то впослёдствіи, только что онъ отворялъ дверь, я хвалилъ часть образчиковъ, отдавалъ деньги и остальное вино. «Я не хочу, гражданинъ, у васъ красть ваше драгоцённое время», говорилъ онъ мнё и освобождалъ меня недёли на двё отъ кислаго бургонскаго, рожденнаго подъ кометой, и прянаго Котъ-роти изъ подваловъ Аguado.

Нѣмцы, венгерцы работали въ другихъ отрасляхъ.

Какъ-то въ Ричмондъ я лежалъ въ одномъ изъ страшныхъ припадковъ головной боли. Взошелъ Франсуа съ визитной карточкой, говоря, что какой-то господинъ имъетъ крайность меня видъть, что онъ венгерецъ, adjutante del generale (всю венгерцыизгнанники, не имъющіе никакого занятія, никакой честной профессіи, называли себя адъютантами Кошута). Я взглянулъ на карточку—совершенно незнакомая фамилія, украшенная капитанскимъ чиномъ.

— Зачѣмъ вы его пустили? сколько тысячъ разъ я вамъ говорилъ?

— Онъ приходитъ сегодня въ третій разъ.

- Ну, зовите въ залу. Я вышелъ разъяреннымъ львомъ, вооружившись склянкой распайлевой седативной воды.

- Позвольте рекомендоваться, капитанъ такой-то. Я долгое

Digitized by GOODIC

время находился у русскихъ въ плѣну, у Ридигера послѣ Вилагоша. Съ нами русскіе превосходно обращались. Я былъ особенно обласканъ генераломъ Глазенапъ и полковникомъ... какъ бишь его... русскія фамиліи очень мудрены... ичь...

--- Пожалуйста, не безпокойтесь, я ни одного полковника не знаю... Очень радъ, что вамъ было хорошо. Не угодно ли състь.

--- Очень, очень хорошо... мы съ офицерами всякій день эдакъ, штосъ, банкъ... прекрасные люди и австрійцевъ терпѣть не могутъ. Я даже помню нѣсколько словъ по русски: «глѣба», «шевердакъ»—une pièce de 25 sous.

- Позвольте васъ спросить, что мнѣ доставляетъ...

— Вы меня должны извинить, баронъ... я гулялъ въ Ричмондѣ... прекрасная погода, жаль только, что дождь идетъ... я столько наслышался объ васъ отъ самого старика и отъ графа Сандора—Сандора Телеки, также отъ графини Терезы Пульской... Какая женщина графиня Тереза!

— И говорить нечего, hors ligne.—Молчаніе.

— Да-съ, и Сандоръ... мы съ нимъ вмѣстѣ были въ гонведахъ... Я, собственно, желалъ бы показать вамъ...—и онъ вытащилъ откуда-то изъ-за стула портфель, развязалъ его и вынулъ портреты безрукаго Раглана, отвратительную рожу С. Арно, Омеръ-паши въ фескѣ.—Сходство, баронъ, удивительное. Я самъ былъ въ Турціи, въ Кутаисѣ, въ 1849 году, прибавилъ онъ, какъ будто въ удостовѣреніе сходства, несмотря на то, что въ 1849 году ни Раглана, ни С. Арно тамъ не было.—Вы прежде видѣли эту коялекцію?

— Какъ не видать, отвѣчаю я, смачивая голову распайлевой водой.—Эти портреты вывѣшены вездѣ, на Чипсайдѣ, по Странду, въ Весть-Эндѣ.

— Да-съ, вы правы, но у меня вся коллекція, и тѣ не на китайской бумагѣ. Въ лавкахъ вы заплатите гинею, а я могу вамъ уступить за пятнадцать шиллинговъ.

— Я, право, очень благодаренъ, но скажите, капитанъ, на что же мнѣ портреты С. Арно и всей этой сволочи?

— Баронъ, я буду откровененъ, я солдатъ, а не меттерниховскій дипломатъ. Потерявъ мои владёнія близъ Темешвара, я нахожусь во временно стёсненномъ положеніи, а потому беру на комиссію артистическія вещи (а также сигары, гаванскія сигары и турецкій табакъ—ужъ въ немъ-то русскіе и мы знаемъ толкъ!); это доставляетъ мнѣ скудную копейку, на которую я покупаю «горькій хлѣбъ изгнанья», wie der Schiller sagt.

— Капитанъ, будьте вполнѣ откровенны и скажите, что вамъ придется съ каждой тетради?—спрашиваю я (хотя и сомнѣваюсь, что Шиллеръ сказалъ этотъ дантовскій стихъ).



— Позвольте намъ вотъ какъ покончить дѣло: я вамъ предложу иклую крону, но съ твмъ, чтобъ не покупать портретовъ.

— Право, баронъ, мнѣ совѣстно, но мое положеніе... впрочемъ, вы все знаете, чувствуете... я васъ такъ давно привыкъ уважать... графиня Пульская и графъ Сандоръ... Сандоръ Телекн.

— Вы меня извините, капитанъ, я едва сижу отъ головной боли.

— У нашего губернатора (т. е., у Кошута), у старика тоже часто болить голова, замѣчаеть мнѣ гонведъ, какъ бы въ ободреніе и утѣшеніе; потомъ на-скоро завязываеть портфель и беретъ вмѣстѣ съ удивительно похожими портретами Раглана и К-іи довольно сходное изображеніе королевы Викторіи на монетѣ.

Между этими ходебщиками эмиграціи, предлагающими выгодныя покупки, и эмигрантами, останавливающими всѣхъ небрѣющихъ бороду на улицахъ и скверахъ, требуя десятый годъ недостающихъ двухъ шиллинговъ для отъѣзда въ Америку, н шести пенсовъ для покупки гробика ребенку, умершему отъ скарлатины, находятся эмигранты, пишущіе письма, иногда пользуясь знакомствомъ, иногда пользуясь незнакомствомъ, о всякаго рода чрезвычайныхъ нуждахъ и единовременныхъ денежныхъ затрудненіяхъ, часто представляя въ дальней перспективѣ обогащеніе, и всегда съ оригинальнымъ эпистолярпымъ искусствомъ.

Такихъ писемъ у меня тетрадь, сообщу два-три особенно характеристическихъ.

«Herr Graf! Я былъ австрійскимъ лейтенантомъ, но дрался за свободу мадьяровъ, долженъ былъ бѣжать и совершенно обносился. Если у васъ найдутся поношенные панталоны, вы неизрѣченно меня обяжете.

Р. S. Завтра въ 9 часовъ я навѣдаюсь у вашего курьера».

Это родъ наивный, но есть письма классическія по языку и лапидарности, напр.:

«Domine, ego sum Gallus, ex patria mea profugus pro causa libertatis populi. Nihil habeo ad manducandum, si aliquod per me facere potes, gaudeo, gaudebit cor meum.

Mercuris dies 1859».

Другія письма, не имѣя ни лаконизма, ни античной формы. отличаются особеннымъ счетоводствомъ:

«Гражданинъ, вы были такъ добры, что прислали мнѣ прошлаго февраля (вы, можетъ, не помните, но я помню) три ливра. Давно хотѣлъ я вамъ ихъ отдать, но не получалъ вовсе денегъ отъ родныхъ; на дняхъ я получу довольно значительную сумму. Если-бъ мнѣ не было совѣстно, я бы попросилъ васъ прислать еще два ливра и отдалъ бы вамъ круглымъ счетомъ пять ливровъ».

20

gitized by Goog

Я предпочель остаться при треугольномъ. Охотникъ до круглыхъ счетовъ началъ поговаривать, что я въ связяхъ съ русскимъ посольствомъ.

Затѣмъ идутъ письма дѣловыя и письма ораторскія, и тѣ и другія очень много теряютъ въ русскомъ переводѣ.

«Mon cher Monsieur! Вы върно знаете мое открытие, оно поставило бы нашему въку честь, а миъ кусокъ хлъба. И открытіе это останется неизвёстнымъ, оттого что у меня нътъ кредита на какихъ-нибудь 200 фунтовъ, и витсто того, чтобъ заниматься моимъ дёломъ, мнё приходится за вздорную плату courir le cachet. Всякій разъ, когда мнѣ представляется работа продолжительная и выгодная, насмѣшливая судьба дуеть на нее (я перевожи слово въ слово), она летить прочь, -- я за ней, настойчивая дерзость ея беретъ верхъ (son opiniâtre insolence bafoue mes projets), вновь стегаетъ мои надежды, и я бъгу туда-туда. Бъгу и теперь. Поймаю ли? Почти увъренъ, —если вы, имъя довъріе къ моему таланту. захотите пустить въ волны ваше довъріе съ моими надеждами. по капризному вътру моей судьбы (embarquer votre confiance en compagnie de mon esprit et la livrer au souffle peu aventureux de mon destin)». Далѣе объясняется, что 80 фунт. есть въ виду, даже 85; остальные 115 изобрѣтатель ищеть занять, обѣщая 13, almeno 11, процентовъ въ случаъ удачи. «Можно ли лучше, върнъе помъстить капиталъ въ наше время, когда фонды всего міра колеблются и государства такъ не твердо стоять, опираясь на штыки нашихъ враговъ?»

Я ста пятнадцати не даю. Изобрѣтатель начинаеть соглашаться, что въ моемъ поведеніи не все ясно, il у a du louche, и что не мѣшаеть со мною быть осторожнымъ.

Въ заключение, вотъ письмо чисто ораторское:

«Великодушный согражданинъ будущей всемірной республики! Сколько разъ вы помогали мнѣ и вашъ знаменитый другъ Луи-Бланъ, и опять-таки я пишу къ вамъ и пишу къ гражданину Блану, чтобъ попросить нѣсколько шиллинговъ. Удручающее положеніе мое не улучшается вдали отъ Ларъ и Пенатъ, на негостепріимномъ островѣ эгоизма и корысти. Глубоко сказали вы въ одномъ изъ сочиненій вашихъ (я постоянно ихъ перечитываю), «что талантъ гаснетъ безъ денегъ, какъ лампа безъ масла» и пр.

Само собой разумъется, что я этой пошлости никогда не писалъ и что согражданинъ по будущей республикъ, future et universelle, ни разу не развертывалъ мояхъ сочиненій.

За ораторами на письмѣ идуть ораторы на словахъ, «дѣлающіе тротуаръ и переулокъ». Большею частію они только прикидываются изгнанниками, а въ сущности—спившіеся съ круга не англійскіе мастеровые или люди, имѣвшіе дома несчастія, Поль-

Cal Simon

Digitized by Google

зуясь необъятной величиной Лондона, они продёлывають одну часть за другой и потомъ снова возвращаются на Via sacra, т. е. на Реджентъ-стритъ съ Геймаркетомъ и Лестеръ-скверомъ.

Пёть пять тому назадъ, молодой человѣкъ, довольно чисто одѣтый и съ сентиментальной наружностью, нѣсколько разъ подходилъ ко мнѣ въ сумеркахъ съ вопросомъ на французскомъ языкѣ съ нѣмецкимъ акцентомъ: «Не можете ли вы мнѣ сказать гдѣ такая-то часть города»? и онъ подавалъ какой-то адресъ верстъ за десять отъ Вестъ-Энда, гдѣ-нибудь въ Головеѣ, Гекнеѣ. Каждый, такъ, какъ и я, принимался ему толковать. Его обдавалъ ужасъ. «Теперь 9 часовъ вечера, я еще не ѣлъ... когда же я приду? Ни гроша на омнибусъ... этого я не ждалъ. Не смѣю просить васъ, но если-бъ вы меня выручили.. мнѣ одного шиллинга за глаза довольно».

Я его встрѣчалъ еще раза два, наконецъ, онъ исчезъ, и я не безъ удовольствія его встрѣтилъ нѣсколько мѣсяцевъ спустя на старомъ мѣстѣ, съ измѣненной бородой и въ другой фуражкѣ. Съ чувствомъ приподымая ее, спросилъ онъ меня:

- Вы, вѣрно, знаете по-французски?

— Знаю, отвѣчалъ я, да сверхъ того знаю, что у васъ есть адресъ, вамъ придется идти далеко, а время позднее, вы еще ничего не ѣли, на омнибусъ денегъ нѣтъ, вамъ нуженъ шиллингъ... но, на этотъ разъ, я вамъ дамъ сикспенсъ, потому что не вы мнѣ, а я вамъ разсказалъ все это.

— Что дѣлать, отвѣчалъ онъ мнѣ улыбаясь, безъ малѣйшей злобы, вѣдь, вотъ вы опять не повѣрите, а я ѣду въ Америку, прибавьте на дорогу.

Я не выдержалъ и додалъ сикспенсъ.

Въ числѣ этихъ господъ были и русскіе: напр., бывшій кавказскій офицеръ Стремоуховъ, просившій на бъдность въ Парижѣ еще въ 1847 году, разсказывая очень плавно исторію какой-то дуэли, бъгства и пр. и забирая, къ сильному озлобленію прислуги, все на свётё: старыя платья и туфли, фуфайки лётомъ и зимой панталоны изъ парусины, дътскія платья, дамскія ненужности. Русскіе собрали для него денегь и отправили въ Алжиръ въ иностранный легіонъ. Онъ выслужилъ пять лѣтъ, привезъ аттестатъ и снова отправился изъ дома въ домъ, разсказывать о дуэли и побъгъ, прибавляя къ нимъ разныя арабскія нохожденія. Стремоуховъ становился старъ, и жаль его было и падобдалъ онъ страшно. Русский священникъ при лондонской миссіи сдѣлалъ для него колекту, чтобъ отправить его въ Австралію. Ему дали въ Мельборнъ рекомендацію и поручили капитану его самого и, главное, деньги за пробздъ. Стремоуховъ приходилъ къ намъ прощаться. Мы его совсёмъ снарядили: я ему даяъ

теплое пальто, Г. рубашекъ и пр. Стремоуховъ, прощаясь, заплакалъ и сказалъ: «Какъ хотите, господа, а такую даль не легкая вещь. Вдругь разорваться со всёми привычками. но это надобно...» И онъ цъловалъ насъ и благодарилъ съ горячностью.

Я думалъ, что Стремоуховъ давнымъ-давно гдъ-нибудь на берегахъ Викторіи Риверъ; какъ вдругъ читаю въ «Теймсѣ», что какой-то russian officer Stremoouchoff за буянство, праку въ кабакъ, вслъдствіе какихъ-то взаимныхъ обвиненій въ воровствъ и пр., присуждается на три мѣсяца тюрьмы. Мѣсяца черезъ четыре послѣ этого, я шелъ по Оксфордъ-стритъ, пошелъ сильный дождь, со мной не было зонтика, я подъ вороты. Въ то самое время, какъ я остановился, какая-то длинная фигура, закрываясь дряхлымъ зонтикомъ, торопливо шмыгнула подъ другія вороты. Я узналъ Стремоухова.

- Какъ, вы воротились изъ Австраліи? спросилъ я его, прямо глядя ему въ глаза.

- Ахъ, это вы, а я и не призналъ васъ, отвѣчалъ онъ слабымъ и умирающимъ голосомъ; — нѣтъ-съ, не изъ Австраліи, а изъ больницы, гдѣ пролежалъ мѣсяца три между жизнію и смертью... и не знаю, зачёмъ выздоровёлъ.

- Въ какой же вы были больницѣ, въ S. Georges Hospital?

- Нѣтъ, не здѣсь, въ Соутгамптонѣ.

- Какъ же вы это занемогли и никому не дали знать? Да и какъ же вы не убхали?

— Опоздалъ на первый train, прітзжаю со вторымъ, пароходъ-съ ушелъ. Я постоялъ на берегу, постоялъ и чуть не бросился въ пучину морскую. Иду къ Reverend'y, къ которому нашъ батюшка меня рекомендоваль; «капитань, говорить, уфхаль, часу ждать не хотѣлъ».

— А деньги?

— Деньги онъ оставилъ у Reverend'a.

— Вы, разумѣется, ихъ взяли?

- Взялъ-съ, но проку не вышло, во время болѣзни все утащили изъ-подъ подушки, такой народъ! Если можете чёмъ помочь?

- А вотъ здѣсь, во время вашего отсутствія, какого-то другого Стремоухова запекли въ тюрьму и тоже на три мѣсяца, за драку съ курьеромъ. Вы не слыхали?

- Гдѣ же слышать между жизнію и смертію. Кажется, дождь перестаеть. Желаю счастливо оставаться.

- Берегитесь выходить въ сырую погоду, а то опять попадетесь въ больницу.

Послѣ Крымской войны нѣсколько плѣнныхъ матросовъ и 21 А. И. Герценъ, т. Ш.

солдать остались, сами не зная за чёмъ, въ Лондонѣ. Люди большей частью пьяные, они спохватились поздно. Нёкоторые изъ нихъ просили посольство заступиться за нихъ, исходатайствовать прошенie, aber was macht es den dem Herrn Baron von Brunov!

Они представляли чрезвычайно печальное зрѣлище. Испитые, оборванные, они, то унижаясь, то съ дерзостью (довольно непріятною въ узкихъ улицахъ послѣ десяти часовъ вечера) требовали денегъ.

Въ 1853 г. бѣжало нѣсколько матросовъ съ военнаго корабля въ Портсмутѣ; часть ихъ была возвращена, въ силу нелѣпаго закона, подъ который подходятъ исключительно одни матросы. Нѣсколько человѣкъ спаслись и пришли пѣшкомъ изъ Порчмы въ Лондонъ. Одинъ изъ нихъ, молодой человѣкъ лѣтъ двадцати двухъ, съ добрымъ и открытымъ лицемъ, былъ башмачникомъ, умѣлъ точать, какъ онъ называлъ, «шлиперы». Я купилъ ему инструментъ и далъ денегъ, но работа не пошла.

Въ это время Гарибальди отплывалъ съ своимъ Common Wealth въ Геную, я попросилъ его взять съ собой молодого человѣка. Гарибальди принялъ его съ жалованьемъ фунта въ мѣсяцъ и съ обѣщаніемъ, если будетъ хорошо себя вести, давать черезъ годъ два фунта. Матросъ, разумѣется, согласился, взялъ у Гарибальди два фунта впередъ и принесъ свои пожитки «на корабль.

На другой день послѣ отъѣзда Гарибальди, матросъ пришелъ ко мнѣ красный, заспанный, вспухнувшій.

— Что случилось? спрашиваю я его.

- Несчастіе, ваше благородіе, опоздалъ на корабль.

--- Какъ опоздалъ?

Матросъ бросился на колѣни и неестественно хныкалъ. Дѣло было исправимо. Корабль пошелъ за углемъ въ Newcastle on Tyne.

— Я тебя пошлю по желѣзной дорогѣ туда, сказалъ я ему, но если ты и на этотъ разъ опоздаешь, помни, что я ничего для тебя не сдѣлаю, хоть умри съ голоду. А такъ какъ дорога въ Newcastle стоитъ больше фунта, а я тебѣ не довѣрю шиллинга, то я пошлю за знакомымъ и ему поручу продержать тебя всю ночь и посадить въ вагонъ.

— Всю жизнь буду молить Бога за в. в.!

Знакомый, взявшійся за отправку, пришелъ ко мнѣ съ рапортомъ, что матроса выпроводилъ.

Представьте же мое удивленіе, когда дня черезъ три матросъ явился съ какимъ-то полякомъ.

- Что это значить? закричалъ я на него, въ самомъ дълъ дрожа отъ бъщенства.

Но прежде чёмъ матросъ открылъ роть, его товарищъ при-

нялся его защищать на ломаномъ русскомъ языкъ, окружая слова какой-то атмосферой табаку, водки и вина.

— Кто вы такой?

— Польскій дворянинъ.

— Въ Польшѣ всѣ дворяне. Почему вы пришли ко мнѣ съ этимъ мошенникомъ?

Дворянинъ расхорохорился. Я сухо замѣтилъ ему, что я съ нимъ не знакомъ и что его присутствіе въ моей комнатѣ до того странно, что я могу его велѣть вывести, позвавъ полисмена.

Я посмотрѣлъ на матроса. Въ три дня аристократическаго общества съ дворяниномъ его много воспитали. Онъ не плакалъ и пьяно дерзко смотрѣлъ на меня.

 Оченно занемогъ, в. б. Думалъ Богу душу отдать, полегчало, когда машина ушла.

- Гдѣ же это тебя схватило?

- На самой, т. е., желъзной дорогъ.

- Что-жъ не потхалъ съ слъдующей машиной?

- Не въ домекъ-съ, да и такъ какъ языку не способенъ...

- Гдѣ билеть?

— Да билета нѣтъ.

- Какъ нѣтъ?

- Уступилъ тутъ одному человѣчку.

- Ну, теперь ищи себѣ другихъ человѣчковъ, только въ одномъ будь увѣренъ, я тебѣ не помогу ни въ какомъ случаѣ.

- Однако, позвольте, вступилъ въ ръчь «вольный шляхтичъ».

- М. г., я не имѣю ничего вамъ сказать и не желаю ничего слушать.

Ругая меня сквозь зубы, отправился онъ съ своимъ Телемакомъ, вѣроятно, до перваго кабака.

Еще ступеньку внизъ...

Можеть, многіе съ недоумѣніемъ спросять, какая же это еще ступенька внизъ... А есть, и довольно большая—только туть ужъ темно, идите осторожно. Я не имѣю pruderie Ш-ра и мнѣ авторъ поэмы, въ которой Христосъ разговариваеть съ маршаломъ Бюжо, показался еще забавнѣе послѣ геройскаго pour un vol avec effraction. Если онъ и укралъ что-нибудь изъ-подъ замка, зато подвергался Богъ знаеть чему и потомъ работалъ нѣсколько лѣть, можеть, съ ядромъ на ногахъ. Онъ имѣлъ противъ себя не только того, котораго обокралъ, но все государство и общество, церковь, войско, полицію, судъ, всѣхъ честныхъ людей, которымъ красть ненужно, и всѣхъ безчестныхъ, но не уличенныхъ по суду. Есть воры другого рода, не преслѣдуемые полиціей, потому что они сами къ ней принадлежатъ. Это люди, ворующіе не платки, но разговоры, письма, взгляды. Эмигранты-шпіоны—шпіоны въ ква-

21\*

дратѣ... Ими оканчивается порокъ и развратъ; дальше, какъ за Луциферомъ у Данта, ничего нѣть,—тамъ ужъ опять пойдеть вверхъ.

Французы большіе артисты этого дѣла. Они умѣють ловко сочетать образованныя формы, горячія фразы, aplomb человѣка, котораго совѣсть чиста и point d'honneur раздражителенъ, съ должностью шпіона. Заподозрите его, онъ вызоветь васъ на дуэль, онъ будеть драться и храбро драться.

Записки Де-ла-Года, Шеню, Шнепфа—кладъ для изученія грязи, въ которую цивилизація завела своихъ блудныхъ дътей. Де-ла-Годъ наивно печатаетъ, что онъ, предавая своихъ друзей, долженъ былъ съ ними хитрить такъ, «какъ хитритъ охотникъ съ дичью».

Де-ла-Годъ-это Алкивіадъ шпіонства.

Молодой человѣкъ съ литературнымъ образованіемъ и радикальнымъ образомъ мыслей, онъ изъ провинціи явился въ Парижъ, бѣдный какъ Иръ, и просилъ работы въ редакціи *Рефор.мы*. Ему дали какую-то работу, онъ ее сдѣлалъ хорошо; мало-по-малу съ нимъ сблизились. Онъ вступилъ въ политическіе круги, зналъ многое изъ того, что дѣлалось въ республиканской партіи, и продолжалъ работать нюсколько лютъ, оставаясь въ самыхъ дружескихъ отношеніяхъ къ сотрудникамъ.

Когда послё февральской революціи Коссидьерь разобраль бумаги въ префектурѣ, онъ нашелъ, что Де-ла-Годъ все время преправильно доносилъ полиціи о томъ, что дѣлалось въ редакціи *Реформы*. Коссидьеръ позвалъ Де-ла-Года къ Альберу, тамъ ждали свидѣтели. Де-ла-Годъ явился, ничего не подозрѣвая, попробовалъ запираться, но потомъ, видя невозможность, признался, что письма къ префекту писалъ онъ. Возникъ вопросъ, что съ нимъ дѣлать? Одни думали застрѣлить его туть же, какъ собаку. Альберъ возсталъ пуще всѣхъ и не хотѣлъ, чтобы въ его квартиръ убили человѣка. Коссидьеръ предложилъ ему заряженный пистолетъ съ тѣмъ, чтобъ онъ застрѣлился. Де-ла-Годъ отказался. Кто-то спросилъ его, не хочетъ ли онъ яду? Онъ н отъ яду отказался, а, отправляясь въ тюрьму, какъ благоразумный человѣкъ, спросилъ кружку пива,—это факть, переданныѣ мнѣ сопровождавшимъ его помощникомъ мера ХП округа.

Когда реакція стала брать верхъ, Де-ла-Года выпустили изъ тюрьмы, онъ убхалъ въ Англію, но когда реакція еще окончательнѣе восторжествовала, онъ возвратился въ Парижъ и совался впередъ въ театрахъ и другихъ публичныхъ собраніяхъ, какъ левъ особой породы; вслѣдъ за тѣмъ издалъ онъ свои записки.

Шпіоны постоянно трутся во всёхъ эмиграціяхъ; ихъ узнаюгь, открывають, колотять, а они свое дёло дёлають съ пол-

. . .....

Digitized by GOOS

нъйшимъ успъхомъ. Въ Парижъ полиція знаеть всъ лондонскія тайны. День тайнаго пріъзда Делеклюза, потомъ Буашо во Францію, были такъ хорошо извъстны, что они были схвачены въ Кале, лишь только вышли изъ корабля. Въ коммунистическомъ процессъ въ Кельнъ читали документы и письма, «купленныя въ Лондонъ», какъ наивно признался въ судъ прусскій комиссаръ полиціи.

Въ 1849 году я познакомился съ изгнаннымъ австрійскимъ журналистомъ, Энглендеромъ. Онъ былъ очень уменъ, очень колокъ и впослъдствіи помъщалъ въ Колачековскихъ ярбухахъ рядъ живыхъ статей объ историческомъ развитіи соціализма. Энглендеръ этотъ попался въ тюрьму въ Парижъ по дѣлу, названному «Дѣломъ корреспондентовъ». Ходили разные слухи объ немъ; наконецъ, онъ самъ явился въ Лондонъ. Здѣсь другой австрійскій изгнанникъ, докторъ Гефнеръ, очень уважаемый своими, говорилъ, что Энглендеръ въ Парижъ былъ на жалованьи у префекта, и что его сажали въ тюрьму за измѣну брачной върности французской полиціи, приревновавшей его къ австрійскому посольству, у котораго онъ тоже былъ на жалованьи. Энглендеръ жилъ разгульно, на это надобно много денегъ, одного префекта видно не хватало.

Нѣмецкая эмиграція потолковала, потолковала и позвала Энглендера къ отвѣту. Энглендеръ хотѣлъ отшутиться, но Гефнеръ былъ безпощаденъ! Тогда мужъ двухъ полицій вдругъ вскочилъ съ раскраснѣвшимся лицомъ, со слезами на глазахъ и сказалъ: «Ну, да, я во многомъ виноватъ, но не ему меня обвинять», и онъ бросилъ на столъ письмо префекта, изъ котораго ясно было, что и Гефнеръ получалъ отъ него деньги.

Въ Парижѣ проживалъ нѣкій Н-ръ, тоже австрійскій рефюжье; я познакомился съ нимъ въ концѣ 1848 года. Товарищи его разсказывали объ немъ необыкновенно храбрый поступокъ во время революціи въ Вѣнѣ. У инсургентовъ не доставало пороха, Н-ръ вызвался привезти по желюзной дорогю и привезъ. Женатый и съ дѣтьми, онъ бѣдствовалъ въ Парижѣ. Въ 1853 г. я его нашелъ въ Лондовѣ въ большой крайности, онъ занималъ съ семьею двѣ небольшія комнатки, въ одномъ изъ самыхъ бѣдныхъ переулковъ Соо. Все не спорилось въ его рукахъ. Завелъ онъ было прачешную, въ которой его жена и еще одинъ эмигрантъ стирали бѣлье, а Н-ръ развозилъ его,—но товарищъ уѣхалъ въ Америку и прачешная остановилась.

Ему хотълось помъститься въ купеческую контору, — очень не глупый человъкъ и съ образованіемъ онъ могъ заработать хорошія деньги, но reference, reference, безъ reference въ Англіи ни шагу. Я ему далъ свою; по поводу этой рекомендаціи одинъ нъ-

in the state of the

1

мъ́цкій рефюжье, О., замъ́тилъ мнъ́, что напрасно я хлопочу, что человъ́къ этотъ не пользуется хорошей репутаціей, что онъ будто бы въ связяхъ съ французской полиціей.

Въ это время Р. привезъ въ Лондонъ моихъ дѣтей. Онъ принималъ въ Н-ръ большое участіе. Я сообщилъ ему, что объ немъ говорятъ.

Р. расхохотался, онъ ручался за Н-ръ, какъ за самого себя, и указывалъ на его бъдность, какъ на лучшее опровержение. Послъднее убъждало отчасти и меня. Вечеромъ Р. ушелъ гулять, возвратился поздно встревоженный и блъдный. Онъ взошелъ на минуту ко мнъ и, жалуясь на сильную мигрень, собирался лечь спать. Я посмотрълъ на него и сказалъ:

— У васъ есть что-то на душѣ, heraus damit!

— Да, вы отгадали... но дайте прежде честное слово, что вы никому не скажете.

- Пожалуй, но что за шалости, предоставьте моей совъсти.

— Я не могъ успокоиться, услышавши отъ васъ объ Н-ръ, и, несмотря на объщаніе, данное вамъ, я ръшился его спросить и былъ у него. Жена его на дняхъ родитъ, нужда страшная... Чего мнъ стоило начать разговоръ! Я вызвалъ его на улицу и, наконецъ, собравъ всъ силы, сказалъ ему: знаете ли, что Г. предупреждали въ томъ-то и томъ-то; я увъренъ, что это клевета, поручите мнъ разъяснить дъло. «Благодарю васъ, — отвъчалъ онъ мнъ мрачно, — но это ненужно; я знаю, откуда это идетъ. Въ минуту отчаянія, умирая съ голода, я предложилъ префекту въ Парижъ мои услуги, чтобы держать его аu соцгапт эмиграціонныхъ новостей. Онъ мнъ прислалъ 300 франковъ и я никогда ему не писалъ потомъ».

Р. чуть не плакалъ.

— Послушайте, пока жена его не родить и не оправится, даю вамъ слово молчать; пусть идетъ въ конторщики и оставитъ политическіе круги. Но, если я услышу новыя доказательства и онъ все-таки будетъ въ сношеніяхъ съ эмиграціей, я его выдамъ. Чортъ съ нимъ!

Р. уѣхалъ. Дней черезъ десять, во время обѣда, взошелъ ко мнѣ Н-ръ, блѣдный, разстроенный. «Вы можете понять, — говорилъ онъ, — чего мнѣ стоитъ этотъ шагъ; но куда ни смотрю, кромѣ васъ спасенья нѣтъ. Жена родитъ черезъ нѣсколько часовъ, въ домѣ ни угля, ни чая, ни чашки молока, денегъ ни гроша, ни одной женщины, которая бы помогла, не на что послать за акушеромъ». И онъ, дѣйствительно, изнеможенный бросился на стулъ и, покрывъ лицо руками, сказалъ: «Остается пулю въ лобъ, по крайней мѣрѣ, не увижу этого ужаса».

Я тотчасъ послалъ за добрымъ Павломъ Дарашемъ, далъ де-

Digitized by GOOS

негъ Н-ръ и, сколько могъ, успокоилъ его. На другой день Дарашъ забхалъ сказать, что роды сошли съ рукъ хорошо.

Между тъмъ въсть, пущенная, въроятно, по личной враждъ, о связяхъ съ французской полиціей Н-ра ходила больше и больше и, наконецъ, Т., извъстный вънскій клубисть и агитаторъ, послъ ръчи котораго народъ повъсилъ Латура, увърялъ направо и налъво, что онъ самъ читалъ письмо отъ префекта, писанное при присылкъ денегъ. Обвиненіе Н-ра, видно, было дорого для Т.: онъ самъ зашелъ ко мнъ, чтобы подтвердить его.

Положение мое становилось трудно. Гаугъ жилъ у меня; до того я ему не говорилъ ни слова, но теперь это становилось не деликатно и опасно. Я разсказалъ ему, не упоминая о Р., котораго не хотълъ путать въ драму, имъвшую всв шансы на то, что V акть ея будеть представляться въ полицейскомъ судѣ или въ Олдъ-Бели. Чего я прежде боялся, то и случилось: «вскипълъ бульонъ», я едва могъ усмирить Гауга и удержать его отъ нашествія на чердакъ Н-ра. Я зналъ, что Н-ръ долженъ былъ придти къ намъ съ переписанными тетрадями, и совътовалъ подождать его. Гаугъ согласился и какъ-то утромъ вбѣжалъ ко мнѣ, блѣдный отъ ярости, и объявилъ, что Н-ръ внизу. Я бросилъ поскоръе бумаги въ столъ и сошелъ. Перестрълка шла ужъ сильная. Гаугъ кричалъ и Н-ръ кричалъ. Калибръ кръпкихъ словъ становился все крупнѣе. Выраженіе лица Н-ра, искаженнаго злобой и стыдомъ, было дурно. Гаугъ былъ въ азартѣ и нутался. Этимъ путемъ можно было скорѣе дойти до раскрытія черепа, чѣмъ дѣла.

— Господа,—сказалъ я вдругъ середь рѣчи,—позвольте васъ остановить на минуту.

Они остановились.

— Мнѣ кажется, что вы портите дѣло горячностью; прежде чѣмъ браниться, надобно поставить совершенно ясно вопросъ.

— Что я *mnious или иють*, —кричаль Н-ръ, —я ни одному человѣку не позволю ставить такой вопросъ.

— Нѣтъ, не въ этомъ вопросъ, который я хотѣлъ предложить; васъ обвиняетъ одинъ человъкъ, да и не онъ одинъ, что вы получали деньги отъ парижскаго префекта полиціи.

— Кто этоть человѣкъ?

— T.

— Мерзавецъ.

- Это къ дѣлу не идетъ, вы деньги получали или нѣтъ?

— Получалъ, — сказалъ Н-ръ съ натянутымъ спокойствіемъ, глядя мнѣ и Гаугу въ глаза. Гаугъ судорожно кривлялся и какъ-то стоналъ отъ нетерпѣнія снова обругать Н-ра; я взялъ Гауга за руку и сказалъ:



— Ну, только намъ и надобно.

— *Нитъ*, не только, — отвѣчалъ Н-ръ, — вы должны знать, что никогда ни одной строкой я не компрометировалъ никого.

— Дёло это можетъ рёшить только вашъ корреспонденть Піетри, а мы съ нимъ не знакомы.

— Да что я у васъ подсудимый, что ли? Почему вы воображаете, что я долженъ передъ вами оправдываться? Я слишкомъ высоко цёню свое достоинство, чтобы зависёть отъ мнёнія какого-нибудь Гауга или вашего. Нога моя не будеть въ этомъ домѣ,—прибавилъ Н-ръ,—гордо надѣлъ шляпу и отворилъ дверь.

— Въ этомъ вы можете быть увѣрены, — сказалъ я еку вслѣдъ.

Онъ хлопнулъ дверью и ушелъ. Гаугъ порывался за нимъ, но я, смѣясь, остановилъ его, перефразируя слова Сіэса

- Nous sommes aujourd'hui ce que nous avons été hier-déjeunons!

Н-ръ отправился прямо къ Т. Тучный, лоснящійся Силенъ, о которомъ Мациини какъ-то сказалъ: «мнѣ все кажется, что его поджарили на оливковомъ маслѣ и не обтерли», еще не покидалъ своего ложа. Дверь отворилась и передъ его просыпающимися и опухлыми глазами явилась фигура H-ра.

- Ты сказалъ Г., что я получалъ деньги отъ префекта?

— Я.

— Зачѣмъ?

- За тъмъ, что ты получалъ.

— Хотя и зналъ, что я не доносилъ. Вотъ же тебѣ за это.— При этихъ словахъ Н-ръ плюнулъ Т. въ лицо и пошелъ вонъ... Разъяренный Силенъ не хотѣлъ остаться въ долгу, — онъ вскочилъ съ постели, схватилъ горшокъ и, пользуясь тѣмъ, что Н-ръ спускался по лѣстницѣ, вылилъ ему весь запасъ на голову, приговаривая:

-. А это ты возьми себъ.

Эпилогъ этотъ утвшилъ меня несказанно.

--- Видите, какъ хорошо я сдѣлалъ, ---говорилъ я Гаугу, ---что васъ остановилъ. Ну, что бы подобнаго вы могли сдѣлать надъ головой несчастнаго корреспондента Піетри, вѣдь, онъ до второго пришествія не просохнетъ.

Казалось бы, дёло должно было окончиться этой нёмецкой вендеттой, но у эпилога есть еще небольшой финаль. Какой-то господинъ, говорять добрый и честный, старикъ В., сталь защищать Н. Онъ созвалъ комитетъ нёмцевъ и пригласилъ меня, какъ одного изъ обвинителей. Я написалъ ему, что въ комитетъ не пойду, что все мнѣ извѣстное ограничивается тѣмъ, что Н. въ моемъ присутствіи сознался Гауту, что онъ деньги отъ префекта получалъ. В-ру это не понравилось, онъ написалъ мнѣ, что Н. фактически виновать, но морально чисть, и приложилъ письмо Н. къ нему. Н. обращалъ, между прочимъ, вниманіе его на странность моего поведенія. «Г.,—говорилъ онъ, гораздо прежде зналъ отъ г. Р. объ этихъ деньгахъ и не только молчалъ до обвиненія Т., но послѣ того еще далъ мнѣ два фунта и присылалъ на свой счетъ доктора во время болѣзни жены!» Sehr gut!

## On Liberty.

Много я принялъ горя за то, что печально смотрю на Европу и просто, безъ страха и сожалѣнія, высказываю это. Съ того времени, какъ я печаталъ въ Современникю мои Письма изъ Avenue Marigny, часть друзей и недруговъ показывали знаки нетериѣнія, негодованія, возражали.., а тутъ, какъ на зло, съ каждымъ событіемъ становилось на Западѣ темнѣе, угарнѣе, и ни умныя статьи Парадоля, ни клерикально-либеральныя книженки Монталамбера, ни замѣна прусскаго короля прусскимъ принцемъ не могли отвести глазъ, искавшихъ истины. У насъ не хотятъ этого знать, и, натурально, сердятся на нескромнаго обличителя.

Европа намъ нужна какъ идеалъ, какъ упрекъ, какъ благой примфръ; если она не такая, ее надобно выдумать. Развѣ наивные вольнодумы XVIII вѣка, и въ ихъ числѣ Вольтеръ и Робеспьеръ, не говорили, что если и нѣтъ безсмертія души, то его надобно проповѣдывать для того, чтобъ держать людей въ страхѣ и добродѣтели. Или развѣ мы не видимъ въ исторіи, какъ иногда вельможи скрывали тяжкую болѣзнь или скоропостижную смерть царя и управляли именемъ трупа или сумасшедшаго, какъ это недавно было въ Пруссіи.

Ложь ко спасенію—дёло, можеть, хорошее, но не всё способны къ ней.

Я не унылъ, впрочемъ, отъ порицаній и утёшалъ себя тёмъ, что и здёсь мною высказанныя мысли принимались не лучше, да еще тёмъ, что онё объективно истинны, т. е., независимы отъ личныхъ мнёній и даже добрыхъ цёлей воспитанія, исправленія нравовъ и т. д. Все само по себѣ истинное рано или поздно взойдетъ и обличится, «Kommt an die Sonnen», какъ говоритъ Гёте.

Одна изъ причинъ неудовольствія, собственно противъ моихъ мнѣній, антропологически понятна: сверхъ докучнаго безпокойства, приносимаго разрушеніемъ оконченныхъ мнѣній и окаменѣлыхъ идеаловъ, на меня досадовали за то, что я свой человъкъ, —съ чего же въ самомъ дѣлѣ вдругъ вздумалъ судить и рядить, да еще старшихъ, и какихъ?

Въ нашемъ новомъ поколѣніи есть странный кряжъ, въ немъ спаяны, какъ въ маятникахъ, самые противоположные элементы:

Digitized by GOO

331 ----

съ одной стороны, оно толкается какимъ-то жестянымъ, костлявымъ, неукладчивымъ самолюбіемъ, заносчивой самонадѣянностью, щепетильной обидчивостью; съ другой, въ немъ поражаетъ обезкураженная подавленность, недовѣріе къ Россіи, преждевременное старчество. Это естественный результатъ рабства; въ немъ въ иной формѣ сохранилась наглость начальника, дерзость барина, съ подавленностью подчиненнаго, съ отчаяніемъ ревизской души, отпускаемой въ услуженіе.

Пока меня побранивали наши начальники литературныхъ отдёленій, время шло себъ да шло, и, наконецъ, прошло цёлыхъ десять лётъ. Многое изъ того, что было ново въ 1849, стало въ 1859 битой фразой, что казалось тогда сумасброднымъ парадоксомъ, перешло въ общественное мнёніе и много въчныхъ и незыблемыхъ истинъ прошли съ тогдашнимъ покроемъ платья.

Серьезные умы въ Европъ стали смотръть серьезно. Ихъ очень немного, это только подтверждаетъ мое мнѣніе о Западѣ, но они далеко идуть, и я очень помню, какъ Т. Карлейль и добродушный Олсопъ (тотъ, который былъ замѣшанъ въ дѣло Орсини) улыбались надъ остатками моей вѣры въ англійскія формы. Но вотъ является книга, идущая далеко дальше всего, что было сказано мною. Pereant qui ante nos nostra dixerunt и спасибо тѣмъ, которые послѣ насъ своимъ авторитетомъ утверждаютъ сказанное нами и своимъ талантомъ ясно и мощно передаютъ слабо выраженное нами.

Книга, о которой я говорю, писана не Прудономъ, ни даже Пьеромъ Леру или другимъ соціалистомъ-изгнанникомъ, раздраженнымъ,—совсѣмъ нѣтъ; она писана однимъ изъ извѣстнѣйшихъ политическихъ экономовъ, однимъ изъ недавнихъ членовъ индійскаго борда, которому три мѣсяца тому назадъ лордъ Стенли предлагалъ мѣсто въ правительствѣ. Человѣкъ этотъ пользуется огромнымъ, заслуженнымъ авторитетомъ, въ Англіи его нехотя читаютъ тори и со злобой виги; его читаютъ на материкѣ тѣ нѣсколько человѣкъ (кромѣ спеціалистовъ), которые вообще читаютъ что-нибудь, кромѣ газетъ и памфлетовъ.

Человѣкъ этоть Джонъ Стюарть Милль.

Мѣсяцъ тому назадъ онъ издалъ странную книгу въ защиту свободы мысли, ръчи и лица; я говорю странную, потому что неужели не странно, что тамъ, гдѣ за два вѣка Мильтонъ писалъ о томъ же, явилась необходимость снова поднять рѣчь on Liberty. А, вѣдь, такіе люди, какъ С. Милль, не могутъ писать изъ удовольствія; вся книга его проникнута глубокой печалью, не тоскующей, но мужественной, укоряющей, тацитовской. Онъ потому заговорилъ, что зло стало хуже. Мильтонъ защищалъ свободу рѣчи противъ нападеній власти, противъ насилія, и все энерги-

ческое и благородное было съ нимъ. У Стюарта Милля врагъ совсѣмъ иной, онъ отстаиваетъ свободу не противъ образованнаго правительства, а противъ общества, противъ нравовъ. противъ мертвящей силы равнодушія, противъ мелкой нетерпимости, противъ «посредственности».

Это не негодующій старикъ царедворецъ Екатерины, который брюзжитъ, обойденный кавалеріей, надъ юнымъ поколѣніемъ и колетъ глаза зимнему дворцу грановитой палатой. Нѣтъ, это человъкъ полный силъ, давно живущій въ государственныхъ дѣлахъ и глубоко продуманныхъ теоріяхъ, привыкнувшій спокойно смотрѣть на міръ, и какъ англичанинъ, и какъ мыслитель, и онъ-то, наконецъ, не вытерпѣлъ и, подвергаясь гнѣву невскихъ регистраторовъ цивилизаціи и москворѣцкихъ крыжниковъ западнаго образованія, —закричалъ: «Мы тонемъ!»

Постоянное пониженіе личностей, вкуса, тона, пустота интересовъ, отсутствіе энергіи ужаснули его, онъ присматривается и видить, какъ ясно все мельчають, становится дюжинное, рядское, стертое, пожалуй, «добропорядочнѣе», но пошлѣе. Онъ видить въ Англіи (то, что Токвиль замѣтилъ во Франціи), что вырабатываются общіе стадные типы, и, серьезно качая головой, говорить своимъ современникамъ: Остановитесь, одумайтесь, знаете ли, куда вы идете, посмотрите—душа убываеть.

Но зачёмъ же будить онъ спящихъ, какой путь, какой выходъ онъ придумалъ для нихъ? Онъ, какъ нѣкогда Іоаннъ Предтеча, грозитъ будущимъ и зоветъ на покаяніе; врядъ второй разъ подвинешь ли этимъ отрицательнымъ рычагомъ людей. Стюартъ Милль стыдитъ своихъ современниковъ, какъ стыдилъ своихъ Тацитъ; онъ ихъ этимъ не остановить, какъ не остановилъ своихъ Тацитъ. Не только нѣсколькими печальными упреками не уймешь убывающую душу, но, можетъ, никакой плотиной въ мірѣ.

«Люди иного закала, говорить онъ, сдёлали изъ Англіи то, что она была, и только люди другого закала могуть ее предупредить оть паденія».

Но это пониженіе личностей, этотъ недостатокъ закала, только патологическій фактъ, и признать его очень важный шагъ для выхода, но не выходъ. Стюартъ Милль коритъ больного, указывая ему на здоровыхъ праотцевъ,—странное леченіе и едва ли великодушное.

Ну, что же начать теперь корить ящерицу допотопнымъ ихтіозавромъ, — виновата ли она, что она маленькая, а тотъ большой? С. Милль, испугавшись нравственной ничтожности, духовной посредственности окружающей его среды, закричалъ со страстей и съ горя, какъ богатыри въ нашихъ сказкахъ: «Есть ли въ полѣ живъ человѣкъ?»

Зачёмъ же онъ его звалъ? Затёмъ, чтобъ сказать ему, что онъ выродившійся потомокъ сильныхъ праотцевъ и, слёдственно, долженъ сдёлаться такимъ же, какъ они.

Для чего?-Молчаніе.

يكيفون يسقه

И Роберть Оуэнъ звалъ людей лётъ семьдесятъ сряду и тоже безъ всякой пользы; но онъ звалъ ихъ на что-нибудь. Это чтонибудь была ли утопія, фантазія или истина, намъ теперь до этого дѣла нѣтъ; намъ важно то, что онъ звалъ съ цѣлью; а С. Милль, подавляя современниковъ суровыми, рембрантовскими тѣнями временъ Кромвеля и пуританъ, хочетъ, чтобъ вѣчно обвѣшивающіе, вѣчно обмѣривающіе лавочники сдѣлались изъ какой-то поэтической потребности, изъ какой-то душевной гимнастики героями.

Мы можемъ также вызвать монументальныя, грозныя личности французскаго конвента и поставить ихъ рядомъ съ бывшими, будущими и настоящими французскими шпіонами и épiciers, и начать рёчь въ родѣ Гамлета:

> Look here, upon this picture and on this... Hyperion's curls, the front of Love himself; An eye like Mars... Look you now, what follows, Here is your husband...

Это будеть очень справедливо и еще больше обидно, но неужели отъ этого кто-нибудь оставить свой пошлый, но удобный быть, и все это для того, чтобъ величаво скучать, какъ Кромвель, или стоически нести голову на плаху, какъ Дантонъ.

Тѣмъ было легко такъ поступать, потому что они были подъ господствомъ страстнаго убѣжденія, d'une idée fixe.

Такія idée fixe былъ католицизмъ въ свое время, потомъ протестантизмъ; наука въ эпоху возрожденія, революція въ XVIII столѣтіи.

Гдѣ же эта святая мономанія, этоть magnum ignotum, этоть сфинксовской вопрось нашей цивилизаціи, гдѣ та могущая мысль, та страстная вѣра, то горячее упованіе, которое можеть закалить тѣло, какъ сталь, довести душу до того судорожнаго ожесточенія, которое не чувствуеть ни боли, ни лишеній и твердымъ шагомъ идеть на плаху, на костеръ?

Посмотрите кругомъ, что въ состояніи одушевить лица, поднять народы, поколебать массы: религія ли папы съ его незапятнаннымъ рожденіемъ Богородицы, или религія безъ папы, съ ея догматомъ воздержанія отъ пива въ субботній день? ариеметическій ли пантеизмъ всеобщей подачи голосовъ, суевѣріе ли въ республику, или суевѣріе въ парламентскія реформы?... Нѣтъ и нѣтъ; все это блѣднѣетъ, старѣетъ и укладывается, какъ нѣкогда боги Олимпа укладывались, когда они съѣзжали съ неба, вытѣсняемые новыми соперниками.

Только на бёду ихъ нётъ у нашихъ почернёвшихъ кумировъ, по крайней мёрё, С. Милль не указываеть ихъ.

Знаеть онъ ихъ или нётъ, -- это сказать трудно.

Съ одной стороны, англійскому генію противно отвлеченное обобщеніе и смѣлая логическая послѣдовательность; онъ своимъ скептицизмомъ чуетъ, что логическая крайность, какъ законы чистой математики, неприлагаема безъ ввода жизненныхъ условій. Съ другой стороны, онъ привыкъ физически и нравственно застегивать пальто на всѣ пуговицы и поднимать воротникъ; это его предостерегаетъ отъ сырого вѣтра и отъ суровой нетерпимости.

С. Милль, вмѣсто всякаго выхода, вдругъ замѣчаетъ: «Въ развитіи народовъ, кажется, есть предѣлъ, послѣ котораго онъ останавливается и дълается Китаемъ».

Когда же это бываеть?

Тогда, отвѣчаетъ онъ, когда личности начинаютъ стираться, пропадать въ массахъ, когда все подчиняется принятымъ обычаямъ, когда понятіе добра и зла смѣшиваютъ съ понятіемъ сообразности или несообразности съ принятымъ. Гнетъ обычая останавливаетъ развитіе, развитіе собственно и состоитъ изъ стремленія къ лучшему отъ обычнаго. Вся исторія состоитъ изъ этой борьбы, и если большая часть человѣчества не имѣетъ исторіи, то это потому, что жизнь ихъ совершенно подчинена обычаю.

Теперь слёдуеть взглянуть, какъ нашъ авторъ разсматриваетъ современное состояние образованнаго міра. Онъ говоритъ, что, несмотря на умственное превосходство нашего времени, все идеть къ посредственности, лица теряются въ толпѣ. Эта collective mediocrity ненавидить все р'ызкое, самобытное, выступающее; она проводить надъ всёмъ общій уровень. А такъ какъ въ среднемъ разрѣзѣ у людей не много ума и не много желаній, то сборная посредственность, какъ топкое болото, понимаетъ, съ одной стороны, все желающее вынырнуть, а съ другой, предупреждаеть безпорядокъ эксцентричныхъличностей воспитаніемъ новыхъ поколѣній въ такую же вялую посредственность. Нравственная основа поведенія состоить преимущественно въ томъ, чтобъ жить, какъ другіе. «Горе мущинѣ, а особливо женщинѣ, которые вздумають дёлать то, чего никто не дълиеть; но горе п тѣмъ, которые не дѣлаютъ того, что дълаютъ всв». Для такой нравственности не требуется ни ума, ни особенной воли, люди занимаются своими дв.на.ми. и иной разъ для развлеченія шалять

въ филантропію (philantropic hobby) и остаются добропорядочными, но пошлыми людьми.

Этой-то средѣ принадлежить сила и власть, самое правительство по той мѣрѣ мощно, по какой оно служить органомъ господствующей среды и понимаеть его инстинкть.

Какая же это державная среда? «Въ Америкъ къ ней принадлежать всъ бълые, въ Англіи господствующій слой составляеть среднее состояніе» <sup>1</sup>).

С. Милль находить одно различіе между мертвой неподвижностью восточныхъ народовъ и современнымъ мъщанскимъ государствомъ. И въ немъ-то, мнѣ кажется, находится самая горькая капля изъ всего кубка полыни, поданнаго имъ. Вмѣсто азіатскаго, коснаго покоя, современные европейцы живуть, говоритъ онъ, въ пустомъ безпокойствѣ, въ безсмысленныхъ перемѣнахъ: «отвергая особенности, мы не отвергаемъ перемѣнъ, лишь бы онѣ были всякій разъ сдѣланы всюми. Мы бросили своеобычную одежду нашихъ отцовъ и готовы мѣнять два-три раза въ годъ покрой нашего платья, но съ тѣмъ, чтобъ всѣ мѣняли его, и это дѣлается не изъ видовъ красоты или удобства, а для самой перемѣны!»

Если личности не высвободятся отъ этого утягивающаго омута, отъ замаривающей топи, то «Европа, несмотря на свои благородные антецеденты и свое христіанство, сдълается Китаемъ».

Вотъ мы и возвратились и стоимъ передъ тѣмъ же вопросомъ. На какомъ основаніи будить спящаго: во имя чего обрюзгнувшая личность и утянутая въ мелочь вдохновится, сдѣлается недовольна своей теперешней жизнью, съ желѣзными дорогами, телеграфами, газетами, дешевыми изданіями?

Личности не выступають оттого, что нѣть достаточнаго повода. За кого, за что или противъ кого имъ выступать? Отсутствіе сильныхъ дѣятелей не причина, а послѣдствіе.

Точка, линія, послѣ которой борьба между желаніемъ Лучшаго н сохраненіемъ существующаго оканчивается въ пользу сохраненія, наступаетъ (кажется намъ) тогда, когда господствующая, дѣятельная, историческая часть народа близко подходитъ къ такой формѣ жизни, которая соотвѣтствуетъ ему, это своего рода насыщеніе, сатурація, все приходитъ въ равновѣсіе, успокоивается, продолжаетъ вѣчное одно и то же, до катаклизма, обновленія, разрушенія. Semper idem не требуетъ ни огромныхъ усилій, ни грозныхъ бойцовъ; въ какомъ бы родѣ они ни были, они будутъ лишніе, середь мира ненужно полководцевъ.

Чтобъ не ходить такъ далеко, какъ Китай, взгляните возлѣ,

<sup>1)</sup> Пусть читатель вспомнить, что было сказано объ этомъ въ "Западныхъ Арабескахъ".

на ту страну на Западѣ, которая наибольше отстоялась, на страну, которой Европа начинаеть сѣдѣть,—на Голландію; гдѣ ея великіе государственные люди, гдѣ ея великіе живописцы, гдѣ тонкіе богословы, гдѣ смѣлые мореплаватели? Да на что ихъ? Развѣ она несчастна оттого, что не мятется, не бушуеть, оттого, что ихъ нѣть? Она вамъ покажетъ свои смѣющіяся деревни на обсушенныхъ болотахъ, свои выстиранные города, свои выглаженные сады, свой комфортъ, свою свободу, и скажетъ: мои великіе люди пріобрѣли мнѣ эту свободу, мои мореплаватели завѣщали мнѣ это богатство, мои великіе художники украсили мои стѣны и церкви, мнѣ хорошо,—чего же вы отъ меня хотите? Рѣзкой борьбы съ правительствомъ? Да развѣ оно тѣснить? у насъ и теперь свободы больше, нежели во Франціи когда-либо бывало.

Да что же изъ этой жизни?

Что выйдеть? Да вообще, что изъ жизни выходить? А потомъразвѣ въ Голландіи нѣть частныхъ романовъ, коллизій, сплетней; развѣ въ Голландіи люди не любятся, не плачуть, не хохочуть, не поють пѣсенъ, не пьютъ скидама, не пляшуть въ каждой деревнѣ до утра? Къ тому же не слѣдуетъ забывать, что, съ одной стороны, они пользуются всѣми плодами образованія, наукъ и художествъ, а съ другой—имъ бездна дѣла: гран-пасьянсъ торговли, меледа хозяйства, воспитаніе дѣтей по образу и подобію своему; не успѣетъ голландецъ оглянуться, обдосужиться, а ужъ его несутъ на «Божью ниву» въ щегольски отлакированномъ гробѣ, въ то время какъ сынъ запряженъ въ торговое колесо, которое необходимо слѣдуетъ безпрестанно вертѣть, а то дѣла остановятся.

Такъ можно прожить тысячу лѣтъ, если не помѣшаетъ какоенибудь второе пришествіе Бонапартова брата.

Отъ старшихъ братій я прошу позволенія отступить къ меньшимъ.

Мы не имѣемъ достаточно фактовъ, но можемъ предположить, что животныя породы, такъ, какъ онѣ установились, представляютъ послѣдній результатъ долгаго колебанія разныхъ видоизмѣненій, ряда совершенствованій и достиженій. Эта исторія дѣлалась исподволь костями и мышцами, извилинами мозга и струйками нервъ.

Допотопныя животныя представляють какую-то героическую эпоху этой книги бытія; это—титаны и богатыри, они мельчають, уравнов'вшиваются съ новой средой и, какъ только достигають довольно ловкаго и нрочнаго типа, начинають типически повторяться, и до такой степени, что Улиссова собака въ Одиссе покожа, какъ дв капли воды, на вс 5хъ нашихъ собакъ. И это ве

Digitized by GO

все: кто сказалъ, что животныя политическія или общественныя, живущія не только стадомъ, но и съ нѣкоторой организаціей, какъ муравьи и ичелы, что они такъ сразу учредили свои муравейники или ульи? Я вовсе этого не думаю. Милліоны поколѣній легли и погибли прежде, чѣмъ они устроились и упрочили свои китайскіе муравейники.

Я желалъ бы уяснить этимъ, что если какой-нибудь народъ дойдетъ до этого состоянія соотвѣтственности внѣшняго общественнаго устройства съ своими потребностями, то ему нѣтъ никакой внутренней необходимости, до перемѣны потребностей, идти впередъ, воевать, бунтовать, производить эксцентрическія личности.

Покойное поглощеніе въ стадъ, въ ульт—одно изъ первыхъ условій сохраненія достигнутаго.

До этого полнаго покоя міръ, о которомъ говорить С. Милль, не дошелъ. Онъ послѣ всѣхъ своихъ революцій и потрясеній не можетъ ни устояться, ни отстояться, бездна дряни наверху, все мутно, нѣтъ ни этой китайской фарфоровой чистоты, ни голландской полотняной бѣлизны. Въ немъ множество несиѣтаго, уродливаго, даже болѣзненнаго, и въ этомъ отношеніи ему предстоитъ дѣйствительно на его собственномъ пути еще шагъ впередъ. Ему надобно пріобрѣсти не энергическія личности, не эксцентрическія страсти, а честную мораль своего положенія. Англичанинъ перестанетъ обвѣшивать, французъ-помогать всякой полиціи, этого требуетъ не только газресtability, но и прочность быта.

Тогда Англія можеть, по словамъ С. Милля, превратиться въ Китай (и, конечно, въ усовершенствованный), сохраняя всю свою торговлю, всю свою свободу и улучшая свое законодательство, т. е., облегчая его по мъръ возрастанія обязательнаго обычая, который лучше всъхъ судовъ и наказаній заморитъ волю. А Франція можеть въ это время взойти въ красивое, военное русло персидской жизни, расширенное всъмъ, что образованная централизація даеть въ руки власти, вознаграждая себя за потерю всъхъ человъческихъ правъ блестящими набъгами на сосъдей и приковывая другіе народы къ судьбамъ централизованной деспотіи.... Черты зуавовъ уже теперь больше принадлежать азіатскому типу, чъмъ европейскому.

Предупреждая возгласы и проклятія, я тороплюсь сказать, что здѣсь рѣчь идеть не о моихъ желаніяхъ, ни даже о моихъ мнѣніяхъ. Трудъ мой чисто логическій, я хотѣлъ развернуть скобки формулы, въ которой выраженъ результатъ С. Милля, я хотѣлъ отъ его личностей-диференціаловъ взять историческій интегралъ.

Стало быть, вопросъ не можеть быть въ томъ, учтиво ли про-А. И. Гердегъ, т. III. 22



- white the state of the state

рочить Англіи судьбы Китая (это же сдёлалъ не я, а онъ самъ), и деликатно ли предсказывать Франціи, что она будеть Персіей? Хотя по справедливости я и не знаю, отчего же Китай и Персію можно безнаказанно оскорблять. Вопросъ дъйствительно важный, до котораго С. Милль не коснулся, воть въ чемъ: существують ли всходы новой силы, которые могли бы обновить старую кровь, есть ли подсъды и здоровые ростки, чтобъ прорасти измельчавшуюся траву? А тоть вопросъ сводится на то, потерпить ли народъ, чтобъ его окончательно употребили для удобренія почвы новому Китаю и новой Персіи, на безвыходную, черную работу, на невъжество и проголодь, позволяя взамънъ, какъ въ лотерейной игръ, одному на десять тысячъ, въ примъръ, ободреніе и усмиреніе прочимъ, разбогатъть и сдёлаться изъ снѣдающаго обѣдающимъ.

Вопросъ этотъ разрѣшатъ событія, — теоретически его не разрѣшишь.

Если народъ сломится, новый Китай и новая Персія неминуемы.

Если народъ и въ Англіи будетъ побитъ, какъ въ Германіи во время крестьянскихъ войнъ, какъ во Франціи въ іюньскіе дни,-тогда Китай, пророчимый Стюартомъ Миллемъ, не далекъ. Переходъ въ него сдѣлается незамѣтно, не утратится, какъ мы сказали, ни одного права, не уменьшится ни одной свободы, уменьшится только способность пользоваться этими правами и этой свободой!

Люди робкіе, люди чувствительные говорятъ, что это невозможно. Я ничего лучше не прошу, какъ согласиться съ ними, но не вижу причины. Трагическая безвыходность состоитъ именно въ томъ, что та идея, которая можетъ спасти народъ и устремить Европу къ новымъ судьбамъ—невыгодна господствующему классу, что ему, если-бъ онъ былъ послъдователенъ и смѣлъ, выгодно только государство съ американскимъ невольничествомъ!

Но кто же изъ нихъ правъ? Праваго между голоднымъ и сытымъ найти не мудрено, но это ни къ чему не ведетъ,—Іисусъ Христосъ развъ не былъ правъ противъ синагоги,—однако же его распяли.

Зато черезъ четыре въка римская имперія сдълалась христіанской.

Digitized by GOOG C

А христіанство языческимъ! 1).

1) Прибавление о внигъ С. Милля писано въ 1859 году.

# С. Ворцель.

Давно накипавшее неудовольствіе противъ централизаціи въ молодой части демократической эмиграціи подняло голосъ, голосъ, обвиняющій Ворцеля. Онъ обомлѣлъ: этой раны онъ не ждалъ, и она пришла совершенно естественно. Былъ ли онъ виноватъ и насколько, — мы сейчасъ увидимъ.

Небольшая кучка людей, близко окружавшихъ Ворцеля, и изъ числа которыхъ были избраны почти всѣ члены централизаціи. далеко не имѣла одного уровня съ нимъ. Ворцель понималъ это и постоянно находился подъ ихъ вліяніемъ. Этому странному явленію способствовало многое: снисхожденіе человѣка сильнаго къ слабымъ, но благонамъреннымъ людямъ; желаніе сохранить около себя цёлую партію, цёною, повидимому, неважныхъ уступокъ; наконецъ, физическая слабость и его астмъ: ему говорить было трудно, поднимать голось онь не могь; а тѣ не привыкли его понижать и, въ случат возраженій, такъ кричали, что Ворцель отказывался оть своего мнёнія, чтобъ опомниться оть крика. Привыкнувъ къ своему жиденькому хору, онъ воображалъ, что ведеть его, въ то время какъ хоръ, стоя сзади, направлялъ его, куда хотѣлъ. Только старикъ подымался на ту высь, въ которой ему было свободно дышать, въ которой ему было естественно,--хоръ, исполняя должность мъщанской родни, какъ гиря, стягивалъ его въ низменную сферу эмиграціонныхъ дрязгъ и мелочныхъ расчетовъ; бъдный Ворцель задыхался въ этой средъ -столько же отъ духовнаго астма, сколько отъ физическаго.

Люди не поняли серьезнаго смысла того союза, который я предлагалъ. Они въ немъ видѣли средство придать новый колоритъ дѣлу; вѣчная таутологія общихъ мѣстъ, патріотическія фразы, казенныя воспоминанія, все это пріѣлось, наскучило. Соединеніе -съ русскимъ давало новый интересъ. Къ тому же они думали поправить свои дѣла, очень разстроенныя, насчетъ русской пропаганды.

Съ самаго начала между мной и членами централизаціи не было настоящаго пониманья. Недовърчивые ко всему русскому, они хотъли, чтобъ я написалъ и напечаталъ нъчто въ родъ 92\*

ргоfession de foi. Я написалъ. Они просили измѣнить кой-какія выраженія. Я это сдѣлалъ, хотя далеко не былъ согласенъ съ ними. Въ отвѣтъ на мою статью, Л. З. написалъ воззваніе къ русскимъ и прислалъ мнѣ его въ рукописи. Ни тѣни новой мысли; тѣ же фразы, тѣ же воспоминанія, и притомъ католическія выходки. Прежде чѣмъ переводить на русскій языкъ, я показалъ Ворцелю нелѣпости редакціи. Ворцель былъ согласенъ и пригласилъ меня вечеромъ объяснить дѣло членамъ централизаціи. Тутъ произошла вѣчная сцена Трисотина и Вадіуса: именно тѣ мѣста, на которыя я указывалъ, они-то и были необходимы для того, чтобъ «Польша не сгинэла». Насчетъ католическихъ фразъ они сказали, что, каковы бы ни были ихъ личныя вѣрованія, они хотятъ быть съ народомъ; а народъ горячо любитъ свою гонимую мать, латинскую церковь.

Ворцель поддерживалъ меня. Но, какъ только онъ начиналъ говорить, его товарищи принимались кричать. Ворцель кашлялъ отъ табачнаго дыма и ничего не могъ сдълать. Онъ объщалъ мнѣ переговорить съ ними потомъ и настоять на главныхъ поправкахъ. Черезъ недълю вышелъ «Демократъ Польскій». Въ воззваніи не было перемѣнено *ни одной іоты;* я отказался отъ перевода. Ворцель говорилъ мнѣ, что и онъ былъ удивленъ этой продѣлкой. «Этого мало, что вы удивились, зачѣмъ вы не остановили», замѣтилъ я ему.

Для меня было очевидно, что, рано или поздно, вопросъ станетъ для Ворцеля такъ: разорвать съ тогдашними членами централизаціи и остаться въ близкомъ отношеніи со мной, или разорвать со мной и остаться попрежнему со своими революціонными недорослями..... Ворцель выбралъ послѣднее; я былъ огорченъ этимъ, но никогда не сѣтовалъ на него и не сердплся.

Здёсь я долженъ буду войти въ печальныя подробности. Когда я завелъ типографію, у насъ было рёшено такъ: всё расходы книгопечатанія (бумага, наборъ, наемъ мѣста, работа и проч.) падали на мой счетъ. Централизація брала на свой счетъ пересылку русскихъ листовъ и брошюръ тёми путями, которыми она пересылала польскія брошюры. Все, что они брали для пересылки, я имъ давалъ безденежно. Казалось, что моя львиная часть была хороша; но вышло, что и она была мала.

Для своихъ дѣлъ, и преимущественно для собранія денегъ, централизація рѣшила послать въ Польшу эмиссара. Хотѣли даже, чтобъ онъ пробрался въ Кіевъ, а если можно—въ Москву, для русской пропаганды, и просили отъ меня писемъ. Я отказалъ, боясь надѣлать бѣдъ. Дня за три до его отправленія, вечеромъ, встрѣтилъ я на улицѣ З., который тотчасъ меня спросилъ:

- Вы сколько даете на посылку эмиссара со своей стороны?

Digitized by GOOGLE

Вопросъ показался мнѣ страннымъ; но, зная ихъ стѣсненное положеніе, я сказалъ, что, пожалуй, дамъ фунтовъ десять (250 фр.).

— Да что вы шутите, что ли?—спросилъ, морщась, З. Ему надобно по меньшей мъръ шестьдесять фунтовъ, а у насъ фунтовъ сорокъ не достаетъ. Этого такъ оставить нельзя, я поговорю съ нашими и приду къ вамъ.

Дъйствительно, на другой день онъ пришелъ съ Ворцелемъ и двумя членами централизаціи. На этотъ разъ З. меня просто обвинилъ въ томъ, что я не хочу дать достаточно денегъ на посылку эмиссара, а согласенъ ему дать русскіе печатные листы.

--- Помилуйте, --- отвѣчалъ я, --- вы рѣшились послать эмиссара, вы находите это необходимымъ; трата падаетъ на васъ. Ворцель налицо, пусть онъ вамъ напомнитъ условія.

— Что тутъ толковать о вздорю: развѣ вы не знали, что у насъ теперь гроша нѣтъ.

Тонъ этотъ мнѣ, наконецъ, надоѣлъ.

— Вы, сказалъ я, кажется, не читали «Мертвыя Души»; а то бы я вамъ напомнилъ Ноздрева, который, показывая Чичикову границу своего имѣнья, замѣтилъ, что и съ той и съ другой стороны земля его. Это очень сбиваетъ на нашъ дѣлежъ: мы дѣлили работу нашу и тягу пополамъ на томъ условіи, чтобъ обѣ половины лежали на моихъ плечахъ.

Маленькій, желчный литвинъ началъ выходить изъ себя, кричать о гонорѣ и заключилъ нелѣпую и невѣжливую рѣчь вопросомъ:

— Чего же вы хотите?

— Того, чтобъ вы меня не принимали ни за bailleur de fonds, ни за демократическаго банкира, какъ меня назвалъ одинъ нъмецъ въ своей брошюръ. Вы слишкомъ оцънили мои средства, и, кажется, слишкомъ мало меня; вы ошиблись...

— Да позвольте, да позвольте, — горячился блёдный отъ ярости литвинъ.

--- Я не могу дозволить продолженія этого разговора, --- сказаль, наконець, Ворцель, мрачно сидѣвшій въ углу и вставая, --- или продолжайте его безъ меня. Cher Herzen, вы правы; но подумайте объ нашемъ положеніи: эмиссара послать необходимо, а средствъ нѣтъ.

Я остановилъ его.

- Въ такомъ случат можно было меня спросить: могу ли я что-нибудь сдёлать, но нельзя было требовать; а требовать въ этой грубой формъ просто гадко. Деньги я дамъ; дёлаю это единственно для васъ и, даю вамъ честное слово, господа, въ послёдній разъ.

Я вручилъ Ворцелю деньги, и всѣ мрачно разошлись.

Эмиссаръ потхалъ и прітхалъ назадъ, ничего не сдълавши.

Le La La La La

Война приближалась, началась. Эмиграція была недовольна; молодые эмигранты винили товарищей Ворцеля въ неспособности, лѣни, въ желаніи устройть свои дѣлишки вмѣсто польскихъ дѣлъ. Неудовольствіе ихъ дошло до явнаго ропота; они поговаривали объ отчетѣ, котораго хотѣли требовать отъ членовъ централизаціи, объ открытомъ заявленіи недовѣрія. Ихъ останавливало и удерживало одно—уваженіе и любовь къ Ворцелю. Сколько могъ, я, черезъ Ч., поддерживалъ это; но ошибка за ошибкой централизаціи должны были, наконецъ, вывести изъ терпѣнія хоть кого.

Въ ноябрѣ 1854 былъ снова польскій митингъ; но уже совсѣмъ въ другомъ духѣ, чѣмъ въ прошломъ году. Предсѣдателемъ былъ избранъ членъ парламента, Жозуа Вомслей. Поляки ставили свое дѣло подъ англійскій патронажъ. Въ предупрежденіе слишкомъ красныхъ рѣчей, Ворцель написалъ кое къ кому записки въ родѣ полученной мною: «Вы знаете, что 29-го у насъ митингъ; не можемъ пригласить васъ и въ этотъ разъ, какъ въ прошлый, сказать намъ нѣсколько сочувственныхъ словъ: война и необходимость сближенія съ англичанами заставляютъ насъ дать митингу иной цвѣтъ. Не Герценъ, не Ледрю-Ролленъ и Пьянчани будутъ говорить, а большей частью англичане; изъ нашихъ же одинъ Кошутъ возьметъ рѣчь, чтобы изложить положеніе дѣлъ и пр.».

Я отвѣчалъ, «что приглашеніе не говорить на митингѣ я получилъ, и съ тѣмъ большей охотой его принимаю, что оно очень легко».

Сближеніе съ англичанами не состоялось; уступки были сдѣланы напрасно; даже подписка шла плохо. Ж. Вомслей сказалъ, что онъ готовъ дать денегъ, но не хочетъ подписать своего пмени, не желая, какъ членъ парламента, офиціально участвовать въ сборѣ, цѣль котораго не признана правительствомъ.

Все это, и между прочимъ мое отдѣленіе отъ митинга, довело раздраженіе молодыхъ людей до крайней степени; у нихъ уже ходилъ по рукамъ обвинительный актъ. Какъ нарочно въ то же врсмя я долженъ былъ перевести русскую типографію въ другое мѣсто. З., нанимавшій на свое имя домъ, въ которомъ помѣщалась она вмѣстѣ съ польской типографіей, былъ кругомъ въ долгахъ; два раза уже являлись брокеры; всякій день можно было ждать, что типографію захватятъ вмѣстѣ съ другой мебелью. Я поручилъ Ч. ее перевезти; З. упирался, не хотѣлъ выдать буквъ и принадлежностей; я написалъ ему холодную записку. Въ отвѣтъ на нее, на другой день, пріѣхалъ больной и разстроенный Ворцель ко мнѣ въ Ричмондъ.

--- Вы намъ наносите le coup de grâce; въ то самое время, какъ у насъ идетъ такая усобица, вы переводите типографію.

Digitized by GOOS

— Увѣряю васъ, что тутъ никакихъ нѣтъ политическихъ причинъ, ни ссоръ, ни демонстраціи; а очень просто: я боюсь, что опишутъ все у З. Отвѣчаете ли вы мнѣ, что этого не будетъ, я на ваше честное слово положусь и типографію оставлю.

— Дѣла его очень запутаны, это правда.

— Какъ же вы хотите, чтобъ я рисковалъ моимъ единственнымъ орудіемъ. Если даже я потомъ и выкуплю, чего будетъ стоить одна потеря времени? Вы знаете, какъ это здъсь дълается.

Ворцель молчалъ.

— Воть что я могу сдёлать для васъ; я напишу письмо, въ которомъ скажу, что хозяйственныя распоряженія заставляютъ меня перевести типографію, но что это не только не значить, что мы расходимся, но, напротивъ, что у насъ, вмѣсто одной, будутъ двѣ типографіи; письмо это вы можете напечатать, ежели желаете, или показать кому угодно.

Дъйствительно, я въ этомъ смыслъ и написалъ письмо на имя Ж., забитаго члена централизаціи, завъдывавшаго ея матеріальной частью.

Ворцель остался обѣдать; послѣ обѣда я уговорилъ его переночевать въ Ричмондѣ; вечеромъ мы сидѣли съ нимъ вдвоемъ передъ каминомъ. Онъ былъ очень печаленъ, ясно понимая, какихъ ошибокъ онъ надѣлалъ, какъ всѣ уступки не повели ни къ чему, кромѣ внутренняго распаденія; наконецъ, какъ агитація, которую онъ дѣлалъ съ Кошутомъ, пропадала безслѣдно; а фономъ всей черной картины—убійственный покой Польши.

Осенью 1856 Ворцелю совѣтовали ѣхать въ Ниццу и сначала пожить на теплыхъ закраинахъ Женевскаго озера. Услышавъ это, я ему предложилъ деньги, нужныя на путь. Онъ принялъ, и это насъ снова сблизило; мы опять стали чаще видаться. Но собирался онъ въ путь тихо; лондонския зима сырая, съ продымленнымъ, давящимъ туманомъ, вѣчной сыростью и страшными сѣверо-восточными вѣтрами, начиналась. Я торопилъ его, но у него уже развивался какой-то инстинктивный страхъ отъ перемѣны, отъ движенья. Онъ боялся одиночества. Я ему предлагалъ взять съ собою кого-нибудь до Женевы; тамъ я его передалъ бы Карлу Фогту.

Онъ все принималъ, со всёмъ соглашался, но ничего не дёлалъ. Жилъ онъ ниже rez-de-chaussée; у него въ комнатѣ почти никогда не было свётло. Тамъ-то, въ астмѣ, безъ воздуха, дыша каменнымъ углемъ, онъ потуха́лъ.

П. Тэйлоръ велѣлъ хозяйкѣ дома всякую недѣлю посылать къ нему счетъ за квартиру, столъ и прачку: этотъ счетъ онъ платилъ, но «на руки» ему не давалъ ни одного фунта. Бхать онъ ръшительно оцоздалъ; я ему предложилъ наняв для него хорошую комнату въ Brompton Consumption hospital.

— Да, это было бы хорошо, но нельзя. Помилуйте, это страшная даль отсюда.

- Ну, такъ что же?

— Ж. живеть здёсь, и всё дёла наши здёсь, а онъ должен каждое утро приходить ко мню съ дневнымъ отчетомъ!

Туть самоотвержение граничило съ сумасшествиемъ.

Со смертью Ворцеля, демократическая партія польской энгграціи въ Лондонѣ обмельчала. Имъ, его изящной, его почтенеой личностью, она держалась. Вообще радикальная партія распалась на мелкія партіи, почти враждебныя. Годичные митинги въ разбивку стали бѣдны числомъ и интересомъ: вѣчная панихида, перечень старыхъ и новыхъ потерь и, какъ всегда въ панихидать, чаяніе воскресенія мертвыхъ и жизни будущаго вѣка, вѣра во второе пришествіе Бонапарта и въ преображеніе Рѣчи Посполитой.

Два-три благородныхъ старца остались величественными в скорбными памятниками; какъ тѣ длиннобородые, сѣдые израильтяне, которые плачутъ у стѣнъ Іерусалимскихъ, они, не какъ вожди, указываютъ путь впередъ, а, какъ иноки, могилу; они останавливаютъ насъ своимъ Sta viator!

Между ними—лучшій изъ лучшихъ, сохранившій въ дряхлочъ тълъ молодое сердце и юный, кроткій, дътски чистый, голубой взглядъ. Одна нога его уже въ гробъ,—скоро уйдетъ онъ, скоро и противникъ его, Адамъ Чарторижскій.

Ужъ не въ самомъ ли дълъ это finis Poloniæ?

..... Прежде чёмъ мы совсёмъ оставимъ трогательную и смипатичную личность Ворцеля на холодномъ Гай-Гетовскомъ кладбищё, я хочу разсказать нёсколько мелочей о немъ. Такъ людя, идущіе съ похоронъ, пріостанавливая скорбь, разсказывають разныя подробности о покойномъ.

Ворцель былъ очень разсъянъ въ маленькихъ житейски дълахъ; послѣ него всегда оставались очки, ихъ чехолъ, платокъ, табакерка; зато, если близко него лежалъ не его платокъ, онъ его клалъ въ карманъ; онъ приходилъ иногда съ тремя перчатками, иногда съ одной.

Прежде чъмъ онъ перетхалъ въ Hunter street, онъ жилъ возлѣ, въ полукругѣ небольшихъ домовъ Burton Crescent, 43, недалеко отъ Нью-Родъ. На англійскій манеръ, всѣ дома полукруга были одинакіе. Домъ, въ которомъ жилъ Ворцель, былъ пятый съ края. и онъ всякій разъ, зная свою разсѣянность, считалъ двери Возвращаясь какъ-то съ противоположной стороны полулунія. Ворцель ностучалъ и, когда ему отперли, вошелъ въ свою комнату

Digitized by GOO

Изъ нея вышла какая-то дъвушка, въроятно хозяйская дочь. Ворцель сълъ отдохнуть къ потухавшему камину. За нимъ кто-то раза два кашлянулъ: на креслахъ сидълъ незнакомый человъкъ.

— Извините, сказалъ Ворцель, вы втрно меня ждали?

--- Позвольте, замѣтилъ англичанинъ, прежде чѣмъ я отвѣчу, узнать, съ кѣмъ я имѣю честь говорить?

— Я Ворцель.

stein23

- Не имѣю удовольствія знать; что же вамъ угодно?

Туть вдругь Ворцеля поразила мысль, что онъ не туда попаль; оглядѣвшись, онъ увидѣлъ, что мебель и все прочее не его. Онъ разсказалъ англичанину свою бѣду и, извиняясь, отправился въ пятый домъ съ другой стороны. По счастію, англичанинъ былъ очень учтивый человѣкъ, что не очень обыкновенный плодъ въ Лондонѣ.

Мъсяца черезъ три та же исторія. На этотъ разъ, когда онъ постучалъ, горничная, отворившая дверь, видя почтеннаго старика, просила его взойти прямо въ парлоръ; тамъ англичанинъ ужиналъ со своей женой. Увидя входящаго Ворцеля, онъ весело протянулъ ему руку и сказалъ:

— Это не здъсь, вы живете въ 43.

При этой разсёянности, Ворцель сохранилъ до конца жизни необыкновенную память; я въ немъ справлялся какъ въ лексиконъ или энциклопедіи. Онъ читалъ все на свътъ, занимался всъмъ: механикой и астрономіей, естественными науками и исторіей. Не имъя никакихъ католическихъ предразсудковъ, онъ, по старому pli польскаго ума, върилъ въ какой-то духовный міръ, неопредъленный, ненужный, невозможный, но отдъльный отъ міра матеріальнаго. Это не религія Моисея, Авраама и Исаака, а религія Жанъ-Жака, Жоржъ-Зандъ, Пьера-Леру, Маццини и пр. Но Ворцель имълъ меньше ихъ всъхъ правъ на нее.

Когда его астмъ не очень мучилъ и на душѣ было не очень темно, Ворцель былъ очень любезенъ въ обществѣ. Онъ превосходно разсказывалъ, и особенно воспоминанія изъ стараго панскаго быта; этихъ разсказовъ я заслушивался. Міръ пана Тадеуша, міръ Мурделіо проходилъ передъ глазами; міръ, о кончинѣ котораго не жалѣешь, напротивъ, радуешься, но которому невозможно отказать въ какой-то яркой, необузданной поэзіи, вовсе недостающей нашему барскому быту. Намъ въ сущности такъ не свойственна западная аристократія, что всѣ разсказы о нашихъ тузахъ сводятся на дикую роскошь, на пиры на цѣлый городъ, на безчисленныя дворни, на тиранство крестьянъ и мелкихъ сосѣдей. Шереметьевы и Голицыны, со всѣми ихъ дворцами и помѣстьями, ничемъ не отличались отъ своихъ крестьянъ, кромѣ нѣмецкаго кафтана, французской грамоты, царской милости и богатства. Всё они безпрерывно подтверждали изреченіе Павла, что у него только и есть высокопоставленные люди: это тё, съ которыми онъ говоритъ, и пока говоритъ. Все это очень хорощо, но надобно это знать. Что можетъ быть жальче et moins aristcratique, какъ послёдній представитель русскаго барства и вельможничества, видённый мною, князь С. М. Г., и что отвратительнёе какого-нибудь Измайлова.

Замашки польскихъ пановъ были скверны, дики, почти непонятны теперь; но діаметръ другой, но другой закалъ личности, и ни тъни холопства.

— Знаете вы, спросилъ меня разъ Ворцель, отчего называется passage Radzivill, въ Пале-Роялъ?

— Нѣтъ.

— Вы помните знаменитаго Радзивилла, пріятеля регента, который пробхалъ на своихъ изъ Варшавы въ Парижъ, и для всякаго ночлега покупалъ домъ; количество вина, которое выпивалъ Радзивиллъ, покорило ему разслабленнаго хозяина; герцогътакъ привыкъ къ нему, что, видаясь всякій день, посылалъ еще по уграмъ къ нему записки. Занадобилось какъ-то Радзивиллу что-то сообщить регенту. Онъ послалъ хлопца къ нему съ письмамя. Хлопецъ искалъ—искалъ, не нашелъ и принесъ повинную №лову. Дуракъ, сказалъ ему панъ, поди сюда, смотри въ окно: видишь этотъ большой домъ? (Пале-Рояль).—Вижу.—Ну, тамъ живетъ первый здѣшній панъ, каждый тебъ укажетъ. Пошелъ хлопецъ, искалъ—искалъ, не можетъ найти.

Дѣло было въ томъ, что дома отгораживали дворецъ и вадобно было сдѣлать обходъ по St.-Honoré.

— Фу, какая скука, сказаль пань, велите моему повъренному скупить дома между моимъ дворцомъ и Пале-Роялемъ, да и сдълайте улицу, чтобъ дуракъ этотъ не путалъ, когда я опять его пошлю къ регенту.....

Какъ вообще дѣлались финансовыя операціи въ нашемъ мір<sup>‡</sup>. я покажу еще на одномъ примѣрѣ.

Послѣ моего пріѣзда въ Лондонъ въ 1852, говоря о плоховъ состояніи итальянской кассы съ Маццини, я сообщилъ еку, что въ Генуѣ я предлагалъ его друзьямъ завести свою income tai и платить—безсемейнымъ процентовъ десять, семейнымъ меньше.

— Примутъ всѣ, замѣтилъ Маццини, а заплатять весыя немногіе.

--- Стыдно будетъ, заплатятъ. Я давно хотъ́лъ внести свою лепту въ итальянское дѣло; мнѣ оно близко, какъ родное; я дахъ десять процентовъ съ дохода единовременно. Это составить около двухсотъ фунтовъ. Вотъ сто сорокъ фунтовъ, а шестьдесятъ останутся за мной.

Digitized by 🔽

... Въ 1853 году Маццини исчезъ. Вскорѣ послѣ его отъѣзда явились ко мнѣ два породистыхъ рефюжье; одинъ въ шинели съ мѣховымъ воротникомъ, потому что онъ десять лѣтъ тому назадъ былъ въ Петербургѣ; другой безъ воротника, но съ сѣдыми усами п военной бородкой. Они пришли съ порученіемъ отъ Ледрю-Роллена: онъ хотѣлъ знать, не намѣренъ ли я прислать какуюнибудь сумму денегъ въ Европейскій комитеть? Я признался, что не намвренъ.

Нѣсколько дней спустя тотъ же вопросъ былъ мнѣ сдѣланъ Ворцелемъ.

- Съ чего это взялъ Ледрю-Ролленъ?

— Да, въдь, дали же вы Маццини.

- Это скорће резонъ не давать никому другому.

- Кажется, за вами остались шестьдесять фунтовъ?

— Объщанные Маццини.

— Это все равно.

— Я не думаю.

.... Прошла недѣля; я получилъ письмо отъ Маццолетти, въ которомъ онъ увѣдомлялъ меня, что до его свѣдѣнія дошло, что я не знаю, кому доставить шестьдесять фунтовъ, оставшіеся за мной; въ силу чего онъ просить переслать ихъ ему, какъ представителю Маццини въ Лондонъ.

Маццолетти этотъ дъйствительно былъ секретаремъ Маццини. Чиновникъ, бюрократъ по натуръ, онъ насъ смъщилъ своей министерской важностью и дипломатическими манерами.

Когда телеграмма о возстаніи въ Миланъ 3 февраля 1853 была напечатана въ журналахъ, я поъхалъ къ Маццолетти узнать, не имъеть ли онъ какихъ въстей. Маццолетти просилъ меня подождать; потомъ вышелъ озабоченный, доблестный, съ какими-то бумагами и съ Братіано, съ которымъ былъ въ важномъ разговоръ.

— Я къ вамъ прітхалъ узнать, нтть ли какихъ втстей.

— Нѣтъ, я самъ узналъ изъ «Теймса»; жду съ часу на часъ депешу!

Подошли еще человѣка два. Маццолетти былъ доволенъ и потому морщился и жаловался на недосугъ. Разговорившись, онъ началъ полусловами добавлять новости и пояснять.

-- Откуда же вы знаете?-спросилъ я его.

— Это....— это, разумѣется, мои соображенія,—замѣтилъ, нѣсколько смѣшавшись, Маццолетти.

— Завтра утромъ я къ вамъ пріѣду....

- А если сегодня будеть что-нибудь, я извъщу васъ.

- Вы меня одолжите, отъ 7 до 9 я буду у Вери.

Маццолетти не забылъ. Часу въ восьмомъ я объдалъ у Вери; вошелъ итальянецъ, котораго я раза два видалъ, онъ подошелъ ко мнъ, осмотрълся, выждалъ, когда гарсонъ пошелъ за чъмъ-то,

State States

Digitized by Google

- 347 ---

и, сказавъ мнъ, что Маццолетти поручилъ ему передать, что никакой телеграммы не было, ушелъ.

... Получивъ письмо отъ этого статсъ-секретаря по революдія, я ему отвѣчалъ шутя, что онъ напрасно меня представляетъ въ какомъ-то безпомощномъ состоянія, стоящаго середь Лондона, затрудняясь, кому отдать шестьдесятъ ливровъ, что я безъ письма Маццини вовсе не намѣренъ ихъ кому бы то ни было отдавать.

Маццолетти написалъ мнѣ длинную и нѣсколько гнѣвную ноту, которая должна была, не унижая достоинства писавшаго, быть колкой для получающаго, не выходя, впрочемъ, изъ предѣловъ парламентской вѣжливости.

Не прошло недѣли послѣ этихъ искушеній, какъ утромъ рано пріѣхала ко мнѣ Эмилія Г., одна изъ преданнѣйшихъ женщинъ Маццини и близкій его другъ. Она мнѣ сообщила о томъ, что возстаніе въ Ломбардіи не удалось, и что еще Маццини скрывается тамъ и проситъ немедленно выслать денегъ, а денегъ нѣтъ.

— Вотъ вамъ, сказалъ я ей, знаменитые шестьдесятъ фунтовъ; не забудьте только сказать тайному совътнику Маццолетти, да и Ледрю-Роллену, если случится, что я не такъ дурно сдълалъ, не бросивъ въ омутъ Европейскаго комитета эти полторы тысячи франковъ.

Предупреждая нашъ русскій національный выводъ изъ моего разсказа, я долженъ сказать, что деньгами такъ собираемыми никогда никто не пользовался <sup>1</sup>): у насъ ихъ кто-нибудь укралъ бы; здѣсь онѣ исчезали въ томъ родѣ, какъ если бы кто-нибудь, не записывая нумеровъ, жегъ на свѣчкѣ ассигнаціи.

Digitized by GOOgle

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Итальянская эмиграція выше всякаго подозрѣнія. Во французской быль одинъ забавный случай.—Б., о которомъ была рѣчь въ разсказѣ о дуэли Бартелеми, собралъ по порученію Ледрю-Роллена какія-то деньги и прожилъ ихъ. Послѣ этого желаніе возвратиться въ Лондонъ сильно уменьшилось, и онъ сталъ проситъ разрѣшенія остаться въ Марсели. Билье отвѣчалъ, что Б., какъ политическій человѣкъ, такъ безопасенъ, что могъ бы остаться; но что безчестный поступокъ его со своей собственной партіей показываетъ, что онъ не надежный человѣкъ, въ силу чего онъ ему отказываетъ.

# Pater V. Petscherine.

-- Вчера я видълъ Печерина.

Я вздрогнулъ при этомъ имени.

- Какъ, спросилъ я, того Печерина, онъ здъсь?

— Кто, reverend Petscherine? да, онъ здѣсь.

— Гдѣ же онъ?

— Въ іезуитскомъ монастырѣ С. Мери Чапель въ Клапамѣ. Reverend Petscherine! Я Печерина лично не зналъ, но слышалъ объ немъ очень много отъ Рѣдкина, Крюкова, Грановскаго. Молодымъ доцентомъ возвратился онъ изъ-за границы, на каеедру греческаго языка въ московскомъ университетѣ; это было въ одну изъ самыхъ томныхъ эпохъ между 1835 и 1840. Мы были въ ссылкѣ, молодые профессора еще не пріѣзжали, Телеграфъ былъ запрещенъ, Европеецъ былъ запрещенъ, Телескопъ запрещенъ, Чаадаевъ объявленъ сумасшедшимъ.

Печеринъ задыхался, имъ овладълъ ужасъ, тоска, надобно было бъжать, бъжать во что бы ни стало, изъ этой страны. Для того, чтобъ увхать, надобны деньги. Печеринъ сталъ давать уроки, свелъ свою жизнь на одно крайне необходимое, мало выходилъ, миновалъ товарищеския сходки и, накопивши немного денегъ, убхалъ.

Черезъ нѣкоторое время онъ написалъ гр. Р. Строгонову письмо; онъ увѣдомлялъ его о томъ, что онъ не воротится больше. Благодаря его, прощаясь съ нимъ, Печеринъ говорилъ о невыносимой духотѣ, отъ которой онъ бѣжалъ, и заклиналъ его беречь молодыхъ профессоровъ, быть ихъ щитомъ отъ ударовъ.

Строгоновъ показывалъ это письмо многимъ изъ профессоровъ.

Москва на нѣкоторое время замолкла объ немъ, и вдругъ мы услышали, съ какимъ-то безконечно тяжелымъ чувствомъ, что Печеринъ сдѣлался іезуитомъ, что онъ на искусѣ въ монастырѣ. Бѣдность, безучастіе, одиночество сломили его; я перечитывалъ его «Торжество смерти!» и спрашивалъ себя, неужели этотъ человѣкъ можетъ быть католикомъ, іезуитомъ?

Разобщеннымъ показался себѣ, сирымъ русскій человѣкъ въ

Digitized by Google

-350 -

На другой день, часа въ два, я отправился въ S. Mary Chapel Тяжелая, дубовая дверь заперта.—Я стукнулъ три раза кольцемь, дверь отворилась и явился тощій, молодой человъкъ лътъ восечнадцати, въ монашескомъ подрясникъ, въ рукахъ у него былъ молитвенникъ.

— Кого вамъ?—спросилъ брать-привратникъ по-англійски.

- Reverend Father Petscherine.

— Позвольте ваше имя.

Вотъ карточка и письмо. Въ письмъ я вложилъ объявление о русской типографіи.

— Взойдите, сказалъ молодой человъкъ, запирая снова за мною дверь.—Подождите здъсь,—и онъ указалъ въ общирныть съ́няхъ на два, три большихъ стула со старинной ръ́зьбой.

Минуть черезъ пять, братъ-привратникъ возвратился и сказалъ мнѣ съ небольшимъ акцентомъ по-французски, что le père Petscherine sera enchanté de me recevoir dans un instant.

Послѣ этого онъ повелъ меня черезъ какой-то рефекторій вы высокую, небольшую комнату, слабо освѣщенную, и снова присилъ сѣсть. На стѣнѣ было высѣченное изъ камня распятіе п. если не ошибаюсь, съ другой стороны также Богородица. Кругомъ тяжслаго массивнаго стола стояли большія деревянны кресла и стулья. Противоположная дверь вела сѣнями въ обширный садъ, его свѣтская зелень и шумъ листьевъ были какъто не на мѣстѣ.

Брать-привратникъ показалъ мнѣ на стѣнѣ надпись; въ ней было сказано, что reverend Fathers принимаютъ имѣющихъ въ нихъ нужду отъ 4 до 6 часовъ. Еще не было четырехъ.

— Вы, кажется, не англичанинъи не французъ? — спросыть я его, вслушиваясь въ его акценты.

— Нѣтъ.

- Sind sie ein Deutscher?

— O, nein, mein Herr,—отвѣчалъ онъ, улыбаясь,—ich bin beinab Ihr Landsmann, ich bin ein Pole.

Ну, брата-привратника выбрали не дурно, онъ говорилъ ва четырехъ языкахъ. Я сълъ, онъ ушелъ; странно мнъ было вндъть себя въ этой обстановкъ. Черныя фигуры прохаживались въ саду, человъка два въ полумонашескомъ платъъ прошли мну меня; они серьезно, но учтиво, кланялись, глядя въ землю, \*

Digitized by 📞

всякой разъ привставалъ, и также серьезно откланивался имъ. Наконецъ, вышелъ, небольшой ростомъ, очень пожилой, священникъ въ граненой шапкъ и во всемъ одъяни, въ которомъ священники ходятъ въ монастыряхъ. Онъ шелъ прямо ко мнъ, шурстя своей сутаной, и спросилъ меня чистъйшимъ французскимъ языкомъ:

— Вы желали видъть Печерина?

Я отвѣчалъ, что-я.

--- Чрезвычайно радъ вашему посъщенію, сказалъ онъ, протягивая руку, сдълайте одолженіе, присядьте.

--- Извините, --- сказалъ я, нѣсколько смѣшавшись, что не узналъ его; мнѣ въ голову не приходило, что встрѣчу его костюмированнаго,---ваше платье...

Онъ слегка улыбнулся, и тотчасъ продолжалъ:

— Давно не слыхалъ я никакой вѣсти о родномъ краѣ, объ нашихъ, объ университетѣ; вы, вѣроятно, знали Рѣдкина и Крюкова.

Я смотрёлъ на него, лице его было старо, старше лётъ; видно было, что подъ этими морщинами много прошло и прошло tout de bon, т. е., умерло, оставивъ только свои надгробные слёды въ чертахъ. Искусственный, клерикальный покой, которымъ особенно монахи, какъ сулемой, заморяютъ цёлыя стороны сердца и ума, былъ уже и въ его рёчи и во всёхъ движеніяхъ. Католическій священникъ всегда сбивается на вдову, онъ также въ траурѣ и въ одиночествѣ, онъ также вѣренъ чему-то, чего нѣтъ, и утоляетъ настоящія страсти раздраженіемъ фантазіи.

Когда я ему разсказаль объ общихъ знакомыхъ, и о кончинѣ Крюкова, при которой я былъ, о томъ, какъ его студенты несли черезъ весь городъ на кладбище, потомъ объ успѣхахъ Грановскаго, объ его публичныхъ лекціяхъ, мы оба какъ-то призадумались; что происходило въ черепѣ подъ граненой шапкой, не знаю; но Печеринъ снялъ ее, какъ будто она ему тяжела была на эту минуту, и поставилъ на столъ. Разговоръ не шелъ.

— Sortons un peu au jardin, сказалъ Печеринъ, le temps est si beau, et c'est si rare à Londres.

— Avec le plus grand plaisir. Да скажите, пожалуйста, для чего же мы съ вами говоримъ по-французски?

— И то! будемте говорить по-русски, я думаю, что уже совсѣмъ разучился.

Мы вышли въ садъ. Разговоръ снова перешелъ къ университету и Москвѣ.

— О, сказалъ Печеринъ, что это было за время, когда я оставилъ Россію, безъ содроганія не могу вспомнить! Бѣдная страна, особенно для меньшинства, получившаго несчастный даръ образованія. А, вёдь, какой добрый народъ, я часто вспоминаю нашихъ мужиковъ, когда бываю въ Ирландіи, они чрезвычайно похожи; келтійскій землепашецъ такой же ребенокъ, какъ нашъ. Побывайте въ Ирландіи,вы сами убъдитесь въ этомъ.

Такъ длился разговоръ съ полчаса, наконецъ, собираясь оставить его, я сказалъ ему:

— У меня есть просьба къ вамъ.

- Что такое, сдѣлайте одолженіе?

— У меня были въ рукахъ въ Петербургѣ нѣсколько вашихъ стихотвореній; въ числѣ ихъ есть трилогія — Паликратъ Самосскій, Торжество смерти, и еще что-то, нѣтъ ли у васъ ихъ, или не можете ли вы мнѣ ихъ дать?

— Какъ это вы вспомнили такой вздоръ. Это незрѣлыя, ребяскія произведенія иного времени и иного настроенія.

— Можетъ, замѣтилъ я, улыбаясь, поэтому-то они инѣ и нравятся. Да есть они у васъ или нѣтъ?

— Нѣтъ, гдѣ же!..

— И продиктовать не можете?

— Нѣтъ, нѣтъ, совсѣмъ нѣтъ.

— А если я ихъ найду гдѣ-нибудь въ Россіи, — печатать позволите?

— Я, право, на этиничтожныя произведенія смотрю, точно будто другой писалъ; мнѣ до нихъ дѣла нѣтъ, какъ больному до бреда послѣ выздоровленія.

--- Коли вамъ дѣла нѣтъ, стало, я могу печатать ихъ, положимъ безъ имени.

- Неужели эти стихи вамъ нравятся до сихъ поръ?

— Это мое дѣло, вы мнѣ скажите, позволяете мнѣ ихъ печатать или нѣть?

Прямого отвѣта онъ и туть не даль, я пересталъ приставать.

— А что же,—спросилъ Печеринъ, когда я прощался,—вы мнѣ не привезли ничего изъ вашихъ публикацій; я помню, въ журналахъ говорили, года три тому назадъ, объ одной книгѣ, изданной вами, кажется, на нѣмецкомъ языкѣ?

— Ваше платье, отвъчалъ я, скажетъ вамъ, по какимъ соображеніямъ я не долженъ былъ привезти ее; примите это съ моей стороны за знакъ уваженія и деликатности.

— Мало вы знаете нашу терпимость и нашу любовь: мы можемъ скорбѣть о заблужденіи, молиться объ исправленіи, желать его, и во всякомъ случаѣ любить человѣка.

Мы разстались.

Онъ не забылъ ни книги, ни моего отвѣта, и дня черезъ три написалъ ко мнѣ слѣдующее письмо по-французски.

Digitized by Google

### J. M. J. A.

#### St-Mary's Clapham, 11 апрѣля, 1853 г.

«Я не могу скрыть отъ васъ той симпатіи, которую возбуждаетъ въ моемъ сердцѣ слово свободы, —свободы для моей несчастной родины! Не сомнѣвайтесь ни на минуту въ искренности мосго желанія возрожденія Россіи. При всемъ этомъ, я далеко не во всемъ согласенъ съ вашей программой. Но это ничего не значить. Любовь католическаго священника обнимаетъ всѣ мнѣнія и всѣ партіи. Когда ваши драгоцѣннѣйшія упованія обманутъ васъ, когда силы міра сего поднимутся на васъ, вамъ еще останется вѣрное убѣжище въ сердцѣ католическаго священника: въ немъ вы найдете дружбу безъ притворства, сладкія слезы и миръ, который свѣтъ не можетъ вамъ дать. Пріѣзжайте ко мнѣ, любезный соотечественникъ. Я былъ бы очень радъ васъ видѣть еще разъ, до моего отъѣзда въ Гернсей. Не забудьте, пожалуйста, привезти вашу брошюру мнѣ».

Я свезъ ему книги, и черезъ четыре дня получилъ слѣдующее письмо.

J. M. J. A.

#### S-t Pierre, Island of Guernsey.

#### Chapelle Catholique, 15 апрѣля, 1853 г.

«Я прочелъ объ ваши книги съ большимъ вниманіемъ. Одна вещь особенно поразила меня: мнъ кажется, что вы и ваши друзья, вы опираетесь исключительно на философію и на изящную словесность (belle littérature). Неужели вы думаете, что онт призваны обновить настоящее общество? Извините меня, но свидътельство исторіи совершенно противъ васъ. Нъть примъра, чтобы общества основывались или пересоздавались бы философіей и словесностью. Скажу просто (tranchons le mot), одна религія служила всегда основой государствъ; философія и словесность---это увы! уже послёдній цвётокъ общественнаго древа. Когда философія и литература достигають своей апогеи, когда Философы, ораторы и поэты господствують и разръшають всъ общественные вопросы, тогда конецъ, паденіе, тогда смерть общества. Это доказываеть Греція и Римъ, это доказываеть такъ называемая александринская эпоха; никогда философія не была больше изощрена, никогда литература цвётущёе, а между тёмъ это была эпоха глубокаго общественнаго паденія! Когда философія бралась за перссоздание общественнаго порядка, она постоянно доходила до жестокаго деспотизма, напримёръ, въ Фридрихё II, Екатеринё II, Іосифё II и во всѣхъ неудавшихся революціяхъ. У васъ вырвалась фраза, счастливая или несчастная, какъ хотите: вы говорите, «что фаланстеръ ничто иное, какъ преобразованная казарма, и коммунисть можеть быть только видоизмѣненіе самовластья». Я вообще

А. И. Герценъ, т. Ш.

23

вижу какой-то меланхолическій отблескъ на васъ и на вашихъ московскихъ друзьяхъ. Вы даже сами сознаетесь, что вы всё Онѣгины, т. е., что вы и ваши—въ отрицаніи, въ сомнѣніи, въ отчаяніи. Можно ли перерождать общество на такихъ основаніяхъ?

«Можетъ, я высказалъ вещь избитую, и которую вы знаете лучше меня. Я это пишу не для спора, не для того, чтобъ начать контроверзу, но я считалъ себя обязаннымъ сдѣлать это замѣчаніе, потому что иногда лучшіе умы и благороднѣйшія сердца ошибаются въ основѣ, сами не замѣчая того. Для того я это пишу вамъ, чтобъ доказать, какъ внимательно читалъя вашу книгу, и датъ новый знакъ того уваженія и любви, съ которыми...»

В. Печеринъ.

На это я отвѣчалъ ему по-русски.

25, Euston Square, 21 апрѣля, 1853 г.

Diaitized by

«Почтеннъйшій соотечественникъ.

«Душевно благодарю васъ за ваше письмо и прошу позволеніе сказать нѣсколько словъ à la hâte о главныхъ пунктахъ.

«Я совершенно согласенъ съ вами, что литература, какъ осенніе цвъты, является во всемъ блескъ передъ смертью государства. Древній Римъ не могъ быть спасенъ щегольскими фразами Цицерона, ни его жиденькой моралью, ни волтеріанизмомъ Лукіана, ни нъмецкой философіей Прокла. Но замътьте, что онъ равно не могъ быть спасенъ ни елевзинскими тариствами, ни Аполлономъ Тіанскимъ, ни всъми опытами продолжить и воскресить язычество.

«Это было не только невозможно, но и ненужно. Древній міръ вовсе ненадобно было спасать, онъ дожилъ свой въкъ, и новый міръ шелъ ему на смъну. Европа совершенно въ томъ же положеніи; литература и философія не сохранять дряхлыхъ формъ, а толкнутъ ихъ въ могилу, разобьютъ ихъ, освободятъ отъ нихъ.

«Новый міръ—точно такъ же приближается, какъ тогда. Не думайте, что я обмолвился, назвавъ фаланстеръ—казармой; нѣтъ, всѣ доселѣ явившіяся ученія и школы соціалистовъ, отъ С. Симона до Прудона, который представляетъ одно отрицаніе, бѣдны, это первый лепетъ, это чтеніе по складамъ, это терапевты и ессеніане древняго Востока.

«Тоска современной жизни—тоска сумерокъ, тоска перехода, предчувствія. Звѣри безпокоятся передъ землетрясеніемъ.

«Къ тому же все остановилось. Одни хотятъ насильственно раскрыть дверь будущему, другіе насильственно не выпускаютъ прошедшаго; у однихъ впереди пророчества, у другихъ-воспоминанія. Ихъ *работа* состоить въ томъ, чтобъ мѣшать другъ другу, и воть тѣ и другіе стоять въ болотѣ.

«Рядомъ другой міръ—Русь. Въ основѣ его—народъ, еще дремлющій, покрытый поверхностной пленкой образованныхъ людей, дошедшихъ до состоянія Онѣгина, до отчаянія, до эмиграціи, до вашей, до моей судьбы. Для насъ это горько. Мы жертвы того, что не во-время родились; для джла это безразлично, по крайней мѣрѣ, не имѣетъ того смысла.

«Я имѣлъ смѣлость сказать (въ письмѣ къ Мишле), что образованные русские самые свободные люди; мы несравненно дальше пошли въ отрицании, чѣмъ, напр., французы. Въ отрицании чего? Разумѣется, стараго міра.

«Онѣгинъ рядомъ съ празднымъ отчаяніемъ доходитъ теперь до положительныхъ надеждъ. Вы ихъ, кажется, не замѣтили. Отвергая Европу въ ея изжитой формѣ, отвергая Петербургъ, т. е., опять-таки Европу, но переложенную на наши нравы,—слабые и оторванные отъ народа, мы гибли. Но мало-по-малу развивалось нѣчто новое, уродливо у Гоголя, преувеличенно у панславистовъ. Этотъ новый элементъ, элементъ вѣры въ силу народа, элементъ проникнутый любовью. Мы съ нимъ только начали понимать народъ. Но мы далеки отъ него. Я и не говорю, чтобъ намъ досталась участь пересоздать Россію, и то хорошо, что мы привѣтствовали русскій народъ и догадались, что онъ принадлежитъ къ грядущему міру.

«Еще одно слово. Я не смѣшиваю науки съ литературно-философскимъ развитіемъ. Наука, если и не пересоздаетъ государства, то и не падаетъ въ самомъ дѣлѣ съ нимъ. Она средство, память рода человѣческаго, она побѣда надъ природой, освобожденіе. Невѣжество, одно невъжество-причина пауперизма и рабства. Массы были оставлены своими воспитателями въ животномъ состояніи. Наука, одна наука можетъ теперь поправить это, к дать имъ кусокъ хлѣба и кровъ. Не пропагандой, а химiей, а механикой, технологіей, желѣзными дорогами она можетъ поправить мозгъ, который вѣками сжимали физически и нравственно.

«Я буду сердечно радъ...»

Черезъ двѣ недѣли я получилъ отъ о. Печерина слѣдующее письмо.

J. M. J. A.

St. Mary's, Clapham, 3 Mag, 1853.

«Я вамъ отвѣчаю по-французски по причинамъ, которыя вы знаете. Не могъ писать я къ вамъ прежде, потому что былъ обремененъ занятіями въ Гернсеѣ. Мало остается времени на философскія теоріи, когда живешь въ самой серединѣ животре-

23\*



пещущей дѣйствительности; нѣтъ досуга разрѣшать спекулятивные вопросы о будущихъ судьбахъ человѣчества, когда человѣчество съ костями и плотью приходитъ изливать въ вашу грудь свои скорби и требуетъ совѣта и помощи.

«Признаюсь вамъ откровенно, ваше послъднее письмо навело на меня ужасъ, и ужасъ очень эгоистическій, признаюсь и въ этомъ.

«Что будетъ съ нами, когда ваше образование (votre civilisation à vous) одержитъ побъду. Цля васъ наука все, альфа и омега. Не та общирная наука, которая обнимаеть всѣ способности человъка, видимое и невидимое, наука-такъ, какъ ее понималъ міръ до сихъ поръ; но наука ограниченная, узкая, наука матеріальная, которая разбираеть и разсѣкаеть вещество, и ничего не знаеть кромф его. Химія, механика, технологія, паръ, электричество, великая наука пить и тсть, поклонение личности (le culte de la personne), какъ бы сказалъ Мишель Шевалье. Если эта наука восторжествуеть, горе намъ! Во времена гоненій римскихъ императоровъ христіане имѣли, по крайней мѣрѣ, возможность бѣгства въ степи Египта, мечъ тирановъ останавливался у этого непереходимаго для нихъ предъла. А куда бъжать отъ тиранства вашей матеріальной цивилизаціи? Она сглаживаеть горы, вырываеть каналы, прокладываетъ желѣзныя дороги, посылаетъ пароходы, журналы ея проникають до каленыхъ пустынь Африки, до непроходимыхъ лѣсовъ Америки. Какъ нѣкогда христіанъ влекли на амфитеатры, чтобъ ихъ отдать на посмѣяніе толпы, жадной до зрѣлищъ, такъ повлекуть теперь насъ, людей молчанія и молитвы, на публичныя торжища, и тамъ спросятъ: «Зачёмъ вы бѣжите отъ пашего общества? Вы должны участвовать въ нашей матеріальной жизни, въ нашей торговлѣ, въ нашей удивительной пидустрія. Пдите витійствовать на площади, идите проповѣдывать полптическую экономію, обсуживать паденіе и возвышеніе курса, идите работать на наши фабрики, направлять паръ и электричество. Идите предсъдательствовать на нашихъ пирахъ, рай здъсь на землѣ,-будемъ ѣсть и пить, вѣдь, мы завтра умремъ!» Воть что меня приводить въ ужасъ, ибо гдъ же найти убъжище отъ тиранства матеріи, которая больше и больше овладъваеть всъмъ.

«Простите, если я сколько-нибудь преувеличилъ темныя краски. Мнѣ кажется, что я только довелъ до законныхъ послѣдствій основанія, положенныя вами.

«Стоило ли покидать Россію изъ-за умственнаго каприза (сарrice de spiritualité). Россія именно начала съ науки такъ, какъ вы ее понимаете, она продолжаеть наукой. Она въ рукахъ своихъ держить гигантскій рычагъ матеріальной мощи, она призываеть всѣ таланты на служеніе себѣ и на пиръ своего матеріальнаго

Digitized by Google

благосостоянія, она сдёлается самая образованная страна въ мірѣ; Провидъніе ей дало въ удълъ матеріальный міръ,-она сдълаетъ рай изъ него для своихъ избранныхъ. Она понимаетъ цивилизацію именно такъ, какъ вы ес понимаете. Матеріальная наука составляла всегда ея силу. Но мы, върующіе въ безсмертную душу и въ будущій міръ, какое намъ дѣло въ этой цивилизаціи настоящей минуты? Россія никогда не будеть меня имѣть своимъ полданнымъ.

«Я изложилъ мои идеи съ простотою для того, чтобы уяснить намъ другь друга. Извините, если я внесъ въ слова мои излишнюю горячность. Такъ какъ я ѣду снова въ Ирландію въ пятницу утромъ, мнѣ будетъ невозможно зайти къ вамъ. Но я буду очень радъ, если вамъ будетъ удобно посттить меня въ середу или въ четвергъ послѣ обѣда.

> «Примите и проч.» В. ПЕЧЕРИНЪ.

Я ему отвѣчалъ на другой день.

25. Euston Square, 4 мая. 1853.

«Почтеннъйшій соотечественникъ,

«Я былъ у васъ для того, чтобы пожать руку русскому, котораго имя мнѣ было знакомо, котораго положение такъ сходно съ мониъ... Несмотря на то, что судьба и убъжденія васъ поставили въ торжествующіе ряды побѣдителей, меня-въ печальный станъ побъжденныхъ, я не думалъ коснуться разницы нашихъ мнѣній. Мнѣ хотѣлось видѣть русскаго, мнѣ хотѣлось принесть вамъ живую въсть о родинъ. Изъ чувства глубокой деликатности я не иредложилъ вамъ моихъ брошюръ, вы сами желали ихъ видъть. Отсюда ваше письмо, мой отвёть и второе письмо ваше отъ 3 марта. Вы нападаете на меня, на мои мнънія (преувеличенныя я не вполнъ раздъляемыя мною), нельзя же мнъ не защищаться. Я не давалъ того значенія слову наука, которое вы предполагаете. Я вамъ только писалъ, что я совокупность всёхъ побёдъ надъ природой и всего развитія, разумбется, ставлю внъ беллетристики и отвлеченной философіи.

«Но это предметь длинный и, безъ особаго вызова, не хочется повторять все, такъ много разъ сказанное объ немъ. Позвольте мнѣ лучше успокоить васъ насчетъ вашего страха о будущности людей, любящихъ созерцательную жизнь. Наука не есть учение или доктрина и потому она не можеть сдълаться ни правительствомъ, ни указомъ, ни гоненіемъ. Вы, върно, хотели сказать о торжествъ соціальныхъ идей, свободы. Въ такомъ случав возьмите страну самую «матеріальную» и самую свободную, Англію. Люди созерцательные, такъ, какъ утописты, находять въ ней уголъ для тихой думы и трибуну для проповѣди. А еще

- 358 -

Англія, монархическая и протестантская, далека отъ полной терпимости.

«И чего же бояться? Неужели шума колесъ, подвозящихъ хлѣбъ насущный толпѣ голодной и полуодѣтой? Не запрещаютъ же у насъ, для того, чтобы не безпокоить лирическую нѣгу, молотить хлѣбъ.

«Созерцательныя натуры будуть всегда, вездѣ; имъ будеть привольнѣе въ думахъ и тиши, пусть ищуть онѣ себѣ тогда тихаго мѣста; кто ихъ будеть безпокоить, кто звать, кто преслѣдовать; ихъ ни гнать, ни поддерживать никто не будеть. Я полагаю, что несправедливо бояться улучшенія жизни массъ, потому что производство этого улучшенія можеть обезпокоить слухъ лицъ, не хотящихъ слышать ничего внѣшняго. Туть даже самоотверженія никто не просить, ни милости, ни жертвы. Если на торгу шумно, не торгъ перенесть слѣдуеть, а отойти отъ него. Но журналы всюду идуть слѣдомъ,—кто же изъ созерцательныхъ натуръ зависить отъ premier Paris или premier Londres?

«Вотъ видите, если вмъсто свободы восторжествуетъ антиматеріальное начало, тогда укажите намъ мъсто, гдъ насъ, не то что не будутъ безпокоить, а гдъ насъ не будутъ въшать, жечь, сажать на колъ, какъ это теперь отчасти дълается въ Римъ, Миланъ, во Франціи.

«Кому же слѣдуеть бояться? Оно, конечно, смерть не важна, sub specie eternitatis, да, вѣдь, съ этой точки зрѣнія и все остальное не важно.

«Простите мнѣ, П. С., откровенное противорѣчіе вашимъ словамъ и подумайте, что мнѣ было невозможно иначе отвѣчать.

«Душевно желаю, чтобы вы хорошо совершили ваше путешествіе въ Ирландію».

Этимъ и окончилась наша переписка.

Прошло два года. Сърая мгла европейскаго горизонта зардълась заревомъ крымской войны, мгла отъ него стала еще чернъй и, вдругъ, середь кровавыхъ въстей походовъ и осадъ, читаю я въ газетахъ, что тамъ-то въ Ирландіи отданъ подъ судъ rever. father Vladimir Petscherin, native a Russian, за публичное сожженіе на площади протестантской библів. Гордый британскій судья, взявъ въ расчетъ безумный поступокъ и то, что виноватыйрусскій, а Англія съ Россіей въ войнъ, ограничился отеческимъ наставленіемъ вести себя впредь на улицахъ благопристойно...

Неужели ему легки эти вериги... или онъ часто снимаетъ граненую шапку и ставитъ ее устало на столъ?

Digitized by GOOgle

## Робертъ Оуәнъ.

Посвящено К-у.

The BCC HORMOND, THE BCC OUTHHEND! Shut up the world at large, let Bedlam out And you will be perhaps surprised to find All things pursue exactly the same route, As now with those of (soi-disant) sound mind, This I could prove beyond a single doubt. Were there a jot of sense among mankind; But till that point d'appui is found, alas! Like Archimedes, I leave earth as 't was. Byron. Don-Juan, C. XIV-84.

I.

...Вскорѣ послѣ моего пріѣзда въ Лондонъ, въ 1852 году, я получилъ приглашеніе отъ одной дамы; она звала меня на нѣсколько дней къ себѣ на дачу въ Seven Oaks. Я съ ней познакомился въ Ниццѣ, въ 50 году, черезъ Маццини. Она еще застала домъ мой свѣтлымъ и такъ оставила его. Мнѣ захотѣлось ее видѣть; я поѣхалъ.

Встрѣча наша была неловка. Слишкомъ много чернаго было со мною съ тѣхъ поръ, какъ мы не видались. Если человѣкъ не хвастаетъ своими бѣдствіями, то онъ ихъ стыдится, и это чувство стыда всплываетъ при всякой встрѣчѣ съ прежними знакомыми.

Не легко было и ей. Она подала миѣ руку и повела меня въ паркъ. Это былъ первый старинный англійскій паркъ, который я видёлъ, и одинъ изъ великолѣпнѣйшихъ. До него со временъ Елизаветы не дотрогивалась рука человѣческая; тѣнистый, мрачный, онъ росъ безъ помѣки и разростался въ своемъ аристократически-монастырскомъ удаленіи отъ міра. Старинный и чисто елизаветинской архитектуры дворецъ былъ пустъ; несмотря на то, что въ немъ жила одинокая старуха барыня, никого не было видно; только сѣдой привратникъ, сидѣвшій у воротъ, съ нѣкоторой важностью замѣчалъ входящимъ въ паркъ, чтобъ въ обѣденное время не ходить мимо замка. Въ паркѣ было такъ тихо,

Digitized by GOOS

что лани гурьбой перебѣгали большія аллеи спокойно пріостанавливались и безпечно нюхали воздухъ, приподнявши морду. Нягдѣ не раздавался никакой посторонній звукъ и вороны каркали, точно какъ въ старомъ саду у насъ, въ Васильевскомъ. Такъ бы, кажется, легъ гдѣ-нибудь подъ дерево и представилъ бы себѣ тринадцатилѣтній возрастъ... Мы вчера только-что изъ Москвы, тутъ гдѣ-нибудь неподалеку старикъ садовникъ тронтъ мятную воду... На насъ, дубравныхъ жителей, лѣса и деревья роднѣе дѣйствуютъ моря и горъ.

Мы говорили объ Италіи, о поъздкъ въ Ментону; говорили о Медичи, съ которымъ она была коротко знакома, объ Орсини и не говорили о томъ, что тогда меня и ее, въроятно, занимало больше всего.

Ея искреннее участіе я видѣлъ въ ея глазахъ и, молча, благодарилъ ее... Что я могъ ей сказать новаго?

Сталъ перепадать дождь; онъ могъ сдълаться сильнымъ п продолжительнымъ, мы воротились домой.

Въ гостиной былъ маленькій, тщедушный старичекъ, сѣдой какъ лунь, съ необычайно добродушнымъ лицомъ, съ чистымъ, свѣтлымъ, кроткимъ взглядомъ, съ тѣмъ голубымъ дѣтскнмъ взглядомъ, который остается у людей до глубокой старости, какъ отсвѣтъ великой доброты <sup>1</sup>).

Дочери хозяйки дома бросились къ сѣдому дѣдушкѣ; видно было, что они пріятели.

Я остановился въ дверяхъ сада.

— Вотъ кстати, какъ нельзя больше, сказала ихъ мать, протягивая старику руку, сегодня у меня есть чёмъ васъ угостить. Позвольте вамъ представить нашего русскаго друга. Я думаю, прибавила она, обращаясь ко мнѣ, вамъ пріятно будетъ познакомиться съ однимъ изъ вашихъ патріарховъ.

— Robert Owen, — сказалъ добродушно, улыбаясь, старикъ, очень радъ.

Я сжалъ его руку съ чувствомъ сыновняго уваженія; если-бъ я былъ моложе, я бы сталъ, можетъ, на колѣни и просилъ бы старика возложить на меня руки.

Такъ вотъ отчего у него добрый, свътлый взглядъ, вотъ отчего его любятъ дъти... Это тотъ, одинъ трезвый и мужественный присяжный «между пьяными» (какъ нъкогда выразился Аристотель объ Анаксагоръ), который осмълился произнести not guilty человъчеству, not guilty преступнику. Это тотъ второй чудакъ, который скорбълъ о мытаръ и жалъ́лъ о падшемъ, и который,

1) При этомъ не могу не вспомнить тотъ же голубой взглядъ дътства подъ съдыми бровями Лелевеля.

не потонувши, прошелъ если не по морю, то по мъщанскимъ болотамъ англійской жизни, не только не потонувши, но и не загрязнившись!

...Обращеніе Оуэна было очень просто; но и въ немъ, какъ въ Гарибальди, середь добродушія просвѣчивала сила и сознаніе, что онъ власть имущій. Въ его снисходительности было чувство собственнаго превосходства; оно, можетъ, было слѣдствіемъ иостоянныхъ сношеній съ жалкой средой; вообще онъ скорѣе походилъ на раззорившагося аристократа, на меньшаго брата большой фамилія, чѣмъ на плебея и соціалиста.

Я тогда совсёмъ не говорилъ по-англійски; Оуэнъ не зналъ по-французски и былъ замётно глухъ. Старшая дочь хозяйки предложила намъ себя въ драгоманы: Оуэнъ привыкъ такъ говорить съ иностранцами.

— Я жду великаго отъ вашей родины, сказалъ мнѣ Оуэнъ, у васъ поле чище, у васъ попы не такъ сильны, предразсудки не такъ закоснѣли... а силъ-то... а силъ-то! Если-бъ императоръ хотѣлъ вникнуть, понять новыя требованія возникающаго гармоническаго міра, какъ ему легко было бы сдѣлаться однимъ изъ величайшихъ людей.

Когда я встрѣтилъ Оуэна, ему былъ восемьдесятъ второй годъ (род. 1771). Онъ *шестьдесять лють* не сходилъ съ арены.

Года три спустя послѣ Seven Oaks'a, я еще разъ мелькомъ видѣлъ Оуэна. Тѣло отжило, умъ тускъ и иногда бродилъ, разнуздавшись, по мистическимъ областямъ призраковъ и теней. А энергія была та же и тоть же голубой взглядь детской доброты и то же упованье на людей! У него не было памяти на зло, онъ старые счеты забылъ, онъ былъ тотъ же молодой энтузіастъ, учредитель New Lanark'a; худо слышавшій, съдой, слабый, но также проповѣдывавшій уничтоженіе казней и стройную жизнь общаго труда. Нельзя было безъ глубокаго благоговѣнія видѣть этого старца, идущаго медленно и невърной стопой на трибуну, на которой никогда его встръчали горячія рукоплесканія блестящей аудиторіи и на которой пожелтѣлыя сѣдины его вызывали теперь шопоть равнодушія и проническій смѣхъ. Безумный старикъ, съ печатью смерти на лицъ, стоялъ, не сердясь, и просилъ кротко, съ любовью, часъ времени. Казалось, можно бы было дать ему этотъ часъ за шестидесяти-пяти лётнюю безпорочную службу; но ему въ немъ отказывали, онъ надоблъ, онъ повторяль одно и то же, а главное онь глубоко обидёль толиу, онъ хотълъ отнять у нея право болтаться на висълицъ и смотръть, какъ другіе на ней болтаются; онъ хотълъ у нихъ отнять подлое колесо, которое сзади подгоняеть, и отворить целлюлярную клѣтку, эту безчеловѣчную mater dolorosa для духа, которой

· · ····

свътская инквизиція замѣнила монашескіе ящики съ ножами. За это святотатство толпа готова была побить Оуэна каменьями, но и она сдѣлалась *человъколюбивъе*: камни вышли изъ моды, имъ предпочитаютъ грязь, свистъ и журнальныя статейки.

Другой старикъ былъ счастливѣе Оуэна, когда слабыми, столётними руками благословлялъ малаго и большого на Патмосъ и только лепеталь: «Пѣти! любите другь друга!» Простые люди и нищіе не хохотали надъ нимъ, не говорили, что его заповъдь нельпость; между этими плебеями не было золотой посредственности мъщанскаго міра, --- больше лицемърнаго, чъмъ невъжественнаго, больше ограниченнаго, чъмъ глупаго. Принужденный оставить свой New Lanark въ Англіи, Оуэнъ десять разъ переплывалъ океанъ, думая, что съмена его ученія лучше взойдуть на новомъ грунтв, забывая, что его расчистили квакеры и пуритане, и навърно не предвидя, что пять лъть послъ его смерти, лжеферсоновская республика, первая провозгласившая права человъка, распадется во имя права съчь негровъ. Не успъвъ и тамъ, Оуэнъ снова является на старой почвѣ, стучится ста руками во всѣ двери, у дворцовъ и хижинъ, заводитъ базары, которые послужать типомъ рочдельскаго общества и кооперативныхъ ассоціацій, издаетъ книги, издаетъ журналы, пишетъ посланія, собираеть митинги, произносить рѣчи, пользуется всякимъ случаемъ. Правительства посылаютъ со всего міра делегатовъ на «всемірную выставку», — Оуэнъ уже между ними, проситъ ихъ взять съ собой оливовую вётку, вёсть призыва къ разумной жизни и согласію, а тѣ не слушають его, думають о будущихъ крестахъ и табакеркахъ. Оуэнъ не унываетъ.

Однимъ туманнымъ октябрьскимъ днемъ 1858 лордъ Брумъ, очень хорошо знающій, что въ ветхой общественной баркъ течь все сильнъе, но чающій еще, что ее можно такъ проконопатить, что на нашъ въкъ хватитъ, — совъщался о паклю и смолю въ Ливерпулъ, на второмъ сходъ Social science association.

Вдругъ дѣлается какое-то движеніе, тихо несутъ на носилкахъ блѣднаго больного Оуэна на платформу. Онъ черезъ силу, нарочно пріѣхалъ изъ Лондона, чтобъ повторить свою благую вѣсть о возможности—сытаго и одѣтаго общества, о возможности общества безъ палача. Съ уваженіемъ принялъ лордъ Брумъ старца,—они когда-то были близки; тихо поднялся Оуэнъ и слабымъ голосомъ сказалъ о приближеніи другого времени... новаго согласія, new harmony, и рѣчь его остановилась, силы оставили... Брумъ докончилъ фразу и подалъ знакъ... тѣло старца склонилось,—онъ былъ безъ чувствъ; тихо положили его на носилки и въ мертвой тишинѣ пронесли толпой, пораженной на этотъ разъ какимъ-то благоговѣніемъ: она будто чувствовала, что туть

Al Carlor

Digitized by Google

начинаются какія-то не совсѣмъ обыкновенныя похороны, и тухнеть что-то великое, святое и оскорбленное.

Прошло нѣсколько дней. Оуэнъ немного оправился и однимъ утромъ сказалъ своему другу и помощнику Ригби, чтобъ онъ укладывался, что онъ хочетъ ѣхать.

- Опять въ Лондонъ?-спросилъ Ригби.

— Нѣтъ, свезите меня теперь на мѣсто моего рожденія, я тамъ сложу мои кости.

И Ригби повезъ старца въ Монгомери-Ширъ, въ Ньютоунъ, гдѣ за восемьдесятъ восемь лѣтъ тому назадъ родился этотъ странный человѣкъ, апостолъ между фабрикантами...

«Дыханье его прекратилось такъ тихо, пишетъ его старшій сынъ, одинъ успѣвшій еще пріѣхать въ Ньютоунъ до кончины Оуэна, что я, державшій его руку, едва замѣтилъ,—не было ни малѣйшей борьбы, ни одного судорожнаго движенія». Ни Англія, ни весь міръ точно такъ же не замѣтили, какъ этотъ свидѣтель à decharge въ уголовномъ процессѣ человѣчества пересталъ дышать.

Англійскій попъ втёснилъ его праху отпѣваніе вопреки желанію небольшой кучки друзей, пріѣхавшихъ похоронить его, друзья разошлись, Томасъ Ольсопъ<sup>1</sup>) протестовалъ смѣло, благородно—and all was over.

Хотѣлось мнѣ сказать нѣсколько словъ объ немъ, но унесенный общимъ wirlewind'омъ, я ничего не сдѣлалъ; трагическая тѣнь его отступала дальше и дальше, терялась за головами, за рѣзкими событіями и ежедневной пылью, — вдругъ на дняхъ я вспомнилъ Оуэна и мое намѣреніе написать о немъ что-нибудь.

Перелистывая книжку Westminster Review, я нашелъ статью о немъ и прочиталъ ее всю внимательно. Статью эту писалъ не врагъ Оуэна, человѣкъ солидный, разсудительный, умѣющій отдавать должное заслугамъ и заслуженное надостаткамъ,—а между тѣмъ я положилъ книгу съ страннымъ чувствомъ боли, оскорбленія, чего-то душнаго; съ чувствомъ близкимъ къ ненависти за вынесенное.

Можеть, я былъ боленъ, въ дурномъ расположеніи, не понялъ?.. Я взялъ опять книжку, перечиталъ тамъ-сямъ, — все тоже дъйствіе.

«Больше чёмъ двадцать послёднихъ лётъ жизни Оуэна не имёютъ никакого интереса для публики.

Ein unnütz leben ist ein früher Tod

«Онъ сзывалъ митинги, но почти никто не шелъ на нихъ,

1) Извѣстный по дѣлу Орсини.

потому что онъ повторялъ свои старыя начала, давно всѣми забытыя. Тѣ, которые хотѣли узнать оть него что-нибудь полезное для себя, должны были опять слушать о томъ, что весь общественный бытъ зиждется на ложныхъ основаніяхъ... Вскорѣ къ этому помѣшательству (dotage) присовокупилась вѣра въ постукивающіе духи... старикъ толковалъ о своихъ бесѣдахъ съ герцогомъ Кентомъ, Байрономъ, Шелли и проч...

«Нёть ни малёйшей опасности, чтобъ ученіе Оуэна было практически принято. Это такія слабыя цёпи, которыя не могуть держать цёлаго народа. Задолго до его смерти начала его уже были опровергнуты, забыты, а онъ все еще воображалъ себя благодётелемъ рода человёческаго, какимъ-то атеистическимъ Meccieй.

«Его обращеніе къ постукивающимъ духамъ нисколько не удивительно. Люди, не получившіе воспитанія, постоянно переходятъ, съ чрезвычайной легкостью, отъ крайняго скептицизма къ крайнему суевѣрію. Они хотятъ опредѣлить каждый вопросъ однимъ природнымъ свѣтомъ. Изученіе, разсужденіе и осторожность въ сужденіяхъ имъ неизвѣстны.

«Мы въ предшествующихъ страницахъ», прибавляетъ авторъ въ концѣ статьи, «больше занимались жизнью Оуэна, чѣмъ его ученіями; мы хотѣли выразить наше сочувствіе къ практическому добру, сдѣланному имъ, и съ тѣмъ вмѣстѣ заявить наше совершенное несогласіе съ его теоріями. Его біографія интереснѣе его сочиненій. Въ то время какъ первая можетъ быть полезна и занимательна (amuse), вторыя могутъ только сбить съ толку и надоѣсть читателю. Но и тутъ мы чувствуемъ, что онъ слишкомъ долго жилъ: слишкомъ долго для себя, слишкомъ долго для своихъ друзей, и еще дольше для своихъ біографовъ»!

Тѣнь кроткаго старца носилась передо мной; на глазахъ его были горькія слезы и онъ, грустно качая своей старой, старой головой, какъ будто хотѣлъ сказать: «неужели я заслужилъ это?», и не могъ, а рыдая упалъ на колѣни, и будто лордъ Брумъ торопился опять покрыть его и дѣлалъ знакъ Ригби, чтобъ его снесли, какъ можно скорѣс назадъ на кладбище, пока испуганная толпа не ус́пѣетъ образумиться и упрекнуть его за все, за все, что ему было такъ дорого и свято, и даже за то, что онъ такъ долго жилъ, заѣдалъ чужую жизнь, занималъ лишнее мѣсто у очага. Въ самоиъ дѣлѣ Оуэнъ, чай, былъ ровесникомъ Веллингтона, этой величествевнѣйшей неспособности во время мира.

«Несмотря на его ошибки, его гордость, его паденіе, Оуэвъ заслуживаетъ наше признаніе».—Чего же ему больше?

Только отчего ругательства какого-нибудь Оксфордскаго, Винчестерскаго или Чичестерскаго архіерея, проклинающаго Оуэна,

Digitized by GOOSIC

легче для насъ, чёмъ это воздаяніе по заслугамъ? Оттого, что тамъ страсть, обиженная вёра, а туть узенькое безпристрастие, безпристрастіе не просто человѣка, а судьи низшей инстанціи. Въ управѣ благочинія очень хорошо могуть обсудить поступки какого-нибудь гуляки вообще, но не такого, какъ Мирабо или Фоксъ. Складнымъ футомъ легко мѣрить съ большой точностью холстъ, но очень неудобно прикидывать на него сидеральныя пространства.

Можетъ, для върности сужденія о дълахъ, не подлежащихъ ни полицейскому суду, ни ариометической повъркъ, *пристрастие* нужнѣе справедливости. Страсть можетъ не только ослѣплять, но и проникать глубже въ предметъ, обхватывать его своимъ огнемъ.

Дайте школьному педанту, если онъ только не надъленъ отъ природы эстетическимъ пониманьемъ, —дайте ему на разборъ что хотите, Фауста, Гамлета, и вы увидите, какъ исхудаетъ «жирный датскій принцъ», помятый какимъ-нибудь гимназистомъ-доктринеромъ. Съ цинизмомъ Ноева сына покажетъ онъ наготу и недостатки драмъ, которыми восхищается поколъніе за поколъніемъ.

Въ мірѣ ничего нѣтъ великаго, поэтическаго, что бы могло выдержать не глупый, да и не умный взглядъ, взглядъ обыденной, жизненной мудрости. Это-то французы и выразили такъ мѣтко пословицей, что «для камердинера нѣтъ великаго человъка».

«Попадись нищему лошадь», какъ говорить народъ и повторяеть критикъ «Вестминстерскаго Обозрѣнія», «онъ на ней и ускачеть къ чорту... An ex linen-draper (это выраженіе употреблено нѣсколько разъ)<sup>1</sup>), который вдругъ сдѣлался (замѣтьте, послѣ двадцати лѣть неусыпнаго труда и колоссальныхъ успѣховъ) важнымъ лицомъ, на дружеской ногѣ съ герцогами и министрами, натурально долженъ былъ зазнаться и сдѣлаться смъшнымъ, не имъя ни большой умъренности, ни большого благоразумія». Ех linen-draper зазнался до того, что деревня его стала ему узка, ему захотѣлось перестроить свѣтъ; съ этими притязаніями, опъ раззорился, ни въ чемъ не успѣлъ и покрылъ себя смъхомъ.

И это не все. Если-бъ Оуэнъ только проповѣдывалъ свой экономическій перевороть, это безуміе простили бы ему, на первый случай, въ *классической* странѣ сумасшествія. Доказательствомъ этому служитъ то, что министры и архіереи, парламентскіе комитеты и съѣзды фабрикантовъ совѣщались съ нимъ. Успѣхъ New

1) Фурье началъ съ того, что былъ сидёльцемъ въ суконной лавкѣ своего отца.

Lanark'a увлекъ всѣхъ: ни одинъ государственный человѣкъ, ни одинъ ученый не уѣзжалъ изъ Англіи, не сдѣлавши поѣздки къ Оуэну. Толпы народа наполняли коридоры и сѣни залъ, гдѣ Оуэнъ читалъ свои рѣчи. Но Оуэнъ своей дерзостью, разомъ, въ четвертъ часа, уничтожилъ эту колоссальную популярность, основанную на колоссальномъ непониманіи того, что онъ говорилъ; видя это, онъ поставилъ точку на i, и притомъ на самое опасное i.

Это случилось 21-го августа 1817 года. Протестантские святоши, самые неотвязчивые и клейко-скучные, давно надобдали ему. Оуэнъ, сколько могъ, отклонялъ пренія съ ними; но они не давали ему покоя. Какой-то инквизиторъ и бумажныхъ дблъ фабрикантъ, Филипсъ, дошелъ до того, что въ комитетъ парламента, вдругъ, ни къ селу, ни къ городу, середь дблъныхъ преній, присталъ къ Оуэну съ допросомъ, во что онъ вбритъ и во что не вбритъ?

Вивсто того, чтобъ отвёчать бумажныхъ дёлъ фабриканту какими-нибудь тонкостями, какъ Фаусть отвёчаеть Гретхенъ, ех linen - draper Оуэнъ предпочелъ отвёчать съ высоты трибуны, передъ огромнёйшимъ стеченіемъ народа, на публичномъ митингѣ въ Англіи, въ Лондоню, въ Сити, въ London Tavern! Онъ, по сю сторону Темпль-бара, возлѣ каведральнаго зонтика, подъ которымъ лѣшится старый городъ, въ сосёдствё Гога и Магога, въ виду Уайтъ-Голль и свётской каведральной синагоги Банка, объявилъ прямо и ясно, громко и чрезвычайно просто: «Нелѣпости изувёрства сдѣлали изъ человѣка слабаго, одурѣлаго звѣря, безумнаго фанатика, ханжу или лицемѣра. Съ существующими религіозными понятіями, заключилъ Оуэнъ, не только не устроишь предполагаемыхъ имъ общинныхъ деревень, но съ ними рай не долго устоялъ бы раемъ».

Оуэнъ былъ до того увѣренъ, что этотъ актъ «безумія» былъ актомъ честности и апостольства, необходимымъ послѣдствіемъ его ученія, что обнародовать свое мнѣніе заставляли его чистота и откровенность, вся его жизнь, что черезъ тридцать пять лютъ онъ писалъ: «это величайшій день въ моей жизни, я исполнилъ свой долгъ!»

Нераскаянный гръшникъ былъ этотъ Оуэнъ! За то ему и досталось!

«Оуэна, говоритъ Westminster Review, не разорвали на части за это: время физической мести въ дѣлахъ религіи прошло. Но никто, даже и нынѣ, не можетъ безнаказанно оскорблять дорогіе намъ предразсудки!»

Англійскіе попы, въ самомъ дѣлѣ, не употребляютъ больше хирургическихъ средствъ, хотя другими, болѣе духовными, не

брезгають. «Съ этой минуты, говорить авторъ статьи, Оуэнъ опрокинулъ на себя страшную ненависть духовенства, и съ этого митинга начинается длинная перечень его неудачъ, сдълавшая смъшными сорокъ послъднихъ лътъ его жизни. Не was not a martyr, but he was an outlaw!»

Я думаю, довольно. Westminster Review можно положить на мъсто; я ему очень благодаренъ, онъ мнъ такъ живо напомнилъ не только старца, но и среду, въ которой онъ жилъ. Обритимся къ дълу, т. е., къ самому Оуэну и его ученію.

Одно прибавлю я, прощаясь съ неумытнымъ критикомъ и съ другимъ біографомъ Оуэна, тоже неумытнымъ, менће строгимъ, но не менће солиднымъ, что, не будучи вовсе завистливымъ человѣкомъ, я завидую имъ отъ всей души. Я далъ бы дорого за ихъ невозмущаемое сознаніе своего превосходства, за успокоившееся довольство собою и своимъ пониманіемъ, за ихъ иногда уступчивую, всегда справедливую, а подъ-часъ слегка проироненную снисходительность. Какой покой должна приносить эта полная увѣренность и въ своемъ знаніи, и въ томъ, что они и умнѣе, п практичнѣе Оуэна, что будь у нихъ его энергія и его деньги, они бы не надѣлали такихъ глупостей, а были бы богаты, какъ Ротшильдъ, и министры, какъ Пальмерстонъ!

II.

P. Оуэнъ назвалъ одну изъ статей, въ которыхъ онъ излагалъ свою систему An attempt to change this lunatic asylum into a rational world <sup>1</sup>).

Одинъ изъ біографовъ Оуэна по этому случаю разсказываетъ, какъ какой-то безумный, содержавшійся въ больницъ, говорилъ: «Весь свътъ меня считаетъ поврежденнымъ, а я весь свътъ считаю такимъ же; бъда моя въ томъ, что большинство со стороны всего свъта».

Это пополняеть заглавіе Оуэна и бросаеть яркій свѣть на все. Мы увѣрены, что біографъ не разсудилъ, насколько береть и какъ далеко бьетъ его сравненіе. Онъ только хотѣлъ намекнуть на то, что Оуэнъ былъ сумасшедшій, и мы спорить объ этомъ не станемъ... Но съ чего же онъ весь свютъ-то считаетъ умнымъ, этого мы не понимаемъ.

 Опыть намѣнить сумасшедшій домъ общественнаго устройства въ раціональный. Оуэнъ, если былъ сумасшедшимъ, то вовсе не потому, что его свътъ считалъ такимъ и онъ ему платилъ той же монетой, а потому, что, зная очень хорошо, что живетъ въ домъ умалишенныхъ и окруженъ больными, онъ шестьдесятъ лютъ говорилъ съ ними, какъ съ здоровыми.

Число больныхъ тутъ ничего не значитъ, умъ имѣетъ свое оправданіе не въ большинствѣ голосовъ, а въ своей логической самозаконности. И если вся Англія будетъ убѣждена, что такой-то medium призываетъ духи умершихъ, а одинъ Фаредей скажетъ, что это вздоръ, то истина и умъ будутъ съ его стороны, а не со стороны всего англійскаго населенія. Еще больше, если и Фаредей не будетъ этого говорить, тогда истина объ этомъ предметѣ совсѣмъ существовать не будетъ, какъ сознанная, но, тѣмъ не меньше, единогласно принятая цѣлымъ народомъ нелѣпостъ—вссже будетъ нелѣпостъ.

Большинство, на которое жаловался больной, не потому страшно, что оно умно или глупо, право или неправо, въ лжи или въ истинѣ, а потому, что оно сильно, и потому что ключи отъ Бедлама у него въ рукахъ.

Сила не заключаетъ въ своемъ понятіи сознательности, какъ необходимаго условія, напротивъ, она тѣмъ непреодолимѣе—чѣмъ безумнѣе, тѣмъ страшнѣе—чѣмъ безсознательнѣе. Отъ поврежденнаго человѣка можно спастись, отъ стада бѣшеныхъ волковъ труднѣе, а передъ безсмысленной стихіей человѣку остается сложить руки и погибнуть.

Поступокъ Оуэна, поразившій ужасомъ Англію 1817 года, не удивилъ бы въ 1617 родину Ванини и Джордана Бруно; не скандализировалъ бы въ 1717 ни Германію, ни Францію, а Англія не можетъ черезъ полвѣка вспомнить объ немъ безъ раздраженія. Можетъ быть, гдѣ-нибудь въ Испаніи, монахи взбунтовали бы противъ него дикую чернь, или инквизиціонные алгвазилы посадили бы его въ тюрьму, сожгли бы на кострѣ; но очеловѣченная часть общества была бы за него...

Развѣ Гёте и Фихте, Кантъ и Шиллеръ, наконецъ, Гумбольдъ въ наше время и Лессингъ сто лѣтъ тому назадъ скрывали свой образъ мыслей или имѣли безсовѣстность проповѣдывать шесть дней въ недѣлю въ академіяхъ и книгахъ свою философію, а на седьмой фарисейски слушать предику и морочить толпу, la plèbe, своимъ благочестивымъ христіанствомъ?

Во Франціи то же самое: ни Вольтеръ, ни Руссо, ни Дидро, ни всѣ энциклопедисты, ни школа Биша и Кабаниса, ни Лапласъ, ни Контъ не прикидывались ультрамонтанами, не преклонялись благоговѣйно передъ «дорогими предразсудками», и это ни на одну іоту не унизило, не умалило ихъ значенія.

Digitized by Google

Политически порабощенный материкъ нравственно свободнѣе Англіи; масса идей и сомнѣній, находящихся въ оборотѣ, гораздо обширнѣе; къ ней привыкли, общество не трепещетъ ни страхомъ, ни негодованіемъ передъ свободнымъ человѣкомъ—

#### Wenn er die Kette bricht.

Люди материка безпомощны передъ властью, выносять цёпи, но не уважають ихъ. Свобода англичанина больше въ учрежденіяхъ, чёмъ въ немъ, чёмъ въ его совёсти; его свобода въ common law, въ habeas corpus, а не въ нравахъ, не въ образѣ мыслей. Передъ общественнымъ предразсудкомъ гордый Бритъ склоняется безъ ропота, съ видомъ уваженія. Само собою разумѣется что вездѣ, гдѣ есть люди, тамъ лгутъ и притворяются; но не считаютъ откровенности порокомъ, не смѣшиваютъ смѣло высказанное убѣжденіе мыслителя съ неблагопристойностью развратной женщины, хвастающейся своимъ паденіемъ; но не подымаютъ лицемѣрія на степень общественной и притомъ обязательной добродѣтели 1).

Конечно, ни Давидъ Юмъ, ни Гиббонъ не лгали на себя ми стическихъ вѣрованій. Но Англія, слушавшая Оуэна въ 1817 г., была не та, во времени и въ глубиню. Цензъ пониманья расширился и не былъ больше ограниченъ отборнымъ вѣнкомъ образованныхъ аристократовъ и литераторовъ. Съ другой стороны, она лѣтъ пятнадцать просидѣла въ целлюлярной тюрьмѣ, запертая въ нее Наполеономъ, и, съ одной стороны, выдвинулась изъ потока идей, а съ другой, жизнь вдвинула впередъ огромное большинство мѣщанства, эту conglomerated mediocrity Стюарта Милля. Въ новой Англіи люди, какъ Байронъ и Шелли, бродятъ иностранцами: одинъ проситъ у вѣтра нести его куда-нибудь, только не на родину; у другого судьи, съ помощью обезумѣвшей отъ изувѣрства семьи, отбираютъ дѣтей, потому что онъ не вѣритъ въ Бога.

Итакъ, нетерпимость противъ Оуэна не даетъ никакого права заключать ни о ложности, ни о истинности его ученія; она только даетъ мѣру безумія, т. е., нравственной несвободы Англіи и въ особенности того слоя, который ходитъ по митингамъ и пишетъ журнальныя статейки.

А. И. Герценъ, т. 111.

24

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ нынёшнемъ году мирный судья Темпль не принялъ показанія одной женщины пзъ Рочделя, потому что она отказалась присягать по данной формё, говоря, что не вёритъ въ наказанія на томъ свётё. Трелоне (сынъ извёстнаго пріятеля Байрона п Шелли) спрашивалъ 12 февраля въ парламентё министра внутреннихъ дёлъ, какія мёры онъ предполагаетъ взять, въ отстраненіе такихъ отводовъ? Министръ отвёчалъ, что никакияъ. Подобные случаи повторялись много разъ, напр., съ извёстнымъ публицистомъ Голіокомъ.

Умъ количественно всегда долженъ будетъ уступить, онъ ил въсъ всегда окажется слабъйшимъ, онъ, какъ съверное сіяне. свътить далеко, но едва существуеть.-Умъ послъднее усиле, вершина, до которой развитие не часто доходить, оттого-то онь мощенъ, но не устоитъ противъ кулака. Умъ, какъ сознаніе, можеть вовсе не быть на земномъ шарѣ; онъ едва родился въ сравненіи съ маститыми Альпійскими старцами, свидбтелями и участниками геологическихъ революцій. Въ до-человѣческой, въ около-человѣческой природѣ нѣть ни ума, ни глупости, а необходимость условій, отношеній и послёдствій. Умъ мутно глядить въ первый разъ молочнымъ взглядомъ животнаго, онъ медлене мужаеть, вырастаеть изъ своего ребячества, проходя стадной в семейной жизнью рода человѣческаго. Стремленіе пробиться къ уму, изъ инстинкта, постоянно является вслёдъ за сытостью в безопасностью; такъ что въ какую бы минуту мы ни остановели людское сожитіе, мы поймаемъ его на этихъ усиліяхъ достигнуть ума изъ-подъ власти безумія. Пути впередъ не назначено, его надобно прокладывать; исторія, какъ поэма Аріоста, несется зря, двадцатью эпизодами, бросаясь туда, сюда, съ тъмъ тревожныхъ безпокойствомъ, которое уже безцъльно волнуетъ обезьяну и вотораго почти совсѣмъ нѣтъ у низшихъ звѣрей, этихъдовольныхъ животнаго царства.

Слово lunatic asylum, Оуэнъ, само собою разумъется, употребилъ comme une manière de dire. Государства не домы сошедшихъ съ ума, а домы не взошедшихъ въ умъ. Практически, впрочемъ. онъ могъ употребить это выраженіе... не дълая ошибки. Ядъ вля огонь въ рукахъ трехлётняго ребенка такъже страшенъ, какъ въ рукахъ тридцатилѣтняго сумасшедшаго. Разница въ томъ, что безуміе одного-состояніе патологическое, другого-степень разватія, состояніе эмбріогеническое. Устрица представляеть ту степень развитія организма, на которой животное еще не имветь ногъ, она фактически безногая, но вовсе не такъ, какъ звърь, у котораго ноги отняты. Мы знаемъ (но устрица этого не знаетъ что при хорошихъ обстоятельствахъ органическія попытки дов дуть до ногь и до крыльевь, и смотримь на неразвитыя формы моллюска, какъ на одну изъ растущихъ прибывающихъ волы прилива, въ то время какъ форма искаженная возвращается съ отливомъ въ стихійный океанъ и составляеть частный случай смерти или агоніи.

Оуэнъ, убѣдившись, что организму въ тысячу разъ удобнѣ имѣть ноги, руки, крылья,чѣмъ постоянно дремать въ раковинѣ понимая, что изъ тѣхъ же самыхъ бѣдныхъ, но уже существуи щихъ частей организма, есть возможность развить эти оконечности, до того увлекся, что вдругъ сталъ проповѣдывать устрв-

Digi<u>ti</u>zed by <sup>(</sup>

цамъ, чтобъ они взяли свои раковины и пошли за нимъ. Устрицы обидѣлись и сочли его анти-моллюскомъ, т. е., безиравственнымъ въ смыслѣ раковинной жизни, и прокляли его.

... «Характеръ человѣка существенно опредѣляется обстоятельствами, окружающими его. Но эти обстоятельства общество можетъ легко такъ устроить, чтобъ они способствовали наилучшему развитію умственныхъ и практическихъ способностей, сохраняя притомъ все безконечное разнообразіе личностей и соображаясь съ многоразличіемъ физической и умственной натуры».

Все это понятно, и надобно имъть ръдкую степень тупоумія чтобъ возражать на этоть тезисъ Оуэна. Да на него, замътьте, никто и не возражаетъ. Возражение большинствомъ—не отвътъ, а насилие; возражение, что это безнравственно или несогласно съ такой-то традиціонной религіей или съ иной, тоже не опровержение. Въ худшемъ случаъ, такие отвъты могуть только докавать двойство между истиной и нравственностью, пользу лжи и вредъ правды. Истина не подлежитъ этому суду, ея критеріумъ не туть.

Ахиллова пята Оуэна не въ ясныхъ и простыхъ основаніяхъ его ученія, а въ томъ, что онъ думалъ, что обществу легко понять его простую истину. Думая такъ, онъ впалъ въ святую ошнбку любви и нетерпънія, въ которую впадали всѣ преобразователи и предтечи переворотовъ.

Хроническое *недоуміе* въ томъ и состоить, что люди, подъ вліяніемъ историческаго преломленія лучей и разныхъ нравственныхъ параллаксовъ, всего меньше понимають *простое*, а готовы върить и еще больше *върить*, что понимаютъ вещи очень сложныя и совершенно непонятныя, но традиціонныя, привычвыя и соотвътствующія дътской фантазіи... Просто! Легко! Да всегда ли простое легко? Воздухомъ положительно проще дышать чъть водой, но для этого надобно имъть легкія; а гдѣ же имъ развиться у рыбъ, которымъ нуженъ сложный дыхательный снарядъ, чтобъ достать немного кислорода изъ воды. Среда имъ не позволяетъ, ихъ не вызываетъ на развитіе легкихъ, она слишкомъ густа и иначе составлена, чъмъ воздухъ. Нравственная густота и составъ, въ которомъ выросли слушатели Оуэна, обусловила у нихъ свои *духовныя* жабры, дышать болѣе чистой и рѣдкой средой должно было произвести боль и отвращеніе.

Не думайте, что тутъ только виът ве сравнение, тутъ истинная аналогія одинакихъ явлений, въ разныхъ возрастахъ и разныхъ слояхъ.

Легко понять... легко исправить! Помилуйте-кому? Той толпѣ, которая наполняеть до давки колоссальный транссепть кристаль-

 $24^{*}$ 

наго дворца, слушая съ жадностью и рукоплесканіемъ проповѣде какого-то плоскаго средневѣковаго баккалавра, попавшаго, не знаю какъ, въ нашъ вѣкъ и обѣщающаго толпѣ кары небесныя и бѣдствія земныя на вульгарномъ языкѣ шиллеровскаго капуцива въ Wallenstein's Lager?

Для нихъ не легко!

-

Люди отдають долю своего достоянія и своей воли, подченяются всякаго рода властямь и требованіямь, вооружають цтлыя толпы, строять суды, тюрьмы и стращають вистлицей. Словомь, дтлають все такъ, чтобъ, куда человткъ ни обернулся, передъ его глазами былъ бы палачъ съ веревкой, готовый все кончить. Цтль всего этого сохранить общественную безопасность оть дикихъ страстей и преступныхъ покушеній, какъ-нибудь удержать въ руслъ общественной жизни необузданныя покушенія вырваться изъ него.

А туть является чудакъ, который прямо и просто говорить, да еще съ какой-то обидной наивностью, что все это вздорь, что человѣкъ вовсе не преступникъ parle le droit de naissance, что онъ такъ же мало отвѣчаетъ за себя, какъ и другіе звѣри, я. какъ они, суду не подлежить, а воспитанію очень. И это не все: онъ передъ лицомъ судей и поповъ всенародно объявляетъ, что человѣкъ не самъ творитъ свой характеръ, что стоитъ его поставить со дня рожденія въ такія обстоятельства, чтобъ онъ могъ быть не мошенникомъ, такъ онъ и будетъ, такъ себѣ, хорошѣ человѣкъ. А теперь общество рядомъ нелѣпостей наводить его на преступленіе, а люди наказываютъ не общественное устройство, а лицо.

И Оуэнъ воображалъ, что это легко понять?

Развѣ онъ не зналъ, что намъ легче себѣ вообразить кошку, повѣшенную за мышегубство, и собаку, награжденную почетнымъ ошейникомъ за оказанное усердіе при поимкѣ укрывшагося зайца, чѣмъ ребенка не наказаннаго за дѣтскую шалость, не говоря уже о преступникѣ. Примириться съ тѣмъ, что мстить всѣмъ обществомъ преступнику мерзко и глупо, что цѣлымъ соборомъ дѣлать безопасно и хладнокровно столько же злодѣйства надъ преступникомъ, сколько онъ сдѣлалъ, подвергаясь опасности и подъ вліяніемъ страсти, отвратительно и безполезно, ужасно трудво. не по нашимъ жабрамъ! Рѣзко!

Въ боязливомъ упорствъ массъ, въ тупомъ отстанванія стараго, въ консервативной цъпкости ея есть своего рода темесе воспоминаніе, что висълица, смертная казнь, страхъ власти, утоловная палата были нъкогда огромные шаги впередъ, огромныя ступени вверхъ, великіе Errungenschaften, подмостки, по которымъ люди, выбиваясь изъ силъ, взбирались къ покойной жизни, ко-

мяги, на которыхъ подплывали, сами не зная дороги, къ гавани гдѣ бы можно было отдохнуть отъ тяжелой борьбы со стихіями, отъ вемляной и кровавой работы, можно было бы найти безтревожный досугъ и святую праздность, этихъ первыхъ условій прогресса, свободы, искусства и сознанія!

Чтобъ сберечь этотъ дорого доставшійся покой, люди обставили свои гавани всякаго рода пугалами.

Одолѣвшее племя естественно кабалило себѣ племя покоренное, и на его рабствѣ основывало свой досугъ, т. е., свое развитіе. Рабствомъ собственно началось государство, образованіе, человѣческая свобода. Инстинктъ самосохраненія навелъ на свирѣшые законы, необузданная фантазія додѣлала остальное.

Если свести всё разнообразныя основы этихъ краеугольныхъ камней, на которыхъ выводились государства, на главныя начала, освобождая ихъ отъ фантастическаго, дътскаго, принадлежащаго къ возрасту, то мы увидимъ, что они постоянно одни и тъ же, соприсносущи всякому государству; декораціи и формы мъняются, но начала тъ же.

Дикая расправа царя звъролова въ Африкъ, который собственноручно приръзываетъ преступника, совсъмъ не такъ далека отъ расправы судьи, довъряющаго другому убійство. Дъло въ томъ, что ни судья въ шубъ, въ бъломъ парикъ, съ перомъ за ухомъ, ни голый африканскій царь, съ перомъ въ носу, и совершенно черный не сомнъваются, что они это дълаютъ для спасенія общества и не только имъютъ право въ иныхъ случаяхъ убивать, но и священный долгъ.

Сверхъ страха воли, того страха, который дёти чувствують, начиная ходить безъ помочей, сверхъ привычки къ этимъ поручнямъ, облитымъ потомъ и кровью, къ этимъ ладьямъ; сдѣлавшимся ковчегами спасенія, въ которыхъ народы пережили не одинъ черный день, —есть еще сильные контрфорсы, поддерживающіе ветхое зданіе. Неразвитость массъ, не умѣющихъ понимать, съ одной стороны, и корыстный страхъ, съ другой, мѣшающій понимать меньшинству, долго продержатъ на ногахъ старый порядокъ. Образованныя сословія, противно своимъ убѣжденіямъ, готовы сами ходить на веревкѣ, лишь бы не спускали съ нея толиу.

Оно и въ самомъ дѣлѣ не совсѣмъ безопасно.

Внизу и вверху разные календари. Наверху XIX въкъ, а внизу развъ XV, да и то не въ самомъ внизу,—тамъ уже готтентоты и кафры различныхъ цвътовъ, породъ и климатовъ.

Если въ самомъ дѣлѣ подумать объ этой цивилизаціи, которая осѣдаетъ лаццаронами и лондонской чернью, людьми свернувшими съ пол-дороги и возвращающимися къ состоянію лему-

ровъ и обезьянъ, въ то время, какъ на вершинахъ ея цвътутъ тщедушные ацтеки всъхъ аристократій, —дъйствительно голова закружится. Вообразите себъ этотъ звъринецъ на волъ, безъ церкви, безъ инквизиціи и суда.

Оуэнъ считалъ ложью, т. е., отжившей правдой, въковыя твердыни юриспруденціи, и это понятно; но когда онъ подъ этимъ предлогомъ требовалъ, чтобъ они сдались, онъ забылъ храбрый гарнизонъ, защищающій кръпость. Ничего въ мірѣ нѣтъ упорнѣе трупа, его можно убить, разбить на части, но убѣдить нельзя.

Это приводить насъ къ вопросу не о томъ, правъ или не правъ Р. Оуэнъ, а о томъ, совмистны ли вообще разумное сознание и нравственная независимость съ государственнымъ бытомъ?

Исторія свид'ётельствуеть, что общества постоянно достигають разумной автономіи, но свид'ётельствуеть также, что они остаются въ нравственной неволё. Разр'єшимы эти вопросы или нёть, сказать трудно; ихъ не р'єшишь съ плеча, особенно одной любовью къ людямъ и другими теплыми и благородными чувствами.

Во всёхъ сферахъ жизни мы наталкиваемся на неразрѣшимыя антиноміи, на эти ассимптоты, вѣчно стремящіяся къ своимъ гиперболамъ, никогда не совпадая съ ними. Это—крайнія грани между которыми колеблется жизнь, движется и утекаетъ, касаясь то того берега, то другого.

Появленіе людей, протестующихъ противъ общественной неволи и неволи совѣсти, — не новость; они являлись обличителями и пророками во всѣхъ сколько - нибудь назрѣвшихъ цивилизаціяхъ, особенно, когда онѣ старѣли. Это высшій предѣлъ, *перехватывающая личность*, явленіе исключительное и рѣдкое, какъ геній, какъ красота, какъ необыкновенный голосъ. Опытъ не доказываетъ, чтобъ ихъ утопіи были осуществляемы.

У насъ передъ глазами страшный примъръ. Съ тъ́хъ поръ, какъ родъ человѣческій запомнитъ себя, не встрѣчалось никогда такого стеченія счастливыхъ обстоятельствъ для разумнаго и свободнаго развитія государственнаго, какъ въ Сѣверной Америкѣ; все, мѣшающее на истощенной, исторической почвѣ, или на почвѣ, вовсе невоздѣланной, отсутствовало. Ученіе великихъ мыслителей и революціонеровъ XVIII вѣка безъ французской военщины, англійскій common law безъ кастъ легли въ основу ихъ государственнаго быта. Чего же больше? Все, о чемъ мечтала старая Европа: республика, демократія, федерація, самозаконность каждаго клочка и — едва связывающій общій правительственный поясъ съ слабымъ узломъ въ серединѣ.

Что же вышло изъ всего этого?

Общество, большинство захватило диктаторскую и полицейскую

Digitized by GOOG

власть; народъ, объявившій восемьдесять лѣть тому назадь «права человѣка», распадается изъ-за «права сѣчь». Преслѣдованія и гоненія въ южныхъ штатахъ, поставившихъ на своемъ знамени слово *Рабство*, за образъ мыслей и слова, не уступаютъ въ гнусности тому, что дѣлалъ неаполитанскій король и вѣнскій императоръ.

Въ сѣверныхъ штатахъ «рабство» не возведено въ догматъ религія; но каковъ уровень образованія и свободы совѣсти въ странѣ, бросающей счетную книгу только для того, чтобъ заниматься вертящимися столами, постукивающими духами, въ странѣ, хранящей всю нетерпимость пуританъ и квакеровъ!

Въ формахъ, болѣе мягкихъ, мы то же встрѣчаемъ въ Англіи н въ Швеціи. Чѣмъ страна свободнѣе отъ правительственнаго вмѣшательства, чѣмъ больше признаны ея права на слово, на независимость совѣсти,—тѣмъ нетерпимѣе дѣлается толпа, общественное мнѣніе становится застѣнкомъ; вашъ сосѣдъ, вашъ мясникъ, вашъ портной, семья, клубъ, приходъ держатъ васъ подъ надзоромъ и исправляютъ должность квартальнаго. Неужели только народъ, не способный къ внутренней свободѣ, можетъ достигнуть свободныхъ учрежденій? или не значитъ ли это, наконецъ, что государство развиваетъ постоянно потребности и идеалы, достиженіе которыхъ исполняютъ дѣятельностью лучшіе умы, но которыхъ осуществленіе несовмѣстимо съ государственной жизнью?

Мы не знаемъ рѣшенія этого вопроса; но считать его рѣшеннымъ не имѣемъ права. Исторія до сихъ подъ его рѣшаетъ однимъ образомъ; нѣкоторые мыслители, и въ томъ числѣ Р. Оуэнъ, иначе. Оуэнъ въритъ несокрушимой вѣрой мыслителей XVIII-го столѣтія (прозваннаго вѣкомъ безвѣрія), что человѣчество наканунѣ своего торжественнаго облеченія въ вирильную тогу. А намъ кажется, что всѣ опекуны и пастухи, дядьки и мамки могутъ спокойно ѣсть и спать насчетъ недоросля. Какой бы вздоръ народы ни потребовали, на нашемъ въку они не потребуютъ право совершеннолѣтія. Человѣчество еще долго проходитъ съ отложными воротничками à l'enfant.

Причинъ на это бездна. Для того, чтобъ человѣку образуинъся и придти въ себя, надобно быть гигантомъ; да, наконецъ, и никакія колоссальныя силы не помогутъ пробиться, если бытъ общественный такъ хорошо и прочно сложился, какъ въ Японіи или Китаѣ. Съ той минуты, когда младенецъ, улыбаясь, открываетъ глаза у груди своей матери, до тѣхъ поръ, пока, примирившись съ совѣстью и Богомъ, онъ также спокойно закрываетъ глаза, увѣренный, что его перевезутъ въ обитель, гдѣ нѣтъ ни плача, ни воздыханія, —все такъ улажено, чтобъ онъ не развилъ НИ ОДНОГО ПРОСТОГО ПОНЯТІЯ, НЕ НАТОЛКНУЛСЯ БЫ НИ НА ОДНУ ПРО-СТУЮ, ЯСНУЮ МЫСЛЬ. ОНЪ СЪ МОЛОКОМЪ МАТЕРИ СОСЕТЪ ДУРМАНЪ: НИКАКОЕ ЧУВСТВО НЕ ОСТАЕТСЯ НЕ ИСКАЖЕННЫМЪ, НЕ СБИТЫМЪ СЪ ЕСТЕСТВЕННАГО ПУТИ. ШКОЛЬНОЕ ВОСПИТАНІЕ ПРОДОЛЖАЕТЪ ТО, ЧТО СДЪЛАНО ДОМА, ОНО ОБОБЩАЕТЪ ОПТИЧЕСКІЙ ОБМАНЪ, КНИЖНО УПРОЧИ-ВАЕТЪ ЕГО, ТЕОРЕТИЧЕСКИ УЗАКОНИВАЕТЪ ТРАДИЦІОННЫЙ ХЛАМЪ И Пріучаетъ дътей къ тому, чтобъ они знали, не понимая, и принимали бы названія за опредъленія.

Сбитый въ понятіяхъ, запутанный словами, человѣкъ теряетъ чутье истины, вкусъ природы. Какую же надобно имѣть силу мышленія, чтобъ заподозрить этотъ нравственный чадъ и уже съ круженіемъ головы броситься изъ него на чистый воздухъ, которымъ въ добавокъ стращаютъ всѣ вокругъ! На это Оуэнъ отвѣчалъ бы, что онъ именно потому и начиналъ свое соціальное перерожденіе людей не съ фаланстера, не съ Икаріи, а со школы, со школы, въ которую онъ бралъ дѣтей съ двухлѣтняго возраста и меньше.

Оуэнъ былъ правъ, и еще больше, онъ практически доказалъ, что онъ былъ правъ: передъ New Lanark'омъ противники Оуэна молчать. Этоть проклятый New Lanark вообще костью стонть въ горлѣ людей, постоянно обвиняющихъ соціализмъ въ утопіяхъ п въ неспособности что-нибудь осуществить на практикъ. «Что сдѣлалъ Консидеранъ съ Брейсбеномъ, что монастырь Сито, что портные въ Клиши и Banque du peuple Прудона?» Но противъ блестящаго успѣха New Lanark'а сказать нечего. Ученые и послы, министры и герцоги, купцы и лорды, все выходило съ удивленіемъ и благоговѣніемъ изъ школы. Докторъ герцога Кентскаго, скептикъ, говорилъ о Lanark'ъ съ улыбкой; герцогъ, другъ Оуэна, совѣтовалъ ему съѣздить самому въ New Lanark. Вечеромъ докторъ пишеть герпогу: «отчеть я оставляю до завтра; я такъ взволнованъ и тронутъ тъмъ, что видълъ, что не могу еще писать; у меня нёсколько разъ навертывались слезы на глазахъ». На этомъ торжественномъ признаніи я и жду моего старика. И такъ, онъ доказалъ свою мысль на дёлё, ---онъ былъ правъ. Пойдемте далѣе.

New Lanark былъ на вершинѣ своего благосостоянія. Неутомимый Оуэнъ, несмотря ни на лондонскія поѣздки, ни на митинги. ни на безпрерывныя посѣщенія всѣхъ знаменитостей Европы, съ той же дѣятельной любовью занимался школой-фабрикой и благосостояніемъ работниковъ, между которыми развивалъ общинную жизнь. И все лопнуло!

Что же, вы думаете, онъ обанкротился? Учители перессорились, дъти избаловались, родители спились? Помилуйте, фабрика шла превосходно, доходы росли, работники богатъли, школа про-

Digitized by Google

цвѣтала. Но однимъ добрымъ утромъ въ эту школу взошли какіе-то два черныхъ шута, въ низенькихъ шляпахъ, въ намѣренно дурно сшитыхъ сюртукахъ: это были двое квакеровъ, такіе же собственники New Lanark'а, какъ и самъ Оуэнъ. Насупили они брови, видя веселыхъ дѣтей, нисколько не горюющихъ о грѣхопаденіи; ужаснулись, что маленькіе мальчики безъ панталонъ, и потребовали преподаваніе какого-то своего катехизиса. Оуэнъ сначала отвѣчалъ геніально: цифрой приращенія доходовъ. Ревность успокоилась на время: такъ грѣховная цифра была велика. Но совѣсть квакеровъ проснулась опять, и они еще настоятельнѣе стали требовать, чтобы дѣтей не учили ни танцовать, ни свътскому пѣнію, а раскольничьему катехизису непремѣнно.

Оуэнъ, у котораго хоры, правильныя эволюцій и танцы играли важную роль въ воспитаніи, не согласился. Были долгія пренія; квакеры рѣшились на этотъ разъ и требовали введенія исалмовъ и какихъ-то штанишекъ дѣтямъ, ходившимъ по-шотландски. Оуэнъ понялъ, что крестовый походъ квакеровъ на этомъ не остановится. «Въ такомъ случаѣ», сказалъ онъ имъ, «управляйте сами; я отказываюсь». Онъ не могъ иначе поступить.

«Квакеры» говорить біографь Оуэна, «вступивъ въ управленіе New Lanark'омъ, начали съ того, что уменьшили плату и увеличили число часовъ работы».

New Lanark палъ.

in the the

Ненадобно забывать, что успѣхъ Оуэна раскрываетъ еще одну великую историческую новость, именно ту, что бѣдный и подавленный работникъ, лишенный образованія, съ дѣтства пріученный къ пьянству и обману, къ войнѣ съ обществомъ, только сначала противудѣйствуетъ нововведеніямъ, и то изъ недовѣрія; но какъ только онъ убѣждается въ томъ, что перемѣна не во вредъ ему, что при ней и онъ не забытъ, онъ слѣдуетъ съ покорностью, потомъ съ довѣрчивой любовью.

Среда, служащая тормазомъ, не тутъ.

Гейнце, литературный холопъ Меттерниха, за объдомъ во Франкфуртъ, сказалъ Роберту Оуэну:

- Положимъ что вы бы успѣли,-что же бы изъ этого вышло?

— Очень просто, отвѣчалъ Оуэнъ, вышло бы то, что каждый былъ бы сытъ, хорошо одѣтъ, и получилъ бы дѣльное воспитаніе.

И вотъ отчего паденіе небольшой шотландской деревушки, съ фабрикой и школой, имъетъ значеніе историческаго несчастія. Развалины Оуэнскаго New Lanark'а наводятъ на нашу душу не меньше грустныхъ думъ, какъ нъкогда другія развалины наводили на душу Марія; съ той разницей, что римскій изгнанникъ сидълъ на гробъ старца и думалъ о суетъ суетствій; а мы тоже думаемъ, сидя у свѣжей могилы младенца, много обѣщавшаго и убитаго дурнымъ уходомъ и страхомъ, что онъ потребуетъ наслюдства!

III

Итакъ, Р. Оуэнъ былъ правъ передъ разумомъ; выводы его были логичны и, еще больше, были практически оправданы. Имъ только недоставало пониманья со стороны слушавшихъ его.

- Это дѣло времени, когда-нибудь люди поймутъ.

— Я не знаю.

— Нельзя же думать, чтобъ люди никогда не дошли до пониманья своихъ собственныхъ выгодъ.

- Однако до сихъ поръ было такъ.

Во всю тысячу и одну ночь исторіи, какъ только накапливалось немного образованія, поцытки эти были; нѣсколько человъкъ просыцались, протестовали противъ сиящихъ, заявляли, что они наяву, но другихъ добудиться не могли. Появленіе ихъ доказываеть, безъ малъйшаго сомнънія, возможность человъка развиваться до разумнаго пониманья. Но этимъ не разръшается нашъ вопросъ: можетъ-ли это исключительное развитіе сдѣлаться общимъ? Наведеніе, которое намъ даеть прошедшее, не въ пользу положительнаго рѣшенія. Развѣ будущее пойдетъ иначе, приведеть иныя силы, иные элементы, которыхъ мы не знаемъ и которые перевернуть, по плюсу или минусу, судьбы человѣчества или значительной части его. Открытіе Америки равняется геологическому перевороту; желѣзныя дороги, электрическій телеграфъ измѣнили всѣ человѣческія отношенія. То, чего мы не знаемъ, мы не имбемъ права вводить въ нашъ расчетъ; но, принимая всъ лучшіе шансы, мы все же не предвидимъ, чтобъ люди скоро почувствовали потребность здраваго смысла. Развитие мозга требуеть своего времени. Въ природъ нътъ торопливости; она могла тысячи и тысячи лётъ лежать въ каменномъ обморокѣ и другія тысячи чирикать птицами, рыскать звбрями по лбсу, или плавать рыбою по морю. Историческаго бреда ей станетъ надолго; имъ же превосходно продолжается пластичность природы, истощенной въ другихъ сферахъ.

Люди, которые поняли, что это сонъ, воображаютъ, что проснуться легко, сердятся на спящихъ, не соображая, что весь міръ ихъ окружающій не позволяетъ имъ проснуться. Жизнь проходитъ рядомъ оптическихъ обмановъ, искусственныхъ потребностей и мнимыхъ удовлетвореній.

Случайно, не выбирая, возьмите любую газету, взгляните на любую семью. Какой же тутъ Робертъ Оуэнъ поможеть? Изъ вздора люди страдаютъ съ самоотверженіемъ, изъ вздора идутъ на смерть, изъ вздора убиваютъ другихъ. Въ вѣчной заботѣ, суетѣ, нуждѣ, тревогѣ, въ потѣ лица, въ трудѣ безъ отдыха и конца, человѣкъ даже и не наслаждается. Если ему досугъ отъ работы, онъ торопится свить семейныя сѣти, вьетъ ихъ совершенно случайно, самъ попадаетъ въ нихъ, стягиваетъ другихъ, и, если не долженъ спасаться отъ голодной смерти—каторжной, нескончаемой работой, то начинаетъ ожесточенное преслѣдованіе жены, дѣтей, родныхъ или самъ преслѣдуется ими. Такъ люди

гонятъ другъ друга во имя родительской любви, во имя ревности, во имя брака, дѣлая ненавистными священнѣйшія связи. Когда же тутъ образумиться? Развѣ по другую сторону семьи, за ея гробомъ, когда человѣкъ все потерялъ, и энергію, и свѣжесть мысли, когда онъ ищетъ одного покоя.

Посмотрите на хлопоты и заботы цёлаго муравейника, или одного муравья отдёльно; вникните въ его домогательства и цёли, въ его радости и горе, въ его понятія о добрѣ и злѣ, о чести и позорю-во все, что онъ дълаетъ въ продолжение всей жизня, съ утра до ночи; взгляните, на что онъ посвящаетъ послѣдніе дни и чему жертвуеть лучшими мгновеніями своей жизни, —васъ обдасть дътской, съ ея лошадками на колесахъ, съ блестками и фольгой, съ куклами, поставленными въ уголъ, и съ розгами, поставленными въ другой. Въ ребячьемъ лепетъ слышится иной разъ проблескъ дѣла; но онъ теряется въ дѣтской разсѣянности. Остановиться, обдуматься нельзя, дѣла разстроишь, отстанешь, будешь затерть; всѣ слишкомъ компрометировались и всѣ слишкомъ быстро несутся, чтобъ можно было остановиться, особенно передъ горстью людей, безъ пушекъ, безъ денегъ, безъ власти, протестующихъ во имя разума, не подтверждая даже своей истины чудесами.

Ротшильду или Монтефіоре надобно съ утра въ бюро, чтобъ начать капитализацію сотаго милліона; въ Бразиліи моръ, въ Италіи война, Америка распадается, все идеть прекрасно; а туть ему говорять о безотвътственности человъка и о иномъ распредъленіи богатствъ, разумъется, онъ не слушаеть. Макъ-Магонъ дни, ночи обдумывалъ, какъ върнъе, въ самое короткое время, истребить наибольшее количество людей, одътыхъ въ бълые мундиры, людьми, одътыми въ красные штаны; истребилъ ихъ больше, чъмъ думалъ, всъ его поздравляютъ, даже ирландцы, которые въ качествъ папистовъ побиты имъ; а ему говорятъ, что война не только отвратительная нелъпость, но и преступленіе. Разумѣется, вмѣсто того, чтобъ слущать, онъ станетъ любоваться мечемъ, поднесеннымъ Ирландіей.

Въ Италіи я былъ знакомъ съ однимъ старикомъ, главою богатаго банкирскаго дома. Разъ, поздно ночью, мнѣ не спалось, я пошелъ гулять и возвращался, часу въ пятомъ утра, мимо его дома. Работники выкатывали изъ подваловъ боченки съ оливковымъ масломъ, для отправки моремъ. Старикъ банкиръ, въ тепломъ сюртукѣ, стоялъ съ бумагой въ рукѣ, отмѣчая каждый боченокъ. Утро было свѣжо, онъ зябнулъ.

- Вы уже встали?-сказалъ я ему.

— Я здёсь больше часа, —отвѣчалъ онъ, улыбаясь и протягивая руку.

— Да вы замерзли, какъ въ Россіи.

- Что делать, старъ становлюсь, силы отказывають.

— Пріятели-то ваши (т. е., его сыновья) спять еще, небось, и пусть поспять, пока старикъ еще живъ.

--- А безъ собственнаго надзора нельзя. Я прежняго покроя человѣкъ, много наглядѣлся; пять революцій, amico mio, видѣлъ, возлѣ прошли; а я, за своей работой, все также: отпущу масло, пойду въ контору. Я и кофе тамъ пью, прибавилъ онъ.

- И такъ до самаго объда?

— До самаго обѣда.

— Вы не балуете себя.

- А впрочемъ, скажу вамъ откровенно, тутъ много дѣлаетъ привычка. Мню скучно безъ дюла.

Не нынче-вавтра онъ умретъ. Кто же будетъ масло отпускать, какъ пойдетъ домъ? думалъ я, оставивъ его. Развѣ къ тѣмъ порамъ старшій сынъ тоже сдѣлается человѣкомъ прежняго покроя, и тоже будетъ скучать безъ дѣла и вставать въ четыре часа? Такъ и пойдетъ одна тысяча золотыхъ къ другой, до тѣхъ поръ, пока кто-нибудь изъ династовъ, и, навѣрное, самый лучшій, проиграетъ все въ карты или поднесетъ лореткѣ.—«Родители-то какіе были! скажутъ добрые люди,—они отказывали во всемъ себѣ и другимъ тоже, и все копили про дѣтей. А вотъ блудный сынъ!..»

Ну, гдё-жъ тутъ скоро добраться, сквозь эту толщу нелёпости до живого мяса?

Этимъ людямъ, занятымъ службой, ажіотажемъ, семейными ссорами, картами, орденами, лошадьми,—Р. Оуэнъ проповѣдывалъ другое употребленіе силъ и указывалъ имъ на нелѣпость ихъ жизни. Убѣдить ихъ онъ не могъ, а озлобилъ ихъ и опрокинулъ на себя всю нетерпимость непониманія. Одинъ разумъ долготерпѣливъ и милосердъ, потому что онъ понимаеть.

Біографъ Р. Оуэна очень върно судилъ, говоря, что онъ раз-

1. . . . V

рунилъ свое вліяніе, отрекаясь отъ религіи. Дъйствительно, стукнувшись о церковную ограду, ему слъдовало остановиться, а онъ перелъ́зъ на другую сторону и остался тамъ одинъ одинехонекъ провожаемый благочестивымъ ругательствомъ. Но намъ кажется что рано или поздно, онъ точно также остался бы и за другимъ черепкомъ раковины—одинъ и outlaw!

Толпа только потому не освирѣпѣла на него съ самаго начала, что государство и судъ не такъ популярны, какъ церковь и алтарь. Но за право наказанія вступились бы, à la longue, люди получше подкованные, чѣмъ богобѣснующіеся квакеры и фельетонные святоши.

Въковой споръ, споръ тысячелътній о волю и предопредюленіи не конченъ. Не одинъ Оуэнъ въ наше время сомнъвался въ отвътственности человъка за его поступки; слъды того сомнънія мы найдемъ у Бентама и у Фурье, у Канта и у Шопенгауера, у натуралистовъ и у врачей, и, что всего важнъе, у всъхъ занимающихся статистикой преступленій. Во всякомъ случаъ споръ не ръшенъ, но о томъ, что преступлика наказывать справедливо, и, притомъ, по мюрю преступленія, объ этомъ и спору нютъ, это всякій самъ знаетъ!

Съ которой же стороны lunatic asylum?

«Наказаніе есть неотъемлемое право преступника», сказалъ самъ Платонъ.

Жаль, что онъ самъ сказалъ этотъ каламбуръ, но, впрочемъ, мы не обязаны съ Аддисоновымъ Катономъ приговаривать ко всему: «ты правъ, Платонъ, ты правъ», даже и тогда, когда онъ говоритъ, что «нашъ духъ не умираетъ».

Если быть выпоронному или повѣшенному составляеть *право* преступника, пусть же онъ самъ и предъявляетъ его, если оно нарушено. Права втѣснять ненадобно.

Бентамъ называетъ преступника дурнымъ счетчикомъ; понятно, что кто обчелся, тстъ долженъ нести послѣдствія ошибкя, но, вѣдь, это не право его. Никто не говоритъ, что если вы стукнулись лбомъ, то вы имѣете право на синее пятно, и нѣтъ особаго чиновника, который бы посылалъ фельдшера сдѣлать это пятно, если его нѣтъ. Но юристы или такъ неоткровенны, или такъ забили свой умъ, что они казнь вовсе не хотятъ признать обороной или местью, а какимъ-то нравственнымъ вознагражденемъ, «возстановленіемъ равновѣсія». На войнѣ дѣла идутъ прямѣе: убивая непріятеля, солдатъ не ищетъ его вины, не говоритъ даже, что это справедливо, а кто кого сможетъ, тотъ того и повалитъ.

- Но съэтими понятіями придется затворить всѣ суды.

A CARLES

— Зачѣмъ? дѣлали же изъ базиликъ приходскія церкви, не попробовать ли теперь ихъ отдать подъ приходскія школы?

--- Съ этими понятіями о безнаказанности не устоить ни одно правительство.

— Оуэнъ могъ бы, какъ первый *историческій* брать, на это отвѣчать: развѣ мнѣ было поручено упрочивать правительства?

— Онъ въ отношении правительствъ былъ очень уклончивъ и умѣлъ ладить съ коронованными головами, съ министрами тори и съ президентомъ американской республики.

- А развѣ онъ былъ дуренъ съ католиками или протестантами?

- Что-жъ вы думаете, Оуэнъ былъ республиканецъ?

— Я думаю, что Р. Оуэнъ предпочиталъ ту форму правительства, которая наибольше соотвътствуетъ принимаемой пмъ церкви.

- Помилуйте, у него никакой нътъ церкви.

— Ну, вотъ видите.

- Однако нельзя быть безъ правительства.

— Безъ сомнѣнія; хоть какое-нибудь да надобно. Гегель разсказываетъ о доброй старухѣ, говорившей: «Ну, что-жъ, что дурная погода, все лучше, чтобъ была дурная, чѣмъ если-бъ совсѣмъ погоды не было!»

— Хорошо, смѣйтесь, да, вѣдь, государство погибнетъ безъ правительства!

— А мнѣ что за дѣло!

## IV.

Во время революціи былъ сдѣланъ опытъ коренного измѣненія гражданскаго быта, съ сохраненіемъ сильной правительственной власти.

Декреты приготовлявшагося правительства уцѣлѣли съ своимъ заголовкомъ:

Egalité

Liberté

Bonheur Commun.

Къ которому иногда прибавляется, въ видъ поясненія: ou la mort!

Декреты, какъ и слѣдуетъ ожидать, начинаются съ декрета полиціи.

§ 1. Лица, ничего не дълающія для отечества, не имъють

никакихъ политическихъ правъ, это иностранцы, которымъ pecпиблика даетъ гостепріимство.

§ 2. Ничего не дѣлаютъ для отечества тѣ, которые не служатъ ему полезнымъ трудомъ.

§ 3. Законъ считаетъ полезными трудами:

Земледѣліе, скотоводство, рыбную ловлю, мореплаваніе.

Механическія и ручныя работы.

Мелкую торговлю (la vente en detail).

Извозъ и ямщичество.

Военное ремесло.

Науки и преподавание.

§ 4. Впрочемъ, науки и преподавание не будутъ считаться полезными, если лица, занимающіяся ими, не представятъ въ данное время свидѣтельство цивизма, написанное по опредъленной формъ.

§ 6. Иностранцами воспрещается входъ въ публичныя собранія.

§ 7. Иностранцы находятся подъ прямымъ надзоромъ высшей администраціи, которой предоставляется право высылать ихъ съ мъста жительства и отправлять въ исправительныя мъста.

Въ декретъ о «работахъ» все расписано и распредълено, въ какое время, когда что дълать, сколько часовъ работать; старшины даютъ «примъръ усердія и дъятельности»; другіе доносятъ обо всемъ, дълающемся въ мастерскихъ, начальству. Работниковъ посылаютъ изъ одного мъста въ другое (такъ, какъ гоняютъ мужиковъ на шоссейную работу у насъ), по мъръ надобности рукъ и труда.

§ 11. Высшая администрація посылаеть на каторжную работу (travaux forcés), подъ надзоръ ею назначенныхъ общинъ, лицъ обоего пола, которыхъ инцивизмъ (incivisme), лѣнь, роскошь и дурное поведеніе даютъ обществу дурной примѣръ. Ихъ имущество будетъ конфисковано.

§ 14. Особенные чиновники заботятся о содержаніи и приплодѣ скота, объ одеждѣ, переѣздахъ и облегченіяхъ, работающихъ гражданъ.

Декретъ о распредѣленіи имущества.

§ 1. Ни одинъ членъ общины не можетъ пользоваться ни чъмъ, кромъ того, что ему опредъляется закономъ и дано посредствомъ облеченнаго властью чиновника (magistrat).

§ 2. Народная община съ самаго начала даетъ своимъ членамъ квартиру, платья, стирку, освѣщеніе, отопленіе, достаточное количество хлѣба, мяса, куръ, рыбы, яицъ, масла, вина и другихъ напитковъ.

§ 3. Въ каждой коммунъ, въ опредъленныя эпохи, будуть

общія трапезы, на которыхъ члены общины *обязаны* присутствовать.

§ 5. Всякій членъ, взявшій плату за работу или хранящій у себя деньги, наказывается.

Декреть о торговлѣ. -

§ 1. Заграничная торговля частнымъ лицамъ запрещена. Товаръ будетъ конфискованъ, преступникъ наказанъ.

Торговля будеть производиться чиновниками. Затёмъ деньги уничтожаются. Золото и серебро не велёно ввозить. Республика не выдаетъ денегъ, внутренніе частные долги уничтожаются, внёшніе уплачиваются; а если кто обманеть или сдёлаеть подлогъ, то наказывается вычнымъ рабствомъ (esclavage perpetuel).

За этимъ такъ и ждешь: Питеръ въ Сарскомъ Селѣ, или гр. Аракчеевъ въ Грузинѣ; а подписалъ не Петръ I, а первый соціалисть французскій Гракхъ Бабёфъ!

Жаловаться трудно, чтобъ въ этомъ проектѣ не доставало правительства: обо всемъ попеченіе, за всѣмъ надзоръ, надъ всѣмъ опека, все устроено, все приведено въ порядокъ. Даже воспроизведеніе животныхъ не предоставляется ихъ собственнымъ слабостямъ и кокетству, а регламентировано высшимъ начальствомъ.

И для чего вы думаете все это? Для чего кормять «курами и рыбой, обмывають, одѣвають и уткшають» <sup>1</sup>) этихъ крюпостныхъ благосостоянія, этихъ приписанныхъ къ равенству арестантовъ? Не просто для нихъ, декретъ именно говорить, что все это будетъ дѣлаться mediocrement. «Одна Республика должна быть богата, великолѣина и всемогуща».

Противуположность Роберта Оуэна съ Гракхомъ Бабёфомъ очень замѣчательна. Черезъ вѣка, когда все измѣнится на земномъ шарѣ, по этимъ двумъ кореннымъ зубамъ можно будетъ возстановить ископаемые остовы Англіи и Франціи до послѣдней косточки. Тѣмъ больше, что въ сущности эти мастодонты соціализма принадлежать одной семьѣ, идутъ къ одной цѣли, и изъ тѣхъ же побужденій,...тѣмъ ярче ихъ различіе.

Одинъ видѣлъ, что, несмотря на казнь короля, на провозглашеніе республики, на уничтоженіе федералистовъ и демократическій терроръ, народъ остался не причемъ. Другой, что, несмотря на огромное развитіе промышленности, капиталовъ, машинъ и усиленной производительности, «веселая Англія» дѣлается все больше Англіей скучной, и Англія обжорливая—все больше Англіей голодной. Это привело обоихъ къ необходимости измѣненія основ-

1) "Каждый гражданенъ будетъ отъ адменистраціи logé. nourri. habillé et amusé".

Digitized by GOOS

ныхъ условій государственнаго и экономическаго быта. Почему они (и многіе другіе) почти въ одно и то же время попали на этотъ порядокъ идей, понятно. Противоръчія общественнаго быта становились не больше и не хуже, чъ́мъ прежде, но они выступали ръ́зче къ концу XVIII въка. Элементы общественной жизни, развиваясь розно, разрушили ту гармонію, которая была прежде между ними, при меньше благопріятныхъ обстоятельствахъ.

Встрѣтившись такъ близко въ точкѣ исхода, оба идуть въ противуположныя стороны.

Оуэнъ видитъ въ томъ, что общественное зло приходитъ къ сознанію, послѣднее *достиженіе*, послѣднюю побѣду тяжелаго, сложнаго, историческаго похода; онъ привѣтствуетъ зарю *новаго* дня, никогда не бывалаго и невозможнаго въ прошедшемъ, и уговариваетъ дѣтей, какъ можно скорѣе покинуть пелснки, помочи, и стать на свои ноги. Онъ заглянулъ въ двери будущаго и, какъ путешественникъ, доѣхавшій до мѣста, не сердится больше на дорогу, не бранить ни станціонныхъ смотрителей, ни клячъ.

Но конституція 1793 года думала не такъ, а съ ней не такъ думалъ и Гракхъ Бабёфъ. Она декретировала возстановленіе естественныхъ правъ человтка, забытыхъ и утраченныхъ. Государственный бытъ—преступный плодъ узурпаціи, послѣдствіе злодѣйскаго заговора тирановъ и ихъ сообщниковъ, поповъ и аристократовъ. Ихъ слѣдуетъ казнить, какъ враговъ отечества, достояніе ихъ возвратить законному государю, которому теперь ѣсть нечего, и который называется поэтому санкюлотомъ. Пора возстановить его старыя, неотъемлемыя права... Гдѣ они были? Почему пролетарій государь? Почему ему принадлежить все достояніе, награбленное другими?.. А! вы сомнѣваетесь,—вы подозрительный человѣкъ, ближній государь сведетъ васъ къ гражданину судьѣ, а тотъ пошлетъ къ гражданину палачу, и вы больше сомнѣваться не будете!

Практика *хирурга* Бабёфа не могла мѣшать практикѣ *акушера* Оуэна.

Бабёфъ хотѣлъ силой, т. е., властью разрушить созданное силой, разгромить неправое стяжаніе. Для этого онъ сдѣлалъ заговоръ; если-бъ ему удалось овладѣть Парижемъ, комитеть insurrecteur приказалъ бы Франціи новое устройство, точно такъ, какъ Византіи его приказалъ побѣдоносный Османлисъ; онъ втѣснилъ бы французамъ свое рабство общаго благосостоянія, и, разумѣется, съ такимъ насиліемъ, что вызвалъ бы страшнѣйшую реакцію, въ борьбѣ съ которой Бабёфъ и его комитетъ погибли бы, бросивъ міру великую мысль въ нельпой формъ, мысль, которая и теперь тлѣетъ подъ пепломъ и мутитъ довольство довольныхъ.

А. И. Герценъ, т. Ш.

25

Оуэнъ, видя, что люди образованныхъ странъ подростаютъ къ переходу въ новый періодъ, не думалъ вовсе о насилія, а хотѣлъ только облегчить развитіе. Съ своей стороны, онъ такъ же послѣдовательно, какъ Бабёфъ съ своей, принялся за изученіе зародыша, за развитіе ячейки. Онъ началъ, какъ всѣ естествоиспытатели, съ частнаго случая; его микроскопъ, его лабораторія былъ New Lanark; его ученіе росло и мужало вмѣстѣ съ ячейкой, и оно-то довело его до заключенія, что главный путь водворенія новаго порядка—воспитаніе.

Заговоръ для Оуэна былъ ненуженъ, возстаніе могло только повредить ему. Онъ не только могъ ужиться съ лучшимъ въ мірѣ правительствомъ, съ англійскимъ, но со всякимъ другимъ. Онъ въ правительствѣ видѣлъ устарѣлый, историческій фактъ, поддерживаемый людьми отсталыми и неразвитыми, а не шайку разбойниковъ, которую надобно неожиданно накрыть. Не домогаясь ниспровергнуть правительства, онъ не домогался нисколько и поправлять его. Если-бъ святые лавочники не мѣшали ему, въ Англій и Америкѣ были бы теперь сотни New Lanark и New Harmony <sup>1</sup>), въ нихъ втекали бы свѣжія силы рабочаго народонаселенія, они исподволь отвели бы лучшіе, жизненные соки отъ отжившихъ государственныхъ цистернъ. Что же ему было бороться съ умирающими; онъ могъ ихъ предоставить естественной смерти, зная, что каждый младенецъ, котораго приносятъ въ его школы, с'est autant de pris надъ церковью и правительствомъ!

Бабёфъ былъ казненъ. Во время процесса онъ вырастаетъ въ одну изъ тѣхъ великихъ личностей—мучениковъ и побитыхъ пророковъ, передъ которыми невольно склоняется человѣкъ. Онъ угасъ, а на его могилѣ росло больше и больше всепоглощающес чудовище централизаціи. Передъ нею особенность стерлась, завянула, поблѣднѣла личность и исчезла. Никогда на европейской почвѣ, со временъ тридцати тирановъ авинскихъ до тридцатилѣтней войны и отъ нея до исхода французской революціи, человѣкъ не былъ такъ пойманъ правительственной паутиной, такъ опутанъ сѣтями администраціи, какъ въ новѣйшее время во Франціи.

Оуэна исподволь затянуло иломъ. Онъ двигался, пока могъ, говорилъ, пока его голосъ доходилъ. Илъ пожималъ плечами, качалъ головой; неотразимая волна мъщанства росла, Оуэнъ ста-

<sup>1)</sup> Съ легкой руки Оуэна начали въ Англіп развиваться кооперативныя риботничьи ассоціаціи, ихъ считается до 200. Рочдельское общество, начавшееся скромпо и бѣдно 15 лѣтъ тому назадъ, съ капиталомъ 28 ливровъ, строитъ теперь на общественныя деньги фабрику съ двумя машинами, каждая въ 60 силъ. и которая имъ стоитъ за 30.000 фунтовъ. Ко̂оперативныя общества печатаютъ журналъ «The Co-operator». который издается исключительно работниками.

рълся и все глубже уходилъ въ трясину: мало-по-малу его усилія, его слова, его ученіе—все исчезло въ болотъ. Иногда будто попрыгиваютъ фіолетовые огоньки, пугающіе робкія души либераловъ, только либераловъ: аристократы ихъ презираютъ, попы ненавидять, народъ не знаетъ.

— За то будущее ихъ!..

- Какъ случится!

- Помилуйте, къ чему же послѣ этого вся исторія?

— Да и все-то на свѣтѣ къ чему? Что касается до исторія, я не дѣлаю ее и потому за нее не отвѣчаю. Я, какъ «сестра Анна» въ Синей Бородѣ, смотрю для васъ на дорогу и говорю, что вижу: одна пыль на столбовой, больше ничего не видать... вотъ ѣдутъ... ѣдутъ, кажется, они; нѣтъ, это не братья наши, это бараны, много барановъ! Наконецъ-то, приближаются два гиганта разными дорогами. Ну, ужъ не тотъ, такъ другой потреплетъ Рауля за синюю бороду. Не тутъ-то было! грозныхъ указовъ Бабёфа Рауль не слушается, въ школу Р. Оуэна не идетъ; одного послалъ на гильотину, другого утопилъ въ болотѣ. Я этого вовсе не хвалю, мнѣ Рауль не родной; я только констатирую фактъ и больше ничего!

## V.

... Около того времени, когда въ Вандомъ упали въ роковой мѣшокъ головы Бабёфа и Дорте, Оуэнъ жилъ на одной квартирѣ съ другимъ непризнаннымъ геніемъ и бѣднякомъ Фультономъ и отдавалъ ему послёдніе свои шиллинги, чтобъ тотъ дёлалъ модели машинъ, которыми онъ обогатилъ и облагодътельствовалъ родъ челов вческій; ---случилось, что одинъ молодой офицеръ показывалъ дамамъ свою батарею. Чтобъ быть вполнѣ любезнымъ, онъ безъ всякой нужды пустилъ нъсколько ядеръ (это разсказываетъ онъ самъ); непріятель отвѣчалъ тѣмъ же; нѣсколько человѣкъ пали. другіе были изранены; дамы остались очень довольны нервнымъ потрясеніемъ. Офицера немножко угрызала совъсть: «люди эти, говорить, погибли совершенно безполезно»... но дѣло военное, это скоро прошло. Cela promettait и впослъдствіи молодой человъкъ пролиль крови больше, чёмь всё революціи вмёстё, потребиль одной конскрипціей больше солдать, чѣмъ надобно было Оуэну учениковъ, чтобъ пересоздать весь свъть.

Системы у него не было никакой, добра людямъ онъ не желалъ и не объщалъ. Онъ добра желалъ себъ одному, а подъ добромъ

25\*

разумѣлъ власть. Теперь и посмотрите, какъ слабы передъ нимъ Бабёфъ и Оуэнъ! Его имя тридцать лѣтъ послѣ его смерти было достаточно, чтобъ его племянника признали императоромъ.

Какой же у него былъ секретъ?

Вабёфъ хотѣлъ людямъ *приказать благосостояніе* и коммунистическую республику.

Оуэнъ хотѣлъ ихъ воспитать въ другой экономическій бытъ, несравненно больше выгодный для нихъ.

Наполеонъ не хотѣлъ ни того, ни другого; онъ понялъ, что французы не въ самомъ дѣлѣ желаютъ питаться спартанской похлебкой и возвратиться къ нравамъ Брута старшаго, что они не очень удовлетворятся тѣмъ, что по большимъ праздникамъ «граждане будутъ сходиться разсуждать о законахъ<sup>1</sup>) и обучать дѣтей цивическимъ добродѣтелямъ». Вотъ, дѣло другое, подраться и похвастаться храбростью они, точно, любятъ.

Вмёсто того, чтобъ имъ мёшать и дразнить, проповёлуя вёчный миръ, лакедемонскій столъ, римскія добродътели и миртовые вънки. Наполеонъ, видя, какъ они страстно любятъ кровавую славу, сталъ ихъ натравливать на другіе народы и самъ ходить съ ними на охоту. Его винить не за что, французы и безъ него были бы такіе же. Но эта одинаковость вкусовъ совершенно объясняетъ любовь къ нему народа: для толпы онъ не былъ упрекомъ, онъ ее не оскорблялъ ни своей чистотой, ни своими добродътелями, онъ не представлялъ ей возвышенный, преображенный идеаль; онъ не являлся ни карающимъ пророкомъ, ни поучающимъ геніемъ, онъ самъ принадлежалъ толпю и показалъ ей ее самое, съ ея недостатками и симпатіями, съ ея страстями и влеченіями, возведенную въ Генія и покрытую лучами славы. Вотъ отгадка его силы и вліянія; вотъ отчего толпа плакала объ немъ, переносила его гробъ съ любовью и вездъ повѣсила его портретъ.

Если и онъ палъ, то вовсе не отъ того, чтобъ толпа его оставила, что она разглядѣла пустоту его замысловъ, что она устала отдавать послѣдняго сына и безъ причины лить кровь человѣческую. Онъ додразнилъ другіе народы до дикаго отпора, и они стали отчаянно драться за своихъ господъ.

На этотъ разъ военный деспотизмъ былъ побъжденъ феодальнымъ.

Я не могу равнодушно пройти мимо гравюры, представляющей встрѣчу Веллингтона съ Блюхеромъ въ минуту побѣды подъ Ватерлоо; я долго смотрю на нее всякій разъ, и всякій разъ

<sup>1)</sup> Не изъ нашихъ ли ваконовъ взялъ Гракхъ Бабёфъ это развлеченіе? Когда въ коллегіи нѣтъ дѣла, члены должны читать законы!

внутри груди дёлается холодно и страшно... Эта спокойная, британская, не обёщающая ничего свётлаго фигура, — и этотъ сёдой,

- 389 -

свирѣпо-добродушный нѣмецкій кондотьеръ. Ирландецъ на англійской службѣ, человѣкъ безъ отечества, и пруссакъ, у котораго отечество въ казармахъ, —привѣтствуютъ радостно другъ друга; и какъ имъ не радоваться, они только-что своротили исторію съ большой дороги по ступицу въ грязь, въ такую грязь, изъ которой ее въ полвѣка не вытащатъ... Дѣло на разсвѣтѣ... Европа еще спала въ это время и не знала, что судьбы ея перемѣнились. И отъ чего? Оттого, что Блюхеръ поторопился, а Груши опоздалъ! Сколько несчастій и слезъ стоила народамъ эта побѣда? А сколько несчастій и крови стоила бы народамъ побѣда противной стороны?

... Да какой же выводъ изъ всего этого?

— Что вы называете выводъ? Нравоучение въ родѣ fais се que dois, advienne се qui pourra, или сентенцию въ родѣ—

И прежде кровь лилась рѣкою,

И прежде плакалъ человъкъ?

Пониманіе дъла-вотъ и выводъ, освобожденіе отъ лжи-вотъ и нравоученіе.

— А какая польза?

— Что за корыстолюбіе и особенно теперь, когда всѣ кричать о безнравственности взятокъ? «Истина—религія», толкуетъ старикъ Оуэнъ, «не требуйте отъ нея ничего больше, какъ ее самое».

За все вынесенное, за поломанныя кости, за помятую душу, за потери, за ошибки, за заблужденія, по крайней мъръ, разобрать нъсколько буквъ таинственной грамоты, понять общій смыслъ того, что дълается около насъ... Это страшно много! Дътскій хламъ, который мы утрачиваемъ, не занимаетъ больше, онъ намъ дорогъ только по привычкъ. Чего тутъ жалъть? Бабу-ягу или жизненную силу, сказку о золотомъ въкъ сзади или о безконечномъ прогрессъ впереди, тайный умыселъ химическихъ заговорщиковъ или natura sic voluit?

Первую минуту страшно, но только одну минуту. Вокругь все колеблется, несется; стой или ступай, куда хочешь; ни заставы, ни дороги, никакого начальства... Въроятно, и море путало сначала безпорядкомъ, но какъ только человъкъ понялъ его безцъльную суету, онъ взялъ дорогу съ собой и въ какой-то скорлупъ переплылъ океаны.

Ни природа, ни исторія никуда не идуть и потому готовы идти всюду, куда имъ укажуть, если это возможно, т. е., если ничего не мѣшаеть. Онѣ слагаются au fur et à mesure, бездной другь на

and the second second

друга дъйствующихъ, другъ съ другомъ встръчающихся, другь друга останавливающихъ и увлекающихъ частностей; но человъкъ вовсе не теряется отъ этого, какъ песчинка въ горъ, ве больше подчиняется стихіямъ, не круче связывается необходямостью, а вырастаетъ тъмъ, что понялъ свое положеніе, въ рулевого, который гордо разсъкаетъ волны своей лодкой, заставляя бездонную пропасть служить себъ путемъ сообщенія.

Не имѣя ни программы, ни заданной темы, ни неминуемой развязки, растрепанная импровизація исторіи готова идти съ каждымъ, каждый можетъ вставить въ нее свой стихъ и, если онъ звученъ, онъ останется его стихомъ, пока поэма не оборвется. пока прошелшее будеть бродить въ ея крови и намяти. Возмохностей, эпизодовъ, открытій въ ней и въ природъ дремлеть бездна на всякомъ шагу. Стоитъ тронуть наукой скалу, чтобъ изъ нея текла вода... Ца что вода? Подумайте о томъ, что сдълањ сгнетенный паръ, что дёлаеть электричество съ тёхъ поръ, какъ человѣкъ, а не Юпитеръ, взялъ ихъ въ руки. Человѣческое участіе велико и полно поэзіи, это своего рода творчество. Стихіянь, веществу все равно, они могутъ дремать тысячелѣтія и вовсе в просыпаться, но человѣкъ шлетъ ихъ на свою работу и они идуть. Солнце давно ходить по небу; вдругь человѣкъ перезватилъ его лучъ, задержалъ его слёдъ, и солнце стало ему дёлать портреты.

Природа никогда не борется съ человѣкомъ, это пошлый поклепъ на нее, она не настолько умна, чтобъ бороться, ей все равно; «по той мѣрѣ, по которой человѣкъ ее знаетъ, по той мѣрѣ онъ можетъ ею управлять», сказалъ Бэконъ и былъ совершенно правъ. Природа не можетъ перечить человѣку, если человѣкъ не перечитъ ея законамъ; она, продолжая свое дѣло. безсознательно будетъ дѣлать его дѣло. Люди это знаютъ и на этомъ основаніи владѣютъ морями и сушами. Но перель объективностью историческаго міра человѣкъ не имѣетъ того же уваженія, тутъ онъ дома и не стѣсняется; въ исторіи ему легче страдательно уноситься потокомъ событій или врываться въ него съ ножемъ и крикомъ: «общее благосостояніе или смерть!» чѣмъ вглядываться въ приливы и отливы волнъ, его несущитъ, изучать ритмъ ихъ колебаній и тѣмъ самымъ открыть себѣ безконечные фарватеры.

Конечно, положение человъка въ истории сложнъе, туть онъ разомъ лодка, волна и кормчий. Хоть бы карта была!

А будь карта у Колумба, не онъ открылъ бы Америку. Отчего?

Оттого, что она должна была быть открыта... чтобъ попасть на карту. Только отнимая у исторіи всякой предназначенный

путь, человѣкъ и исторія дѣлаются чѣмъ-то серьезнымъ, дѣйствительнымъ и исполненнымъ глубокаго интереса. Если событія подтасованы, если вся исторія—развитіе какого-то доисторическаго заговора и она сводится на одно выполненіе, на одну его mise en scène, возьмемте, по крайней мѣрѣ, и мы деревянные мечи и щиты пзъ латуни. Неужели намъ лить настоящую кровь и настоящія слезы для представленія провиденціальной шарады. Съ предопредѣленнымъ планомъ исторія сводится на вставку чиселъ въ алгебраическую формулу, будущее отдано въ кабалу до рожденія.

Люди, съ ужасомъ говорящіе о томъ, что Р. Оуэнъ лишаеть человѣка воли и нравственной доблести, мирятъ предопредѣленіе не только съ свободой, но и съ палачемъ <sup>1</sup>).

Въ мистическомъ воззрѣніи все это на мѣстѣ, и тамъ это имѣсть свою художественную сторону, которой въ докринаризмѣ нѣтъ. Въ религіи развертывается цѣлая драма; туть борьба, возмущеніе и его усмиреніе; вѣчная Мессіада, Титаны, Луциферъ, Аббадона, изгоняемый Адамъ, прикованный Прометей, караемые Богомъ и искупаемые Спасителемъ. Фатализмъ, переходя изъ церкви въ школу, утратилъ весь свой смыслъ, даже тотъ смыслъ правдоподобія, который мы требуемъ въ сказкѣ. Изъ яркаго, пахучаго, опьяняющаго, азіатскаго цвѣтка доктринеры высушили блѣдное сѣно для гербаріума. Отталкивая фантастическіе образы, они остались при голой логической ошибкѣ, при нелѣпости предъ исторической аггіèге репsée, воплощающейся во что бы ни стало и достигающсй людьми и царствами, войнами и переворотами, своихъ цѣлей. Зачѣмъ, если она существуеть, она еще разъ

Само собою разумѣется. что мы никогда не смѣшивали предопредѣленій съ теоріей вѣроятностей, мы въ правѣ наведеніемъ дѣлать посылки отъ прошедшаго къ будущему. Дѣлая индукцію, мы знаемъ, что дѣлаемъ, основываясь на постоянствѣ нѣкоторыхъ законовъ и явленій, но допуская также и нарушенія. Мы видимъ человѣка тридцати лѣтъ и имѣемъ полное право предполагать, что черевъ другія тридцать лѣтъ онъ будетъ сѣдъ или плѣшивъ, нѣсколько сгорбится и пр. Это не значитъ, что его назначеніе сѣдѣть, плѣшивѣть, сгорбиться, что ему это на роду написано. Умри онъ тридцати инти лѣтъ, онъ не будетъ сѣдѣть, а пойдетъ "на замазку", какъ говоритъ Гамлетъ, или на салатъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Теологи отважнёе доктринеровъ вообще, они прямо говорять, что безъ воли Божіей не падеть волось съ головы, а отвётственность за каждое дъйствіе, даже за помысль оставляють на человёкё. Ученый фаталиямъ утверждаеть, что у нихъ и рѣчи нѣтъ о личностяхъ, *о случайныхъ* носителяхъ иден... (т. е., рѣчи нѣтъ о нашемъ братѣ, обыкновенномъ человёкѣ, а что касается до такихъ личностей. какъ Александръ Македонскій или Петръ І—намъ уши прожужжали ихъ всемірно-историческимъ приеваніемъ). Доктринеры, видите, какъ большіе господа, козяйствомъ исторіи распоряжаются еп дтоя, гуртомъ... Но гдѣ граница стада и личностей, гдѣ нѣсколько зеренъ-то, какъ спрашивали мои милые аеинскіе софисты, становится кучей?

осуществляется? Если же ее нѣтъ и она только становится и отстаивается событіями, то что же за новый иммакулатный процессъ зачатія зародилъ во временномъ преждесущую идею, которая, выходя изъ чрева исторіи, возвѣщаетъ тотчасъ, что она была прежде и будетъ послѣ. Это новое сводное безсмертіе души, идущее въ обѣ стороны, не личное, не чье-нибудь, а родовое... Безсмертная душа всего человѣчества.... Это стоитъ мертвыхъ душъ! Нѣтъ-ли безсмертной березы всѣхъ березъ?

Мудрено-ли, что съ такимъ освъщеніемъ самые простъйшіе, обыденные предметы сдълались при схоластическомъ объясненіи совершенно непонятными. Можетъ ли, напримъръ, быть фактъ доступнъе всякому, какъ наблюденіе, что чъмъ человъкъ больше живетъ, тъмъ имъетъ больше случая нажиться; чъмъ дольше глядитъ на одинъ предметъ, тъмъ больше разглядываетъ его, если ничего не помъщаетъ или онъ не ослъпнетъ? И изъ этого факта ухитрились сдълать кумиръ *прогресса*, какого-то безпрерывно растущаго и объщающаго расти въ безконечность золотого тельца.

Не проще ли понять, что человѣкъ живетъ не для совершенія судебъ, не для воплощенія идеи, не для прогресса, а единственно потому, что родился и родился для (какъ ни дурно это слово) для настоящаго, что вовсе не мъшаетъ ему ни получать наслъдство отъ прошедшаго, ни оставлять кое-что по завъщанію. Это кажется идеалистамъ унизительно и грубо; они никакъ пе хотять обратить вниманія на то, что все великое значеніе наше при нашей ничтожности, при едва уловимомъ мельканіи личной жизни, въ томъ-то и состоитъ, что, пока мы живы, пока не развязался на стихіи задержанный нами узель, мы все-таки сами, а не куклы, назначенныя выстрадать прогрессъ или воплотить какую-то бездомную идею. Гордиться должны мы тёмъ, что мы не нитки и не иголки въ рукахъ фатума, шьющаго пеструю ткань исторіи... Мы знаемъ, что ткань эта не безъ насъ шьется, но это не цъль наша, не назначенье, не заданный урокъ, а послѣдствіе той сложной круговой поруки, которая связываеть все сущее концами и началами, причинами и дъйствіями.

И это не все, мы можемъ *перемънить узоръ ковра*. Хозяина нѣтъ, рисунка нѣтъ, одна основа, да мы одни одинехоньки. Прежніе ткачи судьбы, всѣ эти Вулканы и Нептуны, приказали долго жить. Душеприказчики скрываютъ отъ насъ ихъ завѣщанie, а покойники намъ завѣщали свою власть.

«Но если, съ одной стороны, вы отдаете судьбу человѣка на его произволъ, а съ другой, снимаете съ него отвѣтственность, то съ вашимъ ученіемъ онъ сложитъ руки и просто ничего не будеть дѣлать».

Ужъ не перестануть ли люди ѣсть и пить, любить и производить дѣтей, восхищаться музыкой и женской красотой, когда узнають, что ѣдятъ и слушають, любятъ и наслаждаются для себя, а не для совершенія высшихъ предначертаній и не для скорюйшаго достиженія безконечнаго развитія совершенства?

Если религія съ своимъ подавляющимъ фатализмомъ и доктринаризмомъ, съ своимъ безотраднымъ и холоднымъ, не заставили людей сложить руки, то нечего бояться, чтобъ это сдѣлало воззрѣнie, освобождающее его отъ этихъ плитъ. Одного чутья жизни и непослѣдовательности было достаточно, чтобъ спасти европейскіе народы отъ религіозныхъ проказъ, въ родѣ аскетизма, квіетизма, которые постоянно были только на словахъ и никогда на дѣлѣ; неужели разумъ и сознаніе окажутся слабѣе?

Къ тому же, въ реальномъ воззрѣніи есть свой секретъ; тотъ, кто отъ него сложитъ руки, тотъ не пойметъ его, и не приметъ: онъ еще принадлежитъ къ иному возрасту мозга, ему еще нужны шпоры.

Стремленіе людей къ болѣе гармоническому быту совершенно естественно, его нельзя ничѣмъ остановить, такъ, какъ нельзя остановить ни голода, ни жажды. Вотъ почему мы вовсе не боимся, чтобы люди сложили руки отъ какого бы ученія ни было. Найдутся ли лучшія условія жизни, совладаетъ ли съ ними человѣкъ, или въ иномъ мѣстѣ собъется съ дороги, а въ другомъ надѣлаетъ вздору,—это другой вопросъ. Говоря, что у человѣка никогда не пропадетъ голодъ, мы не говоримъ, будутъ ли всегда и для каждаго съѣстные припасы, и притомъ здоровые.

Есть люди, удовлетворяющіеся малымъ, съ бѣдными потребностями, съ узкимъ взглядомъ и ограниченными желаніями. Есть и народы съ небольшимъ горизонтомъ, съ страннымъ воззрѣніемъ, удовлетворяющіеся бѣдно, ложно, а иногда даже пошло. Китайцы и японцы, безъ сомнѣнія, два народа, нашедшіе наиболѣе соотвѣтствующую гражданскую форму для своего быта. Огтого они такъ неизмѣнно одни и тѣ же.

Европа, кажется намъ, тоже близка къ «насыщенію» и стремится, усталая, осѣсть, скристаллизоваться, найдя свое прочное общественное положеніе въ мыщанскомъ устройствов. Ей мѣшаютъ покойно сложиться монархическо-феодальные остатки и завоевательное начало. Мѣщанское устройство представляетъ огромный успѣхъ въ сравненія съ олигархически-военнымъ, въ этомъ нѣтъ сомнѣнія, но для Европы, и въ особенности для англогерманской, оно представляетъ не только огромный успѣхъ, но и успъхъ достаточный. Голландія опередила, она первая успокоилась до прекращенія исторія. Прекращеніе роста—начало совершеннолѣтія. Жизнь студента полнѣе событій и ндетъ гораздо бурнѣе, чімъ трезвая и работящая жизнь отца семейства. Если-бъ цадъ Англіей не тяготълъ свинцовый щить феодальнаго землевладънія и она, какъ Уголино, не ступала бы постоянно на своихъдътей, умирающихъ съ голоду; если-бъ она, какъ Голландія, могла достигнуть для всёхъ благосостоянія мелкихълавочниковъ и небогатыхъ хозяевъ средней руки, она успокоилась бы на мѣщанствѣ. А съ тѣмъ вмѣстѣ уровень ума, ширь взгляда, эстетичность вкуса еще бы понизилась, и жизнь безъ событій, развлекаемая иногда внёшними толчками, свелась бы на однообразный круговороть, на слегка видоизмѣняющійся semper idem. (обирался бы парламенть, представлялся бы бюджеть, говорились бы дъльныя рѣчи, улучшались бы формы... И на будущій годъ то же. и черезъ десять лёть то же: это была бы покойная колея взрослаго человѣка, его дѣловые будни. Мы и въ естественныхъявленіяхъ вилимъ, какъ начала эксцентричны, а устоявшееся продолжение идеть потихоньку, не буйной кометой, описывающей съ распущенной косой свои невѣдомые пути, а тихой планетой, плывущей сь своими сателлитами, въ родъ фонариковъ, битымъ и перебитымъ путемъ; небольшія отступленія выставляють еще больше обшій порядокъ... Весна помокрѣе, весна посуше, но послѣ всякой-лѣто, но передъ всякой-зима.

Такъ это, пожалуй, все человѣчество дойдетъ до мѣщанства, да на немъ и застрянетъ?

Не думаю, чтобы все, а нѣкоторыя части навѣрно. Слово «человѣчество»-препротивное, оно не выражаеть ничего опредѣленнаго, а только къ смутности всѣхъ остальныхъ понятій подбавляеть еще какого-то пѣгаго полубога. Какое единство разумѣется подъ словомъ «человѣчество»? Развѣ то, которое мы понимаемъ подъ всякимъ суммовымъ названіемъ, въ родѣ икры и т. п. Кто въ мірѣ осмѣлится сказать, что есть какое-нибудь устройство, которое удовлетворило бы одинакимъ образомъ ирокезовъ и ирландцевъ, арабовъ и мадьяръ, кафровъ п славянъ? Мы можемъ сказать одно, что нѣкоторымъ народамъ мѣщанское устройство противно, а другіе въ немъ какъ рыба въ водъ. Испанцы, поляки, отчасти итальянцы и русскіе нифють въ себъ очень мало мёщанскихъ элементовъ; общественное устройство, въ которомъ имъ было бы привольно, выше того, которое можетъ пмъ дать м'вщанство. Но изъ этого никакъ не слъдуеть, что они достигнуть этого высшаго состоянія, или что они не свернуть на буржуазную дорогу. Одно стремленіе ничего не обезпечиваеть, на разницу возможнаго и неминусмаго мы ужасно напираемъ. Недостаточно знать, что такое-то устройство намъ противно, а надобно знать, какого мы хотимъ и возможно ли его осуществление. Возможностей много впереди: народы буржуазные могутъ взять со-

— 394 —

всёмъ иной полетъ, народы самые поэтическіе—сдёлаться лавочниками. Мало ли возможностей гибнетъ, стремленій авортируетъ, развитій отклоняется. Что можетъ быть очевиднѣе, осязаемѣе тѣхъ, не только возможностей, а началъ личной жизни, мысли, энергіи, которыя умираютъ въ каждомъ ребенкѣ. Замѣтьте, что и эта ранняя смерть дѣтей тоже не имѣетъ въ себѣ ничего неминуемаго; жизнь девяти десятыхъ навѣрное могла бы сохраниться, если-бъ доктора знали медицину и медицина была бы въ самомъ дѣлѣ наукой. На это еліяніе человъка и науки мы обращаемъ особенное вниманіе, оно чрезвычайно важно.

Замѣтьте еще посягательство обезьянъ (напр., шимпанзе) на дальнѣйшее умственное развитіе. Оно видно въ ихъ безпокойно озабоченномъ взглядѣ, въ тоскливо грустномъ присматриваніи ко всему, что дѣлается, въ недовѣрчивой и суетливой тревожности и любопытствѣ, которое, съ другой стороны, не даетъ мысли сосредоточиться и постоянно ее разсѣваетъ. Ряды и ряды поколѣній вновь и вновь стремятся къ какому-то разумѣнію, замѣняются новыми, и эти стремятся, не достигая его, умираютъ, и такъ прошли десятки тысячъ лѣтъ и пройдутъ еще десятки.

Люди имѣють большой шагь передъ обезьянамп; ихъ стремленія не пропадають безслѣдно; они облекаются словомъ, воплощаются въ образъ, остаются въ преданіи и передаются изъ вѣка въ вѣкъ. Каждый человѣкъ опирается на страшное генеалогическое дерево, котораго корни чуть ли не идутъ до адамова рая; за нами, какъ за прибрежной волной, чувствуется напоръ цѣлаго океана—всемірной исторія; мысль всѣхъ вѣковъ на сію минуту въ нашемъ мозгу и нѣтъ ея «развѣ него», а съ нею мы можемъ быть властью.

Крайности ни въ комъ нютъ, но всякой можетъ быть незамюнимой дюйствительностью; передъ каждымъ открытыя двери. Есть что сказать человъку, пусть говорить, слушать его будуть; мучитъ его душу убъжденіе, пусть проповъдуетъ. Люди не такъ покорны, какъ стихіи, но мы всегда имъемъ дъло съ современной массой, — ни она не самобытна, ни мы не независимы отъ общаго фона картины, отъ одинакихъ предшествовавшихъ вліяній, связь общая есть. Теперь вы понимаете, отъ кого и кого зависить будущность людей, народовъ?

Оть кого?

Какъ отъ кого?.. да отъ насъ съ вами, напримѣръ. Какъ же послѣ этого намъ сложить руки!



## Дуэль <sup>1</sup>).

Въ 1853 году извѣстный коммунистъ Виллихъ познакомилъ меня съ парижскимъ работникомъ *Бартелеми*. Имя его я зналъ прежде, по іюньскому процессу, по приговоруи, наконецъ, по его бѣгству изъ Бель-Иля.

Онъ былъ молодъ, невысокаго роста, но мускульно сильнаго сложенія, черные какъ смоль и курчавые волосы придавали ему что-то южное, лице его, слегка отмѣченное оспой, было красиво и рѣзко. Постоянная борьба воспитала въ немъ непреклонную волю и умѣнье управлять ею. Бартелеми былъ одинъ изъ самыхъ цѣльныхъ характеровъ, которыхъ мнѣ случилось видѣть. Школьнаго, книжнаго образованія онъ не имѣлъ, кромѣ по своей части: онъ былъ отличнымъ механикомъ.

Жизненная мысль его, страсть всего его существованія была неутомимая, спартаковская жажда возстанія рабочаго класса противъ средняго сословія. Мысль эта у него была неразрывна съ свирѣпымъ желаніемъ истребленія буржуазіи.

Какой комментарій далъ мнѣ этоть человѣкъ къ ужасамъ 93 и 94 года, къ сентябрьскимъ днямъ, къ той ненависти, съ которой ближайшія партіи уничтожали другъ друга; въ немъ я наглазно видѣлъ, какъ человѣкъ можеть соединять желаніе крови съ гуманностью въ другихъ отношеніяхъ, даже съ нѣжностью.

«Чтобъ революція въ десятый разъ не была украдена изъ нашихъ рукъ, говорилъ Бартелеми, надобно дома, въ нашей семью сломить голову злѣйшему врагу. За прилавкомъ, за конторкой мы его всегда найдемъ—въ своемъ станю слѣдуетъ его побить!» Въ его листы проскрипціи входила почти вся эмиграція: Викторъ Гюго, Маццини, Викторъ Шельхеръ и Кошутъ. Онъ исключалъ очень не многихъ и въ томъ числѣ, я помню, Луи-Блана.

Особымъ, задушевнымъ предметомъ его ненависти былъ Ледрю-Ролленъ. Живое, страстное, но очень спокойно установившееся лице Бартелеми судорожно подергивалось, когда онъ говорилъ объ «этомъ диктаторъ буржуазіи».

1) Пол. Звъзда, тояъ VII (часть 2-я). Примъчание запраничнаю издания.



А говорилъ онъ мастерски, этотъ талантъ становится рѣже и рѣже. Публичныхъ говоруновъ въ Парижѣ и особенно въ Англіи бездна. Попы, адвокаты, члены парламента, продавцы пилюль и дешевыхъ карандашей, наемные свѣтскіе и духовные ораторы въ паркахъ, всѣ они имѣютъ удивительную способность проповюдывать, но говорить для комнаты умѣютъ не многіе.

Односторонняя логика Бартелеми, постоянно устремленная въ одну точку, дъйствовала какъ пламя паяльной трубки. Онъ говорилъ плавно, не возвышая голоса, не махая руками, его фразы и выборъ словъ были правильны, чисты и совершенно свободны отъ трехъ проклятій современнаго французскаго языка: революціоннаго жаргона, адвокатско-судебныхъ выраженій и развязности сидъльцевъ.

Откуда же взялъ этотъ работникъ, воспитанный въ душныхъ мастерскихъ, гдѣ ковали и тянули желѣзо для машинъ, въ душныхъ парижскихъ закоулкахъ, между питейнымъ домомъ и наковальнею, въ тюрьмѣ и на каторжной работѣ,—вѣрное понятіе мѣры и красоты, такта и граціи, понятіе, утраченное буржуазной Франціей? Какъ онъ умѣлъ сохранить естественность языка середь вычурныхъ риторовъ, гасконцевъ революціонной фразы?

Это дъйствительно задача.

Видно около мастерскихъ вѣетъ воздухъ посвѣжѣе. Впрочемъ, вотъ его жизнь.

Ему не было двадцати лётъ, когда онъ замёшался въ какую-то эмёту при Людовикъ Филиппъ. Жандармъ остановилъ его и, такъ какъ онъ сталъ ему что-то говорить, то жандармъ хватилъ его кулакомъ въ лицо. Бартелеми, котораго держалъ муниципалъ, рванулся, но не могъ ничего сдълать. Ударъ этотъ пробудилъ тигра. Бартелеми, живой, молодой, веселый юноша-работникъ всталъ на другой день переродившимся.

Надобно замѣтить, что арестованнаго Бартелеми полиція отпустила, найдя его невиноватымъ. Объ обидѣ, причиненной ему, никто и говорить не хотѣлъ. «Зачѣмъ ходить по улицамъ во время эмёты! Да и какъ найти теперь жандарма!»

Бартелеми купилъ пистолеть, зарядилъ его и пошелъ бродить около тѣхъ мѣстъ; побродилъ день, другой, вдругъ на углу стоитъ жандармъ. Бартелеми отвернулся и взвелъ курокъ.

- Вы меня узнали? спросилъ онъ полицейскаго.

— Еще бы нѣтъ.

— Такъ вы помните, какъ вы....?

- Ну, ступайте, ступайте своей дорогой, сказалъ жандармъ.

— Счастливаго и вамъ пути, отвѣчалъБартелеми и спустилъ курокъ. Жандармъ повалился, а Бартелеми пошелъ. Жандармъ былъ смертельно раненъ, но не умеръ.

Бартелеми судили какъ простого убійцу. Никто не взялъ въ расчеть величину обиды, особенно по понятіямъ французовъ, невозможность работника послать ему вызовъ, невозможность сдѣлать процессъ. Бартелеми былъ осужденъ на каторжсную работу. Это былъ третій пансіонъ, въ которомъ онъ воспитывался послѣ кузницы и тюрьмы. При переборѣ дѣлъ министромъ юстиціи Кремьё, послѣ февральской революціи, Бартелеми выпустили.

Пришли іюньскіе дни. Бартелеми, принадлежавшій къ горячимъ послѣдователямъ Бланки, былъ схваченъ, геройски защишая баррикаду, и сведенъ въ форты. Однихъ побѣдители разстрѣливали, другими набивали тюльерійскіе подвалы, третьихъ отсылали въ форты и тамъ иногда разстрѣливали, случайно больше, чтобъ очистить мѣсто.

Бартелеми уцѣлѣлъ; въ судѣ онъ и не думалъ оправдываться, но воспользовался лавкой подсудимаго, чтобъ изъ нея сдѣлать трибуну для обвиненія національной гвардіи. Нѣсколько разъ президентъ приказывалъ ему молчать и, наконецъ, перервалъ его рѣчъ, приговоромъ на каторжную работу, помнится, на 15 или 20 лѣтъ (у меня нѣтъ передъ глазами іюньскаго процесса).

Бартелеми былъ съ другими отправленъ въ Belle Isle.

Года черезъ два онъ бѣжалъ оттуда и явился въ Лондонъ съ предложеніемъ ѣхать назадъ и устроить бѣгство шести заключенныхъ. Небольшая сумма денегъ, которую онъ просилъ (тысячъ 6-7 фр.) была ему обѣщана, и онъ, одѣвшись аббатомъ, съ молитвенникомъ въ рукѣ, отправился въ Парижъ, въ Бель-Иль, все устроилъ и возвратился въ Лондонъ за деньгами. Говорятъ, что дѣло не состоялось за споромъ, освобождать ли Бланки, или нѣтъ. Сторонники Барбеса и другихъ лучше желали оставить нѣсколько человѣкъ друзей въ тюрьмѣ, чѣмъ освободить одного врага.

Бартелеми убхалъ въ Швейцарію. Онъ разошелся со всёми партіями и отсталъ отъ нихъ; съ ледрю-роллинистами онъ былъ заклятый врагъ, но онъ не былъ другомъ и съ своими; онъ былъ слишкомъ рёзокъ и угловать, крайнія мнёнія его были непріятны запѣваламъ и отпугивали слабыхъ. Въ Швейцаріи онъ особенно занялся ружейнымъ мастерствомъ. Онъ изобрѣлъ особеннаго устройства ружье, которое заряжалось по мѣрѣ выстрѣловъ и такимъ образомъ давало возможность пустить рядъ пуль въ одну точку, другъ за другомъ.

Въ партіи Ледрю-Роллена находился лихой человъкъ, бретеръ, гуляка и сорви-голова Курне.

Курне принадлежалъ къ особому типу людей, который часто встръчается между польскими панами и русскими офицерами, особенно между отставными корнетами, живущими въ деревнѣ; къ нимъ принадлежалъ Денисъ Давыдовъ и его «собутыльникъ» Бурцовъ, Гагаринъ-Адамова головка и секундантъ Ленскаго Зарѣпкій. Въ вульгарной формъ они встръчаются между прусскими «юнкерами» и австрійскимъ казарменнымъ брудерствомъ. Въ Англіи ихъ совстмъ нътъ, во Франціи они дома, какъ рыба въ водѣ, но рыба съ почищенной, лакированной чешуею. Это люди храбрые, опрометчивые до дерзости, до безразсудства, и очень недальніе. Они всю жизнь живуть воспоминаніемъ двухъ-трехъ случаевъ, въ которыхъ они прошли сквозь огонь и воду, комунибудь обрубили уши, простояли подъ градомъ пуль. Случается, что они сперва наклеплють на себя отважный поступовъ, а потомъ дъйствительно его сдълають, чтобъ подтвердить свои слова. Они смутно понимають, что этоть задоръ ихъ сила, единственный интересъ, которымъ они могутъ похвастаться; а хвастаться имъ хочется смертельно. При этомъ они часто хорошіе товарищи, особенно въ веселой бесъдъ, и до первой размолвки за своихъ стоять грудью; и вообще имѣють больше военной отваги, чѣмъ гражданской доблести.

Люди праздные, азартные игроки въ картахъ и въ жизни, ланскене всякаго отчаяннаго предпріятія, особенно если притомъ можно надѣть мундиръ съ генеральскимъ шитьемъ, схватить денегъ, крестовъ, и потомъ снова успокоиться на нѣсколько лѣтъ въ бильярдной или кофейной. А ужъ помогая Наполеону ли въ Страсбургѣ, герцогинѣ ли Берійской въ Блуа, или красной республикѣ въ предмѣстіи Св. Антона, все равно. Храбрость и удача для пихъ и для всей Франціи покрываютъ все.

Курне началъ свою карьеру во флотѣ во время ссоры Франціи съ Португаліей. Онъ съ нѣсколькими товарищами влѣзъ на португальскій фрегать, овладѣлъ экипажемъ и взялъ фрегать. Случай этотъ опредѣлилъ и окончилъ дальнѣйшую жизнь Курне. Вся Франція говорила о молодомъ мичманѣ; далѣе онъ не пошелъ п такъ же кончилъ свою карьеру абордажемъ, которымъ началъ ее, какъ если-бъ онъ на немъ былъ убитъ на повалъ. Изъ флота онъ былъ впослѣдствіи исключенъ. Въ Европѣ царилъ глухой миръ; Курне поскучалъ, поскучалъ, и сталъ воевать на свой салтыкъ. Онъ говорилъ, что у него было до двадцати дуэлей, положимъ, что ихъ было десять, и этого за глаза довольно, чтобъ его не считать серьезнымъ человѣкомъ.

Какъ онъ попалъ въ красные республиканцы, я не знаю. Особенной роли онъ во французской эмиграціи не игралъ. Разсказывали объ немъ разные анекдоты, какъ онъ въ Бельгіи поколо-

тилъ полицейскаго, который хотъ́лъ его арестовать и ушелъ отъ него, и другія продъ́лки въ томъ же родъ. Онъ считалъ себя «одной изъ первыхъ шпагъ во Франціи».

Мрачная храбрость Бартелеми, исполненнаго по своему необузданнъйшимъ самолюбіемъ, столкнувшись съ надменной храбростью Курне, должна была привести къ бъдствіямъ. Они ревновали другъ друга. Но, принадлежа къ разнымъ кругамъ, къ враждебнымъ партіямъ, они могли всю жизнь не встръчаться. Добрые люди братски помогли дълу.

Бартелеми имѣлъ на Курне какой-то зубъ за письма, посланныя ему черезъ Курне изъ Франціи, которыя до него не дошли. Очень вѣроятно, что въ этомъ дѣлѣ онъ не былъ виноватъ; вскорѣ къ этому присоединилась сплетня. Бартелеми познакомился въ Швейцаріи съ одной актрисой, итальянкой, и былъ съ нею въ связи. «Какая жалость, "Говорилъ Курне, что этотъ соціалистъ изъ соціалистовъ пошелъ на содержаніе къ актрисѣ». Пріятели Бартелеми тотчасъ написали ему это. Получивъ письмо, Бартелеми бросилъ свой проектъ ружья и свою актрису и прискакалъ въ Лондонъ.

Мы уже сказали, что онъ былъ знакомъ съ Виллихомъ. Виллихъ былъ человѣкъ съ чистымъ сердцемъ и очень добрый, прусскій артиллерійскій офицеръ; онъ перешелъ на сторону революціи и сдѣлался коммунистомъ. Дрался въ Баденѣ за народъ, начальствуя орудіями во время Геккерова возстанія, и когда все было побито, уѣхалъ въ Англію. Въ Лондонъ онъ явился безъ гроша денегъ, попробовалъ давать уроки математики, нѣмецкаго языка, ему не повезло. Онъ бросилъ учебныя книги и, забывая бывшіе эполеты, геройски сталъ работникомъ. Съ нѣсколькими товарищами они завели мастерскую щеточныхъ издѣлій; ихъ не поддержали. Виллихъ не терялъ надежды ни на возстаніе Германіи, ни на поправку своихъ дѣлъ; однако дѣла не поправлялись и онъ надежду на тевтонскую республику увезъ съ собою въ Нью-Іоркъ, гдѣ получилъ отъ правительства мѣсто землемѣра.

Виллихъ понялъ, что дёло съ Курне приметъ очень дурной оборотъ и самъ себя предложилъ въ посредники. Бартелеми вполнѣ вѣрилъ Виллиху и поручилъ ему дёло. Виллихъ отправился къ Курне; твердый, спокойный тонъ Виллиха подѣйствовалъ на «первую шпагу»; онъ объяснилъ исторію писемъ; послѣ, на вопросъ Виллиха, увѣренъ ли онъ, что Бартелеми жилъ на содержаніи у актрисы,—Курне сказалъ ему, что онъ повторилъ слухъ и что жалѣетъ объ этомъ.

— Этого, сказалъ Виллихъ, совершенно достаточно, напишите, что вы сказали, на бумагъ, отдайте мнъ и я съ искренней радостью пойду домой.

- Пожалуй, - сказалъ Курне и взялъ перо.

— Такъ это вы будете извиняться передъ какимъ-нибудь Бартелеми, замътилъ другой рефюжье, взошедшій въ концъ разговора.

— Какъ извиняться?—И вы принимаете это за извинение?

— За дъйствіе, сказалъ Виллихъ, честнаго человъка, который, повторивши клевету, жалъетъ объ этомъ.

-- Нѣтъ, сказалъ Курне, бросая перо, этого я не могу.

— Не сейчасъ же ли вы говорили?

- Нѣтъ, нѣтъ, вы меня простите, но я не могу. Передайте Бартелеми, «что я сказалъ это потому, что хотѣлъ сказать».

- Брависсимо, воскрикнуль другой рефюжье.

— На васъ, м. г., падетъ отвѣтственность за будущія несчастія, сказалъ ему Виллихъ и вышелъ вонъ.

Это было вечеромъ; онъ зашелъ ко мнѣ, не видавшись еще съ Бартелеми; печально ходилъ онъ по комнатѣ, говоря: «теперь дуэль неотвратима, экое несчастіе, что этотъ рефюжье былъ на лицо».

Тутъ не поможешь, думалъ я: умъ молчитъ передъ дикимъ разгаромъ страстей; а когда еще прибавишь французскую кровь, ненависть котерій и разныхъ хористовъ въ амфитеатръ!..

Черезъ день утромъ я шелъ по Пель-Мелю; Виллихъ скорыми шагами торопился куда-то, я остановилъ его; блъдный и встревоженный, обернулся онъ ко мнъ.

— Что?

— Убить на повалъ.

— Кто?

- Курне. Я бъгу къ Луи Бланъ за совътомъ, что дълать.

— Гдѣ Бартелеми?

— И онъ, и его секундантъ, и секунданты Курне—въ тюрьмѣ; одинъ изъ секундантовъ только не взятъ; по англійскимъ законамъ, Бартелеми можно повѣсить. Виллихъ сѣлъ на омнибусъ и уѣхалъ. Я остался на улицѣ, постоялъ, повернулся и пошелъ опять домой.

Часа черезъ два пришелъ Виллихъ. Луи Бланъ принялъ, разумѣется, дѣятельное участіе, хотѣлъ посовѣтоваться съ извѣстными адвокатами. Всего лучше, казалось, поставить дѣло такъ, чтобъ слѣдователи не знали, кто стрѣлялъ и кто былъ свидѣтелемъ. Для этого надобно было, чтобъ обѣ стороны говорили одно и то же. Въ томъ, что англійскій судъ не захочетъ въ дѣлѣ дуэли употреблять полицейскіе уловки, — въ этомъ всѣ были увѣрены.

Надобно было передать это пріятелямъ Курне, но никто изъ знакомыхъ Виллиха не ѣздилъ ни къ нимъ, ни къ Ледрю-Роллену; Виллихъ поэтому отправилъ меня къ Маццини.

А. И. Герценъ, т. Ш.

Я его засталъ сильно раздраженнымъ.

— Вы вёрно пріёхали, —сказаль онъ, —по дёлу этого убійцы? Я посмотрёль на него, намёренно помолчаль и сказаль:

— По дѣлу Бартелеми.

— Вы съ нимъ знакомы, вы заступаетесь за него, все это очень хорошо, хоть я и не понимаю... У Курне, у несчастнато Курне, были тоже пріятели и друзья...

— Которые, вѣроятно, не называли его разбойникомъ за то, что онъ былъ на двадцати дуэляхъ, на которыхъ, кажется, ж онъ былъ убитъ.

- Теперь ли поминать объ этомъ?

— Я отвѣчаю.

- Что же, теперь спасать его изъ петли?

— Я полагаю, что особеннаго удовольствія никому не будеть. если пов'єять челов'єка. Впрочемъ, р'єчь идеть не о немъ одномъ, а и о секундантахъ Курне.

— Его не повѣсять.

— Почемъ знать, —замѣтилъ хладнокровно молодой англійскій радикалъ, причесанный à la Jesus, молчавшій все время и подтверждавшій слова Маццини головой, дымомъ сигары и какимто неуловимыми полифтонгами, въ которыхъ пять-шесть гласныхъ, силюснутыхъ вмѣстѣ, составляли одну сводную.

- Вы, кажется, ничего не имъете противъ этого?

— Мы любимъ и уважаемъ законъ.

— Не оттого ли,—замѣтилъ я, придавая добродушный видъ моимъ словамъ,—всѣ народы больше уважаютъ Англію, чѣмъ любятъ англичанъ.

- Осуэ?-спросилъ радикалъ, а, можетъ, и отвѣчалъ.

- Въ чемъ дёло?-перебилъ Маццини.

Я разсказалъ ему.

Они уже сами думали объ этомъ и пришли къ тому же результату.

Процессъ Бартелеми имѣетъ чрезвычайный интересъ. Рѣдко англійскій и французскій характеръ обличались съ такой рѣзкостью, въ такой тѣсной и удобоизмѣримой рамѣ.

Начиная съ мъста поединка все было нелъпо: они дрались близъ Виндзора, для этого надобно было по желъзной дорогъ (которая только идетъ въ Виндзоръ) отътхать нъсколько десятковъ миль отъ границы енутрь королевства, въ то время какъ вообще люди дерутся на границъ, близъ кораблей, лодокъ и пр. Выборъ Виндзора, сверхътого, самъ по себъ былъ никуда негоденъ Королевский дворецъ, любимая резиденція Викторіи, разумъется, въ полицейскомъ отношеніи, находится подъ двойнымъ надзоромъ. Я полагаю, что мъсто это было выбрано очень просто потому.

Digitized by GOOS

что французы изъ всёхъ окрестностей Лондона только и знають: Ришмон' и Вансоръ.

Секунданты взяли на всякій случай рапиры съ отточенными концами, хотя и знали, что противники будуть стрёляться. Когда Курне паль, всё, за исключеніемъ одного секунданта, который уѣхалъ особо и вслёдствіе того спокойно пробрался въ Бельгію, поѣхали вмѣстѣ, не забывъ съ собою взять рапиры. Когда они прибыли на ватерлооскую станцію въ Лондонѣ, телеграфъ уже давно извѣстилъ полицію. Полиціи искать было нечего: «четыре человѣка, съ бородами и усами, въ фуражкахъ, говорящіе пофранцузски и съ завернутыми рапирами», были взяты, выходя изъ вагоновъ.

Какъ же все это могло случиться? Не намъ, кажется, учить французовъ прятаться отъ полиціи. Злѣе, расторопнѣе, безнравственнѣе и неутомимѣе въ своемъ усердіи нѣтъ полиціи въ мірѣ, какъ французская. Во время Людовика Филиппа ищущій и искомый играли мастерски свою партію, каждый ходъ былъ разсчитанъ (теперь это ненужно, полиція впередъ говоритъ шахъ и матъ), но, вѣдь, время Людовика Филиппа не за горами. Какимъ же образомъ такой умный человѣкъ, какъ Бартелеми, и такіе бывалые люди, какъ секунданты Курне, надѣлали столько промаховъ?

Причина одна и та же: совершенное незнаніе Англій и англійскихъ законовъ. Они слыхали, что никого арестовать нельзя безъ «уарандъ»; они слыхали о какомъ-то «абеасъ корпюсъ», по которому слёдуетъ выпустить человѣка по требованію адвоката, и полагали, что они доёдутъ домой, переодѣнутся и будутъ въ Бельгіи, когда утромъ за ними придетъ одураченный констебль, *непремленно* съ палочкой (какъ ихъ описываютъ во французскихъ романахъ), и скажетъ, увидя, что ихъ нѣтъ, goddamn! Несмотря на то, что ни констебли палочекъ не носятъ, ни англичане не говорятъ god-damn!

Арестованныхъ посадили въ Surrey'скую тюрьму. Начались посѣщенія, поѣхали дамы, поѣхали пріятели убитаго Курне. Полиція, разумѣется, тотчасъ догадалась, въ чемъ дѣло и какъ оно было; впрочемъ, этого нельзя ей поставить въ заслугу: пріятели и непріятели Бартелеми и Курне кричали въ трактирахъ и publicгаузахъ о всѣхъ подробностяхъ дуэли, разумѣется, прибавляя и и такія, которыхъ вовсе не было и совершенно не могло быть. Но офиціально полиція не хоткла знать, и потому, когда одни посѣтители спрашивали позволеніе видѣть секунданта «Бароне», другіе секунданта Бартелеми, полицейскій офицеръ рѣшился имъ сказать: «Гг., мы вовсе не знаемъ, кто изъ нихъ секунданть, кто виноватый, слѣдствіе еще не открыло всѣхъ обстоятельствъ дѣла,

- 403 -

26\*

Digitized by GOOG C

называйте, пожалуйста, знакомыхъ вашихъ по именамъ». Первый урокъ!

Наконецъ, судебный кругъ дошелъ до Surrey, назначенъ былъ день, въ который lord-chief-justice Кембель будетъ судить дѣло о неизвѣстно кѣмъ убитомъ французѣ Курне и прикосновенныхъ къ его убійству лицахъ.

Я тогда жилъ возлѣ Primrose-Hill; часовъ въ семь холоднотуманнаго февральскаго утра вышелъ я въ Режентъ-Паркъ, чтобы, пройдя его, отправиться на желѣзную дорогу.

День этотъ остался очень рельефно въ моей памяти. Отъ тумана, покрывавшаго паркъ, и бълыхъ лебедей, сонно плывшихъ по водъ, подернутой искрасна-желтымъ дымомъ, до той минуты, когда далеко за полночь я сидълъ съ однимъ lawyer'омъ у Вери на Режентъ-стритъ и пилъ шампанское за здоровье Англіи, все какъ на блюдечкъ.

Я англійскаго суда не видалъ прежде; комизмъ средневѣковой mise en scène будитъ въ насъ больше воспоминаній оперы буффы, чѣмъ почтенной традиціи, но это можно забыть въ этотъ день.

Около десяти часовъ передъ гостиницею, гдё стоялъ лордъ Кембель, явились первыя маски, герольды съ двумя трубачами, возвёстившіе, что лордъ Кембель въ открытомъ судё будетъ въ 10 часовъ судить такое-то дёло. Мы бросились къ дверямъ судебной залы, которая была въ нёсколькихъ шагахъ; между тёмъ черезъ площадь двигался и лордъ Кембель въ золоченой каретъ, въ парикѣ, который только уступалъ въ величинѣ и красотѣ парику его кучера, прикрытому крошечной треугольной шляпой. За его каретою шло пѣшкомъ человѣкъ двадцать атторнеевъ, солиситоровъ, подобравъ мантіи, безъ шляпъ и въ шерстяныхъ парикахъ, намѣренно сдѣланныхъ какъ можно менѣе похожими на человѣческіе волосы. Въ дверяхъ я чуть было, вмѣсто суда чифъ-джустиса Кембеля надъ Бартелеми, не попалъ на судъ, который Богъ держалъ надъ Курне.

Въ самыхъ дверяхъ масса народа, вытъсняемая полицейскими изъ залы, и нечеловъческий напоръ сзади произвели остановку: впередъ нельзя было идти, толпа сзади прибавлялась, полицейскимъ надоъло работать по мелочи, они схватились за руки и разомъ, дружно пошли на приступъ,—передній рядъ меня такъ прижалъ, что дыханіе сперлось, еще и еще храбрый напоръ осаждающихъ, и мы вдругъ очутились вытъсненными, выжатыми, выброшенными на десять шаговъ далъе двери на улицу.

Если-бъ не знакомый адвокатъ, мы бы совсѣмъ не попали, зала была набита, онъ насъ провелъ особыми дверями, и мы, наконецъ, усѣлись, отирая потъ и справляясь, цѣлы ли часы, деньги и пр.

Замѣчательная вещь, что нигдѣ толпа не бываетъ многочисленнѣе, плотнѣе, страшнѣе, какъ въ Лондонѣ, а дѣлать «кё» ни въ какомъ случаѣ не умѣетъ; англичане всегда берутъ своимъ національнымъ упорствомъ, давятъ два часа, что-нибудь да продавятъ. Меня это много разъ дивило при входѣ въ театры: если-бъ люди шли другъ за другомъ, они навѣрное вошли бы въ полчаса, но такъ какъ они прутъ всей массой, то множество переднихъ пробиваются по правой и лѣвой сторонѣ дверей, тутъ ими овладѣваетъ какое-то сосредоточенное ожесточеніе и они начинаютъ давить съ боковъ медленно двигающуюся среднюю струю безъ всякой пользы для себя, но какъ бы вымѣщая на ихъ бокахъ ихъ счастье.

Стучать въ двери. Какой-то господинъ, тоже въ маскарадномъ платьѣ, кричитъ, кто тамъ?—«Судъ», —отвѣчаютъ съ той стороны; отворяются двери и является Кембель въ шубѣ и въ какомъ-то женскомъ шлафрокѣ; онъ поклонился на всѣ четыре стороны и объявилъ. что судъ открытъ.

Мивніе о двлѣ Бартелеми, составленное судомъ, т. е., Кембелемъ, было ясно съ начала до конца, и онъ его выдержалъ. несмотря на всѣ усилія французовъ сбить его съ дороги и ухудшить. Была дуэль. Одинъ убитъ. Оба — французы, рефюжье, имѣющіе иныя понятія о чести, чѣмъ мы; кто изъ нихъ правъ, кто виноватъ, разобрать трудно. Одинъ сошелъ съ баррикадъ, другой бретеръ. Намъ нельзя оставить это безнаказаннымъ, но не слёдуеть всею силою англійскихъ законовъ побивать иностранцевъ, тъмъ больше, что всъ они люди чистые, и хотя глупо, но благородно вели себя. Поэтому, кто убійца, мы не будемъ добиваться,--все въроятіе, что убійца тотъ изъ нихъ, который бъжалъ въ Бельгію; подсудимыхъ мы обвинимъ въ участіи, и спросимъ присяжныхъ, виноваты ли они въ manslaughter или нътъ? Обвиненные присяжными,--они въ нашихъ рукахъ; мы приговоримъ ихъ къ одному изъ наименьшихъ наказаній, и покончимъ дѣло. Оправдають ихъ присяжные, — Богъ съ ними совсёмъ, пусть идуть на всѣ четыре стороны.

Все это французамъ объихъ партій было ножъ острый!

Сторонники Курне хотъли воспользоваться случаемъ, чтобъ потерять въ мнѣніи суда Бартелеми, и, не называя его прямо, указать на него, какъ на убійцу Курне.

Нъсколько человъкъ друзей Бартелеми и самъ онъ домогались покрыть презръніемъ и стыдомъ Бароне и компанію странной подробностью, которая открылась въ полицейскомъ слъдствіи. Пистолеты были взяты у ружейника, послъ дуэли ему ихъ прислали. Одинъ пистолеть былъ заряженъ. Когда началось дъло, ружейникъ явился съ пистолетомъ и съ показаніемъ, что полъ

Digitized by GOOg C

пулей и порохомъ лежала небольшая тряпочка, такъ что выстрѣлъ былъ невозможенъ.

Дуэль шла такъ: Курне выстрѣлилъ въ Бартелеми и не попалъ. У Бартелеми капсюль исправно щелкнулъ, но выстрѣла не было, ему дали другой капсюль,—та же исторія. Тогда Бартелеми бросилъ пистолетъ и предложилъ Курне драться на рапирахъ. Курне не согласился; рѣшились еще разъ стрѣлять, но Бартелеми потребовалъ другой пистолетъ, на что Курне тотчасъ согласился. Пистолетъ былъ поданъ, раздался выстрѣлъ и Курне упалъ мертвый.

Стало быть, пистолеть, возвратившійся къ ружейнику заряженнымъ, былъ тотъ самый, который былъ въ рукахъ Бартелеми. Откуда попала тряпка? Пистолеты досталъ пріятель Курне, Пардигонъ, нъкогда участвовавшій въ Voix du peuple и страшно изуродованный въ іюньскіе дни <sup>1</sup>).

Если-бъ можно было доказать, что тряпка была положена съ цѣлью, т. е., что противники вели Бартелеми на убой, то враги Бартелеми были бы покрыты позоромъ и погублены на вѣки вѣковъ.

За такой пріятный результать Бартелеми охотно пошель бы на десять лѣть въ каторжную работу или въ депортацію.

По слёдствію оказалось, что лоскутокъ, вынутый изъ пистолета, дёйствительно принадлежалъ Пардигону, онъ былъ вырванъ изъ тряпки, которой онъ обтиралъ лаковые сапоги. Пардигонъ говорилъ, что онъ чистилъ дуло, надёвъ тряпочку на карандашъ, и что, можетъ, вертёвши ею, отрёзалъ лоскутокъ; но друзья

1) Пардигонъ, схваченный въ іюньскіе дни, былъ брошенъ въ тюльерійскій подваль; тамъ находилось тысячъ до пяти человѣкъ. Туть были холерные, раненые, умиравшие. Когда правительство прислало Корменена освидетельствовать положение ихъ, то, отворивши двери, онъ и доктора отпрянули отъ удушающей заразительной вони. Къ окошечкамъ soupirail было запрещено подходить. Пардигонъ, изнемогая отъ духоты, поднялъ голову, чтобы подышать; это замътилъ часовой изъ національной гвардіи и сказаль ему, чтобъ онъ отошелъ или онъ выстрёлитъ. Пардигонъ медлилъ, тогда почтенный буржуа опустилъ дуло и выстрёлиль въ него; пуля раздробила ему часть щеки и нижнюю челюсть, онъ упалъ. Вечеромъ часть арестантовъ повели въ форты, въ томъ числъ подняли раненаго Пардигона, связали ему руки и повели. Тутъ извъстная тревога на Карусельской площади, въ которой національная гвардія со страха стръляла другъ въ друга; раненый Пардигонъ выбился изъ силъ и упалъ; его бросили на полъ въ полицейскую коръ-де-гардію, и онъ остался съ связанными руками, лежа на спинъ и захлебываясь своей кровью изъ раны. Такъ его засталъ какой-то политехникъ, разругавшій этихъ каннибаловъ и заставившій ихъ снести больного въ больницу. Помнится, я этотъ случай разсказалъ въ "Письмахъ изъ Италія и Францін"... но это не мъщаеть протверживать, чтобы не забывать. что такое образованная парижская буржуазія.

Бартелеми спрашивали, отчего же у лоскутка правильная овальная форма, отчего нъту городковъ отъ складокъ...

Съ своей стороны, противники Бартелеми приготовили фалангу свидътелей à decharge въ пользу Бароне и его товарищей.

Политика ихъ состояла въ томъ, что атторней со стороны Бароне будетъ ихъ спрашивать объ антецедентахъ Курне и прочихъ. Они превознесутъ ихъ и будутъ молчать о Бартелеми и его секундантахъ. Такое единодушное умалчиваніе со стороны соотечественниковъ и «корелижіонеровъ» должно было, по ихъ мнѣнію, сильно поднять въ глазахъ Кембеля и публики однихъ и сильно уронить другихъ. Призывъ свидѣтелей стоитъ денегъ, да и, сверхъ того, у Бартелеми не было цѣлой шеренги друзей, которымъ онъ могъ бы отдать приказаніе говорить то или другое.

Друзья Курне и прежде того, при слъдствіи, умъли красноръчиво молчать.

Одного изъ арестованныхъ свидътелей, Бароне, слъдопроизводитель спросилъ, знаетъ ли онъ, кто убилъ Курне, или кого онъ подозръваетъ. Бароне отвъчалъ, что никакія угрозы, никакія наказанія не заставятъ его назвать человъка, лишившаго жизни Курне, несмотря на то, что покойникъ былъ лучшій другъ его. «Если бы я долженъ былъ десятокъ лътъ влачить цъпи въ душной тюрьмъ, то я и тогда не сказалъ бы».

Солиситоръ перебилъ его хладнокровнымъ замѣчаніемъ: «Да, это ваше право, впрочемъ вы вашими словами показываете, что вы виновника знаете».

И послѣ всего этого они хотѣли перехитрить—кого же? лорда Кембеля? Я желалъ бы приложить его портреть для того, чтобы показать всю мѣру нелѣпости этой попытки. Старика лорда Кембеля, посѣдѣвшаго и сморщившагося на своемъ судейскомъ креслѣ, читая равнодушнымъ голосомъ, съ шотландскимъ акцентомъ, страшнѣйшія evidences и распутывая самыя сложныя дѣла съ осязательной ясностью,—его хотѣла перехитрить кучка парижскихъ клубистовъ... Лорда Кембеля, который никогда не поднимаетъ голоса, никогда не сердится, никогда не улыбается и только позволяетъ себѣ въ самыхъ смѣшныхъ или сильныхъ минутахъ высморкаться... Лорда Кембеля, съ лицомъ ворчуньистарухи, въ которомъ, вглядываясь, вы ясно видите извѣстную метаморфозу, такъ непріятно удивившую дѣвочку красную щапочку, что это вовсе не бабушка, а волкъ, въ парикъ, женскомъ робронѣ и кацавейкъ, общитой мѣхомъ.

Зато его лордшинство не осталось въ долгу.

Послѣ долгихъ дискуцій о тряпочкѣ и послѣ показаній Пардигона, защитники Бароне начали вызывать свидѣтелей. Во-первыхъ, явился старикъ рефюжье, товарищъ Барбеса п Бланки. Онъ присятнулъ п вытянулъ шею.

— Давно ли вы, спросилъ одинъ изъ атторнеевъ, знакомы съ Курне?

— Граждане, сказалъ рефюжье по-французски, съ молодыхъ лътъ моихъ преданный одному дълу, я посвятилъ жизнь свок священному дълу свободы и равенства... и пошелъ было въ этомъ родъ.

Но атторней остановилъ его и, обращаясь къ переводчику. замѣтилъ: свидѣтель, кажется, не понялъ вопроса, переведите его на французскій.

За нимъ слёдовалъ другой. Когда пять-шесть французовъ, съ бородами, идущими въ рюмочку, и плёшивыхъ, съ огромными усами и волосами, выстриженными по-николаевски, наконецъ, съ волосами, падающими на плечи и въ красныхъ шейныхъ платкахъ, являлись одинъ за другимъ, чтобъ сказать варіаціи на слёдующую тему: «Курне былъ человёкъ, котораго достоинства превышали добродѣтели, а добродѣтели равнялись достоинствамъ: онъ былъ украшеніе эмиграціи, честь партіи, жена его неутѣшна, а друзья утѣшаются только тѣмъ, что остались въ живыхъ такiе люди, какъ Бароне и его товарищи».

- А знаете ли вы Бартелеми?

— Да, онъ французскій рефюжье… видалъ, но не знак ничего о немъ; при этомъ свидѣтель чмокалъ по-французски ртомъ.

— Свидѣтеля такого-то... сказалъ атторней.

— Позвольте, зам'ятила бабушка Кембель голосомъ мнгкаго участія, не безпокойте ихъ больше, это множество свид'ятелей во пользу покойнаго Курне и подсудимаго Бароне намъ кажется излишнимъ и вреднымъ, мы не считаемъ ни того, ни другого такими дурными людьми, чтобы ихъ честность и порядочное поведение слёдовало доказывать съ такимъ упорствомъ. Сверхъ того, Курне умеръ, и намъ вовсе ненужно ничего знать о немъ мы призваны судить одно дёло о его убіеніи; все, идущее къ этому преступленію, для насъ важно, а событія прошлой жизне подсудимыхъ, которыхъ мы равно считаемъ весьма порядочными джентельменами, намъ ненужно знать. Я, съ своей стороны. не имъю никакихъ подозрёній насчетъ г. Бароне.

... А на что у тебя, бабушка, такіе хитрые, да смѣющіеся глаза?

— На то, что ртомъ я по моему сану не могу смѣяться надъ вами, милые внучата, а потому посмѣюсь глазами.

Разумѣется, что послѣ этого свидѣтелей съ прической внизу и съ прической наверху, съ военнымъ видомъ и съ кашне всѣхъ семи цвѣтовъ призмы, отпустили, не слушавши.

`

Затъмъ дъло пошло быстро.

Одинъ изъ защитниковъ, представляя присяжнымъ, что подудимые иностранцы, совершенно не знающіе англійскихъ закоовъ, заслуживаютъ всякаго снисхожденія, прибавилъ: «Предгавьте себѣ, гг. присяжные, г. Бароне такъ мало зналъ Англію, то на вопросъ, знаете ли вы, кто убилъ Курне, отвѣчалъ, что сли-бъ его въ цёняхъ посадили лётъ на десять въ тюремные клепы, то онъ и тогда бы не сказалъ имени. Вы видите, что . Бароне еще имълъ объ Англіи какія-то средневъковыя понятія, нь могь думать, что за его умалчивание его можно ковать въ тин, бросить на десять лёть въ тюрьму. Надёюсь, сказаль онъ, е удерживая смёха, что несчастное событіе, по которому г. Бароне ыль нѣсколько мѣсяцевъ лишенъ свободы, убѣдило его, что юрьмы въ Англіи нёсколько улучшились съ среднихъ вёковъ врядъ ли хуже тюремъ въ нёкоторыхъ другихъ странахъ. окаженте же подсудимымъ, что и судъ нашъ также человѣественъ и справедливъ» и пр.

Присяжные, составленные на половину изъ иностранцевъ, ашли подсудимыхъ «виновными».

Тогда Кембель обратился къ подсудимымъ, напомнилъ имъ трогость англійскихъ законовъ, напомнилъ, что иностранецъ, тупая на англійскую землю, пользуется всѣми правами англичаина и за это долженъ нести и равную отвѣтственность передъ акономъ. Потомъ перешелъ къ разницѣ нравовъ и сказалъ, аконецъ, что онъ не считалъ бы справедливымъ наказать ихъ ю всей строгости законовъ, а потому приговариваетъ ихъ къ вухмъсячному тюремному заключенію.

Публика, народъ, адвокаты и мы всѣ были довольны; ждали уѣзкаго наказанія, но не смѣли думать о меньшемъ minimum'ѣ, какъ три-четыре года.

Кто же остались недовольны?

Подсудимые.

Я подошелъ къ Бартелеми, онъ мрачно сжалъ мнѣ руку и казалъ:

- Пардигонъ-то остался чисть, Бароне... и онъ пожалъ изчами.

Когда я выходилъ изъ залы, я встрѣтилъ моего знакомаго, lawyer'a, онъ стоялъ съ Бароне.

— Лучше бы меня, говорилъ послѣдній, на годъ посадили, чъть смѣшать съ этимъ злодѣемъ Бартелеми.

Судъ кончился часовъ около десяти вечеромъ. Когда мы пришли на желѣзную дорогу, мы застали въ амбаркадерѣ толпы французовъ и англичанъ, громко и шумно разсуждавшихъ о дѣлѣ. Вольшинство французовъ было довольно приговоромъ, хотя и

чувствовало, что побъда не по ту сторону Ламанша. Въ ваговал

французы затянули марсельезу. — Господа, сказалъ я, справедливость прежде всего; на этот разъ споемте-ка Rule Britania!

Digitized by Google

И Rule Britania запѣли!

## Бартелеми.

Прошло два года, Бартелеми снова стоялъ передъ лордомъ Кембелемъ, и на этотъ разъ угрюмый старикъ, накрывшись чернымъ клобукомъ, произнесъ надъ нимъ иной приговоръ.

Въ 1854 году Бартелеми еще больше отдалился отъ всёхъ; вѣчно чѣмъ-то занятый, онъ мало показывался, готовилъ что-то втиши; люди, жившіе съ нимъ вмѣстѣ, знали не больше другихъ. Я его видалъ изрѣдка; онъ всегда мнѣ показывалъ большое сочувствіе и довѣріе, но ничего особеннаго не говорилъ.

Вдругъ разнесся слухъ о двойномъ убійствѣ: Бартелеми убилъ какого-то мелкаго неизвѣстнаго англійскаго купца и потомъ полицейскаго агента, который хотѣлъ его арестовать. Объясненія, ключа—никакого; Бартелеми молчалъ передъ судьями, молчалъ въ Нью-Гетѣ. Онъ съ самаго начала признался въ убійствѣ полицейскаго: за это его можно было приговорить къ смерной казни, а потому онъ остановился на признаніи, защищая, такъ сказать, свое право быть повѣшеннымъ за послѣднее преступленіе, не говоря о первомъ.

Воть что мы узнали мало-по-малу. Бартелеми собрался ёхать въ Голландію. Въ дорожномъ платьё, съ визированнымъ пассомъ въ карманё, съ револьверомъ въ другомъ, въ сопровожденіи женщины, съ которой онъ жилъ, Бартелеми отправился въ десять часовъ вечера къ англичанину, фабриканту содовой воды. Когда онъ постучался, горничная отворила ему дверь; хозяинъ пригласилъ ихъ въ парлоръ и, вслёдъ за тёмъ, пошелъ съ Бартелеми въ свою комнату.

Горничная слышала, какъ разговоръ становился крупнъе, какъ онъ перешелъ въ брань; вслъдъ за тъ́мъ ея господинъ отворилъ две́рь и пхнулъ Бартелеми; тогда Бартелеми вынулъ изъ кармана пистолетъ и выстръ́лилъ въ него. Купецъ упалъ мертвый. Бартелеми бросился вонъ; испуганная француженка скрылась прежде него и была счастливъе. Полицейский агентъ, слышавший выстръ́лъ, остановилъ Бартелеми на улицъ; онъ грозилъ ему пистолетомъ, полицейский не пускалъ. Бартелеми выстръ́лилъ... На этотъ разъ больше, чъ́мъ въ́роятно, что онъ не хотъ́лъ убить

Digitized by GOOG C

агента, а только постращать его; но, вырывая руку и сжимая другой пистолеть, на такомъ близкомъ разстояніи, онъ его смертельно ранилъ. Бартелеми пустился бѣжать, но полицейскіе уже замѣтили его, и онъ былъ схваченъ.

Враги Бартелеми, не скрывая радости, говорили, что это былъ просто актъ разбоя, что Бартелеми хотълъ ограбить англичанина. Но англичанинъ вовсе не былъ богатъ. Безъ полнаго помъшательства трудно предположить, чтобъ человъкъ пошелъ на открытый разбой въ Лондонъ, въ одномъ изъ населеннъйшихъ кварталовъ, въ знакомый домъ, часовъ въ десять вечера, съ женщиной, и все это, чтобъ украсть какихъ-нибудь сто фунтовъ (что-то такое было найдено въ комодъ убитаго).

Бартелеми, за нѣсколько мѣсяцевъ до этого, завелъ какую-то мастерскую крашеныхъ стеколъ съ узорами, арабесками и надцисями по особому способу. Онъ на привилегію истратилъ фунтовъ до 60; фунтовъ 15 не достало, онъ попросилъ у меня взаймы и очень аккуратно отдалъ. Ясно, что тутъ было что-то важнѣе простого воровства. Внутренняя мысль Бартелеми, его страсть, мономанія остались. Что онъ ѣхалъ въ Голландію только для того, чтобы оттуда пробраться въ Парижъ,— это знали многіе.

Едва три-четыре человѣка остановились въ раздумьи передъ этимъ кровавымъ дѣломъ; остальные всѣ испугались и опрокинулись на Бартелеми. Быть повѣшеннымъ въ Англіи не респектабельно; имѣть связи съ человѣкомъ, судимымъ за убійство, shoking; ближайшіе друзья его отшарахнулись.

Я тогда жилъ въ Твикнемѣ. Прихожу разъ домой вечеромъ, меня ждуть два рефюжье:

— Мы къ вамъ, говорятъ они, пріёхали, чтобъ васъ удостовѣрить, что мы ни малѣйшаго участія не имѣли въ страшномъ дѣлѣ Бартелеми; у насъ была общая работа, мало ли съ кѣмъ приходится работать. Теперь скажутъ... подумаютъ...

— Да неужели вы за этимъ прітхали изъ Лондона въ Твикнемъ?—спросилъ я.

- Ваше мнѣніе намъ очень дорого.

— Помилуйте, господа; да я самъ былъ знакомъ съ Бартелеми, и хуже васъ, потому что никакой общей работы съ нимъ не имѣлъ; но я не отрекаюсь отъ него. Я не знаю дѣла, судъ и осужденіе предоставляю лорду Кембелю, а самъ плачу о томъ, что такая молодая и богатая сила, такой талантъ, такъ воспитался горькой борьбой и средой, въ которой жилъ, что въ пущемъ цвѣтѣ лѣтъ его жизнь потухаетъ подъ рукою палача.

Поведеніе его въ тюрьмѣ поразило англичанъ: ровное, покойное, печальное безъ отчаянія, твердое безъ jactance. Онъ зналъ, что для него все кончено, и съ тѣмъ же непоколебимымъ спокой-

ствіемъ выслушалъ приговоръ, съ которымъ нѣкогда стоялъ подъ градомъ пуль на баррикадахъ.

Онъ писалъ къ своему отцу и къ дъвушкъ, которую любилъ. Письмо къ отцу я читалъ; ни одной фразы, величайшая простота, онъ кротко утвшаетъ старика, какъ будто ръчь не о немъ самомъ.

Католическій священникъ, который ех оfficio ходилъ къ нему въ тюрьму, человѣкъ умный и добрый, принялъ въ немъ большое участіе и даже просилъ Пальмерстона о перемѣнѣ наказанія, но Пальмерстонъ отказалъ. Разговоры его съ Бартелеми были тихи и исполнены гуманности съ обѣихъ сторонъ. Бартелеми писалъ ему: «Много, много благодаренъ я вамъ за ваши добрыя слова, за ваши утѣшенія. Если-бъя могъ обратиться въ вѣрующаго, то, конечно, одни вы могли бы обратить меня; но что же дѣлать, — у меня нѣтъ вѣры!» Послѣ его смерти священникъ писалъ одной знакомой мнѣ дамѣ: «Какой человѣкъ былъ этотъ несчастный Бартелеми! если-бъ онъ дольше прожилъ, можетъ, его сердце и раскрылось бы благодати. Я молюсь о его душѣ!»

Тѣмъ болѣе останавливаюсь я на этомъ случаѣ, что «Times» со злобой разсказалъ насмѣшку Бартелеми надъ шерифомъ.

За нѣсколько часовъ до казни, одинъ изъ шерифовъ, узнавъ, что Бартелеми отказался отъ духовной помощи, счелъ себя обязаннымъ обратить его на путь спасенія и началъ ему пороть ту піэтическую дичь, которую печатаютъ въ англійскихъ грошевыхъ трактатахъ, раздаваемыхъ даромъ на перекресткахъ. Бартелеми надоѣло увѣщаніе шерифа. Апостолъ съ золотой цѣпью замѣтилъ это и, принявъ торжественный видъ, сказалъ ему. «Подумайте, молодой человѣкъ, черезъ нѣсколько часовъ вы будете не мнѣ отвѣчать, а Богу».

Но не одинъ апостольствующій шерифъ мѣшалъ Бартелеми умереть въ томъ серьезномъ и нервно поднятомъ состояніи, котораго онъ искалъ, которое такъ естественно искать въ послѣдніс часы жизни.

Приговоръ былъ прочтенъ. Бартелеми замътилъ кому-то изъ друзей, что, уже если нужно умереть, онъ предпочелъ бы тихо, безъ свидътелей, потухнуть въ тюрьмъ, чъмъ всенародно, на площади, погибнуть отъ руки палача. «Ничего нътъ легче: завтра, послъ завтра, я тебъ принесу стрихнина». Мало одного, двое взялись за дъло. Онъ тогда уже содержался какъ осужденный, т. е., очень строго; тъмъ не меньше, черезъ нъсколько дней, друзья достали стрихнинъ и передали ему въ бълъъ. Оставалось убъдиться, что онъ нашелъ. Убъдились и въ этомъ...

Боясь отвѣтственности, одинъ изъ нихъ, на котораго могло пасть подозрѣнie, хотѣлъ на время покинуть Англію. Онъ попро-

A Section of the sect

силъ у меня нѣсколько фунтовъ на дорогу; я былъ согласенъ ихъ дать. Что кажется проще этого? Но я разскажу это ничтояное дѣло для того, чтобъ показать, какимъ образомъ всѣ тайные заговоры французовъ открываются, какимъ образомъ у нихъ Во всякомъ дѣл в любовью къ роскошной mise en scène бездна постороннихъ лицъ компрометируется.

Вечеромъ въ воскресенье у меня были, по обыкновенію, н сколько человѣкъ, польскихъ, итальянскихъ и другихъ рефюжье. Въ этотъ день были и дамы. Мы очень поздно сѣли обѣдать, часовъ въ восемь. Часовъ въ девять вошелъ одинъ близкій знакомый. Онъ ходилъ ко мнѣ часто, и потому его появленіе не могло броситься въ глаза; но онъ такъ ясно выразилъ всѣмъ лицемъ «Я умалчиваю!» что гости переглянулись.

— Не хотите ли чего-нибудь съёсть, или рюмку вина? спресилъ я.

 Нѣтъ, сказалъ, опускаясь на стулъ, сосудъ, отяжелъвшій отъ тайны.

Послѣ обѣда онъ при всѣхъ вызвалъ меня въ другую комнату и, сказавши, что Бартелеми досталъ ядъ (новость, которую я уже слышалъ), передалъ мнѣ просьбу о ссудѣ деньгами отъѣзжающаго.

— Съ большимъ удовольствіемъ, я сейчасъ принесу, сказалъ я.

— Нётъ, я ночую въ Твикнемѣ и завтра утромъ еще увижусь съ вами. Мнѣ ненужно вамъ говорить, васъ просить, чтобъ на одинъ человѣкъ...

Я улыбнулся.

Когда я вошелъ опять въ столовую, одна молодая дѣвушы спросила меня: «Вѣрно онъ говорилъ о Бартелеми?»...

На другой день, часовъ въ восемь утра, вошелъ Франсуа сказалъ, что какой-то французъ, котораго онъ прежде не видъль требуетъ непремѣнно меня видѣть.

Это былъ тотъ самый пріятель Бартелеми, который хотѣть незамютно уѣхать. Я набросилъ на себя пальто и вышелъ въ садъ, гдѣ онъ меня дожидался. Тамъ я встрѣтилъ болѣзненнаго, ужасно исхудалаго, черноволосаго француза (я послѣ узналъ, то онъ годы сидѣлъ въ Бель-Илѣ и потомъ à la lettre умиралъ съ голоду въ Лондонѣ). На немъ было потертое пальто, на которов бы никто не обратилъ вниманія; но дорожный картузъ и большов дорожный шарфъ, обмотанный вокругъ шеи, невольно остановили бы на себѣ глаза въ Москвѣ, въ Парижѣ, въ Неаполѣ.

Digitized by GOOGIC

- Что случилось?

- Былъ у васъ такой-то?

- Онъ и теперь здъсь.

- 415 ----

— Говорилъ о деньгахъ?

— Это все кончено, — деньги готовы.

- Я, право, очень благодаренъ.

- Когда вы ѣдете?

— Сегодня или завтра.

Къ концу разговора подоспѣлъ и нашъ общій знакомый. Когда путешественникъ ушелъ:

— Скажите, пожалуйста, зачёмъ онъ пріёвжаль? — спросиль я, оставшись съ нимъ наединё.

— За деньгами.

— Да, въдь, вы могли ему отдать.

-- Это правда, но ему хотёлось съ вами познакомиться; онъ спрашивалъ меня, пріятно ли вамъ будетъ; что же мнѣ было сказать?

- Безъ сомнѣнія, очень; только я не знаю, хорошо ли онъ выбралъ время.

- А развѣ онъ вамъ помѣшалъ?

- Нътъ; а какъ бы полиція ему не помътала вытхать...

По счастью, этого не случилось. Въ то время, какъ онъ уѣзжалъ, его товарищъ усомнился въ ядѣ, который они доставили; подумалъ – подумалъ и далъ остатокъ его собакѣ. Прошелъ день, собака жива; прошелъ другой—жива. Тогда, испуганный, онъ бросился въ Нью-Гетъ, добился свиданья съ Бартелеми черезъ рѣшетку и, улучшивъ минуту, шепнулъ ему:

- У тебя?

— Да, да!

— Вотъ видишь, у меня большое сомнѣніе. Ты лучше не прининай: я пробовалъ надъ собакой, никакого дѣйствія не было!

Бартелеми опустилъ голову и потомъ, поднявши ее съ глазами, полными слезъ, сказалъ:

--- Что же вы это надо мной дѣлаете!

— Мы достанемъ другого.

— Не надобно — отвѣтилъ Бартелеми — пусть совершится судьба.

И съ той минуты сталъ готовиться къ смерти, не думалъ объ ядё и писалъ какой-то мемуаръ, котораго не выдали послё его смерти другу, которому онъ его завёщалъ (тому самому, который уѣзжалъ).

Девятнадцатаго января, въ субботу, мы узнали о посъщении священникомъ Пальмерстона и его отказъ.

Тяжелое воскресенье слёдовало за этимъ днемъ. Мрачно разошлась небольшая кучка гостей. Я остался одинъ. Легъ спать, уснулъ и тотчасъ проснулся. Итакъ, черезъ 7—6—5 часовъ, его, исполненнаго силы, молодости, страстей, совершенно здороваго, выведуть на площадь и убьють, безъ жалости убьють, безъ удовольствія и озлобленія, а еще съ какимъ-то фарисейскимъ состраданіемъ!.. На церковной башнѣ начало бить семь часовъ. *Теперь* двинулось шествіе, и Калькрафтъ налицо. Послужили ли бѣдному Бартелеми его стальные нервы? У меня стучалъ зубъ объ зубъ.

Въ 11 утра взошелъ Д.

- Кончено? спросилъ я.

- Кончено.

- Вы были?

— Былъ.

Остальное досказалъ «Times».

· Противъ статьи «Теймсъ», аббатъ Roux напечаталъ: «The murderer Barthelemy».

Когда все было готово, разсказываетъ «Times», онъ попросилъ письмо той дъвушки, къ которой писалъ, и, помнится, локонъ ея волосъ или какой-то сувениръ; онъ сжалъ ихъ въ рукъ, когда палачъ подошелъ къ нему... ихъ, сжатыми въ его окоченълыхъ пальцахъ нашли помощники палача, пришедшіе снять его тъло съ висълицы. «Человъческая справедливость, какъ говоритъ «Теймсъ», была удовлетворена!» Я думаю, да этого и діавольской не показалось бы мало!

Туть бы и остановиться. Но пусть же въ моемъ разсказъ, какъ было въ самой жизни, останутся слъды богатырской поступи возлъ ступней ослиныхъ и свиныхъ копытъ.

Когда Бартелеми былъ схваченъ, у него не было достаточно денегъ, чтобъ платить солиситеру; да ему и не хотѣлось нанимать его. Явился какой-то неизвѣстный адвокатъ Герингъ, предложившій ему защищать его, явнымъ образомъ, чтобъ сдѣлать себя извѣстнымъ. Защищалъ онъ слабо; но ненадобно забывать, задача была необыкновенно трудна; Бартелеми молчалъ и не хотѣлъ, чтобъ Герингъ говорилъ о главномъ дѣлѣ. Какъ бы то ни было, Герингъ возился, терялъ время, хлопоталъ. Когда казнь была назначена, Герингъ пришелъ въ тюрьму проститься; Бартелеми былъ тронутъ, благодарилъ его и, между прочимъ, сказалъ ему:

— У меня ничего нѣтъ, я не могу вознаградить вашъ трудъ ничѣмъ, кромѣ моей благодарности. Хотѣлъ бы я вамъ, по крайней мѣрѣ, оставить что-нибудь на память, да ничего у меня нѣтъ, что-бъ я могъ вамъ предложить. Развѣ мое пальто?

— Я вамъ буду очень, очень благодаренъ, я хотълъ его у васъ просить.

— Съ величайшимъ удовольствіемъ, — сказалъ Бартелеми но оно плохо...

— О, я его не буду носить; признаюсь вамъ откровенно, я уже запродалъ его, и очень хорошо.

417 -

- Какъ запродали? спросилъ удивленный Бартелеми.

— Да, madame Туссо, для ея особой галлерен.

Бартелеми содрогнулся.

Когда его вели на казнь, онъ вдругъ вспомнилъ и сказалъ шерифу:

— Ахъ, я совсѣмъ было забылъ попросить, чтобъ мое пальто никакъ не отдавали Герингу!

А. И. Герценъ, т. Ш.



1.10

# Camicia Rossa<sup>1</sup>).

Шекспировъ день превратился въ день Гарибальди. Сближение это вытянуто за волосы историей, такия натяжки удаются ей одной.

Народъ, собравшись на Примрозъ-Гиль, чтобъ посадить дерево въ память trecentenary, остался тамъ, чтобъ поговорить о *скоропостиженомъ* отъёздё Гарибальди. Полиція разогнала народъ. Пятьдесятъ тысячъ человёкъ (по полицейскому рапортупослушались тридцати полицейскихъ и, изъ глубокаго уваженія къ законности, поддержали беззаконное вмёшательство власти

... Дъйствительно, какая-то шекспировская фантазія пронеслась передъ нашими глазами на съромъ фонъ Англіи, съ чисто шекспировской близостью великаго и отвратительнаго, раздерающаго душу и скрипящаго по тарелкъ. Святая простота человъка, наивная простота массъ и тайные скопы за стъной, интриги ложь. Знакомыя тъни мелькаютъ въ другихъ образахъ – отв Гамлета до короля Лира, отъ Гонериль и Корделій до честнасо Яго. Яго-все крошечные, но зато какое количество и какая у нихъ честность!

Прологь. Трубы. Является идолъ массъ, единственная, великая. народная личность нашего вѣка, выработавшаяся съ 1848 года. является во всѣхъ лучахъ славы. Все склоняется передъ ней. все ее празднуеть, это очью совершающееся hero-worship Карлейля. Пушечные выстрёлы, колокольный звонъ, вымиела ва корабляхъ-и только потому нътъ музыки, что гость Англи прівхалъ въ воскресенье, а воскресенье здъсь постный день... Лондонъ ждеть прібзжаго часовъ семь на ногахъ, овація растуть съ каждымъ днемъ; появленіе человѣка въ красной рубашкъ в улицѣ дѣлаетъ взрывъ восторга, толпы провожаютъ его вочьы въ часъ изъ оперы, толпы встръчають его утромъ въ семь часовъ передъ Стаффордъ гаузомъ. Работники и люке

1) Напечатано было въ "Колоколъ" 15 августа, 15 сентября и 15 ноибри 1864 года. Примъчание запраничнаго издания.

2) Я прошу позволеніе дюковъ называть дюками, а не герцогами. Во-нервить оно правильнѣе, а во-вторыхь, однимъ нѣмецкимъ словомъ меньше въ русскои языкѣ. Autant de pris sur le Deutchthum.



швеи и лорды, банкиры и high church, феодальная развалина Дерби и осколокъ февральской революціи — республиканецъ 1848 года, старшій сынъ королевы Викторіи и босой swiper, родившійся безъ родителей, ищуть на перерывъ его руки, взгляда, слова. Шотландія, Ньюкестль-он-Тейнъ, Глазговъ, Манчестеръ трепещуть отъ ожиданія, —а онъ исчезаетъ въ непроницаемомъ туманѣ, въ синевѣ океана.

Какъ тѣнь Гамлетова отца, гость попалъ на какую-то министерскую дощечку, и исчезъ. Гдѣ онъ? Сейчасъ былъ тутъ и тутъ, а теперь нѣтъ... Остается одна точка, какой-то парусъ готовый отплыть.

Народъ англійскій одураченъ. «Великій, глупый народъ» какъ сказалъ о немъ поэтъ. Добрый, сильный, упорный, но тяжелый, неповоротливый, нерасторопный Джонъ-буль,—и жаль его, и смѣшно! Быкъ съ львиными замашками—только что было тряхнулъ гривой и порасправился, чтобъ встрѣтить гостя, а у него его и отняли. Левъ-быкъ бьетъ двойнымъ копытомъ, царанаетъ землю, сердится... но сторожа знаютъ хитрости замковъ и засосовъ свободы, которыми онъ запертъ, болтаютъ ему какой-то вздоръ и держатъ ключъ въ карманѣ... а точка исчезаетъ въ океанѣ.

Бѣдный левъ-быкъ, ступай на свой hard labour, тащи плугъ, подымай молотъ. Развѣ три министра, одинъ не министръ, одинъ дюкъ, одинъ профессоръ хирургіи и одинъ лордъ піэтизма не засвидѣтельствовали всенародно въ камерѣ пэровъ и въ низшей камерѣ, въ журналахъ и гостиныхъ, что здоровый человѣкъ, котораго ты видѣлъ вчера, боленъ и боленъ такъ, что его надобно послать на яхтѣ вдоль Атлантическаго океана и понерегъ Средиземнаго моря... «Кому же ты больше вѣришь, моему ослу или мнѣ?»—говорилъ обиженный мельникъ, въ старой баснѣ, скептическому другу своему, который сомнѣвался, слыша ревъ, что осла нѣтъ дома...

- Или разв'ь они не друзья народа?.. Больше чёмъ друзья, — они его опекуны, его отцы съ матерью...

... Газеты подробно разсказали о пирахъ и яствахъ, рёчахъ и мечахъ, адресахъ и кантатахъ, Чизикъ и Гильдголъ. Балетъ и декораціи, пантомимы и арлекины этого «сновидѣнія въ весеннюю ночь» описаны довольно. Я не намъренъ вступать съ ними въ соревнованіе, а просто хочу передать изъ моего небольшого фотографическаго снаряда нъсколько картинокъ, взятыхъ съ того скромнаго угла, изъ котораго я смотрѣлъ. Въ нихъ, какъ всегда бываетъ въ фотографіяхъ, захватилось и осталось много случайнаго, неловкія складки, неловкія позы, слишкомъ выступившія

27\*



мелочи-рядомъ съ нерукотворенными чертами событій и неподслащенными чертами лицъ...

Разсказъ этотъ дарю я вамъ, отсутствующія дѣти (отчасти онъ для васъ и писанъ), и еще разъ очень, очень жалѣю, что васъ здѣсь не было съ нами 17 апрѣля.

## I.

#### Въ Брукъ-гаузѣ.

Третьяго апръля къ вечеру Гарибальди прітхалъ въ Соутганптонъ. Мнъ хотълось видъть его прежде, чъмъ его завертять. опутають, утомять.

Хотблось мнѣ этого по многому: во-первыхъ, просто потому. что я его люблю и не видалъ около десяти лѣтъ. Съ 1848 я слёдилъ шагъ за шагомъ за его великой карьерой; онъ уже былъ для меня въ 1854 г. лицо, взятое цёликомъ изъ Корнелія Непота или Плутарха... Съ тёхъ поръ онъ переросъ половину ихъ, сдълался «невѣнчаннымъ царемъ» народовъ, ихъ упованіемъ, яхъ живой легендой, ихъ святымъ человѣкомъ, и это отъ Украйны в Сербіи до Андалузіи и Шотландіи, отъ Южной Америки 20 Стверныхъ Штатовъ. Съ ттъхъ поръ онъ съ горстью людей побъдилъ армію, освободилъ цълую страну и былъ отпущенъ изъ нея, какъ отпускають ямщика, когда онъ довезъ до станци Съ тъхъ поръ онъ былъ обманутъ и побить, и, такъ какъ ничего не выигралъ побъдой, не только ничего не проигралъ пораженіемъ, но удвоилъ ею свою народную силу. Рана, нанесенвая сыу своими, кровью спаяла его съ народомъ. Къ величію героя прибавился вѣнецъ мученика. Мнѣ хотѣлось видѣть, тотъ ля же это добродушный морякъ, приведшій Common Wealth изъ Бостона въ Indian Docks, мечтавшій о пловучей эмиграція, носящейся по океану, и угощавшій меня ниццскимъ Белетомъ, привезеннымъ изъ Америки.

Хотёлось мнё, во-вторыхъ, поговорить съ нимъ о здёшнихъ интригахъ и нелёпостяхъ, о добрыхъ людяхъ, строившихъ одюя рукой пьедесталъ ему и другой привязывавшихъ Маццина съ позорному столбу. Хотёлось ему разсказать объ охотё по Стансфильду и о тёхъ нищихъ разумомъ либералахъ, которые вторвля лаю готическихъ своръ, не донимая, что тё имёли, по крайвей мѣрѣ, цѣль—сковырнуть на Стансфильдѣ пѣгое и безхарактерное министерство и замѣнить его своей подагрой, своей ветошью в своимъ линялымъ тряпьемъ съ гербами.

Digitized by Googless.

... Въ Соутгамитонъ я Гарибальди не засталъ. Онъ только-что уъхалъ на островъ Вайтъ. На улицахъ были видны остатки торжества, знамена, группы народа, бездна иностранцевъ...

Не останавливаясь въ Соутгамптонѣ, я отправился въ Коусъ. На пароходѣ, въ отеляхъ все говорило о Гарибальди, о его пріемѣ. Разсказывали отдѣльные анекдоты, какъ онъ вышелъ на палубу, опираясь на дюка Сутерландскаго, какъ, сходя въ Коусѣ съ парохода, когда матросы выстроились, чтобъ проводить его, Гарибальди пошелъ было, поклонившись, но вдругъ остановился, подошелъ къ матросамъ и каждому подалъ руку, вмѣсто того чтобъ подать на водку.

Въ Коусъ я прібхалъ часовъ въ 9 вечера; узналъ, что Брукъгаусъ очень не близокъ, заказалъ на другое утро коляску и пошелъ по взморью. Это былъ первый теплый вечеръ 1864. Море совершенно покойное, лёниво-шаля, колыхалось; кой-гдё сверкалъ, исчезая, фосфорическій свётъ; я съ наслажденіемъ вдыхалъ влажно-іодистый запахъ морскихъ испареній, который люблю, какъ запахъ сёна; издали раздавалась бальная музыка изъ какого-то клуба или казино, все было свётло и празднично.

Зато на другой день, когда я часовъ въ шесть утра отворилъ окно, Англія напомнила о себѣ; вмѣсто моря и неба, земли и дали, была одна сплошная масса неровнаго сѣраго цвѣта, изъ которой лился частый, мелкій дождь, съ той британской настойчивостью, которая впередъ говоритъ: «если ты думаешь, что я перестану, ты ошибаешься, я не перестану». Въ семь часовъ поѣхалъ я подъ этой душей въ Брукъ-гаусъ.

Не желая долго толковать съ тугой на пониманье и скупой на учтивость англійской прислугой, я послалъ записку къ секретарю Гарибальди—Гверцони. Гверцони провелъ меня въ свою комнату и пошелъ сказать Гарибальди. Вслѣдъ за тѣмъ я услышалъ постукиванье трости и голосъ: «Гдѣ онъ, гдѣ онъ?» Я вышелъ въ коридоръ, Гарибальди стоялъ передо мной и прямо, ясно, кротко смотрѣлъ мнѣ въ глаза, потомъ протянулъ обѣ руки и, сказавъ: «Очень, очень радъ, вы полны силы и здоровья, вы еще поработаете», обнялъ меня. «Куда вы хотите?» Это комната Гверцони; хотите ко мнѣ, хотите остаться здѣсь?»—спросилъ онъ и сѣлъ.

Теперь была моя очередь смотръть на него.

Одѣть онъ былъ такъ, какъ вы знаете по безчисленнымъ фотографіямъ, картинкамъ, статусткамъ; на немъ была красная перстяная рубашка и сверху плащъ, особымъ образомъ застегнутый на груди; не на шеѣ, а на плечахъ былъ платокъ, такъ, какъ его носятъ матросы, узломъ завязанный на груди. Все это къ нему необыкновенно шло, особенно его плащъ.

Digitized by Google

Онъ гораздо меньше измѣнился въ эти десять лѣтъ, чѣмъ я ожидалъ. Всѣ портреты, всѣ фотографіи его никуда не годятся, на всѣхъ онъ старше, чернѣе, и, главное, выраженіе лица нигдѣ не схвачено. А въ немъ-то и высказывается весь секретъ не только его лица, но его самого, его силы, — той притяжательной и отдающейся силы, которой онъ постоянно покорялъ все окружавшее его... какое бы оно ни было, безъ различія діаметра: кучку рыбаковъ въ Ниццѣ, экипажъ матросовъ на океанѣ, drapello гверильясовъ въ Монтевидео, войско ополченцовъ въ Италіи, народныя массы всѣхъ странъ, цѣлыя части земного шара.

Каждая черта его лица, вовсе неправильнаго и скорѣе напоминающаго славянскій типъ, чѣмъ итальянскій, оживлена, проникнута безпредѣльной добротой, любовью и тѣмъ, что называется bienveillance (я употребляю французское слово, потому что наше «благоволеніе» затаскалось до того, что его смыслъ исказился). То же въ его взглядѣ, то же въ его голосѣ, и все это такъ просто, такъ отъ души, что если человѣкъ не имѣетъ задней мысли и вообще не остережется, то онъ непремѣнно его полюбитъ.

Но одной добротой не исчерпывается ни его характеръ, ни выражение его лица; рядомъ съ его добродушиемъ и увлекаемостью чувствуется несокрушимая, нравственная твердость и какой-то возвратъ на себя, задумчивый и страшно грустный. Этой черты меланхолической, печальной я прежде не замѣчалъ въ немъ.

Минутами разговоръ обрывается; по его лицу, какъ тучи по морю, пробъгаютъ какія-то мысли, — ужасъ ли то передъ судьбами, лежащими на его плечахъ, передъ тъмъ народнымъ помазаніемъ, отъ котораго онъ уже не можетъ отказаться? Сомнѣніе ли послѣ того, какъ онъ видѣлъ столько измѣнъ, столько паденій, столько слабыхъ людей? Искушеніе ли величія? Послѣдняго не думаю, его личностъ давно исчезла въ его дѣлѣ...

Я увъренъ, что подобная черта страданья, передъ призваньемъ, была и на лицъ Дъвы Орлеанской, и на лицъ Іоанна Лейденскаго, — они принадлежали народу, стихійныя чувства или лучше предчувствія, заморенныя въ насъ, сильнъе въ народъ. Въ ихъ върть былъ фатализмъ, а фатализмъ самъ по себъ безконечно грустенъ.

... Гарибальди вспомнилъ разныя подробности о 1854 годъ, когда онъ былъ въ Лондонъ, какъ онъ ночевалъ у меня, опоздавши въ Indian docks; я напомнилъ ему, какъ онъ въ этотъ день пошелъ гулять съ моимъ сыномъ и сдълалъ для меня его фотографію у Кальдези, объ объдъ у американскаго консула съ Бюхананомъ, который нъкогда надълалъ бездну шума и въ сущности не имълъ смысла.

- Я долженъ вамъ покаяться, что я поторопился къ вамъ прі-

. .....

Diaitized by

ѣхать не безъ цѣли, сказалъ я, наконецъ, ему,—я боялся, что атмосфера, которой вы окружены, слишкомъ англійская, т. е., туманная, для того, чтобъ ясно видѣть закулисную механику одной пьесы, которая съ успѣхомъ разыгрывается теперь въ парламентѣ... Чѣмъ вы дальше поѣдете, тѣмъ гуще будетъ туманъ. Хотите вы меня выслушать?

- Говорите, говорите,-мы старые друзья.

Я разсказалъ ему дебаты, журнальный вопль, нелѣпость выходокъ противъ Маццини, пытку, которой подвергали Стансфильда.

— Замѣтьте, добавилъ я, что въ Стансфильдѣ тори и ихъ сообщники преслѣдують не только революцію, которую они смѣшивають съ Маццини, не только министерство Пальмерстона, но, сверхъ того, человѣка, своимъ личнымъ достоинствомъ, своимъ трудомъ, умомъ достигнувшаго въ довольно молодыхъ лѣтахъ мѣста лорда въ адмиралтействѣ, человѣка безъ рода и связей въ аристократіи.—На васъ прямо они не смѣютъ нападать на сію мпнуту, но посмотрите, какъ они безцеремонно васъ трактуютъ. Вчера въ Коусѣ я купилъ послѣдній листъ Standart'a; ѣхавши къ вамъ, я его прочиталъ, посмотрите. «Мы увѣрены, что Гарибальди пойметъ настолько обязанности, возлагаемыя на него гостепріимствомъ Англіп, что не будетъ имѣть сношеній съ прежнимъ товарищемъ своимъ, и найдетъ настолько такта, чтобъ не ѣздить въ 35, Thourloe Square» 1). Затѣмъ выговоръ раг anticipation, если вы этого не исполните.

— Я слышалъ кое-что, сказалъ Гарибальди, объ этой интригѣ. Разумъется, одинъ изъ первыхъ визитовъ моихъ будетъ къ Стансфильду.

--- Вы знаете лучше меня, что вамъ дѣлать, я хотѣлъ вамъ только показать безъ тумана безобразныя линіи этой интриги.

Гарибальди всталъ, я думалъ, что онъ хочеть окончить свиданіе и сталъ прощаться.

--- Нътъ, нътъ, пойдемте теперь ко мнъ, сказалъ онъ и мы пошли.

Прихрамываеть онъ сильно, но вообще его организмъ вышелъ торжественно изъ всякаго рода моральныхъ и хирургическихъ зондированій, операцій и пр.

Костюмъ его, скажу еще разъ, необыкновенно идетъ къ нему и необыкновенно изященъ; въ немъ нѣтъ ничего профессіонносолдатскаго и ничего буржуазнаго, онъ очень простъ и очень удобенъ. Непринужденность, отсутствіе всякой афектаціи въ томъ, какъ онъ носитъ его, остановили салонные пересуды и тонкія

1) Квартира Стансфильда.

насмѣшки. Врядъ существуеть-ли европеецъ, которому бы сошла съ рукъ красная рубашка въ дворцахъ и палатахъ Англіи.

Притомъ костюмъ его чрезвычайно важенъ. Аристократія думаетъ, что, схвативши его коня подъ уздцы, она его поведетъ, куда хочетъ, и, главное, отведетъ отъ народа; но народъ смотритъ на красную рубашку и радъ, что дюки, маркизы и лорды пошли въ конюхи и офиціанты къ революціонному вождю, взяли на себя должности мажордомовъ, пажей и скороходовъ при великомъ плебев въ плебейскомъ платъѣ.

Консервативныя газеты замѣтили бѣду и, чтобъ смягчить безнравственность и безчиніе гарибальдіевскаго костюма, выдумали, что онъ носить *мундиръ* монтевидейскаго волонтера. Да, вѣдь, Гарибальди съ тѣхъ поръ былъ пожалованъ генераломъ королемъ, которому онъ пожаловалъ два королевства, отчего же онъ носить мундиръ монтевидейскаго волонтера?

Да и почему то, что онъ носить, ---мундиръ?

Къ мундиру принадлежитъ какое-нибудь смертоносное оружіе, какой-нибудь знакъ власти, или кровавыхъ воспоминаній. Гарибальди ходитъ безъ оружія, онъ не боится никого и никого не стращаетъ; въ Гарибальди такъ же мало военнаго, какъ мало аристократическаго и мъщанскаго. «Я не солдатъ, говорилъ онъ въ Кристальпаласъ итальянцамъ, подносившимъ ему мечъ, и не люблю солдатскаго ремесла. Я видълъ мой отчій домъ, наполненный разбойниками, и схватился за оружіе, чтобъ ихъ выгнать».— «Я работникъ, происхожу отъ работниковъ и горжусь этимъ», сказалъ онъ въ другомъ мъстъ.

При этомъ нельзя не замѣтить, что у Гарибальди нѣтъ также ни на іоту плебейской грубости, ни изученнаго демократизма. Его обращеніе мягко до женственности. Итальянецъ и человѣкъ, онъ на вершинѣ общественнаго міра представляеть не только плебея, вѣрнаго своему началу, но итальянца, вѣрнаго эстетичности своей расы.

Его мантія, застегнутая на груди, не столько военный плащъ, сколько риза воина-первосвященника, propheta-re. Когда онъ поднимаеть руку, отъ него ждутъ благословенія и привъта, а не военнаго приказа.

Гарибальди заговориль о польскихъ дѣлахъ.

— Я полагаю, что Галиція готова къ возстанію?

Я промолчалъ.

- Такъ же, какъ и Венгрія, —вы не върите?

— Нѣтъ, я просто не знаю.

— Ну, а можно ли ждать какого-нибудь движенія въ Россіи?

Digitized by

— Никакого. Съ тъ́хъ поръ какъ я вамъ писалъ письмо, въ ноябръ мъ́сяцъ, ничего не перемъ́нилось. Такъ продолжался разговоръ еще нѣсколько минутъ, начались въ дверяхъ показываться архи-англійскія физіономіи, шурстѣть дамскія платья... я всталъ.

425 -

— Куда вы торопитесь?—сказалъ Гарибальди.

— Я не хочу васъ больше красть у Англіи.

- До свиданья въ Лондонъ, не правда ли?

— Я непремѣнно буду. Правда, что вы останавливаетесь у дюка Сутерландскаго?

— Да, сказалъ Гарибальди и прибавилъ, будто извиняясь: не могъ отказаться.

--- Такъ я явлюсь къ вамъ напудрившись, для того, чтобъ лакеи въ Стаффордъ-гаузъ подумали, что у меня пудренный слуга.

Въ это время явился поэть *лавреатъ* Тенисонъ съ женой, это было слишкомъ много лавровъ, и я по тому же безпрерывному дождю отправился въ Коусъ.

Перемѣна декорація, но продолженіе той же пьесы. Пароходъ изъ Коуса въ Соутгамптонъ только-что ушелъ, а другой отправлялся черезъ три часа, въ силу чего я пошелъ въ ближайшій ресторанъ, заказалъ себѣ обѣдъ и принялся читать «Теймсъ». Съ первыхъ строкъ я былъ ошеломленъ. Семидесятипятилѣтній Авраамъ, судившійся мѣсяца два тому назадъ за какія-то шашни съ новой Агарью, принесъ окончательно на жертву своего Галифакскаго Исаака. Отставка Стансфильда была принята. И это въ самое то время, когда Гарибальди начиналъ свое торжественное шествіе въ Англіи. Говоря съ Гарибальди, я этого даже не предполагалъ.

Что Стансфильдъ подалъ во второй разъ въ отставку, видя, что травля продолжается, совершенно естественно. Ему съ самаго начала слѣдовало стать во весь ростъ и бросить свое лордшинство. Стансфильдъ сдѣлалъ свое дѣло. Но что сдѣлалъ Пальмерстонъ съ товарищами? И что онъ лепеталъ потомъ въ своей рѣчи?.. Съ какой подобострастной лестью отзывался онъ о великодушномъ союзникѣ, о притрепетномъ желаніи ему долговѣчья и всякаго блага на вѣки нерушимаго. Какъ будто кто-нибудь бралъ au serieux эту полицейскую фарсу Greco Trabucco et C<sup>0</sup>.

Это сыла Маджента.

Я спросилъ бумаги и написалъ письмо къ Гверцони; написалъ я его со всей свъжестью досады и просилъ его прочесть «Теймсъ» Гарибальди; я ему писалъ о безобразіи этой апотеозы Гарибальди—рядомъ съ оскорбленіями Маццини. «Мнъ 52 года, говорилъ я, но признаюсь, что слезы негодованія навертываются на глазахъ, при мысли объ этой несправедливости» и проч.

За нъсколько дней до моей поъздки, я былъ у Маццини. Че-

ловѣкъ этотъ многое вынесъ, многое умѣетъ выносить, это старый боецъ, котораго ни утомить, ни низложить нельзя; но тутъ я его засталъ сильно огорченнымъ, именно тѣмъ, что его выбрали средствомъ для того, чтобъ выбить изъ стремянъ его друга. Когда я писалъ письмо къ Гверцони образъ исхудалаго, благороднаго старца съ сверкающими глазами носился передо мной.

Когда я кончиль и человѣкъ подалъ обѣдъ, я замѣтиль, что я не одинъ: небольшого роста бѣлокурый молодой человѣкъ съ усиками и въ синей пальто-курткѣ, которую носятъ моряки, сидѣлъ у камина, à l'americaine, хитро утвердивши ноги въ уровень съ ушами. Манера говорить скороговоркой, совершенно провинціальный акцентъ, дѣлавшій для меня его рѣчь непонятной, убѣдили меня еще больше, что это какой-нибудь пирующій на берегу мичманъ, и я пересталъ имъ заниматься,—говорилъ онъ не со мной, а съ слугой. Знакомство окончилось было тѣмъ, что я ему подвинулъ соль, а онъ зато тряхнулъ головой.

Вскорѣ къ нему присоединился пожилыхъ лѣтъ черноватенькій господинъ, весь въ черномъ и весь до невозможности застегнутый, съ тѣмъ особеннымъ видомъ помѣшательства, которое даетъ людямъ натянутая религіозная экзальтація, дѣлающаяся натуральной отъ долгаго употребленія.

Казалось, что онъ хорошо зналъ мичмана и пришелъ, чтобъ съ нимъ повидаться. Послѣ трехъ-четырехъ словъ, онъ пересталъ говорить и началъ проповюдывать. «Видѣлъ я, говорилъ онъ Маккавея, Гедеона... орудіе въ рукахъ промысла, его мечъ, его пращъ... и чѣмъ болѣе я смотрѣлъ на него, тѣмъ сильнѣе былъ тронутъ, и со слезами твердилъ: мечъ Господень! мечъ Господень! Слабаго Давида избралъ онъ побить Голіава. Оттого-то народъ англійскій, народъ избранный, идетъ ему на срѣтеніе, какъ къ невѣстѣ ливанской... Сердце народа въ рукахъ Божіихъ; оно сказало ему, что это мечъ Господень, орудіе промысла, Гедеонъ!»

...Отворились настежъ двери и вошла не невъста ливанская, а разомъ человъкъ десять важныхъ бриттовъ, и въ ихъ числъ лордъ Шефтсбюри, Линдсей. Всъ они усълись за столъ и потребовали что-нибудь перекусить, объявляя, что сейчасъ ъдутъ въ Brook-house. Это была офиціальная денутація отъ Лондона, съ приглашеніемъ къ Гарибальди. Проповъдникъ умолкъ; но мичманъ поднялся въ моихъ глазахъ: онъ съ такимъ недвусмысленнымъ чувствомъ отвращенія смотрълъ на взошедшую депутацію, что мнъ пришло въ голову, вспоминая проповъдь его пріятеля, что онъ принимаетъ этихъ людей, если не за мечи и кортики сатаны, то хоть за его перочинные ножики и ланцеты.

Я спросилъ его, какъ слъдуетъ надписать письмо въ Brook-

Digitized by GOOGIC

house? достаточно ли назвать домъ, или надобно прибавить ближній городъ. Онъ сказалъ, что ненужно ничего прибавлять.

Одинъ изъ депутація, съдой, толстый старикъ, спросилъменя, къ кому я посылаю письмо въ Brook-house?

- Къ Гверцони.

- Онъ. кажется, секретаремъ при Гарибальди?

— Да.

--- Чего же вамъ хлопотать, мы сейчасъ ѣдемъ, я охотно свезу письмо.

Я вынулъ мою карточку и отдалъ ее съ письмомъ. Можетъ ли что-нибудь подобное случиться на континентѣ? Представьте себѣ, если-бъ во Франціи кто-нибудь спросилъ бы васъ въ гостиницѣ,—къ кому вы пишете, и узнавши, что это къ секретарю Гарибальди, взялся бы доставить письмо?

Письмо было отдано и я на другой день имѣлъ отвѣтъ въ Лондонѣ.

Редакторъ иностранной части Morning Star'а узналъменя. Начались вопросы о томъ, какъ я нашелъ Гарибальди, о его здоровьи. Поговоривши нъсколько минутъ съ нимъ, я ушелъ въ smoking room. Тамъ сидъли за пель-элемъ и трубками мой бълокурый морякъ и его черномазый теологъ.

— Что, сказалъ онъ мнѣ, наглядѣлись вы на эти лица?.. а, вѣдь, это неподражаемо хорошо: лордъ Шефтсбюри, Линдсей ѣдуть депутатами приглашать Гарибальди. Что за комедія! Знають ли они, кто такое Гарибальди?

— Орудіе промысла, мечъ въ рукахъ Господнихъ, его пращъ... потому-то онъ и вознесъ его и оставилъ его въ святой простотѣ его...

— Это все очень хорошо, да за чёмъ ёдуть эти господа? Спросилъ бы я кой у кого изъ нихъ, сколько у нихъ денегъ въ Алабамѣ?.. Дайте-ка Гарибальди пріёхать въ Ньюкестль-он'Тейнъ да въ Глазговъ, тамъ онъ увидитъ народъ поближе, тамъ ему не будуть мёшать лорды и дюки.

Это былъ не мичманъ, а корабельный постройщикъ. Онъ долго жилъ въ Америкъ, зналъ хорошо дъла Юга и Съвера, говорилъ о безвыходности тамошней войны, на что утъшительный теологъ замътилъ:

— Если Господь раздвоилъ народъ этотъ и направилъ брата на брата, Онъ имъетъ свои виды, и если мы ихъ не понимаемъ, то должны покоряться Провидънію даже тогда, когда оно караетъ.

Воть гдё и въ какой формё мнё пришлось слышать въ послёдній разъ комментарій на знаменитый гегелевскій мотто: «Все, что дёйствительно, то разумно».

Дружески пожавъ руку моряку и его каплану, я отправился въ Соутгамптонъ.

На пароходѣ я встрѣтилъ радикальнаго публициста Голіока; онъ видѣлся съ Гарибальди позже меня, Гарибальди черезъ него приглашалъ Маццини; онъ ему уже телеграфировалъ, чтобъ онъ ѣхалъ въ Соутгамптонъ, гдѣ Голіокъ намѣренъ былъ его ждать съ Менотти Гарибальди и его братомъ. Голіоку очень хотѣлось доставить еще въ тотъ-же вечеръ два письма въ Лондонъ (по почтѣ они придти не могли до утра). Я предложилъ мои услуги.

l

Въ 11 часовъ вечера пріёхалъ я въ Лондонъ, заказалъ въ York hotel'ѣ возлѣ Ватерлооской станціи комнату и поѣхалъ съ письмами, удивляясь тому, что дождь все еще не успѣлъ перестать. Въ часъ или въ началѣ второго пріёхалъ я въ гостиницу,—заперто. Я стучался, стучался... Какой-то пьяный, оканчивавшій свой вечеръ возлѣ рѣшетки кабака, сказалъ: «не туть стучите, въ переулкѣ есть night-bell»; пошелъя искать night-bell, нашелъ и сталъ звонить. Не отворяя дверей, изъ какого-то подземелья высунулась заспанная голова, грубо спрашивая: «Чего мнѣ»?—Комнаты.—«Ни одной нѣтъ».—Я въ 11 часовъ самъ заказалъ.—«Говорятъ, что нѣтъ ни одной», и онъ захлопнулъ дверь преисподней, не дождавшись даже, чтобъ я его обругалъ, что я и сдѣлалъ платонически, потому что онъ слышать не могъ.

Дёло было непріятное, найти въ Лондонѣ въ два часа ночи комнату, особенно въ такой части города, не легко. Я вспомниль объ небольшомъ французскомъ ресторанѣ и отправился туда.— «Есть комната?»—спросилъ я хозяина.—«Есть, да не очень хороma».—«Показывайте». Дѣйствительно, онъ сказалъ правду, комната была не только не очень хороша, но прескверная. Выбора не было, я отворилъ окно и сошелъ на минуту въ залу. Тамъ все еще пили, кричали, играли въ карты и домино какiе-то франпузы. Нѣмецъ колоссальнаго роста, котораго я видалъ, подошелъ ко мнѣ и спросилъ, имѣю ли я время съ нимъ поговорить наединѣ, что ему нужно мнѣ сообщить что-то особенно важное.

— Разумъется, имъю, пойдемте въ другую залу, тамъ никого нъть.

Нѣмецъ сѣлъ противъ меня и трагически началъ мнѣ разсказывать, какъ его патронъ французъ надулъ, какъ онъ три года эксплоатировалъ его, заставляя втрое больше работать, лаская надеждой, что онъ его приметъ въ товарищи, и вдругъ, не говоря худого слова, уѣхалъ въ Парижъ и тамъ нашелъ товарища. Въ силу этого, нѣмецъ сказалъ ему, что онъ оставляетъ мѣсто, а патронъ не возвращается...

— Да за чёмъ же вы върили ему безъ всякаго условія? — Weil ich ein dummer Deutscher bin.

Digitized by GOOS

- 429

— Ну, это другое дѣло.

— Я хочу запечатать заведение и уйти.

--- Смотрите, онъ вамъ сдѣлаеть процессъ; знаете ли вы здѣшніе законы?

Нѣмецъ покачалъ головой.

— Хотѣлось бы мнѣ насолить ему... А вы вѣрно были у Гарибальди?

— Былъ.

— Ну, что онъ? Ein famoser Kerl... Да, вѣдь, если-бъ онъ мнѣ не обѣщалъ цѣлые три года, я бы иначе велъ дѣла... Этого нельзя было ждать, нельзя... А что его рана?

— Кажется, ничего.

— Эдакая бестія, все скрылъ и въ послѣдній день говорить: у меня ужъ есть товарищъ-associé... Я вамъ, кажется, надоѣлъ?

--- Совсѣмъ нѣтъ, только я немного усталъ, хочу спать, я всталъ въ 6 часовъ, а теперь два съ хвостикомъ.

— Да, что же мнѣ дѣлать? Я ужасно обрадовался, когда вы взошли, ich habe so bei mir gedacht der wird Rath schaffen. Такъ не запечатывать заведенія?

— Нётъ. А такъ какъ ему полюбилось въ Парижѣ, такъ вы ему завтра же напишите: «Заведеніе запечатано, когда вамъ угодно принимать его?» Вы увидите эффекть, онъ бросить жену и игру на биржѣ, прискачеть сюда и... и увидить, что заведеніе не заперто.

— Saperlot! das ist eine Idée—ausgezeichnet, я пойду писать письмо.

— А я спать. Gute Nacht.

- Schlafen sie wohl!

Я спрашиваю свѣчку. Хозяинъ подаетъ ее собственноручно и объясняетъ, что ему нужно переговорить со мной. Словно я сдѣлался духовникомъ.

- Что вамъ надобно, оно немного поздно, но я готовъ.

— Нѣсколько словъ. Я васъ хотѣлъ спросить, какъ вы думаете, если я завтра выставлю бюстъ Гарибальди, знаете, съ цвѣтами, съ лавровымъ вѣнкомъ, вѣдь, это будетъ очень хорошо? Я ужъ и о надписи думалъ... трехцвѣтными буквами: Garibaldi liberateur?

— Отчего же—можно! Только французское посольство запретить ходить въ вашъ ресторанъ французамъ, а они у васъ съ утра до ночи.

--- Оно такъ... Но знаете, сколько денегъ зашибешь, выставивши бюстъ... а потомъ забудутъ...

--- Смотрите, замѣтилъ я, рѣшительно вставая, чтобъ идти,--не говорите никому, у васъ украдутъ эту оригинальную мысль.

A CONTRACTOR OF THE OWNER

— Никому, никому ни слова. Что мы говорили, останется, я надъюсь, я прошу, между нами двумя.

— Не сомнѣвайтесь, и я отправился въ нечистую спальню его. Симъ оканчивается мое первое свиданіе съ Гарибальди въ 1864 году.

## II.

#### Въ Стаффордъ-гаузъ.

Въ день прівзда Гарибальди въ Лондонъ, я его не видалъ, а видѣлъ море народа, рѣки народа, запруженныя имъ улицы въ нѣсколько верстъ, наводненныя площади; вездѣ, гдѣ былъ карнизъ, балконъ, окно, выступили люди, и все это ждало, въ иныхъ мѣстахъ *шествь часовъ…* Гарибальди пріѣхалъ въ половинѣ третьяго на станцію Нейн'Эльмсъ и только въ половинѣ девятаго подъѣхалъ къ Стаффордъ-гаузу, у подъѣзда котораго ждалъ его дюкъ Сутерландъ съ женой.

Англійская толпа груба, многочисленныя сборища ея не обходятся безъ дракъ, безъ пьяныхъ, безъ всякаго рода отвратительныхъ сценъ и, главное, безъ организованнаго на огромную ска́лу воровства. На этотъ разъ порядокъ былъ удивительный.

У Вестминстерскаго моста, близъ парламента, народъ такъ плотно сжался, что коляска, ѣхавшая шагомъ, остановилась и процессія, тянувшаяся на версту, ушла впередъ съ своими знаменами, музыкой и пр. Съ криками ура народъ облѣпилъ коляску, все, что могло продраться, жало руку, цѣловало края плаща Гарибальди, кричало Wellcom! Съ какимъ-то упоеньемъ любуясь на великаго плебея, народъ хотѣлъ отложить лошадей и везти на себѣ, но его уговорили. Дюковъ и лордовъ, окружавшихъ его, никто не замѣчалъ. Эта овація продолжалась около часа, одна народная волна передавала гостя другой, при чемъ коляска двигалась нѣсколько шаговъ и снова останавливалась.

Злоба и остервенѣніе континентальныхъ консерваторовъ совершенно понятны. У нихъ помутилось въ глазахъ, зашумѣло въ ушахъ... Англія дворцовъ, Англія сундуковъ, забывъ всякое приличіе, идетъ вмѣстѣ съ Англіей мастерскихъ на срѣтеніе какого-то «aventurien», мятежника, который былъ бы повѣшенъ, если-бъ ему не удалось освободить Сициліи. «Отчего, говоритъ опростоволосившаяся La France, отчего Лондонъ никогда такъ не встрѣчалъ маршала Пелисье, котораго слава такъ чиста?» и даже несмотря на то, забыла она прибавить, что онъ выжигалъ сотнями арабовъ

Digitized by GOOGIC

съ дѣтьми и женами, такъ, какъ у насъ выжигаютъ таракановъ.

Жаль, что Гарибальпи приняль гостепріимство дюка Сутерланискаго. Неважное значение и политическая стертость «пожарнаго» дюка до нѣкоторой степени дѣлали Стаффордъ-гаузъ гостиницей Гарибальди... Но все-же обстановка не шла и интрига, затьянная до въюзда его въ Лондонъ, расцвъла удобно на дворцовомъ грунть. Цъль ея состояла въ томъ, чтобъ удалить Гарибальди отъ народа, т. е., отъ работниковъ, и отръзать его отъ тбхъ изъ друзей и знакомыхъ, которые остались върными прежнему знамени и, разумѣется, пуще всего оть Маццини. Благородство и простота Гарибальди сдула большую половину этихъ ширмъ, но другая половина осталась, —именно, невозможность говорить съ нимъ безъ свидътелей. Если-бъ Гарибальди не вставалъ въ 5 часовъ утра и не принималъ въ 6, она удалась бы совсѣмъ; по счастію, усердіе интриги раньше половины девятаго не шло; только въ день его отъбзда дамы начали вторжение въ его спальню часомъ раньше. Разъ какъ-то Мордини, не успъвъ сказать ни слова съ Гарибальди въ продолжение часа, смѣясь, замѣтилъ мнѣ: «Въ мірѣ нѣтъ человѣка, котораго бы было легче видъть, какъ Гарибальди, но зато нътъ человъка, съ которымъ бы было труднѣе говорить».

Гостепріимство дюка было далеко лишено того широкаго характера, которое нѣкогда мирило съ аристократической роскошью. Онъ далъ только комнату для Гарибальди и для молодого человѣка, который перевязывалъ его ногу; а другимъ, т. е., сыновьямъ Гарибальди, Гверцони и Базиліо, хотѣлъ нанять комнаты. Они, разумѣется, отказались и помѣстились на свой счетъ въ Bath hotel. Чтобъ оцѣнить эту странность, надо знать, что такое Стаффордъ-гаузъ. Въ немъ можно помѣстить, не стѣсняя хозяевъ, всѣ семьи крестьянъ, пущенныхъ по міру отцомъ дюка, а ихъ очень много.

Англичане дурные актеры, и это имъ дёлаетъ величайшую честь. Въ первый разъ какъ я былъ у Гарибальди въ Стаффордъ-гаузѣ, придворная интрига около него бросилась мнѣ въ глаза. Разные Фигаро и фактотумы, служители и наблюдатели сновали безпрерывно. Какой-то итальянецъ сдѣлался полицмейстеромъ, церемоніймейстеромъ, экзекуторомъ, дворецкимъ, бутафоромъ, суфлеромъ. Да и какъ не сдѣлаться за честь засѣдать съ дюками и лордами, вмѣстѣ съ ними предпринимать мѣры для предупрежденія и пресѣченія всѣхъ сближеній между народомъ и Гарибальди, и вмѣстѣ съ дюкесами плести паутину, которая должна поймать итальянскаго вождя и которую хромой генералъ рвалъ ежедневно, не замѣчая ее. Гарибальди не думалъ отрекаться отъ Маццини; но онъ могъ убхать изъ этого водоворота, не встрёчаясь съ нимъ при людяхъ и не заявивъ этого публично. Маццини отказался отъ посъщеній къ Гарибальди, пока онъ будетъ въ Стаффордъ-гаузъ. Они могли бы легко встрётиться при небольшомъ числѣ, но никто не бралъ иниціативы. Подумавъ объ этомъ, я написалъ къ Маццини записку и спросилъ его, приметъ ли Гарибальди приглашеніе въ такую даль, какъ Теддинітонъ, если нѣтъ, то я его не буду звать, тѣмъ дѣло и кончится; если же поѣдетъ, то я очень желалъ бы ихъ обоихъ пригласить. Маццини написалъ мнѣ на другой день, что Гарибальди очень радъ, и что если ему ничего не помѣщаетъ, то они пріѣдутъ въ воскресенье, въ часъ. Маццини въ заключеніе прибавилъ, что Гарибальди очень бы желалъ видѣть у меня Ледрю-Роллена.

Въ субботу утромъ я поѣхалъ къ Гарибальди и, не заставъ его дома, остался съ Саффи, Гверцони и др. его ждать. Когда онъ возвратился, толпа посѣтителей, дожидавшихся въ сѣняхъ и коридорѣ, бросилась на него; одинъ храбрый бриттъ вырвалъ у него палку, всунулъ ему въ руку другую и съ какимъ-то азартомъ повторялъ: «Генералъ, эта лучше, вы примите, вы позвольте, эта лучше».— «Да за чѣмъ-же?—спросилъ Гарибальди, улыбаясь, я къ моей палкѣ привыкъ». Но видя, что англичанинъ безъ боя палки не отдастъ, пожалъ слегка плечами и пошелъ дальше.

Въ залѣ, за мною, шелъ крупный разговоръ. Я не обратилъ бы на него никакого вниманія, если-бъ не услышалъ громко повторенныя слова:

--- Саріte, Теддингтонъ въ двухъ шагахъ отъ Гамптонъ-корта. Помилуйте, да это невозможно, матеріально невозможно... въ двухъ шагахъ отъ Гамптонъ-корта, это 16-18 миль.

Я обернулся и, видя совершенно мнѣ незнакомаго человѣка, принимавшаго такъ къ сердцу разстояніе отъ Лондона до Теддингтона, я ему сказалъ:

— Двѣнадцать или тринадцать миль.

Спорившій тотчасъ обратился ко мнѣ:

— И тринадцать миль страшное дёло. Генералъ долженъ быть въ три часа въ Лондонё... во всякомъ случаё Теддингтонъ надо отложить.

Digitized by Google

Гверцони повторялъ ему, что Гарибальди хочетъ тать и потдетъ.

Къ итальянскому опекуну прибавился англійскій, находившій, что принять приглашеніе въ такую даль сдёлаетъ гибельный антецедентъ... Желая имъ напомнить неделикатность дебатировать этотъ вопросъ при мнё, я замётилъ имъ:

— Господа, позвольте мнѣ покончить вашъ споръ, —и тутъ же, подойдя къ Гарибальди, сказалъ ему: — Мнѣ ваше посѣщеніе безконечно дорого. Зная, какъ вы заняты, я боялся васъ звать. По одному слову общаго друга, вы велѣли мнѣ передать, что пріѣдете. Это вдвое дороже для меня. Я вѣрю, что вы хотите пріѣхать, но я не настаиваю (је n'insiste pas), если это сопряжено съ такими непреоборимыми препятствіями, какъ говорить этоть господинъ, котораго я не знаю, —я указалъ его пальцемъ.

- Въ чемъ же препятствія?- спросилъ Гарибальди.

Impressario подбъжалъ и скороговоркой представилъ ему всё резоны, что ѣхать завтра въ 11 часовъ въ Теддингтонъ и пріѣхать къ тремъ невозможно.

- Это очень просто, сказалъ Гарибальди, значитъ надо вхать не въ 11, а въ 10, кажется ясно?

Импрессаріо исчезъ.

- Въ такомъ случаѣ, чтобъ не было ни потери времени, ни исканья, ни новыхъ затрудненій, сказалъ я, позвольте мнѣ пріѣхать къ вамъ въ десятомъ часу и поѣдемте вмѣстѣ.

— Очень радъ, я васъ буду ждать.

Отъ Гарибальди я отправился къ Ледрю-Ролленъ. Въ послѣдніе два года я его не видалъ. Не потому, чтобъ между нами были какіе-нибудь счеты, но потому, что между нами мало было общаго. Къ тому же лондонская жизнь и въ особенности въ его предмѣстьяхъ разводитъ людей какъ-то незамѣтно. Онъ держалъ себя въ послѣднее время одиноко и тихо, хотя и вѣрилъ съ тѣмъ же ожесточеніемъ, съ которымъ вѣрилъ 14 іюня 1849 въ близкую революцію во Франціи. Я не вѣрилъ въ нее почти также долго и тоже оставался при моемъ невѣріи.

Ледрю-Ролленъ, съ большой вѣжливостью ко мнѣ, отказался отъ приглашенія. Онъ говорилъ, что душевно былъ бы радъ опять встрѣтиться съ Гарибальди и, разумѣются, готовъ бы былъ ѣхать ко мнѣ, но что онъ, какъ представитель французской республики, какъ пострадавшій за Римъ (13 іюня 1849 года), не можетъ Гарибальди видѣть въ первый разъ иначе, какъ у себя.

— Если, говорилъ онъ, политические виды Гарибальди не дозволяютъ ему офиціально показать свою симпатію французской республикъ, въ моемъ ли лицъ, въ лицъ Луи-Блана, или когонибудь изъ насъ, все равно, я не буду сътовать. Но отклоню

А. И. Герцень, т. Ш.

28

• • • • •

свиданье съ нимъ, гдѣ бы оно ни было. Какъ частный человѣкъ, я желаю его видѣть, но мнѣ нѣтъ особеннаго дѣла до него; французская республика не куртизанка, чтобъ ей назначать свиданье полутайкомъ. Забудьте на минуту, что вы меня приглашаете къ себѣ, и скажите откровенно, согласны вы съ моимъ разсужденіемъ или нѣтъ?

— Я полагаю, что вы правы, и надѣюсь, что вы не имѣете ничего противъ того, чтобъ я передалъ нашъ разговоръ Гарибальди?

- Совстмъ напротивъ.

Затёмъ разговоръ перемёнился. Февральская революція и 1848 годъ вышли изъ могилы и снова стали передо мной въ томъ же образё тогдашняго трибуна, съ нёсколькими морщинами и сёдинами больше. Тотъ же слогъ, тё же мысли, тё же обороты, а главное та же надежда.

— Дѣла идутъ превосходно. Имперія не знаетъ, что дѣлать. Elle est debordée. Сегодня еще я имѣлъ вѣсти, невѣроятный успѣхъ въ общественномъ мнѣніи. Да и довольно; кто могъ думать, что такая нелѣпость продержится до 1864.

Я не противорѣчилъ и мы разстались довольные другъ другомъ.

На другой день, прітхавши въ Лондонъ, я началъ съ того, что взялъ карету съ парой сильныхъ лошадей и отправился въ Стаффордъ-гаузъ.

Когда я взощелъ въ комнату Гарибальди, его въ ней не было. А ярый итальянецъ уже съ отчаяніемъ проповѣдывалъ о совершенной невозможности ѣхать въ Теддингтонъ.

— Неужели вы думаете, говорилъ онъ Гверцони, что лошади дюка вынесутъ 12 или 13 миль взадъ и впередъ, да ихъ просто не дадуть на такую поѣздку.

— Ихъ ненужно, у меня есть карета.

— Да какія же лошади повезуть назадь, все ть же?

— Не заботьтесь, если лошади устануть, впрягуть другихъ.

Гверцони съ бъщенствомъ сказалъ мнъ:

- Когда это кончится эта каторга, всякая дрянь распоряжается, интригуеть.

— Да вы не обо мнѣ ли говорите, кричалъ блѣдный отъ злобы итальянецъ, я, м. г., не позволю съ собой обращаться, какъ съ какимъ-нибудь лакеемъ, и онъ схватилъ на столѣ карандашъ, сломалъ его и бросилъ. Да если такъ, я все брошу, я сейчасъ уйду.

- Объ этомъ-то васъ просятъ.

Ярый итальянецъ направился быстрымъ шагомъ къ двери, но въ дверяхъ показался Гарибалъди, покойно посмотрѣлъ онъ на нихъ, на меня и потомъ сказалъ:

Digitized by Google

— Не пора ли? Я въ вашихъ распоряженіяхъ, только доставьте меня, пожалуйста, въ Лондонъ къ 2<sup>1</sup>/2 или 3 часамъ, а теперь позвольте мнѣ принять стараго друга, который, только что пріѣхалъ, да вы, можеть, его знаете, Мордини.

— Больше, чѣмъ внаю, мы съ нимъ пріятели. Если вы не имѣете ничего противъ, я его приглашу.

- Возьмемъ его съ собой.

Взошелъ Мордини, я отошелъ съ Саффи къ окну. Вдругъ фактотумъ, измѣнившій свое намѣреніе, подбѣжалъ ко инѣ и храбро спросилъ меня:

— Позвольте, я ничего не понимаю, у васъ карета, а фдете, вы сосчитайте: генералъ, вы, Меноти, Гверцони, Саффи и Мордини... гдѣ вы сядете?

- Если нужно, будетъ еще карета, двъ...

- А время-то ихъ достать...

Я посмотрѣлъ на него и, обращаясь къ Мордини, сказалъ ему:

— Мордини, я къ вамъ и къ Саффи съ просьбой, возьмите энсомъ и поѣзжайте сейчасъ на Ватерлооскую станцію, вы застанете train, а то вотъ этотъ господинъ заботится, что намъ негдѣ сѣсть и нѣтъ времени послать за другой каретой. Если-бъ я вчера зналъ, что будуть такія затрудненія, я пригласилъ бы Гарибальди ѣхать по желѣзной дорогѣ; теперь это потому нельзя, что я не отвѣчаю, найдемъ ли мы карету или коляску у теддингтонской станціи. А пѣшкомъ идти до моего дома я не хочу его заставить.

— Очень рады, мы ъдемъ сейчасъ, отвъчали Саффи и Мордини.

- Потдемте и мы, сказалъ Гарибальди, вставая.

Мы вышли, толпа уже густо покрывала мъсто передъ Стаффордъ-гаузомъ. Громкое, продолжительное ура встрътило и проводило нашу карету.

Менотти не могъ убхать съ нами, онъ съ братомъ отправлялся въ Виндзоръ. Говорятъ, что королева, которой хотблось видбть Гарибальди, но которая одна во всей Великобританіи не имбла на то права, желала нечаянно встрбтиться съ его сыновьями. Въ этомъ дблежб львиная часть досталась не королевб...

## III.

## У насъ.

День этоть удался необыкновенно и быль однимь изъ самыхъ свѣтлыхъ, безоблачныхъ и прекрасныхъ дней послѣднихъ пятнадцати лѣтъ. Въ немъ была удивительная ясность и полнота,

28\*

Digitized by Google

Эъ немъ была эстетическая мъра и законченность, очень ръдко случающіяся. Однимъ днемъ позже, и праздникъ нашъ не имълъ бы того характера. Однимъ не итальянцемъ больше и тонъ былъ бы другой, по крайней мъръ, была бы боязнь, что онъ исказится. Такіе дни представляютъ вершины... Дальше, выше, въ сторону—ничего, какъ въ пропътыхъ звукахъ, какъ въ распустившихся цвътахъ.

Съ той минуты, какъ исчезъ подъќздъ Стаффордъ-гауза съ фактотами, лакеями и швейцаромъ Сутерландскаго дюка и толпа приняла Гарибальди своимъ ура, на душѣ стало легко, все настроилось на свободный человѣческій діапазонъ и такъ осталось до той минуты, когда Гарибальди, снова тѣснимый, сжимаемый народомъ, цѣлуемый въ плечо и въ полы, сѣлъ въ карету и уѣхалъ въ Лондонъ.

На дорогѣ говорили объ разныхъ разностяхъ. Гарибальди дивился, что нѣмцы не понимаютъ, что въ Даніи побѣждаетъ не ихъ свобода, не ихъ единство, а двѣ арміи двухъ государствъ, съ которыми они послѣ не сладятъ <sup>1</sup>).

. — Если-бъ Цанія была поддержана въ ея борьбѣ, говориль онъ, силы Австріи и Пруссіи были бы отвлечены, намъ открылась бы линія дѣйствій на противоположномъ берегѣ.

Я замѣтилъ ему, что нѣмцы страшные націоналисты, что на нихъ наклепали космополитизмъ, потому что ихъ знали по книгамъ. Они патріоты не меньше французовъ, но французы спокойнѣе, зная, что ихъ боятся. Нѣмцы знаютъ невыгодное мнѣніе о себѣ другихъ народовъ и выходятъ изъ себя, чтобъ поддержать свою репутацію.

— Неужели вы думаете, прибавилъ я, что есть нѣмцы, которые хотять отдать Венецію и квадрилатеръ? Можеть, еще Венецію, вопросъ этотъ слишкомъ на виду, неправда этого дѣла очевидна, аристократическое имя дѣйствуетъ на нихъ; а вы поговорите о Тріестѣ, который имъ нуженъ для торговли, и о Галиціи или Познани, которыя имъ нужны для того, чтобъ ихъ цивилизовать.

Между прочимъ, я передалъ Гарибальди нашъ разговоръ съ Ледрю-Ролленомъ и прибавилъ, что, по моему миѣнію, Ледрю-Ролленъ правъ.

— Безъ сомнѣнія, сказалъ́ Гарибальди, совершенно правъ. Я не подумалъ объ этомъ. Завтра поѣду къ нему и къ Луи Блану. Да нельзя ли заѣхать теперь? прибавилъ онъ.

Мы были на Вондсвортскомъ шоссе, а Ледрю Ролленъ живетъ



<sup>1)</sup> Не странно ли, что Гарибальди въ оцёнкѣ своей Шлезвигъ-Гольштинскаго вопроса встрётился съ К. Фогтомъ?

въ Сенъ-Джонсъ-Вудъ Паркѣ, т. е., за восемь миль. Пришлось и мнѣ à l'impressario сказать, что это матеріально невозможно.

И опять минутами Гарибальди задумывался и молчалъ, и опять черты его лица выражали ту великую скорбь, о которой я упоминалъ. Онъ глядѣлъ въ даль, словно искалъ чего-то на горизонтѣ. Я не прерывалъ его, а смотрѣлъ и думалъ: «мечъ ли онъ въ рукахъ Провидѣнія», или нѣтъ, но навѣрное не полководецъ по ремеслу, не *генералъ*. Онъ сказалъ святую истину, говоря, что онъ не солдатъ, а просто человѣкъ, вооружившійся, чтобъ защитить поруганный очагъ свой, апостолъ-воинъ, готовый проповѣдывать крестовый походъ и идти во главѣ его, готовый отдать за свой народъ свою душу, своихъ дѣтей, нанести и вынести страшные удары, вырвать душу врага, разсѣять его прахъ... и, позабывши потомъ побѣду, бросить окровавленный мечъ свой вмѣстѣ съ ножнами въ глубину морскую...

Все это и *именно это* поняли народы, поняли массы, поняла чернь тёмъ ясновидёніемъ, тёмъ откровеніемъ, которымъ нёкогда римскіе рабы поняли непонятную тайну пришествія Христова, и толпы страждущихъ и обремененныхъ, женщинъ и старцевъ, молились кресту казненнаго. Понять значитъ для нихъ увёровать, увёровать значитъ чтить, молиться.

Оттого-то весь плебейскій Теддингтонъ и толпился у рѣшетки нашего дома, съ утра поджидая Гарибальди. Когда мы подъѣхали, толпа въ какомъ-то изступленіи бросилась его привѣтствовать, жала ему руки, кричала: God bless you, Garibaldi, женщины хватали руку его и цѣловали, цѣловали край его плаща—я это видѣлъ своими глазами—подымали дѣтей своихъ къ нему, плакали... Онъ, какъ въ своей семъѣ, улыбаясь, жалъ имъ руки, кланялся и едва могъ пройти до сѣней. Когда онъ взошелъ, крикъ удвоился,—Гарибальди вышелъ опять и, положа обѣ руки на грудь, кланялся во всѣ стороны. Народъ затихъ, но остался и простоялъ все время, пока Гарибальди уѣхалъ.

Трудно людямъ, не видавшимъ ничего подобнаго, понять подобныя явленія: «флибустьеръ», сынъ моряка изъ Ниццы, матросъ... и этотъ царскій пріемъ! Что онъ сдѣлалъ для англійскаго народа?... И добрые люди ищуть, ищуть въ головѣ объясненія, ищуть тайную пружину: «въ Англіи удивительно съ какимъ плутовствомъ умѣетъ начальство устроивать демонстрація... Насъ не проведешь—Wir wissen was wir wissen—мы сами Гнейста читали!»

Чего добраго, можетъ, и лодочникъ въ Неаполѣ, который разсказывалъ<sup>1</sup>), что медальонъ Гарибальди и медальонъ Богородицы

<sup>1) &</sup>quot;Колоколъ", № 177 (1864).

предохраняють во время бури, былъ подкупленъ партіей Сикарди и министерствомъ Веносты!

Хотя оно и сомнительно, чтобъ журнальные Видоки, особенно наши москворъцкіе, такъ ужъ ясно могли отгадывать игру такихъ мастеровъ, какъ Пальмерстонъ, Гладстонъ и К<sup>0</sup>., но все же иной разъ они ее скоръе поймутъ, по сочувствію крошечнаго паука съ огромнымъ тарантуломъ, чъмъ секретъ Гарибальдіевскаго пріема. И это превосходно для нихъ, пойми они эту тайну, имъ придется повъситься на ближней осинъ. Клопы на томъ только основаніи и могутъ жить счастливо, что они не догадываются о своемъ запахъ. Горе клопу, у котораго раскроется человъческое обоняніе...

....Маццини пріфхаль тотчась посля Гарибальди, мы всё вышли его встрѣчать къ воротамъ. Народъ, услышавъ кто это, громко привѣтствовалъ; народъ вообще ничего не имѣетъ противъ него. Старушечій страхъ передъ агитаторомъ начинается съ лавочниковъ, мелкихъ собственниковъ и проч.

Нѣсколько словъ, которыя сказали Маццини и Гарибальди, извѣстны читателямъ Колокола, мы не считаемъ нужнымъ ихъ повторять.

...Всѣ были до того потрясены словами Гарибальди о Маццини<sup>1</sup>), тѣмъ искреннимъ голосомъ, которымъ они были сказаны, той полнотой чувства, которое звучало въ нихъ, той торжественностью, которую они пріобрѣтали отъ ряда предшествовавшихъ событій, что никто не отвѣчалъ, одинъ Маццини протянулъ руку и два раза повторилъ—«это слишкомъ». Я не видалъ ни одного лица, не исключая прислуги, которое не приняло бы вида гесueilli и не было бы взволновано сознаніемъ, что тутъ пали великія слова, что эта минута вносилась въ исторію.

Мы перешли въ другую комнату. Въ коридоръ понабрались разныя лица, вдругъ продирается старикъ итальянецъ, стародавній эмигрантъ, бъднякъ, дълавшій мороженое; онъ схватилъ Гарибальди за полу, остановилъ его и, заливаясь слезами, сказалъ:

— Ну, теперь я могу умереть, я его видѣлъ, я его видѣлъ!

Гарибальди обнялъ и поцёловалъ старика. Тогда старикъ,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Гарибальди, съ рюмкой марсалы въ рукахъ, сказалъ:

<sup>&</sup>quot;Я хочу сегодня исполнить долгъ, который уже давно слёдовало бы исполнить. Между нами здъсь человёкъ, оказавшій величайшія услуги и моему родному краю и свободё вообще. Когда еще я быль юношей и имѣль одни неопредёленныя стремленія, я искаль человёка, который бы могь быть путеводителемъ, совётникомъ моей юности, искаль его, какъ жаждущій ищеть воды... Я нашель его. Онъ одинъ бодрствовалъ, когда все спало кругомъ. Онъ сдёлался моимъ другомъ и остался имъ навсегда, въ немъ никогда не потухалъ священный огонь любви къ отечеству и къ свободѣ. Этотъ человѣкъ Джузеп пе Маццииня пью за него. за моего друга, за моего наставника!"

перебяваясь и путаясь, съ страшной быстротой народнаго итальянскаго языка, началъ разсказывать Гарибальди свои похожденія и заключилъ свою рѣчь удивительнымъ цвѣткомъ южнаго краснорѣчія:

— Я теперь умру покойно, а вы—да благословить васъ Богъ живите долго, живите для нашей родины, живите для насъ, живите, пока я воскресну изъ мертвыхъ!

Онъ схватилъ его руку, покрылъ ее поцѣлуями и, рыдая, ушелъ вонъ.

Какъ ни привыкъ Гарибальди ко всему этому, но явнымъ образомъ взволнованный, онъ сълъ на небольшой диванъ, дамы окружили его, я сталъ возлъ дивана, и на него налетъло облако гяжелыхъ думъ; но на этотъ разъ онъ не вытерпълъ и сказалъ:

-- Мнѣ иногда бываетъ страшно и до того тяжело, что я боюсь потерять голову.... слишкомъ много хорошаго. Я помню, когда изгнанникомъ я возвращался изъ Америки въ Ниццу, когда я опять увидалъ родительскій домъ, нашелъ свою семью, родныхъ, знакомыя мѣста, знакомыхъ людей,—я былъ удрученъ счастіемъ... Вы знаете, прибавилъ онъ, обращаясь ко мнѣ, что и что было потомъ, какой рядъ бѣдствій. Пріемъ народа англійскаго превзошелъ мои ожиданія... Что же дальше? Что впереди?

Я не имѣлъ ни одного слова успокоенія, я внутренно дрожалъ передъ вопросомъ: Что дальше? Что впереди?

... Пора было ёхать. Гарибальди всталь, крѣпко обняль меня, дружески простился со всёми,—снова крики, снова ура, снова два толстыхъ полицейскихъ и мы, улыбаясь и прося, шли на брешу, снова God bless you, Garibaldi, for ever... и карета умчалась.

Всѣ остались въ какомъ-то поднятомъ, тихо торжественномъ настроеніи. Точно послѣ праздничнаго богослуженія, послѣ крестинъ или отъѣзда невѣсты, у всѣхъ было полно на душѣ, всѣ перебирали подробности и примыкали къ грозному, безотвѣтному— «А что дальше»?

Князь П. В. Долгорукій первый догадался взять листь бумаги и записать оба тоста. Онъ записалъ върно, другіе пополнили. Мы показали Маццини и другимъ, и составили тотъ текстъ (съ легкими и несущественными перемънами), который облетълъ Европу.

Потомъ убхалъ Маццини, убхали гости. Мы остались одни съ двумя-тремя близкими и тихо настали сумерки.

Какъ искренно и глубоко жалѣлъ я, дѣти, что васъ не было съ нами въ этотъ день: такіе дни хорошо помнить долгіе годы, отъ нихъ свѣжѣетъ душа и примиряется съ изнанкой жизни. Ихъ очень мало...

igitized by Google

#### 26. Princess Gate.

IV.

«Что-то будеть?»... Ближайшее будущее не заставило себя ждать.

Какъ въ старыхъ эпопеяхъ, въ то время, какъ герой спокойно отдыхаеть на лаврахъ, пируеть или спить, -- Раздоръ, Месть, Зависть въ своемъ парадномъ костюмъ съъзжаются въ какихъ-нибуль тучахъ: Месть съ Завистью варять ядъ, кують кинжалы, а Раздоръ раздуваетъ мѣха и оттачиваетъ острія. Такъ случилось и теперь, въ приличномъ переложени на наши мирно-кроткіе нравы. Въ нашъ въкъ все это дълается просто людьми, а не аллегоріями; они собираются въ свѣтлыхъ залахъ, а не во «тьмѣ ночной», безъ растрепанныхъ фурій, а съ пудренными лакеями; декораціи и ужасы классическихъ поэмъ и дътскихъ пантомимъ замѣнены простой мирной игрой-въ крапленныя карты, колдовство-обыденными коммерческими продблками, въ которыхъ честный лавочникъ клянется, продавая какую-то смородинную ваксу съ водкой, что это «порть» и притомъ «олдпорть xxx», зная, что ему никто не въритъ, но и процесса не сдълаетъ, а если сдѣлаеть, то самъ же будеть въ дуракахъ.

Въ то самое время, какъ Гарибальди называлъ Маццини своимъ «другомъ и учителемъ», называлъ его тёмъ раннимъ, бдящимъ сѣятелемъ, который одиноко стоялъ на полѣ, когда все спало около него, и, указывая просыпавшимся путь, указаль его тому рвавшемуся на бой за родину молодому воину, изъ котораго вышелъ вождь народа итальянскаго; въ то время, какъ, окруженный друзьями, онъ смотрёлъ на плакавшаго бёднякаизгнанника, повторявшаго свое «нынѣ отпущаеши», и самъ чуть не плакалъ; въ то время, когда онъ повърялъ намь свой тайный ужасъ передъ будущимъ,--какiе-то заговорщики ръшили отдёлаться во чтобъ ни стало отъ неловкаго гостя и несмотря на то, что въ заговорю участвовали люди, состарившіеся въ дипломатіяхъ и интригахъ, посъдъвшіе и падшіе на ноги въ кавервахъ и лицемъріи, они сыграли свою игру вовсе не хуже честнаго лавочника, продающаго на свое честное слово смородинную ваксу за Old Port xxx.

Англійское правительство никогда не приглашало и не выписывало Гарибальди, — это все вздоръ, выдуманный глубоко-

-- 440 --



мысленными журналистами на континентѣ. Англичане, приглашавmie Гарибальди, не имѣють ничего общаго съ министерствомъ. Предположеніе правительственнаго плана такъ же нелѣпо, какъ тонкое замѣчаніе нашихъ кретиновъ о томъ, что Пальмерстонъ далъ Стансфильду мѣсто въ адмиралтействѣ именно потому, что онъ другъ Мацини. Замѣтьте, что въ самыхъ яростныхъ нападкахъ на Стансфильда и Пальмерстона объ этомъ не было рѣчи ни въ парламентѣ, ни въ англійскихъ журналахъ, подобная пошлость возбудила бы такой же смѣхъ, какъ обяиненіе Уркуарда, что Пальмерстонъ беретъ деньги съ Россіи. Чемберсъ и другіе спрашивали Пальмерстона, не будетъ ли пріѣзъ Гарибальди непріятенъ правительству. Онъ отвѣчалъ то, что ему слѣдовало отвѣчать: правительству не можетъ быть непріятно, чтобъ генералъ Гарибальди пріѣхалъ въ Англію, оно, съ своей стороны, не отклоняеть его пріѣзда и не приглашаеть его.

Гарибальди согласился пріёхать съ цёлью снова выдвинуть въ Англіи итальянскій вопросъ, собрать настолько денегъ, чтобъ начать походъ въ Адріатикѣ и совершившимся фактомъ увлечь Виктора Эмануила.

Вотъ и все.

Что Гарибальди будуть овація,—знали очень хорошо приглатавшіе его и всѣ желавшіе его пріѣзда. Но оборотъ, который приняло дѣло, они не ждали.

Англійскій народъ при въсти, что человъкъ «красной рубашки», что раненый итальянской пулей ъдетъ къ нему въ гости, встрепенулся и взмахнулъ своими крыльями, отвыкнувшими отъ полета и потерявшими гибкость отъ тяжелой и безпрерывной работы. Въ этомъ взмахъ была не одна радость и не одна любовь.

Вспомните мою встрѣчу съ корабельщикомъ изъ Нью-Кестля. Вспомните, что лондонскіе работники были первые, которые въ своемъ адресъ преднамѣренно поставили имя Маццини рядомъ съ Гарибальди.

Англійская аристократія на сію минуту отъ своего могучаго и забитаго недоросля ничего не боится; сверхъ того, ея Ахилловы ияты вовсе не со стороны европейской революціи. Но все же ей былъ крайне непріятенъ характеръ, который принимало дѣло. Главное, что коробило народныхъ пастырей въ мирной агитаціи работниковъ, это то, что она выводила ихъ изъ достодолжнаго строя, отвлекала ихъ отъ доброй, нравственной и притомъ безвыходной заботы о хлѣбѣ насущномъ, отъ пожизненнаго hard labor, на который не они его приговорили, а нашъ общій фабрикантъ, оиг Maker, богъ Шефтсбюри, богъ Дерби, богъ Сутерландовъ и Девоншировъ — въ неисповѣдимой премудрости своей и нескончаемой благости. Настоящей англійской аристократіи, разумѣется, и въ голову не приходило изгонять Гарибальди; напротивъ, она хотѣла утянуть его въ себя, закрыть его золотымъ облакомъ, какъ закрывалась волоокая Гера, забавляясь съ Зевсомъ. Она собираласьзаласкать его, закормить, запоить его, не дать ему придти въ себя, опомниться, остаться минуту одному. Гарибальди хочеть денегъ, — много ли могутъ ему собрать, осужденные благостью нашего «фабриканта», фабриканты Шефтсбюри, Дерби, Девоншира на тихую и благословенную бѣдность? Мы ему набросаемъ полмилліона, милліонъ франковъ, полпари за лошадь на Эпсомской скачкѣ, мы ему купимъ—

> Деревню, дачу, домъ, Сто тысячъ чистымъ серебромъ.

Мы ему купимъ остальную часть Капреры, мы ему купимъ удивительную яхту, онъ такъ любитъ кататься по морю; а чтобъ онъ не бросилъ на вздоръ деньги (подъ вздоромъ разумѣется освобожденіе Италіи), мы сдѣлаемъ маіоратъ, мы предоставимъ ему пользоваться рентой <sup>1</sup>).

Всѣ эти планы приводились въ исполненіе съ самой блестящей постановкой на сцену, но удавались мало. Гарибальди точно мъсяцъ въ ненастную ночь, какъ облака ни надвигались, ни торопились, ни чередовались, выходилъ свѣтлый, ясный и свѣтилъ къ намъ внизъ.

Аристократія начала нѣсколько конфузиться. На выручку ей явились джлыцы. Ихъ интересы слишкомъ скоротечны, чтобъ думать о нравственныхъ послѣдствіяхъ агитаціи, имъ надобно владѣть минутой,—какъ бы этимъ не воспользовались тори... и то Стансфильдова исторія вотъ гдѣ сидитъ.

По счастью, въ самое это время Кларендону занадобилось попилигримствовать въ Тюльери! Нужда была небольшая, онъ тотчасъ возвратился. Наполеонъ говорилъ съ нимъ о Гарибальди и изъявилъ свое удовольствіе, что англійскій народъ чтитъ великихъ людей. Дрюинъ-де-Люйсъ говорилъ, т. е., онъ ничего не говорилъ, а если-бъ онъ заикнулся—

> Я близъ Кавказа рождена, Civis romanus sum!

Австрійскій посоль даже и не радовался пріему-умвелцунгсь

Digitized by GOOgle

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ будто Гарибальди просилъ денегъ для себя. Разумъется, онъ отказался отъ приданаго англійской аристократіи, даннаго на такихъ нелъпыхъ условіяхъ, къ крайнему огорченію полицейскихъ журналовъ, расчитавшихъ грошъ въ грошъ, сколько онъ увезетъ на Капреру.

генерала. Все обстояло благополучно. А на душѣ-то кошки... кошки.

Не спится министерству; шепчется «первый» со вторымъ, «второй» съ другомъ Гарибальди, другъ Гарибальди съ родственникомъ Пальмерстона, съ лордомъ Шефтсбюри и съ еще большимъ его другомъ Силли, Силли шепчется съ операторомъ Фергюсономъ, —испугался Фергюсонъ, ничего не боявшійся за ближняго, и пишетъ письмо за письмомъ о болѣзни Гарибальди. Прочитавши ихъ, еще больше хирурга испугался Гладстонъ. Кто могъ думать, какая пропасть любви и состраданія лежитъ иной разъ подъ портфелемъ министра финансовъ?..

...На другой день послѣ нашего праздника поѣхалъ я въ Лондонъ. Беру на желѣзной дорогѣ вечернюю газету и читаю большими буквами: «Болѣзнь генерала Гарибальди», потомъ вѣсть, что онъ на дняхъ ѣдетъ въ Капреру, не закэжая ни въ одинъ городъ. Не будучи ни такъ нервно чувствителенъ, какъ Шефтсбюри, ни такъ тревожливъ за здоровье друзей, какъ Гладстонъ, я нисколько не обезпокоился газетной вѣстью о болѣзни человѣка, котораго вчера видѣлъ совершенно здоровымъ, конечно, бываютъ болѣзни очень быстрыя, но отъ апоплексическаго удара Гарибальди былъ далекъ, а если-бъ съ нимъ что и случилось, ктонибудь изъ общихъ друзей далъ бы знать. А потому не трудно было догадаться, что это выкинута какая-то штука, un coup monté.

Бхать къ Гарибальди было поздно. Я отправился къ Маццини и не засталъ его, потомъ къ одной дамъ, отъ которой узналъ главныя черты министерскаго состраданія къ болъзни великаго человъка. Туда пришелъ и Маццини, такимъ я его еще не видалъ; въ его чертахъ, въ его голосъ были слезы.

Изъ рѣчи, сказанной на второмъ митингѣ на Примрозъ-Гилѣ Шеномъ, можно знать en gros, какъ было дѣло. «Заговорщики» были имъназваныи обстоятельства описаны довольно вёрно. Шефтсбюри прітэжалъ совтоваться съ Силли; Силли, какъ дтловой человъкъ, тотчасъ сказалъ, что необходимо письмо Фергюсона; Фергюсонъ, слишкомъ учтивый человёкъ, чтобъ отказать въ письмѣ. Съ нимъ-то въ воскресенье вечеромъ, 17 апрѣля, явились заговорщики въ Стаффордъ-гаусъ и возлѣ комнаты, гдѣ Гарябальди спокойно сидёлъ, не зная ни того, что онъ такъ боленъ, ни того, что онъ ёдетъ, ёлъ виноградъ, -- сговаривались, что дёлать. Наконецъ, храбрый Гладстонъ взялъ на себя трудную роль и пошелъ въ сопровожденіи Шефтсбюри и Силли въ комнату Гарибальди. Гладстонъ заговаривалъ цёлые парламенты, университеты, корпораціи, депутаціи, —мудрено-ли было заговорить Гарибальди, къ тому же онъ рѣчь велъ на итальянскомъ языкѣ, и хорошо сдѣлалъ, потому что вчетверомъ говорилъ безъ

The state of the

свидѣтелей. Гарибальди ему отвѣчалъ сначала, «что онъ́ здоровъ»; но министръ финансовъ не могъ принять случайный фактъ его здоровья за оправданіе и доказывалъ по Фергюсону, что онъ боленъ, и это съ документомъ въ рукѣ. Наконецъ, Гарибальди, догадавшись, что нѣжное участіе прикрываетъ что-то другое, спросилъ Гладстона:

— Значить ли все это, что они желають, чтобъ онъ вхаль? Гладстонъ не скрылъ отъ него, что присутствіе Гарибальди во многомъ усложняеть трудное безъ того положеніе.

- Въ такомъ случаѣ я ѣду.

Смягченный Гладстонъ испугался слишкомъ замютнаго успѣха и предложилъ ему ѣхать въ два-три города, и потомъ отправиться въ Капреру.

— Выбирать между городами я не умёю, отвёчаль оскорбленный Гарибальди, и даю слово, что черезъ два дня уёду.

... Въ понедѣльникъ была интерпелляція въ парламентѣ. Вѣтреный старичекъ Пальмерстонъ въ одной и быстрый пилигримъ Кларендонъ въ другой палатѣ все объясняли по чистой совѣсти. Кларендонъ удостовѣрилъ пэровъ, что Наполеонъ вовсе не требовалъ высылки Гарибальди. Пальмерстонъ, съ своей стороны, вовсе не желалъ его удаленія. Онъ только безпокоился о его здоровьи... и тутъ онъ вступилъ во всѣ подробности, въ которыя вступаетъ любящая жена или врачъ, присланный отъ страховаго общества, о часахъ сна и обѣда, о послѣдствіяхъ раны, о діэтѣ, о волненіи, о лѣтахъ. Засѣданіе парламента сдѣлалось консультаціей лекарей. Министръ ссылался не на Чатама и Кембеля, а на лечебники и Фергюсона, помогавшаго ему въ этой трудной операціи.

Законодательное собрание ръшило, что Гарибальди боленъ. Города и села, графства и банки управляются въ Англіи по собственному крайнему разумёнію. Правительство, ревниво отталкивающее оть себя всякое подозр'вніе въ вм'вшательств'ь, дозволяющее ежедневно умирать людямъ съ голоду, боясь ограничить самоуправление рабочихъ домовъ, позволяющее морить на работв и кретинизировать цёлыя населенія, вдругь дёлается больничной сидѣлкой, дядькой. Государственные люди бросають кормило великаго корабля и шушукаются о здоровьи человъка, не просящаго ихъ о томъ, прописывають ему безъ его спроса Атлантическій океанъ и Сутерландскую «Ундину», министръ финансовъ забываеть балансъ, income taxe, debit и credit, и вдетъ на консиліумъ. Министръ министровъ докладываеть этотъ патологическій казусъ парламенту. Да неужели самоуправленіе желудкомъ и ногами меньше свято, чёмъ произволъ богоугодныхъ заведеній, служащихъ введеніемъ въ кладбище?

1.1.1.1

Digitized by

Давно ли Стансфильдъ пострадалъ за то, что, служа королевѣ, не счелъ обязанностью поссориться съ Маццини? А теперь самые *мъстичые* министры пишутъ не адресы, а рецепты и хлопочутъ изъ всѣхъ силъ о сохраненіи дней такого же революціонера, какъ Маццини?

Гарибальди долженъ былъ усомниться въ желаніи правительства, изъявленномъ ему слишкомъ горячими друзьями его, и остаться; развъ кто-нибудь могъ сомнѣваться въ истинѣ словъ перваго министра, сказанныхъ представителямъ Англіи,—ему это совѣтовали всѣ друзья.

— Слова Пальмерстона не могуть развязать моего честнаго слова,—отвѣчаль Гарибальди и велѣль укладываться.

Это Сольферино!

Бѣлинскій давно замѣтилъ, что секретъ успѣха дипломатовъ состоитъ въ томъ, что они съ нами поступаютъ какъ съ дипломатами, а мы съ *дипломатами* какъ съ людьми.

Теперь вы понимаете, что однимъ днемъ позже и нашъ праздникъ и ръчь Гарибальди, его слова о Маццини не имъли бы того значенія.

...На другой день я поёхалъ въ Стаффордъ-гаузъ и узналъ, что Гарибальди переёхалъ къ Силли, 26 Princess Gate, возлё Кензинтонскаго сада. Я отправился въ Princess Gate; говорить съ Гарибальди не было никакой возможности, его не спускали съ глазъ, человёкъ двадцать гостей ходило, сидёло, молчало, говорило въ залё, въ кабинетъ.

- Вы фдете?-сказалъ я и взялъ его за руку.

Гарибальди пожалъ мою руку и отвѣчалъ печальнымъ голосомъ:

— Я покоряюсь необходимостямъ (je plie aux nécéssités).

Онъ куда-то йхалъ; я оставилъ его и пошелъ внизъ, тамъ засталъ я Саффи, Гверцони, Мордини, Ричардсона, всё были внё себя отъ отъйзда Гарибальди. Взошла m-me Силли и за ней пожилая, худенькая, подвижная француженка, которая адресовалась съ чрезвычайнымъ краснорёчіемъ къ хозяйкё дома, говоря о счастіи познакомиться съ такой personne distinguée. М-me Силли обратилась къ Стансфильду, прося его перевести въ чемъ дёло. Француженка продолжала:

— Ахъ, Боже мой, какъ я рада, это върно вашъ сынъ, позвольте мнѣ ему представиться.

Стансфильдъ разувѣрилъ француженку, не замѣтившую, что m-me Силли однихъ съ нимъ лѣтъ, и просилъ ее сказать, что ей утодно. Она бросила взглядъ на меня (Саффи и другіе ушли) и сказала:

- Мы не одни.

Стансфильдъ назвалъ меня. Она тотчасъ обратилась съ рючью ко мнѣ и просила остаться, но я предпочелъ ее оставить въ tête à tête съ Стансфильдомъ и опять ушелъ наверхъ. Черезъ минуту пришелъ Стансфильдъ съ какимъ-то крюкомъ или рванью. Мужъ француженки изобрѣлъ его и она хотѣла одобренія Гарибальди.

Послѣдніе два дня были смутны и печальны. Гарибальди избѣгалъ говорить о своемъ отъѣздѣ и ничего не говорилъ о своемъ здоровьи... во всѣхъ близкихъ онъ встрѣчалъ печальный упрекъ. Дурно было у него на душѣ, но онъ молчалъ.

Наканунѣ отъѣзда, часа въ два, я сидѣлъ у него, когда пришли сказать, что въ пріемной уже тѣсно. Въ этотъ день представлялись ему члены парламента съ семействами и разная поbility и gentry, всего по «Теймсу» до двухъ тысячъ человѣкъ, это было Grande levée, царскій выходъ.

Гарибальди всталъ и спросилъ:

— Неужели пора?

Стансфильдъ, который случился туть, посмотрѣлъ на часы и сказалъ:

- Еще минуть пять есть до назначеннаго времени.

Гарибальди вздохнулъ и весело сѣлъ на свое мѣсто. Но туть прибѣжалъ фактотумъ и сталъ распоряжаться, гдѣ поставить диванъ, въ какую дверь входить, въ какую выходить.

— Я уйду, —сказалъ я Гарибальди.

— Зачъмъ, оставайтесь.

— Что же я буду дѣлать?

— Могу же я, — сказалъ онъ улыбаясь, — оставить одного знакомаго, когда принимаю столько незнакомыхъ.

Отворились двери; въ дверяхъ сталъ импровизированный церемоніймейстеръ съ листомъ бумаги и началъ громко читать какой-то адресъ-календарь-The right honorable so and so--honorable-esquire-lady-esquire - lordship - Missss-esquire-m. p.m. p.—m. p., безъ конца. При каждомъ имени врывались въ пверь и потомъ покойно плыли старые и молодые кринолины, аэростаты, сёдыя головы и головы безъ волосъ, крошечные и толстенькіе старички-кръпыши и какіе-то худые жирафы, безъ залнихъ ногъ, которые до того вытянулись и постарались вытянуться еще, что какъ-то подпирали верхнюю часть головы на огромные желтые зубы... каждый имблъ три, четыре, пять дамъ, и это было очень хорошо, потому что онъ занимали мъсто пятидесяти человъкъ и такимъ образомъ спасали отъ давки. Всъ подходили по очереди къ Гарибальди, мущины трясли ему руку съ той силой, съ которой это дълаетъ человъкъ, попавши пальцемъ въ кипятокъ, иные при этомъ что-то говорили, большая

Digitized by Google

часть мычала, молчала и откланивалась. Дамы тоже молчали, но смотрёли такъ страстно и долго на Гарибальди, что въ нынѣшнемъ году, навѣрное, въ Лондонѣ будетъ урожай дѣтей съ его чертами, а такъ какъ дѣтей и теперь ужъ водятъ въ такихъ же красныхъ рубашкахъ, какъ у него, то дѣло станетъ только за плащемъ.

Откланявшіеся плыли въ противоположную дверь, открывавшуюся въ залу, и спускались по лёстницё; болёе смёлые не торопились, а старались побыть въ комнатё.

Гарибальди сначала стоялъ, потомъ садился и вставалъ, наконецъ, просто сѣлъ. Нога не позволяла ему долго стоять, конца пріему нельзя было и ожидать... кареты все подъѣзжали... церемоніймейстеръ все читалъ памятцы.

Грянула музыка horse gard'овъ, я постоялъ, постояль и вышелъ сначала въ залу, а потомъ вмёстё съ потокомъ кринолинныхъ волнъ достигъ до каскады и съ нею очутился у дверей комнаты, гдё обыкновенно сидёли Саффи и Мордини. Въ ней никого не было, на душё было смутно и гадко; что все это за фарса, эта высылка съ позолотой и рядомъ эта комедія царскаго пріема? Усталый бросился я на диванъ, музыка играла изъ Лукреціи, и очень хорошо, я сталъ слушать.—Да, да, Non curiamo l'incerto domani.

Въ окно былъ виденъ рядъ каретъ; эти еще не подъйхали, вотъ двинулась одна и за ней вторая, третья, опять остановка... и мнѣ представилось, какъ Гарибальди, съ раненой рукой, усталый, печальный сидитъ, у него по лицу идетъ туча, этого никто не замѣчаетъ, и все плывутъ кринолины, и все идутъ right honorabl'и—сѣдые, плѣшивые, скулы, жирафы...

....Музыка гремить, кареты подъёзжають; не знаю, какъ это случилось, но я заснулъ, кто-то отворилъ дверь и разбудилъ меня... Музыка гремитъ, кареты подъёзжаютъ, конца не видать... Они въ самомъ дёлё его убьютъ!

Я пошелъ домой.

На другой день, т. е., въ день отъёзда, я отправился къ Гарибальди въ семь часовъ утра, и нарочно для этого ночевалъ въ Лондонё. Онъ былъ мраченъ, отрывистъ, тутъ только можно было догадаться, что онъ привыкъ къ начальству, что онъ былъ желёзнымъ вождемъ на полё битвы и на морё.

Его поймалъ какой-то господинъ, который привелъ сапожника, изобрѣтателя обуви съ желѣзнымъ снарядомъ для Гарибальди. Гарибальди сѣлъ самоотверженно на кресло,—сапожникъ въ потѣ лица надѣлъ на него свою колодку, потомъ заставилъ его потопать и походить, все оказалось хорошо.

- Что ему надобно заплатить?-спросилъ Гарибальди.

Они отретировались.

— На дняхъ это будетъ на вывѣскѣ, — замѣтилъ кто-то, а Гарибальди съ умоляющимъ видомъ сказалъ молодому человѣку, который ходилъ за нимъ:

— Бога ради, избавьте меня отъ этого снаряда, мочи нъть больно.

Это было ужасно смѣшно.

Затъмъ явились аристократическія дамы, менъе важныя толпой ожидали въ заль.

Я и Огаревъ, мы подошли къ нему.

— Прощайте, сказалъ я. Прощайте и до свиданья въ Капрерѣ. Онъ обнялъ меня, сѣлъ, протянулъ намъ обѣ руки и голосомъ, который такъ и рѣзнулъ по сердцу, сказалъ:

— Простите меня, простите меня, у меня голова кругонъ идетъ, прівзжайте въ Капреру.

И онъ еще разъ обнялъ насъ.

Гарибальди послѣ пріема собирался ѣхать на свиданіе съ дюкомъ Уэльскимъ въ Стаффордъ-гаузъ.

Мы вышли изъ воротъ и разошлись. Огаревъ пошелъ къ Маццини, я къ Ротшильду. У Ротшильда въ конторѣ еще не было никого. Я взошелъ въ таверну св. Павла и тамъ не было никого... Я спросилъ себѣ ромстекъ и, сидя совершенно одинъ, перебиралъ подробности этого «сновидѣнія въ весеннюю ночь»...

... Ступай, великое дитя, великая сила, великій юродивый в великая *простота*. Ступай на свою скалу, плебей въ красной рубашкъ и король Лиръ! — Гонериль тебя гонить, оставь ес, у тебя есть бъдная Корделія, она не разлюбить тебя и не умреть!

Четвертое дъйствіе кончилось...

Что-то будеть въ пятомъ?

15 мая, 1864 г.

Digitized by GOBS

## Апогей и перигей.

(Продолженіе).

По воскресеньямъ вечеромъ собирались у насъ знакомые, п преимущественно русскіе. Въ 1862 число послѣднихъ очень увеличилось: на выставку пріѣзжали купцы и туристы, журналисты и чиновники всѣхъ вообще отдѣленій, и третьяго въ особенности. Дѣлать строгій выборъ было невозможно; короткихъ знакомыхъ мы предупреждали, чтобъ они приходили въ другой день. Благочестивая скука лондонскаго воскресенья побѣждала осторожность. Отчасти эти воскресенья и привели къ бѣдѣ. Но прежде чѣмъ я ее передамъ, я долженъ познакомить съ двумятремя экземплярами родной фауны нашей, являвшимися въ скромной залѣ Orsett-house. Наша галлерся живыхъ рѣдкостей изъ Россіи была, безъ всякаго сомнѣнія, замѣчательнѣе и занимательнѣе русскаго отдѣла на Great Exhibition.

... Въ 1860 получаю я изъ одного отеля на Гай-Маркетѣ русское письмо, въ которомъ какіе-то люди извѣщали меня, что они, русскіе, находятся въ услуженіи князя Юрія Николаевича Голицына, тайно оставившаго Россію: «самъ князь поѣхалъ на Константинополь, а насъ отправилъ по другой дорогѣ. Князь велѣлъ дождаться его и далъ намъ денегъ на нѣсколько дней. Прошло больше двухъ недѣль; о князѣ ни слуха; деньги вышли, хозяинъ гостиницы сердится. Мы не знаемъ, что дѣлать; поанглійски никто не говоритъ». Находясь въ такомъ безпомощномъ состояніи, они просили, чтобъ я ихъ выручилъ. Я поѣхалъ къ нимъ и уладилъ дѣло. Хозяинъ отеля зналъ меня и согласился подождать еще недѣлю.

Дней черезъ пять послё моей поёздки подъёхала къ крыльцу богатая коляска, запряженная парой сёрыхъ лошадей въ яблокахъ. Сколько я ни объяснялъ моей прислугё, что, какъ бы человёкъ ни пріёзжалъ, хоть цугомъ, и какъ бы ни назывался, хоть дюкомъ, всеже утромъ не принимать; но уваженія къ аристократическому экипажу и титулу я не могъ побёдить.

А. И. Герценъ, т. Ш.

29

Digitized by Google

На этотъ разъ встрътились оба искусительныя условія, н потому черезъ минуту огромный мужчина, толстый, съ красивычь лицомъ ассирійскаго бога-вола, обнялъ меня, благодаря за мое посъщеніе къ его людямъ.

Это былъ князь Юрій Николаевичъ Голицынъ. Такого крупнаго, характеристическаго обломка всей Россіи, такого цвѣтка съ нашей родины я давно не видалъ.

Онъ мнѣ сразу разсказалъ какую-то неправдоподобную исторію, которая вся оказалась справедливой: какъ онъ давалъ кантонисту переписывать статью въ Колоколъ, и какъ онъ разошелся со своей женой; какъ кантонистъ донесъ на него, а жена не присылаетъ денегъ; какъ государь его услалъ на безвытъздное житье въ Козловъ, вслъдствіе чего онъ ръшился бъжать за границу, и поэтому увезъ съ собой какую-то барышню, гувернантку, управляющаго, регента и горничную, черезъ молдавскую границу.

Въ Галацѣ онъ захватилъ еще какого-то лакея, говорившаго ломанымъ языкомъ на пяти языкахъ и показавшагося ему шпономъ. Тутъ же объявилъ онъ мнѣ, что онъ страстный музыканть и будетъ давать концерты въ Лондонѣ, а потому хочетъ познакомиться съ Огаревымъ.

--- Дорого у васъ здёсь въ Англіи б--беруть на таможнѣ,-сказалъ онъ, слегка заикаясь и окончивъ курсъ своей всеобщей исторіи.

-- За товары можеть, --- замѣтиль я---а къ путешественникамь costume-house очень снисходителенъ.

- Не скажу; я заплатилъ шиллинсевъ 15 за крокодила.

— Да это что такое?

- Какъ что?-да просто крокодилъ.

Я сдѣлалъ большіе глаза и спросилъ его:

— Да вы, князь, что же это: возите съ собой крокодила витсто наспорта, стращать жандармовъ на границахъ?

— Такой случай. Я въ Александріи гуляль; а туть какой-то арабченокъ продаеть крокодила. Понравился, я и купиль.

— Ну, а арабченка купили?

— Ха, ха—нѣть.

Черезъ недѣлю князь былъ уже инсталированъ въ Porchester terrace, т. е., въ очень дорогой части города, въ большомъ домъ. Онъ началъ съ того, что велѣлъ на вѣки-вѣчные, вопрекн англійскому обычаю, открыть настежъ ворота и поставилъ въ вѣчномъ ожиданіи у подъѣзда пару сѣрыхъ лошадей въ яблокахъ. Онъ зажилъ въ Лондонѣ, какъ въ Козловѣ, какъ въ Тамбовѣ.

Денегь у него, разумъется, не было, т. е., были нъсколько

. Digitized by Google .

тысячъ франковъ на афищу и заглавный листъ лондонской жизни; ихъ тотчасъ истратилъ; но пыль въ глаза бросилъ и успълъ на нъсколько мъсяцевъ обезпечиться,<sup>©</sup> благодаря англійской тупоумной довърчивости, отъ которой иностранцы всего континента не могутъ еще поднесь отучить ихъ.

Но князь шелъ на всёхъ царахъ.—Начались концерты. Лондонъ былъ удивленъ княжескимъ титуломъ на афишѣ, и во второй концертъ зала была полна (S.-James hall, Piccadilly). Концертъ былъ великолѣиный. Какъ Голицынъ успѣлъ такъ подготовить хоръ и оркестръ,—это его тайна; но концертъ былъ совершенно изъ ряду вонъ. Русскія пѣсни и молитвы, камаринская и обѣдня, отрывки изъ оперы Глинки и изъ Евангелья (Отче нашъ),—все шло прекрасно. Дамы не могли налюбоваться колоссальными мясами красиваго ассирійскаго бога, величественно и граціозно поднимавшаго и опускавшаго свой скипетръ изъ слоновой кости.

Голицынъ нашелъ средство и изъ этого успѣха сдѣлать себѣ убытокъ. Упоенный рукоплесканіями, онъ послалъ въ концѣ первой части концерта за корзиной букетовъ (не забывайте лондонскія цѣны) и, передъ началомъ второй части, явился на сцену: два ливрейныхъ лакея несли корзину, князь, благодаря пѣвицъ и хористокъ, каждой поднесъ по букету. Публика приняла и эту галантерейность аристократа-капельмейстера громомъ рукоплесканій. Выросъ, расцвѣлъ мой князь и, какъ только окончился концерть, пригласилъ встахъ музыкантовъ на ужинъ.

Тутъ, сверхъ лондонскихъ цѣнъ, надобно знать и лондонскіе обычам: въ одиннадцать часовъ вечера, не предупредивши съ утра, нигдѣ нельзя найти ужинъ человѣкъ на пятьдесятъ.

Ассирійскій вождь храбро пошелъ пѣшкомъ по Regent street съ музыкальнымъ войскомъ своимъ, стучась въ двери разныхъ ресторановъ; и достучался, наконецъ: смекнувшій дѣло хозяинъ выѣхалъ на холодныхъ мясахъ и на горячихъ винахъ.

Затёмъ начались концерты его со всевозможными штуками<sup>M</sup> даже съ политическими тенденціями. Всякій разъ гремѣлъ<sup>H</sup> Herzen's Walzer, гремѣлъ Ogareff's Quadrille и потомъ Emancipa<sup>M</sup> tion Symphonie..... пьесы, которыми и тенерь, можетъ, чаручтъ<sup>O</sup> князь москвичей, и которыя, въроятно, ничего не потеряли<sup>d</sup> при исреѣздѣ изъ Альбіона, кромѣ собственныхъ именъ; онѣ могли легко перемѣнить ихъ на Patapoff's Walzer, Mina Walzer и Komissaroff's Partitur.

При всемъ этомъ шумъ денегь не было; платить было нечёмъ. Поставщики начали роптать, и даже начиналось исподноль спари таковское возстаніе рабовъ.....

Однимъ утромъ явился ко мнѣ factotum князя; <sup>1</sup>е́гб<sup>1:</sup> упра-<sup>7</sup> 29\*

And and a start of the

вляющій, переименовавшій себя въ секретаря, съ «регентомъ». т. е., не съ отцомь Филиппа Орлеанскаго, а съ бѣлокурымъ в кудрявымъ русскимъ малымъ лѣтъ двадцати двухъ, управлявшимъ пѣвцами.

— Мы, Александръ Ивановичъ, къ вамъ-съ.

— Что случилось?

— Да ужъ Юрій Николаевичь очень обижаеть, хотичь ѣхать въ Россію и требуемъ расчета; не оставьте вашей милостью, вступитесь.

Такъ меня и обдало отечественнымъ паромъ, — словно на каменку поддали.

— Почему же вы обращаетесь съ этой просьбой ко ми<sup>5</sup>? Если вы имбете серьезныя причины жаловаться на князя, на это есть здѣсь для всякаго судъ, и судъ, который не покривить ни въ пользу князя, ни въ пользу графа.

— Мы точно слышали объ этомъ, да чтожъ ходить до суда. Вы ужъ лучше разберите.

— Какая же польза будетъ вамъ отъ моего разбора? Князь скажетъ мнѣ, что я мѣшаюсь въ чужія дѣла; я и поѣду съ носомъ. Не хотите въ судъ, пойдите къ послу; не мнѣ, а ему препоручены русскіе въ Лондонѣ.....

— Это ужъ гдѣ же-съ? коль скоро русскіе господа сидять какой же можеть быть разборь съ княземъ; а вы, вѣдь, за народъ такъ мы такъ и пришли къ вамъ. Ужъ разберите дѣло, сдѣлайте милость.

--- Экіе, вѣдь, какіе;--да князь не приметь моего разбора; что же вы выиграете?

— Позвольте доложить, съ живостью возразилъ секретарь, этого онъ не посмбетъ-съ, такъ какъ они очень уважають васъ, да и боятся сверхъ того: въ Колоколъ-то попасть имъ не весело, амбиція-съ.

— Ну, слушайте, чтобъ не терять намъ по-пусту время, воть мое ръшенье: если князь согласенъ принять мое посредничество. я разберу ваше дъло; если нътъ, щите въ судъ; а такъ какъ вы не знаете ни языка, ни здъшняго хожденія по дъламъ, то я. если васъ въ самомъ дълъ князь обижаетъ, дамъ человъка. который знаетъ то и другое, и по-русски говоритъ.

— Позвольте, -- замътилъ секретарь.

- Нѣтъ, не позволяю, любезнъйшій.-Прощайте.

Скажу и объ нихъ слово.

Регентъ ничёмъ не отличался, кромѣ музыкальныхъ способностей; это былъ откормленный, крупитчатый, туповато красивый, румяный малый изъ дворовыхъ; его манера говорить прикартавливая и нёсколько заспанные глаза напоминали мнѣ цѣлый рядъ.—какъ въ зеркалѣ, когда гадаешь,—Сашекъ, Сенекъ, Алешекъ, Мирошекъ.

Секретарь былъ тоже чисто русскій продуктъ, но больше рѣзкій представитель своего типа: человѣкъ лѣтъ за сорокъ, съ нсбритымъ подбородкомъ, испитымъ лицомъ, въ засаленномъ сюртукѣ, весь, снаружи и внутри, нечистый и замаранный, съ небольшими плутовскими глазами и съ тѣмъ особеннымъ запахомъ русскихъ пьяницъ, составленнымъ изъ вѣчно поддерживаемаго перегорѣлаго сивушнаго букета съ оттѣнкомъ лука и, для прикрытія, гвоздики. Всѣ черты его лица ободряли, внушали довѣріе всякому скверному предложенію: въ его сердцѣ оно нашло бы навѣрное отголосокъ и оцѣнку, а если выгодно, то и помощь. Это былъ первообразъ русскаго чиновника, міроѣда, подъячаго. Когда я его спросилъ, доволенъ ли онъ готовившимся освобожденіемъ крестьянъ, онъ отвѣчалъ мнѣ:

— Какъ-же-съ, безъ сомнѣнія—и, вздохнувши, прибавилъ Господи, что тяжбъ-то будетъ-съ, разбирательствъ! а князъ завсзъ меня сюда, какъ на смѣхъ, именно въ такое время.

До прібзда Голицына онъ мнѣ съ видомъ задушевности говорилъ:—Вы не вѣрьте, что вамъ о князѣ будутъ говорить насчеть притѣсненія крестьянъ, или какъ онъ хотѣлъ ихъ безъ земли на волю выпустить за большой выкупъ. Все это враги распускаютъ. Ну, правда, лютъ онъ и щеголь; но зато сердце доброе, и для крестьянъ отецъ былъ.

Какъ только онъ поссорился, онъ, жалуясь на него, проклиналъ свою судьбу и жалълъ, что довърился такому прощалыгъ:

— Вѣдь, онъ всю жизнь безпутничалъ и крестьянъ раззорилъ; вѣдь, это онъ теперь прикидывается при васъ такимъ, а то, вѣдь, звѣрь, грабитель.....

— Когда же вы говорили неправду: теперь или тогда, когда вы его хвалили?—спросилъ я его, улыбаясь.

Секретарь сконфузился, я повернулся и ушелъ. Родись этотъ человѣкъ не въ людской князей Голицыныхъ, не сыномъ какогонибудь земскаго, давно былъ бы, при его способностяхъ, министромъ, не знаю чѣмъ.

Черезъ часъ явился регентъ и его менторъ, съ запиской Голицына; онъ, извиняясь, просилъ меня, если могу, прітхать къ нему, чтобъ покончить эти дрязги. Князь впередъ объщалъ принять безъ спора мое рёшеніе.

Дѣлать было нечего; я отправился.

Все въ домѣ показывало необыкновенное волненіе. Французъ слуга, Пико, поспѣшно отворилъ мнѣ дверь и съ той торжественной суетливостью, съ которой провожаютъ доктора на консультацію къ умирающему, провелъ въ залу. Тамъ была вторая жена Голицына, встревоженная и раздраженная; самъ Голицынъ ходилъ огромными шагами по комнатѣ, безъ галстуха, богатырская грудь на-голо. Онъ былъ взбѣшенъ и оттого вдвое заикался; на всемъ лицѣ его было видно страданіе отъ внутрь взошедшихъ, т. е., не вышедшихъ въ дѣйствительный міръ, зуботычинъ, пинковъ, треуховъ, которыми бы онъ отвѣчалъ инсургентамъ въ Тамбовской губерніи.

--- Вы б--б--Бога ради простите меня, что я в--васъ безпокою изъ-за этихъ м--м-мошенниковъ.

- Въ чемъ дѣло?

— Вы ужъ, п — пожалуйста, сами спросите; я только буду слушать.

Онъ позвалъ регента, и у насъ пошелъ слъдующій разговоръ:

— Вы недовольны чемъ-то?

— Оченно недоволенъ, и оттого именно безпремѣнно хочу ѣхать въ Россію.

Князь, у котораго голосъ Лаблашевской силы, испустиль львиный стонъ: еще пять зуботычинъ возвращались къ сердцу.

— Князь васъ удержать не можетъ, такъ вы скажите, чѣчъ недовольны-то вы?

- Всѣмъ-съ, Александръ Ивановичъ.

— Да вы ужъ говорите потолковитъе.

— Какъ же чёмъ-съ? я съ тёхъ поръ, какъ изъ Россіи пріёхалъ, съ ногъ сбить работой, а жалованья получилъ только два фунта, да третій разъ вечеромъ князь далъ больше въ подарокъ.

— А вы сколько должны получать?

— Этого я не могу сказать-съ...

- Есть же у васъ опредъленный окладъ?

— Никакъ нѣтъ-съ. Князь, когда изволили бѣжать за границу (это безъ злого умысла), сказали мнѣ: вотъ хочешь ѣхать со мной, я, молъ, устрою твою судьбу и, если мнѣ повезетъ, дамъ большое жалованье; а если нѣтъ, то и малымъ довольствуйся; ну, я такъ и поѣхалъ.

Это онъ изъ Тамбова-то въ Лондонъ побхалъ на такомъ условіи..... О, Русь!

— Ну, а какъ, по вашему, везетъ князю, или нътъ?

- Какой везетъ-съ! оно, конечно, можно бы все...

— Это другой вопросъ. Если ему не везеть, стало, вы должны довольствоваться малымъ жалованьемъ.

— Да князь самъ говорилъ, что по моей службѣ, т. е., и способности, по здѣшнимъ депьгамъ, меньше нельзя, какъ фунта четыре въ мѣсяцъ.

Digitized by GOOGIC

— Князь, вы желаете заплатить ему по 4 ф. въ мѣсяцъ?

- Съ о-о-хотой-съ

-- Дъло идеть прекрасно, что же дальше?

-- Князь-съ объщалъ, что, если я захочу возвратиться, то пожалуетъ мнѣ на обратный путь до Петербурга.

Князь кивнулъ головой и прибавилъ:

— Да, но въ томъ случав, если я имъ буду доволенъ!

--- Чѣмъ же вы недовольны имъ?

Тецерь плотину прорвало: князь вскочилъ, трагическимъ басомъ, которому еще больше придавало въса дребезжаніе нъкоторыхъ буквъ и маленькія паузы между согласными, произнесъ онъ слёдующую ръчь:

— Мнѣ имъ быть д—довольнымъ, этимъ м—м—молокососомъ, этимъ щ—щенкомъ? Меня бѣситъ гнусная неблагодарность этого разбойника. Я его взялъ къ себѣ во дворъ изъ самобѣднѣйшаго семейства крестьянъ, вшами заѣденнаго, босого; училъ негодяя. Я изъ него сдѣлалъ ч—человѣка, музыканта, регента; голосъ канальѣ выработалъ такой, что въ Россіи въ сезонъ рублей возьметъ сто въ мѣсяцъ жалованья.

— Все это такъ, Юрій Николаевичъ, но я не могу раздѣлить вашего взгляда. Ни онъ, ни его семья васъ не просили дѣлать изъ него Ронкони; стало, и особой благодарности съ его стороны вы не можете требовать. Вы его обучили, какъ учатъ соловьевъ, и хорошо сдѣлали; но тѣмъ и конецъ. Къ тому же это и къ дѣлу не идетъ.

--- Вы правы, но я хотѣлъ сказать: каково мнѣ выносить это? вѣдь, я его к---каналью.....

— Такъ вы согласны ему дать на дорогу?

- Чортъ съ нимъ, для васъ, только для васъ даю.

— Ну, вотъ дѣло и слажено; а вы знаете, сколько на дорогу надобно?

— Говорятъ фунтовъ двадцать.

— Нѣтъ, этого много. Отсюда до Петербурга ста цѣлковыхъ за глаза довольно. Вы даете?

— Даю.

Я расчелъ на бумажкъ и передалъ Голицыну; тотъ взглянулъ на итогъ... выходило, помнится, съ чъмъ-то 30 фунтовъ. Онъ тутъ же мнъ ихъ и вручилъ.

- Вы, разумъется, грамотъ знаете, спросилъ я регента.

— Какъ же-съ.

Я написалъ ему расписку въ такомъ родѣ: «Я получилъ съ кн. Ю. Н. Голицына должные мнѣ за жалованье и на проѣздъ изъ Лондона въ Петербургъ тридцать съ чѣмъ-то фунтовъ (на русскія деньги столько-то). Затёмъ остаюсь доволенъ и никакихъ другихъ требованій на него не имѣю».

- Прочтите сами и подпишитесь.

Регентъ прочелъ, но не дѣлалъ никакихъ приготовленій, чтобъ подписаться.

— За чёмъ дёло?

— Не могу-съ.

- Какъ не можете?

- Я недоволенъ.

Львиный, сдержанный ревъ, да ужъ и я самъ готовъ былъ прикрикнуть:

--- Что за дьявольщина, вы сами сказали, въ чемъ ваше требованіе. Князь заплатилъ все до копейки; чѣмъ же вы недовольны?

 Помилуйте-съ; а сколько нужды я натерпѣлся съ тѣхъ поръ, какъ здѣсь.

Ясно было, что легкость, съ которой онъ получилъ деньги, разлакомила его.

- Напримѣръ-съ, мнѣ слѣдуеть еще за переписку нотъ.

— Врешь! закричалъ Голицынъ такъ, какъ и Лаблашъ никогда не кричалъ; робко отвѣтили ему своимъ эхо рояли; блѣдная голова Пико показалась въ щель и исчезла съ быстротой испуганной ящерицы...

- Развѣ переписываніе ноть не входило въ прямую твою обязанность? да и что же бы ты дѣлалъ все время, когда концертовъ не было?

Князь былъ правъ, хотя и ненужно было пугать Пико гласомъ контрбомбардоннымъ.

Регентъ, привыкнувшій ко всякимъ звукамъ, не сдался и, оставя въ сторонѣ переписываніе нотъ, обратился ко мнѣ съ слѣдующей нелѣпостью.

— Да вотъ еще и насчетъ одежды, я совсѣмъ обносился.

— Да неужели, давая вамъ въ годъ около 50 фунтовъ жалованья, Юрій Николаевичъ еще обязался одѣвать васъ?

— Нѣтъ-съ; но прежде князь все иногда давали, а теперь стыдно сказать, до того дошелъ, что безъ носковъ хожу.

— Я самъ хожу безъ н—н—носковъ, прогремълъ князь и, сложа на груди руки, гордо и съ презръніемъ смотрълъ на регента. Этой выходки я никакъ не ожидалъ и съ удивленіемъ смотрълъ ему въ глаза. Но, видя, что онъ собирается продолжать, я очень серьезно соколу-пъвцу сказалъ:

— Вы приходили ко мнѣ сегодня утромъ просить меня въ посредники: стало, вы вѣрили мнѣ?

— Мы васъ оченно давольно знаемъ, въ васъ мы нисколько не сомнѣваемся, вы ужъ въ обиду не дадите.

--- Прекрасно, ну, такъ я вотъ какъ рѣшаю дѣло: подиисывайте сейчасъ бумагу, или отдайте деньги; я ихъ передамъ князю и съ тѣмъ вмѣстѣ отказываюсь отъ всякаго вмѣшательства.

Регенть не захотѣлъ вручить бумажникъ князю, подписалъ и поблагодарилъ меня.

Избавляю отъ разсказа, какъ онъ переводилъ счетъ на цѣлковые; я ему никакъ не могъ вдолбить, что по курсу цѣлковый стоитъ теперь не то, что стоилъ тогда, когда онъ выѣзжалъ изъ Россіи.

— Если вы думаете, что я васъ хочу надуть фунта на полтора, такъ вы вотъ что сдѣлайте: сходите къ нашему попу, да и попросите вамъ сдѣлать расчетъ. Онъ согласился.

Казалось, все кончено, и грудь Голицына не такъ грозно и бурно вздымалась; но судьба хотъла, чтобъ и финалъ такъ же бы напомнилъ родину, какъ начало.

Регентъ помялся, помялся, и вдругъ, какъ будто между ними ничего не было, обратился къ Голицыну со словами:

— Ваше сіятельство, такъ какъ пароходъ изъ Гуля-съ идетъ только черезъ пять дней, явите милость—позвольте остаться покамъстъ у васъ.

Задасть ему, подумаль я, мой Лаблашь, самоотвержимо приготовляясь къ боли отъ шума.

- Разумбется, оставайся. Куда ты къ чорту пойдешь.

Регентъ разблагодарилъ князя и ушелъ.

Голицынъ въ видъ поясненія сказалъ мнъ:

— Вѣдь, онъ предобрый малый; это его этотъ мошенникъ, этотъ в—воръ, этотъ поганый Юсъ подбилъ.

Поди туть Савиньи и Миттермейеръ, пусть схватять формулами и обобщать въ нормы юридическія понятія, развившіяся въ православномъ отечествѣ нашемъ между конюшней, въ которой драли дворовыхъ, и бариновымъ кабинетомъ, въ которомъ обирали мужиковъ.

Вторая cause céleste, именно съ Юсомъ, не удалась. Голицынъ вышелъ и вдругъ такъ закричалъ, и секретарь такъ закричалъ, что оставалось за тѣмъ катать другъ друга «подъ никитки»; причемъ князь, конечно, зашибъ бы гуняваго подъячаго. Но какъ все въ этомъ домѣ совершалось по законамъ особой логики, то подрались не князь съ секретаремъ, а секретарь съ дверью. Набравшись злобы и освѣжившись еще шкаликомъ джину, онъ, выходя, треснулъ кулакомъ въ большое стекло, вставленное въ дверь, и расшибъ его.

— Полицію!—кричалъ Голицынъ—разбой,—полицію, и вошедши въ залу, бросился изнеможенный на диванъ. Когда онъ немного отошелъ, онъ пояснилъ мнѣ, между прочимъ, въ чемъ состоитъ

52 .

неблагодарность секретаря. Человъкъ тотъ былъ повъреннымъ у его брата и, не цомню, смошенничалъ что-то и долженъ былъ непремънно идти подъ судъ. Голицыну стало жаль его; онъ до того вошелъ въ его положеніе, что заложилъ послъдніе часы, чтобъ выкупить его изъ бъды. И потомъ, имъя полныя доказательства, что онъ плутъ, взялъ его къ себъ управляющимъ!

Что онъ на всякомъ шагу надувалъ Голицына, въ этомъ не можетъ быть никакого сомнѣнія.

Я убхалъ. Человъкъ, который могъ кулакомъ пробить зеркальное стекло, можетъ самъ себъ найти судъ и расправу. Къ тому же онъ мнъ разсказывалъ потомъ, прося меня достать ему паспортъ, чтобъ тхать въ Россію, что онъ гордо предложилъ Голицыну пистолетъ и жребій, —кому стрѣлять.

Если это было, то пистолеть навърное не былъ заряженъ.

Послъднія деньги князя пошли на усмиреніе Спартаковскаго возстанія, и онъ все-таки, наконецъ, попалъ, какъ и слъдовало ожидать, въ тюрьму за долги. Другого посадили бы—и дъло въ шляпъ; съ Голицынымъ и это не могло сойти просто съ рукъ.

Полисменъ привозилъ его ежедневно въ Cremorn Garden, часу въ восьмомъ; тамъ онъ дирижировалъ, для удовольствія лоретокъ всего Лондона, концерть, и съ послъднимъ взмахомъ скипетра изъ слоновой кости, незамътный полицейскій выросталъ изъ-подъ земли и не покидалъ князя до кэба, который везъ узника въ черномъ фракъ и бълыхъ перчаткахъ въ тюрьму. Прощаясь со мной въ саду, у него были слезы на глазахъ. Бъдный князь! другой смёялся бы надъ этимъ, но онъ бралъ въ сердцу свое въ неволѣ заключеніе. Родные какъ-то выкупили его; потомъ правительство позволило ему возвратиться въ Россію и отправило его сначала на житье въ Ярославль, гдъ онъ могъ дерижировать духовные концерты витсть съ Фелинскимъ, варшавскимъ архіереемь. Правительство добрёе его отца: тертый калачь не меньше сына, онъ ему совътовалъ идти въ монастирь. Хорошо зналъ сына отецъ; а, въдь, самъ былъ до того музыканть, что Бетховенъ посвятилъ ему одну изъ симфоній.

За пышной фигурой ассирійскаго бога, тучнаго Аполлона-вола, не должно забывать рядъ другихъ русскихъ странностей.

Х Я не говорю о мелькающихъ тъняхъ, какъ «колонель Рюссъ», но о тъ́хъ, которые, причаленные судьбой и разными превратностями, пріостанавливались надолго въ Лондонъ, въ родъ того чиновника военнаго комендантства, который, запутавшись въ дѣлахъ и долгахъ, бросился въ Неву, утонулъ... и всплылъ въ Лондонъ изгнанникомъ, въ шубъ и мъховомъ картузъ, которыхъ не покидалъ, несмотря на сырую теплоту лондонской зимы; въ родъ моего друга Ивана Ивановича С., который весь, цъликомъ,

Digitized by GOOSIC

съ своими антецедентами и будощностью, съ какой-то мездрой вмѣсто волосъ на головѣ, такъ и просится въ мою галлерею рѣдкостей.

Лейбъ-гвардіи павловскаго полка офицеръ въ отставкѣ, онъ жилъ себѣ да жилъ въ странахъ заморскихъ и дожилъ до февральской раволюціи; тутъ онъ испугался и сталъ на себя смотрѣть, какъ на преступника; не то чтобъ его мучила совѣсть, но мучила мысль о жандармахъ, которые его встрѣтятъ на границѣ, казематахъ, тройкѣ, снѣгѣ, —и рѣшился отложить возвращеніе. Вдругъ вѣсть о томъ, что его брата взяли по дѣлу Шевченка. Ему стало въ самомъ дѣлѣ нѣсколько опасно, и онъ тотчасъ рѣшился ѣхать. Въ это время я съ нимъ познакомился въ Ниццѣ. Отправился С., купивши на дорогу крошечную скляночку яду, которую, переѣзжая границу, хотѣлъ какъ-то укрѣпить въ дуплѣ пустого зуба и раскусить въ случаѣ ареста.

По мѣрѣ приближенія къ родинѣ, страхъ все возрасталъ, и въ Берлинъ дошелъ до удушающей боли; однако С. переломилъ. себя и сълъ въ вагонъ. Станцій на пять его стало; далье онъ не могъ. Машина брала воду, онъ подъ совершенно другимъ предлогомъ вышелъ изъ вагона. Машина свиснула, потвздъ двинулся безъ С.; того-то ему и было надо. Оставивъ чемоданъ свой на. произволъ судьбы, онъ съ первымъ обратнымъ поѣздомъ возвратился въ Берлинъ. Оттуда телеграфировалъ о чемоданѣ и пошелъ визировать свой пассъ въ Гамбургъ. «Вчера ѣхали въ Россію, сегодня въ Гамбургъ», замътилъ полицейскій, вовсе не отказывая въ визъ. Перепуганный С. сказалъ ему: «Письма я получилъ, письма», и, въроятно, у него былъ такой видъ, что со стороны прусскаго чиновника просто упущение по службѣ, что онъ его не арестовалъ. Затёмъ С., спасаясь никёмъ не преслёдуемый, какъ Людовикъ Филиппъ, пріёхалъ въ Лондонъ. Въ Лондонъ для него началась, какъ для тысячи и тысячи другихъ, тяжелая жизнь; онъ годы честно и твердо боролся съ нуждой. Но и ему судьба опредѣлила комическій бортикъ ко всѣмъ трагическимъ событіямъ. Онъ р'вшился давать уроки математики, черченья и даже французскаго языка (для англичанъ). Посовѣтовавшись съ тёмъ и другимъ, онъ увидёлъ, что безъ объявленія или карточекъ не обойдется. «Но вотъ бъда: какъ взглянеть на это русское правительство. Думалъ я, думалъ, да и напечаталъ анонимныя карточки».

Долго я не могъ нарадоваться на это великое изобрѣтеніе: мнѣ въ голову не приходила возможность визитной карточки безъимени.

Со своими анонимными карточками, съ большой настойчивостью (онъ живалъ дни цълые картофелемъ и хлъбомъ), онъсдвинулъ-таки свою барку съ мели, сталъ заниматься торговымъ комиссіонерствомъ, и дѣла его пошли усиѣшно.

И это именно въ то время, когда шефъ павловскаго полка отошелъ въ вѣчность. Пошли льготы, амнистіи; захотѣлось и С. воспользоваться царскими милостями, и воть онъ пишеть къ Брунову письмо и спрашиваетъ, подходитъ ли онъ подъ амнистію? Черезъ мѣсяцъ времени приглашаютъ С. въ посольство. Дѣло-то, думалъ онъ не такъ просто, мѣсяцъ думали.

— Мы получили отвътъ, — говоритъ ему старшій секретарь. — Вы нехотя поставили министерство въ затрудненіе; ничего объ васъ нѣтъ. Оно сносилось съ министромъ внутреннихъ дѣлъ, и у него не могутъ найти никакого дѣла объ васъ. Скажите намъ просто, что съ вами было, не можетъ же быть ничего важнаго.

Да въ 1849 г. мой братъ былъ арестованъ и потомъ сосланъ.
Ну?

— Больше ничего.

Нѣтъ, — подумалъ Николаи, — шалитъ, и сказалъ С., что, если такъ, то министерство снова наведетъ справки. Прошло мѣсяца два. Я воображаю, что было въ эти два мѣсяца въ Петербургѣ: отношенія, сообщенія, конфиденціональныя справки, секретные запросы изъ министерства въ Ш отдѣленіе, изъ Ш отдѣленія въ министерство, справки Х... генералъ-губернатора... выговоры, замѣчанія... а дѣла о С. найти не могли.

Такъ министерство и сообщило въ Лондонъ.

Посылаеть за С. самъ Бруновъ.

--- Вотъ, говоритъ, смотрите отвѣтъ: нигдѣ ничего объ васъ. -Скажите, по какому вы дѣлу замѣшаны?

— Мой братъ...

- Все это я слышалъ, да вы-то сами по какому дѣлу?

— Больше ничего не было.

Бруновъ, отъ рожденія ничему не удивлявшійся, удивился.

— Такъ отчего же вы просите прощенья, когда вы ничего не сдѣлали?

- Я думалъ, что все же лучше...

— Стало, просто на просто, вамъ не амнистія нужна, а наспортъ.

И Бруновъ велѣлъ выдать пассъ.

На радостяхъ С. прискакалъ къ намъ.

Разсказавъ подробно всю исторію о томъ, какъ онъ добился амнистіи, онъ взялъ Огарева подъ руку и увелъ въ садъ.

— Дайте мнѣ, Бога ради, совѣтъ, сказалъ онъ ему, Александръ Ивановичъ все смѣется надо мной, такой ужъ нравъ у цего; но у васъ сердце доброе. Скажите мнѣ откровенно: думаете вы, что я могу безопасно ѣхать Вѣной?

Digitized by

Огаревъ не поддержалъ добраго мнѣнія и расхохотался. Да. что Огаревъ, я воображаю, какъ Бруновъ и Николаи минуты на двѣ расправили морщины отъ тяжелыхъ государственныхъ заботъ и осклабились, когда амнистіированный С. вышелъ изъ кабинета.

Но при всёхъ своихъ оригинальностяхъ, С. былъ честный человѣкъ. Другіе русскіе, неизвѣстно откуда всплывавшіе, бродившіе мѣсяцъ, другой по Лондону, являвшіеся къ намъ съ собственными рекомендательными письмами и исчезавшіе неизвѣстнокуда, были далеко не такъ безопасны.

Печальное дѣло, о которомъ я хочу разсказать, было лѣтомъ 1862. Реакція была тогда въ инкубаціи и изъвнутренняго, скрытаго гніенія еще не выходила наружу. Никто не боялся къ намъ †здить; никто не боялся брать съ собой Колоколъ и другія наши изданія; многіе хвастались, какъ они мастерски провозять. Когда мы совѣтовали быть осторожными, надъ нами смѣялись. Писемъ мы почти никогда не писали въ Россію: старымъ знакомымъ намъ нечего было сказать, мы съ ними стояли все дальше и дальше, съ новыми незнакомцами мы переписывались черезъ Колоколъ.

Весной возвратился изъ Москвы и Петербурга Кельсіевъ. Его поїздка, безъ сомнівнія, принадлежить къ самымъ замібчательнымъ эпизодамъ того времени. Человікъ, ходившій мимо носа полиціи, едва скрывавшійся, бывавшій на раскольничьихъ бесідахъ и товарищескихъ попойкахъ, съ глупійшимъ турецкимъ пассомъ въ карманѣ, и возвратившійся sain et sauf въ Лондонъ, немного закусилъ удила. Онъ вздумалъ сділать пирушку въ нашу честь въ день пятилітія Колокола, по подпискѣ, въ ресторанѣ Кюна. Я просилъ его отложить праздникъ до другого, больше веселаго времени. Онъ не хотѣлъ. Праздникъ не удался, не было entrain и не могло быть. Въ числѣ участниковъ были люди слишкомъ посторонніе.

Говоря о томъ и семъ, между тостами и анекдотами, говорили, какъ о самопростѣйшей вещи, что пріятель Кельсіева, Ветошниковъ, ѣдетъ въ Петербургъ и готовъ съ собою кое-что взять. Разошлись поздно. Многіе сказали, что будутъ въ воскресенье у насъ. Собралась дѣйствительно цѣлая толца, въ числѣ которой были очень мало знакомые намъ люди и, по несчастію, самъ Ветошниковъ; онъ подошелъ ко мнѣ и сказалъ, что завтра утромъ ѣдетъ, спрашивая меня,—иѣтъ-ли писемъ, порученій. Бакунинъ ему уже далъ два-три письма. Огаревъ пошелъ къ себѣ внизъ и написалъ нѣсколько словъ дружескаго привѣта Николаю Серно-Соловьевичу; съ нимъ я приписалъ поклонъ и просилъ его обратить вниманіе Чернышевскаго (къ которому я никогда не писалъ).

на наше предложение въ Колоколю печатать на свой счеть Современникъ въ Лондонѣ. Гости стали расходиться часовъ около 12; двое-трое оставались. Ветошниковъ вошелъ въ мой кабинеть и взяль письмо. Очень можеть быть, что и это осталось бы незамѣченнымъ. Но вотъ что случилось. Чтобъ отблагодарить участниковъ объда, я просилъ ихъ принять на память отъ меня по выбору что-нибудь изъ нашихъ изданій, или большую фотографію мою. Левъ Ветошниковъ взялъ фотографію; я ему совътоваль обрёзать края и свернуть въ трубочку; онь не хотёль п говорилъ, что положитъ ее на дно чемодана, а потому завернулъ ее въ листъ «Теймса» и такъ отправился. Этого нельзя было не зам'тить. Прощаясь съ нимъ съ посл'йднимъ, я спокойно отправился спать, -- такъ иногда сильно бываетъ ослѣпленье---и, ужъ конечно, не думалъ, какъ дорого обойдется эта минута и сколько ночей безъ сна она принесеть мнъ. Все виъстъ было глупо и неосмотрительно по высочайшей степени. Можно было остановить Ветошникова до вторника, отправить въ субботу; зачёмъ онъ не приходилъ утромъ?... да и вообще зачёмъ онъ приходилъ самъ?... да и зачъмъ мы писали?...

Говорятъ, что одинъ изъ гостей телеграфировалъ тотчасъ въ Петербугъ.

Ветошникова схватили на пароходѣ; остальное извѣстно.

Въ заключенье этого печальнаго сказанья, скажу о человъкъ, вскользь упомянутомъ мною, и котораго пройти мимо не слъдуетъ. Я говорю о Кельсіевъ.

- 462 ---

## В. И. Кельсіевъ.

Имя В. Кельсіева пріобрѣло въ послѣднее время печальную извъстность: быстрота внутренней и скорость внёшней перемёны, удачность раскаянія, неотлагаемая потребность всенародной исповъди и ея странная усъченность, безтактность разсказа, неумъстная смёшливость рядомъ съ неприличной въ кающемся и прощенномъ развязностью; все это, при непривычкъ нашего общества къ крутымъ и гласнымъ превращеніямъ, вооружило противъ него лучшую часть нашей журналистики. Кельсіеву хотьлось во что бы то ни стало-занимать собою публику; онъ и накупился на видное мъсто мишенью, въ которую каждый бросаеть камень, не жалья. Я далекъ оть того, чтобъ порицать неториимость, которую показала въ этомъ случав наша дремлющая литература. Негодование это свидѣтельствуеть о томъ, что много свѣтлыхъ, неиспорченныхъ силъ уцѣлѣли у насъ, несмотря на черную полосу нравственной неурядицы и безнравственнаго слова. Негодование, опрокинувшееся на Кельсиева, то самое, которое нѣкогда не пощадило Пушкина за одно или два стихотворенія и отвернулось оть Гоголя за его «Переписку съ друзьями».

Бросать въ Кельсіева камнемъ лишнее, въ него и такъ брошена цёлая мостовая. Я хочу передать другимъ и напомнить ему, какимъ онъ явился къ намъ въ Лондонъ и какимъ уёхалъ во второй разъ въ Турцію.

Пусть онъ сравнитъ самыя тяжелыя минуты тогдашней жизни съ лучшими своей теперешней карьеры.

Страницы эти писаны прежде раскаянья и покаянья, прежде метемпсихозы и метаморфозы. Я въ нихъ ничего не измѣнилъ и добавилъ только отрывки изъ писемъ. Въ моемъ бѣгломъ очеркѣ Кельсіевъ представленъ такъ, какъ онъ остался въ памяти до его появленія на лодкѣ въ Скулянскую таможню, въ качествѣ запрещеннаго товара, просящаго конфискаціи и поступленія съ нимъ по законамъ.

Въ 1859 году получилъ я первое письмо отъ него.

Письмо отъ Кельсіева было изъ Плимута. Онъ туда приплылъ на пароходѣ Сѣверо-Американской компаніи и отправлялся куда-

то въ Ситху или Уполамай на службу. Погостивши въ Пличуть, ему расхотѣлось ѣхать на Алеутскіе острова и онъ писаль ю мнѣ, спрашивая, можно ли ему найти процитаніе въ Лондовъ. Онъ успёль уже въ Плимуть познакомиться съ какими-то теологами и сообщалъ мнѣ, что они обратили его вниманіе не замбчательныя истолкованія пророчествъ. Я препостерегь его оть клерджименовъ и звалъ въ Лондонъ, «если онъ дъйствительно хочеть работать». Недѣли черезъ двѣ онъ явился. Молодой, довольно высокій, худой, болізненный, съ четвероугольнымъ черепомъ, съ шапкой волосъ на головъ, онъ мнъ напоминалъ, не волосан (тоть быль плёшивь), а всёмь существомь своимь Энгельсона.и д'виствительно, онъ очень многимъ былъ похожъ на него. Съ перваго взгляда можно было замътить много неустроеннаго н веустоявшагося, -- но ничего пошлаго. Видно было, что онъ вышель на волю изъ всёхъ опекъ и крёпостей, но еще не приписался ни къ какому дѣлу и обществу: цѣли не имѣлъ. Онъ былъ гораздо моложе Энгельсона, но все же принадлежалъ къ поздныйшей шеренгъ Петрашевцевъ и имълъчасть ихъдостоинствънест недостатки, учился всему на свётё и ничему не научился до тла. читалъ всякую всячину и надо всёмъ ломалъ довольно безплоде: голову. Оть постоянной критики всего общепринятаго Кельсіевь раскачалъ въ себѣ всѣ нравственныя понятія и не пріобрѣль никакой нити повеленья.

Особенно оригинально было то, что въ скептическомъ ощущь ваніи Кельсіева сохранилась какая-то примѣсь мистических фантазій: онъ былъ нигилистъ съ религіозными пріемами, нигалистъ въ дьяконовскомъ стихарѣ. Церковный оттѣнокъ, нарѣчіе и образность остались у него въ формѣ, въ языкѣ, въ слогѣ<sup>1</sup>, и придавали всей его жизни особый характеръ и особое единство. основанное на спайкѣ противоположныхъ металловъ.

У Кельсіева шелъ тоть знакомый намъ переборъ, который дѣлаетъ почти всегда въ самомъ дѣлѣ проснувшійся русскій внутри себя и о которомъ вовсе не думаеть за недосугомъ и заботами западный человѣкъ, втянутый своими спеціальностями въ другія дѣла; старшіе братья наши не провѣряютъ задовъ, и оfтого у нихъ смѣняются поколѣнія, строя и разрушая, награждаз и наказуя, надѣвая вѣнки и кандалы, твердо увѣренные, что такъ и надобно, что они дѣлаютъ дѣло. Кельсіевъ, напротивъ. сомнѣвался во всемъ и не принималъ на слово ни добро—добра. ни зло—зла. Кобенящійся духъ этотъ, отрѣшающійся отъ впередъ идущей нравственности и готовыхъ истинъ, накипѣлъ всего

Digitized by Goc

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Петрашевцами заключаются у насъ сильно занимавшіеся юношя; исъ можно назвать послѣднимъ классомъ нашего учебнаго историческаго развятія.

больше въ mi-carême нашего николаевскаго поста и рѣзко сталъ высказываться, когда гиря, давившая наши мозги, приподнялась на одну линію. На этотъ полный жизни и отваги анализъ и накинулась Богъ вѣсть что хранящая консервативная литература, а за ней и правительство.

Во время нашего пробужденія, подъ звуки севастопольскихъ пушекъ, съ чужихъ словъ, многіе изъ нашихъ умниковъ пошли повторять, что западный консерватизмъ у насъ фактъ правильный, что насъ наскоро подогнали къ европейскому образованію не для того, чтобъ дёлиться съ нимъ наслёдственными болёзнями и застарѣлыми предразсудками, а для «сравненія съ старшими», для того, чтобъ была возможность съ ими итти ровнымъ шагомъ впередъ. Но какъ только мы видимъ на самомъ дёлё, что у проснувшейся мысли, что у возмужалаго слова нътъ ничего твердаго, «ничего святого», а есть вопросы и задачи, что мысль ищеть, что слово отрицаеть, что дурное раскачивается вмёсть съ «завѣдомо» хорошимъ и что духъ пытанія и сомнѣнія влечеть все-все безъ разбора-въ пропасть, лишенную перилъ,тогда крикъ ужаса и изступленія вырывается изъ груди, и пассажиры первыхъ классовъ закрывають глаза, чтобъ не видать какъ вагоны сорвутся съ рельсовъ, а кондукторы тормозять и останавливають всякое движение.

Разумъется, бояться причины нътъ: возникающая сила слишкомъ слаба, чтобъ матеріально сдвинуть шестидесяти милліонный поъздъ съ рельсовъ. Но въ ней была программа, можетъ быть, пророчество.

Кельсіевъ развился подъ первымъ вліяніемъ времени, о которомъ мы говорили. Онъ далеко не осълся, не дошелъ ни до какого центра тяжести, но онъ былъ въ полной ликвидаціи всего нравственнаго имущества. Отъ стараго онъ отръшился, твердое распустилъ, берегъ оттолкнулъ и, очертя голову, пустился въ широкое море. Равно подозрительно и съ недовъріемъ относился онъ къ въръ и къ невърію, къ русскимъ порядкамъ и къ порядкамъ западнымъ.

Одно, что пустило корни въ его груди, было сознаніе страстное и глубокое экономической неправды современнаго государственнаго строя и, въ силу этого, ненависть къ нему и темное стремленіе къ соціальнымъ теоріямъ, въ которыхъ онъ видѣлъ выходъ.

На это сознаніе неправды и на эту ненависть, сверхъ пониманья, онъ имѣлъ неотъемлемое право.

Въ Лондонѣ онъ поселился въ одной изъ отдаленнѣйшихъ частей города, въ глухомъ переулкѣ Фулама, населенномъ матовыми, подернутыми чѣмъ-то пепельнымъ, ирландцами и всякими

А. И. Герцень, т. Ш.

30



466 -

исхудалыми работниками. Въ этихъ сырыхъ каменныхъ коридорахъ безъ крыши страшно тихо, звуковъ почти нѣтъ никакихъ, ни свѣта, ни цвѣта: люди, плошки, дома, все полиняло и осунулось; дымъ и сажа обвели всѣ линіи траурнымъ ободкомъ. По нимъ не трещатъ телѣжки лавочниковъ, развозящихъ съѣстные припасы, не ѣздятъ извощичьи кареты, не кричатъ разносчики, не лаютъ собаки (послѣднимъ рѣшительно нечѣмъ питаться); изрѣдка только выходитъ какая-нибудь худая взъерошенная и покрытая углемъ кошка, проберется по крышѣ и подойдетъ къ трубѣ погрѣться, выгибая спину и обличая видомъ, что внутри дома она передрогла.

Когда я въ первый разъ посътилъ Кельсіева, его не было дома. Очень молодая, очень некрасивая женщина, худая, лимфатическая, съ заплаканными глазами, сидъла у тюфяка, постланнаго на полу, на которомъ весь въ лихорадкъ и жаръ метался, страдалъ, умиралъ ребенокъ, года или полутора.

Я посмотрѣлъ на его лицо и вспомнилъ предсмертныя черты другого ребенка, это было *то же* выраженіе. Черезъ нѣсколько дней онъ умеръ, другой родился.

Бѣдность была всесовершеннѣйшая. Молодая, тщедушная женщина, или, лучше, замужняя дѣвочка, выносила ее геройски и съ необычайной простотой.

Думать нельзя было, глядя на ея болёзненную, золотушную, слабую наружность, что за мощь, что за сила преданности обитала въ этомъ хиломъ тёлё. Она могла служить горькимъ урокомъ нашимъ записнымъ романистамъ. Она была, хотъла быть тћмъ, что впослъдствіи назвали нигилисткой: странно чесала волосы, небрежно одбвалась, много курила, не боялась ни смблыхъ мыслей, ни смёлыхъ словъ; она не умилялась передъ семейными доброд телями, не говорила о священномъ долгъ, о сладости жертвы, которую совершаеть ежедневно, и о легкости креста, давившаго ея молодыя плечи. Она не кокстничала своей борьбой съ нуждой и дёлала все: шила и мыла, кормила ребенка, варила мясо и чистила комнату. Твердымъ товарищемъ была она мужу и великой страдалицей сложила голову свою на дальнемъ востокъ, слъдуя за блуждающимъ, безпокойнымъ бъгомъ своего мужа и потерявъ рядомъ двухъ послъднихъ малютокъ.

Поборолся я сначала съ Кельсіевымъ, старался его убѣдить, чтобъ онъ не отрѣзывалъ себѣ съ самаго начала, не извѣдавши жизни изгнанника, пути къ возвращенію.

Я ему говорилъ, что надобно прежде узнать нужду на чужбинѣ, нужду въ Англіи, особенно въ Лондонѣ; я ему говорилъ, что въ Россіи теперь дорога всякая сила.

Digitized by GOOS C

- Что вы будете здѣсь дѣлать?-спрашивалъ я его. Кельсіевъ собирался всему учиться и обо всемъ писать; пуще всего хотѣлъ онъ писать о женскомъ вопросѣ, о семейномъ устройствѣ.

— Пишите прежде, говорилъ я ему, объ освобождении крестьянъ съ землей. Это первый вопросъ, стоящий на дорогъ. Но симпатии Кельсіева были не туда обращены. Онъ дъйствительно принесъ мнѣ статью о женскомъ вопросѣ. Она была безмѣрно плоха. Кельсіевъ посердился, что я ее не напечаталъ, и самъ благодарилъ меня за это, года два спустя.

Возвращаться онъ не хотёлъ. Во чтобъ ни стало надобно было найти ему работу. За это мы и принялись. Теологическія эксцентричности его намъ помогли. Мы доставили ему корректуру св. Писанія, издаваемаго по русски лондонскимъ библейскимъ обществомъ; затёмъ передали ему кипу бумагъ, полученныхъ нами въ разное время, по части старообрядцевъ. За изданіе ихъ и приведение въ порядокъ Кельсиевъ принялся со страстью. То, о чемъ онъ догадывался и мечталъ, то раскрывалось передъ нимъ фактически: грубо наивный соціализмъ въ евангельской ризъ сквозилъ ему въ расколѣ. Это было лучшее время въ жизни Кельсіева, онъ съ увлеченіемъ работалъ и прибъгалъ иногда вечеромъ ко мнѣ указать какую-нибудь соціальную мысль духоборцевъ, молоканъ, какое-нибудь коммунистическое ученіе ведостевцевъ; онъ былъ въ восторгъ отъ ихъ скитанія по лъсамъ, ставилъ идеаломъ своей жизни скитаться между ними и сдблаться учителемъ соціально-христіанскаго раскола въ Бѣлокриницѣ или Россіи.

И дъйствительно, Кельсіевъ былъ въ душъ «бъ́гуномъ», бъ́гуномъ нравственнымъ и практическимъ: его мучили неустоявшіяся мысли, тоска. На одномъ мъ̀стѣ онъ оставаться не могъ. Онъ нашелъ работу, занятіе, безбѣдное пропитаніе, но не нашелъ дѣла, которое бы поглотило совсѣмъ его безпокойный темпераментъ; онъ былъ готовъ искать его, готовъ былъ не только итти всюду, но поступить въ монахи, принявъ священство безъ вѣры.

Настоящій русскій челов'якъ, Кельсіевъ всякій м'єсяцъ ділалъ новую программу занятій, придумывалъ проекты и брался за новую работу, не кончивъ старой. Работалъ онъ запоемъ и запоемъ ничего не д'ялалъ. Онъ схватывалъ вещи легко, но тотчасъ удовлетворялся до пресыщенія, изъ всего тянулъ онъ съ разу жилы до послъдняго вывода, а иногда и подальше.

Сборникъ о раскольникахъ шелъ успѣшно; онъ издалъ шесть частей, быстро расходившихся. Правительство, видя это, позволило обнародованіе свѣдѣній о старообрядцахъ. Тоже случилось съ переводомъ библіи. Переводъ съ еврейскаго не удался. Кельсіевъ попробовалъ сдѣлать un tour de force и перевести «слово

30\*

въ слово», несмотря на то, что грамматическія формы семитическихъ языковъ вовсе не совпадаютъ съ славянскими. Тёмъ не меньше, выпущенные ливрезоны разошлись мгновенно, и святёйшій синодъ, испугавшись заграничнаго изданія, благословилъ печатаніе стараго завёта на русскомъ языкѣ. Эти обратныя пообъды никогда никѣмъ не были поставлены въ crédit нашего станка.

Въ концѣ 1862 Кельсіевъ отправился въ Москву съ цѣлью завести прочныя связи съ раскольниками. Поѣздку эту онъ когданибудь долженъ самъ разсказать. Она невѣроятна, невозможна, а на дѣлѣ дѣйствительно была. Въ этой поѣздкѣ отвага граничитъ съ безуміемъ; въ ней опрометчивость почти преступная, но уже, конечно, не я буду его винить въ ней. Неосторожная болтовня за границей могла сдѣлать много бѣдъ. Но къ дѣлу и оцѣнкѣ самой поѣздки это не идетъ.

Возвратясь въ Лондонъ, онъ принялся по требованію Трюбнера за составленіе русской грамматики для англичанъ и за переводъ какой-то финансовой книги. Ни того, ни другого онъ не кончилъ: путешествіе сгубило его Sitzfleiss. Онъ тяготился работой, впадалъ въ ипохондрію, унывалъ; а работа была нужна, денегъ опять не было ни гроша. Къ тому же и новый червь начиналъ точить его. Успѣхъ поѣздки, безспорно доказанная отвага, таинственные переговоры, побѣда надъ опасностями, все это раздуло въ его груди и безъ того сильную струю самолюбія; обратно Цезарю, Донъ-Карлосу и Вадиму Пассекъ, Кельсіевъ, запуская руки въ свои густые волосы, говорилъ, покачивая грустно головой:

— Еще нёть тридцати лёть, и уже такая отвётственность взята мною на плечи.

Изъ всего этого легко можно было понять, что грамматики онъ не кончить, а уйдеть. Онъ и ушелъ. Ушелъ онъ въ Турцію, съ твердымъ намъреніемъ еще больше сблизиться съ раскольниками, составить новыя связи и, если возможно, остаться тамъ и начать проповъдь вольной церкви и общиннаго житья. Я писалъ ему длинное письмо, убъждая его не ъздить, а продолжать работу. Но страсть къ скитанію, желаніе подвига и великой судьбы, мерещившейся ему, были сильнъе, и онъ уъхалъ. Онъ и Мартьяновъ исчезаютъ почти въ одно время. Одинъ, чтобъ, послъ ряда несчастій и испытаній, хоронить своихъ и потеряться между Яссами и Галацомъ; другой, чтобъ схоронить себя на каторжной работъ.

Послѣ нихъ являются на сцену люди другого чекана. Наша общественная метаморфоза, не имѣя большой глубины и захватывая очень тонкій слой, быстро изнашиваеть и измѣняеть формы и цвѣта.

Digitized by Google

Между Энгельсономъ и Кельсіевымъ уже пѣлая формація. какъ между нами и Энгельсономъ. Энгельсонъ былъ человъкъ сломленный, оскорбленный; зло, сдёланное ему всей средой, міазмы, которыми онъ дышалъ съ дътства, изуродовали его. Лучъ свъта скользнулъ по немъ и отогрълъ его года за три до его смерти; тогда уже неостанавливаемый недугъ грызъ его грудь. Кельсіевъ, тоже помятый и попорченный средой, явился однако безъ отчаяния и устали; оставаясь за границей, онъ не просто шелъ на покой, не просто бъжалъ безъ оглялки отъ тяжести: онъ шелъ кида-то. Куда?--этого онъ не зналъ (и туть всего ярче выразился видовой оттънокъ его пласта), опредъленной цъли онъ не имълъ; онъ ее искалъ и покамъсть осматривался и приводилъ въ порядокъ, а, пожалуй, и въ безпорядокъ, всю массу идей, захваченныхъ въ школѣ, книгахъ и жизни. Внутри у него шла ломка, о которой мы говорили, и она для него была существеннымъ вопросомъ, воторымъ онъ жилъ, выжидая или такого дѣла, которое поглотило бы его, или такую мысль, которой бы онъ отдался.

Потаскавшись въ Турція, Кельсіевъ рёшился поселиться въ Тульчё; тамъ онъ хотѣлъ учредить средоточіе своей пропаганды между раскольниками, школу для казацкихъ дѣтей и сдѣлать опыть общинной жизни, въ которой прибыль и убыль должна была падать на всѣхъ, чистая и нечистая, легкая и трудная работа — обдѣлываться всѣми. Дешевизна помѣщенія и съѣстныхъ припасовъ дѣлали опытъ возможнымъ. Онъ сблизился съ старымъ атаманомъ некрасовцевъ, Гончаромъ, и въ началѣ превозносилъ его до небесъ.

Лётомъ въ 1863 подъёхалъ къ нему его меньшой братъ Иванъ, прекрасный, даровитый юноша. Онъ былъ по студенческому дёлу высланъ изъ Москвы въ Пермь; тамъ попался къ негодяю губернатору, который его тёснилъ. Потомъ его опять вызвали въ Москву для какихъ-то показаній; ему грозила ссылка далёе Перьми. Онъ бёжалъ изъ частнаго дома и пробрался черезъ Константинополь въ Тульчу. Старшій братъ былъ чрезвычайно радъ ему; онъ искалъ товарищей и, наконецъ, звалъ жену, которая рвалась къ нему и жила на нашемъ попеченьи въ Тедингтонъ. Пока мы ее снаряжали, явился въ Лондонъ и самъ Гончаръ.

Хитрый старикъ, почуявшій смуты и войны, вышелъ изъ своей берлоги понюхать воздухъ и посмотрёть, чего откуда можно ждать, т. е., съ кёмъ итти и противъ кого. Не зная ни одного слова, кромѣ по-русски и по-турецки, онъ отправился въ Марсель и оттуда въ Парижъ. Въ Парижѣ онъ видѣлся съ Чарторижскимъ и Замойскимъ; говорятъ даже, что его возили къ Наполеону; отъ него я этого не слыхалъ. Переговоры ни къ чему не привели, и сёдой казакъ, качая головой и щуря лукавыми глазами, написалъ каракульками семнадцатаго столётія ко мнё письмо, въ которомъ, называя меня «графомъ», спрашивалъ: можетъ ли пріёхать къ намъ и какъ насъ найти. Мы жили тогда въ Тедингтонё; безъ языка не легко было добраться до насъ, и я поёхалъ въ Лондонъ на желѣзную дорогу встрётить его. Выходитъ изъ вагона старый русскій мужикъ, изъ зажиточныхъ, въ сёромъ кафтанё, съ русской бородой, скорёе худощавый, но крёпкій, мускулистый, довольно высокій и загорёлый, несетъ узелокъ въ пвётномъ платкѣ

— Вы Осипъ Семеновичъ? спрашиваю я.

— Я, батюшка, я.—Онъ подалъ мнѣ руку. Кафтанъ распахнулся, и я увидѣлъ на поддевкѣ большую звѣзду, разумѣется, турецкую: *русскихъ* звѣздъ мужикамъ не даютъ. Поддевка была синяя и оторочена широкой пестрой тесьмой, этого я въ Россіи не видалъ.

— Я такой-то, прібхалъ васъ встрбтить, да проводить къ намъ.

--- Что же ты это, ваше сіятельство, самъ безпокоился... того... ты бы того, кого-нибудь...

— Это ужъ оттого, видно, что я не сіятельство. Съ чего же, Осипъ Семеновичъ, вы выдумали меня называть графомъ?

— А Христосъ тебя знаеть, какъ величать; ты небось въ своемъ дѣлѣ во главѣ стоишь. Ну, а я —того, человѣкъ темный ну, и говорю: графъ, т. е., сіятельный, т. е., голова.

Не только обороть рѣчи, но и произношеніе у Гончара было великорусское, крестьянское. Какъ у нихъ въ захолустьи, окруженномъ иноплеменными, такъ славно сохранился языкъ?— Трудно было бы понять безъ старообрядческаго мерщенія. Расколъ ихъ выдѣлилъ такъ строго, что никакое чужое вліяніе не переходило за ихъ частоколъ.

Гончаръ прожилъ у насъ три дня. Первые дни онъ ничего не ѣлъ, кромѣ сухого хлѣба, который привезъ съ собой, и пилъ одну воду. На третій день было воскресенье; онъ разрѣшилъ себѣ стаканъ молока, рыбу, вареную въ водѣ, и, если не ошибаюсь, рюмку хереса.

Русское себѣ на умѣ, восточная хитрость, осмотрительность охотника, сдержанность человѣка, привыкшаго съ дѣтскихъ лѣтъ къ полному безиравію и къ сосѣдству сильныхъ враговъ, долгая жизнь, проведенная въ борьбѣ, въ настойчивомъ трудѣ, въ опасностяхъ, все это такъ и сквозило изъ-за-мнимо простыхъ чертъ и простыхъ словъ сѣдого казака. Онъ постоянно оговаривался, употреблялъ уклончивыя фразы, тексты изъ Священнаго Писанія, дѣлалъ скромный видъ, очень сознательно разсказывая о своихъ

Digitized by Google

успѣхахъ, и если иногда увлекался въ разсказахъ о прошломъ и говорилъ много, то, навѣрное, никогда не проговорился о томъ, о чемъ хотѣлъ молчать.

Этоть закаль людей на Западѣ почти не существуеть. Онъ ненуженъ такъ, какъ ненужна дамаская сталь для лезвія перочиннаго ножа.

Въ Европъ все дълается гуртомъ, массой; человъку одиночно ненужно столько силы и осторожности.

Въ успѣхъ польскаго дѣла онъ уже не вѣрилъ и говорилъ о своихъ парижскихъ переговорахъ, покачивая головой.---«Намъ, конечно, гдѣ же сообразить: мы люди маленькіе, темные, а они вонъ поди какъ, ну, вельможи, какъ слъдуетъ; только эдакъ нравъ-то легкій. Ты, молъ, Гончаръ, не сумлевайся: вотъ какъ справимся, мы то и то сдёлаемъ для тебя, напримёръ. Понимаешь?... все будеть въ удовольствіе. Оно точно, люди они добрые, да поди воть, когда справятся... съ такой политикой». Ему хотелось разузнать, какія у насъ связи съ раскольниками и какія опоры въ крађ; ему хотблось осязать, можеть ли быть практическая польза въ связи старообрядцевъ съ нами. Въ сущности для него было все равно, онъ пошелъ бы равно съ Польшей и Австріей, съ нами и съ греками, съ Россіей и съ Турціей, лишь бы это было выгодно для его некрасовцевъ. Онъ и отъ насъ убхалъ, качая головой. Написалъ потомъ два-три письма, въ которыхъ, между прочимъ, жаловался на Кельсіева и подалъ, вопреки нашего мнёнія, адресъ государю.

Въ началъ 1864 повхали въ Тульчу два русскихъ офицера, оба эмигранты, Краснопъвцевъ и В. Маленькая колонія сначала дружно принялась за работу. Они учили дътей и солили огурцы, чинили свои платья и копались въ огородъ. Жена Кельсіева варила объдъ и общивала ихъ. Кельсіевъ былъ доволенъ началомъ, доволенъ казаками и раскольниками, товарищами и турками <sup>1</sup>).

Кельсіевъ писалъ еще намъ свои юмористическіе разсказы о ихъ водвореніи, а уже черная рука судьбы была занесена надъ маленькой кучкой Тульчинскихъ общинниковъ. Въ іюнѣ мѣсяцѣ 1864, ровно черезъ годъ послѣ своего пріѣзда, умеръ двадцати трехъ лѣтъ отроду, на рукахъ своего брата, въ злѣйшемъ тифѣ, Иванъ Кельсіевъ. Смерть его была для брата страшнымъ ударомъ; онъ самъ занемогъ, но какъ-то отходился. Письма его того



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И вотъ эта ужасная Тульчинская агенція, им'ввшая сношенія со всемірной революціей, поджигавшая русскія деревни на деньги изъ Мацциніевскихъ кассъ, грозно д'яйствовавшая года черевъ два посл'я того, какъ перестала существовать, и теперь еще поминаемая въ литератур'я сыщиковъ и въ Полицейскихъ В'ядомостякъ Каткова!

времени ужасны. Духъ, поддерживавшій отшельниковъ, упалъ, угрюмая скука овладъвала ими; начались преступленія и ссоры. Гончаръ писалъ, что Кельсіевъ сильно пьеть. Краснопъвцевъ застрѣлился, В. ушелъ. Дальше не могъ вытерпѣть и Кельсіевъ; онъ взялъ свою жену и своихъ дътей (у него еще родился ребенокъ) и, безъ средствъ, безъ цъли, отправился сначала въ Константинополь, потомъ въ Дунайскія княжества. Совершенно отръзанный отъ всъхъ, отръзанный на время даже отъ насъ, онъ въ это время разошелся съ польской эмиграціей въ Турціи. Напрасно искалъ онъ заработать кусокъ хлъба, съ отчаяніемъ смотрёль онь на изнурение бёдной женщины и дётей. Ценьги, которыя мы посылали иногда, не могли быть достаточны. «Случалось, что у насъ вовсе не было хлъба»,-писала незадолго до своей смерти его жена. Наконецъ, послъ долгихъ усилій Кельсіевъ нашелъ въ Галацъ мъсто «надзирателя за шоссейными работами». Скука томила, грызла его. Онъ не могъ не винить себя въ положени семьи. Невъжество дико-восточнаго міра оскорбляло его; онъ въ немъ чахнулъ и рвался вонъ. Вфру въ раскольниковъ онъ утратилъ; въру въ Польшу утратилъ; въра въ людей, въ науку, въ революцію колебалась сильнъй и сильнъй, и можно было легко предсказать, когда и она рухнется. Онъ только и мечталъ, чтобъ, во что бы то ни стало, вырваться оцять на свёть, пріёхать къ намъ, и съ ужасомъ видёль, что ему покинуть семью нельзя. «Если-бъ я былъ одинъ, писалъ онъ нѣсколько разъ, я съ дагерротипомъ или органомъ ушелъ бы, куда глаза глядять, и, потаскавшись по міру, пѣшкомъ явился бы въ Женеву».

Помощь была близка.

«Малуша» (такъ звали старшую дочь) легла здоровая спать, проснулась ночью больная; къ утру умерла холерой. Черезъ нѣсколько дней умеръ меньшой; мать свезли въ больницу. У ней открылась острая чахотка.

«Помнишь-ли, ты когда-то мнъ объщалъ сказать, когда я буду умирать, что это смерть. Смерть ли это?»

«Смерть, другъ мой, смерть».

И она еще разъ улыбнулась, впала въ забытье и умерла.

## Отрывокъ изъ письма:

...Намъ пишутъ изъ Петербурга, что на дняхъ начальникъ Скулянской таможни получилъ за подписью «В. Кельсіевъ» письмо, предварявшее его, что пассажиръ, имѣющій прибыть на эту таможню съ правильнымъ турецкимъ паспортомъ на имя Ивана Желудкова, есть никто иной какъ онъ, г. Кельсіевъ, и что онъ, желая предать себя въ руки русскаго правительства, проситъ арестовать себя и препроводить въ Петербургъ.

Digitized by GOOgle

## Общій фондъ.

Едва Кельсіевъ ушелъ за порогъ, новые люди, вытёсненные суровымъ холодомъ 1863, стучались у нашихъ дверей. Они шли не изъ готовальни наступающаго переворота, а съ обрушившейся сцены, на которой уже выступали актерами. Они укрывались отъ внёшней бури и ничего не искали внутри, имъ нуженъ былъ временный пріють, пока погода уляжется, пока снова представится возможность итти въ бой. Люди эти очень молодые покончили съ идеями, съ образованиемъ; теоретические вопросы ихъ нс занимали отчасти оть того, что они у нихъ еще не возникали. отчасти отъ того, что у нихъ дѣло шло о приложении. Они были побиты матеріально, но дали доказательства своей отваги! Свернувши знамя, имъ приходилось хранить его честь. Отсюда сухой товъ, cassant, raide, ръзкій и нъсколько поднятый. Отсюда военнос, нетеритливое отвращение отъ долгаго обсуживанія, критики, нёсколько изысканное пренебреженье ко всёмъ умственнымъ роскошамъ, въ числъ которыхъ ставилось на первомъ планѣ искусство. Какая туть музыка, какая поэзія! «Отечество въ опасности, aux armes, citoyens!» Въ нъкоторыхъ случаяхъ они были отвлеченно правы, но сложнаго и запутаннаго процесса уравновътенія идеала съ существующимъ они не брали въ расчеть и, само собой разумъется, свои мнънія и воззрънія принимали за воззрѣнія и мнѣнія цѣлой Россіи. Винить за это нашихъ молодыхъ штурмановъ будущей бури было бы несправедливо. Это общеюношеская черта; годъ тому назадъ одинъ французъ, поклонникъ Конта, увѣрялъ меня, что католицизмъ во Франція не существуеть и complètement perdu le terrain, между прочимъ, ссылался на медицинскій факультеть, на профессоровъ и студентовъ, которые не только не католики, но и не деисты.

— Ну, а та часть Франціи, замѣтилъ я, которая не читаеть и не слушаеть медицинскихъ лекцій?

— Она, конечно, держится за религію и обряды, но больше по привычкъ и по невъжеству.

- Очень върно, но что же вы сдълаете съ нею?



— А что сдълали въ 1792 году?

— Немного: революція сначала заперла церкви, а потомъ открыла. Вы помните отвѣтъ Ожеро Наполеону, когда праздновали конкордатъ: «Нравится ли тебѣ церемонія?»—спросилъ консулъ, выходя изъ Нотръ-Дамъ. Якобинецъ-генералъ отвѣчалъ: «Очень, жаль только, что недостаеть тѣхъ двухсотъ тысячъ человѣкъ, которые легли костьми, чтобъ уничтожитъ подобныя церемоніи».

— A bah! мы стали умнѣе и не откроемъ церковныхъ дверей, или лучше, не запремъ ихъ вовсе и отдадимъ капища суевѣрія подъ школы.

— L'infâme sera écrasée, — докончилъ я, смѣясь.

— Да, безъ сомнѣнія; это вѣрно!

- Но мы-то съ вами не увидимъ этого; это еще върнъе.

Въ этомъ взглядъ на окружающій міръ сквозь подкрашенную личнымъ сочувствіемъ призму лежить половина встахъ революціонныхъ неуспаховъ. Жизнь молодыхъ людей, вообще идущая въ своего рода шумномъ и замкнутомъ затворничествъ, вдали отъ будничной и валовой борьбы изъ-за личныхъ интересовъ, ръзко схватывая общія истины, почти всегда сръзывается на ложномъ пониманіи ихъ приложенія къ нуждамъ дня.

...Сначала новые гости оживили насъ разсказами о петербургскомъ движеніи, о дикихъ выходкахъ оперившейся реакціи, о процессахъ и преслёдованіяхъ, объ университетскихъ и литературныхъ партіяхъ; потомъ, когда все это было передано съ той скоростью, съ которой въ этихъ случаяхъ торопятся все сообщить, наступили паузы, гіатусы; бесёды наши сдёлались скучны, однообразны...

Неужели, думалъ я, это въ самомъ дѣлѣ старость, разводящая два поколѣнія? Холодъ, вносимый лѣтами, усталью, испытаніями?

Какъ бы то ни было, я чувствовалъ, что, съ появленіемъ новыхъ людей, горизонтъ нашъ не расширился... а сузился діаметръ разговоровъ сталъ короче; намъ иной разъ нечего было другъ другу сказать. Ихъ занимали подробности ихъ круговъ, за границей которыхъ ихъ ничто не занимало. Однажды передавши все интересное объ нихъ, приходилось повторять и они повторяли. Наукой или дѣлами они занимались мало; даже мало читали и не слѣдили правильно за газетами. Поглощенные воспоминаніями и ожиданіями, они не любили выходить въ другія области; а намъ не доставало воздуха въ этой спертой атмосферѣ. Мы, избаловавшись другими размѣрами, задыхались!

Къ тому же, если они и знали извъстный слой Петербурга, то Россіи вовсе не знали и, искренно желая сблизиться съ народомъ, сближались съ нимъ книжно и теоретически. Общее между нами было слишкомъ обще. Вмёстё идти, служить, по французскому выраженію, вмёстё что-нибудь дёлатьмы могли; но вмёстё стоять и жить сложа руки было трудно. О серьезномъ вліяніи и думать было нечего. Болёзненное и очень безцеремонное самолюбіе давно закусило удила <sup>1</sup>). Иногда, правда, они требовали программы, руководства, но, при всей искренности, это было не въ самомъ дёлё. Они ждали, чтобы мы формулировали ихъ собственное мнёніе и только въ томъ случаё соглаша= лись, когда высказанное нами нисколько не противорёчило ему. На насъ они смотрёли, какъ на почтенныхъ инвалидовъ, какъ на прошедшее, и наивно дивились, что мы еще не очень отстали отъ нихъ.

Я всегда и во всемъ боялся «пуще всъхъ печалей» мезальянсовъ, всегда ихъ допускалъ долею по гуманности, долею по небрежности, и всегда страдалъ отъ нихъ.

Предвидёть было немудрено, что новыя связи долго не продержатся, что рано или поздно он'в разорвутся и что этоть разрывъ, взявъ въ расчетъ шероховатый характеръ новыхъ пріятелей, не обойдется безъ дурныхъ послёдствій.

Вопросъ, на которомъ покачнулись шаткія отношенія, былъ именно тоть старый вопросъ, на которомъ обыкновенно разрываются знакомства, сшитыя гнилыми нитками. Я говорю о деньгахъ. Не зная вовсе ни моихъ средствъ, ни моихъ жертвъ, они предъявляли на меня требованія, которыя удовлетворять я не считалъ справедливымъ. Если я могъ черезъ всѣ невзгоды, безъ малѣйшей поддержки, провести лѣтъ пятнадцать русскую пропаганду, то я могъ это сдѣлать, налагая мѣру и границу на другія траты. Новые знакомые находили, что все, дѣлаемое мною, мало, и съ негодованіемъ смотрѣли на человѣка, прикидывающагося соціалистомъ и не раздающаго своего достоянія на дуванъ людямъ не работающимъ, но желающимъ денегъ. Очевидно, они стояли еще на неирактической точкѣ зрѣнія христіанской милостыни и добровольной нищеты, принимая ее за практическій соціализмъ.

Опыты собранія «Общаго фонда» не дали важныхъ результатовъ. Русскіе не любятъ давать денегъ на общее дёло, если при немъ нётъ сооруженія церкви, об'ёда, попойки и высшаго одобряющаго начальства.

<sup>1</sup>) Самолюбіе ихъ не было такъ велико, какъ задорно и раздражительно, а главное невоздержанно на слова. Они не могли скрыть ни зависти, ни своего рода щенетильного требованія—чинопочитанія по рангу, ими присвоенному. При этомъ сами они смотрёли на все свысока и постоянно трунили другъ надъ другомъ, отчего ихъ дружбы никогда не продолжались дольше мёсяца.

Въ самый разгаръ эмигрантскаго безденежья, разнесся слухъ, что у меня есть какая-то сумма денегъ, врученная мнѣ для пропаганды.

Молодымъ людямъ казалось справедливымъ ее у меня отобрать.

Для того, чтобы понять это, слёдуеть разсказать объ одномъ странномъ случай, бывшемъ въ 1858 г. Однимъ утромъ я получилъ записку, очень короткую, отъ какого-то незнакомаго русскаго; онъ писалъ мнѣ, что имѣетъ «необходимость меня видѣть», и просилъ назначить время.

Я въ это время шелъ въ Лондонъ, а потому, вмёсто всякаго отвёта, зашелъ самъ въ Саблоньеръ-отель и спросилъ его. Онъ былъ дома. Молодой человёкъ съ видомъ кадета, застёнчивый, очень невеселый и съ особой наружностью, довольно топорно отдѣланной, седьмыхъ-восьмыхъ сыновей степныхъ помѣщиковъ. Очень неразговорчивый, онъ почти все молчалъ; видно было, что у него что-то на душѣ, но онъ не дошелъ до возможности высказать что.

Я ушелъ, пригласивши его дня черезъ два-три объдать. Прежде этого я его встрътилъ на улицъ.

- Можно съ вами итти?-спросилъ онъ.

-- Конечно, не мнѣ съ вами опасно, а вамъ со мной. Но Лондонъ великъ.

— Я не боюсь, и туть вдругь, закусивши удила, онъ быстро проговорилъ:—я никогда не возвращусь въ Россію, нѣть, нѣть, я рѣшительно не возвращусь въ Россію...

— Помилуйте, вы такъ молоды?

— Я Россію люблю, очень люблю: но тамъ люди... тамъ мнѣ не житье. Я хочу завести колонію на совершенно соціальныхъ основаніяхъ; это все я обдумалъ и теперь ѣду прямо туда.

— То есть, куда?

- На Маркизскіе острова.

Я смотрѣлъ на него съ нѣмымъ удивленіемъ.

— Да, да; это дѣло рѣшенное. Я плыву съ первымъ пароходомъ и потому очень радъ, что васъ встрѣтилъ сегодня, могу я вамъ сдѣлать нескромный вопросъ?

— Сколько хотите.

— Имѣете вы выгоду отъ вашихъ публикацій?

- Какая же выгода; хорошо, что теперь печать окупается.

— Ну, а если не будеть окупаться?

— Буду приплачивать.

— Стало, въ вашу пропаганду не входятъ никакія торговыя цѣли?

Я расхохотался.

--- Ну, да какъ же вы будете одни приплачивать? А пропаганда ваша необходима. Вы меня простите, я не изъ любопытства спрашиваю: у меня была мысль, оставляя Россію навсегда, сдёлать что-нибудь полезное для нея, я и рёшился оставить у васъ немного денегъ. На случай, если вашей типографіи нужно, или для русской пропаганды вообще, такъ вы бы и распорядились.

Мнѣ опять пришлось посмотрѣть на него съ удивленіемъ.

— Ни типографія, ни пропаганда, ни я, въ деньгахъ мы не нуждаемся; напротивъ, дѣло идетъ въ гору; зачѣмъ же я возьму ваши деньги? Но, отказываясь отъ нихъ, позвольте мнź отъ души поблагодарить за доброе намѣреніе.

— Нётъ-съ, это дёло рёшенное. У меня пятьдесятъ тысячъ франковъ, тридцать я беру съ собой на острова, двадцать отдаю вамъ на пропаганду.

- Куда же я ихъ дѣну?

--- Ну, не будеть нужно, вы отдадите мнѣ, если я возвращусь; а не возвращусь лѣть черезъ десять, или умру, употребите ихъ на усиленіе вашей пропаганды. Только, --- добавиль онъ, подумавши, --- дѣлайте, что хотите, но... но не отдавайте ничего моимъ наслѣдникамъ. Вы завтра утромъ свободны?

— Пожалуй.

— Сводите меня, сдѣлайте одолженіе, въ банкъ и къ Ротшильду; я ничего не знаю и говорить не умѣю по-англійски, и по-французски очень плохо. Я хочу скорѣе отдѣлаться отъ двадцати тысячъ и ѣхать.

— Извольте, я деньги принимаю, но воть на какихъ основаніяхъ: я вамъ дамъ расписку.

— Никакой расписки мнѣ ненужно.

— Да, но мнѣ нужно дать, я безъ этого вашихъ денегъ не возьму. Слушайте же. Во-первыхъ, въ распискѣ будетъ сказано, что деньги ваши ввѣряются не мнѣ одному, а мнѣ и Огареву. Вовторыхъ, такъ какъ вы, можетъ, соскучитесь на Маркизскихъ островахъ и у васъ явится тоска по родинѣ (онъ покачалъ головой)... почемъ знаешь чего не знаешь... то писать о цѣли, съ которой вы даете капиталъ, не слѣдуетъ, а мы скажемъ, что деньги эти отдаются въ полное распоряженіе мое и Огарева; буде же мы иного распоряженія не сдѣлаемъ, мы купимъ для васъ на всю сумму какихъ-нибудь бумагъ, гарантированныхъ англійскимъ правительствомъ, въ 50/о или около. Затѣмъ, даю вамъ слово, что, безъ явной крайности для пропаганды, мы денегъ вашихъ не тронемъ; вы на нихъ можете считать во всѣхъ случаяхъ, кромѣ банкротства въ Англіи.

— Коли хотите непремённо дёлать столько затрудненій, дёлайте ихъ. А завтра ёдемъ за деньгами! Слёдующій день былъ необыкновенно смёшенъ и суетливъ. Началось съ банка и Ротшильда. Деньги выдали ассигнаціями. Б. возымёлъ сначала благое намёреніе размёнять ихъ на испанское волото или серебро. Конторщики Ротшильда смотрёли на него съ изумленіемъ, но когда вдругъ, какъ съ просонья, онъ сказалъ совершенно ломанымъ франко-русскимъ языкомъ: «ну, такъ летръ креди иль Маркизъ», тогда Кеснеръ, директоръ бюро, обернулъ на меня испуганный и тоскливый взглядъ, который лучше словъ говорилъ: «Онъ не опасенъ ли?» Еще никогда въ домѣ у Ротшильда никто не требовалъ кредитива на Маркизскіе острова.

Рѣшились тридцать тысячъ взять золотомъ и ѣхать домой; на дорогѣ заѣхали въ кафе, я написалъ расписку; Б. съ своей стороны написалъ мнѣ, что отдаетъ въ полное распоряженіе мое и Огарева восемьсотъ фунтовъ; потомъ онъ ушелъ зачѣмъ-то домой, а я отправился его ждать въ книжную лавку; черевъ четверть часа онъ пришелъ блѣдный какъ полотно и объявилъ, что у него изъ 30.000 недостаетъ 250 франковъ, т. е., 10 фунтовъ.

Онъ былъ совершенно сконфуженъ. Какъ потеря 250 франковъ могла такъ перевернуть человѣка, отдавшаго безъ всякой прочной гарантіи 20.000,—опять психологическая загадка натуры человѣческой.—Нѣтъ́ли лишней бумажки у васъ?—Со мной денегъ нѣтъ, я отдалъ Ротшильду и вотъ расписка: ровно 800 фунтовъ получено. Б., размѣнявшій безъ всякой нужды на фунты свои ассигнаціи, разсыпалъ на конторкѣ Тхоржевскаго 30.000; считалъ, пересчитывалъ, нѣтъ 10 фунтовъ да и только. Видя его отчаяніе, я сказалъ Тхоржевскому: я какъ-нибудь на себя возьму эти проклятые 10 фунтовъ, а то онъ же сдѣлалъ доброе дѣло, да онъ же и наказанъ.

- Горевать и толковать туть не поможеть, прибавилъ я ему: я предлагаю фхать сейчасъ къ Ротшильду.

Мы побхали. Было уже позже четырехъ и касса заперта. Я взошелъ съ сконфуженнымъ Б. Кеснеръ посмотрѣлъ на него и, улыбаясь, взялъ со стола 10-фунтовую ассигнацію и подалъ ее миѣ.

— Это какимъ образомъ?

— Вашъ другъ, мѣняя деньги, далъ вмѣсто двухъ 5 фунт. двѣ 10 фунт. ассигнаціи, а я сначала не замѣтилъ.

Б. смотрёлъ, смотрёлъ и прибавилъ:

— Какъ глупо, одного цвёта и 10 фунтовъ и 5 фунтовъ; кто же догадается, — видите, какъ хорошо, что я размёнялъ деньги на волото.

Успокоившись, онъ поёхалъ ко мнё обёдать, а на другой день я обёщался притти къ нему проститься. Онъ былъ совсёмъ готовъ. Маленькій кадетскій или студентскій, вытертый, растертый

Digitized by Google

чемоданчикъ, шинель, перевязанная ремнемъ, и... и... тридцать тысячъ франковъ золотомъ, завязанныя въ толстомъ фуляръ такъ, какъ завязываютъ фунтъ крыжовнику или оръховъ.

Такъ бхалъ этотъ человбкъ на Маркизскіе острова.

— Помилуйте, — говорилъ я ему, — да васъ убьють и ограбять прежде, чъмъ вы отчалите отъ берега. Положите лучше въ чемоданчикъ деньги.

— Онъ полонъ.

— Я вамъ сакъ достану.

— Ни подъ какимъ видомъ.

— Такъ и убхалъ. Я первые дни думалъ, чего добраго его укокошать, а на меня падетъ подозръніе, что я подослалъ его убить.

Съ тѣхъ поръ объ немъ не было слуху, ни духу... Деньги его я положилъ въ фонды, съ твердымъ намъреніемъ не касаться до нихъ безъ крайней нужды типографіи или пропаганды.

Въ Россіи долгое время никто не зналъ объ этомъ; потомъ ходили смутные слухи, — чему мы обязаны двумъ-тремъ пріятелямъ нашимъ, давшимъ слово не говорить объ этомъ. Наконецъ, узнали, что деньги дъйствительно есть и хранятся у меня.

Въсть эта пала какимъ-то яблокомъ искушенья, какимъ-то хроническимъ возбужденіемъ и ферментомъ. Оказалось, что эти деньги нужны всъмъ, а я ихъ не давалъ. Мнъ не могли простить, что я не потерялъ всего своего состоянія, а туть у меня депо, данное для пропаганды; а вто же пропаганда, какъ не они? Сумма вскорѣ выросла изъ скромныхъ франковъ въ рубли серебромъ, п дразнила еще больше желавшихъ сгубить ее частно на общее дѣло. Негодовали на Б., что онъ мнѣ деньги ввѣрилъ, а не комунибудь другому; самые смѣлые утверждали, что это съ его стороны ошибка, что онъ дъйствительно хотълъ отдать ихъ не мнъ, а одному петербургскому кругу и что, не зная, какъ это сдёлать, отдалъ въ Лондонъ мнъ. Отважность въ этихъ сужденіяхъ была тёмъ замёчательнёе, что о фамиліи Б. такъ же никто не зналъ, какъ и о его существованія, и что онъ о своемъ предположенія ни съ къть не говорилъ до своего отътзда, а послъ его отътзда съ нимъ никто не говорилъ.

Однимъ деньги эти нужны были для посылки эмиссаровъ; другимъ для образованія центровъ на Волгѣ; третьимъ для изданія журнала. Колоколомъ они были не довольны и на наше приглашеніе работать въ немъ, что-то подавались туго.

Я рѣшительно денегъ не давалъ и пусть требовавшіе ихъ сами скажуть, гдѣ онѣ были бы, если-бъ я далъ ихъ.

- Б., говорилъ я, можетъ воротиться безъ гроша; трудно сдѣлать аферу, заводя соціалистическую колонію на Маркизскихъ островахъ.

- Онъ навърное умеръ.

— А какъ на зло вамъ живъ?

— Да, въдь, онъ деньги далъ на пропаганду.

— Пока мић на нее ненужно.

- Да намъ нужно.

— На что именно?

— Надобно послать кого-нибудь на Волгу, кого-нибудь въ Одессу...

- Не думаю, чтобъ очень нужно было.

- Такъ вы не върите въ необходимость послать?

— Не вѣрю.

Старѣеть и становится скупъ, — говорили обо мнѣ на разные тоны самые рѣшительные и свирѣпые. — Да что на него смотрѣть; взять у него эти деньги, да и баста, — прибавляли еще больше рѣшительные и свирѣпые. — А будеть упираться, мы его такъ продернемъ въ журналахъ, что будетъ помнить, какъ задерживать чужія деньги.

Денегъ я не далъ.

Въ журналахъ они не продергивали. Ругательства въ печати являются гораздо позже, но тоже изъ-за денегъ.

... Эти болже свиржные, о которыхъ я сказалъ, были тъ ультра, тъ угловатые и шершавые представители «новаго поколѣнья», которыхъ можно назвать Собакевичами и Ноздревыми нигилизма.

Какъ ни излишне дёлать оговорку, но я ее сдёлаю, зная логику и манеру нашихъ противниковъ. Въ моихъ словахъ нётъ ни малёйшаго желанія бросить камень ни въ молодое поколёніе, ни въ нигилизмъ. О послёднемъ я нисалъ много разъ. Наши Собакевичи нигилизма не составляють сильнёйшаго выраженія ихъ, а представляютъ ихъ черезчурную крайность <sup>1</sup>).

Кто же станетъ христіанство судить по Аршеновымъ хлыстамъ и революцію по сентябрьскимъ мясникамъ и робеспьеровскимъ чулочницамъ?

Заносчивые юноши, о которыхъ идеть рѣчь, заслуживають изученія, потому что они выражають временный *типъ*, очень опредѣленно вышедшій, очень часто повторявшійся, переходную форму болѣзни нашего развитія изъ прежняго застоя.

Большею частью они не имѣли той выправки, которую даеть воспитаніе и той выдержки, которая пріобрѣтается научными занятіями. Они торопились въ первомъ задорѣ освобожденія сбро-

Digitized by GOOGIC

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ то самое время въ Петербургѣ и Москвѣ, даже въ Казани и Харьковѣ, образовывались между университетской колодежью круги, серьезно посвящавшіе себя изученію науки, особенно между медиками. Честно и добросовѣстно трудились они, но устраненные отъ бойкаго участія въ вопросахъ дня, они не были вынуждены покидать Россіи и мы ихъ почти вовсе не знали.

сить съ себя всѣ условныя формы и оттолкнуть всѣ каучуковыя подушки, мѣшающія жесткимъ столкновеніямъ. Это затруднило всѣ простѣйшія отношенія съ ними.

Снимая все до послѣдняго клочка, наши enfants terribles гордо являлись какъ мать родила, а родила-то она ихъ плохо, вовсе не простыми дебелыми парнями, а наслѣдниками дурной и нездоровой жизни низшихъ петербургскихъ слоевъ. Вмѣсто атлетическихъ мышцъ и юной наготы, обнаружились печальные слѣды наслѣдственнаго худосочія, слѣды застрѣлыхъ язвъ и разнаго рода колодокъ и ошейниковъ. Изъ народа было мало выходцевъ между ними. Передняя, казарма, семинарія, мелкопомѣстная господская усадьба, перегнувшись въ противуположное, сохранились въ крови и мозгу, не теряя отличительныхъ чертъ своихъ. На это, сколько мнѣ извѣстно, не обращали должнаго вниманія.

Съ одной стороны, реакція противъ стараго, узкаго, давившаго міра должна была бросить молодое поколѣніе въ антагонизмъ и всяческое отрицаніе враждебной среды; туть нечего искать ни мѣры, ни справедливости. Напротивъ, туть дѣлается назло, туть дѣлается въ отместку. Вы лицемѣры, мы будемъ циниками; вы были нравственны на словахъ, мы будемъ на словахъ злодѣямя; вы были учтивы съ высшими и грубы съ низшими, мы будемъ грубы со всѣми; вы кланяетесь, не уважая, мы будемъ толкаться, не извиняясь; у васъ чувство достоинства было въ одномъ приличіи и внѣшней чести, мы за честь себѣ поставимъ попраніе всѣхъ приличій и презрѣніе всѣхъ points d'honneur'овъ.

Но, съ другой стороны, эта отрѣшенная отъ обыкновенныхъ формъ общежительства личность была полна своихъ наслѣдственныхъ недуговъ и уродствъ. Сбрасывая съ себя, какъ мы сказали, всѣ покровы, самые отчаянные стали щеголять въ костюмѣ гоголевскаго Пѣтуха, и при томъ не сохраняя позы Венеры Медицейской. Нагота не скрыла, а раскрыла, кто они. Она раскрыла, что ихъ систиматическая неотесанность, ихъ грубая и дерзкая рѣчь не имѣетъ ничего общаго съ неоскорбительной и простодушной грубостью крестьянина, и очень много съ пріемами подъяческаго круга, торговаго прилавка и лакейской помѣщичьяго дома. Народъ ихъ такъ же мало счелъ за своихъ, какъ славянофиловъ въ мурмолкахъ. Для него они остались чужимъ, низшимъ слоемъ враждебнаго стана, исхудалыми баричами, стрекулистами безъ мѣста, нѣмцами ивъ русскихъ.

Для полной свободы надобно забыть свое освобожденіе и то, изъ чего освободились, бросить привычки среды, изъ которой выросли. Пока этого не сдълано, мы невольно узнаемъ переднюю, казарму, канцелярію и семинарію по каждому ихъ движенію и по каждому слову.

А. И. Герценъ, т. III.



and the second second second

Бить въ рожу по первому возраженію, если не кулакомъ, то ругательнымъ словомъ, называть С.-Милля ракальей, забывая всю службу его, — развѣ это не барская замашка, которая «стараго Гаврилу, за измятое жабо хлещеть въ усъ да въ рыло». Развѣ въ этой и подобныхъ выходкахъ вы не узнаете квартальнаго, исправника, станового, таскающаго за сѣдую бороду бурмистра? Развѣ въ нахальной дерзости манеръ и отвѣтовъ вы не ясно видите дерзость офицерщины и въ людяхъ, говорящихъ свысока и съ пренебреженіемъ о Шекспирѣ и Пушкинѣ, внучатъ Скалозуба, получившихъ воспитаніе въ домѣ дѣдушки, хотѣвшаго «дать фельдфебеля въ Вольтеры»?

Самая проказа взятокъ уцѣлѣла въ домогательствѣ денегъ нахрапомъ, съ пристрастіемъ и угрозами, подъ предлогомъ общихъ дѣлъ, въ поползновеніи кормиться насчетъ службы и мстить кляузами и клеветами за отказъ.

Все это переработается и перемелется; но нельзя не сознаться, странную почву приготовили опека и цивилизація въ нашемъ «темномъ царствѣ». Почву, на которой многообѣщающіе всходы проросли, съ одной стороны, поклонниками Муравьевыхъ и Катковыхъ, съ другой, дантистами нигилизма и базаровской безпардонной вольницы.

Много дренажа требують наши черноземы!

## М. Б. и Польское дъло.

(Продолжение главы "Перигей").

Въ концѣ ноября мы получили отъ Б. слѣдующее письмо:

«15 октября 1861, С.-Франциско. Друзья, миѣ удалось бѣжать изъ Сибири и, послѣ долгаго странствованія по Амуру, по берегамъ татарскаго пролива и черезъ Японію, сегодня прибылъ я въ Санъ-Франциско.

«Друзья, всёмъ существомъ стремлюсь я къ вамъ и, лишь только пріёду, примусь за дёло, буду у васъ служить по польско-славянскому вопросу, который былъ моей idée fixe съ 1846 и моей практической спеціальностью въ 48 и 49 годахъ.

«Разрушеніе, полное разрушеніе Австрійской имперіи, будеть мониъ послѣднимъ словомъ; не говорю дѣломъ, это было бы слишкомъ честолюбиво; для служенія ему я готовъ итти въ барабанщики, или даже въ прохвосты и, если мнѣ удастся хоть на волосъ подвинуть его впередъ, я буду доволенъ. А за нимъ является славная, вольная славянская федерація, единственный исходъ для Россіи, Украйны, Польши и вообще для славянскихъ народовъ».

О его намърении уъхать изъ Сибири мы знали нъсколько иъсяцевъ прежде. Къ новому году явилась и собственная пышная фигура Б. въ нашихъ объятіяхъ.

Въ нашу работу, въ нашъ замкнутый двойной союзъ взошелъ новый элементъ, или, пожалуй, элементъ старый, воскресшая тѣнь сороковыхъ годовъ и всего больше 1848 года. Б. былъ тотъ же, онъ состарѣлся только тѣломъ, духъ его былъ молодъ и восторженъ, какъ въ Москвѣ во время всенощныхъ споровъ съ Хомяковымъ; онъ былъ такъ же преданъ одной идеѣ, такъ же сшособенъ увлекаться, видѣть во всемъ исполненіе своихъ желаній и идеаловъ, и еще больше готовъ на всякій опытъ, на всякую жертву, чувствуя, что жизни впередъ остается не такъ много

31\*

Digitized by Google

и что, слѣдственно, надобно торопиться и не пропускать ни одного случая. Онъ тяготился долгимъ изученіемъ, взвѣшиваніемъ рго и contra и рвался, довѣрчивый и отвлеченный какъ прежде, къ дѣлу, лишь бы оно было среди бурь революціи, среди разгрома и грозной обстановки. Онъ и теперь, такъ въ статьяхъ Жюля Елизара, повторялъ: «Die Lust der Zerstœrung ist eine Schaffende Lust». Фантазіи и идеалы, съ которыми его заперли въ Кенигштейнѣ въ 1849, онъ сберегъ и привезъ ихъ черезъ Японію и Калифорнію въ 1861 году, во всей цѣлости. Даже языкъ его напоминалъ лучшія статьи «Реформы» и Vraie République, рѣзкія рѣчи de la Constituante и клуба Бланки. Тогдашній духъ партій, ихъ исключительность, ихъ симпатіи и антипатіи къ лицамъ, пуще всего ихъ вѣра въ близость второго пришествія революціи, все было налицо.

Тюрьма и ссылка необыкновенно сохраняють сильныхъ людей, если не тотчасъ ихъ губять; они выходять изъ нея, какъ изъ обморока, продолжая то, на чемъ лишились сознанія. Декабристы возвратились изъ-подъ сибирскаго снѣга моложе потоптанной на корню молодежи, которая ихъ встрётила. Въ то время, какъ два поколѣнія французовъ нѣсколько разъ мѣнялись, краснѣли и блѣднѣли, поднимаемыя приливами и уносимыя назадъ отливами, Барбесъ и Бланки остались безсмѣнными маяками, напоминавшими изъ-за тюремныхъ рѣшетокъ, изъ-за чужой дали прежніе идеалы во всей чистотѣ.

«Польско-славянскій вопросъ... разрушеніе Австрійской имперія... вольная славянская и славная федерація»... И все это сейчасъ, какъ только онъ прійдеть въ Лондонъ, и пишетъ изъ С.-Франциско, одна нога на корабли!

Европейская реакція не существовала для Б., не существовали и тяжелые годы оть 1848 до 1858; они ему были извѣстны вкратцѣ, издалека, слегка. Онъ ихъ прочелъ въ Сибири, такъ, какъ читалъ въ Кайдановѣ о Пуническихъ войнахъ и о паденіи Римской имперіи. Какъ человѣкъ, возвратившійся послѣ мора, онъ слышалъ о тѣхъ, которые умерли, и вздохнулъ объ нихъ обо всѣхъ; но онъ не сидѣлъ у изголовья умирающихъ, не надѣялся на ихъ спасеніе, не шелъ за ихъ гробомъ. Совсѣмъ напротивъ, событія 1848 были возлѣ, близки къ сердцу, подробные и живые разговоры съ Коссидьеромъ, рѣчи славянъ на Пражскомъ съѣвдѣ, споры съ Араго или Руге, все это было для Б. вчера, звенѣло въ ушахъ, мелькало передъ глазами.

Впрочемъ, оно и сверхъ тюрьмы немудрено.

Первые дни послъ февральской революціи были лучшими днями жизни Б. Возвратившись изъ Бельгіи, куда его вытурилъ Гизо за его ръчь на польской годовщинъ 29 ноября 1847, онъ

Digitized by Google

- And the second

съ головой нырнулъ во всё тяжкія революціоннаго моря. Онъ не выходилъ изъ казармъ монтаньяровъ, ночевалъ у нихъ, ѣлъ съ ними и проповѣдывалъ, все проповѣдывалъ, коммунизмъ et l'égalité du salaire, нивелированіе во имя равенства, освобожденіе всѣхъ славянъ, уничтоженіе всѣхъ Австрій, революцію en регтапенсе, войну до избіенія послѣдняго врага. Префектъ съ баррикадъ, дѣлавшій «порядокъ изъ безпорядка», Коссидьеръ, не зналъ, какъ выжить дорогого проповѣдника, и придумалъ съ Ф.юкономъ отправить его въ самомъ дѣлѣ къ славянамъ съ братской акколадой и увѣренностью, что онъ тамъ себѣ сломитъ шею и мѣшать не будетъ. Quel homme! Quel homme! говорилъ Коссидьеръ о Б.: «въ первый день революціи это просто кладъ, а на другой день его надобно разстрѣлять» 1).

Когда я пріёхалъ въ Парижъ изъ Рима въ началё мая 1848, Б. уже витійствовалъ въ Богеміи, окруженный старов'ърческими монахами, чехами, кроатами, демократами, и витійствовалъ до тёхъ поръ, пока князь Виндишгрецъ не положилъ пушками предёлъ краснор'вчію (и не воспользовался хорошимъ случаемъ, чтобы при сей вёрной оказіи не подстр'ълить невзначай своей кены). Исчезнувъ изъ Праги, Б. является военнымъ начальникомъ Дрездена; бывшій артиллерійскій офицеръ учитъ военному дёлу поднявшихъ оружіе профессоровъ, музыкантовъ и фармацевтовъ, сов'туетъ имъ Мадонну Рафазля и картины Мурильо поставить на городскія стёны и ими защищаться отъ пруссаковъ, которые zu klassisch gebildet, чтобъ осм'ёлились стр'ёлять по Рафазлю.

Артиллерія ему вообще помѣшала. По дорогѣ изъ Пирижа въ Прагу, онъ наткнулся гдѣ-то въ Германіи на возмущеніе крестьянъ; они шумѣли и кричали передъ залпомъ, не умѣя ничего сдѣлать. Б. вышелъ изъ повозки и, не имѣя времени узнать въ чемъ дѣло, построилъ крестьянъ и такъ ловко научилъ ихъ, что, когда пошелъ садиться въ повозку, чтобъ продолжать путь, замокъ пылалъ съ четырехъ сторонъ.

Б. когда-нибудь перелочить свою лёнь и сдержить обёщаніе: онь когда-нибудь разскажеть длинный мартирологь, начавшійся для него послё взятія Дрездена. Напомню здёсь главныя черты. Б. быль приговорень къ эшафоту. Король Саксонскій замёниль топорь вёчной тюрьмой, потомь, безъ всякаго основанія, пере-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Скажите Коссидьеру, —говорилъ я, шутя, его пріятелямъ, —что тёмъ-то В. <sup>н</sup> отличается отъ него, что и Коссидьеръ славный человёкъ, но что его лучше бы разстрёдять накануню революція. Впослёдствія, въ Лондонё въ 1854 году, <sup>а</sup> ему помянулъ объ этомъ. Префектъ въ изгнаніи только ударилъ огромнымъ кузакомъ своимъ въ молодецкую грудь съ той силой, съ которой вбиваютъ сван <sup>в</sup> вемлю, и говорилъ: "Здёсь ношу В... вдёсь".

далъ его въ Австрію. Австрійская полиція думала отъ него узнать что-нибудь о славянскихъ замыслахъ. Б. посадили въ Грачинъ и, ничего не добившись, отослали его въ Ольмюцъ. Б. скованнаго везли подъ сильнымъ конвоемъ драгунъ; офицеръ, который сълъ съ нимъ въ повозку, зарядилъ при немъ пистолетъ.

— Это для чего же?—спросилъ Б.—неужели вы думаете, что я могу бъжать при этихъ условіяхъ?

— Нѣть, но васъ могуть отбить ваши друзья; правительство имѣло насчеть этого слухи, и въ такомъ случаѣ...

- Что же?

- Мнѣ приказано посадить вамъ пулю въ лобъ.

И товарищи поскакали.

Въ Ольмюцъ Б. приковали къ ствню, и въ этомъ положении онъ пробылъ полгода. Австрии, наконецъ, наскучило даромъ кормить чужого преступника; она предложила России его выдать.

На русской границъ съ Б. сняли цъ́пи. Объ этомъ я слышалъ много разъ; дъ́йствительно, цъ́пи съ него сняли, но разсказчикъ забылъ прибавить, что зато надъ́ли другія, гораздо тяжеле. Офицеръ австрійскій, сдавши арестанта, потребовалъ цъ̀пи, какъ казенную К. К. собственность.

Николай похвалилъ храброе поведение Б. въ Дрездент и посадилъ его въ Алексбевскій равелинъ. Туда онъ прислалъ къ нему Орлова и велълъ ему сказать, что онъ желаеть отъ него записку о нёмецкомъ и славянскомъ движеній. Б. написалъ журнальный leading article. Николай этимъ былъ доволенъ. «Онъ умный и хорошій малый, но опасный человѣкъ, его надобно держать на заперти», и три цилыхъ года послѣ этого Б. былъ схороненъ въ Алексбевскомъ равелинѣ. Александръ II оставилъ Б. въ кръпости до 1857, потомъ послалъ его на житье въ восточную Сибирь. Въ Иркутскъ онъ очутился на волъ послъ девятилётняго заключенія. Начальникомъ края былъ тамъ, на его счастье, оригинальный человъкъ, демократъ и татаринъ, либералъ и деспоть, родственникъ Михайлы Б... и Михайлы Муравьева, и самъ Муравьевъ, тогда еще не Амурскій. Онъ далъ Б. вздохнуть, возможность человѣчески жить, читать журналы и газеты, и самъ мечталъ съ нимъ о будущихъ переворотахъ и войнахъ. Въ благодарность Муравьеву Б. въ головъ назначалъ его главнокомандующимъ будущей земской арміей, назначаемой имъ въ свою очередь на уничтожение Австрии и учреждение славянскаго союзничества.

Въ 1860 году мать Б. просила государя о возвращении сына въ Россію; государь сказалъ, что «при жизни его, Б. изъ Сибири не переведутъ»; но онъ разрѣшилъ ему вступить въ службу писцомъ. Тогда Б. рѣшился бѣжать; я его въ этомъ совершенно оправдываю. Послѣдніе годы лучше всего доказываютъ, что ему нечего въ Сибири было ждать. Девяти лѣтъ казсмата и нѣсколько лѣтъ ссылки было за глаза довольно. Не отъ его побѣга, какъ говорили, стало хуже политическимъ сосланнымъ, а отъ того, что времена стали хуже, люди стали хуже.

Бѣгство Б. замѣчательно пространствомъ; это самое длинное бѣгство въ географическомъ смыслѣ. Пробравшись на Амуръ подъ предлогомъ торговыхъ дѣлъ, онъ уговорилъ какого-то американскаго шкипера взять его съ собой къ Японскому берегу.— Въ Гоко-Дади другой американскій капитанъ взялся его довезти до С.-Франциско. Б. отправился къ нему на кораблъ и засталъ моряка, сильно хлопотавшаго объ обѣдѣ; онъ ждалъ какого-то почетнаго гостя и пригласилъ Б. — Б. принялъ приглашеніе и, только когда гость пріѣхалъ, узналъ, что это генеральный русскій консулъ.

Скрываться было поздно, смѣшно; онъ прямо вступилъ съ нимъ въ разговоръ, сказалъ, что выпросился сдѣлать прогулку. Небольшая русская эскадра, помнится, адмирала Попова, стояла въ морѣ и собиралась плыть къ Николаеву.

- Вы не съ нашими ли возвращаетесь?-спросилъ консулъ.

— Я только что пріѣхалъ,—отвѣчалъ Б.,—и хочу еще посмотиѣть край.

Ви вств покушавши, они разошлись en bons amis. Черезъ день онъ проплылъ на американскомъ пароходъ мимо русской эскадры; кромъ океана опасности больше не было.

Какъ только Б. оглядёлся и учредился въ Лондонё, т. е., перезнакомился со всёми поляками и русскими, которые были налицо, онъ принялся за дёло. Къ страсти проповёдыванія, агитаціи, пожалуй, демагогіи, къ безпрерывнымъ усиліямъ учреждать устраивать комплоты, переговоры, заводить сношенія и придавать имъ огромное значеніе, у Б. прибавляется готовность первому итти на исполненіе, готовность погибнуть, отвага принять всё послёдствія. Это натура героическая, оставленная исторіей не у дёлъ. Онъ тратилъ свои силы иногда на вздоръ такъ, какъ левъ тратить шаги въ клёткё, все думая, что выйдеть изъ нея. Но онъ не риторъ, боящійся исполненія своихъ словъ или укловяющійся оть осуществленія своихъ общихъ теорій...

Б. имѣлъ много недостатковъ. Но недостатки его были мелки, а сильныя качества крупны. Развѣ это одно не великое дѣло, что, брошенный судьбою куда бы то ни было и схвативъ двѣтри черты окружающей среды, онъ отдѣлялъ революціонную струю и тотчасъ принимался вести ее далѣе, раздувать, дѣлать изъ нея страстный вопросъ жизни.

904 ......

Говорять, будто И. Тургеневъ хотѣлъ нарисовать портреть Б. въ Рудинѣ, но Рудинъ едва напоминаетъ нѣкоторыя черты Б. Тургеневъ создалъ Рудина по своему образу и подобію. Рудинъ Тургенева, наслушавшійся философскаго жаргона, молодой Б.

Въ Лондонѣ онъ, во-первыхъ, сталъ революціонировать Колоколь и говориль въ 1862 противъ насъ почти то, что говорилъ въ 1847 противъ Бѣлинскаго. Мало было пропаганды, надобно было неминуемо приложеніе, надобно было устроить центры, комитеты; мало было близкихъ и дальнихъ людей, надобны были «посвященные и полупосвященные братья», организація въ краѣ,—славянская организація, польская организація. Б. находилъ насъ умѣренными, не умѣющими пользоваться тогдашнимъ положеніемъ, недостаточно любящими рѣшительныя средства. Онъ, впрочемъ, не унывалъ и върилъ, что въ скоромъ времени поставить насъ на путь истинный. Въ ожидании нашего обращенія, Б. сгруппировалъ около себя цёлый кругъ славянъ. Туть были чехи, оть литератора Фрича до музыканта, называвmarocя Наперсткомъ; сербы, которые просто величались по батюшкѣ Іоановичъ, Даниловичъ, Петровичъ; были валахи, состоявшіе въ должности славянъ, съ своимъ вѣчнымъ еско на концѣ; наконець, быль болгарь, лекарь въ турецкой арміи, и поляки всѣхъ епархій: Бонапартовской, Мирославской, Чарторижской: демократы безъ соціальныхъ идей, но съ офицерскимъ оттънкомъ; соціалисты, католики, анархисты, аристократы и просто солдаты, хотъвшіе гдё-нибудь подраться, въ Съверной или въ Южной Америкъ, и преимущественно въ Польшъ.

Отдохнулъ съ ними Б. за девятилётнее молчаніе и одиночество. Онъ спорилъ, проповъдывалъ, распоряжался, кричалъ, ръшалъ, направлялъ, организировалъ и ободрялъ цълый день, цёлую ночь, цёлыя сутки. Въ короткія минуты, остававшіяся у него свободными, онъ бросался за свой письменный столъ, расчищалъ небольшое мъсто отъ золы и принимался писать пять, десять, пятнадцать писемъ въ Семипалатинскъ и Арадъ, въ Бълградъ и Царьградъ, въ Бессарабію, Молдавію и Бѣлокриницу. Середь письма онъ бросалъ перо и приводилъ въ порядокъ какого-нибудь отсталаго далмата и, не кончивши своей ръчи, схватывалъ перо и продолжалъ писать; это, впрочемъ, для него было облегчено тёмъ, что онъ писалъ и говорилъ объ одномъ и томъ же. Д'вятельность его, праздность, аппетить и все остальное, какъ гигантскій рость и вѣчный поть, все было не по человѣческимъ размерамъ, какъ онъ самъ; а самъ онъ-исполинъ съ львиной головой, съ всклокоченной гривой.

Въ пятьдесятъ лѣтъ онъ былъ рѣшительно тотъ же кочующій

Digitized by

студенть съ Маросейки, тотъ же бездомный Bohêmien съ rue de Bourgogne, безъ заботы о завтрашнемъ днѣ, пренебрегая деньгами, бросая ихъ, когда есть, занимая ихъ безъ разбора направо и налёво, когда ихъ нётъ, съ той простотой, съ которой дёти беруть у родителей, безъ заботы объ уплать, съ той простотой, съ которой онъ самъ отдаетъ всякому послёднія деньги, отдёливъ оть нихъ, что слёдуеть на сигареты и чай. Его этоть образъ жизни не тесниль; онъ родился быть великимъ бродягой, великимъ бездомникомъ. Если-бъ его кто-нибудь спросилъ окончательно, что онъ думаеть о правъ собственности, онъ могъ бы сказать то, что отвѣчалъ Лаландъ Наполеону о Богѣ: «Sire, въ моихъ занятіяхъ я не встрёчалъ никакой необходимости въ этомъ правѣ!» Въ немъ было что-то дѣтское, беззлобное и простое, и это придавало ему необычайную прелесть и влекло къ нему слабыхъ и сильныхъ, отталкивая однихъ чопорныхъ мъщанъ. Его рельефная личность, его эксцентрическое и сильное появленіе, везді, въ вругу московской молодежи, въ аудиторіи берлинскаго университета, между коммунистами Вейтлинга и монтаньярами Коссидьера, его рѣчи въ Прагѣ, его начальство въ Дрезденѣ, процессъ, тюрьма, приговоръ къ смерти, истязанія въ Австріи, выдача Россіи, гиб онъ исчезъ за ствнами Алексбевскаго равелина, — дѣлаютъ изъ него одну изъ тѣхъ индивидуальностей, мимо которыхъ не проходить ни современный міръ, ни исторія.

Въ этомъ человъкъ лежалъ зародышъ колоссальной дъятельности, на которую не было запроса. Б. носилъ въ себъ возможность сдълаться агитаторомъ, трибуномъ, проповъдникомъ, главой партіи, секты, јересјархомъ, бойцомъ. Поставьте его, куда хотите, только въ крайний край, анабаптистомъ, якобинцемъ, товарищемъ Анахарсиса Клоотса, другомъ Гракха Бабёфа, и онъ увлекалъ бы массы и потрясалъ бы судьбами народовъ.

Но Колумбъ безъ Америки и корабля, онъ, послуживъ противъ воли года два въ артиллеріи, да года два въ московскомъ гегелизиѣ, торопился оставить край, въ которомъ мысль преслѣдовалась, какъ дурное намѣреніе, и независимое слово, какъ оскорбленіе общественной нравственности.

Вырвавшись въ 1840 году изъ Россіи, онъ въ нее не возвращался до тёхъ поръ, пока пикетъ австрійскихъ драгунъ не сдалъ его русскому жандармскому офицеру въ 1849 году.

Поклонники цёлесообразности, милые фаталисты раціонализма, все еще дивятся премудрому à propos, съ которымъ являются таланты и дёятели, какъ только на нихъ есть потребность, забывая, сколько зародышей мретъ, глохнетъ, не видавши свёта, сколько способностей, готовностей вянутъ, потому что ихъ не нужно. Какъ онъ дошелъ до женитьбы, я могу только объяснить Сибирской скукой. Онъ свято сохранилъ всё привычки и обычан *родины*, т. е., студентской жизни въ Москвё: груды табаку лежали на столё въ родё приготовленнаго фуража, зола сигаръ надъ бумагами съ недопитыми стаканами чая; съ утра дымъ столбомъ ходилъ по комнатё отъ цёлаго хора курильщиковъ, курившихъ точно взапуски, торопясь, задыхаясь, затягиваясь, словомъ такъ, какъ курятъ одни русскіе и славяне. Много разъ наслаждался я удивленіемъ, сопровождавшимся нёкоторымъ ужасомъ, и замёшательствомъ хозяйской горничной Грассъ, когда она глубокой ночью приносила горячую воду и пятую сахарницу сахара въ эту готовальню Славянскаго освобожденія.

Долго послѣ отъѣзда Б. изъ Лондона, въ № 10 Paddington Green разсказывали объ его житьѣ-бытьѣ, ниспровергнувшемъ всѣ упроченныя англійскими мѣщанами понятія и религіозно принятые ими размѣры и формы. Замѣтьте при этомъ, что горничная и хозяйка безъ ума любили его.

— Вчера, говоритъ Б. одинъ изъ его друзей, прітхалъ такой-то изъ Россіи; прекраснтрищий человткъ, бывшій офицеръ.

— Я слыхалъ объ немъ, его очень хвалили.

- Можно его привести?

- Непремѣнно, да что привести, гдѣ онъ? Сейчасъ.

Онъ, кажется, нъсколько конституціоналисть.

— Можетъ быть, но...

- Но я знаю, рыцарски отважный и благородный человѣкъ

— И вѣрный?

-- Его очень уважають въ Orsett hous'ѣ.

— Идемъ.

— Куда же? Вѣдь, онъ хотѣлъ къ вамъ придти, мы такъ сговорились, я его приведу.

Б. бросается писать; пишеть, перемарываеть кой-что, переписываеть и печатаеть пакеть, адресуемый въ Яссы; въ безпокойствъ ожиданія начинаеть ходить по комнать ступней, оть которой и весь домъ № 10 Paddington Green ходить ходенемъ съ нимъ вмъстъ.

Является офицеръ скромно и тихо. Б. le met à l'aise, говорить какъ товарищъ, какъ молодой человъкъ, увлекаетъ, журитъ за конституціонализмъ, и вдругъ спрашиваетъ:

— Вы, навѣрно, не откажетесь сдѣлать что-нибудь для общаго дѣла?

— Безъ сомнѣнія.

- Васъ здѣсь ничего не удерживаеть?

— Ничего; я только-что пріжаль, я...

— Можете вы бхать завтра, послё завтра, съ этимъ письмомъ въ Яссы?

Этого не случалось съ офицеромъ ни въ дъйствующей арміи во время войны, ни въ генеральномъ штабъ; однако, привыкнувшій къ военному послушанію, онъ, помолчавши, говорить не совсъмъ своимъ голосомъ:

— О, да!

- Я такъ и зналъ. Вотъ письмо совсёмъ готовое.

— Да я хоть сейчасъ, только... (офицеръ конфузится) я никакъ не разсчитывалъ на эту поъздку.

-- Что? денегъ нѣтъ? Ну, такъ и говорите. Это ничего не значитъ. Я возъму для васъ у Герцена; вы ему потомъ отдадите. Что тутъ, всего... всего какіе-нибудь 20 фунтовъ. Я сейчасъ напишу ему. Въ Яссахъ вы деньги найдете. Оттуда проберетесь на Кавказъ. Тамъ намъ особенно нуженъ върный человъкъ.

Пораженный, удивленный офицеръ, какъ равно н его спутникъ уходятъ. Маленькая дъвочка, бывшая у Б. на большихъ допломатическихъ посылкахъ, летитъ ко мнѣ по дождю и слякоти съ запиской. Я для нея нарочно завелъ шоколадъ en losenges, чтобъ чъмъ-нибудь утъшить ее въ климатъ и отечествъ, а потому даю ей большую горсть и прибавляю:

— Скажите высокому gentleman'у, что я лично съ нимъ переговорю.

Дъйствительно, переписка оказывается излишней. Къ объду, т. е., черевъ часъ, является Б.

- Зачёмъ 20 фунтовъ для \*\*?

— Не для него, для *диъла;* а что, братъ, \*\* прекраснъйшій человъкъ?

--- Я его знаю нёсколько лёть. Онъ бывалъ прежде въ Лондонё.

— Это такой случай, пропустить его грѣшно; я его посылаю въ Яссы. Да потомъ онъ осмотрить Кавказъ.

— Въ Яссы? И оттуда на Кавказъ?

— Ты пойдешь сейчасъ острить. Каламбурами ничего не докажешь.

— Да, въдь, тебъ ничего ненужно въ Яссахъ?

— Ты почемъ знаешь?

— Знаю, цотому, во-первыхъ, что никому ничего ненужно въ Яссахъ; а во-вторыхъ, если-бъ нужно было, ты недѣлю бы посто-



- 491 ---

янно мнѣ говорилъ объ этомъ. Тебѣ просто попался человѣть молодой, застѣнчивый, хотящій доказать свою преданность; ты в придумалъ послать его въ Яссы. Онъ хочеть видѣть выставку, а ты ему покажешь Молдовалахію. Ну, скажи-ка зачѣмъ?

--- Какой любопытный. Ты въ эти дѣла со мной не входишь, какое же ты имѣешь право спрашивать?

-- Это правда, я даже думаю, что этоть секреть ты скроешь ото всёхъ; ну, а только денегь давать на гонцовъ въ Яссы и Бухаресть я нисколько не намёренъ.

- Въдь, онъ отдасть, у него деньги будуть.

--- Такъ пусть умнѣе употребитъ ихъ; полно, полно; писью пошлешь съ какимъ-нибудь Петреско-Манон-Леско, а теперь повдемъ ѣсть.

И Б., самъ смѣясь и качая головой, которая его все-таки перетягивала, внимательно и усердно принимался за трудъ обѣда послѣ котораго всякій разъ говорилъ: «Теперь настала счастливая минута», и закуривалъ папироску. Онъ принималъ всѣхъ, всегда, во всякое время. Часто онъ еще, какъ Онѣгинъ, спать или ворочался на постели, которая хрустѣла; а ужъ два-три славянина въ его комнатѣ съ отчаянной торопливостью курили; онъ тяжело вставалъ, обливался водой и въ ту же минуту принимался ихъ поучать; никогда не скучалъ онъ, не тяготился ими; онъ могъ, не уставая, говорить со свѣжей головой съ самымъ умныхъ н самымъ глупымъ человѣкомъ.

Оть этой неразборчивости выходили иногда пресибшныя вещи.

Б. вставалъ поздно; нельзя было иначе и сдѣлать, употребляя ночь на бесѣду и чай.

Разъ, часу въ одиннадцатомъ, слышить онъ, кто-то копошится въ его комнатѣ. Постель его стояла въ большомъ альковѣ, задернутомъ занавѣсью.

- Кто тамъ?-кричитъ Б., просыпаясь.

— Русскій.

— Ваша фамилія?

- Такой-то.

— Очень радъ.

- Что вы это такъ поздно встаете, а еще демократь.

...Молчаніе... слышенъ плескъ воды, каскады.

— Михаилъ Александровичъ!

— Что?

— Я васъ хотълъ спросить, вы вънчались въ церкви?

— Да.

- Нехорошо сдълали. Что за образецъ непослъдовательно-

сти; вотъ и Т... свою дочь прочить замужъ. Вы старики должны насъ учить примъромъ.

- Что вы за вздоръ несете.

- Да вы скажите, по любви женились?

- Вамъ что за дѣло?

— У насъ былъ слухъ, что вы женились отъ того, что невъста ваша богата <sup>1</sup>).

— Что вы это допрашивать меня пришли? ступайте къ чорту.

— Ну, вотъ вы и разсердились, а я, право, отъ чистой души. Прощайте. А я все-таки зайду.

- Хорошо, хорошо; только будьте умнѣе.

Между тъмъ польская гроза приближалась больше и больше. Осенью 1862 явился на нъсколько дней въ Лондонъ Цотебня. Грустный, чистый, беззавътно отдавшійся урагану, онъ пріъзжалъ поговорить съ нами отъ себя и отъ товарищей, и все-таки итти своей дорогой. Чаще и чаще являлись поляки изъ края; ихъ языкъ былъ опредъленнъе и ръзче, они шли къ взрыву прямо и сознательно. Мнъ съ ужасомъ мерещилось, что они идуть на неминуемую гибель.

--- Смертельно жаль Потебню и его товарищей, говорилъ я Б., и тъмъ больше, что врядъ ли имъ по дорогъ съ поляками.

— По дорогѣ, по дорогѣ, возражалъ Б. – Не сидѣть же намъ вѣчно сложа руки и рефлектируя. Исторію надобно принимать, какъ представляется; не то всякій разъ будешь заурядъ то позади, то впереди.

Б. помолодёлъ, онъ былъ въ своемъ элементѣ. Онъ любилъ не только ревъ возстанія и шумъ клуба, площади и баррикады, онъ любилъ также и приготовительную агитацію, эту возбужденную и вмѣстѣ съ тѣмъ задержанную жизнь конспирацій, консультацій, неспанныхъ ночей, переговоровъ, договоровъ, ректификацій, химическихъ чернилъ и условныхъ знаковъ. Кто изъ участниковъ не знаетъ, что репетиціи къ домашнему спектаклю и приготовленіе елки составляютъ одну изъ лучшихъ, изящныхъ частей. Но какъ онъ ни увлекался приготовленіями елки, у меня на сердцѣ скребли кошки; я постоянно спорилъ съ нимъ и нехотя дѣлалъ не то, что хотѣлъ.

Здѣсь я останавливаюсь на грустномъ вопросѣ. Какимъ образомъ, откуда взялась во мнѣ эта уступчивость съ ропотомъ, эта слабость съ мятежемъ и протестомъ? Съ одной стороны, достовѣрность, что поступать надо такъ; съ другой, готовность поступать совсѣмъ иначе. Эта шаткость, эта неспѣтость, dieses Zœgernde, надѣлали въ моей жизни бездну вреда и не оставили

-

<sup>1)</sup> В. ничего не взялъ за невъстоя.

даже слабой утѣхи въ сознаніи ошибки, невольной, несознанной; я дѣлалъ промахи à contre сœur; вся отрицательная сторона была у меня передъ глазами. Я разсказывалъ въ одной изъ предыдущихъ частей мое участіе въ 13 іюня 1849. Это типъ того, о чемъ я говорю. Ни на одну минуту я не вѣрилъ въ успѣхъ 13 іюня; я видѣлъ нелѣпость движенія и его безсиліе; народное равнодушіе, освирѣпѣлость реакціи и мелкій уровень революціонеровъ. (Я писалъ объ этомъ и все же пошелъ на площадь, смѣясь надъ людьми, которые шли).

Сколькими несчастіями было бы меньше въ моей жизни, сколькими ударами, если-бъ я имѣлъ во всѣхъ важныхъ случаяхъ силу слушаться самого себя. Меня упрекали въ увлекающемся характерѣ; увлекался и я, но это не составляетъ главнаго. Отдаваясь по удобовпечатливости, я тотчасъ останавливался; мысль, рефлексія и наблюдательность всегда почти брали верхъ въ теоріи, но не въ практикѣ. Тутъ и лежитъ вся трудность задачи, почему я давалъ себя вести nolens volens...

Причиною быстрой сговорчивости былъ ложный стыдъ, а иногда и лучшія побужденія любви, дружбы, снисхожденія; но почему же все это побѣждало логику?

Послѣ похоронъ Ворцеля, 5 февраля 1857, когда всѣ провожавшіе разбрелись по домамъ, и я, воротившись въ свою комнату, сѣлъ грустно за свой письменный столъ, мнѣ пришелъ въ голову печальный вопросъ: не опустили ли мы въ землю вмѣстѣ съ этимъ праведникомъ и не схоронили ли съ нимъ всѣ наши отношенія съ польской эмиграціей?

Кроткая личность старика, являвшаяся примиряющимъ началомъ при безпрерывно возникавшихъ недоразумѣніяхъ, исчезла, а недоразумѣнія остались. Частно, лично, мы могли любить тогодругого изъ поляковъ, быть съ ними близкими; но вообще одинаковаго пониманья между нами было мало, и оттого отношенія наши были натянутыми, добросовѣстно неоткровенными; мы дѣлали другъ другу уступки, т. е., ослабляли сами себя, уменьшали другъ въ другѣ чуть ли не лучшія силы. Договориться до одинаковаго пониманія было невозможно. Мы шли съ разныхъ точекъ. Идеалъ поляковъ былъ за ними, они шли къ своему прошедшему, насильственно срѣзанному, и только оттуда могли продолжать свой путь. У нихъ была бездна мощей, а у насъ пустыя колыбели. Во всѣхъ ихъ дѣйствіяхъ и во всей поэзіи столько же отчаянія, сколько яркой вѣры.

Они ищуть воскресенья мертвыхъ, мы хотимъ поскорѣе схоронить своихъ. Формы нашего мышленія, упованія—не тѣ; весь геній нашъ, весь складъ не имѣетъ ничего сходнаго. Наше соединеніе съ ними казалось имъ то mésalliance'омъ, то разсудочнымъ

бракомъ. Съ нашей стороны было больше искренности, но не больше глубины: мы сознавали свою косвенную вину, мы любили ихъ отвагу и уважали ихъ несокрушимый протестъ. Что они могли въ насъ любить? что уважать? Они переламывали себя, сближаясь съ нами; они дълали для нъсколькихъ русскихъ почетное исключеніе.

Въ темнотъ Николаевскаго царствованія мы больше сочувствовали другъ другу, чъмъ знали. Но когда окно немного пріотворилось, мы догадались, что насъ привели по разнымъ дорогамъ и что мы разойдемся по разнымъ. Послъ Крымской кампаніи мы радостно вздохнули, а ихъ наша радость оскорбила: новый воздухъ въ Россіи имъ напомнилъ ихъ утраты, а не надежды. У насъ новое время началось съ заносчивыхъ требованій, мы рвались впередъ, готовые все ломать, у нихъ—съ панихидъ и упокойныхъ молитвъ.

Старикъ Адамъ Чарторижскій съ смертнаго одра прислалъ мнѣ съ сыномъ теплое слово; въ Парижѣ депутація поляковъ поднесла мнѣ адресъ, подписанный четырьмя стами изгнанниковъ, къ которому присылались подписи отовсюду,—даже отъ польскихъ выходцевъ, жившихъ въ Алжирѣ и въ Америкѣ. Казалось, во многомъ мы были близки; но шагъ глубже —и рознь, рѣзкая рознь, бросалась въ глаза.

...Разъ у меня сидъли Ксаверій Браницкій, Хоецкій и еще кто-то изъ поляковъ; всъ они были проъздомъ въ Лондонъ и заъхали пожать мнъ руку за статьи. Зашла ръчь о выстрълъ въ Константина.

--- Выстрёлъ этотъ, сказалъ я, страшно повредитъ вамъ. Можетъ, правительство и уступило бы кое-что; теперь оно ничего . не уступить.

— Да мы только этого и хотимъ! замътилъ съ жаромъ Ш. Е.; для насъ нътъ хуже несчастья, какъ уступки; мы хотимъ разрыва, открытой борьбы!

- Желаю отъ души, чтобъ вы не раскаялись.

Ш. Е. иронически улыбнулся, и никто не прибавилъ ни слова. Это было лѣтомъ 1861 года. А черезъ полтора года говорилъ то же Падлевскій, отправляясь черезъ Петербургъ въ Польшу.

Кости были брошены!...

Inter Sec.

Б. върилъ въ возможность военно-крестьянскаго возстанія въ Россіи, върили отчасти и мы. Напряженіе умовъ, броженіе умовъ было неоспоримо.

Б., не слишкомъ останавливаясь на взвёшиваніи всёхъ обстоятельствъ, смотрёлъ на одну дальнюю цёль и принялъ второй мёсяцъ беременности за девятый. Онъ увлекалъ не доводами, а желаніемъ. Онъ хотклъ вёрить и вёрилъ, что Жмудь и Волга. Донъ и Украйна возстануть какъ одинъ человѣкъ, услышавъ о Варшавѣ; онъ вѣрилъ, что старовѣръ воспользуется католическимъ движеніемъ, чтобъ узаконить расколъ.

Какъ-то, въ концѣ сентября, пришелъ ко мнѣ Б. особеню озабоченный и нѣсколько торжественный.

— Варшавскій центральный комитеть, — сказаль онь, — прислаль двухь членовь, чтобъ переговорить съ нами. Одного изъ нихъ ты знаешь: это Падлевскій; другой Г., закаленный боець; онъ изъ Польши прогулялся въ кандалахъ до рудниковъ и толькочто возвратился, снова принялся за дѣло. Сегодня вечеромъ я ихъ приведу къ вамъ, а завтра соберемся у меня: надобно окончательно опредълить наши отношенія.

Тогда набирался мой отвёть офицерамъ 1).

- Моя программа готова; я имъ прочту мое письмо.

— Я согласенъ съ твоимъ письмомъ, ты это знаешь; но не знаю, все ли понравится имъ; во всякомъ случаѣ, я думаю, что этого имъ будетъ мало.

Вечеромъ Б. пришелъ съ тремя гостями вмёсто двухъ. Я прочелъ мое письмо. Во время разговора и чтенія Б. сидёлъ встревоженный, какъ бываетъ съ родственниками на экзаменѣ, или съ адвокатами, трепещущими, чтобъ ихъ кліентъ не проврался и не испортилъ всей игры защиты, хорошо налаженной, если не по всей правдѣ, то къ успѣшному концу.

Я видѣлъ по лицамъ, что Б. угадалъ и что чтеніе не то, чтобъ особенно понравилось.

-- Прежде всего, замѣтилъ Г., мы прочтемъ письмо въ валъ отъ Центральнаго комитета.

Читалъ М.; документъ этотъ, извъстный читателямъ Коюкола, былъ написанъ по-русски, не совсъмъ правильнымъ языкомъ, но ясно. Говорили, что я его перевелъ съ французскато в переиначилъ: это не правда. Всъ трое говорили хорошо по-русски.

Смыслъ акта состоялъ въ томъ, чтобъ черезъ насъ сказать русскимъ, что слагающееся польское правительство согласно съ нами и кладетъ въ основаніе своихъ дъйствій: «Признаніе право крестьянъ на землю, обработываемую ими, и полную самоправность всякаго народа располагать своей судьбой». Это заявленіе, говорилъ М., обязывало меня смягчить вопросительную и сомнъвающуюся форму моего письма. Я согласился на нъвоторыя перемъны и предложилъ имъ, съ своей стороны, посильны оттънить и яснъе высказать мысль о самозаконности провинцій; они согласились. Этотъ споръ изъ-за словъ показывалъ, что со-

Digitized by GOO

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Колоколъ, 1862 года.

чувствіе наше къ однимъ и тъмъ же вопросамъ не было одинаково.

На другой день утромъ Б. уже сидѣлъ у меня. Онъ былъ недоволенъ мной, находилъ, что я слишкомъ холоденъ, какъ будто не довѣряю.

— Чего же ты больше хочешь? Поляки никогда не дѣлали такихъ уступокъ. Они выражаются другими словами, принятыми у нихъ какъ катехизисъ; нельзя же имъ, подымая національное знамя, на первомъ шагѣ оскорбить раздражительное народное чувство.

- Мнѣ все кажется, что имъ до крестьянской земли въ сущности мало дѣла, а до провинцій слишкомъ много.

— Любезный другъ, у тебя въ рукахъ будетъ документъ, поправленный тобой, подписанный при всёхъ насъ, чего же тебѣ еще?

— Есть-таки кое-что.

- Какъ для тебя труденъ каждый шагъ! ты вовсе не практическій человѣкъ.

- Это уже прежде тебя говорилъ Сазоновъ.

Б. махнулъ рукой и пошелъ въ комнату къ Огареву. Я печально смотрѣлъ ему вслѣдъ; я видѣлъ, что онъ запилъ свой революціонный запой и что съ нимъ не столкуешь теперь. Онъ шагалъ семи-мильными сапогами черезъ горы и моря, черезъ годы и поколѣнія. За возстаніемъ въ Варшавѣ, онъ уже видѣлъ свою «славную и славянскую» федерацію, о которой поляки говорили не то съ ужасомъ, не то съ отвращеніемъ, и торопился сгладить какъ-нибудь затрудненія, затушевать противорѣчія, не выполнить овраги, а бросить черезъ нихъ чортовъ мость.

#### «Нътъ освобожденія безъ земли».

— Ты точно дипломать на Вѣнскомъ конгрессѣ, повторялъ мнѣ съ досадой Б., когда мы потомъ толковали у него съ представителями жонда: придираешься къ словамъ и выраженіямъ. Это не журнальная статья, не литература.

--- Съ моей стороны, --- замётилъ Г., --- я изъ-за словъ спорить не стану; мёняйте какъ хотите, лишь бы главный смыслъ остался тотъ же.

- Браво Г., - радостно воскликнулъ Б.

*Ну, этотъ,*—подумалъ я,*—прівхалъ подкованный и по лют* нему и на шипы; онъ ничего не уступитъ на дѣлѣ и оттого такъ легко уступаетъ все на словахъ.

Актъ поправили, члены жонда подписались; я его послалъ въ -типографію.

А. И. Герценъ, т. Ш.

the state of the second

32

Г. п его товарищи были убъждены, что мы представляли заграничное средоточіе цълой организаціи, зависящей отъ насъ и которая по нашему приказу примкнетъ къ нимъ или нътъ. Для нихъ, дъйствительно, дъло было не въ словахъ и не въ теоретическомъ согласіи; свое profession de foi они всегда могли оттънить толкованіями такъ, что его яркіе цвъта пропали бы, полиняли и измънились.

Что въ Россіи клались первыя ячейки *организаціи*, въ этомъ не было сомнѣнія: первыя волокна, нити, были замѣтны простому глазу; но каждый сильный ударъ грозилъ разорвать начальныя кружева паутины.

Воть это-то я и сказалъ, отправивъ печатать письмо Комитета, Г. и его товарищамъ, говоря пмъ о несвоевременности ихъ возстанія. Падлевскій слишкомъ хорошо зналъ Петербургъ, чтобъ удивиться моимъ словамъ; но Г. призадумался.

— Вы думали, — сказалъ я ему улыбаясь, — что мы сильнѣс? Да, Г., вы не ошиблись, сила у насъ есть большая и дѣятельная, но сила эта вся утверждается на общественномъ мнѣніи, т. е., она можетъ сейчасъ улетучиться; мы сильны сочувствіемъ къ намъ, унисономъ съ своими. Организаціи, которой бы мы сказали: иди направо или налѣво, — нютъ.

— Да, любезный другъ, однако же,—началъ Б., ходившій въ волненіи по комнатѣ...

- Что же, развѣ есть?-спросилъ я его п остановился.

— Ну, это какъ ты хочешь назвать; конечно, если взять внѣшнюю форму, это совсѣмъ не въ русскомъ характерѣ. Да видишь...

— Позволь же мнѣ кончить; я хочу пояснить Г., почему я такъ настаивалъ на словахъ. Если въ Россіи на вашемъ знамени не увидятъ надълъ земли, то наше сочувствіе вамъ не принесетъ никакой пользы, а насъ погубитъ, потому что вся наша сила въ одинаковомъ біеніи сердца; у насъ оно, можетъ, бьется посильнѣе и потому ушло секундой впередъ, чѣмъ у друзей нашихъ; но они связаны съ нами сочувствіемъ, а не службой!

-- Вы будете нами довольны, -- говорили Г. и Падлевскій.

Черезъ день двое изъ нихъ отправились въ Варшаву; третій уталъ въ Парижъ.

Наступило затишье передъ грозой. Время темное, тяжелое, въ которое все казалось, что туча пройдеть, а она все приближалась; тутъ явился указъ о наборѣ,—это была послѣдняя капля; люди, еще останавливавшіеся передъ рѣшительнымъ и невозвратнымъ шагомъ, рвались на бой. Теперь и бюлые стали переходить на сторону движенія.

Пріѣхалъ опять Падлевскій, наборъ не отмѣнялся. Падлевскій уѣхалъ въ Польшу.

Б. собирался въ Стокгольмъ совершенно независимо отъ экспедиціи Лацинскаго, о которой тогда никто не думалъ. Мелькомъ явился Потебня и исчезъ вслёдъ за Б. Въ то же время какъ Потебня, пріёхалъ черезъ Варшаву изъ Петербурга уполномоченный отъ «Земли и Воли». Онъ съ негодованіемъ разсказывалъ, какъ поляки, пригласившіе его въ Варшаву, ничего не сдёлали. Онъ былъ первый русскій, видёвшій начало возстанія. Онъ разсказалъ объ убійствё солдать, о раненомъ офицерѣ, который былъ членомъ общества. Солдаты думали, что это предательство, и начали съ ожесточеніемъ бить поляковъ. Падлевскій, главный начальникъ въ Ковно, рвалъ волосы, но боялся ясно выступить противъ своихъ.

Уполномоченный былъ полонъ важности своей миссіи и пригласилъ насъ сдълаться агентами общества «Земли и Воли». Я отклонилъ это къ крайнему удивленію не только Б., но и Огарева. Я сказалъ, что мнѣ не нравится это битое, французское названіе. Уполномоченный трактовалъ насъ такъ, какъ комиссары конвента 1793 г. трактовали генераловъ въ дальнихъ арміяхъ. Мнѣ и это не понравилось.

- А много васъ?-спросилъ я.

— Это трудно сказать: нёсколько сотъ человёкъ въ Петербургѣ и тысячи три въ провинціяхъ.

— Ты вѣришь? спросилъ я потомъ Огарева.

Онъ промолчалъ.

— Ты вѣришь? спросилъ я Б.

— Конечно, онъ прибавилъ; ну, нътъ теперь -столько, такъ будутъ потомъ! и онъ расхохотался.

— Это другое дѣло.

--- Въ томъ-то все и состоитъ, чтобъ поддержать слабыя начинанія; если-бъ они были крѣпки, они и не нуждались бы въ насъ, замѣтилъ Огаревъ, въ этихъ случаяхъ всегда недовольный моимъ скептицизмомъ.

— Они такъ и должны бы были явиться передъ нами, откровенно слабыми, желающими дружеской помощи, а не предлагать глупое агентство.

- Это молодость, прибавилъ Б. и убхалъ въ Швецію.

А вслѣдъ за нимъ уѣхалъ и Потебня. Удручительно горестно я простился съ нимъ; я ни одной секунды не сомнѣвался, что онъ прямо идетъ на гибель.

...За нѣсколько дней до отъѣзда Б. пришелъ Мартьяновъ блѣднѣе обыкновеннаго, печальнѣе обыкновеннаго; онъ сѣлъ въ углу и молчалъ. Онъ страдалъ по Россіи и носился съ мыслью о воз-

32\*

вращеніи домой. Шелъ споръ о возстаніи. Мартьяновъ слушалъ молча, потомъ всталъ, собрался итти и вдругъ, остановившись передо мной, мрачно сказалъ мнъ:

— Вы не сердитесь не меня, Александръ Ивановичъ, такъ ли, иначе ли, а Колоколъ-то вы порѣшили. Что вамъ за дѣло мѣшаться въ польскія дѣла? Поляки, можеть, и правы, но ихъ дѣло шляхетное—не ваше. Не пожалѣли вы насъ, Богъ съ вами, Александръ Ивановичъ. Попомните, что я говорилъ. Я-то самъ не увижу, я ворочусь домой. Здѣсь мнѣ нечего дѣлать.

— Ни вы не поъдете въ Россію, ни Колоколъ не погибъ, отвътилъ я ему.

Онъ молча ушелъ, оставляя меня подъ тяжелымъ гнетомъ второго пророчества и какого-то темнаго сознанія, что что-то ошибочное сдѣлано.

Мартьяновъ какъ сказалъ, такъ и сдёлалъ; онъ воротился весной 1863 и пошелъ умирать на каторгу, сосланный своимъ «земскимъ царемъ» за любовь къ Россіи, за вёру въ него.

Къ концу 1863 года расходъ Колокола съ 2500—2000 сошелъ на 500 и не разу ни подымался далъе 1000 экземпляровъ.

Шарлота Кордэ изъ Орлова и Даніилъ изъ крестьянъ были правы!

Писано въ Montreux и Lausanne, въ концъ 1865 года.

Digitized by GRAS Rev

# Пароходъ Ward Jackson

# R. Weterli & Co.

I.

Вотъ что случилось мѣсяца за два до польскаго возстанія. Одинъ полякъ, пріѣзжавшій не надолго изъ Парижа въ Лондонъ, Іосифъ Цверчакѣвичъ, по пріѣздѣ въ Парижъ, былъ схваченъ и арестованъ вмѣстѣ съ Х. и М., о которомъ я упомянулъ при свиданьи съ членами жонда.

Во всей арестаціи было много страннаго. Х. прібхалъ въ десятомъ часу вечера; онъ никого не зналъ въ Парижъ и прямо отправился на квартиру М. Около одиннадцати явилась полиція.

— Вашъ пассъ, спросилъ комиссаръ Х.

— Вотъ онъ, и Х. подалъ исправно визированный пассъ на другое имя.

--- Такъ, такъ, сказалъ комиссаръ, я зналъ, что вы подъ этимъ именемъ. Теперьвашъпортфель, спросилъонъ Цверчакъвича.

Онъ лежалъ на столѣ. Полицейскій вынулъ бумаги, посмотрѣлъ ихъ и, передавая своему товарищу небольшое письмо съ надписью Э. А., прибавилъ:

— Вотъ оно.

Всѣхъ трехъ арестовали, забрали у нихъ бумаги, потомъ выиустили. Дольше другихъ задержали Х. Для полицейскаго изящества имъ хотѣлось, чтобъ онъ назвался своимъ именемъ. Онъ имъ не сдѣлалъ этого удовольствія. Выпустили и его черезъ недѣлю.

Когда, годъ или больше спустя, прусское правительство д лало нелѣпѣйшій познанскій процессъ, прокуроръ въ числѣ обвинительныхъ документовъ представилъ бумаги, присланныя изъ русской полиціи и принадлежавшія Цверчакѣвичу. На возникнувшій вопросъ, какимъ образомъ бумаги эти очутились въ Россіи, прокуроръ спокойно объяснилъ, что, когда Цверчакѣвичъ былъ подъ арестомъ, нѣкоторыя изъ его бумагь были сообщены французской полиціей русскому посольству.

Digitized by GOO

Выпущеннымъ полякамъ велёно было оставить Францію; они побхали въ Лондонъ. Въ Лондонѣ они сами разсказывали мнѣ подробности ареста и по справедливости всего больше дивились тому, что комиссаръ зналъ, что у нихъ есть письмо съ надписью Э. А. Письмо это изъ рукъ въ руки Цверчакѣвичу далъ Маццини и просилъ его вручить Этьену Араго.

- Говорили ли вы кому-нибудь о письмъ? спросилъ я.

· — Никому, ръшительно никому, отвъчалъ Цверчакъвичъ.

— Это какое-то колдовство; не можетъ же пастъ подозрѣніе ни на васъ, ни на Маццини. Подумайте-ка хорошенько.

Цверчакъвичъ подумалъ.

— Одно знаю я, замѣтилъ онъ, что я выходилъ на короткое время со двора и, помнится, портфель оставилъ въ незапертомъ ящикѣ.

- Cloud! Cloud! теперь позвольте, гдф вы жили?

— Тамъ-то, въ furnished appartements.

— Хозяинъ англичанинъ?

— Нѣтъ, полякъ.

— Еще лучше. А имя его?

- Туръ, онъ занимается агрономіей.

— И многимъ другимъ, коли отдаетъ меблированныя квартиры. Тура этого я немножко знаю. Слыхали ли вы когда-нибудь исторію о нѣкоемъ Михаловскомъ?

— Такъ, мелькомъ.

- Ну, я вамъ разскажу ес. Осенью 1857 года, я получилъ черезъ Брюссель письмо изъ Петербурга. Незнакомая особа извѣ. щала меня со всёми подробностями о томъ, что одинъ изъ сидѣльцевъ у Трюбнера, Михаловскій, предложилъ свои услуги III отдѣленію шпіоничать за нами, требуя за трудъ 200 фунтовъ, что въ доказательство того, что онъ достоинъ и способенъ, онъ представлялъ списокъ лицъ, бывшихъ у насъ въ послъднее времл, и объщалъ доставить образчики рукописей изъ типографіи. Прежде чёмъ я хорошенько обдумалъ, что дёлать, я получилъ второе письмо того же содержанія черезъ домъ Ротшильда. Въ истинѣ свъденія я не имълъ ни малъйшаго сомненія. Михаловскій, полякъ изъ Галиціи, низкопоклонный, безобразный, пьяный, расторопный и говорящій на четырехъ языкахъ, имѣлъ всѣ права на званіе шиіона и ждаль только случая pour se faire valoir. Я рѣщился ѣхать съ Огаревымъ къ Трюбнеру и уличить Михаловскаго, сбить на словахъ и, во всякомъ случат, прогнать отъ Трюбнера. Для большей торжественности я пригласилъ съ собой Піанчани и двухъ поляковъ. Михаловскій былъ наглъ, гадокъ, запирался; говорилъ, что шпіонъ Наполеонъ Шестаковскій, который жиль съ нимъ на одной квартирѣ. Въ половину я готовъ

былъ ему вёрить, т. е., что и пріятель его тоже шпіонъ. Трюбнеру я сказалъ, что требую немедленной высылки его изъ книжной лавки. Негодяй путался и не умѣлъ ничего серьезнаго привести въ свое оправданіе.—Это все зависть, говорилъ онъ, у кого изъ нашихъ заведется хорошее пальто, сейчасъ другіе кричать: ппіонъ!.—Отчего же, спросилъ его Зено Свентославскій, у тебя никогда не было хорошаго пальто, а тебя всегда считали шпіономъ? Всѣ захохотали.—Да обидьтесь же, наконецъ, сказалъ Чернецкій.—Не первый разъ, отвѣтилъ филосовъ, я имѣю дѣло съ такими безумными.—Привыкли, замѣтилъ Чернецкій. Мошенникъ вышелъвонъ. Всѣ порядочные поляки оставили его, за исключеніемъ совсѣмъ спившихся игроковъ и совсѣмъ проигравшихся пьяницъ. Съ этимъ Михаловскимъ въ дружескихъ отношеніяхъ остался одинъ порядочный человѣкъ, и этотъ человѣкъ вашъ хозяинъ, Туръ.

- Да, это подозрительно. Я сейчасъ...

— Что сейчасъ? Дѣла теперь не поправите, а имѣйте этого человѣка въ виду. Какія у васъ доказательства?

Вскорѣ послѣ этого Цверчакѣвичъ былъ назначенъ жондомъ въ свои дипломатические агенты въ Лондонъ. Пріѣздъ въ Парижъ ему былъ позволенъ; въ это время Наполеонъ чувствовалъ то пламенное участие къ судьбамъ Польши, которое ей стоило цѣлаго поколѣнія и можетъ стоить всего будущаго.

Б. былъ уже въ Швеціи, знакомясь со всёми, открывая пути въ «Землю и Волю» черезъ Финляндію, слаживая посылку Колокола и книгъ и видаясь съ представителями всёхъ польскихъ партій. Принятый министрами и братомъ короля, онъ всёхъ увёрилъ въ неминуемомъ возстаніи крестьянъ и въ сильномъ волнсніи умовъ въ Россіи. Увёрилъ тёмъ больше, что самъ искренно аврилъ, если не въ такихъ размёрахъ, то вёрилъ въ растущую силу. Объ экспедиціи Лапинскаго тогда никто не думалъ. Цёль Б. состояла въ томъ, чтобъ, устроивши все въ Швеціи, пробраться въ Польшу и Литву.

Цверчакъвичъ возвратился изъ Парижа съ Демонтовичемъ. Въ Парижъ они и ихъ друзья придумали снарядить экспедицію на балтійскіе берега. Они искали парохода, искали дъльнаго начальника и за тъмъ пріъхали въ Лондонъ. Вотъ какъ шла тайная негоціація.

Какъ-то получаю я записочку отъ Цверчакъвича: онъ просилъ меня зайти къ нему на минуту, говорилъ, что очень нужно и что самъ онъ распростудился и лежитъ въ злой мигрени. Я пошелъ. Дъйствительно засталъ его больнымъ и въ постели. Въ другой комнать сидълъ С. Тхоржевскій. Зная, что Цверчакъвичъ писалъ ко мнъ и что у него есть дъло, Тхоржевскій хотълъ выйти, но Цвер-

Цверчакѣвичъ просилъ меня, оставивъ всѣ личныя отношенія и консидераціи, сказать ему по чистой совѣсти и, само собой разумѣется, въ глубочайшей тайнѣ, объ одномъ польскомъ эмигрантѣ, рекомендованномъ ему Маццини и Б., но къ которому онъ полной вѣры не имѣетъ.

— Вы его не очень любите, я это знаю, но теперь, когда дѣло идетъ первой важности, жду отъ васъ истины, всей истины.

- Вы говорите о Л.-Б.? спросилъ я.

— Да.

Я призадумался. Я чувствовалъ, что могу повредить человъку, о которомъ все-таки не знаю ничего особенно дурного, и, съ другой стороны, понимая, какой вредъ принесу общему дълу, споря противъ совершенно върной антипатия Цверчакъвича.

- Извольте, я вамъ скажу откровенно и все. Что касается до рекомендаціи Маццини и Б., я ее совершенно отвожу. Вы знаете, какъ я люблю Мациини; но онъ такъ привыкъ изъ всякаго дерева рубить и изъ всякой глины лёпить агентовъ и такъ умёсть ихъ въ итальянскомъ дёлё ловко держать въ рукахъ, что на его мнѣніе трудно положиться. Къ тому же, употребляя все, что поналось, Маццини знаетъ, до какой степени, кому и что поручить. Рекомендація Б. еще хуже: это большой ребенокъ, «большая Лиза», какъ его назвалъ Мартьяновъ; ему всв нравятся. «Ловепъ человѣковъ», онъ такъ радуется, когда ему попадется «красный», да притомъ славянинъ, что онъ далѣе не идетъ. Вы помянули о моихъ личныхъ отношеніяхъ къ Л.-Б., слёдуетъ же сказать и объ этомъ. З и Л.-Б. хотѣли меня эксплоатировать; иниціатива дѣла принадлежала не ему, а З. Имъ это не удалось. они разсердились, и я это давно бы забылъ, но они стали между Ворцелемъ и мной, и этого я имъ не прощалъ. Ворцеля я очень любилъ, но, слабый здоровьемъ, онъ подтакнулъ имъ, и только спохватился (или признался, что спохватился) за день до кончины. Умирающей рукой сжимая мою руку, онъ шепталъ мнъ на ухо: «Да, вы были правы» (но свидътелей не было, а на мертвыхъ ссылаться легко). Затёмъ, воть вамъ мое мнёніе: перебирая все, я не нахожу ни одного поступка, ни одного слуха даже, который бы заставлялъ подозръвать политическую честность Л.-Б.; но я бы не замѣшалъ его ни въ какую серьсзную тайну. Въ моихъ глазахъ онъ избалованный фразеръ, наполненный французскими фразами и безмѣрно высокомѣрный, желающій во что бы то ни было играть роль, онъ все спѣлаеть, чтобъ испортить пьесу, если она ему не выпадеть.

Цверчакъвичъ привсталъ. Онъ былъ блъденъ и озабоченъ.

— Да, вы у меня сняли камень съ груди; если не поздно теперь, я все сдѣлаю. Взволнованный Цверчакъвичъ сталъ ходить по комнатѣ. Я ушелъ вскоръ съ Тхоржевскимъ.

Слышали вы весь разговоръ? спросилъ я у него идучи.
Слышалъ.

— Я очень радъ; не забывайте его: можетъ, придетъ время, когда я сошлюсь на васъ... А знаете что? мнё кажется, онъ ему все сказалъ, да потомъ и догадался повёрить свою антипатію.

- Безъ всякаго сомнѣнія. И мы чуть не расхохотались, несмотря на то, что на душѣ было вовсе не смѣшно.

#### 1. Нравоучение.

.... Недѣли черевъ двѣ Цверчакѣвичъ вступилъ въ переговоры съ Blackwood'a компаніей пароходства о наймѣ парохода для экспедиціи на Балтикъ.

— Зачѣмъ же, спрашивали мы, вы адресовались именно къ той компаніи, которая десятки лѣтъ исполняетъ всѣ комиссіи по части судоходства для петербургскаго адмиралтейства?

— Это мнѣ самому не такъ нравится, но компанія такъ хорошо знаетъ Балтійское море. Къ тому же она слишкомъ заинтересована, чтобъ выдать насъ; да и это не въ англійскихъ нравахъ.

— Все такъ, да какъ вамъ въ голову пришло обратиться именно къ ней?

— Это сдѣлалъ нашъ комиссіонеръ.

— То есть?

— Туръ.

— Какъ? тотъ Туръ!

--- О, насчетъ его можно быть покойнымъ. Его самымъ лучшимъ образомъ намъ рекомендовалъ Л.-В.

Мнѣ на минуту вся кровь бросилась въ голову. Я смѣшался отъ чувства негодованія, бѣшенства, оскорбленія, да, да, личнаго оскорбленія. А делегатъ Рѣчи-Посполитой, ничего не замѣчавшій, продолжалъ:

- Онъ превосходно знаетъ по-англійски.

— И языкъ, и законодательство.

- Въ этомъ я не сомнѣваюсь.

--- Туръ какъ-то сидѣлъ въ тюрьмѣ въ Лондонѣ за какія-то не совсѣмъ ясныя дѣла и употреблялся присяжнымъ переводчикомъ въ судѣ.

— Какъ такъ?

the state of the

— Вы спросите у Л.-Б., или у Михаловскаго; вы не знакомы съ нимъ? — Каковъ Туръ! занимался земледѣліемъ, а теперь занимается вододѣліемъ. Но общее вниманіе обратилъ на себя взошедшій начальникъ экспедиціи, полковникъ Лапинскій.

# II.

# Lapinski-Colonel.—Polles-Aide de Camp.

Въ началѣ 1863 года я получилъ письмо, написанное мелко, необыкновенно каллиграфически и начинавшееся текстомъ Licite venire parvulos. Въ самыхъ изысканно льстивыхъ, стелящихся выраженіяхъ, просилъ у меня parvulus, называвшійся Polles, позволенія прібхать ко мнѣ. Письмо мнѣ очень не понравилось. Онъ самъ—еще больше. Низкопоклонный, тихій, вкрадчивый, бритый, напомаженный, онъ мнѣ разсказалъ, что былъ въ Петербургѣ въ театральной школѣ и получилъ какой-то пансіонъ, прикидывался сильно полякомъ и, просидѣвши четверть часа, сообщилъ мнѣ, что онъ изъ Франціи, что въ Парижѣ тоска и что тамъ узелъ узловъ—Наполеонъ.

--- Знаете ли, что мнѣ приходило часто въ голову, и я больше и больше убѣждаюсь въ вѣрности этой мысли: надобно рѣшиться убить Наполеона.

- За чъмъ же дъло стало?

— Да вы какъ объ этомъ думаете? спросилъ Parvulus, нѣсколько смутившись.

- Я никакъ. Въдь, это вы думаете.

Когда Поллесъ ушелъ, я рѣшился его не пускать больше. Черезъ недѣлю онъ встрѣтился со мной бливъ моего дома; говорилъ, что два раза былъ и не засталъ, натолковалъ какого-то вздора и прибавилъ:

— Я, между прочимъ, заходилъ къ вамъ, чтобъ сообщить, какое я сдълалъ изобрътеніе, чтобъ по почтъ сообщить что-нибудь тайное, напр., въ Россію. Вамъ, върно, случается часто необходимость что-нибудь сообщать.

--- Совсѣмъ напротивъ, никогда. Я вообще ни къ кому тайно не пишу. Будьте здоровы.

— Прощайте. Вспомните, когда вамъ или Огареву захочется послушать кой-какой музыки, я и мой віолончель къ вашимъ услугамъ.

— Очень благодаренъ.

И я цотерялъ его изъ виду съ полной увѣренностью, что этошпіонъ; русскій ли, французскій ли, я не зналъ; можетъ, интернаціональный, какъ Nord журналъ международный.

Въ польскомъ обществѣ онъ никогда не являлся, его тамъ никто не зналъ.

Послѣ долгихъ исканій, Демонтовичъ и парижскіе друзья его остановились на полковникѣ Лапинскомъ, какъ на способнѣйшемъ военномъ начальникѣ экспедиціи. Онъ былъ долго на Кавказѣ со стороны черкесовъ, и такъ хорошо зналъ войну въ горахъ, что о морѣ и говоритъ было нечего. Дурнымъ выбора назвать нельзя.

Лапинскій былъ въ полномъ словѣ кондотьеръ. Твердыхъ политическихъ убѣжденій у него не было никакихъ. Онъ могъ итти съ бѣлыми и красными, съ чистыми и грязными; принадлежа по рожденію къ галиційской шляхтѣ, а по воспитанію къ австрійской арміи, онъ сильно тянулъ къ Вѣнѣ. Россію и все русское онъ ненавидѣлъ—дико, безумно, неисправимо. Ремесло свое, вѣроятно, онъ зналъ, велъ долго войну и написалъ замѣчательную книгу о Кавказѣ.

- Какой случай разъ былъ со мной на Кавказъ, разсказывалъ Лапинскій; русскій мліоръ, поселившійся съ цълой усадьбой своей недалеко отъ насъ, не знаю какъ и за что, захватилъ нашихъ людей. Узнаю я объ этомъ и говорю своимъ: что же это, стыдъ и срамъ; васъ, какъ бабъ, крадуть? Ступайте въ усадьбу. берите что попало и тащите сюда. Горцы, знаете, имъ ненужно много толковать. На другой или третій день привели ко мнѣ всю семью и слугь, и жену, и дтей, только самого мајора дома не застали. Я послалъ повъстить, что, если нашихъ людей отпустять, да дадуть такой-то выкупъ, то мы сейчасъ доставимъ обратно плѣнныхъ. Разумѣется, нашихъ прислали, разсчитались, и мы отпустили московскихъ гостей. На другой день приходить ко мнъ черкесъ. «Вотъ, говоритъ, что случилось; мы, говоритъ, вчера, какъ отпускали русскихъ, забыли мальчика лътъ четырехъ: онъ спалъ, такъ его и забыли. Какъ же быть?»—Ахъ вы, собаки, не ужете ничего въ порядкъ сдълать. Гдъ ребенокъ?-«У меня; кричалъ, кричалъ, ну, я сжалился и взялъ его».--Видно тебъ Аллахъ счастье послалъ; мѣшать не хочу. Дай туда знать, что они ребенка забыли, а ты его нашелъ; ну, и спрашивай выкупа. У моего черкеса такъ глаза и разгорѣлись. Разумѣется, мать, отецъ въ тревогѣ, дали все, что хотѣлъ черкесъ. Пресмішной случай.

— Очень.

Вотъ черта для характеристики будущаго героя въ Самогити.

Передъ своимъ отправленіемъ Лапинскій забхалъ ко мнѣ. Онъ взошелъ не одинъ и, нѣсколько озадаченный выраженіемъ моего липа. поспѣшилъ сказать:

- Позвольте вамъ представить моего адъютанта.

— Я уже имълъ удовольствіе съ нимъ встръчаться.

Это былъ Поллесъ.

- Вы его хорошо знаете? спросилъ Огаревъ у Лацинскаго наелинъ.

- Я его встрѣтилъ въ томъ же Boarding hous'ѣ, гдѣ теперь живу: онъ. кажется, славный малый и расторопный.

— Па вы увърены ли въ немъ?

- Конечно. Къ тому же онъ отлично играетъ на віолончели и будеть насъ тѣшить во время плаванья.

Онъ, говорять, тёшилъ полковника кой-чёмъ другимъ.

Мы впослёдствіи сказали Демонтовичу, что для насъ Поллесь очень подозрительное лицо.

Пемонтовичъ замътилъ:

— Па'я имъ обоимъ не очень върю, но шалить они не будуть.

И онъ вынулъ револьверъ изъ кармана.

Приготовленія шли тихо; слухъ объ экспедиціи все больше и больше распространялся. Компанія дала сначала пароходъ, оказавшійся негоднымъ по осмотру хорошаго моряка, графа С. Надобно было начать перегрузку. Когда все было готово, и часть Лондона знала обо всемъ, случилось слъдующее. Цверчакъвичъ и Демонтовичъ повъстили всёхъ участниковъ экспедиціи, чтобъ они собирались въ десяти часамъ на такомъ-то амбаркадеръ желъзной дороги, чтобъ тхать до Гуля въ особомъ train, который давала имъ комцанія. И воть, къ десяти часамъ стали собираться будущіе воины. Въ ихъ числѣ были итальянцы и нѣсколько французовъ; бъдные, отважные люди, которымъ надобла ихъ доля въ бездомномъ скитаніи, и люди истинно любившіе Польшу. И 10 и 11 часовъ проходять, но train'а нѣть, какъ нѣть. По домамъ, изъ которыхъ таинственно вышли наши герои, мало-по-малу стали распространяться слухи о дальнемъ пути, и часовъ въ 12 къ будущимъ бойцамъ въ съняхъ амбаркадера присоединилась стая женщинъ, неутъщныхъ дидонъ, оставленныхъ свиръпыми поклонниками, и свирѣпыхъ хозяекъ домовъ, которымъ они не заплатили, вёроятно, чтобъ онё не дёлали огласки. Растрепанныя, онъ неистово кричали, хотъли жаловаться въ полицію; у нъкоторыхъ были дъти; всъ они кричали и всъ матери кричали. Англичане стояли кругомъ и съ удивленіемъ смотрѣли на картину «Исхода». Напрасно старшіе изъ ѣхавшихъ спрашивали, скоро ли пойдеть особый train? показывали свои билеты. Служители желѣзной дороги не слыхали ни о какомъ train'ь. Сцена

1000

становилась шумнѣе и шумнѣе... Какъ вдругъ прискакалъ гонецъ огъ шефовъ сказать ожидавшимъ, что они всѣ съ ума сошли, что отъѣздъ вечеромъ въ 10, а не утромъ, и что это до того понятно, что они и не написали. Пошли съ узелками и котомочками къ своимъ оставленнымъ дидонамъ и смягченнымъ хозяйкамъ бѣдные воины.

Въ 10 часовъ вечера они убхали. Англичане имъ даже прокричали три раза ура.

На другой день утромъ рано прівхалъ ко мнѣ знакомый морской офицеръ съ одного изъ русскихъ пароходовъ. Пароходъ получилъ вечеромъ приказъ—утромъ выступить на всёхъ парахъ и слёдить за Ward Jackson'омъ.

Между тёмъ Ward Jackson остановился въ Копенгагенѣ за. водой, прождалъ нѣсколько часовъ въ Мальме Б., собиравшагося съ ними для поднятія крестьянъ въ Литвѣ, и былъ захваченъ поприказанію шведскаго правительства.

Подробности дѣла и второй попытки Лапинскаго разсказаны были имъ самимъ въ журналахъ. Я прибавлю только то, что капитанъ уже въ Копенгагенѣ сказалъ, что онъ пароходъ къ русскому берегу не поведетъ, не желая его и себя подвергнуть опасности; что еще до Мальме доходило до того, что Демонтовичъ пригрозилъ своимъ револьверомъ не Лапинскому, а капитану. Съ Лапинскимъ Демонтовичъ все-таки поссорился, и они заклятыми врагами поѣхали въ Стокгольмъ, оставляя несчастную команду въ Мальме.

— Знаете ли вы, сказалъ мнѣ Цверчакѣвичъ, или кто-то изъ близкихъ ему, что во всемъ этомъ дѣлѣ остановки въ Мальме становится всего подозрительнѣе лицо Тугенбольца.

- Я его вовсе не знаю. Кто это?

- Ну, какъ не знаете, вы его видъли у насъ: молодой малый безъ бороды. Лапинскій былъ разъ у васъ съ нимъ.

- Вы говорите, стало, о Поллесъ?

- Это его псевдонимъ; настоящее имя его Тугенбольдъ.

- Что вы говорите? и я бросился къ моему столу. Между отложенными письмами особенной важности я нашелъ одно, присланное мнѣ мѣсяца два передъ тѣмъ. Письмо это было изъ Петербурга; оно предупреждало меня, что нѣкій докторъ Тугенбольдъ состоитъ въ связи съ Ш отдѣленіемь, что онъ возвратился, но оставилъ своимъ агентомъ меньшого брата, что меньшой братъ долженъ ѣхать въ Лондонъ.

Что Поллесъ и онъ былъ одно лицо, въ этомъ сомнѣнія не чогло быть. У меня опустились руки.

— Знали вы передъ отъ вздомъ экспедиціи, что Поллесъ былъ Тугевбольдъ?

— Зналъ. Говорили, что онъ перемѣнилъ свою фамилію потому, что въ краѣ сго брата знали за шпіона.

- Что же вы мнѣ не сказали ни слова?

— Да такъ, не пришлось.

И Селифанъ Чичикова зналъ, что бричка сломана, а сказать не сказалъ.

Пришлось телеграфировать послё захвата въ Мальме. И туть ни Демонтовичъ, ни Б.<sup>1</sup>) не умѣли ничего порядкомъ сдѣлать, перессорились. Поллеса сажали въ тюрьму за какiе-то брильянты, собранные у шведскихъ дамъ для поляковъ и употребленные на кутежъ.

Въ то самое время, какъ толпа вооруженныхъ поляковъ, бездна дорого купленнаго оружія и Ward Jackson оставались почетными плѣнниками на берегу Швеціи, собиралась другая экспедиція, снаряженная бълыми; она должна была итти черезъ Гибралтарскій проливъ. Ее велъ графъ Сбышевскій, братъ того, который писалъ замѣчательную брошюру «La Pologne et la Cause de l'ordre». Отличный морской офицеръ, бывшій въ русской службѣ, онъ ее бросилъ, когда началось возстаніе, и теперь велъ тайно снаряженный пароходъ въ Черное море. Для переговоровъ онъ ѣздилъ въ Туринъ, чтобъ тамъ секретно видѣться съ начальникомъ тогдашней оппозиціи и, между прочимъ, съ Мордини.

«На другой день послѣ моего свиданья съ Сбышевскимъ, разсказывалъ мнѣ самъ Мордини, вечеромъ въ палатѣ министръ внутреннихъдѣлъ отвелъ меня въ сторону и сказалъ:—Пожалуйста, будьте осторожнѣе; у васъ вчера былъ польскій эмиссаръ, который хочетъ провести пароходъ черезъ Габралтарскій проливъ; какъ бы дѣло ни было, да зачѣмъ же они прежде болтаютъ?»

Пароходъ, впрочемъ, и не дошелъ до береговъ Италіи: онъ былъ захваченъ въ Кадиксѣ испанскимъ правительствомъ. По минованіи надобности, оба правительства дозволили полякамъ продать оружіе и отпустили пароходъ.

Огорченный и раздосадованный прітхалъ Лапинскій въ Лондонъ.

Огорченный и раздосадованный прітхалъ Сбышевскій.

— Нѣтъ, поѣду въ Америку... буду драться за республику. Кстати,—спросилъ онъ Тхоржевскаго,—гдѣ здѣсь можно завербоваться, со мной нѣсколько товарищей и всѣ безъ куска насущнаго хлѣба.

Digitized by GOOQ C

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Демонтовичъ, послѣ долгихъ споровъ съ Б., говорилъ:—а, вѣдь, это, господа, какъ ни тяжело съ русскимъ правительствомъ, а все же наше положеніе при немъ лучше, чѣмъ то. которое намъ приготовятъ эти фанатики-соціалисты.

— Просто у консула.

— Да нѣтъ, мы хотѣли на югъ, у нихъ теперь недостатокъ въ людяхъ и они предлагаютъ болѣе выгодныя условія.

- Не можеть быть, вы не пойдете на югъ!

..... По счастію, Тхоржевскій отгадалъ. На югъ они не пошли

3 мая, 1869 года.

# Безъ связи.

#### I.

# Швейцарскіе виды. 1)

Лёть десять тому назадь, идучи позднимъ зимнимъ, колоднымъ, сырымъ вечеромъ по Геймаркету, я натолкнулся на негра, лёть семнадцати; онъ былъ босъ, безъ рубашки и, вообще, больше раздёть тропически, чёмъ одётъ по - лондонски. Стуча зубами я дрожа всёмъ тёломъ, онъ попросилъ у меня милостыни. Дня черезъ два я опять его встрётилъ, а потомъ еще и еще. Наконецъ, я вступилъ съ нимъ въ разговоръ. Онъ говорилъ ломанымъ англо-испанскимъ языкомъ, но понять смыслъ его словъ было нетрудно.

— Вы молоды, сказалъ я ему, крѣпки, что же вы не ищете работы?

— Никто не даетъ.

— Отчего?

- Нѣть никого знакомаго, кто бы поручился.

— Да вы откуда?

— Съ корабля.

- Съ какого?

— Съ испанскаго. Меня капитанъ очень билъ, я и ущелъ.

— Что вы дѣлали на кораблѣ?

- Все: платье чистиль, посуду мыль, каюты прибираль.

- Что же вы намфрены дфлать?

— Не знаю.

--- Да, вѣдь, вы умрете съ холода и голода, по крайней мѣрѣ. навѣрно схватите лихорадку.

- Что же мнѣ дѣлать? говорилъ негръ съ отчаяніемъ, глядя на меня и дрожа всѣмъ тѣломъ отъ холода.

Ну, подумалъ я, была не была, не первая глупость въ жизни. — Ипите со мной, я вамъ дамъ уголъ и платье, вы будете чис-

1) Небольшіе отрывки изъ этого отдёла были напечатаны въ "Колоколь". Примъч. загранич. изданія.

Digitized by

тить у меня комнаты, топить камины и останетесь сколько хотите, если будете вести себя порядкомъ и тихо. Se no--no.

- 513

Негръ запрыгалъ отъ радости.

Въ недѣлю онъ потолстѣлъ и весело работалъ за четырехъ. Такъ прожилъ онъ съ полгода; потомъ, какъ-то вечеромъ, явился передъ моей дверью, постоялъ молча и потомъ сказалъ мнѣ:

- Я къ вамъ пришелъ проститься.

— Какъ такъ?

- Теперь довольно, я пойду.

- Васъ кто-нибудь обидѣлъ?

- Помилуйте, я всёми доволенъ.

— Такъ куда же вы?

— На какой-нибудь корабль.

— Зачѣмъ?

— Очень соскучился, не могу, я сдѣлаю бѣду, если останусь, инѣ надобно море. Я поѣзжу и опять пріѣду, а *теперь довольно*.

Я сдѣлалъ опытъ остановить его, дня три онъ подождалъ и во второй разъ объявилъ, что это сверхъ силъ его, что онъ долженъ уйти, что *meneps добольно*.

Это было весной. Осенью онъ явился ко мнѣ снова тропически раздѣтый, я опять его одѣлъ; но онъ вскорѣ надѣлалъ разныхъ пакостей, даже грозилъ меня убить, и я былъ вынужденъ его прогнать.

Послѣднее къ дѣлу не идетъ, а идетъ къ дѣлу то, что я совершенно раздѣляю возврѣніе негра. Долго живши на одномъ мѣстѣ и въ одной колеѣ, я чувствую, что на нѣкоторое время довольно, что надобно освѣжиться другими горизонтами и физiономіями... и съ тѣмъ вмѣстѣ ввойти въ себя, какъ бы это ни казалось страннымъ. Поверхностная разсѣянность дороги не мѣшаетъ.

Есть люди, предпочитающіе отъѣзжать енутренно: кто при помощи сильной фантазіи и отвлекаемости отъ окружающаго—на это надобно особое помазаніе, близкое къ геніальности и безумію – кто при помощи опіума или алкоголя. Русскіе, напримѣръ, пьютъ запоемъ недѣлю-другую, потомъ возвращаются ко дворамъ и дѣламъ. Я предпочитаю передвиженіе всего тѣла передвиженію мозга, и круженіе по свѣту—круженію головы.

Можеть, оть того, что у меня похмелье тяжело.

Такъ разсуждалъ я, 4 октября 1866, въ небольшой комнатѣ дрянной гостиницы на берегу Невшательскаго озера, въ которой чувствовалъ себя какъ дома, какъ будто въ ней жилъ всю жизнь.

Съ лътами странно развивается потребность одиночества и главное тишины... На дворъ было довольно тепло, я отворилъ окно... Все спало глубокимъ сномъ, и городъ, и озеро, и прича-

А. И. Герцевъ, т. Ш.

33

Diaitized by 🕻

ленная барка, едва-едва дышавшая, что было слышно по небольшому окрыпу и видно по легкому уклоненію мачты, никакъ не попадавшей въ линію равновѣсія и переходившей се то направ. то налѣво...

...Знать, что никто васъ не ждетъ, никто къ вамъ не взойдетъ, что вы можете дѣлать, что хотите, умереть пожалуй... и некто не помѣшаетъ, никому нѣтъ дѣла... разомъ страшно и хорощо. Я рѣшительно начинаю дичать и иногда жалѣю, что не нахоху силъ принять свѣтскую схиму.

Только въ одиночествѣ человѣкъ можетъ работать во всю силу своей могуты. Воля располагать временемъ и отсутствіе неминуемыхъ перерывовъ—великое дѣло. Сдѣлалось скучно, усталъ человѣкъ,—онъ беретъ шляпу и самъ ищетъ людей и отдыхаеть съ ними. Стоитъ ему выйти на улицу—вѣчная каскада лицъ несется нескончаемая, мѣняющаяся, неизмѣнная, съ своей искрящейся радугой и сѣдой пѣной, шумомъ и гуломъ. На этотъ водопадъ вы смотрите, какъ художникъ. Смотрите на него, какъ на выставку, именно потому, что не имѣете практическаго отношенія. Все вамъ постороннее, и ни отъ кого ничего ненадобно.

На другой день я всталъ ранехонько и уже въ 11 часовъ до того проголодался, что отправился завтракать въ большой отель, куда меня съ вечера не пустили за неимѣніемъ мѣста. Въ столовой сидѣлъ англичанинъ съ своей женой, закрывшись отъ нея листомъ «Теймса», и французъ лѣтъ тридцати, изъ новыхъ, теперь слагающихся, типовъ, толстый, рыхлый, бѣлый, бѣлокурый, мягкожирный; онъ, казалось, готовъ былъ расплыться, какъ желе въ теплой комнатѣ, если-бъ широкое пальто и панталоны изъ упругой матеріи не удерживали его мясовъ. Навѣрно, сынъ какогонибудь князя биржи или аристократь демократической имперія. Вяло, съ недовѣріемъ и пытливымъ духомъ продолжалъ онъ свой завтракъ; видно было, что онъ давно занимается и усталъ.

Типъ этотъ, почти не существовавшій прежде во Франція, началъ слагаться при Людовикѣ Филиппѣ и окончательно расцвѣлъ въ послѣдніе пятнадцать лѣтъ. Онъ очень противенъ, и это, можетъ, комплиментъ французамъ. Жизнь кухоннаго и виннаго эпикуреизма не такъ искажаетъ англичанина и русскаго, какъ француза. Фоксы и Шериданы пили и ѣли за глаза довольно, однако остались Фоксами и Шериданами. Французъ безнаказанно предается одной литературной гастрономіи, состоящей въ утонченномъ знаніи яствъ и витійствѣ, при заказѣ блюдъ. Ни одна нація не говоритъ столько объ обѣдѣ, о приправахъ, тонкостихъ, какъ французы; но это все фіоритура, риторика. Настоящее обжорство и пьянство французъ остается цѣлъ и невредимъ только при

самомъ многостороннемъ волокитствъ, это его національная страсть и любимая слабость, — въ ней онъ силенъ.

— Прикажете десертъ? спросилъ гарсонъ, видимо уважавшій француза больше насъ.

Молодой господинъ варилъ въ это время пищу въ себѣ и потому, медленно поднимая на гарсона тусклый и томный взглядъ, сказалъ ему:

- Я еще не знаю, потомъ подумалъ и прибавилъ:---une poire! Англичанинъ, который въ продолжение всего времени молча ѣлъ за ширмами газеты, встрепенулся и сказалъ

- Et à moâ aussi!

Гарсонъ принесъ двѣ груши, на двухъ тарелкахъ, и одну подалъ англичанину; но тотъ съ энергіей и азартомъ протестовалъ: — No, no! aucune chose pour poire!

Ему просто хотёлось пить. Онъ напился и всталъ; я тутъ только замётилъ, что на немъ была дётская курточка, или спенсеръ, свётло-коричневаго цвёта и свётлые панталоны въ обтяжку, страшно сморщившіеся возлё ботинокъ. Встала и леди; она подымалась все выше, выше и, сдёлавшись очень высокой, оперлась на руку приземистаго своего мужа и вышла.

Я ихъ проводилъ улыбкой невольной, но совершенно беззлобной; они все-же мнъ казались вдесятеро больше люди, чъмъ мой сосъдъ, разстегивавший, по случаю удаления дамы, третью пуговиду жилета.

Базель.

Рейнъ естественная граница, ничего не отдѣляющая, но раздѣляющая на двѣ части Базель, что не мѣшаетъ нисколько невыразимой скукѣ обѣихъ сторонъ. Тройная скука налегла здѣсь на все: нѣмецкая, купеческая и швейцарская. Ничего нѣтъ удивптельнаго, что единственное художественное произведеніе, выдуманное въ Базелѣ, представляетъ пляску умирающихъ со смертью; кромѣ мертвыхъ, здѣсь никто не веселится, хотя нѣмецкое общество сильно любитъ музыку, но тоже очень серьезную и высшую.

Городъ-транзитный: всё проважають по немъ и никто не останавливается, кромё комиссіонеровъ и ломовыхъ извозчиковъ высшаго порядка.

Жить въ Базелѣ, безъ особой любви къ деньгамъ, нельзя. Впрочемъ, вообще въ швейцарскихъ городахъ жить скучно, да и не въ однихъ швейцарскихъ, а во всѣхъ небольшихъ городахъ. «Чудесный городъ Флоренція, говоритъ Бакунинъ, точно прекрасная конфета... ѣшь, не нарадуешься, а черезъ недѣлю намъ все сладкое смертельно надоъдаетъ». Это совершенно вѣрно; что же и говорить послё этого о швейцарскихъ городахъ? Прежде было покойно и хорошо по берегу Лемана; но съ тѣхъ поръ, какъ отъ Веве до Ветто все застроили подмосковными и въ нихъ выселились изъ Россіи цѣлыя дворянскія семьи, исхудалыя отъ несчастія 19 февраля 1861, нашему брату тамъ не рука.

Лозанна.

Я въ Лозанит протздомъ. Въ Лозанит вст протздомъ, кромт аборигеновъ.

Въ Лозаннѣ посторонніе не живуть, несмотря ни на ея удивительныя окрестности, ни на то, что англичане ее открывали три раза: разъ послѣ смерти Кромвеля, разъ при жизни Гиббона, и теперь, строя въ ней домы и виллы. Живуть туристы только въ Женевѣ.

Мысль о ней для меня неразрывна съ мыслью о самомъ холодномъ и сухомъ великомъ человъкъ и о самомъ холодномъ и сухомъ вътръ, о Кальвинъ и о бизъ. Я обоихъ терпъть не могу.

И, въдь, въ каждомъ женевцъ осталось что-то отъ бизы и отъ Кальвина, которые дули на него духовно и тълесно, со дня рожденія, со дня зачатія и даже прежде, одинъ изъ горъ, другой изъ молитвенниковъ.

Дъйствительно, слъдъ этихъ двухъ простудъ, съ разными пограничными и черезполосными оттънками: савойскими, валійскими, пуще всего французскими, составляетъ основный характеръ женевца, хорошій, но не то, чтобъ особенно пріятный.

Впрочемъ, я теперь описываю путевыя впечатлѣнія, а въ Женевѣ я живу. Объ ней я буду писать, отойдя на артистическое разстояніе...

... Въ Фрибургъ я пріёхалъ часовъ въ десять вечера... прямо къ Zæhringhoff'у. Тотъ же хозяинъ, въ черной бархатной скуфьё, который встрёчалъ меня въ 1851 году, съ тёмъ же правильнымъ и высокомёрно-учтивымъ лицомъ русскаго оберъ-церемоніймейстера или англійскаго швейцара, подошелъ къ омнибусу и поздравилъ насъ съ пріёздомъ.

... И столовая та же, тѣ же складные четырехугольные диванчаки, обитые краснымъ бархатомъ.

Четырнадцать лётъ прошли передъ Фрибургомъ, какъ четырнадцать дней! Та же гордость казедральнымъ органомъ, та же гордость цёпнымъ мостомъ.

Вѣяніе новаго духа, безпокойнаго, мѣняющаго стѣны, разбрасывающагося, поднятаго эквинокціальными бурями 1848 года, мало коснулось городовъ, стоящихъ въ нравственной и физической сторонѣ, въ родѣ iезуитскаго Фрибурга и піэтистическаго Невшателя. Города эти тоже двигались, но черепашьимъ шагомъ,

стали лучше, но намъ кажутся отсталыми въ своей каменной одеждѣ, сшитой не по модѣ... А, вѣдь, многое въ прежней жизни было не дурно, прочнѣе, удобнѣе: она была лучше разочтена для *малаго* числа избранныхъ и именно поэтому не соотвѣтствуетъ огромному числу вновь приглашенныхъ, далеко не такъ избалованныхъ и не такъ трудныхъ во вкусѣ.

Конечно, при современномъ состоянии техники, при ежедневныхъ открытіяхъ, при облегченіи средствъ можно было устроить привольно и просторно новую жизнь. Но западный человѣкъ, владъющій мъстомъ, довольствуется малымъ. Вообще на него наклепали и, главное, наклепалъ онъ самъ то пристрастіе къ комфорту и ту избалованность, о которой говорять. Все это у него риторика и фраза, какъ и все прочее; были же у него свободныя учрежденія безъ свободы, отчего же не имъть блестящей обстановки для жизни узкой и неуклюжей. Есть исключенія. Мало ли что можно найти у англійскихъ аристократовъ, у французскихъ камелій, у іудейскихъ князей міра сего... все это личное и временное: лорды и банкиры не имѣють будущности, а камеліи наслёдниковъ. Мы говоримъ о всемъ свютю, о золотой посредственности, о хорѣ и коръ-де-бале, который теперь на сценѣ и жуируеть, оставляя въ сторонѣ отца лорда Станлей, имѣющаго тысячъ двадцать франковъ дохода въ день, и отца того двѣнадцатилътняго ребенка, который на дняхъ бросился въ Темзу, чтобъ облегчить родителямъ процитанье.

Старый, разбогатъвшій мъщанинъ любитъ толковать объ удобствахъ жизни; для него все это еще ново, что онъ баринъ, qu'il a ses aises, «что его средства ему позволяють, что это его не раззо- и рить». Онъ дивится деньгамъ и знаеть ихъ цёну и летучесть его предшественники по богатству не въ то время, какъ вѣрили ни въ ихъ истощаемость, ни въ ихъ достоинство, и потому раззорялись. Но раззорялись они со вкусомъ. У «буржуа» мало смысла широко воспользоваться накопленными капиталами. Привычка прежней узкой, наслъдственной, скупой жизни осталась. Онъ, пожалуй, и тратитъ большія деньги, но не на то, что надобно. Поколѣніе, прошедшее прилавкомъ, усвоило себѣ не тѣ размѣры, не тѣ планы, въ которыхъ привольно, и не можетъ отъ нихъ отстать. У нихъ все дълается, будто на продажу, и они естественно имѣютъ въ виду какъ можно большую выгоду, барышъ и казовый конецъ. «Пропрістеръ» инстинктивно уменьшаеть размъръ комнать и увеличиваеть ихъ число, не зная, почему дёлаеть небольшія окна, низкіе потолки; онъ пользуется каждымъ угломъ, чтобъ вырвать его у жильца или у своей семьи. Уголъ этотъ ему ненуженъ, но на всякій случай онъ его отнимаеть у кого-нибудь. Онъ съ особеннымъ удовольствіемъ устраиваеть двё неудобныхъ кухни, вмёсто одной порядочной, устравваеть мансарду для горничной, въ которой нельзя ни работать, ни повернуться, но зато сыро. За эту экономію свёта и простравства онъ украшаетъ фасадъ, грузитъ мебелью гостиную и устраиваетъ передъ домомъ цвётникъ съ фонтаномъ, наказаніе дётямь, нянькамъ, собакамъ и наемщикамъ.

Чего не испортило скряжничество, то додёлываеть нерасторопность ума. Наука, проръзывающая мутный прудъ обыденеой жизни, не мѣшаясь съ ней, бросаеть направо и налѣво свои богатства, но ихъ не умѣють удить мелкіе лодочники. Вся польза идеть гуртовшикамъ и цълится каплями для другихъ; гуртовщики мъняють шаръ земной, а частная жизнь тащится возль ихъ паровозовъ въ старой колымагѣ, на своихъ клячахъ... Каминъ, который бы не дымился-мечта; мнѣ одинъ женевскій хозяинъ успокоительно говорилъ: «каминъ этоть *только* дынеть въ бизу», т. е., именно тогда, когда всего больше надобно топить, и эта биза какъ булто случайность или новое изобрѣтеніе, какъ будто она не дула до рожденія Кальвина и не будеть дуть послѣ смерти Фази. Во всей Европѣ, не исключая ни Испанін, на Италіи, надобно, вступая въ зиму, писать свое завѣщаніе. какъ писали его прежде, отправляясь изъ Парижа въ Марсель, и въ половинѣ апрѣля служить молебенъ Иверской Божіей Матери.

Скажи эти люди, что они не занимаются сустой сустствій, что у нихъ другого дёла много, я имъ прощу и дымящіеся камины, и замки, которые разомъ отворяютъ дверь и кровь, и вопь въ сёняхъ и проч., но спрошу, въ чемъ ихъ дёло, въ чемъ ихъ высшіе интересы? *Ихъ нютъ*... они только выставляютъ ихъ для скрытія невообразимой пустоты и безсмыслія...

Въ средніе въка люди жили наисквернъйшимъ образовъ п тратились на совершенно ненужныя и не идущія къ удобствачь ностройки. Но средніе въка не толковали о страсти къ удобствачь напротивъ, чъмъ неудобнъе шла ихъ жизнь, тъмъ она блеже была къ ихъ идеалу; ихъ роскошь была въ благолѣніи дома Бежія и дома общиннаго, и тамъ они ужъ не скупились, не кълись. Рыцарь строилъ тогда крѣпость, а не дворецъ и выбираль не наиудобнѣйшую дорогу для нея, а неприступную скалу. Теперь защищаться не отъ кого, въ спасеніе души отъ украшенія церквей никто не вѣритъ; отъ форума и ратуши, отъ оппозиня и клуба мирный гражданинъ порядка отсталъ; страсти и фанатизмы, религіи и героизмы—все это уступило мѣсто матеріальному благосостоянію, а оно-то и не устроилось.

Для меня во всемъ этомъ есть что-то печальное, трагически, точно этотъ міръ живетъ кой-какъ въ ожиданіи, что земля разступится подъ ногами, и ищеть не устроиться, а забыться. Я

это вижу не только въ озабоченныхъ морщинахъ, но и въ боязни передъ серьезной мыслью, въ отвращении отъ всякаго разбора своего положенья, въ судорожной жаждъ недосуга, внъшней разсъянности. Старики готовы играть въ игрушки, «лишь бы дъло не шло на умъ».

Модный оттягивающій пластырь—всемірныя выставки. Пластырь и болѣзнь вмѣстѣ, какая-то перемежающаяся лихорадка съ перемѣнными центрами. Все несется, плыветь, идеть, летить, тратится, домогается, глядить, устаеть, живеть еще неудобнѣе, чтобъ слѣдить за успъхомъ—чего? Ну, такъ, за успѣхами. Какъ будто въ три-четыре года можеть быть такой прогрессъ во всемъ, какъ будто при желѣзныхъ дорогахъ такая крайность возить изъ угла въ уголъ—домы, машины, конюшни, пушки, чуть не сады и огороды...

... Ну, а выставки надоъдять, — примутся за войну, начнуть разсъиваться грудами труповъ, лишь бы не видъть какихъ-то черныхъ точекъ на набесклонъ...

# П.

# Болтовня съ дороги и родина въ буфетъ.

— Есть мѣсто въ Андермать?

Вѣроятно будетъ.

— Въ кабріолеть?

- Можеть быть, вы заходите въ половинѣ одиннадцатаго...

Я смотрю на часы, три безъ четверти... и я съ чувствомъ какого-то бѣшенства сажусь на лавочку передъ кафе... Шумъ, крикъ, таскаютъ чемоданы, водять лошадей, лошади стучатъ безъ нужды по камнямъ, трактирные гарсоны завоевываютъ путешественниковъ, дамы роются между саками... щелкъ, щелкъ, одинъ дилижансъ поскакалъ... щелкъ, щелкъ, другой поскакалъ за нимъ... площадь пустѣетъ, все разошлось... жаръ смертельный, свѣтло до безобразія, камни поблѣднѣли, собака легла было середъ площади, но вдругъ вскочила съ негодованіемъ и побѣжала въ тѣнь. Передъ кафе сидитъ толстый хозяинъ въ рубашкѣ, онъ постоянно дремлетъ. Идетъ баба съ рыбой. «Почемъ рыба?» спрашиваетъ съ видомъ страшной злобы хозяинъ. Женщина говоритъ цѣну.—«Саггодпа», кричитъ хозяинъ.—«Ladro», кричитъ женщина.—«Иди мимо, старая чертовка».—«Берешь что ли, разбойникъ?»—«Ну, отдавай за *три венты* фунтъ».—«Чтобъ тебѣ умереть безъ исповѣди!» Хозяинъ беретъ рыбу, женщина деныя, и дружески разстаются. Всѣ эти ругательства—одна принятая форма, въ родѣ вѣжливостей, употребляемыхъ нами.

Собака продолжаеть спать, хозяинъ отдалъ рыбу и опять дремлеть, солнце печеть, сидёть дольше невозможно. Иду въ кафе, беру бумагу и начинаю писать, не зная вовсе, что напишу... Описаніе горъ и пропастей, цвётущихъ луговъ и голыхъ гранитовъ, все это есть въ гидё... Лучше посплетничать. Сплетни отдыхъ разговора, его десертъ, его соя, одни идеалисты и абстрактные люди не любятъ сплетней... Но о комъ сплетничать?... Разумёется, о предметѣ самомъ близкомъ нашему патріотическому сердцу, о нашихъ милыхъ соотечественникахъ. Ихъ вездѣ много, особенно въ хорошихъ отеляхъ.

Узнавать русскихъ все еще такъ же легко, какъ и прежде. Давно отмѣченные зоологическіе признаки не совсѣмъ стерлись при сильномъ увеличеніи путешественниковъ. Русскіе говорять громко тамъ, гдѣ другіе говорятъ тихо, и совсѣмъ не говорять тамъ, гдѣ другіе говорятъ громко. Они смѣются вслухъ и разсказываютъ шепотомъ смѣшныя вещи; они скоро знакомятся съ гарсонами и туго съ сосѣдями, они ѣдятъ съ ножа, военные похожи на нѣмцевъ, но отличаются отъ нихъ особенно дерзкихъ затылкомъ, съ оригинальной щетинкой; дамы поражаютъ костюмомъ на желѣзныхъ дорогахъ и параходахъ такъ, какъ англичанки за table d'hôt'омъ и пр.

Тунское озеро сдѣлалось цистерной, около которой насѣли наши туристы высшаго полета. Fremden List словно выписань изъ «памятной книжки»: министры и тузы, генералы всѣхъ оружій и даже тайной полиціи отмѣчены въ немъ. Въ садахъ отелей наслаждаются сановники, mit Weib und Kind, природой и въ ихъ столовой ея дарами.—«Вы черезъ Гемми или Гримзель» спрашиваетъ англичанка англичанку.—«Вы въ Jungfraublick'ѣ или въ Викторіи остановились?» спрашиваетъ русская русскую.— «Вотъ и Iungfrau!» говоритъ англичанка.—«Вотъ и Рейтернъ», министръ финансовъ, говоритъ русская...

> Intcinq minutes d'arret... Intcinq minutes d'arret...

и все, что было въ вагонахъ, высыпалось въ залу ресторана в бросилось за столъ, торопясь съйсть обидъ въ какія-нибудь двадцать минуть, изъ которыхъ дорожное начальство непремине украдетъ пять-шесть, да еще прежде испугаетъ аппетитъ страшнымъ звонкомъ и крикомъ: En voiture.

Взошла высокая барыня въ темномъ и ея мужъ въ свётломъ, съ ними двое дётей... Взошла съ застёнчивымъ, неловкимъ видомъ, бёдно одётая дёвушка, у которой на рукахъ были какіе-то мёшечки и баульчики. Она постояла... потомъ пошла въ уголъ й сёла почти возлё меня. Зоркій взглядъ гарсона ее замётилъ; прорёевъ съ тарелкой, на которой лежалъ кусокъ ростбифа, онъ спустился, какъ коршунъ, на бёдную дёвушку и спросилъ ее, что она желаетъ заказать?—«Ничего», отвёчала она и гарсонъ, котораго кликалъ англійскій клержиманъ, побёжалъ къ нему... Но черезъ минуту онъ опять подлетёлъ къ ней и, махая салфеткой, спросилъ ее: «Что бишь вы заказали?»

Дѣвушка что-то прошептала, покраснѣла и встала. Меня такъ и кольнуло. Мнъ захотѣлось предложить ей чего-нибудь, но я не смѣлъ.

Прежде чёмъ я рёшился, черная дама повела черными глазами по залё и, увидя дёвушку, подозвала ее пальцемъ. Она подошла, дама указала ей на недоёденный дётьми супъ, и та, стоя середь ряда сидящихъ и удивленныхъ путешественниковъ, смущенная и потерянная, съёла ложки двё и поставила тарелку.

- Essieurs les voyageurs pour Ucinnungen onctiou, et tontuyx-en voiture!

Всѣ бросились съ ненужной поспѣшностью къ вагонамъ.

Молчать я не могь и сказаль гарсону (не коршуну, другому):

— Вы видѣли?

— Какъ же не видать, — это русские.

### III.

# // За Альпами.

... Архитектуральный, монументальный характеръ итальянскихъ городовъ, рядомъ съ ихъ запущенностью, подъ конецъ надобдаетъ. Современный человбкъ въ нихъ не дома, а въ неудобной ложъ театра, на сценъ котораго поставлены величественныя декораціи.

Жизнь въ нихъ не уравновъсилась, не проста и не удобна. Тонъ поднять, во всемъ декламація и декламація итальянская (кто слыхалъ чтеніе Данта, тотъ знаетъ ее). Во всемъ та натянутость, которая бывала въ ходу у московскихъ философовъ и нъмецкихъ ученыхъ художниковъ; все съ высшей точки, vom höhern Standpunkt.—Взвинченность эта исключаетъ abandon, въ-

чно готова на отпоръ и проповъдь съ сентенціями. Хроническая восторженность утомляеть, сердить.

Человѣку не всегда хочется удивляться, возвышаться душой, имѣть *тугенды*, быть тронутымъ и носиться мыслію далеко въ быломъ, а Италія не спускаетъ съ извѣстнаго діапазона и безпрестанно напоминаетъ; что ея улица не просто улица, а что она памятникъ, что по ея площадямъ не только надобно ходить, но должно ихъ изучать.

Вибсть съ темъ все особенно изящное и великое въ Италіи (а можеть и вездѣ) граничить съ безуміемъ и нелѣпостью, по крайней мёрё, напоминаеть малолётство... Piazza Signoria,-это дётская флорентинскаго народа; дёдушка Буонаротти и дядюшка Челлини надарили ему мраморныхъ и бронзовыхъ игрушекъ, а онъ ихъ разставилъ зря на площади, гдъ столько разъ лилась кровь и ръшалась его судьба-безъ малтапаго отношенія къ Давиду или Персею... Городъ въ водѣ, такъ что по улицамъ могуть гулять ерши и окуни... Городъ изъ каменныхъ щелей, такъ что надобно быть мокрицей или ящерицей, чтобъ ползать и бѣгать по узенькому дну-между утесами, составленными изъ дворцовъ... А туть бъловъжская пуща изъ мрамора. Какая голова смѣла создать чертежъ этого каменнаго лѣса, называемаго Миланскимъ соборомъ, эту гору сталактитовъ? Какая голова имѣла дерзость привести въ исполнение сонъ безумнаго зодчаго... И кто далъ деньги, огромныя, невѣроятныя деньги!

Люди только жертвують на ненужное. Имъ всего дороже ихъ фантастическія цёли, дороже насущнаго хлёба, дороже своей корысти. Въ эгоизмъ надобно воспитаться такъ же, какъ въ гуманность. А фантазія уносить безъ воспитанія, увлекаеть безъ разсужденій. Вёка вёры были вёками чудесъ.

Городъ поновѣе, но менѣе историческій и декоративный— Туринъ.

Такъ и обдаетъ своей прозой.

Да, а жить въ немъ легче—именно потому, что онъ просто городъ, городъ не въ собственное свое воспоминаніе, а для обыденной жизни, для настоящаго, въ немъ улицы не представляютъ археологическаго музея, не напоминаютъ на каждомъ шагу Меmento mori,—а взгляните на его работничье населеніе, на ихъ ръзкій, какъ альпійскій воздухъ, видъ, —и вы увидите, что это кряжъ людей бодрье флорентинцевъ, венеціанъ, а, можетъ, и постойчье генуэзцевъ.

Послѣднихъ, впрочемъ, я не знаю. Къ нимъ присмотрѣться очень трудно, они все мелькають передъ глазами, бѣгутъ, суетятся, снуютъ, торопятся. Въ переулкахъ къ морю народъ кипитъ, но тѣ, которые стоятъ, не генуэзцы—это матросы всѣхъ морей и

Digitized by GOOSIC

океановъ, шкиперы, капитаны.—Звонокъ тамъ, звонокъ тутъ— Partenza!—Partenza!—и часть муравейника засуетилась,—одни нагружають, другіе разгружають.

M

## IV.

## Zu deutsch.

... Три дня льетъ проливной дождь, выйти невозможно, работать не хочется... Въ окнѣ книжной лавки выставлена «Переписка Гейне», два тома. Вотъ спасенье, я взялъ ихъ и принялся читать впредь до расчищенія неба.

Много воды утекло съ тъхъ поръ, какъ Гейне писалъ Мозеру, Иммерману и Варнгагену.

Странное дѣло, съ 1848 года мы все пятились, да отступали, все бросали за бортъ, да ежились, а кой-что сдѣлалось и все исподволь измѣнилось. Мы ближе къ землѣ, мы ниже стоимъ, т. е., тверже, плугъ глубже врѣзывается, работа не такъ казиста, чернѣе—можетъ оттого, что это въ самомъ дѣлѣ работа. Донъ-Кихоты реакціи пропороли много нашихъ воздушныхъ шаровъ, дымные газы улетучились, аэростаты опустились, и мы не носимся больше, какъ духъ Божій, надъ водами съ цѣвницей и пророческимъ пѣснопѣніемъ, а цѣпляемся за деревья, крыши и за мать-сыру-вемлю.

Гдѣ эти времена, когда «юная Германія», въ своемъ «прекрасномъ-высоко», теоретически освобождала отечество и въ сферахъ чистаго разума и искусства покончивала съ міромъ преланій и препразсулковъ? Гейне было противно на ярко освѣщенной морозной высоть, на которой величественно дремаль подъ старость Гёте, грезя не совсѣмъ складные, но умные сны второй части Фауста, -- однако и онъ ниже книжнаго магазина не опустился, это все еще академическая aula, литературные кружки, журнальные приходы, съ ихъ сплетнями и дрязгами, съ ихъ книжными Шейлоками въ видъ Коты или Гофмана и Кампе, съ ихъ гетингенскими архіереями филологіи и епископамиюриспруденція въ Галле или Боннъ. Ни Гейне, ни его кругъ народа не знали, и народъ ихъ не зналъ. Ни скорбь, ни радость низменныхъ полей не подымалась на эти вершины; для того, чтобъ понять стонъ современныхъ человъческихъ трясинъ, имъ надобно было переложить его на латинскіе нравы и черезъ Гракховъ и пролетаріевъ добраться до ихъ мысли.

Баккалавры міра сублимированнаго, они выходили иногда въ

No. Contractor

жизнь, начиная, какъ Фаустъ, съ полпивной, и всегда, какъ онъ, съ какимъ-нибудь духомъ школьнаго отрицанья, который имъ, какъ Фаусту, мѣшалъ своей рефлексіей просто глядѣть и видѣть. Оттого-то они тотчасъ возвращались отъ живыхъ источниковъ къ источникамъ историческимъ, тутъ они чувствовали себя больше дома. Занятія ихъ, это особенно замѣчательно, не только не были *дюломъ*, но и не были наукой, а, такъ сказать, ученостью и литературой пуще всего.

Гейне подчасъ бунтовалъ противъ архивнаго воздуха и аналитическаго наслажденія, хотълъ чего-то другого, а письма его совершенно ниъмецкія письма, того нъмецкаго періода, на первой страницъ котораго Беттина-дитя, а на послъдней Рахиль еврейка. Мы свъжъе дышемъ, встръчая въ его письмахъ страстные порывы юдаизма; тутъ Гейне въ самомъ дълъ увлекающійся человъкъ, но онъ тотчасъ стынетъ, холодъетъ къ юдаизму и сердится на него за свою собственную, далеко не безкорыстную измѣну.

Революція 1830 и потомъ перебздъ Гейне въ Парижъ сильно двинули его. Der Pan ist gestorben! говорить онъ съ восторгомъ и торопятся *туда*-туда, куда и я нѣкогда торопился такъ болѣзненно-страстно,-въ Парижъ; онъ хочеть видѣть «великій народъ» и «съдого Лафайета, разъъзжающаго на сърой лошади». Но литература вскоръ береть верхъ, наружно и внутренно письма наполняются литературными сплетнями, личностями въ пересыпочку съ жалобами на судьбу, на здоровье, на нервы, на худое расположение духа, сквозь котораго просвфчиваеть безмфрное, оскорбительное самолюбіе. И туть же Гейне береть фальшивую ноту. Холодно вздутый риторическій бонапартизмъ его становится такъ же противенъ, какъ брезгливый ужасъ гамбургскаго хорошо вымытаго жида передъ народными трибунами не въ книгахъ, а на самомъ дълъ. Онъ не могъ переварить, что рабочія сходки не представлялись въ чопорной обстановкъ кабинета и салона Варнгагена, «фарфороваго» Варнгагена фонъ Энзе, какъ онъ его самъ назвалъ.

Чистотой рукъ и отсутствіемъ табачнаго запаха, впрочемъ, и ограничивается чувство его собственнаго достоинства. За это винить его трудно. Чувство это не нѣмецкое, не еврейское и, по несчастію, тоже не русское.

Гейне кокетничаеть съ прусскимъ правительствомъ, заискиваеть въ немъ черезъ посла, черезъ Варнгагена, и ругаетъ его <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Не то же ли дѣлалъ и геній *на содержаніи* прусскаго короля? Его двуипостасность навлекла на него колкое слово. Послѣ 1848, король гановерскій, ультра-консерваторъ и феодалъ, пріѣхалъ въ Потсдамъ. На лѣстницѣ дворца его встрѣтили разные придворные и Гумбольтъ въ ливрейномъ фракѣ. Злой король остановился и, улыбаясь, сказалъ ему: "Immer derselbe, immer Republicaner und immer im Vorzimmer des Palastes».

Digitized by Google

Кокетничаетъ съ баварскимъ королемъ и осыпаетъ его сарказмами, больше чёмъ кокетничаетъ съ «высокой» германской діэтой и выкупаетъ свое дрянное поведеніе передъ ней ёдкими насмёшками.

Все это не объясняеть ли отчего учено-революціонная вспышка въ Германіи такъ быстро лопнула въ 1848 году? Она тоже принадлежала литературѣ и исчезла какъ ракета, пущенная въ Крольгарденѣ; она имѣла своихъ вождей-профессоровъ и своихъ генераловъ отъ филологіи, она имѣла свой народъ въ ботфортахъ и беретахъ, народъ студентовъ, измѣнившихъ революціонному дѣлу, какъ только оно перешло изъ метафизической отваги и литературной удали на площадь.

Кром'в н'есколько заб'жавшихъ или завлеченныхъ работниковъ, народъ не шелъ за этими бл'ёдными фюрерами, они ему такъ и остались посторонними.

--- Какъ вы можете выносить всё обиды Бисмарка, спросиль я, за годъ до войны, у одного лёваго депутата изъ Берлина, въ самое то время, когда графъ набивалъ себё руку для того, чтобъ повышибать зубы по крёпче Грабова и К<sup>0</sup>.

- Мы все сдѣлали, что могли innerhalb конституціи.

— Ну, такъ вы бы, по примъру правительства, попробовали ausserhalb.

--- То есть, что-же? сдёлать воззваніе къ народу, остановить илатежи налоговъ?.. Это мечта... ни одинъ человъкъ не двинулся бы за насъ, не поддержалъ бы насъ... и мы дали бы новое торжество Бисмарку, свидётельствуя сами нашу слабость.

-- Ну, такъ и я скажу, какъ вашъ президентъ при всякомъ заушении: «Воскликните троекратно Es lebe der Kœnig! и разойдитесь съ миромъ!»

٧.

## Съ того и этого свъта.

I.

#### Съ того.

...Villa Adolphina... Адольфина?.. что бишь такое?.. Villa Adolphina, grands et petits appartements, jardin, vue sur la mer...

Вхожу, все чисто, хорошо, деревья, цвёты, англійскія дёти на дворё, толстыя, мягкія, румяныя, которымъ оть души желаю никогда не встрёчаться съ антропофагами... Выходить старушка и, спросивъ о причинѣ прихода, начинаеть разговоръ съ того, что

Digitized by GOOSE

она не служанка, «а больше по дружбѣ», что m-me Adolphine поѣхала въ больницу или въ богадѣльню, въ которой она патронесса. Потомъ ведетъ меня показывать «необыкновенно удобную квартиру», которая первый разъ еще не занята во время сезона и которую сегодня утромъ приходили осматривать два американца и одна русская княгиня, въ силу чего служащая «больше по дружбѣ» старушка искренно совѣтовала мнѣ не терять времени. Поблагодаривъ ее за такое внезапное сочувствіе и предпочтеніе, я обратился къ ней съ вопросомъ:

- Sie sind eine Deutsche?

- Zu Diensten, und der gnädige Herr?

- Ein Russe.

— Das freut mich zu sehr. Jch wohnte so lange, so lange in Petersburg. Признаться сказать, такого города, кажется, нътъ и не будеть.

- Очень пріятно слышать. Вы давно оставили Петербургъ?

— Да, не вчера-таки, мы вотъ ужъ здъсь живемъ на худой конецъ лътъ двадцать. Я съ дътства была подругой съ m-me Adolphine и потомъ никогда не хотъла ее покинуть. Она мало хозяйствомъ занимается, все у нея идетъ такъ, некому присмотръть. Когда meine Gönnerin купила этотъ маленький парадизъ, она меня тотчасъ выписала изъ Брауншвейга...

- А гдѣ вы жили въ Петербургѣ? спросилъ я вдругъ.

— О, мы жили въ самой лучшей части города, гдъ lauter Herrschaften und Generäle живуть. Сколько разъ я видъла покойнаго государя, какъ онъ въ коляскъ и въ саняхъ на одной лошади проъзжалъ so ernst... можно сказать, настоящій потентатъ былъ.

- Вы жили на Невскомъ, на Морской?

— Да, т. е., не совсѣмъ на Нефскомъ, а тутъ возлѣ, у Полицей-брюкѣ.

Довольно... довольно, какъ не знать, думаю я, и прошу старушку, чтобъ она сказала, что я приду къ самой m-me Adolphine переговорить о квартирѣ.

Я никогда не могъ безъ особаго умиленія встрѣчаться съ развалинами давнишняго времени, съ полуразрушенными памятниками храма ли Весты, или другого бога, все равно... Старушка «по дружбѣ» пошла меня провожать черезъ садъ къ воротамъ.

— Вотъ нашъ сосёдъ, тоже долго жилъ въ Петербургѣ»... она указала мнѣ большой, кокетливо убранный домъ, на этотъ разъ съ англійской надписью: Large and small app. (furnished or unfurnished)... Вы, вѣрно, помните Флоріани? Coiffeur de la cour былъ возлѣ Милліонной; онъ имѣлъ одну непріятную исторію...

Digitized by GOOGIC

былъ преслъдованъ, чуть не попалъ въ Сибирь... знаете, за излишнее снисхожденіе, тогда были такія строгости.

Ну, думаю, она непремѣнно произведеть Флоріани въ мои «товарищи несчастья».

— Да, да, теперь я смутно вспоминаю эту исторію, въ ней были замѣшаны синодскій оберъ-прокуроръ и другіе богословы и гвардейцы...

— Вотъ онъ самъ.

... Высохщій, беззубый старичишка, въ маленькой содоменной шляпѣ, морской или дѣтской, съ голубой лентой около таліи, въ коротенькомъ, свѣтло-гороховомъ полупальто и въ полосатыхъ штанишкахъ... вышелъ за ворота. Онъ поднялъ скупо-сухіе, безжизненные глаза и, пожевывая тонкими губами, кивнулъ головой. старушкѣ «по дружбѣ».

— Хотите я его позову?

— Нѣтъ, покорно благодарю... я не по этой части—видите бороду не брею... Прощайте. Да скажите, пожалуйста, ошибся я или нѣтъ, у monsieur Floriani красная ленточка.

— Да, да, онъ очень много жертвовалъ!

- Прекрасное сердце.

Въ классическія времена писатели любили сводить на томъ свѣтѣ давно и недавно умершихъ за тѣмъ, чтобъ они покалякали о томъ и о семъ. Въ нашъ реальный вѣкъ все на землѣ и даже часть того свъта на этомъ свътк. Елисейскія поля растянулись въ Елисейскіе берега, Елисейскія взморья и разсыпались тамъ-сямъ по сѣрнымъ и теплымъ водамъ, у подножія горъ, на рамкахъ озеръ, они продаются акрами, обработываются подъ виноградъ... Часть умершаго въ треволненной жизни отправляетъ здѣсь первый курсъ переселенія душъ и гимназическій классъ Чистилища.

Всякій человікь, прожившій літь пятьдесять, схорониль цілый мірь, даже два; съ его исчезновеніемь онь свыкся и привыкь къ новымь декораціямь другого акта; вдругь имена и лица давно умершаго времени являются чаще и чаще на его дорогь, вызывая ряды тіней и картинь, гді-то хранившихся, на всякій случай, въ безконечныхъ катакомбахъ памяти, заставляя то улыбнуться, то вздохнуть, иной разъ чуть не расплакаться...

Желающимъ, какъ Фаустъ, повидаться «съ матерями» и даже «съ отцами», ненужно никакихъ Мефистофелей, достаточно взять билеть на желъзной дорогъ и бхать къ югу. Съ Канна и Грасса начиная, бродятъ грѣющіяся тъни давно утекшаго времени; прижатыя къ морю, онѣ, покойно сгорбившись, ждутъ Харона и свой чередъ.

На дорогъ этой Citta, не то чтобъ очень dolente, стоить при-

вратникомъ высокая, сгорбленная и величавая фигура лорда Брума. Послѣ долгой, честной и исполненной безплоднаго труда жизни, онъ всѣмъ существомъ и одной сѣдой бровью ниже другой выражаетъ часть Дантовской, надписи: «Voi ch'entrate, съ *мыслью домашними средствами поправить застарълое, историческое эло* lasciate ogni speranza». Старикъ Брумъ, лучшій изъ ветхихъ деньми защитникъ несчастной королевы Каролины, другъ Роберта Оуэна, современникъ Каннинга и Байрона, послѣдній, ненаписанный томъ Маколея, поставилъ свою виллу между Грассомъ и Канномъ и очень хорошо сдѣлалъ. Кого было бы, какъ не его, поставить примиряющей вывѣской въ преддверіи временнаго Чистилища, чтобъ не отстращать живыхъ?

За тёмъ мы en plein въ мірё умолкшихъ теноровъ, потрясавшихъ наши восемнадцатилётнія груди лётъ *тридцать* тому назадъ, ножекъ, отъ которыхъ таяло и замирало наше сердце вмёстё съ сердцемъ цёлаго партера, ножекъ, оканчивающихъ теперь свою карьеру въ стоптанныхъ, собственноручно вязанныхъ изъ шерсти туфляхъ, пошлепывающихъ за горничной изъ безцёльной ревности и по хозяйству изъ очень цёлесообразной скупости...

... И все-то это съ разными промежутками продолжается до самой Адріатики, до береговъ Комскаго озера и даже нѣкоторыхъ нѣмецкихъ водяныхъ пятенъ (Flecken). Здѣсь villa Taglioni, тамъ Palazzo Rubini, тутъ Campagne Fanny Elsner и другихъ лицъ... du prétérit défini et du plus que parfait.

Возлѣ актеровъ, сошедшихъ со сцены маленькаго театра, актеры самыхъ большихъ подмостковъ въ мірѣ, давно исключенные изъ афишъ и забытые, —они въ тиши доживають вѣкъ Цинцинатами и философами противъ воли. Рядомъ съ артистами, нъкогда отлично представлявшими царей, встръчаются цари, скверно разыгравшіе свою роль. Цари эти захватили съ собой, какъ индійскіе покойники, берущіе на тоть свъть своихъ женъ, друхъ-трехъ преданныхъ министровъ, которые такъ усердно помогли имъ пасть и сами свалились съ ними. Въ ихъ числъ есть вънденосцы, освистанные при дебютъ и все еще ожидающіе, что публика придеть къ больше справедливой оцѣнкѣ и опять позоветь ихъ. Есть и такie, которымъ impressario историческаго театра не позволилъ и дебютировать-мертворожденные, имъющіе вчера, но не имѣющіе сегодня; ихъ біографія оканчивается до ихъ появленія на свѣтъ; ацтеки давно ниспровергнутаго закона престолонаслёдія, они остаются шевелящимися памятниками угасшихъ династій.

Далёе идуть генералы, знаменитые побёдами, одержанными надъ ними, тонкіе дипломаты, погубившіе свои страны, игроки,

Digitized by Google

погубившие свое состояние и сморщенныя, съдыя старухи, погубившія во время оно сердца этихъ дипломатовъ и этихъ игроковъ. Государственные фоссили, все еще понюхивающіе табакъ. такъ, какъ его нюхали у Поццо ди Борго, лорда Абердина и князя Эстергази, вспоминають съ «ископаемыми» красавинами временъ m-me Recamier залу Ливенши, юность Лаблаша, дебюты Малибранъ и дивятся, что Патти смъеть послъ этого пъть... И въ то же время люди зеленаго сукна, прихрамывая и кряхтя, полурасшибленные параличомъ, полузатопленные водяной, толкують съ другими старушками о другихъ салонахъ и другихъ знамснитостяхъ, о смёлыхъ ставкахъ, о графинѣ Киселевой, о Гамбургской и Баденской рулеткъ, объ игръ покойнаго Сухованета. о тёхъ патріархальныхъ временахъ, когда владётельные принпы нъмецкихъ водъ были въ долѣ съ содержателями игръ и опасный. средневъковый грабежъ путешественниковъ перекладывали на ипрное поприще банка и rouge ou noir...

... И все это еще дышеть, еще движется, кто не на ногахъ, въ перамбулаторъ, въ коляскъ, укрытой мъхомъ, кто опираясь виъсто клюки на слугу, а иногда опираясь на клюку за неимънемъ слуги. «Списки иностранцевъ» похожи на старинные адресъкалендари, на клочъя изорванныхъ газетъ «временъ наваринскихъ и покоренія Алжира».

Воалѣ гаснущихъ звѣздъ трехъ первыхъ классовъ сохраняются другія кометы и свѣтила, занимавшія собою лѣтъ тридцать тому назадъ праздное и жадное любопытство, по особому кровавому сладострастью, съ которымъ люди слѣдять за процессами, ведущими отъ труповъ къ гильотинѣ и отъ кучей золота на каторгу. Въ ихъ числѣ разные освобожденные отъ суда за «неимѣніемъ доказательствъ», отравители, фальшивые монетчики, люди, кончившіе курсъ нравственнаго леченія гдѣ-нибудь въ центральной тюрьмѣ или колоніяхъ, «контюмасы» и проч.

Всего меньше встрёчаются въ этихъ теплыхъ чистилищахъ тени людей, всплывшихъ середь революціонныхъ бурь и неудавшихся народныхъ движеній. Мрачные и озлобленные горцы якосинскихъ вершинъ предпочитаютъ суровую бизу, угрюмые лакедемоняне, они скрываются за лондонскими туманами...

# II. **Съ этого.**

### I.

#### Живые цвъты-Послъдняя могиканка.

— Поѣдемте на bal de l'Opera, теперь самая пора, половина A. н. Герденъ, т. ш. 84

JOOGLE

Digitized by

второго,—сказалъ я, вставая изъ-за стола въ небольшомъ кабннетѣ Café Anglais, одному русскому художнику, всегда кашлявшему и никогда вполнѣ не протрезвлявшемуся. Мнѣ хотѣлось ва воздухъ, на шумъ и къ тому же я побаивался длиннаго tête à tête съ моимъ невскимъ Клодъ Лорреномъ.

— Поѣдемте, сказалъ онъ, и налилъ себѣ еще рюмку коньяку. Это было въ началѣ 1849 года, въ минуту ложнаго выздоро-

вленья между двухъ болъзней, когда еще хотълось, или казалось, что хотълось, иногда дурачества и веселья.

... Побродивши по оперной заль, мы остановились переть особенно красивой кадрилью напудренныхъ дебардеровъ съ намазанными мёломъ Пьерро. Всё четыре дёвушки очень молодыя, лёть 18-19, были милы и граціозны, плясали и тёшились оть всей души, незамътно переходя отъ кадрили въ канканъ. Не успѣли мы довольно налюбоваться, какъ вдругъ кадриль разстроился «по обстоятельствамъ, не завиствшимъ отъ танцовавшихъ», какъ выражались у насъ журналисты въ счастливыя времена цензуры. Одна изъ танцовщицъ, и, увы, самая красивая. такъ ловко, или такъ неловко, опустила плечо, что рубашка спустилась, открывая половину груди и часть спипы, немного больше того, какъ дѣлаютъ англичанки, особенно пожилыя, которытъ нечёмъ взять кромё плечей, на самыхъ чопорныхъ раутахъ и въ самыхъ видныхъ ложахъ Ковенгардена (вслъдствіе чего во второмъ ярусъ ръшительно нъть возможности съ достодолжныхъ ибломупріемъ слушать Casta diva или Sul salice).

Едва я успѣлъ сказать простуженному художнику: «давайте ка сюда Буонаротти, Тиціана, берите вашу кисть, а то она поправится», какъ огромная черная рука, не Буонаротти и не Тиціава, а gardien de Paris схватила ее за вороть, рванула вонъ плъ кадриля и потащила съ собой. Дѣвушка упиралась, не шла, какъ дѣлаютъ дѣти, когда ихъ собираются мыть въ холодной водt. но человѣческая справедливость и порядокъ взяли верхъ и быля удовлетворены. Другія танцовщицы и ихъ Пьерро переглянулись нашли свѣжаго дебардера и снова начали поднимать ноги выше головы и отпрядывать другъ отъ друга для того, чтобъ еще яростнѣе наступать, не обративъ почти никакого вниманія на полященіе Прозерпины.

— Пойдемте посмотръть, что полицейский сдълаеть съ ней сказаль я моему товарищу.—Я замътилъ дверь, въ которую онъ ее повелъ.

Мы спустились по боковой лѣстницѣ внизъ. Кто видѣлъ п помнитъ бронзовую собаку, внимательно и съ нѣкоторымъ волненіемъ смотрящую на черепаху, тотъ легко представитъ себъ сцену, которую мы нашли. Несчастная дѣвушка въ своемъ лег-

Digitized by Google

комъ костюмѣ сидѣла на каменной стуценькѣ и на сквозномъ вѣтру, заливаясь слезами; передъ ней сухопарый, высокій муниципалъ, съ хищнымъ и серьезно глупымъ видомъ, съ запятой изъ волосъ на подбородкѣ, съ полусѣдыми усами и во всей формѣ. Онъ съ достоинствомъ стоялъ, сложивъ руки, и пристально смотрѣлъ, чѣмъ кончится этотъ плачъ, приговаривая:

- 531 -

- Allons, allons!

Для довершенія удара, дѣвушка сквозь слезы и хныканье говорила:

- ... Et... et on dit... on dit que... que... nous sommes en République... et... on ne peut danser comme l'on veut!..

Все это было такъ смѣшно и такъ въ самомъ дѣлѣ жалко, что я рѣшился идти на выручку военноплѣнной и на спасеніе въ ея глазахъ чести республиканской формы правленія.

— Mon brave, сказалъ я съ разсчитанной учтивостью и вкрадчивостью полицейскому, что вы сдълаете съ mademoiselle?

-- Посажу au violon до завтрашняго дня, отвѣчалъ онъ сурово.

Стенанья увеличиваются.

— Научится, какъ рубашку скидывать, — прибавилъ блюститель порядка и общественной нравственности.

- Это было несчастье, Brigadier, вы бы ее простили.

— Нельзя. La consigne.

— Дѣло праздничное...

— Да вамъ что за забота; Etes-vous son réciproque?

— Первый разъ отроду вижу, parole d'honneur! имсни не знаю, спросите ее сами. Мы иностранцы и насъ удивило, что въ Парижѣ такъ строго поступають съ слабой дѣвушкой, avec un être frèle. У насъ думають, что здѣсь полиція такая добрая... И зачѣмъ позволяють вообще канканировать, а если позволяють, г. бригадиръ, тутъ иной разъ по неволѣ, или нога поднимется слишкомъ высоко, или вороть опустится слишкомъ низко.

— Это-то, пожалуй, и такъ, замѣтилъ пораженный моимъ краснорѣчіемъ муниципалъ, а главное задѣтый моимъ замѣчаніемъ, что иностранцы имѣютъ такое лестное мнѣніе о парижской полиціи.

--- Къ тому-же, сказалъ я, посмотрите, что вы дѣлаете. Вы ее простудите,---какъ же изъ душной залы полуголое дитя посадить на сквозной вѣтеръ.

— Она сама не идеть. Ну, да воть что: если вы дадите мнѣ честное слово, что она въ залу сегодня не взойдеть, я се отпущу.

--- Браво! впрочемъ, я меньше и не ожидалъ отъ г. бригадира; я васъ благодарю отъ всей души.

84\*

Digitized by Google

Пришлось пуститься въ переговоры съ освобожденной жертвой.

--- Извините, что, не имѣя удовольствія быть съ вами знакомымъ лично, вступился за васъ.

Она протянула мнъ горячую мокрую рученку и смотрѣла на меня еще больше мокрыми и горячими глазами.

— Вы слышали, въ чемъ дёло? Я не могу за васъ поручиться, если вы мнё не дадите слова, или, лучше, если вы не уёдете ссйчасъ. Въ сущности жертва не велика, я полагаю теперь часа три съ половиной.

— Я готова, я пойду за мантильей.

— Нётъ---сказалъ неумолимый блюститель порядка---отсюдани шагу.

— Гдѣ ваша мантилья и шляпка?

- Въ ложѣ-такой-то, Nº-въ такомъ-то ряду.

Артистъ бросился было, но остановился съ вопросомъ: «да какъ-же мнѣ отдадуть?»

--- Скажите только, что было, и то, что вы отъ Леонтины-маленькой... Вотъ и балъ!---прибавила она съ тъмъ видомъ, съ которымъ на кладбищъ говорятъ: «Спи спокойно».

— Хотите, чтобъ я привелъ фіакръ?

— Я не одна.

- Съ кѣмъ-же?

- Съ однимъ другомъ.

Артисть возвратился окончательно распростуженный съ шляпой, мантильей и какимъ-то молодымъ лавочникомъ или commisvoyageur.

— Очень обязанъ, сказалъ онъ мнѣ, потрогивая шляпу, потомъ ей:—всегда надѣлаешь исторій! Онъ почти также грубо схватилъ ее подъ руку, какъ полицейскій за вороть, и исчезъ въ большихъ сѣняхъ оперы... Бѣдная... достанется ей... и что за вкусъ... она... и онъ!

Даже досадно стало. Я предложилъ художнику выпить, — онъ не отказался.

Прошелъ мѣсяцъ. Мы сговорились человѣкъ пять: Вѣнскій агитаторъ Таузенау, генералъ Г., Миллеръ С. и еще одинъ господинъ ѣхать другой разъ на балъ. Ни Г., ни Миллеръ ни разу не были. Мы стояли въ кучкъ. Вдругъ какая-то маска продирается, продирается и прямо ко мнѣ, чуть не бросается на шею и говоритъ:

— Я васъ не усићла тогда поблагодарить...

— Ah, mademoiselle Léontine... очень, очень радъ, что васъ встрѣтилъ, я такъ и вижу передъ собой ваше заплаканное личико, ваши надутыя губки,--вы были ужасно милы; это не значитъ, что вы теперь не милы.

Digitized by Google

Плутовка, улыбаясь, смотрѣла на меня, зная, что это правда.

- Неужели вы не простудились тогда?

— Ни мало.

- Въ воспоминанье вашего плъна, вы должны были бы... если бы вы были очень, очень любезны...

— Ну что-же? Soyez bref.

— Должны бы отужинать съ намп.

-- Съ удовольствіемъ, та parole, но только не теперь.

— Гдѣ же я васъ сыщу?

--- Не безпокойтесь, я васъ сама сыщу, ровно въ четыре. Да вотъ что, я здѣсь не одна...

 Опять съ вашимъ другомъ, —и мурашки пробѣжали у меня по спинѣ.

Она расхохоталась.

--- Онъ не очень опасенъ --- и она подвела ко мнѣ дѣвочку лѣть семнадцати, свѣтло-бѣлокурую, съ голубыми глазами.

— Вотъ мой другъ.

Я пригласилъ и ее.

Въ четыре Леонтина подбъжала ко мнѣ, подала руку и мы отправились въ Café Riche. Какъ ни близко это отъ Оперы, но по дорогѣ Г. успѣлъ влюбиться въ Мадонну Андрея Del Sarto, то есть, въ блондинку. И за первымъ блюдомъ, послѣ длинныхъ и курьезныхъ фразъ о тинторетовской прелести ея волосъ и глазъ, Г., только что мы усѣлись за столъ, началъ проповѣдь о томъ, какъ съ лицомъ Мадонны и выраженіемъ чистаго ангела не эстетично танцовать канканъ.

- Armes, holdes Kind! добавилъ онъ, обращаясь ко всѣмъ.

— Зачѣмъ вашъ другъ, сказала мнѣ Леонтина на ухо, говорить такой скучный fatras?—да и зачѣмъ вообще онъ ѣздить на оперные балы,—ему бы ходить въ Мадлену.

Онъ нюмецъ, у нихъ ужъ такая болѣзнь, — шепнулъ я ей.
— Mais c'est qu'il est ennuyeux votre ami avec son mal de sermont. Mon petit saint finira-tu donc bientôt?

И въ ожиданіи конца проповѣди, усталая Леонтина бросилась на кушетку. Противъ нея было большое зеркало, она безпрестанно смотрѣлась и не выдержала, она указала мнѣ пальцемъ на себя въ зеркалѣ и сказала:

— А что, въ этой растрепавшейся прическѣ, въ этомъ смятомъ костюмѣ, въ этой позѣ я и въ самомъ дѣлѣ будто не дурна.

Сказавши это, она вдругъ опустила глаза и покраснъла, покраснъла откровенно, до ушей. Чтобъ скрыть, она запъла извъстную пъсню, которую Гейне изуродовалъ въ своемъ переводъ и которая страшна въ своей безыскусственной простотъ:

Digitized by Google

China S. di . es'

#### Et je mourrai dans mon hôtel, Ou à l'Hôtel-Dieu.

534

Странное существо, неуловимое, живое. «Лацерта» гётевскихъ элегій, дитя въ какомъ-то безсознательномъ чаду. Она дъйствительно, какъ ящерица, не могла ни одной минуты спокойно сидъть, да и молчать не могла. Когда нечего было сказать, она иъла, дълала гримасы передъ зеркаломъ, и все съ непринужденностью ребенка и съ граціей женщины. Ея frivolité была наивна. Случайно завертъвшись, она еще кружилась... неслась... того толчка, который бы остановилъ на краю или окончательно толкнулъ ее въ пропасть, еще не было. Она довольно сдълала дороги, но воротиться могла. Ее въ силахъ были спасти свътлый умъ и врожденная грація.

Этотъ типъ, этотъ кругъ, эта среда не существуютъ больше. Это la petite femme студента былыхъ временъ, гризетка, пере-**Бхавшая изъ латинска**го квартала по сю сторону Сены, равно не двлающая несчастнаго тротуара и не имѣющая прочнаго общественнаго положенія камеліи. Этоть типъ не существуеть, такъ, какъ не существуетъ конверсацій около камина, чтеній за круглымъ столомъ, болтанья за чаемъ. Другія формы, другіе звуки, другіе люди, другія слова... Туть своя скала, свое сгеcsendo. Шаловливый, нъсколько распущенный элементь тридцатыхъ годовъ-du leste, de l'espièglerie-перешелъ въ шикъ, въ немъ былъ каенскій перецъ, но еще оставалась кипучая, растрепанная грація, оставались остроты и умъ. Съ увеличеніемъ дълъ, коммерція отбросила все излишнее и всёмъ внутреннимъ пожертвовала выставкѣ, эталажу. Типъ Леонтины-разбитной царижской gamine, подвижной, умной, избалованной, искрящейся, вольной и въ случав надобности гордой-не требуется, и шикъ перешелъ въ собаку. Для бульварнаго Ловласа нужна женщинасобака и пуще всего собака, имѣющая своего ховяина. Оно экономнѣе и безкорыстнѣе, -- съ ней онъ можетъ охотиться на чужой счеть, уплачивая одни extra. «Parbleu, говорилъ мнѣ старикъ, котораго лучшіе годы совпадали съ началомъ царствованія Людовика Филиппа, je ne me retrouve plus-où est le fion, le chique, où est l'esprit?... Tout cela, monsieur... ne parle pas, monsieur,-c'est bon, c'est beau welbredet, mais... c'est de la charcuterie... c'est du Rubens».

Это мнѣ напоминаеть, какъ въ пятидесятыхъ годахъ добрый, милый Таляндье, съ досадой влюбленнаго на свою Францію, объяснялъ мнѣ съ музыкальной иллюстраціей ея паденіе. «Когда, говорилъ онъ, мы были велики, въ первые дни послѣ февральской революціи, гремѣла одна марсельеза—въ кафе, на улицахъ, въ процессіяхъ—все марсельеза. Во всякомъ театрѣ была своя марсельеза, гдѣ съ пушками, гдѣ съ Рашелью. Когда пошло плоше и тише... монотонные звуки Mourir pour la patrie замѣнили ее. Это еще ничего, мы падали глубже... Un sous-lieutenant accablé de besogne... drin, drin, din, din, din... эту дрянь пѣлъ весь городъ, столица міра, вся Франція. Это не конецъ, вслѣдъ за тѣмъ мы заиграли и запѣли Partant pour la Syrie—вверху и Qu'aime donc Margot... Margoë—внизу, т. е., безсмыслицу и непристойность. Дальше идти нельзя».

Можно! Таляндье не предвидѣлъ ни Je suis la femme à barbe, ни Сапера, — онъ еще остался въ шикъ и до собаки не доходилъ.

Недосужій, мясной разврать взяль верхь надь всёми фіоритурами. Тёло побёдило духь и, какь я сказаль еще десять лёть тому назадь, Марго, la fille de marbre, вытёснила Лизетту Беранже п всёхь Леонтинь въ мірё. У нихь была своя гуманность, своя поэзія, свои понятія чести. Онё любили шумь и зрёлища больше вина и ужина, и ужинь любили больше изъ за постановки, свёчей, конфеть, цвётовь. Безъ танца и бала, безъ хохота и болтовни онё не могли существовать. Въ самомъ пышномъ гаремё онѣ заглохли бы, завяли бы въ годъ. Ихъ высшая представительница была Дежазе—на большой сценё свёта и на маленькой théâtre des Varietés: живая пѣсня Беранже, притча Вольтера, молодая въ сорокъ лѣть, Дежазе, мѣнявшая поклонниковъ какъ почетный караулъ, капризно отвергавшая свертки золота и отдававшаяся встрѣчному, чтобъ выручить свою пріятельницу изъ объды.

Нынче все опрощено, сокращено, все ближе къ цюли, какъ говорили встарь помъщики, предпочитавшие водку вину. Женщина съ фіономъ интриговала, занимала; женщина съ шикомъ жалила, смъшила, —и объ, сверхъ денегъ, брали время. Собака сразу бросается на свою жертву, кусаетъ своей красотой и тащитъ за полу sans phrase. Тутъ нътъ предисловій, —тутъ въ началъ эшлогъ. Даже благодаря попечительному начальству и факультету, нътъ двухъ прежнихъ опасностей. Полиція и медицина сдълали большіе успъхи въ послёднее время.

... А что будеть послѣ собаки? Pieuvre Гюго рѣшительно не удалась, можеть оттого, что слишкомъ похожа на pleutre,—не остановиться же на собакѣ. Впрочемъ, оставимъ пророчества. Судьбы Провидѣнія неисповѣдимы.

Меня занимаеть другое.

Которое-то изъ двухъ будущихъ Касандриной пѣсни исполнилось надъ Леонтиной? Что, ея нѣкогда граціозная головка покоится ли на подушкѣ, общитой кружевами, въ своемъ отелѣ, или она склонилась на жесткій, больничный валекъ, для того, чтобъ

Digitized by Google

уснуть на вѣки, или проснуться на горе и бѣдность. А, можеть, не случилось ни того, ни другого и она хлопочеть, чтобъ дочь выдать замужъ, копитъ деньги, чтобъ купить подставного сыну... Вѣдь, она ужъ не молода теперь, и не бось давно перегнула за тридцать.

#### П.

#### Махровые цвъты.

Въ нашей Европю повторялось въ уменьшенномъ по количеству и въ увеличенномъ или искаженномъ по качеству видѣ все, что дѣлалось въ Европѣ европейской. У насъ были ультракатолики изъ православныхъ, либеральные буржуа изъ графовъ, императорскіе роялисты, канцелярскіе демократы и лейбъ-гвардіи преображенскіе или конногвардейскіе бонапартисты. Мудрено-ли, что и по дамской части не обошлось безъ своихъ chique и chien. Съ той разницей, что нашъ demi monde былъ одинъ съ четвертью.

Наши Травіаты и Камеліи большей частью титулярныя, т. е., почетныя, растуть совсімь на другой почвь и цвътуть въ другихъ сферахъ, что ихъ парижскіе первообразы. Ихъ надобно искать не внизу, не долу, а на вершинахъ. Онъ не поднимаются какъ туманъ, а опускаются какъ роса. Княгиня-Камелія и Травіата съ тамбовскимъ или воронежскимъ имѣніемъ—явленіе чисто русское и я не прочь его похвалить.

Что касается до нашей не-Европы, ея нравы много были спасены крёпостнымъ правомъ, на которое теперь такъ много клевещутъ. Любовь была печальна въ деревнѣ, она своего кровнаго называла «болѣзнымъ», словно чувствуя за собой, что она краденая у барина и онъ можетъ всегда хватиться своего добра и отобрать его. Деревня ставила на господскій дворъ дрова, сѣно, барановъ и своихъ дочерей по обязанности. Это былъ долгъ, служба, отъ которой отказываться нельзя было, не дѣлая преступленія противъ нравственности и не навлекая на себя розогъ помѣщика. Тутъ было не до шику, а иногда до топора, чаще до рѣки, въ которой гибла никѣмъ не замѣченная Палашка или Лушка.

Что сталось послѣ освобожденія, мы мало знаемъ, и потому больше держимся барынь. Онѣ дѣйствительно за границей мастерски усвоивають себѣ и съ чрезвычайной быстротой и ловкостью всѣ ухватки, весь habitus лоретокъ. Только при тщатель-

Digitized by Google

номъ разсматриваніи замѣчается, что чего-то не достаеть. А не достае́ть самой простой вещи—быть лореткой. Это все Петръ I, работающій молотомъ и долотомъ въ Саардамѣ, воображая, что дѣлаеть дѣло. Наши барыни изъ ума и праздности, отъ избытка и скуки шутятъ въ ремесло, такъ, какъ ихъ мужья играютъ въ гокарный станокъ.

Этоть характерь ненужности, махровости мёняеть дёло. Съ русской стороны чувствуется превосходная декорація, съ французской-правда и необходимость. Отсюда громадныя разницы. Гравіату tout de bon бываеть часто душевно жаль, «dame aux peres» почти никогда; надъ одной подчасъ хочется плакать, надъ ругой всегда смёяться. Имёя наслёдственныхъ двё, три тысячи ушъ, сперва вѣчно, нынѣ временно раззоряемыхъ крестьянъ. ногое можно-интриговать на игорныхъ водахъ, эксцентрически деваться, лежа сидёть въ коляскъ, свистать, шумъть, делать кандалы въ ресторанахъ, заставлять краснѣть мущинъ, мѣнять июбовниковъ, бадить съ ними на parties fines, на разныя «каллитеническія упражненія и конверсаціи», пить шампанское, курить званскія сигары и ставить пригоршни золота на «черное или грасное»... можно быть Мессалиной, —но, какъ мы сказали, лоеткой быть нельзя, несмотря на то, что лоретки не родятся, какъ поэты, а дёлаются. У каждой лоретки своя исторія, свое 10священие, втёсненное обстоятельствами. Обыкновенно бёдная цвушка идеть, не зная куда, и наталкивается на грубый обманъ, за грубую обиду. Отъ сломленной любви, отъ сломленнаго стыда 7 нея являются dépit, досада, своего рода жажда мести и съ тъмъ витстъ жажда опьяненья, шума, нарядовъ... кругомъ нужда... деньги юлько однимъ путемъ и можно достать, а потому,---vogue la galere. Обманутый ребенокъ безъ воспитанія вступаеть въ бой, по-Увды ее балують, завлекають (тёхъ, которыя не побёдили, мы не знаемъ, тъ пропадаютъ безъ въсти), у ней въ памяти свои Маренго и Арколи-привычка владычества и пышности входить въ кровь. Она же всему обязана одной себъ. Начавъ съ одного своего тёла, она тоже пріобрётаеть души и также разворяеть временно привязанныхъ къ ней богачей, какъ наша барыня своихъ нищихъ мужиковъ.

Но въ этомъ *также* и лежить вся непереходимая даль между лореткой по положенію и камеліей по дилетантизму. Та даль и га противоположность, которая такъ ярко выражается въ томъ, что лоретка, ужиная въ какомъ-нибудь душномъ кабинетъ Maison d'or, мечтаетъ о своемъ будущемъ салонъ, —а русская дама, сидя въ своемъ богатомъ салонъ, мечтаетъ о трактиръ.

Серьезная сторона вопроса состоить въ томъ, чтобъ опредѣлить, откуда у насъ взялась въ дамскомъ обществѣ эта потреб-

- Later Later

ность разгула и кутежа, потребность похвастаться своных освобожденіемъ, дерзко, капризно пренебречь общественнымъ мнѣніемъ и сбросить съ себя всѣ вуали и маски? И это въ то время, когда бабушки и матушки нашихъ львицъ, цѣломудренныя и патріархальныя, краснѣли до сорока лѣтъ отъ нескромнаго слова и довольствовались, тихо и скромно, тургеневскимъ нахлѣбникомъ, а за неимѣніемъ его—кучеромъ или буфетчикомъ.

538

Зам'ётьте, что аристократическій камелизмъ у насъ не цеть дальше начала сороковыхъ годовъ.

И все новое движеніе, вся возбужденность мысли, исканы, недовольства, тоски идеть оть того же времени.

Туть-то и раскрывается челов вческая и историческая сторон аристократическаго камелизма. Это своего рода полусознанны протесть противъ старинной, давящей какъ свинецъ, семьн, противъ безобразнаго разврата мужчинъ. У загнанной женщины. у женщины, брошенной дома, былъ досугъ читать, и когда она вчувствовала, что «Домострой» плохо идеть съ Ж. Зандъ, н когда она наслушалась восторженныхъ разсказовъ о Бланшахъ и Селестинахъ,-у нея терпънье лопнуло и она закусила удила. Ез протесть быль дикь, но, въдь, и положение было дико. Ея опозиція не была формулирована, а бродила въ крови, - она была обижена. Она чувствовала униженье, подавленность, но самобытной воли внъ кутежа и чада не понимала. Она протестовала поведеніемъ, ся возмущеніе было полно избалованности и дурныть привычекъ, каприза, распущенности, кокетства, иногда несправедливости; она разнуздывалась, не освобождаясь. Въ ней оставался внутренній страхъ и неувъренность, но ей хотълось дълать на зло и попробовать этой другой жизни. Противъ узкаго своволья притъснителей она ставила узкое своеволье лопнувшаго терпёнья, безъ твердой направляющей мысли, но съ заносчивой отроческой бравадой. Какъ ракета, она мерцала, искрилась и падала съ шумомъ и трескомъ, но очень не глубоко. Вотъ вакъ исторія нашихъ Камелій съ гербомъ, нашихъ Травіатъ съ жи чугомъ.

Конечно, и туть можно вспомнить желчеваго Ростопчина, П. ворившаго на смертномъ одръ о 14 декабря: «У насъ все ва изнанку, во Франціи la roture хотъла подняться до дворянства, ну, оно и понятно; у насъ дворяне хотятъ сдълаться чернью, вучепуха»!

Но намъ именно этотъ характеръ вовсе не кажется чепую. Онъ идетъ очень послъдовательно изъ двухъ началъ: изъ чуъ дости образованія, которое вовсе для насъ не обязательно, и на основного тона другого общественнаго порядка, къ которому и сознательно или безсознательно стремимся.

Впрочемъ, это принадлежитъ къ нашему катехизису, — и я боюсь увлечься въ повторенія.

Травіаты наши въ исторіи нашего развитія не пропадуть; онѣ имѣють евой смыслъ и значеніе и представляють удалую и разгульную шеренгу авангардныхъ охотниковъ и пѣсельниковъ, которые, съ присвистомъ и бубнами, куражась и подплясывая, идутъ въ первый огонь, покрывая собой болѣе серьезную фалангу, у которой нѣтъ недостатка ни въ мысли, ни въ отвагѣ, ни въ оружіи съ «иголкой».

#### Ш.

#### Цвѣты Минервы.

Эта фаланга—сама революція, суровая въ семнадцать лѣть... Огонь глазъ смягченъ очками, чтобъ дать волю одному свѣту ума... Sans crinolines идущія на замѣну Sans culot'амъ.

Дёвушка-студенть, барышня-буршь ничего не имёють общаго сь барынями-Травіатами. Вакханки посёдёли, оплёшивёли, состарёлись и отступили, а студенты заняли ихъ мёсто, еще не вступивши въ совершеннолётіе. Камеліи и Травіаты салоновъ принадлежали николаевскому времени, такъ, какъ выставочные генералы того же времени, щеголи-шагисты, побёдители своихъ собственныхъ солдатъ, знавшіе всю туалетную часть военнаго дёла, все кокетство вахтпарадовъ, и не замаравшіе мундира непріятельской кровью. Публичныхъ генераловъ, рысисто «дёлавшихъ тротуаръ» на Невскомъ, разомъ прихлопнула Крымская война. А «блескъ упоительный бала», будуарная любовь и шумныя оргіи генеральшъ круто смёнились академической аудиторіей, анатомической залой, въ которой подстриженный студентъ въ очкахъ изучалъ тайны природы.

Туть надобно забыть всё камелія и магноліи, забыть, что существують два пола. Передъ истиной науки, im Reiche der Wahrheit различія половъ стираются.

Камеліи наши-жиронда, оттого онѣ такъ и смахивають на Фобласа.

Студенты-барышни-якобинцы, Сенъ-Жюсть въ амазонкѣ, все рѣзко, чисто, безпощадно.

У Камелій маска loup изъ теплой Венеціи.

У студентовъ маска же, но маска изъ невскаго льда. Первая можетъ прилипнуть, вторая непремённо растаетъ... но это впереди.

Туть настоящій, сознательный протесть, протесть и переломъ



Се n'est pas une émeute, c'est une rèvolution. Разгулъ, роскощь, глуиленье, наряды отодвинуты. Любовь, страсть на третьемъ-четвертомъ иланѣ. Афродита съ своимъ голымъ оруженосцемъ надулать и ушла; на ея мѣсто Паллада съ коньемъ и совой. Камеліи шли отъ неопредѣленнаго волненія, отъ негодованія, отъ несытаго и томнаго желанія... и доходили до пресыщенія. Здѣсь идуть отъ идеи, въ которую вѣрятъ, отъ объявленія «правъ женщины», и исполняютъ обязанности, налагаемыя вѣрой. Однѣ отдаются по принципу, другія невѣрны по долгу. Иногда студенты уходять слишкомъ далеко, но все же остаются дѣтьми — непокорнымя, заносчивыми, но дѣтьми. Серьезность ихъ радикализма показываеть, что дѣло въ головѣ, въ теоріи, а не въ сердцѣ.

Онѣ страстны въ общемъ и въ частную встрѣчу вносять не больше «патоса» (какъ говаривали встарь), какъ всякія Леонтины. Можетъ меньше. Леонтины играютъ, играютъ огнемъ д, очень часто вспыхнувъ съ ногъ до головы, спасаются отъ пожара въ Сенѣ; утянутыя жизнью, прежде всякихъ разсужденій, имъ иной разъ трудно побѣдить свое сердце. Наши бурши начинають съ анализа, съ разбора; съ ними тоже многое можетъ случиться, но сюрпризовъ не будетъ, и паденій не будетъ; онѣ падаютъ съ теоретическимъ парашютомъ. Онѣ бросаются въ потокъ съ руководствомъ о плаваніи и намѣренно плывутъ противъ теченія.

Долго ли проплывуть онѣ à livre ouvert, я не знаю, но мѣсто въ исторіи займуть по всей справедливости.

Самые недогадливъйшие въ міръ люди догадались объ этомъ.

Старички наши, сенаторы и министры, отцы и дѣдушки отечества съ улыбкой снисхожденья и даже поощренья смотрѣли на столбовыхъ камелій (если только онѣ не были супругами ить сыновей)... но *студенты* имъ не понравились... ничего не похожи на «милыхъ шалуній», съ которыми они иногда любили языкомъ отогрѣть старое сердце.

Давно гнѣвались старички на суровыхъ нигилистокъ и искал случая ихъ подвести подъ сюркупъ.

Дѣло не шуточное, принялись дружно. Совѣть, сенать, синодъ, министры, архіереи, военноначальники, градоначальники и другія полиціи совѣщались, думали, толковали и рѣшили, во пёрвыхъ, изгнать студентовъ женскаго пола изъ университетовъ.

Затёмъ совётъ, синодъ, сенатъ приказали въ 24 часа отрестить стриженные волосы, отобрать очки и обязать подпиской имёть здоровые глаза и носить кринолины. Несмотря на го, что въ Кормчей книгѣ ничего не сказано о «обручеюбіи» и «подолоразверстіи», а волосы плести просто въ ней запрещено, черное духовенство согласилось.

Digitized by GOOSIC

Чрезвычайныя мѣры эти принесли огромную пользу, и это я: говорю безъ малѣйшей ироніи. Кому?

Нашимъ нигилисткамъ.

Имъ недоставало одного: сбросить мундиръ, формализмъ и развиваться съ той широкой свободой, на которую онъ имъютъ большія права. Самому ужасно трудно, привыкнувъ къ формъ, ее отбросить. Платье прирастаетъ.

Студенты наши и бурши долго не отдёлались бы отъ очковъи прочихъ кокардъ. Ихч. раздёли на казенный счеть, прибавляя къ этой услугё ореолъ туалетнаго мученичества.

Затёмъ ихъ дёло плыть au large.

Р. S. Однѣ уже возвращаются съ блестящимъ дипломомъдоктора медицины, и слава имъ!

Digitized by Google

Ницца, лётомъ 1867.

# Venezia la bella.

(Февраль, 1867).

Великолѣпнѣе нелѣпости, какъ Венеція, нѣтъ. Построить городъ тамъ, гдѣ городъ построить нельзя, само по себѣ безуміз но построить такъ одинъ изъ изящнѣйшихъ, грандіознѣйшихъ городовъ—геніальное безуміе. Вода, море, ихъ блескъ и мерцаны обязываютъ къ особой пышности. Моллюски отдѣлываютъ перламутромъ и жемчугомъ свои каюты.

Одинъ поверхностный взглядъ на Венецію показываеть, что это городъ крѣпкій волей, сильный умомъ, республиканскій, торговый, олигархическій, что это—узелъ, которымъ привязано чтото за водами,—торговый складъ подъ военнымъ флагомъ; городъ шумнаго вѣча и беззвучный городъ тайныхъ совѣщаній и мѣръ на его площади толчется съ утра до ночи все населеніе, и, молча текутъ изъ него рѣки улицъ въ море. Пока толпа шумитъ и крвчитъ на площади св. Марка, никѣмъ не замѣченная лодка скользитъ и пропадаетъ; кто знаетъ, что подъ ея чернымъ пологоль. Какъ тутъ было не топить людей возлѣ любовныхъ свиданій?

Люди, чувствовавшіе себя дома въ Palazzo ducale, должны были имѣть своеобразный закалъ. Они не останавливались на передъ чѣмъ. Земли нѣть, деревьевъ нѣтъ, что за бѣда! давале еще больше рѣзныхъ каменьевъ, больше орнаментовъ, золота, изаики, ваянья, картинъ, фресокъ. Туть остался пустой утолъ —худого бога морей съ длинной, мокрой бородой въ уголъ! Туть порожній уступъ—еще льва съ крыльями и съ Евангеліемъ св. Марка! Тамъ голо, пусто—коверъ изъ мрамора и мозаики тула! Кружева изъ порфира туда! Побѣда ли надъ турками или Генуей, пана ли ищетъ дружбы города,—еще мрамору, цѣлую стѣну покрыть изсѣченной занавѣсью и, главиое, еще картинъ. Павелъ Веронезе, Тинторетто, Тиціанъ—за кисть, на помость: каждыё шагъ торжественнаго шествія морской красавицы долженъ быть записанъ потомству кистью и рѣзцомъ.

И такъ былъ живучъ духъ, обитавшій эти камни, что мало было новыхъ путей и новыхъ приморскихъ городовъ, Колумба в Васко-де-Гама, чтобъ сокрушить его. Для его гибели нужно было, чтобъ на развалинахъ французскаго трона явилась «единая в

Digitized by GOOO

нераздѣльная» республика и на развалинахъ этой республики явился бы солдать, бросившій въ льва, по корсикански, стилеть, отравленный Австріей. Но Венеція переработала ядъ и снова оказывается живою черезъ полстолѣтіе.

Да живою-ли? Трудно сказать, что уцёлёло, кромё великой раковины, и есть ли новая будущность Венеціц... Да и въ чемъ будущность Италіи вообще? Для Венеціи, можетъ, она въ Константинополё, въ томъ вырёзывающемся смутными очерками изъ-за восточнаго тумана свободномъ союзничествё воскресающихъ славяно-эллинскихъ народностей.

А для Италіи?.. Объ этомъ послё. Теперь въ Венеціи карнавалъ, первый карнавалъ на волё, послё семидесятилётняго плёненія. Площадь превратилась въ залу парижской оперы. Старый св. Маркъ весело участвуеть въ праздникѣ съ своей иконописью и позолотой, съ патріотическими знаменами и своими языческими лошадьми. Одни голуби, являющіеся всякій день въ два часа на площадь закусить, сконфужены и перелетаютъ съ карниза на карнизъ, чтобъ убѣдиться, точно ли ихъ столовая въ такомъ безпорядкѣ.

Толпа все растеть, le peuple s'amuse, дурачится оть души, изъ всёхъ силь, съ большимъ комическимъ талантомъ въ декламаціи и словахъ, въ выговорѣ и жестахъ, но безъ кантаридности парижскихъ Пьерро, безъ вульгарной шутки нѣмца, безъ нашей родной грязи. Отсутствіе всего неприличнаго удивляетъ, хотя смыслъ его ясенъ. Это—шалость, отдыхъ, забава цѣлаго народа, а не вахтпарадъ публичныхъ домовъ, ихъ сукурсалей, жительницамъ которыхъ, снимая многое другое, прибавляютъ маску, въ родѣ бисмарковой иголки, чтобъ усилить и сдѣлать неотразимѣе выстрѣлы. Здѣсь онѣ были бы неумѣстны; здѣсь тѣшится народъ, здѣсь тѣшится сестра, жена, дочь, и горе тому, кто оскорбитъ маску. Маска на время карнавала становится для женщины то, чѣмъ былъ Станиславъ въ петлицѣ для станціоннаго смотрителя <sup>1</sup>).

Сначала карнавалъ оставлялъ меня въ покоѣ, но онъ все росъ и, при своей стихійной силѣ, долженъ былъ утянуть всякаго.

Мало ли какой вздоръ можетъ случиться, когда пляска св. Витта овладбваетъ пѣлымъ населеніемъ въ шутовскихъ костюмахъ. Въ большой залѣ ресторана сидятъ сотни, можетъ больше,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Годъ спустя я видѣлъ карнавалъ въ Ниццѣ. Какая страшная разница, не говоря о солдатахъ въ полномъ боевомъ вооруженіи, ни жандармахъ, ни комиссарахъ полиціи съ шарфами... сама масса народа, не туристовъ, дивила меня. Пьяныя маски ругались и дрались съ людьми, стоявшими въ воротахъ, сильные тумаки сшибали въ грязь бѣлыхъ Пьерро.

лилово-бълыхъ масокъ; онъ провхали по площади на раззолоченомъ кораблѣ, который тащили быки (все сухопутное и четвероногое въ Венеціи рѣдкость и роскошь), теперь онѣ пьють и ѣдятъ. Одинъ изъ гостей предлагаетъ курьезность и берется ее достать, курьезность эта-я.

Господинъ, едва знакомый со мной, бѣжитъ ко мнѣ въ Albergo Danieri, умоляетъ, проситъ явиться съ нимъ на минуту къ маскамъ. Глупо идти, глупо ломаться, я иду. Меня встрѣчаютъ evviva и полные бокалы. Я раскланиваюсь, говорю вздоръ, evviva сильнѣе: одни кричатъ evviva l'amico di Garibaldi, другіеpoeta russo! Боясь, что лилово-бѣлые будутъ питъ за меня, какъ за pittore Slavo, scultore е maestro, я ретируюсь на Piazza St. Marco.

На площади ствна людей; я прислонился къ пилястрѣ, гордый титуломъ поэта; возлѣ меня стоялъ мой проводникъ, исполнившій mandat d'amener лилово-бѣлыхъ. «Боже мой, какъ она хороша!» сорвалось у меня съ языка, когда очень молодая дама пробивалась сквозь толпу. Мой провожатый, не говоря худого слова, схватилъ меня и разомъ поставилъ передъ ней. «Это тоть русскій», началъ мой польскій графъ. «Хотите вы мнѣ дать руку послѣ этого слова?» перебилъ я его. Она, улыбаясь, протянула руку и сказала по-русски, что давно хотѣла меня видѣть, п такъ симпатически взглянула на меня, что я еще разъ пожаль ея руку и проводилъ глазами, пока было видно.

Цвётокъ, сорванный ураганомъ, смытый кровью съ своихъ литовскихъ полей, думалъ я, глядя ей вслёдъ, не своимъ тецерь свётить твоя красота.

Я сошелъ съ площади и повхалъ встрвчать Гарибальди. На водѣ все было тихо... нестройно доносился шумъ карнавала Строгія, насупившіяся массы домовъ тѣснятся все ближе и ближ къ лодкѣ, глядятъ на нее фонарями, у подъѣзда всплескиваетъ правило, блеснетъ стальной крючекъ, прокричитъ лодочникъ аргі—sia stale... и опять тихо вода утягиваетъ въ переулокъ. в вдругъ домы опять раздвигаются; мы въ Gran Canal'ѣ... Fejovia Signoie, говоритъ гондольеръ, картавя, какъ картавитъ весь городъ. Гарибальди остался въ Болоньи и не пріѣзжалъ. Машина. ѣхавшая во Флоренцію, стонала въ ожиданіи свистка. Уѣхать бн и мнѣ, завтра маски надоѣдятъ, завтра не увижу я славянской красавицы...

... Городъ принялъ Гарибальди блестящимъ образомъ. Grad Canal представлялъ почти сплошной мостъ; для того, чтобъ попасть въ нашу лодку, уъзжая, намъ надобно было перейти черезъ десятки другихъ. Правительство и его кліенты сдълали все возможное, чтобъ показать, что дуются на Гарибальди. Если

Digitized by Goog

принцу Амедею были приказаны его отцомъ всё мелкія неделикатности, вся подленькая пикировка, то отчего же у этого мальчика-итальянца не заговорило сердце, отчего онъ не примирилъ на минуту городъ съ королемъ и королевскаго сына съ совёстью? Вѣдь, Гарибальди имъ подарилъ двё короны двухъ Сицилій!

Я нашелъ Гарибальди и не состаръвшимся, и не больнымъ. послѣ лондонскаго свиданія въ 1864. Но онъ былъ невеселъ, озабоченъ и не разговорчивъ съ венеціанцами, представлявшимися ему на другой день. Его настоящий хоръ-народныя массы; онъ ожилъ въ Кіоджін, гдъ его ждали лодочники и рыбаки; итшаясь въ толпу, онъ говорилъ этимъ простымъ бъднякамъ: «Какъ мнъ съ вами хорошо и дома, какъ я чувствую, что родился отъ работниковъ и былъ работникомъ; несчастья нашей родины оторвали меня отъ мирныхъ занятій. Я также выросъ на берегу иоря и знаю каждую работу вашу...» Стонъ восторга покрылъ лова бывшаго лодочника, народъ ринулся къ нему... «Дай имя исему новорожденному», кричала женщина; «благослови моего, и исегс», кричали другія. Храбрый генераль Ламариора и неутъшный вдовецъ Риказоли, со всёми вашими Шіаолами, Депретиами, вы ужъ отложите попечение разрушить эту связь, она затянута мужицкой, работничьей рукой и такой веревкой, которую вамъ не перетереть со всѣми тосканскими и сардинскими попастерьями, со всёми вашими грошевыми Макіавелли.

Теперь воротимтесь къ вопросу: что ждеть Италію впереди, какую будущность имъетъ она, обновленная, объединенная, независимая? Ту ли, которую проповъдывалъ Мациини, ту ли, къ которой ведетъ Гарибальди... ну, хоть ту ли, которую осуществиялъ Кавуръ?

Вопросъ этотъ отбрасываетъ насъ разомъ въ страшную даль, во всѣ тяжкія—самыхъ скорбныхъ и самыхъ спорныхъ предмеговъ. Онъ прямо касается тѣхъ внутреннихъ убѣжденій, которыя легли въ основу нашей жизни и той борьбы, которая такъ часто раздвояетъ насъ съ друзьями, а иной разъ ставитъ на одну сторону съ противниками.

Я сомнѣваюсь въ будущности латинскихъ народовъ, сомнѣваюсь въ ихъ будущей плодотворности, имъ нравится процессъ переворотовъ, но тягостенъ добытый прогрессъ. Они любятъ рваться къ нему, не достигая.

Идеалъ итальянскаго освобожденія—бъденъ; въ немъ опущенъ, съ одной стороны, существенный, животворный элементъ, и какъ ва зло, съ другой, оставленъ элементъ старый, тлетворный, умирающій и мертвящій. Итальянская революція была до сихъ поръ боемъ за независимость.

Конечно, если земной шаръ не дасть трещины, или комета

А. И. Герцень, т. Ш.

35



не пройдеть слишкомь близко и не накалить нашей атмосферы, Италія и въ будущемъ будетъ Италіей, страной синяго неба и синяго моря, изящныхъ очертаній, прекрасной, симпатической породы людей, людей музыкальныхъ, художниковъ отъ природы. Конечно, и то, что весь этотъ военный и штатскій гетие те́паge и слава и позоръ, и падшія границы и возникающія камеры, все это отразится въ ея жизни,—она изъ клерикально-деспотической сдѣлается (и дѣлается) буржуазно-парламентской, изъ дешевой—дорогой, изъ неудобной—удобной и пр., и пр. Но этого мало и съ этимъ еще далеко не уйдешь. Не дуренъ и другой берегъ, который омываетъ то же синее море, не дурна и та доблестная и угрюмая порода людей, которая живетъ за Пиренеями; внѣшняго врага у нея нѣтъ, камера есть, наружное единство есть… ну, что же при всемъ этомъ Испанія?

Народы живучи, вѣка могуть они лежать подъ паромъ в снова, при благопріятныхъ обстоятельствахъ, оказываются исполненными силъ и соковъ. Но тѣми ли они возстаютъ, какъ были?

Сколько вѣковъ, я чуть не сказалъ тысячелѣтій, греческій народъ былъ стертъ съ лица земли, какъ государство, и все же онъ остался живъ и въ ту самую минуту, когда вся Европа угорала въ чаду реставрацій, Греція проснулась и встревожила весь міръ. Но греки Каподистріи были ли похожи на грековъ Перикла или на грековъ Византіи? Осталось одно имя и натянутое воспоминаніе. Обновиться можетъ и Италія, но тогда ей придется начать другую исторію. Ея освобожденіе только право на существованіе.

Примъръ Греціи очень идетъ; онъ такъ далекъ отъ насъ, что меньше возбуждаеть страстей. Греція Аеинская, Македонская, лишенная независимости Римомъ, является снова государственносамобытной въ Византійскій періодъ. Что же она дёлаеть въ немъ? Ничего или, хуже, богословскую контроверзу, серальные перевороты par anticipation. Турки помогають застрялой природѣ и придають блескъ зарева ся насильственной смерти. Древняя Греція изжила свою жизнь, когда римское владычество накрыло ее и спасло, какъ лава и пепелъ спасли Помпею и Геркуланумъ. Византійскій періодъ поднялъ гробовую крышу и мертвый остался мертвымъ, имъ завладѣли попы и монахи, имъ распоряжались евнухи, совершенно на мъстъ, какъ представители безплодности. Кто не знаеть разсказовь о томъ, какъ крестоносцы были въ Византіи: въ образованіи, въ утонченности нравовъ не было сравненія, но эти дикіе латники, грубые буяны, были полны силы, отваги, стремленій, они шли впередъ, съ ними былъ Богъ исторіи. Ему люди не по хорошу милы, а по коренастой силѣ и по своевременности ихъ à propos. Оттого-то читая скуч-

Digitized by GOC

ныя лётописи, мы радуемся, когда съ съверныхъ снътовъ скатываются варяги, плывутъ на какихъ-то скорлупахъ славяне, и клеймятъ своими щитами гордыя стъны Византіи. Я ученикомъ не могъ нарадоваться на дикаря, въ рубахъ, одиноко гребущаго свою комягу, отправляясь съ золотой серьгой въ ушахъ на свиданье съ изнъженнымъ, пышнымъ, книжнымъ императоромъ Цимисхіемъ.

Подумайте объ Византія; пока наши славянофилы не пустили еще въ свътъ новой иконописной хроники и правительство не утвердило ее, она многое объяснитъ изъ того, что такъ тяжело сказать.

Византія могла жить, но джлать ей было нечего; а исторію вообще только народы и занимають, пока они на сценѣ, т. е., пока они что-нибудь дѣлають.

... Помнится, я упоминалъ объ отвётё Томаса Карлейля мнё, когда я ему говорилъ о строгостяхъ парижской цензуры: «Да что вы такъ на нее сердитесь», замётилъ онъ, «заставляя французовъ молчать, Наполеонъ сдёлалъ имъ величайшее одолженіе, имъ нечего сказать, а говорить хочется... Наполеонъ далъ имъ внёшнее оправданіе...» Я не говорю, насколько я согласенъ съ Карлейлемъ или нётъ, но спрашиваю себя: будетъ ли что Италіи сказать и сдёлать на другой день послё занятія Рима? И иной разъ, не пріискавъ отвёта, я начинаю желать, чтобъ Римъ остался еще надолго оживляющимъ desideratum'омъ.

До Рима все пойдеть не дурно, хватить и энергіи, и силы, лишь бы хватило денегь... До Рима Италія многое вынесеть: и налоги, и піемонтское мъстничество, и грабящую администрацію, и сварливую и докучную бюрократію; въ ожиданіи Рима все кажется неважнымъ; для того, чтобы имъть его, можно стъсниться, надобно стоять дружно. Римъ—черта границы, знамя, онъ передъ глазами, онъ мъшаетъ спать, мъшаетъ торговать, онъ поддерживаетъ лихорадку. Въ Римъ все перемънится, все оборвется... тамъ кажется заключеніе, вънецъ; совсъмъ нъть, тамъ начало.

Народы, искупающіе свою независимость, никогда не знають, и это превосходно, что независимость сама по себѣ ничего не даеть, кромѣ правъ совершеннолѣтія, кромѣ мѣста между пэрами, кромѣ признанія гражданской способности совершать акты, и только.

Какой-же актъ возвѣстится намъ съ высоты Капитолія п Квиринала, что провозгласится міру на Римскомъ Форумѣ, или на томъ балконѣ, съ котораго папа вѣка благословлялъ «вселенную и городъ»?

Провозгласить «независимость» sans phrase-мало. А другого ничего нътъ... И мнъ подъ часъ кажется, что въ тотъ день, когда



- 547 -

Гарибальди бросить свой ненужный больше мечъ и надёнеть тогу virilis на плечи Италіи, сму останется всенародно обняться на берегахъ Тибра съ своимъ maestro Маццини и сказать съ нимъ вмёстё: «Нынё отпущаещи!»

Я это говорю за нихъ, а не противъ нихъ.

Будущность ихъ обезпечена, ихъ два имени стануть высоко и свѣтло во всей Италіи отъ Фіуме до Мессины и будуть подыматься выше и выше во всей печальной Европѣ, по мѣрѣ историческаго пониженія и измельчанія ея людей.

Но врядъ пойдетъ ли Италія по программѣ великаго карбонаро и великаго воина; ихъ религія совершила чудеса, она разбудила мысль, она подняла мечъ, это труба, разбудившая сиящихъ, внамя, съ которымъ Италія завоевала себя... Половина идеала Маццини исполнилась и именно потому, что другая часть далеко перехватывала черезъ возможное. Что Маццини теперь ужъ сталъ слабъе, въ этомъ его успѣхъ и величіе; онъ сталъ *бюднюе* той частію своего идеала, которая перешла въ дѣйствительность, это слабость послѣ родовъ. Въ виду берега, Колумбу стоило плыть, и нечего было употреблять всѣ силы своего неукротимаго духа. Мы въ нашемъ кругу испытали подобное... Гдѣ сила, которую придавала нашему слову борьба противъ крѣпостного права, противъ отсутствія всякаго суда, всякой гласности?

Римъ—Америка Маццини... Дальнъйшихъ зародышей viables въ его программъ нътъ, она была разсчитана на борьбу за единство и Римъ.

- «А демократическая республика?»

Это та великая награда за гробомъ, которой напутствовались люди на дѣянія и подвиги и въ которую горячо и искренно вѣрили и проповѣдники, и мученики...

Къ ней идетъ и теперь часть твердыхъ стариковъ, закаленныхъ сподвижниковъ Маццини, непреклонныхъ, не сдающихся, неподкупныхъ, неутомимыхъ каменщиковъ, которые вывели фундаменты новой Италіи и, когда недоставало цемента, давали на него свою кровь. Но много ли ихъ? И кто пойдетъ за ними?

Пока тройное ярмо нѣмца, бурбона и папы давило шею Италіи, эти энергическіе монахи-воины ордена Маццини находили вездѣ сочувствіе. Принчипессы и студенты, ювелиры и доктора, актеры и попы, художники и адвокаты, все образованное въ мѣщанствѣ, все поднявшее голову между работниками, офицеры и солдаты, все тайно, явно было съ ними, работало для нихъ. Республики хотѣли немногіе, независимости и единства—всѣ. Независимости они добились, единство на французскій манеръ имъ опротивѣло, республики они не хотятъ. Современный порядокъ дѣлъ во многомъ итальянцамъ по плечу, имъ туда же хочется представ-

лять «сильную и величественную» фигуру въ сонит европейскихъ государствъ и, найдя эту bella e grande figura въ Викторт Эмануилт, они держатся за него <sup>1</sup>).

Представительная система въ ея континентальномъ развитіи дъйствительно всего лучше идеть, когда нъть ничего яснаго въ головъ, или ничего возможнаго на дълъ. Это великое покамюсть, которое перетираеть углы и крайности объихъ сторонъ въ муку и выигрываеть время. Этимъ жерновомъ часть Европы прошла, другая пройдетъ. Чего Египетъ? и тотъ въъхалъ на верблюдахъ въ представительную мельницу, подгоняемый арапникомъ.

Я не виню ни большинство, плохо приготовленное, усталое, трусоватое, еще больше не виню массы, такъ долго оставленныя на воспитаніи клерикаловъ, я не виню даже правительство: да и какъ же его винить за ограниченность, за неумѣнье, за недостатокъ порыва, поэзіи, такта. Оно родилось въ Кариньянскомъ дворцѣ, среди ржавыхъ готическихъ мечей, пудренныхъ старинныхъ париковъ и накрахмаленнаго этикета маленькихъ дворовъ съ огромными притязаніями.

Любви оно не вселило къ себѣ, совсѣмъ напротивъ, но отъ этого оно не слабже стало. Я былъ удивленъ въ 1863 общей нелюбовью въ Неаполѣ къ правительству. Въ 1867 въ Венеція я видѣлъ безъ малѣйшаго удивленія, что, черезъ три мѣсяца послѣ освобожденія, его терпѣть не могли. Но при этомъ я еще яснѣе увидѣлъ, что бояться ему нечего, если оно само не надѣлаетъ ряда колоссальныхъ глупостей, хотя и онѣ ему сходятъ съ рукъ необыкновенно легко.

Примёръ того и другого передъ глазами, я его приведу въ нёсколькихъ строкахъ.

Къ разнымъ каламбурамъ, которыми правительства иногда удостоиваютъ отводить народамъ глаза, въ родѣ: «Prisonniers de la раіх» Людовика Филиппа, «Имперія—миръ» Людовика Наполеона, Риказоли прибавилъ свой, и законъ, которымъ закрюплялъ большую часть достоянія духовенству, назвалъ закономъ «о свободю (или независимости) церкви въ свободномъ государствю». Всѣ недоросли либерализма, всѣ люди, не идущіе дальше заглавія,



<sup>1)</sup> Одинъ милёйшій венгерецъ, графъ С. Т., служившій потомъ въ Италія кавалерійскимъ полковникомъ, смёясь какъ-то надъ мишурной роскошью флорентійскихъ щеголей, сказалъ миё: "Помните бёгъ въ Москвё или гулянье... глупо, но имёетъ характеръ: кучеръ налитъ виномъ, шапка на бекрень, лошади въ нёсколько тысячъ рублей, и баринъ замираетъ въ блаженствё и соболяхъ. А тутъ тощій графъ какой-нибудь заложитъ чахлыхъ клячъ, съ тикомъ въ ногахъ, прядущихъ головой, и тотъ же неуклюжій, худенькой Жакопо, который у него садовникъ и поваръ, сидитъ на козлахъ, дергаетъ возжи, одётый въ ливрею не по мёркѣ, а графъ проситъ его: Жакопо, Какопо, fate una grande е bella figura. Я прошу у графа Т. ссудить меня этимъ выраженіемъ.

обрадовались. Министерство, скрывая улыбку, торжествовало пообду; сдблка была явнымъ образомъ выгодна духовенству. Явился бельгійскій грбшникъ и мытарь, за котораго спрятались отцы іезуиты. Онъ привезъ съ собой груды золота, цвбтъ котораго въ Италіи давно не видали, и предлагалъ большую сумму правительству съ тбмъ, чтобъ обезпечить духовенству законное владбніе имбніями, выпытанными на духу, набранными у умирающихъ преступниковъ и всякихъ нищихъ духомъ.

Правительство видѣло одно--деньги; дураки-другое: американскую свободу церкви въ свободномъ государствѣ. Теперь же въ модѣ прикидывать европейскія учрежденія на американскій ярдъ. Герцогъ Персиньи находитъ неумѣренное сходство между второй имперіей и первой республикой нашего времени.

Однако какъ ни хитрили Риказоли и Шіаола, камера, составленная очень пестро и посредственно, стала понимать, что игра была подтасована и подтасована безъ нея. Банкиръ прикидывался импрессаріемъ и старался скупать итальянскіе голоса, но на этоть разъ дѣло было въ февралѣ, камера охрипла. Въ Неаполѣ подняли ропоть, въ Венеціи созвали сходку въ театръ Малибранъ для протеста. Риказоли велълъ запереть театръ и поставить часовыхъ. Безъ сомнѣнія, изъ всѣхъ промаховъ, которые можно было спёлать, нельзя было ничего придумать глупёе. Венеція, только что освобожденная, хотѣла воспользоваться оппозиціоннымъ правомъ и была полицейски подръзана. Собираться для празднованія короля и подносить букеты al gran comendatore Ламармора ничего не значить. Если-бъ венеціанцы хотёли дёлать сходки для празднованія австрійскихъ архидюковъ, имъ, конечно, позволили бы. Опасности сходка въ театръ Малибранъ не представляла никакой.

Камера встрепенулась и спросила отчета. Риказоли отвёчаль дерзко, высокомёрно, какъ подобаеть послёднему представителю Рауля-Синей бороды, средневёковому графу и феодалу. Камера, «увёренная, что министерство не желаеть уменьшить право сходокъ», хотёла перейти къ очереди. Рауль, взбёшенный уже тёмъ, что его законъ «о свободё церкви», въ которомъ онъ не сомнёвался, сталъ проваливаться въ комитетахъ, объявилъ, что онъ не можетъ принять ordre du jour motivé. Обиженная камера вотировала противъ него. За такую продерзость онъ на другой день отсрочилъ камеру, на третій распустилъ, на четвертый думалъ еще о какой-то крутой мёръ, но, говорять, Чальдини сказалъ королю, что на войско разсчитывать трудно.

Бывали примёры, что правительства, зарапортовавшись, пріискивали дёльный предлогъ, чтобъ сдёлать гадость или скрыть ее, а эти господа сыскали самый нелёпый предлогъ, чтобъ засви-

Digitized by Google

дѣтельствовать свое пораженіе. Если правительство будетъ дальше и рѣзче идти этимъ путемъ, можетъ, оно и сломитъ себѣ шею; разсчитывать, предвидѣть можно только то, что сколько-нибудь покорно разуму; всемогущество безумія не имѣетъ границъ, хотя и имѣетъ почти всегда возлѣ какого-нибудь Чальдини, который въ опасную минуту выльетъ шайку холодной воды на голову.

А если Италія вживется въ этотъ порядовъ, сложится въ немъ, она его не вынесеть безнаказанно. Такого призрачнаго міра лям и пустыхъ словъ, фразъ безъ содержанія трудно переработать народу менње бывалому, чёмъ французы. У Франція все не въ самомъ дюлю, но все есть, хоть для вида и показа; она какъ старики, впавшіе въ дётство, увлекается игрушками; подъ часъ и догадывается, что ея лошади деревянныя, но хочеть обманываться. Италія не совладаеть съ этими тёнями китайскаго фонаря. съ лунной независимостью, освъщаемой въ три четверти тюльерійскимъ солнцемъ, съ церковью, презираемой и ненавидимой, за которой ухаживають, какъ за безумной бабушкой въ ожидание ея скорой смерти. Картофельное тёсто парламентаризма и риторика камеръ не дасть итальянцу здоровья. Его забьетъ, сведетъ съ ума эта мнимая пища и не въ самомъ дѣлѣ борьба. А другого ничего не готовится. Что же дѣлать? гдѣ выходъ? Не знаю, развѣ въ томъ, что, провозгласивши въ Римъ единство Италіи, вслъдъ за темъ провозгласить ея распадение на самобытныя, самозаконныя части, едва связанныя между собой. Въ десяти живыхъ узлахъ можеть больше выработаться, если есть чему вырабатываться, оно же и совершенно въ духѣ Италіи.

...Середь этихъ разсужденій мнѣ попалась брошюра Кине: «Франція и Германія»; я ей ужасно обрадовался, не то чтобъ я особенно зависѣлъ отъ сужденій знаменитаго историка-мыслителя, котораго лично очень уважаю, но я обрадовался не за себя.

Въ старые годы въ Петербургѣ одинъ пріятель, извѣстный своимъ юморомъ, найдя у меня на столѣ книгу берлинскаго Мишле «о безсмертіи духа», оставилъ мнѣ записочку слѣдующаго содержанія: «Любезный другь, когда ты прочтешь эту книгу, потрудись сообщить мнѣ вкратцѣ, есть безсмертіе души или нѣтъ. Мнѣ все равно, но желалъ бы знать для «успокоенія родственниковъ». Воть для родственниковъ-то и я радъ тому, что встрѣтился съ Кине. Наши друзья до сихъ поръ, несмотря на заносчивую позу, которую многіе изъ нихъ приняли относительно европейскихъ авторитетовъ, ихъ больше слушають, чѣмъ своего брата. Оттогото я и старался, когда могъ, ставить свою мысль подъ покровительство европейской нянюшки. Ухватившись за Прудона, я говорилъ, что у дверей Франціи не Катилина, а смерть; держась за полу Стюарта Милля, я твердилъ объ анслійскомъ китаизмѣ и очень доволенъ, что могу взять за руку Кине и сказать: «Воть в почтенный другъ мой Кине говоритъ въ 1867 о латинской Европѣ то, что я говорилъ обо всей въ 1847 и во всъ послъдующие».

Кине съ ужасомъ и грустью видитъ понижение Франции, размягчение ея мозга, ея омельчание. Причины онъ не понимаеть, ищеть ее въ отклонении Франции отъ началъ 1789 года, въ потерѣ политической свободы и потому въ его словахъ изъ-за печали сквозитъ скрытая надежда на выздоровление возвращениемъ къ серьезному парламентскому режиму, къ великимъ принципамъ революция.

Кине не замѣчаетъ, что великія начала, о которыхъ онъ говоритъ, и вообще политическія идеи латинскаго міра потеряли свое значеніе, ихъ пружина доиграла и чуть-ли не лопнула. Les principes de 1789 не были фразой, но теперь стали фразой. Заслуга ихъ огромна, *ими*, *черезъ нихъ* Франція совершила свою революцію, она приподняла завѣсу будущаго и испуганная отпрянула.

Явилась дилемма.

Или свободныя учрежденія снова коснутся завѣтной завѣсы. или правительственная опека, внѣшній порядокъ и внутреннее рабство.

Если-бъ въ европейской народной жизни былаодна цѣль, одестремленіе, та или другая сторона взяла бы давно верхъ. Но такъ, какъ сложилась западная исторія, она привела къ вѣчной борьбѣ. Въ основномъ бытовомъ фактѣ двойного образованія лежить органическое препятствіе послѣдовательному развитію. Жить въ двѣ цивилизаціи, въ два пласта, въ два свѣта, въ два возраста, жить не цѣлымъ организмомъ, а одной частью его, употреблять на топливо и кормъ другую и повторять о свободѣ и равенствѣ становится труднѣе.

Опыты выйти къ болёе гармоническому, уравновёшенному строю не имёли успёха. Но если они не имёли успёха въ давномъ мёстё, это больше доказываетъ неспособность мёста, чёмъ ложность начала.

Въ этомъ-то и лежитъ вся сущность дѣла.

Съверо-американские штаты съ своимъ единствомъ цивилизаци легко опередятъ Европу, ихъ положение проще. Уровень итъ цивилизации ниже западно-европейскаго, но онъ одинъ и до вето достигаютъ всю, и въ этомъ ихъ страшная сила.

Двадцать лёть тому назадъ Франція рванулась титанически къ другой жизни, борясь въ потьмахъ, безсмысленно, безъ планз и другого знанія, кром'я знанія нестерпимой боли; она была побита «порядкомъ и цивилизаціей», а отступилъ поб'ёдитель. Буржуазіи пришлось за печальную поб'ёду свою заплатить встять

Digitized by GOOS &

что она выработала въками усилій, жертвъ, войнъ и революцій, лучшими плодами своего образованія.

Центры силъ, пути развитія, все измѣнилось, скрывшаяся дѣнтельность, подавленная работа общественнаго пересозданія бросились въ другія части, за французскую границу.

Какъ только нѣмцы убѣдились, что французскій берегъ понизился, что страшныя революціонныя идеи ся поветшали, что бояться ся нечего, изъ-за крѣпостныхъ стѣнъ прирейнскихъ показалась прусская каска.

Франція все пятилась, каска все выдвигалась. Своихъ Бисмаркъ никогда не уважалъ, онъ навострилъ оба уха въ сторону Франціи, онъ нюхалъ воздухъ оттуда и, убъдившись въ прочномъ понижении страны, онъ понялъ, что время Пруссіи настало. Понявши, онъ заказалъ планъ Мольтке, заказалъ иголки оружейникамъ и систематически, съ нъмецкой, безцеремонной грубостью забралъ спълыя нъмецкія груши и ссыпалъ смъшному Фридриху Вильгельму въ фартукъ, увъривъ его, что онъ герой.

Я не вѣрю, чтобъ судьбы міра оставались надолго въ рукахъ нѣмцевъ и Гогенцоллерновъ. Это невозможно, это противно человѣческому смыслу, противно исторической эстетикѣ. Я скажу, какъ Кентъ Лиру, только обратно: «Въ тебѣ, Боруссія, нѣтъ ничего, что бы я могъ назвать царемъ». Но всеже Пруссія отодвинула Францію на второй планъ и сама сѣла на первое мѣсто. Но всеже, окрасивъ въ одинъ цвѣтъ пестрые лоскутья нѣмецкаго отечества, она будетъ предписывать законы Европы до тѣхъ поръ, пока законы ея будутъ предписывать штыкомъ и исполнять картечью, по самой простой причинѣ, потому что у нея больше штыковъ и больше картечей.

За прусской волной подымется уже другая, не очень заботясь, нравится это или нёть классическимъ старикамъ.

Англія хитро хранить видъ силы, отошедши въ сторону, будто гордая въ своемъ мнимомъ неучастіи... Она почувствовала въ глубинѣ своихъ внутренностей ту же соціальную боль, которую она такъ легко вылечила въ 1848 полицейскими палками... Но потуги посильнѣй... и она втягиваетъ далеко хватающіе щупальцы свои на домашнюю борьбу.

Франція, удивленная, сконфуженная перемѣной положенія, грозить не Пруссіи войной, а Италіи, если она дотронется до временныхъ владѣній вючнаго отца, и собираетъ деньги на памятникъ Вольтеру.

Воскресить ли латинскую Европу дерущая уши прусская труба послюдняго военнаго суда, разбудить ли ее приближение ученых варваровь?

Chi lo sa?

... Я прібхалъ въ Геную съ американцами, только что переилывшими океанъ. Генуя ихъ поразила. Все читанное ими въ книгахъ о старомъ свёть они увидъли очью и не могли насмотрёться на средневёковыя улицы, гористыя, узкія, черныя, на необычайной вышины домы, на полуразрушенные переходы, укръленія и проч.

Мы взошли въ съни какого-то дворца. Крикъ восторга вырвался у одного изъ американцевъ: «Какъ эти люди жили, повторялъ онъ, какъ они жили! Что за размъры, что за изящество! Нътъ, ничего подобнаго вы не найдете у насъ». И онъ готовъ былъ покраснъть за свою Америку. Мы заглянули внутрь огронной залы. Былые хозяева ихъ въ портретахъ, картины, картины, стъны, сдавшія цвътъ, старая мебель, старые гербы, нежилой воздухъ, пустота и старикъ кустодъ въ черной вязаной скуфьъ въ черномъ потертомъ сюртукъ, съ связкой ключей... все такъ и говорило, что это ужъ не домъ, а ръдкость, саркофагъ, пышный слюдъ прошедшей жизни.

— Да, сказалъя, выходя, американцамъ, вы совершенно правы, люди эти хорошо жили.

(Мартъ, 1867).

# La belle France.

Ah! que j'ai douce souvenance De ce beau pays de France!

## I.

### Ante portas.

Франція была для меня заперта. Годъ спустя послѣ моего пріѣзда въ Ниццу, лѣтомъ 1851, я написалъ письмо Леону Фоше, тогдашнему министру внутреннихъ дѣлъ, и просилъ его дозволенія пріѣхать на нѣсколько дней въ Парижъ. «У меня въ Парижѣ домъ и я долженъ имъ заняться»; истый экономистъ не могъ не сдаться на это доказательство и я получилъ разрѣшеніе пріѣхать «на самое короткое время».

Въ 1852 я просилъ право пробхать Франціей въ Англію, отказъ. Въ 1856 я хотблъ возвратиться изъ Англіи въ Швейцарію и снова просилъ визы, —отказъ. Я написалъ въ фрибургскій Conseil d'Etat, что я отрбзанъ отъ Швейцаріи и долженъ или бхать тайкомъ, или черезъ Гибралтарскій проливъ, или, наконецъ, черезъ Германію. Въ силу чего я просилъ Conseil d'Etat вступить въ сношеніе съ французскимъ министромъ иностранныхъ дблъ, требуя для меня пробзда черезъ Францію. Совбтъ отвбчалъ мнъ, 19 октября 1856 года, слъдующимъ письмомъ:

#### М. Г.

Вслёдствіе вашего желанія, мы поручили швейцарскому министру въ Парижѣ сдѣлать необходимые шаги для полученія вамъ авторивація проёхать Франціей. возвращаясь въ Швейцарію. Мы передаемъ вамъ текстуально отвёть, полученный швейцарскимъ министромъ: "Г. Валевскій долженъ былъ совёщаться по этому предмету съ своимъ товарищемъ внутреннихъ дѣлъ; соображенія особенной важности, сообщилъ ему м. в. д., ваставили отказать г. Герцену въ правѣ проѣзда Франціей въ прошломъ августѣ, что онъ не можетъ измѣнить своего рѣшенія", и пр.

Я не имѣлъ ничего общаго съ французами, кромѣ простого знакомства; не былъ ни въ какой конспираціи, ни въ какомъ обществѣ, и занимался тогда уже исключительно русской пропагандой. Все это французская полиція, единая всезнающая, единая національная, и потому безгранично сильная, знала превосходно. На меня *гнъвались* за мои статьи и связи.

Про этоть гнѣвъ нельзя не сказать, что онъ вышель изъ границъ. Въ 1859 году я поѣхалъ на нѣсколько дней въ Брюссель съ моимъ сыномъ. Ни въ Остенде, ни въ Брюсселѣ паспорта не спрашивали. Дней черезъ шесть, когда я возвратился вечеромъ въ отель, слуга, подавая свѣчу, сказалъ мнѣ, что изъ полиціи требуютъ моего паспорта. «Во время хватились», замѣтилъ я. Слуга проводилъ меня до номера и паспортъ взялъ. Только что я легъ, часу въ первомъ, стучатъ въ дверь; явился опять тотъ же слуга съ большимъ пакетомъ. «Министръ юстиціи покорно проситъ такого-то явиться завтра въ 11 часовъ утра въ департаментъ de la sureté publique».

- И это вы изъ-за этого ходите ночью будить людей?

— Ждуть отвѣта.

— Кто?

— Кто-то изъ полиціи.

— Ну, скажите, что буду, да прибавьте, что глупо носить приглашенія послѣ полуночи.

Затёмъ я, какъ Нулинъ, «свёчку погасилъ».

На другое утро, въ 8 часовъ, снова стукъ въ дверь. Догадаться было не трудно, что это все дурачится бельгійская юстиція.

— Entrez!

Взошелъ господинъ излишне чисто одѣтый, въ очень новой шляпѣ, съ длинной цѣпочкой, толстой и на видъ золотой, въ свѣжемъ черномъ сюртукѣ и пр.

Я едва, и то отчасти, одътый, представлялъ самый странный контрастъ человъку, который долженъ одъваться такъ тщательно съ семи часовъ утра для того, чтобъ его хоть ошибкой приняли за честнаго человъка. Авантажъ былъ съ его стороны.

- Я имѣю честь говорить avec M. Herzen père?

— C'est selon; какъ возьмемъ дѣло. Съ одной стороны, я отецъ, съ другой, сынъ.

Это развеселило шпіона.

— Я пришелъ къ вамъ...

— Позвольте, чтобъ сказать, что министръ юстиціи меня зоветь въ 11 часовъ въ департаментъ?

- Точно такъ.

— Зачёмъ же министръ васъ безпокоитъ и притомъ такъ рано? Довольно того, что онъ меня такъ поздно безпокоилъ вчера ночью, приславши этотъ пакетъ.

— Такъ вы будете?

— Непремѣнно.

- Вы знаете дорогу?

- А что же, вамъ велѣно меня провожать?

— Помилуйте, quelle idèe!

— И такъ...

- Желаю вамъ добраго дня.

- Будьте здоровы.

Въ 11 часовъ я сидѣлъ у начальника бельгійской общественной безопасности.

Онъ держалъ какую-то тетрадку и мой паспорть.

— Извините меня, что мы васъ побезпокоили, но видите, тутъ два небольшихъ обстоятельства: во-первыхъ, у васъ паспортъ швейцарскій, а...—онъ, съ полицейской проницательностью, испытуя меня, остановилъ на мнъ свой взглядъ.

— А я русскій, добавилъ я.

- Да, признаюсь, это показалось намъ странно.

— Отчего же, развѣ въ Бельгіи нѣтъ закона о натурализація?

— Да вы?...

— Натурализованъ десять лътъ тому назадъ въ Моратъ, фрибургскаго кантона, въ деревнъ Шатель.

--- Конечно, если такъ, въ такомъ случав я не смѣю сомнѣваться... Мы перейдемъ ко второму затрудненію. Года три тому назадъ вы спрашивали дозволенія прівхать въ Брюссель и получили отказъ...

— Этого, mille pardon, не было и быть не могло. Какое же я имълъ бы мнъніе о свободной Бельгіи, если-бъ я, никогда не высланный изъ нея, усомнился въ правъ моемъ пріъхать въ Брюссель?

Начальникъ общественной безопасности нёсколько смутился.

— Однако, вотъ тутъ... и онъ развернулъ тетрадь.

— Видно, не все въ ней върно. Вотъ, въдь, вы не знали же, что я натурализованъ въ Швейцаріи.

- Такъ-съ. Консулъ е. в. Дельпьеръ...

— Не безпокойтесь, остальное я вамъ разскажу. Я спрашивалъ вашего консула въ Лондонѣ, могу ли я перевести въ Брюссель русскую типографію, т. е., оставятъ ли типографію въ покоѣ, если я не буду мѣшаться въ бельгійскія дѣла, на что у меня не было никогда никакой охоты, какъ вы легко повприте. Г. Дельшьеръ спросилъ министра. Министръ просилъ его отклонить меня отъ моего намѣренія перевести типографію. Консулу вашему было стыдно письменно сообщить министерскій отвѣтъ и онъ просилъ передать мнѣ эту вѣсть, какъ общаго знакомаго, Луи Блана. Я, благодаря Луи Блана, просилъ его успокоить г. Дельпера и увѣрить его, что я съ большей твердостью духа узналь, что типоерафію не пустятъ въ Брюссель, «если-бъ, прибавилъ я, консулу пришлось мнё сообщить обратное, т. е., что меня и типографію во вѣкъ вѣковъ не выпустять изъ Брюсселя, можетъ, я не нашелъ бы столько геройства». Видите, я очень помню всѣобстоятельства.

Охранитель общественной безопасности слегка прочистиль голось и, читая тетрадку, замётиль:

— Дъйствительно, такъ, я о типографіи и не замътилъ. Впрочемъ, я полагаю, вамъ все-таки необходимо разрътшение отъ иннистра; иначе, какъ это ни непріятно будетъ для насъ, но им будемъ вынуждены просить васъ...

— Я завтра ѣду.

— Помилуйте, никто не требуетъ такой поспѣшности; оставайтесь недѣлю, двѣ. Мы говоримъ насчетъ осѣдлой жизни... Я почти увѣренъ, что министръ разрѣшитъ.

— Я могу его просить для будущихъ временъ, но теперь я не имъю ни малъйшаго желанія дольше оставаться въ Брюссель.

Тёмъ исторія и кончилась.

— Я забылъ одно, запутавшись въ объясненія, — сказалъ инъ опасливый хранитель безопасности, — мы малы, мы малы, воть наша бъда; il y a des égards... — ему было стыдно.

Два года спустя, меньшая дочь моя, жившая въ Парижѣ, занемогла. Я опять потребовалъ визы и Персиньи опять отказалъ. Въ это время графъ Ксаверій Браницкій былъ въ Лондонѣ. Обѣдая у него, я разсказалъ объ отказѣ.

— Напишите къ принцу Наполеону письмо, сказалъ Браницкій, я ему доставлю.

— Съ какой же стати буду я писать принцу?

--- Это правда, пишите къ императору. Завтра я фду и послъ завтра ваше письмо будетъ въ его рукахъ.

- Это скорѣе, дайте подумать.

Прітхавъ домой, я написалъ слѣдующее письмо:

Sire,

Больше десяти лътъ тому назадъ, я былъ вынужденъ оставить Францію п министерскому распоряженію. Съ тъкъ поръ мнъ два раза былъ разръшенъ прівздъ въ Парижъ <sup>1</sup>). Впослъдствіи мнъ постоянно отказывали въ правъ въззжать во

<sup>1</sup>) Второй разъ мнё былъ разрёшенъ пріёздъ въ Парижъ въ 1853. по случаю болёзни М. К. Рейхель. Этотъ пропускъ я получилъ по просъбё Ротшильда. Волёзнь М. К. прошла и я имъ не воспользовался. Года черезъ два мнё объявыя въ французскомъ консульствё, что такъ какъ я тогда не ёздилъ, то пропускъ не имёетъ больше значенія.

Digitized by GOOS

Францію; между тімь въ Парижі воспитывается одна изъ монхъ дочерей и я имію тамъ собственный домъ.

Я беру смѣлость отнестись прямо къ в. в. съ просьбой о разръшеніи мнѣ въѣзда во Францію и пребыванія въ Парижѣ, насколько потребуютъ дѣла, и буду съ довѣріемъ и уваженіемъ ждать вашего рѣшенія.

Во всякомъ случав. Sire, я даю слово, что желаніе мое имѣть право вздить во Францію не имѣеть никакой политической цѣли.

> Остаюсь съ глубочайшимъ почтеніемъ вашего величества покорнъйшимъ слугой А.Г.

31 мая, 1861.

Лондонъ, Орсетъ Гаусъ, Уэстборнъ Террасъ.

Браницкій нашелъ, что письмо *сухо*, потому, въроятно, п не достигнеть цъли. Я сказалъ ему, что другого письма не напишу, н что, если онъ хочеть сдълать мнъ услугу, пусть его передасть, а возьметь раздумье, пусть бросить въ каминъ. Разговоръ этотъ былъ на желѣзной дорогѣ. Онъ уѣхалъ.

А. черезъ четыре дня я получилъ слѣдующее письмо изъ французскаго посольства:

Парижъ, 3 іюня. 1861.

Кабинсть Префекта полиціи. І бюро

М. Г.

По приказанію императора имѣю честь сообщить вамъ, что е. в. разрѣшаетъ вамъ въвздъ во Францію и пребываніе въ Парижѣ всякій разъ, когда дѣла ваши этого погребуютъ такъ, какъ вы просили вашямъ письмомъ отъ 31 мая.

Вы можете, слёдственно, свободно путешествовать во всей имперіи, соображаясь съ общепринятыми формальностями.

Примите, м. г., и проч.

Префекть полиціи.

Затёмъ подпись эксцентрически вкось, которую нельзя прочесть и которая похожа на все, но не на фамилію Boitelle.

Въ тотъ же день пришло письмо отъ Браницкаго. Принцъ Наполеонъ сообщалъ ему слъдующую записку императора: «Любезный Наполеонъ, сообщаю тебъ, что я сейчасъ разръшилъ въъздъ господину<sup>1</sup>) Герцену во Францію и приказалъ ему выдать паспорть.

Послѣ этого «подвысь!» Шлагбаумъ, опущенный въ продолженіи одиннадцати лѣтъ, поднялся, и я отправился черезъ мѣсяцъ въ Парижъ.

Я отмѣтилъ слово господинъ, потому что при моей высылкѣ префектура постоянно писала sieur, а Наполеонъ въ запискѣ написалъ слово monsieur всѣми буквами.

· 560 -

# II. Intra muros.

— Маате Erstin! кричалъ мрачный съ огромными усами жандармъ въ Кале, возлѣ рогатки, черезъ которую должны были проходить во Францію одинъ за однимъ путешественники, толькочто сошедшіе на берегъ съ дуврскаго парохода и загнанные въ каменный сарай таможенными и другими надзирателями. Путешественники подходили, жандармъ отдавалъ пассы, комиссарь полиціи допрашивалъ глазами, а гдѣ находилъ нужнымъ, языкомъ, и одобренный и найденный безопаснымъ для имперіи терялся за рогаткой.

На крикъ жандарма въ этотъ разъ никто изъ путещественниковъ не двинулся.

— Mame Ogle Erstin! кричалъ, прибавляя голоса и мазая иаспортомъ, жандармъ. Никто не откликался.

— Да что же, никого что ли нътъ съ этимъ именемъ, крнчалъ жандармъ и, посмотръвъ въ бумагу, прибавилъ:— Mamselle Ogle Erstin!

Тутъ только дёвочка лётъ десяти, т. е., моя дочь Ольга, догадалась, что защитникъ порядка вызывалъ ее съ такимъ неистовствомъ.

— Avancez donc, prenez vos papiers! свирѣпо командовалъ жандармъ.

. — Ольга взяла пассъ и, прижавшись къ М., потихоньку спрсила ee:—Est-ce que c'est l'empereur?

Это было съ ней въ 1860 году, а со мной случилось черезъ годъ еще хуже, и не у рогатки въ Кале (уже не существующеі теперь), а везди: въ вагонъ, на улицъ, въ Парижъ, въ провинии, въ домѣ, во снѣ, на-яву, вездѣ стоялъ передо мной самъ ише раторъ съ длинными усами, засмоленными въ ниточку, съ глазами безъ взгляда, съ ртомъ безъ словъ. Не только жандарны. мерещились мнѣ Наполеонами, но солдаты, сидѣльцы, гарсовы и особенно кондукторы желёзныхъ дорогъ и омнибусовъ. Шелъ ли я объдать въ Maison d'or, Наполеонъ, въ одной изъ своихъ иностасей, объдалъ черезъ столъ и спрашивалъ трюфли въ салфеткѣ; отправлялся ли я въ театръ, онъ сидѣлъ въ томъ Бе ряду, да еще другой ходилъ на сценъ. Бъжалъ ли я отъ него за городъ, онъ шелъ по пятамъ дальше булонскаго лъса, въ сюртукъ плотно застегнутомъ, въ усахъ съ круто нафабренными кончтками. Гдѣ же его нѣтъ? На балѣ въ Мабиль? На обѣднѣ въ Мадленъ? Непремённо тамъ и туть.

La révolution s'est fait homme. «Революція воплотилась въ человѣкѣ»была— одна изъ любимыхъ фразъ доктринерскаго жаргона

**\*** •

временъ Тьера и либеральныхъ историковъ лун-филипповскихъ временъ; а тутъ похитръе: «революція и реакція», порядокъ и безпорядокъ, впередъ и назадъ воплотились въ одномъ человъкъ и этотъ человъкъ, въ свою очередь, перевоплотился во всю администрацію, отъ министровъ до сельскихъ сторожей, отъ сенаторовъ до деревенскихъ меровъ... разсыпался пъхотой, поплылъ флотомъ.

Человѣкъ этотъ не поэтъ, не пророкъ, не побѣдитель, не эксцентричность, не геній, не талантъ; а холодный, молчаливый, угрюмый, некрасивый, разсчетливый, настойчивый, прозаическій, господинъ «среднихъ лѣтъ, ни толстый, ни худой». Le bourgeois буржуазной Франціи, l'homme du destin, le neveu du grand homme, плебея. Онъ уничтожаетъ, осредотворяетъ въ себѣ всѣ рѣзкія стороны національнаго характера и всѣ стремленія народа, какъ вершинная точка горы или пирамиды оканчиваетъ цѣлую гору ничтъмъ.

Въ 49, въ 50 годахъ я не угадалъ Наполеона III. Увлекаемый демократической риторикой, я дурно его опѣнилъ. 1861 годъ былъ одинъ изъ самыхъ лучшихъ для имперіи, все обстояло благополучно, все уровнов всилось, примирилось, покорилось новому порядку. Оппозицій и смѣлыхъ мыслей было ровно на столько, на сколько надобно для тёни и слегка прянаго вкуса. Лабуле очень умно хвалилъ Нью-Іоркъ въ пику Парижу, Прево Парадоль Австрію въ пику Франціи. По дѣлу Миреса дѣлали анонимные намеки. Папу было дозволено исподволь ругать, польскому движенію слегка сочувствовать. Были кружки, собиравшіеся пофрондерствовать, какъ, бывало, мы собирались въ Москвъ въ сороковыхъ годахъ у кого-нибудь изъ старыхъ пріятелей. Были даже свои недовольныя знаменитости, въ родъ статскихъ Ермоловыхъ, какъ Гизо. Остальное все было прибито градомъ. И никто не жаловался, отдыхъ еще нравился такъ, какъ нравится первая недъля поста съ своимъ хръномъ да капустой послъ семидневнаго масла и пьянства на масленицѣ. Кому постное было не по вкусу, того трудно было видѣть: онъ исчезалъ на короткое или долгое время и возвращался съ исправленнымъ вкусомъ изъ Ламбессы или изъ Masaca. Полиція, la grande police, замѣнившая la grande armée, была вездѣ во всякое время. Въ литературѣ-плоскій штиль; плохіе лодочники плавали спокойно на плохихъ лодкахъ по нѣкогда бурному морю. Пошлость пьесъ, даваемыхъ на всёхъ сценахъ, наводила къ ночи тяжелую сонливость, которая утромъ поддерживалась безсмысленными журналами. Журналистика въ прежнемъ смыслѣ не существовала. Главные органы иредставляли не интересы, а фирмы. Послъ leading article лондонскихъ газетъ, писанныхъ сжатымъ, дёловымъ слогомъ, съ

А. И. Герценъ, т. Ш.

36

«нервомъ», какъ говорятъ французы, и «мышцами», premiers Paris нельзя было читать. Риторическія декораціи, полинялыя и и потертыя, и тѣ же возгласы, сдѣлавшіеся больше чѣмъ смѣш. ными, гадкими по явному противорѣчію съ фактами, замѣняли содержание. Страждущія народности постоянно приглашались по прежнему надёяться на Францію, она все-таки оставалась «во главѣ великаго движенія» и все еще несла міру революцію, свободу и великіе принципы 1789 года. Оппозиція дёлалась подъ знаменемъ бонапартизма. Это были нюансы одного и того же цвъта, но ихъ можно было означать въ томъ родъ, какъ моряки означають промежуточные вътры: N. N. W., N. W. N., N'W. W., W. N. W... Бонапартизмъ отчаянный, бъснующійся, умъренный; бонапартизмъ монархическій, бонапартизмъ республиканскій, демократическій и соціальный; бонапартизмъ мирный, военный, революціонный, консервативный, наконець, палерояльскій и тюльерійскій... Вечеромъ поздно бъгали по редакціямъ какіе-то господа, ставившіе на мѣсто стрѣлку газеть, если она гдѣ уходила далеко за N. въ W. или E. Они повъряли время по хронометру префектуры, вымарывали, прибавляли и торопились въ слёдующую релакцію.

... Въ саѓе, читая вечерній журналь, въ которомъ было написано, что адвокать Миреса отказался указать какое-то употребленіе суммъ, говоря, что тутъ замѣшаны «слишкомъ высоко поставленныя лица», я сказалъ кому-то изъ знакомыхъ: «Да какъ же прокуроръ не заставилъ его назвать и какъ же не требуютъ этого журналы?» Знакомый дернулъ меня за пальто, оглядѣлся, сдѣлалъ знакъ глазами, руками, тростью. Я не даромъ жилъ въ Петербургѣ, понялъ его и сталъ разсуждать объ абсентѣ съ зельтерской водой.

Выходя изъ кафе, я увидёлъ крошечнаго человёка, бёгущаго на меня съ крошечными объятіями. На близкомъ разстояніи я разглядёлъ Даримона.

— Какъ вы должны быть счастливы, говорилъ лѣвый депутать, возвратившись въ Парижъ! Ah! је m'imagine!

- Не то чтобъ особенно!

Даримонъ остолбенѣлъ.

- Ну, что madame Darimon и вашъ маленькій, который вѣрно теперь вашъ большой, особенно если онъ не беретъ въ рость примѣра съ отца?

— Toujours le même, ха, ха, ха, très-bien—и мы разстались.

Тяжело мић было въ Парижћ и я только свободно вздохнулъ, когда черезъ мѣсяцъ, сквозь дождь и туманъ, опять увидѣлъ грязно-бѣлые, мѣловые берега Англіи. Все, что жало, какъ узкіе башмаки, при Людовикѣ Филиппъ, жало теперь какъ колодка.

Digitized by GOOSIC.

Промежуточныхъ явленій, которыми упрочивался и прилаживался новый порядокъ, я не видалъ, а нашелъ его черезъ десять лётъ совершенно готовымъ и сложившимся... Къ тому же я Парикъ не узнавалъ, мнъ были чужды его перестроенныя улицы, недостроенные дворцы и пуще всего встрѣчавшіеся люди. Это не тоть Парижъ, который я любилъ и ненавидѣлъ, не тоть, въ который я стремился съ пётства, не тотъ, который покидалъ съ проклятьемъ на губахъ. Это Парижъ, утратившій свою личность, равнолушный, откипъвшій. Сильная рука давила его вездъ и всякую минуту готова была притянуть вожжи, - но это было ненужно; Парижъ принялъ tout de bon вторую имперію, у него едва оставались наружныя привычки прежняго времени. У «недовольныхъ» ничего не было серьезнаго и сильнаго, что бы они могли противопоставить имперіи. Воспоминанія тацитовскихъ республиканцевъ и неопредѣленные идеалы соціалистовъ не могли потрясти цезарскій тронъ. Съ «фантазіями» надзоръ полиціи боролся не серьезно, онѣ его сердили не какъ опасность, а какъ безпорядокъ и безчинство. «Воспоминанія» досаждали больше «надеждъ», орлеанистовъ держали строже. Иногда самодержавная полиція нежданно разражалась ударомъ, несправедливымъ и грубымъ, грозно напоминая о себъ; она нарочно распространяла ужасъ на два квартала и на два мъсяца, и снова уходила въ щели префектуры и коридоры министерскихъ домовъ.

Въ сущности все было тихо. Два самыхъ сильныхъ протеста были не французскіе: покушеніями Піанори и Орсини мстила Италія, мстилъ Римъ. Цёло Орсини, испугавшее Наполеона, было принято за достаточный предлогъ, чтобъ нанести послёдній ударъ-соир de grâce. Онъ удался. Страна, которая вынесла законы о подозрительныхъ людяхъ Эспинаса, дала свой залогъ. Надобно было испугать, показать, что полиція ни передъ чёмъ не остановится, надобно было сломить всякое понятіе о правѣ, о человѣческомъ достоинствѣ, надобно было несправедливостью поразить умы, пріучить къ ней и ею доказать свою власть. Очистивъ Парижъ отъ подозрительныхъ людей, Эспинасъ приказалъ префектамъ въ каждомъ департаментъ открыть заговоръ, замѣшать въ него не меньше десяти человѣкъ заявленныхъ враговъ имперія, арестовать ихъ и представить на распоряженіе министра. Министръ имълъ право ссылать въ Кайенну, Ламбессу, безъ слъдствія, безъ отчета и отвътственности. Человъкъ сосланный погибалъ, ни оправданья, ни протеста не могло и быть; онъ не былъ судимъ, могла быть одна монаршая милость. «Получаю это приказание», разсказывалъ префектъ Н. нашему поэту Ө. Т., «что туть дёлать? Ломалъ себѣ голову, ломалъ... положеніе затруднительное и непріятное; наконецъ, мнѣ пришла счастливая

36\*

мысль, какъ вывернуться. Я посылаю за комиссаромъ полици и говорю ему: можете вы въ самомъ скоромъ времени найти мнѣ десятокъ отчаянныхъ негодяевъ, воровъ, не уличенныхъ по суду и т. п. Комиссаръ говоритъ, что ничего нѣтъ легче. Ну, такъ составьте списокъ, мы ихъ нынче ночью арестуемъ и потомъ представимъ министру, какъ возмутителей».—Ну, что же? спросилъ Т. «Мы ихъ представили, министръ ихъ отправилъ въ Кайенну и весь допартаментъ былъ доволенъ, благодарилъ меня, что такъ легко отдѣлался отъ мошенниковъ»,—прибавилъ добрый префектъ, смѣясь.

Правительство прежде устало идти путями террора и насилія, чёмъ публика и общественное мнёніе. Времена тишины, покоя, de la sécurité наступали не по днямъ, а по часамъ. Мало-помалу разгладились морщины на челё полиція; дерзкій, вызывающій взглядъ шпіона, свирёпый видъ sergent de ville стали смягчаться; императоръ мечталъ о разныхъ умныхъ и кроткихъ свободахъ и децентрализаціяхъ. Неподкупные въ усердіи министры удерживали его либеральную горячность.

... Съ 1861, двери были отворены и я протзжалъ нъсколько разъ Парижемъ. Сначала я торонился поскорбе убхать, потомъ и это прошло, я привыкъ къ новому Парижу. Онъ меньше серцилъ. Это былъ другой городъ, огромный, незнакомый. Умственное движеніе, наука, отодвинутыя за Сену, не были видны; политическая жизнь не была слышна. Свои «расширенныя свободы» Наполеонъ далъ; беззубая оппозиція подняла свою лысую голову и затянула старую фразеологію сороковыхъ годовъ; работники не върили имъ, молчали и слабо пробовали ассоціаціи и коопераціи. Парижъ становился больше и больше общимъ европейскимъ рынкомъ, въ которомъ толпилось, толкалось все на свътъ: купцы. пъвцы, банкиры, дипломаты, аристократы, артисты всёхъ странъ и, невиданная въ прежнія времена, масса нѣмцевъ. Вкусъ, тонъ, выраженія, все измѣнилось. Блестящая, тяжелая роскошь, металлическая, золотая, цённая, замёнила прежнее эстетическое чувство; въ мелочахъ и одеждѣ хвастались не выборомъ, не умѣньемъ, а дороговизной, возможностью трать, и безпрерывно толковали о наживѣ, объ игрѣ въ карты, мѣста, фонды. Лоретки давали тонъ дамамъ. Женское образование пало на степень прежняго итальянскаго.

— L'empire, l'empire... вотъ гдѣ зло, вотъ гдѣ бѣда... Ні́лть, причина глубже. Sire, vous avez un cancer rentré, говоритъ Антомарки;—un Waterloo rentré, отвѣчаетъ Наполеонъ. А тутъ двѣ, три революціи rentrées, avortées, внутрь взошедшія, недоношенныя и выкинутыя.

Оттого ли Франція не донашиваетъ, что она слишкомъ рано,

Digitized by Google

слишкомъ поспѣшно попала въ интересное положеніе и хотѣла отдѣлаться отъ него кесаревымъ сѣченіемъ; оттого ли, что духа хватило на рубку головъ, а на рубку идей не достало; оттого ли, что изъ революціи сдѣлали армію и права человѣка покропили святой водой; оттого ли, что масса была покрыта тьмой и революція дѣлалась не для крестьянъ?

565

### III.

## Alpendrucken.

Да здравствуеть свъть! Да здравствуеть разумъ!

Русскіе, не имѣя вблизи горъ, просто говорять, что «домовой душилъ». Оно, пожалуй, вѣрнѣе. Дѣйствительно, словно кто-то душитъ, сонъ не ясенъ, но очень страшенъ, дыханье трудно, а дышать надобно вдвое, пульсъ поднятъ, сердце ударяетъ тяжело и скоро... За вами гнались, гонятся по пятамъ, не то люди, не то привидѣнія, передъ вами мелькаютъ забытые образы, напоминающіе другіе годы и возрасты... тутъ какія-то пропасти, обрывы, скользнула нога, спасенья нѣтъ, вы летите въ темную пустоту, крикъ вырывается невольно, и вы проснулись... проснулись въ лихорадкѣ, потъ на лбу, дыханье сперто—вы торопитесь къ окну... Свѣжій свѣтлый разсвѣтъ на дворѣ, вѣтеръ осаживаетъ въ одну сторону туманъ, запахъ травы, лѣса, звуки и крики... все наше земное... и вы, успокоенные, пьете всѣми легкими утренній воздухъ.

... Меня на дняхъ душилъ домовой, не во снѣ, а на яву, не въ постели, а въ книгѣ, и когда я вырвался изъ нея на свѣть, я чуть не вскрикнулъ: «Да здравствуеть разумъ! нашъ простой, земной разумъ!»

Старикъ Пьеръ Леру, котораго я привыкъ любить и уважать лътъ тридцать, принесъ мнъ свое послъднее сочинение и просилъ непремънно прочесть его, «хоть тексть, а примъчания послъ, когда-нибудь».

«Книга Іова, трагедія въ пяти дъйствіяхъ, сочиненная Исаіемъ и переведенная Пьеромъ Леру». И не только переведенная, но прилаженная къ современнымъ вопросамъ.

Я прочелъ весь текстъ и, подавленный печалью, ужасомъ, искалъ окна.

Что же это такое?

Какіе антецеденты могли развить такой мозгь, такую книгу? Гдѣ отечество этого человѣка и что за судьбы и страны и лица? Такъ сойти можно только съ большого ума; это заключеніе длиннаго и сломленнаго развитія.

Книга эта—бредъ поэта лунатика, у котораго въ намяти остались факты и строй, упованья и образы, но смысла не осталось; у котораго сохранились чувства, воспоминанія, формы, но разумъ не сохранился, или если и уцълълъ, то для того, чтобы идти вспять, распускаясь на свои элементы, переходя изъ мыслей въ фантазіи, изъ истинъ въ мистеріи, изъ выводовъ въ миоы, изъ знанія въ откровеніе.

Дальше идти нельзя, дальше каталептическое состояніе, опьянѣніе Пиеіи, шамана, дурь вертящагося дервиша, дурь вертящихся столовъ...

Революція и чарод'єйство, соціализмъ и талмудъ, Іовъ и Ж. Зандъ, Исаія и Сенъ-Симонъ, 1789 годъ до Р. Х. и 1789 послъ Р. Х., все брошено зря въ кабалистический горнъ. Что же могло выйти изъ этихъ натянутыхъ, враждебныхъ совокуплений? Человѣкъ захворалъ отъ этой неперевариваемой пищи, онъ потерялъ здоровое чувство истины, любовь и уваженье къ разуму. Гдъ же причина, отбросившая такъ далеко отъ русла этого старика, нѣкогда стоявшаго въ числъ главъ соціальнаго движенія, полнаго энергіи и любви, человъка, котораго ръчь, проникнутая негодованіемъ и сочувствіемъ къ меньшей братіи, потрясала сердца? Я это время помню. И воть этоть-то учитель, этоть живой, будящій голосъ, послё пятнадцатилётняго удаленія въ Жерсеё, является съ grève de Samarez и съ книгой Іова, пропов'єдуеть какое-то переселеніе душъ, ищеть развязки на томъ свётѣ, въ этоть не впорить больше. Франція, революція обманули его; онъ скиніи свои разбиваеть въ другомъ мірѣ, въ которомъ нѣть обмана, да и ничего нѣтъ, въ силу чего большой просторъ для фантазія.

Можетъ, это личная болѣзнь—идіосинкразія? Ньютонъ имѣлъ свою книгу Іова, Августъ Контъ свое помѣшательство.

Можетъ... но что сказать, когда вы берете другую, третью французскую книгу—все книга Іова, все мутить умъ и давить грудь, все заставляеть искать свъта и воздуха, все носить слъды душевной тревоги и недуга, чего-то сбившагося съ пути. Врядъ можно ли въ этомъ случав многое объяснить личнымъ безуміемъ; напротивъ, надобно искать въ общемъ разстройствъ причину частнаго явленія. Я именно въ полнъйшихъ представителяхъфранцузскаго генія вижу слъды недуга.

Гиганты эти потерялись, заснули тяжелымъ сномъ, въ долгомъ лихорадочномъ ожиданіи, усталые отъ горечи дня и отъ

Digitized by Google

жгучаго нетериёнія, они бредять въ какомъ-то полуснё и хотять насъ и самихъ себя увёрить, что ихъ видёнія—дёйствительность и что настоящая жизнь—дурной сонъ, который сейчасъ пройдеть, особенно для Франціи.

Неистошимое богатство ихъ длинной цивилизаціи, колоссальные запасы словъ и образовъ мерцають въ ихъ мозгу, какъ фосфоресценція моря, не осв'єщая ничего. Какой-то вихрь, подистающій перець начинающимся катаклизмомь осколки двухъ, трехъ міровъ, снесъ ихъ въ эти исполинскія памяти безъ цемента, безъ связи, безъ науки. Процессъ, которымъ развивается нхъ мысль, для насъ непонятенъ, они идуть отъ словъ къ словамъ, отъ антиномій къ антиноміямъ, отъ антитезисовъ къ синтезисамъ, не разрѣшающимъ ихъ; јероглифъ принимается за дѣло и желанье за факть. Громадныя стремленія безъ возможныхъ средствъ и ясныхъ пѣлей, недоконченныя очертанія, недодуманныя мысли, намеки, сближенія, прорицанія, орнаменты, фрески, арабески... Ясной связи, которой хвалилась прежняя Франція, у нихъ нѣтъ, истины они не ищуть, она такъ страшна на дѣлѣ, что они отворачиваются отъ нея. Романтизмъ ложный и натянутый, напыщенная и дутая риторика отучили вкусъ отъ всего простого и здороваго.

Размфры потеряны, перспективы ложны...

Да еще хорошо, когда дѣло идеть о путешествіяхъ душъ по планетамъ, объ ангельскихъ хуторахъ Жана Рено, о разговорѣ loва съ Прудономъ и Прудона съ мертвой женщиной; хорошо еще, когда изъ цѣлой тысячи и одной ночи человѣчества дѣлается одна сказка, и Шекспиръ изъ любви и уваженія заваливается пирамидами и обелисками, Олимпомъ и Библіей, Ассиріей и Ниневіей; но что сказать, когда все это врывается въ жизнь, отводить глаза и мѣшаетъ карты для того, чтобъ ими ворожить о «близкомъ счастьи и исполненіи желаній» на краю пропасти и позора? Что сказать, когда блескомъ прошедшей славы заштукатуриваютъ гнилыя раны, и сифилитическія пятна на повислыхъ щекахъ выдають за румянецъ юноши?

Передъ падшимъ Парижемъ, въ самую нежалкую минуту его паденья, когда онъ, довольный богатой ливреей и щедростью постороннихъ помъщиковъ, бражничаетъ на всемірномъ толкунѣ, поверженъ въ прахъ старикъ поэтъ. Онъ привътствуетъ Парижъ. путеводной звѣздой человъчества, сердцемъ міра, мозгомъ исторія, онъ увѣряетъ его, что базаръ на Champ de Mars—починъ братства народовъ и примиренія вселенной.

Пьянить похвалами поколѣніе, измельчавшее, ничтожное, самодовольное и кичливое, падкое на лесть и избалованное, поддерживать гордость пустыхъ и выродившихся сыновей и вну-

Digitized by Google

and the second second

чать, цокрывая одобреніемъ генія ихъ жалкое, безсмысленное существованіе, — великій грѣхъ.

Дѣлать изъ современнаго Парижа спасителя и освободителя міра, увѣрять его, что онъ великъ въ своемъ паденіи, что онъ въ сущности вовсе не падалъ, сбиваетъ на апотеозу божественнаго Нерона и божественнаго Калигулы пли Каракаллы.

Разница въ томъ, что Сенеки и Ульпіаны были въ силѣ и власти, а В. Гюго въ ссылкѣ.

Рядомъ съ лестью васъ поражаеть неопредёленность понятій, смутность стремленій, незрёлость идеаловъ. Люди, идущіе впередъ, ведущіе другихъ, остаются въ полумракѣ, безъ тоски о свѣтѣ. Толки о преображеніи человѣчества, о пересозданіи существующаго... но о какомъ, но во что?

Это равно не ясно, ни на томъ свътъ Пьера Леру, ни на этомъ Виктора Гюго.

"Въ XX столѣтіи будетъ чрезвычайная страна. Она будетъ велика и это не помѣшаетъ ей быть свободной. Она будетъ знаменита, богата, глубокомысленна, мирна, сердечна ко всему остальному человѣчеству. Она будетъ имѣть кроткую доблесть старшей сестры.

"Эта центральная страна, изъ которой все лучится. эта образцовая ферма человѣчества, по которой все кроится, имѣетъ свое сердце, свой мозгъ, называемый Парижъ.

"Городъ этотъ имѣетъ одно неудобство: кто имъ владѣетъ, тому принадлежитъ міръ. Человѣчество идстъ ва нимъ. Парижъ работаетъ для общности земной. Кто бы ты ни былъ, Парижъ твой господинъ... онъ иногда ошибается, имѣетъ свои оптическіе обманы, свой дурной вкусъ... томъ хуже для всемірнаго смысла, компасъ потерянъ и прогрессъ идетъ ощупью.

"Но Парижъ настоящій кажется не таковъ. Я не върю въ этотъ Парижъ это призракъ, а, впрочемъ, небольшая проходящая тънь не идетъ въ счетъ. когда дъло идетъ объ огромной утренней заръ.

"Одни дикіе боятся за солнце во время затменій.

"Парижъ зажженный факелъ; зажженный факелъ пићетъ волю... Парижъ изгоняетъ изъ себя все нечистое, онъ уничтожило смертную казнь, насколько это было въ его волѣ, и перенесъ гильотину въ la Roquette. Въ Лондонѣ вѣшаютъ, гильотинировать въ Парижѣ нельзя больше; если-бъ вздумали снова поставить гильотину передъ ратушей, камни возстали бы. Убивать въ этой средѣ невозможно. Остается поставить внѣ закона, что поставлено внѣ города!

"1866 былъ годомъ столкновенія народовъ, 1867 будетъ годомъ штъ встрѣчей. Выставка въ Парижѣ — великій соборъ мира, всѣ препятствія, тормазы, палки въ колесахъ прогресса сломятся въ куски, разлетятся въ прахъ... Война невояможна... зачѣмъ выставили страшныя пушки и другіе военные снаряды... Развѣ мы не знаемъ, что война умерла? Она умерла въ тотъ день, когда Іисусъ сказалъ: "Любите другъ друга!" –и бродила только, какъ привидѣніе; Вольтеръ и революція убили ее еще разъ. Мы не вѣримъ въ войну. Всѣ народы побратались на выставкѣ, всѣ народы, притекщи въ Парижъ, побывали Франціей (ils viennent ètre France); они узнали, что есть городъ-солнце... и должны любить его, желать его, выносить его!"

И въ полномъ умиленіи передъ народомъ, который испаряется братствомъ, котораго свобода—свидѣтельство совершеннолѣтія

Digitized by GOOgle

человѣческаго рода, Гюго восклицаеть: «О, Франція! прощай! Ты слишкомъ велика, чтобъ быть отечествомъ; съ матерью, сдѣлавшейся богиней, слѣдуетъ разстаться. Еще шагъ во времени, и ты исчезнешь преображенная; ты такъ велика, что скоро тебя не будеть. Ты не будешь Франціей, ты будешь человѣчествомъ. Ты не будешь страной, ты будешь повсюдностью. Ты назначена изойти лучами... Рѣшись принять бремя твоей безконечности и, какъ Аеины сдѣлались Греціей, Римъ-христіанствомъ, сдѣлайся ты, Франція, міромъ!...»

Когда я читалъ эти строки, передо мной лежала газета и въ ней какой-то простодушный корреспонденть писалъ слъдующее: «То, что теперь творится въ Парижъ, необыкновенно занимательно, и не только для современниковъ, но и для будущихъ поколъній. Толпы, собравшіяся на выставку, кутятъ... всъ границы перейдены, оргія вездъ, въ трактирахъ и домахъ, пуще всего на самой выставкъ. Пріъздъ царей окончательно опьянилъ всъхъ. Парижъ представляетъ какую-то колоссальную descente de la courtille.

"Вчера (10 іюня) это опьянъніе дошло до своего апогея. Пока вънценосцы пировали во дворцё, видавшемъ такъ много на своемъ въку, толпы наполняли окольныя улицы и мъста. По набережной, на улицахъ Риволи, Кастиліоне, Сенть-Оноре пировали на свой манеръ до трехъ сотъ тысячъ человъкъ. Отъ Маделены до théâtre des Varietès шла самая растрепанная и нецеремонная оргія; большія открытыя линейки, импровизированные омнибусы и шарабаны, заложенные изнуренными, измученными клячами, едва-едва двигались по бульварамъ въ сплошномъ множествъ головъ и головъ. Линейки эти, въ свою очередь, были биткомъ набиты, въ нихъ стояли, сидъли, больше всего лежали растянувшись мужчины и женщины во всевозможныхъ позахъ съ бутылками въ рукахъ; они съ хохотомъ и пёснями переговаривались съ пёшей толпой; шумъ и крикъ несся имъ навстрёчу изъ кафе и ресторановъ совершенно полныхъ; иногда крикъ и пъсни смънялись дикимъ ругательствомъ фіакрнаго извозчика или дружеской ссорой подпившихъ... На углахъ, въ переулкахъ валялись мертво-пьяные, сама полиція, казалось, отступила за невозможностью что-нибудь сдёлать.-Никогда, пишеть корреспонденть, я не видаль ничего подобнаго въ Парижв, а живу въ немъ лътъ двадцать".

Это на улицѣ, «въ канавѣ», какъ выражаются французы, а что внутри дворцовь, освѣщенныхъ болѣе, чѣмъ десятью тысячами свѣчей... что дѣлалось на праздникахъ, на которые тратилось по милліону франковъ?

"Съ бала, даннаго городомъ въ Hôtel de ville, государи убхали около двухъ часовъ, это повёствуетъ офиціальный исторіографъ императорскихъ увеселеній; кареты не могли во время ни прібхать, ни отвезти восемь тысячъ человёкъ. Часы шли за часами, усталь овладёла гостями, дамы сёли на ступеняхъ лёстницы, другія просто легли въ залахъ на ковры и заснули у ногълакеевъ и huissiers, кавалеры шагали за нихъ, цёпляясь за кружева и уборы. Когда мало-помалу расчистилось мёсто, ковровъ было не видно, все было покрыто завялыми цвётами, раздавленными бусами, лоскутьями блондъ и кружевъ, тюля, кисен оторванныхъ ефесами, саблями, шитьемъ, царапавшими плечи" и пр.

#### IV.

# Даніилы.

Въ іюльскіе дни 1848 года, послѣ перваго террора и ошеломленья побѣдителей и побѣжденныхъ, явился представителемъ угрызенія совъсти угрюмый и худой старикъ. Мрачными словами заклеймилъ онъ и проклялъ людей «порядка», разстрѣливавшихъ сотнями, не спрося имени, ссылавшихъ тысячами безъ суда и державшихъ Парижъ въ осадномъ положеніи. Окончивъ анаеему, онъ обернулся къ народу и сказалъ ему: «А ты молчп, ты слишкомъ бѣденъ, чтобъ тебѣ имѣть рѣчь».

Это былъ Ламенне. Его чуть не схватили, но испугались его сѣдинъ, его морщинъ, его глазъ, на которыхъ дрожала старая слеза и на которыхъ скоро ничего дрожать не будетъ.

Слова Ламенне прошли безслѣдно.

ломоть трупа...

Черезъ двадцать лѣтъ другіе угрюмые старики явились съ своимъ суровымъ словомъ и ихъ голосъ погибъ въ пустынѣ.

Они не върили въ силу своихъ словъ, но сердце не выдержало. Не сговариваясь въ своихъ ссылкахъ и удаленіяхъ, этп вемическіе судьи и Даніилы произнесли свой приговоръ, зная, что онъ не будетъ исполненъ.

Они, на горе себѣ, поняли, что это «ничтожное облако, мѣшающее величественному разсвѣту», не такъ ничтожно; что эта историческая мигрень, это похмелье послѣ революціи не такъ-то скоро пройдутъ, и сказали это.

"Въ худшія времена древняго цезаризма, говорилъ Эдгаръ Кине на конгрессѣ въ Женевѣ, когда все было нѣмо, за исключеніемъ владыки, находились люди, оставлявшіе свои пустыни для того, чтобъ произнести нѣсколько словъ правды въ глаза падшимъ народамъ.

"Шестнадцать лётъ живу я въ пустынё и хотёль бы, въ свою очередь, прервать мертвое молчаніе. къ которому привыкли въ наше время".

Какую же въсть принесъ онъ съ своихъ горъ и во имя чего поднялъ ръчь? Онъ ее поднялъ для того, чтобъ сказать своимъ соотечественникамъ (французъ, о чемъ бы ни говорилъ, говоритъ всегда о Франція): «У васъ нътъ совъсти... она умерла, раздавленная пятою сильнаго, она отреклась отъ себя. Шестнадцать лътъ искалъ я слъдовъ ея и не нашелъ!»

"То же было при Цезаряхъ въ древнемъ мірѣ. Душа человѣческая исчезда.

Digitized by

Народы помогали своему порабощенію, рукоплескали ему, не показывая ни сожалѣнія, ни раскаянія. Совѣсть человѣческая, исчезая, оставила какую-то пустоту, которая чувствовалась во всемъ, какъ теперь, и для того, чтобъ ее наполнитъ, надобно было *новано бона*.

"Кто же наполнить въ наше время процасти, вырытыя новымъ цезаризмомъ?

"На мѣсто стертой, упраздненной совѣсти настала ночь, мы бродимъ въ потьмахъ, не зная, откуда искать помощи, къ кому обратиться. Все соучастникъ паденья: церковь и судъ, народы и общество... Глуха земля, глуха совѣсть, глухи народы; право погибло съ совѣстью; одна сила царитъ...

"Зачѣмъ вы пришли, что вы ищете въ этихъ развалинахъ? Развалинъ? Вы отвѣчаете, что ищете мира. Откуда же вы? Вы заблудились въ обломкахъ падшаго зданія права. Вы ищете мира, вы опибаетесь, его здѣсь нѣтъ. Здѣсь война. Въ этой ночи безъ разсвѣта должны сталкиваться народы и племена и уничтожать другъ друга зря, исполняя волю властителей.

Старикъ бросилъ для дътей нъсколько цвътовъ, чтобъ уменьшить ужасъ картины. Ему рукоплескали. Они и тутъ не въдали, что творили. Черезъ нъсколько дней отреклись отъ своихъ рукоцлесканій.

Мѣсяца два передъ тѣмъ, какъ эти мрачныя слова раздались на женевскомъ сходѣ, въ другомъ швейцарскомъ городѣ другой изгнанный прежняго времени писалъ слѣдующія строки:

"Я не имѣю больше вѣры во Францію.

"Если когда-нибудь она воскреснеть къ новой жизни и оправится отъ страха самой себя, это будетъ чудо; изъ такого глубокаго паденья не подымалась ни одна больная нація. Я не жду чудесъ. Забытыя учрежденія могуть возродиться, потухнувшій духъ народа не оживаетъ. Несправедливое провидѣніе не дало мнѣ и того утѣшенья, которымъ оно такъ щедро надѣляетъ, въ замѣну бѣдности, всѣхъ изгнанниковъ: всегдашней надежды и вѣры въ мечты. Отъ всего прожигаго мною остались только уроки опытности, горькое разочарованіе и неизлес чимая усталь (énervement). Мнѣ холодно на сердцѣ. Я не вѣрю больше ни въ право, ни въ человѣческую справедливость, ни въ здравый смыслъ. Я отошелъ въ равнодушіе, какъ въ могилу".

Жирондисть Мерсье, одной ногой уже въ гробу, говорилъ во время паденья первой имперіи: «Я живу еще только для того, чтобъ увидѣть, чѣмъ это кончится!» «Я и этого не могу сказать, прибавилъ Маркъ Цюфрессъ, у меня нѣтъ особаго любопытства узнать, чѣмъ развяжется императорская эпопея».

И старикъ повернулся къ прошедшему и съ глубокой печалью показалъ его исхудалымъ потомкамъ. Настоящее ему не знакомо, чуждо, противно. Изъ его кельи вѣетъ могилой, отъ его словъ дрожь пробираетъ посторонняго.

Слова одного, строки другого, все скользнуло безслъдно. Слушая ихъ, читая ихъ, у французовъ не сдълалось «холодно въ груди». Многіе открыто негодовали: «Эти люди лишаютъ насъ силъ, повергаютъ въ отчаяніе... гдъ въ ихъ словахъ выходъ, утъщенье?».

Судъ не обязанъ утвшать; онъ долженъ обличать, уличать

Digitized by Google

Maria .

тамъ, гдѣ нѣтъ сознанія и раскаянія. Его дѣло вызвать со вюсть. Судъ и не пророчество, у него нѣтъ Мессіи для утѣшенія въ будущемъ. Онъ такъ же, какъ и подсудимый, принадлежить старой религіи. Судъ представляетъ чистую и идеальную сторону ся, а масса ся практическое, уклонившееся, истощенное приложеніе. Осуждающій служитъ поневолѣ практическимъ обвенителемъ идеала; защищая его, онъ указываетъ его односторовность.

Ни Эдгаръ Кине, ни Маркъ Дюфрессъ дъйствительно не знаютъ выхода, и зовутъ всиять. Немудрено, что они его не видятъ, они къ нему стоятъ спиной. Они принадлежатъ къ прошедшему. Возмущенные безчестной кончиной своего міра, они схватили клюку и явились незванными гостьми на оргію высокомърнаго, самодовольнаго народа и сказали ему: «Ты все утратилъ, все продалъ, тебя ничто не оскорбляетъ, кромъ правды, у тебя нѣтъ ни прежняго ума, у тебя нѣтъ прежняго достоинства, у тебя нѣтъ совъсти, ты на днѣ паденья и, не только не чувствуешь твоего рабства, но туда же имъешь притязаніе освоботдать народы и народности, украшаясь лаврами войны,.-хочешь надъть на себя оливковые вънки мира. Опомнись, покайся, если можешь. Мы, умирающіе, пришли тебя звать къ раскаянію в. если не пойлешь, сломимъ жезлъ нашъ надъ тобою».

Они видять свое войско отступающимъ, бъ́гущимъ оть своето знамени, и карой своихъ словъ хотять его возвратить въ презній станъ и не могутъ. Для того, чтобъ ихъ собрать, надобно новое знамя, а его нъ́тъ у нихъ. Они, какъ языческіе первосвященники, раздираютъ ризы свои, защищая падавшую святыню свою. Не они, а гонимые назареи возвѣщали воскресеніе и жизнь будущаго вѣка.

Кине и Маркъ Дюфрессъ скорбять объ оскверненія храча своего, храма народнаго представительства. Они скорбять не только объ утратѣ во Франціи свободы человѣческаго достоннства, они скорбять о потерт передового мѣста, они не могуть примириться съ тѣмъ, что имперія не предупредила единства Германіи, они ужасаются тому, что Франція сошла на второй планъ.

Вопросъ о томъ, зачжмъ Франціи, въ которую они сами не върятъ, быть на первомъ мюстю, не представлялся ни разу ихъ уму...

Маркъ Дюфрессъ съ раздраженнымъ смиреніемъ говорить, что онъ не понимаетъ новыхъ вопросовъ, т. е., экономическихъ, з Кине ищетъ того бога, который сойдеть, чтобъ наполнить пустоту, оставленную потерей совъсти... Онъ прошелъ мимо ихъ, они его не узнали и допустили его распятіе.

Digitized by Google\_\_\_.

Р. S. Какъ комментарій къ нашему очерку, идеть и странная книга Ренана о «современныхъ вопросахъ». Его тоже пугаетъ настоящее. Онъ понялъ, что дёло идетъ плохо. Но что за жалкая терапія! Онъ видитъ больного по горло въ сифилисѣ и совътуетъ ему хорошо учиться и по классическимъ источникамъ. Онъ видитъ внутреннее равнодушіе ко всему, кромѣ матеріальныхъ выгодъ, и сплетаетъ на выручку изъ своего раціонализма нѣкую религію, католицизмъ безъ настоящаго Христа и безъ папы, но съ плотоумерщвленіемъ. Уму ставитъ онъ дисциплинарныя перегородки или, лучше, гигіеническія.

Можетъ, самое важное и смѣлое въ его книгѣ—это отзывъ о революціи: «Французская революція была великимъ опытомъ, но опытомъ неудавшимся».

И затёмъ онъ представляетъ картину ниспроверженія всёхъ прежнихъ институтовъ, стёснительныхъ, съ одной стороны, но служившихъ отпоромъ противъ поглощающей централизаціи, и на мёстѣ ихъ—слабаго, беззащитнаго человѣка передъ давящимъ, всемогущимъ государствомъ и уцѣлѣвшей церковью.

Поневолѣ съ ужасомъ думаешь о союзѣ этого государства съ церковью, который совершается наглазно, который идетъ до того, что церковь тѣснитъ медицину, отбираетъ докторскіе дицломы у матеріалистовъ и старается рѣшать вопросы о разумѣ и откровеніи—сенатскимъ рѣшеніемъ, декретировать libre arbitre, какъ Робеспьеръ декретировалъ l'étre suprême.

Не нынче, завтра церковь захватить воспитаніе-тогда что?

Французы, уцёлёвшіе отъ реакція, это видять, и положеніе ихъ относительно иностранцевъ становится невыгоднёе и невыгоднёе. Никогда они не выносили столько, какъ теперь, и отъ кого же? Въ особенности отъ нёмцевъ. Недавно при мнё былъ споръ одного нёмецкаго ех-ге́иці съ однимъ изъ замёчательныхъ литераторовъ. Нёмецъ былъ безпощаденъ. Прежде была какая-то тайно соглашенная терпимость къ англичанамъ, которымъ всегда позволяли говорить нелёпости изъ уваженія и увёренности, что они нёсколько поврежденные, и къ французамъ—изъ любви къ нимъ и изъ благодарпости за революцію. Льготы эти остались только для англичанъ, французы очутились въ положеніи состарёвшихся и подурнёвшихъ красавицъ, которыя долго не замёчали, что средства ихъ уменьшились, что на обаяніе красотой надёяться больше нечего.

Прежде имъ спускалось невъжество всего находящагося за границами Франціи, употребленіе битыхъ фразъ, позолоченный стеклярусъ, слезливая сентиментальность, ръзкій, вершающій тонъ и les grands mots, —все это утратилось.

Нѣмецъ, поправляя очки, трепалъ француза по плечу, приговаривая: — Mais, mon cher et très-cher ami, эти готовыя фразы, заизняющія разборъ дёла, вниманье, пониманье, мы знаемъ наизусть: вы намъ ихъ повторяли лёть тридцать; онё-то вамъ и мёшають видёть ясно настоящее положеніе дёлъ.

--- Но какъ бы то ни было, все-же, --говорилъ литераторъ, вндимо желая заключить разговоръ, ---однако же, мой милый философъ, вы всћ склонили голову подъ прусский деспотизмъ; я очень понимаю, что для васъ это средство, что прусское влады чество--ступень...

— Тёмъ-то мы и отличаемся отъ васъ, перебилъ его нѣмець, что мы идемъ этимъ тяжелымъ путемъ, ненавидя его и покоряясь необходимости, имѣя цѣль передъ глазами, а вы пришли въ такое же положеніе, какъ въ гавань спасенья; для васъ это не ступень, а заключеніе, —къ тому же большинство его либить.

— C'est une impasse, une impasse, замътилъ печально литераторъ и перемънилъ разговоръ.

По несчастью, онъ заговорилъ о рѣчи Жюль Фавра въ Академіи. Туть окрысился другой нѣмецъ:

— Помилуйте, и эта пустая риторика, это празднословіе можеть вамъ нравиться? Лицемърье, неправда о наукъ, неправда во всемъ; нельзя же два часа читать панегирикъ блъдному Кузеню. И что ему было за дъло защищать казенный спиритуализмъ? II вы думаете, что эта оппозиція спасетъ васъ? Это—риторы и софисты, да и какъ смъшна вся эта процедура ръчи и отвъта. обязательная похвала предшественнику—весь этотъ средневъковый бой пустословья.

- Ah bah! Vous oubliez les traditions, les coutumes...

Миѣ было жаль литератора...

v.

# Свѣтлыяточки.

Но за Даніилами видны же и свётлыя точки, слабыя, дальнія, и въ томъ же Парижѣ. Мы говоримъ о Латинскомъ кварталѣ, объ этой Авентинской горѣ, на которую отступили учапціеся и ихъ учители, то есть, тѣ изъ нихъ, которые остались вѣрны преданію 1789 года, энциклопедистамъ, горѣ, соціальноху движенію.

Изъ переулковъ этого Лаціума, изъ четвертыхъ этажей невзрачныхъ домовъ его, постоянно идутъ ставленники и миссіо неры на борьбу и проповъдь и гибнутъ большею частью мо-



рально, а иногда физически, in partibus infidelium, т. е., по другую сторону Сены.

Объективная истина—съ ихъ стороны, всяческая правота и дѣльность пониманія—съ ихъ стороны, но и только. «Рано или поздно истина всегда побѣждаетъ». А мы думаемъ, очень поздно и очень рюдко. Разумъ споконъ вѣка былъ недостуценъ или противенъ большинству. Для того, чтобъ разумъ могъ понравиться, Анахарсисъ Клоотсъ долженъ былъ одѣть его въ хорошенькую актрису, а ее раздѣть донага. Дѣйствовать на людей можно только, грезя ихъ сны яснѣе, чѣмъ они сами грезять, а не доказывая имъ свои мысли такъ, какъ доказываютъ геометрическія теоремы.

Латинскій кварталъ напоминаеть средневѣковые чертозы или камалдолы, отступившія на шагь оть людского шума, съ своей вѣрой въ братство, милосердіе и, главное, въ скорое пришествіе царства божія. И это въ самое то время, когда за ихъ стѣнами рыцари и рейтеры жгли и рѣзали, лили кровь, грабили, засѣ кали вилановъ, насиловали ихъ дочерей... Потомъ наступили другія времена, также безъ братства и второго пришествія, и это прошло—а камалдолы и чертозы остались при своей вѣрѣ. Нравы еще смягчились, измѣнилась манера грабить, насиловать стали съ платой, обирать по принятымъ уставамъ; но царство божіе не приходило, а все неминуемо наступало (такъ казалось въ чертозахъ), знаменія становились все яснѣе, прямѣе; вѣра спасала иноковъ отъ отчаянія.

Съ каждымъ ударомъ, отъ котораго разлетаются въ прахъ послѣднія убогія свободы; съ каждымъ паденіемъ общества, съ каждымъ наглымъ шагомъ назадъ, Латинскій кварталъ приподнимаетъ голову, mezza voce, у себя дома поетъ марсельезу и, поправляя фуражку, говоритъ: «Этого-то и надобно было. Они дойдутъ до предѣла... чѣмъ скорѣе, тѣмъ лучше». Латинскій кварталъ вѣритъ въ свой курсъ и храбро чертитъ планъ своей «веси истины», идя въ разрѣзъ съ «весью дѣйствительности».

А Пьеръ Леру върить въ Іова!

А В. Гюго-въ выставку братства!

### VI.

### Послѣ набѣга.

"Святой отецъ-теперь ваше дило!" (Филиппъ II великому инквизитору). Донъ-Карлосъ.

Эти слова мнѣ такъ и хочется повторить Бисмарку. Груша зрѣла, и безъ его сіятельства дѣло не обойдется. Не церемоньтесь, графъ! Я не дивлюсь тому, что дѣлается, и не имѣю права дивиться я давно кричалъ свое: «берегись, берегись!..» Я просто прощаюсь, и это тяжело. Тутъ нѣтъ ни противорѣчія, ни слабости. Человѣкъ можетъ очень хорошо знать, что если подагра у него подымется, то будетъ очень больно; онъ можетъ, сверхъ того. предчувствовать, что она подымется, что ее ничѣмъ не остановишь; тѣмъ не меньше ему все-же будетъ больно, когда она подымется.

Миѣ жаль личностей, которыхъ люблю.

Мнѣ жаль страны, которой первое пробужденіе я видѣлъ своими глазами и которую теперь вижу изнасилованную и обезчещенную.

Мнѣ жаль этого Мазепу, котораго отвязали отъ хвоста одной имперіи, чтобъ привязать къ хвосту другой.

Мић жаль, что я правъ, я словно соприкосновенный къ дѣлу, тѣмъ, что въ общихъ чертахъ его предвидѣлъ. Я досадую на себя, какъ досадуетъ дитя на барометръ, предсказавшій бурю и испортившій прогулку.

Италія похожа на семью, въ которой недавно совершилось какое-нибудь черное преступленіе, обрушилось какое-нибудь страшное несчастіе, обличившее дурныя тайны,—на семью, по которой прошла рука палача, изъ которой кто-нибудь выбылъ на галеры... всѣ въ раздраженіи, невинные стыдятся и готовы на дерзкій отпоръ. Всѣхъ мучить безсильное желаніе мести, страдательная ненависть отравляеть, разслабляеть.

Можетъ, и есть близкіе выходы, но разумомъ ихъ не видать; они лежатъ въ случайностяхъ, во внѣшнихъ обстоятельствахъ, они лежатъ енть границъ. Судьба Италіи, не еъ ней. Это само по себѣ одно изъ невыносимѣйшихъ оскорбленій; оно такъ грубо напоминаетъ недавній плѣнъ и чувство собственной несостоятельности и слабости, которое начало было стираться.

И только двадцать лютъ!

Двадцать лёть тому назадъ, въ концё декабря, я въ Рим'є оканчивалъ первую статью «Съ того берега» и измюнилъ ей, увлеченный сорокъ восьмымъ годомъ. Я былъ тогда въ полной силё развитія и съ жадностью слёдилъ за развертывающимися событіями. Въ моей жизни не было еще ни одного несчастія, которое оставило бы сильный, ноющій рубецъ, ни одного упрека сов'єти внутри, ни одного оскорбительнаго слова снаружи. Я несся, слегка ударяя въ волны, съ безумнымъ легкомысліемъ, съ безграничной самонадѣянностью, на всѣхъ парусахъ. И всѣ ихъ одни за одними пришлось подвязать!

. . . . . . . . . . . . . . . . .

Во время перваго ареста Гарибальди, я былъ въ Парижѣ. Французы не върили въ вторженіе ихъ войскъ. Мнѣ случалось

"Cirles

встрѣчаться -съ людьми разныхъ слоевъ общества. Заклятые ретрограды и клерикалы желали вмѣшательства, кричали о немъ, но сомнѣвались. На желѣзной дорогѣ, одинъ извѣстный французскій ученый, прощаясь со мной, говорилъ мнѣ: «У васъ, мой милый, сѣверный Гамлеть, такъ фантазія настроена, вы видите одно черное, оттого вамъ и не очевидна невозможность войны съ Италіей; правительство слишкомъ хорошо знаетъ, что война за напу поставитъ противъ него все мыслящее, вѣдь, все-же мы Франція 1789 года». Первая новость, которую я не прочелъ, а увидълъ-былъ флотъ, отправлявшійся изъ Тулона въ Чивиту. «Это военная прогулка», говорилъ мнѣ другой французъ. «Оп ne viendra jamais aux mains, да и ненужно намъ мараться въ итальянской крови».

Оказалось нужнымъ. Нѣсколько юношей изъ «Лаціума» протестовали, ихъ посадили на съѣзжую, со стороны Франціи тѣмъ и кончилось.

Удивленная, окровавленная Италія, благодаря нерѣшительности короля, шулерству министерства, дѣлала всѣ уступки. Но разсвирѣпѣлаго француза, упивающагося всякой побѣдой, нельзя было остановить, къ крови, къ дѣлу ему надобно было прибавить крѣпкое слово.

И на этомъ крѣпкомъ словѣ, покрытомъ рукоплесканіями имперіи, подали руку ея злѣйшіе враги: легитимисты, въ видѣ стараго стряпчаго бурбоновъ—Беррье, и орлеанисты, въ видѣ стараго Фигаро временъ Людовика-Филиппа—Тьера.

Я считаю слово Руэра историческимъ откровеніемъ. Кто послѣ этого не понялъ Франціи, тотъ слѣпорожденный.

Графъ Бисмаркъ, теперь ваше дѣло!

А вы, Маццини, Гарибальди, послѣдніе Могикане, сложите ваши руки, успокойтесь. Теперь васъ ненужно. Вы свое сдѣлали. Теперь дайте мѣсто безумію, бѣшенству крови, которыми или Европа себя убьетъ, или реакція. Ну, что же вы сдѣлаете съ вашими ста республиканцами и вашими волонтерами, съ двумятремя ящиками контрабандныхъ ружей? Теперь милліонъ отсюда, милліонъ оттуда, съ иголками и другими пружинами. Теперь пойдуть овера крови, моря крови, горы труповъ... а тамъ тифъ, голодъ, пожары, пустыри.

А! господа консерваторы, вы не хотъли даже и такой блъдной республики, какъ февральская, не хотъли подслащенной демократіи, которую вамъ подносилъ кондитеръ Ламартинъ. Вы не хотъли ни Маццини стоика, ни Гарибальди героя. Вы хотъли порядка.

Будеть вамъ за то война, семилътняя, тридцатилътняя...

А. И. Герденъ, т. Ш.

1 23.15

37

Вы боялись соціальныхъ реформъ, вотъ вамъ феніане съ бочкой пороха и зажженнымъ фителемъ.

Кто въ дуракахъ?

Генуя, 31 декабря, 1867 года.

Ζ

Digitized by Google

# Примъчанія.

Стр. 5. "Магіа Е." — Марья Каспаровна Эрнт; "Магіа К." — Марья Өедоровна Корпть; "Frau Н." — мать Герцена . Луиза Ивановна Гаагъ. Всё онт вмтьсть съ Герценомъ и его женой тхали за границу.

Стр. 6. Іоганнъ-Фридрихъ Диффенбакъ (1794–1847), знаменитый въ свое врема нъмецкій хирургъ, профессоръ берлинскаго университета и директори ипрургической клиники. Особенно славился искусственными образованіями восовъ, губъ, въкъ, исправленіемъ косоглавія и проч.

Стр. 11. Графъ Викторъ Никит. Панинъ (1801—1874). При Николаћ I и Александрћ II былъ министромъ юстиція, занимая это мѣсто почти 30 лѣтъ (1832 — 61). Съ февраля по сентябрь 1860 г. былъ предсѣдателемъ редакціонной комиссін по освобожденію крестьянъ. причемъ старался насколько возможно затормовить и извратить эту реформу, стремясь освободить крестьянъ безъ земли, а помъщикамъ предоставить надъ ними право вотчинной полиціи.

— Шарль Филиппонъ (1800—1857), знаменитый карикатуристь 30-хъ и 40-хъ годовъ. Въ 1830 г. основалъ еженедъльный сатирическій журналъ "La Caricature", а съ 1 декабря ежедневную сатирическую газету съ карикатурами "Шаривари", которая считалась въ 30—40-хъ годахъ лучшимъ сатирическимъ изданіемъ. "Шаривари" существуетъ и донынъ, хотя блестящій періодъ ея былъ во время редакторства Филиппона.

Стр. 12. Романья. итальянская про-

винція, до 1860 г. составлявшая сёверную часть Папской области.

Стр. 13. Въ Поръ-Роялѣ (Port Royal) во Франціи, въ XVII вѣкѣ собиралось общество ученыхъ и литераторовъ, занимавшееся изученіемъ и усовершенствованіемъ французской литературы. Подробную исторію этого общества написалъ извѣстный французскій критикъ Сентъ-Бевъ въ нѣсколькихъ томахъ (1840-48).

Стр. 15. "Ближайшима изъ близкихъ" Герценъ называетъ своего ближайшаго друга Н. П. Огарева.

Стр. 17. Карлъ-Альбертъ (1798--1849), король Сардинскій, прад'ядъ нын'яшняго итальянскаго короля Виктора-Эмануила III. Царствовалъ въ Пісмонтѣ съ 1831 г. Въ 1849 г., послѣ вторячной неудачной войны съ Австріей, отрекся отъ престола въ пользу своего сына Виктора-Эмануила II.

Стр. 18. Буквою А. означенъ Пав. Вас. Анненковъ (1812—1887), извъстный критикъ, біографъ и издатель Пушкина. Онъ находился въ это время въ Парижѣ и былъ очень бливокъ съ Герценомъ.

Стр. 22. Эжень-Луи Кавеньякъ, французский генералъ (1802 — 1857). Въ 1848 г., во время 2-ой французской республики, былъ военнымъ министромъ и жестоко подавилъ въ Парижъ возстаніе рабочихъ въ такъ называемые "іюньскіе дни".

Стр. 24. Буквами означены: М. Ө.— Марья Өедоровна Коршъ, А.—Пав. Вас. Анненковъ, И. Т.– Ив. Серг. Тургеневъ.

ized by

Стр. 25. Тома Кутюръ (1815--1879), французскій живописець, лучшая картина котораго "Римляне временъ упадка" произвела большое впечатлёніе въ парижскомъ Салонъ 1847. Очевидно, что на эту картину Герценъ здъсь и ссылается.

Стр. 27. "Nel mezzo del camin di nostra vita" (посреди дороги нашей жизни)—выраженіе, взятое изъ начала "Божественной Комедіи" Данте.

Стр. 30. Рамонъ де-ла-Сагра (1788— 1871), испанскій политическій дъятель и писатель. Главный его трудь—"Исторія острова Кубы" (10 т.). Кромѣ того, написаль "Чтенія о соціальной экономіи" (1840), книгу о Съверо-Америк. Соед. Штатахъ (1836) и проч.

Стр. 32. "Тощій французскій литераторь", о которомъ здісь упоминается какъ о приставленномъ къ журналу "La Tribune des Peuples", былъ Жюль Лешевальс.

— Давидъ д'Анже или Анжерскій (1788—1856), названный такъ по имени своей родины, гор. Анжера, былъ извѣстный французскій скульпторъ, создавшій много статуй, бюстовъ и медальоновъ знаменитыхъ людей.

Стр. 35. Іоснфъ Вронскій (1778-1853), польскій философъ. Въ молодости участвоваль въ военныхъ дъйствіяхъ въ Польшё подъ начальствомъ Костюшки, затъмъ русскимъ офицеромъ. Переселясь во Францію занялся философіей и математикой и издалъ на франц. языкъ рядъ книгъ о философіи Канта, математикъ и техникъ. Затъмъ онъ совдалъ такъ называемое ученіе мессіанизма, въ которомъ польскому народу предназначается быть мессіей-освободителемъ всѣхъ угнетенныхъ странъ. Его "Мессіанизмъ" появилась въ книга 1831—33 гг. (2 т.). Мицкевичъ, въ 40-хъ годахъ увъровалъ въ это учение.

- Андрей Товянскій (1799-1878), польскій мистикъ. Слёпой оть рожденія, онъ былъ подверженъ различнымъ галлюцинаціямъ и видёніямъ. За возбужденное имъ волненіе и эксцентрическія проповёди въ 1842 г. онъ былъ удаленъ наъ Франція. Проповёдуя мессіанизмъ, какъ и Вронскій (см. предыдущее прим.), Товянскій пошелъ еще далѣе Вронскаго и провозгласилъ себя самого мессіей. Въ числѣ его учениковъ ("товянчиковъ") былъ и знаменитый Мицкевичъ.

Этьенъ Кабе (1788—1856), франц.

коммунисть, изложившій свою систему въ утопическомъ романѣ "Путошествіе въ Икарію" и неудачно пробовавшій основать коммунистическую общину въ Техасѣ съ общностью имущества и труда, но съ сохраненіемъ брака и семьи.

Стр. 42. Этьенъ Араго (1802—1892), писатель и политический дъятель, послъ февральской революція 1848 г. былъ назначенъ управляющимъ почтовымъ вѣдомствомъ, а послѣ демонстрація 1 (13) іюня 1849 г. бѣжалъ въ Вельгію.

— Жюль Бастидъ (1800—1879), былъ сперва адвокатомъ, затёмъ участвовалъ въ тайныхъ обществахъ, въ 1832 г. былъ приговоренъ къ смерти, но бѣжалъ въ Англію. Въ 40-хъ годахъ сотрудничалъ въ "National", а съ 10 мая по 26 декабря 1848 г. былъ министромъ иностранныкъ дёлъ. Написалъ рядъ историческихъ сочиненій.

Стр. 43. Мюллеръ-Стрюбинъ – нѣмецкій журналисть 40-хъ годовъ. Онъ въ 1834—39 гг. просидѣль 5 лѣгъ въ тюрьмѣ за участіе въ тайныхъ облествахъ. Въ 40-хъ и 50-хъ годахъ онъ былъ очень близокъ съ Герценомъ, Бакунинъмъ, Тургеневымъ и другими русскими, налодившимися за границей.

Стр. 46. Феликсъ Піа (1810—1889), французскій революціонеръ и драмя гическій писатель. Изъ его драмъ особенной популярностью пользовалась "Парижскій Ветошникъ" (содержаніе которой подробно изложено въ V томѣ, стр. 28—34). представленная въ Парижтѣ въ 1847 г. и переведенная на русскій языкъ М. П. Өедоровымъ въ 1862 г. Принималъ дѣятельное участіе въ революція 1848 г. и въ парижской коммунѣ 1871 года.

Стр. 47. Графъ Феличе Орсини (1819 —1858), итальянскій революціонерь. Участвовалъ въ 1844 г. въ заговорѣ братьевъ Бандіера, за что былъ осужденъ на пожизненную каторгу. Помилованный въ 1846 г., онъ участвовалъ въ 1854 г. въ революціонномъ движеніи въ Италіи, послѣ чего бѣжалъ въ Англію. 14 января 1858 г. онъ совершилъ посредствомъ разрывныхъ бомбъ покушеніе на жизнь Наполеона III, какъ измѣнника дѣлу освобожденія Италіи, за что п былъ кавненъ.

— Жанъ - Иньясъ - Исидоръ-Жераръ Гранвиль (1803—47), извъстный франпузскій рисовальщикъ и карикатуристъ, прославившійся своими мъткими

Digitized by GOOSIC

и ядовитыми политическими карикатурами въ 30-хъ и 40-хъ годахъ.

Стр. 48. Артуръ Гергей (род. въ 1818 г.). Во время венгерской революцін 1848-49 г., одержавъ рядъ побъдъ надъ австрійцами, сталъ венгерскимъ военнымъ министромъ, а затъмъ, по отреченін Кошута, и диктаторомъ. Вынужденный при Вилагошъ сдаться русской арміи Паскевича, подвергся неосновательнымъ обвиненіямъ въ измънъ. Удалившись затъмъ въ частную жизнь, занимался химіей. (Въ текстъ ошибочно названъ Гервей.)

Стр. 51. Францъ-Іосифъ Галль (1758— 1828), нѣмецкій физіологъ и френологъ, создавшій собственную систему френологіи и утверждавшій, что по формѣ и выпуклостямъ черепа, можно судить о способностяхъ и наклонностяхъ каждаго человѣка.

Стр. 54. Чиро Менотти (1798—1831) въ 1831 г. составилъ заговоръ съ цёлью объединенія Италіи въ одно королевство съ тёмъ, чтобы королемъ Италіи былъ моденскій герцогъ Францискъ IV. Заговоръ не удался и Менотти былъ пов'ёшенъ. Въ 1879 г. ему воздвигнута въ Моденъ статуя.

— Братья Аттиліо (род. 1817) и Эмиліо (род. 1819) Бандіера служили сперва въ австрійскомъ флоть; стремясь освободить Италію, вошли въ сношенія съ Маццини и хотъли поднять возстаніе въ Калабріи, но были схвачены и разстрѣляны въ Козенцѣ 25 іюля 1844 г. съ семью изъ своихъ товарищей.

— Франсуа-Ноэль (онъ называлъ себя Кай-Гракхъ) Бабёфъ (1760—1797), казненный за предпринятый имъ, но неудавшійся коммунистическій заговоръ.

Стр. 55. Подъ "дикимъ вепремъ" подразумъвается неаполитанский король Фердинандъ II (1810—1859), а подъ "траурнымъ кучеромъ" императоръ Наполеонъ III.

Стр. 56. Даніэль Манинъ (1804—1857) составилъ въ 1847 г. въ Венецін, съ цълью ея освобожденія отъ австрійскаго владычества, заговоръ, за что былъ заключенъ въ тюрьму. Освобожденный народомъ, Манинъ былъ въ теченіи 1<sup>1</sup>/2 года президентомъ венеціанской республики, мужественно отражая съ марта 1848 до конца августа 1849 г. нападенія австрійскихъ войскъ. а затъмъ, удалившись во Францію, какъ журналисть работалъ для объединенія Италіи. Ему воздвигнуты памятники въ Венеціи и Туринѣ, какъ незабвенному итальянскому патріоту.

Стр. 58. Франческо Гвиччардини (1483-1540) и Лунджи-Антоніо Муратори (1672-1750), итальянские историки, изъ которыхъ первый прославился своей "Исторіей Италін" (за время 1492—1534 гг.), выдержавшей въ 50 лъть 10 изданий и переведенной почти на всѣ европейскіе языки; а второй, Муратори, издалъ многотомную коллекцію источниковъ по исторія Италіи ("Rerum italicarum scriptores"). Далъе у Герцена идеть перечисленіе древнихъ итальянскихъ фамилій (Литта, Боромен и др.), встрѣчающихся у этихъ двухъ историковъ.

— Генералъ Козенць, Энрико (р. 1820 г.) былъ всегдашнимъ сподвижникомъ Гарибальди, начиная съ защиты Рима въ 1849 г. и до завоеванія Сициліи и Неаполя въ 1860 г. Такимъ же сподвижникомъ Гарибальди былъ въ 1860 г. и Сиртори, защищавшій ранѣе (въ 1848—49 гг.) Венецію.

Стр. 60. Кола ди-Ріензи или Николай-Лаврентій Габрини (1313—1354) хотѣлъ возстановить въ Римѣ древній республиканскій строй, провозгласилъ себя въ 1347 г. народнымъ трибуномъ и изгналъ дворянство, но черезъ 7 мѣсяцевъ принужденъ былъ покинуть Римъ. Прибывъ въ Авиньонъ (гдѣ тогда пребывали папы), онъ примирился съ папой. Въ 1354, въ званія сенатора, по порученю папы Иннокентія VI, Ріензи отправился въ Римъ для борьбы съ дворянствомъ, но возбудилъ противъ себя народъ и былъ убитъ.

— Теверино—герой романа Жоржъ-Занда "Теверино".

Стр. 61. Іоаннъ (Джованни) Прочида (1225—1302), владълецъ острова Прочиды въ Неаполитанскомъ заливъ, взбунтовавшій въ 1282 г. Сицилію противъ французовъ, что произвело такъ назыв. сицилійскую вечерню, когда были избиты всъ французы и послъдовало отпаденіе Сициліи отъ Неаполя.

Стр. 66. Тальма, Франсуа-Жозефъ (1763—1826), знаменитый французскій актеръ-трагикъ. Первый изъ актеровъ вмѣсто камзоловъ сталъ надѣвать, соотвѣтствовавшіе исполняемымъ ролямъ, костюмы. Во время революцій былг са

Digitized by Google

and a second

приверженцемъ, затъмъ сталъ любимцемъ Наполеона I.

— Жанъ-Батистъ Клеберъ (1753 — 1800), даровитый французскій генераль, отличавшійся во время войнъ 1-ой республики и въ 1798 г. одержавшій въ Египтъ побъду при Геліополисъ. Былъ убитъ турецкимъ фанатикомъ.

Стр. 68. Карлъ-Теодоръ Кернеръ (1791—1813), нѣм. поэтъ. авторъ патріотической трагедіи "Црини" и лирическихъ пѣсенъ, возбуждавшихъ нѣмцевъ къ борьбѣ съ французами; убитъ въ сраженіи съ послѣдними.

Стр. 69. Австрійскій фельдмаршалъ гр. Іосифъ Радецкій (1766—1860), вытъсненный въ 1848 г. изъ Милана возставшими его жителями, отличился въ 1848 и 1849 гг., разбивъ піемонтскаго короля Карла-Альберта и покоривъ Венедію.

Стр. 70. Фридрихъ Каппъ (1824— 1884). нѣмецкій писатель, оставившій нѣсколько цѣнныхъ сочиненій по исторіи Сѣверо-Американскихъ Соединенныхъ Штатовъ ("Исторія рабства въ Соед. Штатахъ", "Исторія нѣмецкой эмиграціи въ Америку". "Торговля солдатами нѣмецкихъ государей для Америки" и др.).

— "Vom Andern Ufer" ("Съ того берега") помѣщено въ V томѣ настоящаго изданія.

Стр. 76. Зондербундъ — союзъ семи клерикальныхъ швейцарскихъ кантоновъ, образовавшійся въ 1843 г. для противодъйствія радикальной политикъ остальныхъ кантоновъ. Послъ пораженія его войскъ государственными войсками остальныхъ кантоновъ Швейцарія Зондербундъ въ 1847 г. прекратилъ свое существованіе.

Стр. 77. Нѣмецкій коммунисть Вильгельмъ Вейтлингъ (1808—1871), по профессіи портной, въ началѣ 40-хъ годовъ проповѣдовалъ коммунизмъ въ Швейцаріи, въ 1844—46 гг. жилъ въ Англіп, въ 1848 г. агитировалъ въ Германіи. гдѣ устроилъ "Соювъ освобожденія". но въ 1849 г., спасаясь отъ ареста, эмигрировалъ въ Нью-Іоркъ, гдѣ и жилъ до своей смерти. издаван (въ 1851—54 гг.) газету "Republik der Arbeiter". Ему принадлежитъ рядъ книгъ. гдѣ онъ издагалъ свою систему.

Стр. 79. Джемсъ Фази (1796—1878), швейцарский государственный дъятель и писатель; 5—8 октября 1846 г. органивоваль въ Женевѣ возстаніе и сталъ во главѣ временнаго, а затѣмъ преобразованнаго правительства, какъ превидентъ Женевскаго кантона.

Стр.81.Банкиръ Жакъ Лафитъ (1767— 1844) при реставрація былъ ляберальнымъ депутатомъ, много способствовалъ къ осуществленію іюльской революція 1830 г., послѣ которой нѣсколько мѣсяцевъ былъ министромъ финансовъ, но съ 1831 г. перешелъ въ оппозицію.

— Казиміръ Перье (1777—1832) въ 1831, г. былъ президентомъ палаты депутатовъ и министромъ внутреннихъ дѣлъ. Былъ типичнымъ представителемъ буржуазнаго правительства Луи-Филиппа и отличался деспотическими пріемами и безучастіемъ къ рабочему классу.

— Генераль оть инфантеріи графъ Александръ Ив. Остерманъ-Толстой (1770—1857), участвоваль въ войнѣ съ Турпіей подъ начальствомъ Потемкина, въ 1812 г. командоваль пѣх. корпусомъ, а въ 1813 г. особенно отличился при Кульмѣ, гдѣ ему оторвало ядромъ руку. Впослѣдствіи командовалъ гренадерскимъ корпусомъ.

Стр. 89. "Близокъ я былъ только съ однимъ человѣкомъ... и зачѣмъ я былъ близокъ съ нимъ!..." Здѣсь подразумѣвается нѣмецкій поэтъ и революціонеръ Георгъ Гервегъ (1817—1875), съ которымъ связана семейная драма въ жизни Герцена.

Стр. 98. Эммануэль - Жовефъ Сівсъ, францувскій политическій дѣятель (1748—1836). Сперва былъ аббатомъ, а при Наполеонѣ I графомъ. Содѣйствовалъ выработкѣ нѣско. тькихъ французскихъ конституцій и первый предскавалъ господствующую роль третьяго сословія (буржуавіи) (или, какъ ее называетъ влѣсь Герценъ, "мѣщанства").

зываеть вдёсь Герценъ, "мёщанства"). Стр. 99. "The Dream" (Сонъ)—извёстное стихотвореніе Байрона, который и подразумёвается вдёсь подъ "оранжерейнымъ юношей".

— Генри-Джонъ-Темль Пальмерстонъ (1784—1865), извъстный англійскій политическій діятель, неоднократно бывшій министромъ; принадлежалъ въ либеральной партіи.

— Лордъ Джонъ Россель (1792— 1878) въ 1832 г. провелъ избирательную реформу въ Англіи; дважды былъ премьеромъ: былъ защитникомъ представительства меньшинства и реформы

Digitized by GOOGIC

принадлежалъ къ либераламъ.

Стр. 100. "The Darkness" (Тьма)-извъстное стихотвореніе Байрона.

Стр. 101. Въ конив этой главы Герценъ вспомннаеть о смерти своей жены Наталын Александовны, происшелшей за три года передъ твмъ, какъ онъ писалъ эти строки.

Стр. 102. Orbis pictus ("Міръ въ картинкахъ")-заглавіе книги для двтей, составленной знаменитымъ чешскимъ педагогомъ XVII в. Амосомъ Коменскимъ. Затёмъ этими двумя словами озаглавливались и другія книги для детскаго чтенія.

Стр. 113. Графъ Карлъ Васильевичъ Нессельроде (1780-1862) былъ министромъ иностранныхъ двлъ и государст. канцлеромъ, въ царствованіе Николая I. Самостоятельныхъ мнѣній въ политикъ не имълъ, а всегда подчинялся вліянію Меттерниха и всегда относился съ ненавистью къ освободительнымъ ндеямъ.

Стр. 114. Пьеръ-Жюль Барошъ (1802-1870) въ 1850-51 гг. министръ внутреннихъ дёлъ, извёстенъ, какъ ревностный бонапартисть и реакціонеръ.

Стр. 115. Марія-Анна Ленорманъ (1772-1843), внаменитая французская гадалка, нажившая большое состояніе благодаря покровительству императрицы Жозефины. Изгнанная въ 1809 г. изъ Францін, она въ отмщеніе написала "Пророческія воспоминанія одной Сивиллы" (гдѣ она предсказывала паденіе Наполеона I) и "Историческіе и секретные мемуары императрицы Жозефины".

- Въ улицъ Jerusalem (Iepycaлимской) съ давнихъ временъ помъщается полицейская парижская префектура.

Стр. 120. Жовефъ Фуше (1763—1820). Въ 1790-хъ годахъ былъ крайнимъ революціонеромъ, а при Наполеонѣ I, который сдёлаль его герцогомъ Отрантскимъ, сталъ министромъ полиціи и имълъ громадное вліяніе на внутреннія двла.

Стр. 121. Графъ Альфредъ Фаллу (1811—1886), легитимисть и клерикаль, во время президентства Лун-Наполеона былъ министромъ нар. просвъщенія. Въ своихъ сочиненіяхъ пропагандировалъ обскурантизмъ.

Огюстъ-Адольфъ Бильо (1805-1863) въ 1848 г. былъ демократомъ, но затёмъ сдёлался рьянымъ бонапарти-

палаты пэровъ. Подобно Пальмерстону , стомъ и былъ при Наполеонъ III министромъ внутреннихъ дълъ.

> - Маркизъ Анри-Огюстъ Ларошъ-Жавленъ (1805—1867) въ 1848 г., состоя депутатомъ, былъ первымъ изъ роялистовъ, признавшихъ республику.

> Стр. 124. "Proscrit" и \_Nouveau Monde" -революціонные журналы, издававшіеся въ Англія въ то время французскими и др. эмигрантами изъ континентальной Европы.

> Стр. 126. "Отцомъ Леонтіемъ" здѣсь Герценъ называеть тогдашняго начальника штаба корпуса жандармовъ, управлявшаго III отдёленіемъ, ген. Леонтія Васильев. Дуббельта.

> Стр. 128. Французскій филантропъ, аббать Шарль-Мишель Лепе (1712-1789) изобрълъ для глухонъмыхъ азбуку въ видъ жестовъ и на свои средства основалъ въ 1771 г. институть для глухонёмыхъ.

> Стр. 132. Вартбургский праздникъторжество, происходившее 18 октября 1817 г. въ Вартбургѣ по поводу трехсотлътія реформаціи, причемъ былъ основанъ общій союзъ нъмецкихъ студентовъ.

Стр. 136. Общегерманскій парламентъ засъдалъ въ 1848 г. въ церкви св. Павла, во Франкфуртв.

Стр. 137. Сальны-классъ оболочниковъ. свободно плавающія, одиночныя или колоніальныя, морскія животныя.

Стр. 139. Массимо д'Авеліо (1798 -1866), итальянскій писатель и политическій діятель. Его романъ "Гекторъ Фіерамоска или Барлеттскій поединокъ" («La Disfida di Barletta», о которомъ ватсь говорить Герценъ) былъ дважды переведенъ на русский языкъ (1847 и 1878). Азедіо въ 30-хъ и 40-хъ годахъ много способствовалъ пробуждению національнаго самосознанія Италіи. Съ 1849 г. былъ премьеръ-министромъ.

Стр. 140. Даніэль О'Коннель (1775-1847), знаменитый ирландскій агитаторъ, всю свою жизнь дѣятельно агитировавшій противъ уніи Ирландіи съ Англіей; съ 1830 г. быль депутатомъ парламента, а съ 1842 г. лордъ-мэромъ Дублина.

Стр. 146. Эмиль Жирарденъ (1806-1881), извёстный журналисть, основавшій въ 1835 г. дешевую большую ежедневную газету "Presse", гдъ первый во Франціи ввелъ систему бевмѣрной рекламы. Постоянно мёняль убёжденія и приставалъ къ той~партии, которая (1839) Физіологъ, профессоръ въ Додавала больше выгодъ.

CTD. 147. Викторъ Консидеранъ (1808-1893), французский соціалисть, придерживавшійся школы Фурье. Главный его трудъ "Destinée sociale" (1836 г., З тома).

Стр. 156. Буржуазный экономисть Леонъ Фоше (1803 – 1854), былъ съ 1846 г. оппозниюннымъ членомъ палаты депутатовъ, а во время президентства Луи-Наполеона занималъ мъсто министра внутреннихъ дълъ, но незадолго до переворота 2 декабря 1851 г. оставиль политическую деятельность.

Стр. 161. Статья "По поводу одной драмы" помѣщена въ IV томѣ настоящаго изданія (стр. 31-51).

Стр. 164. Жанъ-Жакъ Камбасересъ, герцогъ Пармскій (1753-1824), искусный юристь, дъятель французской революціи и первой имперіи, много способствовавшій упроченію Наполеоновскаго вліянія. Онъ главнымъ образомъ выработаль французскій существующій донынъ Наполеоновский колексъ. Былъ министромъ юстиція во время консульства и имперіи.

Стр. 166. Леоне-Леони-герой романа Жоржа-Занда подъ этимъ-же названіемъ (перев. на русскій языкъ).

Стр. 175. Та часть "Былого и Думъ". о которой упоминаеть здъсь Герценъ въ примъчании, не издана до сихъ поръ; отрывокъ изъ нея (котораго нътъ въ заграничномъ изданіи) помъщенъ ниже, см. стр. 184-191.

Стр. 179. Буквами М. К. обозначена Марья Каспаровна Эрнъ (въ замужествѣ Рейхель).

Стр. 184. Отдёлъ Ш, стр. 184-191, въ которомъ разсказывается о смерти Нат. Алекс. Герценъ, относится къ не напечатанной до сихъ поръ части "Былого и Думъ". Отрывокъ этотъ въ первый разъ былъ напечатанъ въ сбор-никъ "Памяти В. Г. Бълинскаго" Москва, 1899 г., стр. 241-245. Затвиъ съ другой (повидимому) рукописи напечатанъ въ первой книжкъ "Освобожденія", 1903 г., стр. 16 b. — 16 h. Здъсь перепечатано И8Ъ "Освобожденія".

Стр. 185. Энгельсонъ-русский эмигранть, см. о немъ статью у Герцена, т. III. стр. 205—233.

Стр. 186. Саша-сынъ Герцена, Александръ Александровичъ Герценъ (р.

1

88.HHB.

Стр. 187. Тата-дочь Герцена Наталія Александровна.

Стр. 188. Оленька — дочь Герцена Ольга Александровна, за мужемъ за франц. историкомъ Габрівлемъ Моно.

Стр. 196. Польскій генераль Іосифь Высоцкій (1809-1874) принималь діятельное участіе ві возстанія 1830-31 гг., а послё штурма Варшавы эмигрировалъ. Въ 1848, во главѣ сформированнаго имъ польскаго легіона, принималъ участіе въ венгерской войнъ: по окончанія ся бъжаль въ Турцію. Во время Крымской войны хотблъ сформировать польский легіонъ, но не получилъ разрѣшенія на это со стороны Франція. Во время возстанія 1863 г. командовалъ отрядомъ около Ломжи, а затьмъ вернулся въ Парижъ.

Стр. 199. Подъ историкомъ "десяти подразумъвается Лун - Бланъ. лѣтъ" издавшій въ 1840-44 гг. свою "Нізtoire des dix ans: 1830-1840", Bb 5 TOмахъ (послѣднее, 14-е изданіе 1879-81 гг. вышло въ 2 томахъ).

Стр. 201. Графъ Станиславъ Ворцель (1800-1858) участвовалъ въ польскомъ возстанін 1830-31 гг., посл'я чего эмигрировалъ въ Парижъ, а съ 1849 г. жилъ въ Лондонъ, гдъ былъ членомъ революціоннаго европейскаго комптета и былъ близкимъ другомъ Герцена.

Стр. 217. "Коля" — второй сынъ Гер-цена, утонувшій въ морѣ въ 1851 г.

Стр. 222 — 223. Буквою Т., суля по связи съпредыдущимъ, обозначенъ Тесье дю-Моте.

Стр. 224. Рукописей, присланныхъ въ 1854 г. Энгельсономъ Герцену и напечатанныхъ послёднимъ тогда-же, было двѣ: 1) "Емельянъ Пугачевъ честному казачеству и всему люду русскому шлеть низкій поклонъ" и 2) "Душе моя, душе моя! Возстани, что синши?" (см. "Всемірный Вѣстникъ" 1905 г., № 1, стр. 17). Въроятно, о второй изъ этихъ рукописей упоминаеть Герценъ далъе (на стр. 227).

Стр. 231. Томасъ Мильнеръ-Гибсонъ (1806 — 1884), англійскій радикальный политическій діятель. Выль членомъ парламента съ 1837 г., участвовалъ въ отмёнё хлёбныхъ законовъ и защищалъ эмансипацію евреевъ. Въ 1859-1866 гг. быль министромъ торговли и послѣ того не участвовалъ въ политической двятельности.

Стр. 234. "Англія" и послѣдующіе отрывки, собранные въ этой части "Былого и Думъ", не были обработаны самимъ Герценомъ, какъ цѣлое, и подготовлены къ печати; появились они отдвльными статьями въ "Полярной Звъвдъ" и "Колоколъ" и затъмъ были напечатаны въ "Собраніи сочиненій" (т. IX и X) и въ "Сборникѣ посмертныхъ статей". Насколько возможно было безъ предварительныхъ критическихъ изслёдований связать и установить порядокъ статей, -- это сдвлано; такъ, напримвръ, статья "Ледрю-Ролленъ и Кошуть" въ "Сборникъ посмертныхъ статей" представляеть очевидное продолжение главыП "Англін" (съ повтореніемъ даже нъсколькихъ страницъ), поэтому она при-соединена къ этой послѣдней. Точно также статья "Ф. Піа, В. Гюго" и т. д. "Сборника посмертныхъ произведений" присоединена въ настоящемъ изданіи въ III главъ "Англіп". "Статья Нѣмцы въ эмиграція" ("Сборникъ посмерт. произведеній") повидимому, представляеть V главу "Англіи", она и пом'єщена на этомъ мъстъ. Но только нахождение подлинныхъ рукописей и критико-библіографическое изучение сочинений Герцена, для котораго открывается свободная возможность съ выходомъ настоящаго изданія, могуть опреділить надлежащимъ образомъ мъсто и связь этихъ membra disjecta послъдней части "Вылого и Думъ".

Стр. 235. Лода Монтесъ (1820—1861), авантюристка-танцовщица, ставшая фавориткой баварскаго короля Людовика I и выявавшая народное возстание въ Мюнкенъ (1848), вслъдствие чего и была ивгнана изъ Бавария.

Стр 238. Агостино Бертани (1812— 1886), итальянскій политическій діятель. Принималь участіе въ революцін 1848 г., а въ 1860 г. содійствоваль экспедиція Гарибальди въ Сицилію и управляль Неаполемъ. Съ 1860 г. быль членомъ парламента, состоя однимъ изъ вожаковъ радикально-республиканской партіи.

Гульельмо Пепе (1782 — 1855),
вождь неаполитанской революція 1820—
21 гг., а въ 1848 г. командовавшій въ осажденной австрійцами Венеція.

Стр. 241. Джироламо Ромарино (1792— 1849), итальян. генералъ. Участвовалъ въ наполеоновскомъ походъ въ Россію въ 1812 г., въ 1821 г. — въ возстания въ Пьемонтъ, въ 1831 г. — въ польскомъ

Barter Harris

возстаніи, затёмъ въ испанскихъ междоусобныхъ войнахъ. Въ 1834 г. пытался поднять возстаніе въ Пьемонтѣ, а въ 1849 г., принятый въ сардинскую армію, за неудачныя дёйствія противъ австрійцевъ, былъ разстрёлянъ по приговору военнаго суда.

Стр. 259. Сулукъ (1782—1867), — негритянскій императорь царствовавшій въ Гаити, на островъ Сань-Доминго съ 1850 до 1858 г. подъ именемъ Фаустина І. Ранъе (съ 1847 г.) былъ президентомъ республики. Неграмотный Сулукъ отличался необыкновенной глупостью, кровожадностью и трусостью. Въ 1858 г. былъ низвергнуть народнымъ возстаніемъ и высланъ въ Ямайку, а въ Гаити была вновь возстановлена республика.

Стр. 261. Джулія Гризи (1811—1869), славившаяся въ свое время итальянская оперная пёвица.

— Луиджи Лаблазъ (1794 — 1858). знаменитый птальянскій оперный пъвецъ (басъ).

Стр. 267. "Марьяна"— тайное революціонное общество, существовавшее во Франція въ 1850-хъ годахъ.

- Графъ Александръ Валевскій (1810-1868), сынъ Наполеонъ I и польки Валевской. Принималъ участіе въ возстаніи 1831, послѣ чего эмигрировалъ. При Наполеонѣ III былъ посланникомъ при разныхъ дворахъ, министромъ иностранныхъ дѣлъ, сенаторомъ и государственныхъ министромъ.

— Джозефъ Меллордъ Вильямъ Турнеръ (1775—1851) занимаетъ одно изъ первыхъ мёстъ среди англійскихъ художниковъ.

Стр. 271. Шарль Бланъ (1813—1882), братъ Луп Блана, навъстный историкъ искусства, имѣвшій большое вліяніе на развитіе во Франціи художественнаго пониманія и написавшій рядъ цённыхъ трудовъ по исторія искусства.

— Клодія Тансенъ (1681—1749), мать внаменитаго Да Аламбера, франц писательница. Писала романы, а салонъ ея посъщался избраннымъ образованнымъ обществомъ.

Стр. 282. Подъ "краковскимъ дѣломъ" подразумѣвается народное возстаніе въ Краковѣ въ 1846 г., послѣ чего Краковъ, съ 1815 г. существовавшій въ видѣ самостоятельной республики, окончательно былъ присоединенъ къ Австріи.

— Людовикъ Мирославскій (1813— 1878), польскій революціонеръ, участво-



вавшій въ возстанія 1831 г., затёмъ эмигрировавшій. Приговоренный по процессу 1845 г. къ пожизненной тюрьмѣ за попытку возстанія въ Познани, онъ былъ освобожденъ при революціи 1848 г. Въ 1849 г. Мирославскій принималъ участіе въ сицилійскомъ возстаніи и въ баденской революціи. Въ 1863 г. провозглашенный радикальной партіей диктаторомъ, Мирославскій, потерпѣвъ неудачу, удалияся изъ русской Польши. Онъ написалъ рядъ военныхъ сочиненій на польскомъ, французскомъ и нѣмецкомъ языкахъ.

— Дмитрій Братіано (1818—1892), румынскій политическій діятель. Послів неудачи румынской революція 1848 г., біжаль въ Дондонъ, гді быль членомъ европейскаго революц. комитета. Въ 1859 г. вернулся въ Румынію.

Стр 285. "Невшательскимъ вопросомъ" здѣсь называются притязанія, которыя возымѣла въ 1858 г. Пруссія на суверенную власть надъ Невшательскимъ кантономъ, что однако было отклонено Швейцаріей.

Стр. 287. Фердинадъ Фрейлиграть (1810 — 1876), нъмецкій политическій поэтъ. Въ 1848 г. былъ, какъ глава демократовъ въ Дюссельдорфъ, принужденъ эмигрировать въ Англію, откуда вернулся на родину только въ 1868 г. Его стихотворенія доставили ему громкую извѣстность.

Стр. 288—290. Буквою К. обозначенъ нѣмецкій революціонеръ и эмигранть Готфридъ Кинкель.

Стр. 289.Робертъ Блюмъ (1807—1848), нъмецкий агитаторъ, руководивший демократическимъ движениемъ въ Саксония и въ германскомъ парламентъ. Принявъ участие въ вънскомъ возстания. былъ схваченъ и разстрълянъ въ 1848. Открытая въ пользу его семъи національная подписка дала 120.000 марокъ.

Стр. 291. Эдгардъ Баўэръ (1820— 1886), нѣм. философъ, братъ и единомышленникъ извѣстнаго богослова Бруно Баузра. Писалъ по богословію, философіи и политикѣ, причемъ неоднократно выдерживалъ судебные процессы и тюремныя заключенія за свои книги. Принималъ участіе въ событіяхъ 1848 г., почему иѣкоторое время принужденъ былъ жить за границей.

Стр. 293. Лордъ Эдвардъ-Джоффрей Дерби (1799 — 1869) нъсколько разъ былъ министромъ, докончилъ уничтоженіе невольчичества въ англ. колоніахъ, былъ ярымъ тори и противникомъ расширенія избирательныхъ правъ.

— Испанскій герцогъ Бальдомеро Эспартеро (1792 — 1879) игралъ крупную роль въ испанской политикѣ XIX в., былъ дважды министромъ-президентомъ и регентомъ королевства.

— Ричардъ Кобденъ (1804 — 1865), англ. политич. дѣятель, прославившійся въ особенности защитой принциповъ свободной торговли и уничтоженіемъ хлѣбныхъ законовъ. Онъ былъ главой такъ называемой манчестерской партіи (англ. буржуазныхъ экономистовъ).

— Ив. Гаврил. Головинъ (род. въ 1816 г.), служилъ въ министерствъ иностран. дълъ, но, уъхавъ заграницу, издалъ въ 1845 г. книгу "La Russie sous Nicolas I", которая надолго закрыла ему возвращеніе на родину. Прощенный Александромъ II, Головинъ не захотвлъ вернуться въ Россію. Онъ издалъ цълый рядъ книгъ на англ., франц. и нъм. языказъ о времени Никодая I, Александра II, о Польшъ, Франци, "Мон отношения къ Герцену и Бакунину" (1880, на нъм. яз.) и др.

Стр 295. Францъ-Аврелій Пульскій (род. въ 1814 г.), венгерскій писатель. Принявъ участіе въ революція 1848 г., онъ убъжалъ затвиъ въ Парижъ и заочно былъ приговоренъ къ смерти. Онъ со провождалъ Кошута въ путешествія въ Америку, издалъ много книгъ разнообразнаго содержанія, въ концѣ 60-хъгг. былъ помилованъ.

— Джемсъ Бюхананъ (1791 — 1868) былъ членомъ съв.-америк. конгресса, америк. посланникомъ въ Россій (1831— 33), сенаторомъ, госуд. секретаремъ (съ 1845), посланникомъ въ Англіи (съ 1853) и президентомъ Соед. Штатовъ (1856—1860), причемъ стоялъ за рабство негровъ. Съ 1861 г. его смѣныть освободитель негровъ А. Линколънъ.

Стр. 296. Андре Массена, герцогъ Риволійскій (1758—1817), одинъ изъ наполеоновскихъ маршаловъ, отличавшійся во время войнъ конвента, директоріи и первой имперін; особенно успѣшно дъйствовалъ въ Италіи.

Стр. 299. "Начадась итальянская война". Здѣсь говорится о войнѣ 1859 г. между Франціей и Піемонтомъ, съ одной стороны, и Австріей, съ другой.

Стр. 300—307. Буквами М.—С. обозначенъ на этихъ страницахъ малоизвѣстный нѣмецкій писатель Мюллеръ-Стрюбингъ, избравшій себѣ спеціаль-

Digitized by Google

ностью въ 40-хъ и 50-хъ годахъ знакомиться и сближаться съ русскими, какъ эмигрантами, такъ и вообще выйзжавшими за границу.

Стр. 300. Побъды приМаджентъ и Сольферино. одержанныя французами и сардинцами надъ австрійскими войсками, положили конецъ войнъ 1859 г., результатомъ которой явилось присоединение Ломбардии къ Піемонту и начавшееся съ того времени объединение Италии.

— "Квадрилатеръ" — четыреугольникъ, который составляли 4 крѣпости: Мантуя, Верона, Пескьера и Леньяго на р. Минчіо, отдѣляющей Ломбардію отъ Венеціанской области.

— Лотаръ Бухеръ (1817—1892) въ 1848—49 гг. былъ членомъ прусскаго парламента, въ 1850 г., будучи осужденъ, бъжалъ въ Лондонъ, откуда въ теченіе 10 лётъ писалъ въ нѣм. газеты противъ англ. парламентаризма. Послѣ аминстив вернулся въ Пруссію. Написалъ рядъ книгъ о политикѣ.

— "Ротбартусъ" — такъ Герценъ называетъ Карла Родбертуса. Ягецова (1805 — 1875), извѣстнаго нѣм. экономиста и политич. дѣятеля, который протестовалъ въ 1859 г. вмѣстѣ съ Лотаромъ Бухеромъ противъ присоединенія Венеціи къ Италіи.

Стр. 302. Вильгельмъ Каульбахъ (1805 — 1874) и Петръ Корнеліусъ (1783—1867)—два знаменитыхъ нѣмецкихъ историческихъ живописца.

Стр. 304. Гамбахскій праздникъ былъ устроенъ 27 мая 1832 г. близъ замка Гамбахъ, въ Баварія, приверженцами германскаго. объединенія для протеста противъ реакціонныхъ мѣръ германскаго сейма. Участвовало въ праздникѣ 20.000 человѣкъ.

Стр. 305. Буквами И. Т. означенъ Ив. Серг. Тургеневъ.

Стр. 309. Графомъ Монтемолиномъ сталъ называться послѣ своего отреченія въ 1860 г. отъ правъ на испанскій престолъ внукъ испанскаго короля Карла IV. принцъ астурійскій Людовикъ-Марія-Фердинандъ (1818 — 1861), ранѣе испанскими карлистами названный Карломъ VI.

— Въ Клермонъ (замкъ въ Англія) поселилась семья изгнаннаго въ 1848 г. изъ Франціи короля Луи-Филиппа.

Стр. 312. Сэръ-Генри Гевлокъ (Гавелокъ), англійскій генераль (1795—1857), прославившійся во время возстанія снпаевъ въ Остъ-Индіи побѣдами надъ `вождемъ мятежниковъ Нена-Санбомъ.

Стр. 317. "Самъ старикъ" — подразумъвается бывшій диктаторъ Венгріи Людвигъ Кощуть.

— Лордъ Джемсъ-Генри Рагланъ (1788 — 1855) былъ главнокомандующимъ англ. арміи подъ Севастополемъ.

— Франц. маршалъ Жакъ Леруа Сентъ-Арно (1796—1854), будучи военнымъ министромъ, подготовилъ госуд. переворотъ 2 декабря, а затёмъ былъ главнокомандующимъ франц. армiей въ Крыму въ 1854—55 гг.

— Омеръ-паша (1806—1871) командовалъ турецкими войсками въ 1853— 55 гг.

Стр. 323. "Ш—ра" обозначаеть французскаго республиканца-эмигранта Виктора Шельшера, о которомъ говорилось ранѣе (стр. 311).

лось ранёе (стр. 311). Стр. 324. Иръ — бёдный нищій на островё Итакъ, побёжденный Одиссеемъ въ кулачномъ бою. Его ими сдёлалось нарицательнымъ словомъ, обовначающимъ крайне бёднаго человёка.

— Альберъ, собственно Александръ Мартини (1815—1895), былъ парижскимъ рабочимъ и издавалъ народную газету "Atelier". Въ 1848 г. былъ членомъ французскаго временнаго правительства, какъ представитель рабочихъ классовъ. За попытку къ возстанію 15 мая (1848) былъ приговоренъ къ продолжительному тюремному заключенію. Въ 1871 г. принималъ участіе въ возстаніи парижской коммуны.

Стр. 325. Лун-Шарль Делеклюзь (1809—1871), франц. революціонеръ и журналисть. Участвоваль въ революціи 1848 г. Въ 1852—59 гг. быль въ ссылкъ, въ Кайеннъ. Быль однимь изъ вождей парижской коммуны 1871 г. и убить при взятіи Парижа правительственными войсками.

Стр. 326—327 и 329. Буквою Р. здёсь обозначенъ музыканть и композиторъ А. Рейхель, женатый на Маріи Каспаровнѣ Эрнъ, близкой подругѣ жены Герцена, пріёхавшей изъ Россіи за границу въ 1847 г. вмѣстѣ съ семьей Герцена. Послѣ смерти жены Герцена, Нат. Александр., дочери его нѣкоторое время проживали въ домѣ Рейкелей.

Стр. 327. Австрійскій генералъ, графъ-Теодоръ Латуръ (1780—1848), назначенный въ іюлъ 1848 г. военнымъ министромъ, 6 октября того-же года былъ



повѣшенъ въ Вѣнѣ возставшимъ народомъ.

Стр. 330. Люсьенъ-Анатоль Прво-Парадоль (1829—1870), сперва республиканскій, затёмъ банапартисткій публицисть.

— Графъ Шарль Монта - Ламберъ (1810—1870), франц. писатель, защищавшій всегда интересы католиковъ и клерикализма.

Стр. 340. Триссотинъ и Вадіусъ-двое комическихъ напыщенныхъ глупцовъ,

считающихъ себя учеными (у Мольера). Стр. 342. Буквою Ч. обозначенъ польскій эмигрантъ Чернецкій.

Стр. 344. Князь Адамъ Чарторижскій (1770—1861) участвоваль въ возстаніи Коотюшки, быль другомъ Александра I ц быль имъ назначенъ русскимъ министромъ иностр. дѣлъ. Въ 1830 г. былъ главою временнаго правительства Польши, а въ 1831 г. президентомъ націон. собранія. Удалясь за границу, стоялъ во главѣ "бѣлой" (аристократической) польской эмиграціи.

Стр. 345. "Панъ Тадеушъ" — извѣстная поэма Мицкевича.

— "Мурделіо"—пов'ясть Сигизмунда Качковскаго (1826—1896), мастерски изображающая старый польскій быть (русскій переводъ: Спб., 1864).

Стр. 354. Греческій сатирикъ и филосовъ-софистъ Лукіанъ (125—190) въ своихъ сочиненіяхъ рѣзко рисуетъ картину упадка древняго міра.

Стр. 356. Мишель Шевалье (1806— 1879), буржуазный франц. экономисть, написавшій "Курсь полит. экономіи" и рядь другихь сочиненій.

Стр. 360. Іоахимъ Лелевель (1786— 1861), талантливый польскій историкъ. Былъ профессоромъ варшавскаго и виленскаго университетовъ, но, принявъ дѣятельное участіе въ польскомъ возстаніи 1830—31 гг., какъ членъ временнаго правительства, принужденъ былъ затѣмъ эмигрировать и жилъ въ Бельгіи и во Франціи.

Стр. 361. Нью-Ланаркъ-мъсто, гдъ Р. Оуэнъ стремился примънить къ фабричнымъ рабочимъ свои соціалистическіе планы.

Стр. 362. Лордъ Генри Брумъ (1779— 1868), англ. государств. дѣятель, писатель и ораторъ, польвовавшійся большимъ авторитетомъ въ Англіи.

Стр. 365. Джемсъ Фоксъ (1749—1806), англ. государств. человъкъ, прославившійся защитой свободы и во главъ оппозиціи стоявшій за освобожденіе Съв.американскихъ колоній. Ему поставленъ въ Лондонъ памятникъ.

Стр. 368. Ауциліо Ванини (1585— 1619), итальянскій философъ и свободный мыслитель, сожженный за критическое отношеніе къ религіи.

— Врачъ Франсуа - Ксаве Биша (1771—1802), знаменитый въ свое время франц. физіологъ; творецъ общей анатоміи.

— Пьеръ-Жанъ Кабанись (1759 — 1808), франц. врачъ и философъ-матеріалисть.

Стр. 369. Джорджъ Голіовъ (род. въ 1817 г.), англ. философъ, соціологъ и публицистъ. Съ 40-хъ гг. посвятилъ свою двятельность развитію рабочаго класса въ умственномъ отношеніи и освобожденію его отъ клерикальныхъ идей, для чего издавалъ книги и брошюры, а съ 1846 г. журналъ "The Reasoner".

Стр. 379. Сэръ-Мозесъ Монтефіоре (1784--1885), англ. баронеть, прославившійся своей широкой филантропіей.

Стр. 381. Джозефъ Аддисонъ (1672— 1719), англ. поэтъ и сатирикъ. Особенно славились его "Опыты" и трагедія "Катонъ".

Стр. 389. Франц. генералъ маркизъ Эммануэль Группи (1766—1847) опоздалъ прійти на помощь къ Наполеону I въ день сраженія при Ватерлоо (1815), что многими приписывалось измѣнѣ, но проще объясняется несообразительностью Группи.

Стр. 394. Итальянскій графъ Герардеско Уголино въ концѣ XIII в. за жестокое управленіе Пизой былъ заключенъ съ своей семьей въ тюрьму, гдѣ они всѣ умерли съ голоду (1288 г.).

Стр. 398. Кремье, Исаакъ- Адольфъ (1796 — 1880), политический двятель, бывшій членомъ французскаго временного правительства 1848 г., причемъ занималъ постъ министра юстици.

Стр. 399. Генералъ-мајоръ Ив. Григор. Бурцовъ (1794 — 1829), сослуживецъ партизана Д. В. Давыдовавъ 1812—14 гг., впослѣдствін особенно отличился въ турецкой войнѣ 1828—29 гг., какъ сподвижникъ Паскевича, п былъ убитъ въ этой войнѣ.

Стр. 422. Іоаннъ Лейденскій (собственно Іоаннъ Боккольдъ), портной (1510—1536), ставшій пророкомъ анабаптистовъ и основавшій въ Мюнстеръ демократически-духовное царство Сіона.

— Объ "обѣдѣ у американскаго кон-

Digitized by Google

сула", о которомъ здёсь упоминается разсказано въ статъё "Нёмцы въ эмиграціи", см. въ этомъ же томё, стр. 295—298.

Стр. 425. Лордъ Альфредъ Тенисонъ (1809—1892), талантливый англ. поэть (съ 1850 г. поэтъ-лауреатъ). поэмы и элегіи котораго отличаются необыкновенной красотой формы и изяществомъ стиля.

Стр. 426. Лордъ Александръ-Вильямъ Линдсей (1812—1880), англ. писатель и покровитель научныхъ стремленій въ Англіи. Написалъ рядъ разнообразныхъ сочиненій.

Стр. 430. Жанъ-Жакъ Пелисье (1794— 1864), франц. маршалъ, былъ главнокомандующемъ въ Крымскую войну и за взятіе Малахова кургана, а съ нимъ и Севастополя, получилъ титулъ герцога Малаховскаго. Затѣмъ былъ посломъ въ Лондонѣ и генералъ-губернаторомъ Алжира.

Стр. 437. Рудольфъ Гнейстъ (1816— 1895), ученый нѣм. юристъ, проф. берлинскаго университета, изъ многочисленныхъ сочиненій котораго пріобрёли классическую цённость его труды о самоуправленіи, парламентаризмѣ и государственномъ устройствѣ Англіи.

Стр. 438. Эмиліо Висконти-Веноста (род. въ 1830 г.) итальянскій дипломать, многократно бывшій министромъ иностранныхъ дёлъ.

Стр. 439. Князь Петръ Владим. Долгоруковъ (1816—1868), генеалогисть. Съ 1859 г. сталъ эмигрантомъ и издалъ за границей рядъ книгъ и бропноръ на русскомъ и французскомъ языкахъ по генеалогии и политикѣ, а также издавалъ журналы: "Будущность" (1862) и "Листокъ" (1862—64) и др. и свои "Мемуары" (на франц. яз.). Стр. 442. Лордъ Джорджъ Кларен-

Стр. 442. Лордъ Джорджъ Кларендонъ (1800—1870), англ. политич. дъятель. Съ 1856 г. былъ статсъ-секретаремъ, а въ 1865—66 гг. министромъ иностранныхъ дълъ.

— Эдуардъ Друэнъ-де-Люисъ (1805— 1881), франц. дипломатъ, бывшій въ 1849—55 и 1862—1866 гг. министромъ иностранныхъ дёлъ.

Стр. 443. Сэръ-Вильямъ Фергюсопъ (1808—1877), англ. хирургъ и анатомъ, съ 1840 г. состоявший профессоромъ хирургін въ лондонской королевской коллегіи (King's College).

Стр. 449. Князь Юрій Никол. Голи-

цынъ (1823—1872), извѣстный дприжеръ, руководитель собственнаго оркестра и композиторъ. Былъ предводителемъ Усманскаго уќзда и камергеромъ, но, несмотря на эти званія, исключительно занялся музыкальной дѣятельностью; какъ композиторъ, далъ рядъ мелкихъ и крупныхъ произведеній. Образовавъ свой хоръ, путешествовалъ съ нимъ по Европѣ и Америкѣ. Записки о своей жизни (подъ названіемъ "Прошедшее и настоящее") опъ напечаталъ въ "Отеч. Запискахъ" 1869 г.

Стр. 455. Феликсъ Ронкони (1812— 1875), итальянскій пёвецъ-баритонъ и музыкальный педагогъ. Въ 1852—57 гг. пёль въ итальянской Спб. оперё, а также преподавалъ нёсколько лётъ пёніе въ петербургскомъ театральномъ училищѣ.

Стр. 457. Карлъ-Іосифъ Миттермайеръ (1787—1867), извъстный ученый нѣм. юристъ, написавшій рядъ цѣнныхъ юридическихъ сочиненій, главныя изъ которыхъ переведены по-русски.

Стр. 461. Вас. Ив. Кельсіевъ (1835— 1872), писатель, эмигрировавшій въ 1859 г. изъ Россіи въ Лондонъ, ведшій затъмъ пропаганду среди заграничныхъ старообрядцевъ, но въ 1867 г. попросившій у правительства прощенія и затъмъ издавшій въ Россіи свои воспоминанія: "Пережитое и передуманное" и "Галичина и Молдавія" и нъсколько беллетристическихъ сочиноній.

Стр. 469. Графъ Андрей Замойскій (1800—1874), польскій патріоть, принимавшій участіе въ польскомъ революціонномъ правительствѣ 1830 г., но затѣмъ ему было позволено жить въ Польшѣ и лишь возстаніе 1863 г. заставило его вновь эмигрировать въ Парижъ.

Стр. 483. Буквами М. Б. адъсь и на послъдующихъ страницахъ обозначенъ Мих. Александр. Бакунинъ.

Стр. 484. Йв. Кувьм. Кайдановъ (1782—1843), авторъ пустыхъ историческихъ учебниковъ, отличающихся риторическимъ слогомъ и казеннымъ патріотизмомъ.

Стр. 483—499 и 503—504. Буквами М. Б. и Б. обозначенъ М. А. Бакунинъ.

Стр. 485 Князь Альфредъ-Фердинандъ Виндиштрецъ, австрійскій фельдмаршалъ (1787—1862), въ 1848 г. бомбардировавшій Прагу и подавившій тамъ возстаніе чеховъ.



\$@\$++--

Стр. 508. "Хорошій морякъ, графъ С.". повиднмому, тотъ графъ Сбышевскій, о которомъ говорится далёе (стр. 510).

Стр. 514. Ричардъ Вринсли Шериданъ (1751—1816), англ. драматургъ и политический дѣятель, авторъ извѣстной пьесы "Школа злословія". Стр. 523. Карлъ Иммерманъ (1796—

Стр. 523. Карлъ Иммерманъ (1796— 1840), нъм. поэтъ, писавшій поэмы, еказки, повъсти, драмы и романы.

Стр. 532. Миллеръ С. — Миллеръ-Стрюбингъ.

Стр. 548. Подъ "венгерцемъ графомъ С. Т." (въ выноскъ) подразумъвается, въроятно, венгерскій эмигрантъ графъ Сандоръ Телеки, о которомъ неоднократно упоминалось ранѣе (стр. 269 299 и 317—318).

Стр. 560. Буквою М. обозначена Матильда Мейзенбугь, воспитательница дочерей Герцена.

Стр. 563. Подъ "нашимъ поэтомъ Θ. Т." подразумъвается поэть Θедоръ Ив. Тютчевъ (1803—1873), служившій сперва по дипломатической части, а затъмъ бывшій предсъдателемъ комитета иностранной цензуры.

Стр. 575. Чертозы—Чертоза монастырь близъ Павін, основанный въ 1390 г.

Стр. 575. Камалдолы—монастыри въ Италін, называемые по монашескому ордену Камалдоловъ.

Digitized by

-

. . .

.

, ,

The stand of the

.

Digitized by Google

•

· •

. . .

,



. .

Digitized by GOCOLO

гольгардта. Ц. 75 к.

Вырожденів. Психологическія явленія въ области современной литературы в искусства. Макса Нордау. 585 стр. 2-е изд. Ц. 1 р. 50 к.

Въ поискахъ за истиной. Макса Пордау. Пер. съ нъм. Эл. Зауэръ, 4-е изд. Ц. 1 р.

Этика. Учение о правственности. Сост. проф. Максензи. Переводъ съ англійскаго. Ц. 1 р.

Прогрессивная иравственность. Фаулера. Съ ангя. подъ ред. Вя. Соловьева. Ц. 40 к.

Нравственный инстинктъ. Сутерланда. Съ анга. Ц. 1 р. 50 к

Счастье и трудъ. Мантогацца. З изд. Ц. 60 к. Философія исторіи въ ея главнъйшихъ тече-

віяхъ. Д-ра Раппопорта. Ц. 75 к.

Политическая исторія современной Европы. (1814 — 1896). Сеньобоса. Переводъ подъ ред. проф. А. Трачевскаго. Ц. 1 р. 50 к.

Исторія французской революціи. И. Карно. Переводъ съ франц. 2-е изд. Ц. 1 р.

Герон и героическое въ исторіи. Публачныя бестам Тонаса Карлейля. 2-е изд. Ц. 1 р.

Путь къ счастью. Сост. Ф. Кирхнеръ. Ц. 60 к. Исторія книги на Руси. А. Бахтіарова. Со

иногими рисунками. Ц. 1 р. 50 к.

Европейскіе монархи и ихъ дворы. Полптякоса. Съ 16 портретами. Ц. 1 р.

Іезунты, ихъ исторія, организація и практическ. льятельность. Ж. Губера, Св вън. Ц. 1 р.

Очерки самоуправления (зенскаго, городского, сельскаго). С. Приклонскаго. Ц. 2 р.

Роль общественнаго мизнія въ государствен. жизни. Проф. Гольцендорфа. Ц. 75 к.

#### Популярно-научныя книги.

- Неръшенныя проблемы біологіи. Съ приложспіснь статей о Р. Вирхов'я п. Л. Бюхнер'я. В. В. Лункевича. Съ 81 рис., 4 таблицами в 8 портретами. Ц. 2 р.
- Основы жизни. Популяриая біологія. В. В. Лункевича. Съ 465 рис. и 7 хромолитографіями. 2-е изданіе. Ц. 4 р.

Научныя и соціальныя изслѣдованія. А. Р. Уоддеса. Токъ І-й. Съ 89 рис. и картой. Ц. 1 р. 75 к.

Соціальные этюды. Тарда. Ц. 1 р. 50 к.

Законы подражанія. Тарда. Ц. 1 р. 50 к.

Соціальная жизнь животныхъ. Эспинаса. Цер. Ф. Павленкова. 2-е изд. Ц. 1 р.

Мужчина и женщина. Этюдъ о вторичныхъ подов. иризвакахъ у человвка. Г. Эллиса. Ц. 1 р.

Преступная толпа. Опыть коллективной исихологін. С. Сигеле. 116 стр. 2 въд. Ц. 30 к.

Преступленія и проституція, какъ соціальныя бользин. Гирша. Ц. 30 к.

Очерки психологія. Тичецера. Съ англійскаго Ц. 1 р.

Психологія чувствъ. Рибо. Ц. 80 к.

Психологія вниманія. Д-ра Рибо. Ц. 30 к.

Прогрессъ, какъ эволюція жестокости. М. Эн- і Психологія характера. Ф. Подава. Ц. 75 к. Психологія великихъ людей. Проф. Жоди. Це-

реводъ съ франц. З-е изд. Ц. 60 к.

Эволюція общихъ идей. Т. Рибо. Переводъ М. Гольдсивть. Ц. 60 к.

Физіологія страстей. Летурно. Ц. 1 р.

Физіологическія бестам. А. Гердона. Проф. Лозанскаго университета Ц. 1 р.

Патологія души. Попударныя беседы. Д-ра М. Флёри. Ц. 1 р.

Геніальность и помѣшательство. Ц. Дожброзо. Съ рисунками. З-е изд. Ц. 1 р.

Чудесный въкъ. Естсотвен.-философский обзоръ XIX ст. проф. Уоллеса. Ц. 1 р. 50 в.

Душевныя движенія. Д-ра Ланге. Ц. 40 к.

Привычка и инстинктъ. Д. Моргана. Съ англ. Ц. 1 р.

Міръ грезъ. Д-ра Симона. Сновиденія, гальюципація, сомнамбулизмъ, гиппотизмъ. Ц. 1 р.

Экстазы человъка. П. Мантегацца. Переводъ съ 5-го птальян. изданія. Ц. 1 р. 50 к.

Современные психопаты. Д-ра А. Кюллера. Переводъ съ франц. Ц. 1 р. 50 к.

Характеръ и нравственное воспитаніе. Кейра. Съ франц. Ц. 40 к.

Воспитание воли. Ж. Пэйо. 4-е изд. Ц. 60 к. Воспитаніе чувствъ. Тома. Съ франц. Ц. 60 к. Духовный прогрессъ я счастье. П. Доскутова. Ц. 1 р.

Поссимизмъ. Соч. Дженса Сёлли. Обзоръ пессиниет. ученій. Съ англ. Ц. 1. 50 к.

Върить или не върить? Эсскурсія въ области тавиственваго. Д-ра Битнера. Ц. 1 р. 50 к.

Гипнотизмъ въ теорін и на практикъ. Д-ра Маррона. Съ франц. Ц. 75 к.

Исторія міра. Гюйара. Съ 101 рис. Съ фр. Ц. 1 р. Эволюціонная этика и психодогія животныхъ. Э. П. Эванса, Пер. съ англ. Ц. 75 к.

Положительная философія Огюста Конта въ понулярномъ издожения д-ра Робвия. Ц. 50 к.

Философія Герберта Сленсера въ сокр. жад. Коллинса. Перев. съ англ. 2-е взд. Ц. 2 р.

Философія Шопенгауэра. Т. Рибо. Переводъ 9. К. Ватсона. Ц. 50 к.

Дарвинизмъ. Э. Ферьера. Пер. съ фр. Ц. 50 к. Исторія религіи. Проф. Мензиса. Ц. 1 р.

О върованія. Ж. Пэйо. Перев. съ франц. Ц. 50 к. Безсмертіе съ точки зрвнія эволюціоннаго на-

турализна. Локція А. Сабатье. 2-е изд. Ц. 50 к. Живописная астрономія. К. Фланкаріона. Сь 382 рисунк. 2-е изд. Ц. 3 р.

Основы политической экономіи. Шарля Жида Перев. съ 4 франц. изданія. Ц. 1 р. 25 к.

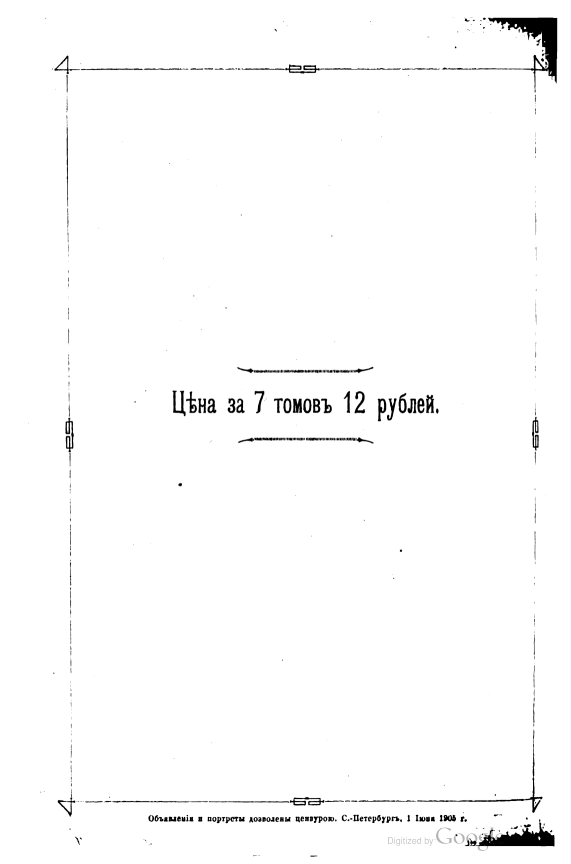
Итоги XIX въка. Д. Пордена. Ц. 40 к.

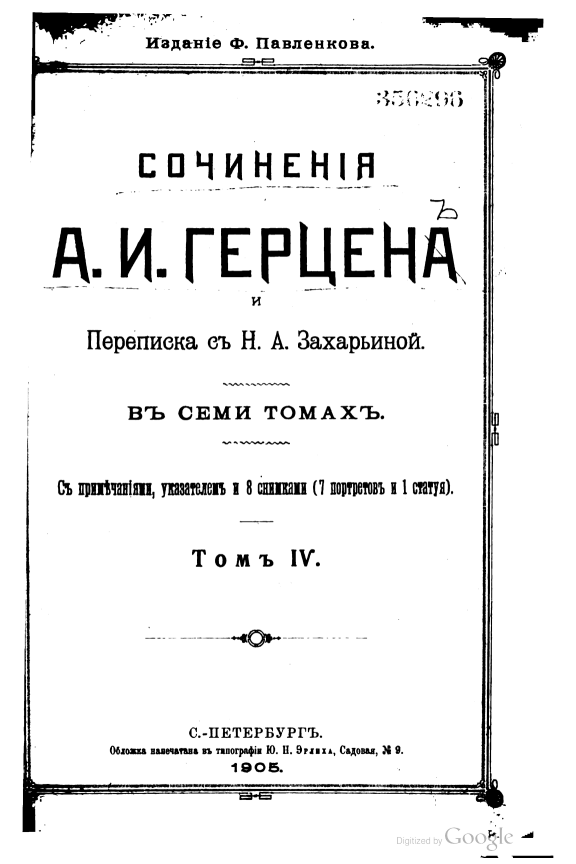
Жизнь и смерть. Пуб. лек. А. Сабатье. Ц. 75 к. Развитіе народнаго хозяйства въ Западной

Европъ. М. Ковалевскаго. Ц. 75 к. Письма о зомледъліи. М. Энгельгардта. Ц. 50 к.

Современная женщина. — Ея положсніе въ Европ'в и Америкъ. Б. Ф. Брандта. Ц. 60 к.

А. И. Герценъ. Его жизнь и литературная дъятельность (изъ серіи «Жизнь замъчательныхъ людей»). Ц. 25 к.





## ИЗДАНІЯ Ф. ПАВЛЕНКОВА.

Продаются во вспхъ книжныхъ магазинахъ. Главный складъ въ книжномъ магазинъ П. Луковникова. (Спб. Лештуковъ пср., № 2).

#### Литература, исторія, публицистика.

- Сочиненія Пушкина. Съ портретами, біографіей и 500 письмами. Полное собрание въ 1-иъ томъ и въ 10 томахъ. 5-е изд. Цена 1-томнаго и 10-томнаго изданія одна и та же: 1 р. 50 к. За перевлеты для 1-тоянаго изданія — 50 к. Для 10-томнаго (5 переплетовъ) 1 р. и 2 р.
- Сочиненія Н. В. Гоголя. Съ біографіей, портретами и 184 рис. Полное собраное въ 1 из тожв. Ц. 1 р. 25 к. Въ переплетв 2 р.
- Сочиненія Лермонтова. Съ портретояъ, біографіей и 115 рисунк. Полное собраніе въ одножъ тоив. Ц. 1 р. Въ переилств 1 р. 50 к.
- Сочиненія Глѣба Успенскаго, 4 изд. Ц. за два тома-З р.
- Повъсти и разсказы Н. В. Яковлевой. Автора «Обрусителей». Болье 400 стр. Ц. 1 р. 25 к.
- Капитанская дочка. Повесть А. Пушкина. Съ 188 рис. Ц. 60 к. Въ налкъ 75 к. Въ переня. 1 р.
- Сочиненія Чарьза Диккенса. Полное собраніе въ 10 томахъ. Цъна каждаго тома 1 р. 50 к. 1) Давидъ Копперфияьдъ. 2) Донби и сынъ. 3) Холодный донъ и Повъсть о двухъ городахъ. 4) Крошка Дорритъ в Большія ожиданія. 5) Нашъ общій другь и Оливеръ Твисть. 6) Записки Пиквикскаго клуба и Тяжелыя вреисна. 7) Николай Накльби и три «Святочныхь» разсказа. 8) Мартинъ Чезльвить. Гимнъ Рождеству. Затравленъ. 9) Барисби Реджь. Тайна Эдвина Друда и Колокола. 10) Лавка древностей. Записки путешественника не по торговымъ авлань. Станція Мегон. Мёдфогскія записки. Рецепты д-ра Меригольда. Безъ выхода. Портреть и біографія автора.
- Сочинения Виктора Гюго. Съ портр. автора в статьей А. Скабичевскаго. Два тома. Ц. 2 р. 50 к.
- Сочиненія Эркмана-Шатріана. Въ двухъ тожахъ. Ц. Зр.
- Одинъ въ пояѣ -- не воинъ. Соціолог. рожанъ Шпильгагена. Пер. съ нъм. Ц. 1 р. 25 к.

Грядущая раса. Фантастический романь. Эд. Бульвера. Перев. съ англ. Ц. 50 к.

- Черезъ сто лѣтъ. Соціалиствческій рожанъ. Э. Бэллани. 4-е изд. Ц. 75 к.
- Голодъ. Романъ Гамсуна. Ц. 60 к.
- Забота. Романъ Г. Зудерманя. Ц. 60 к.
- Долой оружіе! Антивоенный романь. Б. Зутнеръ. Цъна 80 к.
- Будущее человъчество. Соціалистическая фантазія. Мантегацца. Съ 20 рвс. Ц. 40 к.
- Больная любовь. Гигісническій романь. II. Мантегацца. 2-е изд. Ц. 50 к.
- Конецъ міра. Астроном. романъ К. Фламмаріона. Съ 80 рисунками. Ц. 60 к.

Стелла. Астрономический романь К. Фланиаріона. Ц. 80 к.

- Литература XIX въка въ ея главнъйшихъ теченіяхъ. Г. Брандеса. І. Французская литература. Съ 13 портр. Ц. 2 р.-Ш. Англійская литература. Ц. 75 к. - III. Нѣмецкая литература Ц. 1 р.
- Исторія новъйшей русской литературы (1848 -1903) А. М. Скабнчевскаго. Ц. 2 р.
- Литература различныхъ племенъ и народовъ. Ш. Летурно. Ц. 1 р. 50 к.
- Тургеневь о русскомъ народъ. Чтепіе для народа. Съ портретомъ И. С. Тургенева. Ц. 15 к.
- Сочиненія А. М. Скабичевскаго. 2 тоха. Съ портретонъ автора, З изд. Ц. З р.
- Исторія русской цензуры. Его-же. Ц. 2 р.
- Сочинения В. Г. Бълинскаго. Подшое собр. въ 4 томахъ. Съ портр., факсимиле и снижкопъ съ карт. Наумова «Бълинский передъ смертью». Ц. 1, 2 и 3-го точ. по 1 р., 4-го тома 1 р. 25 к.
- Сочиненія Д. И. Писарева. Полнов собраніе въ 6 томахъ. Цена каждаго тома 1 рубль.
- Исторія культуры. Ю. Липперта. Переводъ съ нъм. Съ 83 рнс. 6-е изд. Ц. 1 р. 60 к. Исторія семьи. Ю. Липперта. Ц. 60 к.

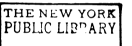
Исторія первобытныхъ людей. Э. Клодда. Перев. М. Энгельгардта. Съ 88 рис. Ц. 40 к.

Первобытные люди. Дебьера. Съ 84 р. Ц. 75 к.

Исторія девятнадцатаго въка (1789—1899). Профессора Марешаля. Ц. 3 р.

- Исторія французской революцій. Лависса и и Рамбо. Перев. М. Іолшина. Ц. 1 р. 50 к
- Общественный организмъ. Р. Вориса. Перевподъ ред. проф. А. Трачевскаго. Ц. 75 к-
- Общественный прогрессъ и регрессъ. Проф. Греефа. Перев. Паперна. Ц. 1 р. 50 к.
- Соціальное развитіе. В. Кидда. Ц. 75 к.
- Психологія народовъ и массъ. Г. Лебона. Съ франц. Ц. 1 р.
- Психологія французскаго народа. Фуллье. Съ франц. Ц. 1 р.
- Психическіе факторы цивилизаціи. Л. Уорда. Переводъ Л. Давыдовой. Ц. 80 к.
- Современное народовъдъніе. Ахелиса. Съ нвмец. Ц. 1 р. 50 к.
- Соціологическія основы исторіи. Лавожба. Ц. 1 р. 50 к.
- Исторія цивилизаціи въ Англіи. Бокля. Перев.
- А. Н. Буйницкаго, Съ портр. автора. Ц. 2 р. Исторія рабочаго движенія въ Англін. Уэбба. Съ англійскаго Ц. 1 р. 50 к.
- Организація свободы в общественный долгъ. А. Прэнса. Ц. 80 к.
- Представительное правление. Дж. Стюдрта Милля. Ц. 60 к.
- Въ трущобахъ Англін. Бутса. Ц. 1 р.





.

. ·

.

,

-

ASTOH, LENCX AND TILDEN FOUNDATIONS.



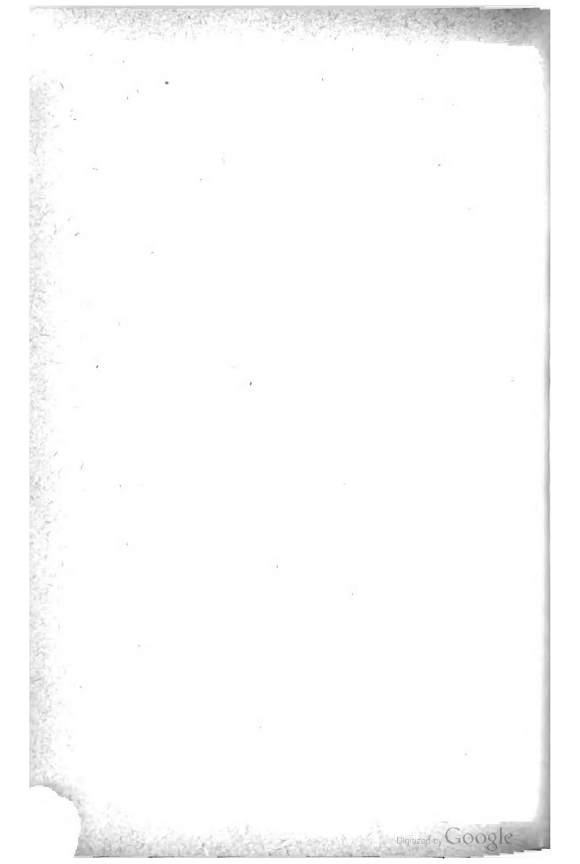


А. И. Герценъ. (Съ портрета Н. Ге, 1867 г.).



# сочиненія А.И.ГЕРЦЕНА.

Томъ IV.



## сочиненія А. И. ГЕРЦЕНА "

Переписка съ Н. А. Захарьиной.

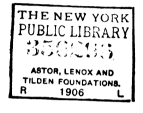
#### ВЪ СЕМИ ТОМАХЪ.

Съ примъчаніями, указателенъ и 8 снимками (7 портретовъ и 1 статуя).

Томъ IV.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Изданіе Ф. Павленкова. 1905.

Digitized by



Книгопечатня Ш и и д т ъ, Звенигородская, 20.

Digitized by

## Оглавленіе IV-го тома.

#### Публицистическія и критическія статьи.

|                                                |    |            |      |      |   | CTP. |
|------------------------------------------------|----|------------|------|------|---|------|
| наменитые современники. Гоффманнъ              |    |            |      |      |   | 1    |
| вчь, сказанная при открытіи Вятской публичної  | ň  | библіотеки |      |      |   |      |
| <b>6-го</b> декабря 1837 г                     | •  |            | • •  |      |   | 1Ġ   |
| тдъльныя мысли                                 |    | • .        |      |      |   | 19   |
| тдъльныя замъчанія о русскомъ законодательствъ |    |            | •    |      |   | 22   |
| азсвазы о временахъ Меровингскихъ              |    |            |      |      |   | 26   |
| о поводу одной драмы.                          |    | •          |      |      |   | 81   |
| Іосква и Петербургъ                            |    |            |      |      |   | 52   |
| овгородъ Великій и Владиміръ на Клязьмѣ        |    |            |      |      |   | 60   |
| илетантизмъ въ наукъ:                          |    |            |      |      |   | X    |
| Глава І                                        |    |            |      |      |   | 67   |
| Глава II. Дилетанты-романтики                  |    |            |      |      |   | 81   |
| Глава III. Дилетанты и цехъ ученыхъ            |    |            |      |      | • | 97   |
| Глава IV. Буддизмъ въ наукъ                    | •  | •          |      |      | • | 115  |
| Тубличныя чтенія г. Грановскаго                |    |            |      |      |   |      |
| Письмо первое                                  |    |            |      |      |   | 136  |
| Письмо второе                                  | •  |            | •    |      | • | 140  |
| Лисьмо первое о «Москвитянинѣ» 1845 г          |    | •          | •    |      |   | 146  |
| «Москвитянинъ» и вселенная                     |    |            | •    |      |   | 147  |
| <b>/чъ хор</b> ошо, а два лучше                |    |            |      |      |   | 153  |
| Путевыя записки г. Ведрина                     |    |            |      |      |   | 157  |
| Письма объ изученіи природы:                   |    |            |      |      |   |      |
| Письмо первое. Эмпирія и идеализмъ             | •  |            | • •  |      | • | 163  |
| Письмо второе. Наука и природа-феноменологія   | я) | быц        | ijeb | tiя. |   | 190  |
| Письмо третье. Греческая философія             |    |            |      |      |   | 203  |

|                                                                       | CTP.        |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------|
| Письмо четвертое. Послёдняя эпоха древней науки                       | 243         |
| Письмо пятое. Схоластика                                              | 269         |
| Письмо шестое. Декарть и Бэконъ                                       | 290         |
| Письмо седьмое. Бэконъ и его школа въ Англіи                          | 301         |
| Письмо восьмое. Реализмъ                                              | 317         |
| Публичныя чтенія г-на профессора Рулье                                | 337         |
| <b>+Истинная и послъдняя эмансипація рода человъческаго отъ злъй-</b> |             |
| ШИХЪ ВРАГОВЪ ЕГО                                                      | 847         |
| А Капризы и раздумье:                                                 |             |
| По разнымъ поводамъ                                                   | 851         |
| - Cogitata et visa                                                    | <b>3</b> 52 |
| Новыя варіаціи на старыя темы                                         | 362         |
| ХСтанція Едрово                                                       | <b>37</b> 6 |
| Итсколько замтианій объ историческомъ развитіи чести                  | <b>3</b> 91 |
| «Москвитянинъ» о Коперникъ                                            | 413         |
| <b> Оба</b> лучше                                                     | 417         |
| У Изъ писемъ путешественника. Во внутренности Англіи                  | 423         |
| <b>-&gt;Изъ воспоминаній объ Ан</b> гліи                              | <b>43</b> 0 |
| Русская колонія въ Парижѣ                                             | <b>4</b> 36 |
| Опыть бестьды съ молодыми людьми                                      | <b>44</b> 0 |
| Разговоры съ дѣтьми. Пустые страхи. Вымыслы                           | 452         |
|                                                                       | 459         |
| прамвлани                                                             | 203         |

<u>200</u>

Digitized by

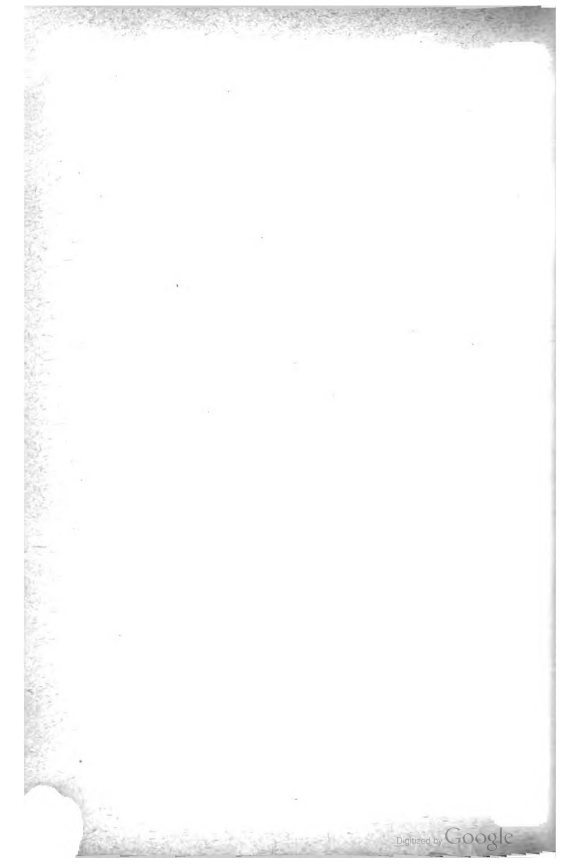
1

1

VI

## ПУБЛИЦИСТИЧЕСКІЯ И КРИТИЧЕСКІЯ СТАТЬИ.

pogle



### Знаменитые современники ').

## ГОФФМАННЪ.

Родился 24 января 1776. Умерь 25 йюня 1822.

#### (Н. П. О—у).

I.

.... Die Künstler und die Räuber, das Ist eine Art der Leuten. Beide meiden Den breiten staubigen Weg des Alltagslebens; Oehlenschläger, Correggio.

Всякой Божій день являлся поздно вечеромъ какой-то человъкъ въ одинъ винный погребъ въ Берлинъ; пилъ одну бутылку за другой и сидълъ до разсвъта. Но не воображайте обыкновеннаго пьяницу; нѣтъ! Чѣмъ болѣе онъ пилъ, тѣмъ выше парила его фантазія, тѣмъ ярче, тѣмъ пламеннѣе изливался юморъ на все окружающее, тѣмъ обильнѣе вспыхивали остроты. Его странности, постоянство посъщеній, его литературная и музыкальная слава привлекали цѣлый кругъ обожателей въ питейный домъ, и когда иностранецъ пріфзжалъ въ Берлинъ, его вели къ Люттеру и Вегнеру, показывали непремъннаго члена и говорили: вотъ нашъ сумасбродный Гоффманъ. Посмотримъ на эту жизнь, оканчивающуюся питейнымъ домомъ. Жизнь сочинителя есть драгоцённый комментарій къ его сочиненіямъ, но не жизнь германскаго автора; для нихъ злой Гейне выдумалъ алгебраическую формулу: «родился отъ бъдныхъ родителей, учился теологіи, но почувствовалъ другое призвание, тщательно занимался древними языками, писалъ, былъ бѣденъ, жилъ уроками и передъ смертью получилъ мѣсто въ такой-то гимназіи или въ такомъ-то университетѣ». Но «есть люди, подобные деньгамъ, на которыхъ чеканится одно и тоже изображеніе; другіе похожи на медали, выбиваемыя для частнаго случая» 2); и къ послѣднимъ-то принадлежалъ сказавшій эти слова Гоффманнъ. Его жизнь нисколько не

А. И. Герденъ, т. 1У.

1

<sup>1)</sup> Teleckons XXXIII.

<sup>2)</sup> Hoffmann's Lebensansichten des Kater Murr.

Одиноко воспитывался Гоффманнъ въ чинномъ, чопорномъ домѣ своего дяди. Странное вліяніе на душу младенческую дѣлаеть одиночество; оно навсегда кладетъ зародышъ какой-то робсти и самонадъянности, дикости и любви, а болъе всего мечтательности. Посмотрите на такого ребенка: блѣдный, тонкій, едва живой, онъ такъ похожъ на растеніе, выросшее въ парникъ, такъ ніжно, такъ застінчиво, такъ близко жмется къ отцу, такъ браснъетъ отъ каждаго слова и при каждомъ словъ такъ сосредотченъ самъ въ себъ, что если онъ только не лишенъ способнстей, то изъ него необходимо выйдеть человѣкъ, не принадлежащій толит; ибо онъ не въ ней воспитанъ, ибо онъ не былъ въ передѣлкѣ у толпы какого-нибудь пансіона, которая бы научель его завидовать чужимъ успѣхамъ, унизила бы его чувства, развратила бы его воображение. Вотъ такос-то дитя былъ Гоффманнъ 1). Главная отличительная черта подобнымъ образомъ воспитанныхъ лбтей состоить въ томъ, что они, булучи окружевы взрослыми людьми, рано зрёють чувствами и умомъ, для того чтобъ никогда не созрѣть вполнѣ; теряютъ прежде времени почте все дётское, для того чтобъ послё на всю жизнь остаться дётьма. Ребенокъ Гоффманнъ-большой человѣкъ, мечтатель, страстный другъ Гиппеля и рѣшительный музыканть; но онъ скверно учится и это слъдствіе воспитанія, въ которомъ человъкъ долженъ развиваться самъ изъ себя: надо непремѣнно побывать въ публичномъ заведенія, чтобъ получить утиную способность пожирать равнымъ образомъ десять разныхъ наукъ, не любя ни которой. изъ одного благороднаго соревнованія. Гоффманнъ находилъ скучнымъ Цицерона и не читалъ его; призвание его было чисто художническое; не форумъ, ---консерваторія была ему нужна. Въ тояъ же домѣ, гдѣ воспитывался Гоффманнъ, жила сумасшедшая жевщина, пророчившая въ изступления высокую судьбу своему сыяу. Захаріи Вернеру! Какія странныя впечатлёнія должна была овсдѣлать на младенческую душу сосѣда!

Гоффманна юношу отправили въ университетъ um die Recht zu studiren, назначая его на юридическое поприще. Но для него тягостенъ университетъ съ своими пандектами и Брандербургскимъ правомъ, съ своей латинью и профессорамя; его пламенная душа начинаетъ развиваться, его фантазія жаждетъ восторговъ, жизни; а что можетъ быть наиболѣе удалено отъ всегфантастическаго, всего живого, какъ не школьныя занятія!

1) И онъ очень хорошо зналь огромное вліяніе своего воспитанія между че тырьмя ствнами, какъ видно изъ писемъ его къ Гиппедю.

Da wird der Geist noch wohl dressirt, In Spanische Stiefeln eingeschnürt <sup>1</sup>).

3 ----

Онъ становится мраченъ, ибо начинаеть разглядывать дѣйствительный міръ во всей его прозѣ, во всѣхъ его мелочахъ; это простуда оть міра реальнаго, это холодъ и ужасъ, навѣваемый дыханіемъ людей на грудь чистаго юноши. И туть-то раждается въ немъ потребность сорваться съ пути битаго, обыкновеннаго, пыльнаго, которую мы равно видимъ во всёхъ истинныхъ художникахъ. Онъ все, что вамъ угодно: живописецъ, музыкантъ, поэтъ... только, ради-Бога, не юристъ, не буднишный, вседневный человъкъ. И эта борьба между симпатіею и необходимостью заставляеть его дёлать пресмёшныя вещи. Получивъ хорошее мбсто въ Позенъ, знаете ли, чъмъ онъ дебютировалъ? Каррикатурами на встахъ своихъ начальниковъ: тъ отвъчали на нихъ доносомъ, и Гоффманнъ не успѣлъ привыкнуть къ Позену, какъ его отставили. Спустя нѣсколько времени, мы видимъ его важнымъ совѣтникомъ правленія въ Варшавѣ. Но онъ не перемѣнился; это все тоть же музыканть: хлопочеть, трудится, собираеть деньги, чтобъ завести филармоническую залу; успѣлъ, и Regierungs-Rath Hoffmann, въ засаленной курткѣ, цѣлые дни на стронилахъ разрисовываетъ плафонъ залы; окончивъ, онъ же является капельмейстеромъ, бьеть такть, дирижпруеть, сочиняеть такъ усердно, что нисколько не замѣчаетъ, что вся Европа въ крови и огнѣ. Между тъмъ война, видя его невнимательность, ръшается сама посѣтить его въ Варшавѣ; онъ бы и туть ее не замѣтилъ, но надо было на время прекратить концерты. Гоффманнъ въ горъ: но черезъ нѣсколько дней пишетъ къ Гитцигу, что концерты снова продолжаются, что онъ побранился съ Наполеоновымъ капельмейстеромъ; «что-жъ касается до политическихъ обстоятельствъ, онѣ меня не очень занимаютъ;.. искусство, вотъ моя покровительница, моя защитница, моя святая, которой я весь преданъ!»... Цолжно-ли послъ того удивляться, что Шлегель и Вильменъ розно понимають литературу, что одинъ далъ ей самобытный полеть, чтобъ не заставить ее дѣлить скучный покой своей родины, а другой приковалъ ес къ обществу, чтобы ускорить развитие литературы, сообщивъ ей быстрое движение гражданственности. Шлегель и Вильменъ, это-Германія и Франція: Германія, мирно живущая въ кабинетахъ и библіотекахъ, и Франція, толиящаяся въ кофейныхъ и Пале-Ройялъ; Германія, внимательно перечитывающая свои книги, и Франція, два раза въ день пожирающая журналы. Гоффманиъ, занятый до того концертами, что не замѣтилъ приближенія Наполеона, есть типъ прошедшаго,

1) Göthe, Faust. 1 Th.

1\*



сверхъ-земного направленія литературы германской. По большей части сочинители, жившіе до 1813 года, воображали, что все земное слишкомъ низко для нихъ, и жили въ облакахъ; но это имъ не прошло даромъ. Теперь, когда Германія проснулась при громъ Лейпцигской битвы, явилось новое покольние, болье земное, болье національное. Теперь Гейне бичуеть своимъ ядовитымъ перомъ направо и налѣво старое поколѣніе, которое разобщило себя съ родиной, прошлую эпоху, которая такъ колоссально, такъ величественно окончилась въ Веймаръ 22 марта 1832 года. Впрочемъ Гёте страшно причислять къ этому направленію; Гёте былъ слишкомъ высокъ, чтобъ имъть какое-либо направление, слишкомъ высокъ. чтобъ участвовать въ этихъ гомеопатическихъ переворотахъ... Какъ бы то ни было, Гоффманнъ самъ очень чувствовалъ и очень хорошо представилъ односторонность германскихъ ученыхъ, окопавшихъ себя валомъ отъ всего человѣчества, въ превосходной повѣсти своей «Datura Tastuosa». Но обратимся къ его жизни.

Принужденный оставить Варшаву и свою собственноручную залу, онъ отправился въ Берлинъ съ шестью луидорами, которые у него на дорогъ украли; пристроился какъ-то къ Бамбергскому театру, и съ того-то времени (1809) собственно начинается литературное его поприще: тогда написаль онъ дивный разборъ Бетховена и Крейслера. Впрочемъ, это еще не тотъ Крейслеръ, изъ жизни котораго макулатурные листы попались въ когти знаменитому Коту Мурру, а начальное образование, основа этого лица, которому Гоффманиъ подарилъ всѣ свои свойства, который иъсколько разъ является въ разныхъ его сочиненіяхъ и который занималъ его до самой кончины. Вскоръ узнала его вся Германія, и Гоффманнъ является формальнымъ литераторомъ. Этому ливиться нечего: Германія страна писанія и чтенія. «Что бы мы ни дѣлали одной рукой, въ другой непремѣнно книга, говоритъ Менцель. Германія нарочно для себя изобрѣла книгопечатаніе, и безъ устали все печатаетъ и все читаетъ» 1). Въ то же время Гоффманнъ пишеть музыкальныя произведенія, даеть уроки, рисуеть, снимаеть портреты и par dessus le marché острить, просить, чтобъ ему платили не только за уроки, но и за пріятное препровождение времени; сверхъ всего того, онъ при театръ компонистъ, декораторъ, архитекторъ и капельмейстеръ. Впрочемъ, финансовыя его обстоятельства все не блестящи: 26 ноября 1810 г. въ дневникъ его написана печальная фраза: «den alten Rock verkauft um nur essen zu können» 2). Эта пестрая жизнь служить до-

1) Die deutsche Litteratur, von W. Menzel.

2) Проданъ старый сюртукъ. чтобъ ѣсть.

казательствомъ, что безпорядочная фантазія Гоффманна не могла удовлетворяться *нюмецкой болюзнью*—литературой. Ему надобно было дѣятельности живой, дѣятельности въ самомъ дѣлѣ; и вы можете прочесть въ его журналѣ того времени, какъ онъ страстно былъ влюбленъ въ свою ученицу—«онъ, женатый человѣкъ!» (какъ будто женатымъ людямъ отрѣзывается всякая возможность любить!)

Съ 1814 года настаетъ послъдняя эпоха жизни Гоффманна, обильная сочиненіями и дурачествами. Онъ поселился въ Берлинѣ, въ этомъ первомъ городѣ Брандербургскаго курфиршества, который сдѣлался первымъ городомъ Германія, sauf le respect que je dois Вѣнѣ съ ея аристократической улыбкой, готическими нравами и церковью Св. Стефана. Берлинъ не Бамбергъ, Берлинъ живеть жизнью, ежели не полной, то свѣжей, юной; онъ увлекъ, завертъть Гоффманна, и Гоффманнъ попалъ въ аристократический кругъ, въ черномъ фракѣ, въ башмакахъ, читаетъ статейки, слушаеть пѣнье, аккомпанируеть. Но аристократы скучны; сначала ихъ тонъ, ихъ пышность, ихъ освѣщенные залы правятся; но все одно и тожъ надоъсть до нельзя. Гоффманнъ бросилъ аристократовъ, и съ паркета, изъ душныхъ залъ бѣжалъ все внизъ, внизъ, и остановился въ питейномъ домѣ. «Отъ восьми до десяти», нищеть онъ, «сижу я съ добрыми людьми и пью чай съ ромомъ; оть десяти до двѣнадцати также съ добрыми людьми, и цью ромъ съ чаемъ». Но это еще не конецъ; послъ двънадцати онъ отправляется въ винный погребъ, сохраняя въ питьѣ тоже crescendo. Туть-то странныя, уродливыя, мрачныя, смѣшныя, ужасныя тѣни наполняли Гоффманна, и онъ въ состояния сильнъйшаго раздраженія схватываль перо и писаль свой судорожныя, сумасшедшія повъсти. Въ это время онъ сочинилъ ужасно много, и наконецъ торжественно заключилъ свою карьеру автобіографіей Кота Мурра. Въ Котъ и Крейслеръ Гоффианиъ описывалъ самъ себя; но, впрочемь, у него въ самомъ дълъ былъ котъ, котораго называли Мурромъ и въ котораго онъ им'ыть какую-то мистическую въру. Странно, что Гоффманнъ совершенно здоровый говаривалъ, что онъ не переживетъ Мурра, и дъйствительно умеръ вскоръ послъ смерти кота. Страдая мучительною болѣзнью (tabes dorsalis), онъ былъ все тотъ же, фантазія не охладбла. Лишившись ногъ и рукъ, онъ находилъ, что это прекрасное состояние; его сажали противъ угольнаго окна, и онъ нъсколько часовъ сидълъ, смотря на рынокъ и придумывая, за чъмъ кто идеть <sup>1</sup>), а когда ему прижигали каленымъ желёзомъ спину, воображалъ себя товаромъ, который клеймять по приказу таможеннаго пристава! Теперь, новелши его жизнь до похоронъ, обратимся къ его сочиненіямъ.

1) Meines Botters Eckfonster.

Wie heisst des Sängers Vaterland? . . . das Land der Eichen, Das freie Land, das Deutsche Land. So hiess mein Vaterland!

Körner. 75. ch. chounu

Digitized by COQC

Въ Англіи скучно жить: въчный парламенть съ своими готическими затѣями, вѣчныя новости изъ Остъ-Индіи, вѣчный голодъ въ Ирландіи, вѣчная сырая погода, вѣчный запахъ каменнаго уголья, и въчныя обвиненія во всемъ этомъ перваго министра. Вотъ, чтобъ этой скукѣ помочь, и вздумалъ одинъ англійскій сиръ-тори, ужасный болтунъ, разсказывать старыя преданія своей Шотландіи, такъ мило, что, слушая его, совсѣмъ переносишься въ блаженной памяти феодальные въка. Въ послъднее время сомнъвались въ исторической върности его картинъ, —въ чемъ не сомнѣвались въ послѣднее время? Не могу рѣшить, справедливо-ли это сомнѣніе; но знаю, что одинъ великій историкъ 1) совѣтуетъ изучать исторію Англіи въ романахъ Вальтеръ-Скотта. По моему, въ Вальтеръ-Скоттѣ другой недостатокъ: онъ аристократъ, а общій недостатокъ аристократическихъ росказней есть какая-то апатія. Онъ иногда походить на секретаря уголовной палаты, который съ величайшимъ хладнокровіемъ докладываеть самыя нехладнокровныя происшествія; вездѣ въ романѣ его видите лорда-тори съ аристократической улыбкой, важно повъствующаго. Его дъло описывать, и какъ онъ, описывая природу, не углубляется въ растительную физіологію и геологическія изслѣдованія, такъ поступаеть онъ и съ человѣкомъ: его психологія слаба и все вниманіе сосредоточено на той поверхности души, которая столь похожа на поверхность геода, покрытаго земляною корою, по которой нельзя судить о кристаллахъ, въ его внутренности находящихся. Не ищите у Вальтеръ-Скотта поэтическаго провидънія характера великаго человѣка, не ищите у него этихъ дивныхъ созданій пламенной фантазіи, этихъ Schwankende Gestalten, которые на въки остаются въ цамяти: Фауста, Гамлета, Миньоны, Клода-Фролло; ищите разсказа, и вы найдете прелестный, изящный. У Вальтеръ-Скотта есть двойникъ, такъ, какъ и у Гоффманнова Медардуса: это Куперъ, это его alter едо, романистъ ('оединенныхъ Штатовъ, этого alter ego Англіи. Американское повтореніе Вальтеръ-Скотта совершенно ему подобно; иногда оно интереснъе Шотландія. Если романы Вальтеръ-Скотта историческіе, то Куперовы

1) Lettres sur l'histoire de la France, par Aug. Thierry.

II.

6 -----

надобно назвать статистическими; ибо Америка страна безъ исторіи, безъ аристократическаго происхожденія, страна parvenue, им'ёющая одну статистику. Направленіе Вальтеръ-Скотта было господствующее въ началѣ нашего вѣка; но оно никогда не должно было выходить изъ Англіи, ибо оно несообразно съ духомъ другихъ европейскихъ народовъ.

Во Франціи, въ концѣ прошлаго столѣтія, некогда было писать п читать романы; тамъ занимались эпопесю. Но когда она успоконлась въ объятіяхъ Бурбоновъ, тогда ей былъ полной досугъ писать всякую всячину. Знаете-ли вы, что за состояние называется спохмелья. Это состояние, когда въ головъ пусто, въ груди пусто, п между тімъ насилу подымается голова и дышать тяжело. Точно въ такомъ положени была Франція послѣ 1815 года; это было пробуждение въ своей горницѣ, послѣ шумной вакханали, послъ банка и дуэли. Тогда должна была развиться эта огромная потребность far niente, которая нисколько не похожа на квіетизмъ Востока,-квіетизмъ, основанный на мистической въръ въ себя; нбо на днѣ души было разочарованіе, раскаяніе. Начали было писать романы по подобію Вальтеръ-Скотта; не удались. Юная Франція столь же мало могла симпатизировать съ Вальтеръ-Скоттомъ, сколько съ Велингтономъ и со всёмъ торизмомъ. И вотъ французы замёнили это направленіе другимъ, болёс глубокимъ; и тутъ-то явились эти анатомическія разъятія души человѣческой, туть-то стали раскрывать всѣ смердящія раны тѣла общественнаго, и романы сдълались психологическами разсужденіями <sup>1</sup>). Но не воображайте, чтобъ этотъ родъ родился во Франціи; нѣтъ! исихологія дома въ Германіи: французы перенесли его къ себъ цѣликомъ, прибавивъ свое разочарованіе и свой слогъ.

Исихологическое направленіе романа несравненно прежде явилось въ Германіи; но не въ такой судорожной формѣ, не съ такимъ страшнымъ опытомъ въ задаткѣ, какъ у за-рейнскихъ сосѣдей. Нѣмца не скоро расшевелишь: привыкнувшій съ юности къ огню Шиллера, къ глубинѣ Гёте, онъ никогда не могъ высоко цѣнить чуть теплую прозу Вальтеръ-Скотта<sup>2</sup>); ему надобно бурю и громъ, чтобъ восхищаться природою, ему надобно, чтобъ революція выплеснула Наполеона съ легіонами республики, для того, чтобъ оставить отеческій кровъ, закрыть книгу и подумать о себѣ. Сообразно духу народному, на нѣмецкихъ романахъ лежить особая печать глубины фантазіи п чувствъ. Однажды романъ и драма

1) Бальзакъ, Сю. Ж.-Жаненъ, А. де Виньп.

<sup>2</sup>) Когда Гитцигъ дялъ Гоффманиу читать Вальтеръ-Скотта, онъ возвратилъ, не читавши; наоборотъ Вальтеръ-Скоттъ въ Гоффманиъ находилъ только сумасшедшаго!

приняли было ложное направленіе, затерялись въ скучныхъ подробностяхъ всѣхъ пошлостей частной жизни обыкновенныхъ людей и, будучи еще пошлѣе самой жизни, впали въ приторную, наточную сантиментальность: это Лафонтенъ, Иффланлъ, Коцебу. Ихъ читаютъ теперь die Stubenmädchen по субботамъ, набирая оттуда цѣлый арсеналъ нѣжностей для воскресенья. Но это отклонение романа было обильно вознаграждено прелестными сочиненіями таинственнаго Жанъ-Поля, наивнаго Новалиса, готическаго Тика. Гёте, этотъ Зевсъ искусства, поэтъ Буонаротти, Наполеонъ литературы, бросилъ Германіи своего «Вертера», пѣснь чистую, высокую, пламенную. пѣснь любви, начинающуюся съ самаго тихаго adaggio и кончающуюся бѣшенымъ крикомъ смерти, раздирающимъ душу addio! За «Вертеромъ» поетъ Гёте другую дивную пъснь, пъснь юности, въ которой все дышеть свъжимъ дыханіемъ юноши, гдѣ всѣ предметы видны сквозь призму юности, эти вырванныя сцены, рапсодіи безъ соотношенія внѣшняго, тесно связанныя общей жизнью и поззіей. И что за созданія наполняють его «Вильгельма Мейстера!» Миньона, баядерка, едва умѣющая говорить, изломанная для гасрства, мечтающая о странѣ лимонныхъ деревьевъ, померанца, о ея свътломъ небъ, о ея тепломъ дыханія, Миньона, чистая, непорочная какъ голубь: и, съ другой стороны, сладострастная, огненная Филена, роскошная какъ страна юга, пламенная, бъщеная какъ юношеская вакханалія, Филена, ненавидящая дневной світь и вполні: живущая при тайномъ, неопредѣленномъ мерцаніи лампады, пылая въ объятіяхъ его; и тутъ же величественный барельефъ старца, лишеннаго зрѣнія, арфиста, которому хлѣбъ былъ горекъ и котораго слезы струились въ тиши ночной!

#### III.

Die Kunst ist meine Beschützerin, meine Heilige. Hoffmann's Brief an Hitzig, 1812.

Въ началѣ нынѣшняго вѣка явился въ нѣмецкой литературѣ писатель самобытный, Теодоръ-Амедей Гоффманнъ: покоренный необузданной фантазіи, съ душою сильной и глубокой, художникъ въ полномъ значеніи слова, онъ смѣлымъ перомъ чертилъ какіято тѣни, какіе-то призраки, то страшные, то смѣшные, но всегда изящные; и эти-то неопредѣленныя, набросанныя тѣни—его повѣсти. Обыкновенный, скучный порядокъ вещей слишкомъ тѣснилъ Гоффманна; онъ пренебрегъ жалкимъ пластическимъ правдоподо-

біемъ. Его фантазія предбловъ не знаетъ; онъ пишетъ въ горячкѣ, блѣдный отъ страха, трепещущій предъ своими вымыслами, съ всклокоченными волосами; онъ самъ отъ чистаго сердца върить во все: и въ «песочнаго человвка», и въ колловство, и въ привизънія. и этой-то върой подчиняеть читателя своему авторитету, поражаетъ его воображение и надолго оставляетъ слъды. Три элемента жизни челов'вческой служать основою большей части сочиненій Гоффманна, и эти же элементы составляють душу самого автора: внутренняя жизнь артиста, дивныя психическія явленія, и дъйствія сверхъ-естественныя. Все это, съ одной стороны, погружено въ черныя волны мистицизма, съ другой, растворено юморомъ живымъ, острымъ, жгучимъ. Юморъ Гоффманна весьма отличенъ и отъ страшнаго, разрушающаго юмора Байрона, подобнаго смѣху ангела, низвергающагося въ преисподнюю, и отъ ядовитой, адской, эмбиной насмбшки Вольтера, этой улыбки самодовольствія, съ сжатыми губами. У него юморъ артиста, падающаго вдругь изъ своего Эльдорадо на землю, артиста, который среди мечтаній замѣчаеть, что его Галатея кусокъ камня, —артиста, v котораго, въ минуту восторга, жена просить ленегь пётямъ на башмаки. Этимъ-то юморомъ растворилъ Гоффманнъ всѣ свои сочиненія и безпрестанно переб'ясаеть оть самаго пылкаго павоса къ самой злой ироніи. Этоть юморъ натураленъ Гоффманну; ибо онъ больше всего художникъ истинный, совершенный. Посмотрите на его статьи объ музыкъ; назову двъ: «разборъ Бетховена» и «разборъ Донъ-Жуана». 1) Тамъ вы увидите, что для него звуки. увидите, какъ они облекаются въформы, оставаясь безтълесными.

- 9 -

«Музыка есть искусство наиболё́е *романтическое*, ибо характеръ ея безконечность. Лира Орфея растворила врата Орка. Музыка открываетъ человъку невѣдомое царство, новый міръ, не имѣющій ничего общаго съ міромъ чувственнымъ, въ которомъ пропадаютъ всѣ опредѣленныя чувства, оставляя мѣсто невыразимому страстному увлеченію.

«Въ сочиненіяхъ Гайдна выражается дётская, свётлая душа. Его симфоніи ведуть насъ на необозримые, зеленые луга, въ пестрыя толпы счастливыхъ людей. Мелькають юноши и дъвы; смѣющіяся дѣти прячутся за деревья и за розовые кусты, бросаются цвѣтами. Жизнь, исполненная любви, блаженства, жизнь до грѣхопаденія, вѣчно юная; нѣтъ страданья, нѣтъ мученій, одно томное, сладкое стремленіе къ милому образу, несущемуся въ блескѣ вечерней зари; онъ и не приближается, и не улетаетъ, и, пока не исчеснетъ, не настанетъ ночь.

1) Phantasienstücke in Gallotsmanier.

«Въ глубины царства духовъ ведетъ Моцартъ. Страхъ объемлетъ насъ, но безъ мученія; это предчувствіе безконечнаго. Любовь и нѣга дышатъ въ прелестныхъ голосахъ существъ неземныхъ; ночь настаетъ при яркомъ пурпурномъ свѣтѣ, и съ невыразимымъ восторгомъ стремимся мы за призраками, которые зовутъ насъ въ свои ряды, летая въ облакахъ.

«Музыка Бетховена раскрываеть намъ царство безконечнато и необъятнаго. Огненные лучи мелькають въ этомъ царствѣ ночя, и мы видимъ тѣни великановъ, которые все болѣе и болѣе пряближаются, окружають насъ, подавляють, уничтожають; но не уничтожаютъ безконечной страсти, въ которую переливается всякій восторгъ, въ которомъ сплавлена любовь, надежда, удовольствіе, и въ которой тогда мы только продолжаемъ жить.

«Гайднъ беретъ человъческое въ жизни романтически; овъ соизмъримъе, понятнъе для толпы.

«Моцартъ беретъ сверхъ-естественное, чудесное, обитающее во внутренности нашего духа.

«Музыка Бетховена дъйствуетъ страхомъ, ужасомъ, наступленіемъ, болью, и раскрываетъ именно то безконечное влеченіе, которое составляетъ собственно сущность романтизма. Посему-то онъ компонистъ чисто романтическій; и не оттого-ли происходитъ плохой успѣхъ его въ вокальной музыкѣ, уничтожающей словами этотъ характеръ непредѣленности и безконечности?..»

Не правда-ли, въ этомъ небольшомъ отрывкъ видна непомърная глубина артистическаго чувства! Какъ полны, многозначущи нъсколько словъ, мелькомъ брошенныя о романтизмъ!

Хотите-ли вы знать, что такое душа художника, насколью она отдѣлена отъ души обыкновеннаго человѣка, души съ завахомъ земли, души, въ которой запачкано божественное начало Хотите-ли взойти во внутренность ея, въ этотъ храмъ идеала, къ которому рвется художникъ и котораго никогда во всей чисть тѣ не можетъ исторгнуть изъ души своей? Хотите-ли видѣть, какъ бурны его страсти, слѣдовать за нимъ въ буйную вакъ налію и въ объятія дѣвы? Читайте Гоффманновы повѣсти: овѣ вамъ представятъ самое полное развитіе жизни художника во всѣхъ фазахъ ея. Возьмемъ его Глюкка, напримѣръ: развѣ это ве типъ художника, кто бы онъ ни былъ—Буонаротти или Бетъсвенъ, Дантъ или Шиллеръ? Послушайте, вотъ Глюккъ разсказываетъ о минутахъ восторга и вдохновенія:

«Можеть быть, полузабытая тема какой-нибудь п'ёсни, колрую мы поемъ на другой манеръ, есть первая мысль, намъ принадлежащая, зародышъ великана, который все пожреть около, себя и все превратить въ свою кровь, въ свое тѣло! Путь шьрокій, на немъ толпится народъ, и всё кричать: мы посвящен-

ные! мы достигли цѣли! Чрезъ врата изъ слоновой кости входятъ въ царство видѣній, малое число замѣчаютъ эти врата, еще меньшее проходятъ въ нихъ! Здѣсь все страшно: безумные образы летаютъ тамъ и сямъ, и эти образы имѣютъ свои характеры, болѣе или менѣе опредѣленные. Все вертится, кружится; многіе засыпаютъ, и таютъ, уничтожаются въ своемъ снѣ, и нѣтъ тѣни отъ нихъ,—тѣни, которая бы сказала имъ о дивномъ свѣтѣ, которымъ озарено это царство. Нѣкоторые, проснувшись, идутъ далѣе и достигаютъ истины. Высокое мгновеніе! минута соприкосновенія съ вѣчнымъ невыразимымъ! Посмотрите на солнце: это троезвучіе (Dreiklang), изъ котораго сыплются аккорды подобно звѣздамъ и обвиваютъ васъ нитями свѣта.

«Когда я былъ въ томъ дивномъ царствѣ, меня терзали и страхъ и боль! Это было ночью; я боялся безобразныхъ чудовищъ, которыя то повергали меня на дно океана, то подымали на воздухъ. Внезапно лучи свѣта прорѣяли въ мракѣ, эти лучи были звуки, освътившіе меня какой-то ясностью, исполненною нъги. Я проснулся: большое, свътлое око было обращено на органы, и доколѣ оно было обращено, лилися тоны изъ него, мерцали, сливались въ прелестныхъ аккордахъ, недоступныхъ прежде для меня. Волны мелодій неслись; я погрузился въ этотъ потопъ, уже тонуль въ немъ, какъ око обратилось на меня, и я остался на поверхности волнъ. Снова мракъ, и явились два гиганта въ блестящихъ доспѣхахъ: основный тонъ (Grund-Ton) и квинта! Они устремились на меня, увлекли. Но око улыбалось: я знаю, что твою грудь наполняеть страстью; придеть кроткій, нѣжный юноша-терца; онъ пріобщится къ великанамъ, ты услышишь его сладкій голось, и мои мелодіи будуть твоими».

Возьмемъ Крейслера, канельмейстера Іогана Крейслера, котораго нъмецкій приниъ Ириней называлъ Mr. Krösel; этотъ Mr. Krösel есть лучшее произведение Гоффманна, самое стройное, исполненное высокой поэзіи. Туть болёс, нежели гдё либо, Гоффманнъ высказалъ все, что могъ, чѣмъ душа его была такъ полна, о любимомъ предметь своемъ, о музыкъ. Крейслеръ-пламенный художникъ, съ дътскихъ лѣтъ мучимый внутреннимъ огнемъ творчества, живущій въ звукахъ, дышащій ими, и между тѣмъ неугомонный, гордый, бросающій направо и налѣво презрительные взгляды. Ему придалъ Гоффманнъ свой собственный характеръ, или, лучше, въ немъ описалъ онъ самого себя, и быстрые, внезапные переливы Крейслера отъ высокихъ ощущеній къ сардоническому смѣху придають ему какую-то неуловимую физіономію. И этоть Крейслеръ поставленъ между двумя существами дивнаго изящества. Одна-дочь Сѣвера, дочь туманной Германіи, что-то томное, неопредѣленное, таинственное, неразгаданное-Гедвига. Другая ды-

шеть югомъ, Италіей-пѣснь Россини, пѣснь пламенная, яркая, влюбленная-Юлія. А туть для тёни принцъ Ириней, предобръйшій God save the King. Но въ Крейслеръ еще не вся жизнь художника исчерпана. Глубже понимала ее мрачная фантазія Гоффманна. Она сошла въ тъ заповъдные изгибы страстей, которые ведуть къ преступленіямъ; и воть его «Iesuiten-Kirche». Художникъ живеть только идеаломъ, любовью къ нему, онъ не дома на землъ, не между своими съ людьми; для него вся земля огромная собачья пещера, въ которой онъ задыхается. Художникъ въ пылу мечтанья создалъ идеалъ, хранилъ его, лелѣялъ; его идеалъ святъ, чисть, высокъ, небесенъ; и вдругь онъ нашелъ его въ женщинѣ, и это женщина матеріальная, и бсть и пьеть, словомъ, женщина изъ костей и мяса, земная жена его! Идеалъ затмился, унизился; порывы творчества исчезли; виновата жена, и онъ убійца ея! Но и туть, въ самомъ преступленіи, Гоффманнъ умѣлъ столько разлить изящнаго въ своемъ живописцѣ, и туть можно отыскать опять божественное начало художника, такъ что вы не можете ненавидъть его. Во многихъ другихъ повъстяхъ представлены прочіе элементы жизни художника; мы не станемъ разбирать ихъ.

Два другіе элемента его повъстей, явленія психическія и чудесное, по большей части переплетены между собою. Но здъсь надо сдълать яркое раздъленіе. Однъ повъсти дышать чъмъ-то мрачнымъ, глубокимъ, таинственнымъ; другія—шалости необузданной фантазіи, писанныя въ чаду вакханалій. Сперва нъсколько словъ о первыхъ.

Идіосинкразія, судорожно обвивающая всю жизнь человћка около какой-нибудь мысли, сумасшествіе, ниспровергающее полюсы умственной жизни, магнитизмъ, чародъйная сила, мощно подчиняющая одного человѣка волѣ другого, открываеть огромное поприще пламенной фантазіи Гоффманна. Но туть еще не все: есть люди, одаренные какою-то невѣдомою силой, заставляющей трепетать передъ ними. Не случалось ли вамъ когда встр'ить взоръ незнакомца, взоръ удушливый и страшный, отъ котораго вы съ ужасомъ должны отворотиться, и доселѣ помните его? Не случалось-ли встрётить цёлаго человёка, похожаго на этотъ взоръ, челов'вка съ блѣднымъ лицомъ, съ тусклыми глазами, съ судорожной улыбкой, который васъ отталкиваетъ, и въ то же время привлекаеть? Воть въ эти-то темныя, недоступныя области психическихъ пъйствій не побоялся спуститься Гоффманнъ, и вышелъ-смѣло скажу-торжествующимъ. Это ужъ не Жюль-Жанена натянутыя, вытянутыя, раскрашенныя повёсти,-дёти страннаго соединенія философія XVIII вѣка съ германской поэзіей. Н'ють! Это волчья долина «Фрейшюца» со всѣми ея ужасами, съ заколдованными пулями, съ блёднымъ мерцающимъ свётомъ, съ

неистовой музыкой, съ дьявольскимъ аккомпаниментомъ, съ запахомъ ада. Въ этихъ повъстяхъ вы уже разстаетесь съ обыкновенными людьми, то есть съ людьми, которые во время бдять, во время спять, во время умирають, проводя жизнь въ добромъ здоровьи, съ людьми, которые по донесенію Парижской академіи имбють столь счастливую комплексію, что не могить быть магнетизированы. Нъть, туть являются другіе люди, -- люди съ лушою сильной, обманомъ заключенною въ эту тюрьму 1), съ ея маленькимъ свътомъ, съ ея цёцями, съ ея сырымъ воздухомъ. Такая душа не-дома въ тълъ, она безпрестанно ломаеть его и кончить тёмъ, что сломаеть самое-себя: она-то пёлается необыкновеннымъ человѣкомъ: великимъ мужемъ, великимъ злодѣемъ, сумасшедшимъ---это все равно. У такихъ людей своя жизнь, свои законы. Это кометы, пренебрегающія однообразнымъ эллипсисомъ планетныхъ орбитъ, не боясь раздробиться на пути своемъ. Для того, чтобъ ихъ узнать, разсмотрите у Гоффманна ихъ странныя, исковерканныя черты, ихъ огромныя отклоненія отъ обычнаго прозябанія людей. Вообразите себѣ несчастнаго юношу, котораго разстроенная фантазія облекла въ какой-то страшный образъ, дътскую сказку о «песочномъ человъкъ», и этотъ «песочной человъкъ» преслъдуетъ его вездъ, и въ отеческомъ домъ, и въ университетѣ, и ночью, и днемъ, то въ видѣ алхимика, то въ видѣ итальянскаго кіарлатано. Вообразите послёднюю минуту его изступленія, когда онъ съ неистовымъ восторгомъ бросаетъ свою невъсту съ колокольни и съ безумнымъ хохотомъ кричитъ: Feueruriel dreh' dich! Feueruriel dreh' dich!!» У Гоффманна цѣлый рядъ этихъ страшныхъ людей: «Der unheimliche Gast»<sup>2</sup>), «Der Magnetiseur». Наконецъ, онъ собралъ всѣ отдѣльные лучи этого направленія и слилъ ихъ въ одинъ адскій, сфрный огонь: это «Die Elixire des Teufels», монахъ Медардусъ. Гоффманну мало было одной жизни, онъ взялъ четыре поколѣнія, наслѣдовавшія другь отъ друга злодъйства, и собралъ ихъ всъ на главъ Медардуса. Гоффманну мало было одной жизни: онъ представилъ цѣлую семью, рожденную въ гнусныхъ кровосмъщеніяхъ, и поразилъ ее слъпымъ мечемъ рока, который вручилъ Медардусу. Этоть рокъ влечеть Медардуса оть преступленія къ преступленію, и никому нѣтъ пощады; у этого рока чистая кровь Авреліи въ свою очередь брызнула на алтарь Божій, какъ кровь невинной жертвы искупленія.

1) Du weisst dass der Leib ein Kerker ist,

Die Seele hat man hinein betrogen.

Goethe W.-O. Diwan Saki-Nameh.

Гоффманну все еще было мало: онъ раздвоилъ, разсъкъ самого

2) "Недобрый Гость", перевед. въ Телеск. 1836, кн. 1 и 2.

Медардуса на-двое; и какъ страшенъ его двойникъ, съ своей всклокоченной бородою, съ своимъ изодранымъ рубищемъ, съ своимъ окровавленнымъ лицомъ: верхъ ужаса! Я трепеталъ всѣми членами, читая, какъ лже-Медардусъ гнался въ лѣсу за настоящимъ; мнѣ казалось, я слышалъ его пронзительный, скрыпящій какъ ржавое желѣзо голосъ, которымъ онъ звалъ его на бой съ безумнымъ хохотомъ. Этотъ двойникъ Медардуса, братъ его, котораго Модардусъ не знаетъ; онъ сошелъ съ ума на мысли, что онъ Медардусъ, и вотъ онъ преслѣдуетъ Медардуса, который, терзаясь угрызеніями совѣсти, думаетъ, что его существо раздвонлось!—Какая смѣлостъ фантазіи, и посмотрите, какъ выдержалъ Гоффманнъ всѣ сцены ихъ встрѣчъ, какъ онъ переплелъ эти двѣ жизни, такъ что онѣ и въ самомъ дѣлѣ не совсѣмъ розныя!— Это самое сильное произведеніе его фантазіи!

Перейдемъ теперь къ шалостямъ, дурачествамъ его сильнаго воображенія.

Опомнилась—глядить Татьяна... И что же видитъ... За столомъ Сидятъ чудовища кругомъ: Одинъ въ рогахъ, съ собачьей мордой, Другой съ пѣтушьей головой, Здѣсь вѣдьма съ козьей бородой, Тутъ шевелится хоботъ гордый, Тамъ карла съ хвостикомъ, а вотъ Полу-журавль и полу-котъ...

Кому не случалось видать подобныхъ сновъ? Хотите-ли ихъ видѣть на-яву? Воть вамъ «Meister Floh», Принцесса Брамбилла, Цинноберъ, Золотой Горшокъ... Это все сны, одинъ безсвязнѣе другого. Туть нѣть ни мыслей, ни завязокъ, ни развязокъ, но занимательность ужасная. Сны вообще занимательны, а то кто бы велѣлъ человѣку спать ежедневно? Да и какъ не быть имъ занимательными? живи до ста лѣтъ, никогда не встрѣтится ничего мудренѣе. Туть вы познакомитесь съ принцемъ, который сдѣлался изъ піявки; иногда задумается, вспомнить жизнь былую, и вытянется до потолка и съежится въ кулакъ. Туть увидите принцессу, которая спить въ вѣнчикѣ прекраснаго цвѣтка, мила до крайности; но что проку: oculis non manibus..... и воть ее увеличивають въ микроскопъ, и дѣлають изъ ней препорядочную барышню. Но пуще всего прошу васъ ненавидъть Циннобера: онъ, право, злодбя, мой личный врагь, и если бы онъ не утонуль въ рукомойникъ, я убиль бы его. Вообразите: уродъ въ нёсколько вершковъ, съ тремя рыжими волосами на головѣ, поналъ въ фаворъ къ колдуньѣ; и что-же? Что кто ни сдѣлай хоpomaro, klein Zaches Zinnober genannt получаеть похвалу. Од-

нажды кто-то даеть концерть на контръ-басѣ, а публика апплодируеть, благодарить Циннобера. Взойдите въ это положение: вообразите, что вы Даль-Онно, что вы всякой пость съ 1700 года **т**здите въ Москву съ контр-басомъ, и вдругъ вмѣсто васъ хвалять Циннобера, а можеть быть — я не отвѣчаю за него — что всего хуже, ему отдадуть и деньги за билеты. О horrible! О horrible! Право, я съ робостью узналъ, что Алоизій чернокнижникъ вступиль съ нимъ въ бой. Алоизій человъкъ хорошій, живетъ аристократомъ, страусъ въ ливрећ швейцаромъ, двѣ лягушки у вороть дворниками, жукъ ѣздитъ за каретой. За то рекомендую вамъ Ансельма; онъ женать на зеленой змѣѣ съ голубыми глазами, нужды нёть: съ чужими женами не надобно знакомиться: но онъ васъ познакомить съ своимъ свекромъ, архиваріусомъ Линдгорстомъ; чудакъ преестественный, былъ когда-то саламандромъ, въ юности напроказилъ, его прямо изъ Индіи, за нъсколько тысячь лёть тому назадь, въ наказаніе и сослали архиваріусомъ въ Дрезденъ. Гоффманнъ самъ былъ у него въ гостяхъ; онъ ему далъ санскритскую грамоту и стаканъ ямайскаго рома, да вдругь снялъ сапоги, раздълся, и давай купаться въ стаканъ. Въдь я говориль вамь, что чудакь. Словомь, вообразите себь отдельныя сцены Гётевой «Вальпургиснахть»: это вѣрный образъ, типъ Гоффманновыхъ сказокъ. Еще къ вамъ просьба -- забылъ было совсѣмъ-сходите поклониться праху Кота Мурра. Во-первыхъ, былъ онъ человъкъ ученый, не смотря на то, не былъ никогда человѣкомъ; но я увѣренъ, что со временемъ ясно докажутъ, что прилагательное «ученый» уничтожаеть существительное «человікъ». Далее, этоть коть самь Гоффманнъ, котораго, я надеюсь, вы любите, хоть par courtoisie ко мнь. Сходите же, какъ будете въ той сторонъ, къ нему на могилу.

Теперь, слегка начертавши характеръ Гоффманна, мы окончимъ. Можетъ быть, на досугѣ поговоримъ и о другихъ прозаикахъ Германіи. Въ заключеніе скажу, что Гоффманнъ превосходно переведенъ Леве-Веймаромъ на французскій языкъ и былъ принятъ въ Парижѣ съ восторгомъ. Когда-нибудь и у насъ его переведутъ съ французскаго.

1834, апрѣля 12.

## РЪЧЬ,

## сказанная при открытіи Вятской Публичной Библіотеки 6 декабря 1837 г.

#### Милостивые Государи!

Съ тѣхъ поръ, какъ Россія въ лицѣ Великаго Петра совѣщалась съ Лейбницомъ о своемъ просвѣщеніи, съ тѣхъ поръ. какъ она царю передала д'бло своего воспитанія,-правительство подобно солнцу ниспослало лучи свъта тому великому народу, которому только не доставало просвѣщенія, чтобъ сдѣлаться первымъ народомъ въ мірѣ. Оно продолжало жизнь Петра выполненіемъ его мысли, постоянно, неутомимо прививая Россіи науку. Цари, какъ Великій Петръ, стали впереди своего народа и повели его къ образованію. Ими были заведены академіи и университеты, ими были призваны люди знаменитые на ученомъ поприщѣ; а они намъ передали европейскую науку, и мы вступили во владъніе ея, не дълая тъхъ жертвъ, которыхъ она стоила нашимъ сосъдямъ; они намъ передали изобрътенія, найденныя по тернистому пути, который сами прокладывали, а мы ими воспользовались и пошли далѣе; они передали прошедшее Европы, а мы отворили безконечный иподромъ въ будущемъ. Свѣтъ распространяется быстро, потребность вѣдѣнія обнаружилась рѣшительно во всёхъ частяхъ этой вселенной, называемой Россія. Чтобъ удовлетворить ей, учебныхъ заведеній оказалось недостаточно; аудиторія открыта для нѣкоторыхъ избранныхъ, массамъ надобно другое. Сфинксы, охраняющіе храмъ наукъ, не каждаго пропускаютъ и не каждый имбетъ средство войти въ него. Цля того, чтобъ просвъщение сдълать народнымъ, надобно было избрать болъе общее средство и размѣнять, такъ сказать, на мелкія деньги. И вотъ нашъ великій царь предупреждаетъ потребность народную заведеніемъ публичныхъ библіотекъ въ губернскихъ городахъ.

Публичная библіотека — это открытый столъ идей, за который приглашенъ каждый, за которымъ каждый найдетъ ту пищу, которую ищеть; это запасной магазинъ, куда одни положили свои мысли и открытія, а другіе беруть ихъ врость. Въ той странѣ. гдъ просвъщение считается необходимымъ, какъ хлъбъ насущный, --- въ Германіи, это средство давно уже извѣтно; тамъ нѣтъ маленькаго городка, гдѣ бы не было библіотеки для чтенія; тамъ всѣ читаютъ: работникъ, положивъ молотъ, беретъ книгу, торговка ожидаеть покупщика съ книгою въ рукѣ, и послѣ этого обратите внимание ваше на образованность народа германскаго и вы увидите пользу чтенія. Это-то вліяніе вмѣстѣ съ положительной пользой распространенія открытій поселило великую мысль учредить публичныя библіотеки на всёхъ мёстахъ, гдё связываются узлы гражданской жизни нашей общирной родины. Августъйшимъ утвержденіемъ своимъ, государь императоръ далъ жизнь этой мысли и въ большей части значительныхъ городовъ имперіи открыты библіотеки. Пожертвованія ваши, милостивые государи, доказывають, что здѣшнее общество оправдало попеченія правительства. Нѣтъ мѣста сомнѣнію, что святое начинаніе наше благословится Богомъ.

Теперь позвольте мнѣ, милостивые государи, обратиться исключительно къ будущимъ читателямъ; не новое хочу я имъ сказать, а повторить извѣстныя всѣмъ вамъ мысли о томъ, что такое книга.

Отецъ передаетъ сыну опытъ, пріобрѣтенный дорогими трудами, какъ даръ для того, чтобъ избавить его отъ труда уже совершеннаго. Точно такъ поступали цёлыя племена, такъ составились на Востокѣ эти преданія, имѣющія силу закона: одно поколѣніе передавало свой опытъ другому; это другое, уходя, прибавляло къ нему результать своей жизни, и воть составилась система правилъ, истинъ, замѣчаній, на которую новое поколѣніе опирается, какъ на предыдущій фактъ, и который хранитъ твердо въ душѣ своей, какъ драгоцѣнное отцовское наслѣдіе. Этотъ предыдущій факть, этоть-то опыть, написанный и брошенный въ употребленіе, есть книга. Книга, это духовное завѣщаніе одного поколѣнія другому, совѣть умирающаго старца юношѣ, начинающему жить, приказъ, передаваемый часовымъ, отправляющимся на отдыхъ, часовому, заступающему его мъсто. Вся жизнь человъства послѣдовательно осѣдала въ книгѣ: племена, люди, государства исчезали, а книга оставалась. Она росла вмѣстѣ съ человѣчествомъ, въ нее кристаллизовались всѣ ученія, потрясавшія умы, и всѣ страсти, потрясавшія сердца; въ нее записана та огромная исповёдь бурной жизни человёчества, та огромная аутографія, которая называется Всемірной исторіей. Но въ книгъ

А. И. Герценъ, т. IV.

2

не одно прошедшее, она составляеть документь, по которому мы вводимся во владѣніе настоящаго, во владѣніе всей суммы истинь и усилій, найденныхъ страданіями, облитыхъ иногда кровавымъ потомъ; она программа будущаго. Итакъ, будемъ уважать *книгу!* Это мысль человѣка, получившая относительную самобытность, это слѣдъ, который онъ оставилъ при переходѣ въ другую жизнь.

Было время, когда и букву и книгу хранили тайной, именно потому, что массы не умбли оцбнить того, что онб выражали. Жрецы Египта, желая пламенно высказать свою теодицею, исписали всё храмы, всё обелиски, но исписали іероглифами, для того, чтобъ одни избранные могли понимать ихъ. Левиты храниля въ святой скиніи, небомъ вдохновенныя, книги Моисея. Настали другія времена. Христіанство научило людей уважать слово человъческое, народы сбъгались слушать учителей и съ благоговъніемъ читали писанія св. отцовъ и легенды. Слово было оцѣнено, а между тёмъ мысль окрёпла, наука двинулась впередъ, ей стало тёсно въ школё, народы почувствовали жажду познаній, не доставало токмо средствъ распространять мысль быстро, мгновенно, подобно лучамъ свъта. Германія подарила роду человѣческому книгоцечатание и мысль написанная разнеслась во всѣ четыре конца міра и отзывалась, тысячу разъ повторенная, въ тысячи сердцахъ.

Вспомнивъ это, не грустно ли будетъ думать, что праздность можетъ иного заставить приходить сюда, вялой рукой оборачивать страницы, какъ будто книга назначена токмо для препровожденія времени. Нѣтъ, будемъ съ почтеніемъ входить въ этотъ храмъ мысли, утомленные заботами вседневной жизни; придемъ сюда отдохнуть душою и, укрѣпленные на новый трудъ, всякій разъ благословимъ нынѣшній день, столь близкій русскому сердцу, столь торжественный и съ памятью котораго соединяется день рожсденія нашей библіотеки.

### Отдѣльныя мысли.

Произведеніе человѣка имѣетъ цѣлью пребываемость, существованіе, но не всякое: иное производится для гибели другихъ и собственной. Таковъ брандеръ. Его дѣло жечь, губить и самому погибнуть въ пожарѣ; даже болѣе—самому горѣть прежде корабля. Такъ и провидѣніе: ему нужны всякія орудія и нуженъ брандеръ, который жжетъ. Но легко ли быть имъ? Правда, подобно конгревовой ракетѣ, онъ блеститъ, шумитъ, жжетъ. Но внутри его ядъ, долженствующій разрушить его самого.

Но, вѣдь, не всякій огонь на морѣ—брандеръ. Есть и маяки, фаросы, указующіе путь кораблямъ, ведущіе ихъ въ безопасную пристань, показующіе имъ мели. Брандеръ нуженъ въ войну, фаросъ—всегда.

Вотъ апостолы и революціонеры. Аттила, Аларихъ, Дантонъ, Мирабо были эти brulots, пущенные провидёніемъ въ станъ непріятельскій; Св. Павелъ, Златоустъ, Іоаннъ — фаросы для веси Господней.

Бенедиктины-якобинцы. Та же противоположность.

Человѣкъ, назначенный жечь, давшій мѣсто въ своей груди огню разрушенія, будетъ все жечь. Пожаръ сжигаетъ и икону, и хартію, и стѣну, и пыль на стѣнѣ. Я увѣренъ, что Аттила, Аларихъ, ежели-бъ не они были призваны вести разрушителей Рима, то они были бы простыми воинами этой брани, отъ или по душѣ. Даже ежели-бъ остались дома, то они въ своемъ семейномъ кругу сдѣлали-бы этотъ пожаръ. Примѣръ жизни Мирабо подтверждаетъ это.

14 октября, 1836 года. Еще весьма важный примъръ—Марать. Прежде чъмъ онъ являлся въ [не разобрано] камеръ на трибуну конвента требовать казни поколъній, онъ былъ докторомъ медицины. Есть его сочинение «Полемика о теоріи свъта», гдъ онъ

2\*

съ такою же яростью ниспровергаетъ опыты и теорін предшественниковъ. Кинэ очень остроумно сравнилъ Робеспьера в Фихте, Наполеона и Шеллинга!

Представьте себъ медаль, на одной сторонъ которой будеть изображено преображеніе, на другой — Іуда Искаріоть!!—Чель въкъ.

Римская исторія имѣетъ то же вліяніе на душу юноши, какъ романы на душу дѣвушки.

Откуда сила этихъ типовъ историческихъ?

Греція выразила полную идею изящнаго. Ея архитектура всегда будеть поражать самой простотой. Римъ сдѣлалъ то же съ своихь политическимъ бытомъ. Простыми, рѣзкими, геніальными чертам набросалъ онъ жизнь свою. Но въ изящномъ Греціи и въ грахданственности Рима одинъ недостатокъ — нѣтъ религіи. Отсюд этотъ характеръ конечности, соизмѣримость.

Ноября 6, 1836 г. Весь вечерь, занимаясь развитіемъ мысли религіозной въ жизни человъчества и открывъ нъкоторые весьма важные результаты,—я радовался. Уже ложась спать безъ всякаго дъла развернулъ Эккартсгаузена и попалъ на слтдующій текстъ св. Писанія: «И бъси въруютъ и трепещуть!» Да, въра безъ любви—мечта! Мышленіе безъ дъйствованія—мечта!

У египтянъ болѣе гордости, болѣе тайны, болѣе касты; въ ртизмѣ-болѣе молитвы, болѣе святаго.

Готизмъ или тевтонизмъ имѣетъ какое-то сродство съ духочъ мавританскимъ. Но въ одномъ мысль аскетическая и религіозная: въ другомъ — жизнь разгульная, роскошная. Тамъ — поэзія мълитвы, туть — поэзія жизни восточной, Цантъ и Аріостъ.

Италія, кажется, нигдѣ во всей чистотѣ не выразила гътизма,—она не могла забыть своего прошедшаго.

Искаженныя зданія XVII и XVIII вѣка тѣмъ же дурны, какъ и тогдашняя литература. Вездѣ эффекты, поза, натяжка, пастраль на паркетѣ, театральная декорація, а не самосущность.

Ежели стиль тевтонскій во всей чистоть своей выражаеть христіанство, стиль греческій — политеизмъ, стиль египетскій религію того края; и ежели мы откроемъ, чъмъ каждый изъ нихъ выражаетъ свою религію и какъ, тогда не въ правъ ли мы будемъ дѣлать по тому же закону прямыя заключенія отъ стили храмовъ къ религіи? Напримъръ, находя въ Нубіи стиль египетскій, заключимъ, что ихъ религія сходна; напротивъ, разсматря вая развалины индусскихъ храмовъ, этихъ пещеръ, изсѣченныхъ въ скалѣ, этихъ пилоновъ четверогранныхъ, или массы, скалы. перенесенныя кельтами, или овальные своды персовъ, мы ихъ равно отдѣлимъ отъ всего предыдущаго.

Не будемъ дивиться сродству дальнему индъйскихъ разва-

линъ и тевтонскаго стиля. Вспомнимъ сходство религіи христіанской и Вишну.

Открытіе развалинъ Мерое въ Эфіопіи французомъ Caillioud еще далѣе на югь отталкиваеть колыбель греческой цивилизаціи. Вѣроятно, изъ Эфіопіи населился Египетъ. Храмы того же характера; тамъ встрѣчается уже форма периптеральная храмовъ. Итакъ, и эта форма не есть изобрѣтеніе грековъ. Можеть, Пиранези очень правъ, говоря, что всѣ ордена только усовершенствованы греками.

Сами египтяне говорятъ, что Изида пришла изъ Эфіопіи и научила ихъ обработывать поля.

Храмъ египетскій (вообще) есть храмъ чисто земной, тѣлесный, изсѣченный въ скалѣ, углубленный, такъ сказать, въ землю, мрачный со своими стройными пилонами. Они выражали свое поклоненіе Озирису, давая ему ужасную человѣческую форму (50 фут., напр., въ Эбсимбулѣ).

Идея тайны грозной, страшной выражалась въ мрачномъ фасадѣ.

## Отдѣльныя замѣчанія о русскомъ законодательствѣ.

Въ гражданскомъ обществъ (dans le fait social) прогрессивное начало есть правительство, а не народъ. Правительство есть формула движснія (du progrès), выраженіе идеи общества, форма его историческая, фактъ непреложный. Нигдъ правительство не становилось настолько передъ народомъ, какъ въ Россіи; можетъ, отъ этого оно не всегда было исторически справедливо, не всегда послъдовательно. Прежде юрисконсультовъ у насъ явились учрежденія съ самыми дробными приложеніями, но зато не всѣ оня своевременны и умъстны.

Сводъ императора Николая—огромнъйшій юридическій факть онъ остановилъ жизнь юридическую Россіи и, показавъ все совершенное ею, все, что сдѣлало правительство, показалъ, [что] труды индивидуальные должны теперь облегчить труды правятельства.

Возраженія Савиньи противъ германской кодификаціи не идуть Сводъ не токмо не ограничилъ, но далъ правильную форму при грессивному началу законодательства.

Есть ли естественный переходъ отъ «Уложенія» къ законалъ Петра Великаго?

Есть ли и насколько національная сторона [во] вновь выхдившихъ узаконеніяхъ отъ Петра до Свода?

Какіе національные элементы перешли изъ Судебника, Улженія черезъ все царствованіе дома Романовыхъ до Свода? Какіе исключились?

Глубокія изысканія токмо могуть разрѣшить эти вопросы.

Характеръ законодательства императрицы Екатерины IIфилософскій, въ смыслѣ филантропіи XVIII вѣка, проникнуть

And the second second

важнъйшими идеями для быта гражданскаго. Характеръ законодательства Павла—рыцарскій и, можетъ, не вовсе своевременный. Характеръ законодательства Александра [Павловича] сбивается во многомъ на начальный характеръ постановленій de l'Assemblée nationale и вообще политическаго ученія des garanties.

Въ законахъ Екатерины есть что-то женское, исполненное любви, что-то напоминающее патріархальную Германію. У Александра много Франціи (учрежденіе министерствъ).

Въ законахъ императора Николая виденъ характеръ положительности, котораго не доставало прежде, характеръ внутренней силы государства, чувствующаго всю мощность свою.

У насъ не было системы, послѣдовательности принятія европеизма. Россія воспитана такъ же, какъ мы. Ибо революція Петра была матеріальная.

Въ европейскую эпоху нашего законодательства при самыхъ начальныхъ трудахъ являются два элемента, блестящимъ образомъ развитые императрицей Екатериной II. Эти два элемента лучшее доказательство, насколько правительство стояло выше народа и насколько оно хотъло поднять его. Я говорю о коллегіальномъ началь и о выборахъ. Одна власть исполнительная ввърялась лицу; власть судебная и законодательная (въ назначенныхъ предѣлахъ) всегда ввърялись мъсту, а не лицу. Совътникъ всегда имълъ право подать голосъ, перенесть дёло въ высшую инстанцію; эта высшая опять составляется изъ нъсколькихъ лицъ, и ежели снова возникнеть разногласіе, то рѣшеніе вопроса можеть быть или большинствомъ голосовъ, или же восходитъ на высочайшее разсмотрѣніе, т. е. къ источнику законодательной власти. Его ръшение не имъетъ и апелляции. Такъ и быть должно. Изъ уваженія къ самому народу такъ быть должно; воля царя самодержавнаго-есть воля самого народа, его рѣшеніе имѣетъ святость; эту мысль очень хорошо развили въ восточныхъ законодательствахъ.

Итакъ, съ одной стороны коллегіальное начало и, слѣдственно, большинство голосовъ, съ другой—выборы и, слѣдственно, прямое вліяніе массы, или, лучше сказать, дворянства въ дѣлахъ судебныхъ, ибо представители [его] — во всѣхъ судебныхъ мѣстахъ. Довѣренность правительства была такъ велика, что не токмо судебную власть, но и исполнительную вручило оно отчасти людямъ выбраннымъ, а не назначеннымъ, оставя себѣ главный надзоръ, т. е. губернаторъ, губернское правленіе, городничій,... а, такъ сказать, прямые исполнители, земскій засѣдатель, исправникъ и др.,—избранные. Еще больше. Устройство муниципальное само въ себѣ весьма хорошо: не говоря уже о купцахъ,—мѣщане и цеховые имѣютъ всѣ нужныя гарантіи. Они сами дѣлаютъ

A.

раскладку городскихъ сборовъ, сами распоряжаются сумман, судятъ своимъ судомъ свои дѣла (магистраты, ратуши, словесны, сиротскій судъ, наконецъ, коммерческій судъ). Но и въ тѣхъ дѣлахъ, когда они судимы гражданскимъ судомъ или уголовнымъ, голосъ остается въ засѣдателѣ, въ депутатѣ.

Основанія муниципальнаго права, выборовъ, и коллегіальныя учрежденія такъ обширны, что другія страны долгой юридической жизнью своей не достигли ихъ. Можетъ быть, всего менте обращено было внимание до сихъ поръ на казенныхъ крестьянъ. Но элементь выбора и большинства голосовь уже есть въ волостновь правленіи; уже сверхъ полицейскаго надзора и нѣкотораго участія въ раскладкѣ земскихъ и натуральныхъ повинностей, право составленія приговоровъ довольно велико. Но недостатокъ учрежденій по этой части-уже въ виду правительства и отъ министерства государственныхъ имуществъ надлежитъ ждать ихъ. Улъльное имъніе въ маломъ видъ показываетъ планы правительства. Впрочемъ, крестьяне въ другихъ странахъ точно такъ же hors la loi, какъ выходящіе изъ электоральнаго ценза (кромѣ Швеція Замѣтить необходимо, у насъ ценза нѣть: право, данное сословію, независимо отъ его состоянія, и въ нѣкоторомъ смыслѣ цензъ имъетъ жизнь въ нашемъ законодательствъ только въ переходъ изъ мѣщанъ въ купцы, изъ гильдіи въ гильдію и, наконецъ, въ почетное гражданство.

Наше законодательство принимаеть владёніе за факть п только въ этомъ смыслё охраняеть его; лучшее доказательствоэто десятилётняя давность, безспорное межеваніе <sup>1</sup>).

Взгляните, какая обширная база лежить подъ «Сводомъ». Россія и Америка—двѣ страны, которыя поведуть далѣе юридическую жизнь человѣчества. Россія—какъ высшее развитіе самодержавія на народныхъ основаніяхъ, и Америка—какъ высшее развитіе демократіи на монархическихъ основаніяхъ.

Воть что, кажется мнѣ, останавливаеть болѣе правильное п полное развитіе законодательства.

1) Доселѣ массы не умѣють понять своихъ правъ. Говорять: «да какой голосъ имѣетъ засѣдатель отъ градскаго общества въ уголовной палатѣ?» Кто же въ этомъ виноватъ? Конечно, не законодательство. Такъ, какъ оно не виновато въ томъ, что совѣтники не подаютъ голоса, боясь предсѣдателя или губернатора, въ томъ, что журналъ составленъ весь секретаремъ, котораго дѣло—только изложеніе и справка. Такъ, какъ оно не виновато въ томъ, что дворянинъ богатый и чиновный пренебрегаетъ службой обще-

 Главнѣйшее — это раздѣленіе полей по тягламъ. Это Lex agraria. юбилейный годъ.

ственной, въ то самое время, какъ въ Остзейскихъ провинціяхъ отставные генералы, аристократы не стыдятся служить нѣсколько трехлѣтій на самыхъ низшихъ мѣстахъ. Виновато ли оно въ томъ, что дворяне не считаютъ своихъ суммъ, не требуютъ отчета въ земскихъ повинностяхъ у губернатора?

А причина этому — недостатокъ просвѣщенія, недостатокъ гражданственности, эгоистическая лѣнь, но болѣе всего недостатокъ просвѣщенія.

2) Нѣкоторыя учрежденія основаны совсѣмъ на другихъ началахъ и часто противоположныхъ,—они останавливаютъ другъ друга.

3) Перевѣсъ, данный дворянству.

4) Помъщичье право, исключающее изъ общаго круга людей кръпостныхъ.

## Разсказы о временахъ Меровингскихъ.

(Предисловіе къ первому разсказу).

Извѣстность Огюстина Тьерри, столь справедливо заслуженная новымъ его взглядомъ на событія французской исторіи и увлекательнымъ разсказомъ самихъ событій, давно дошла до насъ; но на этомъ поверхностномъ знакомствѣ мы и остановились; ни одно сочинение Огюстина Тьерри не переведено еще на русский языкъ. Положимъ, что его «Письма объ исторіи Франціи», его «Десятилѣтніе историческіе труды» для нашей публики слишкомъ спеціальны и отчасти лишены интереса, потому что обсуживають и разрѣшають вопросы, не возникавшіе въ ней и къ которымъ она равнодушна; но его «Завоеваніе Англіи норманнами» и «Разсказы о временахъ Меровингскихъ», изданные въ прошломъ году, -великія, обширныя эпопеи, въ которыхъ событія и индивидуальности возсоздаются съ какой-то художественной рельефностью, въ которыхъ давнопрошедшіе вѣка выходятъ изъ могилы, стряхають съ себя пыль и прахъ, обростають плотію и снова живуть передъ вашими глазами; эти эпопеи имѣютъ интересъ всеобщій, какъ художественныя реставраціи Вальтера Скотта, какъ мрачные портреты Тацита. Желая передать въ «Отечественныхъ Запискахъ» нѣсколько разсказовъ о Меровингахъ, мы обращаемъ внимание читателей на чисто повъствовательный характеръ историческихъ сочиненій Огюстина Тьерри; въ этомъ тайна его чрезвычайнаго успѣха, въ этомъ свидѣтельство его яснаго сознанія французкаго духа и его симпатія съ нимъ; онъ остался въренъ ему, не смотря на общее увлечение молодой школы къ теоретическимъ мудрованіямъ въ исторіи, онъ писалъ разсказы, а не философствованія по поводу исторіи (какъ, напримѣръ, Мишле). Истиная, единая философія, философія-наука не дается еще французамъ, и эклектизмъ Кузена-такъ же мало философія, какъ пространное опровержение его, написанное, можеть быть, сильнъй-

Digitized by GOOgle

шей спекулятивной головой, какая теперь есть налицо во Франція, Пьеромъ Леру 1). Гдѣ нѣтъ философіи какъ науки, тамъ не можеть быть и твердой, послёдовательной философіи исторіи, какъ бы ярки и блестящи ни были отдёльныя мнёнія, высказанныя тъмъ или другимъ 2). Тьерри, повторяемъ, остался въренъ французскому духу: онъ разсказываетъ былое прошедщихъ въковъ. внося въ разсказъ свой всю живость и увлекательность француза и, не смотря на то, что каждая строка его повъствованій твердо опирается на множествъ цитатъ и ссылокъ, разсказы его существують самобытно и независимо оть нихъ; всё матеріалы сплавились въ нѣчто органически живое, въ свободное художественное произведение въ мощномъ горнилъ таланта, и нигдъ не осталось «запаха лампы» не смотря на то, что много масла было сожжено имъ въ продолжении двадцатилътнихъ глубочайшихъ изысканий и трудовъ. Для того, чтобъ оцёнить всю прелесть его разсказа, поставьте рядомъ съ нимъ какого нибудь Капфига: онъ, въ сравненіи съ Тьерри, вамъ покажется несчастной каріатидой, раздавленной множествомъ матеріаловъ, актовъ, жалкимъ труженикомъ, выписывающимъ тамъ и сямъ по страницѣ; и какъ бы выписки его ни были занимательны сами въ себъ, весь трудъ мертвъ, все вмъстъ-сухая компиляція. Не говоря уже о томъ, что одно глубочайшее изучение своего предмета, жизнь въ немъ могла сообщить разсказу Тьерри его одушевление и върность, надобно припомнить, что для него изучение исторіи имѣло современный, живой, общественный интересъ: онъ принялся за древнюю Францію, чтобъ уяснить себѣ тяжкіе вопросы о новой Франціи, въ которой онъ жилъ и для которой жилъ 3). Такое направление сообщило еще болѣе энергіи его труду, и въ самомъ направленіи этомъ онъ опять находится въ той области, гдъ французъ дома и полонъ цоэзіи. Но не думайте, чтобъ онъ внесъ какую нибудь arrière pensée, какую нибудь свою задушевную теорійку въ свои изслѣдованія (какъ нѣкогда Буленвилье, Мабли и проч.),-для этого онъ слишкомъ ученъ, слишкомъ талантливъ, слишкомъ добросовѣстенъ.

Самая личность Тьерри занимательна. Страдалецъ науки, онъ потерялъ зрѣніе въ 1826 году отъ безпрерывныхъ занятій; рушились всѣ его предпріятія, всѣ замыслы; горесть начинала

<sup>1</sup>) Réfutation de l'èclectisme, où se trouve exposée *la vrai définition* de la philosophie etc. par P. Leroux 1839. Paris.

<sup>2</sup>) Напримъръ, множество чрезвычайно върныхъ и глубокихъ мыслей у Бюше; въ статьяхъ "Новой Энциклопедіи," издаваемой Леру, въ прежнемъ Revue Encyclopédique и въ многихъ другихъ сочиненіяхъ.

<sup>3</sup>) См. въ Dix ans d'ètudes, historiques, par A. Thierry, предисловіе и въ особенности статьи, написанныя отъ 1819 до 1821 года. овладъвать имъ, какъ вдругъ явился юный, тогда еще безвъстный помошникъ, замѣнившій ему съ теплою симпатіей глаза и руку; посредствомъ его слѣпецъ помирился съ мракомъ 1); имя этого юноши впослъдствіи сдълалось довольно громко, и бъдному Тьерри пришлось плакать на его могиль: то былъ известный Арманъ Каррель. Когда историкъ возобновилъ свои занятія, болѣзненный организмъ его еще разъ объявилъ войну духу: совершенно больной и изнеможенный, онъ долженъ былъ оставить Парижъ; но болѣзни не побѣдили его. Вотъ что писалъ онъ въ мѣстечкѣ Везуль 10 ноября 1834: «Если интересы науки считать на ряпу съ великими напіональными интересами, то я далъ родинѣ все, что можеть дать ей солдать, изувѣченный на полѣ битвы. Какова бы ни была участь моихъ трудовъ, примъръ этотъ не долженъ погибнуть; пусть онъ будетъ уликой противъ нравственнаго изнеможенія, этой язвы новаго покольнія; пусть укажеть онъ на прямую дорогу жизни кому нибудь изъ этихъ разслабленныхъ, жалующихся на недостатокъ върованій, не знающихъ, куда дъться, гдъ найти любовь и убъжденія... Развъ въ наукъ нътъ убѣжища, пристани, надежды? Съ нею не такъ тягостно идуть дурные дни, съ нею жизнь употреблена благородно... Слѣпой и страждущій безнадежно, я могу свидьтельствовать, и моему свидътельству должно дать въру: есть въ міръ нъчто драгоцъннъе матеріальныхъ наслажденій, богатства, самаго здоровья-любовь къ наукъ». И эта благородная любовь настолько восторжествовала надъ мракомъ и недугами, что въ 1840 году вышли двъ изящныя книжки «Разсказовъ о временахъ Меровингскихъ», которые Тьерри твердо намбренъ продолжать. Единодушныя рукоплесканія цёлой Франціи встрётили новый трудъ историка; Франція щедро наградила страждущаго инвалида науки, ---объ этомъ писали во всѣхъ газетахъ. Отрывки изъ «Разсказовъ» были напечатаны въ его «Dix Ans» и въ «Revue des Deux Mondes» <sup>2</sup>). На этоть разъ мы предлагаемъ «первый разсказъ» по исправленному и дополненному тексту вновь вышедшей книги. Сверхъ того, намъ казалось необходимымъ присоединить къ разсказу письмо Тьерри къ издателю «Revue des Deux Mondes», чтобъ разомъ поставить читателя на ту точку зрѣнія относительно временъ меровингскихъ, съ которой всего правильнѣе долженъ освѣтиться рядъ слѣдующихъ картинъ. Вотъ это письмо 3):

-----



<sup>1) «</sup>J'avais fait amitié avec les tenébres», говоритъ Тьерри. Какое умилительное, кроткое выражение! (Dix Ans. Préface).

<sup>2)</sup> Nº du 15 Décembre 1833 et du 15 Juillet 1834.

<sup>3)</sup> Nº du 15 Août 1833. Оно не перепечатано въ его «Récits» и не было въ томъ нужды, послѣ его пространной и прекрасной диссертаціи «Considérations sur l'histoire de France», служащей какъ бы введеніемъ къ нимъ.

«М. Г. Съ давняго времени утвердилось и распространилось до пошлости мнёніе, что нёть періода въ нашей исторіи безплоднъе и запутаннъе періода меровингскаго. О немъ говорять наскоро, сокращають его, скользять по немъ безъ малъйшаго зазрѣнія совѣсти. Мнѣ кажется, въ этомъ пренебреженіи больше лёни, нежели истины, и если отчасти справедливо, что исторія Меровинговъ запутана, но ужъ вовсе несправедливо, что она безплолна. Напротивъ, это время исполнено происшествій рѣзкихъ, личностей выразительныхъ, случаевъ драматическихъ, такъ что затруднение собственно сводится на приведение въ порядокъ огромнаго количества матеріаловъ. Вторая половина шестого столттія въ особенности богата интересами для современныхъ историковъ и читателей, --- потому ли, что то было время начального смѣшенія между туземцами и побъдителями, запечатлъвшаго ее поэтическимъ характеромъ, или она такъ оживлена для насъ простосердечнымъ льтописцемъ своимъ, Георгіемъ-Флоренціемъ-Григоріемъ, извѣстнымъ подъ именемъ Григорія Турскаго. Въ самомъ дълъ, надобно спуститься до временъ Фруасара, чтобъ найти повъствователя, который могъ бы равняться ему въ искусствъ драматически выводить людей на сцену. Въ его разсказахъ, иногда забавныхъ, иногда печальныхъ, но всегда истинныхъ и оживленныхъ, выставляются перепутанными и смѣшанными всѣ борьбы, всѣ противоположности племенъ, сословій, состояній, вызванныхъ въ Галлію франкскимъ завоеваніемъ. Это галлерея картинъ и изваяній, въ безпорядкъ расположенныхъ; это древнія народныя пъснопънія, случайно собранныя вмёстё, и слёдующія другь за другомъ безъ всякаго порядка; но изъ нихъ рука искусная можетъ образовать великую поэму. Григорій Турскій и его современники, однимъ словомъ, прекрасный предметъ для художественнаго и историческаго произведенія.

«Если я не осмѣливаюсь предпринять этого труда во всей его общирности, если вся поэма выше силъ моихъ, я могу, по-крайней мъ́рѣ, обѣщать вамъ нъ́сколько эпизодовъ, нъ́сколько отрывковъ, которые дадутъ истинное понятіе о странномъ смѣшеніи людей и фактовъ, наполняющемъ періодъ меровингскій. Мое дѣло будетъ—собрать разсѣянные, несвязанные между собою случаи и подробности и составить изъ нихъ *массы* повѣствованій. Бытъ королевскій, внутренняя жизнь ихъ дворцовъ, буйство вельможъ и насилія, междоусобныя войны и войны частныя, коварная мятежность галло-римлянъ и дикая необузданность варваровъ, духъ возмущенія и самоуправства, распространенный даже за стѣны женскихъ монастырей,—вотъ картины, которыя я хочу набросать по современнымъ памятникамъ и которыхъ совокупность должна возстановить Галлію шестого вѣка. Я изучу до малѣйшихъ подробностей судьбу историческихъ лицъ, буду слѣдовать за ними черезъ всѣ фазы ихъ существованія и постараюсь дать реальность и жизнь тѣмъ, которыя были наиболѣе оставлены въ тѣни новѣйшею исторіей. Наконецъ, надъ всѣми ими будутъ господствовать три индивидуальности, типически выражающія свой вѣкъ: Фредегонда, Еоній Муммолъ и самъ Григорій Турскій; Фредегонда — идеалъ первоначальнаго варварства безъ всякаго сознанія добра и зла; Муммолъ — образованный человѣкъ, который по доброй волѣ *развращается* въ варварство для того, чтобъ быть своевременнымъ; Григорій Турскій — человѣкъ прошедшаго, но прошедшаго лучшаго, нежели тягостное настоящее, вѣрное эхо скорбныхъ звуковъ, исторгавшихся у благородныхъ сердецъ при видѣ гибнущей цивилизаціи!»

## По поводу одной драмы.

Сердце жертвуеть родъ лицу, разумъ—лицо роду. Человѣкъ безъ сердца не имѣстъ своего очага; семейная жизнь зиждется на сердцѣ: разумъ—res publica человѣка. Изъ какой-то нъмецкой книги.

Отличительная черта нашей эпохи есть grübeln. Мы не хотимъ шага сдѣлать, не выразумѣвъ его, мы безпрестанно останавливаемся, какъ Гамлеть, и думаемъ, думаемъ... Некогда дъйствовать: мы переживаемъ безпрерывно прошедшее и настоящее, все случившееся съ нами и съ другими, — ищемъ оправданій, объясненій, доискиваемся мысли, истины. Все окружающее насъ подверглось пытующему взгляду критики. Это болѣзнь промежуточныхъ эпохъ. Встарь было не такъ: всъ отношенія, близкія и дальнія, семейныя и общественныя были опредѣлены — справедливо ли, нѣтъ ли, но опредълены. Оттого много думать было нечего: стоило сообразоваться съ положительнымъ закономъ, и совёсть удовлетворялась. Все существующее казалось тогда натурально, какъ кровообращеніе, пищевареніе, которыхъ причина и развитіе спрятаны за спиною сознанія, но дъйствують своимъ порядкомъ, безъ того, чтобъ мы объ нихъ заботились, безъ того, чтобъ мы ихъ понимали. На всъ случаи были разръшенія; оставалось жить по писанному. А если и являлись когда сомнѣнія, ихъ легко было разрёшить; стоило спросить папу, напримёръ, или обмакнуть руку въ кипятокъ, —и истина открывалась. На всѣхъ перепутьяхъ жизни стояли тогда разныя неподвижныя тёни, грозныя привидънія для указанія дороги, и люди покорно шли по ихъ указанію. Иногда спорили, почему указана та дорога, а не другая, но никому и въ голову не приходило, откуда взялись эти привидѣнія, и по какому праву распоряжаются они. Ихъ принимали за факть, имѣющій самъ въ себѣ узаконеніе и котораго признанное

бытіе-непреложное ему доказательство. Ко всему привязывающійся, сварливый вѣкъ, уничтожая все, что попадалось подъ руку, добрался, наконецъ, до преданій предковъ, подточилъ ихъ основаніе, сжегъ огнемъ критики, преданія исчезли. Стало просторно; но просторъ даромъ не достается; мы узнали, что вся отвътственность, падавшая внъ ихъ, падаетъ на насъ: самимъ пришлось смотрёть за всёми и занять мёста привидёній, которыя стали злёе грызть совёсть. Слёлалось тоскливо и страшно: пришлось проводить сквозь горнило сознанія статью за статьею прежняго кодекса, пока этого не сдѣлано, начали grübeln. Ясное, какъ дважды-два-четыре, нашимъ дъдамъ исполнилось мучительной трудности для насъ. Въ событіяхъ жизни, въ наукъ, въ искусствѣ насъ преслѣдують неразрѣшимые вопросы, и, вмѣсто того, чтобъ наслаждаться жизнію, мы мучимся. Подъ часъ, подобно Фаусту, мы готовы отказаться отъ духа, вызваннаго нами, чувствуя, что онъ не по груди и не по головѣ намъ. Но бѣда въ томъ, что духъ этотъ вызванъ не изъ ада, не съ планетъ, а изъ собственной груди человъка, и ему некуда исчезнуть. Куда бы человѣкъ ни отвернулся отъ этого духа, первое, что попадется на глаза, это онъ съ своими вопросами. Tu l'as voulu, Georges Dandin. tu l'as voulu!

Безотходный духъ критики овладѣлъ и театромъ; мы его приносимъ съ собою въ партеръ. Сочинитель пишетъ пьесу для того, чтобъ пояснить свое сомнение,-и, вместо того, чтобъ отдохнуть отъ дъйствительной жизни, глядя на воспроизведенную искусствомъ,---мы выходимъ изъ театра, задавленные мыслями тяжелыми и неловкими. Это понятно. Театръ-высшая инстанція для ръшенія жизненныхъ вопросовъ. Кто-то сказалъ, что сцена -- представительная камера поэзіи. Все тяготящее, занимающее извѣстную эпоху, само собою вносится на сцену и обсуживается страшной логикой событій и дъйствій, развертывающихся и свертывающихся передъ глазами зрителей. Это обсуживание приводить къ заключеніямъ не отвлеченнымъ, но трепещущимъ жизнію, неотразимымъ и многостороннимъ. Тутъ не лекція, не поученіе, поднимающее слушателей въ сферу отвлеченныхъ всеобщностей, въ безстрастную алгебру, мало относящуюся къ каждому, потому именно, что она относится ко всёмъ. На сценѣ жизнь схвачена во всей ея полноть, схвачена въ дъйствительномъ осуществлении лицами, на самомъ дѣлѣ, flagrant délit съ ея общечеловѣческими началами и частно-личными случайностями, съ ея ежедневною пошлостью и съ ея грязной, всепожирающей страстью, скрытой подъ пыльной плевою мелочей, какъ огонь подъ золой Везувія. Жизнь схвачена и, между тёмъ, не остановлена; напротивъ. стремительное движеніе продолжается, увлекаетъ зрителя съ собой,

— 33 и онъ съ прерывающимся дыханіемъ, боясь и надъясь, несется

витсть съ развертывающимся событіемъ до крайнихъ слъдствій его,-и вдругь остается одинь. Лица исчезли, погибли; онъ цереживаеть ихъ жизнь, успёль полюбить ихъ, взойти въ ихъ интересы. Ударъ, разразившійся надъ ними, рикошетомъ былъ ударъ въ него. Такая страстная близость зрителя и сцены дълаеть сильную, органическую связь между ними; по сценѣ можно судить о партерѣ, по партеру о сценѣ. Партеръ не чужой сценѣ: онъ въ родѣ хора греческой трагедіи; онъ не внѣ драмы, а обнимаеть ее волнами жизни, атмосферой сочувствія, которая оживляеть актёра; и сцена, съ своей стороны, не чужая зрителю: она переносить его не дальше, какъ въ его собственное сердце. Сцена всегда современна зрителю, она всегда отражаеть ту сторону жизни, которую хочеть видѣть партеръ. Ныньче она участвуеть въ трупоразъятіи жизненныхъ событій, стремится привести въ сознание вст проявления жизни человтческой и разбираеть ихъ, какъ мы, судорожной и трепетной рукой, потому что не видить, какъ мы, ни выхода, ни всего результата этихъ изслъдованій. Она дѣлаеть это, относясь къ намъ, такъ, какъ нѣкогда эсхиловъ «Прометей» относился къ внутренней жизни народа асинскаго. или «Свадьба Фигаро» къ внутренней жизни Франціи передъ революціей. Мы умѣемъ восхищаться, понимать и «Прометея», и «Свадьбу Фигаро», но мы понимаемъ (лучше ли, хуже ли-другой вопросъ), мы понимаемъ иначе, нежели рукоплескавшіе авиняне, нежели рукоплескавшие парижане 1785 года,-и того тъсно жизненнаго сочлененія нѣтъ болѣе. Французъ XIX вѣка оцѣнитъ и пойметь Бомарше, но «Фигаро» не есть уже необходимость для него съ тъхъ цоръ, какъ его лицо воплотилось во множество лицъ палаты, а графъ Альмавива скончался въ бъдности отъ преждевременной дряхлости, обыкновенной спутницы слишкомъ разгульной юности. Самый воздухъ, окружающій его, не тоть; густая, знойная атмосфера, пропитанная нѣгой, сладострастіемъ и тяжелая отъ предчувствія бури, такъ очистилась и разъяснилась оть громовыхъ ударовъ кроваваго террора, что чахоточные боятся чрезвычайной изръженности ея. Въ Германіи въ одно и то же время были принимаемы громомъ рукоплесканій Коцебу и Шиллеръ, потому что въ Германіи сентиментальность и шписбюргерлихкейтъ, по странному стеченію обстоятельствъ, были корою, за которою шевелился мощный и здоровый зародышъ. Шиллеръ и Коцебу-полные и достойные представители: одинъ всего святаго челов'вчественнаго, возникавшаго въ эту эпоху, другой всего грязнаго и отвратительнаго, загнивавшаго тогда же. У насъ дають все на свътъ-оттого, что нашъ партеръ все на свътъ. Мы не только въ физическомъ, но и въ нравственномъ отноше-

А. И. Герденъ, т. IV.

3

ніи всебдны. Какъ послёдніе пришельцы и наслёдники, мы перебираемъ унаслъдованное изъ всъхъ странъ и въковъ, смотримъ на это, какъ на чужое и постороннее, смотримъ не потому, чтобъ оно было нужно намъ или доставляло много удовольствія, а для того, чтобъ заявить наше право и не отставать отъ другихъ.на томъ же основанія, какъ нѣкогда мы ѣздили въ ассамблен не для удовольствія, а по наряду и по нуждѣ. А force de forger многое принялось-однимъ то, другимъ другое; никто ни съ къмъ не сговаривался, всякій молодець на свой образець; оттого потребности нашего партера, съ одной стороны, очень сложны, а, съ другой стороны, имъ очень легко удовлетворить. У насъ, въ одномъ ряду креселъ встрѣчаются полюсы человѣчества — отъ небритой бороды патріархальной, бороды an sich, до отрощенной бороды, сознательной, бороды tür sich; а между двумя бородами можно найти представителей главныхъ моментовъ развитія человѣчества, да еще нѣкоторыхъ оригинальныхъ, не достававшихъ человѣчеству. Каждый говоритъ своимъ языкомъ; каждый имѣсть свои потребности. Счастливъе вавилонянъ, мы начинаемъ съ того, чёмъ они кончили свое столпотвореніе, то есть, не понимаемъ другъ друга; они таскали камни, и долго работая, дошли до того, что у насъ впередъ идеть. Каждая пьеса имъеть свою публику; къ ней присоединяется постоянно балласть, то есть, люди, которые послѣ 7 часовъ бывають въ театрѣ единственно потому, что они не внѣ театра бывають послѣ 7 часовъ. Разомъ для всей публики у насъ пьесъ не дается, развѣ за исключеніемъ «Горе отъ Ума» и «Ревизора»: для бельэтажа-безъ словъ, но съ танцами и богатой постановкой; для райка-пьесы, въ которыхъ кто нибудь кого нибудь бьетъ; для статскихъ чиновниковъ-пьесы съ пушечной пальбой, превращеніями, нравственными сентенціями: для купцовъ-тоже съ превращеніями, но и съ цыганскими плясками; другіе все смотрять, но особенно же любять водевили съ двусмысленными куплетами и танцы съ двусмысленными движеніями.

Все это безсвязно, такъ, какъ я разсказалъ, пришло мнѣ въ голову при выходѣ изъ театра, когда я думалъ о пьесѣ, которую видѣлъ; а содержаніе этой пьесы въ самыхъ короткихъ словахъ вотъ какое.

Драма самая простая; если вы не видали подобной у себя въ домѣ, то навѣрное могли видѣть у котораго нибудь изъ сосѣдей. Дѣвица 28 лѣтъ, по имени Генріетта, болѣзненная и печальная, влюблена до безумія въ юношу 20 лѣтъ, а тотъ, беззаботный и веселый, живетъ себѣ, не думая о ней, да сверхъ того, кажется, и ни о чемъ другомъ. Докторъ, другъ отца Генріетты, понявъ дѣло, захотѣлъ съ патолическимъ благоразуміемъ помочь и, само

1

собою разумѣется, страшно повредилъ. Онъ торжественно и таинственно разсказаль юношь о любви къ нему Генріетты, требуя отъ него, чтобъ онъ убхалъ, скрылся. Въсть о любви сильно отозвалась въ сердцѣ юноши: сознаніе быть любимымъ, и притомъ въ 20 летъ, обняло огнемъ всю грудь его и съ той минуты онъ самъ ее любитъ. Она, никогда не смѣвшая цитать надежды на взаимность, счастлива до высочайшей степени; мечта ея сбылась, осуществилась прекрасно и полно. Онъ проситъ ея руки и, не смотря на предостереженія доктора, или именно подстрекаемый имъ, женится. Проходить пять лъть въ антрактъ. Мы застаемъ нашу чету въ замкѣ. Люди богатые, они ведуть пустую и праздную жизнь; дётей нёть. Скоро открывается, что подъ этой праздностью кроются разъёдающія страсти. Онъ не любить больше Генріетты и страстно влюбленъ въ Полину. Молодой человъкъ благороденъ и честенъ; онъ понимаетъ святость своихъ обязанностей и болже-онъ исполненъ безпредбльнаго уваженія къ любящей, кроткой, доброй Генріеттъ. Но онъ ея не любитъ,--онъ любить другую, это факть его сердца: любить потому, что любить, не любить потому, что не любить, -- логика чувствъ и страстей коротка. Сгнетенная страсть растеть; онъ ей не даеть шага; онъ уничтожается, разлагается въ этой борьбѣ, но борется. Жена догадалась, и они быстро влекуть другь друга къ гибели во имя любви. Генріетта въ отчаяніи: она ничего не имѣетъ внѣ мужа, ея жизнь только любовь къ нему; а онъ еще больше въ отчаяніи: онъ безчестенъ въ своихъ глазахъ, онъ клятвопреступникъ, онъ подлый обманщикъ - тутъ, притворяясь, что любитъ, тамъ, притворяясь, что не любитъ. Такое натянутое положение долго не можетъ продолжаться. Генриетта рѣшается выдать Полину за какого-то шута; та не хочеть. Въ порывѣ ревности, Генріетта упрекаеть ее въ разрушеніи семейнаго счастья, въ любви къ ней мужа, въ ея любви къ нему. Молодая дъвица, любившая въ тиши, не признаваясь себъ, Эмиля, не подозрѣвая его любви, этими словами вовлечена въ страшную борьбу страстей. Чувство ея названо; тайна ея обличена. Въ первомъ порывѣ отчаянія, она соглашается идти замужъ. Спрашивають согласія Эмиля: Полина живеть у нихъ въ домѣ и родственница. Онъ согласенъ. Долгъ побѣдилъ; но и Эмиль получилъ рану въ грудь, вся сила его истощена на эту побѣду. Онъ рѣшается-и это, можетъ, благоразумнѣйшая мысль во всю его жизнь---онъ рѣшается уѣхать... Даль, занятія разсѣють, отвлекуть, исцёлять; но жена, узнавъ это, намёревается лишить себя жизни, отказываеть ему имъніе и исчезаеть. Эмиль въ отчаяніи. Проходить годъ. Полина въ монастырѣ; вдовецъ ѣдетъ за ней, женится и на обратномъ пути встръчается съ Генріеттой, которая

- 35 ---



3\*

вовсе не утонула, а жила съ убійственной грустью въ душѣ и съ злою чахоткой въ груди у доктора; бъдная женщина питала на днѣ оскорбленнаго, истерзаннаго сердца надежду, что Эмиль любить ее изъ сожалёнія, а между тёмъ, она не знала, что смерть ея была доказана трупомъ всплывшей женщины въ лень ея побъга. Эмиль, отыскивая въ маленькомъ городкъ врача, приходить къ доктору и застаетъ Генріетту; она бросается къ нему; но онъ, окаменѣлый, полумертвый, потерянный, отвѣчаеть на ея порывъ новостью о своемъ бракѣ. Слабой, едва живой Генріеттѣ нельзя было вынести такого удара. Глухо закашляла она и бросилась изъ комнаты. Онъ ринулся было за нею, --- дверь заперта... Страшная минута тишины, невыносимая минута бездъйствія,---онъ сломился подъ ея гнетомъ, онъ съ бѣшенствомъ и безуміемъ бросился на полъ, вырывая себѣ волосы и стеная. Дверь отворилась; докторъ вошелъ спокойный и величественно-коротко возвъстилъ, что она умерла, прощая его и совѣтуя беречь Полину. И двоеженецъ, поверженный въ прахъ, остается съ страшными угрызеніями совѣсти, которыя, вѣроятно, проводять его черезъ всю жизнь. Воть и пьеса!

Когда опустился занавѣсъ, мнѣ было невыразимо тяжело. Точно я присутствовалъ при инквизиторской пыткѣ невинныхъ. Всѣ люди въ этой драмѣ—люди добрые, обыкновенные, даже честные и исполняющіе долгъ свой; а между тѣмъ одинъ изъ нихъ казненъ смертью, двое другихъ—участіемъ въ этой казни.

«Какъ вамъ нравится драма?» спросилъ меня сосъдъ, протирая очки...

У меня есть примѣта не вступать въ разговоръ съ незнакомымъ въ публичномъ мѣстѣ, если онъ самъ его не начнетъ: мнѣ все кажется, что такой человѣкъ или большой говорунъ, или большой слушатель. А потому, вмѣсто отвѣта, я посмотрѣлъ на моего сосѣда, желая узнать, что́ онъ, говорунъ или слушатель; но онъ такъ добродушно, и такъ наивно, и такъ щуря глаза протиралъ очки, что я преступилъ правило дипломатической гигіены п отвѣчалъ:

— «Драма, кажется, обыкновенная, а между тѣмъ она глубоко задѣваетъ».

«Я даже было прослезился... стыдно признаться. Этакая славная женщина, идеалъ»... продолжалъ человъкъ креселъ подъ № 39: «и досталась же такому мерзавцу мужу!»

--- «Не лучше ли сказать--такому несчастному человѣку?»

«Какой онъ несчастный! Безхарактерный эгонсть, не умѣлъ ни отказаться вд-время отъ нея, ни любить ее послѣ, ни побѣдить новой страсти. Неужели онъ правъ по вашему?»

- «По моему, отвѣчалъ я улыбаясь: - во-первыхъ, всѣ они

правы, а во-вторыхъ, всѣ они виноваты, но вѣроятно не такъ, какъ вы полагаете».

«Очень хорошо, но... главный виновникъ?»

— «Да на что вамъ онъ? Главный виновникъ, какъ всегда, спрятался: онъ стоялъ за кулисами».

Въ это время къ № 39 подошелъ какой-то знакомый, —и нашъ разговоръ кончился, но продолжался во мнѣ рядомъ грустныхъ Grübeleien.

...Ничъмъ люди не оскорбляются такъ, какъ неотысканіемъ виновныхъ; какой бы случай ни представился, люди считаютъ себя обиженными, если не кого обвинить-и, слёдственно, бранить, наказать. Обвинять гораздо легче, нежели понять. Понять событіе, преступленіе, несчастіе-чрезвычайно важно и совершенно противоположно ръшительнымъ сентенціямъ строгихъ судей; понять значить, въ широкомъ смыслѣ слова, оправдать, возстановить: дъло глубоко человъческое, но трудное и неказистое. Оправдать падшаго то же, что поставить его на одну доску со мною. То ли дѣло съ высоты своего нравственнаго величія упрекать и позорить его, указывая на себя, хотя въ положении и нъть никакого сходства, и проповъдникъ по большей части-извъстная мышь въ голландскомъ сырѣ! Оставя эту суетность, спрашиваемъ, для чего намъ судить? Для суда и осужденія есть положительное законодательство, имѣющее на это болѣе права-силу, власть. Наше партикилярное дѣло-проникать мыслью въ событіе, освѣщать его не для того, чтобъ наказывать и награждать, не для того, чтобъ прощать, --- тутъ столько же гордости и еще больше оскорбленія, --а для того, что, внося свёть въ тайники, въ подземельные ходы жизни, изъ которыхъ вырываются иногда чудовищныя событія, мы изъ тайныхъ дѣлаемъ ихъ явными и открытыми. Зло-темнота; оно не имбетъ никакой внутренней силы, чтобъ противостоять св'ту. Оно только сильно, пока не взошло солнце разума, и мы, не видя его, придаемъ ему фантастическіе, чудовищные образы. Къ этой страсти искать виновныхъ для того, чтобъ ихъ ругать и клеймить позоромъ, присовокупляется у добрыхъ людей наивное требованіе, чтобъ каждый человѣкъ былъ мелодрамнымъ, романически-безукоризненнымъ героемъ, исполнялъ бы съ полнымъ самоотвержениемъ свои обязанности, или, лучше, не свои обязанности, а тѣ, которыя заставляють его исполнять. И кто же эти взыскательные? Люди, которые для общей пользы не пожертвують рюмкой водки, люди, къ которымъ въ семейную жизнь оборони Богъ заглянуть, милые невъжды въ страстяхъ и увлеченіяхъ, потому что любили только себя и употребляли всю жизнь для успокоенія и холенья себя. Кто бывалъ искушаемъ, падалъ и воскресалъ, найдя себѣ силу хранительную, кто одолѣлъ хоть

разъ истинно распахнувшуюся страсть, тотъ не будетъ жестокъ въ приговорѣ: онъ помнитъ, чего ему стоила побѣда, какъ онъ, изнеможенный, сломанный, съ изорваннымъ и окровавленнымъ сердцемъ, вышелъ изъ борьбы; онъ знаетъ цѣну, которою покупаются побѣды надъ увлеченіями и страстями. Жестоки непадавшіе, вѣчно трезвые, вѣчно побѣждающіе, то есть, такіе, къ которымъ страсти едва притрогиваются. Они не понимають, что такое страсть. Они благоразумны, какъ ньюфаундлэндскія собаки, и хладнокровны, какъ рыбы. Они рѣдко падаютъ и никогда не подымаются; въ добрѣ они такъ же воздержны, какъ въ злѣ. Остановимся лучше съ горестью передъ лицами нашей драмы, пожалѣемъ объ нихъ, протянемъ имъ руку, не осуждая, не браня; мы не члены уголовнаго суда; они довольно настрадались,—поговоримъ объ нихъ съ участіемъ, а не съ укоромъ, будемъ на нихъ смотрѣть какъ на больныхъ, а не такъ, какъ на преступниковъ.

Герой нашей драмы-человѣкъ увлекающійся и безъ всякаго направленія; его жизнью управляеть внёшняя власть; онъ одинь изъ тѣхъ людей, которые ложатся спать, не зная, что завтра будуть дѣлать, пойдуть ли на охоту или будуть читать, или играть въ карты. Онъ сначала любилъ свою жену откровенно,въ этомъ нѣтъ сомнѣнія, и, какъ всѣ люди, не имѣющіе, такъ сказать, задней мысли, дающей тонъ всей ихъ жизни, онъ не могь быть остановленъ ничёмъ въ свётё передъ бракомъ. Когда люди такого рода получають какое-нибудь опредѣленное чувство, имъ становится хорошо; состояніе безцѣльнаго существованія тягостно... Мало-по-малу онъ охладълъ къ женъ; къ этому многое способствовало: всегдашняя зависимость его отъ впечатлѣній, разница лёть, насмёшки; потомъ-бездётный бракъ всегда ближе къ тому, чтобъ распасться. Не смотря на охлажденіе мужа, жизнь ихъ могла бъ идти довольно хорошо: форма безъ содержанія можеть долго простоять въ поков, но первый толчокъ,-и она падеть. Въ молодой душъ Эмиля была бездна силъ неупотребленныхъ; ихъ некуда было ему дёть; у домашняго очага, въ пустой жизни, блага неупотребленныя, праздныя силы всегда грозять бѣдой: онѣ бродять, требують занятія, истока. Взоръ его, искавшій сцасенія отъ скуки, встрётилъ живой, милый взоръ дёвицы, только что вышедшей изъ дътской хризолиды. «Туть онъ долженъ былъ остановить себя!...» Да неужели, вы думаете, онъ полюбилъ ее намфренно? Эти привязанности делаются безсознательно. Можеть, прошли прежде, нежели онъ догадался, отчего ему мфсяцы пріятно смотрѣть на ея улыбку, слушать ея пѣсню; а когда онъ узналъ, назвалъ свое чувство, страсть глубоко вкоренилась: и когда онъ хотълъ себя остановить, его бытіе раскололось на двое, гдѣ, съ одной стороны, долгъ и умъ, а, съ другой, сердце, кипящее

страстями; у него не достало силы найти выходъ. Онъ остался, какъ былъ, человѣкъ подчиненный сердцу, да сверхъ того, какъ слабый человѣкъ и въ страсти, не умѣлъ идти до крайнихъ послѣдствій, а остановился въ страшной и мучительной борьбѣ, не имѣя силы ни сердца принесть въ жертву долгу, ни долга принесть въ жертву сердцу. Мы его видимъ во второмъ дѣйствіи съ потеряннымъ видомъ, жалкимъ до слезъ; онъ твердъ въ натянутой роли; но подземный хоръ дьяволовъ, какъ въ «Робертѣ», слышится глухо въ его груди, и эта страшная пѣсня раздается вопреки ему,—и чувствуется, что ему не подавить этого хора.

Генріетта сама ускоряеть взрывъ. Она точно также покорна одному сердцу, болбе, можеть, нежели Эмиль: по счастію ея серлие не въ разладѣ съ долгомъ; ея любовь къ мужу-безумная страсть; уязвленная, она обвивается гремучей змбей около трехъ лицъ и должна или ихъ задушить, или погубить. Ца не ненависть ли это?... Посмотрите, какъ все странно въ этой тѣсной сферѣ личныхъ отношений. Кроткая, благородная, добрая женщина въ своекорыстномъ опьяненій ревности жертвуеть жизнью Полины. отдавая ее замужъ за какого-то урода. Цъвица готова погубить себя, — юность всегда самоотверженна и безразсчетна, — готова предать себя позору брачнаго ложа безъ любви, какъ будто Эмиль оть этого снова полюбить свою жену. Не знаю цёли, съ какой авторы 1) прибавили третье д'виствіе, но оно до такой степени не нужно, до такой степени несправедливо (въ смыслъ наказанія Эмиля), что превосходно вѣнчаетъ всю драму. Только въ этомъ мірѣ могуть развиваться такія катастрофы, гдѣ внутренняя случайность чувствъ учреждаеть жизнь вмѣстѣ съ внѣшней случай ностью обстоятельствъ.

Виновныхъ тутъ нѣтъ въ томъ смыслѣ, въ которомъ хотятъ виноватыхъ (какъ сознательныхъ преступниковъ); есть одна вина, за которую ихъ нельзя отдать подъ судъ, но которая была причиною всѣхъ бѣдствій, причиной скрытой, неизвѣстной имъ.

Нѣть ничего легче, послѣ сужденій обвиняющей толпы, какъ стоическимъ формализмомъ разрѣшать жизненные вопросы. Формализмъ, какъ всякая отвлеченность, беретъ одну сторону, и правъ съ этой стороны, а другихъ онъ знать не хочетъ. Нѣсколько лѣтъ тому назадъ, пытались, особенно въ Германіи, всѣ вопросы и всѣ сомнѣнія разрѣшать путемъ отвлеченнымъ, отрѣшая отъ вопроса усложняющія стороны его и дѣлая его, слѣдовательно, вовсе не тѣмъ вопросомъ, какимъ онъ есть; на широкихъ и крѣпкихъ основаніяхъ выростили тощіе и бѣдные плоды, искусственно и

1) Arnould et Fournier.

Digitized by GOOGIC

насильственно вытянутые. Решенія такого формализма безжизненны; онъ идетъ отъ умерщвленнаго даннаго къ мертвому послёдствію; оть его холоднаго дыханія все коченбеть, вытягивается въ угловатыя формы, въ которыхъ содержанію мочи нѣтъ тёсно; въ немъ нётъ ни пощады, ни милосердія-одни категоріи и пренебреженія. Вездѣ, гдѣ гордый формализмъ касается жизни. онъ стремится рабски подчинить страсти сердца, всю естественную сторону, всѣ личныя требованія-разуму, какъ бы чувствуя, что онъ не совладаетъ съ ними, пока онъ на волъ. Толкуя безпрестанно о тождествъ противоположностей. О примирении ихъ въ высшемъ единствѣ, объ ихъ соприсносущности и взаимной необходимости, формалисты только на словахъ принимають тождество и примиреніе, а на дѣлѣ хотять подавить всю естественную сторону, хотять отбросить ее, какъ калоши, служившія только, чтобъ пройти по грязи. Кто-то прекрасно замѣтилъ, что природа для идеалистовъ—развратившаяся идея (so eine liederliche Idee). Все временное, частное, само собою приносится въ жертву идеъ и всеобщему; это цёль его; но хотять у него отнять и минутное владение, единственное благо его; вмёсто свободной жертвы, хотять вынуцить насиліемъ рабское признаніе своей ничтожности; не дають себъ труда устремить сердце къ разумной цъли, а требують, чтобъ оно отреклось оть себя, потому что оно ближе къ природъ. Такихъ требованій не признаеть гордое сердце человѣка; оно сильно своими страстями и знаетъ свою силу: оно знаетъ, если пламя страстныхъ увлеченій подниметь голову, какъ безсильно, какъ несостоятельно обязательство жертвовать формальному долгу! Сердце знаеть, что наслаждение есть также право всего живущаго, ищеть его и манить имъ; за что оно имъ пожертвуетъ, формализму до этого дѣла нѣтъ. Держась на ледяной высотѣ своихъ всеобщностей, онъ пренебрегаетъ сердцемъ, онъ его не хочетъ знать. Такъ принялся было онъ защищать бракъ, но никогда не могъ дойти до христіанскаго ученія о бракѣ, именно по недостатку любви и сердца <sup>1</sup>). Онъ допускаеть, что основание браку любовь: это его естественная непосредственность; но послѣ вѣнчанія любовь не нужна, — вы перешли за границу естественныхъ влеченій, въ сферу нравственности, гдъ ужъ нътъ ни плача, ни воздыханія, никакой страстности, а есть скука и тупое исполнение долга, котораго смыслъ утратился и котораго внутренняя психея отлетѣла. Сознаніе, что я жертвую всею сердечной стороной бытія для правственной идеи брака.--воть награда. Словомъ, бракъ для брака. Самое высшее развитіе такого

1) Наприм., диссертація Рётшера о гётевомъ Wahlverwandtschaft.

брака будетъ, когда мужъ и жена другъ друга терпѣть не могутъ и исполняютъ ех officio супружескія обязанности. Тутъ торжество брака для брака гораздо полнѣйшее, нежели въ случаѣ равнодушія. Люди равнодушные другъ къ другу могутъ по разсчету жить вмѣстѣ; они не мѣшаютъ другъ другу.

Религія устремляется въ другой міръ, въ которомъ также улетучиваются страсти земныя; этотъ другой міръ не чуждъ сердцу; напротивъ, въ немъ сердце находить покой и удовлетвореніе; сердце не отвергается имъ, а распускается въ него; во имя его религія могла требовать жертвованія естественными влеченіями; въ высшемъ мірѣ религія личность признана, всеобщее нисходить къ лицу, лицо поднимается во всеобщее, не переставая быть лицомъ; религія имбеть собственно двъ категоріи: всемірная личность божественная и единичная личность человіческая. Формализмъ убиваетъ живыя личности въ пользу промежуточныхъ отвлеченныхъ всеобщностей. Религія не становится выше любви въ отношении брака; религія говорить: люби твою жену, потому что она Богомъ тебѣ данная подруга. Религія связываеть лица связью неразрушимой; здёсь бракъ есть таинство, совершающееся подъ благословениемъ Божимъ. Формализмъ разсуждаеть не такъ: «Ты, какъ свободно разумная воля, вступилъ въ бракъ съ сознаніемъ его обязанностей въ нравственномъ и спеціальномъ смыслѣ,-пади же жертвой этой обязанности, запутайся въ цёпь, которую добровольно надёлъ на себя; плати всёми годами твоей жизни за прошедшій факть, быть можеть, основанный на минутномъ увлечении. Никакой взглядъ на міръ, ни развитие, ни опытность ничего не помогуть, потому что принесеніемъ тебя въ жертву идея брака укрѣпляется и поднимается. Тебѣ, какъ личности, выхода нѣтъ; да и гибни себѣ, ты, случайность. Необходимъ человѣкъ, а не ты». Формализмъ топчетъ ногами всю сторону естественной непосредственности; религія и туть его побѣждаеть, ибо она, признавая семейную жизнь, считаетъ ее естественною непосредственностью, въ свою очередь, передъ жизнью въ высшемъ мірѣ. Да, религія снимаеть семейную жизнь, какъ и частную, во имя высшей, и громко призываетъ къ ней: «кто любить отца своего и мать свою болѣе Меня, тотъ недостоинъ Меня». Эта высшая жизнь не состоитъ изъ одного отрицанія естественныхъ влеченій и сухого исполненія долга: она имбетъ свою положительную сферу во всеобщихъ интересахъ своихъ; поднимаясь въ нее, личныя страсти сами собою теряютъ важность и силу,-и это единственный путь обузданія страстей,свободный и достойный человѣка. Сдѣлаемъ опытъ оглянуться на нашу драму съ этой точки зрънія.

Жизнь лицъ, печально прошедшихъ передъ нашими глазами,

была жизнь односторонняго сереца, жизнь личныхъ преданностей, исключительной нѣжности. Небосклонъ ея тѣсенъ; намъ въ немъ неловко дышать, человѣкъ требуетъ больше; комнатный воздухъ для него нездоровъ. Мы чувствуемъ себя чужими между этими людьми и личностями, другъ въ другѣ живущими, сосредоточенными на себѣ и довлѣющими другъ другу во имя своихъ личностей. При такомъ направлении духа, начала кроткаго, тихаго семейнаго счастья лежали въ нихъ; они могли бы быть счастливы, даже нѣкоторое время были,-и ихъ счастье было бы дѣломъ случая, такъ же, какъ и ихъ несчастіе. Міръ, въ которомъ они жили,--міръ случайности. Частная жизнь, не знающая ничего за порогомъ своего дома, какъ бы она ни устроилась, бъдна; она похожа на обработанный садъ, благоухающій цвѣтами, вычищенный и прибранный. Садъ этоть можеть долго утъшать хозяевъ, особенно если заборъ его перестанеть колоть ихъ глаза; но случись ураганъ, — онъ вырветъ деревья съ корнями и затопитъ цвѣты, и садъ будетъ хуже всякаго дикаго мѣста. Такимъ хрупкимъ счастіемъ человѣкъ не можетъ быть счастливъ; ему надобенъ безконечный океанъ, который волнуется ураганами, но чрезъ нъсколько мгновеній бываеть гладокъ и свътель, какъ прежде. Судьба всего исключительно личнаго, не выступающаго изъ себя, незавидна; отрицать личныя несчастія нельпо; вся индивидуальная сторона человѣка погружена въ темный лабиринть случайностей, пересъкающихся, вплетающихся другь въ друга; дикія физическія непросвътленныя влеченія, встръчи силы. имѣють голось, и изъ нихъ можеть составиться согласный хоръ, но могуть двигать и раздирающіе душу диссонансы. Въ эту темную кузницу судебъ свътъ никогда не проникаетъ; слъпые работники быють зря молотомъ налёво и направо, не отвёчая за следствія. Чемъ более человекъ сосредоточивается на частномъ, тъмъ болъе голыхъ сторонъ онъ представляетъ ударамъ случайности. Пенять не на кого: личность человѣка не замкнута; она имбеть широкія ворота для выхода. Вся вина людей, живущихъ въ однихъ сердечныхъ, семейныхъ и частныхъ интересахъ, въ томъ, что они не знають этихъ вороть, а остальное, въ чемъ ихъ винять, ---обыкновенно дѣло случая.

Случайность имъеть въ себъ нъчто невыносимо противное для свободнаго духа. Ему такъ оскорбительно признать неразумную власть ея, онъ такъ стремится подавить ее, что, не зная выхода, выдумываетъ лучше грозную судьбу и покоряется ей; хочеть, чтобъ бъдствія, его постигающія, были предопредѣлены, т. е. состояли бы въ связи съ всемірнымъ порядкомъ; онъ хочетъ принимать несчастія за преслѣдованія, за наказанія: тогда ему есть утѣха въ повиновеніи или въ ропоть; одна случайность для

- 42 -

него невыносима, тягостна, обидна; гордость его не можетъ вынести безразличной власти случая. Эта ненависть и стремленіе выяти изъ-подъ ярма указываютъ довольно ясно на необходимость другой области, иного міра, въ которомъ врагъ попранъ, цухъ свободенъ и дома. Еслибъ человѣкъ не имѣлъ никакого выхода, въ немъ не было бы и потребности выйти изъ міра елучайности, какъ у животнаго, напримъръ. Поднимаясь, развивлясь въ сферу разумную и вѣчную всеобщаго, мы стяжаемъ возможность и кръпость переносить удары случайности: они быоть тогда въ одну долю бытія, они не такъ обидны. Надобно было большое совершеннолѣтіе, большое развитіе своей индивиічальности въ родовое, чтобъ съ яснымъ челомъ сказать: «есть иръ; въ немъ мы развиваемся; какая судьба насъ постигнеть, зсе равно (да и судьбы вовсе нътъ); дъло въ томъ, чтобъ мы пришли въ себя, остальное безразлично». Хвала великой еврейкъ, :казавшей это! 1)

Не отвергнуться влеченій сердца, не отречься оть своей индизидуальности и всего частнаго, не предать семейство всеобщему, ю раскрыть свою душу всему челов'вческому, страдать и наслакдаться страданіями и наслажденіями современности, работать только же для рода, сколько для себя, словомъ, развить эгоисгическое сердце во всѣхъ скорбящее, обобщить его разумомъ, и зъ свою очередь оживить имъ разумъ... Человѣкъ безъ сердца какая-то безстрастная машина мышленія, не имѣющая ни семьи, ни друга, ни родины; сердце составляеть прекрасную и неотьэмлемую основу духовного развитія; изъ него пробътаетъ по житамъ струя огня всесогрѣвающаго и живительнаго; имъ живое сотрясается въ наслаждения, радо себъ. Поднимаясь въ сферу всеобщаго, страстность не утрачивается, но преображается, теряя свою дикую, судорожную сторону; предметь ея выше, святье; по растирения интересовъ, уменьшается сосредоточенность итрт эколо своей личности, а съ нею и ядовитая жгучесть страстей. Въ самомъ колебаніи межу двумя мірами-личности и всеобщагоесть непреодолимая прелесть; человѣкъ чувствуетъ себя живою, сознательною связью этихъ міровъ, и теряясь, такъ сказать, въ свътломъ эфирѣ одного, онъ хранитъ себя и слезами, и восторгами, и всею страстностью другаго. Человѣческая жизнь-трудная статистическая задача; безчисленныя противоположности, множество борющихся элементовъ ринуты въ одну точку и сняты ею. Природа, развиваясь, безпрестанно усложняется; проще всего камень, за то и жизнь его состоить въ одномъ мертвомъ, косномъ

1) Paxens-Briefwechsel.

нокоѣ. Человѣкъ не можетъ отказаться безнаказанно отъ участія во всѣхъ обителяхъ, въ которыя онъ призванъ своимъ временемъ. Человѣкъ развившійся равно не можетъ ни исключительно жить семейною жизнью, ни отказаться отъ нея въ пользу всеобщихъ интересовъ. Было время для каждаго народа, когда семейная жизнь удовлетворяла всѣмъ требованіямъ; для насъ, евроцейцевъ, это время миновало; мы живемъ шире, богаче. Въ патріархальный вѣкъ дѣтская простота, односложность отношены, физический трудъ и психическая неразвитость отстраняла всякую возможность скорбныхъ катастрофъ, поражающихъ нѣжныя одуътворенныя существованія развитыхъ странъ. Удары случайности были тѣ же; грудь, на которую они падаютъ, измѣнилась.

Лица нашей драмы отравили другь другу жизнь, потому что они слишкомъ близко подошли другъ къ другу, и, занятыя единственно и исключительно своими личностями, они собственным руками разрыли пропасть, въ которую низверглись; страстность ихъ, не имѣя другого выхода, сожгла ихъ самихъ. Человѣкъ, строющій домъ свой на одномъ сердцѣ, строитъ его на огнедышащей горѣ. Люди, основывающіе все благо своей жизни на семейной жизни, ставять домъ на пескъ. Быть можеть, онъ простоить до ихъ смерти, но обезпеченія нѣть, и домъ этоть, какъ домы на дачахъ, прекрасны только во время хорошей погоды. Какое семейное счастье не раздробится смертью одного изъ липь: Мнѣ отвѣтять: а утѣшеніе религія? Но религія есть по превыществу выходъ въ иной міръ. А тамъ, гдѣ религіозная и гухъническая сторона бытія слаба, гдѣ она подчинена чувстваль подчинена частному и личному, тамъ ждите бѣдъ и горестей... Въ этомъ положении наши герои. Они сводять насъ въ преисполнюю, въ міръ сердца, разорваннаго съ разумомъ, въ подземный міръ обезумѣвшихъ естественныхъ влеченій, готовыхъ пожрать все вокругъ себя. Это страшная изнанка жизни человъческой туть опредѣляются личныя гибели, дробятся однимъ ударомъ песчинками собранныя достоянія; туть раздаются глухіе стоны отчаянія, яростные крики боли; туть индивидуальное доведене до послъдней крайности, до нелъпости, и царитъ объ руку съ безумнымъ самоотверженіемъ и съ наглымъ эгоизмомъ. Туть люде сражаются съ призраками, порожденными ихъ болѣзненной фавтазіей, рвуть въ клочья свою грудь и грудь ближняго, бъснуются, ненавидять, ревнують, лишають себя жизни, влюбляются,-все это, ни разу не давши себъ отчета въ томъ, чего хотятъ...

> Не засмѣяться ль имъ, пока Не обагрилась ихъ рука?

> > Digitized by 🔾

Если человъкъ, попавши во власть адскимъ силамъ, найдеть твердость пріостановиться, подумать, - онъ, безъ сомнѣнія, засмѣется и, еще вѣрнѣе, покраснѣетъ. Главное сумасшествіе состоить въ какой-то чудовищной важности, которую приписывають событіямъ, именно потому, что они не знають, что въ самомъ дълъ важно. Не факты отдъльные-смертные гръхи, а гръхи противъ духа и въ духѣ. Возьмемъ, напримъръ, драму Бомарше «La mére coupable». Человѣкъ, годы цѣлые съ злою ревностью отыскивавшій улики противъ своей жены, наконецъ, находить ихъ. Теперь-то онъ отомстить, теперь-то онъ бросится со всею жестокостью невинности, со всею свидецостью судіи на преступную, которая двадцать лёть, не осушая слезъ, оплакиваеть свое паленіе. Онъ точно пользуется первымъ случаемъ, чтобъ положить на благородное чело ея печать позора; при этомъ онъ ждеть увертокъ, ждеть горькихъ словъ,--и встрѣчаеть кроткое сознаніе вины, и его жесткая душа мягчится, онъ протрезвляется, изъ мужа-мстителя дѣлается мужемъ-человѣкомъ. Сердце, полное желчи и злобы, раскрывается снова любви. А между тёмъ доказательства найдены, и то, что въ подозрѣніи онъ не могъ вынести, онъ забываеть при достовѣрности. Почти всѣ злодѣйства въ мірѣ происходять отъ нетрезваго пониманія. Бентамъ говорить, что всякій преступникъ дурной счетчикъ. Если обобщить эту мысль и взять ее не въ тбхъ матеріальныхъ границахъ, въ которыхъ она высказана имъ, то это будеть одна изъ величайшихъ истинъ.

Но возвратимся къ нашей драмъ. Закулисная вина несчастія этихъ людей-тъснота и неестественная для человъка жизнь праздности, преступное отчуждение отъ интересовъ всеобщихъ, преступный холодъ ко всему человъческому внъ ихъ тъснаго круга, исключительное занятіе собою, взаимное обоготвореніе. Другихъ винъ не ищите, вотъ больное мъсто! Если-бъ въ нихъ было развито живое религіозное чувство, если-бъ человичность ихъ не ограничилась первой ступенью, т. е. семейной жизнью, -- катастрофы этой, конечно, не было бы. Если-бъ Эмиль, сверхъ своихъ личныхъ привязанностей, имълъ симпатію къ современности, любовь къ родинъ, къ искусству, къ наукъ, остался ли бы онъ, сложа руки, въ ничтожной праздности, разжигая бездъйствіемъ страсти, истощая силы души на противодъйствіе несчастной любви? Можеть быть, эта любовь и посътила бы его сердце, какъ мимолетная гостья, но она не стащила бы его въ преисподнюю, не нарушила бы мира съ женой, потому что онъ былъ бы сильнѣе всего той стороной бытія, которой онъ не развилъ. Еще разъ, ихъ жизнь была бѣдная жизнь въ сферѣ частной любви, выхода не имѣла и при неудачѣ лопнула. Словомъ, любовь оправдываетъ все. Но ныньче, когда нѣть авторитета, подъ который духъ критики не ділалъ бы опыта подкопаться, можно и самую златовласую Афродиту потребовать къ трибуналу, если судья только не боится ея красоты. Я, съ своей стороны, готовъ быть лучше Антоніемъ, нежели Октавіаномъ, и навѣрное не велю покрыться Клеопатрѣ, лишь бы встрѣтиться съ нею; однакожъ, осмѣливаюсь звать на правежъ ее, изъ пѣны морской рожденную!

Существовать-величайшее благо; любовь раздвигаеть предълы индивидуальнаго существованія и приводить въ сознаніе все блаженство бытія; любовью жизнь восхищается собою; любовь--аповеоза жизни. Лукрецій всю природу называеть торжественнымъ празднествомъ любви, брачнымъ пиромъ, для котораго цвъты развертываютъ свои прекрасные вънчики, наполняютъ благоуханіемъ воздухъ, птицы покрываются красивыми перьями, и проч. Любовь человѣческая-еще болѣе апоесоза самой любви, такъ какъ вообще человъческое есть аповеоза естественнаго. Природа оканчивается взоромъ юноши и дъвы, любящихъ другъ друга. Этимъ взоромъ она страстно понимаетъ всю безконечную красоту свою, имъ она оцинила себя; далѣе она идти не можеть,далѣе другое царство; она совершила свое, подняла форму до соотвѣтствія духу, раздвоилась, и, взглянувъ высшими представителями своего дуализма, она поняла выразительность своей красоты; личности, въ нѣмомъ восторгѣ другъ оть друга, въ торжественномъ упоеніи взаимнаго созерцанія, отрѣшились оть себя. Они сняли противоположность свою любовью и между тёмъ не совпадають для того, чтобъ наслаждаться другъ другомъ, для того, чтобъ жить другъ въ другѣ. И съ этимъ мгновеніемъ восторга и поклоненія бытію соединена великая тайна возникновенія, обновленія юнымъ отжившаго. Любовь-пышный, изящный цвѣтокъ, вѣнчающій и оканчивающій индивидуальную жизнь: но онъ, какъ всѣ цвѣты, долженъ быть раскрыть одною стороной, лучшей стороной своей къ небу всеобщаго. Цвѣтокъ пятается изъ земли и изъ солнца; отъ этого,-въ немъ земное такъ чудно хорошо. Любовь-одинъ моментъ, а не вся жизнь человѣка; любовь вѣнчаеть личную жизнь въ ея индивидуальномъ значеніи; но за исключительною личностью есть великія области, также принадлежащія человѣку или, лучше, которымъ принадлежитъ человъкъ и въ которыхъ его личность, не переставая быть личностью, теряетъ свою исключительность. Монополію любви надобно подорвать вмѣстѣ съ прочими монополіями. Мы отдали ей принадлежащее, теперь скажемъ прямо: человъкъ не для того только существуеть, чтобъ любиться; неужели вся цёль мужчиныобладаніе такою-то женщиной, вся цёль женщины-обладаніе такимъ-то мужчиною?---Никогда! Какъ неестественна такая жизнь, всего лучше доказывають герои почти всёхъ романовъ. Что за

жалкое, потерянное существование какого нибудь Вертера,-чтобъ указать на знаменитость; сколько сумасшедшаго и эгоистическаго въ немъ, при всей блестящей сторонѣ, которую всегда придаетъ человѣку сильная страсть. Не должно ошибаться: это блескъ очей лихорадочнаго; онъ имбетъ въ себб магнетическое, притягивающее, а между тёмъ онъ выражаеть не огонь жизни, а пламя, разрушающее ее. При всѣхъ поэтическихъ выходкахъ Вертера, вы видите, что эта нѣжная, добрая душа не можеть выступать изъ себя; что, кромѣ маленькаго міра его сердечныхъ отношеній, ничто не входить въ его лиризмъ; у него ничего нѣть ни внутри, ни внё, кромё любви къ Шарлоттѣ, не смотря на то, что онъ почитываетъ Гомера и Оссіана. Жаль его! Я горькими слезами плакалъ надъ его послёдними письмами, надъ подробностями его кончины. Жаль его,-а въдь пустой малый былъ Вертеръ! Сравните его, или Эдуарда, и всёхъ этихъ страдателей съ широко-развернутыми людьми, у которыхъ субъективному кесарю отдана богатая доля, но и доля обще-человѣческая не забыта: сравните ихъ съ Карломъ Мооромъ, съ Максомъ Пикколомини, съ Теллемъ, наконецъ, съ этимъ добрымъ патріархальнымъ отцомъ семейства, съ этимъ энергическимъ освободителемъ своего отечества. И, чтобъ не обидѣть Гёте, сравните съ архитекторомъ въ «Wahlverwandtschaft» и вы ясно увидите, что я хочу сказать. Любовь вошла великимъ элементомъ въ ихъ жизнь, но не поглотила, не всосала въ себя другихъ элементовъ. Они любовью не отръзались отъ всеобщихъ интересовъ гражданственности, искусства, науки; напротивъ, они внесли все одушевление ся, весь пламень ея въ эти области, и, наоборотъ, ширину и грандіозность этихъ міровъ внесли въ любовь. Оттого любовь ихъ, счастлива или нѣтъ, но не вырождается въ помѣшательство. Помнится, Тиссо, въ извъстной книгъ своей о нъкотораго рода самоудовлетвореніи, сказаль: «Природа жестоко мстить оскорбляющимь ея законы; эта месть лежить въ самомъ отступлении отъ бытия, въ которое долженъ развиться организмъ, и есть физическое послѣдствіе его». Великая истина! Человѣкъ долженъ развиться въ міръ всеобщаго; оставаясь въ маленькомъ, частномъ міръ, онъ надъваетъ китайские башмаки: чему дивиться, что ступать больно, что трудно держаться на ногахъ, что органы уродуются? чему дивиться, что жизнь, несообразная цёли, ведеть къ страданіямъ? Самыя эти страданія-громкій голосъ, напоминающій, что человѣкъ сбился съ дороги.

47

Но я предвижу возраженіе: этоть міръ всеобщихъ интересовъ, эта жизнь общественная, художественная, сціентифическая,—все это для мужчины; а у бѣдной женщины ничего нѣтъ, кромѣ ея семейной жизни. Она должна жить исключительно сердцемъ; ея

Same Sand

міръ ограниченъ спальней и кухней... Странное дѣло! Девятнадцать столётій христіанства не могли научить людей понимать въ женщинѣ человѣка. Кажется, гораздо мудренѣе понять, что земля вертится около солнца, однако поспорили, да и согласились; а что женщина человъкъ, въ голову не помъщается! Однакожъ участіе женщины въ высшемъ мірѣ было признано религіею. «Мареа, Мареа, ты печешься о многомъ, а одно потребно. Марія избрала благую часть». На женщинъ лежать великія семейныя обязанности относительно мужа-ть же самыя, которыя мужъ имѣеть къ ней, а званіе матери поднимаеть ее надъ мужемъ, и туть-то женщина во всемъ ея торжествѣ: женщина больше мать, нежели мужчина отецъ; дёло начальнаго воспитаніе есть дъло общественное, дъло величайшей важности, а оно принадлежить матери. Можеть ли это воспитание быть полезно, если жизнь женщины ограничить спальней и кухней? Почему римляне такъ уважали Корнелію, мать Гракховъ?.. Во-вторыхъ, ея семейное призвание никоимъ образомъ не мъшаетъ ея общественному призванію. Міръ религіи, искусства, всеобщаго-точно такъ же раскрыть женщинь, какъ намъ, съ тою разницей, что она во все вносить свою грацію, непреодолимую прелесть кротости и любви. Вся исторія Италіи не совершилась ли подъ безпрерывнымъ вліяніемъ женщинъ? Не доказали-ль онѣ мощь геніальности своей и на престолѣ, какъ Екатерина II, и на плахѣ, какъ Роланъ? Нужны ли доказательства людямъ, которые своими глазами видѣли Сталь, Рахель, Беттину и теперь еще видять исполинскій таланть геніальной женшины?.. Но въ сторону эти исключительныя явленія: обращаю вниманіе на факть, извѣстный всѣмъ, находящійся у каждаго передъ глазами. Откуда дъвицы имъють необыкновенный такть поведенія, умънье себя держать, вёрный смыслъ въ дёлахъ жизни? Воспитание ихъ ограничено гаремнымъ заключеніемъ, и между тѣмъ ихъ быстро понимающей натурѣ достаточно нѣсколько шаговъ по полю жизни. чтобъ выразумѣть ее, чтобъ пріобрѣсти esprit de conduite, до котораго мужчина вырабатывается полжизни самымъ скорбнымъ путемъ паденій, разврата, разореній, обидъ, униженій и Богьзнаеть чего. Этоть факть, совершенно всеобщій, доказываеть ли подчиненность женщины мужчинамъ въ отношении ума, или напротивъ? Какое же мы имћемъ право отчуждать ихъ отъ міра всеобщихъ интересовъ? Я скажу какъ Розина, когда ей Бартоло доказывалъ, что мужъ можеть распечатывать письма жены: «Mais pourquoi lui donnerait-on la préférence d'une indignité qu'on ne fait à personne?» («Севильскій Цирюльникъ»). Въ дикія времена феодализма (которыя представляются такими поэтическими, чистыми у нашихъ романтиковъ), рыцари имфли обыкновение въ

своихъ пом'єстьяхъ выбирать маленькихъ д'євочекъ, об'єщавшихъ красоту, и запирать въ особое отд'єленіе, гд'є за ихъ нравственностью былъ строгій надзоръ; изъ этихъ разсадниковъ брали они себѣ, по м'єрѣ надобности, любовницъ. Такъ разсказываеть очевидецъ Брантомъ. Ныньче такого грубаго и отвратительнаго уничиженія женщины н'єтъ. А не правда ли, что-то родственное этимъ хозяйственнымъ запасамъ осталось въ воспитаніи д'євицъ исключительно въ нев'єсты? Мысль, что она сама въ себѣ никакой ц'єли не им'єть, кромѣ замужества, право, не нравственна и не пристройна.

Я почти все сказалъ, что хотълъ сказать по поводу одной драмы. Слѣдовало бы остановиться, но характеръ Grübeleien именно таковъ, что они до тѣхъ поръ тянутся, нока внѣшняя причина натолкнетъ на что нибудь другое, или напомнитъ, что пора кончить. Теперъ, когда слѣдовало положить перо, мнѣ пришло въ голову еще кое-что о любви.

Любовь почти всегда поэтами поется сквозь слезы, покрытая какою-то траурною мантією, зам'єнившею алое покрывало. Вм'єсто радостной улыбки, у нихъ скрежеть зубовъ; вмѣсто юнаго румянца-бледныя щеки. Откуда взялся въ любви, въ этомъ торжественномъ, радостномъ чувствѣ, мучительно грустный, раздирающій душу характеръ? Это насл'ядіе мечтательности среднихъ вѣковъ и германизма; для романтизма нѣть счастія выше несчастія, нѣть радости выше скорби и грусти; все человѣческое получило тогда судорожно болъзненное направление: такъ простыя южныя болѣзни получають на сѣверѣ чрезвычайно сложное нервичное, желчевое свойство. То было время убіенія всего естественнаго и развитія всего противоестественнаго, время вѣчнаго противорѣчія словъ и дъла; оно, мрачное, сосредоточенное, въчно обращенное на себя, занимающееся собою, раздуло въ струи адскаго огня кроткій пламень любви. Міръ дъйствительный былъ въ пренебреженія: жили въ мечтахъ, отреклись оть естественныхъ влеченій и воцарили вмѣсто ихъ новыя, порожденныя отъ беззаконной смъси крови и духа: таково понятіе чести, доведенное до безумнаго себя обоготворенія; такова платоническая любовь-натянутое одухотворсніе истинной любви. Словомъ, романическое воззрѣніе представляеть, какъ телескопъ, весь міръ вверхъ ногами; внутреннее у него поставлено вдали, духовное исполнено чувственности, чувственность одухотворена. Съ такимъ настроеніемъ души, при вѣчномъ разрывѣ съ истинною жизнью, страсти получили тѣмъ ужаснѣйшее развитіе, что онѣ были несстественны. Нельзя отрицать сильную увлекательность романтизма; туманность его, бъгущая ясности и разума, стремление, не знающее предъла и цели, искусственная чистота, восторженная нежность, речь, ко-

А. И. Герценъ, т. IV.

Digitized by Google

4

торая, какъ музыка, больше намекаетъ, нежели высказываетъ, все вмѣстѣ захватываетъ дущу особенно юную, дѣвственную. Романтизму шла такъ же хорошо платоническая, несчастная любовь, какъ романтизмъ шелъ среднимъ вѣкамъ. Но время его миновало, поэты-романтики знать этого не хотятъ. А между тѣмъ, представьте вы себѣ вмѣсто изящнаго образа рыцаря Тогенбурга, закованнаго въ желѣзо, съ крестомъ на груди,—представьте г. Тогенбурга, въ пальто и резиновыхъ калошахъ, проводящаго жизнь гдѣ-нибудь въ Парижѣ, Лондонѣ, Брюсселѣ, на улицѣ, дожидаясь «какъ стукнетъ окно»,—и вамъ сдѣлается ужасно смѣшно...

Мечтательность, романтизмъ, платоническая любовь, -- все это въ наше время очень хорошо при переходѣ изъ отрочества въ юношество. Душа моется, расправляеть крылья въ этомъ фантастическомъ морѣ, въ этомъ упонтельномъ полумракѣ. Но остаться на въкъ мечтательно вздыхающимъ, страдающимъ безнадежно по ней, стремящимся и возносящимся,-не видя, что подъ ногами дълается, что надъ головою гремить!... Какъ люди, въчно занятые сустою ежедневности, безсознательно влекомые общимъ движеніемъ, совершенно внѣшніе и ограниченные, вышли съ одной стороны изъ жизни истинно человѣческой, такъ мечтатели, исполненные неопредбленной тоски, сердечныхъ страданій, боящіеся грубыхъ прикосновеній дъйствительности, въ другую сторону вышли изъ жизни. Первые возвратились въ состояніе животныхъ или не дошли еще до человѣческаго; они довольны своею жизнью на скотномъ дворѣ. Вторые вышли изъ человѣческой жизни въ какуюто степь, по которой сколько ни пройдешь, столько же остается. Тѣ не могуть прійти въ себя, эти выйти изъ себя не могуть. Жизнь не для нихъ; это два берега ея: она величественно течетъ между ними. На мечтателей часто клеплють глубину души, неизвѣстную намъ, профанамъ: тамъ «покоится не одна прекрасная жемчужина», да они ее выковырять не могуть, и словъ нѣть высказать и звуковъ нётъ спёть... Знаете ли, что мнё подъ часъ приходить въ голову? Глубина эта похожа на то, что если-бъ выкопать колодезь до центра земли и все продолжать копать, каждый шагъ глубже былъ бы шагомъ ближе къ поверхности. Центръ тяжести — граница глубины: еще разъ, жизнь — статистическая задача-ни troppo, ни troppo росо. Тгорро росо-человѣкъ въ толиѣ съ низкими желаніями безгласенъ; troppo — человѣкъ внѣ дѣйствительности въ сферѣ праздной и безполезной... Возвращаюсь къ любви. Мучительная любовь не есть истинная, а... «Знаешь ли ты», сказалъ мнѣ одинъ ученый другъ, которому я читаль эту тетрадь, «знаешь ли ты условіе, чтобъ не дурную, да и не хорошую статью прочли?» Я навострилъ уши. «Надобно», продолжалъ онъ съ важностью ученаго и съ участіемъ друга, точно въ статистической

Digitized by GOOSIC

задачи жизни человѣческой: «чтобъ было сказано ни troppo, ни troppo poco. Въ послѣднемъ ты предостерегся, я первой отдаю полную справедливость; подумай о второмъ; вспомни историческую воздержность Сципіона».

Подумавъ и вспомнивъ историческую воздержность Сципіона, я остановился; тъ́мъ болѣе не осмѣлюсь заставить благосклоннаго читателя (если Богъ пошлеть его) читать продолженія безсвязныхъ Grübeleien.

10 октября. 1842.

## Москва и Петербургъ ').

Печатая въ первый разъ небольшую статейку о «Москвѣ и Петербургѣ», писанную мною во время моей второй ссылки, т. е. пятнадцать лѣть тому назадъ, я исполняю желаніе моихъ друзей, между прочимъ того, который мнѣ прислалъ ее изъ Россіи. (татья эта нравилась многимъ и обошла всю Россію въ рукописныхъ копіяхъ. Впослѣдствіи (въ 1846) я напечаталъ отрывки изъ нея въ небольшомъ разсказѣ—«Станція Едрово», но само собою разумѣется, что нечего было и думать, чтобы цензура пропустила рѣзкія мѣста, а они-то и составляютъ все достоинство этой шуткн. Я во многомъ теперь не согласенъ, но оставилъ статью такъ, какъ она была, по какому-то чувству добросовѣстности къ прошелшему.

И вы туда же, любезные друзья, сердитесь, что я, усѣвшись на берегѣ Волхова, говорю объ одномъ прошедшемъ, какъ будто у насъ нѣтъ настоящаго, какъ будто намъ положенъ тайный рубежъ въ исторіи—не вести изслѣдованій позже происхожденія Руси, какъ будто важнѣйшее дѣло и событіе въ нашей исторіи метрическое свидѣтельство о рожденіи, послѣ котораго такъ скромно жили, что нечего и разсказать... Тутъ я васъ остановлю. Я нотому именно сталъ говорить о прошедшемъ, что, мнѣ кажется, мы и въ немъ не жили, а только кой-какъ существовали. Но, пожалуй, въ сторону прошедшее!

Говорить о настоящемъ Россіи значить говорить о Петербургѣ, объ этомъ городѣ безъ исторіи въ ту и другую сторону, о городѣ настоящаго, о городѣ, который одинъ живетъ и дѣйствуетъ

<sup>1</sup>) Въ «Колоколи» 1 августа. 1857.

Digitized by

ВЪ УРОВЕНЬ СОВРЕМЕННЫМЪ И СВОЕЗЕМНЫМЪ ПОТРЕбНОСТЯМЪ НА ОГромной части планеты, называемой Россіей. Москва, напротивъ, имѣетъ притязанія на прошедшій быть, на мнимую связь съ нимъ; она хранитъ воспоминанія какой-то прошедшей славы, всегда глядитъ назадъ, увлеченная петербургскимъ движеніемъ, идетъ задомъ напередъ и не видитъ европейскихъ началъ оттого, что касается ихъ затылкомъ. Жизнь Петербурга только въ настоящемъ; ему не о чемъ вспоминать, кромѣ о Петрѣ I, его прошедшее сколочено въ одинъ вѣкъ, у него нѣтъ исторіи, да нѣтъ и будущаго; онъ всякую осень можетъ ждать шквала, который его потопитъ. Петербургъ—ходячая монета, безъ которой обойтиться нельзя; Москва—рѣдкая, положимъ, замѣчательная для охотника нумизма, но не имѣющая хода. Итакъ, о городѣ настоящаго, о Петербургѣ.

Петербургъ-удивительная вещь. Я всматривался, приглядывался къ нему и въ академіяхъ, и въ канцеляріяхъ, и въ казармахъ, и въ гостиныхъ, — а мало понялъ. Живши безъ занятій, не втянутый въ омутъ гражданскихъ дѣлъ, ни въ фронты и разводы мирныхъ военныхъ занятій, я имѣлъ досугъ, отступя, такъ сказать въ сторону, разсматривать Петербургъ; видълъ разные слои людей, людей, которые олимпическимъ движеніемъ пера могутъ дать Станислава или отнять мѣсто; людей безпрерывно пишущихъ, т. е. чиновниковъ; людей почти никогда не пишущихъ, т. е. русскихъ литераторовъ; людей не только никогда не пишущихъ, но и никогда не читающихъ, т. е. лейбъ-гвардіи штабъ и оберъ-офицеровъ; видѣлъ львовъ и львицъ, тигровъ и тигрицъ: видѣлъ такихъ людей, которые ни на какого звѣря, ни даже на человѣка не похожи, а въ Петербургѣ дома, какъ рыба въ водѣ: наконецъ, видѣлъ поэтовъ въ III отдѣленіи собственной канцеляріи—и III отдѣленіе собственной канцеляріи, занимающееся поэтами; но Петербургь остался загадкой, какъ прежде. И теперь, когда онъ началъ для меня исчезать въ туманѣ, которымъ Богъ завѣшиваеть его круглый годъ, чтобъ издали не видно было, что тамъ дѣлается, я не нахожу средствъ разгадать загадочное существование города, основаннаго на всякихъ противоположностяхъ и противоръчіяхъ физическихъ и правственныхъ..... Это, впрочемъ, новое доказательство его современности: весь періодъ нашей исторіи отъ Петра I — загадка, нашъ настоящій быть — загадка..... этоть разноначальный хаосъ взаимногложущихъ силъ, противоположныхъ направленій, гдѣ, иной разъ всплываетъ что-то европейское, проръзывается что-то широкое и человъческое, и потомъ тонеть или въ болотѣ косно-страдательнаго славянскаго характера, все принимающаго съ апатіей-кнуть и книги, права и лишеніе ихъ, татаръ и Петра—и потому въ сущности ничего не принимающаго; или въ волнахъ дикихъ понятій о народности исключительной, понятій недавно выползшихъ изъ могилъ и не поумнъвшихъ подъ сырой землей.

Съ того дня, какъ Петръ увидёлъ, что для Россіи одно спасеніе-перестать быть русской, съ того дня, какъ онъ ръшился двинуть насъ во всемірную исторію, необходимость Петербурга и ненужность Москвы опредълились. Первый, неизбъжный шагъ для Петра было перенесеніе столицы изъ Москвы. Съ основанія Петербурга, Москва сдѣлалась второстепенной, потеряла для Россіи прежній смыслъ свой и прозябала въ ничтожествъ и пустотъ до 1812 года. Быть можетъ, въ будущую эпоху..... Мало-ли что можеть быть, и навёрно много хорошаго будеть въ будущую эпоху; мы говоримъ о прошедшемъ и о настоящемъ. Москва ничего не значила для человъчества, а для Россіи имъла значеніе омута, втянувшаго въ себя всѣ лучшія силы ея и ничего не умъвшаго сдълать изъ нихъ. Москву забыли послъ Петра и окружили тёмъ уваженіемъ, тёми знаками благосклонности, которыми окружають старуху-бабушку, отнимая у нея всякое участіе въ управлении имѣніемъ. Москва служила станціей между Петербургомъ и тёмъ свётомъ для отслужившаго барства, какъ предвкушение могильной тишины. Къ Петербургу она не питала негодованія, напротивъ, тянулась всегда за нимъ, перенимала и уродовала его моды, обычаи. Все юное поколѣніе служило тогда въ гвардія; все талантливое, появлявшееся въ Москвъ, отправлялось въ Петербургъ писать, служить, дъйствовать. И вдругъ эта Москва, о существовани которой забыли, замбшалась съ своимъ Кремлемъ въ исторію Европы, кстати сгорѣла, кстати обстронлась; ея имя попало въ бюллетени великой арміи, Наполеонъ издилъ по ея улицамъ. Европа вспомнила объ ней. Фантастическія сказки о томъ, какъ обстроилась она, обошли свѣтъ. Кому не прокричали уши о прелести, въ которой этотъ фениксъ воспрянулъ изъ огня. А надобно признаться, плохо обстроилась Москва: архитектура домовъ ея уродлива, съ ужасными претензіями; дома или лучше хутора ея малы, облѣплены колоннами, задавлены фронтонами, огорожены заборами... И какова же она была прежде, ежели была гораздо хуже? Нашлись добрые люди, которые подумали, что такой сильный толчекъ разбудить жизнь Москвы; думали, что въ ней разовьется народность самобытная и образованная, а она, моя голубушка, растянулась на сорокъ версть отъ Тронцы въ Голенищевъ до Бутырокъ, да и почиваетъ опять. А ужъ Наполеона не предвидится!

Въ Петербургъ всѣ люди вообще и каждый въ особенности прескверные. Петербургъ любить нельзя, а я чувствую, что не сталъ бы жить ни въ какомъ другомъ городѣ Россіи. Въ Москвѣ,

напротивъ, всѣ люди предобрые, только съ ними скука смертельная: въ Москвъ есть своего рода полудикій, полуобразованный барскій быть, стирающійся въ тёснотъ петербургской; на него хорошо взглянуть, какъ на всякую особенность, но онъ тотчасъ надоъсть. Русское барство не знаеть комфорта, оно богато, но грязно; оно провинціально и напыщено въ Москвѣ, и оттого безпрерывно на иголкахъ, тянется, догоняетъ нравы Петербурга, а Петербургь и нравовъ своихъ не имѣетъ. Оригинальнаго, самобытнаго въ Петербургѣ ничего нѣть, не такъ, какъ въ Москвѣ, гаф все одигинально-оть нельпой адхитектуры Василія-Блаженнаго до вкуса калачей. Петербургъ — воплощение общаго, отвлеченнаго понятія столичнаго города; Петербуріъ тъмъ и отличается отъ всѣхъ городовъ европейскихъ, что онъ на всѣ похожъ; Москва тѣмъ, что она вовсе не похожа ни на какой европейскій городъ, а есть гигантское развитие русскаго богатаго села. Петербургърагуепи; у него нѣтъ въками освященныхъ воспоминаній, нѣтъ сердечной связи съ страною, которую представлять его вызвали изъ болоть; у него есть полиція, присутственныя мѣста, купечество, рѣка, дворъ, семиэтажные дома, гвардія, тротуары, по которымъ ходить можно, газовые фонари, дъйствительно освъщающіе улицы, и онъ доволенъ своимъ удобнымъ бытомъ, не имъющимъ корней и стоящимъ, какъ онъ самъ, на сваяхъ, вбивая которыя умерли сотни тысячъ работниковъ.

Въ Москвѣ мертвая тишина; люди систематически ничего не дблають, а только живуть и отдыхають передъ трудомъ; въ Москвѣ послѣ 10 часовь не найдешь извощика, не встрѣтищь человъка на иной улицъ; разъединенный быть славяно-восточный напоминается на каждомъ шагу. Въ Петербургъ въчный стукъ сусты сустствій, и всѣ до такой степени заняты, что даже не живуть. Цбятельность Петербурга безсмысленна, но привычка дъятельности вещь великая. Летаргический сонъ Москвы придаеть москвичамъ ихъ некино-хухунорскій характеръ стоячести, который навелъ бы уныніе на самаго отца Іакинеа. У петербуржца цъли ограниченныя или подлыя; но онъ ихъ достигаеть, онъ недоволенъ настоящимъ, онъ работаетъ. Москвичъ, преблагороднѣйшій въ душі, никакой ціли не имбеть, большею частью доволенъ собою, а когда не доволенъ, то не умбетъ изъ всеобщихъ мыслей, неопредбленныхъ и неотчетливыхъ, дойти до указанія больного места. Въ Петербургъ всъ литераторы торгащи; тамъ нѣть ни одного круга литературнаго, который бы имѣлъ не личность, не выгоду, а идею связью. Петербургскіе литераторы вдвое менфе образованы московскихъ; они удивляются, пріфзжая въ Москву, умнымъ вечерамъ и бесъдамъ въ ней. А между тымъ вся книжная діятельность только и существуеть въ Петербургф.

Тамъ издаются журналы, тамъ цензура умнѣе, тамъ писалъ и жилъ Пушкинъ, Карамзинъ, даже Гоголь принадлежалъ болѣе къ Петербургу, чѣмъ къ Москвѣ. Въ Москвѣ есть люди глубокихъ убѣжденій, но они сидять сложа руки; въ Москвѣ есть круги литературные, безкорыстно проводящіе время въ томъ, чтобы всякій день доказывать другъ другу какую нибудь полезную мысль, напр., что Западъ гніеть, а Русь цвѣтеть. Въ Москвѣ издается одинъ журналъ, да и тотъ «Москвитянинъ».

Москвичъ любитъ кресты и перемоніи, нетербуржепъ-мѣста и деньги; москвичъ любитъ аристократическія связи, петербуржецъсвязи съ должностными людьми. Москвичу дадуть Станислава на шею, а онъ его носить на брюхѣ; у петербуржца Владиміръ надътъ, какъ ошейникъ съ замочкомъ у собаки. Въ Петербургъ можно прожить года два, не догадываясь какой религи онъ держится; въ немъ даже русскія церкви приняли что-то католическое. Въ Москвѣ на другой день пріѣзда вы узнаете и услышите православіе и его м'єдный голосъ. Въ Москвѣ множество людей ходять каждый воскресный и праздничный день къ объднъ; есть даже такіе, которые ходять и къ заутрени: въ Петербургі; мужескаго пола никто не ходить къ заутрени, а къ объднъ ходять одни нѣмцы въ кирку, да пріѣзжіе крестьяне. Въ Петербургѣ одни и есть мощи: это домикъ Петра; въ Москвї; покоятся мощи всёхъ святыхъ изъ русскихъ, которыя не помёстились въ Кіевъ, даже такихъ, о смерти которыхъ доселѣ идетъ споръ, напримѣръ, Дмитрій-царевичъ. Вся эта святыня бережется стёнами Кремля; стѣны Петропавловской крѣпости берегуть казематы и монетный дворъ.

Удаленная оть политическаго движенія, питаясь старыми новостями, не имія ключа къ дъйствіямъ правительства, ни инстинкта отгадывать ихъ, Москва резонерствуеть, многимъ недовольна, обо многомъ отзывается вольно..... Вдругъ является Иванъ Александровичъ Хлестаковъ большого размъра,-Москва кланяется въ поясъ, рада посъщенію, даетъ балы и объды и пересказываеть бон-мо. Петербургъ, въ центрѣ котораго все дѣлается, ничему не радуется, никому не радуется, ничему не удивляется: если-бъ порохомъ подорвали весь Васильевскій Островъ, это сдѣлало бы меньше волненія, чѣмъ прівздъ Хозрева-Мирзы въ Москву. Иванъ Александровичъ въ Петербургѣ ничего не значить, тамъ никого не надуешь ни силой, ни властью, тамъ знають, гдѣ сила и въ комъ. Въ Москвѣ до сихъ поръ принимають всякаго иностранца за великаго человѣка, въ Петербургѣ каждаго великаго человѣка за иностранца. Во всю свою жизнь Петербургъ разъ только обрадовался: онъ очень боялся француза, и когда Витгенштейнъ его спасъ, онъ бѣгалъ къ нему навстрѣчу. Въ добрѣйшей

Digitized by Google

- 56 --

Москвѣ можно черезъ газеты объявить, чтобъ она въ такой-то день умилялась, въ такой-то обрадовалась: стоитъ генералъ-губернатору распорядиться и выставить полковую музыку или устроить крестный ходъ. Зато москвичи плачутъ о томъ, что въ Рязани голодъ, а петербуржцы не плачутъ объ этомъ, потому что они и не подозрѣваютъ о существованіи Рязани, а если и имѣютъ темное понятіе о внутреннихъ губерніяхъ, то навѣрное не знаютъ, что тамъ хлѣбъ ѣдятъ.

Молодой москвичь не подчиняется формамъ, либеральничаеть, и именно въ этихъ либеральныхъ выходкахъ виднѣется закоснѣлый скиеъ. Этотъ либерализмъ проходить у москвичей тотчасъ, какъ побываютъ въ тайной полиціи. Молодой петербурженъ формаленъ, какъ пѣловая бумага, въ шестналцать лѣть корчить дипломата и даже немного шпіона, и остается твердъ въ этой роли на всю жизнь. Въ Петербургъ все дълается ужасно скоро. Полевой въ пятый день по прітэдѣ въ Петербургъ сдѣлался върноподданнымъ; въ Москвъ онъ лъть цять вольнодумствовалъ бы еще. Вообще московскіе жиденькіе либералы начинають въ Петербургѣ искать мѣсть, проклинать просвѣщеніе и благословлять разводы. Петербургь, какъ египетская печь, только скорфе развертываеть скорлупу, а каковъ выйдеть цыпленокъ,--не его вина. Бѣлинскій, проповѣдывавшій въ Москвѣ народность и самодержавіе, черезъ мѣсяцъ по пріѣздѣ въ Петербургъ заткнулъ за поясъ самого Анахарсиса Клоотса. Петербургь, какъ всѣ положительные люди, не слушаеть болтовни, а требуеть дъйствій, оттого часто благородные московскіе говорители становятся подлѣйшими дъйствователями. Въ Петербургъ вообще либераловъ нътъ, а коли заведется, такъ въ Москву не попадаетъ.

Въ судьбѣ Петербурга есть что-то трагическое, мрачное и величественное. Это любимое дитя съвернаго великана, гиганта. въ которомъ сосредоточена была энергія и жестокость конвента 93 года и революціонная сила его, любимое дитя царя, отрекшагося оть своей страны для ея пользы и угнетавшаго ее во имя европеизма и цивилизаціи. Небо Петербурга вѣчно сѣро; солнце, свътящее на добрыхъ и злыхъ, не свътитъ на одинъ Петербургъ: болотистая почва испаряеть влагу; сырой вѣтеръ приморскій свищеть по улицамъ. Повторяю, каждую осснь онъ можеть ждать шквала, который его затопить. Въ судьбѣ Москвы есть что-то мѣщанское, пошлое; климать не дуренъ, да и не хорошъ; домы не низки, да и не высоки. Взгляните на москвичей подъ Новинскимъ, или въ Сокольникахъ 1 мая: имъ и не жарко, и не холодно, имъ очень хорошо, и они довольны балаганами, экипажами, собою. И взгляните послѣ того въ хорошій день на Петербургъ. Торопливо бѣгутъ несчастные жители изъ своихъ норъ и бросаются

въ экипажи, скачуть на дачи, острова; они упиваются зеленью и солнцемъ, какъ арестанты въ Fidelio; но привычка заботы не оставляеть ихъ, они знають, что черезъ часъ пойдеть дождь, что завтра труженики канцеляріи, поленшики бюрократіи, они утроиъ должны быть по местамъ. Человекъ, дрожащий отъ стужи и сырости, человѣкъ, живущій въ вѣчномъ туманѣ и инеѣ, иначе смотрить на міръ: это доказываеть правительство, сосредоточенное въ этомъ инеѣ и принявшее отъ него свой угрюмый характеръ. Художникъ, развившійся въ Петербургъ, избралъ для кисти своей страшный образъ дикой, неразумной силы, губящей людей въ Помпећ,--это вдохновение Петербурга! Въ Москвъ на каждой версть прекрасный видь; плоскій Петербургь можно исходить съ конца въ конецъ и не найти ни одного даже посредственнаго вида; но исходивши, надо воротиться на набережную Невы и сказать, что всѣ виды Москвы ничего передъ этимъ. Въ Петербургѣ любять роскошь, но не любять ничего лишняго; въ Москвъ именно одно лишнее считается роскошью: оттого у каждаго московскаго дома колонны, а въ Петербургѣ нѣтъ: у каждаго московскаго жителя нѣсколько лакеевъ, скверно одѣтыхъ и ничего не дѣлающихъ, а у петербургскаго одинъ, чистый и ловкій.

Нигдѣ я не предавался такъ часто, такъ много скоро́нымъ мыслямъ, какъ въ Петербургъ. Задавленный тяжкими сомнъніями, бродилъ я бывало по граниту его и былъ близокъ къ отчаянію. Этими минутами я обязанъ Петербургу, и за нихъ я полюбилъ его такъ, какъ разлюбилъ Москву за то, что она даже мучить, терзать не умбеть. Петербургъ тысячу разъ заставить всякаго честнаго человѣка проклясть этоть Вавидонъ: въ Москвѣ можно прожить годы и кромѣ Успенскаго Собора нигдѣ не услышать проклятія. Вотъ чѣмъ она хуже Петербурга. Петербургъ поддерживаеть физически и морально лихорадочное состояние. Въ Москвъ до такой степени здоровье усиливается, что органическая пластика замфияеть всѣ жизненныя дѣйствія. Въ Петербургѣ, кромѣ коменданта Захаржевскаго, нътъ ни одного толстаго человъка, да и тоть толсть оть контузии. Изъ этого ясно, что кто хочеть жить тіломъ и духомъ, тоть не изберсть ни Москвы, ни Петербурга. Въ Петербургѣ онъ умретъ на полдорогѣ, а въ Москвѣ изъ ума выживеть.

Да что, чорть возьми, скажете вы: говориль, говориль, а я даже не поняль, кому вы отдаете преимущество. Будьте увърены, что и я не поняль. Во-первыхь, для житья нельзя избрать въ сно минуту ни Петербурга, ни Москвы; но такъ какъ есть фатумъ, который за насъ избираетъ мъсто жительства, то это дъло конченное; во-вторыхъ, все живое имъетъ такое множество сторонъ,

такъ удивительно спаянныхъ въ одну ткань, что всякое рѣзкое сужденіе—односторонняя нелѣпость. Есть стороны въ московской жизни, которыя можно любить, есть онѣ и въ Петербургѣ; но гораздо болѣе такихъ, которыя заставляютъ Москву не любить, а Петербургъ ненавидѣть. Впрочемъ, хорошія стороны найдутся вездѣ, даже въ Пекинѣ и Вѣнѣ; это тѣ три человѣка добрыхъ, за которыхъ Богъ прощалъ нѣсколько разъ грѣхи Содома и Гоморры, но не болѣе какъ прощалъ. Увлекаться этимъ не надобно: всздѣ, гдѣ много живетъ людей, гдѣ давно живутъ люди, найдется что-нибудь человѣческое, что-нибудь торжественное и поэтическое. Торжественъ звонъ московскихъ колоколовъ и процессій въ Кремлѣ; торжественны большіе парады въ Петербургѣ, торжественны сходбища буддистовъ на Востокѣ, при свѣтѣ ста двѣнадцати факеловъ, читающихъ свои святыя книги. Намъ мало этой поэтической стороны, намъ хочется..... Мало ли чего хочется!

Пророчать теперь желѣзную дорогу между Москвой и Петербургомъ. Давай Богъ! Черезъ этотъ каналъ Петербургъ и Москва взойдутъ подъ одинъ уровень, и навѣрно въ Петербургѣ будетъ дешевле икра, а въ Москвѣ двумя днями раньше будутъ узнавать, какіе нумера иностранныхъ журналовъ запрещены. И то дѣло!

Новгородъ, 1842.

## Новгородъ Великій и Владиміръ на Клязьмѣ ').

Недостаточно знать Петербургь и Москву; для того чтобъ знать Петербургъ и Москву, --- надобно еще заглянуть на то, что дълается вокругъ нихъ. Около Москвы мирный вънокъ шести или восьми губерній великороссійскихъ до конца ногтей. Москва среди ихъ покоится, какъ старшая въ семействѣ; изъ нея беруть ея племянницы и сестрицы образование, моду, умъ и глупость. Довольное спокойствіе овладбло этой полосой и она находится въ полудремотѣ, предпочитая сонъ отцу и матери, какъ говоритъ пословица. Старые губернаторы любять назначение въ эти губеріи. Въ нихъ никогда не бываеть ни чрезвычайныхъ преступленій, ни безпримърной добродътели, ни вулканическихъ изверженій, ни опасныхъ разливовъ; хлѣбъ всегда родится довольно плохо, за то рѣдко совсѣмъ не родится: крестьяне благочестивы, жалуются на Бога за бъдность, на казенную плату за рекрутскіе наборы, а на помѣщиковъ никогда не жалуются вслухъ. Каждая изъ этихъ губерній имѣетъ свой талантъ, стало, завидовать другъ другу нечего, и онѣ также мирно и родственно стоять на одномъ мъстъ около Москвы, какъ планеты ни минуты не постоять на мфстф около солнца. Калута производить тесто, Владиміръ вишни, Тула пистолеты и самовары, Тверь извозничаеть, Ярославль человѣкъ торговый.

Климать Москвы съ ся присными принадлежить къ тѣмъ вещамъ, которыхъ вся характеристика состоить изъ отрицательныхъ качествъ: не холодный, не теплый; кукуруза не растетъ, яблони не мерзнутъ. Послѣ того какъ Петръ I открылъ возможность жить въ сыромъ болотѣ, прилегающемъ къ Балтійскому морю, нечего и доказывать обитаемость московской полосы. Я

Digitized by GOOGLE

\*) Полярная Звъзда на 1855 г.

признаюсь откровенно въ моей ограниченности: не понимаю, какъ можно по доброй волъ жить въ климатъ восьми-девяти мъсячной зимы. Аскольдъ и Диръ были единственные порядочные люди изъ всей норманской сволочи, пришедшей съ Рюрикомъ: они взяли свои лодки, да и пошли съ ними пъшкомъ въ Кіевъ. Игорь, Олегъ и tutti quanti, жившіе на югъ Россіи, были люди со вкусомъ, оттого единственный періодъ въ русской исторіи, который читать не страшно и не скучно, это кіевскій періодъ.

Но какъ волка не корми, онъ къ лѣсу глядитъ; истинные патріоты убѣжали опять на съверъ, на съверъ Владиміра на Клязьмѣ и Москвы. Впослѣдствіе и эта полоса оказалась радикаламъ недостаточно съверной. Петръ нашелъ съверъ почище.

Когда вдешь изъ Москвы въ Петербургъ, сначала, по дорогв, леревни напоминають близость къ сердцу государства; Тверь дальній кварталъ Москвы и притомъ хорошій кварталъ, Тверь на Волгѣ и на шоссе, городъ съ будущностью, съ карьерой. Но въ Новгородской губерній путника обдаеть тоской и ужасомь; это предисловіе къ Петербургу: другая земля, другая природа, безплодныя пажити, болота съ болѣзненными испареніями, бѣдныя деревни, бъдные города, голодные жители и, что шагъ, становится страшнѣе, сердце сжимается; тутъ природа съ величайшимъ усиліемъ, какъ сказалъ Грибойдовъ, производить одни вёники; чувствуешь, что подъёзжаешь къ той полосѣ земного шара, которая только сдёлана Богомъ для бёлыхъ медвёдей, да для равновѣсія, чтобъ шаръ не свалился съ орбиты. Деревья, какъто сгорбившись, болѣзненно стоять на сырой и тощей землѣ, какъ волосы на головѣ у полуплѣшиваго. Такъ, вы достигаете Новгорода. Оть Новгорода начинаются стеариновыя свёчи, гвардейские и всяческие солдаты, видно, что Петербургъ близко. Остальныя 180 версть тоть же пустырь ужасный, отвратительный, посыпанный кое-гдѣ солдатами. До Ижоръ, до Померанья можете присягнуть, что остается версть 1.000 до большого города. И въ углу этой-то неблагодатной полосы земли, на трясинъ между двухъ водъ-Петербургь, Петербургъ блестящій, удивительный, одинъ изъ самыхъ красивыхъ городовъ въ мірѣ. Петръ I по русской пословицѣ на обухѣ рожь малотилъ. Лишь бы мнѣ утхать на югъ, я всегда буду восхвалять какъ дивную побъду надъ природой-Петербургъ. Три градуса вверхъ начинается здоровый сѣверъ, три градуса внизъ начинается умѣренно дурная полоса, въ которой Москва; промежуточные шесть градусовъ при пріятномъ сосъдствѣ моря и всякихъ водъ рѣчныхъ, озерныхъ, болотныхъ, лечебныхъ и ядовитыхъ, при восточности положенія, составляють полосу вѣчной сырости, нравственной и физической изморози, душевнаго и телеснаго тумана. Петербургъ, вбитый сваями не въ русскую, а въ финскую землю, находится между и Новгородской губерніями. Олонецкая Олонецкой губернія отстала отъ Иркутской, Иркутская не отстала отъ Новгородской. Βъ Олонецкой губерній разбросанныя по скалистой между лѣсами деревни совершенно разобщены; есть землѣ и села, къ которымъ никакихъ нъть дорогъ, кромѣ тропинокъ. Новое изобрътение колесъ не вездъ извъстно въ Олонецкой губерніи, и они таскають тяжести волокомъ. Петрозаводскъ-мѣсто въ родѣ Березова, ему дали сибирскія права, чтобъ заманить служащихъ. И все это возлѣ Петербурга. До границы Олонецкой губорніи отъ Петербурга верстъ 200, не больше. Новгородская губернія дальними утздами не далеко ушла отъ Олонецкой. Объ ней еще нельзя судить по большой дорогѣ. Дикость, бѣдность земли, которая никогда не родитъ достаточно хлѣба для прокормленія и къ тому еще военныя поселенія.

Въ Новгородской губерніи есть деревни, разобщенныя лужами и болотами съ цѣлымъ шаромъ земнымъ, къ нимъ ѣздятъ только зимой. Этими болотами и этой грязью защищались новгородцы нѣкогда отъ великокняжескаго и великоханскаго ига, теперь защищаются отъ великополицейскаго. Въ эти деревни попъ ѣздитъ раза три въ годъ, и за цѣлую треть накрещиваетъ, навѣнчиваетъ, хоронитъ... При зимней дизлокаціи солдатъ по уѣздамъ, какая-то рота попалась въ одну изъ этихъ моченыхъ деревень; пришла весна, нѣтъ роты, да и деревни не могутъ найти, хлопоты, переписка, съемка плановъ; по счастію лѣто продолжается мѣсяца три, въ октябрскіе утренники является рота, она была за непроходимыми топями.

Да, нечего сказать, Петербургь не разлиль жизни около себя: и не могь, наобороть, почерпнуть жизненныхь соковь изъ сосѣдства; и въ этомъ опять его трагическій характеръ. Петербургь все сжимается, лѣпится, сосредоточивается около Зимняго Дворца, даже въ самомъ городѣ такъ. Много толковали о томъ, что въ Москвѣ огромный домъ, а возлѣ него хижины; но надобно вспомнить, что эти домы разбросаны на сорока верстахъ вездѣ. Не угодно ли въ Петербургѣ мѣрою двѣ версты отойти отъ Зимняго Дворца по петербургской сторонѣ—какая пустота, нечистота. Все дѣйствіе Петербурга на окружающія мѣста ограничилось тѣмъ, что онъ развратилъ Новгородъ и, начавши собою новую непонятную Русь, придавилъ все древнее въ самомъ мѣстѣ зародыша.

Владиміръ относится къ Москвѣ такъ, какъ Новгородъ къ Петербургу. Владиміръ былъ столицей, великъ и славенъ, какъ можно было быть великимъ и славнымъ на Руси. Задушенный татарами, онъ уступилъ Москвѣ, пошелъ къ ней въ подмастерья, когда она сѣла хозяйкой всякимъ пронырствомъ и искательствомъ: - 63 -

но онъ сохранилъ въ своихъ воспоминаніяхъ былую славу, помнить Андрея Боголюбскаго и древность своей эпархіи. Что-то тихое, кроткое въ его чертахъ, осыпанныхъ вишнями. Москва любила такихъ не слишкомъ удалыхъ сосъдей и помощниковъ и между ними завязалась искренняя, дружеская связь; что было лишней крови, Москва высосала и отставной столичный городъ. какъ истинный философъ или какъ грузинскій царевичъ, довольный тёмъ, что осталось-хотя и ничего не осталось кромѣ того, чего взять нельзя-ничего не хочеть, ничего не усовершаеть, строго держится православія и не заслуживаеть брани. можеть, потому, что и похвалить не за что. И Новгородъ былъ столицей и поважнѣе, онъ былъ республикой, насколько можно было быть республикой на Руси. Душить его принялись мастера не татарамъ чета; два Ивана Васильевича, да одинъ Алексъй Андреевичъ. Татары народъ кочевой, ни въ чемъ нѣтъ выдержки; придуть, сожгуть, оберуть, разобидять, научать считать на счетахъ, бить кнутомъ, а потомъ и уйдуть себѣ чортъ знаетъ куда. Нехристи и варвары. Православные Иваны Васильевичи, особенно послѣдній, принялись за дъло основательнѣе: Память вышибъ своей долбнею царь Иванъ Васильевичъ изъ новгородцевъ, а долбня эта осталась и хранится въ соборѣ; Вельтманъ писалъ книгу о «Господинѣ нашемъ Новгородѣ великомъ» и плакалъ оть умиленія, встрітившись нечаянно на улиці съ Ярославовой башней. Я не плакалъ о господинъ-слугъ, а не разъ содрогался. Зданія, пережившія смыслъ свой, наводять ужасъ, когда вы спросите объ нихъ новгородца, выросшаго и состаръвшагося здъсь, и онъ вамъ отвѣтитъ: «говорятъ, еще до Петра строено». Софійскій соборъ стоить на томъ же мъстъ, а противъ него губернское правление съ какой-то подъячески-осунувшейся фасадой. Въ соборѣ хранится, какъ я сказалъ, долбня, а въ губернскомъ правленіи въ золотомъ ковчегѣ записка Аракчеева къ губернатору о **убійств**ѣ его любовницы.

Какъ Новгородъ жилъ отъ Ивана Васильевича до Петербурга,никто не знаетъ: вѣроятно, корни гражданственности были и не глубоки и не живучи, вѣроятно, самъ Новгородъ ужаснулся грѣху торговать съ Ганзою и не слушаться указовъ. Грязный, дряхлый и ненужный стоялъ онъ, пока Петербургъ подросталъ, обстроился; но въ немъ не осталось ничего стариннаго русскаго, и не привилось ни одной капли европейскаго; нравы Новгорода представляютъ уродливую и отвратительную пародію на петербургскіе. Нравы Петербурга могутъ быть сносны только въ этомъ вѣчномъ вихрѣ, шумѣ, стукѣ, трескѣ, при новостяхъ, театрахъ, нароходахъ, кофейныхъ и иныхъ увеселительныхъ заведеніяхъ. Бѣдный и лишенный всякихъ удобствъ Новгородъ невыносимо скученъ. Это большая казарма, набитая солдатами, и маленькая канцелярія, набитая чиновниками. Нѣть общественности, подъячіе по петербургски держать дверь на ключь и не сходятся. Немного смѣшное гостепріимство подмосковенныхъ губерній имѣеть всегда какую-то бономію; циническій эгоизмъ новгородцевъ поселяетъ отвращеніе. Туть въ первый разъ пріѣзжающій изъ внутреннихъ губерній можетъ узнать, что такое петербургскій чиновникъ, species petropolina, ministerialis, это—махровый чиновникъ, далеко оставляющій за собою мелкихъ плутовъ уѣздныхъ и губернскихъ.

Въ Новгородъ каждое неосторожное слово можетъ навлечь бъдствія; Петербургъ научилъ ci-devant республику наушничать. Въ губерніяхъ подмосковенныхъ говорите, что хотите; разумъется, не поймутъ, коли дѣло скажете, но и не донесутъ, «мы де дворяне».

Иваны Васильевичи долбили собственно городъ; но какъ нашъ въкъ желаеть пріобщить къ муниципальнымъ выгодамъ и земледъ́льцевъ,—графъ Аракчеевъ рѣшился распространить благодъ́янія Ивановъ Васильевичей на всю губернію. Средство, имъ избранное, было геніально—военныя поселенія. Заставить пахать землю по темпамъ, увѣрить мирнаго мужика, что онъ грозный воинъ, разрушить семью и деревню и водворить казармы въ цѣлую волость и все это легкимъ и простымъ средствомъ, засъ́кая десятаго мужика до смерти, и всѣхъ остальныхъ степенью меньше. Жаль, что смерть Анастасіи помѣшала графу очень много, а потомъ немножко смерть императора Александра, окончить богоугодное дѣло.

Странная судьба Новгорода—въ его исторіи два имени не забыты, оба женскія: Мароа посадница и Настасья наложница; обѣ обрушили на Новгородъ невыразимыя бѣдствія. Первая жизнью, вторая смертью. Москва радовалась смерти первой, Петербургъ плакалъ о второй!

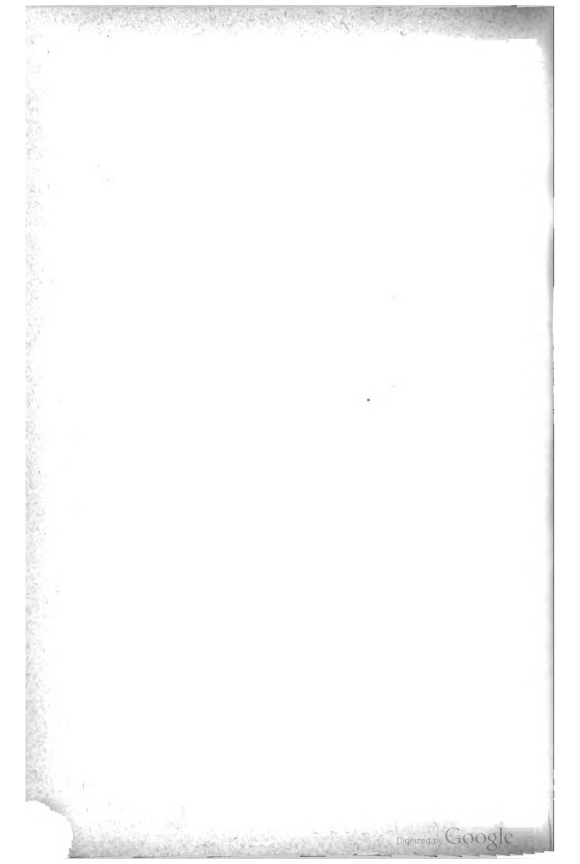
Новгородъ. 1842 года.

Digitized by GOOg

# ДИЛЕТАНТИЗМЪ ВЪ НАУКѢ.

Digitized by Google

А. И. Герцень, т. IV.



Мы живемъ на рубежъ двухъ міровъ, —оттого особая тягость, затруднительность жизни для мыслящихъ людей. Старыя убъжденія, все прошедшее міросозерцаніе потрясены, но они до-Новыя убъжденія, многообъемлющія и великія, роги сердцу. не успѣли еще принести плода; первые листы, почки пророчать могучіе цвѣты, но этихъ цвѣтовъ нѣтъ, и они чужды сердцу. Множество людей осталось безъ прошедшихъ убъжденій и безъ настоящихъ. Другіе механически спутали долю того и другого и погрузились въ печальные сумерки. Люди внѣшніе предаются въ такомъ случађ ежедневной суеть; люди созерцательные страдають, во что-бъ ни стало ищуть примиренія, потому что съ внутреннимъ раздоромъ, безъ красугольнаго камня нравственному бытію, человѣкъ не можетъ жить. Между тѣмъ, всеобщее примиреніе въ сферѣ мышленія провозгласилось міру наукой. И жаждавшіе примиренія раздвоились. Одни не върять наукъ, не хотять ею заняться, не хотять обслёдовать, почему она такъ говоритъ, не хотятъ идти ея труднымъ путемъ; «наболѣвшія души наши», говорять они, «требують утёшеній, а наука на горячія просьбы о хлѣбѣ подаетъ камни, на вопль и стонъ растерзаннаго сердца, на его плачъ, молящій объ участіи, предлагаетъ холодный разумъ и общія формулы; въ логической неприступности своей она равно не удовлетворяеть ни практическихъ людей, ни мистиковъ. Она намъренно говоритъ языкомъ неудобопонятнымъ, чтобъ за лѣсомъ схоластики скрыть сухость основныхъ мыслейelle n'a pas d'entrailles». Другіе, совсѣмъ напротивъ, нашли внѣшнее примирение и отвѣтъ всему какимъ-то незаконнымъ процессомъ, усвоивая себѣ букву науки и не касаясь до живого духа ея. Они до того поверхностны, что имъ кажется все ужасно лег-

I.

 $5^*$ 

кимъ, на всякій вопросъ они знаютъ разрѣшеніе; когда слушаешь ихъ, то кажется, что наукѣ больше ничего не осталось дѣлать. У нихъ свой алькоранъ, они вѣрятъ въ него и цитируютъ мѣста, какъ послѣднее доказательство. Эти мухаммедане въ наукѣ чрезвычайно вредятъ ея успѣхамъ. Генрихъ IV говаривалъ: «лишь бы Провидѣніе меня защитило отъ друзей, а съ врагами я самъ справлюсь»; такіе друзья науки, смѣшиваемые съ самой наукой, оправдываютъ ненависть враговъ ея;—и наука остается въ маломъ числѣ избранныхъ.

Но хотя бы она была въ одномъ человѣкѣ,—она фактъ, великое событіе не въ возможности, а въ дѣйствительности; отрицать событіе нельзя. Такого рода факты никогда не совершаются не въ свое время; время для науки настало, она достигла до истиннаго понятія своего; духу человѣческому, искусившемуся на всѣхъ ступеняхъ лѣствицы самопознанія, начала раскрываться истина въ стройномъ наукообразномъ организмѣ и притомъ въ живомъ организмѣ. За будущность науки нѐчего бояться. Но жаль поколѣнія, которое, имѣя, если не совершенное освѣщеніе дня, то навѣрное утреннюю зарю, страдаетъ во тьмѣ или тѣшится пустяками, оттого что стоитъ спиною къ востоку. За что изъяты стремящіеся отъ блага обоихъ міровъ: прошедшаго умершаго, вызываемаго ими иногда, но являющагося въ саванѣ, и настоящаго, для нихъ не родившагося?

Массами философія теперь принята быть не можеть. Философія, какъ наука, предполагаеть извѣстную степень развитія самомышленія, безъ котораго нельзя подняться въ ея сферу. Массамъ вовсе недоступны безтѣлесныя умозрѣнія; ими принимается имѣющее плоть. А для того, чтобъ перейти во всеобщее сознание. потерявъ свой искусственный языкъ и сдёлаться достояніемъ площади и семьи, живоначальнымъ источникомъ дъйствованія и возэрѣнія всѣхъ и каждаго, — она слишкомъ юна, она не могла еще имъть такого развитія въ жизни, ей много дъла дома, въ сферѣ абстрактной; кромѣ философовъ-мухаммеданъ, никто не думаеть, что въ наукѣ все совершено, не смотря ни на выработанность формы, ни на полноту развертывающагося въ ней содержанія, ни на діалектическую методу, ясную и прозрачную для самой себя. Но если массамъ недоступна наука, то до нихъ не дошли и страданія душнаго состоянія пустоты и натянутаго бѣснующагося піэтизма. Массы не внѣ истины; онѣ знають ее божественнымъ откровеніемъ. Въ несчастномъ и безотрадномъ положени находятся люди, поцавшие въ промежутокъ между естественною прастотою массъ и разумной простотою науки.

На первый случай да будеть позволено намъ не разрушать на нѣкоторое время спокойствія и квіетизма, въ которомъ почи-

вають формалисты, и заняться исключительно врагами современной науки; ихъ мы понимаемъ подъ общимъ именемъ дилетантовъ и романтиковъ. Формалисты не страдаютъ, а эти больны, имъ жить тошно.

- 69 -

Враговъ собственно наука въ Европъ не имъетъ, развъ за исключеніемъ какихъ-нибудь кастъ, доживающихъ въ безсмыслій свой вѣкъ, да и тѣ такъ нелѣпы, что съ ними никто не говорить. Дилетанты вообще тоже друзья науки, nos amis les ennemis, какъ говоритъ Беранже, но непріятели современному состоянію ся. Всѣ они чувствують потребность пофилософствовать, но пофилософствовать между прочимъ, легко и пріятно, въ изв'єстныхъ границахъ; сюда принадлежатъ нѣжныя мечтательныя души, оскорбленныя положительностью нашего вѣка; онѣ, жаждавшія вездѣ осуществленія своихъ милыхъ, но не сбыточныхъ фантазій, не находять ихъ и въ наукъ, отворачиваются оть нея, и, сосредоточенныя въ тёсныхъ сферахъ личныхъ упованій и надеждъ, безплодно выдыхаются въ какую-то туманную даль. И. съ другой стороны, сюда принадлежать истые поклонники позитивизма, потерявшие духъ за подробностями и упорно остающиеся при разсудочныхъ теоріяхъ и аналитическихъ трупоразъятіяхъ. Наконецъ, толпа этого направленія составляется изъ людей, вышедшихъ изъ дѣтскаго возраста и вообразившихъ, что наука легка (въ ихъ смыслѣ), что стоить захотѣть знать — и узнаешь, а между тъмъ наука имъ не далась, за это они и разсердились на нее; они не вынесли съ собою ни укрѣпленныхъ дарованій, ни постояннаго труда, ни желанія чёмъ бы то ни было пожертвовать для истины. Они попробовали плодъ древа познанія и грустно повъдали о кислотъ и гнилости его. похожіе на тъхъ побрыхъ людей, которые со слезами разсказывають о порокахъ друга,-и имъ върятъ добрые люди, потому что они друзья.

Возлѣ дилетантовъ доживаютъ свой въкъ романтики, запоздалые представители прошедшаго, глубоко скорбящіе объ умершемъ мірѣ, который имъ казался вѣчнымъ; они не хотятъ съ новымъ имѣтъ дѣла, иначе какъ съ копьемъ въ рукѣ; вѣрные преданію среднихъ вѣковъ, они похожи на Донъ-Кихота и скорбятъ о глубокомъ паденіи людей, завернувшись въ одежды печали и сѣтованія. Они, впрочемъ, готовы признать науку; но для этого требуютъ, чтобы наука признала за абсолютное, что Дульцинея Тобозская—первая красавица. Пришло время, въ которое должно безъ увлеченія и предразсудковъ смотрѣть на людей; начинается совершеннолѣтie, и потому не одно сладкое должно высказываться, но и горькое. Надобно для того начать рѣчъ противъ дилетантовъ науки, что они клевещутъ на нее, и для того, что ихъ жаль; наконецъ, всего болѣе необходимо говорить о нихъ у насъ.

Одно изъ существеннъйшихъ достоинствъ русскаго харабтера-чрезвычайная легкость принимать и усвоивать себѣ плодь чужого труда. И не только легко, но и ловко: въ этомъ состоять одна изъ гуманнѣйшихъ сторонъ нашего характера. Но это достоинство вмёстё съ тёмъ и значительный недостатокъ: мы реда имѣемъ способность выдержаннаго, глубокаго труда. Намъ понравилось загребать жаръ чужими руками, намъ показалось, что это въ порядкъ вещей, чтобъ Европа кровью и потомъ вырабатывала каждую истину и открытіе: ей всъ мученія тяжелой беременеюсти, трудныхъ родовъ, изнурительнаго кормленія грудью, —а дитя намъ. Мы проглядъли, что ребенокъ будетъ у насъ – пріемышь, что органической связи между нами и имъ нъть..... Все шло ун рошо. Но когда мы приблизились къ современной наукъ, ея упорство должно было удивить насъ. Эта наука вездѣ дома, но толы она нигдъ не даетъ жатвы, гдъ не посъяна, она должна не толы» въ каждомъ принимающемъ народъ, но въ каждой личности прзябнуть и возрасти. Намъ хотблось бы взять результать, поймать его, какъ ловятъ мухъ, и, раскрывая руку, мы или обманываеть себя, думая, что абсолютное туть, или съ досадой видимъ, что рука пуста. Дёло въ томъ, что эта наука существуеть, какъ наука, и тогда она имфеть великій результать; а результать отдѣльно вовсе не существуеть; такъ голова живого человѣка кинить мыслями, цока шеей прикрёплена къ туловищу, а безъ него она-пустая форма. Все это должно было удивить и оскорбять нашихъ дилетантовъ гораздо болбе, нежели иностранныхъ, в'е у насъ гораздо менѣе развито понятіе науки и путей ея. Нашт дилетанты съ плачемъ засвидетельствовали, что они обманули: въ коварной наукъ Запада, что ея результаты темны, сбивчивы. хотя и есть порядочныя мысли, принадлежащія «такому-то и такому-то». Такія рёчи у насъ вредны, потому что нёть неябисти, обветшалости, которая не высказывалась бы нашими дилтантами съ увѣренностью, приводящею въ изумленіе; а слушаю щіе готовы вѣрить, оттого что у насъ не установились сачыз общія понятія о наукѣ; есть предварительныя истины, которыя въ Германія, напримѣръ, впередъ идуть, а у насъ нѣтъ. О нилъ тамъ уже никто не говорить, а у насъ никто еще не говорилъ " нихъ. На Западъ война противъ современной науки представляеть извѣстные элементы духа народнаго, развившіеся вѣками и окрѣт нувшіе въ упрямой самобытности; имъ вспять идти не позви ляють воспоминанія: таковы, напримёрь, піэтисты въ Германія. порожденные односторонностью протестантизма. Какъ ни жаль ихъ положеніе-быть изъятыми изъ жизни современной, но нелья отрицать въ нихъ особый характеръ упругости и послядовательности, съ которой они ведуть отчаянный бой. Наши дилетанты.

- 70 ---

Digitized by GOOQLC

если и принимаютъ эти чужеземныя болфзии, то, не имъя предшествующихъ фактовъ, они дивятъ поверхностностью и неразуміемъ. Имъ не стыдно отступить, потому что они еще не сдѣлали ни одного шага впередъ. Они были всегда праздношатающимися въ съняхъ храма науки, у нихъ нътъ своего дома. И если-бъ они могли побъдить восточную лёнь и въ самомъ дёль обратить вниманіе на науку, они помирились бы съ нею. Но туть-то и бъда. Мы сердимся на науку въ совершенныхъ годахъ такъ, какъ сердились на грамматику, будучи восьми лѣть. Трудность, темнотаглавное обвинение; къ нему присовокупляются, какъ къ существенному, другія возраженія, піэтическія, моральныя, патріотическія, сентиментальныя. Гёте давнымъ-давно сказалъ: «когда толкують о темнотѣ книги, слъдуеть спросить, въ книгѣ ли темнота, или въ головѣ». Вообще ссылаться вѣчно на трудностьэто что-то неблагопристойное, лёнивое и незаслуживающее возраженія 1). Наука не достается безъ труда — правда; въ наукъ нътъ другого способа пріобрътенія, какъ въ поть лица; ни порывы, ни фантазіи, ни стремленіе всёмъ сердцемъ не замёняютъ труда. Но трудиться не хотять, а утѣшаются мыслью, что современная наука есть разработка матеріаловъ, что надобно не человћчьи усилія для того, чтобъ понять ее, и что скоро упадеть съ неба или выйдеть изъ-подъ земли другая легкая наука.

«Трудность, непонятность!» А почему они знають это? Развѣ внѣ науки можно знать степень ея трудности? развѣ наука не имъеть формальнаго начала, которое легко именно по тому, что оно начало, какая нибудь неразвитая всеобщность? Съ другой стороны, они правы, ссылаясь на непонимание, больше правы, нежели думають. Если мы вникнемъ, почему, при всемъ желаніи, стремлении къ истинъ, многимъ наука не дается, то увидимъ, что существенная, главная, всеобщая причина одна: всѣ они не понимають науки и не понимають, чего хотять оть нея. Скажуть: для кого же наука, если люди, ее любящіе, стремящіеся къ ней, не понимають ея? Стало-быть, она, какъ алхимія, существуеть только для адептовъ, имѣющихъ ключъ къ ея ісроглифическому языку? Нётъ; современная наука можеть быть понятна всякому, кто имбеть живую душу, самоотвержение и подходить къ ней просто. Въ томъ-то и дёло, что всё эти господа подходятъ къ ней замысловато, съ «задними мыслями», испытывая ее, дълая ей требованія и ничёмъ не жертвуя для нея; и она для нихъ остается-хотя бы они были мудры, какъ змѣи-безсмысленнымъ формализмомъ, логическимъ casse-tête, не заключающимъ въ себъ никакой сущности.

<sup>1</sup>) У насъ. пожалуй, есть и еще нел'вп'е обвиненіс науки, —-зач'ямъ она употребляеть иезнакомыя слова. Кому невнакомыя?? . . .

Отреченіе оть личныхъ убъжденій значить признаніе истины: доколѣ моя личность соперничаеть съ нею, она ее ограничиваеть. она ее гнеть, выгибаеть, подчинаеть себѣ, повинуясь одному своеволію. Сохраняющимъ личныя убъжденія дорога не истина. а то, что они называють истиной. Они любять не науку, а именно туманное, неопредбленное стремленіе къ ней, въ которомъ раздолье имъ мечтать и льстить себъ. Эти искатели премупрости, каждый по своей тропинкѣ, такъ высоко оцѣнили свой попвигъ, такъ полюбили свою умную личность, что не могуть поступиться ею. Было время, когда многое прощалось за одно стремленіе, за одну любовь къ наукѣ; это время миновало; ныньче мало одной платонической любви: мы-реалисты, намъ надобно. чтобъ любовь становилась дъйствіемъ. А что заставляеть такъ vпорно держаться личныхъ убѣжденій? Эгоизмъ. Эгоизмъ ненавидить всеобщее, онъ отрываеть человѣка оть человѣчества, ставить его въ исключительное положеніе; для него все чуждо, кромѣ своей личности. Онъ вездѣ носить съ собою свою злокачественную атмосферу, сквозь которую не проникаеть свётлый лучъ, не изуродовавшись. Съ эгоизмомъ объ-руку идеть гордая надменность; книгу науки развертывають съ дерзкимъ легкомысліемъ. Уваженіе къ истинѣ-начало премудрости.

Положение философіи въ отношении къ ея любовникамъ не лучше положенія Пенелопы безъ Одиссея: ее никто не охраняетьни формулы, ни фигуры, какъ математику, ни частоколы, воздвигаемые спеціальными науками около своихъ огородовъ. Чрезвычайная всеобъемлемость философіи даеть ей виль доступности извић. Чћић всеобъемлемће мысль и чћић болће она держится во всеобщности, тёмъ легче она для поверхностнаго разумѣнія, потому что частности содержанія не развиты въ ней и ихъ не подозрѣваютъ. Смотря съ берега на зеркальную поверхность моря, можно дивиться робости пловцовъ; спокойствіе волнъ заставляеть забывать ихъ глубину и жадность, —онъ кажутся хрусталемъ или льдомъ. Но пловецъ знаетъ, можно ли положиться на эту холодность и покой. Въ философіи, какъ въ моръ, нътъ ни льда, ни хрусталя: все движется, течеть, живеть, подъ каждой точкой одинакая глубина; въ ней, какъ въгорнилѣ, расплавляется все твердое, окаменѣлое, попавшееся въ ея безначальный и безконечный круговоротъ, и, какъ въ морѣ, поверхность гладка, спокойна, свѣтла, безпредѣльна и отражаетъ небо. Благодаря этому оптическому обману, дилетанты подходять храбро, безъ страха истины, безъ уваженія къ преемственному труду человѣчества, работавшаго около трехъ тысячъ лётъ, чтобы дойти до настоящаго развитія. Не спрашивають дороги, скользять съ пренебрежениемъ по началу, полагая, что знають его, не спрашивають, что такое наука, что

она должна дать, а требують, чтобъ она дала имъ то, что имъ взлумается спросить. Темное предчувствіе говорить, что философія должна разрёшить все, примирить, успокоить: въ силу этого отъ нея требують доказательствъ на свои убъжденія, на всякія гипотезы, утъшенія въ неудачахъ и Богъ-въсть чего не требують. Строгій, удаленный отъ павоса и личностей, характеръ науки поражаеть ихъ, они удивлены, обмануты въ ожиданіяхъ, ихъ заставляють трудиться тамъ, гдѣ они искали отдыха, и трудиться въ самомъ дѣлѣ. Наука перестаеть имъ нравиться: они берутъ отдёльные результаты, не имёющіе никакого смысла въ той формё, въ которой они беруть, привязывають ихъ къ позорному столбу и бичують въ нихъ науку. Замѣтьте, каждый считаеть себя состоятельнымъ судьею, потому что каждый увбренъ въ своемъ умѣ и въ превосходствѣ его надъ наукою, хотя бы онъ прочелъ одно введеніе. «Нътъ въ міръ человъка», говорить одинъ великій мыслитель, «который бы думалъ, что можно, не учась башмачному мастерству, шить башмаки, хотя у каждаго есть нога-мъра башмаку. Философія не дѣлить даже этого права». Личныя убѣжденія — окончательное, безапелляціонное судилище. А они откуда взяты? Оть родителей, нянекъ, школы, отъ добрыхъ и недобрыхъ людей, и отъ своего посильнаго ума. «У всякаго свой умъ,-что за дѣло, какъ думають другіе». Чтобъ сказать это, когда рѣчь идеть не о пустыхъ случайностяхъ ежедневной жизни, а о наукъ. надобно быть или геніемъ, или безумнымъ. Геніевъ мало, а сентенція эта повторяется часто. Впрочемъ, хоть я понимаю возможность генія, предупреждающаго умъ современниковъ (напр. Коперникъ) такимъ образомъ, что истина съ его стороны въ противность общепринятому мнёнію, но я не знаю ни одного великаго человъка, который сказалъ бы, что у всъхъ людей умъ самъ по себъ, а у него самъ по себъ. Все дъло философіи и гражданственности-раскрыть во всёхъ головахъ одинъ умъ. На единеніи умовъ зиждется все зданіе человѣчества; только въ низшихъ, мелкихъ и чисто животныхъ желаніяхъ люди распадаются. При этомъ надобно замѣтить, что сентенціи такого рода признаются только, когда рѣчь идеть о философіи и эстетикѣ. Объективное значеніе другихъ наукъ, даже башмачнаго ремесла, давно признано. У всякаго своя философія, свой вкусъ. Добрымъ людямъ въ голову не приходить, что это значить самымъ положительнымъ образомъ отрицать философію и эстетику. Ибо что же за существование ихъ, если онъ зависять и мъняются отъ всякаго встръчнаго и поперечнаго? Причина одна: предметь науки и искусства ни око не видить, ни зубъ нейметь. Духъ-Протей; онъ для человъка то, что человъкъ понимаеть подъ нимъ и насколько понимаеть; совсѣмъ не понимаеть—его нѣть, но нѣтъ для человтка,

а не для человѣчества, не для себя. Юмъ, съ наивностю sui generis, своего вѣка, говорить, читая какую-то гипотезу Бюффона: «Удивительно, я почти убѣжденъ въ достовѣрности его словъ, а онъ говорить о предметахъ, которыхъ глазъ человъческій не видить». Для Юма, слѣдственно, духъ существовалъ только въ своемъ воплощеніи; критеріумъ истины для него—носъ, уши, глаза и ротъ. Мудрено ли послѣ этого, что онъ отрицалъ каузальность (причинность)?

Другія науки гораздо счастливѣе философіи: у нихъ есть предметъ, непроницаемый въ пространствъ и сущій во времени. Въ естествовъдения, напр., нельзя такъ играть, какъ въ философія. Природа-царство видимаго закона; она не даеть себя насиловать: она представляеть улики и возраженія, которыя отрицать невозможно: ихъ глазъ видить и ухо слышить. Занимающіеся безусловно покоряются, личность подавлена и является только въ гипозетахъ, обыкновенно не идущихъ къ делу. Въ этомъ отношения. матеріалисты стоять выше и могуть служить примъромъ мечтателямъ-дилетантамъ: матеріалисты поняли духъ въ природѣ и только какъ природу,---но передъ обективностью ея, не смотря на то, что въ ней нѣтъ истиннаго примиренія, склонились; оттого между ними являлись такіе мощные люди, какъ Бюффонъ, Кювье, Лапласъ и др. Какую теорію ни бросить, какимъ личнымъ убъпожертвуеть химикъ, жленіемъ ни если опыть покажетъ другое: ему не прійдеть въ голову, что цинкъ ошибочно дъйствуеть, что селитряная кислота — нелёпость. А между тёмъ опыть---бѣднѣйшее средство познанія. Онъ покоряется физическому факту; фактамъ духа и разума никто не считаетъ себя обязаннымъ покоряться; не дають себѣ труда уразумѣть его, не признають фактомъ. Къ философіи приступають съ своей маленькой философіей: въ этой маленькой, домашней, ручной философіи удовлетворены всѣ мечты, всѣ прихоти эгоистическаго воображенія. Какъ же не разсердиться, когда въ философіи-наукъ всъ эти мечты блёднёють передъ разумнымъ реализмомъ ея! Личность исчезаеть въ царствъ идеи въ то время, какъ жажда насладиться, упиться себялюбіемъ заставляеть искать вездѣ себя и себя, какъ единичнаго, какъ этого. Въ наукъ дилетанты находятъ одно всеобщее,--разумъ, мысль, по превосходству, всеобщее: наука перешагнула за индивидуальности, за случайныя и временныя личности; она далеко оставила ихъ за собою, такъ что онъ незамътны изъ нея. Въ наукѣ царство совершеннолѣтія и свободы; слабые люди, предчувствуя эту свободу, трепещуть; они боятся ступить безъ пъстуна, безъ внъшняго велънія; въ наукъ некому опънить ихъ подвига, похвалить, наградить; имъ кажется это ужасной пустотою, голова кружится, и они удаляются. Распадаясь съ наукой, они

- 74 ---

начинають ссылаться на темное чувство свое, которое хоть и никогда не приходить въ ясность, но не можеть ошибиться. Чувство индивидуально: я чувствую, другой нѣть, — оба правы; доказательствъ не нужно, да они и невозможны; если-бъ была искра любви къ истинѣ въ самомъ дѣлѣ, разумѣется, ее не рѣшились бы провести подъ каудинскія фуркулы чувствъ, фантазій и капризовъ. Не сердце, а разумъ судья истины. А разуму кто судья? Онъ самъ. Это одна изъ непреодолимѣйшихъ трудностей для дилетантовъ; оттого они, приступая къ наукѣ, и ищутъ внѣ науки аршина, на который мѣрить ее; сюда принадлежитъ извѣстное нелѣпое правило: прежде, нежели начать мыслить, изслѣдовать орудія мышленія какимъ-то внѣшнимъ анализомъ.

При первомъ шагѣ, дилетанты предъявляютъ допросные пункты, труднъйшіе вопросы науки хотять впередъ узнать, чтобъ имъть залогь, что такое духъ, абсолютное... Да такъ, чтобъ опредѣленіе было коротко и ясно, т. е., дайте содержаніе всей науки въ нѣсколькихъ сентенціяхъ, — это была бы легкая наука! Что сказали бы о томъ человъкъ, который, собираясь заняться математикой, потребоваль бы впередъ яснаго изложенія диферинцированія и интегрированія, и притомъ на его собственномъ языкѣ? Въ спеціальныхъ наукахъ ръдко услышите такіе вопросы: страхъ показаться невѣждой держить въ уздѣ. Въ философіи дѣло другое: туть никто не женируется! Предметы все знакомые-умъ, разумъ, идея и проч. У всякаго есть палата ума, разума и не одна, а много идей. Я еще здѣсь предположилъ темную наслышку о результахъ философіи, хотя и нельзя угадать, что именно допрашивающіе разумѣють подъ абсолютнымъ, духомъ и проч.; но болѣе отважные дилетанты идуть дальше; они дёлають вопросы, на которые рышительно нечего сказать, потому что вопросъ заключаеть въ себѣ нелѣпость. Для того, чтобъ сдѣлать дѣльный вопросъ, надобно непремённо быть сколько-нибудь знакому съ предметомъ, надобно обладать своего рода предугадывающею проницательностью. Между тъмъ, когда наука молчитъ изъ снисхожденія, или старается, вмёсто отвёта, показать невозможность требованія, ее обвиняють въ несостоятельности и въ употребленіи уловокъ.

Приведу, для примѣра, одинъ вопросъ, разнымъ образомъ, но чрезвычайно часто предлагаемый дилетантами: «какъ безвидное внутреннее превратилось въ видимое, внѣшнее, и что оно было прежде существованія внѣшняго?» Наука потому не обязана на это отвѣчать, что она и не говорила, что два момента, существующіе какъ внутреннее и внѣшнее, можно разъять такъ, чтобъ одинъ моментъ имѣлъ дѣйствительность безъ другого. Въ абстракціи, разумѣется, мы можемъ отдѣлить причину отъ дѣйствія, силу отъ проявленія, субстанцію отъ наружнаго. Но имъ не того хочется: имъ хочется *освободить* сущность, внутреннее—такъ, чтобъ можно было посмотрѣть на него; они хотятъ какого-то предметнаго существованія его, забывая, что предметное существованіе внутренняго есть именно внѣшнее; внутреннее, не имѣющее внѣшняго, просто безразличное ничто.

> Nichts ist drinnen, nichts ist draussen: Denn was innen, das ist aussen.

Gæthe.

Словомъ, внѣшнее есть обнаруженное внутреннее, и внутреннее потому внутреннее, что имбеть свое внѣшнее. Внутреннее безъ внѣшняго какая-то дурная возможность, потому что нѣть ему проявленія; внѣшнее безъ внутренняго-безсмысленная форма не имѣющая содержанія. Такимъ объясненіемъ дилетанты недевольны: у нихъ кроется мысль, что во внутреннемъ спрятана тайна, которая разуму непостижима, а между тёмъ вся сущность его въ томъ только и состоить, чтобъ обнаружиться,-и для чего, для кого была бы эта тайная тайна? Безконечное, безначалное отношеніе двухъ моментовъ, другъ друга опредѣляющихъ, другъ въ друга утягивающихъ, такъ сказать, составляютъ жизнь истины въ этихъ вѣчныхъ переливахъ, въ этомъ вѣчномъ движеніи, въ которое увлечено все сущее, живеть истина: это ея вдыханіе в выдыханіе, ея систола и діастола. Но истина жива, какъ все органически живое, только какъ цѣлостность; при разъятів 🖽 части, душа ея отлетаеть и остаются мертвыя абстракци 🗈 запахомъ трупа. Но живое движеніе, это всемірное діалектическое біеніе пульса, находить чрезвычайное сопротивленіе со сторонь дилетантовъ. Они не могутъ допустить, чтобъ порядочная истина не сдѣлавшись нелѣпостью, могла перейти въ противоположное Разумбется, что внѣ науки нельзя передать ясно и отчетлия необходимость вѣчнаго, неуловимаго перехода внутренняго в внѣшнее, такъ что наружное есть внутреннее, а внутреннее варужное. Но причина, почему именно такіе выводы философи возмущають, — очевидна. Разсудочныя теоріи пріучили людей 14 такой степени къ анатомическому способу, что только неподвизное, мертвое, т. е. неистинное, они считають за истину, заставляють мысль оледениться, застыть въ какомъ-нибудь одности роннемъ опредблении, полагая, что въ этомъ омертвбломъ состояни легче разобрать ее. Встарь учились физіологіи въ анатомическом театрѣ: оттого наука о жизни такъ далеко отстоить отъ наукя трупѣ. Какъ только взять одинъ моментъ,-невидимая сила внчеть въ противоположный; это первое жизненное сотрясене иысли: субстанція влечеть в проявленію, безконечное къ ковечному; они такъ необходимы другъ другу, какъ полюсы магнита.

Но недовърчивые и осторожные пытатели хотять раздълить полюсы: безъ полюсовъ магнита нътъ; какъ только они вонзаютъ скальпель, требуя того или другого, дълается разъятіе нераздъльнаго, и остаются двъ мертвыя абстракціи, кровь застываетъ, движеніе остановлено. Да пусть бы знали, что то или другое отдъльно абстракціи, такъ, какъ математикъ, отвлекая линію отъ площади и площадь отъ тъла, знаетъ, что реально одно тъло, а линія и площади абстракціи <sup>1</sup>). Нътъ, эти люди, не понимающіе объективности разума, отрицающіе ее, именно тутъ требуютъ незаконной объективности, дъйствительности своимъ отвлеченностямъ.

Зд'Есь время напомнить третье условіе пониманія науки, о которомъ было сказано, живую душу. Только живой душой понимаются живыя истины; у нея нёть ни пустого внутри формализма, на который она растягиваеть истину, какъ на прокустовомъ ложѣ, ни твердыхъ застылыхъ мыслей, отъ которыхъ отступить не можеть. Эти застылыя мысли составляють массу аксіомь и теоремъ, которая впредъ идеть, когда приступають къ философіи; съ ихъ помощью составляются готовыя понятія, опредъленія, Богьвъсть на чемъ основанныя, безъ всякой связи между собою. Начать знаніе надобно съ того, чтобъ забыть всѣ эти сбивчивыя, невърныя понятія; они вводять въ обманъ; извъстнымъ полагается именно то, что неизвъстно; надобно смерти и уничтоженію предоставить мертвыхъ, отказаться отъ всёхъ неподвижныхъ привиденій. Живая душа имбеть симпатію къ живому, какое-то ясновидение облегчаеть ей путь, она трепещеть, вступая въ область родную ей, и скоро знакомится съ нею. Конечно, наука не имбеть такихъ торжественныхъ пропилей, какъ религія. Путь достиженія къ наукѣ идеть, повидимому, безплодной степью; это отталкиваеть нѣкоторыхъ. Потери видны, пріобрѣтеній нѣть; полнимаемся въ какую-то изр'женную среду, въ какой-то міръ безилотныхъ абстракцій, важная торжественность кажется суровою холодностью; съ каждымъ шагомъ уносишься болбе и болбе въ это воздушное море; становится страшно просторно, тяжело дышать и безотрадно, берега отдаляются, исчезають, --- съ ними ис-

<sup>1</sup>) Вообще, математика, не смотря на то, что предметь ея, по превосходству, мертвъ п формаленъ, отдѣлилась отъ сухого то или другое. Что такое диференціалъ?—безконечно-малая величина; стало-быть, или онъ имѣетъ величины, и въ такомъ случаѣ это величина конечная, или не имѣетъ никакой величины, въ такомъ случаѣ онъ нуль. Но Лейбницъ и Ньютонъ постигли шире и приняли сосуществованіе бытія и небытія, начальное движеніе возникновенія, переливъ отъ пичего къ чему-нибудь. Результаты теоріи безконечно-малыхъ извѣстны. Далѣе, математика не испугалась ни отрицательныхъ величинъ, ни несонзмѣримости, ни безконечно-великаго, ни мнимыхъ корней. А разумѣется, все это падветь въ прахъ передъ узенькимъ равсудочнымъ «то или другое».

чезають всё образы, навъянные мечтами, съ которыми сжилось сердце; ужасъ объемлетъ душу: Lasciate ogni speranza voi che entrate! Гдѣ бросить якорь? Все разрѣшается, теряеть твердость, улетучивается. Но вскорѣ раздается громкій голось, говорящі подобно Юлію Цезарю: «чего боишься? ты меня везешь!» Этоть Цезарь-безконечный духъ, живущій въ груди человѣка; въ ту ИИНУТУ, КАКЪ ОТЧАЯНИЕ ГОТОВО ВСТУПИТЬ ВЪ Права свои. ОНЪ ВСТОпенулся; духъ найдется въ этомъ мірѣ: это его родина, та, къ кото рой онъ стремился и звуками, и статуями, и пъснопъніями, по которой страдалъ, это Jenseits, къ которому онъ рвался изъ тъсной груди; еще шагь-и міръ начинаеть возвращаться; но овь не чужой уже: наука даеть на него инвеституру. Поблекли мечты, основанныя на раздраженной фантазіи, чрезъ посредсты которой духъ прорывался къ знанію; но зато действительность просвѣтлѣла, взоръ проникаеть глубоко и видить, что нѣть тайны, которую хранили бы сфинксы и грифы, что внутренняя сущность готова раскрыться дерзающему. Но за мечты именно и держатся всего болье дилетанты. Они не могуть найти сыль перенести съ самоотверженіемъ начала и дойти до той оборотной точки, съ которой боль скептицизма и лишеній замѣняется предчувствіемъ знанія успокоеннаго. Они знають, что боготворным мечты, всё идеалы ихъ какъ-то не истинны, чувствують неловкость, несвязность, и остаются при этой неловкости, могуть остаться. Но человѣкъ, поднявшійся до современности съ живой душой не можеть удовлетвориться внѣ науки. Глубоко прострадавъ пустоту субъективныхъ убъжденій, постучавшись во всъ двери, чтобъ утолить жгучую жажду возбужденнаго духа, и нигдъ ни находя истиннаго отвъта, измученный скептицизмомъ. обманутый жизнью, онъ идетъ нагой, бъдный, одинокій, и бросается въ науку.

«Неужели онъ страдательно склонится подъ ярмо чужого автритета?» Наука не требуетъ ничего впередъ, не даетъ никакизъ началъ на въру, и какія начала у нея, которыя впередъ можво было бы передать? Ея начала — это конецъ ея, это послѣднее слово, итогъ всего движенія, до нихъ она достигаетъ; самое развитіе ихъ есть неопровержимое доказательство. Если же подъ началомъ разумѣть первую страницу, то въ ней истины науки потому не можетъ быть, что она первая страница, и все развите еще впереди. Наука начинается съ какого-нибудь общаго мѣста а не съ изложенія своего profession de foi. Она не говорить «допусти то и то», а «я тебѣ дамъ истину, спрятанную у меня, ты можешь получить ее, рабски повинуясь»; въ отношеніи къ лицу. она только направляетъ внутренній процессъ развитія, прививаетъ индивидуальности совершенное родомъ, пріобщаетъ ее къ

- 78 -

современности; она сама есть процессъ углубленія въ себя природы, и развитіе полнаго сознанія космоса о себѣ; ею вселенная *приходитъ въ себя* послѣ бореній матеріальнаго бытія, жизни, погруженной въ непосредственность. Его фантастическое упоеніе *образнаго* вѣдѣнія становится, по выраженію Аристотеля, *трезвымъ знаніемъ*. Но для того, чтобъ достигнуть дѣйствительно до трезвости, надобенъ былъ трудъ 3.000 лѣть. Сколько прожилъ скорбнаго, страдалъ, унывалъ, лилъ слезъ и крови духъ человѣчества, пока отрѣшилъ мышленіе отъ всего временнаго и односторонняго, и началъ понимать себя сознательной сущностью міра! Величественную и огромную эпопею исторіи надобно было прожить человѣчеству, чтобъ великій поэтъ, опередившій свою эпоху и предузнавшій нашу, могъ спросить:

#### Ist nicht der Kern der Natur Menschen im Herzen?

О какомъ чужомъ авторитетъ говорять дилетанты, гдъ возможность его въ наукъ? Дъло въ томъ, что они науку принимають не за послѣдовательное развитіе разума и самопознанія, а за разные опыты, выдуманные разными особами въ разныя времена, безъ связи и отношенія между собою. Они не могуть понять, что истина не зависить отъ личности трудящихся, что они только органы развивающейся истины; они не могуть никакъ постигнуть ея высокое объективное достоинство; имъ все кажется, что это субъективные помыслы и капризы. Наука имбетъ свою автономію и свой генезись; свободная, она не зависить отъ авторитетовъ; освобождающая, она не подчиняетъ авторитетамъ. Но въ самомъ дѣлѣ, она имѣетъ право требовать впередъ настолько довърія и уваженія, чтобъ къ ней не приступали съ заготовленными скептическими и мистическими возраженіями, потому что и они-добровольныя принятія на в'тру. Гдѣ? по какому праву? на чемъ основываясь? заготовляють возраженія на науку внѣ ея. Откуда эта твердая масса, отталкивающая свътъ? Въ душъ чистой отъ предразсудковъ наука можеть опереться на свидбтельство духа о своемъ достоинствѣ, о своей возможности развить въ себѣ истину; отъ этого зависить смѣлость знать, святая дерзость сорвать зав'єсу съ Изиды и вперить горящій взоръ на обнаженную истину, хотя бы то стоило жизни, лучшихъ упованій.

Но какая эта истина, которую намъ об'ёщаютъ за покрываломъ?... Въ самомъ дѣлѣ, какая? Тѣ, которые желали ее пламенно, скорбѣли и лили слезы по ней, тайкомъ заглянули, и были поражены,—кто страхомъ, кто негодованіемъ. Бѣдная истина! Хорошо, что древніе валли покрывало изъ мрамора: его нельзя было поднять; глаза людей недостаточно окрѣпли, чтобъ вынести

. Here

ея черты. Или не той истины хотъли они? А сколько же истинъ? Люди добрые, разсудочные знають много, очень много истинъ,но одна истина имъ недоступна; какой-то оптическій обманъ представляеть имъ истину въ уродливомъ видѣ и притомъ каждому на свой ладъ. Если собрать обвиненія, безпрерывно слышимыя, когда рёчь идеть о наукё, т. е. о истинё, раскрывающейся въ правильномъ организмѣ, то можно, употребляя извѣстное средство астрономіи для полученія истиннаго м'єста св'єтила, наблюдаемаго съ разныхъ точекъ, т. е. вычитывая противоположные углы (теорія параллаксовъ), вывести справедливое заключеніе. Одни говорять — атеизмъ, другіе — пантеизмъ; одни говорять трудность, ужасная трудность, другіе — пустота, просто ничего нътъ. Матеріалисты улыбаются надъ мечтательнымъ идеализмомъ науки; идеалисты находятъ въ анализмѣ науки хитро-скрытый матеріализмъ. Піэтисты убѣждены, что современная наука безрелигіознѣе Эразма, Вольтера и Гольбаха съ компаніей, и считають ее вреднъе волтеріанизма. Люди нерелигіозные упрекають науку въ ортодоксіи. И, главное, всѣ недовольны, требують одять завѣсы. Кого поразилъ свѣтъ, кого простота, кому стыдно стало наготы истины, кому черты ся не понравились, потому что въ нихъ много земного. Всѣ обманулись, — а обманулись отъ того, что хотѣли не истины.

Но дѣло сдѣлано. Событіе всиять не пойдетъ; однажды начавъ разоблачаться и показавъ намъ торсъ поразительной прелести, истина не надѣнетъ снова покрывала изъ ложнаго стыда; она знаеть силу, славу и красоту наготы своей.

1842, апръля 25.

### Дилетанты-романтики.

II.

-- 81 ---

#### Оставимъ мертвымъ погребать мертвыхъ.

Есть вопросы, до которыхъ никто болѣе не касается не поюму, чтобъ они были рѣшены, а потому, что надоѣли; не сговаяваясь, соглашаются ихъ считать непонятными, прошедшими, ишенными интереса и молчать объ нихъ. Но время отъ времени юлезно заглядывать въ эти архивы мнимо-рѣшенныхъ дѣлъ: полѣдовательно оглядываясь, мы смотримъ на прошедшее всякій азъ иначе; всякій разъ разглядываемъ въ немъ новую сторону, сякій разъ прибавляемъ къ уразумѣнію его весь опытъ вновь ройденнаго пути. Полнѣе сознавая прошедшее, мы уясняемъ овременное; глубже опускаясь въ смыслъ былого, раскрываемъ мыслъ будущаго; глядя назадъ, шагаемъ впередъ; наконецъ, и ля того полезно перетрясти ветошь, чтобъ узнать, сколько ея стлѣло и сколько осталось на костяхъ.

Одно изъ такихъ дѣлъ, которое, выражаясь судейскимъ слогомъ, ачислено рѣшеннымъ впредь до востребованія, дѣло, недавно оступившее въ архивъ,—тяжба романтизма и классицизма, такъ олновавшая умы и сердца въ первую четверть нашего вѣка аже и ближе); тяжба этихъ возставшихъ изъ гроба сошла съ ими вмѣстѣ второй разъ въ могилу, и нынче говорятъ всего енѣе о правахъ романтизма и его боѣ съ классиками, хотя и стались въ живыхъ многіе изъ закоснѣлыхъ цоклонниковъ и епримиримыхъ враговъ его.

А давно ли этотъ бой, шумно начавшійся, блисталъ во всей расѣ? Много было талантовъ на аренѣ; общественный голосъ частвовалъ живо, дѣятельно; нынче избитыя имена «классикъ, омантикъ» были многозначительны,—и вдругъ все замолкло: втересъ, окружавшій сражавшихся, исчезъ; зрители догадались, го и тѣ, и другіе сражаются за мертвыхъ; мертвецы вполнѣ аслужили тризны и мавзолеи, —они оставили намъ богатыя налѣдія, которыя стяжали въ кровавомъ потѣ, страданіяхъ, тяжкомъ рудѣ,—но бороться за нихъ безцѣльно. Нѣтъ въ мірѣ неблагоарнѣе занятія, какъ сражаться за покойниковъ: завоевываютъ ронъ, забывая, что нѐкого посадить на него, потому что царь меръ. Когда бойцы увидѣли, что они лишились участія,—ихъ аръ простылъ. Одни упорные и ограниченные люди остались на

А. П. Гердень, т. 1V.

6

полѣ битвы въ полномъ вооружении, похожіе на теперешнихъ бонапартистовъ, отстаивающихъ права великой тѣни, но все же тѣни.

Борьба эта, будто, явилась съ того свѣта, чтобъ присутствовать при вступлении въ отрочество новаго міра, передать ему владычество отъ имени двухъ предшествовавшихъ, отъ имени отца и дъда, и увидъть, что для мертвыхъ нътъ больше владъній въ міръ жизни. Фактическое явление романтизма и классицизма въ виль двухъ исключительныхъ школъ было слъдствіемъ страннаго состоянія умовъ лётъ за тридцать тому назадъ. Когда народы успокоились послѣ пятнадцати первыхъ лѣтъ нашего вѣка и жизнь потекла обычнымъ русломъ, тогда лишь увидѣли, сколько изъ существовавшаго порядка вещей, незамъненнаго новымъ, потеряно и сломано. Въ разгромѣ революціи и императорства некогда было прійти въ себя. Сердца и умы наполнились скукой и пустотой, раскаяніемъ и отчаяніемъ, обманутыми надеждами и разочарованіемъ, жаждой вёры и скептицизмомъ. Цёвецъ этой эпохи — Байронъ, мрачный, скептическій, поэтъ отрицанья и глубокаго разрыва съ современностью, падшій ангелъ, какъ называлъ его Гёте. Франція, главный театръ событій переворота, всего болѣе страдала. Религія была въ упадкѣ, политическія вѣрованія исчезли, всѣ направленія самыя противоположныя были оскорблены эклектизмомъ первыхъ годовъ реставраціи. Спасаясь отъ тягости настоящаго, отыскивая вездѣ выхода, Франція впервые иными глазами взглянула на прошедшее. Воспоминание человъчествасвоего рода небесное чистилище; былое воскресаеть въ немъ просвѣтленнымъ духомъ, отъ котораго отпало все темное, дурное. Когда Франція увидѣла великую тѣнь преображенныхъ среднихъ вѣковъ съ ихъ увлекательнымъ характеромъ единства, вѣрованія, рыцарской доблести и удали, и увидѣла очищенную оть дерзскаго своеволія и наглой несправедливости, отъ всестороннихъ противорѣчій, кое-какъ формально примиренныхъ, тогдашней жизни, она, пренебрегавшая дотолѣ всѣмъ феодальнымъ, предалась неоромантизму. Шатобріанъ, романы Вальтеръ-Скотта, знакомство съ Германіей и съ Англіей — способствовали къ распространенію готическаго воззрѣнія на искусство и жизнь. Франція увлеклась готизмомъ, такъ, какъ увлеклась античнымъ міромъ, по чрезвычайной воспріимчивости и живости, не опускаясь во всю глубь. Однако не все покорилось романтизму: умы положительные, умы, сосавшіе всѣ соки свои изъ великихъ произведеній Греціи и Рима, прямые наслѣдники литературы Людовика XIV, Вольтера и Энциклопедіи, участники революціи и императорскихъ войнъ, односторонніе и упрямые въ своихъ началахъ, съ презрѣніемъ смотрѣли на юное поколѣніе, отрицающее ихъ въ пользу понятій,

-- 82 ---

ими казненныхъ, какъ полагали, на въки. Романтизмъ, бродившій въ умахъ юнаго поколѣнія Франціи, братски встрѣтился съ зарейнскимъ романтизмомъ, разразивнимся тогда же до высшаго предъла. Въ характеръ германскомъ было всегда что-то мистическое, натянуто-восторженное, склонное къ спекуляции и не менъе склонное къ кабалистикъ, -- это лучшая почва для романтизма, и онъ не замедлилъ явиться въ цолнѣйшемъ развитіи въ Германіи. Реформація, освободивъ преждевременно и односторонне умы германскіе, двинула ихъ въ поэтико-схоластическомъ, въ разсудочноистическомь направлении. Отклонение важное отъ истиннаго пути. Лейбницъ въ свое время замътиль, что Германии трудно будеть отдѣлаться отъ этого направленія, которое, прибавимъ мы, оставило слъды въ твореніяхъ самого Лейбница. Эпоха неестественнаго классицизма и галломаніи, на время прикрывщая національные элементы, не могла произвести важнаго вліянія: эта литература не имѣла отголоска въ народѣ. Богъ знаетъ, для кого она говорила и чью мысль высказывала. Болбе истинное, несравненно глубочайшее вліяніе произвела литературная эпоха, начавшаяся съ Лессинга: космо-политическая и совершеннолѣтняя, она старалась развить національные элементы въ общечелов'вческіе; это была великая задача и Гердера, и Канта, и Шиллера, и Гёте. Но задача эта разрѣшалась на полѣ искусства и науки, отдѣляя китайскою стѣною общественную и семейную жизнь отъ интеллектуальной. Внутри Германіи была другая Германія — міръ ученыхъ и художниковъ; они не имѣли никакого истиннаго отношенія между собою. Народъ не понималъ своихъ учителей. Онъ по большей части остался на томъ мъстъ, на которомъ сълъ отдыхать послѣ Тридцатилѣтней войны. Исторія Германіи отъ Вестфальскаго мира до Наполеона имбеть одну страницу, именно ту, на которой писаны дёянія Фридриха II. Наконець, Наполеонъ. тяжело ударяя, добился практическихъ сторонъ духа германскаго, забытаго ея образователями, и тогда только бродившія внутри и усыпленныя страсти подняли голову, и раздались какіе-то страшные голоса, полные фанатизма и мрачной любви къ отечеству. Феодальное воззрѣніе среднихъ вѣковъ, приложенное нѣсколько къ нашимъ правамъ и од тое въ рыцарски-театральные костюмы, овладѣло умами. Мистицизмъ снова вошелъ въ моду; дикій огонь преслѣдованія блеснулъ въ глазахъ мирныхъ германцевъ и фактически-реформаціонный міръ возвратился въ идеб къ католическому міросозерцанію. Величайшій романтикъ, Шлегель, потому что онъ лютеранинъ, перекрестился въ католицизмъ, - туть видна логика.

Ватерлоо ръшило на первый случай, кому владъть полемъ: Наполеону-классику, или романтикамъ--Веллингтону и Блюхеру.

- 83 -

Въ лицѣ Наполеона, императора французовъ и корсиканца, представителя классической цивилизаціи и романской Европы, германцы снова побъдили Римъ и снова провозгласили торжество готическихъ идей. Романтизмъ торжествовалъ; классицизмъ быль гонимъ: съ классицизмомъ сопрягались воспоминанія, которыя хотѣли забыть, а романтизмъ выкопалъ забытое, которое хотѣли вспомнить. Романтизмъ говорилъ безпрестанно, классицизмъ молчалъ: романтизмъ сражался со всёмъ на свётё, какъ Донъ-Кихоть, - классицизмъ сидълъ съ спокойною важностью римскат сенатора. Но онъ не былъ мертвъ, какъ тъ римскіе сенаторы. которыхъ галлы приняли за мертвецовъ: въ его рядахъ были не дюжинные люди, -- всѣ эти Бентамы, Ливингстоны, Тенары, Декандоли, Берцеліи, Лапласы, Сэи, не были похожи на побъжденныхъ, и веселыя пѣсни Беранже раздавались въ стану классиковъ. Осыпаемые проклятіями романтиковъ, они молча отвѣчали громко - то пароходами, то желѣзными дорогами, то цѣлыми отраслями науки, вновь разработанными, какъ геогнозія, политиче ская экономія, сравнительная анатомія, то рядомъ машинъ, котьрыми они отръшали человъка отъ тяжкихъ работь. Романтики смотрѣли съ пренебреженіемъ на эти труды, унижали всѣме средствами всякое практическое занятіе, находили печать проклятія въ матеріальномъ направленіи въка и проглядъли, смотря съ своей колокольни, всю поэзію индустріальной деятельности. такъ грандіозно развертывавшейся, напримъръ, въ Съверной Америкъ.

Пока классицизмъ и романтизмъ воевали, одинъ, обращая міръ въ античную форму, другой въ рыцарство, возрастало болта и болбе нючто сильное, могучее; оно прошло между ними, и оне не узнали властителя по царственному виду его; оно оперлось однимъ локтемъ на классиковъ, другимъ на романтиковъ, и стал выше ихъ-какъ «власть имущее»; признало тъхъ и другихъ в отреклось отъ нихъ обоихъ:--это была внутренняя мысль, жива: исихея современнаго намъ міра. Ей, рожденной среди молній в громовыхъ ударовъ отчаяннаго боя католицизма и реформація. ей, вступившей въ отрочество среди молній и громовыхъ ударовь другой борьбы, не годились чужія платья: у ней были выработаны свои. Ни классицизмъ, ни романтизмъ долгое время не пдозрѣвали существованія этой третьей власти. Сперва и тоть, в другой приняли его за своего сообщника (такъ, напримъръ, рмантизмъ мечталъ, не говоря уже о Вальтеръ-Скоттъ, что въ его рядахъ Гёте, Шиллеръ, Байронъ). Наконецъ и классицизиъ, в романтизмъ признали, что между ними есть что-то другое, далекое отъ того, чтобъ помогать имъ; не мирясь между собой, «н опрокинулись на новое направленіе. Тогда была рѣшена ихъ участь



Мечтательный романтизмъ сталъ ненавидъть новое направленіе за его реализмъ!

Щупающій пальцами классицизмъ сталъ презирать его за идеализмъ!

Классики, вёрные преданіямъ древняго міра, съ гордой вёротерпимостью и съ сардонической улыбкой посматривали на идеалоговъ и чрезвычайно занятые опытами, спеціальными предметами, рѣдко являлись на арену. По справедливости, ихъ не должно считать врагами нашего въка. Это большею частью люди практическихъ интересовъ жизни, утилитаризма. Новое направление такъ недавно стало выступать изъ школы, его занятія казались неприлагаемы, неразвиваемы въ жизнь, --они отвергали его, какъ ненужное. Романтики, столь же върные преданіямъ феодализма, съ дикой нетерпимостью не сходили съ арены; то былъ бой на смерть, отчаянный и злой; они готовы были воздвигнуть костры и завесть инквизицію для окончанія спора; горькое сознаніс, что ихъ не слушаютъ; что ихъ игра потеряна, раздувало закоснѣлый духъ преслѣдованія, и доселѣ они не смирились. А при всемъ томъ, каждый день, каждый часъ яснѣе и яснѣе показываеть, что человѣчество не хочетъ больше ни классиковъ, ни романтиковъ,-хочеть людей, и людей современныхъ, а на другихъ смотрить, какъ на гостей въ маскарадѣ, зная, что когда пойдуть ужинать, маски снимуть, и подъ уродливыми чужими чертами откроются знакомыя, родственныя черты. Хотя и есть люди, которые не ужинають, для того, чтобъ не снимать масокъ, но ужъ нъть больше дътей, которыя бы боялись замаскированныхъ. Возникшій бой быль гибеленъ для объихъ сторонъ; несостоятельность классицизма, невозможность романтизма обличались; по мѣрѣ ближайшаго знакомства съ ними, раскрылось ихъ неестественное, анахронистическое появленіе, и лучшіе умы той эпохи остались не причастны войнѣ оборотней, не смотря на весь шумъ, поднятый ими. А было время когда классицизмъ и романтизмъ были живы, истинны и прекрасны, необходимы и глубоко-человъчественны. Было... «Пользу или вредъ принесло папство»? спросилъ наивный Ласъ-Казъ у Наполеона. «Я не знаю, что сказать», отвѣчалъ отставной императоръ: «оно было полезно и необходимо въ свое время, оно было вредно въ другое». Такова судьба всего являющагося во времени. Классицизмъ и романтизмъ принадлежать двумъ великимъ прошедшимъ; съ какимъ бы усиліемъ ихъ ни воскрешали, они останутся тёнями усопшихъ, которымъ нётъ мёста въ современномъ мірѣ. Классицизмъ принадлежить міру древнему, такъ, какъ романтизмъ среднимъ въкамъ. Исключительнаго владёнія въ настоящемъ они имёть не могуть, потому что настоящее нисколько не похоже ни на древній міръ,

ни на средній. Для доказательства достаточно бросить самый бъглый взглядъ на нихъ.

Греко-римскій міръ былъ, по превосходству, реалистическій; онъ любилъ и уважалъ природу, онъ жилъ съ нею за одно, онъ считаль высшимь благомь существовать; космось быль для него истина, за предѣлами которой онъ ничего не видалъ, и космосъ ему довлѣлъ именно потому, что требованія были ограниченны. Оть природы и чрезъ нее достигалъ древній міръ до духа, и оттого не достигь до единаго духа. Природа есть именно существованіе идеи въ многоразличіи; единство, понятое древними, была необходимость, фатумъ, тайная, міродержавная сила, неотразимая лля земли и для Олимпа; такъ природа подчинена законамъ необходимымъ, которыхъ ключъ въ ней, но не для нея. Космогонія грековъ начинается хаосомъ и развивается въ олимпійскую федерацію боговъ, подъ диктатурою Зевса; не дойдя до единства, они, республиканцы, охотно остановились на этомъ республиканскомъ управлении вселенной. Антропоморфизмъ поставилъ боговъ очень близко къ людямъ. Грекъ, одаренный высокимъ эстетическимъ чувствомъ, прекрасно постигнулъ выразительность внюшняго, тайну формы; божественное для него существовало облеченнымъ въ человъческую красоту; въ ней обоготворялась ему природа, и далѣе этой красоты онъ не шелъ. Въ этой жизни за одно съ природой была увлекательная прелесть и легкость существованія. Люди были довольны жизнью. Ни въ какое время не были такъ художественно уравновъшены элементы души человъческой. Дальнъйшее развитіе духа было необходимымъ шагомъ впередъ, но оно не могло иначе быть, какъ на счеть плоти, тъла, формы: оно было выше, но должно было пожертвовать античной граціей. Жизнь людей въ цвѣтущую эпоху древняго міра была безпечно ясна, какъ жизнь природы. Неопредъленная тоска, мучительныя углубленія въ себя, болѣзненный эгоизмъдля нихъ не существовали. Они страдали отъ реальныхъ причинъ, лили слезы отъ истинныхъ потерь. Личность индивидуума терялась въ гражданинъ, а гражданинъ былъ органъ, атомъ другой, священной, обоготворяемой личности-личности города. Трепетали не за свое «я», а за «я» Авинъ, Спарты, Рима: таково было широкое, вольное воззрѣніе греко-римскаго міра, человѣчески прекрасное въ своихъ границахъ. Оно должно было уступить иному воззрѣнію, потому что оно было ограниченно. Древній міръ поставилъ внъшнее на одну доску съ внутреннимъ; такъ оно и есть въ природѣ, но не такъ въ истинѣ,-духъ господствуетъ надъ формой. Греки думали, что они вываяли все, что находится въ душѣ челов'вческой; но въ ней осталась бездна требованій, усыпленныхъ, неразвитыхъ еще, для которыхъ рѣзецъ не состоятеленъ;

они поглотили всеобщимъ личность, городомъ—гражданина, гражданиномъ—человѣка; но личность имѣла свои неотъемлемыя права, и, по закону возмездія, кончилось тѣмъ, что индивидуальная, случайная личность императоровъ римскихъ поглотила городъ городовъ. Апотеоза Нероновъ, Клавдіевъ и деспотизмъ ихъ были ироническимъ отрицаніемъ одного изъ главнѣйшихъ началъ эллинскаго міра въ немъ самомъ. Тогда наступило время смерти для него и время рожденія иного міра. Но плодъ жизни эллиноримской не могъ и не долженъ былъ погибнуть для человѣчества. Онъ прозябалъ интнадцать столѣтій для того, чтобъ германскій міръ имѣлъ время укрѣнить свою мысль и проібрѣсти умѣніе воспользоваться имъ. Въ этотъ промежутокъ расцвѣлъ и поблекъ романтизмъ съ своей великой истиной и съ своей великой односторонностью.

Романтическое воззрѣніе не должно принимать ни за всеобщехристіанское, ни за чисто-христіанское: оно почти исключительная принадлежность католицизма. Въ немь, какъ во всемъ католическомъ, спаялись два начала: одно, почерпнутое изъ Евангелія, другое—народное, временное, болѣе всего германическое. Туманная, наклонная къ созерцанію и мистицизму фантазія германскихъ народовъ развернулась во всемъ своемъ безконечномъ характер'ь, принявъ въ себя и переработавъ христіанство; но съ тъмь вмъстъ она придала религи національный цвъть, и христіанство могло болѣе дать, нежели романтизмъ могъ взять, даже то, что было взято ею, взято односторонне, и, развившись-развилось насчеть остальныхъ сторонъ. Духъ, рвавшійся на небо изъ нодъ стрълокъ готическихъ соборовъ, былъ совершенно противоположенъ античному. Основа романтизма-спиритуализмъ, трансцендентность. Духъ и матерія для него не въ гармоническомъ развитіи, а въ борьбъ, въ диссонансъ. Природа-ложь, не истинное; все естественное отринуто. Духовная субстанція человѣка «краснѣла оттого, что тѣло бросаетъ тѣнь» 1). Жизнь, постигнувъ себя двойственностію, стала мучиться отъ внутренняго раздора и искала примиренія въ отреченій одного изъ началь. Постигнувъ свою безконечность, свое превосходство надъ приролою, человѣкъ хотѣлъ пренебрегать ею, и индивидуальность, затерянная въ древнемъ мірѣ, получила безпредѣльныя права; раскрылись богатства души, о которыхъ тоть міръ и не подозръвалъ. Цблью искусства сдблалась не красота, а одухотвореніе. Громкій смѣхъ пирующаго Олимпа прекратился; ждали со дня на день представленія свѣта, вѣчность котораго была догмать классическаго возэрѣнія. Все вмѣстѣ разливало что-то величе-

<sup>1</sup>) Данте: восходъ въ рай.

ственно-грустное на дъйствія и мысли; но въ этой грусти была неодолимая прелесть темныхъ, неопредъленныхъ, музыкальныхъ стремленій и упованій, иотрясающихъ заповъданнъйшія струны души человъческой. Романтизмъ былъ прелестная роза, выросшая у подножія распятія, обвившаяся около него, но корни ся, какъ всякаго растенія, питались изъ земли. Этого романтизмъ знать не хотълъ; въ этомъ было для него свидътельство его низости, недостоинства, онъ стремился отречься отъ корней своихъ. Романтизмъ безпрестанно плакалъ о тъснотъ груди человъческой и никогда не могъ отръшиться отъ своихъ чувствъ, отъ своего сердца; онъ безпрестанно приносилъ себя въ жертву и требовалъ безконечнаго вознагражденія за свою жертву; романтизмъ обоготворялъ субъективность, предавая ее анаеемъ, и эта самая борьба мнимопримиренныхъ началъ придавала ему порывистый и мощно-увлекательный характеръ его.

Если мы забудемъ блестящій образъ среднихъ вѣковъ, какъ намъ втъснила его романтическая школа, мы увидимъ въ нихъ противоръчія самыя страшныя, примиренныя формально и свиръпо раздирающія другь друга на дёлё. Вёря въ божественное искупленіе, въ то же время принимали, что современный міръ и человѣкъ-подъ непосредственнымъ гнѣвомъ Божіимъ. Приписывая своей личности права безконечной свободы, отнимали всё человъческія условія бытія у цёлыхъ сословій; ихъ самоотверженіе---было эгоизмомъ, ихъ молитва была корыстная просьба, ихъ воины были монахи, ихъ архіереи были военачальники; обоготворнемын ими женщины содержались, какъ узники,-воздержанность оть наслажденій невинныхъ и преданность буйному разврату, слѣпая покорность и безпредёльное своеволіе. Только и рѣчи было что о духѣ, о попраніи плоти, о пренебреженіи всёмъ земнымъ, и-ни въ какую эпоху страсти не бушевали необузданнъе и жизнь не была противоположнѣе убѣжденію и рѣчамъ, формализмомъ, уловками, себяобольщеніемъ примиряясь съ совъстью (напр. покупая индульгенція). То было время лжи явной, безстыдной. Св'ятская власть, признавая папу за пастыря, Богомъ установленнаго. унижаясь передъ нимъ формально, вредила сму всёми силами, безпрестанно повторяя о своемъ повиновеніи. Папа, рабъ рабовъ Божіихъ, смиренный пастырь, отецъ духовный, стяжалъ богатства и матеріальныя силы. Въ такой жизни было что-то безумное и горячечное. Цолго человъчество не могло оставаться въ этомъ неестественно-напряженномъ состоянии.

Истинная жизнь, непризнанная, отринутая, стала предъявлять свои права; сколько ни отворачивались отъ нея, устремляясь въ безконечную даль,—голосъ жизни былъ громокъ и родствененъ человѣку, сердце и разумъ откликнулись на него. Вскорѣ къ нему

присоединился другой сильный голосъ: классическій міръ возсталъ изъ мертвыхъ. Романскіе народы, въ которыхъ никогда и не погибала закваска римская, бросились съ восторгомъ на дъдовское наслѣдіе. Движеніе совершенно-противоположное луху среднихъ вѣковъ стало заявлять свое бытіе во всѣхъ областяхъ дѣятельности человѣческой. Стремленіе отречься отъ прошелшаго. во что бы то ни стало, обнаружилось: захотѣли полышать на волѣ. пожить. Германія стала въ главѣ реформы и, гордо поставивъ на знамени «право изслъдованія», далеко была отъ того, чтобъ въ самомъ дълъ признать это право. Германія устремила всё силы свои на борьбу съ католицизмомъ: сознательно-положительной цѣли въ этой борьбѣ не было. Она оперелила классицизмъ романскихъ народовъ несвоевременно, и именно оттого впосл'ъдствіи была обойдена. Отрекаясь отъ католицизма, Германія отвязывала послёднюю нить, прикрёплявшую ее къ землё. Католическій ритуаль сводиль небо на землю, а протестантская пустая церковь только указывала на небо. Стоитъ вспомнить склонный къ таинственному характеръ германцевъ, чтобъ понять сильное вліяніе реформаціи на нихъ. Мистицизмъ схоластическій, отрѣшающій человѣка отъ всякаго реализма, мистицизмъ, основанный на буквальномъ лжетолковании текстовъ въ десяти разныхъ смыслахъ, холодное безуміе у однихъ, разработанное съ страшной послѣдовательностью, фанатическій брель у другихъ. необузданный и тяжелый, — вотъ направленіе, въ которое впали германцы послѣ реформаціи.

Среди всего этого движенія, новый міръ «нарождался»; его дыханіе стало зам'ятно везд'я. Храмомъ Петра въ Рим'я челов'ячество торжественно отреклось оть готической архитектуры. Браманте и Буонаротти лучше хотъли нечистый стиль de la renaissance, нежели суровый-оживы. Это очень понятно. Готизмъ, безъ сомнѣнія, въ эстетическомъ смыслѣ, отвлеченномъ отъ исторіи, несравненно выше стиля возстановленія, рококо и другихъ, служившихъ переходомъ отъ готизма къ истинной реставрации древняго зодчества. Но готизмъ, тъсно связанный съ католицизмомъ среднихъ вѣковъ, съ католицизмомъ Григорія VII, рыцарства и феодальныхъ учрежденій, не могъ удовлетворить вновь развившимся потребностямъ жизни. Новый міръ требовалъ иной плоти; ему нужна была форма болѣе свѣтлая, не только стремящаяся, но и наслаждающаяся, не только нодавляющая величіемъ, но и успокоивающая гармоніей. Обратились къ древнему міру; къ его искусству чувствовалась симпатія; хотѣли усвоить его зодчество, ясное, открытое, какъ чело юноши, гармоничное, «какъ остывшая музыка». Но много было прожито послѣ Рима и Греціи, и опыть, глубоко запавшій въ душу, го-

ворилъ въ то же время, что ни периптеръ Грековъ, ни римская ротонда не выражають всей идеи новаго въка. Тогда построили «Пантеонъ на Пареенонѣ» 1), и неопытные, боясь прямой линіи, исказили пилястрами, уступами и выступами античную простоту: перевороть этоть въ зодчествѣ быль шагомь назадъ искусства и шагомъ впередъ человъчества. Своевременность его доказала вся Европа: всѣ богатые города построили свои храмы Петра. Готическія церкви оставили недостроенными для того, чтобъ воздвигать церкви въ стилъ возстановленія. Одна Германія, по превосходству готическая, оставалась долбе вбрною своему зодчеству, но она мало воздвигала въ эту эпоху: глубокія раны и истощеніе не дозволяли ей много строить. Противъ такихъ всеобщихъ фактовъ возражать нечего; надо стараться ихъ понять; человѣчество грубо не ошибается цёлыми эпохами. Храмъ новаго стиля свидътельствуетъ объ окончаніи среднихъ въковъ и ихъ воззрънія. Готическая архитектура слѣлалась невозможною послѣ храма Петра: она сдълалась прошедшею, анахронизмомь.

Пластическія искусства освобождались въ свою очередь. Готическая церковь дѣлала иныя требованія на живопись, нежели храмъ Петра. Византизмъ выражаетъ одинъ изъ существенныхъ моментовъ готической живописи. Неестественность положенія и колорита, суровое величіе, отрѣшающее отъ земли п отъ земного, намѣренное пренебрежение красотою и изяществомъ — составляеть аскетическое отрицание земной красоты; образъ не картина: это слабый очеркъ, намекъ. Но художественная натура итальянцевъ не могла долго **удержаться въ предѣлахъ символическ**аго искусства и, развивая его далбе и далбе, ко времени Льва Х, съ своей стороны, вышло изъ преобразовательнаго искусства въ область чисто-художественную. Великіе, вѣчные типы dei divini maestri облекли во всю красоту земной плоти небесное, и идеалъ ихъ-идеалъ человъка преображеннаго, но человъка. Рафаэлевы мадонны представляють апотеозу дъвственно-женской формы; но его мадонны не супранатуральныя, отвлеченныя существа,-это преображенныя дёвы. Живопись, поднявшись до высочайшаго идеала, стала снова твердой ногой на землю, а не оставила ея. Византійская кисть отреклась оть идеала земной человѣческой красоты древняго міра. Итальянская живопись, развивая византійскую, въ высшемъ моменть своего развитія отреклась оть византизма и, повидимому, возвратилась къ тому же античному илеалу красоты; но шагъ былъ совершенъ огромный: въ очахъ новаго идеала свътилась иная глубина, иная мысль, нежели въ открытыхъ глазахъ безъ зрюнія греческихъ статуй. Итальянская кисть, возвращая жизнь

1) Выражение о музыкъ принадлежитъ Шеллингу; «Пантеонъ на Пареенонъ» сказалъ о храмъ Петра В. Гюго.

искусству, придала ему всю глубину духа, развитаго словомъ божіимъ.

Въ поэзія совершался свой перевороть. Рыцарство въ поэзія теряеть свою созерцательную важность и феодальную гордость. Аріосто, играя, улыбаясь, разсказываеть о своемъ Орланд'ь; Сервантесъ со злой ироніей объявляеть міру безсиліе и несвоевременность его; Боккаччіо раскрываеть жизнь католическаго монаха; Рабле идеть еще дальше, съ отважной дерзостью француза. Протестантскій міръ даеть Шекспира. Шекспирь-это человѣкъ лвухъ міровъ. Онъ затворяеть романтическую эпоху искусства и растворяеть новую. Геніальное раскрытіе субъективности челов'яческой во всей глубинь, во всей полноть, во всей страстности и безконечности, смѣлое преслѣдованіе жизни до заповѣднѣйшихъ тайниковъ ея и обличение найденнаго, не составляетъ романтизма, а переходить его. Главный характерь романтизма выражается сердечнымъ стремленіемъ куда-то, непремѣнно грустнымъ, потому что «тамъ никогда не будетъ здѣсь». Онъ вѣчно стремится оставить грудь: ему нътъ примиренія въ ней. Для Шекспира грудь человѣка — вселенная, которой космологію онъ широко набрасываеть мошной и геніальной кистью. Во Франціи и въ Италіи въ это время возрасталь и усиливался ложный классицизмъ. Палладій, въ своемъ сочиненіи объ архитектурѣ, съ презрѣніемъ говорить о готизмѣ; слабыя и безцвѣтныя подражанія древнимъ писателямъ цёнились выше исполненныхъ поэзіи и глубины песней и легендъ среднихъ въковъ. Античное увлекало своею человъчественностью, своимъ примиреніемъ въ жизни, въ красоть. Черезъ античное выработывалось новое. Въ наукъ 1), въ политикъ даже проявляется тотъ же духъ.

Между тёмъ, борьба католицизма и протестантизма продолжалась. Католицизмъ обновился, поюнѣлъ въ этомъ бою, протестантизмъ мужалъ и окрѣпалъ; но новый міръ не принадлежалъ исключительно ни тому, ни другому. Въ началѣ этой перепутанной борьбы былъ одинъ ученый, отказывавшійся прямо пристать къ той или другой сторонѣ. Онъ говорилъ, что, занимаясь *гуманіоромъ*, не хочетъ мѣшаться въ войну папы съ Лютеромъ. Этотъ ученый гуманистъ былъ Эразмъ Ротердамскій, тотъ самый, который, улыбаясь, написалъ что-то такое de libero et servo arbitrio, отъ чего Лютеръ дрожа отъ гнѣва сказалъ: «если кто-нибудь меня ранилъ въ самое сердце, такъ это Эразмъ, а не защитники папы». Съ легкой руки Эразма, мысль новаго гуманическаго міра то являлась въ мірѣ классиче-

1) О переворотѣ въ наукѣ предполагаемъ поговорить въ особой статъѣ, а потому не говоримъ здѣсь. Впрочемъ, достаточно назвать Бэкона, Декарта и Спинозу. скомъ, то въ романтическомъ; реформація принесла ей бездну силъ, но она при первомъ случаѣ перешла къ классикамъ. Изъ этого ясно можно было понять—однако не поняли—что для новой мысли опредѣленія: классики, романтики, несвойственны, несущественны, что она ни то, ни другое, или лучше и то и другое, но не какъ механическая смѣсь, а какъ химическій продукть, уничтожившій въ себѣ свойства составныхъ частей, какъ результать уничтожаетъ причины, оджйствотворяя ихъ, какъ силлогизмъ уничтожаетъ въ себѣ посылки. Кто не видалъ дѣтей чудно схожихъ на отца и на мать—вовсе непохожихъ другъ на друга? Такое дитя былъ новый вѣкъ: въ немъ были и есть элементы романтической мечтательности и классическаго пластицизма; но они въ немъ не отдѣльны, а неразъемлемо слиты въ его организмѣ, въ его чертахъ.

Романтизмъ и классицизмъ должны были найти гробъ свой въ новомъ мірѣ, и не одинъ гробъ, въ немъ они должны были найти свое безсмертіе. Умираеть только одностороннее, ложное, временное; но въ нихъ была и истина — въчная, всеобщечеловъческая: она не можеть умереть, она поступаеть въ майорать старшимъ рода человъческаго. Въчные элементы классические и романтическіе безъ всякихъ насильственныхъ средствъ живы; они принадлежать двумъ истиннымъ и необходимымъ моментамъ развитія духа человѣческаго во времени; они составляють двѣ фазы, два воззрѣнія разнолѣтнія и относительно-истинныя. Каждый изъ насъ, сознательно или безсознательно, классикъ или романтикъ, по крайней мёрѣ, былъ тѣмъ или другимъ. Юношество, время первой любви, невъдънія жизни, располагають къ романтизму; романтизмъ благотворенъ въ это время: онъ очищаетъ, облагораживаеть душу, выжигаеть изъ нея животность и грубыя желанія; душа моется, расправляеть крылья въ этомъ моръ свътлыхъ и непорочныхъ мечтаній, въ этихъ возношеніяхъ себя въ міръ горній, поправшій въ себъ случайное, временное, ежедневность. Люди, одаренные свътлымъ умомъ болбе, нежели чувствительнымъ сердцемъ-классики по внутреннему строенію духа, такъ, какъ люди созерцательные, нѣжные, томные болѣе, нежели мыслящіе, ---скорѣе романтики, нежели классики. Но отъ этого до существованія исключительныхъ школъ — безконечное разстояніе.

Шиллеръ и Гёте представляютъ великій образъ, какъ должны быть пріемлемы романтическіе и классическіе элементы въ нашемъ въкѣ. Конечно, Шиллеръ болѣе Гёте имѣлъ симпатіи къ романтическому; но главная его симпатія была къ современности, и послѣднія, самыя зрѣлыя его произведенія чисто *гуманическія* (если допустите это названіе), а не романтическія. И развѣ для Шиллера было что-нибудь чуждое въ классическомъ мірѣ,—для него,

Digitized by GOOGLE

переводившаго Расина, Софокла, Виргилія? А для Гёте развъ было что-нибудь непоступное въ глубочайшихъ тайникахъ романтизма? Въ этихъ гигантахъ борющіяся и противоположныя направленія соединились огнемъ генія въ воззрѣніе изумляющей полноты. Но люди партій остались при своемъ. Человѣчество вошло въ такую эпоху совершеннольтія, что просто смѣшно сдьлалось притязание обратить его въ классицизмъ или романтизмъ. И между тёмъ, мы были свидётелями, какъ послё Наполеона явилась сильная школа нео-романтизма. Явленіе это не было лишено причинъ достаточныхъ, чтобъ узаконить его. Направление германской науки и германскаго искусства становилось болёе и болѣе всеобщимъ, космополитическимъ. Всеобщность эта покуцалась цёною жизненности. Вялая народность германцевъ не напоминала о себѣ до-наполеоновской эпохи; туть Германія воспрянула, одушевленная національными чувствами; всемірныя пѣсни Гёте худо согласовались съ огнемъ, горъвшимъ въ крови. Что сдѣлалъ патріотизмъ въ Германіи, то совершила апатія во Франціи, и ихъ руками растворились объ половинки дверей романтизму. Удушающее чувство равнодушія и сомнѣнія и цылкое чувство народной гордости располагали особенно душу къ искусству, полному въры и національныхъ сочувствій. Но такъ какъ чувства, вызвавшія нео-романтизмъ, были чисто-временныя, то судьбу его можно было легко предвидёть, -- стоило вглядёться въ характеръ XIX въка, чтобъ понять невозможность продолжительнаго очарованія романтизмомъ.

Въ самомъ дѣлѣ, самобытный характеръ XIX вѣка обозначился съ первыхъ лѣтъ его. Онъ начался полнымъ развитіемъ наполеоновской эпохи; его встрѣтили пѣснопѣнія Гёте и Шиллера, могучая мысль Канта и Фихте. Полный памяти о событіяхъ десяти послѣднихъ лѣтъ, полный предчувствій и вопросовъ, онъ не могъ шутить, какъ его предшественникъ. Шиллеръ въ колыбельной пѣсни ему напоминалъ трагическую судьбу его.

> Das Jahrhundert ist in Sturm geschieden, Und das neue œffnet sich mit Mord.

Окаменѣлыя зданія вѣковъ рушились; усомнились въ прочности былого, въ дѣйствительности и незыблемости существующаго, глядя на поля Іены, Ваграма. Въ парижскомъ «Монитерт» было однажды объявлено, что Германскій союзъ пересталъ существовать. Гёте узналъ объ этомъ изъ французской газеты. Сколько скептическихъ мыслей, сколько критики навѣвали развалины храминъ, считавшихся вѣчными! И неужели весь этоть гетие-те́паде имѣлъ цѣлью возвратить къ романтизму? Нѣтъ! Люди мысли присутствовали при великой драмѣ, переходя изъ одной эры въ другую; не даромъ они важно разошлись съ глубокой и торжественной думой: плодъ этой думы развился на деревѣ всего прошедшаго мышленія. Первое имя, загремфвшее въ Европф, произносимое возлѣ имени Наполеона, было имя великаго мыслителя. Въ эпоху судорожнаго боя началъ, кровавой распри, дикаго расторженія, влохновенный мыслитель провозгласиль основою философіи примиреніе противоположностей; онъ не отталкивалъ враждующихъ: онъ въ борьбъ ихъ постигнулъ процессъ жизни и развитія. Онъ въ борьбъ видълъ высшее тождество, снимающее борьбу. Мысль эта, заключавшая въ себъ глубокій смыслъ нашей эпохи, едва пришла въ сознание и высказалась поэтомъ-мыслителемъ, какъ уже развилась въ стройной, строгой, наукообразной формъ спекулятивнымъ, діалектическимъ мыслителемъ. Въ май мъсяцъ 1812 года, въ то время, какъ у Наполеона въ Дрезденъ толпились короли и в'биценосцы, печаталась въ какой-то нюрибергской типографіи «Логика» Гегеля: на нее не обратили вниманія, потому что всѣ читали тогда же напечатанное «объявленіе о второй польской войнф». Но она прозябала. Въ. этихъ нъсколькихъ печатныхъ листахъ, писанныхъ труднымъ языкомъ и назначенныхъ, кажется, исключительно для школы, лежалъ плодъ всего прошедшаго мышленія, съмя огромнаго, могучаго дуба. Условія для его развитія не могли не найтись, стоило понять и развернуть скобкикакъ говорять математики-и древо познанія и жизни развертывалось съ зелеными шумящими листами, съ прохладною тёнью, съ плодами сочными и цитательными. То, что носилось въ изящныхъ образахъ шиллеровыхъ драмъ, что прорывалось сквозь итсноптнія Гёте, было понято, обличалось. Истина, будто изъ какого-то чувства цбломудренности и стыда, задернулась мантіей схоластики и держалась въ одной отвлеченной сферъ науки; но мантія эта, изношенная и протертая еще въ средніе вѣка, не можеть нынче прикрывать; истина лучезарна: ей достаточно одной щели, чтобъ освѣтить цѣлое поле.

Лучшіе умы сочувствовали новой наукѣ; но большинство не понимало ея, и псевдоромантизмъ, развиваясь, въ то же самое время заманивалъ въ ряды свои юношей и дилетантовъ. Старикъ Гёте скорбѣлъ, глядя на отклонившееся поколѣніе. Онъ видѣлъ, какъ въ немъ цѣнятъ не то, что достойно, какъ въ немъ понимаютъ не то, что онъ говоритъ. Гёте былъ, по превосходству, реалистъ, какъ Наполеонъ, какъ вся наша эпоха; романтики не имѣютъ органа понимать реальное. Байронъ осыпалъ ругательствами мнимыхъ товарищей. Но большинство было въ пользу романтизма: въ украшеніяхъ, въ одеждахъ воскресъ вкусъ среднихъ вѣковъ, столь діаметрально-противоположный положительному характеру нашей современности и ея требованіямъ. Рукава женскаго платья, прическа мужчинъ,--все

igitized by GOOSIC

подверглось романтическому вліянію. Такъ, какъ у классиковъ трагедія была не трагедія, если въ ней не было греческихъ или римскихъ героевъ, такъ, какъ классики безпрестанно воспъвали лрянное фалернское вино, употребляя прекрасное бургонское,такъ поэзія романтизма поставила необходимымъ условіемъ рыцарскую одежду, и нътъ у нихъ поэмы, гдъ не льется кровь, гдъ нъть наивныхъ пажей и мечтательныхъ графинь, гпъ нъть череповъ и труповъ, восторженности и бреда. Мъсто фалерискаго вина заняла платоническая любовь; поэты-романтики, любя реально, человъчески, поютъ одну платоническую страсть. Германія и Франція наперерывъ дарили человѣчество романтическими произведеніями: Гюго и Вернеръ, поэть, прикинувшійся безумнымъ, и безумный, прикинувшійся поэтомъ, --- стоять на вершинѣ романтическаго Брокена, какъ два сильные представителя. Между ними являлись истино-увлекательные таланты, какъ Новалисъ. Тикъ. Уландъ, и др.: но ихъ побивала когорта послѣдователей. Эти портретисты такъ исказили черты романтической поэзіи, такъ напъли о своемъ стремленіи и о своей любви, что и хорошихъ романтиковъ стало скучно и невозможно читать. Особенно примъчательно, что одинъ изъ главныхъ распространителей романтизма вовсе не былъ романтикъ, —я говорю о Вальтеръ-Скоттѣ: жизненнопрактическій взоръ его родины есть его взоръ. Возсоздать жизнь эпохи-не значить принять односторонность ея.

Такъ или иначе романтизмъ торжествовалъ, воображая, что его станеть на вѣка. Онъ гордо начиналъ переговаривать съ новой наукой, и она часто поддѣлывалась подъ его языкъ; романтизмъ, снисходя къ ней, начиналъ какую-то романтическую философію, но никогда не доходилъ до того, чтобъ съ ясностью изложить, въ чемъ дъло. Философы и романтики подъ одними и тъми же словами разумѣли разное-и безпрестанно говорили! Комизмъ былъ совершеннъйшій, когда послъ долгихъ трудовъ догадались тъ и другіе, что они не понимають другь друга. За этимъ невиннымъ занятіемъ, за сочинениемъ пъсенъ на трубадурный ладъ, за откапываниемъ преданій и хроникъ о рыцаряхъ для балладъ, за томнымъ стремленіемъ, за мучительной любовью къ неизвъстной дъвъ... шло время и прошло нѣсколько лѣть. Гёте умеръ, Байронъ умеръ, Гегель умерь, Шеллингь состарълся. Казалось бы, туть-то бы и царствовать романтизму. Върный такть массъ ръшилъ иначе: массы въ послѣднее иятнадцатилѣтіе перестали сочувствовать романтикамъ, и они остались, какъ спартанцы съ Леонидомъ, обойденными и обрекли себя, по ихъ примѣру, на геройскую, но безполезную смерть. Что заняло общее внимание, что отвлекло отъ нихъ,--это другой вопросъ, на который мы не имъемъ намъренія теперь отвѣчать. Ограничимся фактомъ. Кто нынче говорить о

романтикахъ, кто занимается ими, кто знаетъ ихъ? Они поняли ужасный холодъ безучастья и стоятъ теперь со словами чернаго проклятія въку на устахъ, печальные и блъдные; видятъ, какъ рушатся замки, гдъ обитало ихъ милое воззръне, видятъ, какъ новое поколъне попираетъ мимоходомъ эти развалины, какъ не обращаетъ вниманія на нихъ, проливающихъ слезы; слышатъ съ содроганіемъ веселую пъсню жизни современной, которая стала не ихъ пъснью, и съ скрежетомъ зубовъ смотрятъ на въкъ суетный, занимающійся матеріальными улучшеніями, общественными вопросами, наукой. И страшно подчасъ становится встрътить среди кипящей, благоухающей жизни этихъ мертвецовъ, укоряющихъ, озлобленныхъ и не въдающихъ, что они умерли! Дай имъ, Богъ, покой могилы; не хорошо мертвымъ мѣшаться съ живыми.

> Werden sie nicht schaden So werden sie schrecken.

1842, мая 9.



## Дилетанты и цехъ ученыхъ.

III.

- 97 ---

Такихъ... welche alle Tone einer Musik mit durchgehört haben, an deren Sinn aber das Eine, die *Harmonie dieser Töne* nicht gekommen ist... какъ сказалъ Гегель. (Gesch. der Phil.).

Во всѣ времена долгой жизни человѣчества замѣтны два противоположныя движенія: развитіе одного обусловливаеть возникновеніе другого, съ тёмъ вмёстё борьбу и разрушеніе перваго. Въ какую обитель исторической жизни мы ни всмотримся,---увидимъ этоть процессь, и притомъ повторяющійся рядомъ метансихозъ. Вслѣдствіе одного начала, лица, имѣющія какую-нибудь общую связь между собою, стремятся отойти въ сторону, стать въ исключительное положеніе, захватить монополію. Вслёдствіе другого начала, массы стремятся поглотить выгородившихъ себя, взять ссбъ плодъ ихъ труда, растворить ихъ въ себъ, уничтожить монополію. Въ каждой странъ, въ каждой эпохъ, въ каждой области борьба монополіи и массъ выражается иначе, но цехи и касты безпрерывно образуются, массы безпрерывно ихъ подрывають, и что всего страннѣе, масса, судившая вчера цехъ, сегодня сама оказывается цехомъ, и завтра масса степенью общёе поглотить и побысть се въ свою очередь. Эта полярность-одно изъ явленій жизненнаго развитія человѣчества, явленіе въ родѣ пульса, съ той разницей, что съ каждымъ біеніемъ пульса челов'ество дълаетъ шагъ впередъ. Отвлеченная мысль осуществляется въ цехъ; группа людей, собравшихся около нея, во имя ея,-необходимый организмъ ея развитія; но какъ скоро она достигла своей возмужалости въ цехф, цехъ дбластся ей вреденъ, ей надобно дохнуть воздухомъ и взглянуть на свёть, какъ зародышу послѣ девяти-мъсячнаго прозябанія въ матери; ей надобна среда болбе широкая; между тёмъ, и люди касты, столь полезные своей мысли при начальномъ развитіи ея, теряють свое значеніе, застывають, останавливаются, не идуть впередъ, ревниво отталкивають новое, страшатся упустить руно свое, хотять для себя, за собою удержать мысль. Это невозможно. Натура мысли лучезарна, всеобща: она жаждеть обобщенія, она вырывается во вст щели, утекаеть между цальцами. Истинное осуществление мысли не въ кастѣ, а въ человѣчествѣ; она не можетъ ограничиться тѣснымъ кругомъ цеха: мысль не знаеть супружеской върности,--ея объятія всъмъ:

А. И. Герценъ, т. IV.

7

она только для того не существуеть, кто хочеть эгоистически владёть ею. Цехъ падаеть по мёрё того, какъ массы постигають мысль и симпатизирують съ нею; жалёть нечего,—онъ сдёлалъ свое. Цёль отторженія непремённо единеніе, общеніе. Люди выходять изъ дому, чтобъ возвратиться съ новыми пріобрётеніями: навсегда домъ оставляють одни бродяги. Таковъ путь касть. Можно предположить, что pour la bonne bouche цехъ человёчества обниметь всё прочіе. Это еще не скоро. Пока—человёкъ готовъ принять всякое званіе, но къ званію человёка не привыкъ.

Современная наука начинаеть входить въ ту пору зрълости. въ которой обнаружение, отдание себя всёмъ становится потребностью. Ей скучно и тёсно въ аудиторіяхъ и конференцъ-залахъ: она рвется на волю, она хочеть имъть дъйствительный голосъ въ дъйствительныхъ областяхъ жизни. Не смотря на такое направленіе, наука остается при одномъ желаніи и не можетъ войти живымъ элементомъ въ стремительный потокъ практическихъ сферъ, пока она въ рукахъ касты ученыхъ; одни люди жизни могуть внёдрить ее въ жизнь. Великое дёло началось; оно идеть тихо: наука дорабатываетъ кое-что въ области отвлеченностей, столь же необходимой для науки, какъ и выходъ изъ нея. Цля массъ наука должна родиться не ребенкомъ, а въ полномъ вооруженіи, какъ Паллада. Прежде, нежели она предложить плодъ свой, она должна совершить въ себѣ и сознать, что совершили все, къ чему была призвана въ своей сферѣ: она близка къ этому. Но люди смотрять доселѣ на науку съ недовѣріемъ, и недовѣріе это прекрасно: вѣрное, но темное чувство убѣждаетъ ихъ, что въ ней должно быть разрѣшеніе величайшихъ вопросовъ, а между тъмъ передъ ихъ глазами ученые, по большей части, занимаются мелочами, пустыми диспутами. вопросами, лишенными жизни, и отворачиваются отъ общечеловъческихъ интересовъ; предчувствують, что наука-общее достояние всёхъ, и между тёмъ видятъ. что къ ней приступа нѣтъ, что она говорить страннымъ и труднопонятнымъ языкомъ. Люди отворачиваются отъ науки, такъ, какъ ученые отъ людей. Вина, конечно, не въ наукъ и не въ людяхъ. а между ними. Лучъ науки, чтобъ достигнуть обыкновенныхъ людей, долженъ пройти сквозь такие густые туманы и болотистыя испаренія, что достигаеть ихъ подкрашенный, непохожій самъ на себя, ---а по немъ-то и судять. Первый шагъ къ освобожденію науки есть сознание препятствий, обличение ложныхъ друзей, воображающихъ, что ее доселѣ можно пеленать схоластическимъ свивальникомъ и что она, живая, будеть лежать, какъ египетская мумія. Туманная среда, окружающая науку, вся наполнена ея друзьями; но эти друзья ея опаснъйшие враги. Они живуть, какъ совы подъ кровомъ храма Паллады, и выдаютъ себя за хозяевъ

Digitized by GOOS

въ то время, какъ они работники или праздношатающіеся. Они заслужили всѣ нареканія, всѣ упреки, дѣлаемые наукѣ. Цоверхностный дилетантизмъ и ремесленническая спеціальность ученыхъ ех officio—два берега науки, удерживающіе этотъ Нилъ отъ плодоноснаго разлива. О дилетантизмѣ мы недавно говорили, но считаемъ не вовсе излишнимъ упомянуть объ немъ здѣсь, какъ о совершеннѣйшей противоположности спеціализму. Противоположность объясняетъ иногда лучше сходства.

Дилетантизмъ-любовь къ наукъ, сопряженная съ совершеннымъ отсутствіемъ пониманія ея: онъ расплывается въ своей любви по морю вѣдѣнія и не можеть сосредоточиться; онъ доволенъ тъмъ, что любить и не достигаетъ ничего, не печется ни о чемъ, ни даже о взаимной любви; это платоническая, романтическая страсть къ наукѣ, такая любовь къ ней, отъ которой дѣтей не бываетъ. Дилетанты съ восторгомъ говорятъ о слабости и высотѣ науки, пренебрегають иными рѣчами, предоставляя ихъ толић, но смертельно боятся вопросовъ и измѣннически продаютъ науку, какъ только ихъ начнутъ тъснить логикой. Дилетантыэто люди предисловія, заглавнаго листа, люди, ходящіе около горшка въ то время, какъ другіе Едять. Жарновикъ училъ, помнится, англійскаго короля играть на скрипкѣ. Король былъ дилетанть, т. е. любилъ музыку и не умѣлъ играть. Однажды онъ спросилъ Жарновика, къ какому разряду скрипачей онъ его относить? «Ко второму», отв'аль артисть. «Кого же вы еще причисляете къ этому разряду?»-«Многихъ, государь; я вообще дѣлю родъ человѣческій относительно скрипичной игры на три разряда: первый, самый большой, люди не умѣющіе играть на скрипкѣ: второй, также довольно многочисленный, люди-не то, чтобъ ум'вющіе играть, но любящіе безпрестанно играть на скрипкѣ; третій очень бъденъ: къ нему причисляются нъсколько человъкъ, знаюшихъ музыку и иногда прекрасно играющихъ на скрипкъ. Ваше величество, конечно, ужъ перешли изъ перваго разряда во второй». Не знаю, былъ ли доволенъ этимъ отвѣтомъ король, но лучше о дилетантизмѣ ничего нельзя сказать, и Жарновикъ превосходно замѣтилъ, что именно второй разрядъ безпрерывно играетъ: у дилетантовъ дълается болъзнь, помъшательство отъ избытка любовной страсти. Дилетантизмъ дѣло не новое. Неронъ былъ дилетанть музыки, Генрихъ VIII — дилетанть теологіи. Дилетанты принимають наружный видъ своей эпохи. Въ XVIII въкъ. они были веселы, шумѣли и назывались esprits forts; въ XIX въкъ дилетантъ имъетъ грустную и неразгаданную думу; онъ любить науку, но знаеть ся коварность; онъ немного мистикъ и читаеть Сведенборга, но также немного скептикъ и заглядываеть въ Байрона; онъ часто говоритъ съ Гамлетомъ: «нѣтъ, другъ Го-

356296

раціо, есть много вещей, которыхъ не понимають ученые», — а про себя думаеть, что понимаеть все на свётѣ. Наконецъ, дилетанть безвреднѣйшій и безполезнѣйшій изъ смертныхъ; онъ кротко пронодить жизнь свою въ бесѣдахъ съ мудрецами всѣхъ вѣковъ, пренебрегая матеріальными занятіями; о чемъ они бесѣдують, кто ихъ знаетъ! Самимъ дилетантамъ это еще не ясно, но какъто хорошо въ своемъ полумракѣ.

Каста ученыхъ (die Fachgelehrten), ученыхъ по званію, пдиплому, по чувству собственнаго достоинства, составляеть совершенную противоположность дилетантовъ. Главнъйшій недостатокъ этой касты состоитъ въ томъ, что она каста; второй ведостатокъ-спеціализмъ, въ которомъ обыкновенно затеряны уче ные. Чтобъ разомъ выразить отношение касты ученыхъ къ наукт. вспомнимъ, что она развилась болѣе, нежели гдѣ-нибудь, въ Квтаъ. Китай считается многими очень благоденствующимъ патріархальнымъ царствомъ; это можетъ быть; ученыхъ тамъ бездеа: преимущества ученыхъ въ службъ у нихъ споконъ въка, но вауки слъда нъть... «Ца у нихъ своя наука!» И противъ этого не будемъ спорить: но мы говоримъ о наукъ, человъчеству приналлежащей, а не Китаю, не Японіи и другимъ ученымъ государствамъ. У насъ мальчишекъ отдаютъ въ науку къ кузнедань. етолярамъ: думать надобно, что и у нихъ есть своя наука. Впрчемъ, и для истинной науки былъ возрасть, въ который каста ученыхъ, какъ каста, была необходима, — въ періодъ неразвитость когда наука была отринута, ея права непризнаны, она сама полчинена авторитетамъ. Но это время прошло. Такъ, у касты учныхъ, у людей знанія въ среднихъ вѣкахъ, даже до XVII стл'ятія, окруженныхъ грубыми и дикими понятіями, хранилось з святое наслёдіе древняго міра, и воспоминаніе прошедшихъ дыній, и мысль эпохи; они въ тиши работали, боясь гоненій, прслѣдованій,-и слава послѣ озарила скрытый трудъ ихъ. Учены хранили тогда науку, какъ тайну, и говорили объ ней языкот недоступнымъ толив, намвренно скрывая свою мысль, боясь грубаго непониманья. Тогда было доблестно принадлежать къ лев. тамъ науки; тогда званіе ученаго чаще вело на костеръ, нежеля въ академію. И они шли, вдохновенные истиной. Джордано Брув былъ ученый, и Галилей былъ ученый. Тогда ученые, какъ 🕫 словіе, были своевременны; тогда въ аудиторіяхъ обсуживали величайшие вопросы того въка; кругъ занятий ихъ былъ пространенъ, и ученые озарялись первые восходящими лучами разул какъ нагорные дубы-гордые и мощные. Съ тѣхъ поръ все ве ремѣнилось; науки никто не гонить, общественное сознаніс ле росло до уваженія къ наукъ, до желанія ся, и справедливо сталпротестовать противъ монополіи ученыхъ; но ревнивая каста и

четь удержать свѣть за собою, окружаеть науку лѣсомъ схоластики, варварской терминологіи, тяжелымъ и отталкивающимъ языкомъ. Такъ огородники сажають около грядъ своихъ колючее растеніе, чтобъ дерзкій, намѣревающійся перелѣзть, сперва десять разъ укололся и изорвалъ платье въ клочки. Все тщетно! Время аристократіи знанія миновало. Изобрѣтеніе книгопечатанія, безъ всѣхъ остальныхъ содѣйствовавшихъ причинъ, должно было нанести рѣшительный ударъ спрятанности вѣдѣнія, пріобщая къ нему всѣхъ желающихъ. Наконецъ, послѣдняя возможность удержать науку въ цехѣ была основана на разработываніи чисто теоретическихъ сторонъ, не вездѣ недоступныхъ профанамъ. Но современная наука, сверхъ теоретическихъ отвлеченностей, имѣетъ иныя притязанія: она, будто забывая свое достоинство, хочетъ съ своего трона сойти въ жизнь. Ученымъ ея не удержать; это не подвержено сомнѣнію.

Каста ученыхъ нашего времени образовалась послѣ реформаціи и всего болбе въ міръ реформаціонномъ. Объ ученыхъ корпораціяхъ въ среднихъ вѣкахъ и въ католическомъ мірѣ мы упомянули; ихъ не надо смѣшивать съ новой кастой ученыхъ, вырощенной въ Германіи въ послёдніе въка. Правда, старая каста ученыхъ налагала на умы ярмо своего авторитета, но не надобно забывать, во-первыхъ, состояние умовъ того времени, во-вторыхъ, что и ихъ шея была стерта оть ярма, тяжело лежавшаго на ней. Во всемъ реформаціонномъ образованіи была какая-то недодѣлка; не доставало геройства идти до послъдняго слъдствія, не доставало геройства логики: часто ставили громогласно начало и робко отрекались отъ естественныхъ послёдствій; часто разрушали зданіе, и берегли мусоръ и битый киршичъ; часто не умѣли ни благочестиво уважить существующее, ни сибло отречься оть него. Мысль реформации пришла въ дъйствіе какъ-то преждевременно, и оттого она отстала и была обойдена. Каста ученыхъ, образовавшаяся въ мірѣ реформаціонномъ, никогда не имѣла силы ни составить точно замкнутую въ себѣ твердую и вѣдающую свои предѣлы корпорацію, ни распуститься въ массы. Она никогда не имъла энергіи ни пристать къ положительному порядку дёль, ни стать противъ него: оттого на нее со всѣхъ сторонъ стали смотрѣть косо, какъ на чтото постороннее; оттого она сама стала убъгать живыхъ вопросовъ и сосредоточиваться на мертвыхъ. Нить, связующая касту съ обществомъ, должна была ослабнуть, а прямымъ слѣдствіемъ этоговзаимное непонимание, взаимное равнодушие. Какое-то поэтическое провидѣніе указало на слово гуминіора, -- слово прекрасное, пророческое; но въ гуманіорахъ ученыхъ не было ничего человѣческаго. Слово это было отнесено исключительно къ филологіи, какъ будто туть участвовала иронія, какъ будто они понимали, что

A Straight A

древній міръ человѣчественнѣе ихъ. Педантизмъ, распаденіе съ жизнью, ничтожныя занятія, типъ которыхъ меледа — какой-то призрачный трудъ, трудъ занимающій, а въ сущности пустов: далье, искусственныя построенія, неприлагаемыя теоріи, невідьніе практики и надменное самодовольство — воть условія, подъ которыми развилось блѣднолистое дерево цеховой учености. Ученые принесли свою пользу наукъ, которую не признать было бы неблагородно; но совсёмъ не потому, что они стремились составить касту: напротивъ, одни индивидуальные труды были истиннполезны. Послѣ католической науки, новая наука, рожденная среди отрицанья и борьбы, требовала иныхъ оснований, болъ положительныхъ, фактическихъ; но не было у нея матеріаловъ. запасовъ, обслѣдованныхъ событій и наблюденій; войско фактовъ было недостаточно. Ученые разобрали по клочку поле науки в разсыпались по нему; имъ досталась тягостная доля de défricher le terrain, и въ этой-то работь, составляющей важнъйшую услугу ихъ, они утратили широкій взглядъ и сдёлались ремесленняками, оставаясь при мысли, что они пророки. На ихъ потъ, ва ихъ утомительномъ трудѣ цёлыхъ поколёній возрасла истинная наука,-и работники, какъ всегда бываеть, всего менте воспользвались результатомъ своего труда.

Противоположность романскаго характера и германскаго ве могла не отразиться въ вновь образовавшемся сословіи ученыхъ. Французские ученые сдёлались больше наблюдатели и матеріалисты, германскіе больше схоласты и формалисты; одни больше занимаются естествов'єд тніемъ, прикладными частями, и притомъ они славные математики; вторые занимаются филологіей, встми неприлагаемыми отраслями науки, и притомъ они тонкіе теологи. Одня въ наукѣ видятъ практическую пользу, другіе поэтическую безп» лезность. Французы больше спеціалисты, но меньше каста; германцы наоборотъ. Ученые въ Германіи похожи на касту жрецовъвы Египть: они составляють особый народь, въ рукахъ которат. лежить дело общественнаго воспитанія, общественнаго мышленія. леченья, ученья и пр. Добрымъ германцамъ оставалось пить, тоть и subir леченье, ученье, мышленіе имущихъ право на то по диплому. Во Франціи ученые не стоять на первомъ планѣ в. слъдственно, не имъють такого вліянія, какъ ученые въ Германія Во Франціи они всѣ болѣе или менѣе устремлены на практическіз. улучшенія,--это огромный выходъ въ жизнь. Если ихъ по сщъ ведливости можно упрекнуть въ спеціальности больше, нежели германцевъ, то навбрное нельзя упрекнуть въ безполезности Франція именно стоить въ главѣ популяризаціи науки. Какъ ловко она умѣла, вѣкъ тому назадъ, свое воззрѣніе (каково бы оно ни было) облечь въ современно-народную, встмъ доступную, проних

нутую жизнью, форму! Французъ не можетъ удовлетвориться въ одной отвлеченной сферѣ; ему нужна и гостиная, и площадь, и пѣсни Беранже, и листъ газеты, за него нѐчего бояться, онъ долго въ кастѣ не останется.

Совсёмъ не таковы цеховые ученые германские. Главный, отличительный признакъ ихъ-быть валомъ отдёлену отъ жизни; это отшельники среднихъ въковъ, имъющіе свой міръ, свои интересы, свои обычаи. Теологія, древніе писатели, еврейскій языкъ, объясненія темныхъ фразъ какой-нибудь рукописи, опыты безъ связи, наблюденія безъ общей цѣли,-вотъ ихъ предметь; когда же имъ случится имъть дъло съ дъйствительностью, они хотять подчинить ее своимъ категоріямъ, и изъ этого выходять пресмёшныя уродства. Академическій, ученый міръ въ Германіи составляеть особое государство, которому дѣла нѣтъ до Германіи. По правдѣ, послѣ Тридцатилѣтней войны, немного можно было заимствовать школѣ изъ жизни. Вина обоюдная. Прозябая въ въчномъ занятіи схоластическими предметами. ученые приняли слой, рёзко отдёляющій ихъ оть прочихъ людей. Жизнь, медленно и скучно процвѣтавшая за стѣнами академіи. не манила къ себѣ; она въ своемъ филистерствѣ была столько же невыносимо скучна, какъ ученость въ своемъ. Не смотря на это распадение съ жизнью, ученые, памятуя, какой могучий голосъ имѣли университеты и доктора въ средніе вѣка, когда къ нимъ относились съ вопросами глубочайшей важности, захотъли вершить безапелляціоннымъ судомъ всѣ сціентифическіе и художественные споры; они, подрывшие во имя всеобщаго права изслѣдования касту католическихъ духовныхъ пастырей, показывали поползновение составить свой цехъ пастырей свътскихъ. Не удалось имъ. лишеннымъ, съ одной стороны, энергіи католическихъ пропаганпистовъ, съ другой-невѣжества массъ. Новая каста людопасовъ не состоялась; пасти людей стало труднѣе; люди смотрять на ученыхъ дѣлъ мастеровъ, какъ на равныхъ, какъ на людей, да еще какъ на людей, не дошедшихъ до полной жизни, а пробавляющихся одной обителью изъ многихъ.

Наука—открытый столъ для всёхъ и каждаго, лишь бы былъ голодъ, лишь бы потребность манны небесной развилась. Стремленіе къ истинѣ, къ знанію не исключаетъ никакимъ образомъ частнаго употребленія жизни; можно равно быть при этомъ химикомъ, медикомъ, артистомъ, купцомъ. Никакъ не можно думать, чтобъ спеціально-ученый имѣлъ большія права на истину; онъ имѣетъ только большія притязанія на нее. Отчего человѣку, проводящему жизнь въ монотонномъ и одностороннемъ занятіи какимъ-нибудь исключительнымъ предметомъ, имѣть болѣе ясный взглядъ, болѣе глубокую мысль, нежели другому. искусившемуся самыми событіями, встрѣ-

тившемуся въ тысячѣ разныхъ столкновеній съ людьяи? Напротивъ, цеховой ученый внё своего предмета за что ни примется, примется лёвой рукой. Онъ не нуженъ во всякомъ живомъ впрост. Онъ встахъ менте подозртваетъ великую важность науки: онъ ея не знаетъ изъ-за своего частнаго предмета, онъ свой предметь считаеть наукой. Ученые, въ крайнемъ развити своемъ. заняли въ обществъ мъсто второѓо желудка животныхъ, жующель жвачку; въ него никогда не попадаеть свъжая пища,-одна пержеванная, такая, которую жують изъ удовольствія жевать. Массы дъйствують, проливають кровь и поть, а ученые являются посль разсуждать о происшествія. Поэты, художники творять, масси восхищаются ихъ твореніями, ---ученые пиптуть комментарія, гражматическіе и всяческіе разборы. Все это имбеть свою пользу; внесправедливость въ томъ, что они себя считаютъ по праву головою выше насъ, жрецами Паллады, ея любовниками, хужемужьями ся. Съ другой стороны, было бы еще страннѣе, если-бы мы сказали, что ученые не могуть знать истины, что они внѣ са. Духъ, стремящій человѣка къ истинѣ, не исключаеть нивою. Не вст ученые принадлежать къ цеховымъ ученымъ: многи истинно-ученые делаются, подавляя въ себу школьность, образованными 1) людьми, выходять изъ цеха въ человѣчество. Безна*дежные* цеховые, — это рѣшительные и отчаянные спеціалисты в схоластики, тѣ, на которыхъ намекалъ Жанъ-Поль, говоря: «скорповаренное искусство разовьется до того, что жарящій форели не будеть умѣть жарить карпа». Воть эти-то повара карновъ и форелей составляють массу ученой касты, въ которой творятся всякаго рода лексиконы, таблицы, наблюденія и все то, что трбуеть долготерпёнія и душу мертву. Ихъ въ людей развить трудно они крайность односторонняго направленія учености; мало того что они умруть въ своей односторонности, ---они бревнами лежать на дорогѣ всякаго великаго усовершенія, не потому, чтобъ ве хотіли улучшенія науки, а потому, что они только то усовершени признають, которое вытекло съ соблюденіемъ ихъ ритуала и формы, или которое они сами обработали. У нихъ метода однаанатомическая: для того, чтобъ понять организмъ, они дѣлають аутопсію. Кто убилъ ученіе Лейбница и далъ ему труповой виль школьности, какъ не ученые прозекторы? Кто изъ живого, ве объемлющаго ученія Гегеля стремился сдулать схоластическій. безжизненный, страшный скелеть?-Берлинскіе профессора.

Греція, умѣвшая развивать индивидуальности до какой-то

1) Разумбется, слово образованный принято въ истинномъ смыслѣ его. \* но въ томъ, въ которомъ его употребляетъ, напримвръ, жена городничаго въ . Ревизорѣ».

художественной оконченности и высоко-человъческой полноты, мало знала въ пвътущія времена свои ученыхъ въ нашемъ смысль: ея мыслители, ея историки, ея поэты были прежде всего граждане, люди жизни, люди общественнаго совѣта, площади, военнаго стана: оттого это гармонически уравновѣшенное, прекрасное своимъ, аккорломъ, многостороннее развитие великихъ личностей ихъ науки и искусства-Сократа, Платона, Эсхила, Ксенофонта и другихъ. А наши ученые? Сколько профессоровъ въ Германіи спокойно читали свой схоластической бредь во время наполеоновской драмы. и спокойно справлялись на карть, гдъ Ауэрштеть, Ваграмъ, съ тъмъ любознательнымъ бездушіемъ, съ которымъ на другой картъ отмъчали они путь Одиссея, читая Гомера! Одинъ Фихте, вдохновенный и глубокій, громко сказаль, что отечество въ опасности, и бросиль на время книгу. А Гёте... прочтите его перениску того времени! Конечно, Гёте недосягаемо выше школьной односторонности: мы доселѣ стоимъ передъ его грозной и величественной тѣнью съ глубокимъ удивленіемъ, съ тёмъ удивленіемъ, съ которымъ останавливаемся передъ Луксорскимъ обелискомъ-великимъ памятникомъ какой-то иной эпохи, великой, но прошлой 1), не нашей! Ученый 2) до такой степени разобщился съ современностью, до такой степени завялъ, вымеръ съ трехъ сторонъ, что надобно почти нечеловѣческія усилія, чтобъ ему войти живымь звеномъ въ живую цёпь. Образованный человёкъ не считаеть ничего человѣческаго чуждымъ себѣ: онъ сочувствуеть всему окружающему; для ученаго-наобороть: ему все человѣческое чуждо, кромѣ избраннаго имъ предмета, какъ бы этотъ предметъ самъ въ себѣ ни былъ ограниченъ. Образованный человѣкъ мыслить по свободному побужденію, по благородству человѣческой природы, и мысль его открыта, свободна; ученый мыслить по обязанности, по возложенному на себя объту, и оттого въ его мысли есть что-то ремесленническое, и она всегда подъ-авторитетна. Ученый имбеть часть и въ ней; онъ долженъ быть уменъ: образованный человѣкъ не имѣеть права быть глупымъ ни въ чемъ. Образованный человѣкъ можетъ знать и не знать по латинъ, ученый долженъ знать по-латинъ... Не смъйтесь надъ этимъ замъчаніемъ: я и здёсь вижу слёдъ окостенблаго духа касты. Есть великія поэмы, великія творенія, имѣющія всемірное

<sup>1</sup>) Не помню въ какой-то, недавно вышедшей въ Германіи, брошюрѣ было сказано: «Въ 1832 году, въ томъ замѣчательномъ году, когда умеръ послѣдній могиканинъ нашей великой литературы.»—Да!

2) Считаю необходимымъ еще разъ сказать, что дѣло идетъ единственно и исключительно о цеховыхъ ученыхъ и что все сказанное только справедливо въ антитетическомъ смыслѣ; истинный ученый всегда будетъ просто человѣкъ,- и человѣчество всегда съ уваженіемъ поклонится ему.

۱

-105 -

значеніе, — вѣчныя пѣсни, завѣщаваемыя изъ вѣка въ вѣкъ; нъть сколько-нибудь образованнаго человъка, который бы не зналъ ихъ, не читалъ ихъ, не прожилъ ихъ: цеховой ученый навърное не читалъ ихъ, если онѣ не относятся прямо къ его прелмету. На что химику «Гамлеть»? На что физику «Донъ-Жуанъ»? Есть еще болѣе странное явленіе, особенно часто встрѣчающееся между германскими учеными: нѣкоторые изъ нихъ все читали и все читають, --- но понимають только по одной своей части; во всёхъ же другихъ они изумляють сочетаніемъ огромныхъ свѣдѣній съ всесовершеннѣйшею тупостью, напоминающею иногда наивность ребяческаго возраста: «они прослушали всѣ звуки, но гармоніи не слыхали», какъ сказано въ эпиграфѣ. Степень цеховой учености опредѣляется рѣшительно намятью и трудолюбіемъ: кто помнить наибольшій запасъ вовсе ненужныхъ свъдёній объ одномъ предметь, у кого въ груди не бьется сердце, не кипять страсти, требующія не книжнаго удовлетворенія, а подъйствительнье; кто имълъ терпъніе льть двадцать твердить частности и случайности, относящіяся къ одному предмету, --- тотъ и ученъе. Безъ сомнънія, господинъ, котораго привозили къ князю Потемкину и который зналъ на память. мѣсяцесловъ, былъ ученый-и еще болѣе: самъ изобрѣлъ свои) науку. Ученые трудятся, пишуть только для ученыхъ; для обцества, для массъ пишуть образованные люди; большая часть писателей, произведшихъ огромное вліяніе, потрясавшихъ, двигавшихъ массы, не принадлежатъ къ ученымъ: Байронъ, Вальтеръ-Скотть, Руссо. Если же изъ среды ученыхъ какой-нибудь гиганть пробьется и вырвется въ жизнь, они отрекаются от 1, него, какъ отъ блуднаго сына, какъ отъ ренегата. Копернику не могли простить геніальность, надъ Колумбомъ смѣялись, Гегеля обвиняли въ невѣжествѣ. Ученые цишутъ съ ужаснымъ трудомъ: одинъ трудъ только тягостиће и есть: это чтеніе ихъ doctes écrits 1). Впрочемъ, такого труда никто и не предпринимаетъ: ученыя общества, академіи, библіотеки покупають ихъ фоліанты; иногда нуждающіеся въ нихъ справляются, --- но никогда никто не читаетъ ихъ отъ доски до доски. Собраніе ученыхъ какой-нибудь академіи было бы похоже на нашу роговую музыку, гдѣ каждый музыканть всю жизнь дудить одну и ту же ноту, если-бъ у нихъ былъ канельмейстеръ и ensemble (а въ ensemble и состоить наука). Они похожи на роговыхъ музыкантовъ, спорящихъ между собою каждый о превосходствѣ своей ноты и дудящій, для доказательства, во всю силу легкихъ. Имъ въ голову не приходитъ.

1) Гегель, говоря гдё-то объ гигантскомъ трудѣ читать какую-то ученую нтачецкую книгу, присовокупилъ-что ее вѣрно было легче писать.

что музыка будеть только тогда, когда всё звуки поглотятся, уничтожатся въ одной ихъ объемлющей гармоніи.

Различіе ученыхъ съ дилетантами весьма ярко. Дилетанты любять науку, но не занимаются ею; они разсѣеваются по лазури, носящейся надъ наукой, которая точно такъ же ничего, какъ лазурь земной атмосферы. Пля ученыхъ наука-барщина, на которой они призваны обработать указанную полосу; занимаясь кочками, мелочами, они рѣшительно не имѣютъ досуга бросить взглядъ на все поле. Цилетанты смотрять въ телескопъ: оттого видять только тѣ предметы, которые по меньшой мѣрѣ далеки какъ луна отъ земли, --а земного и близкаго ничего не видятъ. Ученые смотрять въ микроскопъ, и потому не могуть видёть ничего большого; для того, чтобъ быть ими замѣченнымъ, надобно быть незамѣтнымъ глазу человѣческому; для нихъ существуетъ не кристальный ручей, а капля, наполненная гомеопатическими гадами. Дилетанты любуются наукой, такъ, какъ мы любуемся Сатурномъ, на благородной дистанціи, и ограничиваясь знаніемъ, что онъ свътится и что на немъ обручъ. Ученые такъ близко подошли къ храму науки, что не видятъ храма и ничего не видять кромѣ кирпича, къ которому пришелся ихъ носъ. Дилетанты-туристы въ областяхъ науки и, какъ вообще туристы, знають о странахъ, въ которыхъ они были, общія замѣчанія, да всякій вздоръ, газетную клевету, свътскія сплетни, придворныя интриги. Ученые-фабричные работники и, какъ вообще работники, лишены умственной развязности, что не мъшаетъ имъ быть отличными мастерами своего дёла, внё котораго они никуда негодны. Каждый дилетантъ занимается всъмъ scibile, да еще, сверхъ того, тёмъ, чего знать нельзя, т. е. мистицизмомъ, магнетизмомъ, физіогномикой, гомеопатіей, гидропатіей и пр. Ученый, наобороть, посвящаеть себя одной главь, отдъльной вътви какойнибудь спеціальной науки и, кромѣ ея, ничего не знаеть и знать не хочеть. Такія занятія имбють иногда свою пользу, доставляя факты для истинной науки. Отъ дилетантовъ, само собое разумѣется, никому и ничему нѣтъ пользы. Многіе думаютъ, что самоотвержение, съ которымъ ученые обрекають себя на кабинетную жизнь, на скучную работу, однообразную и утомительную, для пользы своей науки, заслуживаеть великой благодарности со стороны общества. Мнѣ кажется, награда всякому труду въ самомъ трудѣ, въ дѣятельности. Но не подымаясь въ эту сферу, разскажу одинъ старый анекдоть.

Какой-то добрый французъ сдѣлалъ модель парижскаго квартала изъ воска, съ удивительною отчетливостью. Окончивъ долголѣтній трудъ свой, онъ поднесъ его конвенту единой и нераздѣльной республики. Конвентъ, какъ извѣстно, былъ нрава кру-

Digitized by Google

المتحققة الم

того и оригинальнаго. Сначала онъ промолчалъ: ему и безъ восковыхъ кварталиковъ было довольно дёла, ---образовать нёсколько армій, прокормить голодныхъ нарижанъ, оборониться отъ коалицій..... Наконецъ, онъ добрался до модели и рѣшилъ: «гражданина такого-то, котораго произведения нельзя не признать оконченновыполненнымъ, посадить на шесть мѣсяцевъ въ тюрьму за то, что онъ занимался безполезнымъ дѣломъ, когда отечество было въ опасности». Съ одной стороны, конвенть правъ; но вся бъда конвента состояла въ томъ, что онъ во всъхъ пѣлахъ смотрѣлъ съ одной стороны, да и то не съ самой пріятной. Ему не пришло въ голову, что человѣкъ, который могъ съ охотой заниматься годы цілые ліпленіемъ изъ воска, и притомъ такіе годы, - не мого никуда быть иначе употребленъ. Мић кажется, подобныхъ людей не слъдуетъ ни наказывать, ни награждать. Спеціалисты науки находятся въ этомъ положении: имъ ни брани, ни похвалы: ихъ занятія, безъ сомнѣнія, не хуже, да и конечно не лучше всѣхъ будничныхъ занятій человѣческихъ. Странная несправедливость состоить въ томъ, что ученыхъ считаютъ повыше простыхъ гражданъ, освобождають отъ всякихъ общественныхъ тягостей потому, что они ученые, -а они рады сидѣть въ халатѣ и предоставлять другимъ всѣ заботы и труды. За то, что человѣкъ имѣетъ мономанію къ камнямъ или къ медалямъ, къ раковинамъ или къ греческому языку, за это его ставить въ исключительное положение-изть достаточной причины. Между тёмъ, избалованные обществомъ ученые дошли было до троглодитовски дикаго состоянія. И теперь, всякій знаеть, что нѣть ни одного дбла, которое можно поручить ученому: это вбиный недоросль между людьми; онъ только не смѣшонъ въ своей лабораторін. музеумъ. Ученый терясть даже первый признакъ, отличающій человъка отъ животнаго-общественность: онъ конфузится, боится людей; онъ отвыкъ отъ живого слова; онъ трепещетъ передъ опасностью; онъ не умбеть одбться; въ немъ что-то жалкое п дикое. Ученый-это готтентоть съ другой стороны, такъ, какъ Хлестаковъ былъ генералъ съ другой стороны. Таково клеймо, которымъ отмѣчаетъ Немезида людей, думающихъ выйти изъ человѣчества и не имѣющихъ на то права. А они требують, чтобъ мы признали ихъ превосходство надъ нами; требують какого-то спасиба отъ человъчества, воображають себя въ авангардъ его! Никогда! Ученые-это чиновники, служащие идеб, это бюрократія науки, ся писцы, столоначальники, регистраторы. Чиновники не принадлежать къ аристократіи, и ученые не могуть считать себя въ передовой фалангъ человъчества, которая первая освъщается восходящей идеей и первая побивается грозой. Въ этой фаланть можетъ быть и ученый, такъ, какъ можетъ быть и воинъ, и ар-

тисть, и женщина, и кунець. Но они избираются не по званіямь, а потому, что на челѣ ихъ увидѣли слѣдъ божественной искры; они принадлежатъ не къ ученому сословію, а просто къ тому кругу образованныхъ людей, который развился до живого уразумѣнія понятія человѣчества и современности. Этотъ кругъ, болѣе или менѣе просторный, смотря по степени просвѣщенія страны, есть живая, полная силъ среда, пышный цвѣтъ, въ который втекаютъ разными жилами всѣ соки, трудно разработанные, и преображаются въ пышный вѣнчикъ. Въ немъ настоящее, переходя въ будущее, развертывается во всей красѣ и благоуханіи для того, чтобъ насладиться настоящимъ. Но предупредимъ недоразумѣніе — эта аристократія далеко незамкнута: она, какъ Өивы, имѣетъ сто широкихъ врать, вѣчно открытыхъ, вѣчно зовущихъ.

Каждый можеть войти въ ворота, но труднъе въ нихъ пройти ученому, нежели всякому другому. Ученому мѣшаеть его дипломъ: дипломъ-чрезвычайное препятствіе развитію; дипломъ свидѣтельствуеть, что дело кончено, consomatum est: носитель его совершилъ въ себѣ науку, знаетъ ее. Жанъ-Поль говорить въ Леванѣ: «Когда ребенокъ сказалъ неправду, скажите ему, что онъ сдѣлалъ дурно, скажите, что онъ солгалъ, но не называйте лечномъ; онъ наконецъ, повѣритъ, что онъ лгунъ». Это замѣчаніе очень идетъ сюда: получивъ дипломъ, человѣкъ въ самомъ дѣлѣ воображаетъ, что онъ знаетъ науку, въ то время, когда дипломъ имъетъ собственно одно гражданское значение; но носитель его чувствуеть себя отдѣленнымъ отъ рода человѣческаго: онъ на людей безъ диплома смотрить, какъ на профановъ. Дипломъ, точно іудейское обръзаніе, дълить людей на два человъчества. Юноша, получившій дипломъ, или принимаеть его за актъ освобожденія отъ школы, за подорожную въ жизнь, -и тогда дипломъ не сдълаеть ни вреда, ни пользы; или онъ въ гордомъ сознаніи отдѣляется отъ людей и принимаеть дипломъ за право гражданства въ республикъ litterarum, и идетъ подвизаться на схоластическомъ форумѣ ея. Республика ученыхъ-худшая республика изъ всѣхъ когда-нибудь бывшихъ, не исключая Парагвайской во время управленія ею иченымъ докторомъ Франціа. Юношу вступившаго встр'ячають нравы и обычаи окостенълые и наросшіе покольніями; его вталкивають въ споры безконечные и совершенно безполезные; бѣдный истощаеть свои силы, втягивается въ искусственную жизнь касты и забываеть мало по малу всѣ живые интересы, разстается съ людьми и съ современностью; съ тѣмъ вмѣстѣ начинаетъ чувствовать высоту жизни въ области схоластики, привыкаеть говорить и писать напышеннымъ и тяжелымъ языкомъ касты. считаетъ достойными вниманія только тѣ событія, которыя случились за 800 лётъ и были отвергаемы по латинѣ и признаваемы по

Sans, Sans

гречески. Но это еще не все: это медовый мѣсяцъ; вскорѣ ны овладѣваетъ односторонняя исключительность (въ родѣ idée fixe у поврежденныхъ). Онъ предается спеціальности, дѣлается ремесленникомъ; наука теряетъ для него свою торжественность: для слуги нѣтъ великаго человѣка, и цеховой ученый готовъ!

Но можеть ли существовать наука безъ спеціальныхъ занятій? Развѣ энциклопедическая поверхностность, за все хватающаяся, не есть именно недостатокъ дилетантизма? Конечно, вможеть; но вотъ въ чемъ дѣло.

+ Наука-живой организмъ, которымъ развивается истина. Истинная метода одна: это собственно процессъ ея органической цлястики; форма, система-предопредблены въ самой сущности е понятія и развиваются по мъръ стеченія условій и возможносте осуществленія ихъ. Полная система есть расчлененіе и развити диши науки до того, чтобъ душа стала теломъ и тело стало душою. Единство ихъ одбиствотворяется въ методъ. Никакая суща свёдёній не составить науки до тёхъ поръ, пока сумма эта в обростеть живымъ мясомъ, около одного живого центра, то есть не дойдеть до пониманія себя тёломъ его. Никакая блестящая всеобщность, съ своей стороны, не составить полнаго, наукообразнаго знанія, если, заключенная въ ледяную область отвлеченія. она не имбеть силы воплотиться, раскрыться изъ рода въ видь. изъ всеобщаго въ личное, если необходимость индивидуализація. если переходъ въ міръ событій и дъйствій не заключенъ во внутренней потребности ея, съ которой она не можеть совладати. Все живое живо и истинно только какъ цълое, какъ внутреннет и внѣшнее, какъ всеобщес и единичное-сосуществующія. Жизн связуеть эти моменты; жизнь — процессъ ихъ вѣчнаго перехода другъ въ другѣ. Одностороннее пониманіе науки разрушаетъ ве разрывное, то есть убиваетъ живое. Дилетантизмъ и формализиъ держатся въ отвлеченной всеобщности; оттого у нихъ нѣтъ дъв ствительныхъ знаній, а есть только тѣни. Они легко расплы ваются оттого, что кругомъ пустота; они для легкости ноши хитбли отдблить жизнь оть живущаго; ноша стала, въ самочь дѣлѣ, легка, потому что такое отвлеченiе—ничего. А это ничего есть любимая среда дилетантовъ всёхъ степеней; они въ нель видять безпредѣльный океанъ и довольны просторомъ для мечтаній и фантазій. +

Но если очевидно нѣчто безумное въ мысли отдѣлить жизвь отъ живого организма и между тѣмъ сохранить ее, то ошнбъл спеціализма, конечно, не лучше. Онъ всеобщаго знать ве хочеть, онъ до него никогда не поднимается; онъ за самобытность принимаетъ всякую дробность и частность, удерживая ихъ самобытность; спеціализмъ можетъ дойти до каталога, л

igitized by GOOGLE

всякихъ субсумацій, но никогда не дойдетъ до ихъ внутренняго смысла, до ихъ понятія-до истины, наконецъ, потому что въ ней налобно погубить всё частности; путь этоть похожъ на опреділеніе внутреннихъ свойствъ человѣка по калошамъ и пуговицамъ. Все внимание спеціалиста обращено на частности; онъ съ каждымъ шагомъ болѣе и болѣе запутывается; частности дѣлаются дробнѣе, ничтожнѣе; дѣленіе не имѣетъ границъ: темный хаосъ случайностей стережеть его возлѣ и увлекаеть въ болотистую тину той закраины бытія, которую свѣть не объемлеть: это его безконечное море въ противоположность дилетантскому. Всеобщее, мысль, идея — начало, изъ котораго текуть всѣ частности, единственная нить Аріадны, теряется у спеціалистовъ, упущена изъ вида за подробностями; они видятъ страшную опасность: факты, явленія, видоизмѣненія, случаи давять со всѣхъ сторонъ. они чувствують природный челов вку ужасъ заблудиться въ многоразличіи всякой всячины, ничёмъ не сшитой; они такъ положительны, что не могуть утъшаться, какъ дилетанты, какимъ-нибудь общимъ мъстомъ, и въ отчаянии, теряя единую, великую цѣль науки, ставять границей стремленія Orientirung. Лишь бы найтися, лишь бы не быть засыпану съ головой пескомъ фактовъ, сыплющихся отовсюду. Желаніе найтися наводить на искусственныя системы и теоріи, на искусственныя классификаціи и всякія построенія, о которыхъ впередъ знають, что они не истинны. Такія теоріи трудны для изученія, потому что онѣ противоестественны, и онб-то составляють непреоборимыя укрбиленія, за ствнами которыхъ сидять ученые себѣ на умѣ. Эти теоріи-наросты, бѣльмы на наукѣ; ихъ должно въ свое время срѣзать, чтобъ раскрыть зрѣніе: но они составляють гордость и славу ученыхъ. Въ послъднее время не было извъстнаго медика, физика, химика. который не выдумалъ бы своей теоріи: Бруссе и Гей-Люссакъ. Тенаръ и Распайль, и tutti quanti. Но чёмъ добросовъстнъе ученый, тёмъ меньше онъ самъ можетъ удовлетвориться подобными теоріями: лишь только онъ приняль какую-нибудь, чтобъ скрѣпить связку фактовъ, онъ наталкивается на фактъ, очевидно не идущій въ мѣру; надобно для него сдѣлать отдѣлъ, новое правило, новую гипотезу, а эта новая гипотеза противорѣчить старой,-и чтыть дальше въ лъсъ, тъмъ больше дровъ. Ученый долженъ по своей части знать всѣ теоріи и при этомъ не забывать, что всѣ он вздоръ (какъ оговариваются во вс вхъ французскихъ курсахъ физики и химіи). Посвящая время на полезныя изученія прошедшихъ ошибокъ, онъ не можетъ найти мгновеній, чтобъ заняться не по своей части, еще менье, чтобъ подняться въ сферу истинной науки, обнимающей всѣ частные предметы, какъ свои вѣтви. Вирочемъ, ученые не върятъ въ нее; они на мыслителей посматривають, пронически улыбаясь, какъ Наполеонъ смотрълъ на идеологовъ. Они люди положительнаго опыта, наблюденія. А между тъмъ, ни положительность, ни матеріализмъ не мѣщають имъ быть. по превосходству, идеалистами. Искусственныя методы, системы, субъективныя теоріи развѣ не крайность идеализма? Какъ бы человъкъ ни считалъ себя занимающимся одними фактами, внутренняя необходимость ума увлекаеть его въ сферу мысли, къ идећ, къ всеобщему; спеціалисты выигрываютъ упорнымъ непослушаниемъ только то, что, вмъсто правильнаго пути поднятия. они блуждають въ странной средѣ, которой дно-факты безъ связи, а верхъ-теоретическія мечтанія безъ связи. Полнимаясь по-своему во всеобщее, они не хотять упустить ни одной частности, а въ той сферѣ не принимается ничего точимаго молью: одно вѣчное, родовое, необходимое призвано въ науку и освѣщено ею. Міръ фактическій служить, безъ сомнѣнія, основой начки; наука, опертая не на природѣ, не на фактахъ, есть именно туманная наука дилетантовъ. Но, съ другой стороны, факты in crudo, взятые во всей случайности бытія, несостоятельны противъ разума, свътящаго въ наукъ. Въ наукъ природа возстановляется, освобожденная отъ власти случайности и внёшнихъ вліяній. которая притёсняеть ее въ бытін; въ наукѣ природа просвѣтляется въ чистотв своей логической необходимости; подавляя случайность, наука примиряетъ бытіе съ идеей, возстановляетъ естественное во всей чистотъ, понимаетъ недостатокъ существованія (des Daseins) и поправляеть его, какъ власть имущая. Природа, такъ сказать, жаждала своего освобождения отъ узъ случайнаго бытія, и разумъ совершилъ это въ наукѣ. Люди отвлеченной метафизики должны опуститься изъ своего поднебесья именно въ физики (въ общирнъйщемъ смыслъ слова), и въ нес же должны подняться роющіеся въ землѣ спеціалисты. Въ наукѣ, принимаемой такимъ образомъ, нътъ ни теоретическихъ мечтаний, ни фактическихъ случайностей: въ ней-себя и природу созерцающій разумъ.

Главное, что дѣлаеть науку ученыхъ трудною и запутанною, это—метафизическія бредни и тьма тьмущая спеціальностей, на изученіе которыхъ посвящается цѣлая жизнь и схоластическій видъ которыхъ отталкиваетъ многихъ. Но въ истинной наукѣ необходимо улетучивается то и другое, и остается стройный организмъ, разумный и оттого просто понятный. Наука достигаетъ теперь, передъ нашими глазами, до понятія себя въ истинномъ значеніи. Если-бъ не было такъ, и намъ не пришло бы въ голову говорить объ этомъ. Всегда и вѣчно будетъ техническая часть отдѣльныхъ отраслей науки, которая очень справедливо останется въ рукахъ спеціалистовъ,—но не въ ней дѣло. Наука въ высшемъ

смыслѣ своемъ сдѣлается доступна людямъ, и тогда только она можетъ потребовать голоса во всѣхъ дѣлахъ жизни. Нѣтъ мысли, которую нельзя было бы высказатъ просто и ясно, особенно въ ея діалектическомъ развитіи. Буало правъ:

> Tout ce que l'on conçoit bien s'annonce clairement Et les mots pour le dire, arrive aisément.

Мы, улыбаясь, предвидимъ теперь смѣшное положеніе ученыхъ, когда они хорошенько поймуть современную науку; ся истинные результаты до такой степени просты и ясны, что они будутъ скандализованы. «Какъ! неужели мы бились и мучились цёлую жизнь, а ларчикъ такъ просто открывался?» Теперь еще они сколько-нибуль могуть уважать науку, потому что надобно имъть нѣкоторую силу, чтобъ понять, какъ она проста и нѣкоторую сноровку, чтобъ узнавать ясную истину подъ плевою схоласти-. ческихъ выраженій, а они не догадываются объ ея простоть. Но если, въ самомъ дълъ, истинная наука такъ проста, зачъмъ же высшіе представители ея, напр. Гегель, говорили тоже труднымъ языкомь? Гегель, не смотря на всю мощь и величіе своего генія, былъ тоже человѣкъ; онъ испыталъ паническій страхъ просто выговориться въ эпоху, выражавшуюся ломаннымъ языкомъ, такъ, какъ боялся идти до послѣдняго слѣдствія своихъ началъ; у него не достало геройства послѣдовательности, самоотверженія принятіи истины во всю ширину ея и чего бы она ни стоила. Величайшие люди останавливались передъ очевиднымъ результатомъ своихъ началъ; иные, испугавшись, шли вспять, и, вмъсто того, чтобъ искать ясности, затемняли себя. Гегель видёлъ, что многимъ изъ общепринятаго надобно пожертвовать: ему жаль было разить; но, съ другой стороны, онъ не могъ не высказать того, что былъ призванъ высказать. Гегель часто, выведя начало, боится признаться во всёхъ слёдствіяхъ его и ищеть не простого. естественнаго, само собою вытекающаго результата, но еще, чтобъ онъ былъ въ ладу съ существующимъ; развитіе дѣлается сложнѣе, ясность затемняется. Присовокупимъ къ этому дурную привычку говорить языкомъ школы, которую онъ по неволъ долженъ былъ пріобрѣсти, говоря всю жизнь съ нѣмецкими учеными. Но мощный геній его и туть прорывается во всемъ колоссальномъ своемъ величіи. Возлѣ запутанныхъ періодовъ, вдругъ одно слово, какъ молнія, освѣщаєть безконечное пространство вокругь, и душа ваша долго еще трепещеть оть громовыхъ раскатовъ этого слова и благоговѣетъ передъ высказавшимъ его. Нѣтъ укора отъ насъ великому мыслителю! Никто не можеть стать настолько выше своего вѣка, чтобъ совершенно выйти изъ него, и, если современное поколѣніе начинаетъ проще говорить и рука его смѣлѣе

А. И. Горцевъ, т. IV.

أخكره وأشغف

Digitized by Google

s

открываетъ послѣднія завѣсы Изиды, то это именно потому, что Гегелева точка зрѣнія у него впередъ шла, была побѣждена для него. Человѣкъ настоящаго времени стоитъ на горѣ и разомъ обнимаетъ обширный видъ; но проложившему дорогу на гору видь этотъ раскрывался мало-по-малу. Когда Гегель взошелъ первыя, ширина вида его подавила; онъ сталъ искать своей горы; ее вт было видно на вершинѣ; онъ испугался; она слишкомъ тѣсво связалась со всѣми испытаніями его, со всѣми воспоминаніями, со всѣми судьбами, которыя онъ пережилъ; онъ хотѣлъ сохранить ее. Юное поколѣніе, легко взнесшее на мощныхъ раменахъ геніальнаго мыслителя, не имѣетъ уже къ горѣ ни той любви, ни тото уваженія: для него она *прошедшее*.

Когда юное возмужаетъ, когда оно привыкнетъ къ высоть оглядится, почувствуетъ себя тамъ дома, перестанетъ дивиться широкому, безконечному виду и своей волѣ, — словомъ, сживется съ вершиной горы, тогда его истина, его наука выскажется проста всякому доступно. И это будетъ!

Digitized by GOOG C

1842 г., ноябрь.

## Буддизмъ въ наукъ.

Погубящій свою душу найдеть ее.
Вѣра безъ дѣлъ мертва.

Наука, сказали мы прежде, провозгласила всеобщее примиреніе въ сферъ мышленія, и жаждавшіе примиренія раздвоились: одни отвергли примиреніе науки, не обсудивъ его, другіе приняли поверхностно и буквально; были и есть, само собою разумѣется, истинно понявшіе науку, — они составляють македонскую фалангу ея, о которой мы не предположили себъ говорить въ рядъ этихъ статей. Потомъ, мы спѣлали опытъ взглянуть на непримиримыхъ и видѣли, что по большей части имъ не позволяетъ больное и испорченное зрѣніе туда смотрѣть, куда слѣдуеть, такъ видѣть. какъ совершается, такъ понимать, какъ сказано; личный недостатокъ въ огранахъ зрѣнія переносится ими на зримое. Болѣзненность глаза не всегда свидетельствуеть о слабости его; иногда съ нею вмѣстѣ соединяется чрезвычайная сила, но отклоненная отъ естественнаго отправленія своего. Теперь, обратимся къ примиреннымъ. Въ ихъ числѣ есть люди ненадежные, положившие оружіе при первомъ выстрѣлѣ, принявшіе всѣ условія съ самоотверженіемъ, приводящимъ въ отчаяніе, съ подозрительною безпрекословностью. Мы ихъ назвали мухаммеданами въ наукъ, но не оставимъ при нихъ этого названія, напоминающаго пестрыя и яркія картины Халифата и Алгамбры; ихъ несравненно върные можно назвать буддистами въ наукъ 1). Постараемся высказать нашу мысль о нихъ какъ можно яснѣе, безъ притязаній, простыми средствами разговорной рѣчи.

Наука не только провозгласила, но и сдержала слово; она дъйствительно достигла примиренія въ своей сферю. Она явилась тъмъ вѣчнымъ посредствомъ, которое сознаніемъ, мыслью снимаетъ противоположное, примиряетъ ихъ обличеніемъ ихъ единства, примиряетъ ихъ въ себъ и собою, сознаніемъ себя правдой борющихся началъ. Требованіе было бы безумно, если-бъ вмѣнили

<sup>1</sup>) Буддисты принимають существование за истипное зло, ибо все существующее — призракъ. Верховное бытие для нихъ — пустота безконечнаго пространства. Переходя изъ степени въ степень, они достигають высшаго конечнаго блаженства несуществования, въ которомъ находятъ полную свободу (Клапротъ). Какое родственное сходство!

CARLEN P. C.



- - 115 ---

ей въ обязанность совершить что-нибудь внъ своей сферы. Сфера науки-всеобщее, мысль, разумъ, какъ самопознающій духъ, в въ ней она исполнила главную часть своего призванія: за остальную можно поручиться. Она поняла, сознала, развила истину разума, какъ предлежащей двйствительности: она освободила мысль міра изъ событія міра, освободила все сущее отъ случайности, распустила все твердое и ненодвижное, прозрачнымъ сдъла. темное, свёть внесла въ мракъ, раскрыла въчное во временномъ. безконечное въ конечномъ и признала ихъ необходимое существованіе; наконець, она разрушила китайскую стіну, ділившую безусловное, истину отъ человъка, и на развалинахъ ея водрузила знамя самозаконности разума. Останавливая человѣка на простом событи чувственной достовърности, начавъ съ нимъ личныя умствованія, она развиваеть въ немь родовую идею, всеобщій разумъ, освобожденный отъ личности. Она требуетъ съ самал начала жертвоприношенія личностью, закланія сердца,--это е conditio sine qua non. И какъ бы это ужасно ни казалось, ова права; у науки одна сфера всеобщаго, мысли. Разумъ не знаетъ личности этой: онъ знаеть одну необходимость личностей вообще: разумъ, какъ высшая справедливость, нелицепріятенъ. Оглашевный наукой долженъ пожертвовать своей личностью, долженъ е понять не истиннымъ, а случайнымъ, и, свергая ее со встял частными убіжденіями, взойти въ храмъ науки. Этотъ искусъ для однихъ слишкомъ труденъ, для другихъ слишкомъ леговъ Мы видбли, какъ дилетантамъ наука недоступна, оттого что между ими и наукой стоить ихъ личность; они се удерживають трепетной рукой и не подходять близко къ стремительному потобу ея, боясь, что быстрое движеніе волнъ унесеть и утопить; а есля и подходять, то забота самосохраненія не дозволяеть ничего видыть Такимъ людямъ наука не можетъ раскрыться, оттого что они ей не раскрываются. Наука требуеть всего человѣка, безъ задних мыслей, съ готовностью все отдать и въ награду получить тяжелы! кресть трезваго знанія. Человѣкъ, который ничему не можеть распахнуть груди своей, жалокъ; ему не одна наука затворяеть свою храмину; онъ не можеть быть ни глубоко-религіознымъ, на истиннымъ художникомъ, ни доблестнымъ гражданиномъ; ему ве встрѣтить ни глубокой симпатіи друга, ни пламеннаго взгляд взаимной любви. Любовь и дружба - взаимное эхо; онъ дають столько, сколько беруть. Въ противоположность этимъ кунцамъ и эгоистамъ нравственнаго міра, есть моты и расточители, ве ставящіе ни во что ни себя, ни свое достояніе; радостно бѣгуті они къ самоуничтожению во всеобщемъ и при первомъ слевт бросають и убъжденія свои, и свою личность, какъ черное бълы

Но невъста, которой они искали, своенравна: она потому не хочеть

— 116 —

брать душу этихъ людей, что они легко отдаютъ ее и не требуютъ назадъ, напротивъ, довольны, что отдълались отъ нея. Она права: хороша личность, которую бросаютъ въ окошко! Но какъ же быть? Погуби свою личность, а тамъ удерживай свою личность--логомахія новой кабалистики!

Личность погибла въ наукъ; но не имъетъ ли личность, сверхъ призванія въ сферу всеобщаго, иного призванія, и если то призваніе лично, то оно не можеть поглотиться наукой, именно потому, что она улстучиваеть личное, обобщая его. Процессъ погубленія личности въ наукѣ есть процессъ становленія въ сознательную, свободноразумную личность изъ непосредственно-естественной; она пріостановлена для того, чтобъ вновь родиться. Въдь, и парабола погибла въ уравнении параболы, и цифра погибла въ формулѣ. Алгебралогика математики: алгоритмъ ея представляетъ всеобщіе законы. результать и самое движение въ родовомъ, вѣчномъ, безличномъ видѣ. Но парабола только притаилась въ уравненіи, не умерла въ немъ. такъ, какъ и цифра въ формулѣ. Для полученія дѣйствительно сущаго результата, буква замѣняется цифрой, формула получаетъ живую особность, уносится въ міръ событій, изъ котораго вышла, движется и оканчивается практическимъ результатомъ, не уничтожая, съ своей стороны, формулу. Выкладка иснолнила ее практическимъ одъйствовореніемъ и попрежнему, спокойная, царить въ сферъ всеобщаго. Примъры изъ формальной науки всегда способствують къ уразумѣнію, если только мы не будемъ забывать, что спекулятивная наука не токмо формальная, что ея формула исчернываеть и самое содержание.

Итакъ, личность, разрѣшающаяся въ наукѣ, не безвозвратно погибла: ей надобно пройти чрезъ эту гибель, чтобъ убѣдиться въ невозможности ея. Личности надобно отречься отъ себя для того. чтобъ сдѣлаться сосудомъ истины; забыть себя, чтобъ не стѣснять ея собою, принять истину со всѣми послѣдствіями и въ числѣ ихъ раскрыть непреложное право свое на возвращеніе самобытности. Умереть въ естественной непосредственности значитъ воскреснуть въ духѣ, а не погибнуть въ безконечномъ ничего, какъ погибаютъ буддисты. Эта побѣда надъ собою возможна и дѣйствительна, когда есть борьба; ростъ духа труденъ, какъ ростъ тѣла. То дѣлается нашимъ, что выстрадано, выработано; что даромъ свалилось, тому мы цѣны не знаемъ. Игроки бросають деньги горстями. Стоило ли испытывать Авраама, если-бъ ему ничего не стоило убить Исаака?

Здоровая, сильная личность не отдается наукѣ безъ боя; она даромъ не уступитъ шагу; ей ненавистно требованіе пожертвовать собою; но непреодолимая власть влечеть ее къ истинѣ; съ каждымъ ударомъ человѣкъ чувствуетъ, что съ нимъ борется

- States

мощный, противъ котораго силъ не довлѣетъ: стеная, рыдая, отдаеть онъ по клочку все свое, и сердце, и душу. Такъ Одиссей, погибая въ волнахъ и цъпляясь за скалы, прежде нежени спасся, орумянилъ ихъ своею кровью и оставилъ на нихъ бусби своего мяса. Побѣлитель безпошаденъ, требуеть всего,-и посамомъ бѣжденный отдаеть все; но побѣдитель въ аћаћ не возьметь: на что ему человѣческое? Человѣку нужно было отдать, а не ему взять. Формалистамъ, вѣчно находящимся въ мірѣ отвлеченномъ, уступка личностью ничего не значить, и потому оне черезъ такую уступку ничего не пріобрѣтають; они забывають жизнь и д'вятельность:' лиризмъ и страстность ихъ удовлетво ряются отвлеченнымъ цониманіемъ, оттого имъ не стоить ни труда, ни страданій пожертвовать личнымъ благомъ своимъ. Имъ убить Исаака ничего не стоить. Формалисты науку изичають, какь ничто внъшнее: до никоторой степени они могуть усвоивать себт ся остовъ, ея выраженія, полагая, что они приняли въ себя ея животворящую душу. Науку надобно прожить, чтобъ не формально усвоить ее себѣ. Переломившій ногу полнѣе и тверже всякато врача знаеть, какая именно боль при переломѣ. Прострадать фенменологію духа, исходить горячею кровью сердца, горькими сле зами очей, худёть отъ скептицизма, жалёть, любить многое, много любить и все отдать истинъ, — такова лирическая поэма воспитанія въ науку. Наука дёлается страшнымъ вампиромъ, духомъ. котораго нельзя прогнать никакимъ заклинаніемъ, потому что человѣкъ вызвалъ его изъ собственной груди и ему искуда скрыться. Туть надобно оставить пріятную мысль благоразуще заниматься въ извёстный часъ дня бесёдой съ философами ды образованія ума и украшенія памяти. Вопросы страшные безотходны: куда ни отвернется несчастный, они передъ нимъ, писанные огненными буквами Даніила, и тянуть куда-то въ глубь и силь нѣть противостоять чарующей силѣ пропасти, которая влечеть къ себѣ человѣка загадочной опасностью своей. Зиѣ мечеть банкъ; игра, холодно начинающаяся съ логическихъ общихъ мѣстъ, быстро развертывается въ отчаянное состязаніе; всв заповѣдныя мечты, святыя, нѣжныя упованія, Олимпъ и Анль надежда на будущее, довъріе настоящему, благословеніе прошелшему, все послёдовательно является на карть, и она, медлены вскрывая, безъ улыбки, безъ ироніи и участія, повторяеть холод ными устами: «убита». Что еще поставить? Все проиграно; остается поставить себя; понтеръ ставить, и съ той минуты игра изняется. Горе тому, кто не доигрался до послёдней таліи, кто остановния на проигрышь: или онъ падаеть подъ тяжестью мучительнаго сомнѣнія, снѣдаемый алканіемъ горячей вѣры, или приметь при игрышъ за выигрышъ и самодовольно примирится съ своилъ

увѣчьемъ; первое—путь къ правственному самоубійству, второе къ бездущному атеизму. Личность, имѣвшая энергію себя поставить на карту, отдается наукѣ безусловно; но наука не можетъ уже поглотить такой личности, да и она сама по себѣ не можетъ уничтожиться во всеобщемъ — слишкомъ просторно. Погубящій душу найдетъ ее.

Кто такъ дострадался до науки, тотъ усвоилъ ее себъ не токмо какъ остовъ истины, но какъ живую истину, раскрывающуюся въ живомъ организмѣ своемъ; онъ дома въ ней. не дивится болѣе ни своей свободѣ, ни ся свѣту; но ему становится мало ея примиренія; ему мало блаженства спокойнаго созерцанія и видѣнія; ему хочется полноты упоенія и страданій жизни; ему хочется дъйствованія, ибо одно дъйствованіе можетъ вполнѣ удовлетворить человѣка. Цѣйствованіе сама личность. Когда Данте вступилъ въ свѣтлую область, въ которой нѣтъ ни плача, ни воздыханія; когда онъ увидѣлъ безплотныхъ жителей рая, ему стало стыдно тёни, бросаемой его тёломъ. Ему, земному. не товарищи были эти свътлые, эеирные, и онъ пошелъ опять въ нашу юдоль, опираясь на свой посохъ бездомнаго изгнашника: но теперь ужъ онъ не потеряетъ тропинки, не упадетъ середь дороги отъ устали и изнеможенія. Онъ пережилъ свое становленіе, выстрадалъ его; онъ блуждалъ по жизни и прошелъ мученіями ада; онъ лишался чувствъ отъ вопля и стона и раскрывалъ мутный, испуганный взоръ, вымаливая каплю утъшенія. вмъсто котораго снова стоны, е nuovi tormenti, e nuovi tormentati. Но онъ дошелъ до Люцифера, и тогда поднялся черезъ свътлое чистилище въ сферу вѣчнаго блаженства безплотной жизни, узналъ, что есть міръ, въ которомъ человѣкъ счастливъ, отрѣшенный оть земли,-и воротился въ жизнь и понесъ ея кресть.

Буддисты науки, такъ или сякъ поднявшись въ сферу всеобщаго, изъ нея не выходять. Ихъ калачомъ не заманишь въ міръ дѣйствительности и жизни. Кто имъ велитъ промѣнять обпирную храмину, въ которой дѣлать нѐчего, а почетно, на нашу жизнь съ ея бушующими страстями, гдѣ надобно работать, а иногда погибнуть. Одни тѣла, имѣющія удѣльный вѣсъ, тяжеле воды и тонуть; щепы и солома важно илаваютъ по поверхности. Формалисты нашли примиреніе въ наукѣ, но примиреніе ложное: они больше примирились, нежели наука могла примирить; они не поняли, какъ совершено примиреніе въ наукѣ; вошедши съ слабымъ зрѣніемъ, съ бѣдными желаніями, они были поражены свѣтомъ и богатствомъ удовлетворенія. Имъ понравилась наука такъ же неосновательно, какъ дилетантамъ не понравилась. Они вообразили, что достаточно знать примиреніе, а одѣйствоворять его не нужно. Отстуцивъ отъ міра и разсматривая его съ отри-

Car Car

цательной точки, имъ не захотялось снова взойти въ міръ; имъ показалось достаточно знать, что хина лечить оть лихорадки, для того, чтобъ вылечиться; имъ не пришло въ голову, что для человѣка наука — моменть, по обѣимъ сторонамъ котораю жизнь: съ одной стороны, стремящаяся къ нему --- естественно-непосредственная, съ другой, вытекающая изъ него-сознательно-своболная; они не поняли, что наука - сердце, въ которос втекаетъ темная венозная кровь не для того, чтобъ остаться въ немъ, а чтобъ. сочставшись съ огненнымъ началомъ воздуха, разлиться алой артеріальной кровью. Формалисты подумали, что пріфхали въ пристань въ то время, какъ въ самомъ дѣлѣ имъ слѣдовало отчаливать; они сложили руки, узнавъ, въ чемъ дѣло, т. е. когда послѣдовательность заставляла ихъ раскрыть руки. Для нихъ знаніе заплатило за жизнь и имъ ея больше не нужно: они узнали, что наука цёль самой себё, и вообразили, что наука исключительная цёль человѣка. Примиреніе науки—снова начатая борьба, достигающая примиренія въ практическихъ областяхъ; примиреніе науки-въ мышленіи, но «человѣкъ не токмо мыслящее, но и дъйствующее существо» 1). Примиреніе науки всеобщее и отрицательное,---оттого ей личность не нужна; положительное примиреніе можеть только быть въ дѣяніи свободномъ, разумномъ, сознательномъ. Въ тёхъ сферахъ, въ которыхъ личность сохранила необходимость проявленія ся въ дѣяніяхъ очевидца, въ религіи. напримъръ, не одно возношеніе лицъ, но и нисхожденіе къ лицамъ, сохранение ихъ; въ ней въра признана мертвою безъ дълъ, любовь поставлена выше всего. Отвлеченная мысль есть безпрерывное произношение смертнаго приговора всему временному, казнь неправаго, ветхаго во имя вѣчнаго и непреходящаго,--оттого. наука ежеминутно отрицаеть воображаемую незыблемость существующаго. Дёяніе сознательной любви творчески создательно. Любовь есть всеобщее прощеніе, снисходительное, прижимающее къ груди своей самое временное за слъдъ въчнаго, отнечатлъннаго на немъ. Но чистыя отвлеченія не имъють возможности сушествовать, противоположное находить место, вкрадывается и развивается въ дом' врага своего; отрицание науки чревато съ перваго появленія положительнымь. Эта скрытая положительность освобождается любовью, струится во всѣ стороны какъ теплотворъ, безпрерывно стремясь найти условія осуществленія и выхода изъ области всеобщаго отрицанія въ область свободнаго діянія; когда наука достигаеть высшей точки, она естественно переходить самое себя. Въ наукъ мышленіе и бытіе примирены:

<sup>1)</sup> Это еказалъ Гёте; Гегель въ "Пропедевтикъ" (томъ XVIII, §63) говорит-"слово не есть еще дъяние, которое выше ръчи". И германцы, стало, понимали это.

но условія мира дѣланы мыслію,-полный миръ въ дѣяніи. «Дѣяніе есть живос единство теорія и практики», сказалъ слишкомъ за двѣ тысячи лѣть величайшій мыслитель древняго міра 1). дѣяніи разумъ и сердце поглотились одѣйствовореніемъ, Bъ исполнили въ мірѣ событій находившееся въ возможности. Мірозданіе, исторія-не вѣчныя ли дѣянія?Дѣяніе отвлеченнаго разумаиышленіе, уничтожающее личность; человѣкъ безконеченъ въ немъ, по теряетъ себя; онъ въченъ въ мысли – но онъ нс онъ: дізніе отвлеченнаго сердца--частный поступокъ, не иміющій возможности раскрыться во всеобщее; въ сердил человъкъ у себя,-но преходящъ. Въ разумномъ, правственно-свободномъ и страстно-энергическомъ дѣяніи, человѣкъ достигаеть дѣйствительности своей личности и увѣковѣчиваетъ себя въ мірѣ событій. Въ такомъ дѣяніи человѣкъ вѣченъ во временности, безконеченъ въ конечности, представитель рода и самого себя 2), живой и сознательный органъ своей эпохи.

Истина, высказанная нами, далека оть того, чтобъ быть сознанною. Могущественнѣйшіе и величайшіе представители современнаго человъчества поняли мысль и дъяніе разно и односторонне. Степенная, глубоко чувствующая и созерцающая Германія опредълила себъ человъка какъ мышленіе, науку признала цълью и нравственную свободу поняла только какъ внутреннее начало. Она никогда не имѣла вполнѣ развитаго смысла практической дъятельности; обобщая каждый вопросъ, она выходила изъ жизни въ отвлечения и оканчивала одностороннимъ разръшениемъ. Саванарола, слёдуя инстинкту жизни романскихъ народовъ, сдёлался главою ·политической партіи 3). Германскіе реформаторы, уничтоживъ въ половинѣ Германіи католицизмъ, не выступили изъ области теологіи и схоластическихъ споровъ; фазы новой французской исторіи повторялись въ Германіи въ области науки и отчасти искусства. Германическій міръ имбеть самъ въ себб и противоположное направление, также отвлеченное и односторонное. Англія одарена величайшимъ смысломъ жизни и дѣятельности: но всякое дѣяніе ея есть частное: общечеловѣческое у британца превращается въ національное; всеобъемлющій вопросъ сводится на м'єстный. Англія моремъ отд'єлена оть челов'єчества и, гордая своей замкнутостью, не раскрываеть своей груди интересамъ ма-

<sup>1</sup>) Аристотель.

<sup>2</sup>) Надъ этими выраженіями посмѣются наши люстихи; не будемъ такъ робки. пусть люстихи посмѣются, на то они люстихи. Смѣхъ для нихъ вознагражденіе непониманью: изъ человѣколюбія надобно имъ предоставить такой дешевый *ре*наницъ.

3) «Романскіе народы имѣютъ характеристику рѣзче германцевъ, они опредѣленныя цѣли свои исполняютъ съ чрезвычайной твердостью, обдуманностью и ловкостью. Philosophie der Geschichte. p. 422, tome IX. терика. Британецъ никогда не отступится отъ своей личности: онъ знаетъ великую заслугу свою, то неприкосновенное величе, тотъ нимбъ уваженія, которымъ онъ окружилъ именно идею личности. Заснувшіе народы Италіи и вновь выступающіе испанцы не заявили никакихъ правъ на поприще, о которомъ мы говоримъ.

которые невольно два народа, на обращается Остаются взглядъ. Съ одной стороны, Франція — самымъ счастливымъ образомъ поставленная относительно европейскаго міра, сбъгающагося въ ней, опираясь на край романизма, и соприкасающаяся со встыи видами германизма, отъ Англіи, Бельгіи до странъ, прилегающихъ Рейну; романо-германская сама, она какъ будто при звана примирить отвлеченную практичность средиземныхъ нарловъ съ отвлеченной умозрительностью за-рейнской, поэтическув нъгу солнечной Италіи съ индустріальной хлопотливостью туханнаго острова. Доселъ Франція и Германія не понимали другь друга вполнѣ; разное волновало ихъ, разное влекло ихъ, одни в тѣ же предметы выражались иными языками; весьма недавно, они узнали другь друга: ихъ познакомилъ Наполеонъ; и, послъ взаимныхъ посъщеній, когда улеглись страсти вмъстъ съ порховымъ дымомъ, онѣ съ уваженіемъ склонились другь передъ другомъ и признали другъ друга. Но истиннаго единенія ныть Наука Германіи упорно не переплываеть Рейна; бъглый уль француза прелупреждаеть діалектическое развитіе, хватаеть изъ середины какую-нибудь мысль и торопится осуществить ее. Грядущему предлежить разрѣшить, насколько Франція можеть быть органомъ примяренія науки и жизни; впрочемь, не надобно ошьбаться, принимая слишкомъ рѣзко противоположность Франція в Германія; она часто совершенно внѣшняя. Франція свонмъ путехь дошла до заключеній очень близкихъ къ заключеніямъ наукл германской, но не умъетъ перенести ихъ на всеобщій языкъ вауки, такъ, какъ Германія не ум'єтъ языкомъ жизни повторять логику. И сверхъ того, наука германская искони пользовалась Франціей. Не говоря о Декарть, вліяніе энциклопедистовъ был очень сильно; ей никогда не достигнуть бы своей зрълости безь фактическаго обилія разработаннаго по всёмъ отраслямъ во Фравція. Съ другой стороны, можеть, туть раскроется великое при званіе бросить нашу стверную гривну въ хранилищницу человъ ческаго разумѣнія; можеть, мы, маложившіе въ быломъ, явиися представителями дъйствительнаго единства науки и жизни, слова и дъла. Въ исторіи поздно приходящимъ--не кости, а сочные плоды. Въ самомъ дѣлѣ, въ нашемъ характерѣесть нѣчто, соедвняющее лучшую сторону французовъ съ лучшей стороной пр манцевъ. Мы несравненно способнѣе къ наукообразному мышле-

нію, нежели французы, и намъ рѣшительно невозможна мѣщанскифилистерская жизнь нѣмцевъ; въ насъ есть что-то gentlemanlike, чего именно нѣтъ у нѣмцевъ, и на челѣ нашемъ проступаетъ слѣдъ величавой мысли, какъ-то не сосредоточивающейся на челѣ француза.

Но не будемъ забъгать въ будущее и возвратимся. Философы Германіи какъ-то провидѣли, что дѣяніе, а не наука-цѣль человѣка. Это была часто геніальная пророческая непослѣдовательность, насильно врывавшаяся въ безстрастныя и суровыя логическія построенія. Самъ Гегель болѣе намекнуль, нежели развилъ мысль о дѣяніи. Это дѣло не его эпохи, --- дѣло эпохи, имъ порожденной. Гегель, раскрывая области духа, говорить о искусстве, наукѣ и забываеть практическую дѣятельность, вплетенную во всѣ событія исторіи. Но рядъ мыслителей Германіи, замыкающійся Гегелемъ, не должно ставить на одну доску съ настоящими юрмалистами. Они не имбли иныхъ требованій, кромѣ потребности въденія, но это было своевременно; они труженически разработали для человѣчества путь науки; для нихъ примиреніе въ наукѣ было наградой; они имѣли право, по историческому мѣсту своему, удовлетвориться во всеобщемъ; они были призваны свидътельствовать міру о совершившемся самопознаніи и указать нуть къ нему: въ этомъ состояло ихъ дияние. Мы совсъмъ не въ томъ положении; для насъ жизнь въ отвлеченно-всеобщихъ сферахъ-несвоевременность, личная охота. Всякая восходящая сфера имфетъ притязание на исключительное господство и безусловное значеніе: въра въ него-главнъйшее условіе успъха; но дальнъйнее развитие во времени необходимо переходить мнимо-безусловную сферу и эта необходимость перехода гораздо съ большей справедливостью можеть казаться безусловной. Гегель чрезвычайно глубокомысленно сказалъ: «понять то, что есть-задача философіи, ибо то, что есть — разумъ. Какъ всякая личность произведение своего времени, такъ философія есть въ мысляхъ схваченная эпоха; нельпо предположить, что какая-нибудь философія переходила свой современный міръ» 1). Задача реформаціоннаго міра была понять, но понятіемъ не замыкается воля. Философы забыли о положительной дъятельности. Бъды въ этомъ не было. Практическія сферы вовсе не лишены языка; онѣ заявили свой голосъ, когда время пришло. Оно пришло быстро: человъчество несется теперь какъ по желъзной дорогъ. Годывъка. Едва прошло десять лътъ послъ смерти Гёте и Гегеля, величайшихъ представителей искусства и науки, какъ самый

1) Philosophie des Rechts, Vorrede. Курсивомъ напечатанное подчеркнуто въ текстъ.

Contractor and a second second

Шеллингь, увлеченный новымъ направленіемъ, сталъ дѣлать совершенно иныя требованія, нежели съ которыми явился проповъдывать науку въ началъ XIX въка. Ранегатство Шеллинга во всякомъ случат событіе важное и многозначительное. Шеллингъ болѣе обладаетъ поэтическимъ созерцаніемъ, чѣмъ діалектикой, и именно какъ Vates онъ испугался океана всеобщаго, готовившагося поглотить весь потокъ умственной дѣятельности; онъ пошелъ вспять, не сладивши съ послёдствіями своихъ началъ, и вышелъ изъ современности, указывая на больное мъсто. Во всей германской атмосферѣ носятся новые вопросы о жизни и наукѣ,--это очевидный факть въ журналистикѣ, въ изящныхъ произведеніяхъ, въ книгахъ. Забытая въ наукъ личность потребовала своихъ правъ, потребовала жизни, трепещущей страстями и удовлетворяющейся однимъ творческимъ, своболнымъ лѣяніемъ. Послѣ отрицанія, совершеннаго въ сферѣ мышленія, она захотѣла отрицаній въ пругихъ сферахъ: необхолимость личности обличилась. Человѣкъ требуетъ ее, а наука, взявшая все, признаеть это право; она не удерживаеть, она благословляеть въ жизнь личную, въ жизнь свободнаго дѣянія во имя абсолютной безличности.

Ца, наука есть царство безличности, успокоенное оть страстей, почившее въ величайшемъ самопознания, озаренное всепроникающимъ свѣтомъ разума,-царство идеи. Не мертвое, не остылое, какъ трупъ, но покойное въ самомъ движении своемъ, какъ океанъ. Въ наукѣ-сонмъ Олимпійцевъ, а не люди; матери, къ которымъ ходилъ Фаусть. Въ наукъ-истина, облеченная не въ вещественное тёло, а въ логическій организмъ, живая архитектоникой діалектическаго развитія, а не эпопеей временнаго бытія: въ ней законъ-мысль исторгнутая, спасенная отъ бурь существованія, отъ возмущеній внёшнихъ и случайныхъ; въ ней раздается симфонія сферъ небесныхъ и каждый звукъ ея имъетъ въ себѣ вѣчность, потому что въ немъ была необходимость, потому что случайный стонъ временнаго не достигаетъ такъ высоко. Мы согласны съ формалистами, наука выше жизни, но въ этой высотъ свидътельство ея односторонности; конкретно истинное не можеть быть ни выше, ни ниже жизни, оно должно быть въ самомъ средоточіи ея, какъ сердце въ срединѣ организма. Оть того, что наука выше жизни, ся область отвлеченна, ся полнота не полна. Живая цёлость состоить не изъ всеобщаго, снявшаго частное, но изъ всеобшаго и частнаго, взаимно другъ въ друга стремящихся и другь отъ друга отторгающихся; ея нѣть ни въ какомъ моментъ, ибо всъ моменты ея; какъ бы ни казались самобытны и исчерпывающи иныя опредъленія, они тають оть огня жизни и вливаются, теряя односторонность свою, въ широкій, всепоглощающій потокъ. Разумъ сущій прояснилъ для

Diaitized by GO

себя въ наукѣ, свелъ свои счеты съ прошедшимъ и настоящимъ, —но осуществиться будущему надобно не въ одной всеобщей сферѣ. Въ ней будущности собственно нѣтъ, потому что она предузнана, какъ неминуемое логическое послѣдствіе, но такое осуществленіе бѣдно своей отвлеченностью; мысль должна принять плоть, сойти на торжище жизни, раскрыться со всею роскошью и красотой временнаго бытія, безъ котораго нѣтъ животрепещущаго, страстнаго, увлекательнаго дѣянія.

125

Warum bin ich vergänglich, o Zeus? so fragte die Schönhoit. Macht ich doch, sagte der Gott, nur das Vergängliche shön. Gæthe.

Наука не только сознала свою самозаконность, но себя сознала, закономъ міра; переводя его въ мысль, она отреклась оть него, какъ оть сущаго, улетучила его своимъ отрицаніемъ, противъ дыханія котораго ничто фактическое несостоятельно. Наука разрушаетъ въ области положительно-сущаго и созидаетъ въ области логики, ---таково ся призвание. Но человъкъ призванъ не въ одну логику, - а еще въ міръ соціально-историческій, нравственносвободный и положительно-дѣятельный; у него не одна способность отрешающагося пониманья, но и воля, которую можно положительнымъ, разумомъ творящимъ; челоназвать разумомъ въкъ не можетъ отказаться отъ участія въ человъческомъ дъянія. совершающемся около него; онъ долженъ дъйствовать въ своемъ мѣстѣ, въ своемъ времени,--въ этомъ его всемірное призваніе, это eeo conditio sine qua non. Личность, выходящая изъ науки, не принадлежить болёе ни частной жизни исключительно, ни исключительно всеобщимъ сферамъ; въ ней сочетались частное и общее въ единичности гражданскаго лица. Примирившись въ наукѣ,--онъ жаждетъ примиренія въ жизни; но для этого надобно творчески одбйствоворить нравственную волю во всбхъ практическихъ сферахъ.

Вина буддистовъ состоить въ томъ, что они не чувствують потребности этого выхода въ жизнь — дъйствительнаго осуществленія идеи. Они примиреніе науки принимають за всяческое примиреніе; не за поводъ къ дъйствованію, а за совершенное, замкнутое удовлетвореніе. А тамъ хоть трава не рости за переилетомъ книги. Они все снесуть за пустоту всеобщности. Буддисты индійскіе стремятся цюлью бытія купить свободу въ Буддъ. Будда для нихъ именно отвлеченная безконечность, ничего. Наука покорила человъку міръ, больше—покорила исторію не для того, чтобъ онъ могъ отдыхать. Всеобщность, удерживаемая въ своей отвлеченности, всегда ведеть къ сонному уничтоженію дъятельности, таковъ индійскій квіетизмъ. Гранитный міръ событій,

وتشر فللفا فلاتها

подвергаясь огненной струб отрицанія, не имбеть силы противостоять и низвергается растопленной каскалой въ океанъ науки. Но человѣкъ долженъ переплыть океанъ для того, чтобъ снова начать дѣйствованіе въ иномъ свѣтѣ, въ обѣтованной Атлантидѣ. Начать не инстинктомъ, не по внѣшнимъ наталкиваніямъ, не съ скорбнымъ метаньемъ во всѣ стороны, не съ темнымъ предчувствіемъ, а съ полной нравственной свободой. Человѣкъ не можетъ примириться, нока все окружающее не приведено въ согласіе съ нимъ. Формалисты довольствуются тъмъ, что выплыли въ море, качаются на поверхности его, не плывуть никуда и оканчивають тёмъ, что обхватываются льдомъ, не зам'йчая того; наружно для нихъ тѣ же стремящіяся прозрачныя волны, но въ самомъ дѣлѣ это мертвый лель, укравшій очертанія движенія, живая струна замерла сталактитомъ, все окоченѣло. Формалисты сами приняли характеръ льда и нанесли ужасный вредъ наукъ, говоря ея языкомъ и высказывая безжалостные приговоры свои, отъ которыхъ вбеть полярной стужей; весь блескъ ихъ ръчи-блескъ льда. водяной, мертвой, по которому лучъ солнца скользитъ, но не гръетъ, который скорбе уничтожится, нежели приметъ теплоту.

Слушавшие содрогнулись, замѣтивъ отсутствие любви у большой части берлинскихъ и иныхъ корифеевъ формализма, этихъ талмудистовъ новой науки. Взявъ однъ буквы, одни слова, они ими заглушили всякое состраданіе, всякое теплое сочувствіе. Они намъренно, съ усиліями полнялись на точку равнолушія ко всему человѣческому, считая ее за истинную высоту: имъ не всегда надобно върить, что они безъ сердца, — они часто прикидываются такими (новаго рода captatio benevolentiæ). Формальныя разрѣшенія принимаются ими всегда и вездѣ за дѣйствительныя. Имъ казалось, что личность-дурная привычка, отъ которой пора отстать; они проповѣдывали примиреніе со всей темной стороной современной жизни, называя все случайное, ежедневное, отжившее, словомъ все, что ни встрётится на улицё, джйствительнымъ и. слёдственно, имѣющимъ право на признаніе. Такъ поняли они великую мысль, «что все дъйствительное разумно»; они всякій благородный порывъ клеймили названіемъ Schönseeligkeit, не усвоивъ себѣ смысла, въ которомъ слово это употреблено ихъ учителемъ<sup>1</sup>). Если присовокупимъ къ этимъ результатамъ напыщенный и нельпый языкъ, надменность ограниченности, то отдадимъ справедливость върному такту общества, смотръвшаго съ недовъріемъ на этихъ фигляровъ науки. Гегель гдѣ только могъ

<sup>1</sup>) «Есть болѣе полный миръ съ дѣйствительностью, доставляемый познаніемъ ея, нежели отчаянное сознаніе, что временное дурно или неудовлетворительно. но что съ нимъ слѣдуетъ примириться, потому что оно лучше не можетъ быть». Philosophie des Rechts.

просиль, умоляль опасаться формализма 1), доказываль, что самое истинное опредъление, взятое въ его завинченности, буквальности. доведеть до бъдъ, бранился, наконецъ, --- ничего не помогало. Они его-то фразы и свинтили, его-то и поняли буквально. Они не могутъ привыкнуть къ вѣчному движенію истины, не могуть разъ навсегда признать, что всякое положение отрицается въ цользу высшаго, и что только въ преемственной послёдовательности этихъ положеній, бореній и снятій проторгается живая истина, что это ея змѣиныя шкуры, изъ которыхъ она выходитъ свободнѣе и свободнѣе. Они (не смотря на то, что толкують о чемъ-то подобномъ) не могуть привыкнуть, что въ развити науки не на что опереться, что одно спасеніе въ быстромъ, стремительномъ движеніи. Они цёпляются за каждый моментъ, какъ за истину; какое-нибудь одностороннее опредбление принимають за всѣ опредѣленія предмета, имъ надобны сентенціи, готовыя правила; пробравшись до станціи, они, смѣшно-довѣрчивые, полагають всякій разъ, что достигли абсолютной цѣли и располагаются отдыхать. Они строго держатся текста, и оттого не могуть усвоить себѣ его. Мало понимать то, что сказано, что написано: надобно понимать то, что свётится въ глазахъ, что вбетъ между строкъ, надобно такъ усвоить себъ книгу, чтобъ выйти изъ нея. Такъ понимаетъ живущій науку; пониманіе есть обличеніе однородности, которая предсуществуеть. Наука живому передается жизненно, формалисту-формально. Посмотрите на Фауста и его фамулуса: Фаусту наука-жизненный вопросъ «быть или не быть»: онъ можетъ глубоко падать, унывать, впадать въ ошибки, искать всякихъ наслажденій, но его натура глубоко проникаетъ за кору внёшности, его ложь имбеть болёе истины въ себе, нежели плоская, непогрѣшительная правда Вагнера. Трудное Фаусту легко Вагнеру. Вагнеръ удивляется, какъ Фаусть не понимаеть простыхъ вещей. Надо имѣть много ума, чтобъ не понять иного. Вагнера наука не мучить, напротивъ, утѣшаеть, успокоиваеть, отраду въ скорби подаеть. Онъ покой свой купилъ на мъдные гроши, оттого что онъ не безпокоился собственно никогда. Гдѣ онъ видълъ единство, примиреніе, разръшеніе и улыбался, тамъ Фаусть видълъ расторженіе, ненависть, усложнившійся вопросъ — и страдалъ.

Каждый занимающійся *проходить* черезь формализмъ, это одинъ изъ моментовъ становленья; но имѣющій живую душу проходить, а формалисть остается; для одного формализмъ ступень, для другого ціль. Такъ, природа, достигая совершенія своего въ человѣкѣ, останавливается на каждой попыткѣ, увѣковѣчивая ее

1) Напримѣръ, во всемъ предисловіи въ "Феноменологіи".

родомъ, въчно свидбтельствующимъ о пройденномъ моментъ, который для него высшая, единая форма бытія. Но ни природа, ни наука не могли удовлетвориться, не дойдя до послѣднихъ слѣдствій, заключенныхъ въ ихъ понятіи. Природа перешла себя въ человъкъ, или наступила себъ на грудь. Наука нынче представляетъ то же зрѣлище: она достигла высшаго призванія своего; она явилась солнцемъ всеосвѣщающимъ, разумомъ факта и. слѣдственно, оправданиемъ его. Но она не остановилась, не съла отдыхать на тронѣ своего величія; она перепіла свою высшую точку и указываеть путь изъ себя въ жизнь практическую, сознаваясь, что въ ней не весь духъ человѣческій исчерпанъ, хотя и весь понять. Она этимъ погруженіемъ въ жизнь не потеряеть своего трона: однажды побъжденное въ этихъ сферахъ-побъждено на въки; но и человѣкъ не потеряетъ въ ней остальныхъ обителей жизни. Правовърные буддисты больше самой науки за науку, они ръшились умереть, защищая единодержавное владычество ея надъ жизнью. «Наука есть наука и единый путь ея абстракція»--это стихъ ихъ Корана. Они на все отвѣчаютъ громкими словами и вибсто того, чтобъ наполнить въ самомъ дълъ пропасти, дълящія сферы отвлеченныя отъ дъйствительныхъ, противоръчія въ жизни и мышлении, прикрывають ихъ легкими тканями искусственной ліалектической фіоритуры. Растягивать все сущее на олръ формализма не трудно для тѣхъ, кто не внемлетъ никакому протесту со стороны сущаго. Профаны дивятся иногда, какъ самые странные факты, чрезвычайныя явленія легко покоряются у формалистовъ общимъ законамъ, дивятся, -а между тѣмъ чувствують, что цри этомъ сдбланъ какой-то фокусъ-изумительный, но непріятный для того, кто ищеть добросовъстнаго и дъльнаго отвъта. Формалистовъ, съ грѣхомъ пополамъ, можно оправдать только тѣмъ, что они себя первыхъ обманывають своими фокусами. Вольтеръ разсказываеть, какъ докторъ увърялъ зрячаго, что онъ слъщъ, доказывая ему, что неразумный факть его зрѣнія нисколько не противорѣчить его выводу, и что онъ все-таки принимаетъ его за слѣного. Такъ новые буддисты разговаривали съ германцами до тбхъ поръ, пока, не смотря на всю тихую и добрую натуру свою, пѣмцы догадались, въ чемъ дѣло. А дѣло въ томъ, что факты имъ и не покоряются вовсе. Они, какъ китайскій императоръ, считають себя владфтелями всего земного шара, что однакожъ не мѣшаеть всему земному шару, за исключениемъ Китая, вовсе не зависъть отъ него.

Дилетанты, находящіеся внѣ науки, могуть иногда образумиться и въ самомъ дѣлѣ заняться наукой, по крайней мѣрѣ, могуть оставаться въ подозръніи, что съ ними случится такой перевороть. Формалистовъ въ этомъ никакъ заподозрить нельзя,

Digitized by GO

они удовлетворились, покойны, дальше идти не могуть; они не знають и не могуть себѣ представить, что есть дальше. Неизлечимо отчаянное положение ихъ состоить въ этомъ чрезвычайномъ повольствё; они совсёмъ примирились; ихъ взглядъ выражаеть спокойствіе, немного стеклянное, но невозмущаемое изнутри; имъ осталось почивать и наслаждаться, прочее все сдълано или сдълается само собою. Имъ удивительно, о чемъ люди хлопочуть, когда все объяснено, сознано, и человѣчество достигло абсолютной (bodmы бытія 1).-что доказано ясно тѣмь, что современная философія есть абсолютная философія, а наука всегда является тожественною эпохѣ, но какъ ея результать, т. е. по совершения въ бытіи. Для нихъ такое доказательство неопровержимо. Фактами ихъ не смутишь, они пренебрегають ими. Спросите ихъ, отчего при этой абсолютной формъ бытія въ Манчестеръ и Бирмингамъ работники мруть съ голоду или прокармливаются настолько, насколько нужно, чтобъ они не потеряли силъ. Они скажуръ, что это случайность. Спросите ихъ, какъ они слово абсолютное привязывають къ развивающимся событіямъ, къ сферамъ, которыя своимъ движеніемъ впередъ доказывають свою неабсолютность. «Да такъ сказано въ такомъ-то и такомъ-то параграфѣ». Для нихъ и это доказательство, а въ какомъ смыслё принято слово въ этихъ параграфахъ,-объ этомъ нечего и хлопотать. Раскрыть глаза формалистовъ трудно; они рѣшительно, какъ буддисты, мертвое уничтоженіе въ безконечномъ считаютъ свободой и цѣлью, и чѣмъ выше поднимаются въ морозныя сферы отвлеченій, отрываясь отъ всего

129 -

живого, тёмь покойнёе себя чувствують. Такъ эгоисты доставляють себъ своего рода спокойное счастіе, заглушая всъ человъческія чувства, удаляя отъ себя все непріятное, огорчительное. Но для эгоизма, какъ для формализма, надобно родиться. Всякій можеть отвернуться оть картины страданій, но не всякій перестаеть стонать оть этого. Гегель (подъ фирмою котораго идуть всѣ нелѣпости формалистовъ нашего времени, такъ, какъ подъ фирмой Фарина продается одеколонъ, дълаемый на всфхъ точкахъ нашей планеты) вотъ какъ говоритъ о формализмѣ<sup>2</sup>): «Нынче главный трудъ состоить не въ томъ, чтобъ очистить отъ чувственной непосредственности лицо и развить его въ мыслящую сущность, но болбе въ противоположномъ, въ одфиствоворении всеобщаго чрезъ снятіе отвердѣлыхъ, опредѣленныхъ мыслей. Но гораздо труднѣе сдѣлать текучими твердыя мысли, нежели чувственную вещественность....»

1) Это не выдумка, а сказано въ Байергоферовой «Исторіи философіи» (Die Idee und Geschichte der Philosophie, von Baverhoffer. Leipzig. 1838. Послѣдняя глава).

2) Phenomenologie. Vorrede.

А. И. Герденъ, т. IV.

Формализмъ принимаеть отвлеченную всеобщность за безусловное; онъ увѣряетъ, что быть неудовлетвореннымъ ею-доказываетъ неспособность подняться на безусловную точку зренія и держаться на высоть ся. Онъ все приписываеть всеобщей идет въ ся непъйствительной формѣ и принимаеть за спекулятивность бросанье и низверженые всего въ пропасть этой страшной пустоты. Разсматривание чего-либо сущаго въ безусловномъ сводится на то, что въ немъ все одинаково, и безусловное дълается, такимъ образомъ, ночью, въ которой всѣ коровы черныя. Если нѣкогла люлямъ показалось возмутительно принять безусловное за субстанцію, то долею основа этого отвращения лежала въ инстинктуальномъ прозрѣніи, что самопознаніе потеряно, а не сохранено въ субстанціи: обратное воззрѣніе, останавливающее мышленіе, какъ мышленіе, всеобщее, какъ таковое, есть опять безразличная неподвижная субстанціальность. Даже, если мышленіе соединяеть бытіе субстанціи съ собою и непосредственное воззрѣніе (das Anschauen) постигаеть, какъ мышленіе, то и туть все зависить оть того, не внадаеть ли это умозрѣніе въ лѣнивое однообразіе, и не представится ли дѣйствительность недбиствительнымъ образомъ. Въ философіи права Гегель говорить: «между самопознаніемь и дъйствительностью всего чаще становится отвлеченность, не освободившаяся въ понятіе». Читая эти и подобныя мѣста, съ изумленіемъ спрашиваешь, какъ добрые люди всю жизнь читають Гегеля и не понимають. Человѣкъ читаетъ книгу, но понимаетъ собственно то, что въ его головѣ. Это зналъ тотъ китайскій императоръ, который, учившись у миссіонера математикѣ, послѣ всякаго урока благодарилъ, что онъ напомнилъ ему забытыя истины, которыя онъ не могъ не знать, будучи par métier всезнающимъ сыномъ неба. Въ самомъ дёлё такъ. Читая Гегеля, только то понимають, что онъ напоминаеть, то, что неразвито предсуществовало чтенію. Дело книги собственно акушерское дѣло — способствовать, облегчить рожденіе, но что родится, за это акушеръ не отвѣчаеть.

Не надобно, впрочемъ, думать, чтобъ Гегель самъ не впадалъ много разъ въ ниъмецкую болѣзнь, состоящую въ признаніи вѣдѣнія послѣдней цѣлью всемірной исторіи. Онъ это гдѣ-то прямо сказалъ <sup>1</sup>). Мы говорили въ третьей статьѣ о томъ, что Гегель часто непослѣдователенъ своимъ началамъ. Никто не можетъ стать вымие своего времени. Въ немъ наука имѣла величайшаго представителя; доведя ее до крайней точки, онъ нанесъ ея могуществу, какъ исключительному, можетъ нехотя, сильный ударъ, ибо каждый шагъ впередъ долженствовалъ быть шагомъ въ практическія сферы. Ему лично довлѣло знаніе, и потому онъ не сдѣлалъ этого шага.

1) Помнится въ «Исторіи философіи».

Наука была для германо-реформаціоннаго міра то, что искусство для эллинскаго. Но ни искусство, ни наука въ своей исключительности не могли служить полнымъ успокоеніемъ и отвѣтомъ на всѣ требованія. Искусство представило, наука поняла. Новый вѣкъ требуетъ совершить понятое въ дѣйствительномъ мірѣ событій. Геніальная натура Гегеля безпрерывно порывала путы, накладываемыя духомъ времени, воспитаніемъ, привычкой, образомъ жизни, званіемъ профессора. Посмотрите, какъ торжественно развертывается у него философія права; не фразу, не выраженіе намѣрены мы указать, а внутреннюю настоящую мысль, душу книги.

Области отвлеченнаго права разрѣшаются, снимаются міромь нравственности, царствомъ нормъ, правомъ, просвътленнымъ для себя. Но Гегель этимъ не оканчиваетъ, а устремляется съ высоты идеи права въ потокъ всемірной исторіи, въ океанъ исторіи. Наука права совершается, вѣнчается, выходить изъ себя. Процессъ развитія личности тотъ же самый. Мутныя индивидуальности, вырабатываясь изъ естественной непосредственности, туманомъ поднимаются въ сферу всеобщаго и просв'ятленныя солнцемъ идеи разрътаются въ безконечной лазури всеобщаго: но онъ не уничтожаются въ ней. принявъ въ себя всеобщее, онѣ низвергаются благодатнымъ дождемъ, чистыми кристальными каплями на прежнюю землю. Все величіе возвращенной личности состоить въ томъ, что она сохранила оба міра, что она родъ и недѣлимое вмѣстѣ, что она стала тёмъ, чёмъ родилась или, лучше, къ чему родилась-сознательною связью обоихъ міровъ; что она постигла свою всеобщность и сохранила единичность. Развитая такимъ образомъ, личность самое въдъніе принимаеть за непосредственность высшаго порядка, а не за совершение судебъ. Возвращение есть діалектическое движение столь же необходимое, какъ восхождение. Пребывание во всеобщемъ-покой, то есть смерть; жизнь идеи есть «вакхическое опьянѣніе, въ которое все увлечено, безпрерывное возникновеніе и уничтоженіе, никогда не останавливающееся и спокойное только въ этомъ движения». Еще разъ, всеобщее не есть полная истина, а одна фаза ея, въ которой частное распустилось, а процессъ перехода уже совершился. Всеобщее представляеть довременный или послѣвременный покой, но идея не можеть пребывать въ покоѣ, она сама собою выходить изъ области всеобщаго въ жизнь.

Полное trio, согласное и величественное, звучить только во всемірной исторіи, только въ ней живеть идея полнотою жизни; внѣ—ея отвлеченности, стремящіяся къ полнотѣ, алкающія другъ друга. Непосредственность и мысль—два отрицанія, разрѣшающіяся въ дѣяніи исторіи. Единое для того расторгнулось въ противоположное, чтобъ соединиться въ исторіи. Природа и логика сняты и осуществлены ею. Въ природѣ все частно, индивиду-

ально, врозь суще, едва обнято вещественною связью; въ природѣ идея существуеть тѣлесно, безсознательно, подчиненная закону необходимости и влечениямъ темнымъ, не снятымъ свободнымъ разумѣніемъ. Въ наукѣ, совсѣмъ напротивъ: илея существуеть въ логическомъ организмѣ, все частное заморено, все проникнуто свётомъ сознанія, скрытия мысль, волнующая и приводящая въ движение природу, освобождаясь отъ физическаго бытія развитіемъ его, становится открытой мыслью науки. Какъ бы полна ни была наука, ся полнота отвлеченна, ся положение относительно природы отрицательно; она это знала со временъ Цекарта, ясно противопоставившаго мышленіе факту, духъ-природѣ. Природа и наука, два выгнутыя зеркала, вѣчно отражающія другъ друга; фокусъ, точку пересѣченія и сосредоточенности между оконченными мірами природы и логики, составляеть личность человъка. Природа, собираясь на каждой точкъ, углубляясь болѣе и болѣе, оканчиваеть человѣческимъ я; въ немъ она достигла своей цёли. Личность человёка, противопоставляя себя природѣ, борясь съ естественною непосредственностью, развертываеть въ себѣ родовое, вѣчное, всеобщее, разумъ. Совершеніе этого развитія — цёль науки.

Вся прошедшая жизнь человѣчества, сознательно и безсознательно, имѣла идеаломъ стремленіе достигнуть разумнаго самопознанія и поднятія воли челов'яческой къ вол'ь божественной; во всѣ времена человѣчество стремилось къ нравственно-благому, свободному дѣянію. Такого дѣянія въ исторіи не было и не могло быть. Ему должна была предшествовать наука; безъ въдънія. безъ полнаго сознанія нъть истинно свободнаго дъянія; но полнаго сознанія въ прошедшей жизни человѣческой не было. Наука, приводя къ нему, оправдываеть исторію и съ тъмъ вмъстъ отрекается отъ нея; истинное дъяние не требуетъ для своего оправданія предыдущаго событія, исторія для него непосредственность; все предшествующее необходимо почва. въ генетическомъ смыслѣ, но самобытность и самоозаконеніе грядущее столько же будеть имъть въ себъ, какъ въ исторіи. Грядущее отнесется къ былому, какъ совершеннолѣтній сынъ къ отцу; для того, чтобъ родиться, для того, чтобъ сдёлаться человбкомъ, ему нуженъ воспитатель, ему нуженъ отецъ; но ставши человѣкомъ, связь съ отцомъ мѣняется,--дѣлается выше, полнѣе любовью, свободние. Лессингъ назвалъ развитие человичества воспитаніемъ — выраженіе невѣрное, если взять его безусловно, но въ извѣстныхъ предѣлахъ оно удачно. Въ самомъ дѣлѣ, человѣчество доселѣ имѣеть ясные признаки несовершеннолѣтія; оно мало-по-малу воспитывается въ сознание. Единство этой педагогіи теряется для неглубокаго взгляда за цышностью и много-

132 -

образіемъ, за роскошью творчества, за преизбыткомъ формъ и силъ, повидимому, ненужныхъ и противоборствующихъ. Но таковъ инстинктуальный путь развитія естественнаго, безсознательнаго къ сознанію, къ себяобладанію. Обратимся къ природѣ: не ясная для себя, мучимая и томимая этой неясностью, стремясь къ цѣли ей неизвѣстной, но которая, съ тѣмъ вмѣстѣ, есть причина ея волненія, -- она тысячью формами домогается до сознанія, одбиствоворяеть всё возможности, бросается во всё стороны, толкается во всѣ ворота, творя безчисленныя варіаціи на одну тему. Въ этомъ поэзія жизни, въ этомъ свидетельство внутренняго богатства. Каждая степень развитія въ природѣ есть витстъ и цъль, относительная истина; она звено въ цъпи, но кольцо для себя. Влекомая непонятной, великой тоской, природа возвышается отъ формы въ форму: но переходя въ высшее, она упорно держится въ прежней формъ и развиваеть ее до послъдней крайности, какъ будто все спасеніе въ этой формъ. И въ самомъ дѣлѣ, достигнутая форма великая побѣда, торжество и радость: она всякій разъ высшее, что есть. Природа выступаетъ изъ нея во всѣ стороны 1). Оттого такъ тщетно искали вытянуть всѣ произведенія ея въ мертвую прямолинейность; у ней нѣть правильной табели о рангахъ. Произведенія природы не составляють одну лёстницу: нёть, они представляють лёстницу и то, что идеть по лёстницё: каждая ступень вмёстё и средство, и цъль, и причина. Idemque rerum naturæ opus et rerum ipsa nutura, какъ сказалъ Плиній.

Исторія человѣчества продолженіе исторіи природы; многообразіе, разнородность, встрѣчаемыя въ исторіи, поразительны: область стала шире, вопросъ выше, средства богаче, задняя мысль яснѣе, -- какъ же не усложниться путямъ? Развитіе съ каждымъ шагомъ становится глубже и съ тъмъ вмъстъ сложнъе: всего проще камень, спокойно отдыхающий на начальныхъ стуненяхъ. Гдё начинается сознание, тамъ начинается правственная свобода; каждая личность од вастворяеть по-своему призвание, оставляя печать своей индивидуальности на событіяхъ. Народыэти колоссальныя дёйствующія лица всемірной драмы-исполняють дѣло всего человѣчества, какъ свое джло, придавая тѣмъ художническую оконченность и жизненную полноту деяниямь. Народы представляли бы нѣчто жалкое, если-бъ они свою жизнь считали только одной ступенью неизвёстному будущему: они были бы похожи на носильщиковъ, которымъ одна тяжесть ноши и трудъ пути, а руно несомое другимъ. Природа не посту-

1) Великая мысль Бюффона: :La nature ne fait jamais un pas qui ne soit en tout sens».

наеть такъ съ своими безсознательными дътьми, -- какъ мы замѣтили; тѣмъ болѣе въ мірѣ сознанія не можеть быть степени. которая не имѣла бы собственнаго уповлетворенія. Но духъ человѣчества, нося въ глубинѣ своей непреложную цѣль, вѣчное домогательство полнаго развитія, не могь успокоиться ни въ опной изъ былыхъ формъ; въ этомъ тайна его трансценценция, его нерехватывающей личности (übergreifende Subjectivität). Не забудемъ однако, что каждая изъ былыхъ формъ имѣла содержаніемъ его, и не было духу иной формы, какъ той, за грани которой онъ перешелъ, только потому, что онъ доросъ до нея, былъ ею и переросъ ее. Исторія дѣянія духа, такъ сказать, личность его, ибо «онъ есть то, что дѣлаетъ» 1) - стремленіе безусловнаго примиренія, осуществленіе всего, что есть за душою, освобожденіе отъ естественныхъ и искусственныхъ путъ. Каждый шагъ въ исторіи, поглошая и осуществляя весь духъ своего времени, имъетъ свою полноту, однимъ словомъ, личность, кипящую жизнью.

Народы, ощущая призвание выступить на всемирно-историческое поприще, услышавъ гласъ, возвѣщавшій, что часъ ихъ насталь, проникались огнемъ вдохновенія, оживали двойною жизнью, являли силы, которыя никто не смёлъ бы предполагать въ нихъ н которыя они сами не подозрѣвали; степи и лѣса обстроивались весями, науки и художества расцветали, гигантские труды совершались для того, чтобъ приготовить караванъ-сарай грядущей идећ, а она-величественный потокъ - текла далће и далѣе, захватывая болѣе и болѣе пространства. Но эти караванъ-сараи не внёшнія гостиницы идеи, а ея плоть, безъ которой она не могла бы осуществиться, — чрево матери, принявшее прошедшее для будушаго, но и живое своею жизнью; каждая фаза историческаго развитія имѣла сама въ себѣ цѣль и. слѣдственно, награду и удовлетвореніе. Для греческаго міра, его призвание было безусловно; за предѣлами своего міра, онъ ничего не видалъ и не могъ видъть, ибо тогда не было еще будущаго. Будущее возможность, а не действительность: его собственно нѣтъ. Идеалъ для всякой эпохи-она сама, очищенная отъ случайности, преображенное созерцание настоящаго. Разумъется. чъмъ всеобъемлемъе и полнъе настоящее, тъмъ всемірнъе и истиннѣе его идеалъ. Такова наша эпоха. Народы, глядя на совершение судебъ человъчества, не знали аккорда, связывавшаго ихъ звуки въ единую симфонію; Августинъ на развалинахъ древняго міра возвѣстилъ высокую мысль о веси Господней, къ построенію которой идеть человъчество, и указаль вдали торжественную субботу успокоенія. Это было поэтико-религіозное начало

1) Philosophie des Rechts.

философіи исторіи: оно очевилно лежало въ христіанствъ, но долго не понимали его; не болфе, какъ въкъ тому назадъ, человучество нодумало и въ самомъ дълъ стало спрашивать отчета въ своей жизни, провидя, что оно не даромъ идетъ и что біографія его имбеть глубокій и единый всесвязывающій смысль. Этимъ совершеннол втнимъ вопросомъ оно указало, что воснитаніе оканчивается. Наука взялась отв'тать на него; едва она высказала отвѣть, явилась у людей потребность выхода изъ науки, — второй признакъ совершеннолътія. Но для того, чтобъ своими руками растворить двери, наука должна совершить во всей полнотъ свое призвание; пока хоть одна твердая точка остается непокоренною самопознанісмъ, — внѣшнее будетъ противодъйствовать. Число неподвижныхъ звъздъ становится менъе и менье, но онъ еще есть. Воспитание предполагаетъ внъ-сущую, готовую истину; съ того мгновенія, какъ человѣкъ пойметъ истину, она будеть у него въ груди, и тогда дѣло воспитанія исчерпано,--дъло сознательнаго дъянія начнется. Изъ врать храма науки человѣчество выйдеть съ гордымъ и поднятымъ челомъ, вдохновенное сознаніемъ: omnia sua secum portans — на творческое созданіе веси Божіей. Примиреніе науки въдъніемъ сняло противоръчія. Примиреніе въ жизни сниметь ихъ блаженствомъ <sup>1</sup>). Примиреніе въ жизни есть плодъ другого древа эдемскаго, его надобно было заслужить Адаму въ кровавомъ потѣ, въ тяжкихъ трудахъ,--и онъ заслужилъ его.

Но какъ будетъ это? Какъ именно принадлежитъ будущему. Мы можемъ предузнавать будущее, потому что мы—посылки, на которыхъ оснуется его силлогизмъ, но только общимъ, отвлеченнымъ образомъ. Когда настанетъ время, молнія событій раздеретъ тучи, сожжетъ препятствія и будущее, какъ Паллада, родится въ полномъ вооруженіи. Но въра въ будущее наше благороднъйшее право, наше неотъемлемое благо; въруя въ него, мы полны любви къ настоящему.

И эта въра въ будущее спасеть насъ въ тяжкія минуты отъ отчаянія; и эта любовь къ настоящему будетъ жива благими дёяніями.

23 марта. 1843.

1) При этомъ невольно вспомнилась великая мысль Спинозы: «Beatitudo non est virtutis præmium. sed ipsa *virtus*».

1

### Публичныя чтенія г. Грановскаго.

(Письмо въ Петербургъ).

#### Письмо первое.

Новаго въ нашемъ литературно-ученомъ мірѣ немного. Предвижу вашу улыбку при этомъ словѣ. «Въ Москвѣ лѣнятся, въ Москвѣ отдыхаютъ передъ трудомъ». Такъ и нѣтъ. Правда, въ Москвѣ говорять больше, нежели пишуть, думають больше, нежели работають, въ Москвѣ иногда лучше любять ничего не дѣлать, нежели дѣлать ничего. Правда и то, что иной разъ сквозь виднмую апатію прорывается вдругь какое-нибудь явленіе прекрасное и глубоко-знаменательное, трудъ разумный и отчетливый, не механическій продукть фабрично-искусственной діятельности, а дѣяніе поэтическое и свободное. Къ такимъ явленіямъ отнощу и публичный курсъ исторіи среднихъ вѣковъ г. Грановскаго. Въ самомъ событіи этого курса есть что-то чрезвычайно поэтическое: въ то время, когда трудный вопросъ объ истинномъ отношенін западной цивилизаціи къ нашему историческому развитію занимаеть всёхъ мыслящихъ и разрёшается противуположно, является одинъ изъ молодыхъ преподавателей нашего. университета на каеедрѣ, чтобы передать живымъ словомъ исторію того оконченнаго отдъла судебъ міра германо-католическаго, котораго самобытно-развивающаяся Россія не имъла. Г. Грановскій, года три тому назадъ оставившій скамьи лучшихъ германскихъ университетовъ, посвятившій жизнь свою глубокому изученію европейской исторіи, выходить передъ московскимъ обществомъ не какъ адвокатъ среднихъ вѣковъ, а какъ заявитель великаго ряда событій, въ ихъ органической связи съ судьбами всего человѣчества; его чтенія не могуть быть разрѣшеніемъ вопроса, но должны внести въ него новыя данныя; онъ въ правѣ требовать, чтобъ, желая осуждать и отталкивать цёлую фазу жизни

Digitized by GOOS

человѣчества, выслушали, по крайней мѣрѣ, симпатическій разсказъ о ней. Благородную симпатію къ своему предмету мы видѣли, глубоко-тронутые, въ цервыхъ прекрасныхъ словахъ, которыми открылъ г. Грановскій курсъ свой. Эта симпатія-великое дѣло: въ наше время глубокое уваженіе къ народности не изъято характера реакціи противъ иноземнаго: многіе смотрять на европейское, какъ на чужое, почти какъ на враждебное, многіе боятся въ общечеловъческомъ утратить русское. Генезисъ такого воззрѣнія понятенъ;-но и неправда его очевидна. Человѣкъ, любящій другого, не перестаеть быть самимъ собою, а расширяется всѣмъ бытіемъ другого; человѣкъ, уважающій и признающій права ближняго, не лишается своихъ правъ, а незыблемо укръпляетъ ихъ. Мы должны уважить и оцёнить скорбное и трудное развитіе Европы, которая такъ много даеть намъ теперь; мы должны постигнуть то великое единство развитія рода челов'вческаго, которое раскрываеть въ мнимомъ врагѣ-брата, въ расторжени-миръ: одно сознание этого единства уже даетъ намъ святое право на плодъ, выработанный, потомъ и кровью, Западомъ; это сознаніе, съ нашей стороны, есть вмъстъ мысль и любовь, - оттого оно такъ легко; логика и симпатія всего менфе тоснять человъка: человъкъ созданъ, чтобъ думать и любить. Первыя слова Грановскаго, проникнутыя любовью, проникнутыя мыслію, заставили

И какою блестящей аудиторіей наградила Москва человѣка, об'вщавшаго ей передать величавую эпонею феодализма, суровую и гордую поэму католицизма и рыцарства, церкви и замка, -- этихъ каменныхъ представителей замкнутой въ себѣ и оконченной эпохи. Да, московское общество самымъ лестнымъ образомъ оцѣнило приглашеніе доцента: благороднѣйшіе представители этого общества (мы говоримъ о дамахъ образованнъйшаго круга) съли на скамьяхъ студентовъ и слушали,-и слушали въ самомъ дълъ, мы видъли это. И послѣ этого говорите, что всеобщіе интересы не имѣютъ глубокихъ корней въ публикъ: она съ необыкновеннымъ тактомъ оц'внила всю современность живой, всенародной ричи объ исторіи. Въ наше время исторія поглотила вниманіе всего челов'єчества, и тёмъ сильнѣе развивается жадное пытаніе прошедшаго, чёмъ яснѣе видять, что былое пророчествуеть, что, устремляя взглядъ назадъ, мы, какъ Янусъ, смотримъ впередъ. Духъ, понимая свое достоинство, хочеть оправдать свою біографію, осв'ятить ее восходящимъ солнцемъ мысли, освободить отъ могильнаго тлѣна безсмертную душу прошедшаго, какъ то наслъдіе его, которое не точится молью. Исторія, если не страшный судъ человѣчества, то страшное оправдание, всѣхъ-скорбящее прощение его. Исторія — чистилище, въ которомъ мало-по-малу временное и случайное воскре-

меня ожидать многаго отъ его чтеній!

Но что же новаго скажетъ г. Грановский? Развъ мало писано объ исторіи среднихъ въковъ, начиная съ французовъ XVIII столѣтія, не понимавшихъ прошедшаго, и до Лео, который не понимаеть настоящаго? Человбчество, въ разныя эпохи, въ разныхъ странахъ, оглядываясь назадъ, видитъ прошедшее, но самымъ образомъ восприниманія и отраженія его раскрываєть само себя. Чтобъ привести первый примъръ, попавшій въ голову, вспомните, какимъ рядомъ метемпсихозъ гомерическіе и софокловские герои перешли сквозь душу Сенеки, Расина, Альфиери, Гёте. Самъ Грановскій сказаль, что ни въ чемъ такъ ярко не выражается характеръ народа, какъ въ пониманіи исторіи. Я совершенно согласенъ съ нимъ и потому именно придаю такое Значение его чтеніямъ. Для насъ въка готические не имъютъ того смысла, какъ для западнаго европейца: архитектура оживы не напоминаеть намъ ни отчаго дома, ни храма Божьяго; рыцарскія поэмы и западныя легенды не похожи на наши колыбельныя пѣсни; для насъ средніе вѣка имѣють иной интересъ, чисто-человѣческой, безкорыстный, отрѣшенный отъ всякой непосредственности. Мы породнились съ Европой, когда феодализмъ, послъдовательный и неумолимый въ консеквентности, своими ногами сталъ себѣ на грудь, своимъ языкомъ громогласно отрекся отъ своихъ родителей, и, забывъ свое сердце, положилъ красугольнымъ камнемъ новаго зданія свою голову, посъдблую отъ мысли. Мы сначала узнали новую Европу, а потомъ справились о ея происхождении. Оттого нашъ взглядъ на прошедшее Европы-не можеть быть взглядомъ старшихъ европейцевъ. Западно-европейскій историкъ-судья и тяжущійся вмѣстѣ, въ немъ не умерли семейныя ненависти и распри, онъ человъкъ какой-нибудь стороны.-иначе онъ апатическій эгоисть; онъ слишкомъ вросъ въ послѣднюю страницу исторія европейской, чтобъ не имѣть непосредственнаго сочувствія съ первою страницей и со всёми остальными. Нѣтъ положенія объективнѣе относительно западной исторіи, какъ положеніе русскаго. Насколько Грановскій въ своихъ чтеніяхъ удовлетворить тімъ ожиданіямъ, которыя я предъявляю, — увидимъ впослѣдствіи; но первая лекція — ключъ къ курсу; онъ благородно и прямо указалъ основанія, на которыхъ будетъ читать: они широки, современны и проникнуты любовью.

Первая лекція была посвящена изложенію развитія науки исторіи; г. Грановскій остановился, кажется, на Фихте. Два частныя замѣчанія я сдѣлалъ бы ему: онъ слишкомъ скудно опредѣ-

лилъ вліяніе Канта на исторію и все еще, по старой привычкѣ, слишкомъ много приписываетъ Гердеру. Гердеръ былъ прекрасное явление въ германской беллетристикъ: симпатической человѣкъ, открытый всѣмъ интересамъ искусства и науки, всему сочувствовавшій и ничего не знавшій основательно; окруженный толпою нѣмецкихъ педантовъ и цеховыхъ ученыхъ того времени, онъ могъ сосредоточить на себѣ любовь современниковъ и даже заставить ихъ пов'трить въ свое глубокомысліе, --- но онъ мыслилъ фантазіей, онъ былъ поэтъ и дилетантъ въ наукъ, и оттого не быль двигателемь. Что же касается до Канта, то дёло совсёмъ не въ томъ, что онъ писалъ объ исторіи, но какой онъ далъ мощный толчекъ всему разумѣнію человѣческому; кантіанизмъ отразился во всѣхъ сферахъ мысли-и во всѣхъ сдѣлалъ переворотъ. Исторія не могла быть изъята, и дъйствительно Шиллеръ поіпелъ отъ кантіанизма-и развилъ его до своихъ писемъ объ эстетическомъ воспитании человъчества. А эта диссертация въ письмахъ-колоссальный шагъ въ развитіи идеи исторіи.

Но на сей разъ довольно. Если что-нибудь не воспрепятствуетъ, я доставлю вамъ общій обзоръ лекцій и нѣсколько частныхъ замѣчаній. Надѣюсь, что г. Грановскій не подастъ на меня въ судъ челобитную, какъ Шеллингъ на Паулуса. Мы, русскіе, какъ-то не привыкли свою мысль, свое слово считать товаромъ, личной собственностью.—Г. Грановскій читаетъ довольно тихо, органъ его бѣденъ, но какъ богато искупается этотъ физическій недостатокъ прекраснымъ языкомъ, огнемъ связующимъ его рѣчь, полнотою мысли и полнотою любви, которые очевидны не только въ словахъ, но и въ самой благородной наружности доцента. Въ слабомъ голосѣ его есть нѣчто, проникающее въ душу, вызывающее вниманіе. Въ его рѣчи много поэзіи и ни малѣйшей изысканности, ничего для эффекта; на его задумчивомъ лицѣ видна внутренняя добросовѣстная работа. Вотъ все, что я могу вамъ сообщить.

Рама, назначенная г. Гр., обширна: онъ хочеть прочесть исторію среднихъ вѣковъ до конца, то есть, до того времени, какъ католицизмъ развился въ Лютера, феодольная раздробленность въ самодержавную централизацію, и Европа стала до того тѣсна вновь развивающемуся міру, что великій генуэзецъ отправился искать Новый Свѣтъ. Прощайте!—жду извѣстія о вашихъ университетскихъ и литературныхъ событіяхъ.

Digitized by Google

The found to the state

#### Письмо второе.

Публичныя чтенія Грановскаго кончились: въ ушахъ моихъ еще раздается дрожащій оть внутренняго волненія, глубоко потрясенный отъ сильнаго чувства, голосъ, которымъ онъ благодарилъ слушателей, и дружный, громкій, продолжительный отвѣть, которымъ аудиторія прогремѣла ему свою благодарность.--«Благодарю еще разъ, благодарю тёхъ, которые, сочувствуя мнё, раздълили добросовъстность моихъ ученыхъ убъжденій, благодарю и тіхъ, которые, не разділяя ихъ, съ открытымъ челомъ, прямо и благородно высказывали мнѣ свою противуположность!» Этими прекрасными словами заключилъ Грановскій свой курсъ. Вы помните, что, послѣ перваго чтенія, я рѣшился назвать событіемь замѣчательнымъ этотъ курсъ, — теперь я имѣю нѣкоторое право сказать, что не ошибся. Участіе къ чтеніямъ г-на Грановскаго безпрерывно возрастало, его казедра была постоянно окружена тройнымъ вѣнкомъ дамъ, и замѣтьте, доцентъ читалъ свой предметъ со всею важностью науки, не разсыпая ненужныхъ цвътовъ, не жертвуя глубиною для пріятной легкости. Мнѣ кажется, ничъмъ не могъ онъ болъе выразить своего уваженія и благодарности слушательницамъ, посъщавшимъ его чтенія, —и онъ были ему признательны. Слава Богу, проходить время того оскорбительнаго вниманія къ женщинѣ, когда для нея, рядомъ съ дѣльнымъ изложеніемъ науки, излагали предметь намъренно-искаженнымъ образомъ, считая одинъ мужской умъ способнымъ къ глубокомыслію.

Московское общество узнало, сидя на университетскихъ скамьяхъ, новое увлекательное и сильно-занимающее наслажденіе; преподавателямъ открылась очевидная возможность новаго дъйствованія и указанъ путь, по которому достигается сочувствіе. Я увъренъ, что, съ легкой руки Грановскаго, начнутся въ нашемъ университетъ публичныя чтенія о предметахъ, равно исполненныхъ общаго интереса, новое сближеніе города съ университетомъ. У насъ не можетъ быть науки, разъединенной съ жизнью: это противно нашему характеру: потому всякое сближеніе университета съ обществомъ имъетъ значеніе и важно для обоихъ. Преподаваніе, для пріобрѣтенія сочувствія, должно очиститься отъ школьнаго формализма, оно должно изъ холодной замкнутости сухихъ односторонностей выйти въ жизнь дѣйствительности, взволноваться ея вопросами, устремиться къ ея стремленіямъ.

Digitized by GOOS

общихъ интересовъ для того, чтобъ слушать преподавание. Оно готово это сдѣлать. Тактъ общества въренъ: все живое и сочувствующее ему находить въ немъ неминуемое признание,--курсъ Грановскаго лучшее доказательство. У насъ публичныя чтенія въ такомъ род'б-новость. Весьма можетъ быть, что часть публики сначала явилась полушутя, ради новости: но послѣ первыхъ трехъ, четырехъ чтеній аудиторія была совершенно симпатично настроена, внимание дѣятельное, напряженное видѣлось на всѣхъ лицахъ; это сочувствіе сильно отразилось на преподаваніи. Между слушателями и преподавателемъ (если въ самомъ дълъ одни слушають, а другой преподаеть) образуется необходимо магнитическая связь, съ объихъ сторонъ дъятельная; сначала они будто чужіе другь другу, но мало-по-малу между ними устанавливается уровень, и когда онъ приходить въ сознаніе обоихъ, тогда взаймодъйствіе растеть быстро, слова увлекають слушателей, и аудиторія, сростающаяся въ одно нравственное лицо, увлекаеть говорящаго. Скажу прямо и знаю, что Грановскій не обидится этимъ: онъ видимо развивался, читая, онъ росъ, крѣпнулъ на каеедрѣ. Слушатели не отстали отъ него: аудиторія и доценть разстались друзьями, глубоко-тронутые, глубоко-уважающие другь друга, они разстались со слезами на глазахъ.

Главный характеръ чтеній Грановскаго: чрезвычайно развитая челов'тчность, сочувствіе, раскрытое ко всему живому, сильному, поэтичному, сочувстве, готовое на все отозваться: любовь широкая и многообъемлющая, любовь къ возникающему, которое онъ радостно привѣтствуеть, и любовь къ умирающему, которое онъ хоронить со слезами. Нигдѣ ничему не вырвалось слова ненависти въ его чтеніяхъ, онъ проходилъ мимо гробовъ, вскрывалъ ихъ, но не оскорбилъ усопшихъ. Дерзкая мысль поправлять царственное теченіе жизни человѣчества далека была оть его наукообразнаго взгляда, онъ вездъ покорялся объективному значению событій и стремился только раскрыть смысль ихъ. Мнѣ кажется, что именно этоть характеръ преподаванія возбудиль такое сильное участіе общества къ чтеніямъ Грановскаго. Умѣть во всѣ вѣка, у всёхъ народовъ, во всёхъ проявленіяхъ найти съ любовію родное, человѣческое, не отказаться оть братій, въ какомъ бы они рубищѣ ни были, въ какомъ бы неразумномъ возрастѣ мы ихъ ни застали, видѣть, сквозь туманныя испаренія временнаго. просвѣчиваніе вѣчнаго начала, т. е. вѣчной цѣли,-великое дѣло для историка. Много разъ, когда я слушалъ Грановскаго, живо представлялся мнѣ Гораціо, съ стѣсненнымъ сердцемъ повѣствующій пов'єсть о Гамлет'є, возл'є помоста, на которомъ поконтся тъло его. Въ Гораціо и мысли нътъ воскресить принца, смерть Гамлета для него событіе, онъ самъ сквозь слезы указываеть на

юнаго Фортинбраса, которому завѣщана кровавая порфира, но онъ не можетъ отказать въ грусти падшему. Такъ и въ сочувствіи Грановскаго къ среднимъ вѣкамъ не было ничего вспять текущаго, обращающаго назадъ. Любовь и сочувствіе къ побѣжденному верхъ побѣды. Неподвижныя тѣни, забытыя отшедшимъ міромъ на почвѣ новаго, всего менѣе могутъ устоять противъ теплаго дыханія любви; онѣ распускаются въ свѣтлую влагу, отдавая себя на утоленіе жажды новыхъ поколѣній. Но эта любовь не легко достигается.

Русскій историкъ стоить на почвѣ, которая ему чрезвычайно облегчаеть объективное симпатическое воззрѣніе на западную исторію. Незакупленная мысль наша можеть, освъшая средневьковыя событія, сохранить высокій характеръ кротости и милосердія, явиться примиряющей и вселюбящей: мы были чужды феодальной жизни Европы, мы ни наслъдій не стяжали отъ этого времени, ни родовыхъ болѣзней. Мы цѣловальники, взятые изъ другого края, у которыхъ не можетъ быть личностей ни противъ кого, ни за кого. Не такъ для германца: онъ въ борьбѣ съ своимъ воспоминаниемъ, онъ чувствуетъ родственную любовь и родственную ненависть къ нему, онъ или падетъ подъ бременемъ богатаго наслъдія, или долженъ отречься отъ отца съ матерью. Былое Европы для него еще живо: онъ, выходя на арену, не можетъ сохранить спокойствія судьи; вмёсто благотворной теплоты, въ душѣ его является пристрастіе или пожирающій пламень критики, безпощадный и неотступный. Ошибаться не надобно: этотъ гнѣвъ, эта критика — тоже любовь, но любовь, доведенная до крайности, ревнивая, карающая, оскорбленная. Страстная односторонность въ исторіи Запада простительна западному человѣку, и была бы странна въ русскомъ. Откуда взять увлеченному въ омуть событій, въ самомъ круговоротѣ ихъ, ровное и мудрое безпристрастіе зрителя? не будеть ли это ниже или выше достоинства человѣческаго, не надобно ли для этого сдѣлаться Талейраномъ или Гёте. — Sine ira et studio! Неужели вы върите, что Тацить писаль sine ira? Повторяю сказанное въ первомъ письмѣ: нъть положенія объективнъе относительно прошедшаго Европы, какъ положение русскаго. Конечно, чтобъ воспользоваться имъ, недостаточно быть русскимъ, а надобно достигнуть общечеловѣческаго развитія; надобно именно не быть исключительно русскимъ, т. е. понимать себя не противуположнымъ западной Европѣ, а братственнымъ. Понятіе братства не поглощаетъ самобытности братій, но и самобытность ихъ, какъ лицъ, не противуполагаеть ихъ другъ другу врагами, что уничтожило бы братство. Отталкивающее противуположение себя чему-нибудь не можетъ достигнуть объяснительной точки; вражда въ основѣ своей субъ-

ективна; быть въ противуположности значитъ отказаться отъ пониманія противуположнаго, потому что пониманіе есть именно снятіе противуположности. Доколѣ мысль ревниво отталкиваетъ противуположное, она ограничена имъ, какъ чуждымъ, и это чуждое дѣлается камнемъ преткновенія, брошеннымъ на всѣхъ путяхъ ея. Въ Уложеніи сказано: «А буде который судья истцу будетъ недругъ, а отвѣтчику другъ, и тѣхъ истца и отвѣтчика тому судьѣ не судить». Намъ чрезвычайно легко достигнуть этой юридической состоятельности: стоитъ хотѣть и умѣть воспользоваться нашимъ положеніемъ. Прошедшее Европы не тревожитъ насъ ни какъ утрата, ни какъ угрызеніе совѣсти: оно имѣетъ для насъ иной великой интересъ.

> Das stört nicht im Innern Zu lebendiger Zeit Unnützes Erinnern Und vergeblicher Streit.

Грановскій (не смотря на упреки, дѣланные ему въ началѣ курса) прекрасно понялъ, каковъ долженъ быть русскій языкъ о западномъ дълъ. Онъ ни разу не внесъ въ катакомбы чужихъ праотцевъ ни одного слова, ни одного намека изъ сегодняшнихъ споровъ ихъ наслъдниковъ; не для того была взята имъ въ руки запыленная хартія среднихъ вѣковъ, чтобы въ ней сыскать опору себѣ, своему образу мыслей: ему не нужна средневъковая инвеститура, онъ стоить на иной почвѣ. Оть этого его преподаваніе получило тоть характерь искренности и добросовѣстности, ту многостороннюю полноту и пластичность, которая такъ ръдко встръчается въ исторіи; событія, не сгнетаемыя никакой личной теоріей, являлись въ его разсказѣ совершенно ожившими. Мнѣ случалось много разъ слышать нелѣпые вопросы, почему онъ не высказывается яснѣе, что онъ хочеть доказать, какая цёль его? онъ и любить феодализмь, и радъ его паденію, и пр. Всѣ эти вопросы, впрочемъ, послѣдовательнье, нежели думають: все живое чрезвычайно трудно условимо, именно потому, что въ немъ скипѣлось безчисленное множество элементовъ и сторонъ въ одинъ движущійся процессъ: живое приводится въ сознание только спекуляцией или созерцаніемъ, а благоразумная разсудочность видить въ немъ одинъ безпорядокъ, жизнь ускользаеть отъ ея грубыхъ рукъ. Многосторонность живого наводить страхъ и уныніе на одностороннихъ людей, они требують du positif! Такъ полипы, лишенные собственнаго движенія, липнуть всю жизнь на одной сторонѣ камня и гложуть мохъ, его покрывающій. Этимъ безпозвоночнымъ умамъ легче было бы въ десять разъ понять исторію, подтасованную съ какой бы то ни было точки зренія; но Грановскій — слишкомъ

المغتران والم

историкъ въ душѣ, чтобы впасть въ ненужную односторонность и не воспользоваться прекраснымъ положеніемъ. Исторія очень легко делается орудіемъ нартіи. Событія былыя нёмы и темны, люди настоящаго освѣщають ихъ, какъ хотять; прошедшее, чтобы получить гласность, переходить черезъ гортань настоящаго покольнія, а оно часто хочеть быть не просто органомъ чужой рѣчи, а суфлеромъ; оно заставляеть прошедшее лжесвидѣтельствовать въ пользу своихъ интересовъ. Такое вызывание прошедшаго изъ могилы унизительно, но есть возможность извинить эти чернокнижныя попытки при извёстныхъ обстоятельствахъ: феодализмъ, папская власть, аристократія, среднее состояніе и проч. не просто предметы изученія науки для Запада, а знамена партій. вопросы на жизнь и смерть. Умершій порядокъ дёлъ имфеть въ Европть своихъ повфренныхъ, продолжающихъ тяжбу; но къ этой тяжбѣ мы менѣе, гораздо менѣе прикосновенны, нежели даже Съверо-Американскіе Штаты. Это не наши споры и не наша вражда: мы вступаемъ въ общение съ Европой не во имя ея частныхъ и прошедшихъ интересовъ, а во имя великой, общечеловѣческой среды, къ которой стремится она и мы; наше сочувствіе есть собственно предчувствіе грядущаго, которое равно распустить въ себѣ все исключительное, ---романо-германское-ли, или славянское оно.

Грановскій миноваль другой подводный камень, опаснѣйшій, нежели пристрастие въ воззрѣни на феодольныя события. Знакомый съ писаніями великихъ германскихъ мыслителей, онъ остался независимъ. Онъ прекрасно опредълилъ современное состояніе философіи исторіи во 2-мъ чтеніи, но не подчинилъ живого развитія никакой оцфиеняющей формуль; Грановскій смотрить на современное состояніе жизни, какъ на великій историческій моменть, котораго не знать, котораго миновать безнаказанно нельзя, такъ какъ нельзя и остаться въ немъ на вѣки, не окоченфвши. Чтобъ очевидно указать глубокій историческій смыслъ нашего доцента, достаточно сказать, что, принимая исторію за правильно развивающійся организмь, онъ нигдъ не подчиниль событій формальному закону необходимости и искусственнымъ гранямъ. Необходимость являлась въ его разсказѣ какою-то сокровенной мыслью эпохи; она ощущалась издали, какъ нѣкій Deus implicitus, предоставляющій полную волю и полный разгуль жизни. Величайшие мыслители Германии не миновали соблазна насильственнаго построенія исторіи, основаннаго на недостаточныхъ документахъ и одностороннихъ теоріяхъ,-это понятно: сторона спекулятивнаго мышленія была ближе ихъ душѣ, нежели живое историческое воззрѣніе. Ихъ теоретическая и тягостная необходимость явилась доведенной до нелбности въ сочиненіяхъ нѣкогда очень

извѣстнаго Кузена. Въ Кузенѣ я вижу Немезиду, мстящую нѣмцамъ за ихъ любовь къ отвлеченности, къ сухому формализму. Нѣмцы должны были сами расхохотаться, читая, куда они завели добраго и безхитростнаго галла, ввѣрившагося имъ. Онъ такимъ внѣшнимъ образомъ понялъ необходимость, что чуть не выводилъ изъ общей формулы развитія человѣчества кривую шею Александра Македонскаго. Это была реакція вольтеровскому воззрѣнію, которое, наоборотъ, приводило судьбы міра въ зависимость отъ очертанія носа у Клеопатры.

Грановскій об'ящаеть напечатать свои чтенія; тогда, посылая вамъ книгу, я попытаюсь разобрать самый курсъ, поговорить о немъ подробно. Теперь позвольте кончить, над'яюсь, что вы противъ этого ничего не имъете.

#### - 145 -

А. Н. Герценъ, т. IV.

10

. Digitized by Google

# Письмо первое о "Москвитянинъ" 1845 г.

Еще не выходилъ. Chi va piano, va sano.

20 января, 1845 г. Москва.

Письмо это, напечатанное въ февральской книгъ "Отечественных Записокъ" за 1845 г. (смъсь, стр. 133), сопровождалось слъдующимъ за мъчаниемъ отъ редакции:

"Одинъ изъ нашихъ московскихъ корреспондентовъ взялъ на себя обязанность доставлять въ "Отеч. Записки" ежемъсячно свъдънія о вовостяхъ московской журналистики, вообще мало извъстной въ Петербургъ. Такъ какъ до сихъ поръ въ Москвъ издается только одинъ литературный журналъ—"Москвитянинъ" то извъстія нашего корреспондента должны ограничиться имъ однимъ. На-дняхъ получили мы отъ него слъдующее письмо, которое, для полноты его отчетовъ. считася нужнымъ также напечатать".

in .

## Москвитянинъ и вселенная.

Западное государство можно выразить такою дробью <sup>10/10</sup>, а наше десятичною. (Погодинъ. № 1 "Москвитянина" за 1845).

Въ то время, какъ солнечная система, ничего не предчувствуя, спокойно продолжала свои однообразныя занятія, а народы Запада, увлеченные со временъ Өалеса въ пути не хорошіе, еще менъе что-либо попозръвая, продолжали свои разнообразныя дъла.--совершилось въ тиши событіе рѣшительное: редакція «Москвитянина» сообщила публикъ, что на слѣдующій годъ она будеть выписывать иностранные журналы, пріобрѣтать важнийшія книги, что у ней будуть новые сотрудники, которые не токмо будуть участвовать, но и примуть «мёры»... Изъ этого можно было бы полумать, что до реформы журналы не выписывались, книги пріобр'втались неважныя и м'вры брались не сотрудниками, а подписчиками... Спустя нѣсколько времени редакція успокоила умы на счетъ своего направленія, удостов фряя, что оно останется то же, которое пріобрѣло ея журналу такое значительное количество почитателей..... Впрочемъ ариеметическая сумма читателей никогда не занимала «Москвитянина»; цёль его была совсёмъ не та: онъ имѣлъ высшую, вселенскую цѣль,--онъ собою заложилъ магазинъ обновительныхъ мыслей и оживительныхъ идей для будущихъ поколъній Европы, Азіи, Америки и Австраліи, онъ приготовилъ въ тиши якорь спасенія погибающему Западу. Гибнущая Европа, нося въ груди своей черныя пророчества А. С. Хомякова, утопая въ безстыдствъ знанія, въ личномъ себялюбіи, заставляющемъ европейцевъ жертвовать собою наукъ, идеямъ, человѣчеству, ---ищетъ помощи, совѣта.....И нѣть его внутри ея нѣмецкаго сердца, въ немъ одни слова — аутономія, соціальные интересы-и слова, какъ видите, все иностранныя. Но придетъ время, кто-нибудь укажеть на дальнемъ финскомъ берегу лучезарный «Маякъ»..... Тогда народы всего земного шара побъ́гуть къ «Маяку», й онъ имъ скажетъ: «Идите на Тверскую, въ домъ Попова, противъ дома военнаго генералъ-губернатора: тамъ готово для васъ исцѣленіе, тамъ лежатъ дѣвственные непочатые запасы въ конторѣ «Москвитянина»,—и народы прійдутъ на Тверскую и увидятъ, что противъ дома военнаго генералъ-губернатора никакой конторы нѣтъ, а что она съ боку, подпишутся на «Москвитянина», узнаютъ много, оживутъ и потолстѣютъ.

Когда я получилъ новую книжку «Москвитянина» и увидѣлъ другую обертку съ изящнымъ видомъ Кремля, понялъ я. что редакція не шутя говорила о перемѣнѣ... И, какъ слабъ человѣкъ! мнѣ смерть стало жаль стараго «Москвитянина». Что будеть въ новомъ, думалось мнѣ, кто знаеть? Сотрудники не токмо будутъ участвовать, но и возьмуть мфры... А, бывало, ждешь съ нетерпѣніемъ какъ-нибудь въ февралѣ декабрьской книжки, и знаешь напередъ: будеть чъмъ душу отвести; върно будеть отрывокъ изъ «путевого дневника» г. Погодина... энергическія фразы, изрубленныя въ куски: читаешь и, кажется, будто самъ ъдешь осенью по фашиннику. Детски-милое, наивное воззрение г. Поголина на Европу казалось намъ иногда страннымъ, но, не надобно забывать, онъ, какъ кажется, имълъ въ виду дикія племена Африки и Австраліи: для нихъ нельзя писать другимъ языкомъ. Ну воть, напримъръ, шлегелевски-глубокомысленныя, основанныя на глубокомъ изучения Данта, критики г. Шевырева не имѣли въ тѣхъ странахъ далеко такого успѣха, въ нихъ и Западу доставалось... а все не то! Бывало, королева Помара (какъ ее называетъ «Съверная Пчела» 1) какъ получить вселенскую книжку, только и спрашиваеть: «Есть ли дневникъ»? — Есть! Она, моя голубушка, такъ и катается по полу (въ Отаити это значить восторъ) и посылаетъ къ Причарду за коньякомъ выпить за здоровье редакція. Оно, кажется, бездѣлица, а, вѣдь, это главная причина раздора между Причардомъ и капитаномъ Брюа. Брюа-морякъ и лумалъ. что еще болѣе вселенскій журналъ «Маякъ», а Причардъ наклоненъ къ пузеизму, - словомъ симпатизируеть во многомъ съ «Москвитяниномъ»..... Впрочемъ, все это было въ газетахъ и Гизо насчеть этого успокоилъ Пиля: Помаре согласилась кататься по полу и отъ «Маяка». Въ сторону политику-Богъ съ ней! Обратимся къ «Москвитянину».

Всѣ ли прежніе сотрудники останутся? продолжалъ я думать, глядя на обертку съ изящнымъ видомъ Кремля. Останется ли г. Лихонинъ, переводившій шиллерова «Дона-Карлоса», кажется, прямо съ испанскаго и переводившій прекрасные стихи графини

<sup>1</sup>) Вмѣсто Помаре.

-- 148 ---

Сарры Толстой на вовсе несуществующій языкъ, по крайней мѣрѣ. въ земной юдоли? Останется ли главный сотрудникъ, духъ праведнаго негодованія противъ европейской цивилизаціи и инлустріи? 1) А, въль, одному «Маяку» не справиться со встмъ этимъ. «Москвитянинъ-ре́ге», что ни говорите, журналъ былъ хорошій: если-бъ былъ кто-нибудь, кто его читалъ не въ Отаити, а на Руси, тотъ согласился бы съ нами. Чья вина? Кто жъ не велить читать? Издатель «Маяка» математически доказалъ въ своемъ несравненномъ отчетъ за пятилѣтнее управленіе современнымъ просвѣщеніемъ, во-первыхъ, что со всякимъ годомъ у него подписчиковъ меньше и меньше, такъ что за 1844 годъ языкъ не повернулся признаться въ цифрѣ; во-вторыхъ, что это очень стыдно читателямъ, а не журналу. Еще разъ, жаль прежняго «Москвитянина». Госпола! помните, какъ онъ вдохновенно объявилъ, что мы спимъ, а онъ не спить за насъ (иные думали, что мы именно потому и спимъ, что онъ не спитъ!). Разумбется, въ этомъ сторожевомъ положении иногда говорилъ онъ что попало, чтобъ разогнать дремоту,-человъкъ слабъ есть! Теперь его чередъ; пожелаемъ ему доброй ночи: пусть онъ спить легкимъ сномъ: его не потревожатъ частыя воспоминанія. Возлавъ должную честь покойному «Москвитянину-pére», обратимся къ новорожденному «Москвитянину-fils» (живой о живомъ и думаетъ)<sup>2</sup>).

Свътская часть начинается стихами: туть вы встръчаете имена Жуковскаго, М. Дмитріева, Языкова (какое-то предчувствіе говорить намь, что въ слѣдующей книжкѣ будуть стихи Ө. Глинки и г. А. Хомякова). Разсказъ г. Языкова о капитанѣ Сурминѣтрогателенъ и наставителенъ; кажется, успокоившаяся отъ суетъ муза г. Языкова рѣшительно посвящаетъ нѣкогда забубенное перо свое поэзіи исправительной и обличительной. Это истинная ціль искусства, пора поэзіи сдѣлаться трибуналомъ de la poésie correctionnelle. Мы имѣли случай читать еще поэтическія произведенія того-же исправительнаго направленія, ждемъ ихъ въ печати, это громъ и молнія: озлобленный поэть не остается въ абстракціяхъ; онъ указуетъ негодующимъ перстомъ лица-при полномъ изданіи можно приложить адресы!... Исправлять нравы! 3) Что можетъ быть выше этой цёли? Развё не ее имёлъ въ виду самоотверженный Коцебу и авторъ «Выжигиныхъ» и другихъ нравственно-сатирическихъ романовъ?

2) Мы считаемъ обязанностью отдѣлить отъ прочихъ частей «Москвитянина» теологическую его часть,—она не входитъ въ обзоръ нашъ.

3) Объ этомъ стихотворении говорится въ V части Былое и Думы.

<sup>1)</sup> Съ чувствомъ увидѣли мы потомъ въ оглавленіи именно двухъ прежнихъ сподвижниковъ «Москвитянина»: поэта М. Дмитріева и философа Стурдзу.

Замфчательнфйшія статьи принадлежать гг. Погодину и Кирѣевскому. Статья г. Погодина «Параллель Русской исторіи съ исторіей западныхъ государствъ» написана ясно, рѣзко и довольно върно, даже въ ней было бы много новаго, если-бъ она была напечатана лътъ двадцать-пять назадъ. Все же она не лишена большого интереса. Если бы г. Погодинъ чаще писалъ такія статьи, его литературные труды цёнились бы больше. Главная мысль г. Погодина состоить въ томъ, что основанія государственнаго быта въ Европѣ съ самаго начала были иныя, нежели у насъ: исторія развила эти различія; онъ показываеть, въ чемъ они состоятъ, и ведетъ къ тому результату, что Западу (т. е. одностороннему европеизму) на Востокъ (т. е. въ славянскомъ мірѣ) не бывать. Но въ томъ-то и дѣло, что и на Западѣ этой односторонности больше не бывать: самъ г. Погодинъ очень върно изложилъ, какъ новая жизнь побѣждала въ Европѣ феодальную форму, и даже заглянулъ въ будущее. Если-бъ авторъ не затемнилъ своей статьи поясняющими сравненіями, большею частію математическими, своими 10/10 и 0,00001, примѣромъ о шарахъ. свидътельствующимъ какое-то оригинальное понятіе о механикъ, о линіи и о бильярдной игръ вообще,-- то она была бы очень недурна. Несмотря на славянизмъ, истина пробивается у г. Погодина сквозь личныя мнёнія, и сторона, которую ему хочется поднять, не то, чтобъ въ авантажѣ была..... Это — надобно согласиться-дёлаетъ большую честь автору: «шелъ въ комнату-попалъ въ другую», но попалъ, увлекаемый истиною. Честь тому, кто можетъ быть ею увлеченъ за предълы личныхъ предразсудковъ.

Другая статья принадлежить г. Кирфевскому: «Обозрфніе современнаго состоянія словесности». Даровитость автора никому не нова. Мы узнали бы его статью безъ подписи по благородной рфчи, по поэтическому складу ея; конечно, во всемъ «Москвитянинѣ» не было подобной статьи. Согласиться съ ней, однакожъ, невозможно: ея результать почти противуположенъ выводу г. Погодина. Г. Погодинъ доказываетъ, что два государства, развивающіяся на разныхъ началахъ, не привьютъ другъ къ другу основаній своей жизни: г. Кирбевскій стремится доказать, напротивъ, что славянскій міръ можетъ обновить Европу своими началами. Послѣ живого, энергическаго разсказа современнаго состоянія умовъ въ Европъ, послъ картины, набросанной смълой кистью таланта. мѣстами страшно-вѣрной, мѣстами слишкомъ отражающей личныя мнѣнія, — выводъ бѣдный, странный и ни откуда не слѣдующій! Европа поняла, что она далѣе идти не можеть, сохраняя германороманскій быть; слёдовательно, она не имёеть другого выхода, какъ принятіе въ себя основъ жизни славено-русской? Это въ

самомъ дёлё такъ по исторической ариеметикё г. Погодина, что <sup>10</sup>/10 не помѣстятся въ 0.000001, а 0.000001 въ <sup>10</sup>/10, въ случаѣ нужды, всегда помъстятся. Надобно быть слъпымъ, чтобъ не понимать великаго значенія славянскаго міра. и не столько его. какъ Россіи. Но отчего-же Европа должна посылать къ намъ за какими-то неизвёстными основаніями нашего быта,---такъ, какъ мы нѣкогда посылали къ ней за варяжскими князьями? Петръ I, обращаясь къ Европъ, зналъ, видълъ, за чъмъ обращается; но съ чего же Европа, оживившая насъ своею богатой, полной жизнью, пойдеть къ намъ искать для себя построяющую идею, и какая это идея, принаплежащая намъ національно и съ тъмъ вмъстъ всеобще-человѣческая? Г. Кирѣевскій говорить, что теперь вопросъ объ отношения Европы къ славянскому міру обратилъ на себя вниманіе Запада. Да гдѣ же все это? Правда, что нѣсколько брошюръ появилось въ Австріи и индѣ, но онѣ такъ же мало занимають Европу, какъ піэтистическіе контроверсы протестантскихъ теологовъ, о которыхъ съ подробностью говоритъ авторъ. Самое сильное вліяніе славянскаго міра на Европу состоить въ распространеніи цольки. танцують-то они по-словенски, да ходять-то по-европейски. Такого патріотизма я не понимаю, и особенно въ томъ человѣкѣ, который за нѣсколько страницъ высказалъ эту превосходную мысль: «Общее стремленіе умовъ къ событіямъ дъйствительности, къ интересамъ дня, имъетъ источникомъ своимъ не однё личныя выгоды или корыстныя цёли, какъ думають нъкоторые. По большей части это просто интересъ сочувстія. Умъ разбуженъ и направленъ въ эту сторону. Мысль человѣка срослась съ мыслью о человѣчествѣ, это-стремленіе любеи, а не выгоды», и проч. Какое глубокое пониманье! Воть когда бы истые славяне умѣли подобнымъ образомъ понимать явленія. тогла хульныя слова на Европу не такъ легко произносились бы ими!

Кульныя слова на Европу не такъ легко произносились оы ими: Славянизмъ — мода, которая скоро надоъстъ; перенесенный изъ Европы и переложенный на наши нравы, онъ не имъетъ въ себъ ничего національнаго; это явленіе отвлеченное, книжное, литературное, — оно такъ-же изсякнетъ, какъ отвлеченныя школы націоналистовъ въ Германіи, разбудившія словенизмъ.

Скажу вкратцё о содержаній остальной части журнала. Цёлый отдёль посвящень апологическимь разборамь публичныхь чтеній г. Шевырева въ видё писемь къ иногороднымь, къ г. Шевыреву, къ самому себѣ, подписанныхъ фамиліями, буквами, цифрами; иныя изъ нихъ напечатаны въ первый разъ, другія (именно, лирическое письмо, подписанное цифрами) мы уже имѣли удовольствіе читать въ Московскихъ Губернскихъ Въдомостяхъ (№ 2, января 13). Вообще во всѣхъ статьяхъ доказывается, что чтенія г. Шевырева имѣютъ космическое значеніе, что это зубъ мудрости, прорёзавшійся въ челюстяхъ нашего историческаго самонознанія. За этимъ отдёломъ все идетъ по порядку, какъ можно было ждать а priori: статья о «Словѣ о полку Игоревѣ», догадка о происхожденіи Кіева, путешествіе по Черногоріи и тому подобные живые, современные интересы; статья о сельскомъ хозяйствѣ, можетъ быть, и хороша, но что-то очень длинна для чтенія. Изъ западныхъ пришлецовъ, составляющихъ нъмецкую слободу «Москвитянина», статья о Стефенсѣ (онъ родился ужъ очень въ холодной полосѣ, и потому роднѣе намъ) и интересная хроника Русскаго въ Парижѣ. Историческая новость о томъ, какъ пытали и сожгли какую-то колдунью въ Германіи въ 1670 году (ужъ этотъ инквизиціонный, аутодафежный Западъ!), точно будто взята изъ Кошихина или Желябужскаго.

Не ограничиваясь настоящимъ, «Москвитянинъ» пророчить намъ двѣ новости: изъ нихъ одна очень утѣшительна... Первая состоитъ въ томъ, что профессоръ Гейманъ скоро издастъ химію, а вторая—что пасторъ Зедергольмъ очень долго не издастъ второй части своей «Исторіи философіи».

Кажется, довольно. Журналъ будетъ выходить около 20 чиселъ мъсяца. Я ищу теперь въ археографическихъ актахъ ключа къ этому и такъ занятъ, что кладу перо.

Ярополкъ Водянскій.



## Умъ хорошо, а два лучше ').

Въ особенности лучше для изданія журнала. Наиболѣе читаємые и уважаемые журналы издавались у насъ всегда парою литераторовъ: «Съверная Пчела», «Маякъ», «Москвитянинъ». Г. Сенковскій зналь это и, за неимѣніемъ alter ego, онъ самъ раздвоился, какъ Гофмановъ Медардусъ, и издавалъ «Библіотеку для чтенія» съ барономъ Брамбеусомъ, -- время славы и величія этого журнала было временемъ товарищества съ Брамбеусомъ. «Маякъ» явнымъ образомъ сталъ тускнуть съ тёхъ поръ, какъ издается однимъ г. Бурачкомъ; даже признаки бѣшенства, прорывавшіеся въ его литературныхъ обзорахъ, мнѣ кажется, происходятъ отъ одиночества. Но на верху литературной славы теперь, какъ и прежде, два журнальные брака: Н. И. Гречъ и Ө. В. Булгаринъ, въ Петербургѣ, С. П. Шевыревъ и М. П. Погодинъ, въ Москвѣ. Московская чета, впрочемъ, еще не такъ извѣстна, какъ наши добрые и любимые Филемонъ и Бавкида петербургской журналистки и потому подробное разсмотрѣніе той и другой пары не лишено занимательности. Плутархъ любитъ сравнивать одинъ на одинъ великихъ людей; мы, во всемъ опередившіе древній міръ, можемъ сравнивать ихъ попарно. Конечно, наши пары, при всемъ авторскомъ пристрастіи къ предмету, не совсѣмъ плутарховскіе герои. Одинъ изъ четырехъ уважаемыхъ нами литераторовъ можетъ имѣть на это притязаніе и даже неотъемлемое право-это Өаддей Венедиктовичъ. Въ его жизни есть что-то античное: онъ, какъ Сократь, знакомъ не токмо съ нравственною философіею, но и съ мечемъ, - не токмо съ однимъ, но и съ двумя. . . но и это выходить изъ круга нашей параллели.

Начнемъ съглавнаго. Четыре героя, составляющіе двѣ пары, люди вселенской извѣстности: г. Булгарина переводить: г. Меццофанти,

1) Не была напечатана (Примъч. загранич. изданія).

Гёте упоминаеть о г. Шевыревѣ, г. Шеллингъ спрашиваеть о филосовскихъ статьяхъ г. Погодина, г. Гречъ усердно кланяется г. Гизо. Но въ ихъ отношенияхъ къ Европъ найдутся оттънки, которые необходимо уловить. Гречъ и Погодинъ обтекають часто разныя страны, Булгаринъ и Шевыревъ обтекли ихъ и успокоились. Гречь, по прекрасному выраженію «Москвитянина», разсматриваеть Европу въ полицейскомъ отношения, обращая всего болбе внимания на чистоту и порядокъ. Погодинъ ее же разсматриваетъ съ экономической точки зрѣнія, въ отношеніи дешевизны и дорогонужныхъ путешественнику. визны предметовъ, Булгаринъ любить вспоминать (точно маршалъ Сульть), какъ онъ былъ въ Испаніи, а Шевыревъ никогда не забываеть, какъ онъ былъ въ Италіи. Европу всѣ четверо не любять, но каждый по своему; въ этихъ точкахъ пересъченія легко измърить всю необъятную противоположность ихъ; самыя средства, которыми они хотять отвратить добрыхъ людей отъ Запада, разны: такъ г. Гречъ останавливаеть васъ, обращая внимание на слабое полицейское устройство, на нечистоту улицъ; г. Погодинъ стремится застращать дороговизной и издержками; г. Шевыревъ съ ужасомъ указываетъ на разврать мышленія, на порокъ логики, овладъвшей Европою; г. Булгаринъ своимъ собственнымъ примеромъ, патріотизмомъ «Северной Пчелы», заставляеть любить и предпочитать Петербургъ всему міру.

При этомъ каждый изъ нихъ милуеть на Западѣ какую-нибудь страну. Степанъ Петровичъ любитъ Италію, поющую октавы, Фаддей Венедиктовичъ и Николай Ивановичъ нравственную семейную Германію, Михаилъ Петровичъ — западныхъ славянъ, потому что онъ ихъ считаетъ восточными.

Такъ же, какъ Европу, они не любять и современную науку и не токмо не любять, но и не знають ея, -- да и зачёмъ-же знать то, чего не любишь. Гречъ и Погодинъ не бранять науку, потому что они считають себя выше ея; они на нее смотрять, какъ мы смотримъ на азбуку — нъсколько съ улыбкой, и въ этой улыбкъ видно гордое сознание: «мы-де знаемъ, что тамъ написано, насъ не проведешь», — они развили въ себъ высшіе взгляды, передъ которыми интересы науки-ребячество. Гречъ иногда даже защищаеть науку: отдавать справедливость врагамы -- свидетельство сердца полнаго благородствомъ, откровенностью и прямодушіемъ,качества, всегда отличавшія Греческую Исторію и Исторію Н. И. Греча. Степанъ Петровичъ не таковъ: онъ хорошаго слова о западной наукъ не скажеть; у него есть своя «словенская» наука, неписанная, несуществующая, а словенская. Въ ея-то пользу онъ готовъ выдать за общество фальшивыхъ монетчиковъ и зажигателей всёхъ послёдователей презрённой писанной науки. Гнёвъ

Шевырева какой-то католическій, онъ обучался ему въ Италіи. Өаддей Венедиктовичъ — это петербургскій Сковорода, невскій Коцебу, его наука—практическая мораль; о теоріи, методѣ, системѣ—не надобно и спрашивать, онъ рѣдко говоритъ о наукѣ, она слишкомъ безлична, чтобы сердить его, а когда ругнетъ ее, то наскоро, имѣя въ виду нравственную цѣль.

Гречъ и Шевыревъ — филологи и грамматики; Шевыревъ первый профессоръ елоквенціи послѣ Тредьяковскаго; онъ читалъ въ Москвѣ публичныя лекціи о русской словесности, преимущественно того времени, когда ничего не писали, и его лекціи были какою-то дѣтскою пѣснею, пѣтой чистымъ soprano, напоминающимъ папскіе дисканты въ Римѣ. Гречъ публично читалъ въ Петербургѣ поэзію грамматики и тронулъ всѣхъ, доказывая, какъ счастливъ долженъ быть тотъ языкъ, который такъ хорошо, какъ мы, спрягаемъ глаголы.

Погодинъ и Булгаринъ — историки, но съ разныхъ концовъ: одинъ идетъ отъ происхожденія Руси до Х вѣка, другой — отъ нашего благодатнаго времени до 1810 г. и даже до Аустерлицкой битвы. Погодинъ, впрочемъ, не токмо не участвовалъ въ рюриковскую эпоху, но издавалъ, больше общинно, историческіе труды; а Ө. В. участвовалъ самъ въ важнѣйшихъ событіяхъ нашего вѣка, онъ сперва сджлалъ современную исторію и потомъ началъ писать объ ней.

Главная цёль знаменитыхъ литераторовъ, о которыхъ идетъ рѣчь, ознакомить міръ съ Россіей, если имъ и не удается, то намѣреніе похвально. Съ этою цёлью Гречъ издалъ формулярные списки всёхъ русскихъ авторовъ; Булгаринъ составилъ книгу о Россіи, которую врядъ-ли читалъ самъ Гречъ; Погодинъ пріобрёлъ извёстность своими неизданными трудами; Шевыревъ возстановляетъ Русь, которой не было и, слава Богу, не будетъ.

Союзъ г. Погодина съ г. Шевыревымъ matrimonium secretum; союзъ г. Булгарина съ г. Гречемъ открытый конкубинатъ. Нѣтъ ни одного человѣка въ Москвѣ, который бы умѣлъ врознь понять Минина и Пожарскаго, такъ, какъ нѣтъ ни одного человѣка въ Петербургѣ, который бы умѣлъ понять врознь Булгарина и Греча,—хотя бы одинъ жилъ для удовольствія и нравственныхъ наблюденій въ Парижѣ, а другой для нравственныхъ наблюденій и для удовольствія въ Дерптѣ. Г. Шевыревъ какъ-то было охладѣлъ къ брачному ложу, т. е. къ «Москвитянину»,—сейчасъ начали выходить уроды, двойни, но новая программа утѣшила всѣхъ. Степанъ Петровичъ оттого не занимался, что увлекся своимъ краснорѣчіемъ и сталъ записывать свои слова (собою восхищаться запрещаетъ Тиссо), теперь онъ опять готовъ исполнять с вои брачно-литературныя обязанности. Гречъ и Булгаринъ издаютъ съ примѣрнымъ мужествомъ и самоотверженіемъ «Сѣверную Пчелу», для того только, чтобы въ ней высказывать тѣ сильныя убѣжденія, которыя легли краеугольнымъ камнемъ ихъ нравственно - сатирическаго существованія. Степанъ и Михаилъ Петровичи съ еще болѣе примѣрнымъ упорствомъ и безкорыстіемъ издаютъ «Москвитянинъ», не обращая ни малѣйшаго вниманія на то, что читатели подписываются на другіе жуналы; въ этомъ «Москвитянинъ» такъ же, какъ и во всемъ прочемъ, похожъ на «Маяка», какъ на родного брата. Что дѣлать, любовь къ истинѣ и ненависть къ «Отечественнымъ Запискамъ» страсть сихъ четырехъ сердецъ и одного «Маяка». Страсть къ истинѣ доводитъ ихъ до неблагоразумія.

Я всякій разъ со слезами читаю, какъ иногда Ө. В., другь Платона, другъ Аристотеля, другъ Греча, а еще болѣе другъ правды, всенародно журить Николая Ивановича. Онъ забываеть туть узы, связующія его съ Гречемъ, д'блается страшенъ, д'блается отрывисть: и ты, братецъ, -- говоритъ, -- стыдно, братецъ, говоритъ, что ты мальчикъ, что-ли? не слыхалъ, что-ли? говоритъ... и пойдетъ, и пойдеть. Николай Ивановичъ дъйствительно иногда заслуживаеть порицанія: то за радикальный образъ мыслей, то за либерализиъ. Зачёмъ, говоритъ, Бонапарте сдълался Наполеономъ, зачёмъ во Франціи пишуть объ алжирской войнѣ, зачѣмъ не заведуть тамъ цензуры, зачёмъ во Франціи нётъ тёлесныхъ наказаній; такъ, кажется, и слълалъ бы революцію во всей Европъ. А главное-Наполеонъ. Ө. В. за Наполеона всегда горой; онъ считаетъ Наполеона своимъ товарищемъ по службѣ и никогда не выдаетъ. Черта прекрасная! Искренность Ө. В-ча развѣ можетъ быть побѣждена только правдивостью Мих. П-ча.-Погодинъ до того откровененъ, что напечаталъ такую исповъдь о себъ самомъ (подъ вымышленнымъ именемъ «Путевыхъ Записокъ»), что исповъди Руссо и Кардана ничего не значать въ сравненія съ его исповёдью; все разсказаль: и какъ платье покупаль на бульварѣ, и какъ... и все это безъ всякой нужды, по одному благородному побужденію сердца. Гречъ скрытенъ напротивъ, онъ въ сердцѣ *доносить* до поры до времени и зло и добро и не станеть попусту болтать.

Вообще у гг. Булгарина и Погодина осталось бездна дётскаго, наивнаго; люблю я радушное привётствіе Ө. В-ча пирожнику, открывающему лавочку, портному, начинающему шить платье, точно онъ въ первый разъ кушаеть пирожокъ и въ первый разъ затягиваетъ подтяжку. Люблю ребячій взглядъ Михаила Петровича на Европу, взглядъ милаго ребенка,—хорошъ онъ у 50-лѣтняго старика; имъ всегда отличались—авторъ Мареы Посадницы и авторъ Димитрія Самозванца. 1843.

# Путевыя записки г. Вёдрина ').

Одинъ неизвъстный литераторъ, впрочемъ очень почтенный человъкъ, г. Вёдринъ, объѣхавшій съ большой пользой многія страны, намѣренъ издать въ весьма непродолжительномъ времени свои путевыя записки, какъ для покрытія издержекъ, неминуемыхъ при путешествіяхъ, такъ отчасти для пользы и удовольствія читателей. Спѣшимъ познакомить публику съ этими записками небольшимъ отрывкомъ, въ которомъ живо описываетъ г. Вёдринъ выѣздъ изъ Москвы. Къ путешествію присовокупится особо напечатанная на веленевой бумагѣ расходная книжка, въ которой можно будетъ ясно видѣть и всю воздержность почтеннаго Вёдрина и все пренебреженіе его къ благамъ міра сего. Но вотъ отрывокъ, отдаемъ его на судъ читателей.

«28. Клопы не дали спать всю ночь. Скверное насѣкомое! Говорять, на Дербеновкѣ грузинъ продаеть кавказскій порошекъ, уничтожающій клоповъ; да страшно дорого, рубль серебромъ фунть,—а тамъ выдохнется, перестанеть дѣйствовать. Но все къ лучшему. Вскочилъ въ 5, умылся и въ Рогожскую искать товарища. Долго толкался. Что за лихой народъ извощики! Борода, кушакъ... Размечтался и вспомнилъ Кеппена брошюру о курганахъ. Товарищъ попался, купецъ изъ Нижняго, съ брюшкомъ, говоритъ на о. Потолковали—сладили, черезъ часъ ѣдемъ. Домой за чемоданомъ—даль страшная, хотѣлъ взять извощика,—очень стали дороги, 25 сер., меньше ни одинъ взять не хотѣлъ... Идучи, проголодался, перехватилъ. Нельзя не отдать справедливости цивилизаціи, когда дѣло идетъ объ удобствахъ,—кабы не вредъ нравамъ! Только не завязывай туго кошелька: цивилизація требуетъ за все деньги, но за этотъ презрѣнный металлъ окружаетъ

1) Отечественныя Записки, 1843 г., № 11, отд. VIII, стр. 58-60.

человѣка такими предупредительными удобствами, что менѣе жаль денегъ. Я бѣѓу домой... верстъ иять — проголодался, въ животѣ ворчитъ: а цивилизація тутъ; такъ аппетитно бросила въ открытыя лавки печенку; вынулъ грошъ; отляпали кусокъ въ двѣ ладони, соль даромъ — разумѣется, у нихъ свой разсчетъ. Замѣтилъ, что жевавши дорога кажется короче. Гастрическій обманъ! Встрѣтился мальчишка обтерханый, продаетъ голенища: стянулъ гдѣ-нибудь; посмотрѣлъ, нѣмецкая работа, поторговалъ было—дорого проситъ—мимо!

«Вытхали въ 11 часовъ.

«На заставѣ солдатъ съ медалью и съ усами. Люблю медаль и усы у воина; молодецъ! нынче на заставахъ даютъ контрмарку съ №. Получилъ, отдалъ, шлагбаумъ вверхъ—тррр... ѣдемъ. Товарищъ человѣкъ тихой, занимаетъ три-четверти повозки, платитъ половину. Онъ дома поѣлъ пирога съ лукомъ. Странно: запахъ сивухи—ничего, лука—даже хорошъ, а эти два запаха вмѣстѣ препротивные. Пусть объясняютъ химики—не наше дѣло.

«Мѣста болѣе плоски, нежели гористы; справа виднѣется рѣка—волны смалтово-серебристо-платинистыя. Чудный видъ! что передъ нимъ хваленная Италія! Деревни и села и притомъ все русскія деревни и села... Мужички работаютъ такъ усердно. Люблю земледѣльческіе классы: не они намъ, мы имъ должны завидовать; въ простотѣ душевной они работаютъ, не зная бурь и тревогъ, напиханныхъ въ нашу душу,—ни роскоши, вытягивающей мнимые избытки.

«Село-церковь, довольно большая, византійской архитектуры.

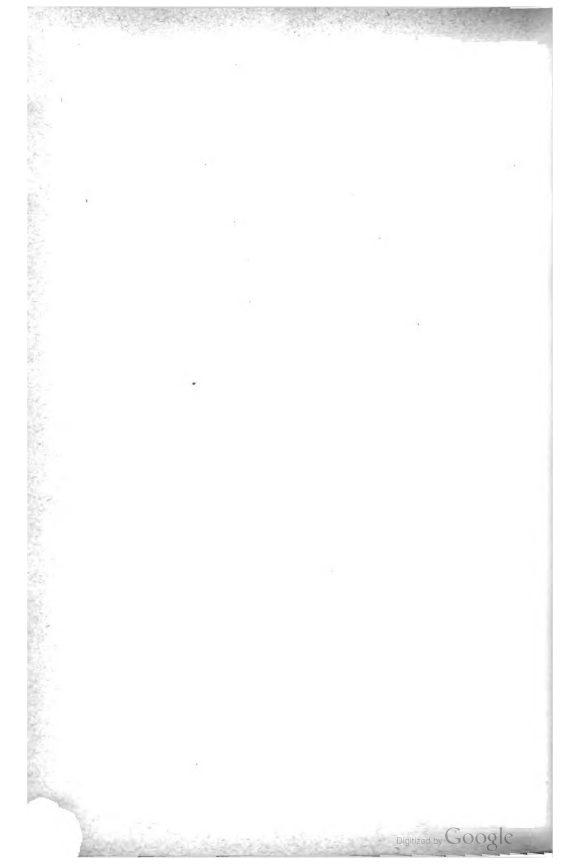
«Станція. Бхали на вольныхъ. Постоялый дворъ съ рѣзными украшеніями... У воротъ хозяинъ съ рыжей бородой, на лицѣ написано корыстолюбіе; не пойду: слупитъ чортъ знаетъ что! Остался въ повозкѣ. Пока лошадей—наблюдать нравы. На улицѣ мужикъ тузитъ какую-то бабу, вѣроятно жену, это развеселило меня, хохоталъ; нищіе помѣшали досмотрѣть. Отвратительная привычка у нищихъ,—просить у проѣзжаго: проѣзжему мелкія деньги нужны, не крупныхъ-же дать. Надоѣли, притворился соннымъ, помѣшали и тутъ: ямщикъ разбудилъ, требуя на водку,—еще скверный обычай! что у нихъ за служенія мамону. Далъ 3 коп. сер. (что составляетъ на асс. десять съ половиной). Жалѣлъ. Пошелъ дождь—промочилъ до костей. Скучно.

«Поскакали. До второй станціи ничего особеннаго. Купецъ вылѣзалъ изъ повозки, такъ, не на долго; это было къ сумеркамъ. Я дрожалъ, сидя одинъ съ ямщикомъ; я родился не воиномъ признаюсь. Пріѣхали, вышелъ на постоялый дворъ, закатилъ сивухи съ перцомъ, славно! а всего стоитъ 17 коп. съ половиной асс. Саноги долой, все долой—растянулся.

«29. Чёмъ свёть разбудилъ товарищъ и предложилъ выпить чаю (онъ возитъ свой чай, маюконъ, не цвёточный, но хорошій; это умно, гораздо дешевле: платишь только за самоваръ). Я не отказался: я люблю пить чай съ кёмъ-нибудь. Да и ему почти все равно, я-же пью сквозь кусочекъ».

Очень сожалѣемъ, что на первый разъ г. Вёдринъ не могъ дать намъ болѣе отрывковъ изъ своихъ «путевыхъ записокъ»; но въ скоромъ времени надѣемся получить отъ него еще нѣсколько отрывковъ, и тотчасъ же подѣлимся ими съ нашими читателями.

-159 -



# ПИСЬМА ОБЪ ИЗУЧЕНИИ ПРИРОДЫ.

Природа—баядера, являющаяся передъ очами духа. Онъ упрекаеть ее въ безстыдствъ, съ которымъ она обнажаетъ себя и отдается очамъ зрителей; но, выказавъ себя, она удаляется, потому что ее видъли, и вритель удаляется, потому что видълъ ее. Colebrook. Sank-hia, Philos. of the Hindows.

> ... Doch der Götter Jüngling hebet Aus der Flamme sich empor, Und in seinen Armen schwebet Die Geliebte mit hervor.

> > Göthe. Bayadere.

А. И. Герценъ, т. IV.

11





•

•

•

5

.

.

.

.

.

.

•

#### письмо первое.

#### Эмпирія и Идеализмъ.

Слава Церерѣ, Помонѣ и ихъ родственникамъ! Я, наконецъ, не съ вами, любезные друзья!-Я одинъ въ деревнѣ. Мнѣ смертельно хотёлось отдохнуть поодаль отъ всёхъ... Нельзя сказать, чтобъ почтенныя особы, которыхъ я сейчасъ славословилъ, очень изубытчились для моего пріема: дождь льеть день и ночь, вѣтеръ рветь ставни, шагу нельзя сдёлать изъ комнаты, и, странное дѣло! при всемъ этомъ, я ожилъ, поправился, веселѣе вздохнулъ,--нашель то, за чёмъ ёхалъ. Выйдешь подъ-вечеръ на балконъ, ничто не мѣшаетъ взгляду; вдохнешь въ себя влажно-живой, насыщенный дыханіемъ лѣса и луговъ воздухъ, прислушаешься къ дубравному шуму,-и на душѣ легче, благороднѣе, свѣтлѣе; какая-то благочестивая тишина кругомъ успокоиваетъ, примиряетъ... Вотъ такъ и кажется, что годы бы не вытхалъ отсюда... Предвижу, что моя идиллическая выходка вамъ не понравится: «человѣкъ не долженъ жить особнякомъ, это-эгоизмъ, бѣгство, этобитыя фразы безумнаго Женевца, который считалъ современную ему городскую жизнь искусственною, какъ будто формы міра историческаго не такъ же естественны, какъ формы физическаго міра». Во-первыхъ, что касается до побѣга, -- позорно бѣжать воину во время войны; а когда благоденственно царить прочный міръ, отчего не пожить въ отпуску? Во-вторыхъ, что касается до Руссо, я не могу безусловно принять за вранье того, что онъ говорить объ искусственности въ жизни современнаго ему общества: искусственнымъ кажется неловкое, натянутое, обветшалое. Руссо понялъ, что міръ, его окружавшій, не ладенъ; но нетерибливый, негодующій и оскорбленный, онъ не поняль, что храмина устаръвшей цивилизации о двухъ дверяхъ. Боясь задохнуться, онъ бросился въ тѣ двери, въ которыя входять, и изнемогь, борясь съ потокомъ, стремившимся прямо противъ него. Онъ не

11\*

сообразилъ, что возстановление первобытной дикости болѣе искусственно, нежели выжившая изъ ума цивилизація. Миж, въ самонъ дёлё, кажется, что нашъ образъ жизни, особенно въ большихъ городахъ, въ Лондонѣ или Берлинѣ, все-равно, не очень естественъ: въроятно, опъ во многомъ измънится, - человъчество не лавало полниски жить всегда, какъ теперь; у развивающейся жизни ничего нѣтъ завѣтнаго. Знаю я, что формы историческаго міра такъ же естественны, какъ формы міра физическаго! Но знаете ли вы, что въ самой природѣ, въ этомъ вѣчномъ настояшемъ безъ раскаянія и надежды, живое, развиваясь, безпрестанно отрекается отъ миновавшей формы, обличаетъ неестественнымъ тотъ организмъ, который вчера вполнѣ удовлетворялъ? Вспомните превращение насъкомыхъ, въчный примъръ бабочки и куколки. Когда настоящее оперто только на прошедшее, оно дурно оперто. Петръ Великій торжественно доказалъ, что прошедшее, выражаемое пелой страной, несостоятельно противъ воли одного человека, дъйствующаго во имя настоящаго и будущаго. Юридическая пронія многольтней давности не признается жизнію; совстыть напротивъ, давность съ точки зрѣнія природы даеть только одно право, право смерти.

Видите ли, я въ ударъ резонерствовать? Это дъйствіе деревенскаго farniente. Но Богъ съ ней, съ городской жизнью! Я и не думалъ объ ней говорить; лучше, благо есть время, начну нъкогда объщанныя письма о современномъ состояніи естествовъдънія.

Помните ли вы наши безконечные споры студенческой эпохв. въ которыхъ обыкновенно съ двухъ отвлеченныхъ точекъ зрѣнія ны стремились понять явленіе жизни и не могли никогда дойти не только до дельнаго результата, но даже до того, чтобъ вполнт понять другь друга? Такъ относятся къ природъ философія, съ своей стороны, и естествовъдъніе, съ своей, ---объ съ страннымъ притязаніемъ на обладаніе если не всею истиною, то единственно истиннымъ путемъ къ ней. Одна прорицала тайны съ какой-то недосягаемой высоты, другое смиренно покорялось опыту и ве шло далбе; другъ къ другу онб питали ненависть; онб выросли въ взаимномъ недовѣріи; много предразсудковъ укоренилось съ той и другой стороны; столько горькихъ словъ пало, что, при всемъ желаніи, онѣ не могутъ примириться до сихъ поръ. Филь софія и естествов'єдітіе отстращивають другь друга тінями в привидёніями, наводящими, въ самомъ дёлё, страхъ и унывіе. Давно ли философія перестала ув'трять, что она какими-то заклинаніями можеть вызвать сущность, отрешенную оть бытія: всеобщее, существующее безъ частнаго? безконечное, предшествуршее консчному? и проч. Положительныя науки имѣють свои ма-

ленькія привидѣньица: это силы, отвлеченныя отъ дѣйствій, свойства, принятыя за самый предметъ, и вообще разные кумиры, сотворенные изъ всякаго понятія, которое еще не понято: exempli gratia-жизненная сила, эеиръ, теплотворъ, электрическая матерія и проч. Все было сдѣлано, чтобъ не понять пругъ пруга, и они вполнѣ достигли этого. Между тѣмъ, стало уясняться, что философія безъ естествовѣдѣнія такъ же невозможна, какъ естествовъдъніе безъ философіи. Для того, чтобъ убъдиться въ послъднемъ, взглянемъ на современное состояние физическихъ наукъ. Оно представляется самымъ блестящимъ; о чемъ едва смъли мечтать въ концѣ прошлаго столѣтія, то совершено, или совершается передъ нашими глазами. Органическая химія, геологія, палеонтологія, сравнительная анатомія распустились въ нашъ въкъ изъ небольшихъ почекъ въ огромныя вътви, принесли плоды. превзошедшіе самыя смѣлыя надежды. Міръ прошедщій, покорный мощному голосу науки, поднимается изъ могилы свид'ятельствовать о переворотахъ, сопровождавшихъ развитие поверхности земного шара; почва, на которой мы живемъ, эта надгробная доска жизни миновавшей, становится какъ бы прозрачною; каменные склепы раскрылись; внутренности скалъ не спасли хранимаго ими. Мало того, что полуистлѣвшіе, полуокаменѣлые остовы обрастають снова плотью, палеонтологія стремится 1) раскрыть законъ соотношенія между геологическими эпохами и полнымъ органическимъ населеніемъ ихъ. Тогда все нѣкогда-живое воскреснеть въ человѣческомъ разумѣніи, все исторгнется отъ печальной участи безслъднаго забвенія, и то, чего кость истлъла, чего феноменальное бытіе совершенно изгладилось, возстановится въ свътлой обители науки, въ этой обители успокоенія и увъковъченія временнаго. Съ другой стороны, наука открыла за видимымъ предбломъ цблые міры невидимыхъ подробностей; ей раскрылся тотъ monde des détails, о возможности котораго генералъ Бонапарте мечталъ, бесъдуя въ Каиръ съ Монжемъ и Жоффруа Сенть-Илеромъ<sup>2</sup>). Естествоиспытатель, вооруженный микроскопомъ, преслъдуеть жизнь до послъдняго предъла, слъдить за ея закулисной работой. Физіологь на этомъ норогѣ жизни встрѣтился съ химикомъ, вопросъ о жизни сталъ опредбленнъе, лучше поставленъ, химія заставила смотрѣть не на однѣ формы и ихъ видоизмѣненія; она въ лабораторіи научила допрашивать органическія тѣла о ихъ тайнахъ. Сверхъ теоретическихъ успѣховъ, успѣхи физическихъ наукъ имѣютъ громкія доказательства внѣ

 Вспомните труды Агассиса надъ ископаемыми рыбами и труды Орбиньи надъ слизняками и другими началами.

2) Notions de Philos, naturele par Jeoffroy St-Hilaire. Paris. 1838.



кабинетовъ и академій; онѣ окружили, вмѣстѣ съ механикой, каждый шагъ нашей жизни открытіями и удобствами. Онѣ машинами, призваніемъ въ дѣло силъ брошенныхъ и теряющихся, упрощеніемъ сложныхъ и трудныхъ производствъ, указаніемъ возможности тратите не болюе усилій, какъ сколько нужно для достиженія цѣли,—участвуютъ въ разрѣшеніи важнѣйшаго общественнаго вопроса: онѣ подаютъ средства отрѣшать руки человѣческія отъ безпрерывной тяжкой работы.

Казалось бы, послѣ этого, естествовѣлѣнію остается торжествовать свои побъды и, въ справедливомъ сознания великаго совершеннаго, трудиться, спокойно ожидая будущихъ успёховъ; на дёлё не совсёмъ такъ. Внимательный взглядъ безъ большого напряженія увидить во всёхъ областяхъ естествовёдёнія какую-то неловкость; имъ чего-то не достаетъ, чего-то, незамъняемаго обиліемъ фактовъ; въ истинахъ, ими раскрытыхъ, есть недомолвка. Каждая отрасль естественныхъ наукъ приводить постоянно къ тяжелому сознанію, что есть нѣчто неуловимое, непонятное въ природѣ; что онѣ, не смотря на многостороннее изученіе своего предмета, узнали его почти, но не совстять, и именно въ этомъ, недостающемъ чемъ-то, постоянно ускользающемъ, предвидится та отгадка, которая должна превратить въ мысль и, слъдственно, усвоить человѣку непокорную чуждость природы. Сознаніе сказаннаго вкралось въ самое изложение естественныхъ наукъ; вы часто встр'ытите средь удачъ и открытій грустную жалобу; увеличеніе знаній, не имѣющее никакихъ предѣловъ, обусловливаемое извнѣ случайными открытіями, счастливыми опытами, иногда не столько радуеть, сколько тёснить умъ. Пребывающая и по-неволё признанная чуждость предмета, упорно не поддающаяся, сердить человѣка и вмѣстѣ съ тѣмъ влечетъ его къ себѣ на безпрерывную борьбу, на покореніе, котораго онъ сдѣлать не въ состояніи и оставить не можеть. Это голосъ вопіющаго разума, не умѣющаго останавливаться на полдорогѣ,-голосъ самой naturæ rerum, стремяшейся вполнѣ просвѣтлѣть въ мышленіи человѣческомъ. Вѣроятно, вы замѣчали, съ какою поспѣшностью естествоиспытатели предупреждають о предълахъ своего воззрънія, какъ-бы страшась услышать вопросы, на которые они отвѣчать не могутъ; но такого рода границы несостоятельны; поставленныя личной волей, он 5 столько же внѣшни предмету, сколько заборъ, поставленный правомъ собственности, чуждъ полю, на которомъ стоитъ. Цеховые натуралисты громко и смёло говорять, что имъ дёла нёть до самыхъ естественныхъ и законныхъ требованій разума, что человѣкъ не долженъ заниматься тѣмъ, чего нельзя разрѣшить 1).

 Кому нельзя? когда? почему? гдѣ критеріумъ?—Наполеонъ считалъ пароходы невозможностью...

Большей частью смѣлость эта подозрительна: она проистекаеть или отъ ограниченности, или отъ лѣни; у иныхъ, однако, она имѣетъ высшее начало для нихъ,—это ложныя утѣшенія, которыми человѣкъ хочетъ отвести свои собственные глаза отъ зла, считаемаго неисправимымъ. По несчастію, вопросамъ такого рода нельзя навязать каменьевъ на шею — бросить ихъ въ воду и потомъ забыть о нихъ; они, какъ упрекъ совѣсти, какъ тѣнь Банко, мѣшаютъ наслаждаться пиромъ опытовъ, открытій, сознаніемъ истинныхъ и прекрасныхъ заслугъ, напоминая, что нѣтъ полнаго успѣха, что предметъ не побѣжденъ....

Въ самомъ дълъ, неужели можно успокоиться на предположении невозможности знанія? Туть челов'єку науки остановиться и забыть такъ же не подъ-силу, какъ скупому стяжателю знать о кладѣ, зарытомъ на его дворѣ, и не искать его. Ни одинъ изъ великихъ естествоиспытателей не могъ спокойно пренебрегать этой неполнотой своей науки; таинственное ignotum мучило ихъ; они относили къ одному недостатку фактическихъ свёдёній неуловимость его. Мы думаемъ. что, сверхъ этого недостатка, имъ мѣшаетъ всего болѣе робкое и безсознательное употребление логическихъ формъ. Естествоиснытатели никакъ не хотятъ разобрать отношение знания къ предмету, мышленія къ бытію, человѣка къ природѣ; они подъ мышленіемъ разумѣютъ способность разлагать данное явленіе и потомъ сличать, наводить, располагать въ порядкѣ найденное и данное для нихъ; критеріумъ истины-вовсе не разумъ, а одна чувственная достовърность, въ которую они върятъ; имъ мышленіе представляется дъйствіемъ чисто личнымъ, совершенно внъшнимъ предмету. Они пренебрегають формою, методою, потому что знають ихъ по схоластическимъ опредѣленіямъ. Они до того боятся систематики ученія, что даже матеріализма не хотять, какъ ученія; имъ бы хотълось относиться къ своему предмету совершенно эмпирически, страдательно, наблюдая его; само собою разумъется, что для мыслящаго существа это такъ же невозможно, какъ организму принимать пищу, не претворяя ея. Ихъ мнимый эмпиризмъ все же приводить къмышлению, но къмышлению, въкоторомъметода произвольна и лична. Странное дело! каждый физіологь очень хорошо знаеть важность формы и ея развитія, знаеть, что содержаніе только при извёстной формѣ оживаеть стройнымъ организмомъ, — и ни одному не пришло въ голову, что метода въ наукъ вовсе не есть дъло личнаго вкуса, или какого-нибудь внѣшняго удобства, что она, сверхъ своихъ формальныхъ значеній, есть самое развитіе содержанія, эмбріологія истины, если хотите.

Этоть странный силлогизмъ естественныхъ наукъ не прошелъ имъ даромъ. Идеалисты безпрерывно ругали эмпириковъ, топтали ихъ учение своими безтълесными ногами и не подвинули вопроса ни на одинъ шагъ впередъ. Идеализмъ-собственно для естествовъдбнія ничего не сдѣлалъ... Позвольте обговориться! Онъ разработалъ, онъ приготовилъ безконечную форму для безконечнаго содержанія фактической науки; но она еще не воспользовалась ею: это дѣло будущаго... Мы на сію минуту говоримъ, если не о совершенно-прошедшемъ, то о проходящемъ моментъ. Идеализмъ всегда имѣлъ въ себѣ нѣчто невыносимо-дерзкое: человѣкъ, увѣрившійся въ томъ, что природа вздоръ, что все временное не заслуживаеть его вниманія, дѣлается гордъ, безпощаденъ въ своей односторонности и совершенно - недоступенъ истинъ. Идеализмъ высокомфрно думалъ, что ему стоитъ сказать какую-нибудь презрительную фразу объ эмпиріи,--и она разсѣется, какъ прахъ. Вышнія натуры метафизиковъ ошиблись: они не поняли, что въ основѣ эмпиріи положено широкое начало, которое трудно пошатнуть идеализмомъ. Эмпирики поняли, что существование предмета не шутка; что взаимодъйствіе чувствъ и предмета не есть обманъ; что предметы, насъ окружающіе, не могуть не быть истинными, потому уже, что они существують; они обернулись съ довъріемъ къ тому, что есть, вмъсто отыскиванія того, что должно быть, но чего, странная вещь, нигдѣ нѣтъ! Они приняли міръ и чувства съ дѣтской простотою и звали людей сойти съ туманныхъ облаковъ, гдф метафизики возились съ схоластическими бреднями; они звали ихъ въ настоящее и дъйствительное; они вспомнили, что у человѣка есть пять чувствъ, на которыхъ основано начальное отношение его къ природъ, и выразили своимъ воззрѣніемъ первые моменты чувственнаго созерцанія-необходимаго, единственно-истиннаго предшественника мысли. Безъ эмпиріи нъть науки, такъ, какъ нътъ ея и въ одностороннемъ эмпиризмъ.

Опыть и умозрѣніе—двѣ необходимыя, истинныя, дѣйствительныя степени одного и того же знанія; спекуляція—больше ничего, какъ высшая, развитая эмпирія; взятыя въ противоположности исключительно и отвлеченно, онѣ такъ же не приведутъ къ дѣлу, какъ анализъ безъ синтеза, или синтезъ безъ анализа. Правильно развиваясь, эмпирія непремѣнно должна перейти въ спекуляцію, и только то умозрѣніе не будетъ пустымъ идеализмомъ, которое основано на опытѣ. Опытъ есть хронологически-первое въ дѣлѣ знанія, но онъ имѣетъ свои предѣлы, далѣе которыхъ онъ или сбивается съ дороги, или переходитъ въ умозрѣніе. Это два магдебургскія полушарія, которыя ищутъ другъ друга и которыхъ, послѣ встрѣчи, лошадьми не разорвешь. Несмотря на то, что правда сказаннаго нами довольно проста, она далека отъ того, чтобъ быть познанною; антагонизмъ между эмпиріей и спекуляціей, между естествовѣдѣніемъ и философіей продолжается.

Чтобъпонять это, надобно вспомнить время, когда естествов фдение отторглось отъ философіи: то было въ торжественную и великую эпоху возрожденія наукъ, когда поюнтвшій человткъ снова почувствовалъ горячую кровь въ жилахъ и началъ своею мыслью обсуживать и изучать все, окружавшее его. Съ негодованиемъ взглянули тогда всѣ положительные, практические умы на схоластику; они, какъ всегда бываетъ при переворотахъ, забыли всѣ ея заслуги и помнили одинъ тяжкій яремъ, который она накладывала на мысль,--помнили, какъ она, уничиженная, покорная, подъавторитетная, занималась пустыми формальными интересами. и съ ненавистью отвергли ее. Возстание противъ Аристотеля было началомъ самобытности новаго мышленія. Не надобно забывать, что Аристотель среднихъ въковъ не былъ настоящій Аристотель. а переложенный на католические нравы; это быль Аристотель съ тонзурой. Отъ него, канонизированнаго язычника, равно отреклись Декарть и Бэконъ. Посмотрите, съ какимъ запальчивымъ пренебреженіемъ химики XVIII вѣка говорять о школьныхъ метафизикахъ и какъ радостно, провозглашаютъ права опыта, наблюденій, эмпиріи, какъ они ничего знать не хотять внѣ чувственной достов врности, какъ они трецещуть всего, напоминающаго схоластические кандалы. Имъ стало легко и привольно, потому-что они стали на землю, на которой человѣку суждено стоять; у нихъ была отыскана точка внът вно опоры, точка отправления; они ревниво ее отстаивали и пошли своей дорогой, дорогой трудной, песчаной; они не боялись труда-непреложная реальность ихъ занятій увлекала ихъ; природа, неистощимо-богатая явленіями, довлёла надолго жадному любознанію; но, само собою разумѣется, натуралисты должны были неминуемо прійти къ предбламь своего воззрѣнія, потому-что ихъ воззрѣнія были узки, и въ самомъ дълъ пришли къ нимъ; но страхъ схоластики превозмогъ, они не выступають изъ круга, добровольно ими самими замкнутаго. Философіи было легче дойти до истинныхъ и дъйствительныхъ основаній логики, нежели поправить свою репутацію. Впрочемъ, это возстановление репутации она вполнъ можетъ сдълать только въ наше время, ---закваска схоластическая только теперь начинаеть выдыхаться изъ нея. Идеализмъ не что иное, какъ схомастика протестантскаго міра. Онъ никогда не уступалъ въ односторонности эмпиріи; онъ никогда не хотѣлъ понять ее, и когда понялъ по-неволъ, съ важностью протянулъ ей руку, прощалъ ее, диктовалъ условія мира-въ то время, какъ эмпирія вовсе не думала у него просить помилования.

Нѣть ни малѣйшаго сомнѣнія, что умозрѣніе и эмпирія равно виноваты во взаимномъ непониманіи, и дѣло тецерь вовсе не въ томъ, чтобъ оправдать одну сторону на счетъ другой, но въ томъ,

чтобъ, объяснивъ, какъ они попали въ борьбу извъстной притчи Мененія Агриппы, показать, что это факть прошедшій, принадлежащій гробу и исторіи, что продолжать эту борьбу об'вимъ сторонамъ вредно и нелѣпо. И философія, и естествовъдъніе выросли изъ временнаго антагонизма своего, имбють всё средства въ рукахъ понять, откуда онъ вышелъ и въ чемъ состояла его историческая необходимость, одно только унаслёдованное чувство вражды можеть поддерживать обветшалыя и жалкія взаимныя обвиненія. Имъ надобно объясниться во что бы то ни стало, понять разъ навсегда свое отношение, и освободиться отъ антагонизма: всякая исключительность тягостна; она не даеть мѣста свободному развитію. Но для этого объясненія необходимо, чтобъ философія оставила свои грубыя притязанія на безусловную власть и на всегдашнюю непогръшительность. Ей, по праву, дъйствительно принадлежить центральное мъсто въ наукѣ, которымъ она вполнѣ можетъ воспользоваться, когда перестанеть требовать его, когда откровенно побъдить въ себъ дуализмъ, идеализмъ, метафизическую отвлеченность, когда ея совершеннолѣтній языкъ отучится отъ робости передъ словами, оть трепета передъ умозаключеніемъ; ея власть будеть признана тогда болфе, нежели признана она будетъ действительно; иначе, объявляй себя, сколько хочешь, абсолютной, нието не повърить, и частныя науки останутся при своихъ федеральныхъ понятіяхъ 1). Философія развиваеть природу и сознаніе а priori, и въ этомъ ея творческая власть; но природа и исторія тъмъ и велики, что онѣ не нуждаются въ этомъ а priori: онѣ сами представляютъ живой организмъ, развивающій логику а posteriori. Что туть за мъстничество? Наука одна; двухъ наукъ нътъ, какъ нътъ двухъ вселенныхъ; споконъ-въка сравнивали науки съ вътвящимся деревомъ-сходство чрезвычайно върное; каждая вътвь дерева, даже каждая почка имфеть свою относительную самобытность; ихъ можно принять за особыя растенія; но совокупность ихъ принадлежить одному цёлому, живому растенію этихъ растеній-дереву; отнимите вътви--останется мертвый пень, отнимите стволъ---вътви распадутся. Всё отрасли вёдёнія имёють самобытность, замкнутость, но въ нихъ непремённо вошло нѣчто данное, впередъ-идущее, не ими узаконенное; онѣ собственно органы, принадлежащіе одному существу; отдѣлите органъ отъ организма, и онъ перестанетъ быть

проводникомъ жизни, сдълается мертвою вещью: и организмъ, въ свою очередь лишенный органовъ, сдълается искаженнымъ трупомъ, кучею частицъ. Жизнь есть сохраняющееся единство много-

<sup>1)</sup> Въ исторіи все относительно абсолютно; бевотносительно-абсолютное логическое отвлеченіе, которое за предълами логики тотчасъ дълается относительнымъ.

различія, единство цѣлаго и частей; когда нарушена связь между ними, когда единство, связующее и хранящее, нарушено, тогда каждая точка начинаеть свой процессъ; смерть и гніеніе трупа полное освобожденіе частей.

Еще сравнение: Частныя науки составляють планетный міръ. имѣющій средоточіе, къ которому онъ отнесенъ и отъ котораго получаеть свѣть; но, говоря такъ, мы не забудемъ, что свѣтъ дѣло двухъ моментовъ, а не одного: безъ планетъ не было бы солнца. Вотъ этого-то органическаго соотношенія между фактическими науками и философіей нѣтъ въ сознаніи нѣкоторыхъ эпохъ, и тогда философія погрязаеть въ абстракціяхъ, а положительныя науки теряются въ безднъ фактовъ. Такая ограниченность рано или поздно должна найти выходъ: эмпирія перестанеть бояться мысли, мысль, въ свою очередь, не будеть пятиться отъ неподвижной чуждости міра явленій; тогда только вполнѣ побѣдится внѣ-сущій предметь, ибо ни отвлеченная метафизика, ни частныя науки не могуть съ нимъ совладъть: одна спекулятивная философія, вырощенная на эмпиріи, -- страшный горнъ, передъ огнемъ котораго ничто не устоитъ. Частныя науки конечны, онѣ ограничены двумя впредъ-идущими: предметомъ, твердо стоящимъ внѣ наблюдателя, и личностью наблюдателя, прямо-противоположною предмету. Философія снимаеть логикой личность и предметъ, но, снимая, она сохраняетъ ихъ. Философія есть единство частныхъ наукъ; онъ втекаютъ въ нее, онъ ея питаніе; новому времени принадлежить воззрѣніе, считающее философію отдѣльною отъ наукъ; это послѣднее убійственное произведеніе дуализма; это одинъ изъ самыхъ глубокихъ разрѣзовъ его скальпеля. Въ древнемъ мірѣ, беззаконной борьбы между философіей и частными науками вовсе не было; она вышла рука-объруку изъ Іоніи и достигла своей аповеозы въ Аристотелѣ 1). Дуализмъ, составлявший славу схоластики, носилъ въ себѣ необходимымъ послъдствіемъ расторженіе на отвлеченный идеализмъ и отвлеченную эмпирію; онъ проводилъ свой безпощадный ножъ между самымъ неразрывнѣйшимъ, между родомъ и недѣлимымъ, между жизнію и живымъ, между мышленіемъ и тѣми, которые мыслять; и у него по той и другой сторонѣ ничего не оставалось, или, хуже, оставались призраки, принимаемые за дъйствительность, философія, не опертая на частныхъ наукахъ, на эмпиріи,-призракъ, метафизика, идеализмъ. Эмпирія, довлѣющая себѣ внѣ философіи,-сборникъ, лексиконъ, инвентарій-или, если это не такъ, она невърна себъ. Мы сейчасъ увидимъ это.

 Сократь смотрёль на физическія науки какъ-то въ родё нашихъ филологовь; но это была временная размолвка.

Фактъ, бросающійся съ перваго взгляда въ физическихъ наукахъ, состоитъ въ томъ, что естествоиспытатели только говорять, что они не выходять изъ эмпирія; а въ сущности они почти никогда не остаются въ ней; они выходять изъ предбловъ опытнаго въдънія, не давая себъ отчета, что дълають; безсознательно идти въ дѣлѣ наукъ невозможно, не сбившись съ дороги; для того, чтобъ дъйствительно перейти предълы какого-либо логическаго момента. надобно, по крайней мёрё, понять, въ чемъ именно ограниченность исчерпанной формы: ничто въ свътъ не путаеть такъ понятій, какъ безсознательный выходъ изъ одного момента въ другой. Пока естествовъдъние въ самомъ дълъ остается въ предълахъ эмпирия, оно превосходно дагерротипируеть природу, оно переводить сущее, частное, феноменальное на всеобщій языкъ; это подробный я необходимый кадастръ недвижимаго имънія науки, это матеріаль, способный на дальнъйшее развитіе, которое, однако, можетъ очень долго не быть: оставаться въ предёлахъ такой эмпиріи въ самомъ дълъ трудно, почти невозможно; на это надобно бездну воздержности, бездну самоотверженія, геніальность Кювье, или тупость какого-нибуль недальняго спеціалиста. Естествоиспытателямъ, такъ громко и безпрерывно превозносящимъ опыть, въ сущности описательная часть скоро надобдаеть. Имъ явнымъ образомъ не хочется оставаться при одномъ добросовъстномъ перечнъ; они чувствують, что это не наука, стремятся замѣшать мышленіе въ дѣло опыта, освътить мыслію то, что въ немъ темно, и тутъ обыкновенно они запутываются и теряются въ худопонятыхъ категоріяхъ, идуть зря, не дають отчета въ своихъ дъйствіяхъ, боятся выпустить изъ рукъ предметь, данный чувственной достовърностью, не замѣчая, что онъ давно уже измѣнился; боятся довѣриться мышленію, и, невольно увлекаемые въ потокъ діалектическаго движенія, разлагають предметь на его противоположныя опредфленія, утрачивая возможность соединить разъединенныя начала.

Стремленіе выйти изъ эмпиріи совершенно-естественно, —исключительность противна духу человѣческому. Чисто-эмпирическое отношеніе къ природѣ имѣетъ животное, но зато животное относится только практически къ окружающему міру; оно не довольствуется страдательнымъ разсматриваніемъ естественныхъ произведеній, я ѣстъ ихъ, или идетъ прочь. Человѣкъ чувствуетъ непреодолимую потребностъ всходить отъ опыта къ совершенному усвоенію даннаго знаніемъ; иначе это данное его тѣснитъ, его надобно *переноситы* (subir), что несовмѣстно съ свободой духа. Оттого-то закоснѣлѣйшіе враги логики и философіи не могли уберечь себя отъ теоретическихъ мечтаній, иногда не уступающихъ въ нелѣпости самому трансцендентальному идеализму. Развѣ химики не имѣля своей «quinta essentia», своего «всемірнаго газа», своихъ теорій

Digitized by GOOG

происхожденія, своей теоріи металловъ, своей теоріи флогистона и пр.? Дѣло въ томъ, что человѣкъ больше у себя въ мірѣ теологическихъ мечтаній, нежели въ многоразличіи фактовъ. Собраніе матеріаловъ, разборъ, изученіе ихъ чрезвычайно важны; но масса свъдъній, не пережженыхъ мыслію, не удовлетворяетъ разуму. Факты и свъдънія представляють необходимые документы производимаго слёдствія, но судъ и приговоръ впереди; онъ оснуется на документахъ, но произнесеть свое. Факты-это только скопленіе однороднаго матеріала, а не живой рость, какъ бы сумма частей ни была полна. Эмпирики, понимая это инстинктуально, переходять къ разсудочнымъ отвлеченіямъ, думая ими уловить цёлое по частямъ; такимъ образомъ, они теряютъ предметъ, сущій на самомъ дѣлѣ, замѣняя его отвлеченіями, сущими только въ умѣ. Если-бъ они откровенно довърялись мышленію, оно ихъ вывело бы изъ односторонности той же діалектической необходимостью, которая заставила ихъ отъ непосредственнаго бытія перейти къ разсудочнымъ посредствамъ; оно привело бы ихъ къ сознанию конечности такого знанія, къ сознанію нельпости — остановиться въ безвыходномъ круговоротѣ причинъ и дъйствій, въ которомъ каждая причина д'биствіе и каждое д'биствіе причина, въ странномъ разъединеніи формы и содержанія, силы и проявленія, сущности и бытія. Но они не дов'єряются мышленію; еще бол'є: видя неудачныя попытки добраться до истины путемъ разсудочнаго движенія, они сильнъе предубъждаются противъ всякаго мышленія; они раскаиваются въ томъ, что потеряли время внѣ эмпирической сферы. Но зачёмъ же они употребляють логическія действія, не давая себѣ отчета въ ихъ смыслѣ? Они воображають, что если они переходять изъ эмпиріи къ объясненіямъ, то весь предметь у нихъ цълъ и сохраненъ; въ то время, какъ отвлеченныя категоріи не имбють силы зачеринуть его такъ, какъ онъ есть, разсудокъ, какъ гальваническій снарядь, или вовсе не д'ыствуеть, или д'ыствуеть разлагая на двѣ противоположности, —который бы результать его ни взяли. Онъ одностороненъ, онъ - составная часть. Въ эту туманную среду разсудочнаго движенія поднимаются эмпирики и не идуть дальше, -- между тёмъ эта среда истинна только какъ переходъ, какъ путь, цёль котораго — быть пройденнымъ; если-бъ поняли смыслъ разсудочной науки, тогда призрачная преграда между опытомъ и умозрѣніемъ уничтожилась бы сама собою: теперь же эмпирія на философію и философія на эмпирію смотрять именно сквозь эту среду и видять другь друга съ искаженными чертами: эмпирія, встр'вчая ус'вченную, нед'виствительную разсудочную истину, думаеть, что это вина самаго мышленія; — философія ее же принимаеть за результать опытнаго въдънія. Остановиться на рефлексіи-хуже, нежели остановиться на эмпиріи: все нелѣпое, все смѣшное, что вы встрѣтите въ физическихъ наукахъ, происходитъ именно отъ внѣшнихъ размышленій и объяснительныхъ теорій <sup>1</sup>).

Натуралисты, дошедшіе до разсудочнаго движенія, воображають, что анализь, аналогія и, наконець, наведеніе, какъ дальнѣйшее развитіе обоихъ, — единственныя средства узнать предметь, оставляя его неприкосновеннымъ, какъ онъ былъ; а этого-то именно и не нужно и невозможно. Во-первыхъ, анализъ не оставляетъ камня на камнѣ въ данномъ предметѣ и кончитъ всякій разъ тѣмъ, что сведетъ данное эмпиріей на отвлеченныя всеобщности; онъ правъ: онъ дѣлаетъ свое дѣло; не правы употребляющіе его безъ отчета о его дѣйствіи и останавливающіеся на немъ. Вовторыхъ, желаніе оставить предметъ, какъ онъ есть, и понять его, не разрѣшая въ мысль, не только иллогизмъ, но просто нелѣпость: частный предметъ, явленіе, остается неприкосновеннымъ, если человѣкъ, не думая о немъ, смотритъ на него, когда онъ къ нему равнодушенъ; если онъ его назоветъ, то уже онъ не оставилъ его въ сферѣ частностей, а поднялъ во всеобщее. Какъ же понять

1) Предоставляю себѣ впослѣдствіи показать нѣсколько разительныхъ примбровъ теоретическихъ нелъпостей наукъ положительныхъ; теперь укажу вамъ только на всѣ существующе курсы физики Біо, Ламе, Гей-Люссака, Депре, Пулье, и пр., и пр. Химія занимается больше дёломъ; ся предметь конкретнѣе. эмпиричнъе; но физика отвлеченнъе по своимъ вопросамъ, и потому она представляеть торжество гипотетическихь объяснительныхь теорій (т. е. такихь, о которыхъ внаютъ, что онѣ вздоръ). Съ самаго начала въ физикѣ гибнетъ эмпирическій предметь; являются одни общія свойства, матерія, силы, потомъ вводятся какіе-то внёшніе агенты; электричество, магнетизмъ и проч., даже бёдную теплоту попробовали олицетворить-въ теплотворъ; греческій антропоморфизмъ природы-только сухой, неизящный. А теорія свъта? Двъ противоположныя теоріи свъта, объ опровергаемыя, объ признанныя, потому что есть явленія, которыя объясняются по одной, а другія по другой! И какъ его не опредѣляють: и жидкостью, и силой, и невъсомымъ! Почему онъ жидкость, когда невѣсомый, да такая легкая жидкость? Отчего же гранить не считать претяжелой жидкостью? И что за жалкое опредбление невбсомости! Свбть--сверхъ того и не пахучее? Сила-тоже не лучше! Почему не сказать: свъть-диствие? На силу все можно свести, какъ на достаточную причину явленія. Отчего звука никто не называеть ни жидкостью, ни силой (хотя Гассенди и толковалъ объ атомахъ звука)? Отчего никто не называетъ очертанія твла невѣсомой формой его? На это возразять, что форма присуща твлу, звукъ-сотрясение воздуха. А развѣ кто-нибудь видѣлъ все общество imponderabilium внѣ тѣлъ, такъ, самихъ по себѣ?---Да это все одни временныя опредѣленія для того, чтобъ какъ-нибудь не растеряться; мы сами этимъ теоріямъ не придаемъ важности». Очень хорошо; но, въдь, когда-нибудь надобно же и серьезно заняться смысломъ явленій; нельзя все шутить; принимая для практической пользы неосновательныя гипотезы, наконецъ, совершенно собъемся съ толку. Эта метода дълаетъ страшный вредъ учащимся, давая имъ слова вмёсто понятій, убивая въ нихъ вопросъ дожнымъ удовлетвореніемъ. «Что есть электричество»?---«Невѣсомая жидкость». Не правда ли, что лучше было бы, если-бъ ученикъ отвѣчалъ: «не знаю»?...

смыслъ явленія, не вовлекая его въ логическій процессъ (не прибавляя ничего отъ себя, какъ обыкновенно выражаются)? Логическій процессъ есть единственное всеобщее средство человѣческаго пониманія; природа не заключаеть въ себѣ всего смысла своего.въ этомъ ея отличительный характеръ; именно мышленіе и дополняеть, развиваеть его; природа только существованіе, и отдѣляется, такъ сказать, отъ себя въ сознании человѣческомъ, для того, чтобъ понять свое бытіе: мышленіе дѣлаеть не чуждую добавку, а продолжаеть необходимое развитие, безъ котораго вселенная не полна.-то самое развитіе, которое начинается со стихійной борьбы, съ химическаго сродства, и оканчивается самонознающимъ мозгомъ челов'вческой головы. Хотятъ умъ сдёлать страдательнымъ пріемникомъ, особаго рода зеркаломъ, которое отражало бы данное, не измѣняя его, то есть, во всей его случайности. не усвоивая тупо, безсмысленно; а данное, сущее во времени и пространствѣ, хотять сдѣлать дѣятельнымъ началомъ, —это прямо противоположно естественному порядку. Оттого оно, въ самомъ дѣлѣ, никогда и не удается: воображая ходить на головѣ, ходять на ногахъ.

Объяснять внѣшнимъ образомъ предметъ — значитъ сознаваться, что нельзя его понять; объяснять предметь подобіемъсредство иногда полезное, но большей частью бъдное: никто не прибѣгаеть къ аналогіи, если можетъ ясно и просто высказать свою мысль. Не даромъ французы говорять: comparaison n'est pas raison. Въ самомъ дѣлѣ, строго-логически, ни предмету, ни его понятію дѣла нѣтъ, похожи ли они на что-нибудь, или нѣтъ: изъ того, что двѣ вещи похожи другъ на друга извѣстными сторонами, нѣть еще достаточнаго права заключать о сходствѣ неизвъстныхъ сторонъ. Въ какія грубыя ошибки, напримъръ, впадала геологія, желая обобщать факты, выведенные изученіемъ Альпійскихъ горъ, къ другимъ полосамъ! Когда извъстенъ общій законъ, то вы ищете его въ частномъ случат не по одной аналогіи съ другими явленіями, но по логической необходимости. Часто аналогія вытёсняеть одно эмпирическое представленіе другимъ; это попросту называется отводить глаза. Вы ждете, напримъръ, объясненія, какимъ образомъ общее чувствилище передаеть нерву, нервъ мышцамъ движеніе вашей души, а вамъ вмѣсто понятія подсовывають образъ музыканта, натянутыхъ струнъ, передающихъ фантазію художника; простой вопросъ усложняется; это подобное можно опять свести на что-нибудь подобное, и первоначальный предметь совершенно затеряется въ сходствѣ: это та самая метода, по которой человѣческій портретъ рядомъ подобныхъ копій сводится на изображение фрукта.

Сюда же принадлежать насильно стѣсняемыя представленія, будто бы для вящшей понятности: «Если мы представимъ себѣ,

что лучъ свъта состоитъ изъ безконечно-малыхъ шариковъ эеира, касающихся другь друга».... Зачёмъ же я стану себѣ представлять, что свёть солнца падаеть на меня такъ, какъ дёти яйца катають, когда я увърень, что это не такъ? Въ физическихъ наукахъ принято за обыкновение допускать подобнаго рода гипотезы. то есть, условную ложь для объясненія; но ложь не остается внъ объясненія (иначе она была бы вовсе ненужна), а пронякаеть въ него, и вмёсто истины получается странная смёсь изь эмпирической правды съ логической ложью; эта ложь рано или поздно обличается и по справедливости заставляеть сомнѣваться въ истинъ, спаянной съ нею. Химія и физика принимають атомы, — лётъ двадцать тому назадъ атомы составляли основание всёхъ химическихъ изслёдованій. Принимая ихъ, васъ предупреддають обыкновенно на первой страниць, что естествоиспытателянь собственно дёла нёть, въ самомъ ли дёлё тёла состоять изъ крупинокъ чрезвычайно - недблимыхъ, невидимыхъ, но имбющихъ свойства, объемъ и вѣсъ, или нѣтъ,--что ихъ принимають табъ для удобства. Такимъ лёнивымъ приниманіемъ они сами уронные свою теорію; они виноваты въ томъ, что прошедшая философія нападала на атомизмъ съ злымъ ожесточеніемъ; она разсматривала его въ томъ бъдномъ видъ, въ которомъ атомизмъ излагался въ введеніяхъ къ курсамъ физики и химіи. Древніе атомисты вове не шутили атомами: отправляясь оть точки зрения, хотя одностронней, но необходимой въ общемъ развитія, стройно и послѣде вательно, дошли до атомизма; атомъ былъ ими противопоставленъ элеатическому воззрѣнію, распускавшему въ отвлеченіяхъ во сущее; въ атомахъ они видбли повсюдную средоточность вещества безконечную индивидуализацію его, для себя бытіе, такъ сказать. каждой точки. Это одинъ изъ самыхъ върныхъ, существенныхъ моментовъ пониманія природы: въ ея понятіи необходимо лежнть эта разсыпчатость и цёлость каждой части, такъ же, какъ непррывность и единство; само собою разумбется, что атомнзиъ в исчерпываеть понятія природы (и въ этомъ онъ похожъ на диезмизмъ); въ немъ пропадаетъ всеобщее единство; въ линамнит части стираются и гибнуть; задача въ томъ, чтобъ всѣ эти, для себя сущія, искры слить въ одно пламя, не лишая ихъ относительное самобытности. Динамизмъ и атомизмъ явились, при входъ въ наш) эру, торжественно, громадно, во всепоглощающей сущности Спинсы и въ монадологіи Лейбница. Это двъ величавыя грани, это два геркулесова столба возродившейся мысли, воздвигнутые не для того, чтобъ дальше нельзя было идти, а для того, чтобъ нельза было возвратиться назадъ. Мы будемъ имъть случай поговорить въ слъдующихъ письмахъ о монадологія, объ атомахъ Гассенди,-в. вы ужъ изъ этого видите, что атомизмъ для мыслителей не быль

- 177 -

шуткой, что атомы представляли для нихъ мысль, истину; атомизмъ составлялъ убѣжденіе, вѣрованіе Левкиппа, Демокрита и др. Физики же съ перваго слова согласны, что ихъ теорія, можетъ быть, вздоръ, но вздоръ облегчительный. А почему же они предають атомы и соглашаются, что можетъ быть вещество не изъ атомовъ? На томъ же прекрасномъ основаніи лѣни и равнодушія, на которомъ принимають всякаго рода предположенія! Если откровенно выразиться, то это можно назвать цинизмомъ въ наукѣ. Пулье говоритъ: «можетъ быть, вулканы выбросятъ когда-нибудь такія тѣла, у которыхъ атомы будутъ видимы». Какое же понятіе послѣ этого сопрягаетъ Пулье съ словомъ «атомъ»?

А между тъмъ, рядомъ съ ними покровительница и благодътельница физики-математика такъ логически, такъ ясно показываеть сознательное, раціональное пониманіе подобныхъ отвлеченій. Математика говорить, что линія--безконечное количество точекъ, въ извъстномъ порядкъ расположенныхъ; она принимаеть возможность безконечной дълимости пространства; но она понимаеть то, что говорить, она понимаеть не дийствительность, а отвлеченнию возможность дёлимости; еще болёе, она вмъстъ съ тъмъ понимаеть и непремънное протяжение, и то, что дъйствительная форма есть форма стереометрическая; она съ мыслью беретъ точку, линію, площадь и въ сознанныхъ ею предблахъ. Оттого ни одинъ математикъ не ждетъ аэролита, у котораго точки были бы замѣтны, или у котораго бы поверхность отваливалась отъ тъла. Оттого математикъ никогда не станеть дёлать опытовъ безконечнаго дъленія, не станеть ни драть слюды, ни капать чернилъ въ бочку воды и послъ пугать дътей разсчетомъ, какая доля чернилъ въ одной этой каплъ воды. Онъ знаетъ, если-бъ безконечная дёлимость была фактически-возможною, то она не была бы безконечною. Безъ всякаго сомнѣнія, математика ушла несравненно дальше въ мышлении противъ физики; одна тоорія безконечно-малыхъ доказываеть это; она не могла стереть съ себя близость съ логикой, несмотря на всѣ старанія; впрочемъ, не надобно забывать (такъ, какъ это дѣлаютъ математики), что она, отъ Пивагора начиная, была преимущественно развиваема философами; Декарть, Лейбницъ, даже Кантъ оживили ее, и, конечно, Лейбницъ не случайно дошелъ отъ монадологіи до диференціаловъ... Но возвратимся къ нашему предмету.

Натуралисты готовы дёлать опыты, трудиться, путешествовать, подвергать жизнь свою опасности, но не хотять дать себё труда подумать, поразсудить о своей наукё. Мы уже видёли причину этой мыслебоязни; отвлеченность философіи и всегдашняя готовность перейти въ схоластическій мистицизмъ или въ пустую метафизику, ея мнимая замкнутость въ себё, ея довольство, не-

А. И. Герценъ, т. IV.

12

нуждающееся ни природой, ни опытомъ, ни исторіей, должно было оттолкнуть людей, посвятившихъ себя естествовъдънію. Но такъ какъ всякая односторонность вмёстё съ плолами произволить и плевелы, то и естественныя науки должны были поплатиться за узкость своего воззрѣнія, несмотря на то, что оно было втѣснено узкостью противоположной стороны. Боязнь ввъриться мышленію и невозможность знать безъ мышленія — отразилась въ ИХЪ теоріяхъ: онѣ личны, шатки, неудовлетворительны; каждое новое открытіе грозить разрушить ихъ; онѣ не могуть развиваться, а замъняются новыми. Принимая всякую теорію за личное дъло. внѣшнее предмету, за удобное размѣщеніе частностей, натуралисты отворяють дверь убійственному скептицизму, а иногда и поразительнымъ нелёпостямъ. Явленіе гомеоцатія, напримёръ, само по себѣ неудивительно: во всѣ времена и во всѣхъ отрасляхъ вѣдѣнія были странныя попытки новыхъ ученій, въ которыхъ непремѣнно гнёздится маленькая истина въ огромной лжи; еще неудивительно, что дамамъ и парадоксальнымъ умамъ понравилось лечить зернышками: они потому и повѣрили въ гомеопатію, что она совершенно невѣроятна. Но какъ объяснить расколъ, овладѣвшій, лѣть десять тому назадъ, учеными врачами? Гомеопатическія лечебницы устраивались, издавались журналы, въ каталогахъ книгъ была особая рубрика Homeopatische Arzneikunde? Причина одна: медицина, какъ и всѣ естественныя науки, при всемъ богатствѣ матеріаловъ наблюденій, дойдеть до того конца развитія, котораго жаждеть человѣкъ, какъ животворнаго начала истины и которое одно можеть удовлетворить его. Естествоиспытатели и медики ссылаются всегда на то, что имъ еще не до теоріи, что у нихъ еще не всѣ факты собраны, не всѣ опыты сдѣланы, и т. д. Можеть быть, собранные матеріалы въ самомъ дёлё недостаточны, даже навърное такъ; но не говоря о томъ, что фактовъ безконечное множество, и что сколько ихъ ни собирай, до конца все не дойдешь, это не мѣшаетъ поставить надлежащимъ образомъ вопросъ, развить дъйствительныя требованія, истинныя понятія объ отношеніи мышленія къ бытію<sup>1</sup>).

Нарощеніе фактовъ и углубленіе въ смыслъ нисколько не противорѣчатъ другъ другу. Все живое, развиваясь, растетъ по двумъ направленіямъ: оно увеличивается въ объемѣ и въ то же время сосредоточивается; развитіе наружу есть развитіе внутрь: дитя растетъ тѣломъ и умнѣетъ; оба развитія необходимы другъ для

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Хотя Александръ Македонскій и посылалъ Аристотелю всякихъ животныхъ, но онъ навѣрное зналъ ихъ меньше, нежели Ламаркъ, что ему не помѣшало раздѣлить животныхъ на Schorophora и Namatophora, а это совпадаетъ съ Vertebrata и Avertebrata Ламарка.

друга и подавляють другь друга только при одностороннемъ перевѣсѣ. Наука-живой организмъ. посредствомъ котораго отабляющаяся въ человъкъ сущность вещей развивается до совершеннаго самопознанія; у нея тѣ же два роста; наращеніе извић наблюденіями, фактами, опытами — это ея питаніе, безъ котораго она не могла бы жить; но внѣшнее пріобрѣтеніе должно переработаться внутреннимъ началомъ, которое одно даетъ жизнь н смыслъ кристаллизующейся массъ свъдъній. Приращеніе фактическое, подобно осаждающемуся раствору, безпрерывно растеть, тихо по песчинкъ набираетъ слон, не теряетъ ничего попавшаго прежде, всегда готово принять новос, не дълая, впрочемъ, для него ничего болбе пріема; это развитіе безконечнаго успѣха, движеніе прямолинейное, безпредѣльное, апатическое. утоляющее и усиливающее жажду въ одно и то же время, потому что за рядами подробностей открываются новые ряды, и т. д.; только этимъ путемъ нельзя достигнуть полнаго и истиннаго знанія.--а это есть исключительный путь фактическихъ наукъ. Разумъ, дъйствуя нормально, развиваеть самонознание; обогащаясь свёдёниями, онъ открываеть въ себѣ то идеальное средоточіе, къ которому все отнесено, ту безконечную форму, которая все пріобрѣтенное употребить на пластическое самовыполненіе, ту животворную монаду, которая своей мощью огибаеть около себя прямолинейный и безконечный путь безцѣльнаго эмпирическаго развитія и даеть ему мѣту не внѣ, а внутри себя; тамъ, и только тамъ открывается человѣку истина сущаго, и эта истина-онъ самъ, какъ разумъ, какъ развивающееся мышленіе, въ которое со всѣхъ сторонъ втекаютъ эмпирическія свъдънія для того, чтобъ найти свое начало и свое послъднее слово. Этоть разумъ, эта сущая истина, это развивающееся самопознаніе, назовите его философіей, логикой, наукой, или просто человѣческимъ мышленіемъ, спекулятивной эмпиріей, или какъ хотите,--безпрерывно превращаеть данное эмпирическое въ ясную, свѣтлую мысль, усвоиваеть себъ все сущее, раскрывая идею его. У человъка для пониманія пъть иныхъ категорій, кромъ категорій разума; частныя науки, враждуя противъ логики, дерутся ея орудіями, даже цереносять ошибки формальной логики къ себъ 1).

Странное положеніе естественныхъ наукъ относительно мышленія долго продолжиться не можеть: онѣ до того богатѣютъ фактами, что не́хотя взглядъ ихъ дѣлается яснѣе и яснѣе. Онѣ неминуемо должны, наконецъ, будуть откровенно и не шутя рѣшить вопросъ объ отношеніи мышленія къ бытію, естествовѣдѣнія къ философіи и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ отвлеченныя силы, причины, поляризація, оттолкновеніе и притяженіе, — все это въ физику перешло изъ логики, изъ математики, п, разумѣется, взятое безъ критики, безъ свази, утратило настоящій смыслъ свой.

громко высказать возможность или невозможность въдънія истины. признать, что голова человъка такъ устроена, что ей только мерещится истина, кажется такою, что она не можеть вполнъ знать или знаеть только субъективно, что, слъдственно, знаніе челов'вческое-какое-то родовое безуміе, и тогда съ Секстомъ-эмпирикомъ должно сложить руки и, хладнокровно улыбаясь, сказать: «какой вздоръ все это»! или понять все отталкивающее такого взгляда, понять, что разумѣніе человѣка не внѣ природы, а есть разумѣніе природы о себѣ, что его разумъ есть разумъ въ самомъ дълъ единый, истинный, такъ какъ все въ природъ истинно и дъйствительно въ разныхъ степеняхъ, и что, наконецъ, законы мышленія—сознанные законы бытія, что, слёдственно, мысль нисколько не тёснить бытія, а освобождаеть его; что человѣкъ не потому раскрываеть во всемъ свой разумъ, что онъ уменъ и вносить свой умъ всюду, а напротивъ, уменъ оттого, что все умно; сознавъ это, придется отбросить нелёный антагонизмъ съ философіей. Мы сказали, что фактическія науки имѣли полное право отворачиваться оть прежней философіи; но эта односторонняя фаза, которой историческій смыслъ весьма важенъ, если не совсѣмъ миновала, то явно «агонизируетъ». Философія, неумѣвшая признать и понять эмпирію, хуже того-умѣвшая обойтись безъ нея, была холодна, какъ ледъ, безчеловѣчно строга; законы, открытые ею, были такъ широки, что все частное выпадало изъ нихъ; она не могла выпутаться изъ дуализма, и, наконецъ, пришла къ своему выходу: сама пошла на встрѣчу эмпиріи, а реализмъ смиренно сходить со сцены, въ видъ романтическаго идеализмаявленія жалкаго, бёднаго, безжизненнаго, питающагося чужою кровью. Эта школа-послъ́дняя представительница реформаціонной схоластики; она тщетно рвется къ чему-то иному, недосягаемому, несуществующему, къ прекраснымъ дѣвамъ безъ тѣла, къ горячимъ объятіямъ безъ рукъ, къ чувствамъ безъ груди... и о ней скоро скажутъ, какъ о безумной Козлова:

> Ждала, ждала, Не дождалась и умерла!

Мыслители и натуралисты начинають понимать, что имъ другь безъ друга нёть выхода. Они часто, не зная того, встрёчаются въ главныхъ основаніяхъ своихъ, останавливаются на тёхъ же вопросахъ: что же мѣшаеть имъ вполнѣ объясниться? Лѣнь, готовыя понятія, предразсудки, идущіе изъ рода въ родъ и равно сильные съ обѣихъ сторонъ. Предразсудки—великая цѣпь, удерживающая человѣка въ опредѣленномъ, ограниченномъ кружку окостенѣлыхъ понятій; ухо къ нимъ привыкло, глазъ присмотрѣлся, и нелѣпость, пользуясь правами давности, становится обще-при-

нятою истиной. Стоить ли разбирать ес? Покойнѣе безъ думы, безъ обсуживанія, повторять унаслѣдованныя сужденія, можетъ быть, въ свое время относительно справедливыя, но пережившія свою истину. Цеховые ученые и философы пріобрѣтаютъ извѣстный кругъ понятій, извѣстную рутину, изъ которой не могутъ выйти. Учениками еще принимають они на вѣру основныя начала и никогда не думаютъ болѣе объ нихъ: они увѣрены, что покончили съ ними, что это азбука, на которую смѣшно и не нужно обращать вниманія. Изъ поколѣнія въ поколѣніе передаются схоластическія опредѣленія, раздѣленія, термины и сбиваютъ чистый и прямой смыслъ начинающаго, закрывая ему надолго, часто навсегда возможность отдѣлаться отъ нихъ.

Не думайте, что одни ограниченные умы платять дань предразсудкамъ своей касты, — совсѣмъ нѣть! Когда Гёте открылъ, описалъ, нарисовалъ человѣческую междучелюстную кость, знаменитый Камперъ сказалъ ему: «Все это прекрасно, но, въдь, оз intermaxillare не существуеть въ человѣческой челюсти». Разсказывая это, Гёте не вытерпѣлъ, чтобъ не присовокупить 1): «Можетъ быть, назовуть юношеской заносчивостью, когда непосвященный ученикъ осмѣливается противорѣчить записному мастеру своего дѣла и старается доказать, что онъ вопреки ему правъ; но многолѣтніе опыты научили меня иначе понимать. Въчно повторяемыя фразы костенъють въ умъ, наконецъ, дълаются неподвижными убъжденіями, и органы воззрънія становятся тупы.... Бывали примѣры, что отличные люди въ своемъ ремеслъ (Handwerk) иной разъ сворачивали нѣсколько съ торной колеи, но главной дороги они никогда не покидають; они боятся новыхъ путей; имъ все-таки кажется върнѣе держаться стараго». «Свѣжій человѣкъ», говорить онъ въ другомъ мъстъ, «не закупленъ; его здоровый глазъ сразу можеть увидъть то, чего приглядъвшійся не видить болье». Сверхъ этого подчинения себя привычкъ и давнопринятому, натуралистовъ останавливаеть, задерживаеть странное понятие о личномъ нравъ въ наукѣ: они истину изобрѣтають такъ, какъ снаряды. Жоффруа Сенть-Илеръ, геніальный человѣкъ, безъ всякаго сомнѣнія, чувствовалъ яснѣе другихъ потребность опереть естествовъдѣніе на болѣе твердыхъ основаніяхъ: онъ добирался до построяющей идеи, до всеобщаго типа, до единства въ многоразличіи естественныхъ произведеній, и проч. Но, замѣтьте, онъ все это хотѣлъ сдѣлать понимо родового мышленія человѣчества; онъ воображалъ, что онъ самъ лично выдумаеть все это, требовалъ привилегии на открытіе. Подобно ему, каждый мыслящій естествоиспытатель придумываеть оть себя начало, береть въ основу нъсколько

1) Göthe's Werke. T. xxxvi. zur Osteologie etc.

Digitized by GOOGI

мыслей, ему особенно нравящихся, проводить ихъ черезъ всю книгу,— и теорія готова. Совершенная отрѣзанность естествовѣдѣнія и философіи часто заставляеть цѣлые годы трудиться для того, чтобъ приблизительно открыть законъ, давно извѣстный въ другой сферѣ, разрѣшить сомнѣніе, давно разрѣшенное: трудъ и усиліе тратятся для того, чтобъ во второй разъ открыть Америку, для того, чтобъ проложить тропинку—тамъ, гдѣ есть желѣзная дорога. Вотъ плодъ раздробленія наукъ, этого феодализма, окапывающаго каждую полоску земли валомъ и чеканящаго свою монету за нимъ. Философъ знать не хочетъ факты, кичится невѣдѣніемъ практическихъ интересовъ и какъ только начнетъ изъ своихъ всеобщихъ законовъ снисходить къ частности, т. е. къ дѣйствительности,—теряется; эмпирикъ—наоборотъ.

Однакоже, съ начала нашего въка начало раздаваться слово примиреніе; оно раздавалось не даромъ: туманъ начинаетъ падать. Разсказъ главныхъ событій этого замиренія будетъ предметомъ будущихъ писемъ; теперь только нъсколько словъ вообще.

Къ концу XVIII въка, въ тиши кабинетовъ, въ головахъ мы-. слителей готовился такой же грозный и сильный перевороть, какъ въ мірѣ политическомъ. Состояніе умовъ было страшно; все кругомъ рушилось-общественный быть, понятія о добрѣ и злѣ, довъріе къ природъ, къ человъку, къ въръ, и, вмъсто утъшенія, критическая философія и скептическій эмпиризмъ. Два невбрія, два скептицизма-и развалины кругомъ. Критическая философія нанесла страшный ударъ идеализму; сколько ни боролся противь него эмпиризмъ, идеализмъ устоялъ; но вышелъ человѣкъ изъ среды его и тяжелымъ ударомъ поставилъ его на краю гроба. Великъ былъ этотъ человъкъ въ своей безпощадной, неполкупной логикѣ; распаденіе его съ догматизмомъ было глубоко, обдуманно: онъ искалъ одной истины и не останавливался ни передъ чѣмъ: онъ поставилъ эти страшные каудинскіе фуркулы, называемые антиноміями, и хладнокровно прогналъ подъ нихъ святъйшія достоянія мысли человѣческой. Вполнѣ воскреснуть идеализму послѣ Канта было невозможно, развѣ въ какихъ-нибудь частныхъ, абнормальныхъ явленіяхъ; все склонилось передъ геніальной мощью его. Но воззрѣніе это тяжко; была сильна стоическая грудь Фихте, но и та не могла его вынести; невозможность безусловнаго знанія клала непереходимую грань между человѣкомъ и истиной. Оть такого воззрѣнія можно сойти съ ума, впасть въ отчаяніе. Гердеръ, Якоби старались спасти отъ кантовскаго кораблекрушенія идеи имъ милыя и дорогія, но чувство-дурной оплоть въ логическомъ бою; наконецъ, нашлась адамантовая грудь, спокойно и безшумно противопоставившая критической философіи свой глубокій реализмъ — это былъ Гёте. Онъ былъ одаренъ въ высшей

степени прямымъ взглядомъ на вещи; онъ зналъ это и на все смотрклъ самъ; онъ не былъ школьный философъ, цеховой ученый,--онъ былъ мыслящій художникъ; въ немъ первомъ возстановилось действительно-истинное отношение человёка къ міру, его окружающему: онъ собою далъ естествоиспытателямъ великій примъръ. Безъ всякихъ дальнихъ приготовленій, онъ сразу броcaeтся in medias res; туть онъ эмпирикъ, наблюдатель; но смотрите, какъ растеть, развивается изъ его наглядки понятіе даннаго предмета, какъ оно развертывается, опертое на свое бытіе, и какъ въ концѣ раскрыта мысль всеобъемлющая, глубокая. Прочитайте ero «Metamorphose der Pflanzen», прочитайте его остеологическія статьи, и вы разомъ увидите, что такое реальное, истинное понимание природы, что такое спекулятивная эмпирія. Цля него мысль и природа-aus einem Guss «Oben die Geister und unten der Stein», для него природа — жизнь, та же жизнь, которая въ немъ, и потому она ему понятна, и болте того: она звучна въ немъ и сама повъствуеть намъ свою тайну. Вслъдъ за нимъ, изъ среды отвлеченной науки раздался голосъ, опредѣлявшій истину единствомъ бытія и мышленія; онъ обращалъ философію къ природѣ, какъ къ необходимому дополненію, какъ къ своему зеркалу. Торжественно было зрѣлище возвращающагося на землю человѣчества въ лицъ передовыхъ людей своихъ,---въ лицъ поэта-мыслителя и мыслителя-поэта, склонявшихся на родную грудь общей матери. Это было разомъ возвращение блуднаго сына и спасение метафизика изъ ямы.

Шеллингъ, какъ Виргилій Данту, только указалъ дорогу, но такъ указываетъ и такимъ перстомъ — одинъ геній. Шеллингъ принадлежить къ тъмъ великимъ и художественнымъ натурамъ, которыя непосредственно, инстинктуально, вдохновенно овладѣвають истиной. Въ немъ всегда что-то было родное Платону и Якову Бему. Этоть процессь вѣдѣнія-тайна генія, а не науки; тайны этой онъ передать не можеть, такъ, какъ художникъ не можеть передать акта творчества; но вдохновенный языкъ его вызываеть къ истинѣ и къ пониманію, основываясь на предсуществующемъ сочувствія человъка къ истинъ. Шеллингъ — vates науки. Гёте сознавалъ себя такимъ, какимъ онъ былъ; онъ въ письмахъ къ Шиллеру говорить, что у него н'ють никакой способности наукообразно развить свои мысли; онъ учить на дёлё, онъ до высочайшей стецени практиченъ, онъ умбетъ спускаться въ подробности, не теряя общаго. Шеллингъ, напротивъ, считалъ себя, по превосходству, философскою, спекулятивною натурою, и потому живое свое сочувствіе и предв'ядініе старался заморить схоластическою формою; онъ побёдилъ въ себѣ идеализмъ не на дѣлѣ, а только на словахъ. Его непрактическая, нереальная натура

всего яснѣе видна изъ того, что онъ, занимаясь по преимуществу философіей природы, никогда не занялся положительнымъ изученіемъ какой-либо отрасли естественныхъ наукъ. Его эрудиція огромна, но онъ знаеть энциклопедію естествовѣдѣнія,- онъ геніальный дилетанть. Гёте, напримёръ, спеціалисть, когда это нужно; ученикъ въ анатомическомъ театрѣ, наблюдатель, рисовальщикъ: онъ работалъ, дёлалъ опыты, изучалъ практически цѣлые годы остеологію; онъ зналъ, что безъ спеціальности общая теорія все будеть отзываться идеализмомь; что собственный взглядъ въ естествовъдъни то же, что чтение источниковъ въ исторіи; оттого онъ вдругь, внезапно открываеть цѣлый міръ, совершенно новую сторону своего предмета. Эмпирики никогда не отрекались отъ Гёте; всѣ великія мысли его приняты ими, оцѣнены <sup>1</sup>); а Шеллинга, протягивавшаго имъ руку философіи, они не поняли и не признали. Натуралисты, послѣдователи Шеллинга, взяли формальную сторону его ученія; духъ, вѣющій въ его писаніяхъ, не былъ ими схваченъ: они не умѣли раздуть искры глубокаго созерцанія, разстянныя у него вездт, въ свттлую струю пламени. Нѣтъ, они соорудили изъ его воззрѣнія какое-то странное зданіе метафизико-сентиментальное; схоластическая сухость сочеталась у нихъ съ чисто-нѣмецкой гемютлихкейть. Не то, чтобъ они наукообразно или систематически изложили по началамъ Шеллинга философію природы: они взяли двѣ-три общія формулы, сухія и отвлеченныя, и на нихъ прикидывали всъ явленія, всю вселенную. Эти формулы точно мѣра въ рекрутскихъ присутствіяхъ: кто бы ни взошелъ въ нее, выйдетъ солдатомъ. Даже тѣ изъ натурфилософовъ, которые принесли много пользы фактической части своей науки, не избъгли ни формализма, ни сентиментальности. Возьмите, напримёръ, Каруса: онъ сдёлалъ бездну пользы физіологіи, но что онъ пишеть въ своихъ общихъ взглядахъ, въ введеніяхъ? Что за разглагольствованіе, что за мысли! Жалбешь, что дбльный человбкъ такъ компрометируется. Выше ихъ всъхъ стоить Окенъ; но и его нельзя совершенно изъять. Въ природѣ Окена неловко и тѣсно и, сверхъ того, не менбе догматизма, какъ у другихъ; видна широкая и многообъемлющая мысль; но въ томъ-то и вина Окена, что она видна, какъ мысль: природа какъ будто употреблена имъ для того, чтобъ подтвердить се. Естествовъдъніе Окена явилось съ нъмецкимъ притязаніемъ на безусловное значеніе, на оконченную архитектонику. Вспомните замѣчаніе, сдѣланное нами выше, что идеализмъ

<sup>1</sup>) Напримъръ, его мысль о томъ, что черепъ есть развитіе позвонковъ; его превращеніе частей растенія, оз intermaxillare и сотни замътокъ остеологическихъ. См. у Жоффруа Сентъ-Илера, Дскандоля, и проч.

Digitized by GOOGLE

дълается недоступенъ ничему, кромъ своей idèe fixe; онъ не уважаетъ настолько фактическій міръ, чтобъ покоряться его возраженіямъ.

Не помню, гдѣ и когда я читалъ какую-то статью Эдгара Кине о нъмецкой философія; статья не очень важная, но въ ней было премилое сравнение нѣмецкой философии съ французской революціею. Канть-Мирабо, Фихте-Робеспьеръ, а Шеллингъ-Наполеонъ; вообще, это сравнение не чуждо нѣкоторой вѣрности; я самъ готовъ сравнить Шеллинга съ Наполеономъ, только обратно Эдгару Кине. Ни имперія Наполеона, ни философія Шеллинга устоять не могли-и по одной причинѣ: ни то, ни другое не было вполнѣ организовано и не имѣло въ себѣ твердости ни отрёзаться оть прошлыхъ односторонностей, ни идти до крайняго послъдствія. Наполеонъ и Шеллингъ явились міру, провозглашая примиреніе противоположностей и снятія ихъ новымъ порядкомъ вещей. Во имя этого новаго порядка вещей, признали Бонапарте императоромъ; пушечный дымъ не помѣшалъ, наконець, разглядъть, что Наполеонъ остался въ душъ человъкомъ прошедшаго. Историческій маскараль à la Charlemagne. въ которомъ Наполеонъ одълся очень не къ лицу, окруженный своими герцогами-солдатами,-была intermedia buffa, за которой слёдовало Ватерлоо съ настоящимъ герцогомъ во главѣ. Шеллингъ въ своей области поступаль такъ, какъ Наполеонъ: онъ объщалъ примирение мышления и бытия; но, провозгласивъ примирение противоположныхъ направленій въ высшемъ единствь, остался идеалистомъ въ то время, какъ Окенъ учреждалъ шеллинговское управленіе надъ всей природой и «Изида»-«Монитеръ» натурфилософія—громко возвѣщала свои побѣды. Шеллингъ 01Ťвался въ Якова Бема и начиналъ задумывать реакцію самому себѣ, для того, между прочимъ, чтобъ не сознаться, что онъ обойденъ. Шеллингъ вышелъ вверхъ-ногами поставленный Бемъ. такъ, какъ Наполеонъ вверхъ-ногами поставленный Карлъ Великій. Это худшее, что можетъ быть, потому что чрезвычайно смъшно. Яковъ Бемъ, полный мистическаго созерцанія, выходить во всѣ стороны къ глубокому философскому воззрѣнію, и если его языкъ труденъ и заключенъ въ схоластико-мистической терминологіи, тёмъ удивительнёе геніальность его, что онъ умёлъ этимъ неловкимъ языкомъ высказать великое содержание своей мысли; живъ въ началѣ XVI столѣтія, онъ имѣлъ твердость не останавливаться на буквѣ, имѣлъ мужество принимать консеквенціи страшныя для боязливой совъсти того въка; мистицизмъ не только не подавлялъ его мощнаго разума, но окрылялъ его. Шеллингъ, совсты напротивъ, сделалъ опыть отъ глубокаго наукообразнаго воззрѣнія спуститься къ мистическому сомнамбулизму, мысль за-

дълать въ јероглифъ. Слёдствје этого было очень печальное: люди истинно-религіозные и люди не религіозные отреклись оть него и уступили ему маленькую Эльбу въ Берлинскомъ университетъ. Окенъ остался одинъ съ «Изидой». Неудачная борьба съ естествоиспытателями, ихъ непріятная манера возражать фактами, сдѣлали его капризнымъ, ожесточили. Онъ неохотно говорить съ иностранцами о своей системѣ: онъ цережилъ эпоху полной славы ея, и развѣ втиши готовитъ что-нибудь... Надобно надѣяться. по крайней мёрё, что онъ не попробуеть писать зоологію стихами, какъ было придумалъ Шеллингъ для своей теоріи. Всъ успъхи въ естествовъдънія совершались внъ натурфилософія. Эмпирики не довъряли ей, боялись ея труднаго языка, ея общихъ взглядовъ, ея практическаго настроенія, ся восторженной сентиментальности. Кювье предостерегаль Парижскую академію наукъ отъ зарейнскихъ теорій; Кузенъ еще радикальнѣе предостерсталъ своими лекціями отъ распространенія во Франціи идеализма. Впрочемъ, французы одарены такимъ върнымъ взглядомъ на вещи, что ихъ нельзя сбить съ толку. Они скоро поймуть германскую науку. Бульте увърены, не тупость французовъ причиною, что германская наука не переплывала Рейна.

Первый примфръ наукообразнаго изложенія естествовѣдѣнія представляеть Гегелева энциклопедія. Его строгое, твердо-проведенное воззрѣніе почти-современно Шеллингу (онъ читалъ въ первый разъ философію природы-въ 1804 году, въ Іенъ); имъ замыкается блестящій рядъ мыслителей, начавшійся Декартомъ и Спинозою. Гегель показалъ предблъ, далбе котораго германская наука не пойдеть; въ его учения явнымъ образомъ содержится выходъ не токмо изъ него, но вообще изъ дуализма и метафизики. Это было послъднее, самое мощное усиліе чистаго мышленія, до того вѣрное истинѣ и полное реализма, что, вопреки себѣ, оно безпрестанно и вездѣ перегибалось въ дѣйствительное мышленіе. Строгія очертанія, гранитныя ступени энциклопедіи не стісняють содержанія, такъ, какъ борть корабля не мѣшаеть взору погружаться въ безконечность моря. Правда, логика у Гегеля хранить свое притязание на неприкосновенную власть надъ другими сферами, на единую, всему-довлѣющую полноту; онъ какъ-будто забываеть, что логика потому именно не жизненная полнота, что она ее побъдила въ себъ, что она отвлеклась отъ временнаго: она отвлеченна, потому что въ нее вошло одно вѣчное, она отвлеченна, потому что абсолютна, она знаніе бытія, но не бытіе: она выше его-и въ этомъ ея односторонность. Если-бъ прпродѣ достаточно было знать, --какъ подъ-часъ вырывается у Гегеля, — то, дойдя до самопознанія, она сняла бы свое бытіе, пренебрегла бы имъ; но ей бытіе такъ же дорого, какъ знаніе: она

любить жить, а жить можно только въ вакхическомъ кружении временнаго; въ сферѣ всеобщаго шумъ и плескъ жизни умолкъ; человѣчества колеблется между этими противоположногеній стями; онъ, какъ Харонъ, безпрестанно перевозить изъ временной юдоли въ вѣчную, эта переправа, это колебаніе-исторія, и въ ней собственно все дѣло, а совсѣмъ не въ томъ, чтобъ перетхать на ту сторону и жить въ отвлеченныхъ и всеобщихъ областяхъ чистаго мышленія. Не только самъ Гегель понималъ это, но Лейбницъ, полтора въка назадъ, говорилъ, что монада безвременнаго, конечнаго бытія расплывается въ безконечность при полной невозможности опредѣлиться, удержать себя; Гегель всею логикою достигаеть до раскрытія, что безусловное есть подтвержденіе единства бытія и мышленія. Но какъ дойдеть до дѣла, тотъ же Гегель, какъ и Лейбницъ, приносить все временное, все сущее на жертву мысли и духу; идеализмъ, въ которомъ онъ былъ воспитанъ, который онъ всосалъ съ молокомъ, срываетъ его въ односторонность, казненную имъ самимъ,-и онъ старается подавить духомъ, логикою-природу; всякое частное произведение ся готовъ считать призракомъ, на всякое явленіе смотрить свысока.

Гегель начинаеть съ отвлеченныхъ сферъ для того, чтобъ дойти до конкретныхъ: но отвлеченныя сферы предполагаютъ конкретное, оть котораго онъ отвлечены. Онъ развиваеть безусловную идею и, развивъ ее до самопознанія, заставляеть ее раскрыться временнымъ бытіемъ; но оно уже сдёлалось ненужнымъ, ибо помимо его совершенъ тотъ подвигъ, къ которому временное назначалось. Онъ раскрылъ, что природа, что жизнь развивается по законамъ логики; онъ фаза въ фазу прослъдилъ этотъ паралеллизмъ,-и это ужъ не шеллинговы общія замѣчанія, рапсодическія, несвязанныя, а цілая система стройная, глубокомысленная, ръзанная на мъди, гдъ въ каждомъ ударъ отпечатлълась гигантская сила. Но Гегель хотълъ природу и исторію, какъ прикладную логику, -а не логику, какъ отвлеченную разумность . природы и исторіи. Воть причины, почему эмпирическая наука осталась такъ же хладнокровно-глуха къ энциклопедіи Гегеля, какъ къ диссертаціямъ Шеллинга. Нельзя отрицать глубокаго смысла и върнаго взгляда этихъ жалкихъ эмпириковъ, надъ которыми такъ заносчиво издъвался идеализмъ. Эмпирія была открытой протестаціей, громкимъ возраженіемъ противъ идеализма,--такою она и осталась: что ни делаль идеаливиь, ---эмпирія отражала его. Она не уступила шагу <sup>1</sup>). Когда Шеллингъ проповѣдо-

<sup>1</sup>) Нужно ли повторять, что эмпиризмъ въ крайностяхъ своихъ нелъ́пъ, что •го ползанье на-четверенькахъ такъ же смѣшно, какъ нетопырьи полеты идеализма: одна крайность вызываетъ всегда такую же крайность съ противоположной стороны.

Lan . . . an

валъ свою философію, большая часть философовъ думала, что время сочетанія науки мышленія съ положительными науками настало:—эмпирики молчали. Философія Гегеля совершила это примиреніе въ логикѣ, приняла его въ основу и развила черезъ всѣ обители духа и природы, покоряя ихъ логикѣ,—эмпиризмъ продолжалъ молчать. Онъ видѣлъ, что прародительскій грѣхъ сколастики не совершенно стерть еще. Безъ сомнѣнія, Гегель поставилъ мышленіе на той высотѣ, что нѣть возможности послѣ него сдѣлать шагъ, не оставивъ совершенно за собою идеализма;—но шагъ этотъ не сдѣланъ, и эмпиризмъ хладнокровно ждеть его; зато, если дождется, посмотрите, какая новая жизнь разольется по всѣмъ отвлеченнымъ сферамъ человѣческаго вѣдѣнія! Эмпиризмъ, какъ слонъ, тихо ступаетъ впередъ, зато уже ступитъ хорощо.

Смѣшно винить не только Гегеля, но и Шеллинга, что они. сдёлавъ такъ много, не сдёлали еще больше; это была бы истьрическая неблагодарность. Однако нельзя же не сознаться, что кагь Шеллингъ не дошелъ ни до одного върнаго послъдствія своер воззрѣнія, такъ Гегель не дошелъ до всѣхъ откровенныхъ и прямыхъ результатовъ своихъ началъ; impliciter въ немъ всъ оня предсуществують, -- все сдѣланное послѣ Гегеля состоить только въ развитіи того, что не развито у него. Гегель понималь лыствительное отношение мышления къ бытию; но понимать не звачить вполнѣ отречься отъ стараго: оно остается въ нравахъ, въ языкѣ, въ привычкѣ. Путями отвлеченій онъ понялъ свою отвлеченность и удовлетворился этимъ пониманіемъ. Никто изъ рожденныхъ въ плёну египетскомъ не вошелъ въ обётованную земли. потому что въ ихъ крови оставалось нѣчто невольническое: Гегель своимъ геніемъ, мощью своей мысли, подавлялъ египетскій элементь, и онъ остался у него больше дурною привычкою; Шен лингь же быль подавлень имь. Гёте не подавляль и не быль попавленъ!

Но пора заключить мое длинное посланіе.

Признаюсь откровенно, что, принимаясь писать къ вамъ, я нсообразилъ всей трудности вопроса, всей бѣдности силъ и знаній, всей отвётственности приняться за него. Начавъ, я увидъта ясно, что не въ состояніи исполнить задуманнаго; однако не брсаю пера. Если я не могу сдѣлать то, что хотѣлъ, буду доволент тѣмъ, если съумѣю возбудить любопытство узнать ясно и въ связи то, о чемъ разскажу рапсодически и бѣдно. Польза отъ такого рода Vorstudien, какъ эти письма, только пріуготовительная; она знакомить общимъ образомъ съ главными вопросами «временной науки, устраняя ложныя и невѣрныя мнѣнія, обретшалые предразсудки, и дѣлаетъ доступнѣе науку. Наука кажется

Digitized by

bere in

трудною не потому, чтобъ она была, въ самомъ дѣлѣ, трудна, а потому, что иначе не дойдешь до ея простоты, какъ пробившись сквозь тьму-темъ готовыхъ понятій, мѣшающихъ прямо видѣть. Пусть входящіе впередъ знають, что весь арсеналъ ржавыхъ и негодныхъ орудій, доставшихся намъ по наслѣдству отъ схоластики, негоденъ, что надобно пожертвовать внѣ науки составленными воззрѣніями, что, не отбросивъ всѣ полу-лжси, которыми для понятности облекаютъ по.1у-истины, нельзя войти въ науку, нельзя дойти до цѣлой истины.

Что касается до главныхъ основаній, они не мой: они принадлежатъ современному воззрѣнію на науку и тѣмъ сильнымъ органамъ, которыми оно оглашается. Мое только изложеніе и добрая воля. Одинъ принцъ-эмигрантъ, раздавая, помнится въ Митавѣ, табакерки и перстни, присланные ему императрицей Екатериной, присовокуплялъ: «De ma part се n'est que le mouvement du bras et la bonne volontè»---я повторяю вамъ его слова 1).

1) Можеть быть, не вовсе излишнимъ будетъ обратить вниманіе читателей. что слова: «илеализмъ», «мстафизика», «отвлечение», «теорія» принимаемы были въ томъ крайнемъ значении, гдъ они ложны, исключительны. Если эти слова принять въ смыслѣ болѣе общемъ, взятомъ не изъ историческаго опредѣленія. если имъ подсунуть опредѣленія идеальныя, выйдеть не то; но я прошу тогда вспомнить, что я ихъ не въ томъ смыслѣ принимаю; для меня эти слова-ловунги, знамена односторонняго направленія, указывающія сразу больное мъсто. Разумъется, Аристотель не въ этомъ смыслъ употреблялъ слово «метафизика»; всякаго человѣка, разсматривающаго природу, не какъ съѣстной припасъ, а какъ нъчто познаваемое, можно назвать метафизикомъ, такъ, какъ всякаго мысляшаго-илеалистомъ. Я счелъ обязанностію сказать, въ какихъ прелълахъ приняты мною эти слова. Если они не нравятся, пусть читатель замёнить ихъ другими—le fond de la chose остается то же, а мнъ только въ немъ и дъло. Еще одно вамѣчаніе: Гегелево воззрѣніе не принято и неизвѣстно въ положительныхъ наукахъ; о методъ его едва знаютъ во Франціи, по тъмъ не менъе гегелизмъ имълъ большое вліяніе на естествовъдъніе, --вліяніе, котораго источникъ натуралисты не могуть узнать, но которое очевидно и въ Либихѣ, и въ Бурдахѣ, и въ Распайль, и во многихъ другихъ, хотя большая часть ихъ отречется навърное оть сказаннато нами. Они сами не знають, какъ приняли въ себя ивъ окружающей среды то направление, въ которомъ ведутъ науку. Постараюсь въ одномъ изъ послѣдующихъ писемъ доказать сказанное здѣсь.

## ПИСЬМО ВТОРОЕ.

## Наука и природа— Феноменологія мышленія.

Начнемъ ab ovo. На это есть причины очень достаточныя; позвольте указать ихъ. Для того, чтобъ понять, съ какимъ логическимъ моментомъ развитія науки встрѣчается естествовѣдѣніе въ современности, недостаточно упомянуть коротко нѣсколько положеній самыхъ ръзкихъ, самыхъ крайнихъ, нъсколько началъ, до которыхъ выработалась современная наука, нѣсколько выводовъ, въ которыхъ она сосредоточилась. Ничто не сдѣлало и не дѣлаеть болѣе вреда философіи, какъ выкраденные результаты безъ связи, формально принимаемые, лишенные смысла и повторяемые съ произвольнымъ толкованіемъ. Слова не до такой стенени вбираютъ въ себя все содержаніе мысли, весь ходъ достиженія, чтобъ въ сжатомъ состояніи конечнаго вывола навязывать каждому истинный и вфрный смыслъ свой; до него надобно дойти; процессъ развитія снять, скрыть въ конечномъ выводѣ; въ немъ высказывается только, въ чемъ главное дёло; это своего рода заглавіе, поставленное въ концѣ; оно въ своемъ отчужденіи отъ цълаго организма безполезно или вредно. Что пользы человъку. не знающему алгебры, въ уравненіи какой-нибудь линіи, несмотря на то, что въ этомъ уравнения все есть: и ея законъ, и построение, и всѣ возможные случаи; но они есть только для того, кто знаеть, какъ вообще составляются уравненія, — словомь, для человѣка, которому скрытый въ формулѣ путь извѣстенъ, которому каждый знакъ напоминаетъ извъстный порядокъ понятій: въ общей формулѣ заключена вся истина; но общая формула не есть та органика, въ которой истина свободно развивается; совсѣмъ напротивъ, она сжимается въ ней, сосредоточивается. Зерно представляеть такого рода сосредоточение растения; никто зерна не принимаеть за растеніе, никто не садится подъ тѣнь дубоваго жолудя, хотя онъ содержить въ себѣ болѣе, нежели цѣлый дубъ - рядъ прошедшихъ дубовъ, да рядъ будущихъ. Есть случай, въ которомъ можно допустить употребление результатовъ безъ пояснения ихъ смысла, именно, когда предшествуетъ достовѣрность, что подъ одними и тѣми же словами разумѣются одни и тѣ же понятія, что есть общепринятое, впередъ-идущее, которое связуетъ говорящаго и слушающаго; въ переходныя эпохи такую достовърность можно имѣть только говоря съ близкими друзьями. Всего чаще говорящій во имя науки мечтаеть, что весь процессь, ко-

торый для него явно скрывается за формальнымъ выраженіемъ, извъстенъ слушающему, и идетъ далъ́е, въ то время, какъ у каждаго идутъ впередъ или личныя мнъ́нія, или повъ́рья, и высказанное слово будитъ въ немъ не умственную самодъ́ятельность, а именно эти косые и обветшалые предразсудки. Поэтому прошу не съ́товать за то, что начинаю съ опредъленія науки и съ общаго обзора ея развитія.

Дѣло науки — возведеніе всего сущаго въ мысль. Мышленіе стремится понять, усвоить внё-сущій предметь и съ перваго приступа начинаеть отрицать то, что его дёлаеть внёшнимъ, другимъ, противоположнымъ мысли, то-есть, отрицаетъ непосредственность предмета, обобщаетъ его и имбетъ уже съ нимъ дбло, какъ съ всеобщимъ: такимъ оно старается его понять. Понять предметъзначить раскрыть необходимость его содержания, оправдать его бытіе, его развитіе; понятое необходимымъ и разумнымъ не есть чуждое намъ: оно сдёлалось ясною мыслью предмета; мысль сознанная и понятая принадлежить намъ и сознается нами, потому что она разумна и человѣкъ разуменъ, — а разумъ одинъ 1). Неразумное непонятно для насъ, но его и понимать не стоить труда: оно необходимо оказывается несущественнымъ, неистиннымъ; оно обнаруживается такимъ (говоря школьнымъ языкомъ), чего доказать нельзя, ибо доказательство только и состоить въ раскрыти необходимости предмета, указывающей на разумность его; что разумно, то признано человѣкомъ; другого критеріума человѣкъ не ищеть; оправданіе разумомъ — послѣдняя безапелляціонная инстанція. Само собою разумбется, что мысль предмета не есть нсключительно личное достояніе мыслящаго: не онъ вдумаль ее въ дъйствительность, она имъ только сознана; она предсуществовала, какъ скрытый разумъ, въ непосредственномъ бытіи предмета, какъ его во времени и пространствѣ обличенное право существованія, какъ на дѣлѣ, фактически исполненный законъ, свидѣтельствующій о своемъ неразрывномъ единствѣ съ бытіемъ. Мышленіе освобождаеть существующую во времени и пространствѣ мысль въ болѣе соотвѣтствующую ей среду сознанія; оно,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нъсколько разумовъ такое беземысліе, которое человѣческое воображеніе не только понять, но в представить не можетъ. Если мы примемъ, напр., два разума, то истинное для одного будеть ложью для другого—иначе они не разные; съ тѣмъ вмѣстѣ, оба разума имѣютъ право считать каждый свою истину истиной, и это право признано нами въ признаніи двухъ разумовъ; если мы скажемъ, что одинъ только понимаетъ истину, тогда другой разумъ будетъ бевуміе, а не разумъ. Два различные разума, обладающіе различными истинами, напоминаютъ тѣ унизительные случаи, когда двое присягаютъ, одинъ противоположно другому. Газное пониманіе предмета не значитъ, что разумы разные, а, во-первыхъ, что люди разные, и, во-вторыхъ, что въ разныхъ степеняхъ развилія разума истина опредѣлается различно. съ разныхъ сторонъ однимъ и тъмъ же разумомъ.

такъ сказать, будитъ ее отъ усыпленія, въ которое она еще погружена, облеченная плотью, существуя однимъ бытіемъ; мысль предмета освобождается не въ немъ: она освобождается безтьлесною, обобщенною, побѣдившею частность своего явленія, въ сферѣ сознанія, разума, всеобщаго. Предметное существованіе мысли, воскреснувшей въ области разума и самопознанія, продолжается по-прежнему во времени и пространствѣ; мысль получила двоякую жизнь: одна — ся прежнее существование частное, положительное, опредёленное бытіемъ; другая — всеобщая, опредѣленная сознаніемъ и отрицаніемъ себя какъ частнаго. Сначала. предметь совершенно внѣ мышленія; личная умственная дѣятельность человѣка приступаеть къ нему, выпытывая, въ чемъ его истина, въ чемъ его разумъ; по мъръ того, какъ мысль отръшаетъ его (и себя) отъ всего частнаго, случайнаго, углубляется въ его разумъ, --- она находитъ, что это и ся разумъ; отыскивая истину его, она находить себя этой истиной; чёмъ болёе мысль развивается, тёмъ независимбе, самобытнёе становится она и оть лица мыслителя и отъ предмета; она связуетъ ихъ, снимаеть ихъ различіе высшимъ единствомъ, опирается на нихъ и, свободная, самобытная, самозаконная, царить надъ ними, сочетая въ себъ два односторонніе момента свои въ гармоническое цѣлое <sup>1</sup>). Весь процессь развитія мысли предмета мышленіемъ рода человѣческаго, отъ грубаго и непримиреннаго противоръчія, въ которомъ встрѣчаются лицо и предметь, до снятія противорѣчія сознаніемь высшаго единства, въ которомъ они являются необходимыми другъ для друга сторонами, -- весь этотъ рядъ формъ, освобождающихъ истину, заключенную въ двухъ исключительныхъ крайностяхъ (лица и предмета), отъ взаимнаго органиченія раскрытіємъ и сознаніємъ единства ихъ въ разумѣ, въ идеѣ-составляеть организмъ науки.

Многіе принимають науку за нѣчто внѣшнее предмету, за дѣло произвола и вымысла людского, на чемъ они основывають недѣйствительность знанія, даже невозможность его. Конечно, наука не въ вещественномъ бытій предмета и, конечно, она свободное дѣяніе мысли и именно мысли человѣческой; но изъ этого не слѣдуеть, что она произвольное созданіе случайныхъ личностей, внѣшнее предмету, въ какомъ случаѣ она была бы, какъ мы сказали, родовымъ безуміемъ. Ограниченная категорія внѣ бытія не прилаживается къ мысля; она ей несущественна, мысль не имѣетъ замкнутой, непереходимой опредѣленности тамъ или тутъ, для нея нѣтъ alibi; если же хотятъ употребить эту кате-

1) То есть существованіе, какъ одно по себь бытіе, и сознаніе, какъ одно для себя бытіс.

The Book of the creating the



горію, то надобно обернуть выраженіе и сказать, что непосредственный предметь внѣ мысли, внѣ ея, потому что онъ составляеть собственно ея внѣшность; природа не только внѣшность для насъ,—она сама по себѣ только внѣшность; ея мысль сознательная, пришедшая въ себя—не въ ней, а въ другомъ (т. е. въ

тельная, пришедшая въ себя-не въ ней, а въ другомъ (т. е. въ человъкъ): напротивъ, родовое значение человъка — быть истиною себя и дригого (т. е. природы); сознаніе есть самопознаніе; оно начинается съ познанія себя, какъ другого, и достигаеть сознанія себя, какъ себя, — сознание вовсе не постороннее для природы, а высшая стецень ся развитія, переходъ отъ положительнаго, нераздѣльнаго существованія во времени и пространствѣ, черезъ отрицательное, расторженное опредѣленіе человѣка въ противоположность природѣ, къ раскрытію ихъ истиннаго единства. Откуда и какъ могло бы явиться сознание внъшнее природъ и, слъдственно, чуждое предмету? Человъкъ не внъ природы и только относительно противоположенъ ей, а не въ самомъ дѣлѣ; если бы природа дъйствительно противоръчила разуму, все матеріальное было бы нелѣцо, нецѣлеобразно. Мы привыкли человъческій мірь отлълять каменной стѣною оть міра природы.--это несправелливо: въ лѣйствительности вообще нѣть никакихъ строгопроведенныхъ межей и граней, къ великой горести всъхъ систематиковъ; но въ этомъ случаѣ, сверхъ того, опускаютъ изъ вида, что человѣкъ имѣетъ свое міровое призваніе въ той же самой природѣ. доканчиваеть ее возведеніемъ въ мысль; они противоположны, такъ, какъ полюсы магнита, или, лучше, какъ цвѣтокъ противоположенъ стеблю, какъ юноша ребенку. Все то, что неразвито, чего не постаеть природѣ, то есть, то развивается въ человѣкѣ: на чемъ же можетъ основаться дъйствительная противоположность ихъ? Это былъ бы бой неравный и невозможный. Природа не имфеть силы надъ мыслію, а мысль есть сила человфка; природа, какъ греческая статуя: вся внутренняя мощь ея, вся мысль еяея наружность; все, что она могла собою выразить, выразила, предоставляя человѣку обнаружить то, чего она не могла; она относится къ нему, какъ необходимое предпествующее, какъ предположение (Voraussetzung); человѣкъ относится къ ней, какъ необходимое послѣдующее, какъ заключеніе (Schluss). Жизнь природы---безпрерывное развитіе, развитіе отвлеченнаго простого, неполнаго, стихійнаго-въ конкретное полное, сложное, развитіе зародыша расчлененіемъ всего заключающагося въ его понятія, и всегдашнее домогательство вести это развитие до возможно-полнаго соотвътствія формы содержанію, — это діалектика физическаго міра. Всѣ стремленія и усилія природы завершаются человѣкомъ; къ нему они стремятся, въ него впадають они, какъ въ океанъ. Что можеть быть смѣлѣе предположенія, что послѣдній выводъ,

А. И. Герценъ, т. IV.

13

- 193 -

вѣнчающій все развитіе природы — человѣческое сознаніе — въ разногласіи съ нею? Все въ мірѣ стройно, согласно, цѣлеобразно, — одна мысль наша сама по себѣ, какая-то блуждающая комета, ни къ чему не отнесенная, болѣзнь мозга!

Пля того, чтобъ мышленіе представилось чёмъ-то неестественнымъ, совершенно-внѣшнимъ предмету, частнымъ и личнымъ достояніемъ человѣка,--его надобно отторгнуть отъ его родословной. Можно ли понять связь и значение чего бы то ни было, когда мы произвольно возьмемъ крайнія звенья? Можно ли понять соотношение камня и птицы? Слёдя шагь за шагомъ, легко сбиться съ дороги; если же взять на удачу два момента и противопоставить ихъ для раскрытія ихъ связи, — выйдеть трудная, неблагодарная и почти-неразрѣшимая задача: въ родѣ этого разсматривають природу и ея связь съ человѣкомъ, съ мышленіемъ. Обыкновенно, приступая къ природъ, ее свинчивають въ ея матеріальности, ей говорять, какъ нѣкогда Іисусъ Навинъ сказалъ солнцу: «стой! будь мертвымъ субстратомъ, пока я разберу тебя»; но природу остановить нельзя: она процессъ, она теченіе, переливъ, движеніе, она уйдеть между пальцами, она въ чревѣ женщины сдѣлается человѣкомъ и прососеть вашу плотину прежде, нежели вы успѣсте найти возможнымъ переходъ отъ нея къ міру человѣческому:

> Ewig natürlich bewegende Kraft Cöttlich gesetzlich entbindet und schafft. Trennendes Leben, im Leben Verein, Oben die Geister und unten der Stein.

Если вы на одно мгновеніе остановили природу, какъ нѣчто мертвое,-вы не токмо не дойдете до возможности мышленія, но не дойдете до возможности наливчатыхъ животныхъ, до возможности поростовъ и мховъ; смотрите на нее, какъ она есть, а она есть въ движеніи; дайте ей просторъ, смотрите на ея біографію, на исторію ея развитія, — тогда только раскроется она въ связи. Исторія мышленія-продолженіе исторіи природы: ни человѣчества, ни природы нельзя понять мимо историческаго развитія. Различіе этихъ исторій состоить въ томъ, что природа ничего не помнить, что для нея былого нёть, а человёкъ носить въ себѣ все былое свое: оттого человѣкъ представляеть не только себя какъ частнаго, но и какъ родового. Исторія связуеть природу съ логикой: безъ нея они распадаются; разумъ природы только въ ея существованіи, --- существованіе логики только въ разумѣ; ни природа, ни логика не страдають, не раздираются сомнѣніями; ихъ не волнуетъ никакое противорѣчіе; одна не дошла до нихъ, другая сняла ихъ въ себѣ: въ этомъ ихъ противоположная неполнота. Исторія — эпонея восхожденія оть одной къ другой,

полная страсти, драмы; въ ней непосредственное лълается сознательнымъ, и вѣчная мысль низвергается въ временное бытіе: носители ея-не всеобщія категоріи, не отвлеченныя нормы, какъ въ логикъ, и не безотвътные рабы, какъ естественныя произведенія, а личности, воплотившія въ себя эти вѣчныя нормы и борющіяся противъ судьбы, спокойно парящей надъ природой. Историческое мышленіс-родовая д'ятельность челов'ька. живая и истинная наука, то всемірное мышленіе, которое само перешло всю морфологію природы и, мало-по-малу, поднялось къ сознанію своей самозаконности: во всякую эпоху осаждается правильными кристаллами знаніе ея, мысль ея въ видѣ отвлеченной теоріи, независимой и безусловной, — это формальная наука. Она всякій разъ считаеть себя завершеніемъ въдѣнія человѣческаго, но она представляеть отчеть, выводъ мышленія данной эпохи-она себя только считаеть абсолютной, а абсолютно то движение, которое въ то же время увлекаеть историческое сознание далъе и далбе. Логическое развитіе идеи идеть тбми же фазами, какъ развитіе природы и исторія; оно, какъ аберрація зв'єздъ на неб'є. повторяеть движение земной планеты.

Изъ этого вы видите, что въ сущности все равно, разсказать ли логическій процессъ самопознанія, или историческій. Мы изберемъ послѣдній. Строгій, свѣтлый, примиренный съ собою шагь логики менбе сочувствующь съ нами; исторія-вдохновенная борьба, торжественное шествіе изъ египетскаго плёненія въ обѣтованную землю; въ логикѣ побѣда извѣстна, она знаеть свою власть, свою неотразимость, --- въ исторіи нѣть, и оттого ликующій гимнъ радости раздается, когда предъ грядущимъ человѣчествомъ разступается Чермное море, и оно же топить ветхое и неправое притязаніе фараона. Логика-разумнье, исторія - человъчественнъе. Ничего не можеть быть ошибочнъе, какъ отбрасывать прошедшес, служившее для достиженія настоящаго, будто это развитіе-внёшняя подмостка, лишенная всякаго внутренняго достоинства. Тогда исторія была бы оскорбительна, вѣчное закланіе живого въ пользу будущаго; настоящее духа человѣческаго обнимаеть и хранить все прошедшее, оно не прошло для него, а развилось въ него; былое не утратилось въ настоящемъ, не замѣнилось имъ, а исполнилось въ немъ; проходитъ одно ложное, призрачное, несущественное; оно собственно никогда и не имѣло дѣйствительнаго бытія, оно мертворожденное, — для истиннаго смерти нътъ. Не даромъ духъ человъческій поэты сравнивають съ моремъ: онъ въ глубинѣ своей бережеть всѣ богатства, однажды упавшія въ него; одно слабое, не переносящее ъдкости соленой волны его, распускается безслёдно.

Итакъ, для того, чтобъ понять современное состоянія мысли,---

13\*

върнъйшій путь вспомнить, какъ человъчество дошло до него, вспомнить всю морфологію мышленія: оть непосредственнаго, безсознательнаго мира съ природой, предшествовавшаго мышленію, до раскрывающейся возможности полнаго и сознательнаго мира съ собою. Съ самаго начала, намъ придется возстановить тѣ шаги, которыхъ слѣдъ почти утратился, ибо человъчество не умѣеть беречь того, что дѣлало безъ мысли: инстинктуальное остается у него въ памяти, какъ смутный сонъ дѣтства! Не думайте, что я васъ хочу угостить геснеровскимъ Авелемъ или дикимъ человѣкомъ энциклопедистовъ, — мое намѣреніе гораздо проще: я хочу опредѣлить необходимую точку отправленія историческаго сознанія.

Внѣ человѣка существуетъ до безконечности многоразличное множество частностей, смутно переплетенныхъ между собою; внѣшняя зависимость ихъ, намекающая на внутреннее единство, ихъ опредѣленное взаимодѣйствіе почти теряется отъ случайностей разбрасывающихъ, сбрасывающихъ, хранящихъ и уничтожающихъ эту «кучу частей, идущихъ въ безконечность», по превосходному выраженію Лейбница. Онъ носять въ себъ характеръ независимой самобытности отъ человѣка; онѣ были, когда его не было; имъ нѣтъ до него дѣла, когда онъ явился; онъ безъ конца. безъ предѣловъ; онѣ безпрестанно и вездѣ возникаютъ, появляются, пропадають. Съ точки зренія разсудка, этоть вихрь, круговороть, безпорядокъ, эта непокорность окружающей среды, полжны бы ужасомъ и уныніемъ исполнить человѣка, подавить его и поселить отчаяние въ душт; но человъкъ, при первой встручу съ природой, смотруль на нее съ простотою ребенка: онъ ничего не понималъ отчетливо, онъ не отступалъ еще отъ міра жизни, въ которомъ очутился, негація мысли не просыпалась въ немъ, и оттого онъ чувствовалъ себя дома и взглядъ его поднятаго чела не могь быть пораженъ ничёмъ окружающимъ. Животное имѣетъ это эмпирическое довѣріе, но оно на немъ и останавливается; человѣкъ тотчасъ начинаетъ обнаруживать, что ему мало этого довфрія, что онъ чувствуеть себя властью надъ окружающимъ міромъ. Этимъ частностямъ, врозь-сущимъ, чего-то не достаеть: онъ распадаются, преходящи, безслёдны; человъкъ даеть имъ средоточіе, и это средоточіе онъ самъ; словомъ своимъ исторгаетъ онъ ихъ изъ круговорота, въ которомъ онъ мелькають и гибнуть; именемъ даеть онъ имъ свое признание, возрождаеть въ себъ, удвоиваеть и сразу вводить въ сферу всеобщаго. Мы такъ привыкли къ слову, что забываемъ величіе этого торжественнаго акта вступленія человѣка на царство вселенной. Природа безъ человѣка, именующаго ее, — что-то нѣмое, неконченное, неудачное, avorté; человъкъ благословилъ ее существо-

вать для кого-нибудь, возсоздалъ ее, далъ ей гласность. Не даромъ Платонъ такъ восторженно выразился объ очахъ человѣка, устремленнаго на твердь небесную, и нашелъ ихъ прекраснъе самой тверди. И звёрь видить, и звёрь издаеть звуки, и то и пругое-великія побѣды жизни; но человѣкъ смотрить и говоритъ, и когда онъ смотрить и говорить, - неустроенная куча частностей перестаеть быть громадой случайностей, а обнаруживается гармоническимъ цѣлымъ, организмомъ, имѣющимъ единство. Замѣчательно, что и въ этотъ періодъ естественнаго согласія съ природой, когда еще разсудокъ не отсъкъ человъка мечомъ отрицанія отъ почвы, на которой онъ выросъ,-онъ не признавалъ самобытности частныхъ явленій, онъ вездѣ распоряжался, какъ хозяинъ, онъ считалъ возможнымъ усвоить себъ все окружающее и заставить исполнять свои цёли, онъ вещь считалъ своимъ рабомъ, органомъ, внѣ его тѣла находящимся, собственностью. Мы можемъ втёснять нашу волю только тому, что своей воли не имёетъ, или въ чемъ мы отрицаемъ волю; поставить свою цъль другому, значить его цёль не считать существенною, или себя считать его цёлью.

Человъкъ такъ мало признавалъ права природы, что безъ малъйшихъ упрековъ совъсти уничтожалъ то, что ему мъшало, пользовался, чёмъ хотёлъ; онъ, подобно Геслеру, заставлявшему самихъ швейцарцевъ строить для себя Цвингъ-Ури, обуздывалъ силы природы, противопоставляя одну другой. Природа не только не ужасала челов'вка своей величиною и безконечностью, на которыя онъ не обращалъ никакого вниманія, предоставляя впослёдствіи риторамъ всёхъ вёковъ стращать себя и другихъ миріадами міровъ и всѣми количественными безмѣрностями, --- но даже бъдствіями, которыя она невольно обрушивала на голову людей: мы нигдъ не видимъ, чтобъ онъ склонился передъ тупою и внёшней силою міра; совсёмъ напротивъ, онъ отворачивается отъ его стихійнаго неустройства и съ молитвою, колёнопреклоненный, одушевленный горячею вёрою, обращается къ Божеству. Какъ бы грубо человъкъ ни представлялъ себъ верховное начало, божественный духъ,-онъ непремённо видить въ немъ истину, премудрость, разумъ, справедливость, царящіс и побѣждающіе матеріальную сторону существованія. Въра въ міродержавство Провидънія устраняеть возможность върить въ неустройство и случайность.

Долго остаться въ начальномъ согласіи съ природою, съ міромъ феноменальнымъ человѣкъ не могъ; онъ носилъ въ себѣ зародышъ, который, развиваясь, долженъ былъ, какъ химическая реагенція, разложить его дѣтски-гармоническое существованіе съ природой; природа, какъ внѣшній міръ, не могла быть для него цѣлью: въ каждомъ религіозномъ порывѣ, человѣкъ стремился выйти отъ феноменальнаго міра къ міру, царящему надъ всёми явленіями. Животное никогда не распадается съ природой: это послёднее невозмущаемое сочетаніе развитія жизни инливилуальной съ общей жизнью природы; двойственная натура человъка именно въ томъ, что онъ, сверхъ своего положительнаго бытія. не можеть не стать отрицательно къ бытію; онъ распадается не только съ внёшней природой, но даже съ самимъ собою; эта расторженность мучить его; это мученье гонить его впередъ. Бывають минуты слабости и изнуренія, когда тоска и что-то страшное въ этомъ противоръчии съ природой подавляютъ человъка, и онъ, вмъсто того, чтобъ идти по святымъ указаніямъ перста истины, садится усталый на полдорогь, отираеть кровавый поть и ставить золотаго тельца-близкую мѣту, но ложную. Онъ обманываеть себя, -- темно самъ чувствуеть это: но. какъ бъщеный Отелло, онъ, снёдаемый жаждой истины, умоляетъ солгать ему. Чтобъ убъжать отъ чего-то непокойнаго, страшнаго въ разъединеніи съ физическимъ міромъ, человѣкъ готовъ погрузиться въ грубъйшій фетишизмъ, лишь-бы найти всеобщую сферу, съ которою сочетать свою индивидуальную жизнь, только не быть чуждымъ въ мірѣ и оставленнымъ на себя. Такъ всякаго рода отдёльность и эгоизмъ противны всемірному порядку.

Какъ только человѣкъ распался съ природою, у него должна была явиться потребность знанія, потребность второго усвоенія и покоренія внёшности. Разумёстся, нельзя себё представить, чтобъ теоретическая потребность въдънія отчетливо явилась уму людей; нѣть, они и до нея дошли естественнымъ тактомъ. Темное сочувствіе и чисто-практическое отношеніе-недостаточны мыслящей натурѣ человѣка; онъ, какъ растеніе, куда его ни посади, все обернется къ свъту и потянется къ нему; но онъ тъмъ не похожъ на растеніе, что оно тянется и никогда не можеть достигнуть до желанной цёли, потому что солнце внё его, а разумъ человѣка, освѣщающій его, —внутри, и ему собственно не тянуться надобно, а сосредоточиться. Сначала человѣкъ не подозрѣваеть этого, и если разумность его провидить возможность истины, то онъ далекъ отъ сознанія путей; онъ не свободенъ для пониманія; густыя тучи животной непосредственности еще не разсѣялись, фантастическіе образы сверкають въ нихъ, но не свётомъ: путь до сознанія длиненъ; чтобъ дойти до него, человъкъ долженъ отречься отъ себя, какъ частности, и понять себя родомъ. Ему надобно сдѣлать съ собою то, что онъ словомъ своимъ совершилъ надъ природой, т. е. обобщить себя. Мало того, что человѣкъ идетъ далѣе животныхъ, понимая самобытную замкнутость своего я; я есть подтвержденіе, сознаніе своего тождества

съ собою, снятіе души и тёла, какъ противоположныхъ, единствомъ личности, на этомъ остановиться нельзя: надобно понять высшее единство рода съ собою. Это единство начинается поглощеніемъ лица, какъ частности, и испуганный человѣкъ стремится, напутствуемый ложнымъ чувствомъ самоохраненія, удержать себя, и истиною ставить свое лицо; поптверждая только свое тождество съ собою, человѣкъ непремѣнно распадается со всей вселенной, со всёмъ тёмъ, что онъ чувствуетъ непринадлежащимъ своему я. Это неминуемое, мучительное послёдствіе логическаго эгоизма. И съ него собственно начинается логическое движение, стремящееся выйти изъ скорбнаго распаденія; оно возвращаеть человѣка изъ этой антиноміи къ гармоніи, но уже не тёмъ, какимъ онъ вышелъ. Человъкъ начинаетъ съ непосредственнаго признанія единства бытія съ воззривніему и оканчиваеть вблітніемь единства бытія и мышленіемъ. Распаденіе человѣка съ природой, какъ вбиваемый клинъ, разбиваетъ мало-по-малу все на противоположныя части, даже самую душу человѣка.—это divida et impera логики, цуть къ истинному и вѣчному сочетанію раздвоеннаго.

Мы видёли, что человёкъ все, встрёченное имъ, все, данное чувственной достов врностью, опытомъ, отвлекъ отъ переходимости, отъ ускользающей односторонности своимъ словомъ. Человъкъ называетъ только всеобщее, частность единичную, случайную, эту онъ не можетъ назвать: для нея онъ долженъ употребить нисшее средство-указать цальцемъ. Предметь знанія съ самаго начала, такимъ образомъ, отрѣшенъ отъ непосредственнаго бытія и сохраняеть свою внёсущность относительно мышленія уже какъ обобщенный. Этотъ обобщенный предметъ составляетъ непосредственность второго порядка; человѣкъ понимаеть чуждость его и стремится распустить возродившійся предметь, втбсненный ему опытомъ; онъ хочетъ узнать его, совлечь съ него вторую непосредственность и равно не сомнѣвается ни въ его чуждости, ни въ своей возможности понять его, какъ онъ есть. Когда явилась потребность узнать предметь, то очевидно, что разумѣніе уже считало его чуждымъ себѣ: это предположеніе незнанія; на чемъ же основывается достовърность знанія, возможность его, когда предметь совершенно намъ чуждъ? Это два предположения несовмъстныя, по крайней мъръ, не обусловливающія другь друга. Вы можете назвать даже иллогизмомъ эту врожденную вѣру въ возможность истиннаго вѣдѣнія, идущаго рядомъ съ вѣрою въ чуждость природы; но не забудьте, что въ этомъ иллогизмѣ лежалъ протесть противъ отчужденія природы, свидѣтельство, что оно не въ самомъ дѣлѣ такъ, залогъ будущаго примиренія. Исторія философіи-повѣсть, какъ этоть иллогизмъ разрѣшился въ высшей истинѣ. При началѣ логическаго процесса,

предметь остается страдательнымъ и выступаеть лицо, трудящееся надъ нимъ, посредствующее его бытіе съ своимъ умомъ, озабоченное удержать предметь, какимъ онъ есть, не вовлекая его въ процессъ знанія; но конкретный, живой предметь его уже оставилъ, у него передъ глазами отвлеченія, тѣла, а не живыя существа, онъ старается мало-по-малу придать все недостающее абстракціями, но онъ долго остаются такими, безпрерывно указывая ему своими недостатками дальнъйшій путь. Этоть путь намъ легко уже прослъдить въ исторіи философіи.

Стоить ли говорить что-нибудь въ опровержение плоскаго и нелъпаго мнънія о безсвязности и шаткости философскихъ системъ, изъ которыхъ одна вытъсняетъ другую, вст встмъ противоръчать, и каждая зависить оть личнаго произвола? — Нътъ. У кого глаза такъ слабы, что за наружной формой явленія они не могуть разглядёть просвёчивающее внутреннее содержаніе, не могуть разглядѣть за видимымъ многообразіемъ — невидимое единство, тому, что ни говори, исторія науки будеть казаться сбродомъ мнѣній разныхъ мудрецовъ, разсуждающихъ каждый на свой салтыкъ о разныхъ поучительныхъ и наставительныхъ предметахъ и имѣвшихъ скверную привычку непремѣнно противоръчить учителю и браниться съ предшественниками: это атомизмъ, матеріализмъ въ исторіи. Съ этой точки зрѣнія не одно развитие науки, а вся всемирная исторія кажется дёломъ личныхъ выдумокъ и страннаго сплетенія случайностей, — взглядъ анти-религіозный, принадлежавшій нѣкоторымъ изъ скептиковъ и недоученой толић. Все сущее во времени имћетъ случайную, произвольную закраину, выпадающую за предѣлы необходимаго развитія, не вытекающую изъ понятія предмета, а изъ обстоятельствъ, при которыхъ оно од Бйстворяется; только эту закраину, эту перехватывающую случайность и умѣютъ разглядѣть нѣкоторые люди, и рады, что во вселенной такой же безпорядокъ, какъ въ ихъ головѣ. Ни одинъ маятникъ не удовлетворяеть общей формуль, которая выражаеть законъ его размаховъ, ибо въ формулу не вводится случайный въсъ пластинки, на которой онъ висить, ни случайное треніе; ни одинъ механикъ, однако, не усомнился въ истинъ общаго закона, снявшаго въ себъ случайныя возмущенія и представляющаго вёчную норму размаховъ. Развитіе науки во времени сходно съ практическимъ маятникомъ: оптомъ оно совершаетъ нормальный законъ (который здъсь во всей алгебраической всеобщности дается логикой), но въ частностяхъ вездѣ видны видоизмѣненія временныя и случайныя. Часовщикъ-механикъ можетъ, съ своей точки зрѣнія, не забывая о треніи, иміль въ виду общій законъ, а часовщикъ-работникъ только и видить беззаконное отступление частныхъ маятниковъ.

Разумѣется, что историческое развитіе философіи не могло имѣть ни строгой хронологической послъдовательности, ни сознанія, что каждое вновь являющееся воззрѣніе-дальнѣйшее развитіе прежняго. Нѣть, туть было широкое мѣсто свободѣ духа, даже свободѣ личностей, увлеченныхъ страстями; каждое возэрѣніе являлось съ притязаніемъ на безусловную, конечную истину, - оно отчасти и было такъ въ отношении къ данному времени; для него не было высшей истины, какъ та, до которой онъ достигъ; если-бъ мыслители не считали своего понятія безусловнымъ, они не могли бы остановиться на немъ, а искали бы иное; наконецъ, не надобно забывать, что всё системы подразумівали, провиділи гораздо болѣе, нежели высказали; неловкій языкъ ихъ измѣнялъ имъ. Сверхъ сказаннаго, каждый дъйствительный шагъ въ развити окруженъ частными отклоненіями; богатство силъ, броженіе ихъ, индивидуальности, многообразіе стремленій проростають, такъ сказать, во всё стороны; одинъ избранный стебель влечеть соки далбе и выше, - но современное сосуществование другихъ бросается въ глаза. Искать въ исторіи и въ природъ того внёшняго и внутренняго порядка, который выработываеть себъ чистое мышление въ своемъ собственномъ элементъ, гдъ внѣшность не препятствуеть, куда случайность не восходить, куда самая личность не принята, гдѣ нечему возмутить стройнаго развитія, — значить вовсе не знать характера исторіи и природы. Съ такой точки зрѣнія, разные возрасты одного лица могуть быть приняты за разныхъ людей. Посмотрите, съ какимъ разнообразіемъ, съ какою разметанностью во всё стороны животное царство восходить по единому первообразу, въ которомъ исчезаеть его многообразіе; посмотрите, какъ каждый разъ, едва достигнувъ какой-нибудь формы, родъ разсыпается во всё стороны едва-исчислимыми варіаціями на основную тему, иные виды забѣгаютъ, другіе отлетаютъ, третьи составляютъ переходы и промежуточныя звенья, и весь этотъ безпорядокъ не скрываетъ внутренняго своего единства для Гёте, для Жоффруа Сенть-Илера: онъ только непонятенъ для неопытнаго и поверхностнаго взгляда.

Впрочемъ, даже и поверхностный взглядъ въ развитіи мышленія найдетъ собственно одинъ ръзкій и трудно понятный переломъ: мы говоримъ о переходъ древней философіи въ новую; ихъ сочлененіе схоластикой, ихъ необходимое соотношеніе не бросается въ глаза, въ этомъ сознаться надобно; но если мы допустимъ (чего вовсе не было), что тутъ было обратное шествіе, можно ли отрицать, что вся древняя философія — одно замкнутое, художественное произведеніе цълости и стройности поразительной? можно ли отрицать, что, въ своемъ отношеніи, философія новъйшихъ временъ, рожденная изъ расторженной и двуна-

чальной жизни среднихъ въковъ и повторившая въ себъ эту расторженность при самомъ появлении своемъ (Декарть и Бэконъ), правильно устремилась на развитіе до послъдней крайности обоихъ началъ, и, дойдя до конечнаго слова ихъ, до грубъйшаго матеріализма и отвлеченнѣйшаго илеализма.--прямо и величественно пошла на снятіе двуначалія высшимъ единствомъ? Древняя философія пала оттого, что рѣзко и глубоко она никогда не распадалась съ міромъ, оттого, что она не извъдала всей сладости и всей горечи отрицанія, не знала всей мощи духа человѣческаго, сосредоточеннаго въ себѣ, въ одномъ себѣ. Новая философія, съ своей стороны, была лишена того реальнаго, жизненнаго, слитно-обнимающаго форму и содержание античнаго характера; она теперь начинаеть пріобрѣтать его,-и въ этомъ сближении ихъ раскрывается на самомъ дълъ ихъ единство, оно обличается въ самой недостаточности ихъ другъ безъ друга. Одна истина занимала всѣ философіи, во всѣ времена; ее видѣли съ разныхъ сторонъ, выражали розно, и каждое созерцание сдѣлалось школой, системой. Истина, проходя рядомъ одностороннихъ опредѣленій, многосторонно опредѣляется, выражается яснѣе и яснѣе; при каждомъ столкновеніи двухъ воззрѣній, отпадаеть плева за плевою, скрывающія ес. Фантазіи, образы, представленія, которыми старается человѣкъ выразить свою заповѣдную мысль, улетучиваются, и мысль мало-по-малу находить тоть глаголь, который ей принадлежить. Нёть философской системы, которая имбла бы началомъ чистую ложь или нелбпость; начало каждой — дъйствительный моменть истины, сама безусловная истина, но обусловленная, ограниченная одностороннимъ опредъленіемъ, не исчерпывающимъ ея. Когда вамъ представляется система, имѣвшая корни и развитіе, имѣвшая свою школу съ нелѣпостью въ основаніи, будьте настолько полны благочестія н уваженія къ разуму, чтобъ, прежде осужденія, посмотрѣть не на формальное выражение, а на смыслъ, въ которомъ сама школа принимаетъ свое начало, и вы непремънно найдете-одностороннюю истину, а не совершенную ложь. Оттого каждый моменть развитія науки, проходя, какъ односторонній и временной, непремѣнно оставляетъ и вѣчное наслѣдіе. Частное, одностороннее волнуется и умираеть у подножія науки, испуская въ нее вѣчный духъ свой, вдыхая въ нее свою истину. Призваніе мышленія въ томъ и состоитъ, чтобъ развивать вѣчное изъ временнаго!

Въ слѣдующемъ письмѣ поговоримъ о Греціи. Эпиграфомъ къ греческому мышленію прекрасно служитъ извѣстное изреченіе Протагора: «Человѣкъ — мѣрило всѣмъ вещамъ: въ немъ опредѣленіе, почему сущее существуетъ и несущее не существуетъ».

Село Покровское.--Августъ 1844 г.

- 202 ---

Digitized by GOOGLE

## нисьмо третье.

- 203 -

## Греческая философія.

Востокъ не имѣлъ науки; онъ жилъ фантазіей и никогда не устанавливался настолько, чтобъ привести въ ясность свою мысль, тёмъ менёе развилъ ее наукообразно; онъ такъ расплывался въ безконечную ширь, что не могъ дойти до какого-нибудь самоопредѣленія. Востокъ блестить ярко, особенно издали; но человѣкъ тонетъ и пропадаетъ въ этомъ блескѣ. Азія-страна дисгармоніи, противорѣчій; она нигдѣ, ни въ чемъ не знаетъ мѣры,--а мѣра есть главное условіе согласнаго развитія. Жизнь восточныхъ народовъ проходила или въ броженіи страшныхъ переворотовъ, или въ косномъ покоъ однообразнаго повторенія. Восточный человѣкъ не понималъ своего достоинства; оттого онъ былъ или въ прахѣ валяющійся рабъ, или необузданный деспотъ; такъ и мысль его была или слишкомъ скромна, или слишкомъ высокомърна; она-то перехватывала за предълы себя и природы, то, отрекаясь отъ человѣческаго достоинства, погружалась въ животность. Религіозная и гностическая жизнь азіатцевъ полна безпокойнымъ метаньемъ и мертвою тишиной; она колоссальна и ничтожна, бросаеть взгляды поразительной глубины и ребяческой тупости. Отношение личности къ предмету провидится, но неопредѣленно; содержаніе восточной мысли состоить изъ представленій, образовъ, аллегорій, изъ самаго щепетильнаго раціонализма (какъ у китайцевъ) и самой громадной поэзіи, въ которой фантазія не знаеть никакихъ предѣловъ (какъ у индійцевъ). Истинной формы Востокъ никогда не умълъ дать своей мысли и не могъ, потому что онъ никогда не уразумѣвалъ содержанія, а только различными образами мечталь о немъ. Объ естествовъдъніи и думать нечего: его взглядъ на природу приводилъ къ грубъйшему пантеизму, или къ совершеннъйшему презрънію природы. Среди хаоса иносказаній, миеовъ, чудовищныхъ фантазій, блестять по временамъ яркія мысли, захватывающія душу, и образы чуднаго изящества; они искупляють многое и надолго держать душу подъ своими чарами. Къ числу ихъ принадлежитъ превосходное мѣсто, избранное нами эпиграфомъ 1). Его приводить Колебрукъ изъ индусскихъ философскихъ книгъ. Что можеть быть граціознье этого образа пестрой, страстной баядеры,

1) Въ началъ всъхъ писемъ.

отдающейся очамъ зрителя? Она невольно напоминаетъ иную баядеру, пляшущую и увлекающую Магадеви. Стихи, выписанные нами изъ Гёте, будто замыкаютъ первый образъ; но индійское воззрѣніе до этого не дошло бы: оно остановилось въ своемъ миеѣ на томъ, что опредѣленное, сущее только назначено миноенть; оно не увлекло ни Магадеви, ни брамина какого-нибудь, баядера показалась и ушла; у Гёте она исторгнута во всей блестящей красотѣ своей отъ гибели: въ вѣчной мысли есть мѣсто и временному—

> Und in seinen Armen schwebet Die Geliebte mit hervor!

Первый свободный шагь въ элементъ мышленія совершился. когда человѣкъ сталъ на благородную европейскую почву, когда онъ вылвинулся изъ Азіи: Іонія-начало Греціи и конецъ Азіи. Лишь только люди устроились на этой новой земль, какъ начали порывать пеленки, связывавшія ихъ на Востокѣ; мысль стала сосредоточиваться изъ фантастической распущенности, искать выхода изъ смутнаго стремленія самоопредѣленіемъ, самообузданіемъ. Въ Греціи человѣкъ ограничивается для того, чтобъ развить всю безграничность своего духа, делается определеннымъ пля того. чтобъ выйти изъ неопредъленнаго состоянія дремоты, въ которое повергаетъ человъка безхарактерная многосторонность. Вступая въ міръ Греціи, мы чувствуемъ, что на насъ вѣетъ роднымъ воздухомъ, --- это Западъ, это Европа. Греки первые начали протрезвляться оть азіатскаго опьянѣнія и цервые ясно посмотрѣли на жизнь, нашлись въ ней; они совершенно дома на землѣ-покойны, свѣтлы, люди. Въ «Иліадѣ», въ «Одиссеѣ» мы можемъ узнать знакомое, родственное, а не въ «Магабгаратѣ», не въ «Саконталѣ». Мнѣ всякій разъ становится тяжко и неловко, когда читаю восточныя поэмы: это не та среда, въ которой свободно дышетъ человъкъ; она слишкомъ просторна и въ то же время слишкомъ узка; ихъ поэмы — давящія сновидѣнія, послѣ которыхъ человѣкъ просыпается, задыхаясь въ лихорадочномъ состоянии, и все еще ему кажется, что онъ ходить по косому полу, около котораго вертятся стѣны и мелькають чудовищные образы, не несущіе ничего утѣшительнаго, ничего родного. Чудовищныя фантазіи восточныхъ произведеній были такъ же противны грекамъ, какъ чудовищные размъры какихъ-нибудь мемноновъ въ семьдесять метровъ ростомъ: греки никогда не смѣшивали высокаго съ огромнымъ, изящнаго съ подавляющимъ; греки вездѣ побъждали отвлеченную категорію количества-на поляхъ мараеонскихъ, въ статуяхъ Праксителя, въ герояхъ поэмъ и въ свѣтлыхъ образахъ Олимпійцевъ. Они постигли, что тайна изящнаго --- въ вы-

сокой соразмѣрности формы и содержанія внутренняго и внѣшняго; они поняли, что въ природѣ все развитое блестить не огромностью чрева, а, совсѣмъ напротивъ, сосредоточивается до крайне-необходимаго соотвѣтствія наружнаго внутреннему; гдѣ наружное слишкомъ велико—внутреннее бѣдно: моря, горы, степи велики, а конь, олень, голубь, райская птичка малы. Мысль высокой, музыкальной, ограниченной, и именно потому безконечной, соразмѣрности—чуть лп не главная мысль Греціи, руководившая ее во всемъ; она-то проявилась въ томъ изящномъ созвучіи всѣхъ сторонъ аеинской жизни, которое поражаетъ насъ своею художественною прелестью. Идея красоты была для грековъ безусловною идеею; она снимала въ самомъ дѣлѣ противоположность духа и тѣла, формы и содержанія; изсѣкая свои статуи, грекъ всякій разъ изсѣкалъ примирительное сочетаніе тѣхъ началъ, которыя необузданно поддавались распаленной фантазіи на Востокѣ.

Міръ греческій, въ извъстномъ очертаніи, изъ котораго онъ не могъ выйти, не перейдя себя, былъ чрезвычайно полонъ; у него въ жизни была какая-то слитность, то неуловимое сочетание частей, та гармония ихъ, предъ которыми мы склоняемся, созерцая прекрасную женщину; до этой слитности, до этой виртуозности въ жизни, наукъ, учрежденіяхъ новый міръ не дошелъ: это тайна, которую онъ не умблъ похитить изъ греческихъ саркофаговъ. Есть люди, которымъ греческая жизнь кажется, именно по соразмбрности своей, по родству съ природой, по юношеской ясности, плоскою и неудовлетворительною; они пожимають плечами, говоря о веселомъ Олимпѣ и его разгульныхъ жителяхъ; они презираютъ грековъ за то, что греки наслаждались жизнью въ то время, когда надобно было млёть и мучить себя мнимыми страданіями; они не могуть забыть, что греки равно поклонялись свётлому челу красавицы и циническому поступку гражданина, телесной ловкости атлета и діалектикѣ софиста: они ставять гораздо выше ихъ мрачныхъ египтянъ, даже персовъ; объ Индіи и говорить нечего: съ Шлегелевой легкой руки, лётъ двадцать не знали границъ индопочитанію. Это ничего не доказываеть; вы можете еще такихъ людей найти, которымъ вообще все здоровое противно,такія искаженныя организаціи, которыя только неестественное наслаждение считають за истинное; это дёло психической патологія. Для насъ, напротивъ, все величіе греческой жизни-въ ея простоть, скрывающей глубокое понимание жизни; она спокойно у нихъ течетъ между двумя крайностями-между погружениемъ въ чувственную непосредственность, въ которой теряется личность, и потерею дъйствительности во всеобщихъ отвлеченияхъ. Воззрѣніе грековъ намъ кажется матеріальнымъ въ сравненіи съ

-17 T.

схоластическимъ дуализмомъ и съ трансцендентальнымъ ндеализмомъ нёмцевъ; въ сущности его скорѣе должно назвать реализмомъ (въ широкомъ смыслѣ слова), и этотъ реализмъ у нихъ является прежде всѣхъ мудрецовъ и ученій. Вѣра въ предопредѣленіе, въ судьбу есть вѣра эмпиріи, реализма; она основана на безусловномъ признаніи дѣйствительности міра, природы, жнэни: «то, что есть, не случайно; оно предопредѣлено, оно неминуемо, оно должно быть». Такая вѣра въ судьбу есть, съ тѣмъ вмѣстѣ, вѣра въ событіе, въ *разумъ внюшняго*. Мысль (легко освободн-

вшаяся отъ миеовъ политеизма) съ первыхъ шаговъ должна была дойти до созерцанія судьбы закономъ животворящимъ, началомъ (нусъ) всего сущаго; а на этомъ началѣ легко воздвигалась вся великая наука ихъ.

Мышленіе никогда недоходившее до грековъ. послблией крайности распаденія съ природой или существующимъ, до непримиримаго противорѣчія безусловнаго съ условнымъ, не имѣло зато въ себѣ ничего судорожнаго; оно не считало своего дъла святотатственнымъ обличеніемъ тайны, преступнымъ пытаніемъ заповъднаго, чернокнижіемъ, нечистой связью съ техной силою; напротивъ, оно походило на ясный взглядъ проснувшагося человѣка, который радостно приводить въ сознаніе окружающій міръ и съ перваго шага понимаеть, что онъ для того в призванъ, чтобъ понять и возвести въ мысль; интересъ его безкорыстенъ, чистъ, и потому онъ смѣлъ, гордъ; онъ не трепещетъ, какъ адептъ среднихъ вѣковъ, —этотъ тать, подсматривающій тайну природы; самыя цёли ихъ розны: одинъ хочеть знать, хочеть истины; другой власти надь естествомь; для одного, природа имъетъ объективное значеніе, а другой только того и добявается, чтобъ передѣлать ее, чтобъ изъ камня было золото, чтобъ земля была прозрачна. Разумбется, въ этомъ себялюбивомъ притязаніи видно свое величіе эпохи, и въ уродливой формѣ средневъковой алхиміи есть сторона, по которой адепть выше грека. Духъ не сталъ еще самъ предметомъ для грека; онъ еще не довлёлъ себе безъ природы и, стало-быть, онъ ее не ставилъ, а принималъ ее, какъ роковое событіе; ключъ къистинъ не лежаль внутри человѣка; этимъ-то ключомъ и считалъ себя алхимикъ. Грекъ не могъ отдѣлаться отъ внѣшней необходимости: онъ нашелъ средство быть нравственно-свободнымъ, признавая ес; этого мало: надобно было самую судьбу превратить въ свободу, надобно было все побъдить разуму; надобно было выстрадать эту побѣду; но греки не умѣли страдать; они принимали легко самые тяжелые вопросы. Неоплатоники поняли это и пошли по нному пути; то, чего не доставало греческому воззрѣнію, сдѣлалось началомъ и точкою отправленія, ---но ужъ было поздно. Съ неоплато-

никовъ начался идеализмъ, какъ господствующее направленіе, какъ единое истинное мышленіе; мысль стала иначе, утратила дъйствительность и реализмъ истинно-греческой философіи. Соединеніе этихъ сторонъ, быть можеть, важнъйшая задача грядущей науки <sup>1</sup>).

Начало знанія есть сознательное противоположеніе себя прелмету и стремленіе снять эту противоположность мыслью. Іонійская философія представляеть намъ въ богатомъ и широкомъ развитіи этоть моменть. Пробужденное сознаніе останавливается предъ природой и ищетъ подчинить ея многоразличіе единству, чему-нибудь всеобщему, царящему надъ частнымъ. Это первая потребность человѣка, когда онъ просыцается отъ неопредѣленныхъ сновидѣній чувственно-непосредственнаго воззрѣнія, когда онъ перестаеть удовлетворяться фантазіями и, недовольный, жаждеть не образовъ, а пониманія; но этого всеобщаго единства человъкъ не ищетъ сначала ни въ себъ, ни въ духовномъ элементъ вообще, а въ самомъ предметъ, и притомъкакъ сущаго,--онъ еще такъ привыкъ къ непосредственности, что не можетъ разомъ оторваться отъ нея. Предметъ его знанія также непосредственный, данный эмпиріей — природа. Для того, чтобъ себя поставить предметомъ, надобно много прожить мыслью, надобно, между прочимъ, усомниться въ полной дъйствительности природы. Практически, безсознательно человѣкъ поступалъ, какъ власть имущій надъ окружающимъ міромъ или, лучше, надъ окружающими его частностями, --- отрицалъ ихъ самобытность; но теоретически, общимъ образомъ, сознательно онъ не совершилъ еще этого шага. Напротивъ, у человѣка есть врожденная вѣра въ эмпиризмъ и въ природу, такъ, какъ врожденная въра въ мысль; отдаваясь этой въръ въ физический міръ, человъкъ въ немъ ищетъ «начала всѣхъ вещей», т. е. единства, изъ котораго все проистекаетъ, къ которому все стремится,-всеобщее, обнимающее всѣ частности. Откуда было іонійцамъ взять такую дерзость, чтобъ обратиться къ груди своей и въ ней искать этого начала? Вспомните, что едва Гёте чрезъ тысячельтие осмълился

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Излагая главные моменты греческой философія, я слѣдовалъ «Лекціямъ Гегеля объ исторія древней философія». Всѣ мѣста, цитованныя мною изъ Платона, Аристотеля, взяты оттуда. Исторія древней философія у него отдѣлана до высокаго художественнаго совершенства; кажется, нельзя того же сказать объ его исторіи новой философія: она бѣдна и мѣстами одностороння, даже пристрастна (напр., какъ мало оцѣненъ подвигъ Канта!) Знакомые съ германской философіей увидятъ въ самомъ изложеніи древней философія нѣкоторыя довольно важныя отступленія отъ «Лекцій объ исторія философія». Я во многихъ случаяхъ не котѣлъ повторять чисто абстрактныхъ и пропитанныхъ идеализмомъ мнѣній германскаго философа, тѣмъ болѣе, что въ этихъ случаяхъ онъ былъ невѣренъ себѣ и платилъ дань своему вѣку.

сдѣлать вопросъ: «зерно природы не лежить ли въ сердцѣ человѣка»?-и его не поняли современники! Іонійцы съ отроческою простотою въ самой природъ искали начала; они его искали, какъ сущее между существующимъ, какъ высшую вещественность. составляющую основу прочихъ вещей; ихъ непривыкнувшій къ отвлеченіямъ умъ не могь иначе удовлетворяться, какъ естественною вилимостью начала. Ни знаніе, ни мышленіе никогла ве начинаются съ полной истины, -- она ихъ цъль; мышленіе было бы ненужно, если-бъ были готовыя истины,---ихъ нътъ; но развитіе истины составляеть ся организмъ, безъ котораго она недъйствительна. Мышленіемъ истина развивается изъ бъднаго, отвлеченнаго, односторонняго опредѣленія до самаго полнаго, конкретнаго, многосторонняго, достигая этой полноты рядомъ самоопредѣленій, безпрерывно углубляющихся въ разумъ предмета. Первое, начальное опредбление, самое вибшиее, самое неразвитоезерно, возможность, тъсная сосредоточенность, въ которой потеряны различія; но съ каждымъ шагомъ дальнъйшаго самоопредъленія, истина находить болёе и болёе органовъ для своего идеальнаго бытія: такъ, разумъ въ новорожденномъ становится дѣйствительностью только тогда, когда органы младенца достаточно разовьются, окрѣпнуть, возмужають, когда его мозгъ сдѣлается способенъ вынести разумъ. Но гдѣ же въ природѣ, въ этомъ безпрерывномъ круговоротъ измъненій, въ которомъ двухъ разъ ве встрътимъ однѣ и тъ же черты, гдъ въ ней найти всеобщее начало, по крайней мъръ такую сторону ея, которая всего блихвыражала бы мысль елинства и покоя въ безпокойномъ многоразличіи физическаго міра? Ничего не могло быть естественны: какъ принятіе воды за это начало: она не имбеть опредъленной, стоячей формы; она вездѣ, гдѣ есть жизнь, она вѣчное движеніе и вѣчное спокойствіе----

> Wasser umfanget Ruhig das All!

Безъ сомнѣнія, Фалесъ, признавая началомъ всему воду, ведѣлъ въ ней болѣе, нежели эту воду, текущую въ ручьяхъ. Для него, вода не только вещество, отличное отъ другихъ веществъ земли, воздуха, но вообще текучій растворъ, въ которомъ все распускается, изъ котораго все образуется; въ водѣ осядаетъ твердое; изъ нея испаряется легкое; для Фалеса она, вѣрояты, была и образъ мысли, въ которой снято и хранится все суще: только въ этомъ значеніи-широкомъ, полномъ мысли-эмпирическая вода, какъ начало, получаетъ истинно-философскій смысльвода Фалеса—существующая стихія и, вмѣстѣ съ тѣмъ, мысльпредставляетъ первое мерцаніе и просвѣчиваніе идеи сквозь гру-

бую физическую кору, отъ которой она еще не освободилась. Это дътское провидъніе единства бытія и мышленія, это фетишиамъ въ сферѣ логики и фетишизмъ превосходный. Вода—спокойная, глубокая среда, вѣчно дѣятельная раздвоеніемъ (сгущаясь, испаряясь),—вѣрнѣйшій образъ понятія, расторгающагося на противоположныя опредѣленія и служащаго связью имъ. Само собою разумѣется, что вода не соотвѣтствуетъ тому понятію всеобщей сущности, которое съ нею сопрягалъ Өалесъ; но здѣсь не такъ важно истинное понятіе воды, какъ именно его понятіе о водѣ: нзъ его понятія о водѣ мы узнаемъ его понятіе о началѣ.

Во время неразвитости мышленія, методы, языка, подъ односторонними опредъленіями кроется несравненно болфе, нежели сколько лежить въ строгомъ прозаическомъ смыслѣ высказанныхъ словъ. Мы часто будемъ видъть, какъ изъ-за неловкаго выраженія проглядываеть глубокое созерцаніе, и потому весьма важно усвоить себъ смыслъ, въ которомъ сама система понимала свои начала. Сказать просто: Өалесъ считаетъ всему началомъ воду, а Писагоръ число, не заботясь о томъ, что для одного представляла вода, а для другого число, значить выдать ихъ за полусумасшедшихъ или за тупоумныхъ. Выраженіе «глоссологія» изм'ёняеть имъ; они болже мысли хотять втёснить въ образъ, ими избранный, нежели онъ можетъ впитать въ себя; но отъ этого нельзя отрицать или пренебрегать тою стороною ихъ мысли, которая, если не нашла достодолжнаго выраженія, то навърное оставила мощный слъдъ. Такъ, въ животныхъ низшей организаціи замъчаемъ мы указанія, намеки, такъ сказать, на тъ части и органы, которые вполнѣ развиваются только въ высшихъ животныхъ; ненужная, повидимому, неразвитость есть непреложное условіе будущаго совершенства. Каждая школа подъ своимъ началомъ разумѣла болѣе формально-высказаннаго, и потому считала свое начало безусловнымъ, себя въ обладанія всею истиною, —и была отчасти права; напротивъ, слѣдующее за ней воззрѣніе видить обыкновенно только-формальновысказанное и стремится снять односторонность, изъявляющую притязание на всеобщность, какой-нибудь новой односторонностью съ тъмъ же притязаніемъ; завязывается безпощадная борьба, и нападающій тупо не догадывается, что въ самомъ дѣлѣ проходящій моменть обладалъ истиною, но въ несоотвътственной формъ; недостатки же формы замѣнялъ живымъ духомъ своимъ. Съ своей стороны, проходящій моменть также мало понимаеть, что выталкивающій его имбеть права на то во имя той стороны истины,. которою онъ обладаетъ. Эмпирическимъ носителемъ іонійской мысли о единствъ не была одна вода; она такъ ръзко индивидуальна, что не можсть удовлетворять всёмъ требованіямъ все-

А. И. Герценъ, т. 1V.

общаго начала. Воздухъ, какъ по превосходству безвилный, разрѣженный, былъ также принимаемъ нѣкоторыми изъ іонійцевъ за начало. Наконецъ, они сдѣлали попытку совсѣмъ оторваться оть естественной сущности и перейти въ сферу тъхъ отвлечений, которыя составляють пропилси логики: они отрицали прямо конечное въ пользу безконечной основы въ родъ матеріи, вещества нынѣшнихъ физиковъ; безконечнос Анаксимандра было именно вещество, лишенное всякаго качественнаго опредъленія: таковъ былъ первый, полудътскій, но твердый шагъ науки. Расходящіяся гометрическія представленія приводятся къ единству, единство это ищется въ природъ, самобытность частнаго не признается состоятельной предъ всеобщимъ началомъ, какъ бы это начало ни было опредблено; такое подчинение единству и всеобщемунастоящій элементь мышленія. Немного дальновидности надобно было имѣть, чтобъ понять, что противъ этого единства политеизмъ не устонтъ. Судьба Олимпа была решена въ ту минуту, какъ Өалесъ обратился къ природѣ; отыскивая въ ней истину, онъ, какъ и другіе іонійцы, выразилъ свое воззрѣніе независимо отъ языческихъ представленій. Жрепы поздно выдумали наказывать Анаксагора и Сократа; въ элементъ, въ которомъ двигались іонійцы, лежалъ зародышъ смерти элевзинскихъ и встхъ языческихъ таинствъ. Кто упрекнетъ іонійцевъ въ томъ, что они, принимая за начало эмпирическую стихію, показали недостаточное понятіе объ элементѣ мысли,-будеть правъ; но, съ другой стороны, пусть онъ оцёнить чисто реальный греческій такть, заставившій ихъ искать свое начало въ самой природѣ, а не внѣ ея, искать безконечное въ конечномъ, мысль въ бытіи, вѣчное во временномъ. Почва наукообразная была пріобрѣтена ими, сущее начало не могло на ней удержаться; но она была способна къ развитію; это была начальная ступень: ступившему на нее раскрывалась цёлая лёстница.

Прежде, нежели мышленіе перешло оть чувственныхъ и сущихъ опредѣленій безусловнаго къ опредѣленіямъ отвлеченно-логическимъ, оно естественнымъ образомъ должно было попытаться выразить безусловное промежуточнымъ моментомъ, найти истину между крайностями сущаго и отвлеченнаго. Эта готовность осуществить всякую возможность принадлежитъ безпокойному и вѣчно дѣятельному характеру жизни, какъ въ историческомъ мірѣ, такъ и въ физическомъ; органическое развитіе вещества не оставляетъ втуне ни одной возможности, не призвавъ ее къ жизни. Между чувственными опредѣленіями и опредѣленіями чисто логическими, Пиеагоръ нашелъ нѣчто постоянное, связующее ихъ, принадлежащее имъ обоимъ, не чувственное и не мысль,—число. Смѣлость и, слѣдственно, крѣпость мысли пиеагорейской очевидна: все

. . .

-- 211 --

сущее, принимаемое обыкновенно за дъйствительность, опрокинуто, н на мъсто эмпирическаго существованія поднято и признано за истину нѣчто невешественное, мыслимое, но притомъ далеко не субъективное, а, такъ сказать, мыслимое, снимаемое съ вещественнаго. «Пивагорейцы, говорить Аристотель, принимали устройство вселенной за согласную систему чисель и ихъ отношений». Они нсторгли постоянное отношение изъ въчной перемъняемости феноменальнаго бытія, и оно въ самомъ дёлё царить надъ всёмъ сущимъ. Математическое міросозерцаніе, основанное пивагорейцами и получившее богатое развитіе въ новъйшія времена, потому и сохранилось черезъ всѣ вѣка, что въ немъ есть сторона глубоконстинная; математика стоить между логикой и эмпиріей, въ ней уже признана объективность мысли и логичность событія; ея враждебное отношение къ философии формально не имъетъ никакого основанія. Само собою разумбется, что отношеніе предметовъ, моментовъ, фазъ, гармонические законы, ихъ связующе, ряды, которыми они развиваются, не исчерпывають всего содержанія ни природы, ни мысли. Пиеагорейцы не замѣчали, что подъ числомъ разумбли несравненно болбе, нежели сколько лежало въ поняти числа; они не замѣчали, что въ числѣ остается нѣчто мертвое, безстрастное, пренебрегающее конктретнымъ содержаніемъ, равномёра. Пля нихъ порядокъ, согласіе, гармоническое лушная числовое сочетание удовлетворяли всъмъ требованиямъ, но удовлетворяли потому, что они собственно не останавливались на чисто - математическихъ опредъленіяхъ: геніальность учителя и пламенная фантазія учениковъ привносили всю полноту содержанія, недостававшаго началамъ. Это иллогическое дополненіе мы постоянно будемъ встръчать во всей греческой философіи; это, такъ сказать, перехватывающая субъективность генія грековъ, а съ другой стороны-неспособность ихъ къ чистымъ отвлеченіямъ. На этой неотрѣшимости грековъ отъ реализма и на провидѣніи истины болѣс, нежели на сознаніи, основана полнота распаденія личности съ природой въ древнемъ мірѣ. Число, оставленное само на себя, не могло удержаться на той высотъ, на которую его поставили писагорейцы: «оно не носило въ себѣ начала самодвиженія», какъ замѣтилъ Аристотель. Но для нихъ единица была не только ариеметическая единица, первый членъ, ключъ, рядъ, мъра, для нихъ она была, вмъстъ съ тъмъ, безусловнымъ единствомъ, могуществомъ и возможностью самораздвоенія, животворящей монадой, гермафродитомъ, въ себѣ хранящимъ свое раздвоеніе и не теряющимъ своего единства при развитіи въ многоразличіе. Они были такъ проникнуты порядкомъ, согласіемъ, гармоніею, числовымъ сочетаніемъ, вездѣсущимъ ритмомъ, что для нихъ вселенная представлялась статико-музыкальнымъ цѣ-

14\*

лымъ. И кто откажетъ въ величіи ихъ представленію десяти небесныхъ сферъ, расположенныхъ по строгому порядку, не только въ извъстномъ отношеніи къ величинъ и скорости, но и въ музыкальномъ отношенія; ринутыя въ свое въчное движеніе, обтекая орбиты свои, онъ издаютъ согласные звуки, сливающіеся въ одинъ величественный, вселенскій хоралъ. Повидимому, удаленное отъ всего поэтическаго, воззрѣніе математики очень близко ко всему фантастическому и мистическому. Безумнѣйшіе мистики всѣхъ вѣковъ опирались на Пивагора и создавали свою науку чиселъ; въ математическовъ воззрѣніи есть что-то сумрачно-величавое, аскетическое, плотоумерщвляющее: оно-то, вмѣсто реальныхъ страстей, и располагаеть фантазію къ астрологіи, кабалянстикъ, и проч.

Еще шагъ мысли по этому цути обобщенія, —и она должна была порвать послёднія путы и явиться въ своей области, то есть оторваться не токмо отъ чувственнаго, отъ числового, но н вообще отъ всякаго дъйствительнаго опредъленія, пожертвовать полнотою многоразличія отвлеченному единству всеобщаго. Таков шагъ, съ одной стороны, освобождаетъ мысль отъ всего, ограничивающаго ее, съ другой-ведеть къ величайшимъ отвлеченностямъ, въ которыхъ все пропадаетъ, въ которыхъ потому и свободно, что пусто. Отрѣшать предметъ отъ односторонности реальныхъ опредъленій значить, съ тымъ вмъсть, дълать его неопредъленнымъ; чъмъ общъе сфера, тъмъ она кажется ближе къ истинѣ, тѣмъ болѣе устранено усложняющихъ односторонностей. На самомъ дълъ не такъ; сдирая плеву за плевой, человъкъ думаеть дойти до зерна, а между тёмъ, снявъ послѣднюю, онъ видить, что предметь совсёмъ исчезъ; у него ничего не остается. кромѣ сознанія, что это не ничего, а результать снятія опредьленій. Очеви́дно, что такимъ путемъ до истины не дойдешь. По несчастію, этой очевидности не хотѣли видѣть; напротивъ, обобщая категорія, очищая предметь оть всёхь его опредъленій, качественныхъ и количественныхъ, съ торжествомъ останавливаются на отвлечени в признания тождества его съ собою, в призракъ чистаго бытія принимають за истину действительносущаго: чистое бытіе становится въ родѣ духа, улетъвшаго изъ усопшаго и витающаго надъ трупомъ, безъ силы его оживить. Для логическаго процесса, для феноменологическаго движенія мысли не можеть быть лучшаго предположенія, лучшей точки отправленія, какъ чистое бытіе, начало не можетъ быть ни опредаленнымъ, ни имѣющимъ посредства: чистое бытіе именно неопредъленная непосредственность, --- наконецъ, въ началъ не можетъ быть действительной истины, а одна возможность ся. Дайте, какое хотите, опредѣленіе, какое хотите, развитіе чистому бытію, оно сдёлается бытіемъ опредёленнымъ, действительнымъ, и изиснить

характеру начала, возможности. Чистое бытіе—пропасть, въ которой потонули всё опредёленія дёйствительнаго бытія (а между тёмъ они-то одни и существують), не что иное, какъ логическая абстракція, такъ, какъ точка, линія—математическія абстракція; въ началё логическаго процесса, оно столько же бытіе, сколько небытіе. Но не надобно думать, что бытіе опредёленное возникаеть въ самомъ дёлё изъ чистаго бытія,—развѣ изъ понятія рода возникаеть существующій индивидъ? Мысль начинаеть съ этихъ абстракцій, и движеніе ея необходимо обличаеть отвлеченность ихъ и отказывается отъ нихъ всёмъ дальнѣйшимъ движеніемъ. Мысль въ началѣ логическаго процесса—именно способность отвлеченнаго обобщенія; конечное и опредёленное достигаетъ въ мысли безконечности, неопредёленной сначала, но опредѣляющейся цѣлымъ рядомъ формъ, которыя, наконецъ, получаютъ полную опредѣлительность и такимъ образомъ замыкаютъ безконечное и конечное и опредѣлемъ.

Чистое бытіе было принято за истину, за безусловное элеатиками: они абстракцію чистаго бытія приняли за дъйствительность болье двйствительную, нежели бытие опредвленное, за верховное единство, царящее надъ многоразличіемъ. Такое логическое, холодное, отвлеченное единство безотрадно; въ немъ гибнетъ всякое различіе, всякое движеніе; это вѣчный покой, нѣмая безграничность, штиль на морѣ, летаргическій сонъ, наконецъ смерть, небытіе. Въ самомъ дълъ, элеатики отрицали всякое движеніе, не признавали истины многоразличія, — это индійскій квіетизмъ въ философіи. Бытіе свидѣтельствуеть только о томъ, что оно есть; меньше, бѣднѣе ничего нельзя сказать о предметѣ, какъ то, что онъ есть, -- это повтореніе слова «омъ! омъ!» браминомъ, достигшимъ желанной близости къ Вишну, ставшимъ на краю пропасти, къ которой онъ стремился, чтобъ освободиться отъ своей индивидуальности. Бытію, для того только, чтобъ быть, нётъ нужды въ движеніи: для дѣятельности надобно, чтобъ бытію чегонибудь не доставало, чтобъ оно стремилось къ чему-нибудь, боролось съ чёмъ-нибудь, чего-нибудь достигало бы. Но то, КЪ чему можеть бытіе стремиться, было бы внѣ его,-стало-быть, его не было бы. Элеатики очень послъдовательно отрицали движеніе и небытіе. «Бытіе, говорилъ Парменидъ, есть, а небытія вовсе н'ьть». Върные реальному такту грековъ, элеатики не смъли идти до послёдняго логическаго вывода; ихъ языкъ не повернулся бы признаться, что чистое бытіе тождественно небытію; какой-то инстикть шенталь имъ, что, какъ хочешь, абстрагируй, но субстрата, но вещества не уничтожишь, что бытіе самобъднъйшее его свойство, но зато и самонеотъемлемъйшее, что его на самомъ дѣлѣ уничтожить нельзя, некуда дъть: отвергнуться только можно отъ него, или не узнать его въ видоизмѣненіяхъ.

Въ XVIII столбтіи, на эту мысль неизмѣняемости вещественнаго бытія попалъ знаменитый Лавуазье. «Вѣсъ вещества, сказалъ онъ, не можетъ никогда утратиться, количество матеріи постоянно: отвлекаясь отъ качественныхъ измѣненій, мы остаемся при неизмѣнномъ вѣсѣ». На этой элеатико-левкипповской мысли основываясь, онъ взялъ химические въсы въ руки,-и вы знаете великие результаты, до которыхъ онъ и его послъдователи достигли. Долго удержаться на страшной всеобщности чистаго бытія мысль человъческая не могла. Успокоившись въ отвлеченномъ просторъ чистаго бытія, нельзя не понять, наконецъ, что этоть просторъсовершеннѣйшее безразличіе, безразличіе сходное съ предположеніемъ силы расширительной, действующей на свободе въ шеллинговомъ построении физическаго міра: она до того расширяется, не встрбчая препятствія, что ея нѣтъ: туть ужъ поздно ее спасать силой сжимательной. Но дело въ томъ, что чистое бытіе, такъ же, какъ и безусловное расширеніе, вовсе недфиствительны; это координаты, употребляемыя геометромъ для опредѣленія точки,--координаты, нужныя ему, а не точкѣ; проще: чистое бытіе-подмостка, по которой отвлеченное мышление поднимается къ конкретному. Не только небытія вовсе нѣть, но и чистаго бытія вовсе нѣтъ,-а есть бытіе, опредѣляющееся, совершающееся въ вѣчно дѣятельномъ процессѣ, котораго отвлеченные и противоположные моменты (бытіе и небытіе), врознь, другь безъ друга, существують только въ феноменологіи сознанія, а не въ мірѣ эмпирико-дѣйствительномъ: эти моменты, отвлеченные отъ процесса, связующаго ихъ, разъятые,-призрачны, невозможны и истинны, только какъ переходныя ступени логическаго движенія: въ существовании своемъ, напротивъ, они дъйствительны, и потому нерасторгаемо-присущи другъ другу. Бытіе дъйствительное не есть мертвая косность, а безпрерывное возникновение, борьба бытія и небытія, безпрерывное стремленіе къ опредъленности, съ одной стороны, и такое же стремление отречься отъ всякой задерживающей положительности.

Геніальное: «все тенеть»! произнеслось Гераклитомъ, и расилавленный кристаллъ элеатическаго бытія устремился вѣчнымъ потокомъ. Гераклитъ подчинилъ и бытіе и небытіе – перемѣнѣ, движенію: все течетъ! ничто не остается неподвижно, одинаково; все быстро ли, тихо ли движется, видоизмѣняясь, превращаясь, колеблясь между бытіемъ и небытіемъ. «Предметы, говоритъ Гераклитъ, похожи на стремящійся потокъ; два раза нельзя наступить въ одну и ту же воду» <sup>1</sup>). Для

1) «Тѣла, говоритъ Лейбницъ, только кажутся постоянными; они похожи на потокъ, ежеминутно приносящій новую воду,—на тезеевъ корабль, который авиняне бапрестанно чинили».

него безусловное-самый процессь восхожденія естественнаго многоразличія къ единству: для него дъйствительное--не страдательная покорность отвлеченной вещественности, не субстрать движенія, не бытіє движимаго, а то, что необходимо движеть его, то, что его измѣняеть. Бытіе у Гераклита имѣеть само въ себѣ свое отрицаніе, оно неотъемлемо, присуще ему; это его демоническое начало, сопровождающее его всегда и вездѣ, безпрерывно противодъйствующее ему, снимающее сотворенное имъ, мъшающее уснуть, окрѣпнуть въ неподвижности. Бытіе живо движеніемъ съ одной стороны, жизнь есть не что иное, какъ движение безпрерывное, не останавливающееся, дуятельная борьба и, если хотите, дъятельное примиреніе бытія съ небытіемъ, и чъмъ упорнъе, злъе эта борьба, тёмъ ближе они другъ къ другу, тёмъ выше жизнь, развиваемая ими; борьба эта вѣчно у конца и вѣчно у начала,--безпрерывное взаимодъйствіе, изъ котораго они выйти не могуть. Это-бъличье колесо жизни. Животный организмъ представляетъ постоянную борьбу съ смертью, которая всякій разъ восторжествуеть; но торжество это опять въ пользу опредбленнаго бытія, а не небытія. Многоначальныя ткани, изъ которыхъ составлено живое тѣло, безпрестанно разлагаются на двуначальныя (т. е. на неорудныя, минеральныя) и безпрестанно вновь образуются; голодъ возобновляеть требованія свои, потому что безпрерывно утрачивается матеріаль; дыханіе поддерживаеть жизнь и сожигаеть организмъ; организмъ безпрерывно вырабатываетъ сожигаемое. Не кормите животнаго, у него кровь и мозгъ сгорятъ... Чтмъ бол ве развита жизнь, чёмъ въ высшую сферу перешла она, тымъ отчаянные борьба бытія и небытія, тымъ ближе они другъ къ другу. Камень гораздо прочнѣе звѣря; въ немъ бытіе преобладаеть надъ небытіемъ, онъ мало нуждается въ средѣ, его окружающей, онъ безъ большихъ усилій, извнѣ на него дѣйствующихъ, не измѣнитъ ни формы, ни состава, онъ почти не носить въ себѣ самомъ причину своего разложенія, -и оттого онъ упоренъ. Малъйшее прикосновение къ мозгу животнаго въ этой сложной, рыхлой, нетвердѣющей массѣ повергаеть его мертвымъ; малѣйшее неравновѣсіе въ сложномъ химизмѣ крови-и животное страдаеть по своему нормальному состоянію, мучится и умираеть, если не можеть побѣдить, то есть возстановить норму. Страдательное, тяжелое бытіе тёснить своей грубой опредбленностью жизнь: жизнь камня-постоянный обморокъ; она тамъ свободнѣе, гдѣ ближе къ небытію; она слаба въ высшихъ проявленіяхъ, она тратить, такъ сказать, вещественность на достижение той высоты, на которой бытіе и небытіе примиряются, подчиняются высшему единству. Все прекрасное нѣжно, едва существуетъ; это цвѣты, умирающіе отъ холоднаго вѣтра въ то время, какъ суровый стебель крѣпнетъ отъ него, но зато онъ и не благоухаеть и не имъетъ пестрыхъ лепестковъ; мгновенія блаженства едва мелькають, — но въ нихъ заключается цѣлая вѣчность... Возникновеніе, дѣятельный процессъ себяопредѣленія, его противоположные моменты (бытіе и небытіе) утрачиваютъ въ немъ свою мертвую косность, принадлежащую отвлеченному мышленію, а не дѣйствительному; какъ смерть не ведетъ къ чистому небытію, такъ и возникновеніе не берется изъ чистаго небытія, —возникаетъ бытіе опредѣленное изъ бытія опредѣленнаго, которое становится субстратомъ въ отношеніи къ высшему моменту. Возникнувшее не кичится тѣмъ, что оно есть: это слишкомъ бѣдно, это подразумѣвается; оно не выставляетъ истиной своей своего тождества съ собою, свое бытіе, а напротивъ, раскрываетъ себя процессомъ, низводящимъ свое бытіе на значеніе момента.

Гераклитъ понялъ, что истина есть именно существованіе двухъ противоположныхъ моментовъ; онъ понялъ, что они сами по себф не истинны и невозможны, что въ нихъ истинно одно стремление тотчасъ перейти въ противоположное. Для него, жившаго за 500 лёть до Р. Х., мысль эта была такъ ясна, что онъ не могъ въ существовании, въ быти видъть что-нибудь постоянное, кромѣ того начала, которое переходить въ многоразличіе и, съ другой стороны, стремится изъ многоразличія къ единству; онъ понялъ это, несмотря на то, что движеніе собственно было для него событие неотразимое, событие роковое: признавая его, онъ покорялся необходимости, отъ которой ключа у него не было. Отчего же ученые мужи нашего времени такъ удивились, такъ тупо не поняли, когда мысль Гераклита явилась не какъ геніальная догадка, а какъ послёднее слово методы, провсденной строго, отчетливо, наукообразно? Выражение, что ли, крутое и отвлеченное: «бытіе есть небытіе»-поразило? или, можеть быть, ихъ близость въ возникновении напугала? Но выражение, вырѣзанное изъ живого развитія, понять нельзя, особенно когда не хотять ни знать путей, ни сосредоточить на немъ всего вниманія. Безъ вниманія все неясно, —ни логики не поймешь, ни въ висть не выучишься играть. Практически мы именно гераклитовски смотримъ на вещи; только во всеобщей сферѣ мышленія не можемъ понять того, что дѣлаемъ. Не споконъ ли вѣка сознавали люди, что не мертвая косность сущаго предмета, не его тождество съ собою-полная истина его? Во всемъ живомъ, наприм., развѣ мы видимъ что-нибудь, кромѣ процесса вѣчнаго преображенія, живущаго, повидимому, въ одной перемѣнѣ? Кости-самое твердое бытіе организма, а мы ихъ даже живыми не считаемъ.

Мы замѣтили, что элеатики, принявъ за основаніе чистое бытіе, не имѣли смѣлости признаться, что оно тождественно небы-

тію. Такъ и Гераклитъ, поставившій истиною сушаго начало пвижущее (сущность), не дошелъ до уничтоженія бытія въ силъ, въ причинъ движенія, въ субстанціи. Греки не распадались такъ глубоко съ эмпирическимъ воззрѣніемъ: когда ихъ мысль приходить къ крайнимъ абстракціямъ, тотчасъ являются у нихъ изящные образы, фантастическія представленія, поддерживающія ихъ на берегу пропасти. Такъ у Гераклита, вмѣсто послѣднихъ безжалостныхъ выводовъ субстанціальнаго отношенія, вы встрѣчаете время и огонь наглядными представителями процесса движенія. Въ самомъ дѣлѣ, время-образъ безусловнаго возникновенія; сущность его состоить только въ томъ, чтобъ быть и вмѣстѣ съ тъмъ не быть; во времени не прошедшее и будущее, а настоящее дъйствительно; но оно существуеть только для того, чтобъ не существовать, оно тотчасъ прошло, оно сейчасъ наступить,--оно есть въ этомъ движенія, какъ единство двухъ противоположныхъ моментовъ. Огонь въ природѣ соотвѣтствуетъ также превосходно его мысли: огонь сожигаеть противоположное собою, безусловное безпокойство, безусловное распущение существующаго, переходимость другого и самого себя. Гераклить вездѣ видить огонь; для него вода-потухшій огонь, земля-окрѣпнувшая вода; но земля снова распускается въ моряхъ, испаряется ими въ воздухъ, гдѣ воспламеняется и творитъ воду. Итакъ, вся природа---метаморфоза огня. Самыя звъзды для Гераклита не однаждыконченныя мертвыя массы: «вода испаряется и осаждается темнымъ процессомъ и свътлымъ; темный даетъ землю, свътлый поднимается въ воздухъ, загорается въ солнечной атмосферѣ и производить метеоры, планеты и звѣзды»; итакъ, онѣ возникають слёдствіемъ того же живого взаимодёйствія, движенія, «все расторгается внутреннею враждою и стремленіемъ къ высшему единству дружбы и гармоніи». «Вселенная—вѣчно живой огонь, душа ея-пламень, загорающійся и тухнущій по своему закону». Итакъ, мало того, что онъ понялъ природу процессомъ: онъ понялъ ее самодъятельнымъ процессомъ. Однако, изъ этого движенія ничего не исторгается, нъть единства, которое ставилось бы временнымъ круженіемъ и обличалось бы результатомъ его и его началомъ. Начало движенія у Гераклита-роковая, тягостная необходимость, выдерживающая себя въ многоразличіи, неизвъстно для чего втъсняющая себя, какъ неотразимая сила, какъ событіе, но не какъ свободная, сознательная цёль. Цёли движенію вообще Гераклить не даль; его движеніе конкретнѣе элеатическаго бытія, но оно абстрактно; оно громко требуетъ цёли, постояннаго.

Прежде нежели мы скажемъ, какое начало и какую цѣль движенію далъ Анаксагоръ, мы должны показать другой выходъ изъ чистаго бытія, прямо противоположный Геракли-

по крайней мъръ по формальному выраженію; ибо, TV. съ общей точки зрѣнія, атомизмъ, о которомъ мы говоримъ, представляеть только дополняющій моменть, необходимый и неминусмый динамизму. Атомизмъ и динамизмъ повторяють полярную борьбу бытія и небытія на болѣе опредѣленномъ и сжатомъ полѣ. Главная мысль атомизма состоить въ отрицаніи чистаго бытія въ пользу бытія опредѣленнаго; здѣсь не отвлеченное бытіе принимается за истину частностей, а частность, сама въ себъ замкнутая, за истину бытія: это возвращеніе изъ сферы отвлеченной въ сферу конкретную, возвращение къ дъйствительному, эмпирическому, существующему. Дъйствительнымъ признается единичность, не отдающаяся на распущеніе категоріяхъ, протестующая противъ элеатиабстрактныхъ въ ческаго чистаго бытія во имя автономіи опредѣленнаго бытія: частное существуеть для себя и само есть подтвержденіе своей качественной и количественной дъйствительности. Левкиппъ и Цемокрить положили начало этому ученію; съ тьхъ поръ оно шло постоянно по параллельной линіи съ главнымъ потокомъ науки, никогда не сближаясь съ нимъ 1); оно твердо оперлось на върное, хотя одностороннее понимание природы. и принесло большую пользу естествовъдънію. Атомизмъ, основанный на признаніи частности. противопоставляетъ неоспоримую недблимость, личность, такъ сказать, каждой сущей точки единству бытія и движенія, объемлющему ихъ. Въ мысли все обобщается, въ придолѣ все молекулярно, даже то, что намъ кажется совершенно не имъюшимъ частей и различія. Движеніе Гераклита покорено необходимости, т. е. фатализму; атомъ имъетъ цъль самъ въ себъ, въ своемъ существованіи; онъ существуеть для себя и достигаеть своей сосредоточенности; атомизмъ выражаеть повсюдный эгоизмъ природы; для него одно стремленіе существуеть и истинно — это стремленіе природы къ индивидуализаціи; она представляется ему безусловной разсыпчатостью, какъ она и есть; но онъ не видить, что высщая, сосредоточеннъйшая личность (человъкъ) и есть, несмотря на атомизмъ свой, всеобщая, родовая личность, что ея эгоизмъ, ся сосредоточенность есть вмёстё съ тёмъ и лучезарная любовь. Идеализмъ, съ своей стороны, не видить, что родъ, всеобщее, идея, дъйствительно не могуть быть безъ индивида, атома; пока идеализмъ не пойметъ этого, атомизмъ не сдается ему; пока тоть или другой будуть хотъть исключительнаго признанія, до тѣхъ поръ они останутся въ борьбѣ. Динамизмъ и атомизмъ принадлежатъ къ тъмъ безвыходнымъ антиноміямъ не вполнѣ развитой науки, которыя намъ встрѣчаются на

1) Развѣ только въ монадологіи Лейбница?

каждомъ шагу. Очевидно, что истина съ той и съ другой стороны; очевидно даже, что противоположныя воззрѣнія почти одно и то же говорять, --- у однихъ только истина поставлена на головѣ, а у другихъ на ногахъ; противоръчіе выходить видимо непримиримое, а между тѣмъ такъ и тянетъ изъ одного момента въ другой; но истину, какъ единство односторонностей, какъ снятіе противорѣчія, не любять умы, хвастающіеся ясностью. Конечно, односторонность проще: чъмъ бъднъйшую сторону предмета мы возьмемъ, тёмъ она очевиднёе, яснёе, и, вмёстё съ тёмъ, ненужнъе и безполезнъе: что можетъ быть очевиднъе формулы А=А, и что можеть быть пошлѣе? Возьмите простѣйшую формулу уравненія первой степени съ однимъ неизвъстнымъ, — она будеть гораздо сложнѣе, но зато въ ней заключается мысль, средство опредѣленія искомаго. Принимать ту или другую сторону въ антиноміяхъ совершенно ни на чемъ не основано: природа на каждомъ шагу учитъ насъ понимать противоположное въ сочетани; развѣ у ней безконечное отдѣлено отъ конечнаго, вѣчное отъ временнаго, единство отъ разнообразія? Строгое требованіе «того или другого» очень похоже на требование: «кошелекъ или жизнь»! Храбрый человѣкъ смѣло отвѣтить: «ни того, ни другого, потому что нёть необходимости для вашего каприза жертвовать тёмъ или другимъ». Возвращаясь къ Левкиппу, замътимъ, что для него атомъ не былъ безразличною, мертвою точкой: онъ принималъ полярность недѣлимаго и пустоты (опять бытіе и небытіе) и взаимодъйствіе атомовъ; туть онъ и его послъдователи теряются во внёшнихъ объясненіяхъ, принимаютъ случайность, соединявшую и расторгавшую атомы, --- случайность делается какой-то сокровенной силой, неудовлетворяющей требованіямъ ума.

Анаксагоръ поставилъ началомъ мысль. Разумъ, всеобщее дълается сущностью, дѣятельнымъ двигателемъ; нусъ-та дѣятельность, которая въ несовершенствъ и безсознательно является природою, и которая во всей чистотъ раскрывается въ сознания, въ мышленіи. Въ природѣ нусъ воплощается частностями, сущими во времени и пространствѣ; въ сознаніи онъ достигаетъ своей всеобщности и въчности. Анаксагоръ --- «первый трезвый мыслитель» по выраженію Аристотеля — если не прямо высказалъ, что вселенная есть умъ, одъйствотворяющійся въчнымъ процессомъ, то онъ понялъ его самодвижущейся душою. Цъль движенія: «исполнить все благое, заключенное въ душе». Заметимъ, такая цёль не есть что-либо постороннее мысли; мы привыкли обыкновенно ставить цёль съ одной стороны, а достигающаго съ другой; но пѣль, взятая во всеобщности, сама заключена въ достигающемъ, имъ одъйствотворяется, - существование предмета находится подъ вліяніемъ его цѣлесообразности: то иснолнилось, что было; то развивается, что содержится. Живое сохраняется потому, что оно само по себѣ цѣль; оно и не знаеть о своихъ цёляхъ, оно имбетъ земныя стремленія и желанія; эти желанія его-твердыя цёлесообразныя опредёленія; какъ бы животное ни относилось къ окружающей средѣ,-результатомъ ихъ столкновенія и взаимодъйствія будеть животный организмъ: оно только себя производить. Въ цёлесообразномъ движении результать есть начало, исполнение предшествующаго. Такимъ началомъ приняль Анаксагорь разумь, законь, и его положиль въ основу бытію и движенію. Хотя онъ и не развиль всего спекулятивнаго содержанія своего начала, но тёмъ не менёе шагь, сдёланный имъ для развитія мышленія, необъятенъ; его нусъ, заключающій въ возможности все благое, умъ, самосохраняющійся въ своемъ развитія, имѣющій въ себю мюру (опредѣленіе), торжественно воцаряется надъ бытіемъ и управляеть движеніемъ. У іонійцевъ мы видёли безусловнымъ началомъ сущее--эмпирическое бытіе, поставленное абсолютнымъ; потомъ оно опредблилось, какъ чистое бытіе, отвлеченное оть сущаго, не эмпирическое, не реальное, а логическое, отвлеченное; далбе, оно представляется, какъ движеніе, какъ полярный процессъ. Но такое движеніе могло быть безвыходнымъ круговоротомъ, безцѣльнымъ движеніемъ и болѣе ничего, безотраднымъ рядомъ возникновеній, перемѣнъ, перемень этихъ перемень,-и такъ въ безконечность. Анаксагоръ, началомъ всеобщее, умъ внутри самаго существованія, ставя бытія, движенія, находить міродержавную цёль, какъ скрытую мысль всемірнаго процесса. Эта скрытая мысль бытія — та закваска, то начало броженія, движенія, безпокойства, возмущающаго и волнующаго бытіе для того, чтобъ сдѣлаться открытою мыслью. Въ сознаніи, мы опять встрёчаемъ демоническое начало, присущее косной вещественности, которое дѣлается уже не демоническимъ, а разумнымъ, и это разумное обличается истиною, совершеніемъ бытія, небытія, движенія, возникновенія. Не надобно думать, что чрезъ это пожертвовано бытіе, и что наука перешла въ сознаніе, какъ въ противоположный ему элементь,тогда всеобщее потеряло бы свое спекулятивное значение, сделалось бы сухою абстракціею; такого рода идеалистическая односторонность принадлежить болёе новой философіи, нежели древней. Гераклить и Анаксагоръ коснулись того предъла, далъе вотораго греческая мысль не шла; они бѣдно и неполно усвоили мысли ту почву, тъ основанія, на которыхъ гиганты греческой науки возростили свое воззрѣніе. Почва осталась; движеніе Гераклита и нусъ Анаксагора не исчернали всего содержанія; но оть нихъ не отречется Аристотель; совсѣмъ напротивъ, они у него пойдуть краеугольными камнями колоссальнаго зданія, воз-



двигнутаго имъ. Нельзя не замътить строго-логической стройности историческаго мышленія у грековъ, у этихъ избранныхъ дътей человъчества. Элеатическое воззръніе неминуемо вело къ гераклитову движенію; его движеніе также неминуемо вело къ разумной субстанціи, къ цёли; оно ставило вопросъ, и Анаксагоръ не замедлилъ дать отвътъ; вотъ это-то преемственное развитіе, идущее отъ одного самоопредѣленія истины къ другому въ органической связи и живомъ сочлененіи, называютъ безпорядочнымъ и произвольнымъ замѣненіемъ одного философскаго воззрѣнія другимъ!

Когда мысль человѣческая достигла до этой стецени сознанія и силы, когда она окрѣпла въ ней, узнала свою несокрушимую мощь, открылось въ греческомъ мірѣ зрѣлище блестящее, увлекательное, торжество юношескаго упоенія въ наукѣ. Я говорю объ оклеветанныхъ и непонятыхъ софистахъ. Софисты — нышные, великолѣпные цвѣты богатаго греческаго духа, выразили собою періодъ юношеской самонадѣянности и удальства; вы въ нихъ видите человѣка, только что освободившагося изъ - подъ опеки и не получившаго еще опредбленнаго назначенія; онъ предается всёмъ сердцемъ чувству своей воли, своего совершеннолѣтія, и въ этомъ увлеченіи свидѣтельствуеть, что онъ еще несовершеннольтній: юноша созналь ужасную власть, находяшуюся въ его распоряженіяхъ, ничто не связываеть его гордаго сознанія, онъ играсть своимъ достояніемъ, всёмъ на свётѣ, т. е. всёмъ важнымъ для обыкновеннаго собственника, и въ то время, какъ тоть печально качаеть головой, глядя на его расточительность, юноша презрительно смотрить на него, держащагося за свои точимыя молью богатства; онъ понялъ шаткость и несостоятель-. ность всего окружающаго; онъ опирается на одно-на свою мысль; это его конье, его щить: таковы софисты. Что за роскошь въ ихъ ціалектикь! что за безпошалность! что за развязность! какая симнатія со всѣмъ человѣчественнымъ! Что за мастерское владѣніе мыслью и формальной логикой! Ихъ безконечные споры — эти безкровные турниры, гдѣ столько же граціи, сколько силы-были молодеческимъ гарцованьемъ на строгой аренѣ философіи; это удалая юность науки, ея майское утро. Сократь и Платонъ были врагами софистовъ по праву; они, съ ихъ точки зрънія, отреклись отъ нихъ и повели мысль къ болфе глубокому сознанію. Но порицатели софистовъ, изъ въка въ въкъ повторяющие плоскія обвиненія, свидѣтельствують только свою ограниченность и сухой прозаизмъ своего разсудка; они стоятъ на той узенькой точкѣ зрѣнія жанлисовской, не очень нравственной морали, которую такъ любили добрые аббаты-деисты начала прошлаго въка,---тъ самые, которые безпощадно журили Александра Великаго за пристрастіе къ горячительнымъ напиткамъ и Юлія Цезаря за пристрастіе къ властолюбивымъ мечтамъ. Съ этой точки зрѣнія, ни софистовъ, ни Александра Македонскаго оправдать нельзя,---но зачѣмъ же не предоставить ея исключительно псправительнымъ судамъ, занимающимся мелкими проступками и уличными безпорядками? зачѣмъ ее употреблять при обсуживаніи всемірно-историческихъ событій?.. Вмѣсто того, чтобъ останавливаться на опроверженіи обветшалыхъ и жалкихъ мнѣній, представимъ себѣ лучше эпоху появленія софистовъ въ Греціи.

Сущее оказалось нестрашнымъ для мысли; оно уже двинулось и потекло по волъ какой-то необъяснимой необходимости: раскрывается, что эта необхолимость (цёль ли, причина ли-все равно)--разумъ. Яркая мысль эта брошена отвлеченно, безъ содержанія, какъ безконечная форма, какъ личная догадка; но между тѣмъ за разумомъ признана власть безмѣрная. Все сущее, отдъльное, частное для Анаксагора-моменть; въ его нусъ терястся все опредѣленное, его сущность — сама негація, какъ н быть должно; бытіе отразилось въ себѣ, отреклось оть видоизиѣняющейся внѣшности и остановилось на сущности, какъ на истинѣ; сущность же опредѣлилась мыслью, и, слѣдственно, ей принадлежить безусловная власть отрицанія, власть разъбдающей кислоты, которая все разложить, со всѣмъ соединится, чтобъ все улетучить; словомъ, мысль сознала себя могуществоиъ, предъ которымъ исчезаетъ всякая состоятельность, не ею поставленная. Все твердое въ бытія, въ понятіяхъ, въ правахъ, въ законахъ, въ повѣрьяхъ-все начинаетъ колебаться и измѣнять себѣ; все, до чего касается горячая струя вѣющей мысли, обличается шаткимъ и несамобытнымъ, и мысль, какъ геній смерти, какъ ангелъ истребленія, весело губитъ и ликусть на развалинахъ, не давъ себѣ времени подумать, чѣмъ ихъ замѣнить. Этото раздолье негации, эту-то мысль, сокрушающую твердое, казнящую мнимое, выразили собою софисты. У нихъ была страшная откровенность и страшная многосторонность; они популярны, ринуты въ жизнь, не чужды всѣхъ вопросовъ площади и науки: они ораторы, политические люди, народные учители, метафизики: ихъ умъ былъ гибокъ и ловокъ, ихъ языкъ неустрашимъ и дерзокъ. Оттого смѣло и открыто высказали они то, что греки тайкомъ дѣлали въ практической жизни, тайкомъ даже отъ себя, боясь изслёдовать, хорошо или нёть такъ поступать, и не имъя силы не поступать противно положительному закону. Софистовь обвинили въ безправственности, потому что они дали гласность сокрытому во тьмѣ, потому что они высказали семейную тайну греческой жизни. Въ практическихъ сферахъ, въ своихъ дъйствіяхъ, человѣкъ рѣдко такъ отвлечененъ, какъ въ образѣ мы-

Digitized by GOOGLE

слей, — тутъ онъ безсознательно многостороненъ, ибо онъ весь туть.

Грекъ временъ Перикла не могъ привольно жить въ тѣхъ нормахъ жизни, которыя ему были завѣщаны, какъ святое преданіе предковъ, какъ неизмѣнный бытъ для него; завѣщанная жизнь эта была, въ самомъ дѣлѣ, прелестна въ «Иліадѣ», въ софокловыхъ трагедіяхъ, --- но они ее переросли и головой и грудью: они чувствовали это, но по какому-то тайному соглашению не признавались въ этомъ: нарушая всякій день завъщанный быть, они готовы были каменьями побить того дерзновеннаго, который сказалъ бы слово противъ него, который назвалъ бы ихъ поступокъ и призналъ бы его не преступленіемъ. Это одна изъ тѣхъ притворныхъ двуличностей, которыя человѣкъ дѣлаетъ безпрестанно, воображая, что это очень правственно. Грекъ, признавая святость преданія на словахъ, освобождался отъ исполненія обязанностей на каждомъ шагу, но онъ дѣлалъ это какъ преступникъ, какъ возмутившійся рабъ, украдкой. Вся вина софистовъ, и внослѣдствіи Сократа, состояла въ томъ, что они подняли въ сферу всеобщаго сознанія то, что каждый представлялъ себѣ, какъ частный случай и отступленіе, что они мыслью подтвердили фактъ нравственной свободы, что они трусость передъ гомерическимъ преданіемъ признали трусостью; они смѣло направили свою мысль противъ всего существовавшаго и все подвергли разбору; ими наука, съ той высоты, на которую достигла, оборотилась вдругь назадъ ко всей ходячей суммѣ истинъ, принимаемыхъ и передаваемыхъ общественнымъ мнъніемъ. Случилось то, чего можно было ожидать; язычество и все древне-эллинское воззрѣніе не вынесли ся медузина взгляда: они сгорѣли отъ него; не громкій олимпійскій смёхъ раздался тогда, а звонкій смёхъ человъка, упоеннаго побъдой. На первую минуту, софисты, мокеть быть, и увлеклись суетно сознаниемъ этой страшной мощи разума: они забылись за своей веселой сатурналіей, они тыши**чись** своей мощью, —это былъ моментъ поэтическаго наслажденія чышленіемъ; въ избыткѣ силъ они метали искры во всѣ стороны и рапостно видъли всю несостоятельность положительнаго, и не было препонъ ихъ игръ. Не будемъ сътовать на нихъ; скоро явится грагическое лицо въ исторіи разума и иное призванье мысли; )нъ 1) обуздаетъ нравственнымъ началомъ разгульную мысль и обречеть себя на великую жертву для великой побъды... Софисты приготовили къ этому моменту своихъ согражданъ; они бросили звътъ мысли на всъ отношенія людскія; ими наука открыто пезещла въ жизнь, они научили человѣка во всемъ опираться на

1) Сократь.

одного себя, все относить къ себѣ, себя понимать самобытною точкою, около которой крутится, въ вихрѣ видоизмѣненій. все на свъть. Но во имя чего считать себя этимъ средоточіемъ? Вопросъ существенный и неминуемый; этого вопроса, прямо текущаго изъ ихъ началъ, софисты не рѣшили, т. е. не рѣшили тѣ софисты, которыхъ угодно исторіи такъ называть; ибо его-то и задалъ себъ великій софисть-Сократь, стоявшій на одной точкъ съ ними, но ушедшій далёе, нежели всё они, объемомъ мысли и величіемъ характера. Это не юноша въ разгуль: это мужъ, остановившійся и ищущій опоры на всю жизнь, —мужъ твердаго шага и удивительной мощи. Сократь нанесъ существующему порядку въ Греціи тяжельйшій ударь, нежели всь софисты; онь дальше пошель. нежели они, и потому-то онъ и былъ ихъ врагомъ. Софистыблестящая жиронда, а Сократь-монтаньярь, но монтаньярь нравственный и чистый; софисты имъли бездну личнаго, разсудочнаго въ своемъ воззрѣнія; у нихъ мысль не нашла еще себѣ твердой опоры (какъ всегда въ рефлексіи); они испытывали, такъ сказать, формальную власть мысли, они брались все доказывать, все оправдывать. Это ничего не значить: въ самомъ дурномъ поступкъ есть возможность найти одну хорошую сторону, -- но это недостаточно для оправданія и наводить только на то, что чисто-отвлеченныхъ поступковъ такъ же не бываетъ, какъ чисто-одностороннихъ событій. Истинно-твердая основа лежитъ въ томъ объективномъ началѣ мышленія, которое софистамъ до Сократа не раскрывалось. Сократь засталь логическое развитие на сознанія несостоятельности внёшняго противъ мысли и на признанія человъка (какъ мыслящей личности) истиною. Но человъкъ, какъ частная индивидуальность, гибнетъ, увлекая съ собою мысль; Сократь спасъ мысль и ея объективное значение отъ личнаго и, слѣдственно, случайнаго элемента. Онъ высказалъ сущностью не частное я, а всеобщее, какъ благое, въ себѣ почившее сознаніе, независимое отъ сущей дъйствительности. Мысль Сократа точно такъ же ъдка и точно такъ же разлагаетъ, какъ мысль Протагора, сказавшаго, что человѣкъ есть мѣрило всему, что въ немъ опредѣленіе, почему сущее существуеть и несущее не существуетъ; но Сократъ сознаетъ въ общемъ движении и покойное начало; это начало, сущность вѣчно хранящаяся и опредѣляющаяся цёлію, есть истинное и благое. Это благое, эта существенная цёль не существуеть, какъ нѣчто готовое; человѣкъ долженъ создать себѣ свое вѣчное и непреходящее содержаніе, долженъ развить его сознаниемъ, для того, чтобъ быть свободному въ немъ. Итакъ, истина объективнаго развивается у Сократа мышленіемъ. Это чиноположение безконечной субъективности человъка и совершенной свободы самопознанія-тоть великій камень, который Со-

Digitized by GOOS

крать положиль при закладкѣ великаго зданія, доселѣ недостроеннаго; камень этоть вмёстё съ тёмъ пограничный столбъ: одна половина его уже лежить не на эллинской почвѣ, принадлежить уже не древнему міру.

У Сократа нѣтъ системы, а есть метода; это какой-то живой, въчно дъятельный органъ мышленія человъческаго; его метода состоить въ развитіи самомышленія; съ какой стороны ни попался бы ему предметь, онъ, начиная со всей односторонности общаго мъста, дойдеть до многостороннъйшей истины и нигдъ не теряеть своихъ основныхъ мыслей, которыя проводить по всёмъ областямъ, практическимъ и теоретическимъ. Человѣкъ долженъ изъ себя развить, въ себѣ найти, понять то, что составляеть его назначеніе, его цѣль, конечную цѣль міра, онъ долженъ собою дойти до истины-вотъ мѣта, къ которой Сократъ достигаетъ во всемъ. При этомъ по дорогѣ само собою обличается, что по мѣрѣ того, какъ мышленіе достигаетъ внутренней объективности, случайное, личное гибнеть и теряется; истина дълается въчно-чинополагаемымъ мышленіемъ. Всѣ его разговоры — безпрерывная борьба съ существующимъ: онъ возсталъ противъ святохранимыхъ авинскихъ преданій во имя другаго святого права-права вѣчной нравственности, автономіи мышленія; онъ научилъ опасаться готовыхъ мнѣній, истинъ, полагаемыхъ за извѣстное, о которыхъ и не говорятъ, какъ о давнознаемомъ, и на которыя каждый смотрить по-своему, воображая, что его мнѣніе и есть всеобщее; онъ осмѣлился поставить истину выше Аеинъ, разумъ выше узкой національности; онъ относительно Аеинъ сталъ такъ, какъ Петръ 1 относительно Руси. Торжественнъйшая сторона Сократа-онъ самъ, его величавое, трагическое лицо, его практическая д'вятельность, его смерть; онъ типъ и представитель той слитности въ древней жизни, о которой мы упоминали нъсколько разъ.-человѣкъ, живушій безпрестанно въ общественномъ разговорѣ, художникъ, воинъ, судья, участникъ во всѣхъ теоретическихъ и практическихъ вопросахъ своего вѣка и вездѣ ясный, равный себѣ, вездѣ жаждущій блага и все покоряющій разуму, т. е. все освобождающій въ нравственномъ сознанія . . .

. . . . . . . . . . . . . . . Тогда наука черпалась изъ жизни и тотчасъ по-. гружалась въ нее. Дѣятельность философа въ Греціи не ограничивалась школой, въ стѣнахъ которой могуть цѣлые вѣка длиться споры, прежде нежели кто-нибудь услышить ихъ за стѣною,тамъ философъ былъ, по превосходству, учитель народа, совѣтодатель его. Эмпедоклу и Гераклиту предлагали корону; Зенонъ погибъ въ геройской борьбѣ; уваженіе къ Пивагору доходило до поклоненія; Периклъ ходилъ по площади авинской съ своей же-

. . .

А. Н. Герцень, т. IV.

15

ною, вымаливая прощеніе Анаксагору; Филиппъ Македонскій благословлялъ судьбу, что сынъ его родился во время Аристотеля: Платона авиняне называли божественнымъ. Философы древняго міра тогда стали отходить оть дёль плошади, когда съ скорбнымъ взглядомъ разглядъли смертельную болъзнь, пожидавшую древній порядокъ вещей. И потому Сократь былъ столько же государственное лицо, сколько мыслитель, и судился какъ гражданинъ, имѣвшій огромное вліяніе и отрицавшій неприкосновенную основу авинской жизни, на основании права изслъдованія; въ этомъ вся трагическая судьба Сократа (и онъ самъ ее понималь превосходно, какъ доказывають его разговоры въ тюрьмѣ, изъ которой онъ не хотълъ бъжать), что онъ вмъсть праведникъ въ глазахъ человѣчества и преступникъ въ глазахъ Аеинъ. Изъ этого противорѣчія, столь рѣзкаго и громкаго, ясно виднѣется, что греческая жизнь начинала тогда разлагаться подъ бременемъ своей односторонности, національное не было уже современно, если судъ народный могъ быть прямо противоположенъ суду разума. Оттого-то Сократь и вышелъ противъ Аеинъ, оттого-то и спасти нельзя было ихъ казнью его; напротивъ, ею признали его побъду. Авиняне вскоръ сами увидъли это; слъпые гонители всегда догадываются на другой день казни, что она вредна.

Перевороть, сдёланный Сократомъ въ мышленія, состоялъ именно въ томъ, что мысль стала сама по себѣ предметомъ: съ него начинается сознаніе, что истина не есть сущность такъ, какъ она есть сама по себъ, а такъ, какъ она въ сознании; истина есть узнанная сущность. Обратите все внимание ваше на это: c'est le mot de l'enigme всей философіи. Мысль послѣ Сократа болѣе сосредоточивается, углубляется въ себя для того, чтобъ сознательно развить единство себя и своего предмета, природа перестаеть быть независимою оть мысли. Такъ далеко, впрочемъ, взглядъ самого Сократа не простирался: одна изъ односторонностей его, особенно бросающихся въ глаза въ эллинскомъ мірѣ, состояла въ пренебреженій ко всему внѣ философіи и особенно къ естествовъдънію. Сократь повторялъ часто, а за нимъ выраженіе это обратилось въ пословицу, что все его знаніе состоить въ томъ, что онъ ничего не знастъ, — и былъ правъ: мощной діалектикой онъ распустилъ все достояние преемственно-образовавшихся мнѣній, слывшихъ за знаніе, — это отрицательное освобожденіе мысли оть сущаго содержанія, а еще не истинное содержаніе ея; онъ узналь въ сознаніи и мысли живую форму истины, но она не имѣла еще у него дъйствительнаго наполненія. Прошедшее было имъ побъждено, но на свѣжей могилѣ его не успѣло развиться новое, хотя колыбель его и была готова. Отъ этого-то и непонятное появление демона

Digitized by GOOS

у Сократа; онъ является, вызываемый неполнотою его воззрѣнія; при дѣйствительной полнотѣ содержанія, демона было бы ненужно, ему не было бы мѣста <sup>1</sup>).

Односторонность Сократа не восполнилась его первыми послѣдователями: не мегарскую школу, не киренаиковъ звала его великая тѣнь: она вызывала изящный, свѣтлый образъ Платона,—и онъ явился, наконецъ, совершителемъ сократовыхъ начинаній.

Сократь, провозглашая право самосознательнаго разума, понималъ его сущностью и цёлью самосознающей воли: Платонъ съ самаго начала полагаеть мысль сушностью вселенной и стремится покорить ей все сущее, можеть быть, болье, чъмъ нужно... Я сказалъ выше, что камень, положенный Сократомъ, выходилъ одной стороной изъ древняго міра; еще болѣе должно разумѣть это о Платоновомъ воззрѣніи: въ немъ является впервые то, что мы называемь романтическимъ элементомъ; онъ былъ поэтъ-идеалисть, въ немъ видна та струя, которая, при извѣстныхъ условіяхъ, неминуемо должна была развиться въ неоплатонизмъ александрійскій. Платонъ считалъ духовный міръ науки единственноистиннымъ, въ противоположность призрачному міру сущаго; міръ этоть раскрывается человѣку мышленіемъ, которое рядомъ воспоминаний будить и развиваеть истину, уснувшую и забытую въ душѣ, преданной телесному бытію. Однажды приведенный въ сознаніе, проснувшійся идеальный міръ оказывается истиною міра реальнаго, его совершеніемъ, и пребываетъ въ величавомъ покот, отрѣшившись отъ суетъ временнаго бытія и сохраняя его въ себѣ снятымъ; такъ, родъ – истина недѣлимыхъ, всеобщее – истина частнаго, такъ, идея-истина вселенной. Платонъ находить временное, телесное бытіе преградою безусловному знанію; говоря это, онъ, кажется, забываетъ, что, съ тъмъ вмъстъ, оно есть и неминуемое условіе бытія и знанія. Но не подумайте, что этоть романтическій элементь или, лучше выразиться, элементь, имѣющій въ себѣ нѣчто романтическое, есть исчерпывающее опредѣленіе Платоновой мысли, — далеко нѣтъ! Вспомните лучше, что древніе называли его творцомъ діалектики: воть гдѣ его сила и мощь,

<sup>1</sup>) Аристотель съ удивительною проницательностью указалъ на абстрактность Сократа: «Сократъ лучше Пивагора говоритъ о добродѣтели, но не правъ: онъ считаетъ добродѣтель знаніемъ. Всякое знаненіе имѣетъ логосъ (разумное оснонаніе), логосъ же только въ мышленіи; онъ всѣ добродѣтели полагаетъ въ вѣдѣніи и снимаетъ алогическую сторону души: именно-страстность, чувства, характеръ; добродѣтель не есть наука; Сократъ сдѣлалъ изъ добродѣтели логосъ, мы же говоримъ: она съ логосомъ! Она не вѣдѣніе, но и не можетъ быть бевъ вѣдѣнія». Аристотель опредѣлилъ добродѣтель «единствомъ разума съ неразумностью».

-.**\***----

24 24 1

вотъ чѣмъ дошелъ онъ до глубокомысленной спекуляціи своей, которая во всемъ сохранила долю идеализма, какъ печать его личности и личности возникавшей эпохи, но не стѣснила имъ мощной, свободной мысли. Платона многіе сравниваютъ съ Шеллингомъ; мы сами это сдѣлали въ первомъ письмѣ,—и точно, поэтическая мысль Платона, любившая облекаться въ роскошныя ризы аллегорій и миеовъ, имѣетъ наибольше сродства въ новомъ мірѣ съ шеллинговымъ поэтическимъ провидѣніемъ истины и его страстнымъ придыханіемъ къ ней; но у Платона передъ нимъ необъятный шагъ: это его изумительная, всепокоряющая діалектика, еще болѣе, сознаніе полное, отчетливое діалектической методы и вообще логическаго движенія. Шеллингъ готовое содержаніе своей мысли излагаетъ въ схоластической формѣ,—Платонъ въ разговорахъ своихъ діалектикой достигаетъ до истины: у него истина неотъемлема отъ методы.

Онъ самъ превосходно изложилъ въ своей книгъ «О Республикѣ» развитіе знанія. Начальная степень, или точка отправленія логическаго движенія, составляеть у него непосредственвоззрѣніе, чувственная сознательность, переходящая ное ΒЪ чувственное представление, въ то, что называется мнюниемъ: вторая степень знанія между мнёніемъ и наукой-это сфера разсуждающаго познаванія, разсудка, рефлексіи, достиженіе общихъ и отвлеченныхъ началъ, принятіе гипотезъ, произвольныхъ объясненій (въ этомъ моментѣ находятся всѣ физическія и вообще положительныя науки въ наше время). Отсюда начинается собственно наукообразное знаніе; но туть оно еще не можеть быть достигнуто: разсудочныя науки никогда не достигають діалектической ясности, ибо-говорить Платонъ-онѣ идуть отъ гипотезъ и не восходять въ своемъ разсматривании до безусловнаго начала, но разсуждають, основываясь на предположеніяхь: у нихь, кажется, мысль не въ предметѣ ихъ, а то бы ихъ предметы сами были мысли. Способъ геометріи и близкихъ ей наукъ называетъ онъ разсудочнымъ и полагаетъ, что разсуждение находится между разумнымъ и чувственнымъ созерцаніемъ. Наконецъ, третья степень у него-мышленіе само въ себѣ, понимающее мышленіе; оно принимаеть предположения не за начало, а за точку отправления, отъ которыхъ идутъ пути къ началу, не имѣющему никакихъ предположеній. Платонъ эту степень называеть діалектикой. Въ обыкновенномъ сознании нашемъ, непосредственно дъйствительнымъ считается данное чувственнымъ созерцаніемъ и разсудочныя опредъления этого даннаго; Платонъ вездъ, во всъхъ разговорахъ стремится раскрыть недъйствительность и несущественность одного чувственнаго и разсудочнаго, несостоятельность ихъ противъ умозрительнаго и идеальнаго. Въ этихъ борьбахъ вы видите,

что огонь негаціи обращался и въ его жилахъ, что наслъдіе софистовъ оставалось и въ его душѣ, и не только оставалось, а выросло въ гигантскую силу; но характеръ его генія не былъ отвлеченно - разрушающій, — совстмъ напротивъ, примиряющій. Онъ исторгаеть изъ преходящаго-непреходящее, изъ частнаговсеобщее, изъ недѣлимыхъ-родъ, не для того только, чтобъ, указавъ дъйствительность и истину всеобщаго надъ частнымъ. разбить его ими и уничтожить индивидуальное, сущее, частное: нътъ, онъ исторгаетъ родовое для того, чтобъ спасти его отъ круговорота временнаго существованія, еще болье, сдёлать то, чего природа не можетъ сдёлать безъ мысли человёческой,-примирить ихъ. Здъсь Платонъ-спекулятивный философъ, а не романтикъ. Всеобщее, родовое, схваченное въ мысли, Платонъ называеть идеей; достигая до нея, онъ стремится ей дать опредѣленіе. п здѣсь его діалектика дѣлается примирительницей, въ самой себѣ снимаеть противорѣчія, указанныя ею. Опредѣленность иден состоить въ томъ, что единое остается самимъ собою въ многоразличии; чувственное, многоразличное, конечное, относительносуществующее для другихъ не есть истинное: оно-неразрѣшенное противоръчіе, разръшающееся только въ идеъ; но идея не внъ предмета: она-то, что стремится къ себя-опредбленію различіями, и то, что пребываетъ свободнымъ и единымъ въ этомъ различии. «Трудное и истинное, говорить Платонъ, состоить въ томъ, чтобъ показать въ другомъ то же самое и въ томъ же самомъдругое, и при томъ такъ, чтобъ оно въ отношении къ другому было то же самое». Великая мыслы! А подумайте, какими свистками толца приняла бы мыслителя, который явился бы въ наше время съ такою странною рѣчью для обыкновеннаго сознанія....

Уваженіе, хранящееся изъ вѣка въ вѣкъ къ древнимъ философамъ, основано на томъ, что ихъ ни-кто не читаетъ; если-бъ добрые люди когда-нибудь ихъ развернули, они убъдились бы, что Платонъ и Аристотель точно такіе же были поврежденные, какъ Спиноза и Гегель, говорили темнымъ языкомъ и притомъ нельщости. Большинство нашего времени (я разумъю сознающихъ себя грамотбями) такъ отвыкло или такъ не привыкло къ определеніямъ мысли, что оно, только безсознательно употребляя ихъ,-не возмущается. Насъ не удивляетъ, напримъръ, что человъкъ въ физіологическомъ отношении недълимое, цълость, атомъ, а въ анатомическомъ-многочисленная куча самыхъ разнообразныхъ частей; что тело наше-вместе и наше «я» и наше другое; никого не удивляеть процессъ возникновенія, безпрерывно совершающійся около насъ, эта глухая борьба бытія съ небытіемъ, безъ которой было бы одно безразличіе; никого не удивляеть эта вѣчность мимолетнаго, которою мы окружены. Назовите то, что добрые люди видять и чувствують ежедневно, словами, ---они не поймуть васъ и никогда не узнають въ вашихъ словахъ близкихъ знакомыхъ. Я увъренъ, что многіе были бы глубоко скандализованы, узнавъ послъдние выводы, до которыхъ Платонъ вездъ пробивается, вооруженный своей безпошадной діалектикой и своимъ генісмъ, глубоко-раскрывающимъ сокровенную истину. Для Платона безусловное то, что разомъ конечно и безконечно, мощное, полное силы и духа, то, что может вынести въ себъ противоположное: тёло (само по себѣ) гибнеть, встрѣчая противодѣйствіе, но духъ можетъ сдержать всякое противоръчіе; онъ живетъ въ немъ, онъ безъ него отвлечененъ; одно безконечное, само по себъ, (и это прямо высказалъ Платонъ) ниже ограниченнаго и конечнаго, потому что оно неопредѣленно. Конечное имѣеть цѣль и мѣру, а безконечно-отвлеченное бытіе, опредѣленное-не есть токмо внѣшнее, но именно единое въ многоразличіи; оно одно дѣйствительно, и. прихоля въ сознаніе, оно возвышается налъ конечнымъ и даеть среду въчнаго успокоенія и созерцанія, далье котораго Платонова мысль не идеть, или изъ котораго она не хочеть выйти. Въ этомъ послѣднемъ словѣ Платона, въ этомъ царствѣ почившей и себя созерцающей идеи-все прекрасное и все одностороннее его воззрѣнія. Онъ и въ историческомъ отношеніи къ своимъ предшественникамъ представляетъ свѣтлое и покойное море, въ которое всѣ они влекуть воды свои; онъ исполняеть, такъ сказать, ихъ судьбу, успокоиваетъ ихъ въ общирныхъ объятіяхъ своихъ. Парменидъ, Гераклитъ, Пивагоръ, Анаксагоръ, софисты, Сократь равно нашли мъсто въ Платоновой мысли, и между тёмъ его мысль была его мысль. Рёки потерялись въ морѣ, хотя онѣ въ немъ и хотя его не было бы безъ нихъ. Но, продолжимъ сравненіе, море это безконечно широко, берега исчезають, --- въ этомъ-то вся бъда; вода и воздухъ---такія стихіи, въ кото-рыхъ для человѣка чего-то не достаеть: онъ любить землю, разнообразіе жизни, а не стихійную безконечность, которая поражаеть, долго поражаеть,---но при которой остаться нельзя. Въ этой ширинѣ, теряющей берега, сила Платона, но онъ успокоился въ блаженстві созерцанія и думаль забыть ихъ... Думаль! А фантастические образы и представления, втёсняющиеся въ душу его. врывающіеся въ его діалектику, выказывающіе страстныя черты свои въ покойныхъ волнахъ чистаго мышленія-зачёмъ они? Какая діалектическая необходимость въ нихъ? Не по логической необходимости всплывали они въ душѣ Платона, такъ, какъ не по ней являлся демонъ Сократа; они являлись въ замѣну утраченнаго временнаго, они носили тоть ликъ красоты, котораго не имбеть отвлеченная мысль и который дорогь человбку; они ими нарушили величавое спокойствіе чистаго мышленія, и Платонъ

Digitized by GOOS

радовался этому нарушенію—такъ, какъ облака веселятъ мореходца, прерывая спокойную и въчно нъмую лазурь.

Возэрѣніе Платона на природу было больше поэтико-созерцательное, нежели спекулятивно-наукообразное. Онъ начинаеть съ представленій (въ «Тимеѣ»); деміургь приводить въ порядокъ и устройство хаотическое вещество, онъ оживляеть его, даеть ему міровую душу: «желая сдълать міръ подобнымъ себъ, деміургъ въ средоточіи міра постановилъ душу міра, проникнувшую всюду» 1). Вселенная для Платона-единое, одушевленное и умное животное: «животное это одно; если-бъ ихъ было два или нѣсколько, то они имъли бы между собою соотношение, были бы части и составили бы опять одно». Первоначальными стихіями Платонъ принимаеть огонь и землю: «между ними (какъ совершенными противоположностями) должна быть связь, ихъ соединяющая, но изящнѣйшая изъ всѣхъ связей, та, которая себя и то, что ею соединяется, связуеть въ одно высшее единство (какъ напримъръ, умозаключеніе)». Вы видите, что эта высокая мысль о связи заключаеть въ себъ уже возможность развиться въ понятіе, въ идею, и субъективность. Эта мысль Платона (какъ и многія другія его мысли и мысли его сподвижниковъ) до нашего времени повторялась безплодно и не была, кажется, никъмъ оцънена. Физическій миръ имбеть своими крайними опредбленіями твердое и живое (землю и огонь): «твердому нужны двъ среды, ибо оно имфеть не только ширину, но и глубину; потому

1) Кстати упомянуть здъсь о богопознании древняго міра: это слабъйшая сторона его философіи; недаромъ нео-платоники бросили всѣ прежніе вопросы и занялись преимущественно теодицеей. Языческий міръ былъ въ этомъ отношении чрезвычайно непослѣдователенъ; при представленіяхъ политеизма мыслящему человъку остановиться было невозможно; нельзя было, въ самомъ дълъ, удовлетвориться Олимпомъ и добрыми греками, жившими на немъ. Ксенофанъ элеатикъ говоритъ: «еслибъ быки и львы имѣли руки, они непремѣнно ваяли бы своихъ боговъ такъ, какъ мы, бравъ образецъ съ себя». Но отставъ отъ традиціонныхъ представленій, греки не могли сладить философскаго пониманія съ религіознымъ, ни разомъ пожертвовать язычествомъ; они могли жить, оставаясь при неопредбленномъ, шаткомъ, колеблющемся принимания язычества суррогатомъ мысли; оттого ни нусъ, ни душа міра, ни деміуріъ, ни самая энтелехія Аристотеля не удовлетворяють ихъ вполнѣ. У нихъ религія является всякій разъ. случайно, deus ex machina; они вдругъ дълаютъ скачекъ отъ чистаго мышленія въ религіозное представленіе, оставляя ихъ во всемъ непримиримомъ противоръчін. Тутъ одинъ изъ предъловъ греческаго воззрвнія; не ждите полнаго отвъта о божественномъ отъ язычника: признаетъ ли онъ, отвергаетъ ли,-онъ въ обоихъ случаяхъ неправъ. Цицерону приходила въ голову мысль формально примирить древнюю религію съ философіей; интересы его были и не религіозные и не философскіе, —онъ былъ государственный человъкъ, и для общественной пользы нисаль прозанческие трактаты de natura deorum, и безъ всякой пользы излагалъ въ дюсисовскомъ переводѣ великую науку грековъ.

деміургь цостановиль между землею и огнемь воздухъ и воду, в притомъ такъ, что огонь относится къ воздуху такъ, какъ воздухъ къ водѣ, а вода къ землѣ». Эта двойственность среды даеть Платону основнымъ числомъ всего естественнаго четыре,-то самое число, которое у пивагорейцевъ считалось дъйствительнополнымъ. Разумное заключеніе, силлогизмъ, имѣетъ въ себѣ три момента, именно потому, что среда, расходящаяся въ природа, сливается въ разумномъ единствъ; примирительная среда въ природѣ двойственна: она представляеть противорѣчіе такъ, какъ оно есть въ природъ, непримиреннымъ. «Вселенная шарообразна: элементы, ее составляющіе, даны ей богами въ такой соразитьрности, что она никогда не можеть выйти изъ своего равновъсія. Сфероидальность ея заключаеть въ себъ всъ формы; она гладка. ибо ничёмъ не выходить изъ себя, не имёсть отличія оть другого». Имѣть внѣшнее различіе-характеръ конечнаго: внѣшность не для себя, а для другого предмета; вселенная же-всѣ предметы; такъ въ идеѣ есть опредѣлительность, разчлененіе. ограніченіе и инобытіе: но вмѣстѣ съ тѣмъ, все это въ ней распущено. снято единствомъ, и потому остается такимъ различіемъ, которж не выходить изъ себя. «Богъ сочеталъ взятое оть сущности вѣчытождественной съ собою, недѣлимой, со взятымъ оть существ тблесной и дблимой; въ этомъ сочетании соединилась природа себѣ тождественная съ другимъ, съ природой себя-различной, в это сочетание-живую душу-поставилъ онъ соединяющей средою между расторженнымъ». Обратите вниманіе на выраженіе Платона: съ другимъ; онъ не называетъ, чему оно другое, и въ этомъто глубокій спекулятивный смыслъ его выраженія; это другое не по сравненію, а само по себъ. Эти три сущности обнялъ онь еще высшимъ единствомъ, въ которомъ онѣ сохранили свое различіе, пребывая тождественными въ идеѣ. Царство идеи стонть въ своей вѣчности недосягаемымъ идеаломъ стремящемуся иру: оно имфеть образъ или отпечатокъ свой въ мірф конечномъ в отданномъ времени; но этотъ исторгающийся чрезъ временное къ въчности міръ въ свою очередь имъетъ, въ противоположность себѣ, еще другов, которому переходимость и измѣняемость-сущность. Итакъ, вѣчный міръ, постановленный во времени, осуцествляется двумя формами въ мірѣ примиренія съ собою в въ мірѣ блуждающаго себя-различія.

Мы имѣемъ изъ всего этого три опредѣленные момента: во-первыхъ, аморфизмъ, безвидность, готовая принять всякій видъ, вещество, матерія, среда воспринимающая, питающая. всеобщая кормилица, собою выкармливающая питомца для самобытнаго бытія; ею одѣйствотворяется форма, она сама переходитъ въ нее, это страдательная матерія, всему дающая

Digitized by GO

состоятельность. При ея помощи возникають явленія внѣшняго бытія, единичности, въ которыхъ двойство непримиримо; но то, что проявляется, не есть уже чисто-матеріальное, а всеобщее, ндеальное... Разсматривая природу, Платонъ не смѣшиваеть въ ней двухъ началъ: «необходимаго и божественнаго», соподчиненнаго и царящаго, основаннаго на взаимодъйствии и на себъ самомъ; безъ необходимаго нельзя подняться къ божественномувъ этомъ его видимое значение,---но автономія божественнаго въ немъ самомъ. Такъ, онъ и въ человѣкѣ различаетъ принадлежащее (божественное) его безсмертной душь отъ принадлежащаго его смертной душѣ (необходимое); всѣ страсти принадлежать душѣ смертной, и для того, «чтобъ она не возмутила ими душу божественную, Богь отделиль ее выей оть безсмертной души, этимъ дълителемъ груди и головы. Сердцу онъ пріобщилъ легкія, безкровныя, мягкія, чтобъ облегчить его, когда оно обнимается пламенемъ ярости; легкія ноздреваты какъ губка, такъ устроены, чтобъ вбирать въ себя воздухъ и влагу и охлаждать ими жгучій зной сердца. Распространяясь далье объ устройствь тела, Платонъ говорить о печени 1): «Неразумная сторона души-разума не слушаетъ, для того создана печень, воспринимающая нисходящую силу разума и отражающая, подобно зеркалу, выфсто первообразовъ призраки и страшныя тёни; цёль этихъ видёній та, чтобъ неразумную сторону человъка сдълать чрезъ посредство сна соучастницей въдънія. Подобно сему боги дали душъ возможность волхованія и прорицаній; что волхованіе и предсказываніе дано именно неразумной сторонѣ души, ясно видно изъ того, что ни одинъ человѣкъ, обладающій совершенно умомъ, не предсказываеть, а делають это люди или въ состояни сна, или когда болѣзнями и восторженностію человѣкъ выводится изъ обыкновеннаго состоянія. При прорицаніяхъ надобенъ сознательный умъ другого, чтобъ понять высказанное; ибо бредящій не понимаеть своего бреда. Прежніе мыслители справедливо говорили, что дбяніе и сознаніе принадлежать только разсуждающему человѣку». Я не могъ удержаться, чтобъ не выписать этого мъста. Какой глубокій такть истины руководиль мысль древнихь философовь! Вы видите здѣсь, что Платонъ ясно и отчетливо понималъ, что нормальное состояние телесно и духовно здороваго человека несравненно выше, нежели всякое анормальное, каталептическое, магнетическое сознание. Въ наше время вы встрътите множество людей, придающихъ себѣ видъ глубокомыслія и притомъ убѣж-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Древніе придавали печени довольно-страннос физіологическое значеніе: они ее считали источникомъ сновъ, въроятно основываясь на изобиліи крови въ этомъ органѣ. Здѣсь дѣло идетъ вовсе не о мнѣніи Платона о печени, в о томъ, что онъ говорилъ по ся поводу.

денныхъ, что ясновидѣніе выше, чище, духовнѣе простого и обыкновеннаго обладанія своими умственными способностями, такъ, какъ найдете мудрецовъ, считающихъ высшей истиной то, чего словами выразить нельзя, что, слѣдовательно, до того лично, случайно, что утрачивается при обобщеніи словомъ.

Воззрѣніе Платона на природу не можеть, впрочемъ, быть общимъ представителемъ древняго воззрѣнія на естествовѣдѣніе; его стремленіе къ покоющейся идеѣ, въ которой временное потухло, романическая струна, звучавшая въ его душѣ, его близость къ Сократу,—все это вмѣстѣ препятствовало ему остановиться долго на природѣ. Поэтому, опредѣливъ самымъ общимъ образомъ моменть, выраженный Платономъ, мы перейдемъ къ послѣднему и полнѣйшему представителю эллинской науки.

Аристотель-въ высшемъ смыслѣ слова эмпирикъ; онъ все береть изъ предлежащей, окружающей его среды, береть какъ частное, береть такъ, какъ оно есть; но однажды взятое изъ опыта не ускользаеть изъ мощной десницы его, взятое имъ не сохранить своей самобытности, какъ противоръче мысли; онъ не оставляеть предмета до тѣхъ поръ, пока не выпытаеть всѣ его опредѣленія, пока сокровенная сущность его не раскроется свѣтлой, ясной мыслью, а посему эмпирикъ Аристотель съ тъмъ вмъстъ въ высочайшей степени спекулятивный мыслитель. Гегель замѣтиль, что эмпирическое, взятое въ своемъ синтезъ, есть само спекулятивное понятие: воть до этого пониманья и добивается современная наука. Но понятіе не прежде раскрывается, какъ перейдя весь путь мысли, и Аристотель всё предметы, подвергавшіеся страшной разлагательной силь его, прогналь по немь, или, говоря языкомъ старой химіи, сублимировалъ ихъ въ мысль. Аристотель начинаеть съ эмпирическаго даннаго, съ неотразимаго фактическаго событія, — это его точка отправленія; не причина, а начало (initium), первое, предшествующее, и, какъ первое,-оно у него необходимо, неминуемо; это эмпирическое онъ увлекаеть въ процессъ мышленія, расплавляеть его огнемъ своего анализа и возводить съ собою на вершину самосознанія; для него нѣтъ косныхъ опредѣленій, нѣтъ ничего неподвижнаго, твердаго, почившаго, нѣтъ мертвыхъ философемъ; онъ бѣжитъ покоя, а не жаждеть его,-въ этомъ-то и состоить его шагъ впередъ отъ Платона. Идея не могла навсегда остаться лазурью, успокоившейся отъ треволненій временнаго, созерцаніемъ, находящимъ свое блаженство въ отсутствіи или немоть всего частнаго. Несмотря на свой квіетическій характеръ у Платона, она въ сущности готова была раскрыться дальнѣйшими самоопредѣленіями,-но еще покоилась; Аристотель ринулъ ее въ д'бятельный процессъ, и все твердое, или казавшееся твердымъ, увле-

Digitized by GOOS

клось міровымъ движеніемъ, ожило, снова возвратилось къ временному, не утративъ въчнаго. Идея по себъ, въ своей всеобщности, еще недъйствительна, она только всеобщность, предположеніе дъйствительности, заключеніе ея, если хотите, --- но не сама дъйствительность. Идея, исторгнувшаяся изъ круговорота дбятельности, помимо его, представляеть нѣчто недостаточное, косное и лёнивое: одна деятельность даеть полную жизнь; но она не легко уловима; понимать всеобщее отвлеченнымъ несравненно легче; движение сложно само по себъ, оно раздвоено, распадается на два противоположные момента, оно понятно одному сильному, быстрому вниманію, его надобно ловить на-лету; отвлеченное покойно, покорно разсудку, оно не торопить, какъ все мертвое. Гамлетъ справедливо увѣрялъ короля, что некуда торопиться къ трупу Полонія, что онъ подождеть; мертвая абстракція существуетъ только въ умѣ человѣка; самодвиженія въ ней нѣтъ (если мы отдѣлимъ отъ нея неумолкаемую діалектическую потребность ума выйти изъ абстракціи).

Аристотель ищеть истину предмета въ его цёли; по цёли стремится онъ опредѣлить причину; цѣль предполагаетъ движеніе; цълеобразное движеніе-развитіе, развитіе-осуществленіе себя наисовершеннъйшимъ образомъ, «одъйствотворение благого, пасколько можно». «Всякая вещь и вся природа имфеть цёлью благое». Эта цёль-дёятельное начало, логосъ, безпокоящій всеобщую почву (субстанціальность); оно пробуждаеть ее къ стремленію, оно достигаеть ею и въ ней совершенія себя, оно ринулось съ ней витстъ въ движение, но владъетъ имъ для того, чтобъ спасти всеобщее въ потокъ перемънъ; такое движениене просто видоизмѣненіе, а дѣятельность; дѣятельность — тоже безпрерывная перемѣна, но сохраняющаяся въ ней; въ простой перемънъ ничего не сохраняется; тамъ нечего беречь. Движеніе, перемѣна, дѣятельность предполагають поприще, страдательность, на которой онъ совершаются; этоть субстрать-косное, отвлеченное вещество; все сущее непремѣнно одною стороною вещественно; но вещество само по себѣ — только возможность, расположение, страдательная, отвлеченная, всеобщая готовность; оно даеть дёятельности опредёленную возможность, практическую состоятельность; вещество-условіе, conditio sine qua non развитія. Отсюда два аристотелевскіе момента: динамія и энергія, возможность и дъйствительность, субстрать и форма, сливающіяся въ томъ высшемъ единствъ, гдъ цъль есть съ тъмъ вмъстъ и осуществление (энтелехія). Динамія и энергія — тезись и антитезись процесса дѣйствительности; онъ неразрывны, онъ только истинны въ своемъ существовании; другъ безъ друга онъ абстрактны (нельзя довольно часто повторять этого; грубъйшія ошибки проистекають

именно отъ удерживанія въ несвойственномъ разъединеніи матеріи и формы); вещество безъ формы, косное, отвлеченное отъ дъятельности -- не истина, а логическій моменть, одна сторона истины; форма, съ своей стороны, невозможна безъ вещества; нътъ дъйствительности безъ возможности,---иначе она была бы чистъйшій non sens. Въ дъйствительности они всегда неразрывны, ихъ нъть врознь, процессъ жизни состоить изъ взаимодъйствія ихъ и изъ ихъ присущности:-вотъ въ этомъ-то дѣятельномъ, стремящемся къ самосовершенію процессь и старается Аристотель уловить идею во всемъ ея разгарѣ. Идея Платона, какъ-бы совершившаяся, окончившая въ себъ отрицание, примиренная, пребываеть въ величавомъ покоѣ; Платонъ собственно держится сущности, но сущность сама по себѣ, отвлеченная отъ бытія, не есть еще ни дъйствительность, ни дъятельность; она точно такъ же влечеть къ проявленію, какъ проявленіе къ сушности. У Аристотеля сущность неразрывна съ бытіемъ: оттого она и не покойна; у него идея, не совершившаяся въ отвлеченной безусловности, а такъ, какъ она совершается въ природѣ, въ исторіи, т. е. въ дъйствительности. Послъдуемъ за его развитіемъ.

Полное и истинное единство дѣятельности и возможности-въ идеѣ; въ низшихъ сферахъ онѣ разъединены, противоположны и только стремятся къ своему примиренію. Все осязаемое представляеть конечную сущность, въ которой вещество и образъ раздълены, внѣшни другь другу,---въ этомъ весь смыслъ конечнаго и вся ограниченность его; здёсь сущность подавлена дёятельностью, сносить ее, но не становится ею: она переходить изъ одной формы въ другую и постояннымъ остается одно вещество-почва перемѣнъ, страдательное долготериѣніе; опредѣленность и форма находятся въ отрицательномъ отношения къ веществу, моменты распадаются, и нѣтъ мѣста полной гармоніи въ этомъ чувственномъ сочетании. Когда же деятельность содержить въ себъ то, что должно быть, имъеть въ себю цъль стремленія, тогда движеніе становится дѣяніемъ---энергія является какъ умъ: вещество дѣлается субъектомъ, живымъ носителемъ перемѣны; форма становится сочетаніемъ и единствомъ двухъ крайностей: матеріи п мысли, всеобщаго страдательнаго и всеобщаго дѣятельнаго. Въ чувственной сущности дѣятельное начало еще отдѣлено оть вещества, нусъ побъждаетъ эту отдъльность, но ему (уму) нужно вещество, онъ предполагаетъ его, иначе у него нѣтъ земли подъ ногами; умъ, или нусъ, здъсь-понятіе животворящее и разчленяющееся въ своемъ воплощения. (Аристотель называеть нусъ въ этомъ моментѣ душою, логосомъ, самодвижущимся и самоставящимся). Наконецъ, полное, совершеннъйшее развитіе - слитіе динаміи, энергіи и энтелехіи: въ немъ все примирено, возмож-

ность вмёстё съ тёмъ и действительность, неподвижность -- вёчное движение, въчная непереходимость временнаго, разумъ самосознающій, actus purus! Можеть быть, замѣтите вы, Аристотель ставить всему началомъ страдательное вещество. Нътъ! Ибо страдательное вещество -- призракъ, отвлечение, имъющее только маску действительнаго, матеріальнаго: могь ли взять началомъ такой спекулятивный геній, какъ Аристотель, неисполненную возможность, школьную абстракцію. Воть что онъ говорить: «многое возможное не достигаеть дъйствительности, стало быть, возможное-начало (протероу); но если принять началомъ одну возможность, то надобно допустить случай не одъйствотворенія ея, вслѣдствіе котораго могло ничего не быть». Такая спекулятивная нельпость опровергала вполнь, въ глазахъ его реализма, нельпое предположение. Далбе онъ говорить: «Нътъ, не съ одного хаоса, не съ ночи, продолжавшейся безконечное время, какъ объясняютъ наши жрепы-теологи, начало всего; откуда взялось бы что-нибудь, еслп-бъ въ самой действительности не было причины? Энергія есть высшее и первое (вспомните, какъ прекрасно Августинъ дѣлитъ хронологическое первенство и первенство достоинства. prioritas dignitatis). Вещественность страдательна; чистая дѣятельность предупреждаеть возможность не по времени, а по сущности». Целесообразность выставляеть, обличаеть это первенство.

Върный себъ, Аристотель начинаетъ физику съ движенія и его моментовъ (пространство и время) и переходить отъ всеобщаго къ обособленіямъ и частностямъ вещественнаго міра, не теряя нигдѣ изъ вида главную мысль — живого теченія, процесса. Мало того, что онъ природу схватываетъ, какъ жизнь-въ этомъ основа его естествовъдънія,--но эту жизнь принимаетъ за единую, имѣющую цѣль въ себѣ, тождественную съ собою; движеніемъ она не въ другое переходить, но развиваеть перемѣны изъ своего содержанія, пребывая въ нихъ и сохраняя себя. «Все находится во взаимномъ соотношения; плавающее, летающее, прозябающее, -- все это не чуждо другъ другу; они сами представляють свои отношенія, сводящіяся къ одному единству». Систематическаго порядка въ аристотелевой физикъ нътъ: онъ выводитъ одну сторону предмета за другою, одно опредѣленіе за другимъ, безъ внутренней необходимости, развивая каждое до спекулятивнаго понятія, но не связуя ихъ. У него одна связь-та, которая въ самой природѣ-жизнь и движеніе; но для науки этого мало: жизнь еще не вся полнота самосознательной идеи.

Приступая къ идеъ природы, Аристотель сначала разсматриваетъ природу, какъ причину, для чего-нибудь дъйствующую, имъющую цълесообразное стремленіе, потомъ уже переходитъ къ необходимости и ея отношеніямъ. Обыкновенно дѣлаютъ наоборотъ; обращаются сначала къ необходимому и существеннымъ считаютъ не то, что опредѣлено цѣлью, а что вышло изъ внѣшней необходимости; долгое время все пониманіе природы сводили на одно раскрытіе необходимости. Аристотель начинаетъ съ идеальнаго момента природы; для него цѣль—«внутренняя опредѣленность самаго предмета». «Въ ней заключена дѣятельность природы, ея самосохраненіе, постоянное, безпрерывное, и, слѣдовательно, зависящее не отъ случая и удачи». Цѣль равно становитъ предъидущее и послѣдующее, причину и произведеніе; сообразно ей всѣ частныя дѣйствія отнесены къ единству, такъ что производимое есть именно природа вещи. «Нѣчто становится, какимъ оно предсуществовало». «Кто принимаетъ случайное образованіе,

разно ей всѣ частныя дѣйствія отнесены къ единству, такъ что производимое есть именно природа вещи. «Нѣчто становится, какимъ оно предсуществовало». «Кто принимаеть случайное образованіе, тоть снимаеть природу, ибо начало ся состоить въ томъ. что она себя приводить въ движеніе; природа есть то, что достигаеть своей цѣли». Природа вещи — всеобщее, само съ собою тождественное, которое само себя, такъ сказать, отталкиваеть, т. е. осуществляеть; но то, что осуществляется, что возникаеть, то было въ основѣ: это цёль, родъ, предсуществовавшіе, какъ возможность. Отъ цёли переходить Аристотель къ средѣ, къ средству. «Ласточка, говорить онъ, вьеть гнёздо, паукъ плететь паутину, дерево врастаеть въ землю, — въ нихъ самихъ находится причина такого дѣйствованія». Инстинктъ заставляеть ихъ искать сочетанія среды съ самосохраненіемъ; средство-не что инос, какъ особенное представленіе цѣли, жизнь-цѣль самой себѣ, она постигаеть, воспроизводить и хранить вызванный организмъ свой. Растеніе, животное становится такимъ, потому что оно въ водъ или на воздухѣ, —тутъ кругъ. Эта способность видоизмѣняться, принадлежащая живому, — не просто случайность и слъдствіе одной внъшней среды: она возбуждается внёшнимъ условіемъ, но одбиствотворяется настолько, насколько соотвётствуеть внутреннему понятію животнаго. «Иногда природа не достигаеть того, чего хочеть; ея ошибки-уроды; но ошибаться можеть тоть, кто дѣлаеть съ цёлью». Природа имбеть при себѣ свои средства и эти средства-сама цёль; она похожа на человёка, который самъ себя лечить. Говоря о необходимости, Аристотель превосходно побъждаеть мысль внёшней необходимости въ развитіи природы слёдующимъ примъромъ: «Можно предположить, что домъ необходимо возникъ, потому что тяжелъйшія части его внизу, а легкія вверху, такъ что, слёдуя своей природё, фундаменть опустился ниже земли, а сверхъ земли улеглись бревна... Конечно, и это отношение было въ разсчетъ, однако не вслъдствие его воздвигнули домъ. Такъ и во всемъ, для чего-нибудь существующемъ: оно, т. е. существующее, не безъ того, что необходимо его природъ,

Digitized by GOOgle

но и не потому. Такая необходимость относится къ предмету, какъ вещественность вообще; въ матеріи необходимость, а въ основѣцѣль, и то и другое начало, но цѣль-высшее». Она двигающее, которому необходимое-необходимо, но она не покоряется ему, а совсѣмъ напротивъ, держить его въ своей власти, не даетъ ему вырваться изъ цѣлесообразности и удерживаетъ внѣшнюю силу необходимости.

Я оставляю прекрасные выводы Аристотеля пространства и времени единственно изъ боязни, что они вамъ покажутся слишкомъ абстрактными, и перейду къ его психологіи (которую, впрочемъ, можно назвать и физіологіей). Не думайте, что туть пойдеть собственно метафизика души, что онъ, какъ схоластики, поставить передъ собой душу и пресерьезно начнеть разбирать. что она за вещь такая, простая или сложная, духовная или вещественная,----нѣтъ, такими абстрактными игрушками спекулятивный духъ Аристотеля не могъ заниматься: его психологія разсматриваеть дѣятельность въ живомъ организмѣ—не болѣе. Съ самаго приступа онъ проводить яркую черту между своимъ воззрѣніемъ и дуализмомъ метафизики; онъ говоритъ, что душу разсматривають, какъ отдёляемое отъ тёла въ мышленіи съ логической стороны ея, и какъ нераздъльное съ тъломъ въ чувствахъ-физіологически, и тотчасъ присовокупляетъ, въ видъ объясненія: «Съ одной стороны, гнѣвъ, напримѣръ, разсматривается, какъ порывъ и кипѣніе крови, съ другой стороны-какъ желание справедливаго вознаграждения: это похоже на то, если-бъ одинъ домъ разсматривать со стороны представляемой имъ защиты отъ дождя и вѣтра, другой, со стороны матеріала, изъ котораго онъ построенъ, одинъ со стороны формы, другой-со стороны вещества и необходимости». Душа есть энергія перехода изъ возможности въ дъйствительность, сущность органическаго тъла, его єїдоς чрезъ посредство котораго она по возможности становится тёломъ одушевленнымъ; душа достигаетъ формы, наиболѣе соотвѣтствующей себѣ: для того она и дѣятельна. «Нельзя спрашивать», говорить Аристотель, «тёло и душа одно ли, или разное, такъ какъ нельзя спросить: воскъ и его форма одно ли». Совсъмъ не въ томъ интересъ отношенія души къ тълу, что они тождественны или нёть; главный вопрось, по Аристотелю, состоять въ томъ, тождественна ли двятельность съ органомъ. Вещественная сторона представляетъ только возможность, не реальность души; субстанція глаза-видёніе: лишите его способности зрения, --- вещество можеть остаться то же, но смыслъ утраченъ; глазъ, его составныя части, акть виденія принадлежить единой цёлости, и въ ней полная истина ихъ, а не врознь: такъ, душа и тѣло составляютъ живую неразрывность. Душу Аристотель опредбляеть трояко: какъ питающуюся, какъ чувствующую и какъ разумную, соотвётственно тремъ главнейшимъ функціямъ души и имъ соотвѣтствующимъ царствамъ жизни: растительному, животному и человѣческому; въ человѣкѣ соединяется растительная и животная натура въ высшемъ единствѣ. Переходя къ взаимному отношенію трехъ душъ, Аристотель говорить: «растительная и чувственная душа находятся въ мысляшей, питающаяся душа составляеть природу растеній; растительная душа-первая степень дёятельности, находится и въ чувствующей душё, но такъ, какъ возможность ея». Она въ ней непосредственное по себъ бытіе; всеобщее, существенное не ей принадлежить, но безъ нея быть не можеть; она изъ подлежащаго дълается сказуемымъ, изъ высшей дѣятельности нисходить на значеніе субстрата, носителя. То же отношение животно-растительной души къ мыслящей: высшее бытіе животнаго нисходить въмыслящемъ существъ въ одно изъ его естественныхъ опредъленій. въ его всеобщую возможность, но то и другое покорено ею для себя бытіемъ (т. е. энтелехіей). Какая изумительная върность и какая глубина въ этомъ взглядѣ на природу! Аристотель не только далеко оставилъ за собою грековъ, но и почти всѣхъ новыхъ философовъ. Послѣдуемъ за нимъ далбе въ разборъ функцій души.

«Чувствование-вообще возможность, но эта возможность съ тъмъ вмъстъ дъятельность. Первая перемъна чувствующаго происходить оть производящаго впечатлёніе; но когда оно произведено, тогда мы обладаемъ вцечатлениемъ, какъ знаниемъ», и въ этой страдательной сторонь чувствованія, возбуждаемой внышнимь, находить Аристотель его различіе съ сознаніемъ. Причина этого различія состоить въ томъ, что чувствующая деятельность имбеть предметомъ частное, а знаніе-всеобщее, которое само нѣкоторымъ образомъ составляетъ сущность души. Оттого всякій можетъ думать, когда хочеть, и мышленіе свободно; чувствовать же-не въ волѣ человѣка: для чувствованія необходимъ производитель. Чувство въ возможности-то, что ощущаемое въ дъйствительности: оно страдательно, пока не приведеть себя въ уровень съ впечатлѣніемъ; но, выстрадавъ, оно готово и дѣлается тождественно по ощущаемому. «Какъ сущіе, звукъ и слухъ разны, но въ основъ своей они одинаковы»; дѣятельность слуха-ихъ единство, чувствование есть форма ихъ тождественности, снятіе противоположности предмета п органа; чувство воспринимаеть ощущаемыя формы безъматеріи: такъ, воскъ принимаеть печать, захватывая не металлъ, а только его форму. Это сравнение Аристотеля подало поводъ къ безконечнымъ толкамъ о душѣ, какъ о пустомъ пространствѣ (tabula rasa), наполняемомъ одними внѣшними впечатлѣніями; но такъ далеко сказанное сравнение нейдеть; воскъ въ самомъ дѣлѣ отъ печати



ничего не принимаеть; выдавленная форма, какъ внѣшнее очертаніе его, нисколько ему не существенно; въ душѣ, напротивъ, форма принимается самой сущностью ея, претворяется ею, такъ что душа представляеть живую и усвоенную себѣ совокупность всего ощущаемаго. Приниманіе души д'ятельно; принявъ, она снимаеть страдательность, освобождается оть нея 1); рефлексія сознанія снова поставляеть различіе; но различіе, имѣюшее оба момента внутри сознанія, ощущаемое въ отношеніи къ мышленію, представляеть его непосредственность, его вещественную, матеріальную часть, безъ которой оно невозможно, внёшнюю искру, возжигающую мышленіе. Однажды вызванная мысль остановиться не можеть, она не можеть относиться къ своему предмету безд'ятельно, ибо она только и есть д'ятельность; предметь мысли самъ является въ формъ мысли, лишенной объективности ощущаемаго, и оба термина движенія въ ней самой. Для мысли нётъ другого бытія, какъ д'вятельное для себя бытіе, она вовсе не имњетъ по себъ бытія, ея по себъ бытіе, матеріальное существованіе, есть именно ея другое. «Разумъ во всемъ у себя, онъ все мыслить; но онъ не имъеть дъйствительности безъ мышленія; онъ ничего прежде, нежели мыслить», онъ живъ въ дъятельности. «Разумъ-книга съ бѣлыми листами, на которыхъ, въ самомъ

241 -

1) Здёсь, по неволё, вспоминается споръ, долго тянувшійся между идеалистами и эмпириками о началъ въдънія. Одни началомъ ставили сознаніе, другіе-опыть. Спорили, писали томы и были очевидно неправы, потому что объ стороны принимали отвлечение за истину. Лейбницъ, своими геніальными «nisi intellectus», указалъ на разрѣшеніе спора; но его не поняли, находили, что это діалектическая уловка, искажение вопроса, и требовали лаконически то или другое: первенство опыта или сознанія, la bourse ou la vie! Теперь этоть вопросъ никого не занимаеть; очевидность истины съ той и другой стороны и невозможность удержаться въ одномъ опредбленіи, не перейдя въ другое, прямо ведеть къ заключенію, что истина состоить въ единствъ односторонностей, не исчерпывающихъ ея вразъ, необходимыхъ другъ для друга. И чего добивались спорившіе? для чего имъ хотълось утвердить ничтожное хронологическое первенство за опытомъ, или за сознаніемъ? Въроятно, они думали на этомъ первенствъ основать майорать, не вамъчая, что въ чью бы пользу ни разръшили вопроса, — побъда досталась бы противникамъ. Если начало знанія-опыть, то знаніе дъйствительное должно доказать, что предположение, предупреждающее его. не есть знание, что отъ него должно отречься, потому что оно незнание; начало, въ самомъ двлё, тотъ моментъ знанія, въ которомъ оно равно незнанію,- одна возможность знанія, снимаемая развитіемъ. Знаніе равно невозможно безъ опыта и безъ смысла. Если феноменально опытъ предшествуетъ сознанію, то это не больше значить, какъ то, что онъ служить внёшнимъ условіемъ для обличенія предсуществующаго ему разумънія, которое осталось бы одною возможностью, не возбужденное опытомъ. Подобныя абстракціи, удерживаемыя въ противоръчащей полярности, ведуть къ антиноміямъ, въ которыхъ безконечно повторяется противорѣчіе, съ монотонностью, приводящей въ отчаяніе и указующей на какую-то неладность въ самомъ вопросѣ. Въ этихъ антиноміяхъ безпрерывно вращается разсудочная наука. Мы съ ними еще разъ встрѣтпися.

А. И. Герденъ, т. IV.

16

джлю, ничего не написано». Этого примъра такъ же не поняли, какъ примъра о воскъ; дъятельность туть принадлежить самой книгѣ, а внѣшнее только поводъ; разумѣется, разумъ-бѣлый листь прежде мышленія; разумъ-динамія всего мыслимаго, но онъ ничего безъ мышленія: мыслить же опять онъ самъ.---внѣшность не умбеть писать на ббломъ листб, она будить только писаря. «Разумъ страдателенъ, говорить Аристотель, въ чувствѣ и въ представления, но въ этомъ по себъ быти его онъ еще не развить: нусъ себя думаеть чрезъ воспріятіе мыслимаго, это мыслимое становится, съ тъмъ вмъсть, возбуждающее (касающееся). оно создается въ то время, какъ касается. Разумъ-дъятельность: то движется, то дбятельно, что ищеть, что просить; цбль, искомое, напротивъ, пребываютъ въ покоѣ, но въ мышленіи предметь самъ мыслимый, самъ произведение мышления, къ себъ стремится, оттого онъ безконеченъ и свободенъ и тождествененъ съ своею дѣятельностью, оттого онъ не имѣеть другой дѣйствительности, кромѣ для себя бытія». Если мы нусъ возьмемъ за способность внътпняго знанія, а не за дъятельность, и мышленіе подчинимъ результатамъ такого знанія, то мышленіе будетъ хуже того, чего достигаеть, — бѣдною и скучною воспроизводящею способностью. Свой разборъ мышленія Аристотель заключаеть слёдующими чисто эллинскими словами: «Въ системъ міра намъ данъ короткій срокъ пребыванія-жизнь, даръ этотъ прекрасенъ и высокъ. Бодрствованіе, чувствованіе, мышленіе-высшія блага, исполненныя наслажденія. Мышленіе, имѣющее предметомъ себя, претворило предметь въ себя, такъ что мышленіе и мыслимое сливаются, и предметь становится ея дѣятельностью и энергіей. Такое мышленіе-верхъ блаженства и радость въ жизни доблестнъйшее занятіе человъка». Энергію мышленія онъ ставить выше мыслимаго: для него живое мышленіе-высшее состояніе великаго процесса всемірной жизни. Вотъ вамъ грекъ во всей мощи и красѣ своего развитія! Это послѣднее торжественное слово п.истическаго мышленія древнихъ; это рубежъ, далѣе котораго эллинскій міръ не могь идти, оставаясь самимъ собою.

Осень, 1844 г.

Digitized by GOOSIC

# письмо четвертое.

243 -

# Послѣдняя эпоха древней науки.

Воззрѣніе Аристотеля не достигло такой наукообразной формы, которая бы, находя все въ себъ и въ методъ, поставила бы его независимо оть самого Аристотеля; оно не достигло той зрёлой самобытности, чтобъ совсёмъ оторваться отъ лица, и, слёдственно, не могло перейти во всей полнотъ къ его преемникамъ,-перейти, какъ такое наслѣдіе, которое стоило бы только развивать и вести стройно впередъ. Въ наукъ Аристотеля, какъ въ царствъ ученика его, Александра Македонскаго, единство животворящее, средоточіе, къ которому все относилось, не было полной принадлежностью ни науки, ни царства; имъ не доставало всего того, что въ нихъ привносила геніальность исполина мысли и исполина воли. Возможность имперіи Александра лежала въ современныхъ ему обстоятельствахъ, но дъйствительность ся была въ немъ; со смертью его она распалась; послёдствія ся были вёрны и обстоятельствамъ и лицу, но царство, какъ органическое цѣлое, какъ соціальная индивидуальность, не могло удержаться. Также точно ученіе Платона и его предшественниковъ представляло Аристотелю возможность подняться на ту высоту, на которую его возвелъ его геній; но геніальность дёло личное; нельзя требовать, чтобъ каждый перипатетикъ, наприм., имѣлъ бы такой талантъ, который поднялъ бы его на тотъ пьедесталъ, на которомъ стоялъ Аристотель, потому что онъ былъ геній. Слёдствіемъ всего этого было формальное, подъавторитстное изучение самого Аристотеля, вмѣсто усвоенія духа, животворящаго его науку. Ученики его тогда только могли бы понять, усвоить себѣ воззрѣніе Аристотеля, когда бы они такъ стали на его почвѣ, чтобъ вовсе не заботились о его словахъ, а вели бы далѣе самое дѣло; но для этого надобно было, чтобъ доля, принадлежавшая геніальной личности, перешла въ безличность методы, т. е. людямъ надобно было прожить еще двъ тысячи лѣть. Въ наше время, подвигъ Гегеля состоить именно въ томъ, что онъ науку такъ воплотилъ въ методу, что стоить понять его методу, чтобъ почти вовсе забыть его личность, которая часто безъ всякой нужды выказываеть свою германскую физіономію и профессорскій мундиръ Берлинскаго университета, не замѣчая противорѣчія такого рода личныхъ выходокъ съ средою, въ которой это дълается. Но это появленіе личныхъ мнѣній у Гегеля до такой степени неважно и неумъстно, что никто (изъ

16\*

порядочныхъ людей) не останавливается передъ ними, а его же методою бьють на голову тѣ выводы, въ которыхъ онъ является не органомъ науки, а человѣкомъ, не умѣющимъ освободиться отъ паутины ничтожныхъ и временныхъ отношеній; изъ его начать смѣло идутъ противъ его непослѣдовательности—съ твердымъ сознаніемъ, что идутъ за него, а не противъ него. Чѣмъ болѣе вліяніе лица, чѣмъ болѣе вырѣзывается печать индивидуальности частной, тѣмъ труднѣе разобрать въ ней черты родовой индивндуальности, а наука-то и есть родовое мышленіе; потому она и принадлежитъ каждому, что она не принадлежитъ никому.

Эвирное начало, тонкое вѣяніе духа глубокаго и полнаго живымъ пониманьемъ, носившееся надъ твореніями Аристотеля, тотчасъ низверглось, попавшись въ холодильникъ разсудочнаю пониманія его посл'єдователей. Слова его повторялись съ грамматическою вфрностью, --- но это была маска, снятая съ мертваю, представившая каждую черту, каждую морщину трупа и утратившая теплыя, колеблющіяся формы жизни. Аристотель не когь привить свою философію такъ въ кровь своихъ современниковъ. чтобъ сдёлать ее ихъ плотью и кровью; ни его послёдователи ве были готовы на это, ни его метода: онъ изъ простой эмпиріи поднямаеть предметь свой до многосторонней спекуляціи и, истощивь его, идеть за другимъ; онъ, какъ рыболовъ, безпрестанно погружаеть голову въ воду, чтобъ исторгнуть оттуда что-нибудь, вывести ва свѣжій воздухъ и усвоить себѣ; совокупность этихъ усвоеній даеть тѣло его наукѣ, но средство этого претворенія-опять его личность, добавляющая своей мощью недостатокъ методы, пбо открытая метода его просто формальная логика; скрытое начало, связующее всѣ творенія Аристотеля, если и просвѣчиваеть, то, навѣрвое можно сказать, нигдъ не выражено въ наукообразной формь;оттого-то ближайшіе послѣдователи, усвоивъ себѣ то, что передавалось наукообразно, утратили все, что принадлежало орлиному взгляду генія. Неполнота или недостатокъ великаго мыслителя обличаются не въ немъ, а въ послъдователяхъ, потому что овн держатся въ неотступной и строгой в врности буквальному смыслу словъ, тогда какъ геніальная натура, по внутреннему устройству души своей, переходить во всё стороны за формальные предълы. хотя бы они были поставлены ея собственной рукой; это перехватываніе за предѣлы односторонности, даже современности, в составляеть яркое величіе генія. Аристотель такъ же, какъ п Платонъ, потускли въ философскихъ школахъ, слѣдовавшихъ за ними; они остаются какими-то остняющими свыше твнями, недосягаемыми, высокими, отъ которыхъ всё ведуть свое начало, къ которымъ всѣ хотять прикръпиться, но которыхъ никто не понимаеть въ самомъ дёлё. Послё многихъ вётвящихся школъ аба-

igitized by GOOGLE

демическихъ и перипатетическихъ, не сдѣлавшихъ ничего важнаго, является неоплатонизмъ наслёдникомъ всей древней мысли, исполнениемъ Платона и Аристотеля. Неоплатонизмомъ перешла древняя мысль въ новый міръ, --- но это было болѣе переселеніе душъ, нежели развитие: мы увидимъ это сейчасъ. Какъ лицо, какъ самъ онъ, Аристотель былъ схороненъ подъ развалинами древняго міра до тіхъ поръ, пока аравитянинъ не воскресилъ его и не привелъ въ Европу, погрязавшую во мракъ навъжества,--средневѣковой міръ, съ какой-то любовью накладывавшій на себя всякія цёпи, съ подобострастіемъ склонился подъ авторитеть рѣшительно непонятаго Аристотеля. При всемъ этомъ, doctores seraphici et angelici, унижаясь передъ Аристотелемъ, сдѣлали изъ него схоластическаго, скучнаго, језуитическаго патера-формалиста. И бъдный стагиритъ долженъ былъ раздълить всю ненависть воскреснувшей мысли, съ лютеровскимъ ярымъ гнѣвомъ возставшей противъ схоластики и романтическихъ оковъ 1). Собственно отъ Аристотеля до «великаго возстановленія» наукъ въ XVI стольти (instauratio magna), наукообразнаго движенія не было, несмотря на то, что человъчество въ этотъ промежутокъ сдѣлало колоссальные шаги, которые привели его къ новому міру мышленія и дёянія. Для нашей цёли, мы, ничего не теряя, могли бы перешагнуть отъ Аристотеля къ Бэкону,-но позвольте самымъ сжатымъ образомъ сказать нѣсколько словъ объ этомъ времени, промежуточномъ между эллинской наукой, окончившейся Аристотелемъ, и новой, начавшейся съ Бэкона и Декарта и возмужавшей въ лицѣ Сцинозы.

Наука грековъ, вступая въ послѣднюю фазу свою, ищетъ

<sup>1)</sup> Предупреждая возражение какого-нибудь филолога, считаемъ нужнымъ вамѣтить, что мы разумѣемъ судьбы Аристотеля на Западѣ. Въ Восточной имперіи, в'вроятно, до самыхъ турковъ, водились люди, читавшіе древнихъ философовъ, въ томъ числъ Аристотеля, и смотръвшіе на него съ своей точки зрънія, — исторіи науки, собственно, до этого діла ніть; исторія вообще не обявана заниматься всёмь, что дёлають люди и что они вездё дёлають. Все, что выпадаеть изъ общаго русла или не втекаеть въ него, что замираеть въ стоячести. или, усталое, падаетъ на полдорогъ, что случайно, частно,-тогда только имъетъ право на историческое значение, когда оно не безслъдно; въ противномъ случаъ, исторія вабываеть-и въ этомъ великое милосердіе ся! Исторія Китая обыкновенно преподается короче, нежели исторія каждаго города Италіи: неужели вы думаете, причина этому пристрастіе, даль или близость? Въ такомъ случаъ, Плутархъ до высочайшей степени пристрастный человъкъ: почему онъ писалъ біографіи Перикла, Алкивіада и проч., а не каждаго авинскаго гражданина? или почему въ своихъ біографіяхъ онъ не разсказываетъ, какъ у его героевъ рѣзались зубы, какъ ихъ отнимали отъ груди, или какъ въ болъзненномъ и старческомъ бреду они капризничали, охали и проч.? Исторія, какъ Французская академія, никому сама не предлагаетъ мъста въ себъ, а разбираетъ права твхъ, которые сами стучались въ дверь ея.

очевиднаго, одно очевидное принимаетъ за истину. Требованія ся становятся яснёе и, съ тёмъ вм'ёстё, площе; она цёлью своихъ изысканій ставить внѣшній критеріумъ истины, ищеть его въ личномъ мышленіи:—конечно, критеріумъ только и можно найти въ мышлении, но въ мышлении, освобожденномъ отъ личнаго характера. Отыскиваніе критеріума, т. е. повѣрки, съ разсудочной точки зрѣнія, неразрѣшимая задача; умъ, отрѣшившійся отъ предмета и опредѣлившій себя отрицательно, можеть понять истину, какъ свой законъ, но никогда не пойметъ этого закона истиною прелмета. И именно, въ этомъ отчужденномъ, сосредоточенномъ въ себѣ состояніи мысли, когда у ней теряется земля подъ ногами и чувствуется какая-то пустота внутри, возникаеть потребность строгаго догматизма, мышленіе хочеть въ немъ оконаться, укрѣпиться противъ всякаго нападенія, не зная, что худшій врагь уже въ груди ея. Да и какъ было не искать людямъ неприкосновенной твердыни внутри себя и въ теоретическомъ мірѣ. когда все окружающее начало ломиться и оказываться ложнымъ нли дряхлымъ. Свётлая эпоха греческой жизни приходила тогда къ концу; година, исполненная тяжкихъ страданій и униженій, наставала для Греціи; поб'єдители Востока не им'єли силы защешаться противъ суроваго Запада. Въ жизни греческой такъ тесно соединялись всѣ элементы, что ни искусство, ни наука не могля. не измѣнившись, пережить гражданское устройство; для нхъ науки нужны были Аеины, Аеины, върующія въ себя... Ну, просто, нужна была юношеская беззаботность, дозволяющая предаваться мысли, --- а могла ли она остаться около того времени, какъ послёдній царь македонскій съ поникнувшимъ челомъ шель по римскимъ улицамъ, прикованный къ торжественной колесницѣ побѣдителя? Когда это случилось, разлагающій ядъ давно разъъдалъ Элладу; ни въ науку, ни въ государство, ни въ людей не было вѣры; объ Олимпѣ и говорить нечего—его не отвергали изъ какой-то учтивости, да стращали имъ толпу. Вотъ въ это вреня, а не во время софистовъ, въ самомъ дѣлѣ, явилось безобразное зрѣлище риторовъ-діалектиковъ, говорившихъ и проповѣдовавшихъ безъ всякихъ убёжденій: это было какое-то холодное адвокатство въ наукѣ, двуличное и коварное, мгновенное и пустое; едва изрѣдка появлялись искры, напоминавшія острый, поэтическій, легкій в глубокій авинскій умъ. Явленіе это болфе принадлежить общественной жизни, нежели наукѣ, оно было-отраженіемъ граждаяскаго растлънія въ сферъ мышленія. Но въ той же самой сферъ явилось и самое энергическое противодъйствіе общественной без-

Ученіе стоиковъ, по преимуществу, нравственное; оно прямо идетъ къ вопросамъ жизненнымъ, стремится дать совѣтъ,

нравственности-стоицизмъ.

укрѣпить грудь противъ ударовъ судьбы, возбудить гордое сознание долга и заставить всёмъ жертвовать ему. Что другое могли проповёдывать люди мысли, передъ глазами которыхъ разыгрывался послёдній замыкающій акть трагедіи, гдё гибнулъ цёлый міръ и изъ-за видимыхъ развалинъ этого міра трудно было разсмотръть будущее, тихо и незамътно водворявшееся, передъ этимъ страшнымъ зрѣлищемъ агоніи, исполненной старческаго, безсильнаго разврата, истощенія, гадкой въ своемъ циническомъ раболёпіи?-Философу оставалось скрестить руки на груди и мужественно (стать протестомъ, своимъ неучастіемъ заклеймить общество, громко обличить его позоръ, и, когда нъть надежды спасти его, употребить всъ силы, чтобъ спасти нисколько лицъ, оторвать ихъ отъ зараженной среды и пробудить нравственное чувство въ ихъ груди. Стоики обрекли себя на это. Но такое ученіе печально, угрюмо, «не жертвуетъ граціямъ»,--оно учить умирать, учить цёною головы подтверждать истину, быть непреклонно-твердымъ въ несчастіяхъ, побѣждать страданія, пренебрегать наслажденіями: -- все это добродѣтели, но добродътели человъка въ несчастномъ положении; все это слишкомъ мрачно, чтобъ быть нормальнымъ. Рука стоика, всегда готовая прервать нить собственной жизни, была безстрашно-жестка: она до всего касалась перстами грубыми, -и нѣжное, едва уловимое благоуханіе, въ которомъ, какъ въ своей атмосферъ, является все авинское, исчезаеть оть ихъ прикосновенія, или не существуеть для него. Римскій духъ, практическій, опредѣленный, ръзкій и холодный, началъ тогда проникать всюду, началъ становиться всемірнымъ, господствующимъ дыханіемъ; на римской почвѣ стоики развились вполнѣ; въ Греціи они были болѣе теоретики; здѣсь они отворяли себѣ жилы и приготовляли въ собственномъ саду костры; въ нихъ именно преобладалъ римскій элементь: умы сухо-энергические и озлобленные, груди твердыя, но наболъвшія, люди практическіе, но чрезвычайно односторонніе и формальные; правила ихъ просты, чисты, но въ своей абстрактной чистоть онъ, какъ кислородъ, не составляютъ здоровой среды дыханія именно потому, что нѣть примѣси, которая бы смягчала ръзкую чистоту. Нравоученія стоиковъ имъли цълью образовать мудраго; они върили только въ возможность добродътели частнаго лица; они искали развить нравственное только въ лицѣ мудраго, а не въ республикѣ, какъ Платонъ; они первые высказали колоссальную мысль, что мудрый не связанъ внёшнимъ закономъ, ибо онъ въ себѣ носить живой источникъ закона и неповиненъ давать отчетъ кому-либо, кромъ своей совъсти,-мысль глубокая и многозначительная, но такая, которая высказывается только въ тѣ эпохи, когда мыслящіе люди разглядывають обличившуюся во всемъ безобразіи лжи несоотвѣтственность существующаго порядка съ сознаніемъ; такая мысль есть полнъйшее отрицание положительнаго права; между тъмъ, освобождая такимъ образомъ мудраго, стоики излагали свою нравственность сентенціями, т. е. готовыми статьями своего кодекса. Сентенція въ философіи нравственности безобразны; онъ унижають человъка, выражая верховное недовъріе къ нему, считая его несовершеннольтнимъ, или глупымъ: сверхъ того, онъ безполезны. нотому что всегда слишкомъ общи, никогда не могутъ обнять всѣхъ обстоятельствъ, видоизмѣняющихся въ данномъ случаѣ, а внѣ данныхъ случаевъ-онѣ не нужны; наконецъ, сентенціямертвая буква; она не даетъ выхода изъ себя для исключительныхъ обстоятельствъ, и, когда являются эти обстоятельства. снла вещей отбрасываеть отвлеченное правило, ломаеть его, какъ раму, не имѣющую мощи сдержать содержаніе. Человѣкъ нравственный долженъ носить въ себъ глубокое сознаніе, какъ слъдуетъ постунить во всякомъ случаѣ, и вовсе не какъ рядъ сентенцій, а какъ всеобщую идею, изъ которой всегда можно вывести данный случай; онъ импровизируетъ свое поведеніе. Но стоики-формальсты и недовърчивые, съ юридической точки зрънія смотръли на нравственный вопросъ и составляли моральныя сентенціи; ихъ ученіе стремилось явнымъ образомъ окрѣпнуть, оцѣпенѣть въ оконченной логматикъ.

И въ то же самое время, какъ мрачный, аскетический стонцизмъ съ своими самоубійствами и суровыми правилами овладъть умами, распространялось съ такой же быстротою другое учене. явно противоположное стоицизму (по выраженію): эпикуреизиъпослёдняя попытка, чисто греческая, свётло и отчасти дешев примирить мысль съ жизнью, себя съ окружающимъ. «Цъль жизни. ея истина-сознательное, проникнутое мыслью наслаждение собою. блаженство; въ немъ добро, въ немъ прекрасное, къ нему должно стремиться, снимая все мъшающее, какъ зло». Итакъ, блаженствовоть критеріумъ Эпикура. Ничто не можеть быть нельпее, кагь вѣчные разсказы добрыхъ людей о томъ, что Эпикуръ проповѣдывалъ цёлью жизни грубое и животное удовлетворение страстей: это такъ же ограниченно и плоско, какъ воображать, что Гераслить только плакаль, а Демокрить-только хохоталь, что софисты были шарлатаны и мошенники... Все это принадлежитъ особому воззрѣнію на философію, очень похожему на то воззрѣніе, которынь изъ передней разсматривають балъ. Влаженство, безъ всякаго сомнѣнія, цѣль жизни: все живое и сознающее имѣеть неотъемлемое право на наслажление жизнию; но вопросъ: въ чемъ состить блаженство человѣка? Для звѣря оно-въ сытости и въ слідовании естественнымъ побуждениямъ; для звъря-человъка точво

также; но не надобно забывать, что человъкъ-звърь не въ нормальномъ состоянии: это такое же уродство, какъ человѣкъ, кототорый бы отрекся отъ всего физическаго, какъ отъ недостойнаго себя; для человъка нътъ блаженства въ безнравственности: въ нравственности и побродътели только и постигаеть онъ высшаго блаженства; потому-то человѣку и совершенно естественно любить доброд втель, любить нравственность. Моралистамъ хочется непремѣнно понуждать человѣка къ добру, заставлять его поступать нравственно, такъ, какъ врачъ заставляетъ принимать отвратительную горечь; они въ томъ-то и находятъ достоинство, чтобъ человѣкъ нехотя исполнялъ обязанности; имъ не приходить въ голову, что если эти обязанности истинны и нравственны, то каковъ же тотъ человѣкъ, которому исполнение ихъ противно? не приходить въ голову требование-примирить сердце и разумъ такъ, чтобъ человѣкъ исполненіе дѣйствительнаго долга не считалъ за тяжкую ношу, а находилъ въ немъ наслаждение, какъ въ образъ дъйствія, наиболье естественномъ ему и прзнанномъ его разумомъ. Если добродѣтель только понудительная обязанность, ви ви вел вел в не нельзя любить; можно ей жертвовать, можно покориться ей, но не болбе; можно, наконецъ, быть по разсчету добродътельнымъ, ожидая возмездія: здъсь опять цёльблаженство, но ниже, корыстнъе понятое; возмездіе соприсносущно самой добродътели, правственное дъяние есть уже награда совершившаяся, блаженство само по себъ. Иначе мы впадемъ въ то сомнѣніе, которое такъ мило выражено Шиллеромъ:

### Gewissensscrupel.

Gerne dien'ich den Freunden, doch thu'ich es leider mit Neigung, Und so wurmt es mir oft, dass ich nicht tugendhaft bin.

#### Entscheidung.

Da ist kein anderer Rath, du musst suchen, sie zu verachten, Und mit Abscheu alsdann thun, wie die Pflicht dir gebeut <sup>1</sup>).

Тоть, кто находить въ добродътели наслаждение, можеть сказать, какъ Эпикуръ: «должно предпочитать разумное несчастие безумному счастию», —и это очень просто, потому что безумное счастие—нелъпость для человъка: для того, чтобъ имъ наслаждаться, онъ долженъ отречься отъ верховной сущности своей—

#### 1) Сомнѣніе.

Охотно служу я друзьямъ моимъ, но по несчастію мнѣ это пріятно: меня часто упрекаеть совѣсть въ безиравственности за это.

#### Рѣшеніе.

Дълать тутъ нечего, старайся ихъ ненавидъть, и дълай съ отвращениемъ то, что тебъ повелъваетъ долгъ.

разума. Всякій безиравственный поступокъ, спѣланный сознательно, отрицаеть разумъ, оскорбляеть его, угрызение совъсти напоминаеть челов ку, что онъ поступилъ какъ рабъ, какъ животное, и нѣтъ блаженства при этомъ укоряющемъ голосѣ. Стоицизмъ больше формально противоположенъ эпикуреизму, нежели въ самомъ дёлё; развё онъ не потому хотёлъ быть самоотверженнымъ, что въ самоотвержени видълъ болъе человъчественное удовлетворение, нежели въ слабодушномъ потворствѣ и распущенности характера; стоицизмъ выразилъ только свое возэрѣніе иначе, освѣтилъ его съ противоположной стороны; вызванный, какъ реакція, какъ протесть, онъ круто и аскетически принялся исправлять нравы, онъ былъ похожъ на строгій и суровый католицизмъ, явившійся послѣ Лютера. Эпикуреизмъ, совсѣмъ напротивъ, вфрный греческому генію, понялъ роскошно, человѣчественно-просто вопросъ стоицизма и не разсѣкъ души человѣческой на страшную противоположность долга и влеченія, натравливая ихъ другъ на друга, а стремился ихъ примирить въ блаженствь, удовлетворяющемъ и долгу и страстямъ; для него исполнение долга неразрывно съ наслаждениемъ, то есть, естественно и разумно. Состояние нравственнаго дуализма противорѣчитъ значенію самопознающаго существа,-нелѣпость, похожая на то, если-бъ звѣрь, чувствуя потребность насыщенія, раздиралъ собственную грудь; простая, органическая цёлесообразность громко вопість противъ стоическаго унынія, скрежета зубовъ; такой аскетизмъ и гонение всего естественнаго ведеть прямо къ оригеновскимъ поправкамъ физическаго. Замѣтьте, что чистота нравовъ эпикуровыхъ учениковъ вошла въ пословицу, и она очень понятна: человѣку, признающему свои права на наслажденіе, легко понимать права наслажденій надъ собою; ему не страшны страсти; онѣ не врагами, не ночными татями пробираются въ его сердце: онъ знакомъ съ ними и знаетъ ихъ мъсто. Тотъ, кто дълаетъ цълью одно обуздание страстей, тоть даеть страстямъ силу и высоту, которыхъ онъ не имъютъ вовсе, --онъ ихъ ставитъ соперникомъ разуму. Страсти крбпнуть и растуть именно оттого, что имъ придаютъ огромную важность. Лукрецій говорить, что иногда надобно уступать потребности наслажденія для того, чтобъ она не безпрестанно насъ занимала. Эпикуръ, столь противоположный стоикамъ, послѣдними словами своего ученія сталъ рядомъ съ ними: «свобода отъ боязни и желаній, говоритъ онъ, есть высшее блаженство». При этомъ, зам'ятьте, об'я школы дають личности человѣка несравненно важнѣйшее значеніе, нежели всѣ предшествовавшія имъ философскія ученія, — это преддверіе признанія безконечности человѣческаго духа, которое должно было развиться въ новомъ мірѣ. Вы можете мнѣ возразить, что эпи-

куреизмъ, однако, способствовалъ къ распространенію чувственности и матеріализма въ Римѣ. Да. Но въ какую эпоху? Въ ту, въ которую Римъ былъ развращенъ до обоготворенія Клавдіевъ, Калигулы, и проч. Люди искали забыться, отвернуться отъ гражданскаго міра, отъ предчувствій и воспоминаній и толковали эпикуреизмъ по своему.

Эпикуреизмъ имѣлъ большое вліяніе на естестовѣдѣніе; Эпикуръ былъ атомистъ и эмпирикъ-почти такъ же, какъ естествоиспытатели прошлаго въка и отчасти нашего. Несмотря на большую сиблость его, онъ такъ же не выдержалъ своего воззрвнія до конца, какъ всѣ греки, какъ самые стоики, которые, ставъ въ противоположность съ върованіями языческаго міра, принимали какой-то фатализмъ и какія-то мистическія вліянія. Эпикуръ принимаеть нельпость случайнаго соединения атомовъ, какъ причину возникновенія сущаго, и прекрасно говорить о высшемъ существѣ, «которому ничего не достаеть, неразрушимомъ, непреходящемъ, и котораго надобно чтить не по внѣшнимъ причинамъ, а потому, что оно по сущности своей достойно», и проч. Это свидьтельствовало бы только, что онъ чувствовалъ предълы своего воззрѣнія, онъ провидѣлъ верховное начало, царящее надъ физическимъ многоразличіемъ; но, сверхъ этого, онъ толкуеть о какихъ-то соподчиненныхъ богахъ, типахъ, служащихъ вѣчными пдеалами людямъ. Какъ онъ мирилъ съ этимъ сонмомъ боговъ случайность возникновенія-непонятно, да, въроятно, онъ и самъ не понималъ какъ. Философы-деисты XVIII вѣка, вообще натуралисты, на всякомъ шагу представляютъ примъры всесовершеннъйшей противоположности своихъ физическихъ теорій съ какими-то попытками d'une religion raisonnée, naturelle, philosophique. Несмотря на эту непослѣдовательность, вліяніе эпикуреизма было значительно. Эпикурейцы принимали факть и опыть не только за точку отправленія, но и за непреложный критеріумъ. Они были эмпирики и шли къ истинѣ инымъ путемъ: обыкновенно мыслители только одной ногой упирались въ фактъ и тотчасъ переходили къ всеобщему и отвлеченному, низводя потомъ логическое многоразличіе, — эпикурейцы оставались при эмпирическомъ; этотъ путь въ односторонности своей не можетъ выпутаться изъ эмпиріи и дойти до всеобъемлющихъ синтетическихъ мыслей, но онъ имъеть въ себъ такую неотразимость, такую непреложную очевидность и осязаемость, что тотчасъ дёлается доступенъ, популяренъ, практиченъ. Несмотря на типы и идеалы, эцикуреизмъ былъ послёдній ударъ на смерть язычеству. Стоицизмъ могъ перейти въ мистицизмъ, — платонизмъ въ самомъ дълъ перешелъ въ него. Аристотеля можно было перетолковать,эшикуреизма ни подъ какимъ видомъ: онъ прость, положителенъ.

したというで、ほどいけん

Вотъ за что и бранили его такъ влобно; онъ вовсе не былъ ни развратнѣе, ни богоотступнѣе всѣхъ прочихъ философскихъ ученій въ Греціи; да и что намъ за дѣло заступаться за языческую правовѣрность? Всѣ философы очень подозрительны со стороны политеизма, хотя въ нихъ во всѣхъ, и въ Эпикурѣ точно также, есть остатки его. Проклятая положительность и опытный путь вотъ что озлобило людей въ родѣ Циперона.

Противъ догматизма эпикурейскаго и стоическаго вскорѣ повѣялъ ѣдкій воздухъ скептицизма.-и послѣднія мысли древней философіи, становившіяся старчески упрямыми въ своей догматикѣ, рушились передъ его мощью и разсѣялись въ вечернемъ туманѣ, павшемъ на греко-римскій міръ. Скептицизмъ-сстественное послёдствіе догматизма: догматизмъ вызываеть его на себя; скептицизмъ-реакція. Философскій догматизмъ, какъ все косное, твердое, успокоившееся въ довольствъ собою, противенъ въчнодѣятельной, стремящейся натурѣ человѣка; догматизмъ въ наукѣ не прогрессивенъ; совствиъ напротивъ, онъ заставляетъ живое мышленіе осъсть каменной корой около своихъ началъ; онъ похожъ на твердое тѣло, бросаемое въ растворъ для того, чтобъ заставить кристаллы низвергнуться на него; — но мышленіе человѣческое вовсе не хочеть кристаллизоваться, оно бѣжить косности и покоя, оно видить въ догматическомъ успокоеніи отдыхъ, усталь, наконецъ ограниченность. Въ самомъ дѣлѣ, догматизмъ необходимо имбетъ готовое абсолютное, впередъ идущее и удерживаемое въ односторонности какого-нибудь логическаго опредѣленія; онъ удовлетворяется своимъ достояніемъ, онъ не вовлекаеть началъ своихъ въ движеніе, напротивъ, это неподвижный центръ, около котораго онъ ходить по пѣпи. Какъ только мысль начинаеть разглядывать эту гранитную неподвижность, - духъ человѣческій, этотъ actus purus, это движеніе по превосходству, возмущается и устремляеть всё усилія свои, чтобъ смыть, разбить этотъ подводный камень, оскорбляющій ее, —и не было еще примъра, чтобъ упорно стоящій въ наукъ догматизмъ вынесъ такой напоръ. Скептицизмъ, какъ мы сказали,-противодъйствіе, вызываемое полузаконной догматикой философіи; онъ самъ по себѣ невозможенъ тамъ, гдѣ невозможны твердыя мысли, принятіе на авторитетъ, стремленіе сдёлать изъ науки, вмёсто текущаго живого мышленія, сухія нормы въ родѣ XII таблицъ. Но до тѣхъ поръ, пока наука не пойметъ себя именно этимъ живымъ, текучимъ сознаніемъ и мышленіемъ рода человѣческаго, которое, какъ Протей, облекается во всѣ формы, но не остается ни при одной, до тъхъ поръ, пока въ науку будутъ врываться готовыя истины, которыхъ принятіе ничёмъ не оправдано, которыя взяты съ улицы, а не изъ разума, не только врываться, но

и находить мѣсто и право гражданства въ ней, — до тѣхъ поръ, время отъ времени, злой и рѣзкій скептицизмъ будетъ поднимать свою голову Секста-эмпирика или Юма и убивать своей ироніей, своей негаціей всю науку, за то, что она не вся наука. Сомнѣніе — вѣчно припаянный элементъ ко всѣмъ моментамъ развивающагося наукообразнаго мышленія; мы его встрѣчаемъ вмѣстѣ съ наукой въ Греціи и, послѣдовательно, будемъ встрѣчаться съ нимъ при всякой попыткѣ философскаго догматизма; онъ провожаетъ науку черезъ всѣ вѣка.

Характеръ скептицизма, которымъ заключилось мышленіе древняго міра, весьма зам'тчателенъ; направленный противъ догматизма въ его двухъ формахъ, онъ совершилъ de facto то, чего домогался догматизмъ: онъ отрёшилъ личность оть всего сущаго, освободилъ ее отъ всего положительнаго и такимъ образомъ отридательно призналъ безконечное ея достоинство. Скептицизмъ освободиль разумь оть древней науки, которая воспитала его; но это освобождение отнюдь не было гармоническое, сознательное провозглашение его правъ, его автономии: это было освобождение реакціонное, освобожденіе 93 года, освобожденіе оть древняго міра, расчищавшее мъсто міру грядущему. Скептицизмъ отправился оть самаго страшнаго сознанія, какое только можеть постить человѣческую душу; онъ не только сомнѣвался въ возможности знать истину, но просто и не сомнѣвался въ невозможности знать ее; онъ былъ увѣренъ, что бытіе и мышленіе равно не имѣютъ повърки, что это несоизмъримыя данныя, можеть быть, даже мнимыя. Витето критеріума онъ поставилъ кажется и, горько улыбаясь, успокоился на немъ; однажды убъдившись въ неспособности разума подняться до истины, скептики не хотбли и пытаться, а только доказывали, что попытки другихъ нелёны. Но не върьте этому равнодушію: это-то отчаянное равнодушіе безпомощности, съ которымъ вы смотрите на тѣло усопшаго друга; вы должны примириться съ тёмъ, что его нётъ; что хочешь дёлай-не поможешь; скръпивъ сердце, вы идете къ своимъ дѣламъ. Какъ ни храбрись Секстъ-эмпирикъ 1), человѣку не легко

「「ない」ということであるというです。

の市市市市市市市では行われていた。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Секстъ-эмпирикъ жилъ во II въкъ послъ Р. Х. Человъкъ ума необъятнаго, но чисто-отрицательнаго, онъ не только все отрицалъ, но еще хуже, онъ принималъ все; въ его діалектикъ есть какая-то иронія. повергающая въ отчаяніе; онъ отвергаетъ каузальность. напр., но потомъ говоритъ: стало-быть, есть достаточная причина отвергать причину какъ причину,—но если такъ, то и причина отвергать причину какъ причину,—но если такъ, то и причина отвергать ствало-быть. Выставилъ ряды антиномій— и всъ ихъ оставилъ антиноміями. Послѣднимъ словомъ своимъ онъ сказалъ: «Тогда только тревожность духа успокоится и водворится счастливая клянь, когда бѣгущему отъ вла или стремящемуся къ добру укажутъ, что нѣтъ ни добра, ни зла». Послѣ такихъ словъ, міръ, который привелъ къ нимъ, долженъ пересоздаться.

примириться съ невѣріемъ въ себя, съ достовѣрностью неабсолютности своего разума; самый смѣхъ скептиковъ, иронія ихъ показываютъ, что на душѣ ихъ не такъ-то было легко. Не все смѣются отъ веселья.

Противъ скептицизма древній міръ рѣшительно не имѣлъ орудія, потому что скептицизмъ былъ върнѣе себѣ, нежели всѣ философскія системы древняго міра. Одинъ скептицизмъ не запятналъ себя въ древнемъ мірѣ безхарактернымъ и легкомысленнымъ потворствомъ язычеству; онъ не отворялъ съ такою легкостью дверей своихъ всякаго рода представленіямъ, которыя на время облегчають неразрѣшимый вопросъ и пускають нездоровые соки во весь организмъ. Дъйствительная наука могла бы снять скептицизмъ, отречься оть самаго отрицанія; для нея скептицизмъ-моменть: но древняя наука не имѣла этой силы; она чувствовала грѣхи свои и не смѣла прямо выступить противъ скептицизма, уличавшаго ее въ несостоятельности. Онъ освободилъ разумъ отъ нея и повергъ его въ какую-то пустоту, въ которой вовсе не было содержанія: все поглотилось разверзшеюся пропастью отрицательнаго мышленія. Скептицизмъ раскрывалъ безконечную субъективность безъ всякой объективности. Върный себѣ, онъ не высказалъ своего послѣдняго слова-и хорошо сдѣлалъ: его бы не поняли. Скептики искали успокоенія въ своей собственной личности; сомнѣваясь во вселенной, сомнѣваясь въ разумѣ, въ истинѣ, они указывали каждому, какъ на послѣднее убъжище, какъ на якорь спасенія — на свою личность; но не прямо ли это вело къ положенію самопознанія, какъ сущности? не показываеть ли это, что въ концъ древняго міра духъ человъческій, утративъ довъріе къ міру, къ праву, къ политеизму, къ наукъ, провидълъ, что въ одномъ углубленіи въ себя можно найти замѣну всѣмъ утратамъ? Это пророческое предсознаніе безконечнаго достоинства человъка, едва мерцающее въ скептицизмѣ, явившемся убить пластическую, художественную науку Греціи, далеко перехватывало за предѣлы тогдашняго состоянія мысли. Человѣку надобно было почти двумя тысячелѣтіями приготовиться, чтобъ вынести сознание своего величія и достоинства.

Послѣ горячешнаго и безумнаго времени первыхъ цезарей, настало для Рима время нѣсколько спокойное; старикъ, вставшій съ одра смерти, почувствовалъ, что онъ въ болѣзни не только не утратилъ всѣхъ силъ, а пріобрѣлъ новыя: онъ не замѣчалъ, что это послѣднее упрямство жизни, напряженіе, за которымъ неминуемо слѣдуетъ гробъ. Все пришло въ порядокъ, и жизнь имперіи развертывалась величаво, могущественно; прокладывая свои каменныя дороги и воздвигая вѣчные дворцы, она могла

еще плѣнить поддѣльной красотой своей Гиббона. Правда, что-то предчувствовалось, какой-то лихорадочный трепетъ время отъ времени пробъгалъ по членамъ всей имперія; на границахъ собирались какія-то дикія, долговолосыя и бѣлокурыя толцы; рабы смотрѣли на своихъ господъ съ большей ненавистью, нежели на этихъ варваровъ; люди, одаренные зоркими глазами, вилъли неотразимость грозы, --- но такихъ людей бываетъ немного. Офиціально, Римъ стоялъ сильно и тяготълъ надъ всъмъ древнимъ иромъ; офиціально, онъ былъ еще вичный городъ; тупое довѣріе къ незыблемости существующаго порядка еще владѣло большинствомъ умовъ. Весь древній міръ собрался въ Римъ, какъ въ одинъ узелъ, въ одинъ царящій органъ; оттого именно Римъ и утрачиваеть свою особность и дѣлается представителемъ не себя, а цълой вселенной; всъ жизненныя силы покоренныхъ имъ народовъ текли въ него; онъ какъ бы для того совлекалъ ихъ, чтобъ можно было, по извёстному поэтическому выражению Калигулы, однимъ ударомъ снести голову древнему міру. Суровый Римъ могъ покорить вселенную, приладить свой умъ къ чужой мысли, свою душу къ чужому искусству, ---но продолжать греческой жизни не могъ; въ его душѣ какъ-то печально сочеталась отвлеченность и практический смысль, въ его душь была безконечная мощь и вмёстё съ нею пустота, ничёмъ ненаполняемая: ни побъдами, ни юридической казуистикой, ни утонченной нъгой, ни развратомъ тираніи и кровавыхъ зрѣлищъ. Жизнь Греціи не перешла въ Италію. Des Lebens May blüht einmal und nicht wider!

Въ противоположность граждански политическому центру въ Римъ, въ Александріи сосредоточились полнъйшіе и послъдніе представители древней мысли; тамъ матеріально, здъсь интеллектуально собирались дружины древняго міра подъ ветхія свои знамена—не для того, чтобъ побъдить, а для того, чтобъ склонить ихъ, наконецъ, передъ новымъ знаменіемъ. Вопросъ, поглотившій всъ вопросы въ неоплатонизмъ, состоялъ въ опредъленіи отношеній частнаго къ всеобщему, міра явленій къ началу являющемуся, человъка къ Богу.

Вы видѣли изъ прошлаго письма, что греческая мысль, какъ только становилась лицомъ къ лицу съ этимъ вопросомъ, оказывалась несостоятельною; какъ только она поднималась на эту высоту, у ней всякій разъ кружилось въ головѣ, и она начинала бредить и поддаваться языческимъ представленіямъ. Неоплатонизмъ серьезнѣе и шире взялся за эти вопросы: онъ принялъ въ себя много юдаическаго, вообще восточнаго, и сочеталъ эти элементы, неизвѣстные греческой наукѣ, съ глубокимъ изученіемъ Пиюагора, Платона и Аристотеля; онъ съ самаго начала

Digitized by Google

「日に、「「「「「日の」」」

の方をして、ため、日本の時にありていた。

почти не стоить на языческой почвѣ, несмотря на то, что высшій представитель его, Проклъ, съ упрямствомъ удерживаеть греческое многобожіе. Политеизмъ обоготворялъ, оличалъ разныя силы природы, давалъ имъ образъ человѣческій, и этимъ образомъ давалъ характеръ той естественной силы, которой живымъ представителемъ являлся образъ. Неоплатоники отвлеченные моменты логическаго процесса, моменты мірового развитія представляли фазами безусловнаго духа, безтѣлеснаго, соприсносущаю міру, замкнутаго въ себѣ; они понимали его «живымъ въ двнженьи вещества», по превосходному державинскому выражению: грубо понятый неоплатонизмъ-своего рода язычество, своего рода антропоморфизмъ, но не художественный, а мистическій. Они собственно не хотять кумира, но, принявъ јероглифическій языкъ, они такъ затемняють смыслъ своей ръчи, что трудно догадаться, что у нихъ символъ, и что представляемое,---темъ болѣе трудно, что они всѣми силами стараются показать свою преданность язычеству и, понимая разныя отвлеченныя истины подъ именами боговъ и богинь, сбиваютъ съ толку 1). Неоплатоники дѣлали опыты раціонально оправдать язычество, наукой доказать абсолютность его-и, разумбется, только нанесли новый ударъ древней религіи; если ужъ однажды замѣшаны были разумъ и наука въ дѣло фантастическихъ представленій, то можно было ждать, что они обличать ихъ недъйствительность. Философія, что бы ни принялась оправдывать, оправдываеть только разумъ, т. е. себя. Точка отправленія Прокла-восторженная созерцательность; человѣкъ жизнью, настроеніемъ духа долженъ приготовлять себя къ восторженности, возводящей его на высоту созерцательности, которой только возможно въдъніе безусловнаго. Безусловное, какъ оно есть само по себъ, отвлеченное отъ условнаго, знать нельзя; оно въ себъ остающееся, отвлеченное единство,---но оно дълается понятнымъ, обнаруживаясь, происходя, развиваясь. Но развитіе единаго не есть необузданное себяистрачиваніе, теряющееся въ ариеметической безконечности, нѣтьоно, развиваясь, остается самимъ собою. Взаимодъйствіе этой полярности, предѣлъ, мѣра-перегибъ къ средоточію. Отсюда Проклъ выводить свои три момента: Единство, Безконечность, Мюра. Нельзя не замѣтить, что при всей силѣ и высотѣ этого воззрѣнія, оно отправляется не отъ логическаго предшествующаго, а отъ непосредственнаго въдънія, даннаго восторженностью; его мысль вѣрна, но метода не наукообразна, не оправдана. Религія идеть оть безусловной истины: ей че нужно такого оправданія; но

1) У Прокла это всего яснѣе; онъ былъ посвященъ во всѣ таинства и удивлялъ жрецовъ своими теологическими тонкостями.

неоплатоники хотѣли науки—и, какъ наука, ихъ воззрѣніе, при всей высотѣ своей, не совсѣмъ состоятельно.

Неоплатонизмъ всѣми сторонами души своей, всѣми симпатіями, положеніемъ мысли относительно временнаго, выходить изъ древней мысли и вступаетъ въ міръ христіанскій; но, несмотря на это, неоплатоники не хотъли принять христіанства: они мечтали новое вино налить въ старые мѣха. Неоплатонизмъ--отчаянный опыть древняго разума спастись своими средствами, опыть величественный, но неудачный. Неужели неоплатоническимъ отвлеченнымъ, труднымъ, запутаннымъ языкомъ, ихъ философскимъ эклектизмомъ, ихъ теургической гностикой и любовью къ сверхъестественному можно было остановить паденіе -Рима, остановить эпикурсизмъ, остановить скептицизмъ, и, наконецъ, неужели ихъ языкомъ можно было говорить съ народомъ? Неоплатонизмъ блёднёсть церелъ христіанствомъ, какъ все отвлеченное блёднёеть передъ полнымъ жизни. Во всёхъ этихъ ученіяхъ вбеть грядущее, но во всёхъ чего-то не достаеть,--того властнаго глагола, той молніи, которая сплавляеть изъ отрывчатыхъ п полувысказанныхъ начинаній единое цёлое. У неоплатониковъ-почти какъ у нынѣшнихъ мечтателей соціалистовъпробиваются великія слова: примиреніе, обновленіе, παληγένεσις апохатастастаст, по они остаются отвлеченными, неудобопонятными-такъ, какъ ихъ теодицея; неоплатонизмъ былъ для ученыхъ, для немногихъ. «У насъ (т. е. у христіанъ) дъти теперь, говорить Тертулліанъ, больше знають о Богѣ, нежели ваши мудрецы». Бороться съ христіанствомъ было безумно; но гордая философія, точно такъ же, какъ гордый Римъ, не обратила сначала вниманія на это. Странное дело: Римъ какъ будто утратилъ, въ гнусную эпоху лихихъ цезарей, весь свой умъ и впадалъ въ жалкое старчество людей, которые дёлаются ничтожными и сустными на краю могилы; проповъдывание Евангелия уже раздавалось на площадяхъ его, а римская аристократія н умники съ улыбкой смотрѣли на бѣдную ересь назарейскую и писали подлые панегирики, пошлые мадригалы, не замъчая, что рабы, бъдняки, всъ труждающіеся и обремененные, слушали новую въсть искупленія. Тацить не цоняль сначала и Плиній не поняль потомь, что совершалось передь ихъ глазами. Неоплатоники видбли такъ же, какъ стоики и скептики, странное состояніе гражданскаго порядка и нравственнаго быта, но увлеченные созерцательностью, они не могли съ отчаянія удариться въ невъріе, въ чувственность; несостоятельность міра положительнаго привела ихъ къ презрѣнію всего временнаго, естественнаго, къ отысканію другого міра внутри себя—независимаго и безусловнаго. Этотъ міръ, при глубокомъ и страстномъ вниканіи въ него,

А. И. Герценъ, т. IV.

17



велъ къ признанію одного отвлеченнаго и духовнаго за истину<sup>1</sup>); но это духовное было и шире и выше понято ими, нежели всей предшествующей мыслью; одно оно исполняло то, къ чему они стремились, одно христіанство соотвѣтствовало неоплатонизму; а между тѣмъ, неоплатоники не только были язычниками по привычкѣ, или потому что, родившись язычниками, изъ ложснаго стыда хотѣли остаться ими,—нѣтъ, они въ самомъ дѣлѣвоображали, что мивы язычества лучшая плоть для истины. Люди, наклонные все матеріальное считать призракомъ, въ самомъ началѣ сдѣлали такую грубую ошибку, что потомъ имъ легко было принимать послѣдствія, вовсе не идущія изъ ихъ началъ, и мириться со всѣмъ тѣмъ, съ чѣмъ не хотѣли мириться. Но что же мѣшало пмъ отречься оть стараго, умершаго воззрѣнія? То, что это вовсе не такъ легко, какъ кажется.

Побъжденное и старое не тотчасъ сходить въ могилу; долговъчность и упорность отходящаго основаны на внутренней хранительной силѣ всего сущаго: ею защищается до-нельзя все однажды призванное къ жизни; всемірная экономія не позволяеть ничему сущему сойти въ могилу прежде истощенія всѣхъ силъ. Консервативность въ историческомъ мірѣ такъ же вѣрна жизни, какъ вѣчное движеніе и обновленіе; въ ней громко высказывается мощное одобрение существующаго, признание его правъ; стремленіе впередъ, напротивъ, выражаеть неудовлетворительность существующаго, исканіе формы, болье соотвътствующей новой степени развитія разума; оно ничёмъ не довольно, негодуеть; ему тёсно въ существующемъ порядкъ; а историческое движение тъмъ временемъ идеть діагонально, повинуясь обънмъ силамъ, противопоставляя ихъ другъ другу, и тъмъ самымъ спасаясь отъ односторонности. Воспоминание и надежда, status quo и прогрессъантиномія исторіи, два ея берега; status quo основанъ на фактическомъ признанія, что каждая осуществившаяся форма-дъйствительный сосудъ жизни, побъда одержанная, истина, доказанная непреложно бытіемъ; онъ основанъ на върной мысли, что человъчество въ каждый историческій моменть обладаеть всею полнотою жизни, что ему нечего ждать будущаго, чтобъ пользоваться своими правами. Консервативное направленіе будить въ

ş

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вотъ что говоритъ Порфирій о своемъ учителѣ: "Плотинъ намъ казался существомъ высшимъ, онъ стыдился своего тѣла, не любилъ говорить ни о своей семъѣ, ни о родителяхъ, ни объ отчизнѣ. Никогда не дозволялъ онъ, чтобъ его тѣло было повторено живописцемъ или ваятелемъ; когда Аврелій просилъ его позволенія срисовать его, онъ отвѣтилъ ему: Не довольно ли, что мы принуждены таскать съ собою тѣло, въ которомъ заключены природою, неужели намъ еще оставлять изображеніе тюрьмы, какъ будто видъ ея имѣетъ въ себѣ что-либо величественное"? Это чисто-романтическое направленіе!

душѣ святыя воспоминанія, близкія и родныя, зоветь возвратиться въ родительскій домъ, гдѣ такъ юно, такъ беззаботно текла жизнь, забывая, что домъ этоть сдёлался тёсенъ и полуразвалился: оно отправляется отъ золотого въка. Совершенствованіе идеть къзолотому вѣку, протестуеть противъ признанія опреабленнаго за безусловное; видить въ истинъ былаго и сущаго истину относительную, не имѣющую права на вѣчное существованіе, и свид втельствующую о своей ограниченности именно своей преходимостью; оно хранить также въ себъ былое, но не хочеть его сдѣлать мѣтой его мечты-въ будущемъ, въ святомъ упованіи. Міръ языческій, исключительно національный, непосредственный, былъ всегда подъ обаятельной властью воспоминанія; христіанство поставило надежду въ число краеугольныхъ добродѣтелей. Хотя надежда всякій разъ побъдить воспоминаніе, тъмъ не менње борьба ихъ бываеть зла и продолжительна. Старое страшно защищается, и это понятно: какъ жизни не держаться ревниво за достигнутыя формы? Она новыхъ еще не знаетъ, она сама эти формы; сознать себя прошедшимъ-самоотверженіе, почти невозможное живому: это самоубійство Катона. Отходящій порядокъ вещей обладаеть полнымъ развитіемъ, всестороннимъ приложеніемъ, прочными корнями въ сердиѣ; юное, напротивъ, только возникаеть; оно сначала является всеобщимъ и отвлеченнымъ, оно бъдно и наго; а старое богато и сильно. Новое надобно созидать въ потѣ лица, а старое само продолжаеть существовать п твердо держится на костыляхъ привычки. Новое надобно изслѣдовать; оно требуетъ внутренней работы, пожертвованій; старое принимается безъ анализа, оно готово-великое право въ глазахъ людей; на новое смотрять съ недовъріемъ, потому что черты его юны; а къ дряхлымъ чертамъ стараго такъ привыкли, что онъ кажутся вѣчными. Сила, чары воспоминанія могуть иногда пересилить увлеченія манящей надежды; хотять прошедшаго во что бы то ни стало, въ немъ видятъ будущее.

Таковъ, напримъ́ръ, Юліанъ-Отступникъ. Въ его время вопросъ о бытіи и небытіи древняго міра уже страшно постановился; не знать его было нельзя. Три возможныя ръ́шенія представлялись: язычество, т. е. былое, воспоминаніе; отчаяніе, т. е. скептицизмъ—ни былого, ни будущаго, и, наконецъ, принятіе христіанства и съ тъ́мъ вмъ́стѣ выходъ въ новый грядущій міръ, съ оставленіемъ мертвымъ хоронить мертвыхъ. Юліанъ былъ горячій мечтатель, человѣ́къ съ энергической душой, сначала безъ дѣла, весь отдавный греческой наукѣ, потомъ въ дальней Лютеціи занятый рѣ́шеніемъ тяжкаго вопроса о современности,—онъ рѣ́шилъ его въ пользу прошедшаго. Замѣ́тимъ, между прочимъ, что ни средоточіе неоплатонизма, ни Юліанъ, не жили въ Византіи: они могли мечтать о мино-

вавшихъ нравахъ, о возстановлени древняго порядка дълъ внъ новой столицы, внъ города, которымъ Константинъ отрекся отъ язычества и оть неразрывнаго съ язычествомъ быта превней столицы. Теоретически казалось возможнымъ не токмо воскресить былое, но, воскрешая, просвётлить его. Юліанъ былъ человъкъ нравовъ строгихъ и высокихъ доблестей. Въ лицѣ его древній міръ очистился, просіялъ, какъ будто сознательно приготовляясь къ честной и безпостыдной кончинѣ. Воля его была тверда, благородна, умъ геніальный. Все тщетно! Воскресить прошедшее было просто невозможно. Мало зрълишъ болъе торжественныхъ п успокоительныхъ, какъ безсиліе такихъ гигантовъ, какъ Юліанъ, противъ духа времени; по ихъ силъ и по безсилію дъйствія, можно легко измёрить всю несостоятельность несхороненнаго прошедшаго противъ нарождающагося будущаго. Конечно, воспомпнанія Аеинъ п Рима, грустныя и упрекающія, являлись на опустъвшихъ стънахъ и мощно звали къ себъ; конечно, жаль было прекрасный міръ, уходившій въ гробъ, намъ вчуже жаль его до слезь, но что же дълать противъ совершившагося событія? Его смерть была трагическій факть, котораго не принять нельзя было людямъ, присутствовавшимъ при похоронахъ. Не споримъ, своего рода мрачная поэзія окружаеть людей прошедшаго; есть чтото трогательное въ ихъ погребальной процессіп, идущей вспять, въ ихъ вѣчно неудачныхъ опытахъ воскресить покойника. Вспомните о евреяхъ, ожидающихъ до сего дня возстановленія царства израильскаго, борящихся до сихъ поръ противъ христіанства... Что можеть быть печальные положения еврея въ Европъ,-этого человѣка, отрицающаго всю широкую жизнь около себя на основаніи неподвижныхъ преданій! Груди его некому распахнуться, потому что все сочувствовавшее съ нимъ умерло, въка тому назадъ; онъ съ ненавистью и съ завистью смотрить на все европейское, зная, что не имбеть законнаго права ни на какой плодъ этой жизни и въ то же время не умѣетъ обойтись безъ удобства европензма...

Всякій рёзкій перевороть долго послё себя оставляеть представителей враждующихь сторонъ. Вы найдете жидовскую неподвижность и въ Сенъ-Жерменскомъ предмёстьи, въ нашихъ старыхъ и новыхъ раскольникахъ... Неоплатоники были въ томъ ке самомъ положеніи; они, какъ мы сказали, всёмъ слоемъ своего ума, всёмъ ученіемъ своимъ вышли изъ древняго міра и натягивали какое-то близкое сродство съ нимъ, котораго вовсе не было въ ихъ душѣ; они своего рода націонализмомъ дошлп до аллегорическаго оправданія язычества, и вообразпли, что они вѣрятъ въ него. Они хотѣли какимъ-то философски-литературнымъ образомъ воскресить умершій порядокъ вещей. Они об-

манывали себя болёс, нежели другихъ. Они въ прошедшемъ видъли собственно будущій идеаль, но облеченный въ ризы прошедшаго. Если-бъ, въ самомъ дълъ, давно прошедшій бытъ могъ воскреснуть на мигъ, во время полнаго разгара неоплатонизма, поклонники его содрогнулись бы передъ нимъ, не потому, что онъ былъ дуренъ въ свое время, а потому, что его время уже миновало: потому что онъ представлялъ вовсе не ту среду, которая была нужна для современнаго человѣка,---что сдѣлали бы Проклъ и Плотинъ въ суровомъ времени пуническихъ войнъ? Но тѣмъ не менње люди, предавшіеся былому, глубоко страдають; они столько же вышли изъ окружающаго, какъ и тѣ, которые живутъ въ одномъ будущемъ. Страданія эти необходимо сопровождають всякій перевороть: послѣднее время передъ вступленіемъ въ новую фазу жизни тягостно, невыносимо для всякаго мыслящаго; всѣ вопросы становятся скорбны, люди готовы принять самыя нельпыя разрътения, лить бы успокоиться; фанатическия върованія идуть рядомъ съ холоднымъ невѣріемъ, безумныя надежды объ-руку съ отчаяніемъ, предчувствіе томить, хочется событій, а, повидимому, ничего не совершается <sup>1</sup>)...

Это-глухая, подземная работа, пробивающаяся на свъть, мучительная беременность, время тягости и страданій; оно похоже на переходъ по степи, безотрадный, изнуряющій-ни тіни для отдыха, ни источника для оживленія; плоды, взятые съ собою, гнилы, плоды встречающиеся кислы. Бедныя промежуточныя поколения — они погибають на полу-дорогъ обыкновенно, изнуряясь лихорадочнымъ состояніемъ; поколѣнія выморочныя, не принадлежащія ни кътому, ни къ другому міру-они несуть всю тягость зда прошедшаго и отлучены отъ всёхъ благь будущаго. Новый міръ забудеть ихъ, какъ забываеть радостный путникъ, прітхавшій въ свою семью, верблюда, который несъ все достояние его и палъ на пути. Счасттѣ, которые закрыли глаза, видя хоть издали деревья ливы обътованнаго края; большая часть умираеть или въ безумномъ бреду, или устремляя глаза на давящее небо и лежа на жесткомъ, каленомъ пескѣ... Древній міръ, въ послѣдніе вѣка своей жизни, испыталъ всю горечь этой чаши; круче и сильнѣе переворота въ исторіи не было; спасти могло одно христіанство; а оно такъ ръзко становилось въ противоположность съ міромъ

<sup>1)</sup> Посмотрите, какія страшныя слова вырываются иногда у Плинія, у Лукана, у Сенеки. Вы въ нихъ найдете и апотеозу самоубійству, и горькіе упреки жизни, и желаніе смерти, да какой смерти—"смерти съ упованіемъ уничтоженія"!—"Смерть единственное вознагражденіе за несчастіе рожденія, и что намъ въ ней, если она ведетъ къ безсмертію? Лишенные счастія не родиться, неужели мы лишены счастія уничтожиться"? (Hist. Nat.). Это говоритъ Плиній. Какая усталь пада на дущу людей этихъ, какое отчанніе придавило ихъ!

языческимъ, ниспровергая всъ прежнія върованія, убъжденія его. что трудно было людямъ разомъ оторваться отъ прошедшаго. Надобно было переродиться, по словамъ Евангелія, отказаться оть всей суммы нажитыхъ истинъ и правилъ, -- это чрезвычайно трудно; практическая, обыденная мудрость несравненно глубже пускаеть корни, нежели само положительное законодательство. А между тёмъ новый міръ только и могъ начаться съ такого разрыва; неоплатоники были реформаторы, они хотѣли побѣлить да подновить новое зданіе; они хотѣли, не жертвуя старымъ, воспользоваться новымъ,-и имъ не удалось. «Кто отца своего любить болье меня, тоть непостоинъ меня». Превняя мысль сначала аристократически не знала христіанства; когда же она поняла его,-испуганная, вступила съ нимъ въ борьбу; она истощала всъ средства, чтобъ безуспътно противодъйствовать ему: она была умна, но безсильна и несовременна. Пять столѣтій выдержала она себя; наконецъ въ 529 году, Юстиніанъ изгналъ всѣхъ языческихъ философовъ изъ предѣловъ имперіи и закрылъ послѣднюю неоплатоническую школу; семь послѣднихъ представителей древней науки бъжали въ Персію; Персъ Хозрой выпросилъ имъ позволение возвратиться на родину, и они потерялись безвѣстными скитальцами, они не нашли уже аудиторій своихъ. Черезъ нѣсколько лѣть, распространился страшный моръ; казалось, физическіе элементы, самъ шаръ земной участвують въ послёднемъ актё этой трагедіи; люди умирали сотнями, города пустѣли, судорожно и болѣзненно сжималось сердце оставшихся,въ этихъ судорогахъ умиралъ древній міръ. Императоръ Левъ Исавръ попробовалъ уничтожить его духовное завъщание: онъ сжегь огромную библіотеку въ Византіи и запретилъ преподавать въ школахъ что-либо, кромѣ религіи.

Новый міръ, торжественно и глубокознаменательно встрётившійся съ старымъ Римомъ въ лицѣ апостола Павла, представшаго передъ цезаремъ Нерономъ, — побѣдилъ.

Вы можете меня упрекнуть, что, объщая писать объ изучения природы, я доселѣ всего менѣе говорилъ о естествовѣдѣни,—но упрекъ вашъ врядъ ли будеть справедливъ. Цѣль моихъ писемъ вовсе не та, чтобъ знакомить васъ съ фактическою частью естественныхъ наукъ; мнѣ хотѣлось одного: по мѣрѣ возможности показать, что антагонизмъ между философіей и естествовѣдѣніемъ становится со всякимъ днемъ нелѣпѣе и невозможнѣе; что онъ держится на взаимномъ непониманіи, что эмпирія такъ же истинна и дѣйствительна, какъ идеализмъ, что спекуляція есть ихъ единство, ихъ соединеніе. Для достиженія предположенной цѣли мнѣ

казалось <sup>1</sup>) необходимымъ раскрыть, откуда развился антагонизмъ естествовѣдѣнія съ философіей, а это само собою вело къ опредѣленію науки вообще и къ историческому очерку ея. Въ логикѣ, наука выходитъ готовой, какъ вооруженная Паллада изъ головы Юпитера; ей не достаетъ рожденія и ребячества; въ исторіи, она выростаетъ изъ едва замѣтнаго зародыша. Не зная эмбріологіи науки, не зная судебъ ея, трудно понять ея современное состояніе; логическое развитіе не передаетъ съ тою жизненнос состояніе; логическое развитіе не передаетъ съ тою жизненностью и очевидностью положенія науки, какъ исторія. Логика на все смотрить съ точки зрѣнія вѣчности,—оттого все относительное и историческое теряется въ ней. Логика, раскрывая нелѣпость, думаетъ, что она сняла ее; исторія знаетъ, какими крѣпкими корнями нелѣпость приростаетъ къ землѣ, и она одна можетъ ясно раскрыть состояніе современной борьбы.

Но упрекъ былъ бы и съ другой стороны несправедливъ; мы говорили только о древнемъ мірѣ, а въ древнемъ мірѣ все наукообразное развитіе сосредоточивалось въ философіи. Въ строгомъ смыслѣ слова, древній міръ не имѣлъ науки о природѣ; въ немъ было благородное стремленіе все узнать, объяснить явленія, понять окружающее; Плиній говорить, что незнаніе природы---гнусная неблагодарность; но древніе естествоиспытатели чаще всего ограничивались этимъ благороднымъ стремленіемъ и поверхностными теоріями. Древній міръ не умѣлъ наблюдать, не умѣлъ пытать явленія и ихъ допрашивать; оттого естествовъдъніе его состояло изъ общихъ взглядовъ върности поразительной и изъ частныхъ фактовъ, большею частью, отрывочныхъ и худо обслѣдованныхъ<sup>2</sup>); для него наука была дилетантизмомъ, художественной потребностью, а не жгучей жаждой истины; оттого Плинію, какъ и Лукрецію, довлѣеть сочувствіе съ природой и поэтическое созерцание ся. Historia Naturalis Плинія даеть примъры на каждомъ шагу; начнетъ ли онъ описывать небо,-онъ останавливается съ итальянскимъ пристрастіемъ къ солнцу и называеть его божествомъ всевидящимъ и всеслышащимъ, божествомъ всеоживляющимъ, божествомъ, удаляющимъ грустные помыслы; обратится ли онъ къ землъ,--опять вдохновеніе (и нъсколько риторики): онъ ее называеть матерью кроткой, милосердой, которая кормить насъ, даеть защиту, опору, и послѣ смерти скрываеть въ своихъ пъдрахъ бренные остатки. «Воздухъ реветъ бурей и сгущается въ тучи, вода льется дождями, цёпенфеть градомъ,

1) См. начало второго письма.

<sup>2</sup>) Одна отрасль естествовъдънія, тъсно связанная съ математикой и заставлявшая по неволъ наблюдать, астрономія, развилась въ наиболѣе наукообразную форму при Ипархъ и Птоломеяхъ; оттого "Алмагеста" и устояла до самого Коперника. несется потоками, а земля—at hæc beninga mitis, indulgens usuique mortalium semper ancilla, quae coacta generat! Она на всѣ наши нужды имѣетъ отвѣтъ; она произвела даже ядовитыя растенія для того, чтобъ человѣкъ, наскучившій жизнью, могъ легко прекратить ее, не бросаясь со скалъ» (Historia Naturalis, Lib. II, LXIII).

Не изучать природу, а наслаждаться поэтическимъ пониманіемъ ея, — воть чего хотѣлось древнимъ. Впрочемъ, обращаясь назадъ, мы встръчаемъ, какъ великое исключение, того же колоссальнаго человѣка, который по всему великій представитель древняго міра-Аристотеля. Его общій взглядь на природу мы знаемъ; но онъ великъ и какъ наблюдатель, ---онъ оставилъ превосходныя монографіи. Извъстно, что Александръ Македонскій на походахъ своихъ не забывалъ высылать цёлые отряды воиновъ на ловлю звѣрей и отправлялъ ихъ къ Аристотелю; такимъ образомъ онъ первый занимался сравнительной анатоміей: онъ помышлялъ уже о стройномъ рядъ развитія животнаго царства; его раздёленіе, какъ мы имёли случай замётить, осталось до сихъ поръ. Взглядъ Аристотеля въ естествовълъни, какъ и вездъ, спекулятивенъ и до чрезвычайности реаленъ; принимая природу за процессъ, за дѣятельность, одѣйствотворяющую возможность, заключенную въ ней, Аристотель равно далекъ отъ идеальности Платона и отъ матеріализма Эпикура, хотя въ немъ есть оба эти элемента. Въ послѣдователяхъ его, особенно занимавшихся есте-·ствовѣдѣніемъ, начинаетъ замѣтно преобладать матеріализмъ; такъ, напримъръ, Стратонъ стремился все сущее объяснить одними физическими средствами: онъ отвергалъ всякую за-природную причину; цёлесообразность мірозданія казалась ему вымысломъ или, по крайней мъръ, предположениемъ, не имъющимъ доказательствъ. Всѣ явленія и ихъ связь принималъ онъ за слѣдствіе случайнаго взаимодъйствія основныхъ свойствъ природы, заключенныхъ въ въчной матеріи. Міръ чувствованій — точно также проявление естественной силы, особымъ образомъ опредъленной въ организмѣ, котораго вещественные элементы сочетались первоначально безъ цѣли, а потомъ воспользовались представившимися условіями, чтобъ развиться до возможнаго предбла; достигнувъ его, организмъ не развивается, а повторяетъ себя для сохраненія рода 1).

Самыми полными представителями этого воззрѣнія, сдѣлавшагося подъ конецъ общимъ воззрѣніемъ древнихъ натуралистовъ, могутъ быть Лукрецій и Плиній-Младшій. Греческая мысль

<sup>1</sup>) Buhle. Geschichte der Phil. seit der Wiederherstellung der Wissenschaften. 1800. T. I.

сдѣлалась въ нѣкоторыхъ областяхъ общѣе и яснѣе, перейдя на римскую почву. Лукрецій, въ началѣ своей знаменитой поэмы «De rerum natura», говорить съ той же ироніей о темнотѣ греческихъ философовъ, съ какой нынъ говорятъ французы о германской наукъ. Въ самомъ дълъ, Лукрецій ясенъ и увлекателенъ; въ немъ эпикурейское воззрѣніе созрѣло, согрѣтое огненной кровью поэта, и пышно расцвило. Съ перваго взгляда кажется страннымъ сочетание поэзи съ эпикурейскимъ матеріализмомъ; но вспомнимъ, что этому человѣку съ горячимъ сердцемъ и съ реальными страстями предстоялъ выборъ между падающимъ язычествомъ, темнымъ аскетизмомъ неоплатониковъ и своболнымъ взглядомъ тогдашняго матеріализма. Сказки миеологіи граціозны и милы, особенно для насъ, знающихъ, что это сказки; во время Лукреція онѣ становились противны; противодѣйствіе язычеству было въ модъ, въ хорошемъ тонъ; напрасно Цицеронъ краснорѣчиво хотѣлъ талейрановски пройти между философіей и язычествомъ, примирить ихъ внѣшнимъ образомъ и сочетать въ насильственный и невозможный бракъ; Юлій Цезарь въ засъданіи сената открыто сказалъ, что не върить въ безсмертіе души, а потомъ Сенека повторилъ это со спены. Извѣстно. какъ строгъ былъ въ отношении къ мнѣніямъ древній грекоримскій міръ, особенно во время Лукреція; спустя полвѣка послѣ него, цезари догадались, что имъ надобно поддерживать всею властью своей язычество. Калигула въ томъ же сенатъ разсказываль о таинственныхъ виденияхъ и былъ горячий поклонникъ кумировъ, о rendez-vous, назначенныхъ ему луною, и проч.; Геліогабалъ еше болѣе.

Лукрецій начинаеть à la Hegel съ бытія и небытія, какъ съ дѣятельныхъ началъ взаимодѣйствующихъ и сосуществующихъ; эти логическія абстракціи выражены у него языкомъ атомистовъ: атомы и пустота—вотъ полюсы, вотъ крайности, стремящіяся къ равновѣсію. Атомы несутся въ безконечной пустотѣ, встрѣчаются, летятъ вмѣстѣ, проникаютъ другъ въ друга, сочетаваются въ тѣла въ то время, какъ другіе теряются въ неизмѣримой пустотѣ<sup>1</sup>). Возникаютъ цѣлые міры тамъ, гдѣ встрѣчаются условія возникновенія, и гибнутъ міры тамъ, гдѣ эти условія нарушены; но эта гибель и это возникновеніе относятся только къ частямъ; совокупность же всего сущаго, все обнимая въ себѣ, вѣчна и безконечна: «стрѣла пущенная можетъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кстати замѣтить здѣсь, что древніе были самые плохіе химики (въ теоретическомъ смыслѣ); однако они предвидѣли и догадывались о химическомъ сродствѣ; они понимали, что извѣстныя вещества съ одними соединяются, имѣютъ къ нимъ симпатію, съ другими нѣтъ (гомеомеріи).

летъть цълые въка и все такъ же быть далекою отъ конца вселенной, какъ въ первую минуту, когда она пущена»; вселенная живеть въ этихъ видоизмѣненіяхъ, это ея жизнь, ея развитіе, которыя и составляють ен цёль. Милое физическое нев'ежество иногда невольно срываеть улыбку, когда читаешь Лукреція, котораго доля лжи и истины уже очевидна изъ сказаннаго; но чаще онъ увлекаеть пламенемъ, струящимся черезъ всю поэму; такого сочувствія съ жизнію оть Лукреція до Гёте вы не встрѣтите. Да и только въ древнемъ мірѣ могла прійти въ голову и такъ исполниться мысль-изложить космологію и физику въ поэмѣ, стихами! Это потому, что они именно съ пластической стороны смотръли на все, тъмъ болъе на природу. Любовь къ жизни, любовь къ наслажденію и мудрая мѣра въ нихъ, пренебреженіе смерти <sup>1</sup>) и какой-то братски-родственной взглядъ на все живое, --- вотъ философія Лукреція. Онъ бросился въ физику, потому что язычество съ своимъ фатумомъ и съ своими олимпійцами подозрительнаго поведенія не удовлетворяли; онъ торжественно въ каждой пъсни провозглашаетъ, что Эпикуръ величайшій изъ грековъ, что съ него началась нравственность, нравственность сознательная, человѣческая, которой мѣшали всякія привидѣнія языческой религіи <sup>2</sup>); что съ тѣхъ поръ нравственность имѣеть мѣрило въ самомъ человѣкѣ, и проч. Ставъ на эту точку, гонимый своимъ огненнымъ сердцемъ, разумбется, онъ пошелъ до всякихъ крайностей, но по дорогъ встрътилъ и высказалъ бездну прекраснаго. Одно изъ лучшихъ мѣстъ въ его поэмѣ — это его геогонія; онъ разсказываеть развитіе планеты оть стихійной борьбы до того уравнов шеннаго состоянія, когда показались растенія; потомъ заставляеть особенно развившіяся растенія скучать своей привязаиностью къ землъ и оторваться отъ стебля,-это животное; и, наконецъ, человѣкъ, родившійся прямо изъ земли на стеблѣ. Хотя все это нѣсколько смѣшно, но поэтичнѣе мудрено себѣ представить переходъ отъ растеній къ животнымъ, какъ представляя цвътокъ, оторвавшійся отъ стебля и полетъвшій бабочкой; замѣтьте, что Лукрецій при этомъ упоминаетъ, что необходимыя условія возникновенія органической жизни-теплота и влага. Отвергая безсмертіе души, онъ принимаеть какую-то эеирную душу, которая такъ легка и жидка, что какъ вылетитъ, такъ и пропадеть въ безконечной пустотъ; составныя части ея бывають разны: такъ, у льва душа захватила въ себя огню, а у оленя холоднаго

Digitized by GOO

<sup>1)</sup> Лукрецій, между прочимъ, въ утѣшеніе умирающихъ, говоритъ, что всѣ мертвые-ровесники, ибо для нихъ нѣтъ времени.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вспомните краснорѣчивыя страницы августиновой de Civitate Dei и его обличенія всей суетности и непослѣдовательности языческой религіи, всей уродливости ся нравственности.

вътра! Теперь земной шаръ старъется, и оттого онъ утратилъ способность производить новые роды, а только поддерживаетъ прежніе. Онъ произвелъ ихъ въ свою юность, когда внутри его кипъли въ преизбыткъ силы; тогда даже являлись уродливыя существа, которымъ впослъдстви природа отказала въ правъ на жизнь (итакъ, Лукрецій предполагалъ ископаемыя животныя?).

Historia Naturalis Плинія—энциклопедія, задуманная и выполненная колоссально-представляеть общій сводъ знаній космологическихъ, физическихъ, географическихъ и проч. Это сочиненіе показало бы рубежъ, далёе котораго знаніе природы не шло въ римскомъ мірѣ, если-бъ слѣдомъ за нимъ не явился Галенъ; но Галенъ занимался исключительно медициной, и потому его открытія, сверхъ собственно-патологическихъ, всъ относятся къ физіологіи и анатоміи; о нервной системѣ до Галена имѣли очень сбивчивое понятіе, называли часто нервами связки, сухія жилы; наконецъ, и въ тъхъ случаяхъ, въ которыхъ узнавали ихъ, имъ приписывали невбрно и смутно ихъ отправленія. Галенъ первый показалъ, что нервы идуть изъ мозга, что въ нихъ и въ мозгу вся причина сочувствованія, что нервъ заставляеть по вол'є сжиматься мышцы и, слёдовательно, есть органь, управляющій движеніемъ. Онъ доказалъ это тъмъ, что мышцы лишаются свойствъ движенія, если переръзать управляющій нервъ, и именно лишаются ниже перерѣза, т. е. въ части, разобщенной съ мозгомъ. Съ тёхъ поръ стали душу, т. е. ея мёсто, искать исключительно въ головномъ мозгу 1).

Воззрѣніе Плинія вообще идеть изъ тѣхъ же началъ, какъ воззрѣніе Лукреція, но онъ богаче свѣдѣніями и болѣе послѣдователенъ своему взгляду; его взглядъ опредѣленъ исчернывающимъ образомъ имъ самимъ. «Вселенная, говоритъ онъ, вмѣстѣ съ небомъ, покрывающимъ ее со всѣхъ сторонъ, представляется вѣчнымъ, безпредѣльнымъ существомъ, непроисшедшимъ, непереходящимъ. Изслѣдованіе того, что внѣ вселенной, людямъ безполезно, да. и, сверхъ того, оно неудобопонятно для ума человѣческаго; вселенная свята, вѣчна, неизмѣрима, вся во всемъ, сама все. Она конечна и похожа на безконечное, правильна во всѣхъ явленіяхъ своихъ и похожа на лишенную пра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Галенъ первый замѣтилъ, что артеріи наполнены кровью, а не воздухомъ; при разсѣченіи труповъ, разумѣется, артеріи всякой разъ представлялись пустыми, и до Галена полагали, что въ нихъ обращается воздухъ. Между прочимъ, Галенъ говоритъ: если-бъ людямъ удалось узнать составъ воздуха, объяснилась бы животная теплота: "горъние поддерживается тюмъ же, чъмъ жизнь". Это предвъдѣніе кислорода! Въ XVI вѣкѣ Цизалпинъ вздумалъ доказывать, что центръ нервной системы въ сердцѣ, а Цизалпинъ былъ очень и очень ученый докторъ. Вотъ каковы были средніе вѣка для естествовѣдѣнія!

вильности (необходима и, повидпмому, случайна); она все обнимаеть видимое на свътъ и во тьмъ спрятанное; она произвеление сущности вещей и въ то же время сама сущность вещей». Не надобно однако думать, что Плиній очень глубокомысленно понималь то, что высказалось такъ поэтически. Онъ далево отстаеть оть Аристотеля, — мысль потеряла свою свѣжесть и ясность, она слишкомъ облеклась въ риторическія формы, была слишкомъ вибшия. Плиній, напр., не могъ уразумбть намека писагорейцевъ и Аристотеля о тяготёніи, а говорить, что легкія тёла стремятся вверхъ, тяжелыя внизъ, мѣшаютъ другъ другу и на взаимномъ противодъйствіи остаются въ равновъсіи: такъ, земной шаръ не падаеть оттого, что атмосфера его поддерживаеть. Какъ могъ обширный умъ его удовлетвориться такими жалкими объясненіями. это столько же непонятно, какъ разные анекдоты, приводимые имъ среди д'бльныхъ зоологическихъ описаній, наприм., о рыбѣ ehineis, которая останавливаеть корабли дъйствіемъ своихъ мышцъ, объ андрогинахъ, переходящихъ изъ пола въ полъ, о женщинахъ, родившихъ слона, объ астомахъ, питающихся воздухомъ. Древніе съ дътской довърчивостью върили и опыту и преданію, принимая фактическій міръ за такую же дъйствительность, какъ міръ мысли, какъ міръ традиціонный, и ставя легенды въ число фактовъ. Въ самомъ дѣлѣ, единство бытія и мышленія, факта и понятія, составляло непосредственное върованіе ихъ, мъшавшее рефлексіи и анализу, не позволявшее возникнуть истинной наукь и совершенно свойственное артистическому дилетантизму; оттогото они такъ часто путають эмпирію съ діалектикой, опыть съ преданіемъ, ставя ихъ на одну доску, переходя пропзвольно отъ одного къ другому.

Декабрь, 1844 г.



## письмо нятое.

269 -

## Схоластика.

Греко-римская жизнь, дряхлёя, отрицала, мало по малу, то тоть основный элементь свой, то другой; но все это были полумъры, событія болье, нежели убъжденія, или убъжденія, не переходившія въ событія. Философія съ Сократа, и даже до него, стремилась снять односторонность эллинскаго воззрѣнія и во многомъ отрицала 'его. – но отрицала внутри извъстнаго круга, за предблы котораго, несмотря на всю жизненность свою, она рёдко переходпла. Историческія событія вводили обычаи, прямо противоположные религіознымъ нормамъ древней жизни; но они прививались тайкомъ и безсознательно; напр., обоготворение цезарей фактически снимало язычество, перенося боговъ совсѣмъ на иную почву; статуя представляла мистическое сочетание камня съ самой всеобщей человѣческой или божественной сущностью; поклоненіе Клавдію или Нерону смѣшивало божественное съ существующимъ человѣкомъ,--это своего рода атеизмъ. Основы гражданскаго устройства древнихъ республикъ считались едиными истлиными, и были поруганы какой-то нельпой пародіей на нихъ во время имперіи. Всѣ эти отрицанія, вы видите, недобросовѣстны, лукавы, отрывочны. Образованные люди видёли нелёпость язычества, были вольнодумцы и кощуны, но язычество оставалось, какъ офиціальная религія, и на улицѣ они поклонялись тому, надъ чёмъ ругались дома, потому что чернь стояла за него; иначе и быть не могло: у ней только и оставалось. Ни у кого не было храбрости открыто, громогласно отрицать основанія древней жизни,-да и во имя чего могла возникнуть такая высокая дерзость? Внутри римской жизни могло явиться мрачное, печальное отрицание Секста-эмпирика, глумливое, злое Лукіана, холоднообразованное Плинія, или, наконецъ, отрицаніе разврата и безучастія, того душевнаго холода и чувственнаго огня, которому нѣть дѣла до религіознаго и гражданскаго порядка, но который плачеть объ умершей Муренѣ и рукоплещеть умирающему гладіатору, поднося къ губамъ изображеніе божественнаго, т. е. царствующаго на сію минуту цезаря. Отрицанія обновляющаго, созидающаго не было въ римской жизни, или оно было только въ возможности принять христіанство.

Христіанство является совершенно противоположнымъ древнему порядку вещей; это не то половинное и безсильное отрицаніе, о

Digitized by Google,

i in a s

которомъ мы говорили 1), а отрицаніе, полное мощи, надежды, откровенное, безпощадное и увъренное въ себъ. Возьмите «De Civitate Dei» Августина и полемическія сочиненія первыхъ христіанскихъ писателей, — вотъ какъ надобно отрекаться отъ стараго и ветхаго; но такъ можно отрекаться, имбя новое, имбя святую въру. Побропътели языческаго міра-блестящіе пороки въ глазахъ христіанина; въ статуъ, передъ красотой которой склонялся грекъ, онъ видить чувственную наготу; онъ отказывается отъ прекраснаго греческаго храма и пом'вщаеть алтарь свой въ базиликѣ, лишь бы не служить Богу истинному въ тѣхъ стѣнахъ, въ которыхъ служили богамъ ложнымъ. Виъсто гордости-христіанинъ смиряется; вмъсто стяжанія, онъ обрекаеть себя добровольной нищеть; вмъсто упоеній чувственностью-онъ наслаждается лишеніями 2). Христіанство было прямымъ, рѣзкимъ антитезисомъ тезису древняго міра. Многіе воображають, что послъднія три столътія такъ же отдълены отъ среднихъ въковъ, какъ средніе въка отъ древняго міра, --- это несправедливо: въка реформаціи и образованности представляють послёднюю фазу развитія католи-

1) Сравните созидающее разрушение блаженнаго Августина съ esprits forts древняго міра, или съ ихъ отчаяннымъ скрежетомъ зубовъ. Плиній, наприм., говоритъ, что единственное утвшеніе людямъ состоитъ въ томъ, что боги также не всемогущи, не могуть себя сдёлать смертными, людей безсмертными, ни того. чтобъ прошелшее не было, или, чтобъ два раза десять не было двадцать. Онъ съ горькимъ упрекомъ замъчаетъ, что люди, не довольствуясь Олимпомъ и не имъя силь отречься отъ него, выдумали себъ новыя пъпи, склонились передъ отвлеченными страшилищами-передъ случаемъ и счастиемъ, и трепещутъ безумно передъ собственными вымыслами. Лукіанъ-Вольтеръ той эпохи. Возьмите. напримвръ, его *траническано Юпитера*, это-комедія-buffa на Олимпв. Онъ представляеть Юпитера, растерявшагося отъ спора эпикурейца, отвергающаго боговъ, съ стоикомъ; не зная, что дълать, Юпитеръ собираетъ совътъ. Начинается споръ, кому гдъ сидъть. Юпитеръ приказываетъ сперва усадить золотыхъ боговъпотомъ мраморныхъ, и притомъ сперва праксителевой работы, потомъ другихъ мастеровъ. Нептунъ тутъ же объявляетъ, что онъ не сядетъ ниже какого-нибудь сгипетскаго урода изъ золота съ собачьей мордой. Велѣно быть безъ чиновъ. Вдругъ съ топотомъ и трескомъ переваливается Колоссъ родосский и говоритъчто онъ хотя и м'ёдный, но м'ёди въ него пошло больше, нежели золота въ иного волотого бога. Пока они вздорять и пока Юпитерь собираеть нелёпыя мнёнія. между которыми отличается мивніе олимпійскаго Скалозуба-Геркулеса, который просить позволенія покачать колонны портика, подъ которыми идеть споръ, эпикуреецъ побъждаетъ стоика, и Олимпъ въ дуракахъ. Можно было потрясти язычество, особенно въ извъстномъ кругу людей, такими такими насмъшками. но такое отрицание оставляло пустоту въ душъ. И потомъ, порицая язычество, тъ же люди видѣли въ соціализмѣ древняго міра идеалъ; они хотѣли сохранить Римъ и Грецію съ ихъ гражданскимъ устройствомъ, одностороннимъ и тёсно связаннымъ съ религіей.

2) Выраженіе, принадлежащее Григорію-Назіанзину въ письмѣ къ Васнлію Великому: «Помнишь ли, говоритъ онъ, какъ мы наслаждались лишеніями в постомъ?»

цизма и феодальности; можеть быть, они во многомъ перешли кругъ, котораго очертаніе сдёлано было изъ Ватикана,—но тёмъ не менёе они представляють органическое продолженіе предъидущаго; всё основы соціализма западно-европейскаго остались неприкосновенными, христіанство осталось нравственной основой жизни; новое понятіе о правѣ выросло на той же почвѣ римскаго, каноническаго и варварскаго права; различіе его состояло не въ различіи основаній, а въ иномъ (часто произвольномъ) толкованіи ихъ, болѣе сообразномъ съ новой степенью образованности. Ни Лютеръ, ни Вольтеръ не провели огненной черты между былымъ и новымъ, какъ Августинъ; у нихъ такая черта не имѣла бы смысла, точно такъ, какъ у Сократа, у Платона, переходившихъ во многомъ циклъ аеинской жизни, но принадлежавшихъ къ ней.

Противоположность христіанскаго воззрѣнія съ древнимъ требовала не передълки, а пересозданія. Древній міръ-чувственный, художественный, все принимавший съ легкостью и съ юношескою улыбкою, вездъ пробивался къ мысли, и нигдъ не могъ отрѣшиться отъ непосредственности, нигдѣ не умѣлъ идти до крайнихъ выводовъ. Его наука была поэма, его художество было религіей, его понятіе о человѣкѣ не раздѣлялось съ понятіемъ гражданина, его республика поддерживалась страшно задавленной каріатидой невольничества, его нравственность состояла изъ юридическихъ обязанностей 1), онъ уважалъ въ согражданинѣ монополію, привилегію, а не человѣческую личность его. Юношескій міръ этоть быль увлекательно прекрасень и съ тымь ви вств непростительно легкомыслень; философствуя, онь отталкивалъ важнѣйшіе вопросы, потому что они не такъ легко разрѣшались, или удовлетворялся легкими рѣшеніями ихъ; утопая въ роскоши и наслажденіяхъ, онъ не думалъ о темномъ подвалѣ, въ которомъ стонуть въ колодкахъ рабы, возвратившіеся съ поля. Вдругь прелестныя декораціи, ограничивавшія горизонть древняго міра, исчезли, — открылась безконечная даль, которой и не цодозрѣвалъ міръ гармонической соразмѣрности; основы его показались мелки въ этомъ безбрежіи, а лицо человѣка, потерянное въ гражданскихъ отношеніяхъ древняго міра, выросло до какойто недосягаемой высоты, искупленное Словомъ Божіимъ. Непосредственныя и гражданскія опредѣленія оказались второстепенными; личность христіанина стала выше сборной личности го-

1) Если нъкоторые мыслители стояли выше общественнаго мнёнія о нравственности, то это только значить, что они уже перешли предѣль древняго возарѣнія. Въ этомъ отношеніи, можетъ быть. Сенека всѣхъ выше: потому-то онъ и стонтъ на самомъ краю древняго міра.

Digitized by Google

рода; ей раскрылось все безконечное достоинство ея.-Евангеліе торжественно огласило права человъка, и люди впервые услышали, что они такое. Какъ было не перемъниться всему! Древняя любовь къ отечеству, высокая и прекрасная, но ограниченная и несправедливая, замёняется любовью къ ближнему, узкая національность единствомъ въ въръ; Римъ съ гордостью удостоивалъ избранныхъ правомъ своего гражданства, --- христіанство предлагало всёмъ крещеніе водою. Древній міръ вёрилъ безотчетно въ природу, въ ея действительность, принималъ ее какъ факть, принималь потому, что вилёль своими глазами: для него природа была все, за ея предблами ничего; онъ видблъ во временномъ естественномъ въчное и духовное, онъ видълъ въ красотъ высшее выражение высшаго, никогда не могъ оторваться отъ природы, --- п оттого никогда не зналъ ея. Новый міръ пменно въ матеріальную природу, въ явленія и не върилъ; онъ отвергалъ дъйствительность преходящаго, върилъ событію духовному, принималъ красоту за низшее выражение высшаго, не былъ пластиченъ, чувствовалъ свой разрывъ съ природой и стремился къ духовному примиренію съ ней въ мышленіи, къ искупленію природы въ себъ. Древній міръ жилъ въ настоящемъ, вспоминалъ часто былое, но о будущемъ не думалъ; а если и являлась страшная мысль рока, преслёдовавшая его безпрестанно, то это для того, чтобъ толкнуть человѣка къ наслажденіямъ, совѣтомъ въ родѣ non curiamo l'incerto domani застольной пъсни изъ «Лукреціи»; оттого-этоть упоительный, чувственный bien être въ жизни, эта роскошь въ наслажденіяхъ, эта страстная нѣга, доходящая до поэтической увлекательности и до отвратительной животности, въ сравнении съ которой нашъ комфортъ жалокъ и нашъ развратъ смѣшонъ. Для древняго міра, какъ будто, не было жпзни за гробомъ; Ахиллъ сказалъ Улиссу въ преисподней, что онъ пошелъ бы въ рабы, лишь бы на землю; мысль о смерти пногда страшила ихъ, мысль о будущей жизни почти вовсе не занимала нпкого. Вѣра въ безсмертіе сдѣлалась, напротивъ, одной изъ краеугольныхъ основъ христіанства; признавая вѣчность свою и преходимость естественнаго, человёкъ совсёмъ иначе взглянулъ на все окружающее его. «Два града сдёлали двѣ любви: земной градъ любовь къ себѣ до пренебреженія Богомъ; градъ пебесный-любовь къ Богу до пренебреженія собою» (De Civ. Dei).

Въ то время, какъ проповъдованіе Евангелія пзмѣняло внутренняго человѣка, дряхлое устройство государственное оставалось въ явномъ противорѣчіи съ догматами религіи. Христіане приняли римское государство примское право; побѣжденный п отходящій міръ нашелъ средство проникнуть въ станъ побѣдителей. Восточная пмперія, принявъ во всей чистотѣ евангельское

Digitized by  $G_{\Omega}$ 

ученіе, осталась при той формѣ цезарскаго управленія, которое Діоклетіанъ-элѣйшій гонитель христіанства - развилъ до нелѣпости. Въ Западной имперіи, съ своей стороны, явился новый элементь, также не христіанскій, элементь тевтонизма, народнаго духа дикихъ полчищъ, страшныхъ въ невинной кровожадности своей, въ своей скитающейся неутомимости, въ своемъ дружинномъ братствъ и любви къ необузданной волъ. Надобно было усмирить, укротить дикарей; надобно было сломить ихъ желѣзную и задорную волю волей еще болье жельзной и настойчивой. Эту великую задачу задали себъ первосвященники римскіе; разрѣшая ее, они утратили свой характеръ чуждости всему мірскому; католицизмъ сорвалъ германца съ его почвы и пересадилъ на другую, но самъ, между тъмъ, пустилъ корни въ землю, которую стремился вытолкнуть изъ-подъ ногъ мірянъ; желая управлять жизнію, онъ долженъ былъ сдёлаться практическимъ, печься о мнозъ; отвергая эти заботы, онъ принялъ ихъ. Началась безпрерывная борьба духовнаго порядка со свътскимъ; католицизмъ мало-по-малу побѣждалъ, побѣждалъ для того, чтобъ. наконецъ, спокойно насладиться плодомъ своихъ трудовъ въ лицъ, наприм., Льва Х, который больше похожъ на доблестнаго цезаря, нежели на намъстника св. Петра. Въ эту борьбу послъдовательно вовлеклись всѣ стороны тогдашней жизни; самыя странныя противорѣчія безпрестанно встрѣчаются въ одной и той же груди. Эта борьба Гвельфовъ и Гибелиновъ, повторявшаяся въ разныхъ видахъ, похожа на бой змъи съ человъкомъ, представленный Дантомъ, бой, въ которомъ то человѣкъ дълается змѣей, то змѣя человѣкомъ; въ этой борьбѣ одного нѣтъ-эгоизма и холода, все увлечено, несется, крутится, и во всемъ элементь безконечности и элементь безумія.

Научный интересъ того времени сосредоточивался въ схоластикѣ. Схоластика — неловкій, жесткій и сухой амфибій замѣняла истинную науку до самыхъ временъ негодующаго безпокойства и освобожденія теоретической дѣятельности въ XVI вѣкѣ. Отношеніе свое къ истинѣ и къ предмету схоластика опредѣляла странно, чисто формально и совершенно несамостоятельно. Не думайте, чтобъ схоластика была вообще христіанской мудростью, — нѣтъ, ее ищите въ отцахъ церкви первыхъ вѣковъ, особенно восточныхъ. Схоластика была и не вполнѣ религіозна и не вполнѣ наукообразна; отъ шаткости въ вѣрѣ, она искала силлогизмы, отъ шаткости въ логикѣ—она искала вѣрованія; она предавала свой догматъ самому щепетильному умствованію, и предавала умствованіе самому буквальному приниманію догмата. Она одного боялась, какъ огня: самобытности мысли; ей лишь бы чувствовать помочи Аристотеля или другаго признаннаго ру-

А. И. Горценъ, т. IV.

18

ководителя. О естествовъдъни не можетъ быть и ръчи: схоластика такъ презирала природу, что не могла заниматься ею; природа страшно противорѣчила ихъ дуализму; природа не брала участія въ безконечныхъ спорахъ схоластиковъ: какого же она могла ожидать участія оть нихъ, убъжденныхъ, что высшая мудрость только и существуеть въ ихъ опредёленіяхъ, раздёленіяхъ и проч.? Вообще они считали природу подлой рабой, готовой исполнять своевольную прихоть человъка, потворствовать встмъ нечистымъ побужденіямъ, отрывать отъ высшей жизни, и въ то же время они боялись ея тайнаго, демоническаго вліянія, увъренные, что вся вселенная находится въ личныхъ отношеніяхъ съ каждымъ человѣкомъ-непріязненныхъ или мирволящихъ. Ясно, что, вмѣсто естествовѣдѣнія, явились астрологія, алхимія, чародъйство. Съ ограниченной точки зрвнія схоластическаго дуализма, значение всего естественнаго опредѣлялось превратно; все хорошее отнимали у природы и ставили внѣ ея, хотя никто и не спрашивалъ, гдѣ собственно ея предѣлы; все естественное, физическое покрывали завѣсой, стыдились тѣла, — въ немъ видѣли распутную наложницу духа и скорбъли объ этой связи. Люди того времени представляли себѣ внутри земного шара Люцифера, жующаго Іуду и Брута, къ которымъ тяготитъ все тяжелое міра вещественнаго и все злое міра нравственнаго. Они хотѣли попрать ногами, уничтожить временное, хотъли не знать его; дуализмъ схоластики не имбетъ въ себъ ничего всъхскорбящаго, примиряющаго, исполненнаго любви, хотя говорить объ ней очень много; это апотеоза отвлеченнаго, формальнаго мышленія, апотеоза личности эгоистической, сознавшей достоинство свое, но недостойной еще понять его, не правомъ пренебреженія природою, а правомъ освобожденія себя и природы въ дъйствительномъ, вселюбящемъ мышленіи. Схоластики не уразумѣли настолько христіанства, чтобъ понять искупленіе не отрицаніемъ конечнаго, а спасеніемъ его. Христіанство снимаетъ собственно дуализмъ, --- суровое воззрѣніе католическихъ теологовъ не могло постигнуть этого 1). Замѣтьте, это одна изъ существеннѣйшихъ ошибокъ западнаго воззрѣнія, вызвавшая впослѣдствіи только сильное противодъйствіе. Оно придало среднимъ въкамъ ихъ угрюмый, натянутый, темный характеръ. Міръ схоластическій печаленъ; это міръ искуса, міръ уничтоженія всего непосредственнаго. міръ скучнаго формализма и мертвеннаго взгляда на жизнь; мысль перестала быть «доблестною потребностью», какъ называлъ ее Аристотель; она мучить, терзаеть средневъковаго человъка; она

1) Апостолъ Павелъ къ кориноянамъ говоритъ: "Вся тварь ждетъ искупленія". Этого не хотъли понять схоластики.

сознала всю мощь раздвоенія и прошла между сердцемъ и умомъ, межлу подлежащимъ и сказуемымъ, между духомъ и матеріей, желая все торжество предоставить внутреннему и имъ посрамить все внѣшнее. Единство бытія и мышленія шло такъ же впередъ у древнихъ, какъ ихъ противоръчіе у схоластиковъ; иначе не возникли бы и знаменитые споры номиналистовъ и реалистовъ. Примъръ какого-нибудь Рожера Бэкона, не презирающаго опыта, какого-нибудь Раймунда Луллія, бросающагося между тысячью фантастическими и поэтическими затьями на химію, ничего не доказываеть: такія отрывочныя явленія не имѣють связи со всёмъ окружающимъ; разсудочный, сухой спиритуализмъ, буквальныя толкованія, логическія уловки, діалектическія дерзости и рабольпіе перель авторитетомъ-таковъ характеръ схоластики до реформаціи, до XVI вѣка. Въ концѣ этого вѣка погибъ Петръ Рамусъ за то, что смѣлъ возстать противъ Аристотеля; Джордано Бруно и Ванини были казнены за ихъ ученыя убъжденія,--одинъ въ 1600, другой въ 1619 году. Какая же дъйствительная наука могла развиться въ этой душной и узкой атмосферъ? Одна формалистика-блъдный плющъ, выросшій на тюремной оградъ,--прозябала въ ней; ея томный, лунный свътъ былъ безъ теплоты и самобытности; ся вопросы <sup>1</sup>) были такъ далеки отъ жизни и такъ мелочны, что ревнивая цензура папская выносила ее. Ученыя занятія въ это время получили характеръ чисто книжный, котораго они въ древнемъ мірѣ не имѣли; кто хотѣлъ знать, развертывалъ книгу, отъ жизни же и отъ природы отворачивался. Схоластики искали истину позади себя, они хотёли ей выучиться, они думали, что она цёликомъ написана, и, разумбется, не двигались впередъ. Характеръ этотъ частію перешелъ въ кровь нѣмецкихъ ученыхъ.

Наконецъ, послѣ тысячелѣтняго безпокойнаго сна, человѣчество собрало новыя силы на новый подвигъ мысли; въ XV вѣкѣ пробуждаются иныя требованія, тянетъ утреннимъ воздухомъ. Настала эпоха передѣлыванія. Вниманіе людей обращалось болѣе и болѣе на реальные предметы, на морскія путешествія, совершенныя тогда, на новую часть земного шара, на странную и отчасти обидную для схоластиковъ мысль Коперника, на то тихое, незамѣтное открытіе, сдѣланное въ душной мастерской, передъ горномъ, за станкомъ литейщика, о которомъ алхимикъ Клодъ Фролло сказалъ смиренному аббату beati Martini: «сесі tuera cela»; но оно убило не зодчество, а темноту. Въ Италіи всего ранѣе раз-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Предметы споровъ у схоластиковъ иногда поразительны; напр.: "Адамъ въ первобытномъ состоянии зналъ ли Liber sententiarum Петра Ломбардскаго, или нътъ?"

дались новыя требованія: мечтатель Ріензи вспомнилъ древній Римъ и хотблъ возстановить его; ему рукоплескалъ Петрарка. возстановитель классическаго искусства и поэть на вулгарномь нарѣчіи. Греки наѣзжали изъ Византіи и привозили съ собою руно, схороненное у нихъ въ продолжении десяти въковъ. Другъ Козьмы Медичи, Марзилій Фицинъ, превосходно переводилъ Платона. Прокла и Плотина. Самое изучение Аристотеля получило новый характеръ; доселѣ Аристотель былъ какимъ-то подавляющимъ гнетомъ, его изучали формально, механически, по уродливымъ переводамъ; теперь взяли подлинникъ. Правда, умы были до того развращены схоластикой, что ничего не умбли понимать просто; чувственное воззрѣніе на предметы было притуплено, ясное сознание казалось пошлымъ, а пошлая логомахия безъ содержанія, опертая на авторитеты, была принимаема за истину; чёмъ узорчатёе, щеголеватёе, непонятнёе были формы, тёмъ выше ставили писателя. Томы вздорныхъ комментаріевъ писались объ Аристотель; таланты, энергія, целыя жизни тратились на самую безполезнъйшую логомахію; но, между тымь, горизонть расширялся; собственное изучение древнихъ писателей поневолъ заносило мысли свъжія и живыя; вліяніе ихъ было неизмѣримо. Слабая, непривычная къ самомышленію, лѣнивая и формальная способность среднев вковыхъ умовъ не могла сама собою отрѣшиться оть безжизненной формалистики своей; у нея не было человъческаго языка, на которомъ можно было бы говорить дёло; наконецъ, ей было стыдно говорить о дили, потому что она считала его вздоромъ.

Вдругъ найдена чужая ръчь, готовая, стройная, выражавшая превосходно то, чего схоластические доктора и не умѣли и не смѣли высказать; мало этого — чужая рѣчь опиралась на славныя имена. Чувствующіе свое несовершеннольтіе нашли новые авторитеты и возстали противъ старыхъ. Все заговорило цитатами изъ Виргилія, Цицерона, а отъ Аристотеля, напротивъ, стали отрекаться. Патрицій представилъ, въ половинъ XVI вѣка, папѣ Григорію XIV сочиненіе, въ которомъ обращалъ его вниманіе на противорѣчіе аристотелевскаго ученія съ церковью; этого противоръчія не замътили лътъ пятьсотъ къ ряду добрые схоластики и доказывали догматы Аристотелемъ, Аристотеля — догматами. Наконецъ, въ одномъ изъ древнъйшихъ средоточій схоластики и чуть ли не въ самомъ главномъ, въ Парижѣ, явился Гуссъ перипатетизма-Пьеръ la Ramée, и объявилъ, что онъ противъ встхъ готовъ защищать тезисъ: «Все ученіе Аристотеля ложно». Крикъ негодованія раздался между учеными, онъ дошелъ до дворца Франциска I; король назначиль надь нимъ судъ, для того, чтобъ осудить его. Рамусъ

Digitized by GOOSIC

защищался, какъ левъ, но пощады не было; его прогнали, обвинили, и онъ послѣ этого пошелъ скитаться по всей Европѣ, изгоняемый и преслъдуемый, бранясь, переъзжая съ мъста на мъсто. Пятьдесять лёть боролся этоть человёкь съ Аристотелемъ и. наконецъ, погибъ въ борьбъ. Онъ проповъдовалъ противъ стагирита, точно такъ же, какъ гугеноты проповъдовали противъ папы. Сходство его съ протестантами очень велико; онъ былъ прозаичнъе, можетъ быть, пошлъе, площе своихъ враговъ, площе многихъ комментаторовъ Аристотеля (Помпонація, наприм.), но у него были практическія и своевременныя требованія; онъ гнушался формализмомь и словопреніемь; ему хотёлось приложенія. пользы; онъ былъ ниже Аристотеля, такъ, какъ многіе протестанты ниже католическаго воззрѣнія; но онъ боролся съ Аристотелемъ схоластики такъ, какъ протестанты съ католицизмомъ XVI вѣка. Около того же времени является торжественная п непрерывающаяся процессія людей мощныхъ и сильныхъ, приготовившихъ пропилеи новой наукъ; во главъ ихъ (не по времени, а по мощи) Джордано Бруно, потомъ Ванини, Карданъ, Кампанелла, Тилезій, Парацельсъ 1) и др. Главный характеръ этихъ великихъ дёятелей состоить въ живомъ, вёрномъ чувствё тесноты, неудовлетворительности въ замкнутомъ кругъ современной имъ науки, во всепоглощающемъ стремлении къ истинъ, въ какомъ-то даръ провидънія ея.

Время возстанія противъ схоластики исполнено драматическаго интереса. Читая біографіи, развертывая писанія энергическихъ людей, рвавшихъ цъпи, которыя опутывали науку, вы увидите разомъ двойную борьбу, въ которую они были вовлечены. Одна совершается въ ихъдушѣ-борьба исихическая, трудная, волнующаяся ихъ безпрерывно, придающая многимъ изъ нихъ эксцентрическій, почти судорожный видъ. Другая борьба наружная, оканчивающаяся па кострѣ, въ темницѣ; ибо схоластика, устрашенная нападками, спряталась за инквизицію, смертными приговорами возражала на смёлые тезисы противниковъ и, вырывая ихъ языкъ клещами налача, заставляла умолкать. Многихъ удивляеть шаткая непослёдовательность ихъ и мужественная воля, неполнота, такъ сказать, ихъ мысли, и полнота самоотвержения; но развѣ можно сразу отдѣлиться отъ историческихъ предразсудковъ? Не оть непониманія зависить эта шаткость. Истина всегда бываеть проще нелёпости, но умъ человѣка вовсе не одна возможность пониманія, не tabula rasa: онъ засоренъ со дня рожденія историческими предразсудками, повѣрьями и проч.; ему трудно возстановить нормальное отношение свое къ простому пониманию.

<sup>1</sup>) Первый профессоръ химіи отъ сотворенія міра.

особенно въ то время, о которомъ идетъ рѣчь. Что удивительнаго, что Парацельсъ вѣрилъ въ алхимію, Карданъ называлъ себя магомъ <sup>1</sup>)? Имъ трудно было вырвать изъ груди мнѣнія, освященныя вѣками, трудно было примирить ихъ съ восходящимъ свѣтомъ сознанія. Они, впрочемъ, и не сдѣлали этого. Они былитакъ восторженны, что не могли порядкомъ установиться; это эпоха первой любви, упоенія, не знающаго мѣры, эпоха новости поражающей; не ищите у нихъ строгой, наукообразной формы; ими только открыта почва науки, ими только освобождена мысль, содержаніе ея понято больше сердцемъ и фантазіей, нежели разумомъ.

Въка должны были пройти прежде, нежели наука могла развить методой тѣ истины, которыя Джордано Бруно высказаль восторженно, пророчески, вдохновенно. Это принятіе въ кровь и плоть своихъ убѣжденій придало имъ ихъ личную мощь, поддержало ихъ въ борьбѣ внѣшней: гонимые, скитальцы изъ страны въ страну, окруженные опасностями, они не зарыли изъ благоразумнаго страха истины, о которой были призваны свидетельствовать: они высказывали ее везль: гль не могли высказывать прямо.-одъвали ее въ маскарадное платье, облекали аллегоріями, прятали подъ условными знаками, прикрывали тонкимъ флёромъ, который для зоркаго, для желающаго, ничего не скрывалъ, но скрывалъ отъ врага: любовь догадливѣе и проницательнѣе ненависти. Иногда они это дълали, чтобъ не испугать робкія души современниковъ; иногда, чтобъ не тотчасъ попасть на костеръ. Легко въ наше время человѣку развивать свое убѣжденіе, когда онъ только и думаетъ о болёе ясной формъ изложенія; въ ту эпоху это было невозможно. Коперникъ скрывалъ свое открыте авторитетами, взятыми изъ древнихъ философовъ, и, можетъ быть, одно это спасло его лично отъ гоненій, впослѣдствіи обрушившихся на Галилея и на всёхъ послёдователей его. Напобно было хитрить... «Хитрость, говорить одинъ мыслитель, женственность воли, иронія дикой силы». Макіавелли зналъ кой-что объ этой хитрости. Все вмёстё придавало тогдашнимъ дёятелямъ характеръ трепетнаго безпокойства и волненія. Они не были въ полномъ миру ни съ собою, ни съ окружающимъ. Истинно спокоенъ или человѣкъ, принадлежащій зоологіи, или тотъ, кто, однажды кончивъ съ собою, видитъ согласіе своихъ внутреннихъ убѣжденій съ наружнымъ міромъ. Они были безпокойны, потому что окружающій ихъ порядокъ становился пошлымъ и нелёнымъ, а внутренній былъ потрясенъ; разглядѣвъ то и другое, они не могли

1) Даже Бэконъ Веруламскій не могъ совершенно отдёлаться отъ астрологія и магіи.



скрыть своего распаденія, не могли не быть безпокойными. Такимъ людямъ, какъ Бруно, не дается великій талантъ счастливо и спокойно жить въ средѣ, прямо противоположной ихъ убѣжденіямъ.

Для живого примѣра одушевленнаго, юношескаго мышленія этой эпохи, передамъ вамъ нъсколько главныхъ мыслей Джордано Бруно, который, безъ сомнѣнія, оставляетъ далеко за собою всѣхъ товарищей своихъ 1). Главная цѣль Бруно-развить и понять жизнь, какъ единое, всемірное, безконечное начало и исполнение всего сушаго, понять вселенную, какъ эту единую жизнь, цонять самое единство это безконечнымъ единствомъ разума и бытія, единствомъ, побѣдоносно проторгающимся черезъ ряды многоразличія. Вотъ краеугольные камни всего ученія Бруно, прямо противоположнаго дуализму схоластики. Такъ какъ жизнь одна, умъ одинъ и одно единство ихъ связуетъ, слъдовательно, заключаетъ Бруно, если мы возьмемъ умъ въ цёлости всёхъ его моментовъ, мы все сущее подведемъ подъ него; не есть ли это прямое предвъдъніе логической философіи нашего времени? «Природа, говорить онъ, внутри своихъ предъловъ можетъ все сдълать изъ всего, а умъ можетъ все узнать изъ всего»; природу и умъ онъ понимаетъ двумя моментами одного развитія. «Одна и та же матерія проходить всіми формами: то, что было зерномъ, ділается травою, колосомъ, хлѣбомъ, питательнымъ сокомъ, зародышемъ, человъкомъ, трупомъ, землею... Но есть нѣчто, остающееся самимъ собою отъ этого развитія, —матерія; она безусловна, ея проявленія условны; матерія все, потому что она ничего въ особенности: д'ятельная возможность формы присуща ей: она развивается жизнію до своего перегиба въ умъ; въ природъ слъдъ идеи (vestigium); за ея физическимъ бытіемъ (postnaturalia) начинается понятіе, тѣнь идеи (umbra). Ни произведенія природы, отдѣльно взятыя, ни понятія никогда не достигають полноты. Такъ, наприм., каждый человѣкъ въ каждую минуту все то, что онъ можеть быть въ эту минуту, но не все то, что онъ вообще можетъ быть по своей сущности... Вселенная же, напротивъ, дъйствительно все, что можетъ быть на самомъ дълъ и разомъ, ибо она обнимаеть всю вещественность вмъстъ съ въчными и неизмънными формамп ея измѣняющихся произведеній; въ этомъ состоить ея великое единство, себъ равенство. Во вселенной вездъ средоточіе; въ ней средоточіе и окружность не раздѣлены, такъ, какъ наибольшее не отдѣлено отъ наименьшаго,--на всякомъ мѣстѣ владыче-

<sup>1</sup>) Самое подробное изложение Бруно, со множествомъ выписокъ, у Буле въ «Gesch. der neuern Philosophie», II Band, отъ 703 до 856. Въ геттингенской библіотекѣ Буле нашелъ много неизвѣстныхъ сочиненій Бруно и ими пользовался. ство Божіе. «Но, прибавляеть Бруно, недостаточно для истны понять единство только какъ точку соединенія различій: надобно такъ понять его, чтобъ умѣть снова вывести и всѣ противорѣчія». Представьте себѣ, какъ должны были раскрыться рты докторовъ sublissimorum, dialectricorum, когда они услышали эту глубокую, вдохновенную рѣчь! Прибавлю еще выписку, чтобъ показать, какой поразительно в врный взглядъ имблъ онъ о злъ. «Между твнями идеи нътъ дъйствительнаго противоръчія; одно понятіе соединяетъ прекрасное и уродливое, доброе и злое. Несовершенное, злое не имъютъ собственной идеи, на которой бы они покоились, по которой бы опредѣлялись (какъ по своему идеалу); между тѣмъ, все дѣйствительное предполагаеть идею и понятіе; но въ томъ и дёло, что понятіе злого въ другомъ (въ противоположномъ); своего понятія у зла нѣть; напротивъ, понятіе, отъ котораго оно зависить, отрицаеть дъйствительность его, такъ какъ и въ самомъ дѣлѣ зло представляеть какое-то существующее небытіе, нѣчто отрицательное (non ens in ente, vel, ut apertius dicam, defectus in effecto)». Гегель, мнѣ кажется. не отдалъ всей справедливости Бруно, не потому ли уже, что Шеллингь поставиль его такъ высоко? Послъднее очень цонятво. Бруно — живая, прекрасная связь между неоплатонизмомъ, котораго вліяніе на немъ весьма зам'тно, и натурфилософіей Шеллинга, на которую онъ, въ свою очередь, имълъ большое вліяніе. Гегель не хотълъ узнать въ Бруно человъка новаго міра такъ. какъ не хотълъ видъть въ Бемъ человъка средневъковаго: или. можеть быть, въ груди величайшаго германскаго мыслителя лежала нородная связь съ theosopho teutonico, а романская горячая и реальная кровь итальянца не была ему такъ родственна. Бенъвеликій человѣкъ; но это не мѣшаетъ Джордано Бруно стоять подлѣ него, потому что и онъ великій человѣкъ 1). Оставляя Италію, зам'єтимъ, что романскому племени былъ предоставленъ блестящій починъ новой науки. Но собственно въ новой философія оно мало участвовало, какъ будто оно истощило всю умозрительную способность свою на это начало, --оно, такъ богатое способностями на все другое! Какъ будто новая философія, философія реформаціи, дуализмъ выше схоластическаго, но все же дуализиз, обманула ожиданія живой и реальной мысли романской, которая уже въ концѣ XVI столѣтія стояла выше дуализма. Если это такъ, мысль романская можеть явиться завершительницею начатаго?

Въ это время возбужденности, энергіи, люди со всѣхъ сторонь протестовали противъ средневѣковой жизни, вездѣ отрекались

1) Мы не минуемъ Бема, хотя, надобно сказать, въ исторіи науки онъ илю ималь вліянія; его наукообразно поняли только въ нашемъ важь.

оть нея, во всемъ требовали перемѣны: церковь римская оканчивала борьбу съ лютеранизмомъ страдательнымъ принятіемъ протестантовъ за совершенное событіе; схоластика ръшительно видѣла несостоятельность свою противъ напора новыхъ идей, т. е. идей древняго міра. Наука, искусство, литература-все перемѣнилось на античный ладъ, такъ, какъ готическая церковь снова уступила мѣсто греческому периптеру и римской ротондѣ. Классическое воззрѣніе заставило людей ясно смотрѣть на вещи; латинскій языкъ Рима пріучилъ къ мужественной рѣчи, къ энергическому обороту; до этого времени употреблялась латынь школы, блёдная, искаженная, неловкая и потерявшая свою душу, такъ сказать; древніе писатели очеловѣчили неестественныхъ людей средневѣковыхъ, разбудили ихъ отъ эгоизма романтической сосредоточенности и психическихъ раздраженій. Помните, какъ Гёте разсказываеть въ «Римскихъ Элегіяхъ» вліяніе итальянскаго неба на него, выросшаго въ съренькомъ климатъ Германіи, — таково было дѣйствіе классической литературы на ученыхъ XVI столѣтія. Въ сторону пошлые споры схоластическіе! воскликнулъ среднев вковый челов вкъ: дайте упиться одами Горація, дайте подышать подъ этимъ свѣтлымъ лазоревымъ небомъ, насмотрѣться на раскошныя деревья, подъ тѣнью которыхъ и кубки съ сокомъ виноградныхъ гроздій дозволены, и страстныя объятія любви перестають быть преступленіемъ! Humanitas, humaniora 1) раздавалось со всёхъ сторонъ, и человёкъ чувствовалъ, что въ этихъ словахъ, взятыхъ отъ земли, звучитъ vivere memento, идущее на замѣну memento mori, что ими онъ новыми узами соединяется съ природой; humanitas напоминало не то, что люди сдблаются землей, а то, что они вышли изъ земли, и имъ было радостно найти ее подъ ногами, стоять на ней; католическая строгость и германская народная наклонность къ грустной мечть приготовили къ этому крутому перегибу! Конечно, если мы пристально всмотримся въ дъйствительную жизнь среднихъ въковъ, то увидимъ, что она болѣе наружно покорялась велѣніямъ Ватикана и романтическому настроенію; жизнь вездѣ восполняла полутайкомъ недостаточныя и узкія основанія средневѣковаго быта, довольствуясь періодическими раскаяніями, наружными формами, и потомъ, для большаго удобства, покупкою индульгенцій. Тъмъ не менъе тогдашняя жизнь была сумрачна, натянута; сосѣдъ скрывалъ отъ сосѣда подъ условными формами и простую мысль и мелькнувшее чувство; онъ стыдился ихъ, онъ боялся ихъ. Романтизмъ имѣлъ въ себѣ много задушевнаго, трогательнаго, но мало свѣтлаго, простого, откровеннаго; конечно, человѣкъ

1) Homo отъ humus.

The states

Digitized by GOOG

и тогда предавался радости, наслажденіямъ, --- но онъ это пълать съ тѣмъ чувствомъ, съ которымъ мусульманинъ пьеть вино: онъ дѣлалъ уступку, оть которой самъ отрекался; уступая серану. онъ былъ униженъ, потому что не могъ противостоять влечению. котораго не признавалъ справедливымъ. Грудь человъческая, изъ которой невозможно было изгнать реальныхъ потребностей, тяжело подымалась, рвалась къ жизни болёе ровной: всегдашняя натянутость такъ же надобла человбку, какъ всегдашнее вооружение рыцарю; хотѣлось мира внутренняго, -- этого романтизмъ дать не могъ: онъ весь основанъ на не согласія, на противоръчіяхъ; его любовь-платонизмъ и ревность; его надежда въ могилѣ; безвыходная тоска-основа его внутренней жизни; вся его поэзія-въ этой роющейся тоскъ, въчно сосредоточенной на своей личности. вбчно растравляющей мнимыя раны, изъ которыхъ текуть слезы. а не кровь; въ этихъ мученіяхъ вся нѣга эгоистическаго романтика, добродушно считающаго себя самоотверженнымъ мученикомъ; искомый миръ, искомый покой представляли на первый случай искусство древняго міра, его философія. Къ суровому готическому воззрѣнію начали прививаться мягкіе, человѣческіе элементы древней цивилизаціи; романтикъ сталъ догадываться, что первое условіе наслажденія — забыть себя; онъ сталъ на колёни передъ художественными произведеніями древняго міра; онь научился поклоняться изящному безкорыстно; мысль греко-римская воскресена для него въ блестящихъ ризахъ; въ тысячелетнемъ гробъ успъло предаться тлънію то, что должно было истлёть: очищенная, вёчно юная, какъ Ахиллъ, вёчно страствая, какъ Афродита, явилась она людямъ, и люди, всегда готовые увлечься, оскорбительно забыли романтическое искусство, отворачивались отъ его дёвственныхъ красоть и стыдливой закутанности. Поклонение древнему искусству - не временная прихоть; оно ему подобаеть; это единственное право, оставшееся за никь на в'вчную жизнь; это его истина, которая прейдти не можеть: это безсмертіе Греціи и Рима;--но и готическое искусство имъло свою истину, которую уничтожить нельзя было; въ эпоху протяводъйствія некогда дёлать такой разборъ.

Европа приняла древнюю образованность такъ, какъ Россія, во время Петра I, приняла въ свою очередь образованность европейскую. Нельзя не замѣтить, впрочемъ, что классическое образованіе, распространившееся по всей Европѣ, было образованіемъ аристократическимъ; оно принадлежало неопредъленному. но тѣмъ не менѣе дѣйствительному сословію образованныхъ людей proprie sic dictum, легистамъ, духовнымъ, ученымъ, рыцарямъ, — по мѣрѣ того, какъ они изъ вооруженной аристократів переходили въ придворную; наконецъ, всѣмъ матеріально обезпе-

ченнымъ и празднымъ. Крестьяне, городская чернь, т. е. бъдные мъщане, работники, пролетаріи, не только не участвовали въ этой перемънъ, но ръзче и глубже распались съ искусственно-образованною средою, нежели прежде. Новые языки, вошедшіе около того же времени въ употребленіе, не сблизили ихъ; на вульгарныхъ наръчіяхъ писались и говорились латинскія и греческія мысли, такъ, какъ въ среднихъ въкахъ по-латынъ говорились, конечно, вовсе не римскія вещи. Массы оть этого переворота пали въ грубъйшее невъжество; прежде для нихъ были трубадуры, легенды; проповёдники говорили для нихъ, монахи посёщали ихъ, была между высшимъ образованіемъ и ими связь; теперь все талантливое, образованное захватило элементы, чуждые народу, ничего не говорящіе его сердцу; и замѣтьте при этомъ, что новая цивилизація не успѣла такъ переработаться въ сущность принявшихъ ее, чтобъ позволить имъ свободно, т. е. по своему, выражаться. Поэты, воспѣвая греческихъ боговъ и римскихъ героевъ, цъликомъ брали свои восторги у Виргилія; прозаики писали и говорили цицероновски, — печальная и безучастная толпа не слушала ихъ: она лишилась своихъ пъвцовъ съ сказками и сагами, потрясавшими такъ сильно сердца ея знакомыми звуками и родными образами. Это распадение съ массами, вырощенное не на феодальныхъ предразсудкахъ, а вышедшее полусознательно изъ самой образованности, усложнило, запутало развитие истинной гражданственности въ Европъ. Аристократія образованности, знанія несравненно оскорбительнье аристократіи крови: она не основана на непосредственности, на темной вбрб, а на сознательномъ превосходствѣ, на гордомъ пренебреженіи массъ; искусственная образованность, которая шла на замѣну феодальному готизму, была надменна и смотрѣла свысока; вы можете найти эту надменность во всёхъ ея представителяхъ, въ Вольтерё и Боленброкё, точно такъ, какъ въ доктринерахъ революціи 30 года и въ берлинскихъ катедральныхъ философахъ. Но геній Европы не потерялся отъ этого раздвоенія, не сталъ ходить съ понурой головой. оплакивая былое и приходя въ отчаяніе, что не умъетъ переварить въ себъ совершившагося событія. Мало ли временнаго зла проходить рядомь съ вѣчнымъ благомъ, даже въ частной жизни одного семейства, не только въ сложной многоначальной жизни цѣлаго народа; зло-несчастное, но иногда необходимое условіе добра — проходить; добро остается; сильная натура перерабатываетъ въ себѣ зло, борется съ нимъ, побѣждаетъ; сильная натура умфеть выпутаться изъ затруднительныхъ обстоятельствъ, умфетъ нохоронить милое себъ и, оставаясь върною ему, идти на новое дъйствование и на новые труды; а слабыя натуры теряются въ своемъ плачѣ объ утратѣ, хотять невозможнаго, хотять прошед-

шаго, не умѣютъ найтись въ дѣйствительности и, какъ этрурійскіе жрецы, поютъ однѣ похоронныя пѣсни, не имѣя смысла разглядѣть новой жизни и брачныхъ гимновъ ея.

Если классическое образованіе миновало массы и отрѣзало отъ нихъ высшія сословія, то, напротивъ, реформація съ своими расколами не миновала ихъ. Мистицизмъ и ученія, возбужденныя протестантизмомъ, его таинственная простота, явившаяся замѣнить величественный ритуалъ католицизма, его догматическіе вопросы дотронулись до совѣсти каждаго человѣка. Даже брита̀нская натура забыла свое практическое настроеніе и бросилась въ лабиринтъ теологическихъ тонкостей; про Германію и говорить нечего. Слѣдствія этихъ споровъ, распрей, были сообразны духу народному: для Англіи—Кромвель, Пенсильванія; для Германіи— Яковъ Бемъ; скажемъ о немъ нѣсколько словъ.

Самопознание раскрывается не въ одной наукъ; логическая форма-послёдняя, завершающая, далёе которой собственно вёдёніе не идеть. Наука не только не исключительный органъ самопознанія, но она весьма долго неудобный, неготовый органъ для него; конечно, наука, въ абсолютномъ смыслъ. въчная органика истины; но пора согласиться, что въ дъйствительности, т. е. во времени, въ исторіи все обусловлено, и что только объ исторической наукъ и можетъ идти ръчь, когда говорится о дъйствительномъ развитіи. Въ логикъ все совершенно sub specie aeternitatis; потому-то временное и не нашло еще въ ней своего тождества съ вѣчнымъ. Пока разумъ и истина раздвоены, пока форма и содержание противопоставлены другъ другу, до тъхъ поръ наука не въ состояніи вывести полную истину самопознанія или полное самопознание истины,-что все равно. Человъкъ сознаеть себя, пока разрабатывается высшая форма, болѣе и болѣе въ другихъ сферахъ дѣятельности, путями опытности, событій и своего взаимодъйствія съ внёшнимъ міромъ, путями восторженнаго поэтическаго предвъдънія. Сначала, самопознаніе человъкаего инстинктъ, несознательная разумность животнаго, темныя, непреодолимыя влеченія, удовлетвореніе которыхъ, успоконвая животную сторону, возбуждаеть сторону человѣческую; возникающій разумъ развертываеть свое содержаніе въ два направленія. Въ практической области онъ является какъ слагающееся общинное житье, какъ житейская мудрость поведенія, дъйствованія, какъ многосторонняя связь трудовъ, работъ съ окружающей средою, какъ развитіе нравственной воли; мысль, вырабатывающаяся въ этихъ сферахъ, имѣетъ всю полноту и жизненность конкретнаго и всю неуловимость его въ отвлеченную форму; все практическое является частнымъ, условнымъ, единовременнымъ удовлетвореніемъ физической или нравственной потребности; вы-

сокій смыслъ ея творческой совокупности теряется отъ стука молотовъ, отъ пыли, отъ раздробленности. Между тѣмъ, какъ только человѣкъ отеръ потъ послѣ тяжкаго труда устройства, у него явилось уже требование на иное удовлетворение, его ужъ что-то безпоконть, и дётскій разумъ его, нераздёльный съ чувствами. не понимающій всёхъ средствъ своихъ, начинаетъ облекать природу и мысли въ пеструю, яркую одежду дътскаго воображенія. Необузданныя сначала фантазіи, уравновѣшиваясь, принимають стройный и изящный видъ художественнаго произведенія; въ художественномъ произведении дъйствительно сочеталось содержание съ содержимымъ; въ немъ мысль непосредственна и непосредственность одухотворена; въ статуъ человъкъ видитъ внъ себя примиреніе, которое онъ ищеть, поклоняется ему и называеть его Аполлономъ или Палладой. Но это ненадолго; безпокойная мысль разъблаеть художественное произведение, подчиняеть себб форму, низводить ее на степень символики, а сама восходить на высоту вдохновеннаго, таинственнаго созерцанія. Самопознаніе находить въ этой символикъ образъ; глаголъ, облегчающій ему уразумѣніе невыразимой, но носящейся въ сознаніи истины; здѣсь образъ не есть уже живое и единственное тёло идеи, какъ въ художественномъ произведении; символический образъ готовъ, передавъ вамъ смыслъ свой, послуживъ сосудомъ истины, исчезнуть, распуститься въ свёть самосознающей мысли; этоть мерцающій полупрозрачный образъ отражаеть человѣку его черты, но черты преображенныя, просвътленныя; человъкъ узнаетъ себя въ нихъ, и боится узнать себя. Символика-языкъ, вдохновенный јероглифъ мистическаго самопознанія. Языкъ Пивагора и Прокла, языкъ Якова Бема, принимаемые ими образы всегда могуть быть понимаемы разно: они, какъ зеркало, разуму отражають разумъ, а чувственности-чувственность. Легкіе и одухотворенные іероглифы въ грубыхъ рукахъ чувственныхъ мистиковъ, возвращающихся къ матеріализму изувърствомъ, дълаются дивящими призраками; духъ, ихъ одушевлявшій, религіозная мысль ихъ отлетаеть, кружевное покрывало, едва колебавшееся между челов комъ и истиной, превращается въ сырой, могильный саванъ, и яркая мысль, свътившаяся въ очахъ вдохновеннаго созерцанія, замѣняется мрачно безумнымъ взглядомъ мага и кабаллиста. Я считалъ необходимымъ напомнить вамъ все это, приближаясь къ странному лицу Якова Бема. Его вдохновенное, мпстическое созерцание, истекавшее изъ святого источника, привело его къ воззрѣнію такой необъятной ширины, о которой наука его времени не смъла мечтать, --- къ такимъ истинамъ, которыя человъчество узнало вчера. а Бемъ жилъ слишкомъ двъсти лъть тому назадъ. И то же высокое учение Бема, облекаясь въ странныя мистическия и алхи-

286 -

прокаженные, испорченные, всё эти кликуши разныхъ нечитаемыхъ журналовъ и разныхъ сумасшедшихъ домовъ большую долю своего мракобѣсія почерпнули изъ Якова Бема.

Полнаго очерка Бемова ученія я не имѣю возможности передать вамъ; мы ограничимся нѣсколькими чертами; впрочемъ, ex ungue leonem!

Языкъ Бема теменъ, безграмотенъ; но его рѣзкая и оригинальная рѣчь-полна сильной, огненной поэзіи. Воть основныя мысли его философіи природы. «Все возникаеть оть да и нють. Ла. взятое помимо отрицанія, помимо нють, --- в'вчный покой, все в ничего, вѣчное молчаніе, свобода отъ всякаго мученія и. слѣлственно, отъ всякой радости, безразличіе, невозмущаемая тишина. Но да и не можеть существовать безъ нють; оно необходимо прясуще его выходу изъ безразличія. Нютъ, само по себѣ, ничего, а ничего-стремление къ чему-нибудь (eine Sucht nach Etwas). Да и нютъ-не разное, но различенное; безъ различенія не было бы ни образа, ни сознанія, жизнь была бы вёчнымъ безстрастнымъ, равнодушнымъ истеченіемъ; желаніе предполагаеть, что чего-либо нють, къ чему мы стремимся. Нють останавливаеть безконечную лучезарность положительнаго и на точкъ ихъ встръчи закипаеть жизнь; это перегибъ, удерживающій безконечное развитіе для конечной опредъленности. Единство, выступая въ многоразличіе, непремённо расчленяется и, развиваясь въ этомъ расчлененія, возвращается сознаніемъ къ новому духовному единству... Світа не было бы, если-бъ не было тьмы, или если-бъ онъ и былъ, то, безпрепятственно разсћиваясь, что освћщалъ бы онъ? Но свъть самъ собою ставитъ тьму, тоска безразличности стремится къ различенію; на этомъ основана въчная потребность быть чъчънибидь (Etwasseinwollen); въ этой потребности раздвоенія проявляется я (т. е. субъективность) природы... Открывая собою божественную и вѣчную волю, природа-произведеніе тихой вѣчности: она образуеть, производить и расчленяеть для того, чтобъ радостно сознавать себя;... что сознание выражаеть словомъ, то образуеть природа въ свойства. Первое свойство вѣчной природы (Бемъ отдёляетъ вёчныя свойства отъ временнаго проявленія ихъ: первыя онъ называетъ вѣчной природою, вторыя физической природой) — безусловное желаніе сдълаться чъмъ-нибудь; второепротиводъйствіе, останавливающее желаніе, перегибъ, причива третье-чувствительность, страданій и жизни: самосознаніе свойствъ; четвертос-огонь, блескъ, до котораго поднялось есте-

ственное и мучительное разрушение предыдущихъ свойствъ; пятое---любовь: шестое---звикъ. гласность и понимание свойствъ между собою; седьмое-сущность, какъ носящая личность, какъ субъектъ шести предылущихъ свойствъ, какъ ихъ душа... Все въ природъ открываеть себя; природа всему даеть языкъ; самоочертаніе--глаголъ, которымъ вещь проявляеть свое внутреннее. Быть только внутреннимъ невыносимо; внутреннее стремится быть наружнымъ. Вся природа звучить о своихъ свойствахъ и показываеть себя... Въ сосредоточенной жизни природы открывается сущность (какъ мысль человѣка), а въ желаніи (человѣка) лежитъ стремленіе одъйствотвориться (по Бему, обнаружиться природой). Наружная природа образуется изъ шести вѣчныхъ свойствъ; въ седьмомъ она успокоивается, какъ въ субботъ своей... Вода, воздухъ ближе къ безразличному единству, какъ все мягкое, лишенное ръзкости: напротивъ, твердыя тъла выше своею сложностью расчлененіями. снятыми уже въ нихъ. По видимому міру, по солнцу, зв'єздамъ, элементамъ, тварямъ можно опредблить ихъ причину; ибо ни олна вешь не имъетъ основы инпъ, а основа и причина ея необходимо тамъ, гдѣ она возникла. Истинная причина всему, послѣдняя основа-божественный духъ вездѣ сущій... Онъ не далекъ. онъ близокъ, умѣй только видѣть его», говорить восторженный Бемъ: «человѣкъ тупой, скажу я невѣрующему,-если ты думаешь, что нътъ въ тебъ самомъ божественнаго, то ты не образъ и не подобіе Божіе; если ты разрозненъ съ Нимъ, то какъ ты сдблаешься однимъ изъ сыновъ Его?»

Изъ того же начала необходимаго расчлененія стремится Бемъ вывести зло и все дурное. Зло онъ принимаеть за одно изъ условій феноменальнаго бытія; начало его общее съ добромъ, качество есть уже эло, какъ ограниченность, какъ эгоистическое отторженіе отъ единства, какъ обособленіе и исключеніе всѣхъ другихъ свойствъ. Латинское слово qualitas Бемъ поэтически (хотя нельзя сказать, что туть поэзія заодно съ грамматикой) производить оть нъмецкихъ словъ Qual-мучение и Quellen-истекать, качество мучиться (die Qualitât quält sich ab); чтобъ освободиться во всеобщемъ единствъ, оно чувствуетъ недостатокъ, потому что оно нючто физическое, алчное все усвоить себъ, себялюбивое; но это отчуждение побъждается просвътлениемъ, и то, что было страданіемъ во тьмѣ, расцвѣтаетъ наслажденіемъ въ свѣтѣ; все, что было страхомъ, ужасомъ, трепетомъ, станетъ крикомъ радости, звономъ и пѣніемъ... Зло-необходимый моментъ въ жизни и необходимо переходимый... Безъ зла все было бы такъ же безцвѣтно, какъ безцвътенъ былъ бы человъкъ, лишенный страстей; страсть, становясь самобытною, --- зло, но она же источникъ энергіи, огненный двигатель... Доброта, не имъющая въ себъ зла. эгоистическаго начала, пустая сонная доброта. Зло врагъ самого себя, начало безпокойства, безпрерывно стремящееся къ успокоенію, т. е. къ снятію самого себя...

Довольно съ васъ. Если вы желаете подъ этими странными словами понять широкія мысли, отвсюду просвѣчивающія у Бема, вы ихъ увидите даже въ бѣдныхъ выпискахъ, сдѣланныхъ мною. Если же его слова вамъ (какъ прежде васъ многимъ) покажутся бредомъ,—я не берусь васъ разувѣрить...

Основанія реформаціоннаго воззрѣнія столько же способствовали наукообразному развитію мышленія, сколько феодализмъ м<sup>4</sup>шалъ ему; пытливое изслёдованіе получило законное право: вглялываясь пристально въ споры того времени и манеру ихъ. чувствуешь отраду и грусть; вы видите, что мысль побъждаеть, что ей дають вездё мёсто, что она признана, но съ тёмъ вмёстё вядите, что она суха, холодна, формальна, что она убила бы жизнь, если-бъ жизнь можно было убить. Въ наукъ, побъда надъ средневъковымъ воззръніемъ не была такъ торжественна, такъ полеа, какъ въ области искусства: Рафаэль, Тиціанъ, Корреджіо слѣдаля невозможнымъ дуализмъ въ эстетикѣ; въ наукѣ, католическій идеализмъ, называвшийся схоластикой, былъ побъжденъ протестантской схоластикой, называемой идеализмомъ. Какъ художественность составляеть управляющій характерь греческой эпохи, такъ точно отвлеченное мышленіе является главной чертой эпохн реформаціонной, дуализмъ школьный и до чрезвычайности прозаической; съ развитіемъ его жизнь мелфеть, становится безцебтнѣе 1). Въ лѣтописяхъ этой науки, мы не будемъ болѣе встрѣчать ни величественно пластическія личности гражданъ-мудрецовъ древняго міра, ни строгія, мрачныя лица среднев жовыхъ докторовъ, ни энергическія, огненныя черты людей переворота въ XVI столѣтіи. Философы, какъ люди, стираются болѣе и болѣе; ихъ отвлеченныя занятія, ихъ ученые интересы дѣлають ихъ чуждым жизни; послѣ Бруно философія имѣетъ одну великую біографію del gran Ebreo науки (Спинозы)<sup>2</sup>). Гегель довольно странно объясняеть это; онъ говорить, что въ новое время гражданское достигло того разумнаго совершенства, при которомъ индивидуальностямъ нечего болёе заботиться о внёшнемъ, и каждому указано свое мѣсто. Внутреннее и внѣшнее, думаеть онъ, стоять самобытно и такъ, что внѣшній порядокъ идеть самъ собою п че-

<sup>1</sup>) Странное дёло: въ протестантизмё, какъ и въ дёлё науки, романскіе народы являются только на заглавномъ листё съ своимъ Брешіанскимъ Ариољдомъ и Жироламомъ Саванаролой, съ своими гугенотами; потомъ они предоставляютъ міру германическому собрать первые плоды, какъ будто выжидая чего-либо.

2) Развѣ прибавить Лейбница и Фихте?

288 ---

289 -

лов'йкъ можетъ, не думая о немъ, учредить свой внутренній міръ самъ собой. Я думаю, несовс'ёмъ легко доказать это германской исторіей отъ Вестфальскаго мира до нашего в'ёка; но какъ бы то ни было, Гегель высказалъ совершенно н'ёмецкую мысль—non vitia hominis <sup>1</sup>)!..

А. И. Герценъ, т. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gesch. der Phil., Th. III, p., 276 и 277. Всего лучше доказываеть эту мысль длинная біографія Гегеля, написанная Розенкранцомъ и вышедшая съ годъ тому назадъ; въ ней есть высокаго интереса отрывки изъ гегелевыхъ бумагъ и почти безъ всякаго интереса жизнеописаніе: нѣмецкая жизнь безъ событій. съ перемѣною каоедръ, mit Spaarbüchsen für die Kinder. Geburts-Feiertagen, etc.

## письмо шестое.

## Декартъ и Бэконъ.

Hier können wir sagen sind wir zu Hause, und können wie die Schiffer nach langer Umherfahrt auf der ungestümen See «Land!» rufen <sup>1</sup>). Такъ привётствуеть Гегель Декарта. «Съ Декарта, продолжаетъ онъ, начинается настоящее отвлеченное мышленіе: вотъ начала, изъ которыхъ разовьется чистое умозръніе, новая наука—наша наука».

И мы скажемъ: берегъ, — но въ противоположномъ смыслѣ; для Гегеля это берегь, къ которому приплываеть мысль, какъ къ спокойной гавани своей, къ гавани, съ которой начинается ея царство. Мы, напротивъ, видимъ въ новой философіи берегъ, на которомъ мы стоимъ, готовые покинуть его при первомъ попутномъ в'тръ, готовые сказать спасибо за гостепримство и, отголкнувъ его, плыть къ инымъ пристанямъ. Судьба новой философіи совершенно сходна съ судьбою всего реформаціоннаго: ничего стараго не оставлено въ покоъ, ничего новаго съ основания не воздвигнуто; на сооружение новыхъ зданий шелъ старый кирпичъ, и они вышли не новыя и не старыя; все реформаціонное сдѣлало огромные шаги впередъ; все было необходимо и все остановилось на полдорогѣ. Странно было бы, если бы наука этой эпохи начинаній совершила одна свое дёло. Наука не имбеть силы отрёшаться отъ прочихъ элементовъ исторической эпохи; напротивъ, она есть сознательная, развитая мысль своего времени; она дёлить судьбы всего окружающаго. Она, съ своей стороны, громко протестуя противъ схоластики, всосала въ свои жилы схоластику. Чистое мышленіе --- схоластика новой науки, такъ, какъ чистый протестантизмъ есть возрожденный католяцизмъ. Феодализмъ пережилъ реформацію; онъ проникъ во всѣ явленія новой жизни европейской; духъ его внёдрился въ ополчавшихся противъ него; правда, онъ измѣнился, еще болѣе правда, что рядомъ съ нимъ возрастаетъ нѣчто дѣйствительно новое и мощное; но это новое, въ ожидании совершеннолътия, находится подъ оцекой феодализма, живого, несмотря ни на реформацію Лютера, ни на реформацію послѣднихъ годовъ прошлаго вѣка.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Теперь мы можемъ сказать, что мы *дожа*; подобно мореплавателямъ, долго носившимся по бурному морю, мы можемъ воскликнуть «земля!» (Gesch. der Phil.. Т. III., стр. 328. и еще тамъ же, стр. 275).

Да и какъ ему быть не живымъ? Съ чѣмъ онъ боролся до сихъ поръ? Вспомните,—съ незрѣлыми начинаніями, съ неразвитыми всеобщностями, съ частными нападками, съ поправками, дѣлаемыми внутри его собственныхъ предѣловъ. Феодализмъ грубый, прямой, замѣнился феодализмомъ раціональнымъ, смягченнымъ; феодализмъ, вѣровавшій въ себя,—феодализмомъ, защищающимъ себя, феодализмъ крови—феодализмомъ денегъ. Схоластика занимаетъ мѣсто феодализма науки: могла ли она послѣ этого бытъ вполнѣ наукой, берегомъ? можно ли ждать, что человѣкъ въ ней будетъ дома?—Нѣть!

Дуализмъ схоластическій не погибъ, а только оставилъ обветшалый мистико-кабаллистический нарядъ и явился чистымъ мышленіемъ, идеализмомъ, логическими абстракціями; туть великій прогрессъ, этимъ путемъ, т. е. возводя дуализмъ во всеобщую сферу мысли, философія поставила его на лезвіе ножа, привела прямо къ выходу изъ него. Новая наука начинается съ той задачи, на которой остановилась древняя наука, съ той точки, такъ сказать, на которую древній міръ возвелъ мышленіе. Она подняла задачу древняго міра, но не рѣшила ея; она привела только къ рѣшенію ся-и остановилась, чувствуя, можеть быть, что рѣшеніе это будеть съ тёмъ вмёстё ея смертный приговоръ. т. е., что она изъ существующихъ дѣятельныхь властей перейдеть въ исторію. Гегель поступилъ, можетъ быть, откровеннье, нежели хотълъ; можеть быть, радостныя слова «берегъ», «дома» у него вырвались невольно; этимъ восклицаниемъ онъ неразрывно сочеталъ свою судьбу съ реформаціонной наукой. Впрочемъ, стоять на одномъ берегу съ Спинозой не стыдно!

Все сказанное нами никакъ не должно закрыть всю величину переворота въ мышленіи и весь прогрессъ, пріобрѣтенный наукой чрезъ него. Со времени Декарта, наука не теряетъ своей почвы; она твердо стоитъ на самопознающемъ мышленіи, на самозаконности разума.

Философія древняя п новая философія составляють два великія основанія будущей науки; обѣ онѣ неполны, обѣ носили въ себѣ элементы не научные, обѣ были великими пріуготовительными моментами, безъ которыхъ, дѣйствительно, полная наука не могла бы развиться, — обѣ прошли. Вы помните, древняя философія всегда имѣла въ себѣ одинъ элементь непосредственности, фактъ, событіе, упавшее, какъ аэролитъ, и принимаемое за истину по чувству, по довѣрію къ жизни, къ міру. Такъ она принимала самое единство бытія и мышленія; она была нрава въ сущности дѣла, но не права въ образѣ принятія: это было вѣрованіе, инстинктъ, тактъ истины, если хотите, но не сознательная мысль. Такой непосредственный элементь прямо противоположенъ понятію науки. Средневъковое воззръніе было противолѣйствіемъ противъ непосредственности; но это его не спасло оть того же недостатка: оно отрёзало послёднюю нить пуповины. прикрѣплявшей человѣка къ природѣ, и человѣкъ, совершенно обращенный внутрь міра рефлексіи, въ немъ одномъ искалъ рѣшенія вопросовъ; но этотъ міръ духовный былъ чисто личный, онъ не имѣлъ предмета. «Дѣйствительность существа, превосходно замътилъ Джордано Бруно, обусловлена дъйствительнымъ предметомъ». Предметъ среднев вковаго челов вка былъ онъ самъ. какъ отвлеченная сущность; отрицать непосредственность такъ же мало наукообразно, какъ принимать ее безъ мысли. Умъ, сосредоточенный въ себъ, занимаясь только собою, «впалъ въ сухую, жалкую схоластику и плелъ изъ себя паутину очень тонкую и узорчатую, но совершенно ненужную», какъ говорить Бэконъ. Довѣріе человѣка къ уму привело схоластику къ признанію действительнымъ всякой логически построенной нельпости, и такъ какъ у нихъ содержанія не было, то они его брали изъ фантазіи, изъ психологической непосредственности, опираясь на него точно такъ, какъ эмпирикъ опирается на опытъ. Итакъ, съ одной стороны, тяжелый камень, съ другой — ужасная пустота, населенная призраками. Люди переворота увидёли невозможность дойти до чего-либо схоластикой и возненавидѣли ее; но отрицаніе схоластики не есть еще чиноположеніе новой науки; поэтическое провидѣніе Джордано Бруно — такъ же мало наука, какъ дерзкія отрицанія Ванини. Первая необходимая задача, вопросъ, оть котораго мыслящей головѣ нельзя было отвернуться, состоялъ въ разрѣшеніи мышленіемъ отношенія самого мышленія къ бытію, къ предмету, къ истинъ вообще. И дъйствительно, съ этимъ вопросомъ на устахъ является новая наука въ міръ. Отецъ ея, безъ сомнѣнія, Декарть. Значеніе Бэкона совсѣмъ иное: о немъ послѣ.

Декарть долго занимался науками такъ, какъ онѣ преподавались въ его время; потомъ бросилъ книги: онѣ ему не разрѣшили ни одного сомнѣнія, не удовлетворили его ни въ чемъ. Онъ такъ же ясно, какъ Бэконъ, увидѣлъ, что старый корабль средневѣковой жизни тонетъ и разрушается, не спорилъ съ его лоцманами, какъ дѣлали его предшественники, а бросался въ море, чтобъ достигнуть новаго берега. И такъ же, какъ Бэконъ, онъ рѣшился начать съ начала, начать совершенно свободно въ средѣ мышленія. Много надобно было твердости, чтобъ дерзнуть и на этотъ разрывъ съ былымъ, и на это воздвиженіе новаго. Декартъ, мучимый неувѣренностью, а, можетъ быть, и совѣстью, съ посохомъ паломника въ рукѣ, ходилъ къ лоретской Божіей Матери просить ея помощи въ начатомъ трудѣ, и тамъ, распростертый

передъ нею, молился примирить его сомнѣнія. Приступъ Декарта къ дѣлу-величайшая заслуга его; дѣйствительное и вѣчное начало наукообразнаго развитія онъ начинаеть съ безусловнаго сомнѣнія-вовсе не для того, чтобъ все истинное отвергнуть, а для того, чтобъ все истинное оправдать, но оправдать, освободивъ себя. Когда онъ поднялся въ страшно изрѣженную среду, въ которую не впустилъ ничего впередъ идущаго, когда въ этомъ мракѣ, въ которомъ все исчезло, кромѣ его самого, онъ сосредоточился въ глубинѣ духа своего, сошелъ внутрь своего мышленія, пов'трялъ свое сознаніе, — у него вырвалось изъ груди знаменитое подтверждение своего бытия: cogito, ergo sum (я мышлю, слѣдовательно существую). Отсюда неминуемо должно развиться единство бытія и мышленія; мышленіе делается аподиктическимъ доказательствомъ бытія; сознаніе сознаеть себя неразрывнымъ съ бытіемъ,-оно невозможно безъ бытія. Вотъ программа всей булущей науки: воть цервое слово воззрѣнія, котораго послѣднее слово скажеть Спиноза; воть тема, которую наукообразно разовьеть Гегель. Nosce te ipsum и Cogito, ergo sum-два знаменитые лозунга двухъ наукъ, древней и новой. Новая исполнила совътъ превней, и Cogito, ergo sum отвѣть на Nosce te ipsum. Мышленieдъйствительное опредъление моего я. Но всъ силы Декарта были потрачены на этоть силлогизмъ, кажется, такъ простой, и который лаже совстмъ не силлогизмъ. Устрашенный величіемъ своего начала, глубиной своего разрыва съ былымъ и настоящимъ, онъ качается, хватается за клочья стараго; прошедшее проникаеть въ его душу; въ немъ схоластика, уже ослабѣвающая, падающая, снова воскресаеть сильною и преображенною. Онъ подобенъ квакерамъ, пріфхавшимъ въ Пенсильванію и перевезшимъ въ груди своей чрезъ океанъ старый бытъ, который и развился въ новомъ государствѣ. Признавъ сущностью своей одно мышленіе, неразрывно связанное имъ съ бытіемъ, Декарть растолкнулъ мышленіе и бытіе, онъ принялъ ихъ за двѣ разныя сущности (мышленіе и протяженіе). Вотъ и дуализмъ, вотъ и схоластика, возведенная въ логическую форму. Чувствуя неловкость, онъ бросается въ формальную логику. Для него доказательство раціональное (въ мышленіи)-полное право на дъйствительность, на истину; а истина должна доказываться не однимъ мышленіемъ, а мышленіемъ и бытіемъ. Эрдманъ 1), добросовѣстный нѣмецкій ученый, совершенно справедливо замѣтилъ, что Декартъ не могъ миновать такого развитія, иначе онъ не жилъ бы въ то время, въ которое жилъ. Его дъло было-поднять знамя протестантизма въ наукъ, провозгласить новый путь, провозгласить мышленіе исчер-

1) Erdmann. Versuch einer Geschichte der neuern Philosophie. 1840 - 42.1 Th. Descartes.

нывающимъ опредѣленіемъ человѣка. Подвигъ, достаточный для одной личности! Оть проницательности Декарта не ускользнуло. что мышленіе и бытіе совершенно распадаются у него, что нать моста отъ одного къ другому, что это-равнодушныя, самодовлѣющія два; онъ понялъ и то, что, доколѣ они останутся сушностями, помочь нечъмъ, ибо сущность потому и сущность, что она сама себѣ довлѣетъ. Цекартъ принимаетъ (но не выводить) высшее единство, связующее противопоставленные моменты; мышленіе и протяженіе въ отношеніи къ верховному существу представляють атрибуты его, его разныя проявленія. Какъ дошель онъ до этого единства? Врожденными идеями. Стало-быть, его протестація противъ всякаго содержанія была неглубока! Психическая, неполлежащая логикъ непосредственность проторгается. съ принятіемъ врожденныхъ идей, въ его науку. Декарть, такимъ образомъ, сдѣлался въ одно и то же время величайшимъ и послёднимъ оплотомъ схоластики; въ немъ схоластика преобразилась въ идеализмъ, въ трансцендентный дуализмъ, отъ котораго гораздо труднѣе было отдѣлаться, нежели отъ католической схоластики. Мы увидимъ живучесть схоластическаго элемента во всю эпоху новой философіи до сегодняшняго дня. Наука протестантизма могла только быть такая; если были иныя требованія. иныя симпатіи, болёе дёйствительныя — они не были наукообразны; она, начиная отъ Декарта, выработала методу, проложила дорогу, по которой изъ нея выйдуть, дорогу, по которой она сама потому не протхала, что ей нечего было везти.

Декарть, умъ чисто математическій и отвлеченный, исключительно механически разсматривалъ природу; что-то суровое и аскетическое мѣшало ему понимать все живое. Строгая, геометрическая діалектика его безпощадна; онъ былъ идеалисть по внутреннему строенію души. Бытіе, матерію онъ понялъ какъ протяжение, «Оть всѣхъ другихъ свойствъ, говорить онъ, матерію можно отвлечь, но не отъ протяжения: оно одно ей существенно». Качество уступило мѣсто болѣе внѣшнему опредѣленію предметаколичеству; для математики растворялись всѣ двери въ естествовълъніе, все подчинялось механическимъ законамъ, и вселенная сдѣлалась снарядомъ движущагося протяженія 1). Надобно заиѣтить, впрочемъ, что, въ началѣ XVII вѣка, интересъ естествовѣпательнаго мышленія былъ вообще поглощенъ астрономіей и механикой; величайшія открытія совершались тогда въ объихъ отрасляхъ; это механическое воззрѣніе, начинающееся съ Галилея и постигнувшее полноты своей въ Ньютонѣ, почти ничего не при-

1) Объ этомъ болѣе въ слѣдующемъ письмѣ.

несло конкретнымъ отраслямъ естествовѣдѣнія; вліяніе его было благотворно (разумѣется, сверхъ астрономіи и механики)—только въ физикѣ. Декартовы понятія о природѣ, которыя, по закону возмездія, до того были идеалистически спиритуальны, что перегибались въ грубѣйшій механизмъ и матеріализмъ (что тогда же замѣтили особенно англійскіе и итальянскіе физики), почти не имѣли никакого вліянія на естественныя науки.

«Внимательно разсматривая, говорить Цекарть, мы увидимъ, что сущность вещества и тель состоить только въ томъ, что они имѣють протяженіе въ длину, ширину и глубину. Можеть быть, тъла не таковы, какъ намъ кажутся, можетъ, они обманываютъ наши чувства; но въ нихъ несомнённо истинно то, что я ясно, отчетливо понимаю и могу вывести умомъ; потому-то я признаюсь, что другой сущности тълесныхъ вещей, кромъ геометрической величины, всячески дѣлимой, движимой и способной имѣть форму. я не принимаю, и ничего не разсматриваю въ матеріи, кромъ дѣлимости, очертанія и движенія. Изъ математическихъ законовъ, опредъляющихъ неотъемлемыя свойства бытія, все физическое объясняется и выводится съ величайшей строгостію; не думаю. чтобъ физикъ нужны были иныя основанія». Въ матеріи, лишенной качествъ своихъ, понимаемой такимъ образомъ, нѣтъ внутренней силы; матерія Цекарта — виртуальная пустота, нѣчто мертво-косное, —ему всегда надобно будеть прибъгать къ внъшней силѣ. «Матерія во всей вселенной одна; всѣ перемѣны формъ имѣютъ свое основаніе въ движеніи. Движеніе есть пѣятельность. вслъдствіе которой вещество изъ одного мъста переходить въ другое,-перемъщение частей тъла относительно близъ лежащихъ. Движеніе и покой представляють разныя состоянія вещества: для движенія не болѣе силы надобно, какъ и для покоя. Надобно равно усиліе, чтобъ двинуть тёло и чтобъ остановить его. Надобно усиліе для того, чтобъ остаться въ покот. Отдаленіе тъла есть обоюдное дѣйствіе; оба тѣла дѣятельны-одно, оставаясь на своемъ мѣстѣ, другое, отдаляясь (сила инерціи). Движеніе зависить оть двигаемаго, а не отъ движущаго; нельзя сообщить движеніе одному тѣлу, не разрушивъ равновѣсія другихъ тѣлъ; отсюда цѣлыя системы движенія и сложность ихъ. Причина движенія-Богъ. За симъ идутъ общія механическія основанія динамики. Все сущее состоить изъ маленькихъ тълъ (corpuscula) и ихъ измѣненій въ величинѣ, мѣстѣ, сочетаніяхъ и переложеніяхъ. Жизнь органическая — одинъ ростъ, т. е. приращение чрезъ получение постороннихъ частицъ. Декарть далъ физикамъ опасный примёръ прибѣгать къ личнымъ гипотезамъ тамъ, гдѣ не достаетъ пониманья; такъ напримъръ, движеніе небесныхъ тълъ онъ объяснялъ вихремъ, крутящимъ ихъ около солнца; стараясь математически вывесть всѣ явленія планетной жизни, онъ дѣлаетъ гинотезы, въ которыхъ самъ не увѣренъ quamvis ipsa nunquam sic orta esse 1); принимая тёло совершенно постороннимъ духу, Декартъ никогда не могъ возвыситься до понятія жизни; свои физіологическія изысканія начинаеть разсматриваніемъ тѣла, «какъ будто духа въ немъ нѣтъ». Но что же это за живое тѣло? кто ему далъ право такъ разсматривать его? Отсюда совершенно естественно предположеніе его, что тѣло-статуя или машина, сдѣланная изъ земли. «Если часы имѣють способность идти, то нѣть ничего труднаго понять, что и человѣкъ двигается, будучи такъ устроенъ». За симъ анатомическій и физіологическій разборъ тёла, натянутый и наводящій какое-то уныніе. Декарть, должно быть, самъ чувствоваль, что всего не выведешь механически въ животномъ телъ, усердно занимался зоотоміей, но, какъ всѣ систематики, былъ глухъ къ голосу истины и гнулъ факты, какъ хотълъ; наприм., онъ объясняетъ крикъ собаки, какъ простую реакцію этой машины противъ пёйствія палки. Если-бъ была машина, говорить онъ, устроенная внутри и снаружи, какъ обезьяна или другой звѣрь, то не было бы возможности понять различіе между ними. Одинъ человѣкъ не машина, потому что онъ имѣетъ языкъ, разумъ-душу. Разумная душа хотя и тесно связана съ теломъ, но насильственно, ибо она совершенно ему противоположна. Хотя душа собственно соединена со всёмъ тёломъ, однако главное жилище ея въ мозгу, и именно въ одной железки (Glandula Conarion), въ серединѣ большого мозга (между прочимъ потому, что остальныхъ частей въ мозгу по парѣ; слѣдовательно, недѣлимая душа въ нихъ не иначе могла бы быть, какъ преимущественно въ одной части предъ другою). Могъ ли бы этоть пустой вопросъ возникнуть, если-бъ Декартъ сколько-нибудь понималъ жизнь организма? Онъ органы животнаго считаетъ только механическимъ снарядомъ, приводимымъ въ движеніе непонятной силой. Движеніе невозможно, если вещественность только нѣмое, недѣятельное, страдательное наполнение пространства; но это совершенно ложно: вещество носить само въ себѣ отвращеніе оть тупого, безсмысленнаго, страдательнаго покоя; оно разъбдаеть себя, такъ сказать, бродить 2), и это броженіе, развиваясь изъ формы въ форму, само отрицаеть свое протяжение, стремится освободиться оть него,-освобождается, наконецъ, въ сознании, сохраняя бытіе.

<sup>1)</sup> Впрочемъ, можетъ быть, такія фразы--офиціальная оговорка въ родѣ тѣхъ, которыя употреблялись Коперникомъ и даже Ньютономъ.

<sup>2)</sup> Современники Декарта замътили мертвенность его вещества. Генрихъ Морусъ писалъ ему письмо, въ которомъ называетъ вещество *темной жизню*, materia utique vitam esse quandam obscuram, nec in sola extensione partium consistere, sed in aliquali semper actione. R. Des. Epist. I. Ep. 4. XX.

Понятіе вещества не исчерпывается протяженіемъ; протяженіе недбятельное, не движимое взаимодбйствіемъ своимъ, — такое же отвлеченіе, какъ мышленіе безъ тъла: это противоположные, крайніе моменты жизни.

Декарту было одно великое призвание-начать науку и дать ей начало; онъ только для постановленія начала и могь на минуту удержать напоръ схоластики и дуализма: какъ только онъ произнесъ свое Cogito, ergo sum-плотины были прорваны. Онъ началъ съ протестація противъ средневѣковой науки, но она была уже въ его жилахъ, онъ далъ ей сильнъйшую опору, онъ оправдалъ ее наукообразно. Но не всъ требованія ума того времени выразились чисто наукообразно; мы видѣли это очень ясно по Бему. Во Франціи, напримѣръ, гораздо ранѣе Декарта образовалось особое, практически философское воззрѣніе на вещи, не наукообразное, не имъющее произнесенной теоріи, не покоренное ни одному абстрактному ученію, ни чьему авторитету, — воззрѣніе свободное, основанное на жизни, на самомышлении и на отчетъ о прожитыхъ событіяхъ, отчасти на усвоеніи, на долгомъ, живомъ изучении древнихъ писателей; воззрѣніе это стало просто и прямо смотръть на жизнь, изъ нея брало матеріалы и совъть; оно казалось поверхностнымъ, потому что оно ясно, человѣчно и свѣтло. Германские историки отзываются о немъ съ пренебрежениемъ, съ Vornehmthuerei, можетъ быть, потому, что это воззрѣніе захватило отъ жизни ея неуловимость въ одну формулу; можеть быть, потому, что оно говорило довольно понятнымъ языкомъ и часто занималось вопросами обыденной жизни. Воззрѣніе Монтеня, между тѣмъ, имѣло огромное вліяніе; впослъдстви, оно развилось въ Вольтера и энциклопедистовъ; Монтень былъ въ нѣкоторомъ отношеніи предшественникъ Бэ-Бэконъ — геній этого воззрѣнія. кона, a

Противоположность Бэкона съ Декартомъ рѣзка; у Цекарта была метода, но не было дъйствительнаго содержанія, кромъ формальной способности мышленія: у Бэкона было эмпирическое содержание in crudo, но не было науки, т. е. оно не было вполнѣ усвоено ему, именно потому что не пришло то время, въ которое дѣйствительно содержаніе могло быть такъ понято мышленіемъ, чтобъ развернуться въ наукообразной формѣ. Протесть Декарта былъ сдъланъ отъ теоріи, отъ чистаго мышленія; протесть Бэкона-оть того непокорнаго элемента жизни, который, улыбаясь, смотрить на всё односторонности и идеть дорогой. Результать среднев вковой жизни-этого mipa своей ненавидящихъ исключительностей и насильственнаго расторженія—долженъ былъ явиться раздвоеннымъ, двуглавымъ. Каждая сторона, выходя изъ односторонняго и прямо противо-

положнаго опредбленія идеи, была далека отъ пониманья, что для истины равно нужны оба опредбленія; каждая шла оть своихъ началъ: начало Цекарта-отвлеченное мышленіе, онь хочеть науку а priori; начало Бэкона-опыть, для него ктина только та, которая получена a posteriori. Вопросъ о иншленіи и бытін Декарть хочеть рѣшить отвлеченно, трансцевдентально, логически; Бэконъ-въ живыхъ областяхъ опыта и наблюденій. У обоихъ мысль совершенно освобождена въ начал; но одинъ не можеть оторваться оть абстракцій, а другой оть природы: Декарть все основываеть на силлогизмѣ, принявъ за начало не силлогизмъ; Бэконъ не хочеть силлогизмовъ, онъ хочеть одного наведенія, какъ будто наведеніе не силлогизиъ. Одньъ все уничтожилъ, кромѣ мышленія, все отвергнулъ и съ одной върою въ мысль шелъ на создание науки. Пругой отправелся оть чувственной достовърности, отъ въры въ факть, отъ довърія въ великому посредству между природой и умозрѣніемъ, то есть къ наблюденію. Одинъ потерялъ и землю и небо при самонъ вачаль; другой объими ногами стояль на земль, уцъпился за явленіе, и по внѣшности, по корѣ дошелъ до великихъ и многообъемлющихъ мыслей. Одинъ хочетъ физику подчинить математить другой математику называеть служанкой физики. Одинъ видить въ матеріи только количественное опредъленіе и дужаеть, чю вещество можно отвлечь оть качества; другой занимается однить качественнымъ опредѣленіемъ предмета, хоть и зналъ мѣсто голичественнаго опредѣленія. Оба, наконецъ, соединенные жгуче ненавистью къ схоластикъ, не понимають и бранять Аристотеля и всёхъ древнихъ; они обернули умы современниковъ, обращенные назадъ, и указали имъ впередъ; схоластика достигала прошедшаго, Бэконъ заговорилъ о прогрессъ и будущемъ; оба нитан свои односторонности.

Впрочемъ, Бэкона обвинить въ односторонности TDYANO. Бэконъ хотълъ, какъ онъ самъ говорить, науки дъятельной, 🎞 вой, науки о природѣ и изъ природы. Онъ хотѣлъ такой науки, которая была бы перегнана наблюденіемъ и обдумываніемъ вз фактовъ во всеобщую мысль. Имъя это въ предметь, овъ на все обращалъ взглядъ прямой и свътлый съ цълью узнать разобрать, а не для того, чтобъ поймать въ силки CHCTCHATHER н затянуть узель. Онъ очень часто начинаеть съ односторонности и достигаеть результатовъ самыхъ многостороннить Онъ чрезвычайно добросов стенъ, не делаетъ изъ вопроса науки личнаго вопроса; онъ покоряется объективности истины; у него огромная ученость; онъ безпрестанно подъ вліяніемъ своей цаняти. все предшествующее историческое развитіе ему присуще. Невзвидя греческую науку и Аристотеля, онъ мастерски ссылается

Digitized by GOO

на нихъ и пользуется ими. Вовсе не поэтъ, онъ превосходно толкуеть греческие миеы. Нельзя себъ представить странное ощущеніе, когда, перечитывая или перелистывая среднев ковыхъ схоластиковъ, потомъ философовъ теоретической эмансицаціи. вдругъ доходишь до Бэкона. Помните ли вы, напримъръ, какъ въ эпоху мечтательной юности, когда теорія смѣняется теоріей. когда въда въ себя и друзей безгранична, когда въмечтахъ церестраивается наука и міръ и когда восторженныя рѣчи поддерживаютъ поэтическое опьянёніе, — вдругъ является откуда-нибудь человёкъ практическій, дёйствительно знающій жизнь, знающій, что на отвлеченіяхъ далеко не убдешь, что перевороты въ наукъ и въ исторіи дълаются не такъ-то легко? Помните ли вы, какъ сильно дъйствовало появление такого человѣка, какъ сначала вы отталкивали скептическую и холодную мысль его, устрашенные ею, а потомъ начинали краснѣть своихъ мечтаній, подчинялись пришельцу, ловили его слова, выдавали ему заповёднёйшія упованія за наторёлый. изъ жизни выстроенный взглядъ его, который вамъ казался непогрѣшающимъ. Этотъ практическій пришлецъ-Бэконъ, и, вѣроятно, случалось съ вами и то, что когда мало по малу вы найдетесь въ новомъ воззрѣніи, разсмотрите ближе, то вспомянете и о своихъ мечтахъ; онѣ, конечно, мечты, но въ нѣкоторыхъ изъ нихъ была такая ширина, которую жаль отдать за практическую мудрость; все это повторяется, переходя отъ энергическихъ реформаторовъ къ спокойному Бэкону. Это не тревожная, не огненная натура Джордано, не бъснующійся Карданъ, не эти скитальцы, томимые мыслію, бездомные бродяги, разносившіе съ собою по всёмъ болышимъ дорогамъ Европы восходящее сознание и умственную дѣятельность, не эти гонимые труженики, падавшіе часто на полпути отъ внутренняго разлада и внёшнихъ страданій,---нётъ, это пишеть человѣкъ спокойный, человѣкъ огромнаго ума и огромнаго опыта, канцлеръ, привыкнувшій къ государственнымъ дѣламъ. пэръ, не имѣющій занятія, потому что вычеркнуть изъ списка пэровъ... Въ душѣ этого человѣка, послѣ разрушительнаго огня самолюбія, честолюбія, власти, почести, богатства, неудачъ, тюрьмы, униженій-все выгорбло; но геніальный умъ остался, да осталось еще воображение настолько охлажденное, подвластное разуму, что оно смѣло призывалось имъ бросать пышные цвъты поэтической ръчи по царственному пути его ясной, широкой мысли.

Въ сочиненіяхъ Бэкона, съ самаго начала поражаетъ необычайная смѣтливость, дѣльность, практическая рѣзкость и удивительная многосторонность. Бэконъ изощрилъ свой умъ общественными дѣлами; онъ на людяхъ выучился мыслить. Декартъ прятался отъ людей то въ парижскія предмѣстья, то въ Голлан-

. Digitized by GOOg

пію: ему люди мѣшали заниматься. Оттого съ Декарта начинается чистое мышленіе, а съ Бэкона-физическія науки; идеализмъ Цекарта остался при дуализмѣ; въ мышленіи Бэкона находилось демоническое начало, съ которымъ схоластика часу ужиться не могла. Бэконъ начинаеть такъ же, какъ и Цекарть, съ отрицанія существующей, готовой догматики, но у него это отрицание не логический маневръ, а практическая поправка; отрицаніе Бэкона поставило человѣка, освободивъ его оть схоластики, передъ природой; ея самозаконность онъ призналъ съ самаго начала; еще болёс, онъ хотёлъ ся очевидной объективности покорить своевольную мысль, поврежденную схоластическимъ высокомфріемъ (Декарть, совсѣмъ напротивъ, поставиль природу hors la loi своимъ a priori). Бэконъ скромно указалъ на эмпирію какъ на начальную степень знанія, какъ на средство по явленію, по факту добраться до той всесвязующей сущности, изъ которой Цекартъ стремился вывести явленія. Они работали другъ другу въ руки, и если ни они, ни ихъ послъдователи не встрётились, то это не отъ внутренней непримиримости, а оттого, что ни идеализмъ, ни эмпирія не были развиты ни до истинной методы, ни до действительнаго содержанія. Лейбницъ называеть картезіанизмъ «сѣнями истины»; мы можемъ по всей справедливости назвать бэконовскую эмпирію-ея кладовою.

О богатствѣ и недостаткахъ этой кладовой мы поговорниъ въ слѣдующемъ письмѣ<sup>1</sup>).

Село Соколово.-Іюнь 1845 г.

<sup>1</sup>) Бэкона пеобходимо читать самому; у него вездѣ нежданно, неваначай встрѣчаете мысли поразительной вѣрности и ширины.

## письмо седьмое.

## Бэконъ и его школа въ Англіи.

Основная мысль Бэкона до того проста для насъ, что съ перваго взгляда мудрено понять всю ся важность. Мы не разъ имѣли случай замёчать, что чёмъ глубже проникаеть наука въ дёйствительность, тёмъ простёйшія истины открываются ею. --- туть открываются ей такія истины, которыя сами собою развиваются; ихъ простота, какъ простота естественныхъ произведеній, понятна или безыскусственному, прямому воззрѣнію человѣка, не распадавшагося съ природой, или много трудившемуся разуму, который, въ награду за свой трудъ, освобождается отъ готовыхъ понятій, оть предварительныхъ полуистинъ; человъчество вырабатывается до простыхъ истинъ тысячелътіями, усиліями величайшихъ геніевъ; истины замысловатыя были во всякое время. Для того, чтобъ возвратиться къ простотъ пониманья, надобно совершить весь феноменологическій процессь и снова стать въ естественное отношение въ предмету. Практическая, обыденная истина кажется пошлою; все видимое нами вблизи и часто представляется не заслуживающимъ вниманія; намъ надобно далекое *il* n'y a pas de grand homme pour son valet de chambre. Чъмъ меньше знаеть человёкъ, тёмъ больше презрёнія къ обыкновенному, къ окружающему его. Разверните исторію всёхъ наукъ,--онъ непремънно начинаются не наблюденіями, а магіей, уродливыми, искаженными фактами, выраженными јероглифически, и оканчиваются тёмъ, что обличають сущностью этихъ тайнъ, этихъ мудреныхъ истинъ, истины самыя простыя, до того извѣстныя и обыкновенныя, что объ нихъ вначалѣ никто и думать не хотѣлъ. Въ наше время еще не совствиъ искоренился предразсудовъ, заставляющій ожидать въ истинахъ науки чего-то необыкновеннаго, недоступнаго толпь, неприлагаемаго къ жалкой юдоли нашей жизни. До Бэкона такъ думали всѣ, и онъ смѣло возсталъ противъ этого. Дуализмъ, истощенный въ предшествовавшую эпоху, перешелъ въ какое-то тихое и безнадежное безуміе въ мірѣ протестантскомъ, ---Бэконъ указалъ на пустоту кумировъ и идоловъ, которыми была биткомъ набита наука его времени, и требовалъ, чтобъ люди отреклись отъ нихъ, чтобъ они возвратились къ дётски простому отношенію, къ природѣ.

Нелегко было возвратиться къ естественному пониманію умамъ, искаженнымъ схоластикой. Сжатый, подавленный умъ средне-

- 301 ---

вѣковыхъ мыслителей питалъ подъ скромной власяницей своей формалистики безумно гордое притязание на власть; не истинное, не святое право разума и нераздѣльная съ нимъ мошь мысли нравились имъ, --- нътъ, они стремились къ покорению естественныхъ явленій своевольному капризу, къ произвольному ниспроверженію законовъ природы. Люди отвлеченные, книжные, затворники, они не знали ни природы, ни жизни. и между тѣмъ, п природа и жизнь ихъ страшили чъмъ-то невъдомымъ, полнымъ мощи, увлекающимъ; повидимому, онн презирали и ту и другую, но это была одна изъ безчисленныхъ лжей того времени; они понимали, что нелегко совладъть съ природой и со всъмъ безграничнымъ властолюбіемъ скованнаго невольника стремились покорить ее своему духу. Благородный интересъ знанія превращался, въ ихъ душѣ, въ нечистое упоеніе своею властью, такъ, какъ кроткое чувство любви въ душѣ Клода Фролло превращалось въ ядовитый порокъ. Посмотрите на алхимика передъ его горномъ, — на этого человѣка, окруженнаго магическими знаками и страшными снарядами: отчего эта блёдность щекъ, этоть судорожный видъ, это трепетное дыханіе? Оттого, что въ этомъ человѣкѣ не цѣломудренная любовь къ истинъ, а сладострастное пытаніе, насиліе; оттого, что онъ двлаетъ золото, гомункула въ ретортъ. Объективность предмета ничего не значила для высоком врнаго эгоизма среднихъ вковъ; въ себѣ, въ сосредоточенной мысли, въ распаленной фантазіи находиль человѣкъ весь предметь, а природа, а событія призывались какъ слуги, помочь въ случат нужды и выйти вонъ. Реформація не могла исторгнуть людей изъ этого направленія; она еще болѣе толкнула умы въ отвлеченныя сферы; она придала католической наукъ, подчасъ страстной и энергической, какую-то холодную и мертвую обдуманность; протестантизмъ, витсто сердца, развилъ свой томный и слезливый Gemüth. Самый эксцентрическій, самый уродливый мистицизмъ быстро распространялся въ Швеціи, Англіи и Германіи, рядомъ съ совершенно формальнымъ теологическимъ направленіемъ пуританизма, пресвитеріанизма, образцы которыхъ вы питете въ «Вудстокт» и въ «Шотландскихъ Пуританахъ».

Среди всего этого явился человѣкъ, который сказалъ своимъ современникамъ: «Посмотрите внизъ; посмотрите на эту природу, отъ которой вы силитесь улетѣть куда-то; сойдите съ башни, ва которую взобрались и откуда ничего не видать; подойдите поближе къ міру явленій,—изучите его. Вы, вѣдь, не убѣжите изъ природы: она со всѣхъ сторонъ, и ваша мнимая власть надъ ней—самообольщеніе; природу можно покорять только ея собственными орудіями, а вы ихъ не знаете; обуздайте же избалованный

легкой и безплодной логомахіей умъ вашъ настолько, чтобъ онъ занялся дѣломъ, чтобъ онъ призналъ несомнѣнное событіе васъ окружающей среды, чтобъ онъ склонился предъ повсюднымъ вліяніемъ природы,—и начинайте, проникнутые уваженіемъ и любовью, трудъ добросовѣстный». Многіе, услышавъ слова эти, отложили безполезное блужданіе по схоластическимъ тоцямъ словъ и дѣйствительно принялись за работу самоотверженно; съ легкой руки Бэкона началось движеніе въ физическихъ наукахъ, движеніе, развившееся потомъ до Ньютона, Линнея, Бюффона, Кювье... Другіе съ негодованіемъ услышали странную рѣчь веруламскаго лорда, и злоба ихъ была такъ сильна, что черезъ двѣсти лѣтъ графъ Местръ счелъ еще нужнымъ уничтожить Бэкона и показать, что ненависть къ нему еще жива въ любящихъ сердцахъ обскурантовъ. Но въ чемъ же существенная мысль бэконова ученія?

Цо Бэкона наука начиналась общими мѣстами; откуда брались эти общія мѣста, —никто не зналъ: схоластическая наука думала, что Кай смертенъ, потому, что человъкъ смертенъ. Бэконъ сталъ доказывать совсѣмъ напротивъ, что мы въ правѣ сказать: человъкъ смертенъ, потому что Кай смертенъ. Тутъ не перестановка словъ, а нѣчто побольше. Событіе, эмпирическое событіе, получило право первой посылки, логическое anterioritatis. Вы видите туть главный пріемъ Бэкона: онъ состоить въ томъ, чтобъ идти отъ частнаго, отъ опыта, отъ наблюдаемаго событія къ обобщению, взаимнымъ сличениемъ между собою всего полученнаго сознаніемъ. Опыть у Бэкона не есть страдательное воспринимание внёшняго во всей случайности его; напротивъ, онъ сознательное взаимод виствіе мысли и внёшняго, ихъ совокупная дъятельность, при развитіи которой Бэконъ не дозволяеть ни мысли забъгать, дълая заключенія, на которыя она не имъетъ еще права, ни опытамъ оставаться механической грудой свъдъній, «не пережженныхъ мыслію». Чёмъ общирнёе и богаче сумма наблюденій, темъ незыблемъе право раскрывать общія нормы наведеніемъ; но, раскрывая ихъ, недовърчивый, осторожный Бэконъ требуеть снова погруженія въ потокъ явленій, на поискъ или обобщающаго подтвержденія, или ограничивающаго опроверженія.

До Бэкона опыть быль случайностью; на немь основывались даже меньше, чёмь на преданія, не говоря уже объ умозрѣніи. Онъ возвель его и въ необходимый, начальный моменть вѣдѣнія, н въ моменть, сопутствующій потомъ всему развитію знанія,—въ моменть, предлагающій на каждомъ шагу повѣрку, останавливающій своей опредѣленной непреложностью, своей конкретной многосторонностью, наклонность отвлеченнаго ума подниматься въ изрѣженную среду метафизическихъ всеобщностей. Бэконъ столько же вѣрилъ разуму, сколько природѣ, но онъ болѣе всего вѣрилъ, когда они заодно, потому что провидѣлъ ихъ единство. Онъ требовалъ, чтобъ разумъ выходилъ на дорогу, опираясь на опытъ, рука въ руку съ природой; чтобъ природа вела его, какъ своего питомца, до тѣхъ поръ, пока онъ въ состояніи вести ее къ полному просвѣтленію въ мысли.

Это было ново, чрезвычайно ново и чрезвычайно велико; это было воскресеніе реальной науки, instauratio magna. Бэконъ имѣлъ полное право дать это заглавіе своей книгѣ: его книгой началось великое возрождение науки. Хотя онъ и говорить: «мое творение принадлежить не столько моему духу, сколько духу времени», но честь и хвала тому первому, въ которомъ воплощается духъ времени и которымъ онъ передается; двойная хвала, если онъ сознаеть себя только органомъ духа времени, а не личностью, стремящейся подавить собою современниковъ! Эта скромность не мѣшала, однако-жъ, Бэкону чувствовать мощь свою. Когда онъ началъ свой трудъ, наука, по всёмъ отраслямъ ея, была въ самомъ жалкомъ положении; Бэконъ безбоязненно потребовалъ передъ свой судъ всю современную систему свёдёній, въ ея готическомъ нарядѣ, и осудилъ ее. Помнится, кто-то сравнилъ его съ полководцемъ, дѣлающимъ смотръ войскамъ; да, именно, это спокойный вождь, осматривающій передъ боемъ полки свои. Всё отрасли въдънія человъческаго прошли мимо его, и онъ осмотрълъ каждую, каждой указалъ ея недостатки, каждой далъ совъть, и все это съ той простотой генія, которому такое самоуправство потому естественно, что онъ довлѣетъ своею мощью исполнить то, что хочетъ. Не думайте, что Бэконъ ограничился однимъ общимъ указаніемъ на опыть и наведеніе; онъ развертываеть свою методу до малъйшихъ подробностей, учитъ примърами, толкусть, объясняеть, повторяеть свои слова, чтобъ только достигнуть ясности, и туть на каждомъ шагу вы поражены богатыми средствами этого ума, страшной по тому времени ученостью и совершенной противоположностью средневъковой манеръ. Даже въ веселомъ тонъ его, въ улыбкъ, которая иногда пробивается сквозь самую серьезную матерію, вы видите что-то наше, безъ ходуль, безъ докторской шанки, безъ натянутой важности схоластиковъ.

Метода Бэкона не болѣе, какъ личное (субъективное) и внѣшнее предмету средство пониманія. Онъ самъ разомъ выразилъ и глубоко практическій характеръ своего воззрѣнія и субъективность своей методы слѣдующими словами: «Достоинство хорошей методы состоитъ въ томъ, что она уравниваетъ способности; она вручаетъ всѣмъ средство легкое и вѣрное. Дѣлать кругъ отъ руки трудно, надобно навыкъ и проч.; циркуль стираетъ разли-

Digitized by GOOg

чіе способностей и даеть каждому возможность дёлать кругь самый правильный». Съ логической точки, это глубоко человѣчественное воззрѣніе, конечно, не оправдано, но тѣмъ не менѣе его метода имбеть огромный, исторически объективный смыслъ: впрочемъ, и въ ней, какъ вообще въ реализмѣ, философскаго значенія все-таки болёе, чёмъ высказано словами. Бэконъ приковалъ своей методой науку къ природъ, такъ что философія и естествовъдъніе должны или вмъстъ стоять, или вмъстъ идти; это было фактическое признание единства мысли и бытія. Эмпирія Бэкона проникнута, оживлена мыслію, —это всего менфе оцфнили въ немъ. Не изъ ограниченности держится онъ одного опыта, а потому что онъ считаетъ его началомъ, первой ступенью, которую миновать нельзя; для него опыть-средство раскрытія «вѣчныхъ и неизмѣнныхъ формъ природы», а форму онъ опредѣляетъ всеобщимъ, родомъ, идеей, но не отвлеченной идеей, а какъ fons emanationis, kak's natura naturans, kak's животворящее начало, исполняющееся частными опредёленіями предмета, какъ источникъ, изъ котораго истекають его различія, его свойства, источникъ, нерасторгаемый съ самою вещью. Субъективный эмпиризмъ у Бэкона больше на словахъ, въ неловкости языка, въ реакціонномъ страхѣ сближенія съ схоластикой; но не надобно забывать. что такой человѣкъ не могъ не выработаться не только до того, что лежить въ его методѣ, но и до многаго, чего строго вывести по его методѣ нельзя. Декарть далеко выше Бэкона методою, и далеко ниже результатомъ, потому что Декарть абстрактный человъкъ. Конечно, на Бэкона падетъ доля односторонности, въ которую впала большая часть его послъдователей; но онъ самъ былъ далекъ отъ грубой эмпиріи. Вотъ его слова:

«Эмпирики безпрерывно роются, ищуть, и если найдуть, чего искали, выдумывають что-нибудь новое и опять ищуть; ихъ трудъ дробится, не обобщаясь; они ходять въ потемкахъ, ощупью: лучше было бы съ самаго начала входить съ зажженной свѣчей разума». «Въ естественныхъ наукахъ преобладаетъ желаніе дблить, находить различія, различія различій, и т. д. Этимъ путемъ невозможно изучать природу; аналогія, общія воззрѣнія, раскрывающія единство, — необходимы». «Есть умы, болѣе способные наблюдать, дёлать опыты, изучать частности, оттёнки; другіе, напротивъ, стремятся проникнуть въ сокровеннъйшія обобщить полученныя понятія. Первые, теряясь въ сходства. частностяхъ, ничего не видять, кромѣ атомовъ; другіе, расплываясь во всеобщностяхъ, теряютъ все отдѣльное, замѣщая его призраками... Ни атомы, ни отвлеченная матерія, лишенная всякаго опредѣленія, не дѣйствительны; дѣйствительны тв.га, такъ, какъ они существуютъ въ природъ... Не надобно увле-

А. И. Герценъ, т. IV.

20

каться ни въ ту, ни въ другую сторону; для того, чтобъ сознаніе углублялось и расширялось, надобно, чтобъ эти два воззрѣнія преемственно переходили другъ въ друга». Понвмая это, Бэконъ устремляль, однако, всю умственную дбятельность на опыть, на изслёдованія и наблюденія, потому что онъ считаль опыть началомъ науки, потому что онъ ясно виделъ гибельное вліяніе силлогистической распущенности и метафизической неосновательности, при недостаткѣ фактическихъ свѣдѣній. Онъ очень хорошо понималъ, что собраніе и сличеніе однихъ опытовъ не есть наука, но онъ понималъ и то, что нътъ науки безъ фактическихъ свѣдѣній. «Мы торопимся, говорить онъ, придать наукообразную форму бѣдной системѣ истинъ, узнанныхъ нами, и тѣмъ самынъ останавливаемъ ходъ открытій, приращеній. Молодые люди. сложившіеся и получившіе видъ совершеннолфтія, перестають рости. Пока наука составляеть массу открываемыхъ свъдъній, все вняманіе обращено на новыя открытія». Онъ не хотель замкнутой цёлости прежде полноты содержанія; онъ хотёль лучше трудную работу, нежели незрѣлый плодъ. Метода Бэкона чрезвычайно скромна: она проникнута уважениемъ къ предмету, она пристунаеть къ нему съ тъмъ, чтобъ научиться, а не съ тъмъ, чтобъ вынудить изъ предмета насильственное оправдание впередъ заготовленной мысли; она стремится все привести къ сознанію: «то, говорить Бэконъ, что достойно существовать, -- достойно быть знаемо». Онъ умѣлъ найти дѣйствительное и истинное даже тамъ, гдѣ мы обыкновенно видимъ суетную призрачность 1).

Геній Бэкона, положительный, чисто англійскій, не имѣль органа для схоластической метафизики; вопросы тогдашней философіи его вовсе не занимали. Онъ, какъ Декарть, началъ съ отрицанія, но съ отрицанія практическаго; онъ отбросилъ старую догматику, потому что она была негодна; онъ возмутился протнвъ авторитетовъ, потому что они тъснили самобытность ума. «Наше понятіе, говорить онъ, о древнихъ авторитетахъ цоверхностно. старѣе нѣтъ эпохи, какъ та, въ которой мы живемъ. Когда жили предки наши, міръ былъ моложе; они жили въ юномъ временя. мы зрълве ихъ. Совершеннольтній судить основательные отрока». Подрывая авторитеты прошедшаго, Бэконъ указывалъ людямъ впередъ; тамъ, въ будущемъ, цёною ихъ усилій должна раскрыться истина; онъ доказывалъ, что, оборачиваясь назадъ, по совѣту схоластиковъ, ея не найдешь, что истина искомое, а не потерянное; отрицание авторитетовъ у него неразрывно съ втрою въ прогрессъ. Отринувъ безплодную догматику, онъ очутился ли-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напримѣръ. въ его «Новомъ Органонѣ» нашли себѣ мѣсто не только гимнастика, но и косметика, даже теорія роскоши.

- 307 -

цомъ къ лицу съ природой и тотчасъ началъ изучать ее, изслъдовать какъ факть, не подлежащій никакому сомнѣнію; отрицать природу ему и въ голову не приходило; для него отрицать природу было все равно, что отрицать свое собственное тёло; въ такомъ отрицании для человъка, какъ Бэконъ, очевидное безумие. безвыходный, тяжелый мракъ; Бэконъ знаетъ, наприм., что чувства обманчивы, но такое знаніе ведеть его къ практической истинъ делать много опытовъ, многими лицами повърять другъ друга. Въра Бэкона въ разумъ и въ природу непоколебимы; онъ съ такимъ же отвращеніемъ говорить о скептицизмѣ, какъ объ метафизикъ; это совершенно послъдовательно въ немъ; ему надобны знанія, свѣдѣнія, а не мучительные стоны о безсиліи ума и неуловимости истины; ему надобно д'ятельное развитіе, ему надобна истина и ея практическое приложение, онъ считаеть ничтожною философію, не ведущую къ дълу: для него знаніе и дбяніе — двѣ стороны одной энергіи. Человѣкъ, такъ думающій, всего менте способенъ къ романтизму, къ мистицизму и къ схоластикѣ.

Теперь вы видите, что Бэконъ и Декарть были въ наукъ представителями двухъ враждебныхъ основаній средневѣковой жизни; въ нихъ и ими противоръчіе дуализма выразилось самымъ яркимъ и резкимъ образомъ. Оба направленія, идеализмъ и эмпирія, при послъдователяхъ Пекарта и Бэкона, до того доходили въ формальномъ противоръчіи, что, по діалектической необходимости, перегибались другъ въ друга, и противоположная сторона, непосредственно заключенная въ одностороннемъ воззрѣніи. получала голосъ. Вы помните, что мысль человѣческая, при возрожденіи ся д'вятельности въ начал' XVI в'яка, являлась совсёмъ не такъ исключительно, что, напротивъ, она снимала восторженнымъ предузнаніемъ дуализмъ схоластическаго воззрѣнія. Таковъ былъ взглядъ Джордано Бруно и его послѣдователей: они видѣли во всей природѣ, во всей вселенной одну всеобщую жизнь; все, казалось имъ, оживлено ею: былинка и планета, человѣкъ и трупъ-равно носители ея, и все она стремится къ сознательному единству мысли, свободно пребывая и повторяясь въ многоразличіи сущаго. Но ни наука не имѣла силъ развить это воззрѣніе, ни умъ средневѣковой перейти отъ своихъ романтическихъ, мрачныхъ грезъ къ такому свътлому пониманію. То было пророческое указаніе, цёль будущаго наукообразнаго развитія, явившаяся въ началѣ шествія; удержаться на этой высотѣ не было еще возможности. Въ исторіи часто бывають такіе прим'тры; при самомъ начал' переворота, идея его проявляется во всемъ блескъ, но въ непереводимой всеобщности; вскоръ, къ ужасу и отчаянію д'ятелей, это обличается, св'ятлая идея тускнеть отъ

обстоятельствъ, пропадаетъ, гибнетъ, и современники не понимаютъ, что она гибнетъ, какъ зерно, для того, чтобъ потомъ, искусившись всёми противорѣчіями и вооружившись всёмъ, что могла дать среда, явиться побѣдоносною и торжествующею.

Ни Бэконъ, ни Декартъ не могли остановиться на одномъ провилении, какъ Бруно; они хотели большаго и слелали большее: но основная идея Бруно выше ихъ идеи. Бэконъ не былъ противъ науки людей предчивствія: онъ самъ, какъ мы уже говорили, былъ полонъ предугадыванія; но англичанинъ, дѣлецъ, онъ хотълъ опростить вопросъ, сдълать его какъ можно болъе положительнымъ; онъ намфренно отворачивался отъ некоторыхъ сторонъ, чтобъ хорошенько высмотръть одну-именно эмпирическую. Послѣдователи его доказали, что они лучше ничего не просятъ, сидёть въ односторонности. Недоставало только ученія какъ прямо противоположнаго Бэкону, чтобъ старый вопросъ дуализма переродился въ новую борьбу, чтобъ отринутая жизнь, практическіе интерссы, физическія событія стали съ одной стороны, а разумъ, какъ сущность, какъ мышленіе и самопознаніе съ пренебреженіемъ къ бытію, съ вѣрою въ свои начала --- съ другой. Это направление явилось, какъ вы знаете, въ Декартъ. Единство мысли и жизни, начинавшее просвѣчивать со всею прелестью отрочества у Бруно, снова расторглось; дуализмъ нашелъ новый языкъ, но такой языкъ, который непремѣнно велъ къ отчаяннѣйшей крайности идеализма и къ таковой же матеріализма, а вмъстѣ съ тѣмъ и къ выходу изъ всякаго дуализма. Вопросъ дуализма ръшался туть не въ жизни, не Гвельфами и Гибелинами, а въ теоретической сферъ отвлеченнаго мышленія, --- и къ этому средневѣковая мысль не могла не придти; иначе она не была бы върна своему историческому происхожденію.

Никогда въ древнемъ мірѣ мысль не приходила къ полному своей противоположности съ бытіемъ: сознанію ΒЪ новой наукъ она является въ зломъ междоусобіи: такой бой не могъ остаться безслёденъ. Скажемъ просто-и это нисколько не будеть преувеличено,-идеализмъ стремился уничтожить вещественное бытіе, принять его за мертвое, за призракъ, за ложь, за ничто, пожалуй, потому что быть одной случайностью сущности-весьма немного. Идеализмъ видълъ и признавалъ одно всеобщее, родовое, сущность, разумъ человѣческій, отрѣшенный отъ всего человѣческаго; матеріализмъ, точно также односторонній, шелъ прямо на уничтожение всего невещественнаго, отрицалъ всеобщее, видѣлъ въ мысли отдѣленіе мозга, въ эмпиріи единый источникъ знанія, а истину признавалъ въ однѣхъ частностяхъ, въ однёхъ вещахъ, осязаемыхъ и зримыхъ; для него былъ разумный человъкъ, но не было ни разума, ни человъ-

Digitized by GOO

- 309 -

чества. Словомъ, они были противоположны во всемъ, какъ правая и лъвая рука; и никто не догадывался, что та и другая идутъ лзъ одной груди и необходимы для цълости организма. Логически, объ стороны дълали ошибки поразительныя, объ не умъли сдѣлать и шага изъ своихъ началъ, не захвативъ чего-либо изъ противоположнаго начала, -и по большей части дѣлали не то, чего хотѣли. Идеализмъ начинаетъ съ a priori, онъ отвергаеть опыть, онъ хочеть начать съ Cogito ergo sum, а на самомъ дѣлѣ начинаеть съ врожденныхъ идей, забывая, что врожденныя идеи представляють эмпирическое событіе, которое онъ принимають, а не выводять, и разрушають такимъ образомъ а priori. Идеализмъ хочеть всю дъйствительность, весь разумъ предоставить духу и признаеть въ то же время матерію за имбющую въ себѣ независимое и самобытное начало существованія, всл'вдствіе котораго протяженіе гордо становится рядомъ съ мышленіемъ, какъ чуждое ему; у идеализма всегда являются всеобщими, впередъ идущими идеями именно тѣ истины, которыя налобно вывести.

Матеріализмъ имѣлъ у себя въ запасѣ точно такія же впередъ идущія истины, которыхъ вывести не могъ. Юмъ совершенно правъ, говоря, что матеріалисты повърили достовърности Матеріализмъ ставить безпрерывно вопросъ: опыта. «знаніе наше истинно ли?»,--и отвѣчаетъ на него отвѣтомъ на совершенно другой вопросъ, на вопросъ: «откуда мы получаемъ наши знанія?» Онъ превосходно сдёлалъ, что начиналъ всякій разъ съ феноменологіи знанія, но онъ не оставался въренъ своему началу отчетливаго наблюденія; иначе онъ не могъ бы не видѣть, что мысль, истина имбеть источникомъ дбятельность разума, а не внѣшній предметь, дѣятельность, возбуждаемую опытомъ--это совершенно справедливо, но самобытную и развивающуюся мысль по своимъ законамъ; помимо ихъ, всеобщее не могло бы развиться, нбо частное вовсе неспособно само собою обобщаться. Матеріалисты не поняли, что эмпирическое событіе, попадая въ сознаніе, столько же психическое событіе. Матеріализмъ хотѣлъ создать чисто эмпирическую науку, не понимая, что туть contradictio in adjecto, что опыть и наблюденіе, страдательно принимаемые и приводимые въ порядокъ внъшнимъ разсужденіемъ, даютъ дъйствительный матеріаль, но не дають формы, а наука есть именно форма самосознанія сущаго. Всѣ хлопоты матеріализма, всѣ его тонкіе анализы умственныхъ способностей, происхожденія языка и сцёпленія идей оканчиваются тёмъ, что частныя явленія, событія-истинны и действительны. Безспорно, что событія внёшняго міра истинны, и неумѣніе признать этого со стороны идеализма-сильное доказательство его односторонности; внёшній мірь (какъ мы сказали въ одномъ изъ прежнихъ писемъ)---«обличенное доказательство своей дъйствительности»; онъ потому и существусть, что онъ истиненъ; это такъ же безспорно, какъ и то, что внутренній міръ (т. е. мышленіе), что actus purus разума тоже истиненъ и тоже дъйствительное событіе. Дъло совсъмъ не въ этомъ признанія, а въ связи, въ переходъ внъшняго во внутреннее, въ пониманіи дъйствительнаго единства ихъ: безъ этого мало поможеть сознаніе, что предметь истинень: человѣкъ не будеть имъть средствъ уловить его. Матеріализмъ со стороны сознанія, методы, стоить несравненно ниже идеализма. Если-бъ матеріализмъ былъ философски логиченъ, онъ перешелъ бы свои границы, пересталъ бы быть собою, а потому на видимой непослёдовательности его воззрѣнія останавливаться нечего, --- мы ее впередъ должны предполагать. Онъ имѣлъ другое великое значеніе, чисто практическое 1), жизненное, прикладное; въ его рукахъ была вся масса свъдъній человъческихъ, имъ она разработана, имъ обслъдована, и онъ благородно употребилъ ее на улучшеніе матеріальнаго и общественнаго благосостоянія людей, на разсъяніе предразсудковъ, на собираніе фактовъ. Нельпости его ученія проходять и пройдуть, истинное и благое осталось и останется: этого забывать не надобно изъ-за логическихъ ошибокъ.

Мудрено, кажется, пов'трить, —а матеріализмъ и идеализмъ до нашего времени остаются при взаимномъ непониманіи. Очень хорошо знаю я, что н'тъ брошюры, въ которой бы идеализмъ не говорилъ объ этомъ антагонизмъ, какъ о прошедшемъ; что н'тъ ни одного д'тъльнаго эмпирика, который бы не сознался, что безъ всеобщаго взгляда, безъ умозр'тнія опыты не даютъ всей пользы, но это вялое признаніе б'тдно и безплодно <sup>2</sup>). Того ли можно было ожидать посл'ть плодотворныхъ, великихъ идей, брошенныхъ въ оборотъ великимъ Г'ёте, потомъ Шеллингомъ и Гегелемъ! Порядочные люди нашего времени сознали необходимость сочетанія эмпиріи съ спекуляціей, но на теоретической мысли этого соче-

<sup>2</sup>) Я исключаю нѣкоторыя попытки, сдѣланныя очень недавно въ Германіи и даже во Франціи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Было время, когда идеализмъ въ Германіи ставилъ себя въ достоинство свою ненужность, непрактичность, и презрительно отзывался объ утилитаризмъ филантропическихъ и моральныхъ ученій шотландскихъ, англійскихъ и французскихъ мыслителей; въ то же время идеалисты проповъдывали противъ фактическихъ мыслителей; въ то же время идеалисты проповъдывали противъ фактическихъ мыслителей; въ то же время идеалисты проповъдывали противъ фактическихъ мыслителей; въ то же время идеалисты проповъдывали противъ фактическихъ мыслителей; въ то же время идеалисты проповъдывали противъ фактическихъ мыслителей; въ то же время идеалисты проповъдывали противъ фактическихъ мыслителей; въ то же время идеалисты проповъкъ, считающій себя чуждымъ современности, непрактическій, по большей части не высшая натура, а пустой человъкъ, мечтатель, романтикъ, жертва искусственной цивилизаціи. Греки не поняли бы этой мысли: такъ нелъпа она. Мысль себя-отчужденія отъ жизни могла выработаться только въ мрачныхъ и запертыхъ кабинетахъ книжныхъ ученыхъ и притомъ въ Германіи, которой общественная жизнь, послѣ Вестфальскаго мира, была не изъ блестящихъ.

танія и остановились. Одна изъ отличительныхъ характеристикъ нашего вѣка состоитъ въ томъ, что мы все знаемъ и ничего не джлаемъ; на науку пенять нельзя: она, какъ мы имѣли случай замѣтить, отражаетъ очищенными, приводитъ въ сознаніе обобщенными тѣ элементы, которые находятся въ жизни, ее окружающей. Жанъ Поль Рихтеръ говоритъ, что въ его время, чтобъ примирить противоположности, брали долю свѣта и долю тьмы и мѣшали въ банкѣ,—изъ этого выходили обыкновенно премилыя сумерки. Это-то неопредѣленное entre chien et loup и нравится нерѣшительному и апатическому большинству современнаго міра. Но возвратимся къ Бэкону.

Вліяніе Бэкона было огромно; мнѣ кажется, что и Гегель не вполнѣ опѣнилъ его. Бэконъ, какъ Колумбъ, открылъ въ наукѣ новый мірь, именно тоть, на которомь люди стояли споконь вѣка, но который забыли, занятые высшими интересами схоластики; онъ потрясъ слёцую вёру въ догматизмъ, онъ уронилъ въ глазахъ мыслящихъ людей старую метафизику. Послѣ него начинается безпрерывное противодъйствіе схоластическимъ трансцендентальнымъ теоріямъ, во всѣхъ областяхъ вѣдѣнія, со всѣхъ сторонъ; послѣ него начинается трудъ, неутомимая, самоотверженная работа наблюденій, изысканій добросовъстныхъ, посильныхъ; являются ученыя общества испытателей природы въ Лондонѣ, въ Парижѣ, въ разныхъ мѣстахъ Италіи; дѣятельность натуралистовъ усугубилась, сумма событій и фактовъ росла пропорпіонально съ уничтоженіемъ метафизическихъ призраковъ, «этихъ словъ, какъ говоритъ Бэконъ, безъ всякаго значенія, затемняющихъ простой, пытующій взглядъ, представляя ему превратное понимание природы». Многообъемлемость Бэкона не могла перейти къ его послёдователямъ; ихъ односторонность очень понятна: свѣтлые и дѣльные умы, долго жившіе въ праздности, получили дёло, предметь живой, многосторонній, совершенно новый и притомъ платившій за трудъ вовсе нежданными открытіями, разливавшими свътъ на цълые ряды явленій. Это не томное и сухое развитіе hocceitatis и quiditatis, выволимыхъ изъ-за лѣса логическихъ стропилъ, уродливыхъ, ненужныхъ и перемѣшанныхъ съ цитатами, --- нѣтъ, это что-то такое, въ чемъ бьется сердце, теплое при прикосновении руки. Испытавъ магнетическую силу занятій по части естествов'єдітнія и вообще практическими предметами, могли ли эти люди безъ ненависти говорить о метафизикъ? Всъ они смолода были пытаемы перипатетическими экзерциціями, всѣ они изучали искаженнаго Аристотеля: могли ли они не отдаться вполнѣ, несправедливо, односторонне естествовъдънію? Впрочемъ, въ ихъ отрицаніи нъть той ограниченности, которая явилась впослёдствій, когда матеріализмъ самъ вздумаль оставить роль инсургента и обзавестись своей метафизической управой, своей теоріей, съ притязаніемъ на философію, логику, объективную методу, то есть на все то, отсутствіе чего составляло его силу. Эта систематика матеріализма начинается гораздо позже, съ Локка; они во многомъ ошибались, но не впадали въ самую догматику.

Первые послѣдователи Бэкона были не таковы: въ числѣ ихъ Гоббесъ-человѣкъ страшный въ своей безбоязненной послъдовательности: учение этого мыслителя, о которомъ Бэконъ говорилъ, что онъ его понимаеть лучше всёхъ современниковъ мрачно и сурово; онъ все духовное поставилъ внѣ своей науки; онъ отрицалъ всеобщее и видълъ одинъ безпрерывный потокъ явленій и частностей, потокъ въ себѣ начинающійся и въ себѣ оканчивающійся. Онъ въ закоснѣлой, свирѣпой мысли своей не нашелъ доказательствъ ничему божественному; печальный зрятель страшныхъ переворотовъ, онъ понялъ только черную сторону событій; для него люди были врожденными врагами, изъ эгоистической пользы соединившиеся въ общества, и если-бъ ихъ не держала взаимная выгода, они бросились бы другъ на друга. На этомъ основания, его уста не дрогнули, съ мужествомъ пннизма, въ глаза своему отечеству, Англіи, высказать, что онъ въ одномъ деспотизмѣ находитъ условіе гражданскаго благоустройства. Гоббесъ испугалъ своихъ современниковъ, его имя наводило ужасъ на нихъ. Не такимъ встръчается намъ южный матеріализмъ въ странѣ, глѣ нѣкогда жилъ Лукрецій; онъ явился тамъ въ своемъ прежнемъ уборѣ: аббатъ Гассенди воскресилъ эпикуреизмъ и учение объ атомахъ; но его эпикуреизмъ былъ имъ приведенъ въ согласіе съ католической догмативой, и такъ хорошо, что іезуиты находили, что его philosophia corpuscularis несравненно согласнѣе съ ученіемъ римской церкви о таинствахъ, нежели картезіанизмъ. Атомы Гассенди очень просты: это тъ же атомы, съ которыми мы встрётились у Демокрита, тё же безконечно-малыя, незримыя, неуловимыя и неуничтожаемыя частицы, служашія основою всёмъ тёламъ и всёмъ явленіямъ; сочетаваясь, лѣйствуя другь на друга, двигаясь и двигая, эти атомы производять всѣ многоразличныя физическія явленія, пребывая неизмѣннымв. Нельзя не зам'тить, что Гассенди говорить очень положительно о несокрушимости вещества; мысль эта, сколько мив известно, попадается впервые мелькомъ у Тилезія; она есть и у Бэкона. но Гассенди превосходно выразилъ ее: «Вещественное бытіе, говорить онъ, имъетъ великое право за собою; вся вселенная не можеть уничтожить существующаго тела». Понятно, что рачь идеть только о бытіи, а не о формѣ и качественномъ опредѣленія. У Гассенли проглядываеть замашка натуралистовъ позлній-

шихъ временъ ссылаться на ограниченность ума человѣческаго; онъ чувствуетъ самъ недостатокъ своихъ теорій и оставляетъ ихъ, какъ были. Эти недостатки выкупаются у него (опять точно такъ же, какъ у натуралистовъ) умнымъ и дѣльнымъ изложеніемъ своихъ свѣдѣній о природѣ. Гассенди, такъ, какъ потомъ Ньютона, не слѣдуетъ почти судить какъ философовъ: они великіе дѣятели науки, но не философы. Тутъ нѣтъ противорѣчія, если вы согласились, что дѣйствительное содержаніе выработывалось внѣ философской методы. Англичане, называющіе Ньютона великимъ философомъ, не знаютъ, что говорять.

Назвавъ Ньютона, позвольте сказать объ немъ нѣсколько словъ. Его воззрѣніе на природу было чисто механическое. Изъ этого не слѣдуеть, однако, заключить, что онъ былъ картезіанецъ: онъ такъ мало имъть симпатіи въ Декарту, что, прочитавъ 8 страницъ въ его сочиненіяхъ (по собственному признанію), онъ сложилъ книгу и больше никогда не раскрывалъ. Механическое воззрѣніе, впрочемъ, и помимо Декарта, царило тогда надъ умами. Страсть къ отвлеченнымъ теоріямъ была такъ сильна въ XVII вѣкѣ, что ни въ чемъ не соглашавшіеся между собою послѣдователи Декарта и Бэкона встрътились на механическомъ построеніи природы, на желаніи привести всё законы ея въ математическія выраженія и съ тёмъ вмёстё подвергнуть ихъ математической методѣ. Ньютонъ продолжалъ дёло, начатое Галилеемъ. Галилей стоялъ совершенно на той же почвъ, на которой впослъдстви сталъ Ньютонъ: для Галилея тело, вещество было нечто мертвое, деятельное одною косностью, а сила — нѣчто иное, извнѣ приходяшее. Математика необходимо должна входить во всё отрасли естествовъдънія; количественныя опредъленія чрезвычайно важны, почти всегда неразрывны съ качественными; измѣненіе однихъ связано съ измѣненіемъ другихъ; однѣ и тѣ же составныя части въ разныхъ пропорціяхъ даютъ все многоразличіе органическихъ тканей, все многоразличіе формъ неорудной и орудной кристал-лизаціи. Ясное дёло, что математика имбеть огромное мёсто въ физіологіи, не говоря уже о болбе отвлеченныхъ наукахъ, какъ физика, или о исключительно количественныхъ, какъ астрономія и механика. Математика вносить въ естествовъдъние логику а priori, ею эмпирія признаеть разумь; выразивь простымь языкомъ ея законы, ряды явленій раскрывають неподозръваемыя соотношения и послёдствия, не сомнёваясь въ действительности вывода.

Все это такъ; но одно математическое воззрѣніе (какъ бы оно ни довлѣло себѣ) не можетъ обнять всего предмета естествовѣдѣнія; въ природѣ остается нючто, ей неподлежащее. Категорія количества—одно изъ существеннѣйшихъ качествъ всего

•

сущаго, однако, она не исчерпываетъ всего качественнаго, и если лержаться въ изученіи природы исключительно за нее, то дойдемъ до декартова опредѣленія животнаго гидравлико-огненной машиной, дъйствующей рычагами и проч. Конечно, оконечности представляють рычаги и мышечная система представляеть очень сложныя машины, ---однакожъ Декарту не удалось объяснить вліяніе воли, вліяніе мозга на управленіе частями машины чрезъ нервы. Понятіе живого непремённо заключаеть въ себѣ механическія, физическія и химическія опредѣленія, какъ тѣ низкія степени, которыя долженствовали быть побъждены или сняты для того, чтобъ явился сложный процессъ жизни; но именно единство, ихъ снимающее, соотавляетъ новый элементь, не подчиняюшійся ни одному изъ предыдущихъ, а подчиняющій ихъ себъ. Внутренняя присущая дѣятельность всего живого организма и каждой клѣточки его доселѣ осталась неуловима для математики, для физики, для самой химіи, хотя форма ея дъйствій и количественныя опредёленія совершенно подлежать математикѣ, такъ, какъ взаимное действіе составныхъ началъ подлежить физикохимическимъ законамъ. Употребленіе математики, сверхъ того, гдъ она необходима, — тамъ, гдъ ся не нужно, весьма важный признакъ: математика полнимаетъ человѣка въ сферу хотя формальную и отвлеченную, но чисто наукообразную: это полнъйшее внът примирение мышления и бытия. Математика — одностороннее развитіе логики, одинъ изъ видовъ ея, или само логическое движение разума въ моментъ количественныхъ опредълений; она сохранила ту же независимость отъ сущаго, ту же непреложность чисто умозрительнаго вывода; къ этому присовокупляется ея увлекательная ясность, которая, впрочемь, находится въ прямомъ отношении съ односторонностію.

Бэконъ, очень хорошо понимавшій важность математики въ естествовѣдѣніи, замѣтилъ въ свое время уже опасность подавить математикою другія стороны (онъ, между прочимъ, говоритъ, что особенное вниманіе ученыхъ къ количественнымъ опредѣленіямъ основано на ихъ легкости и поверхностности, но что, держась на однихъ ихъ, теряется внутреннее) <sup>1</sup>). Ньютонъ, совсѣмъ напротивъ, предался исключительно механическому воззрѣнію; нельзя себѣ представить ума менѣе философскаго, какъ Ньютонъ: это былъ великій механикъ, геніаль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бэконъ очень зло отозвался (De Aug. Scientiarum) объ астрономія: «Наука о твлахъ небесныхъ очень несовершенна; она приноситъ людямъ нвито въ родъ той жертвы, которую однажды Прометей принесъ Юпитеру: онъ пожертвовалъ бычачью кожу, набитую соломой, вмъсто быка; такъ и астрономія толкуетъ о числъ, положеніи, движеніи, періодахъ небесныхъ твлъ;... небесный сводъ для нихъ бычачья шкура; во внутренность явленій они не проникають».

ный математикъ-и вовсе не мыслитель. Теорія тяготѣнія, при всемъ величіи своей простоты, при общирной прилагаемости, объемлемости,—не что иное, какъ механическое представленіе событія, представленіе, быть можеть, върное, но остающееся безъ логическаго оправданія, т. е., безъ полнаго пониманія, какъ предположение, сосредоточивающее на себъ наиболъе въроятія. Теламъ Ньютонъ приписываеть свойства притяженія и отталкиванія; но въ понятія тѣла, какъ его понималъ Ньютонъ, не видно необходимости этихъ полярныхъ проявленій; стало-быть, это факть гипотетическій или наглядный, все равно, но не логическій; далье, путь небесныхъ тель таковъ, что механика должна его себѣ представить слѣдствіемъ двухъ силъ: одна изъ нихъ дълается понятною изъ предшествовавшаго предположенія, другая зато остается совершенно непонятна (сила, влекущая по тангенсу); эта сила (или толчекъ, производящій ес) не лежитъ ни въ понятіи тѣла, ни въ понятіи окружающей среды; она является à la deus ex machina, и такъ остается до сихъ поръ. И это не заботить строителей небесной механики; математика дѣлается обыкновенно равнодушна ко всёмъ логическимъ требованіямъ, кромѣ своихъ собственныхъ. Нѣкогда Коперникъ, обдумывая геніальную мысль свою, имѣлъ въ виду дать болѣе легкій способъ вычислять планетные пути; теперь Ньютонъ говорить, что онъ предоставляеть физикамъ рѣшить вопросъ о дѣйствительности предполагаемыхъ силъ, и выставляетъ на первый планъ удобство его теоріи для математическихъ выкладокъ.

Механическое разсматриваніе природы, несмотря на колоссальный успѣхъ ньютоновой теоріи, не могло удержаться; первый сильный протестъ противъ исключительно механическаго возарѣнія раздался въ химическихъ лабораторіяхъ. Химія осталась вѣрнѣе настоящей бэконовской методѣ, нежели всѣ отрасли естественныхъ наукъ; эмпирія царила въ ней,—это правда, но она оставалась почти во всемъ свободною отъ разсудочныхъ теорій и насильственныхъ притѣсненій предмета; химія добросовѣстно и самоотверженно склонялась передъ признанною ею объективностью вещества и его свойствъ.

Но протесть болѣе мощный раздался съ другой стороны. Лейбницъ, тоже великій математикъ, но и великій мыслитель съ тѣмъ вмѣстѣ, поднялся противъ исключительнаго механико-матеріалистическаго воззрѣнія. Изложеніе главныхъ основаній его системы отведеть насъ совсѣмъ въ другую сферу, а потому я попрошу позволенія окончить сперва повѣствованіе о бэконовской школѣ, довести ее до Юма, т. е. до Канта, и потомъ снова возвратиться къ Декарту и прослѣдить исторію идеализма до Канта же. Въ этой исторіи мы увидимъ только два лица, но какія! Мы увидимъ, до какой

- 20

высоты можеть дойти геніальная абстракція, до чего великое разумѣніе могло развить картезіанизмъ. Спиноза положилъ предѣлъ идеализму; чтобъ идти далѣе, надобно выдти изъ идеализма, оставаясь въ немъ, можно быть только комментаторомъ Спинозы: однимъ изъ нахлѣбниковъ его пышнаго стола. Опытъ шага впередъ сдѣлалъ Лейбницъ; въ Лейбницѣ мы встрѣчаемъ перваго идеалиста, въ которомъ что-то близкое, родственное, современное намъ. Суровость среднихъ вѣковъ и протестантское натянутое безстрастіе отражаются еще яркими чертами и на угрюмомъ Декарть и на неприступно-гордомъ въ нравственной чистоть своей Спинозъ, въ которомъ осталось много еврейской исключительности и много католическаго аскетизма. Лейбнипъ-человъкъ. почти совсѣмъ очистившійся отъ среднихъ вѣковъ; все знаетъ, все любить, всему сочувствуеть, на все раскрыть, со всёми знакомъ въ Европѣ, со всъми переписывается; въ немъ нътъ сапердотальной важности схоластиковъ; читая его, чувствуете, что наступаеть день съ своими дъйствительными заботами, при которомъ забудутся грезы и сновидёнія; чувствуете, что полно глядѣть въ телескопъ, -пора взять увеличительное стекло; полно толковать объ одной субстанцій, пора поговорить о многомъ множествѣ монадъ 1).

Село Соколово.-Іюнь, 1845.

1) Мы необходимо должны пропустить явленія чрезвычайно зам'ёчательныя и нъкоторыя сильныя личности, являвшіяся въ XVII стольтів, не въ главномъ руслѣ науки, а, такъ сказать, возлѣ. Сюда принадлежать англійскіе и французскіе мистики, протягивавшіе руку эмпиріи и мирившіеся съ нею (въ род'я того. какъ легитимисты мирятся съ радикалами) на общемъ признаніи безсилія разума; сюда принадлежить рядь сксптиковь, сомнъвавшихся, вмъсть съ мистиками, несравненно болёс въ разумё, нежели въ опытё (такъ сильна была реакція противъ схоластической догматики), и въ числъ ихъ знаменитый Боль-защитникъ въротерпимости, признанной въ Россіп Великимъ Петромъ и гонимой во Франціи Великима Лудовикомъ. Баль былъ одинъ изъ неутомимейшихъ деятелей XVII въка; онъ замъщанъ во всъ дъла, причастенъ всъмъ горячимъ вопросамъ и всядъ гуманенъ и ъдокъ, уклончивъ и дерзокъ; онъ дъйствуетъ безъ имени и всёмъ извёстенъ: его гонять іезунты, онъ оть нихъ спасается въ Голдандію; его гонять точно также протестанты, и оть нихъ бѣжать некуда; католическій король Франціи его обогащаеть преслёдованіемъ его протестантскихъ брошюръ. и протестантский король Англии чуть не лишаеть куска хлъба... Все это вжъстъ живо выражаеть дёятельный, кипящій и неустроенный XVII вёкъ.

Digitized by GOOSIC

## письмо восьмое.

## Реализмъ.

Индуктивная метода Бэкона пріобрѣтала болѣе и болѣе послѣдователей. Открытія, слъдовавшія другь за другомъ съ поразительной быстротою, въ медицинъ, физикъ, химіи, вовлекали умы болѣе и болѣе въ область естествовѣдѣнія, наблюденій, изысканій. Увлеченные эмпиріей, легкимъ анализомъ событій и видимой ясностью выводовъ, послъдователи Бэкона хотъли опытъ и наведеніе сдѣлать не только источникомъ, но и вѣнцомъ всякаго знанія; они грубый, непретворенный матеріаль, получаемый чрезъ непосредственное воззрѣніе, обобщаемый сравненіемъ и разлагаемый разсудочными категоріями, считали, если не за полнѣйшую истину, то за единственно возможную для человъческаго разумѣнія. Воззрѣніе это долго оставалось мнѣніемъ, практикою, соглашеніемъ, болѣе подразумѣваемымъ, нежели высказаннымъ; долго не было въ немъ стремленія выразиться систематически. ни притязанія явиться логикой и метафизикой; ужасъ отъ всего метафизическаго еще царилъ надъ умами; воспоминание о идеализмѣ было свѣжо; все вниманіе учесхоластическомъ продолжало сосредоточиваться на увеличении фактиченыхъ скихъ свъдъній, на знакомствъ съ природой. Природа стала соперницею тому гордому духу, который въ средніе въка не удостоиваль ее никакого вниманія; роли перемѣнились: оть уматребовали одной страдательной воспріемлемости; самодѣятельность разума считали мечтою. Въ средніе въка, чтобъ сказать, что предметь недбиствителень, говорили: «это только грубая матерія»; теперь съ тою же цёлью стали говорить: «это только мысль». Но когда перевороть совершился, реализыть бэконовской школы не удержался оть искушенія систематизировать свое воззрёніе,искушение, впрочемъ, совершенно естественное и свойственное всякой умственной д'вятельности. Эмпирія захот'бла им'єть свою метафизику: Локкъ явился отвѣтомъ на эту потребность.

Человѣкъ долженъ (по Локку) начать обсуживаніе своего вѣдѣнія съ разбора орудій мышленія, съ разрѣшенія вопроса, способенъ ли умъ знать истину, насколько и какими средствами? Поверхностно разсуждая, кажется, что требованіе Локка справедливо, такъ какъ вообще всѣ разсудочныя требованія на первый разъ поразительно ясны; но стоитъ нѣсколько присмотрѣться къ нимъ, чтобъ увидѣть несостоятельность ихъ. Локкъ и его послѣдователи не догадались, что задача ихъ представляеть логиче-

- 317 -

скій кругъ. Юмъ, какъ человѣкъ несравненно болѣе даровитый. спрашиваль: чёмъ же человёкъ сдёлаеть разборъ своего разума?-Разумомъ. Да, вѣдь, онъ-то и подсудимый; оправданное имъ можетъ быть ложнымъ, именно потому что оно имъ оправдано. Юмъ попалъ въ шляпку гвоздя, какъ говорять; Юмомъ восхищались его современники, какъ острымъ скептикомъ, но глубины его отрицанья и великаго мъста его въ развити новой философіи не постигли; первый понявшій его былъ Канть, оцьпенъвшій отъ медузина взгляда юмовскаго воззрънія. Надобно (продолжаеть Локкъ) себъ представить человѣка такъ, чтобъ у него еще не было ни одной мысли, и посмотръть, какъ изъ взаимодъйствія его чувствъ и сознанія съ внѣшнимъ міромъ образуются идеи (подъ словомъ «идеи» они разумѣли всякую всячину-понятіе, всеобщее, мысль, образъ, форму, даже впечатлѣніе). Для этого возьмемъ ребенка, который еще не говорить, или человѣка въ естественномъ состоянии, и начнемъ наблюдать... А болѣе послѣдовательный Кондильякъ беретъ статую и даетъ ей обоняние, потомъ слухъ... и такъ мало по малу доходить до законовъ мышленія въ статув. Это называлось у нихъ наблюденіями, анализомъ, —и укоряющая тёнь Бэкона не погрозила имъ пальнемъ съ своего кладбища!

Все XVIII столѣтіе безпрестанно прибѣгало къ дикому человъку, къ ребенку; Жанъ-Жакъ, желая описать будущаго человъка, ничего не нашелъ лучше, какъ представить его самымъ прошедшимъ, доисторическимъ. Не говоря уже объ нюхающей куклѣ, ни ребенокъ, ни предполагаемый идіотъ, ни каннибалъ-не нормальные люди; все, что вы въ нихъ замѣтите, будеть тёмъ ложнёе, чёмъ лучше подмёчено. Положимъ, что мы могли бы возстановить забытое и безсознательное развите начальныхъ дъйствій ума, впервые возбужденнаго чувствами,что же изъ этого? Мы узнали бы историческую феноменологію сознанія, узнали бы физіологическое взаимод биствіе энергіи чувствь и энергіи мышленія-больше ничего. Зоологія, ботаника беруть нормою экземпляры совершенно развившеся; отчего же антропологія будеть обращаться къ дикому человѣку? Оттого, что онъ ближе къ животному, т. е. дальше отъ человѣка? Человѣкъ не отошелъ, какъ думали мыслители XVIII въка, отъ своего естественнаго состоянія, онъ идетъ къ нему; дикое состояніе-для него самое неестественное; оттого, какъ только являются условія выхода изъ него, онъ и выходить; чёмъ глубже въ старину, тёмъ ближе къ дикому состоянію, тёмъ неестественнёе человёкъ,этого почти не приходило въ голову тогдашнимъ философамъ. Но что же за выводы изъ наблюденій надъ предполагаемымъ нечеловъкомъ?

- 318 -

Локкъ находить, что простыя идеи (отчеть въ впечатлѣніяхъ, воспоминаніе о нихъ) передаются прямо въ пустое .итьсто разума; разумъ, принимая чувственныя воззрѣнія, страдателенъ, не прибавляетъ отъ себя ничего, а, такъ сказать, задерживаеть ихъ въ себѣ; поэтому, простыя идеи имѣють за себя большую достовърность. Но вотъ что худо: вмъстъ съ полученіемъ простыхъ идей, люди изобрѣтають знаки для нихъ; Локкъ, поймавъ человъка на этомъ изобрътения, очень справедливо замъчаеть, что человъвъ словомъ нарицаеть не дъйствительную вещь, а всеобщее собирательное понятіе, родъ, или какой бы ни было порядокъ, къ которому принадлежитъ вещь, слѣдовательно, нѣчто несуществующее. Туть разборъ Локка долженъ бы былъ окончиться: если слово выражаеть не истину, то и разумъ не имъетъ средствъ сознавать ее, ибо слово представитель того, какъ понимаеть разумъ. Правда, вы можете спросить: почему Локкъ узналъ, что изъ двухъ предметовъ-изъ частной вещи и всеобщаго слова-дъйствительность, а слъдственно и истина, принадлежить вещи, а не слову; въдь, у него еще нътъ критеріума, онъ ищеть его. Дёло очень просто: онъ матеріалисть, и потому върить въ вещь и въ чувственную достовърность; будь онъ идеалисть, онъ точно съ тою же неосновательностью принялъ бы за истину слово и всеобщее; онъ не въ самомъ дѣлѣ ищетъ критеріумъ; онъ очень знаетъ, чего хочетъ,-онъ только прикидывается добросовъстнымъ пытателемъ. Далъе, всеобщее, названное словомъ, показываеть отношение дъйствительнаго предмета къ напему разумѣнію; стало-быть, не одни внѣшнія впечатлѣніяисточникъ знанія, но и самая дёятельность мышленія. Локкъ не только признаеть это, но исключительно предоставляеть разуму право раскрытія отношеній между предметами; онъ признаеть раскрытое разумомъ (сложныя идеи) необходимымъ, однако не такъ (?) достовърнымъ, какъ простыя идеи. Вся разсудочная наука находится туть въ своемъ зародышѣ. Разумъ-пустое темное мъсто, въ которое падаютъ образы внъшнихъ предметовъ, возбуждая какую-то распорядительную, формальную дъятельность въ немъ; чёмъ онъ страдательнёе, тёмъ ближе къ истинё; чёмъ дѣятельнѣе, тѣмъ подозрительнѣе его правдивость. Вотъ вамъ и знаменитое «nihil est in intellectu, quod non fuerit in sensu», поставленное гордо рядомъ, или противъ «cogito, ergo sum»!

Что касается до самой феноменологіи Локка, то его «Опыть» есть нѣчто въ родѣ логической исповѣди разсудочнаго движенія; онъ разсказываеть въ немъ явленія своего сознанія, въ предположеніи, что у каждаго человѣка возникають идеи и развиваются одинаковымъ образомъ. Локкъ раскрываетъ, между прочимъ, что при правильномъ употребленіи умственной дѣятельности, слож-

ныя понятія необходимо приводять къ идеямъ силы, носителя свойствь (субстрата), наконець къ идеѣ сущности (субстанція) нами познаваемыхъ проявленій (атрибутовъ). Эти иден существуютъ нe только въ нашемъ умъ, но и на самомъ дъль, мы познаемъ чувствами одно видимое проявление ихъ. хотя Замфтьте это. Очевидно, что Локкъ изъ своихъ началь ве имёлъ никакого права дёлать заключенія въ пользу объективности понятій силы, сущности и проч. Онъ стремился встан средствами доказать, что сознание — tabula rasa, наполняемая образами висчатлѣній и имкющая свойство образы эти сочетавать такъ, чтобъ подобное различныхъ составляло родовое понятіе; но идея сущности и субстрата не выходить ни изъ сочетанія, ни изъ переложенія эмпирическаго матеріала; стало-быть, открывается новое свойство разумънія, да еще такое, которое имъеть. по признанію самого Локка, объективное значеніе. Какимъ ужасомъ исполнились бы послъдователи Локка, если-бъ они узнали въ этомъ свойствю тъ врожденныя идеи идеализма, противъ которыхъ такъ неутомимо воевали всю жизнь.

Не всѣ идеалисты подъ врождеными идеями предполагали готовыя сентенція, привиденіе, неотразимые безсмысленные факты, чуждые сознанію и втёсненные ему, а неминусмыя формы, присущія дъйствіямъ разума, и притомъ такія формы, которыя сами-аполньтическое доказательство своей дъйствительности: то есть, то, что говорить Локкъ о понятія сущности. Матеріалисты, соглашаясь съ Локкомъ, пренаивно спорили противъ слова «врожсенныя идеи» и доказывали неврожденность ихъ тёмъ, что онѣ могить не развиться. Чтожъ изъ этого? Органический процессъ неминуемо долженъ развить въ животномъ кровеносную систему, нервную и проч. по родовому, пожалуй, предсуществующему и осуществляющемуся понятію, но онъ можеть и не развиться; ему нужны для этого внёшнія условія; не будь ихъ, не будеть порганизма, а совершится какой-нибудь другой процессъ, до котораго нёть дёла органической нормё; если же соберутся условія. необходимыя для возникновенія организма, то неминуемо въ немъ разовьется кровеносная, нервная система по общему типу того илана, порядка и рода, къ которому принадлежить организмъ, в въ обояхъ случаяхъ родовое понятіе останется истиннымъ, а если угодно, врожденнымъ, присущимъ, предсуществующимъ. Дѣло состоить въ томъ, что изъ этихъ формальныхъ противоръчій, изъ этихъ непослъдовательностей выдти, стоя на локковой точкъ зрѣнія, невозможно; разсудокъ (т. е. тотъ моменть разума, которымъ эмпирическое содержание начинаетъ разлагаться на логическіе элементы свои) не им'веть въ себ' средствъ разрішить противорѣчіе, самимъ имъ поставленное и условно истинное только

въ отношения къ нему. Разумъ на этой разлагающей степени похожъ на химическій реактивъ: онъ можетъ разложить данное, но всякій разъ отдёлить одну сторону, а съ другой соединиться; таковъ споръ о врожденныхъ идеяхъ, о сущности и проч. Во всёхъ подобныхъ вопросахъ есть двё стороны; на закраинахъ своихъ онѣ односторонни, противорѣчать другъ другу, на срединѣ онѣ сливаются; взятыя врозь, --- онѣ просто ложны и дають безвыходные ряды аптиномій, въ которыхъ обѣ стороны неправы. пока существують въ отвлеченной отдаленности, и могуть быть истинными только при сознания единства. Но сознание этого единства выходить за предёлы того момента мышленія, съ котораго наибренно не сходять люди рефлексін; я говорю: намбренно,--потому что надобно много трудиться и много пріобрёсти упорной косности, чтобъ не послъдовать діалектическому влеченію, которое само собою выносить за предёлы разсудочности. Умъ, свободный отъ принятой и возложенной на себя системы, останавливаясь на одностороннихъ опредёленіяхъ предмета, невольно стремится къ восполняющей сторонѣ его; это--начало біенія діалектическаго сердца; повидимому, и это сердце только колышется взадъ и впередъ, а на самомъ дѣлѣ это біеніе свидѣтельствуеть о живомъ, горячемъ потокъ, текущемъ съ безпрерывнымъ ритмомъ своимъ; п въ діалектическихъ переходахъ, съ каждымъ разомъ, съ каждымъ біеніемъ, мысль становится чище, живфе.

Возьмемъ для примъра одностороннее воззрѣніе Локка на начало знаній и на сущность. Разумъется, что опыть возбуждаеть сознаніе, но также разумъется, что возбужденное сознаніе вовсе не имъ произведено, что опытъ одно условіе, толчекъ, такой толчекъ, который никакъ не можетъ отвъчать за послъдствія, потому что они не въ его власти, потому что сознание не tabula rasa, a actus purus, дёятельность, не внёшняя предмету, а совсёмъ напротивъ, внутреннѣйшая внутренность его, такъ какъ вообще мысль и предметь составляють не два разные предмета, а два момента чего-то единаго. Примите незыблемо ту пли другую сторону, и вы не выпутаетесь изъ противоръчія. Безъ опыта нъть сознанія, безъ сознанія нъть опыта; ибо кто же свидътельствуеть о немъ? Полагають, что сознание имъеть свойство противодъйствовать, такимъ-то образомъ, опыту, а между тъмъ опыть очевидно поводъ, prius, безъ котораго это свойство не обличилось бы. Не ръшались принять мышленіе за самобытную дъятельность, для развитія которой необходимы опыть и сознаніе, поводъ и свойство, хотъли того или другого и впадали въ безплодное повтореніе. Въ этихъ тавтологіяхъ, безпрерывно повторяющихъ противоположное, есть нѣчто, до такой степени противное человѣку, ругающееся надъ нимъ, лишенное смысла, что

А. И. Горденъ, т. IV.



にの過去に行いたいというの人気に

行けたいにははなり

человёкъ, не побёдившій въ себё разсудочной точки зрёнія, для спасенія себя отъ нихъ отрекается отъ лучшаго достоянія своего-отъ вѣры въ разумъ. Юмъ имѣлъ это мужество отрицанія, это геройское самоотвержение, а Локкъ остановился на полдорогѣ; оттого-то Юмъ и стоить головою выше Локка; логическому уму легче отрицать, легче лишиться всего порогого, нежели остановиться, не выводя послёдняго заключенія изъ началъ своихъ. Вопросъ о сущности и атрибуть, или видимомъ существовании сушности, приводить къ такой же антиноміи. Разумъ, всматриваясь въ бытіе, доходить вскорѣ, переходя рядомъ количественныхъ и качественныхъ опредѣленій, рядомъ отвлеченій, до понятія сущности, ставящей бытіе, вызывающей его возникнуть. Бытіе стремится отразиться въ себѣ, отречься отъ видоизмѣняющейся внёшности и раскрыть свою сущность, --- въ противоположность, такъ сказать, своему наружному проявленію. Но какъ только умъ захочеть понять основу, причину, внутреннюю силу бытія помимо бытія, —онъ раскрываеть, что сущность безъ своего проявленія такой же non sens, какъ бытіе безъ сущности; — чего же она сущность? Дайте ей проявление, тогда вы снова воротитесь въ сферу атрибутовъ, бытія; восполняющій моменть является, какъ недостающій звукъ, который невольно напрашивается, чтобъ завершить аккордъ. Но что же значить эта діалектическая необходимость, которая указала на сущность, когда человъкъ хотълъ остановиться на бытіи, и указала на бытіе, когда онъ хотѣлъ остановиться на сущности? Это, повидимому, логическій кругь, а на самомъ дёлё логическая круговая порука; это противоръчіе ясно выражаеть, что нельзя останавливаться на бълныхъ категоріяхъ разсудочнаго анализа, что ни бытіе, ни сущность, отдёльно взятыя, не истинны. Разсудокъ, сказалъ я выше, похожъ на реагенцію; но еще ближе можно взять сравненіе: онъ похожъ на гальваническій снарядъ, который все разлагаетъ въ извъстномъ отношеніи на двъ части и который не иначе отдѣляетъ одну составную часть, какъ отдѣливъ къ другому полюсу другую. Антиномія не свидітельствуеть своей ложности,совсѣмъ напротивъ, она мѣшаетъ только несправедливому дѣйствію ума, не дозволяя ему принимать отвлеченіе за цёлое; она вызываеть противоположное у другого полюса, какъ улику, и показываеть одинаковую правом врность его. Діалектическое движеніе сначала оскорбляеть мыслящаго человѣка, даже испол-, няеть печалью и отчаяніемъ, --- своими скучными рядами и нежданнымъ возвращеніемъ къ началу; оно оскорбляеть его, какъ видъ домашней крыши осворбляеть путника, потерявшаго дорогу, и который, скитаясь цёлые часы, видить, что онъ воротился назадъ; но вслёдъ за негодованіемъ должно явиться желаніе дать

- 322 ---

себѣ отчетъ, разобрать случившееся, а этотъ разборъ, рано или поздно, непремѣнно приводитъ къ высшимъ областямъ мышленія.

Локкъ поступилъ нелогически, признавъ объективность сущности, и также нелогически рѣшилъ, что сущность знать нельзя, потому только, что она неотдёлима отъ проявленій, -- въ то время, какъ въ нихъ-то и можно узнать сущность; атрибуты — языкъ, которымъ высказывается внутреннее (вспомните Я. Бема). Локкъ поступилъ нелогически, признавъ разсуждение за источникъ знанія въ то время, какъ все воззрѣніе его основано на томъ, что въ сознании ничего нѣтъ, кромѣ полученнаго изъ чувствъ. Онъ на каждомъ шагу бьетъ самого себя. Скажемъ просто: «Опытъ» Локка не выдерживаеть никакой критики; огромный успѣхъ его основанъ на одной своевременности; метафизика матеріализма не могла развиться, призвание бэконовой школы вовсе не было метафизическое; великое, сдѣланное ею, сдѣлано внѣ систематики; систематика ея только хороша, какъ реакція схоластикѣ и идеализму, и пока она себя понимала реакціей, она была полезна; но по мѣрѣ того, какъ она изъ протестаціи переходила къ чиноположенію, къ теоріи, —она дѣлалась несостоятельною. Логически все воззрѣніе Локка-ошибка, такая же вопіющая ошибка, какъ всѣ построенія практическихъ областей, шедшія отъ идеализма. Вообще, Локкъ въ дѣлѣ мышленія представляетъ здравый смыслъ, начинающій имѣть притязанія на догматику, разсудительное благоразуміе, равно удаленное отъ высокаго разума, какъ и отъ пошлой глупости; его метода въ философіи то, что esprit de conduite въ дълъ нравственности; по ней равно трудно спотыкнуться и сойти съ битой дороги. Изложение Локка умно, ровно, свътло, полно практическихъ замътокъ; выводы его очевидны, потому что онъ говорить объ одномъ очевидномъ: онъ вездѣ стремится удержаться въ золотой серединъ, воздерживается отъ крайностей; но еще мало бояться прямыхъ слъдствій изъ своихъ началъ въ ту и другую сторону, чтобъ возвыситься до разумнаго примиренія ихъ обѣихъ. Послѣдовательнѣе его, но изъ тѣхъ же началъ, вышелъ Кондильякъ. Кондильякъ отвергнулъ мысль, что разсуждение можеть быть источникомъ знания, ибо оно не только предполагаеть ощущение, но и есть не что иное, какъ ощущение. Онъ самое сочетаніе идей не принималъ за свободное дъйствіе ума, но за необходимый результать ощущеній,--такимъ образомъ всѣ духовные процессы были сведены на ощущенія; съ другой стороны, тоть же Кондильякъ доказывалъ, что «телесные органы чувствъ составляютъ случайное начало знанія, чувственнаго ощущенія»; впрочемъ, это ему ни къ чему не послужило. Логика Кондильяка, какъ внѣшняя механика мышленія, не лишена до-

- 324 --

стоинствъ, отчетлива, ясна, пріучаетъ къ своего рода строгости и осмотрительности, — но пороха не выдумаешь по его методѣ: это метода искусственныхъ классификацій, описанія признаковъ и проч.

Матеріалисты-метафизики совсѣмъ не то писали, о чемъ хотбли; они до внутренней стороны своего вопроса и не коснулись. а говорили только о внѣшнемъ процессѣ; его они изображали довольно върно, и никто съ ними не споритъ; но они лумали, что это все, и ошиблись: теорія чувственнаго мышленія была своего рода механическая психологія, какъ воззрѣніе Ньютона механическая космологія. Притомъ, никакъ не надобно терять изъ вида, что локкова школа разсматривала мышленіе только какъ частную, отдёльную, личную способность одного типическаго человѣка; разумъ, какъ родовое мышленіе, пребывающее и развертывающееся въ исторіи и наукъ, не заслужилъ ихъ вниманія; оттого у всѣхъ у нихъ недостаетъ историческаго пониманія прошлыхъ моментовъ мышленія. Ничто не можеть быть страннѣе, какъ ихъ разборы древнихъ философовъ; даже рядомъ съ ними или почти рядомъ стоявшихъ мыслителей они никакъ не могли понять. Кондильякъ, напр., писалъ подробный разборъ Мальбранша, Лейбница и Спинозы; видно, что онъ много ихъ читалъ, но видно, что онъ ни разу не отдавался имъ, что онъ непріязненно началъ и искалъ только противопоставлять свое сказанному ими. Такъ разбирать философскихъ писателей невозможно 1). Вообще, матеріалисты никакъ не могли понять объективность разума и оттого, само собою разумъется, они ложно опрепъляли не только историческое развитіе мышленія, но и вообще отношенія разума къ предмету, а съ тёмъ вмёстё и отношеніе человъка въ природъ. У нихъ бытіе и мышленіе или распадаются, или

1) Кстати, въроятно, многимъ казалось страннымъ, отчего большая часть мыслителей XVII и XVIII въка, читая Платона и Аристотеля, ръшительно не понимали единства внутренняго и внёшняго (платоновой идеи, аристотелевой энтелехіи), которое довольно ясно въ возврѣніи того и другого. Неужели это просто ограниченность?-Не думаю. Новый человѣкъ такъ распался съ природой, что не можеть легко примириться съ нею; онъ сочетаваль большій смысль съ этимъ распаденіемъ, нежели грекъ. Грекамъ легко было понимать неразрывность сущности и бытія потому, что они не понимали во всю пирину ихъ противоположности. Напротивъ, средніе въка именно развили до послъдней крайности этотъ разрывъ, и мысль не токмо удовлетворилась уже греческимъ примиреніемъ, но потеряла возможность понимать его. Грекъ предавался сочувствію къ истинъ; новому человѣку надобны были анализъ и критика; онъ убилъ въ себѣ сочувствіе рефлексіей и недов'єріемъ. Гревъ никогда не отділяль ни человіка, ни мысли отъ природы; для него сосуществованіе ихъ было событіе, не то, чтобъ совершенно отчетливо понимаемое, но фактически очевидное; новая наука въ обоихъ проявленіяхъ своихъ (реализмѣ и идеализмѣ) разрушала эту гармонію.

цъйствують другь на друга внъщнимъ образомъ. Природа помимо мышленія—часть, а не цилое; мышленіе такъ же естественно. какъ протяжение, такъ же степень развития, какъ механизмъ, химизмъ, органика, ---только высшая. Этой простой мысли не могли понять матеріалисты; они думали, что природа безъ человѣка полна, замкнута и довлёсть себё, что человёкь какой-то посторонній: конечно, отдѣльно взятыя естественныя произведенія не имѣють никакой нужды въчеловъкъ; но если вы возьмете ихъ въ связи, вы увидите, что въ нихъ все неполно, что все ихъ счастіе именно въ томъ, что они не могутъ сознать этой неполноты; организмы животные, наприм., при всей цёлости, замкнутости, конкретности, отвлеченны; они, сверхъ собственнаго вначенія, намекають на какое-то развитие, переходящее далбе; они исполнены указаній на нѣчто болѣе полное и развитое; эти указанія стремятся къ человѣку; чтобъ доказать это, не нужно, пожалуй, философіи, достаточно сравнительной анатоміи.

Въ природъ, разсматриваемой помимо человъка, нътъ возможности сосредоточенія и углубленія въ себя, нѣть возможности сознанія, обобщенія себя въ логической формѣ,-потому нѣть помимо человъка, что мы человъкомъ именно называемъ это высшее развитіе. Никто не удивляется, что безъ глазъ не видать, потому что глазъ составляеть единственное орудіе зрвнія; мозгь человвка-орудіе сознанія природы. Природа, какъ вѣчное несовершеннолѣтіе, покорена закону необходимому, роковому, неясному для себя, именно по недостатку этого развитаго себя, т. е. человѣка; въ человѣкѣ законь проясняется, становится сознаваемой разумностью; нравственный міръ настолько свободенъ отъ внѣшней необходимости, насколько совершеннолётенъ, т. е. сознателенъ. Но такъ какъ въ дъйствительности сознание не отдълено отъ бытия, не другое, а, напротивъ, есть его совершеніе, цёль его домогательствъ, объяснение его неясности, его истина и оправдание, то и миръ физическій, освобожденный въ нравственномъ и оправданный въ немъ, оправданъ въ своихъ глазахъ. Природа, понимаемая помимо сознанія, ---туловище, недоросль, ребенокъ, не дошедшій до обладанія всёми органами, потому что они не всё готовы. Человёческое сознаніе безъ природы, безъ тъла,-мысль, не имъющая мозга, который бы думалъ ее, ни предмета, который бы возбудилъ ее. Естественность мысли, логичность и ихъ круговая порука природы-камень преткновенія для идеализма и для матеріализма, только онъ попадался имъ подъ ноги съ разныхъ сторонъ 1). Шеллингъ засталъ борьбу разныхъ взглядовъ на разумъ

1) Позвольте мий привесть въ заключение сказаннаго о Локкй и его посл дователяхъ слидующее мисто изъ элементарной анатомии Генле, Генле-прозектора. вично сидящаго за микроскопомъ и, слидовательно, не состоящато въ пои на природу въ ея высшемъ и крайнемъ выраженіи, — когда, съ одной стороны, не-я пало подъ ударами Фихте и власть разума провозгласилась въ какихъ-то безконечныхъ пространствахъ холода и пустоты; съ другой, французы отрицали все нечувственное и, какъ черепословы, стремились истолковать мысль бугорками и углубленіями, а не бугорки мыслію, и онъ первый высказалъ, хотя и не вполнѣ, высокое единство, о которомъ мы говорили. Но возвратимся къ Локку и его школѣ.

Локкъ былъ робокъ и болѣе добросовѣстенъ, нежели діалектикъ; онъ безъ логической необходимости съ своей точки зрѣнія отрекся отъ начала, изъ котораго пошелъ. Признаніемъ сущности за дѣйствительность онъ окончательно призналъ самозаконность разума, которая была уже отчасти признана въ принятіи разсужденія источникомъ сложныхъ идей; какъ скоро идея сущности получила право гражданства, то неминуемо открывалась возможность—многоразличіе сущаго привести къ единству; бытіе непосредственное находитъ въ сущности свое посредство, явленіе получаетъ причину, каузальность неразрывна съ понятіемъ сущности. Но такъ, какъ Спинозѣ (мы увидимъ это въ послѣдующихъ письмахъ), чтобъ примирить картезіанскій дуализмъ съ требованіями своей глубокой логической натуры, оставался одинъ выходъ—погубить дѣйствительность явленій въ пользу сущности, что составляло своего рода выходъ изъ дуализма, такъ точно

дозрѣніи идеализма. Подробно разобравъ нервную дѣятельность и энергію органа мышленія, онъ говорить: "Разбирая сложныя действія нашего духа, можно ихъ свести на простыя понятія или категоріи; но желаніе эти категоріи вывести изъ чего-либо визшияго было бы столько же безумно, какъ звуками объяснять краски. Всѣ такого рода попытки ставять впередъ то, что должно объяснить; такъ поступала локкова школа, котввшая вывести понятія изъ внёшняго опыта. Положение: nihil in intellectu, quod non ante fuerat in sensu, до такой степени ложно, что, физіологически говоря, скорѣе можно утверждать, что ничего не можеть церейти изъ чувствъ въ разумъ. Внѣшнее не можетъ даже произвести ощущеній, не предшествующихъ, какъ возможность; гдъ же ему проникнуть въ органъ мышленія? внѣшнее развиваеть только усыпленное въ немъ. Во взаимодѣйствіи съ визшнимъ міромъ энергія чувствъ обособляется (дёлается спеціальною) соотвътствующими раздражениями, которыя, развиваясь, замёняють собою первоначальныя ошушенія. Органы чувствъ составляють соотвътствующее раздраженіе органу мышленія. Пораженію чувствъ соотвѣтствуютъ извѣстныя чувственныя понятія; степень ихъ развитія находится въ соотношеніи съ прочувствованнымъ. съ прожитымъ чувствами (von den Erlebnissen der Sinne). Мышленіе развитое относится къ первымъ дъйствіямъ ума почти такъ же, какъ фантазія образованнаго глаза къ мерцанію и къ цвётнымъ пятнамъ. Возвратиться къ первоначальнымъ понятіямъ невозможно. Исторія развитія и образъ чувствованій воспитали намъ формы, котерыми мы думаемъ, и проч. См. Allgemeine Anatomie von Henle. р. 751-2; она составляеть VI томъ превосходнаго изданія, въ которомъ современные германские врачи-натуралисты почтили память своего внаменитаго учителя, J. T. Sommering v. Baue des menschlichen Körpers.

A STATE OF STATE

матеріализму надобно было послёднимъ словомъ своимъ принять не робкое и шаткое полупризнаніе сущности, а полное отреченіе отъ нея. Сущность—та нить, которой разумъ все сдерживаетъ: перерѣжьте ее, и все разсыплется, распадется, будутъ существовать одни частныя явленія, однѣ индивидуальности, мерцающія мгновенно и мгновенно тухнущія; всеобщій порядокъ разрушится, будутъ атомы, явленія, груды фактовъ случайности, но не будетъ стройнаго, всецѣлаго космоса,—и все это прекрасно: когда односторонность дойдетъ до такой крайности, тогда она всего ближе къ выходу изъ своей ограниченности. Нѣтъ сомнѣнія, что первый геліальный матеріалистъ бэконо-локкова направленія долженъ былъ дойти до этого или отречься отъ матеріализма,—этотъ геній былъ Давидъ Юмъ.

Южь принадлежить къ небольшому числу мыслителей, которые покончили съ собою, которые, взявъ начала, имъли мужество идти до послъдствій, не блъднъя ни передъ чъмъ и твердо принимая хорошее и худое, лишь бы остаться вёрными точкё отправленія и логическому пути. Такой человъкъ можетъ, наконецъ, достигнуть успокоенія, примириться въ в'ерности своихъ выводовъ съ своими началами; пошлыхъ людей, дошедшихъ до этой невозмущаемой тишины, много; но Юмъ былъ одаренъ необычайнымъ умомъ и необычайной діалектикой, - въ томъ-то и важность. Началъ своихъ Юмъ не избиралъ: онъ ихъ нашелъ готовыми въ современномъ ему мірѣ, въ своемъ отечествѣ; онъ къ этимъ началамъ имёлъ симпатію, какъ человёкъ практическій, какъ англичанинъ. Самый образъ жизни велъ его къ нимъ: Юмъ былъ дипломать, историкъ, а прежде купецъ, несмотря на аристократическое происхождение. Разумъется, начала бэконовской методы были ближе къ душѣ его, нежели Спиноза и Лейбницъ; но взявъ начала, мощный мыслитель вывелъ неумолимыя послъдствія; онъ выставиль то, до чего не смёли касаться его предшественники; тамъ, гдѣ они виляли, уступали, тамъ Юмъ кротко и благородно, но съ невъроятной твердостью, шелъ прямымъ путемъ. Онъ спокоенъ, потому что правъ; его совесть чиста, онъ добросовестно сделалъ то, за что взялся.

Видали ли вы портреть Юма? — Его черты поражаютъ своей невозмущаемой ясностью кроткимъ васъ И покоемъ; зесело сидить онъ въ щегольскомъ французскомъ кафтанѣ; лицо его полно, глаза блестять умомъ, всё черты одушевлены, благородны; онъ нѣсколько улыбается. Смотря на него, дѣлается отрадно, вспоминается, что въ жизни есть много хорошаго. Обернитесь къ портретамъ другихъ философовъ, близкихъ къ нему по времени,--совсёмъ не то. Въ сухо-моральномъ лицё Локка соединяется выражение англиканскаго проповѣдника, съ строгостью матеріалиста-

законодателя; лицо Вольтера выражаеть одну злую иронію; въ немъ знаменіе геніальнаго разума какъ-то сочеталось съ чертами орангутанга; Кантъ съ своей маленькой головкой и огромнымъ лбомъ дѣлаеть тягостное впечатлѣніе; въ лицѣ его, папоминающемъ Робеспьера, есть что-то болѣзненное; оно говорить о безпрерывной, тяжелой работѣ, потребляющей все тѣло; вы видите, что у него мозгъ всосалъ лицо, чтобъ довлѣть огромному труду мысли; Лейбницъ съ царственно величественнымъ лицомъ, какъ Гёте, говоритъ всѣми чертами: procul estote! А Юмъ зоветъ къ себѣ.

Это не только человѣкъ мысли, но человѣкъ жизни. Таковъ онъ и былъ; онъ умѣлъ съ высокой нравственностью и съ высокимъ умомъ сочетать качества, привязывавшія къ нему всёхъ людей, близко къ нему подходившихъ. Онъ былъ душою небольшой кучки друзей: въ ихъ числѣ былъ и великій Аламъ Смить и нъкогда Ж. Ж. Руссо, бъжавшій изъ веселаго говарищества, гонимый раздражительной хандрой своей. Юмъ остался въренъ себъ до конца; онъ сдълалъ передъ смертью пиръ и весело разстался съ жизнію, сжимая замиравшей рукой своей дружескія руки, улыбаясь прощальному тосту ихъ. Это была цёльная натура! Ни Локкъ, ни Кондильякъ не могли сладить своего реализма съ наукообразными требованіями. Юмъ съ церваго взгляда поняль, что съ этой точки зрънія всъ метафизическія требованія. всякая догматика будуть нелёпостью, и высказаль это прямо и не обинуясь. Мы видёли выше, что онъ опровергъ возможность опредблять достовбрность знанія критикою ума; онъ достовбрность считаетъ инстинктомъ, неподлежащимъ собственно умозаключенію, предъ-разсудкомъ. Мы приводимъ въ сознаніе не самые предметы, а образы ихъ; эти образы мы считаемъ за дъйствія внѣшнихъ предметовъ; доказательствъ на это нѣтъ, мы принимаемъ такое отношение впечатлѣній къ предметамъ до развития обсуживанія: это впередъ идетъ, это дано инстинктомъ. Источникъ знанія-опытъ, впечатлёнія; впечатлёнія передають намъ образы и вибсть съ темъ моральное убъждение, върование, что они соотвётствуютъ предметамъ сущимъ, возбудившимъ ихъ въ нашемъ сознаніи; дъйствіями ума вывести оправданіе инстинкта невозможно, у него на это нѣтъ средствъ; изъ этого никакъ не слёдуеть, чтобъ инстинктъ былъ неправъ, а слёдуеть, что у насъ умъ ограниченъ. Чувственныя впечатлёнія, образы, собираясь въ памяти, повторяясь и сочетаваясь ею различнымъ образомъ, составляють то, что мы называемъ идеями; всъ идеи, все мыслимое должно быть прочувствовано. Опуская то ту, то другую сторону матеріаловъ, данныхъ впечатлёніями, сличая ихъ, мы отвлекаемъ общее имъ, беремъ ихъ соотношения, и этимъ путемъ

уравненій достигаемъ общихъ понятій; при этомъ обобщеніи, само собою разумъется, впечатлънія теряють долю живости, силы и своего индивидуального значения. Въря въ свой инстинктъ, храня въ памяти ряды впечатлёній, человёкъ различныя обобщенія и слёдствія своихъ сравненій приписываеть предметамъ, не им'тя ни малъйшаго права на то; опыть даеть одни частныя явленія, ощущенія и ничего всеобщаго. Видя нѣсколько разъ подобное послѣдующее отъ подобнаго предыдущаго, человѣкъ привыкаетъ связывать эти представленія и подчинять одно другому, называя первое причиной или силой, а другое действіемъ; ни опытъ, ни умозрѣніе не оправдывають такого произвольнаго принятія. Опыть даеть преемственный порядокъ двухъ разныхъ явленій, слъдующихъ во времени другъ за другомъ, не раскрывая иного соотношенія между ними. Умозаключеніе каузальности явнымъ образомъ не полно, - недостаетъ целаго термина: В постоянно следуетъ за А, слёдственно, А причина В; заключеніе негодное, ибо я не вижу никакого соотношенія между двумя разными А и В, кромѣ разсказа, что сперва явилось А, а потомъ В, и это случилось нёсколько разъ; принимая А за причину, В за дёйствіе, мы теряемъ послёднюю возможность ихъ сравнить, ибо сравнивать можно одноименное, тождественное по чему-нибудь, а дъйствіе и причина — до такой степени разнородныя понятія, что сравненіе здёсь не имѣетъ мѣста. Дѣло въ томъ, что каузальность вовсе и не основана на умозаключении, или на прямомъ опытъ, а на привычко; человъкъ привыкаетъ отъ подобныхъ причинъ ждать непремънно подобныхъ дъйствій; если-бъ эта непремѣнность была разумна, то разумъ и въ первый разъ долженъ былъ ждать того же дъйствія; но онъ его не ждалъ, а ждалъ во второй разъ, потому что началъ привыкать. То, что здёсь говорится о каузальности, прилагается очень легко и къ понятіямъ необходимости и сущности.

Опыть не даеть нигдѣ и ни въ чемъ никакихъ необсоотношеній, совокупное и современное ходимыхъ а даетъ многоразличія. Слово «сущность» — собирасосуществование, тельное имя многихъ простыхъ идей, совмбщаемыхъ въ одно; никакого понятія не имбемъ о сущности, кромб полумы ченнаго изъ связи разныхъ явленій и свойствъ, схваченныхъ нами; идеи, повидимому, чрезъ соединение по сходству, совокупности, одновременности, каузальности, становятся крѣпче, общѣе; но если вглядѣться, то всѣ эти обобщенія приводять къ повторенію одного и того же разными образами (дъйствіе-раскрытая причина; причина закрытая — необнаруженное дъйствіе). Напримбръ, челов вческое я, т. е. понятіе самости, представляется въ родѣ сущности всѣхъ явленій, составляющихъ жизнь человѣка;

въ основѣ понятія о нашемъ я не лежитъ тоже ничего дѣйствительнаго. Понятіе я есть признаніе безпрерывно продолжающейся самости, стало-быть, и впечатлѣніе, производящее его, должно быть безпрерывно; но такого впечатлѣнія нѣтъ: самость наша состоитъ изъ совокупности многихъ другъ за другомъ слѣдующихъ впечатлѣній; мы придаемъ этой совокупности вымышленную связь, называемую я. Мысль эта возникаетъ отъ понятія безпрерывности предмета съ одной стороны и отъ понятія послѣдовательности разныхъ предметовъ, другъ за другомъ находящихся въ соотношеніи; чѣмъ болѣе мы замѣчаемъ характеръ постепенной послѣдовательности, тѣмъ менѣе можемъ мы ихъ отличать другъ отъ друга, и чтобъ скрыть противорѣчіе, основанное на удержаніи безпрерывности и послѣдовательности, человѣкъ выдумываетъ субстанцію или самость своего я, какъ невъдомое нѣчто, сохраняющее тождество съ собою въ перемяню.

Consomatum est! Дёло матеріализма, какъ логическаго момента, совершилось; далбе идти теоретически было невозможно. Вселенная распалась на бездну частныхъ явленій, наше я на бездну частныхъ ощущеній; если между явленіями и между ощущеніями раскрывается связь, то эта связь, во первыхъ, случайна, во вторыхъ, лишаетъ полноты и жизненности то, что связываетъ; наконецъ, тавтологически повторяеть то же самое на другомъ языкѣ. Связь эта ни логической, ни эмпирической достовърности не имбеть: ся критеріумъ-инстинкть и привычка. Умъ опровергаеть инстинктъ, но очевидность за него; инстинктъ практически опровергаеть умъ, хотя, съ своей стороны, доказательствъ ни на что не имбеть. Хотбли одною чувственной достовбрностью дойти до истины; Юмъ привелъ къ истиню чувственной достовърности, остановившейся на рефлексіи, и что же случилось? Дъйствительность разума, мысли, сущности, каузальности, сознание своего я-исчезли; Юмъ доказалъ, что этимъ путемъ только до этихъ слъдствій и можно дойти. Но можно ли, по крайней мъръ, схватиться, какъ за послъдній якорь спасенія, за инстинкть, за въру въ впечатлѣніе? Ни подъ какимъ видомъ. Вѣра въ дѣйствительность впечатлёній—дело воображенія и отличается оть прочихъ вымысловъ его только невольнымъ чувствомъ достовърности, основанной на большей живости впечатлёній, происходящихъ болѣе оть дъйствительныхъ предметовъ, нежели отъ вымышленныхъ. Въра эта, прибавляетъ Юмъ, точно такъ же принадлежитъ звърямъ, какъ и человѣку; она не подлежить никакому оправданію умомъ! Что Декартъ сдѣлалъ въ области чистаго мышленія своей методой, то сдълалъ практически въ сферъ разсудочной науки Юмъ. Онъ очистилъ входъ въ науку отъ всего даннаго, впередъидущаго; онъ заставилъ матеріализмъ сознаться въ невозможно-

сти дъйствительнаго мышленія съ его односторонней точки зрънія. Пустота, къ которой Юмъ привелъ, должна была сильно потрясти людское сознаніе, а выдти изъ нея нельзя было ни методою тогдашняго идеализма, ни робкимъ локковымъ матеріализмомъ. Требовалось иное ръшеніе: голосъ Юма вызвалъ Канта.

Но прежде, нежели мы займемся имъ и его предшественниками со стороны идеализма, взглянемъ, что дълала бэконова школа по ту сторону Па-де-Калѐ.

Реализмъ явнымъ образомъ перешелъ во Францію изъ Англіи; даже ироническій тонъ, легкая литературная одежда мысли, теорія себялюбивой полезности и дурная привычка кощунствавсе это перешло изъ Англіи. Что же сдѣлали французы? За что въ памяти нашей слова: реализмъ, матеріализмъ, неразрывны съ именами французскихъ писателей XVIII въка? Если вы возьметесь за логическій остовъ, за теоретическую мысль въ ея всеобщности,---то увидите, что французы почти ничего не сдёлали, да и не могли собственно ничего сдёлать: съ точки зрёнія реализма и эмпиріи одна метода — ее изложилъ Бэконъ; въ матеріализмѣ далѣе Гоббеса идти некуда, развѣ броситься въ скептицизмъ, но и тутъ все было исчерпано Юмомъ. Между тѣмъ, французы сдѣлали дѣйствительно очень много, и въ исторіи они не даромъ остались представителями науки XVIII столѣтія. Мы уже нёсколько разъ имёли случай замётить, что отвлеченная логическая схематика всего менте способна уловить не наукообразную по формѣ, но богатую по содержанію философію эмнирія. Здъсь это очевидно; если вы взглянете не на нъсколько бѣдныхъ теоретическихъ мыслей, отъ которыхъ равно отправлялись англичане и французы, но на развитіе, которое эти мысли получали у англичанъ и французовъ, тогда увидите, что Франція несравненно болѣе совершила, нежели Англія. Британцамъ принадлежить только честь почина. Энциклопедисты въ области науки сдълали точно то же изъ. Локка, что бретонскій клубъ, во время революція, сдёлаль изъ англійской теоріи конституціонной монархіи: они вывели такія послёдствія, которыя или не приходили англичанамъ въ голову, или отъ которыхъ они отворачивались. Это совершенно сообразно національному характеру двухъ великихъ народовъ.

Всякій общій вопросъ дѣлаютъ англичане мѣстнымъ, національнымъ; всякій мѣстный, частный вопросъ стновится общечеловѣческимъ у французовъ. Какой бы перемѣны англичанинъ ни хотѣлъ, онъ хочетъ сохранить и былое, въ то время, когда французъ прямо и открыто требуетъ новаго; доля души англичанина въ прошедшемъ: онъ человѣкъ по преимуществу историческій, онъ привыкъ съ дѣтства благоговѣть передъ былымъ своей ро-



in the state of the second

дины, уважать ся законы, ся обычан, ся повърья; и это очень понятно: прошедшее Англіи достойно уваженія; оно такъ величаво и стройно развивалось, оно такъ гордо становилось стражей человъческаго достоянства еще во времена мрачнаго безправія, что нельзя британцу оторваться оть святыхъ восцоминаній своихъ; это благочестіе къ прошедшему кладеть узду на него. Англичанину кажется неделикатнымъ переходить нѣкоторые предѣлы, касаться нѣкоторыхъ вопросовъ, и онъ, до педантизиа строгій чтитель приличій, покоряется ихъ условнымъ законамъ. Бэконъ, Локкъ, моралисты, политические экономы Англин, парламенть. пославшій Карла I на эшафоть, Стафорть, хотъвшій ниспровергнуть власть парламента, -- вст стремятся прежде всего показать себя консерваторами, всё двигаются спиною впередъ в не хотять сознаться, что идуть по новой неразработанной почвё. Въ мысли островитянина есть всегла что-то ограниченное: она опредѣленна, положительна, тверда, но съ тъмъ вмѣстѣ видны берега, видны предѣлы. Англичанинъ перерываеть нить своей мысли на томъ мѣстѣ, гдѣ она отклоняется отъ существующаю порядка, и порванная нить слабнеть на всемъ протяженія 1). Уваженія къ прошедшему, обуздывавшаго англичанина, не было у французовъ. Людовикъ XIV такъ же мало уважалъ прошедшее, какъ Мирабо; онъ открыто бросилъ перчатку преданію. Французы узнали свою исторію въ нашемъ въкъ: въ прошломъ они дѣлали свою исторію, но не знали, что они продолжають; они только знали исторію Рима и Греціи — переложенную на французские правы, разрумяненную, натянутую. Въ то время, о которомъ мы говоримъ, французы хотѣли все вывести изъ разума: и гражданскій быть и нравственность, — хотѣли опереться на одно теоретическое сознание и пренебрегали завъщаниемъ прошедшаго, потому что оно не согласовалось съ ихъ a priori, потому что оно мѣшало, какимъ-то непосредственнымъ, готовымъ бытомъ, ихъ отвлеченной работъ умозрительнаго, сознательнаго построе-

нія, и французы не только не знали своего прошедшаго, но были врагами его. При такомъ отсутствіи всякой узды, при пламенноэнергическомъ характеръ, при быстромъ соображеніи, при безпрерывной дъятельности ума, при даръ блестящаго, увлекатель-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Только Шекспиръ и Гоббесъ не подойдуть сюда; поэтическое соверцаніе жизни, глубина пониманія ся дійствительно безпредільна у Шекспира; Гоббесь былъ до чрезвычайности смілъ и консеквентенъ, но объ немъ можно сказать то. что Мирабо сказалъ о Барнаві: "Твои глаза холодны, на тебі нівть помаванія". Байронъ—Юмъ поэзіи—принадлежить уже къ другой Англія, къ той, которая, долго не переводя духа, именно съ года рожденія Байрона (1788), съ судорожнымъ вниманіемъ смотріла на революцію и, какъ Гаррикъ, одной частью лица улыбалась, а другою плакала, къ той Англія, которая, отправляя Белерофонъ, вскрикнула: «я побідила!» и сама покраснівають такой побіды.

наго изложенія, само собою разумѣется, они должны были далеко оставить за собою англичанъ.

Умозрительное движеніе, сильно возбужденное Цекартомъ и его послъдователями, потухало. Развиватели Декарта были не по характеру французамъ; они охотнъе читали и лучше понимали Рабле и Монтеня, нежели Мальбранша. Самъ Вольтеръ упрекаетъ Лейбница въ томъ, что онъ слишкомъ глубокомысленъ. При такомъ слов ума, ничего не могло быть естественнъе и своевременнѣе, какъ распространение во Франции английской философии въ началѣ XVIII вѣка. Развитіе и опрощеніе Бэкона и Локка, развитіе и опрощеніе самой популярной, нравоучительной философіи англичанъ было сдёлано во Франціи мастерскими руками; никогда такая огромная сумма всеобщихъ свъдъній не была приводима въ форму болѣе общедоступную; никакое философское ученіе не нитло такого обширнаго круга применяемости, такого мощнаго практическаго вліянія; труды англичанъ совершенно затмились изложеніемъ французовъ. Франція воспользовалась всѣмъ засѣяннымъ въ Англіи: Англія имѣла Бэкона, Ньютона, Франція разсказала всему міру ихъ мысли: Англія препложила робкій матеріализиъ Локка, — во Франціи онъ развился въ дерзость Гольбаха съ товарищами; Англія въка жила высокой юридической жизнію, — французъ написалъ De l'esprit des lois; Англія въка жила въ гордомъ сознаніи, что нѣть полнѣе государственной формы какъ ея, а Франціи достаточно было двухълѣтъ de la Constituante. чтобъ обличить несообразности этой формы.

Когда Гельвецій издалъ свою изв'єстную книгу De l'esprit, одна дама замѣтила: c'est un homme qui a dit le secret de tout le monde. Можеть быть, женщина, съ чрезвычайной върностью опредълившая не только Гельвеція, но и всѣхъ французскихъ мыслителей XVIII столѣтія, говоря это, не вполнѣ оцѣнила, что сказать то, о чемъ другіе молчать, несравненно труднѣе, нежели сказать то, о чемъ другимъ въ голову не приходило. Энциклопедисты дъйствительно разболтали общую тайну, и за это ихъ обвинили въ безнравственности, а они собственно не были безнравственнъе тогдашняго парижскаго общества, —они были только смълъе его. Люди тогда начинають имъть секреты, когда нравственный бытъ ихъ распадается; они боятся замѣтить это распаденіе и судорожною рукою держатся за формы, утративъ сущность; изношеннымъ рубищемъ прикрываютъ они раны, какъ будто раны заживутъ оттого, что ихъ не видать. Въ такія эпохи всего злѣе и ревностнѣе вступаются за обличение тайнъ нравственнаго быта, и надобно им'ть большое мужество, чтобъ высказывать громко вещи, потихоньку известныя каждому, — за подобную дерзость былъ казненъ Сократь. Гласность и обобщение-злъйшие враги безиравственности; порокъ кроется въ мракъ, развратъ боится свъта: для него темнота необходима, не только для скрытности, но для усиленія нечистыхъ упоеній, жажлушихъ запрещеннаго плода; порокъ, вызванный на свъть, теряется; ему становится неловко при открытыхъ дверяхъ, и онъ или исчезаетъ, или очищается; та же самая гласность оправдываеть многое, считавшееся порочнымъ по сбивчивымъ понятіямъ, по искаженнымъ преданіямъ, и радостно расширяеть кругь, скажемъ смѣло, самимъ страстямъ, когда онѣ не противоръчатъ призванию нравственнаго существа. Философы XVIII столѣтія раскрыли двоедушіе и лицемѣріе современнаго имъ міра; они указали ложь въ жизни, противоръчіе офиціальной морали съ частнымъ повеленіемъ. Общество толковало о строгихъ нравахъ, гнушалось всёмъ чувственнымъ-и предавалось самому нечистому распутству: философы сказали во всеуслышаніе, что чувства имбють свои права, но что одно чувственное не можеть удовлетворить развитого человъка, что высшіе интересы жизни тоже имѣютъ свои права. Эгоизмъ доходилъ до безобразія въ обществѣ и скрывался подъ личиною самоотверженія, презрѣнія къ богатству: философы доказали, что эгоизмъ-одинъ изъ необходимыхъ элементовъ всего живого, сознательнаго и, оправдывая его, раскрыли, что человѣческій эгоизмъ-не только чув ство личной любви къ самому себѣ, но, сверхъ того, чувство любви къ роду, къ человѣчеству, къ ближнему 1).

Обличение всеобщей тайны и отрицание прежней морали шло быстро впередъ. При Людовикъ XIV фенелоновъ «Телемакъ» считался страшной книгой. Регенть издалъ ее на свой счетъ; въ началѣ своего поприща, Вольтеръ поражаетъ дерзостью; черезъ двадцать лёть Гриммъ пишеть: «патріархъ нашъ отсталъ и упорно держится за д'ятскія в'ярованія свои». Вольтеръ и Руссо почти современники, а какое разстояние дълить ихъ! Вольтеръ еще борется съ невѣжествомъ за цивилизацію,-Руссо клеймить уже позоромъ самую эту искусственную цивилизацію. Вольтеръ-дворянинъ стараго вѣка, отворяющій двери изъ раздушеной залы рококо въ новый въкъ; онъ въ галунахъ, онъ придворный, онъ разъ былъ на большомъ выходъ, и, когда Людовикъ XV проходилъ, церемоніймейстеръ назвалъ по имени Франсуа-Мари-Аруэта; по другую сторону двери стоить плебей Руссо, и въ немъ ничего ужъ нёть du bon vieux temps. Бдкія шутки Вольтера напоминають герцога Сенъ-Симона и герцога Ришелье; остроуміе Руссо ничего не напоминаеть, а предсказываеть остроты Комитета обществен-

<sup>1</sup>) Надобно видёть, какъ живо или увлекательно дёлаеть именно этоть переходъ отъ эгонзма къ любви глубокомысленнъйший изъ всёхъ энциклопедистовъ, Дидро̀, если не ошибаюсь въ своемъ «Essai sur le merite et la vertu».

наго благосостоянія. Въ 1720 году вышли «Lettres Persanes» Монтескьё, и Парижъ былъ до того скандализованъ смѣлостью этой книги, что регенть, смѣявшійся отъ души надъ письмами Рики. Узбека, долженъ былъ уступить общественному мнѣнію и. для приличія, немного потёснить автора; лёть черезъ пятьдесять. напечатана въ Лондонъ «Système de la nature» Гольбаха et C-ie и не токмо не удивила никого, но общественное мнѣніе смѣялось надъ гоненіемъ подобныхъ книгъ. Впрочемъ, далѣе идти было некуда. Эта книга--заключение французского материализма, это лапласовское «j'ai dit tout»! Послъ этой книги можно было дълать частныя приложенія, можно было комментировать Système de la nature-par le Culte de la Raison; но далбе идти въ дерзости отрицанія невозможно. Съ ограниченной точки зрѣнія разсудочной дъятельности, при безбоязненномъ и послъцовательномъ умъ. непремённо надобно было дойти до Юма или до Гольбаха, Гримма, Дидро, т. е. до скептицизма, оставляющаго васъ темной ночью на краю пропасти, или до матеріализма, ничего не понимающаго, кромѣ вещества и тѣла, и именно потому не понимающаго ни вещества, ни тѣла въ ихъ дѣйствительномъ значенія. Дойдя до этихъ предёловъ, мышленіе человёческое стало искать иныхъ путей, но ужъ не англичане, не французы нашли и расчистили ихъ, а германцы, приготовившеся къ полвигу науки постомъ двухвѣковаго бездѣйствія,-германцы, сосредоточившіеся въ думѣ, оставившіе жизнь, потому что жизнь для нихъ въ XVII и XVIII столѣтіи была невыносима 1), германцы, хранившіе свято книги Спинозы и книги Лейбница и пріученные къ страшному умственному напряженію вольфіанизмомъ.

Энциклопедисты были односторонни до нелѣпости, но они не были такъ плоско-поверхностны, какъ думали объ нихъ нѣмцы, судя по общедоступному языку ихъ. Въ сказкахъ повѣствуютъ о какомъ-то скороходѣ, который, чтобъ не слишкомъ быстро бѣгать, привязывалъ себѣ ядра къ ногамъ; привыкнувъ ходить съ ядрами, я полагаю, онъ очень неловко ходилъ безъ нихъ. Нѣмцы привыкли читать въ потѣ лица тяжелые философскiе трактаты. Когда имъ попадается въ руки книга, отъ которой не трещитъ лобъ, они думаютъ (или, правильнѣе, думали лѣтъ двадцать тому назадъ), что это пошлость.

Если вы сколько-нибудь припоминаете развитіе науки, изложенное нами въ письмахъ, то вамъ ясна историческая необходимость Декарта и Бэкона; вы видѣли, что средневѣковой дуализмъ, переходя изъ бытоваго устройства въ сферу теоретическую и перенося въ нее двуначалье свое, пошелъ двумя путями—пу-

1) Совътую почитать, напр., Шлоссера «Исторію XVIII столѣтія».

して日日はいまれでいったちし

темъ идеализма и путемъ реализма. Какъ скоро вы допустите необходимость Цекарта и Бэкона, или, лучше, ихъ ученій, то вы должны будете ждать, что и то и другое направление разовьется до послѣдней крайности, до нелѣпости, если хотите. Крайность реализма выразили энциклопедисты; они такъ же действительно, такъ же върно, такъ же полно представляють свою сторону духа человѣческаго, какъ идеалисты свою; и такъ же, какъ они, обусловлены временемъ, послѣ котораго и тѣ и другіе должны потерять свои исключительныя притязанія и соединиться въ одно стройное понимание истины. Къ этому примирению, повторяемъ, стремился Шеллингъ и всѣ послѣдователи его; ему-то общирныя основанія воздвигнуль Гегель, —остальное додѣлаеть время. Языкь двухъ противоположныхъ воззрѣній еще слишкомъ разенъ; недостаетъ взаимнаго уваженія, недостаетъ безпристрастія. Конечно, натуры сильныя становятся выше личныхъ мнѣній, или мнѣній своей партіи. Гегель, напр., началъ въ своей исторіи говорить о бэконовскомъ воззрѣніи и его школѣ свысока; но мало по малу, перелистывая сочиненія знаменитыхъ д'бятелей того времени, вживаясь въ нихъ, онъ воспламеняется, увлекается практическими мыслителями до того, что голосъ его дрожить отъ глубокаго одушевленія, рёчь становится восторженна, какой-то тренетъ пробъгаетъ по груди, и эти люди ограниченной мысли начинаютъ ему казаться чуть ли не крестовыми рыцарями, вдохновенно идущими за развернутымъ знаменемъ разума!.. И Гегель съ горькой улыбкой обращается потомъ къ родному идеализму п говорить: «А въ Германіи въ это время возились съ лейбницовольфовской философіей, съ ея опредѣленіями, аксіомами, доказательствами» 1).

Село Соколово.-Сентябрь. 1845 г.

1) «Geschichte der Philosophie». T. III, p. 529.

## Публичныя чтенія г-на профессора Рулье.

Незнаніе природы—величайшая неблагодарность.

Плиній ст.

Одна изъ главныхъ потребностей нашего времени-обобщеніе истинныхъ, дъльныхъ свъдъній объ естествознаніи. Ихъ много въ наукѣ-ихъ мало въ обществѣ, надобно втолкнуть ихъ въ потокъ общественнаго сознанія, надобно ихъ сдёлать доступными, надобно дать имъ форму живую, какъ жива природа, надобно дать имъ языкъ откровенный, простой, какъ ея собственный языкъ, которымъ она развертываетъ безконечное богатство своей сущности въ величественной и стройной простоть. Намъ кажется почти невозможнымъ безъ естествовъдънія воспитать дъйствительное, мощное умственное развитіс; никакая отрасль знаній не пріучаеть такъ ума къ твердому положительному шагу, къ смиренію передъ истиной, къ добросовѣстному труду и, что еще важнѣе, къ добросовѣстному принятію послѣдствій такими, ка*кими они выйдуть*,—какъ изученіе природы; имъ бы мы начинали воспитание для того, чтобъ очистить отроческой умъ отъ предразсудковъ, дать ему возмужать на этой здоровой пищѣ и потомъ уже раскрыть для него, окрѣпнувшаго и вооруженнаго, міръ человѣческій, міръ исторіи, изъ котораго двери отворяются прямо въ д'ятельность, въ собственное участіе въ современныхъ вопросахъ. Мысль эта, конечно, не нова. Рабле, очень живо понимавшій страшный вредъ схоластики на развитіе ума, положилъ въ основу воспитанія Гаргантуа естественныя науки. Бэконъ хотълъ ихъ положить въ основу воспитанія всего человѣчества: Instauratio magna основана на возвращении ума къ природѣ, къ наблюденію; исключительнымъ предпочтеніемъ естествовъдънія стремился Бэконъ возстановить нормальное отправленіе мышленія, забитаго средневѣковой метафизикой, — онъ не

А. И. Герценъ, т. IV.

22

видалъ иного средства для очищенія современныхъ умовъ отъ ложныхъ образовъ и предразсудковъ, наслоенныхъ вѣками, какъ обращая вниманіе на природу съ ея непреложными законами, съ ея непокорностью схоластическимъ пріемамъ и съ ея готовностью раскрываться логическому мышленію. Ученый міръ—особенно въ Англіи и Франціи—понялъ вызовъ лорда Верулама, и съ него начинается непрерывный рядъ великихъ дѣятелей, разработавшихъ во всѣхъ направленіяхъ общирное поле естествовѣдѣнія.

Но плоды этого изученія, результаты долгихъ и великихъ трудовъ, не перешли академическихъ стѣнъ, не принесли той ортопедической пользы свихнутому пониманію, которой можно было ожидать 1). Воспитание образованныхъ сословий во всей Европъ мало захватило изъ естественныхъ наукъ; оно осталось по-прежнему подъ вліяніемъ какой-то риторико-филологической (въ самомъ тъсномъ смыслъ слова) выучки; оно осталось воспитаниемъ намяти болѣе, нежели разума, воспитаніемъ словъ, а не понятій, воспитаниемъ слога, а не мысли, воспитаниемъ авторитетами, а не самодѣятельностію; риторика и формализмъ по-прежнему вытъсняють природу. Такое развитіе ведеть почти всегда къ надменности ума, къ презрѣнію всего естественнаго, здороваго, и къ предпочтенію всего лихорадочнаго, натянутаго; мысли, сужденія, но-прежнему, прививаются, какъ оспа, во время духовной неразвитости; приходя въ сознаніе, человѣкъ находить слѣдъ раны ва рукѣ, находить сумму готовыхъ истинъ и, отправляясь съ ними въ путь, добродушно принимаетъ и то, и другое за событіе, за дъло конченное. Противъ этого-то ложнаго и вреднаго въ своей односторонности образованія нѣть средства сильнѣе всеобщаю распространенія естествовѣдѣнія, съ той точки зрѣнія, до которой оно выработалось теперь; но, по несчастію, великія истины, великія открытія, слёдующія быстро другь за другомъ въ естественныхъ наукахъ, не переходятъ въ общій потокъ кругообращающихся истинъ, а если доля ихъ и получаетъ гласность, то въ такой б'едной и въ такой неправильной формъ, что люди и эти выработанныя для нихъ истины принимаютъ такими же втъсненными въ память событіями, какъ и все остальное схоластическое достояние. Французы сдълали больше всъхъ для популяризаціи естественныхъ наукъ, но ихъ усилія постоянно разбивались объ толстую кору предразсудковъ; полнаго успѣха не было, между прочимъ потому, что большая часть опытовъ популярнаго изложенія исполнены уступокъ, риторики, фразъ и дурного языка.

1) Само собою разумѣется, что здѣсь вовсе нѣтъ рѣчи о техническихъ приложеніяхъ.

Предразсудки, съ которыми мы выросли, образъ выраженія, образъ пониманія. самыя слова подкладывають намъ представленія не токмо неточныя, но прямо противуположныя дёлу. Наше воображение такъ развращено и такъ напитано метафизикой, что мы утратили возможность безхитростно и просто выражать событія міра физическаго, не вводя самымъ выраженіемъ и совершенно безсознательно ложныхъ представленій, — принимая метафору за самое дело, разделяя словами то, что соединено действительностію. Этоть ложный языкъ приняла сама наука: оть того такъ трудно и запутано все, что она разсказываетъ. Но наукѣ языкъ этотъ не такъ вреденъ, вссь вредъ достается обществу; ученый принимаеть глоссологію за знакъ, подъ которымъ онъ, какъ математикъ подъ условной буквой, сжимаетъ цѣлый рядъ явленій, вопросовъ. Общество имѣсть слѣпую довѣренность къ слову,-и въ этомъ свидътельство прекраснаго довърія къ ръчи, такъ что человъкъ и при злоупотребленія слова полонъ въры къ нему,-и полонъ въры къ наукъ, принимая высказываемое ею не за косноязычный намекъ, а за выраженіе, вполнѣ исчерпывающее событіе. Для примъра вспомнимъ, что всякой порядокъ физическихъ явленій, которыхъ причина неизвъстна, наука принимаеть за проявление особой силы и, по схоластической діалектикъ, олицетворяетъ ее до такой самобытности, что она совершенно распадается съ веществомъ (такова модная метаболическая сила, каталетическая). Математикъ поставилъ бы тутъ добросовъстно х, и всякой зналъ бы, что это-искомое, а новая сила даеть подозрѣвать, что оно сыскано — и, для полнаго смѣшенія понятій, къ этимъ ложнымъ выраженіямъ присоединяются еще ложныя сентенція, повторяемыя изъ въка въ въкъ безъ анализа, безъ критики, и которыя представляють всѣ предметы подъ совершенно неправильнымъ освъщеніемъ.

Позвольте для ясности прибѣгнуть къ примѣру. Линней, великій человѣкъ въ полномъ значеніи слова, но находившійся, какъ всѣ великіе и невеликіе люди, подъ вліяніемъ своего двѣ противуположныя вѣка, сдѣлалъ ошибки, увлекаемый двумя схоластическими предразсудками. Онъ опредълилъ челокакъ видъ рода обезьянъ, и возлѣ него поставилъ вѣка. нетопыря: послёднее — непростительная зоогностическая ошибка, первое-еще болѣе непростительная логическая ошибка. Линней, какъ мы сейчасъ увидимъ, и не думалъ унизить человъка родствомъ съ обезьяной; онъ, подъ вліяніемъ схоластики, до того отдѣлялъ человѣка отъ его тѣла, что ему казалось возможнымъ безпощадно обращаться съ формою и наружностію человъка; поставивъ человъка по телу на одну доску съ летучнии мышами, Линней восклицаеть: «Какъ презрителенъ былъ бы че-

22\*

ловъкъ, если-бъ онъ не сталъ выше всего человъческаго»... Это уже не Эпиктетовъ: «я человѣкъ, и ничто человѣческое мнѣ не чуждо». Эта фраза Линнея, какъ всѣ фразы вообще, когда онѣ только фразы, могла бы преспокойно быть забыта, задвинутая великими заслугами его, но, по несчастію, она совершенно сообразна съ схоластико-романтическимъ воззрѣніемъ: она и темна, п непонятна. и спиритуальна, а потому-то именно и повторяется изъ рода въ родъ, и не далте еще, какъ въ прошедшемъ году, одинъ изъ извъстныхъ французскихъ профессоровъ, Флуранъ, приходилъ въ восторгъ отъ патетической выходки Линнея и говорилъ, что одной этой фразы достаточно, чтобы признать Линнея величайшимъ геніемъ. Мы признаемся откровенно, что видѣли въ этой фразъ только угрызение совъсти и желание заглалить вину грубаго матеріализма грубымъ спиритуализмомъ; но два противуположныя заблужденія, оставленныя непримиренными, далеки отъ того, чтобы составить истину. Безъ всякаго сомнѣнія, человѣкъ долженъ отбросить все человическое, если человѣческое ничего другого не значить, какъ отличительную особность обезьяны двурукой, безхвостой, называемой Кото; но кто же далъ Линнею право, человѣка сдѣлать животнымъ потому только, что у него есть все, что у животнаго? Зачёмъ онъ, назвавши его sapiens, не отдѣлилъ его во имя того, чего нютъ у животнаго, а есть у человѣка? И что за ребячья логика! Если человѣкъ, чтобъ быть тёмъ, чёмъ можетъ быть, долженъ оставить все человтиеское. что же человъческаго въ этомъ оставляемомъ? — Тутъ или ошибка или невозможность: то, что должно оставить, --- в фроятно не человъческое, а животное, и какъ подняться надъ самимъ собою? Это что-то въ родѣ того, какъ приподнять самого себя, чтобы быть выше ростомъ.

Сентенція Линнея взята нами случайно изъ тысячи подобныхъ и худшихъ; всё онё пробрались въ наукообразное изложеніе и повторяются какъ будто по обязанности или изъ учтивости, — мёшая ясному и прямому пониманію исторической фантасмагоріей. Совокупность подобныхъ сужденій и предразсудковъ составляетъ цёлую теорію нелёпаго пониманія природы и ея явленій. Обыкновенные опыты популяризаціи вмёсто того, чтобы на каждомъ шагу обличать нелёпость этихъ понятій, поддёлываются къ нимъ, такъ, какъ необразованныя няньки говорятъ съ дётьми ломанымъ языкомъ. Но всему этому приближается конецъ: недаромъ А. Гумбольдтъ, какъ нёкогда Плиній, издаетъ оглавленіе къ оконченному тому, подъ названіемъ Космосъ.

Если мы хоть издали нѣсколько присмотримся къ тому, что дѣластся теперь въ естественныхъ наукахъ, насъ поразитъ вѣяніе какого-то новаго, отчетливаго, глубокомысленнаго духа, равно

далекаго отъ нелѣпаго матеріализма, какъ и отъ мечтательпаго спиритуализма. Разсказъ общедоступный новаго воззрѣнія на жизнь, на природу, чрезвычайно важенъ: вотъ почему намъ пришло желаніе поговорить о публичныхъ чтеніяхъ г. Рулье, къ которымъ теперь и обращаемся.

Г. Рулье избралъ предметомъ своихъ публичныхъ чтеній образъ жизни и нравы животныхъ, т. е., какъ онъ самъ выразился, психологію животныхъ. Зоологія въ высшемъ своемъ развитіи должна непремённо перейти въ психологію. Главный, отличительный, существенный характеръ животнаго царства состоить въ развитіи психическихъ способностей, сознанія, произвола. Нужно ли говорить о высокой занимательности разсказа послёдовательныхъ и разнообразныхъ проявленій внутренняго начала жизни, отъ грубаго, необходимаго инстинкта, отъ темнаго влеченія къ отыскиванію пищи и невольнаго чувства самосохраненія до низшей степени разсудка, до соображенія средствъ съ цѣлію, до нѣкотораго сознанія и наслажденія собою; при этомъ разсказъ сами собою отовсюду тъснятся и просятся интереснъйшіе вопросы, наблюденія, изслѣдованія, глубочайшія истины естествовѣдѣнія и даже философіи. Выборъ такого предмета свидѣтельствуеть живое понимание науки и большую смёлость: здёсь надобно часто прокладывать новую дорогу; психологія животныхъ несравненно менње обращала на себя внимание ученыхъ естествоиспытателей нежели ихъ форма. Животная психологія должна завершить, увѣнчать сравнительную анатомію и физіологію; она должна представить до-человъческую феноменологію развертывающагося сознанія; ея конець при началѣ психологіи человѣка, въ которую она вливается, какъ венозная кровь въ легкія для того, чтобы одухотвориться и сдёлаться алою кровью, текущею въ артеріяхъ исторія. Прогрессъ животнаго — прогрессъ его тёла, его исторія-пластическое развитіе органовъ, отъ полипа до обезьяны; прогрессъ человѣка — прогрессъ содержанія мысли, а не тѣла: тъло дальше идти не можеть. Но врядъ возможно ли наукообразное изложение психологи животныхъ при современномъ состоянии естествознанія; тёмь болёе должно уважить всякую попытку, особенно если она такъ хорошо выполнена, какъ чтенія г. Рулье.

Зоологія преимущественно занималась системой, формой, внѣшностью, признаками, распредѣленіемъ животныхъ; классификація —дѣло важное, но далеко не главное. Соблазнительный примѣръ страшнаго успѣха Линнеевой ботанической классификаціи увлекъ зоологію и остановилъ, по превосходному замѣчанію Кювье <sup>1</sup>), успѣхи ея, обращеніемъ всего вниманія, всѣхъ трудовъ на опи-

1) C. Cuvier. Hist. des Sc. Nat. T, I. page 301.

саніе признаковъ и на искусственныя системы. Противъ этого мертваго и чисто формальнаго направленія возсталь Бюффонь. Бюффонъ имѣлъ огромное преимущество передъ большею частію современныхъ ему натуралистовъ, ---онъ вовсе не зналъ естественныхъ наукъ. Сдёлавшись начальникомъ Jardin des plantes, онъ сперва страстно полюбилъ природу, а потомъ сталъ изучать ее по-своему, внося глубокую думу въ изслъдование фактовъ, думу живую и совершенно независимую отъ школьныхъ предразсудковъ, притупляющихъ мысль и мѣшающихъ рутиной успѣху. Бюффонъ до излишества боялся классификаціи и систематики; предметомъ его изученія были животныя со всею полнотою жизненныхъ проявленій, съ ихъ анатоміей и образомъ жизни, съ ихъ наружностью и страстями; для такого изученія животныхъ мало было идти въ музей, сличать формы, смотръть на одни слъды жизни, подмѣчать ихъ различія и сходства; надобно было идти въ звѣринецъ, въ конюшню, на птичій дворъ, надобно было идти въ лъсъ, въ поле, сдълаться рыбакомъ, словомъ надобно было сдѣлать то, что сдѣлалъ для американской орнитологіи Одюбонъ. Бюффону не представлялось никакой возможности свои изученія природы привести въ наукообразный видъ: матеріалъ былъ недостаточенъ, да и складъ его генія вовсе не былъ методологической; оттого, быть можетъ, послѣ него наука пошла не его дорогой, хотя пошла и по пути, имъ указанному. Бюффонъ натолкнулъ Добантона на анатомію животныхъ, и сравнительная анатомія поглотила все вниманіе.

Песяти лёть не прошло послё смерти Бюффона, какъ зоологія простилась съ нимъ и съ Линнеемъ. Неизвёстный, молодой естествоиспытатель напаль 21 флореаля III года Республики на Линнееву систему въ засъдании института; что-то мощное, твердое, обдуманное и рѣзкое звучало въ словахъ молодого человѣка; мысль о четырехъ типахъ 1) животнаго царства и объ основании раздбления не на одномъ порядкъ признаковъ, а на совокупномъ разсматриваніи всёхъ системъ и всёхъ органовъ, поразила слушавшихъ. Этому человъку было суждено сильно двинуть впередъ зоологію. Онъ требовалъ анатоміи, сличенія частей, раскрытія ихъ соотвѣтственности; труды его были многочисленны, невѣроятная проницательность помогала емv. каждое замѣчаніе его было новая мысль, каждое сличеніе двухъ параллельныхъ органовъ раскрывало болѣе и болѣе возможность общей теоріи «правильнаго анализа», посредствомъ котораго можно по твердо опредѣленнымъ условіямъ бытія (такъ называетъ Кювье консчныя причины) доходить до формъ, до ихъ отправ-

<sup>1</sup>) Позвоночныя, моллюски, суставчатыя и звёздчатыя.

леній. <sup>1</sup>) Первый геніальный опыть практическаго осуществленія этихъ началъ привелъ Кювье отъ возможности возстановленія цѣлаго животнаго по одной косточкѣ къ дѣйствительному возстановленію міра ископаемаго; воскрешеніе допотопныхъ животныхъ было верхомъ торжества сравнительной анатоміи. Мечты Кампера начали сбываться, сравнительная анатомія становилась наукой. Кювье говорить въ своей «Палеонтографія» (стр. 90): «Органическое существо составляеть цёлую, замкнутую въ себъ систему, которой части непремённо соотвётствують другь другу и содействують одна другой въ достижении общей цели; отсюда понятно, что каждая часть, отдёльно взятая, служить представителемъ всѣхъ остальныхъ частей. Если пищеварительные органы такъ устроены, что они назначены переваривать исключительно свъжее мясо, то и челюсти должны быть устроены особымъ образомъ, и длинные когти необходимы, чтобы уцёпиться и разорвать свою жертву, и острые зубы, и сильное мышечное развитие ногь для бѣга, и чуткость обонянія и зрѣнія; даже самый мозгъ хищнаго звъря долженъ быть особенно развить, потому что звърь способенъ на хитрость, и пр.»<sup>2</sup>) Какая ширина взгляда и какое торжество Бэконовскаго наведенія!

Тъмъ не менње исключительно-анатомическое направленіе неудобства: геніальность Кювье сглаживала принесло свои ихъ, у многихъ послѣдователей его они обличились. Анатомія пріучаеть насъ разсматривать несущійся потокъ, стремительпроцессъ — остановившимся, пріучаеть смотръть не на ный живое существо, а на его тёло, какъ на нёчто страдательное, какъ на оконченный результать, - а оконченный результать значить на языкѣ жизни умершій: жизнь-дѣятельность, безпрерывная дёятельность, «вихрь, круговороть», какъ назвалъ ее Кювье. Сверхъ того, анатомическое, т. е. описательное изучение тъла животнаго, не что иное, какъ болъе развитое изученіе наружныхъ признаковъ: внутренность животнаго другая сторона его наружности-это не игра словъ. Наружность животнаго, лицевая сторона его 3)-обнаруженная внутренность; но

1) Régne animal. Introduction.

2) Аристотель занимался очень много сравнительной анатоміей, но отрывочно, цѣлаго не вышло изъ его трудовъ. Древніе, впрочемъ, очень хорошо понимали соотвѣтствіе формы съ содержаніемъ въ организмѣ. Ксенофонтъ въ своихъ, Аπομνημονένματα кн. І, гл. IV, говоритъ: "что человѣческое могъ бы сдѣлать духъ человѣческій въ тѣлѣ быка, и что сдѣлалъ бы быкъ, если бы у него были руки".

<sup>3</sup>) Наружная физіономія животнаго (habitus) до того р'язка, что при одномъ взглядѣ можно увнать характеръ и степень развитія *poda*, къ которому ойъ принадлежитъ; вспомните. напр.. выраженіе тигра и верблюда—такой р'язкой и всё внутреннія его части точно такія-же обнаруженія чего-то еще болёв внутренняго, а это внутреннее начало и есть сама жизнь, сама дёятельность, для которой части, внё и внутри находящіяся, равно органы. Дёло въ томъ, что ни изученіе одной наружности, ни изученіе анатоміи не даетъ полнаго знанія животнаго.

Великій Гёте первый внесъ элементь движенія въ cpaвнительную анатомію, — онъ показалъ возможность прослъдить архитектонику организма въ его возникновении и постепенномъ. развитіи; законы, раскрытые имъ, о превращеніи частей зерна въ съменныя доли, стволъ, почки, листья, и о видоизитении потомъ листа во всѣ части цвѣтка, прямо вели къ опыту генетическаго развитія частей животнаго тѣла. Гёте самъ много трудился надъ остеологіей; занятый этимъ предметомъ, онъ, гуляя въ Италіи по разрытому кладбищу и натолкнувшись на черепъ. лежавшій возлё своихъ позвонковъ, былъ пораженъ мыслію, которая впослёдствій получила полное право гражданства въ остеологіи, —мыслію, что голова не что иное, какъ особое развитіс нѣсколькихъ позвонковъ. Но и Гётевское воззрѣніе оставалось морфологіей; разсуждая, такъ сказать, о геометрическомъ развитіи формъ, Гёте не думалъ о содержаніи, о матеріалѣ, развивающемся и непрерывно измѣняющемся съ перемѣною формы.

Если-бъ предълы этой статьи дозволили намъ, мы остановились бы передъ двумя другими великими попытками, оставившими длинный слёдъ за собою: мы говоримъ о Жофруа Сенть-Илерѣ и объ Окенъ. Ученіе объ единомъ типъ, эмбріологіи и тератологіи перваго, опыть глубокой классификаціи другого-приблизили зоологію къ тому, къ чему она стремилась, къ переходу изъ морфологіи въ физіологію, въ это море, зовущее въ себя всѣ отдёльныя вётви науки объ органическихъ тёлахъ, для того, чтобъ свести ихъ на химію, физику и механику, или, проще, на физіологію неорудной природы. «Тому достанется пальма въ естествовѣлѣніи, говорить Бэръ, кто сведеть на всеобщія міровыя силы всѣ явленія возникающаго животнаго организма. Но дерево, изъ котораго сдѣлаютъ колыбель этого человъка, не взошло еще» 1); мы полагаемъ, напротивъ, что не токмо дерево выросло, но что и колыбель ужъ сдблана. Сильная дбятельность кипить во встать сферахъ естествовъдънія: съ одной стороны Дюма, Ли-

характеристики внутреннія части не имѣють, по очень простой причинѣ: наружность животнаго--его вывѣска, природа стремится высказать какъ можно яснѣе все, что есть за душою, и именно тѣми частями, которыми предметъ обращенъ къ внѣшнему міру.

1) K. E. Bär, Entwicklungsgeschichte der Thiere, p. XXII.

бихъ, Распайль 1), съ другой Валентинъ, Вагнеръ, Мажанди сообщили новый характеръ естественнымъ наукамъ, какой-то глубокій, реалистической, отчетливый, върно ставящій вопросъ. Каждый журналъ, каждая брошюра свидътельствуетъ о кипящей работь; все это отрывочно, частно,-но уже само собой связуется единствомъ направленія, единствомъ духа, вѣющаго во всѣхъ дъльныхъ трудахъ. Но если задача физіологіи дъйствительно состоить въ томъ, чтобъ узнать въ органическомъ процессѣ высшее развитие химизма, а въ химизмѣ-низшую степень жизни, -если она не можетъ сойти съ химико-физической почвы. то верхними вътвями своими и она переходить въ совершенно иной міръ: мозгъ, какъ органъ высшихъ способностей, разсматриваемый при отправлении своей деятельности,-прямо ведеть къ изученію отношенія нравственной стороны съ физической, и такимъ образомъ въ психологіи. Здёсь могутъ явиться вопросы, которыхъ не осилитъ ни физика, ни химія, которые могутъ только разрѣшиться при посредствѣ философскаго мышленія.

Г. Рулье, вполнѣ понимая, что наукообразно изложить психологію животныхъ при современномъ состояніи естествовъдънія невозможно, избралъ манеру Бюффоновскаго разсказа; разсказъ его объ инстинктъ и разсудкъ, о смътливости животныхъ и ихъ нравахъ былъ живъ, новъ и опирался на богатыя свъдънія г. профессора, извъстнаго своими важными заслугами по части Московской палеонтологіи; въ его словахъ, въ его постоянной защитъ животнаго, намъ пріятно было видъть какое-то возстановление достоинства существъ, оскорбляемыхъ гордостью человѣка даже въ теоріи. Въ одной изъ слѣдующихъ статей мы попросимъ дозволенія сказать наше мнёніе о теоріяхъ и воззрёніи г. Рулье, теперь ограничимся мы изложениемъ одного желания, приходившаго намъ въ голову нъсколько разъ, когда мы слушали увлекательный разсказъ ученаго. Цёлость всего сказаннаго ускользаеть; намъ кажется, что это происходить отъ порядка, избраннаго г. профессоромъ. Если-бъ вмѣсто того, чтобъ послѣдовательно переходить отъ одной психической стороны животной жизни къ другой, г. профессоръ развертывалъ психическую дбятельность животнаго царства въ генетическомъ порядкъ, въ

1) Недавно въ одной петербургской газетѣ мы съ удивленіемъ прочли грубую брань противъ Распайля. Не можно думать, чтобъ тутъ была личность, однакожъ и не химическое было причиною разномыслія: судя по статьѣ, трудно заподоврить писавшаго въ знаніи химія. Заслуги Распайля по части органической химія, микроскопическихъ изслёдованій, по части физiологія—извёстны всёмъ образованнымъ людямъ и уважаются даже тёми, которые несогласны съ его гипотезами.

томъ порядкѣ, въ которомъ она развивается отъ нпзшихъ классовъ до млекопитающихъ, —было бы больше цѣлости, и сама собою складывалась бы въ умѣ слушателей исторія психическаго прогресса въ ея прямомъ соотношеніи съ формою. Къ тому же это дало бы случай г. профессору познакомить своихъ слушателей съ этими формами, съ этими орудіями психической жизни, которыя, безпрерывно развиваясь во всѣ стороны, тысячью путями стремятся къ одной цѣли, всегда сохраняя правильную соотвѣтственность между степенью развитія психической дѣятельности, органомъ и средою.

## Истинная и послѣдняя эмансипація рода человѣческаго отъ злѣйшихъ враговъ его.

Книгопечатаніе, открытіе новаго свѣта, желѣзныя дороги и пароходы сдѣлали все, что только можно было, для безпокойства рода человѣческаго. Пора что-нибудь сдѣлать для спокойствія людей, пора ихъ приблизить къ величавому отдохновенію на лаврахъ.

Но можно ли при современномъ состоянія цивилизаціи отдыхать на лаврахъ или на миртахъ—все равно?

Цёлый міръ небольшихъ враговъ вездё ждетъ человёка и дёлаетъ ему большія непріятности, отравляетъ его существованіе, наводитъ на меланхоличныя мысли, мёшаетъ философствовать и смотрёть сновидёнія до конца; эти ожесточенные враги обрекли себя съ постоянствомъ, достойнымъ лучшей цёли, на безпрерывное, многостороннее огорченіе человёка.

Доселѣ историки мало цѣнили важное вліяніе тайныхъ враговъ на событія; многое казалось необъяснимымъ въ біографіяхъ великихъ людей отъ опущенія такого важнаго элемента.

Цицеронъ, послѣ своего знаменитаго «они жили», сталъ жаловаться безпрерывно на блохъ, которыя мѣшали ему спать, и бранился съ своей женой и дочерью, къ которымъ писалъ такія скучныя письма изъ Брундузіума. Вотъ причина, отчего онъ такъ вяло разсуждалъ о натурѣ боговъ и такъ сквозь сонъ разбиралъ академиковъ.

Но оставимъ исторію и обратимся въ частной жизни нашей.

Сколько скрежета зубовъ, сколько взглядовъ отчаянія, сколько стону вызывають свирѣпые враги! Этотъ скрежеть, этотъ вопль никто не слыхалъ: они раздавались во тьмѣ ночной, и неизвѣстно было, отчего на другой день рушились браки, брались рѣшительныя стороны для другихъ,—словомъ, перемѣнялась жизнь. Кто не былъ самъ униженъ среди гордыхъ помысловъ сильными, жгучими страданіями отъ сихъ враговъ? Гдѣ средство спасенія? «Коня мнѣ, коня—полцарства за коня!» Но гдѣ этотъ конь?

Осмѣлюсь ли я дерзкимъ перомъ дотронуться еще до свѣжихъ ранъ вашего сердца и напомнить грозное явленіе маленькихъ враговъ?

Вы, котораго я такъ уважаю, вы пишете стихи къ ней, восторгъ въ вашихъ очахъ, стихъ льется плавно, огонь и запахъ розы; но вотъ вамъ на носъ съла муха и прогуливается по немъ, вы ее согнали, —она опять на носу и сучитъ ногами, и вотъ вы бросаете перо, и у васъ завязывается упорный и отчаянный бой. можетъ быть, вы и побъдите, но увы! гдъ вашъ восторгъ, гдъ въчное слово любви, о которомъ вы писали? Все вяло, не клеится, вы въ апатіи оттого, что всъ силы души употребили на борьбу съ... мухой.

Вы смертельно устали съ дороги, вы десять версть мечтали подъ дождемъ о ночлегѣ, добрались, слава Богу, тепло и, кажется, довольно чисто, вы бросаетесь на постель, сонъ уже смыкаеть глаза... А тутъ маленькая компанія черныхъ акробатовъ дѣлаеть уже въ тиши salti mortali и торопится обидъть васъ и, что хуже обиды, лишить покоя и, что хуже безпокойства и обиды, уничтожить ваше человѣческое достоинство, несмотря на дворянскую грамоту, которую вы, вёроятно, имбете. Извините, эти акробаты принимають вась за съёстной принасъ, для нихъ вы огромное блюдо, въ превосходствѣ котораго они не сомнѣваются, но все же блюдо. Счастье ваше, ежели въ это время ваша память такъ занята, что вы забыли микроскопическое изображение блохи, выставленное для поученіи дётей въ книжной лавкѣ, этоть страшный хоботь, выходящій изъ-подъ чернаго шлема, лоснящагося какъ сапогъ. Можетъ быть, вы и поймаете одну, двѣ et ils créverent comme des hérétiques, но что значить двѣ, три, когда нхъ сотни... И вотъ вы, вмъсто возстановительнаго сна. вертитесь со стороны на сторону, а на той сторонъ встръчается смиренный в нескачущій товарищъ акробатовъ, съ задумчивымъ и благочестявымъ видомъ квакера и съ небольшой семьсй, которую онъ любить оть души и которую привель изъ-подъ подушки поподчевать вами; если вы прибавите духъ, въ которомъ воспитаны эти квакеры, то картина готова. Данте не зналъ этого мученія, а то не могъ бы пропустить его. Вы въ досадъ, въ бъшенствъ зажигаете свѣчу... Только того и недоставало: тараканы вообразнан, что вы имъ даете иллюминацію, и пошли изъ шелей по столу. а черезъ столъ къ вамъ на подушку; русскіе тараканы, капнтальные, основательные, мирно и тихо идуть, а за ними и жал-

кіе прусаки, рыженькіе, бёгуть со всёхъ сторонъ. Конечно, они не такъ вредны, какъ boa constrictor, но та только практически вредна, а тараканы обижають взглядъ, наводятъ уныніе. Наконецъ, разсвётъ подтверждаеть вамъ горестную истину, что ночь прошла, что черезъ часъ придетъ вашъ слуга будить, на заспанные глаза котораго вы бросите взглядъ шакала. Но, можетъ быть, вы еще уснете, я, ей-Богу, буду очень радъ. При разсвётъ тараканы пойдутъ по щелямъ, они, какъ ночные извозчики въ Петербургѣ, тогда только и видны, когда ничего не видать; будьте увѣрены, они уйдутъ въ самое то время, какъ батальонъ мухъ, отдыхавшій всю ночь, отправится по всѣмъ направленіямъ, а между ними есть съ какими-то шилами между глазъ. Я не оканчиваю страшную картину.

А послѣ ваши друзья удивляются на досугѣ, отчего вы воротились грустны, исчезли свѣтлыя надежды, привѣтливость etc.

Но, утѣшьтесь, великое совершено:

На высотахъ Кавказа, возлѣ самой Персіи, растетъ одинъ цвѣтокъ, происхожденіе котораго никому неизвѣстно, кромѣ меня, а я вамъ разскажу его.

Однажды въ Персіи было очень много блохъ. Камбизъ не могъ спать, да и только; много переказнилъ онъ людей, призванныхъ въ совѣтъ о предохранении сына солнца отъ дочерей блохъ,—ничто не помогало. Онъ разсердился и пошелъ разорять Египетъ. Счастіе ему улыбалось; однажды онъ, довольный, наѣвшись крокодиловыхъ яицъ въ смятку, курилъ пахитосъ въ Мемфисскомъ храмѣ, вдругъ его укусила блоха.

— Какъ! вскричалъ уязвленный Камбизъ, — и здѣсь та же непокорность! Нѣтъ, этого не потерплю, клянусь Ормуздомъ и Зендавестой!

Онъ тутъ же отдалъ приказъ сломать до основанія храмъ, потомъ весь Мемфисъ; но, справедливо полагая, что этого будеть недостаточно, онъ велѣлъ предать огню и мечу весь Египетъ по ту и по другую сторону Нила, даже, если найдется третья сторона, и ее раззорить. Но передъ нимъ предсталъ мудрый жрецъ, его всѣ уважали; онъ до того былъ уменъ, что сорокъ лѣтъ молчалъ. Старикъ бросился къ ногамъ Камбиза и сказалъ:

«Сынъ солнца, гармонія міра, представитель Ормузда, брать быка Аписа и близкій родственникъ фараоновой мыши, нарѣченный супругъ Ибиса ect., ect.». Коротко сказать, онъ ему открылъ тайну, плодъ всей его жизни, — растеніе, уничтожающее блохъ и всѣхъ ихъ пріятелей, и тутъ же поднесъ ему фунтъ порошка. Камбизъ сомнѣвался и велѣлъ при себѣ сдѣлать опытъ надъ тремя любимцами: собакой и двумя сатрапами. Сатрапы накрали поскорѣе у собаки блохъ, чтобъ оправдать довѣрiе Ормуздова

представителя и, о восторгъ! опыть удался. Камбизъ, пораженный, велѣлъ старика сковать и отослать въ Персію, чтобы онъ посѣялъ Pyrethrum. Тогда въ Персидскихъ вѣдомостяхъ были помѣщены прекрасные стихи, воспѣвавшіе Ормуздову попечительность Камбиза.

Вся Персія плакала отъ умиленія и, освободившись отъ блохъ, никотда не хотъла никакого другого освобожденія. Ей казалось этого довольно.

Воть какъ успоконтельно дъйствіе порошка!

Недавно второй Камбизъ изъ Ревеля, К. И. Зонненбергъ, нашелъ потерянное сокровище.

Лёть десять онъ усиливался взойти на утесы Кавказа, н сколько разъ срывался, падалъ съ высоты 2.800 футовъ, тонуль, замерзалъ, таялъ отъ жары, но любовь къ ближнему и высокая мысль эмансипаціи все превозмогли, онъ набралъ Ругеthrum, н, когда онъ сорвалъ первый цвётокъ, тёнь молчаливаго старца явилась на небё и благословила его.

Спѣшите къ кондитеру Перу, тамъ есть еще нѣсколько картузовъ этой травы, посѣйте ее вездѣ и скажите: теперь я свободенъ и да поблѣднѣютъ враги мои!

NB. Нѣкоторыя предосторожности необходимы при употребленіи порошка. Одинъ нашъ знакомый насыпалъ его по стѣнамъ и окнамъ и заперъ комнату; на другой день, представьте его удивленіе: онъ не могъ найти № «Москвитянина», оставленный имъ по небрежности въ той комнатѣ.

Loogle

# Капризы и раздумье.

### I.

## По разнымъ поводамъ.

Года два тому назадъ, умеръ въ своей подмосковной одинъ очень странный человѣкъ. Я его нѣсколько знавалъ при жизни, и довольно коротко познакомился съ нимъ послѣ его смерти. Человѣкъ онъ былъ тяжелый; его не любили, онъ надоѣдалъ своимъ рефлектерствомъ, — рефлектерство развилось у него подъ конецъ жизни въ болѣзнь, чуть не въ помѣшательство. Не было того простого вопроса, надъ которымъ бы онъ не ломалъ головы. Онъ утратилъ ту врожденную сумму правилъ и истинъ, которая впередъ идетъ у каждаго человѣка, которую мы находимъ въ своемъ сознаніи прежде, нежели начинаемъ разсуждать, такъ, какъ находимъ у себя носъ, глаза, — нисколько не трудившись пріобрѣсти ихъ и не зная собственно, откуда они. Чудакъ называлъ ихъ фуэроса.ми и искалъ иныхъ правилъ, до которыхъ не добился.

Странный человѣкъ былъ, сверхъ того, совершенно праздный человѣкъ. Не найдя никакой дѣятельности въ средѣ, въ которой родился, онъ сдѣлался туристомъ; потаскавшись лѣтъ десять по Европѣ, онъ воротился усталый, не совсѣмъ юный, и принялся читать. Читалъ днемъ, читалъ ночью, читалъ романы, читалъ ученыя сочиненія, читалъ журналы и вскорѣ дочитался до отвращенія отъ книгъ; тогда онъ сложилъ руки и рѣшился ничего не дѣлать; вѣроятно для этого, онъ поселился въ Москвѣ. Мысль нельзя сложить какъ руки, она и во снѣ не совсѣмъ спитъ; дѣятельность мысли росла въ немъ тѣмъ сильнѣе, чѣмъ менѣе было всякой другой дѣятельности, и онъ дошелъ до своего вѣчнаго раздумья, до своего раздраженнаго, почти лихорадочнаго рефлектерства.

Послѣ его смерти попались мнѣ въ руки его бумаги; я нашелъ тамъ множество замѣтокъ, мыслей, капризовъ, брошенныхъ наскоро, но не лишенныхъ интереса, по крайней мѣрѣ патологическаго интереса. Посылаю два, три образчика въ вашъ альманахъ, — помѣстите ихъ, если найдете занимательнымъ для читателей.

### Cogitata et visa.

I.

Легкое, повидимому только, легко, а трудное, повидимому только, трудно. Обыкновенно думають: чёмъ мысль общёе, тёмъ она труднѣе; что надобно имѣть чрезвычайное глубовомысліе и смѣтливость, чтобъ понять, напримѣръ, философскую книгу. Такъ думають не только нечитающіе такихъ книгь, но и тѣ, которые ихъ пишуть; они, единственно для облегченія мыслей само-собою понятныхъ, затемняютъ ихъ до того, что онъ дълаются совершенно непонятными. А посмотришь прямо въ глаза этимъ головоломнымъ истинамъ, снявши съ нихъ ежовую шкуру школьнаго изложенія, — ребенокъ пойметь; труднѣе не понять ихъ, нежели понять. Если мы мало видимъ дътей, понимающихъ истины, -- это оттого, что со дня рожденія развращають естественный смыслъ ребенка воспитаніемъ. Воспитаніе очень надолго лишаеть ребенка возможности понять ясное тъмъ самымъ, что оно ему передаеть темное за ясное, подавляеть авторитетомъ, систематически пріучаеть дѣтей къ сумашествію. Часть людей, свихнувши въ молодости свой умъ, такъ и остается на всю жизнь, въ родъ тѣхъ индъйцевъ, которымъ при рожденія сдавливали черепныя кости; многіе, потомъ, собственными трудами продолжають развивать въ себѣ способность искаженнаго мышленія и достигають неръдко нъкоторой ловкости въ этомъ искусствъ. Человъку, понявшему ясно и основательно хоть одну ложь за правду, чрезвычайно трудно понять всякую истину; это объясняется по метолѣ Жакото: типы нелёпыхъ выводовъ остаются въ головъ, какъ законы, оть которыхъ отвязаться мудрено. Не истины науки трудны, а расчистка человеческого сознанія отъ всего наслёдственнаго хлама, отъ всего осъвшаго ила, отъ приниманія неестественнаго за естественное, непонятнаго за понятное.

Дъ́йствительно трудное для пониманія не за тридевять земель, а возлѣ насъ, такъ близко, что мы и не замѣчаемъ его,—частная жизнь наша, наши практическія отношенія къ другимъ лицамъ, наши столкновенія съ ними. Людямъ все это кажется очень простымъ и чрезвычайно естественнымъ, а въ сущности нѣтъ головоломнѣе работы, какъ понять все это. Кто разъ, на минуту отступя въ сторону, добросовѣстно всмотрится въ ежедневную мелочь, въ которой мы проводимъ время, да подумаетъ объ ней, тотъ—или расхохочется до того, что сдѣлается боленъ, или расилачется до того, что потеряетъ глаза. Мы слишкомъ привыкли

Digitized by GOOG a stress

къ тому, что мы дѣлаемъ и что дѣлаютъ другіе вокругъ насъ; насъ это не поражаетъ; привычка-великое дъло, это самая толстая цёпь на людскихъ ногахъ; она сильнёе уб'ежденій, таланта, характера, страстей, ума. Къ чему нельзя привыкнуть? Итальянецъ, живущій на Везувіи, привыкъ спать возлѣ кратера такъ же спокойно, какъ въ свою очередь нашъ мужичекъ спокойно отпыхаеть въ обществѣ нѣсколькихъ тысячъ таракановъ. Митридать привыкъ вмѣсто кабула и сои приправлять кушанья всякими ядами и былъ очень здоровъ; а Фридрихъ II привыкъ класть въ супъ ассафетиду и находилъ, что его супъ прекрасно пахнеть. Считають, что все достойное вниманія, замѣчательное, любопытное — гдё-нибудь вдали, въ Египте или въ Америке; добрые люди не могуть убѣдиться, что нѣть такого далекаго мѣста, которое не было бы близко откуда-нибудь; что вещь, возлѣ нихъ стоящая со дня рожденія, отъ этого не сдѣлалась ни менѣе достойною изученія, ни понятнѣе. Какъ на смѣхъ подобнымъ мнѣніямъ, все самое трудное, запутанное, самое сложное сосредоточивалось подъ крышей каждаго дома, - и критический, аналитическій въкъ нашъ, критикуя и разбирая важные историческіе и всяческие вопросы, спокойно, у ногъ своихъ, дозволяетъ расти самой грубой, самой нельпой непосредственности, которая мъшаеть ходить и предательски прикрываеть болота и ямы; ядра, летящія на разрушеніе падающаго зданія готическихъ предразсудковь, пролетають надъ головою преготическихъ затъй оттого, что они цодъ самымъ жерломъ.

Наука, государство, искусство, промышленность идуть, развиваясь, во всей Европъ стройно, широко; впереди великіе мыслители, великіе государственные люди, великіе художники, предпріимчивые таланты. А домашняя жизнь наша слагается коекакъ, основанная на воспоминаніяхъ, привычкахъ и внёшнихъ необходимостяхъ; объ ней въ самомъ дълъ никто не думаетъ, для нея нъть ни мыслителей, ни талантовъ, ни поэтовъ,--не даромъ ее называють прозой, въ противоположность плаксивой жизни балладъ и глупой жизни идиллій. Только льта юности обстановлены по-художественнёс; а потомъ за послёднимъ лирическимъ порывомъ любви-утомительное semper idem закулисной жизни, ежедневной суеты, мелкихъ хлопоть, булавочныхъ уколовъ и пр. Общія сферы похожи на вызолоченныя гостиныя и залы, на отдълку которыхъ употреблены капиталы; а частная жизнь — это тесная спальня, душная детская, грязная кухня, где гости никогда не бывають. Конечно, въ послъдніе три въка много перемѣнилось въ образѣ жизни, впрочемъ, украдкой, безсознательно, даже вопреки убъжденіямъ; мѣняя образъ жизни, люди не признавались въ этомъ, — знамена остались тъ-же; люди, какъ ис-

. И. Герцевъ, т. IV.

Digitized by GOOGIC

панцы, хотять только сохранить фирросы, несмотря на то, что большая часть ихъ не соотвътствуеть настоящему. Прислушиваясь къ сужденіямъ мудрыхъ міра сего, дивишься, какъ можеть VNЪ ДОЙТИ ДО ТОГО. ЧТОБЪ ВЪ ОДНО И ТО-ЖЕ ВDEMЯ СОВМЪСТИТЬ ВЪ свой нравственный колексъ стоическія сентенціи Сенеки и Катона, романтически восторженныя выходки рыцаря среднихъ вѣковъ, самоотверженныя нравоученія благочестивыхъ отшельняковъ степей оиваидскихъ и своекорыстныя правила политической экономіи. Безобразіе подобнаго смѣшенія принесло свой плодъ, именно---мертвую мораль, мораль, существующую только на словахъ, а въ самомъ дѣлѣ недостойную управлять поступками; современная мораль не имбеть никакого вліянія на наши пбйствія: это милый обманъ, нравственная благопристойность, одежда---не болбе. У каждаго человбка за этой офиціальной моралью есть свой спрятанный esprit de conduite; офиціально онъ будеть плакать о томъ, что бъдный бъденъ, офиціально онъ благороднымъ львомъ вступится за честь женщины,---privatim онъ береть страшные проценты, privatim онъ считаетъ себя въ правѣ обезчестить женщину, если условился съ нею въ цёнё. Постоянная ложь, постоянное двоедушие сдѣлали то, что меньше дикихъ порывовъ и вдвое больше плутовства, что ръдко человъкъ скажетъ другому оскорбительное слово въ глаза и почти всегда очернить его за глаза; въ Парижѣ я меньше встрѣчалъ шуринеровъ и эскарповъ, нежели мушаровъ, потому что на первое ремесло надобно имъть откровенную безнравственность и своего рода отвагу, а на второе только двоедушіе и подлость. Наполеонъ съ содроганіемъ говорилъ о гнусной привычке безпрестанно лгать. Мы лжемъ на словахъ, лжемъ движеніями, лжемъ изъ учтивости, лжемъ изъ доброд втели, лжемъ изъ порочности; лганье это, конечно, много способствуеть къ растленію, къ нравственному безсилію, въ которомъ родятся и умирають цёлыя поколёнія, въ какомъ-то чаду и туманѣ проходящія по землѣ. Между тѣмъ, и это лганье сдѣлалось совершенно естественнымъ, даже моральнымъ: мы узнаемъ человѣка благовоспитаннаго по тому, что никогда не добыешься отъ него, чтобъ онъ откровенно сказалъ свое мнѣніе.

Наполеонъ говаривалъ еще, что наука до тѣхъ поръ не объяснитъ главнѣйшихъ явленій всемірной жизни, пока не бросится въ міръ подробностей. Чего желалъ Наполеонъ, исполнилъ микроскопъ. Естествоиспытатели увидѣли, что не въ палецъ толстыя артеріи и вены, не огромные куски мяса могутъ разрѣшитъ важнѣйшіе вопросы физіологіи, а волосные сосуды, а клѣтчатки, волокна, ихъ составъ. Употребленіе микроскопа надобно ввести въ нравственный міръ, надобно разсмотрѣть нить за нитью паутину ежедневныхъ отношеній, которая опутываетъ самые сильные

характеры, самыя огненныя энергіи. Люди никакъ не могуть заставить себя серьезно подумать о томъ, что они дѣлаютъ дома, съ утра до ночи; они тщательно хлопочуть и думають обо всемъ: о картахъ, о крестахъ, объ абсолютномъ, о варіаціонныхъ исчисленіяхъ, о томъ, когда ледъ пройдеть на Невѣ, --- но объ ежедневныхъ, будничныхъ отношеніяхъ, обо всёхъ мелочахъ, къ которымъ принадлежать семейныя тайны, хозяйственныя дъла, отношенія къ роднымъ, близкимъ, приснымъ, слугамъ, и пр. пр., объ этихъ вещахъ ни за что въ свътъ не заставишь подумать: они готовы, выдуманы. Паскаль говорить, что люди для того играють въ карты, чтобъ не оставаться никогда долго наединѣ съ собою, чтобъ не дать развиться угрызеніямъ совъсти. Очень въроятно, что, руководствуясь тъмъ-же инстинктомъ, человъкъ не любить разсуждать о семейныхъ тайнахъ, - а не пора-ли бы имъ на свётъ? Я, какъ маленькія пѣти, боюсь темноты; мнѣ все кажется, что въ темнотѣ сидить злой духъ съ рыжей бородой и съ копытомъ. Зачёмъ, кажется, прятать подъ спудомъ то, что не боится свъта, да и въ сущности это все равно: прячь не прячьвсе обличится; съ каждымъ днемъ меньше тайнъ.

> Was sich in dem Kämerlein Still und fein gesponnen Kommt—wie kann es anders sein? Endlich an die Sonnen.

Изрѣдка какое-нибудь преступленіе, совершенное въ этомъ мракъ частной жизни, пугнеть на день, на другой людей, стоявшихъ возлѣ, заставить ихъ задуматься..... для того, чтобъ потомъ начать судить и осуждать. Добрѣйшій человѣкъ въ мірѣ, который не найдеть въ душѣ жестокости, чтобъ убить комара, съ великимъ удовольствіемъ растерзаеть доброе имя ближняго на основаніи морали, по которой онъ самъ не поступаетъ и которую прилагаеть къ частному случаю, разсказанному во всей его непонятности. «Его жена убхала вчера оть него».--Скверная женшина! «Отепъ его лишилъ наслъпства».-Скверный отепъ!-Всякое судебное мѣсто снисходительнѣе осуждаеть, нежели записные филантропы и люди, сознающіе себя честными и добрыми. Двъсти лътъ тому назадъ, Спиноза доказывалъ, что всякій прошедшій факть надобно ни хвалить, ни порицать, а разбирать какъ математическую задачу, т. е. стараться понять, -- этого никакъ не растолкуешь. Къ тому-же, чтобъ преступление обратило на себя вниманіе, надобно, чтобъ оно было чудовищно, громко, скандально, облито кровью. Мы въ этомъ отношения похожи на французскихъ классиковъ, которые, если шли въ театръ, то для того, чтобъ посмотръть, какъ цари, герои, или, по крайней мъръ,

23\*

полководцы и наперсники ихъ кровь проливають, а не для того, чтобъ видёть мѣщански проливаемыя слезы. Людямъ необходныы декораціи, обстановка, надпись; мѣщанинъ во дворянствѣ очень удивился, узнавши, что онъ сорокъ лѣтъ говоритъ прозой, — мы хохочемъ надъ нимъ; а многіе лѣтъ сорокъ дѣлали злодѣянія и умерли лѣтъ восьмидесяти, не зная этого, потому что ихъ злодѣянія не подходили ни подъ какой параграфъ кодекса, — и мы не плачемъ надъ ними.

Лафаржъ отравила своего мужа (т. е. положимъ, что отравила; слъдствіе было сдёлано такъ неловко, что нельзя понять, Лафаржъ ли отравила мышьякомъ своего мужа, или судьи отравили юриспруденціей г-жу Лафаржъ) — крикъ, толки. Злодъйство въ самомъ дѣлѣ страшное, гнусное, въ этомъ никто не сомнѣвается; да что-же собственно новаго въ этомъ убійствѣ? Я увѣренъ, что въ томъ-же самомъ Парижѣ, гдѣ такъ кричали объ этомъ, нѣтъ большой улицы, гдф-бы въ годъ или въ два не случилось чегонибудь подобнаго-разница въ оружіяхъ. Лафаржъ, какъ рѣшетельная преступница, дала минеральнаго яду; а что далъ. напримъръ, мой сосъдъ, богатый откупщикъ, своей женъ, которая вышла за него потому, что ся нѣжные родители стояли передъ нею на коленахъ, умоляя спасти ихъ именье, ихъ честь - продажей своего тёла, своимъ безчестіемъ? что далъ ей мужъ, какого яда, отъ котораго она изъ ангела красоты сдѣлалась въ два года развалиной? Отчего эти ввалившіяся щеки, отчего ея глаза, сділавшіеся огромными, блестять какимь-то болёзненно-жемчужнымь отливомъ? Орфила и самъ Распайль не найдуть ничего ядовитаго въ ея желудкъ, когда она умреть; и немудрено, ядъ у ней въ мозгу. Психическія отравы ускользають оть химическихъ реагенцій и оть тупости людскихъ сужденій. «Чего недостаеть этой женщинъ? она утопаетъ въ роскоши», -- говорятъ глупъйшіе, не понимая, что мужъ, наряжающій жену не потому, что она хочеть этого, а потому, что онъ хочетъ, -- себя наряжаетъ; онъ ее наряжаеть потому, что она его; на томъ-же основания, какъ наряжаеть лакея и кучера. - Все такъ, -говорятъ умнъйшіе-но, согласньшись на просьбу родителей, она должна была благоразумние переносить свою судьбу. А позвольте спросить: возможно-ли хроническое самоотвержение? Разомъ пожертвовать собой не важность: Курцій бросился въ пропасть, да и поминай какъ звали. - это понятно; а безпрестанно, цёлые годы, каждый день приноснть себя на жертву, -да гдб-же взять столько геройства или столько ослинаго терпёнья? Довольно, что хватило силъ на первую безумную жертву-такая жертва, само-собою разумбется, не приносится ни отцу, ни матери, потому-что они перестають быть отцомъ и матерью, если требують такихъ жертвъ. Супругъ, въро-

ятно, не остановился на куплѣ, потребовалъ, сверхъ страшныхъ жертвь, оть которыхъ возмущается все человъческое достоинство. любви и, не найдя ея, началь, par dépit, тихое, кроткое, семейное преслъдованіе, эту извъстную охоту раг force, преслъдованіе внимательное, какъ самая нёжная любовь, постоянное, какъ самая върная старуха-жена, преслъдование, отравляющее каждый кусокъ въ горлъ и каждую улыбку на устахъ. Я коротко знакомъ съ этимъ преслёдованіемъ; оно, какъ Янусъ, о двухъ лицахъ: одно для гостей, глупо-улыбающееся, другое для домашняго употребленія, тоже улыбающееся, но улыбкой гіены, сказалъ бы я, если-бъ гіены улыбались; хищные звъри добросовъстны, они не дълаютъ медовыхъ устъ, когда хотятъ кусать. Умри жена, супругъ воздвигнетъ монументъ; объ немъ будутъ жалъть больше, нежели объ ней; онъ самъ обольеть слезами ея гробъ и, для довершенія удара, слезами откровенными, онъ, подавая ей психическаго мышьяку, вовсе и не думалъ, что она умреть.

Людямъ непремённо надобны видимые знаки, несчастію нёмому они сочувствовать не могуть. «Воть, видите этого толстаго мужчину съ усами—онъ сидёлъ годъ въ тюрьмё»,—и всё: «ахъ, Боже мой! бёдный, что онъ вынесъ!» Ну, а какая-же тюрьма въ образованномъ государствё можетъ сравниться съ свободной жизнью этой женщины? Съ чего тюремщику, если онъ не какойнибудь извергъ, которыхъ такъ же мало, какъ и великихъ людей, съ чего ему ненавидёть колодника? Они оба несутъ двё довольно тяжелыя ноши, и тюремщикъ, исполняя свою обязанность, не смёетъ идти далёе приказа. Конечно, заключеніе тяжело,—я это знаю лучше многихъ, но ставить тюрьму рядомъ съ семейными несчастіями смёшно. Люди, по своему несовершеннолётію, только тё несчастія считаютъ великими, гдё цёпи гремятъ, гдё есть кровь, синія пятна, какъ-будто хирургическія болёзни сильнёе нравственныхъ.

Когда я хожу по улицамъ, особенно поздно вечеромъ, когда все тихо, мрачно, и только кое-гдѣ свѣтится ночникъ, тухнущая лампа, догорающая свѣча,—на меня находитъ ужасъ: за каждой стѣной мнѣ мерещится драма, за каждой стѣной виднѣются горячія слезы, слезы, о которыхъ никто не свѣдаетъ, слезы обманутыхъ надеждъ, слезы, съ которыми утекаютъ не одни юношескія вѣрованія, но всѣ вѣрованія человѣческія, а иногда и самая жизнь.—Есть, конечно, дома, въ которыхъ благоденственно ѣдятъ и пьютъ цѣлый день, тучнѣютъ и спятъ безпробудно цѣлую ночь, да и въ такомъ домѣ найдется хоть какая-нибудь племянница притѣсненная, задавленная, хоть горничная или дворникъ, а ужъ непремѣнно кому-нибудь да солоно жить. Отчего все это? Я полагаю, что вещество большого мозга не совсёмъ еще выработалось въ шесть тысячъ лёть; оно еще не готово; оттого люди и не могуть сообразить, какъ устроить домашній быть свой.

Право такъ. У большей части людей мозгъ ребячій, —имъ надобны дядьки, няньки, педели, наказанія, приказанія, карцеры, игрушки, конфекты и прочее дѣло дѣтское!

#### П.

Богатые люди по большей части или моты, или скупцы; на сотни выищется одинъ, который умбеть управлять своимъ состояніемъ, не впадая въ крайность расточительности или скупости. Совершенно случайное сосредоточение огромныхъ средствъ какъ-то кружитъ голову людямъ; они бросаютъ ихъ, или не употребляють, доказывая въ обоихъ случаяхъ ненужность ихъ. Впрочемъ, не надобно ставить расточительность и скупость на одну доску. Расточительность носить сама въ себъ предълъ: она оканчивается съ послёднимъ рублемъ и съ послёднимъ кредитомъ; скупость безконечна и всегда при началъ своего поприща; послъ десяти милліоновъ, она съ тёмъ-же оханьемъ начинаеть отвладывать одиннадцатый. Расточительность поправляеть сдѣланное стяжаніемъ, она видить горсть золота въ своихъ рукахъ, неизвъстно, какъ въ нихъ попавшуюся, не выработанную, свалившуюся съ неба, ---и бросаеть ее за наслажденія, пиры, за упоеніе нѣгой, за удобства роскоши. Конечно, это дурно, т. е. то дурно, что человъкъ ставитъ высшимъ наслажденіемъ суетное удовлетвореніе желаній, если и не порочныхъ, то пустыхъ; но вредъ расточительности больше отрицательный; моть могь-бы лучше употребить себя и свои средства-безъ сомнѣнія; но онъ и не удерживаеть эти средства въ своихъ рукахъ, а отдаеть ихъ другимъ; собственно гнустнаго, преступнаго ничего нътъ въ расточительности; мотовство часто сопрягается съ художественной любовью изящнаго, съ благородными порывами. Избалованный моть иногда откажеть въ участіи, но дасть денегь; скупой никогда не откажеть въ участіи, но никогда денегь не дасть. Въ моть есть что-то избалованное, прихотливое, распущенность характера гетеры; въ скупцѣ что-то преступное, анти-соціальное, онъ похожъ на шакала, онъ хуже его. Дидро говорить, что онъ знаеть только одинъ порокъ, и этотъ порокъ-скупость.

Ревнивая привязанность къ имуществу безнравственна; богатство хранимое болѣе развращаетъ человѣка, нежели богатство расточаемое; оно, какътяжелая гиря, стягиваетъ къ землѣ всякой порывъ, всякую благородную мысль; не имущество принадлежитъ

скупому, а скупой имуществу. Слово—«недвижимое имѣніе» значить для скупца капканъ, въ который пойманъ подвижный духъ его. Деньги и богатство — страшный оселокъ для людей; кто на немъ попробовалъ себя и выдержалъ испытаніе, тотъ смѣло можетъ сказать, что онъ человѣкъ. Самоотверженіе на поприщѣ гражданственности, мужество на полѣ битвы, смѣлая рѣчь, патріотизмъ, готовность служитъ другу рукой, головой,—все это довольно часто встрѣчается на бѣломъ свѣтѣ; но..... но до кармана касаться не совѣтую тому, кто хочетъ сохранить юношескія вѣрованія. Гдѣ люди, которые не согнутся подъ бременемъ ожидаемаго милліона? А если есть такіе, которые не своротятъ съ прямой дороги для чужого милліона, то, конечно, нѣтъ такихъ, которые не своротять, чтобъ сохранить свой собственный.

Обвиняють мота въ неуважени къ деньгамъ; но онѣ и недостойны уважения, такъ, какъ вообще всв вещи, кромѣ художественныхъ произведений. Человѣкъ ими пользуется, употребляетъ ихъ,—и вещь вполнѣ достигаетъ высшей цѣли, отдаваясь въ наслаждение человѣку; другого уважения она не заслуживаетъ, другимъ образомъ человѣкъ можетъ уважать только человѣка; уважатъ вещь — вообще безсмыслица, но уважать деньги — двойная безсмыслица: въ вещи я уважаю иногда ея красоту, воспоминания, сопряженныя съ нею, но деньги — алгебраическая формула всякой вещи, не вещь, а представительница вещей.

Расточительность и скупость—двѣ болѣзни, текущія изъ одного источника и приводящія различными путями къ одному концу. Голодная бѣдность мота встрѣчается съ голоднымъ богатствомъ скупца, и тутъ они равны. Лучшаго доказательства нелѣпости богатства быть не можетъ.

Безнравственно быть мотомъ, зная, что сосѣдъ умираетъ съ голоду,—въ этомъ нѣтъ сомнѣнія; придетъ время, будутъ удивляться нашему аппетиту и крѣпости нервъ, особенно дамскихъ; но... но естъ нѣчто гораздо безнравственнѣйшее: беречъ свои деньги, зная, что сосѣдъ умираетъ съ голоду.

#### III.

Совершеннолѣтіе закономъ опредѣляется въ 21 годъ. Въ дѣйствительности, убѣгающей отъ ариометическихъ однообразныхъ опредѣленій, можно встрѣтить старика лѣтъ двадцати и юношу лѣтъ въ пятьдесятъ. Есть люди, совершенно неспособные быть совершеннолѣтними, такъ, какъ есть люди, неспособные быть юными. Знаменитая Бетина оставалась ребенкомъ на всю жизнь тѣмъ самымъ восторженнымъ ребенкомъ, котораго кудри ласкалъ олимпической рукой Гёте, никогда не бывшій юношей въ жизни; онъ отбылъ, какъ извъстно, свою юность Вертеромъ. Біографы Ньютона удивляются, что ничего не извёстно объ его ребячествѣ, а сами говорять, что онъ въ восемь лѣть былъ математикомъ, то есть, не имълъ ребячества. Напротивъ, Лафайсть въ восемьдесять лёть нуждался еще въ гувернерё.--это было самое благородное и самое старое дитя обоихъ полушарій. Для одного юность-эпоха, для другого-цёлая жизнь Въ юности есть нёчто, долженствующее проводить до гроба, но не все: юношескія грезы и романтическія затѣи очень жалки въ старикѣ и очень смѣшны въ старухѣ. Остановиться на юности потому скверно, что на всемъ останавливаться скверно, --- надобно быстро нестись въ жизни; оси загорятся - пускай себъ, лишь-бы не заржавъли. Человъкъ, способный на дъйствительность, на совершеннолътіе, нитеть органъ претворенія всёхъ событій, внутреннихъ и внёшнихъ, въ такую ткань, которая, безпрестанно обновляясь, сама усугубляеть силу и объемъ взгляда; изъ юношескаго романтизма онъ TDORTS практическій взглядъ; онъ подъ тёми-же словами разумбеть несравненно ширшія понятія; старый юноша неподвижно остается при старыхъ понятіяхъ. Въ юности человѣкъ имѣетъ непремѣню какую-нибудь мономанію, какой-нибудь несправедливый перевісь, какую-нибудь исключительность и бездну готовыхъ истинъ. Плоская натура при первой встрёчё съ дёйствительностію, при первомъ жесткомъ толчкъ, плюеть на прежнюю святыню души своей, ругается надъ своими заблужденіями и, по мёрь надобности, береть взятки, женится изъ денегь, строить домъ, два..... Блаюродная, но не реальная натура идеть наперекоръ событіямь, не стремится понять препятствія, а сломить ихъ, лишь бы спасти свои юношескія мечты, и обыкновенно, видя, что нѣть успѣха, останавливается и, остановившись, повторяеть всю жизнь одну в ту-же ноту, какъ роговой музыканть. Натура дъйствительная не такъ поступаеть: она воспитываетъ свои убъжденія по событіянь, такъ, какъ Петръ I воспитывалъ своихъ воиновъ швелскими войнами; она не держится за старое въ его буквальномъ смыслѣ, она не съ юношескими сентенціями отправляется на борьбу, на жизнь, а съ юношеской энергіей; сентенція, правила ей не нужны, у ней есть тактъ, т. е. органъ импровизаціи, творчества; она вступаеть во взаимодъйствіе съ окружающей средой; ничего не можеть быть болёе удалено отъ твердыхъ и закоснёлыхъ истинъ, какъ ды ствительное воззрѣніе; оно тягуче, тягуче, оно колеблется какь вода въ морѣ, --но кто сдвинеть подвижное море?

Всё нёмецкіе филистеры по большей части бурши, не ум'євшіе примирить юное съ совершеннол'єтнимъ. Самая см'єшная сторона филистерства именно въ этомъ сожитія въ одномъ и томъ-же челов'єкь теоретической юности съ м'єщанскимъ совершеннол'єтіємъ. Старѣться значить окостенѣть; неправда, что всякой долженъ старѣться; старѣется собственно остановившаяся натура, она тогда въ мертвенномъ покоѣ, осѣдаетъ кристаллами; въ нравственномъ мірѣ то-же, что въ физическомъ: мозгъ сохнетъ, хрящъ идетъ въ кость, зубы костенѣютъ до того, что выпадаютъ изо рта, какъ камешки. Но въ нравственномъ мірѣ это не непремѣнно, натура, безпрестанно обновляющаяся, безпрестанно развивающаяся—въ старости молода. Натура реальная почти не имѣетъ способности старѣться,—она по преимуществу душа живая. Сикстъ V распрямился, чтобъ достать головою тіару, старость не помѣщала ему.

Старый юноша имбеть свои пріемы, которыми онъ съ двухъ словъ обличаетъ себя. Вы его узнаете по ненависти въ Гёте и пристрастію къ Шиллеру, по его презрѣнію по къ практической дъятельности, къ матеріальному интересу; онъ не любитъ желѣзныхъ дорогъ, положительности, индустріи, Сѣверной Америки, Англія; онъ любитъ средніе вѣка, платоническую любовь; ему надобенъ эффектъ, фраза, -и замътъте, что у него эффектъ и фраза вовсе не ложь, вовсе не поддъльны, онъ за фразу пойдеть и сядеть на колъ, если только онъ живеть въ такой образованной странѣ, гдѣ за фразу сажаютъ на колъ. Романтизмъ вообще ищетъ несчастій, онъ очищается ими, хотя мы не знаемъ, гдѣ онъ загрязнился; это особая медота леченія, Unglückskur, такъ, какъ есть Wasserkur, Hungerkur. Старый юноша-это Эгмонть; юный старецъ-это Вильгельмъ-Оранскій. Донъ-Карлосъ, маркизъ Поза, Максъ Пикколомини-должны были умереть въ юности, и образы ихъ остались у насъ неразрывны съ чертами отроческой красоты, и такъ они хороши. Исторія намъ много завъщала вѣчноюныхъ липъ, начиная съ представителя Грепіи Ахилла и до... ну хоть до Шарлотты Кордэ. Доживи Максъ Пикколомини до генералъ-аншефовъ, Донъ-Карлосъ до смерти Филиппа II, они пережили бы себя, они играли бы престранную роль, или должны были бы переработаться, но въ томъ-то и бъда, что въ нихъ мало замътно переработывающей силы. Такъ, какъ они есть, они выхудожественны; но для того, чтобъ ихъ оставить такими, CORO надобно было ихъ спасти смертной казнію. Таковъ нашъ соотечественникъ Владиміръ Ленскій, —и Пушкинъ разстрёлялъ его. Не такова Татьяна, -и она осталась, слава Богу, здорова. Шекспиръ зналъ, что дѣлать, прерывая, такъ сказать, на первомъ поцѣлуѣ нить жизни Ромео и Юліи.

him the

### Новыя варіаціи на старыя темы 1).

Π.

Нѣкогда школа остановилась въ грустномъ недоумѣніи, пораженная страшными и, повидимому, безвыходными противорѣчіями, которыми Кантъ завершилъ свое ученіе и изъ-за которыхъ вдали виднѣлись улыбающіяся черты его учителя, Юма. Казалось, послѣдняя опора человѣка—разумъ подкосился, достовѣрность вѣдѣнія исчезла; робкіе умы, всегда предпочитающіе бѣгство труду и лѣнивый покой утомительному изслѣдованію, стали отступать въ свои всегдашнія зимнія квартиры—въ мистицизмъ; эмпирики иронически улыбались; а въ сущности антиноміи Канта были основаны на одномъ формальномъ противорѣчіи и на насильственномъ раздвоеніи истины; вскорѣ наука обличила это.

Но если мы сравнимъ противоръчія, поставленныя Кантомъ, съ противор вчіями, встр вчающимися въ сознаніи современнаго человъка, то увидимъ, что отъ послъднихъ не такъ легко отдълаться: они прокрались во всѣ наши убѣжденія, исказили весь нравственный быть. Они уцорны, какъ всъ явленія полусознательныя и, слёдовательно, полусостоящія въ волё человёка (человъкъ дъйствительно свободенъ только въ томъ, что вполнъ понимаеть); они трудно-уловимы, безпрестанно меняють платья, форму, языкъ, по временамъ до того притихають, что становятся незамѣтными; но преупорно остаются при своей задней или лучше дряхлой мысли. Тёмъ опаснёе эти противорёчія, что они почти всегда скрыты за туманомъ внутреннихъ чувствъ, что они избѣгаютъ рѣзко высказаннаго имени, что, наконецъ, знамя, выставляемое ими съ величайшей добросовъстностью, прикрываеть совсѣмъ иное содержаніе. Рядомъ такихъ противорѣчій, утомительныхъ, ироническихъ, оскорбительныхъ, проходитъ озабоченное человѣчество передъ нашими глазами, льеть свои слезы, льеть свою кровь, мучится, спорить, становится съ той или другой стороны, думаеть примирить, думаеть побъдить,-не можеть, и вмъсто того, чтобъ наслаждаться жизнію, склоняеть усталую голову подъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статья эта была напечатана въ "Современникъ" 1847 года. Случайно въ монхъ бумагахъ остались рукописи этой статьи и другой, также напечатанной въ "Современникъ", "Объ историческомъ развити чести"; сличая ихъ, можно вполнъ оцънить отеческое попеченіе цензуры того времени, при этомъ не слъдуетъ забывать, что отъ 1843 до 1848 была самая либеральная эпоха николасьскаго царствованія.

то или другое ярмо предразсудковъ. Но кто же ставить, кто поддерживаеть это ярмо? Его никто не ставить и никто не поддерживаеть. Заблужденія развиваются сами собою, въ основѣ ихъ лежить всегда что-нибудь истинное, обросшее слоями ошибочнаго пониманія; какая-нибудь простая житейская правда-она мало по малу утрачивается, между прочимъ, потому, что выражена въ формѣ, несвойственной ей; а вѣками скопившаяся ложь, сѣдая оть старости, опираясь на воспоминанія, переходить изъ рода въ родъ. Баратынскій превосходно назвалъ предразсудовъ обломкомъ древней правды. Эти обломки составляють одно началодля противоръчій, о которыхъ мы говоримъ, по другую сторону ихъ-отрицаніе, протесть разума. Развалины эти поддерживаются привычкой, лёнью, робостью и, наконецъ, младенчествомъ мысли, не умѣющей быть послѣдовательною и уже развращенной принятіемъ въ себя разныхъ понятій безъ корня, и безъ оправданія, разсказанныхъ добрыми людьми и принятыхъ на честное слово. Это совершенно противно духу мышленія, но оно очень легко: вмъсто труда и пота-органъ слуха, вмъсто логической наготы-готовое богатство, вмёсто нравственной отвётственности передъ самимъ собою-младенческая зависимость отъ внёшняго суда.

Но не должно забывать, что и сознаніе, что и трудъ мысли имбеть свою сильно-увлекательную прелесть; а потому, кромъ несчастной, отстраненной нуждою и работою толпы, да кромъ пресытившейся и утонувшей въ нъгъ другой толны, почти никто не остается спокойно при готовыхъ понятіяхъ; это просто неестественно человѣку, у котораго мысль сколько-нибудь возбуждена; но хотъть мыслить, но любить и желать истины-еще не все, туть и открываются трагико-логическія столкновенія, скорбныя и мучительныя противоръчія. Всмотритесь въ нравственный быть современнаго человёка, вы будете поражены противоръчіями, глубоко и до поры до времени мирно лежащими въ основъ всъхъ его дълъ, мыслей, чувствъ: это одна изъ самыхъ рѣзкихъ, отличительныхъ черть нашего образованія. Отсюда желаніе сохранить разомъ науку со всёми ся правами, съ ся притязаніемъ на самозаконность разума, на дъйствительность въдёнія, и всѣ романтическія выходки противъ разума, основанныя на неопредбленномъ чувствъ, на темномъ голосъ; отсюда желаніе воспользоваться всёми благами современнаго и будущаго, не утрачивая ни одного блага прошедшаго, несмотря на то, что сознание несправедливости послъдняго-единственное условіе водворенія первыхъ. Слъдствія этой шаткости, этого колебанія-ть, которыхъ надобно было ожидать: поразительная смёлость въ посылкахъ и поразительная робость въ силлогизмѣ, удаль въ отвлеченіяхъ и

несостоятельность въ приложеніяхъ. Наконецъ, отсюда же истекаетъ потребность возстать всёми силами противъ этого немужественнаго, ложнаго, стертаго направленія.

Наука, выросшая вдали отъ жизни, за стѣнами аудиторій, держалась большею частію въ отвлеченіяхъ, говорила свысока, языкомъ труднымъ и въ то-же время неопредѣленнымъ, которымъ она столько же высказывалась, сколько скрывалась; въ ея распущенныя, незамкнутыя категоріи вносили все, что хотѣли, придавая грубому матеріалу, захваченному съ улицы, современный лоскъ и отливая его въ логическія формы. Такое неустройство продолжаться не можетъ; время такихъ себя-обольщеній прошло; теперь труднѣе безнаказанно и шутя плавать по поверхности науки, играть ея истинами; ея основы глубоки, а глубь тянетъ въ себя; надобно опуститься съ головою или выходить по добру, по здорову на берегъ и оставить науку и себя въ покоѣ; оно, можетъ быть, и лучше, кому это возможно. Блаженъ, говоритъ Пушкинъ:

> Кто, хладный умъ угомонивъ, Покоится въ сердечной нъ̀гъ̀, Какъ пьяный путникъ на ночлегъ̀.

Отойти еще легко; но дъйствительно трудно становится долго продержаться Колоссомъ родосскимъ-одна нога на берегу, другая на другомъ: берега все болѣе и болѣе раздвигаются. Да и зачѣмъ эта двойственность? «Будь то или другое», какъ говорилъ Іоаннъ. Въ этомъ отношении скажемъ смѣло: хвала дерзкому языку, которымъ съ нѣкотораго времени заговорила наука нашего вѣка. Это кончить поскорѣе всѣ недоразумѣнія. Ей не нужно скрываться, у ней совёсть чиста; пора говорить просто, ясно; пора все говорить, насколько это возможно. Половина поклонниковъ современной мысли непремённо отойдеть,-что за бёда? Кто отойдеть, тоть быль чужой, тоть быль обмануть. Оставлять что-либо недоговореннымъ, значить оставлять возможность ложнаго поняманья; надобно, напротивъ, предупреждать всякое двусмысленное выраженіе, -- этого требуеть честность въ наукъ. Таковь языкъ Спинозы. Можно съ нимъ ни въ чемъ не соглашаться, но нельзя не остановиться съ уваженіемъ передъ этой мужественной и открытой ричью, и воть разгадка, почему его вдесятеро болие ненавидѣли, чѣмъ другихъ мыслителей, говорившихъ то же, что и онъ.

Говорить языкомъ откровеннымъ можетъ всякій благородный человѣкъ, имѣющій право говорить; но говорить языкомъ совершенно простымъ бываетъ, не скажу невозможно, но трудно при извѣстныхъ обстоятельствахъ. Современно слагающееся воззрѣніе

на жизнь сложно; взятое съ боя, выработанное въ мучительной борьбѣ, въ отрицаніяхъ и лишеніяхъ, неконченное, наконецъ, оно трудно уловляется въ какой-нибудь маленькій кодексъ, въ нѣсколько общихъ мѣстъ, громкихъ словами и скудныхъ содержаніемъ; можетъ быть, оно трудно уловляется оттого, что его требованія и выше и многостороннѣе требованій прежнихъ моралистовъ и юристовъ. Несмотря на это, новое воззрѣніе имѣетъ не только свою опредбленность, но и свой инстинкть, который никогда не обманеть того, кто совёстливо выработаль себё смысль его, и кто понятое оставилъ не въ отвлечении, а принялъ въ мозгъ и кровь. При всемъ этомъ, можно-бы было просто передавать многое, если-бъ просто понимали; но главное препятствіе въ томъ, что каждый является съ готовыми убъжденіями, воспитавши въ себѣ возможность спокойно укладывать въ головѣ самыя крутыя противоръчія; что дёлать съ такими умами? Задача туть измёняется, вопросъ становится не педагогическій, а патологическій. Кто не все исторгнулъ изъ груди неоправданное разумомъ, тотъ не свободенъ и можетъ дойти до того, что отвергнетъ весь разумъ. Беранже говорить, что его муза прекапризная: за малѣйшій кончикъ галуна начинаеть бѣситься и кричать 1). Его муза права; дѣло не въ сажени и не въ вершкъ галуновъ, а въ галунахъ вообще.

Обернитесь, куда хотите, въ психическомъ быту нашемъ, вы вездѣ найдете эту борьбу сознанія съ привычкой, мысли съ разсказомъ, логики съ преданіемъ, ума съ дѣломъ, философіи съ исторіей. За примѣрами далеко ходить нечего.

I.

Люди испоконъ вѣка или, по крайней мѣрѣ, съ Троянской войны толкуютъ о нравственной независимости, о стремленіи къ ней, о ея достоинствѣ и прелестяхъ, однако не вкушаютъ этихъ прелестей, потому что они несравненно болѣе привязаны (хоть и не хвастаются этимъ) къ авторитетамъ, къ внѣшнимъ велѣніямъ, къ указаніямъ, нежели къ нравственной свободѣ. Любовь къ нравственной свободѣ—чисто платоническая, идеальная; по ней вздыхаютъ, о ней говорятъ въ ученыхъ предисловіяхъ и въ академическихъ рѣчахъ, ей поклоняются пламенныя души, но на благородной дистанціи. Людямъ страшна отвѣтственность самобытности; любовь ихъ къ нравственной независимости удовлетворяется вѣчнымъ ожиданіемъ, вѣчнымъ стремленіемъ, они скромно рвутся, воздержно стремятся къ предмету желаній и чувствительно вѣрятъ, что ихъ желанія осуществятся, если не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цензура пропустила: A bas la livrée!

быхъ и дикихъ средневѣковыхъ рыцарей, съ своимъ гордымъ и воинственнымъ видомъ слушающихъ благочестиваго капеллана и его поученія о смиреніи, о нищетѣ. Они слушаютъ и глубоко горюютъ о томъ, что все это не исполняется... а если-бъ?... не такъ бы пришлось горевать имъ. Милая наивная логика!

- 366 -

Съ своей стороны, любовь къ умственному авторитету вовсе не платоническая, а обыкновенная, супружеская d' un mariage de raison, такая любовь, въ которой мечтами и поэзіей пожертвовано для домашнихъ удобствъ, для экономіи, для порядка, для лѣни. Лѣнь и привычка—два несокрушимые столба, на которыхъ покоится авторитетъ. Авторитетъ представляетъ собственно опеку надъ недорослемъ; лѣнь у людей такъ велика, что они охотно сознаютъ себя несовершеннолѣтними или безумными, лишь бы ихъ взяли подъ опеку и дали бы имъ досугъ ѣсть или умирать съ голоду, а главное—не думать и заниматься вздоромъ. Правда, люди боятся умственной неволи, особенно, когда пилюля не позолочена, когда она груба, нагла, но они вдвое больше боятся отсутствія авторитета, т. е. простоты, шири, которая тогда дѣлается; они знаютъ, что человѣкъ слабъ, того и смотри—избалуется.

Внѣшній авторитеть несравненно удобнѣе: человѣвъ сдѣлаль скверный поступокъ-его пожурили, наказали, п онъ квитъ, будто и не дѣлалъ своего поступка; онъ бросился на колѣни, онъ попросилъ прощенія, его, можеть, и простять. Совсѣмъ другое дѣло, когда человѣкъ оставленъ на самого себя: его мучить унижение, что онъ отрекся отъ разума, что онъ сталъ ниже своего сознанія, ему предстоить трудъ примириться съ собою, не слезливымъ раскаяніемъ, а мужественною побѣдою надъ слабостью. Но побѣды эти не легки. Первое дѣло, за которое принимаются люди, отбросивъ одинъ умственный авторитеть, --- принятіе другого, положимъ лучшаго, но столько же притёснительнаго, а если забыть его содержание, то и не лучшаго, по очень простой причнить, потому что и люди сдѣлались лучше, слѣдовательно, отношене осталось то же. Китаецъ, которому дадуть иятьсоть бамбувовь за нарушеніе какой-нибудь изъ десяти тысячь церемоній, столько же ими огорчится, сколько французъ, котораго драму запретять играть самымъ учтивъйшимъ образомъ 1). Даже такіе привиллегированные эмансипаторы, какъ Вольтеръ, умъя кощунствовать



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Переходъ отъ авторитета къ авторитету похожъ на то, что дълали встарь наши крестьяне: они пользовались Юрьевымъ днемъ, только для того, чтобъ во собственному выбору избрать барина нъсколько получше".

надъ религіей, оставались просто идолопоклонниками своихъ вымысловъ и призраковъ <sup>1</sup>).

Моралисты часто умилительно говорять о гибельномъ порокъ властолюбія; властолюбіе, какъ и всё прочія страсти. довеленное до крайности, можеть быть смёшнымъ, печальнымъ, вреднымъ, смотря по кругу действій; но властолюбіе само по себъ вытекаеть изъ хорошаго источника, изъ сознанія своего личнаго достоинства; основываясь на немъ, человѣкъ такъ бодро, такъ смѣло вступалъ вездѣ въ борьбу съ природой и развилъ въ себѣ ту гордую нестнетаемость, которая насъ поражаеть въ англичанинъ. Къ тому-же въ нъсколько устроенномъ обществъ, властолюбіе, какъ дикая страсть, является такъ ръдко, что едва-ли стоить о немъ говорить. Совсёмъ иное дёло умалчиваемая моралистами любовь къ подвластности, къ авторитетамъ, основанная на самопрезрѣніи, на уничтоженіи своего достоинства, ---она такъ обща, такъ эпидемически поражаетъ цёлыя поколёнія и цѣлые народы, что о ней стоило бы поговорить; но они молчать! Считать себя глупымъ, неспособнымъ понять истины, слабымъ, презрѣннымъ, наконецъ, и получающимъ все свое значеніе отъ чего-нибудь внѣшняго,—неужели это добродѣтель? «Я теперь остался круглымъ сиротой, нътъ ни отца, ни матери», говорилъ мнѣ одинъ чиновникъ 2) лѣтъ пятидесяти; онъ въ эти лѣта и совершивъ уже общественную тягу, понимаетъ себя безъ отца и матери сиротою, а не самобытнымъ, на своихъ ногахъ стоящимъ челов вкомъ. Не см в тесь надъ нимъ: также не самобытна большая часть самыхъ развитыхъ людей; вы у каждаго найдете какое-нибудь карманное идолопоклонство, какое-нибудь дикое понятіе, унаслёдованное отъ няньки и спокойно прожившее лёть тридцать съ воззрѣніемъ, вовсе несвойственнымъ нянькамъ, и, наконецъ, хоть какой-нибудь авторитетъ, безъ котораго онъ пропалъ, безъ котораго онъ круглая сирота. Вотяки трепещуть передъ палкой, къ которой привязана козлиная борода, --- это ихъ шайтанъ. Нёмцы трепещуть передъ страшными призраками своей науки. Конечно, отъ грубаго вотяпкаго шайтана до шайтана нъ-

2) Въ текстѣ: Безсрочно отпускной солдать.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Какой-то естественной и пренелёпой религія. Вольтеръ, точно такъ, какъ виослёдствіи Робеспьеръ, испугался прямого результата своихъ проповёдей. Они лучше хотёли выдумать искусственный авторитетъ, нежели оставить людей неподвластными. Нужно-ли говорить о всей сухости, всей безнравственности всего неуваженія къ истинъ и всего презрёнія къ людямъ, проглядывающей сквовь такое воззрёніе. Тотъ, кто безъ вёры хочетъ поработить другого чему-нибудь, тотъ самъ порабощенъ, рабъ и плантаторъ вмёстё. Кто далъ имъ право скрывать истину подъ спудомъ, если они были въ самомъ дёлё призваны ее свидётельствовать, и что за самоуниженіе сказать, что человёкъ не долженъ, не можетъ внать истины! Религія никогда не шла этимъ путемъ явнаго обмана".

мецкой философіи большой шагь; но родственныя черты не мудрено раскрыть между ними. «Я вижу на твоемъ челѣ нѣчто такое, что меня заставляеть тебя почитать царемъ», — сказалъ Кенть безумному Лиру. А мы можемъ сказать многимъ, кичащимся своею умственною независимостію: «Я вижу на твоемъ челѣ нѣчто такое, что меня заставляеть назвать тебя рабомъ!»

#### II.

Нѣть той всеобщей, истинной мысли, изъ которой бы, вмѣсто расширенія круга дёйствій, человёкъ не сплелъ веревку для того, чтобъ ею-же потомъ перевязать себѣ ноги, а если можно, то и другимъ, такъ что свободное произведеніе его творчества дѣлается карательною властью надъ нимъ самимъ; нётъ того истиннаго, простого отношенія между людьми, котораго бы они не превратили во взаимное порабощение: любовь, дружба, братство, соплеменность, наконець, самая мобовь къ волю послужили неизсякаемыми источниками нравственныхъ притеснений и неволи. Мы здѣсь вовсе не говоримъ о внѣшнихъ стѣсненіяхъ, а о боязливой, теоретической совъсти людей, о стъсненіяхъ внутреннихъ, побровольныхъ, отогръваемыхъ въ собственной груди, о трепеть передъ послъдствіемъ, о боязни передъ правдой. Человъкъ стоить безпрестанно на колѣняхъ передъ тѣмъ или другимъ, — передъ золотымъ тельцомъ или передъ внѣшнимъ долгомъ; всего чаще, онъ, какъ извѣстный своей разсѣянностью графъ Остерманъ, склоняется передъ своимъ собственнымъ изображеніемъ въ зеркаль, передъ фатой-морганой, отражающей ему его самого. Потребность чтить, уважать такъ сильна у людей, что они безпрестанно что-нибудь уважають внё себя — отца и мать, повёрья своей семьи, нравы своей страны, науку и идеи, передъ которыми они совершенно стираются. Все это, допустимъ, и хорошо и необходимо, но дурно то, что имъ въ голову не приходитъ, что и внутри ихъ есть достойное уваженія, что они, не краснѣя, вынесуть сравнение со всёмъ уважаемымъ; они не понимають, что человѣкъ, презирающій себя, если уважаетъ что-либо, то ужъ онъ въ прахѣ передъ уважаемымъ, его рабъ; что онъ уже преступилъ святую заповѣдь: «не сотвори себѣ кумира».

И между тъмъ, дъйствительно все превращается въ кумиръ; даже логическую истину, даже самую свойственную человъку форму жизни превращаеть человъкъ себъ въ тяжкой долгъ, онъ заставляетъ себя насильственно повиноваться своему собственному побужденію, — такъ въ немъ искажены всъ понятія <sup>1</sup>). Если

1) Но этого мало; не одной покорности требуютъ моралисты, не одного ве-

1 . .

долгъ мною сознанъ, то онъ столько же силлогизмъ, выводъ, мысль, которая меня не тёснить, какъ всякая истина, и котораго исполнение мнѣ не жертва, не самоотвержение, а мой естественный образъ действія; мнё никто не запрещалъ говорить, что 2×2=5, но я противъ себя не могу этого сказать. Дѣло все состоить въ томъ, что моралисты главнымъ основаніемъ своего ученія кладуть глубокую истину, что человѣкъ оть природы злодвй и извергъ, изъ чего и выводять, что онъ долженъ быть добродителенъ. Отчего-же ни одинъ звърь не имъетъ отъ природы развратныхъ побужденій, т. е. такихъ, которыя были бы несвойственны и вредны его формѣ бытія? Странная была бы исключительная привилегія человѣка (homo sapiens!) быть въ противорбчія съ своими опредбленіями, съ своимъ родовымъ значеніемъ и притягиваться къ нему на арканѣ. Если-бъ это было въ самонъ дёлё такъ, то надлежало бы заключить, что или человъкъ нелъпъ, или что долгь нелъпъ, т. е. не выражаеть его назначенія. Быть человжомъ въ челов'ескомъ обществ вовсе не тяжкая обязанность, а простое развитіе внутренней потребности; никто не говорить, что на пчел'в лежить священный долгь дълать медъ; она его дълаеть потому, что она пчела. Человъкъ, дошедшій до сознанія своего достоинства, поступаеть человѣчески потому, что ему такъ поступать естественнъе, легче, свойственнѣе, пріятнѣе, разумнѣе; я его не похвалю даже за это, онъ дълаеть свое дъло, онъ не можеть иначе поступать, такъ. какъ роза не можетъ иначе пахнуть.

«Поэтому всѣ сознательные люди будуть героями добродѣтели, самоотверженія и проч.?» Нисколько. Дѣлать героическіе подвиги принадлежить натурѣ героической, такъ, какъ творить художественныя произведенія принадлежить поэту. Но не дѣлать ничего противучеловѣческаго принадлежить всякой человѣческой натурѣ, для этого не требуется даже много ума; никому не даю я права требовать оть меня героизма, лирическихъ поэмъ и пр., но всякому принадлежить право требовать, чтобъ я его не оскорбилъ и чтобъ я не оскорблялъ его—оскорбленіемъ другого. Человѣкъ, не дошедшій до сознанія, дитя, больной, неполный человѣкъ, недоросль; онъ внѣ закона нравственнаго, нотому что онъ его не поннмаеть своимъ закономъ; за это хотя онъ и вѣренъ своей степени развитія, покоряясь страстямъ больше разума, его должно силою заставить покориться, на томъ основаніи, на которомъ приказывають дѣтямъ исполнять волю стар-

А. Н. Герцевъ, т. IV.

· 24

ł

;

щественнаго исполненія того, что называють долгомь (потому что содержаніе его до капризности многоразлично), но еще чтобъ внутри души своей человѣкъ считалъ виѣшній долгъ. хотя и противъ своихъ убѣжденій, за безусловно-иравственную истину.

шихъ, или, если хотите, изъ тъхъ началъ, по которымъ сажаютъ сумасшедшаго на цёпь. Сомнительно, чтобъ внёшнія мёры исправили кого-нибудь, но онѣ держатъ въ страхѣ,-и цѣль достигнута. Уголовные законы составляются въ пользу общества, а не въ пользу преступника 1). Здъсь дъло въ томъ, чтобъ заставить лицо исполнить общую волю, и въ большей части случаевъ развитый человѣкъ ей уступить, если не по охотѣ, то по разсчету, онъ долженъ покориться, потому что онъ слабъйшій; имъй онъ достаточно силы, онъ вышелъ бы на борьбу съ ложнымъ въ его глазахъ началомъ, такъ, какъ Сократь. Лицо можетъ столько-же забѣжать противъ общества, сколько отстать; въ обоихъ случаяхъ можно обуздать, понудить лицо, по мёрё его дёяній и ихъ несоотвѣтственности съ общепринятымъ, но это вовсе не выгода и прелесть общественной жизни, а необходимость ся, ся невыгода,жертва, которую лицо приносить ей, а жертва никогда не бываеть наслажденіемъ, я, по крайней мёрь, не знаю радостныхъ жертвъ, потому что радостная жертва вовсе не жертва. Но моралисты вздумали придать какой-то абсолютно высокій характеръ обыкновеннымъ полицейскимъ мърамъ, которыя не болъе какъ справедливы въ юридическомъ смыслѣ и необходимы для столкновеній въ обществь. Представляя себъ слишкомъ отвлеченно и односторонне идею долга, они захотъли, чтобъ и въ политическомъ мірѣ человѣкъ предупредительно, добровольно жертвовалъ собою и встать своимъ...

#### III. $^{2}$ )

Ничто въ свътъ не поддерживаетъ такъ сильно людей въ искаженномъ пониманіи, какъ нашъ условный и до крайности невърный языкъ; мы нехотя безпрестанно лжемъ, мы говоримъ готовыми типами, и типы эти беремъ изъ двухъ совершенно прошедшихъ міросозерцаній—римскаго и феодальнаго; мы словами своими мъщаемъ понимать просто и ясно свою-же мысль. Это и грустно, и досадно, и смъщно!

Что такое эгоизмъ? сознаніе моей личности, ея замкнутости, ея правъ? Или что-нибудь другое? Гдё оканчивается эгоизмъ и гдё начинается любовь? Да и дёйствительно ли эгоизмъ и любовь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О пользѣ преступнику толкують изъ того-же лицемѣрія, о которомъ мы столько говорили. Разумѣется, что этимъ путемъ общество можетъ подавить и праваго, и всегда побьетъ слабаго; впрочемъ Гуссъ былъ казненъ, а Лютеръ самъ казнился.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ текстѣ: "Кто для кого, личность для общества, или общество, государство для лица?

<sup>—</sup> Бевъ сомнѣнія лицо для государства, иначе что-же это будеть--эноизма, своеволіе!

<sup>-</sup> Я совершенно, совершенно согласенъ съ вами."

противоположны, могуть-ли они быть другь безъ друга? Могу ли я любить кого-нибудь не для себя, могу ли я любить, если это не доставляеть мню, пменно мню удовольствія? Не есть ли эгоизмъ одно и то же съ индивидуализаціей, съ этимъ сосредоточиваніемъ и обособленіемъ, къ которому стремится все сущее, какт. къ послѣдней цѣли? Всего меньше эгоизма въ камнѣ; у звѣря эгоизмъ сверкаеть въ глазахъ; онъ дикъ и исключителенъ у дикаго человѣка, не сливается ли онъ съ высшей гуманностью у образованаго?

Вы думаете, что моралисты разрѣшили эти вопросы; нѣть, отдѣлываются доблестнымъ негодованіемъ противъ всего они эгоистическаго; они знають, что эгоизмъ значительный порокъ, имъ это довольно; ихъ безпорочная натура мещеть громы на него и не унижается до пониманія. Странные люди! витсто того, чтобъ именно на эгоизмѣ, на этомъ въ глаза бросающемся грунтѣ всего человѣческаго, создать житейскую мудрость и разумныя отношенія людей, они стараются всёми силами уничтожить, замарать эгонзмъ, т. е. срыть die feste Burg человъческаго достоинства и сдёлать изъ человёка слезливаго, сентиментальнаго, прёснаго добряка, напрашивающагося на добровольное рабство. Слово эгоизмъ, какъ слово любовь, слишкомъ общи: можетъ быть гнусная любовь, можеть быть высокій эгоизмъ, и обратно. Эгоизмъ развитого, мыслящаго человёка благороденъ, онъ-то и есть его любовь къ наукъ, къ искусству, къ ближнему, къ широкой жизни, къ неприкосновенности и проч.: любовь ограниченнаго дикаря, даже любовь Отелло высшій эгоизмъ. Вырвать у человѣка изъ груди его эгоизмъ значить вырвать живое начало его, закваску, соль его личности; по счастью, это невозможно и напоминаеть только того почтеннаго моралиста, который отучилъ свою лошадь отъ эгоистической привычки Бсть и очень сердился, что она умерла, какъ только стала отвыкать отъ нищи...

Что мы сказали объ эгоизмѣ, то же должно сказать о своеволіи. Мининъ началъ своевольно великое дъло возстанія противъ чужеземнаго порабощенія. <sup>1</sup>) Неужели его своеволіе похоже на своеволіе пьяницы, придирающагося къ прохожимъ? <sup>2</sup>) Я полагаю, что разумное признаніе своеволія есть высшее нравственнос признаніе человъческаго достоинства, <sup>3</sup>) что до него и домогаются всѣ. Отчего эти недоразумѣнія, этотъ смутный хаосъ понятій? Отъ дурной привычки брать и понятія и слова безъ анализа,

<sup>1</sup>) Въ текстѣ: "Вильберфорсъ началъ своевольно хлопотать объ освобожденія негровъ и послѣ долгихъ, многолѣтнихъ трудовъ-достигъ желаемаго."

2) "Да и потомъ, что же за правственная обязанность быть подъ авторитетомъ чужеволія?

3) "Я полагаю, что своеволіе есть высшая нравственная среда, что до нея и домогаются всв."

24\*

благо мы унаслъдовали ихъ отъ схоластики. Жизнію люди стали выше этой унижающей точки зрвнія, но изъ учтивости и по скверной привычкъ остаются при старомъ языкъ, и таково странное право словъ: мы чувствуемъ, что неладно, что не такъ выражаемся, --- но не языкъ отбрасываемъ, а принимаемъ превратный образъ. Мы перетащили изъ среднев вковаго міра натянутую, романтико-мистическую обстановку всёхъ наипростейшихъ истинъ и затемнили ихъ. Обстановка эта всему придаетъ, какъ освъщеніе бенгальскимъ огнемъ, странный и изуродованный видъ. Мораль наша еще въ феодальной одеждѣ, но уже въ полинялой и истасканной; ея оружія заржавѣли и притупились, утратили свою рѣзкость и сдѣлались площе. Слагающаяся новая жизнь, непризнанная въ сферъ морали, почва совершенно неудобная для такихъ сёмянъ. Она и не пустила корней. Возьмите обыкновенную свётскую мораль, --- все это до такой степени неистинно, перемѣшано изъ разныхъ началъ, такъ нелѣпо, шатко, бѣдно, что жаль видёть добросовёстную преданность проповёдующихъ ее. Когда для морали былъ одинъ источникъ-религія, тогда она была послъповательна: она стройно шла изъ одного начала. Новый человёкъ, этотъ Криспинъ, слуга двухъ господъ, хочеть сохранить выводы прежней морали, но источникомъ ей поставняъ отвлеченный долгь. Можете себъ представить плоды такой логики! Отшатнувшись отъ твердаго берега, люди испугались; имъ, привыкнувшимъ къ мрачнымъ сводамъ, къ осв'ещенію св'ечами, къ сырому испаренію каменныхъ стёнъ, сдёлалось невыносимо тяжело на чистомъ полѣ, отъ воздуха, отъ солнца, отъ отсутствія ствнъ, огъ безграничной дали и возможности идти во всѣ стороны. Со страху они построили на скорую руку досчатый балаганъ нашей морали и подумали, что это новый храмъ, въ то время, какъ въ сущности этотъ балаганъ ничто другое, какъ временной лазареть.

Желаніе выйти изъ романтизма ощутительно, но робко покидаемъ мы его; насъ гнететь вліяніе пугающихъ мечтаній и привычныхъ грёзъ, и мы равно не имѣемъ геройства ни воротиться къ средневѣковымъ воззрѣніямъ, ни пожертвовать ими; мы краснѣемъ еще при мысли, что у насъ есть тѣло, и не вѣримъ, что мы духи; у насъ въ памяти глубоко вкоренились клеветы, подъ вліяніемъ которыхъ мы думаемъ нашу думу, и готовые образы, отъ которыхъ мысль наша отстать не можетъ. Съ грустью говорилъ ужъ объ этомъ Гегель, вотъ слова его: «Мы всѣмъ нашимъ образованіемъ погружены въ фантастическія представленія, которыя трудно переступить. Древніе мыслители были совсѣмъ не въ томъ положеніи; обычные къ чувственному созерцанію, онн не имѣли ничего впередъ идущаго, кромъ небесъ сверху и земля

внизу. Мысль вольно ширилась и сосредоточивалась въ этомъ мірѣ, и сосредоточивалась свободная отъ всякаго даннаго содержанія: это было вольное выплываніе въ ширь, гдѣ ничего нѣтъ ни подъ нами, ни надъ нами, гдѣ мы остаемся наединѣ съ собою». (Encyclop. Tom. 1)...

С. Соколово. Іюль, 1846 года.

#### IV 1).

Есть слова, понятія, опозоренныя, не смѣющія явиться въ порядочное общество, такъ, какъ не смѣетъ въ него явиться палачъ, отвергаемый людьми за то, что исполняетъ ихъ волю. Что подумали бы о человѣкѣ, который поднялъ бы, напримѣръ, рѣчь въ защиту *пристрастія* и сказалъ бы, что пристрастіе настолько выше справедливости, насколько любовь выше равнодушія?

Здѣсь опять не можеть быть и рѣчи о томъ, что всякое пристрастіе выше всякой справедливости,—главное дѣло въ томъ, во *имя чего* человѣкъ пристрастенъ.

— Нѣтъ, все равно, —для чего бы человѣкъ ни былъ пристрастенъ—онъ поступаетъ безчестно, слабодушно!

Хорошо, что такія вещи только говорять, а дёлають совсёмъ иное.

Справедливость въ человѣкѣ, не увлеченномъ страстью, ничего не значить, довольно безразличное свойство лица, подтверждающаго, что днемъ-день, а ночью-ночь. Въ основѣ всѣхъ отвлеченныхъ, безличныхъ сужденій нашихъ (математическихъ, химическихъ, физическихъ) лежитъ справедливость; но въ основъ всего личнаго, любви, дружбы лежить пристрастие. Бракъ основанъ на пристрастномъ предпочтении одной женщины всёмъ остальнымъ, одного мужчины-всёмъ прочимъ. Предпочтеніе, которое мать оказываеть своему ребенку, вопіющее пристрастіе; мать, которая была-бы только справедлива къ дътямъ, могла бы служить образцомъ сухого и бездушнаго существа. Семейная любовь-такое же пристрастіе, не выдерживающее критики, какъ любовь къ отечеству. Строго справедливъ космополить. Справедливъ человѣкъ, ничего не любящій особенно; мизантропъ очень недурно выразился, сказавши: «L'ami du genre humain ne peut pas être le mien». Разумѣется, что здѣсь рѣчь идеть не о другь челов'ечества, а о другъ со встми на свътъ, то есть ни съ къмъ въ особенности. Фанатическій мечтатель Сенъ-Жюсть пошелъ далѣе мизантропа (онъ вообще не останавливался перелъ послъдствіями. даже въ тъхъ случаяхъ, когда приходилось кому-нибудь, или ему самому потерять голову) и требовалъ, чтобъ гражданина, не имѣю-

1) Этого параграфа вовсе не было напечатано.

«Справедливость прежде всего»—говорять французы; съ этимъ можно согласиться, лишь бы любовь была въ концѣ всего. Pereat mundus et fiat justitia, говорять по-латыни нѣмцы, и съ этимя нельзя согласиться, потому что антитезисъ дурно выбранъ. Нѣмцы странный народъ; мало того, что они имѣютъ Аеины въ Берлинѣ, Аеины въ Мюнхенѣ, они хотятъ еще на порожніе пьедесталы греческихъ боговъ поставить свои тощія метафизическія привидѣнія; греческіе боги—чего нѣтъ другого—были разбитные люди, любили весело пировать, пили безмѣрно амброзію, собой были красивы, да и не то, чтобы слишкомъ цѣломудренны,—самъ старикъ Зевсъ завертывался иногда съ волоокой Герой облакомъ (простодушный Гомеръ думаетъ, что это онъ отъ людей прятался, а мнѣ кажется просто отъ Ганимеда). На ихъ то вакансіи берлинскіе аеиняне хотятъ помѣстить свои трансцендентальныя абстракціи безъ тѣла и жизни, а тоже со строгостями.

- «Идея все, человѣкъ-ничего» - «Всеобщему надобно жертвовать частнымъ». Если слушать и принимать все за чистыя деньги, то можно подумать, что нёмцы худшіе террористы въ мірѣ, готовые жертвовать лицами, поколѣніями. На дѣлѣ нѣмецъ жертвуеть всёмъ міромъ и всёми идеями въ пользу тихой, семейной жизни, съ подругою дней и ночей, которая останется ему върна лътъ сорокъ при жизни, да лътъ двадцать послъ его смерти; въ пользу вечеровъ въ полисадничкѣ, куда приходить ученый пругь, также занимающийся филологией, читать вибсть Өукидида, или что-нибудь такое современное. У нихъ подобнаго рода выходки до того безвредны, что имъ позволено ихъ высказывать и печатать въ толстыхъ книгахъ; всѣ знають, что нѣмецъ скорѣе переведеть Ротека на санскритскій языкъ, нежели теоретическую мысль на практику; бъда въ томъ, что вся Европа стала читать по-нѣмецки. Вотъ какъ французы примутся писать комментаріи къ такимъ идеямъ, того и смотри, что попадешь на фонарь, французы народъ веселый, а шутить не любять. Нѣмцы вовсе не веселый народъ, а шутятъ шутки нехорошія, они и не подумали, что если mundus погибнеть, a justitia останется, гдъ будеть мюнхенская пинакотека и гисенская лабораторія?

Люди любятъ декорацію, они и въ истинѣ видятъ одну эффектную сторону,—сзади хоть трава не рости, а истиныя истины только кубическія, и всѣ три измѣренія имъ необходимы.

Разумѣется, есть отношенія, по которымъ всеобщее важнѣе частнаго; личность, противудѣйствующая всеобщему, попадаетъ на глупое положеніе человѣка, бѣгущаго съ лѣстницы въ то самое время, какъ густая колонна солдатъ подымается на нее; таковы

личности тирановъ, консерваторовъ, дураковъ и преступниковъ. Но голову мнѣ было бы жаль отрубить и злодѣю; разсчетъ простой: если человѣку отрубить голову, она никогда не выростеть, а всеобщее, какъ гидра лернская, тутъ срубили голову, а тамъ двѣ выросли.

Апостолъ Павелъ не говорить, что любовь справедлива, а говорить, что она *милосерда*, *долготерпълива*. Когда въ тяжелую, въ горькую минуту раскаянія я бѣгу къ другу, я вовсе не справедливости хочу отъ него. Справедливость мнѣ обязанъ дать квартальный, ежели онъ порядочный человѣкъ; отъ друга я жду не осужденія, не ругательства, не казни, а теплаго участія и возстановленія меня любовью, отъ него я жду, что онъ половину моей ноши возьметъ на себя, что онъ скроетъ отъ меня свою чистоту.

Если я въ человѣкѣ люблю только его идею, я не люблю человѣка, а люблю идею. Такую теоретическую симпатію можно имѣть къ книгѣ, къ художественному произведенію; но съ человѣкомъ я мало соединенъ общимъ признаніемъ нѣсколькихъ истинъ, тѣмъ болѣе, что всякой не сумасшедшій долженъ признать истину. Если-бъ достаточно было одного отвлеченнаго согласія мыслей, то всѣ умные люди были бы друзья. Не только ума не достаточно для сближенія, но даже генія: я могу благоговѣть передъ Гёте; но, что бы мы съ нимъ стали дѣлать, если-бъ жизнь свела насъ? Не всякому данъ свыше талантъ быть Эккерманомъ или Ласъ-Казомъ.

Справедливость высшее достоинство судьи, но судья перестаеть быть человѣкомъ, пока онъ сидить на судейскомъ стулѣ: онъ непогрѣшающій органъ законодательства, онъ языкъ, но не онъ разумъ, не онъ воля—разумъ законъ. Чѣмъ болѣе онъ вѣритъ, что онъ судья, что преступникъ подсудимый, что въ законѣ рѣшено трудное уравненіе прошедшихъ событій съ грядущими истязаніями, тѣмъ незыблемѣе должна быть его справедливость.

Когда люди не были такъ разборчивы, какъ теперь, и были полны наивной вѣры, они безъ малѣйшаго раздумья водили на казнь во имя всякой идеи и во имя всякаго убѣжденія. За что погибли тысячи и тысячи еретиковъ? За то, что одни увѣряли, что  $2 \times 2$  *три*, а другіе твердо знали, что  $2 \times 2$  *пять*, и жарили за это цѣлыми стадами честныхъ испанцевъ, нѣмцевъ, голландцевъ, и неумытные судьи, возвращаясь домой, говорили, «что дѣлать, справедливость выше всего, pereat mundus et flat jnstitia»,—и кротко засыпали съ чистой совѣстью на мягкихъ подушкахъ, забывая запахъ подожженаго мяса. <sup>1</sup>)

С. Соколово. Іюль, 1846.

1) Конца нѣтъ въ тетради.

## Станція Едрово.

Въ 1842 г. въ Новѣгородѣ я написалъ двѣ статьи, сильно ходившія по рукамъ: «Москва и Петербургъ» и «Владиміръ и Новгородъ». Ни та, ни другая не были напечатаны въ Россіи. Въ 1845—46 споры о Москвѣ и Петербургѣ повторялись ежедневно, или лучше еженочно. Даже въ театрѣ пѣли какіе-то петербургоубійственные куплеты К. С. Аксакова въ водевилѣ, въ которомъ была представлена встрѣча москвичей съ петербургцами на большой дорогѣ.

В. Драшусовъ собирался въ 1846 издавать «Московской Городской Листокъ» и просилъ у насъ статей. У меня ничего не было, я предложилъ ему передълать, особенно въ видахъ цензуры. мою статью о «Москвъ и Петербургъ». «Я вамъ сдълаю изъ нея встръчу въ родъ Аксаковской!» Редакторъ былъ доволенъ и торопилъ меня.

--- Я такъ вдохновился вашимъ почтовымъ куплетомъ, --- сказалъ я Константину Сергъевичу---что самъ для «Листка» нашесалъ «станцію».

- Надѣюсь однако вы не за..

— Нѣть, нѣтъ, противъ.

- Я такъ и ждалъ, что вы противъ.

— Да, да, только, въдь, притомъ противъ обоихъ!

I.

Отъ С.-Петербурга 334<sup>3</sup>/4 вер. Отъ Москвы... 342<sup>3</sup>/4 вер.

Nel mezzo del camin... Здъсь Данть сбился съ дороги: Едрово именно mezzo del camin между Москвой и Петербургомъ. Конечно, въ XIII столътіи немудрено было сбиться съ дороги, и я очень върю, что Данть обрадовался, встрътившись подальше съ Виргиліемъ. Въ одиночествъ какъ-то невесело по такой дорогъ, особенно за 500 лътъ прежде, нежели она была проложена. Совершенно безъ заботы насчетъ пути, я, съ своей стороны, сидълъ нынѣшней осенью въ этой безразличной точкѣ между двухъ великихъ центровъ, изъ которыхъ одинъ въ серединѣ, а другой съ краю, и съ душевною кротостью ожидалъ, пока мнѣ сварятъ,—что вы думаете?

- Soupe à la tortue?

- Нътъ, не отгадали. Шину на колесъ.

Дёлать было нечего, я вспомнилъ шиллерову резигнацію, спросилъ себъ порцію кофе, вынулъ изъ мъшка сигары, томикъ Мартина Чазельвита и, какъ ожидать надобно было, не развертывалъ его. Порядочный человъкъ можетъ читать только у себя въ комнатъ, гдъ всъ предметы ему надоъли; оттого добродътельные отцы семействъ читають вслухъ многолѣтнимъ подругамъ жизни и малолътнимъ дътямъ своимъ. Есть ли какая-нибудь возможность не нёмцу читать на станція? Туть все развлекаеть: картинная галлерея на стънъ, ямщики передъ окномъ, толстая трактирщица, худощавая горничная... и, наконецъ, объявление о цёнахъ кушаній, которыхъ нёть, и «правила, какъ себя вести прітзжимъ». Не успѣлъ я обозрѣть всѣ эти интересные предметы, одни и тъ же во всъхъ гостиницахъ и притомъ совершенно различные, какъ подъёхала съ петербургской стороны и съ гласомъ трубнымъ почтовая карета. На сей разъ она везла не подсвъчники отвлеченныхъ мнёній, не милые куплеты, къ которымъ едва приклеены поющіе ихъ люди, а просто живыхъ людей. Сначала явился человъкъ лътъ 30-ти, въ пальто съ поднятымъ воротникомъ, повязанный пестръйшимъ въ міръ кашне, съ сигарой въ зубахъ и съ маленькимъ дорожнымъ сакомъ на ремнѣ. Онъ вошелъ въ шляпѣ, употребилъ большія усилія, чтобы не замѣтить меня, подошелъ къ зеркалу и тутъ снялъ шляпу, увидъвши въ стеклъ знакомыя и уважаемыя черты свои, потомъ досталъ лорнетъ, вставилъ его какъ двойную раму въ глазъ и началь съ презрительной миной разсматривать всё вещи въ комнатѣ, въ томъ числѣ и меня. Я ему, должно быть, не понравился; бросивъ два-три взгляда какъ-то подозрительно изъ-подлобья, онъ почувствовалъ ко мнѣ такое отвращение, что сѣлъ въ обратныя три четверти. За нимъ явился въ тепломъ сюртукъ оскорбительно-коричневаго цвъта съденькой старичекъ, съ черными зубами и съ натуральными волосами, до того похожими на парикъ, что никто не купилъ бы себъ парика изъ нихъ. Я тотчасъ заподозрѣлъ, что онъ лѣтъ десять... нѣтъ, лѣтъ двадцать столоначальникомъ и что въ отличномъ порядкъ ведеть дъла своего стола, самъ черновыя пишеть, раньше всѣхъ приходить и позже всёхъ уходитъ; теперь онъ, должно быть, ёдеть осматривать имѣнье: директоръ хочеть купить, просилъ съѣздить... отчего-же не събзлить?.. Эта краткая біографія пришла мнѣ въ голову,

какъ только я увидѣлъ почтеннаго бюрократа. Столоначальникъ смотрѣлъ не съ тѣмъ презрѣніемъ, какъ господинъ въ пальто, однакожъ не безъ страха: я началъ думать, что трактирщикъ сдѣлалъ глупую шутку и увѣрилъ ихъ, что я имѣю привычку послѣ кофе кусаться. Вмѣстѣ съ столоначальникомъ вошелъ купецъ съ бородой, перекрестился, поклонился мнѣ и началъ расчесывать густую окладистую бороду свою. Кондукторъ замѣтилъ, что «здѣсь слѣдуетъ пить чай»—и вышелъ.

— Мальчикъ! закричалъ господинъ въ пальто дѣвкѣ, которая стояла въ буфетѣ.

--- Чего изволите?---спросила дъвка въ должности мальчика.

— Рюмку коньяку и бутербротъ.

— Коньяку нътъ.

— Ну, рюмку джину.

— И такихъ напитковъ нѣтъ.

— Ну, рюмку кирша.

Дѣвка не отвѣчала, увѣренная въ томъ, что путешественникъ ее дурачитъ и что такого напитка нѣтъ во всей солнечной системѣ.

- Экая гостиница! да что-жъ у васъ есть?

-- Есть горькая и есть анисовая.

— Ну, дай анисовой.

-- И порцію чаю, голубушка, прибавилъ купецъ.

Столоначальникъ ничего не спрашивалъ: онъ вѣрилъ въ чай купца и вѣра его оправдалась. Купецъ велѣлъ дать два стакана, столоначальникъ отказался, —и сѣлъ пить.

— Да передъ чаемъ-то не выпить ли по рюмочкѣ? спросиль купецъ, вынимая фляжку и серебряную чарку.

- Нѣтъ-съ, не безпокойтесь, отвѣчалъ столоначальникъ.

Купецъ налилъ, подалъ своему сосъду, тотъ выпилъ, онъ налилъ другую... и, нъсколько колеблясь, обратился къ господину въ пальто съ вопросомъ:

— Не позволите ли васъ, государь мой, просить нашимъ православнымъ, т. е. практическимъ: оно здоровѣе-съ сладкой.

- А что это у васъ за практическое? сказалъ пальто, благосклонно улыбаясь и съ видомъ покровителя.

— Пънничекъ-съ-очищенный.

- Нѣтъ-съ, благодарю покорно. Я когда ноги мою себѣ простымъ виномъ, и то запахъ такъ противенъ, что душистой бумажкой курю весь день.

--- Была-бы-съ честь приложена-съ,--отвѣтилъ купецъ и такъ зло-лукаво улыбнулся, какъ будто онъ сомнѣвался въ томъ, моетъ ли тотъ ноги чѣмъ-нибудь, не только пѣннымъ виномъ.

Столоначальникъ въ благодарность за хлѣбъ и соль, состояв-

тіе изъ чаю и сивухи, началъ въ полголоса какой-то разсказъ купцу... Я не могъ слышать всего, но до меня долетали слъдующія слова: «Я и говорю: ваше превосходительство! вы, примъромъ будучи, отецъ чиновника... конечно, маленькій человъкъ есть червь... нашъ-то генералъ, въдь это умница..... вотъ-съ, прихожу въ канцелярію... только экзекуторъ... ну, и лисабонскаго какъ слъдуетъ»...

На самомъ этомъ португальскомъ названіи, не торопясь и покачиваясь со стороны на сторону, подъбхалъ бѣлокурый дилижансъ первоначальнаго заведенія изъ Москвы; наверху торчали утесы поклажи, изъ оконъ высовывались подушки. Дилижансъ былъ крупнаго калибра, и черезъ минуту обѣ комнаты гостиницы наполнились народонаселеніемъ этого ковчега; туть были старики и дворовые люди, дѣти и комнатныя собаки. Впереди всёхъ явился толстой господинъ въ енотовой шубё, съ огромными усами, съ крестомъ на шев и въ огромныхъ мбховыхъ сапогахъ. Входя, онъ втащилъ съ собою 50 кубическихъ футовъ холоднаго воздуха. Онъ такъ сбросилъ свою шубу, что накрылъ ею полкомнаты и правую ногу господина въ пальто; господинъ въ пальто съ поспѣшностью спасъ свои сигары и съ чрезвычайно недовольнымъ видомъ вытащилъ свою ногу; въ то же время рукавъ шубы какъ-то коснулся затылка столоначальника, который въ ту же минуту привсталъ и извинился.

— Здравствуйте, господа! сказалъ новый гость, очутившійся въ черномъ бархатномъ архалукѣ.—Эй малый! приготовь гдѣ-нибудь умыться. Не могу ни чаю пить, ни трубки курить, не умывшись... Да и чаю живо!

Пока господинъ въ архалукъ отдавалъ приказъ, тащился въ черной бархатной шапкъ и въ синей медвъжьей шубъ, подпоясанный шарфомъ, въ валеныхъ сапогахъ съраго цвъта, человъкъ очень пожилой и съ нимъ юноша лътъ 20-ти, упитанный, краснощекій, съ дерзкимъ и смущеннымъ видомъ, который пріобрътаютъ баричи въ патріархальной жизни по селамъ своихъ родителей. Пока я разсматривалъ его, съ господиномъ въ синей пубъ сдълалось престранное превращеніе: человъкъ въ нагольномъ тулупъ развязалъ ему шарфъ, стащилъ съ него шубу, и, представьте наше удивленіе, онъ очутился въ шелковомъ стеганомъ халатъ, точно онъ не то что два дня въ дорогъ, а года два не выходилъ изъ комнаты; въ этомъ костюмъ видъ у него былъ до того московскій, что я былъ увъренъ, что онъ ъдетъ изъ Тулы или Рязани.

Господинъ въ архалукъ отправился умываться. Дамы не взошли. Одна только старуха приходила въ буфетъ, требуя самовара, съ присовокупленіемъ, что чай и сахаръ возитъ свои. -- А что будетъ стоить самоваръ?

-- Двадцать копеекъ серебромъ, отвъчала горничная.

— Двадцать конеекъ серебромъ! повторила барыня, и никто еще не говорилъ съ такимъ нѣжно-дрожащимъ и въ то же время исполненнымъ негодованіемъ голосомъ о двугривенномъ.

— Точно такъ.

--- Вы точно нехристи... двадцать копеекъ серебромъ!... за что? за простую воду... слыханое-ли это дѣло?... Вода даръ божій, для всѣхъ течеть--и двадцать копеекъ серебромъ!

Послѣ этого замѣчанія, зараженнаго коммунизмомъ, она пошла съ ворчаніемъ въ другія комнаты. Но потеря ея вознаградилась московскимъ купцомъ, точно также перекрестившимся и раскланявшимся со всѣми, точно также спросившимъ себѣ чаю. Черезъ минуту оба бородача говорили между собою, какъ старые внакомые, въ то время какъ остальные проѣзжіе разсматривали другъ друга, какъ иностранцы.

--- Что, батюшка, изъ Москвы или изъ Питера? спросилъ петербургский купецъ юношу съ патріархальнымъ видомъ.

— Да—отвѣчалъ молодой человѣкъ, которому смерть хотѣлось выдать себя за юнкера; онъ съ этой цѣлью безпрестанно крутилъ слабые и пушистые намеки на будущіе усы,—мы ѣдемъ въ Петербургъ.

— Изволили прежде въ Питеръ бывать?

— Да, какъ-же! отвѣчалъ молодой человѣкъ, покраснѣвшій до ушей: юная совѣсть угрызала его за то, что онъ еще не былъ въ Петербургѣ, и за то, что солгалъ.

Господинъ въ архалукъ возвратился съ лицомъ, украшеннымъ каплями воды, и съ полотенцемъ въ рукъ:

— Трубку! да скажи моему человѣку, чтобъ мой чубукъ принесли, не могу курить изъ вашихъ. А гдѣ-же чай?

— Готовъ, сказалъ трактирщикъ, возымѣвшій особенное уваженіе къ человѣку въ архалукѣ, и указалъ ему на столъ возлѣ господина въ пальто. Господинъ въ архалукѣ бросилъ сахаръ въ стаканъ и слѣдующій вопросъ въ сосѣда:

— Вы изъ Петербурга изволите?

- Изъ Петербурга, отвѣчалъ тотъ съ гордымъ видомъ.

- Что дорога?

-- Очень хороша.

-- Слава Богу! а то что-то кости сказываются, лѣта..... Бывало, я по этой дорогѣ на тройкѣ, на перекладной, для двухъ, трехъ баловъ московскихъ за какимъ-нибудь вздоромъ лечу... да еще хорошо зимой, а осенью, шоссе не было, по фашиннику дую, и горя мало. Шоссе-то не было, да здоровье было. Вотъ скоро восемь лѣтъ, какъ не былъ въ Петербургѣ, да и нынче-бы не по-



**Б**халъ. Семейныя дёла, племянница выходить замужъ, пишеть: дядюшка, прібзжай, да, дядюшка, прібзжай,—хоть по правдё они бы и безъ меня обдѣлали это дёло; ну, да какъ не потбшить дёвку; она же послѣ покойнаго отца своего воспитывалась у меня въ домѣ, своихъ дѣтей нѣтъ.—Подай лимону. А позвольте спросить, изволите служить?

- Служу..... сказалъ петербуржецъ.

— При министръ? спросилъ дядюшка своей племянницы.

- При министрѣ, сказалъ петербуржецъ.

— По особымъ порученіямъ?

-- Да, то есть при самой особѣ министра: знаете-при самой особѣ... У насъ есть эдакъ нѣсколько...

— Вы, можетъ, видали мою племянницу, коли живете постоянно въ Петербургъ. Княжна Анна С.

— Какъ-же съ! кто же изъ бывавшихъ въ обществѣ не знаетъ княжны?.. отвѣчалъ петербуржецъ, нѣсколько сконфуженный и очень смягченный аристократической фамиліей княжны.

- Очень радъ! Такъ вы знакомы съ Алиной?

— То есть, извольте видёть, я не смёю такъ сказать: я никогда не имёлъ чести быть представленъ княжнё; гдё-же ей вспомнить въ толпё черныхъ фраковъ..... Я ее только встрёчалъ на вечерахъ у нашего министра, у графини Z..... имёлъ случай сказать нёсколько словъ, танцовать. Знакомство салона, знакомство паркета, забытое на слёдующій день.

— Это для меня новость: я и не зналъ, что Алина знакома съ графиней Z...

Петербуржецъ молчалъ, но видно было, что внутри его совершается что-то не совсѣмъ пріятное; онъ раздавилъ сигару и прочистилъ голосъ, для того, чтобъ ничего не сказать, а сосѣдъ его предобродушно посмотрѣлъ на него и сталъ наливать второй стаканъ чаю.

— Позвольте спросить вашу фамилію?

- Чандр-нъ, произнесъ скороговоркой господинъ въ пальто.

— Какъ-съ?

--- Чандрыкинъ-съ, повторилъ господинъ въ пальто съ примѣтнымъ волненіемъ.

- Никогда не слыхалъ... никогда... не случалось.

Между тёмъ помёщикъ до того московскій, что ёхалъ изъ Тулы, пришелъ въ себя и, сдѣлавши три, четыре вовсе излишнія исправительныя замѣчанія своему человѣку, возымѣлъ непреодолимое желаніе вступить въ разговоръ, и для этого вынулъ золотую табакерку въ родѣ аттестата и непреложнаго права на участіе въ обществѣ, понюхалъ изъ нея и обратился къ петербуржцу, который внутри проклиналъ отца и мать, что они пустили

. . — А позвольте спросить, спросилъ нѣсколько въ носъ помѣщикъ, каковъ у васъ хлѣбъ нынѣшній годъ?

- Превосходный, отвѣчалъ чиновникъ.

— Давай Богъ, давай Богъ, а у насъ червь много попортилъ.

— Надобно правду сказать, что хлѣбъ сталъ лучше и больше съ тѣхъ цоръ, какъ учрежденъ порядокъ по этой части.

— У насъ, нечего грѣха таить, плохъ, вотъ ужъ который годъ, продолжалъ помѣщикъ, не замѣтившій, что г. Чандрыкинъ говоритъ о печеномъ хлѣбѣ. Доходы бѣдные, а расходы такъ-таки ежегодно и увеличиваются; а туть, какъ на смѣхъ, тащись полторы тысячи верстъ..... Тяжебное дѣло, да вотъ сынишку въ полкъ опредѣлить.

— А гдъ у васъ дъло?

- Въ-мъ департаментъ.

— Въ—мъ? Я очень знавомъ съ оберъ-прокуроромъ—прекраснъйшій человъкъ! замътилъ чиновникъ, начавшій забывать княжну Алину, —такъ натура бываетъ сильна.

Помѣщикъ глубоко вздохнулъ.

— Охъ! ужъ лучше-бъ вы не говорили; а то, ей Богу, такъ вотъ и подмываетъ попросить письмецо, такъ бы нѣсколько строгое, да не смѣю и просить; я, конечно, не имѣю никакихъ правъ на ваше благорасположеніе..... а знакомыхъ нѣтъ почти никого; безъ рекомендаціи куда сунешься, сами изволите знать...

При этомъ помѣщикъ придалъ невѣроятно жалкое и подобострастное выраженіе своему лицу—выраженіе, вѣроятно, рѣдко видѣнное на гумнѣ и въ усадьбѣ.

— Мнѣ очень жаль, но другое дѣло, если-бъ я былъ самъ въ Петербургѣ, я бы могъ переговорить; ну, а писать письмо,—это не водится между нами. Впрочемъ, г. Z. такой прекраснѣйшій человѣкъ, къ которому не нужны рекомендаціи; если ваше дѣло право,—ступайте смѣло, прямо... и вы увидите.

— Мое дёло-съ..... ясно какъ день (пословица, выдуманная не въ Новгородской губерніи и вообще не въ этомъ краю: день въ тотъ день, какъ почти во всё прочіе, былъ туманный). Вотъ, взвольте видётъ, въ 1818 году умеръ у меня дядя... человёкъ былъ солидный, извёстный..... Ну, а духовную написалъ такую, что вотъ до сихъ поръ процессъ длится у меня съ сестрами..... Я не умёю ясно изложитъ вамъ обстоятельства дёла... позвольте мнѣ прочесть послѣднюю апелляціонную жалобу... Эй, Никитка, подай изъ кареты несессеръ!

- Сдѣлайте одолженіе, сказалъ чиновникъ, нѣсколько успокоившійся отъ кондукторской трубы, онъ очень хорошо предви-

дѣлъ, что Никитка не успѣетъ принести несессера, какъ ихъ уже позовутъ... такъ и случилось.

— Господа почтовой кареты и брика! возвёстилъ кондукторъ. — Идемъ, идемъ! раздалось съ трехъ мёстъ. Чиновникъ поспѣшно вскочилъ и, сказавши: «очень жаль!» помѣщику и «bon voyage, messieurs!» остающимся, побѣжалъ въ карету, напѣвая Карлушу изъ «Булочной». Вѣроятно разговоръ о хлѣбѣ напомнилъ ему эти куплеты, пѣніемъ которыхъ онъ засвидѣтельствовалъ о своихъ усердныхъ посѣщеніяхъ Александринскаго театра.

Не проѣхала почтовая карета версты, какъ Никитка подалъ помѣщику несессеръ.

— Ты-бы, дуракъ, завтра принесъ, экой увалень. Вы не можете себъ представить, сколько онъ во мнъ крови портитъ: дома пойдетъ размазня объдать... часъ жди, посылай другого въ людскую, чтобы гналъ оттуда осла. И, что у него на умъ, не понимаю? Сытъ, одътъ, женилъ дурака въ прошломъ году, — все не помогаетъ. Ну, что ты надо мной сдълалъ? Два часа копался?... Долго-ли взять, да и принесть?... Неси назадъ несессеръ.

— А вы и повѣрили этому фертику? сказалъ господинъ въ архалукѣ; все вретъ!... Малый, спроси у моего человѣка рому къ чаю.

— Дилижансъ готовъ, доложилъ кондукторъ.

-- Ца мы-то, братецъ, не готовы, возразилъ господинъ въ архалукъ.

- Помилуйте! на всякой станціи теряемъ время.

— Что ты ко мнѣ присталъ? Видишь, никто не допилъ чая. И оттого и не поѣхалъ въ почтовой каретѣ: не дадутъ ногъ распрямить.

--- И я еще не кончилъ чай, замътилъ помъщикъ.

Купецъ, разумѣется, тоже не кончилъ; но такъ какъ его никто не спрашивалъ, онъ ничего и не сказалъ, а обтеръ полотенцемъ ротъ, да и сталъ изъ большого чайника подливать кипятокъ въ маленькій.

Въ это время взошелъ ямщикъ, спрашивая:

- Кому шину варили?

— Мнѣ, отвѣчалъ я.

— Пожалуй, что готова, и лошадей закладамъ... да ужъ на чаекъ-то, баринъ: отъ кузницы какъ бѣжалъ-уморился, чтобъ вашей-то милости поскорѣе сказать.

Я началъ собираться, собрался и убхалъ прежде, нежели москвичи кончили чай.

Рѣзкая противуположность пассажировъ почтовой кареты съ жителями дилижанса, поневолѣ, настроила меня на рядъ летучихъ мыслей о Москвѣ и о Цетербургѣ. Говорить о сходствахъ и несходствахъ Москвы и Петербурга сдѣлалось пошло, потому что объ этомъ чрезвычайно много говорили умнаго; оно, сверхъ того, сдѣлалось скучно, потому что еще болѣе объ этомъ говорили пошлаго. А я все-таки имѣю смѣлость передать нѣсколько замѣтокъ изъ цѣлой вереницы ихъ, занимавшей меня безпрерывно отъ Едрова до Торжка, гдѣ я такъ занялся котлетами, что на время забылъ la grande question.

Какъ не быть различіямъ между Москвой и Петербурговъ? Разное происхождение, разное воспитание, разное значение, разное прохождение службы... Петербургъ родился въ 1703 году послъ Р. Х. Конечно, человѣкъ такого возраста былъ бы очень не молодъ, ну а городъ 144 лѣтъ просто jeune premier. Москва скоро перейдеть въ восьмую сотню, она такъ стара, что лёта свои (какъ геологическіе перевороты) вела отъ сотворенія міра, что было очень давно. Москва цвёла оть татаръ до Кошихинскаго времени. Петръ I опустилъ паруса ея, видя, что по этому прекрасному пути далѣе идти некуда: Петербургу Петръ I поднялъ паруса и онъ идетъ впередъ до нынѣшняго дня. Москва лѣтъ нятьсоть кряду отстроивалась и все ничего не вышло, кроит Кремля, а если что вышло, то послѣ французовъ; Петербургъ выстроился лёть въ пятьдесять съ громадностію, о которой Москвѣ не снилось. Москва почти вся сгорѣла въ 1812 году; Петербургъ чуть не утонулъ въ 1824 году. Совершенно разный характеръ: въ Петербургъ русское начало перерабатывается въ европейское, въ Москвѣ-европейское начало въ русское... Но, несмотря на это различіе, они не ссорятся; антагонизыъ между Москвой и Петербургомъ чистъйшій вымысель; его нъть: это болёзнь нёсколькихъ воображеній, фактъ исключительный. Я самъ видалъ людей, которые думають, что всякое доброе слово о Пстербургъ-оскорбленіе Москвъ. Они думають, если вы похвалите калачъ московскій-это значить, что вы браните невскую воду. Просто страхъ беретъ что-нибуль сказать при нихъ; молвишь, что то-то не очень хорошо на Невскомъ, а тебя тотчасъ обвинять, что ты находишь все прекраснымъ въ Москвѣ. Это напоминаетъ ту милую и наивную эпоху критики, когда доброе слово о Шиллерѣ сопровождалось проклятіями Гёте и наобороть. Гёте, возмущенный однажды глубокомысліемъ подобныхъ сужденій, скромно замѣтилъ Эккерману: «Вмѣсто того, чтобъ благодарить судьбу за

то, что она дала имъ насъ обоихъ, они хотятъ непремѣнно пожертвовать одного другому». Что за необходимость порицать Москву? Будто нѣтъ тамъ и тутъ хорошаго, не говоря ужъ о дурномъ? Будто грудь человѣка такъ узка, что она не можетъ съ восторгомъ остановиться передъ удивительной панорамой Замоскворѣчья, стелящагося у ногъ Кремля, если она когда-нибудь высоко поднималась, глядя на Неву, съ ея гранитными берегами, съ дворцами стоящими надъ водами ея?

385

Къ тому же, если съ точки зрѣнія различій легко указать рѣзкія противуположности, то не надобно забывать, что много Москвы въ Петербургѣ, и что много Петербурга въ Москвѣ. Петербургъ не оставилъ Москвы въ покот последние сто лттъ; у нея, кромѣ нѣсколькихъ старыхъ зданій, кромѣ историческихъ воспоминаній, ничего не осталось прежняго. Съ своей стороны, Москва и окольныя ея губерній, перебажая въ Петербургь, привезли съ собою самихъ себя, и отчего-же имъ было вдругъ утратить свою особность? Странная была бы національность наша, если бы достаточно было протхать семьсотъ версть, чтобъ сдълаться другимъ человѣкомъ-иностранцемъ. Конечно, весь образъ современной жизни, всъ удобства цивилизаціи, и великій московскій университеть, и знаменитый англійскій клубъ, и дворянское собраніе, и Тверской бульваръ, и Кузнецкій Мость-всс это принадлежить не Кошихинскимъ временамъ, а вліянію петербургской эпохи. «Можеть быть, Москва безъ петербургскаго вліянія развилась бы еще лучше». Можеть быть... такъ какъ не токмо можеть быть, но весьма въроятно, если-бъ царь Иванъ Васильевичъ вмѣсто Казани взялъ Лиссабонъ, то въ Португаліи было бы теперь что-нибудь другое; только это ни къ чему не ведеть. Не то важно въ исторіи чего не было, а то, что было. А было то, что въ послѣдній вѣкъ Москва состояла подъ вліяніемъ Петербурга и сама многое доставляла ему; онъ вызвалъ наружу ея сильную производительность; безпрерывный обмёнъ, безпрерывное сношение поддерживали живую связь обоихъ городовъ. Въ иныхъ случаяхъ перевезенное совершенно усвоивалось, въ другихъ особенности еще сильнъе развились на иной почвъ, такъ что можно изучать Петербургъ въ Москвъ и Москву въ Петербургѣ.

Отъ Петра I до Наполеона Москва жила тихо, незамѣтно; на Петербургъ она не косилась, особенно послѣ первыхъ непріятностей remue-ménage и негодующаго удивленія, что часть ел переѣхала на Неву-рѣку съ Москвы-рѣки, что другая часть, вмѣсто красивой бороды, показала голый подбородокъ, вмѣсто русыхъ волосъ—пудреныя пукли. Случалось ей хмурить брови, обижаться всѣми нововведеніями, но соперничать ей въ голову не прихо-

А. И. Герценъ, т. IV.

25

Digitized by Google

дило; она поняла, что время сильныхъ преслъдованій не только за употребленіе телятины, но даже табака, прошло...

> И передъ младшею столицей Главой склонилася Москва, Какъ передъ новою царицей Порфирородная вдова.

Москва помнила, быть можеть, что и она въ свою очередь была Петербургомъ, что и она нъкогда была новымъ городомъ, надменно поднявшимъ свою голову надъ старыми городами, опираясь на слабость ихъ и на ордынскую поддержку. Старые города обидѣлись: они хотѣли высокомѣрно не знать Москвы... Но шла своимъ путемъ. «Посмотримъ, посмотримъ! говорили она старые города: что-то она сдѣлаетъ съ Тверью, какъ-то совладаеть съ Псковомъ, какъ-то сладить съ Новымъ-городомъ!» Посмотрѣли, увидѣли какъ, да и склонились. Между Москвой и Петербургомъ ничего подобнаго не было. Петербургъ, какъ едукованный юноша, афишировалъ решпектъ и атенцію Москвѣ, окружалъ ее знакомъ величайшаго вниманія; а она, какъ добрая русская помъщица, готовая всъхъ угостить и послать всякіе гостинцы, любила иногда пожурить Петербургъ, такъ, какъ бабушки журять внучать-юнкеровь, прібзжающихь въ отпускъ, зачёмъ трубку курять и постныхъ дней не соблюдаютъ... Но пожуривши, Москва отправляла въ Петербургъ свое молодое поколѣніе служить въ гвардію, окружать дворъ, даже литераторы перебирались туда писать и вдохновляться; сердечная связь у этихъ переселенцевъ съ Москвою нисколько не перерывалась: при всякой невзгодѣ, при устали и грусти вспоминалась родная столица. Маститые вельможи и государственные люди прітэжали въ Москву отдыхать, провести остатокъ дней своихъ въ величавомъ покоѣ, повѣствуя жизнь свою и прислушиваясь издали къ быстро несущимся событіямъ не-петербургской жизни.

> Такъ вихорь дѣлъ забывъ для музъ и нѣги праздной. Въ тѣни порфирныхъ бань и мраморныхъ палатъ, Вельможи римскіе встрѣчали свой закать; И къ нимъ издалека то воинъ, то ораторъ, То консулъ молодой, то сумрачный диктаторъ Являлись день-другой роскошно отдохнуть, Вздохнуть о пристани и вновь пуститься въ путь.

Среди этихъ мирныхъ и дружныхъ отношеній, наступилъ 1812 годъ. Не знаю, былъ ли Наполеонъ ученикъ Шинетти или Каліостро, но онъ былъ величайшій фокусникъ въ мірѣ. Онъ сдѣлалъ сперва изъ г. Мортье тревизскаго герцога, а потомъ сдѣлалъ тревизскаго герцога московскимъ военнымъ генералъ-губер-

наторомъ, а маршала Нея просто московскимъ княземъ. Москва попала съ ореографической ошибкой въ бюллетени великой арміи. Наполеонъ перебхалъ изъ Тюльери въ Кремлевскій пворецъ. Вся Русь, задерживая дыханіе, устремила свое вниманіе на Москву, вся Европа ее вспомнила въ первый разъ послъ Маржерета, Поссевина, Флетчера и другихъ. Вліяніе ся, утраченное цёлымъ вѣкомъ, вполнѣ возстановилось нѣсколькими днями великаго пожара. Въ добровольномъ несчастія Москвы было что-то захватывающее душу; она сдѣлалась интересна съ своими обгорѣлыми домами, она взошла въ моду съ своими улицами, на которыхъ стояли однѣ черныя трубы, однѣ задымленныя ствны. Эта горестная година миновала Петербургъ; князь Виттенштейнъ не цустиль кь нему непріятеля; спокойствіе его не было возмущено ни на одинъ день. Все это прекрасно, все это славу Богу, но не нитереса. моды всего болте интересуются несчастіями. Разсказы о Москвѣ носились по всему свѣту. Нѣтъ человѣка не только въ Калифорніи и Полинезіи, но въ южной Италіи, гдъ ничего не знають, который бы не слыхаль о томъ, какъ дивно, какъ громадно, какъ удивительно, какъ быстро обстроилась Москва. Келейно можно сказать, слухи эти не безъ увеличенія, не то, чтобъ въ самомъ дѣлѣ обстройка эта была такъ сказочно хороша, домы обклеены колоннами, фронтонами съ страшными претензіями, каждый стоить на свой салтыкъ, огороженный какимъто уродливымъ заборомъ. И что-же Москва была прежде, если была гораздо хуже? Это-тайна, которую она запечатлѣла великимъ пожаромъ. Оставимъ ее подъ историческими углями.

Послѣ 1812 г. уваженіе къ Москвѣ было безусловно: вся Русь, весь Петербургь брали въ ней живъйшее участіе: костеръ, зажженный собственными руками, поразилъ своей героической ръшительностью всъ уцълъвшие города. Войска возвращались, осыпанные крестами и медалями, офицеры летели въ Москву отдохнуть съ родными, вспомнить семейную жизнь, которая также хороша послѣ лагеря, какъ лагерь хорошъ послѣ семейной жизни: ниглъ не было и тъни соцерничества, вражды, никто не предполагалъ, не предвидѣлъ, что въ это время торжествъ и мира зарождалась въ тиши та высокая и мощная теорія, которой назначено было явиться грознымъ Маякомъ. Шагъ, сдъланный ею для нашего развитія, необъятенъ. Что значить въ самомъ дълѣ передъ нею весь рядъ побъдъ 1812 и 13 годовъ, переходъ по Европъ, русскіе гвардейцы на бивакахъ передъ Тюльерійскимъ дворцомъ? Къмъ сдъланы эти побъды? Людьми, любившими европейское образование, любившими Парижъ и французовъ, любившими говорить по-французски, людьми, которые чрезвычайно удивились бы, услышавь о томъ, что истинный русскій долженъ ненавидѣть

25\*

нѣмца, презирать француза, что патріотизмъ состоить не столько изъ любви къ отечеству, сколько изъ ненависти ко встиу, внъ отечества находящемуся, и тому подобныя правила любви и братства. Храбрые воины, актеры великой эпохи, думали, что достаточно грудью стать противъ непріятеля и мужественно отразить его; они не знали, что, сверхъ того, необходимо день и ночь у себя въ комнатъ бранить нъмцевъ и гніющую цивилизацію Европы; эти воины мечтали, что они съ пріобрѣтеніемъ образованія не утратили достоинства русскаго. Какой предразсудокъ! Оттого-то они и уменьшили славу своихъ побъдъ кротостью, съ которой они обращались съ побъжденными. Но извинимъ ихъ. тогда еще не были брошены въ судьбы всемірной исторіи ИЗслѣдованія о происхожденія Руся, тогда пѣлъ суетный Пушкинъ. который въ своей поэтической распущенности бросилъ по нѣскольку стиховъ Петербургу и Москвѣ, въ которыхъ оба города дивно отразились, но зачёмъ-же не одинъ?

Довольно впрочемъ о важныхъ матеріалахъ: займемтесь лучше маленькими различіями петербургскихъ и московскихъ нравовъ. — это гораздо веселёе и не такъ сильно потрясаеть нервы, какъ маячныя теорія. Въ Москвѣ все шло медленно, въ Петербургѣ все шло черезъ пень колоду: оттого житель Петербурга привыкъ къ дѣятельности, онъ хлопочеть, онъ домогается, ему некогда, онъ занять, онъ разсѣянъ, онъ озабоченъ, онъ опоздалъ, ему пора!... Житель Москвы привыкъ къ бездъйствію: ему досужно, онъ еще погодить, ему еще хочется спать, онъ на все смотрить съ точки зрѣнія вѣчности; сегодня не поспѣеть, завтра будеть, а и завтра не послъдний день.---Москвичъ только живетъ и насилу можетъ отдохнуть послё обёда, петербуржець и не живеть за сvетой суетствій, и такъ мало об'єдаеть, что даже ночью не стоить отдыхать. У петербуржца цёли часто ограниченныя, не всегда безусловно чистыя; но онъ ихъ достигаеть, онъ всѣ силы свои устремляеть къ одной цёли: это чрезвычайно воспитываеть способность труда, гибкость ума, настойчивость; москвичъ-почти всегда преблагороднъйшій въ душь, ничего не достигаеть, потому что и цѣли не имѣстъ, а живетъ въ свое удовольствіе и въ горесть лошадямъ, на которыхъ безъ нужды ѣздитъ съ Разгуляя на Дѣвичье поле. Москвичъ, какъ бы ни былъ занятъ, скроетъ это и будеть отъ души радъ, что ему помѣшали; петербуржецъ, какъ бы ни былъ свободенъ отъ дѣлъ, никогда не признается въ этомъ. Въ Петербургъ на каждомъ шагу встрътите представителей всъхъ военныхъ чиновъ и четырнадцати соотвътствующихъ классовъ статской службы; въ Москвѣ-отставныхъ изъ всѣхъ чиновъ военной и статской службы; изъ военной-знаменитыхъ людей венгерокъ и усовъ, трубокъ и картъ; изъ статскихъ-вѣчныхъ обѣ-

дателей англійскаго клуба, людей золотыхъ табакерокъ и карть. Ихъ почти совсёмъ не найдешь въ Петербургѣ, зато я и въ Петербургѣ между львами, тиграми и прочими злокачественными знаменитостями встрѣчалъ такихъ людей, которые ни на какого звѣря, даже на человѣка, не похожи, а въ Петербургѣ дома какъ рыба въ водѣ. Московскіе писатели ничего не пишуть, мало читаютъ и очень много говорять; петербургскіе ничего не читаютъ, мало говорятъ и очень много пишуть. Московскіе чиновники заходятъ всякій день (кромѣ праздничныхъ и воскресныхъ дней) на службу; петербургскіе заходятъ всякій день со службы домой; они даже въ праздничный день, хоть на минуту, а заглянуть въ департаментъ. Въ Петербургѣ того и смотри умрешь на полдорогѣ, въ Москвѣ изъ ума выживешь; въ Петербургѣ исхудаешь, въ Москвѣ растолстѣешь: совершенно противоположное міросозерцаніе.

Москвичъ любитъ отъ души Москву, нигдѣ не можетъ жить какъ въ Москвѣ, ему неловко въ Петербургѣ, онъ всюду опаздываеть. онъ чувствуеть себя тамъ не дома: и квартиры тъсны, и лъстницы высоки, и объдають поздно, и Кремля нъть, и икра паюсная хуже..... Но, возвратясь въ Москву, онъ начинаеть хвастать Петербургомъ, онъ показываетъ въ образецъ фракъ, сшитый на Невскомъ, подражаетъ петербургскимъ модамъ, приказываеть людямъ изъ домашняго сукна сшить штиблеты съ оловянными пуговками, привозить бездну ненужныхъ вещей, сдёланныхъ въ Москвѣ, и увѣряетъ, что такихъ въ Москвѣ ни за какія деньги не найдешь. Петербуржецъ-не такъ сильно страдаеть тоскою по родинь: онъ вообще привыкъ себя считать выше тоски; но въ Москвѣ на все смотритъ свысока; на низкіе дома, на тусклые фонари, на узкіе тротуары и ни за что въ свъть не сознается, что въ «Дрезденъ» нумера лучше, нежели въ нетербургкихъ гостиницахъ, и что у Шевалье можно объдать не хуже чёмъ у Леграна и Сенъ-Жоржа. Ему смерть не хочется ёхать въ Петербургъ, но онъ показываетъ видъ, что стремится вырваться изъ провинціальнаго города, такъ, какъ москвичъ показываеть изъ себя отчаяннъйшаго петербуржца и большого любителя петербургскихъ нравовъ. Воротившись, петербуржецъ карабкается на свой четвертый этажъ и, отдыхая среди запаха кухни въ маленькой лачугъ, смъется надъ московскимъ просторомъ.

Вообще я слышалъ отъ многихъ, что Петербургу вмѣняютъ въ достоинство эти сплошные домы о иятистахъ окнахъ, а Москвѣ вмѣняютъ въ недостатокъ, что домы ея удобнѣе, что никто тамъ другъ другу не мѣшаетъ, что московская постройка способствуетъ чистотѣ воздуха. Я ужасно люблю старинные московскіе дома, окруженные полями, лѣсами, озерами, парками, скверами, саваннами, пустынями и степями, по которымъ едва протоптаны дорожки отъ дома къ погребу, и на которыхъ, если не найдете дворника, то зато встрётите стадо дикихъ собакъ. Замёчательно, что въ Москвѣ домъ окруженъ дворомъ, а въ Петербургѣ дворъ-домомъ: это имфетъ тоже свою прелесть. . . Миф часто приходило въ голову, если-бъ въ Петербургѣ случилась теплая ногода и свътило бы солнце, какую прекрасную тънь можно-бъ было находить на дворѣ!..... Но возвратимся оть домовъ оцять къ людямъ. Въ Петербургъ ужасно любятъ роскошь, но терпъть не могутъ ничего лишняго; въ Москвъ только лишнее и считается роскошью; оттого въ Москвъ почти у каждаго дома колонны, а въ Петербургѣ ни у одного; оттого петербургское гостепріямство стремится изящнымъ образомъ насытить ващъ голодъ и вашу жажду и на этомъ останавливается, а московское только туть и начинается, оно молчить, пока вамъ хочется шить и фсть, и начинаеть свое преслѣдованіе, когда видить, что вамъ невозможно ни пить, ни ъсть. Потому же у каждаго московскаго барина множество слугъ въ передней, дурно одътыхъ и более пріученныхъ къ отъёзжему полю, нежели къ мирнымъ комнатамъ, а въ Петербургѣ одинъ слуга, много двое, чисто одътыхъ и ловкихъ, но не умѣющихъ травить гончими,--что и не очень нужно за порядочнымъ ужиномъ, гдъ даже и жареныхъ зайцевъ не подають. Москвичъ непремённо закладываеть четыре лошади въ карету-не для легкости и скорости, а изъ уважения къ собственному достоинству; петербуржецъ катится въ маленькой колясочкъ вдвое быстръе москвича. Москвичъ любитъ внъшніе знаки отличія и церемоніи, петербуржецъ предпочитаеть мбста и матеріальныя выгоды; москвичъ любить адистокдатическія связи, петербуржецъ-связи съ должностными людьми. Въ Москвъ до сихъ поръ всякаго иностранца принимають за великаго человѣка, въ Петербургѣ каждаго великаго человѣка за иностранца: тамъ долго никто не върилъ, что Брюловъ русскій. Другихъ нюстранцевъ собственно въ Петербургѣ и нѣтъ; тамъ такъ много иностранцевъ, что они сдѣлались туземцами. Одна изъ отличетельныхъ черть Петербурга отъ прочихъ новыхъ городовъ всей Европы состоить въ томъ, что онъ на всё похожъ, тогда какъ Москва ни на какой не похожа—ни въ Европъ, ни въ Азін...

— Неужели это Торжокъ? спросилъ я, перерывая глубокомышленныя разсужденія о Москвъ и Петербургъ.

- Пожалуй что и Торжокъ, отвѣчалъ ямщикъ.

--- Ступай къ большой гостиницѣ---направо-то.

- Знаемъ, знаемъ! отвѣчалъ нѣсколько шикированный ямщикъ.
- Ноябрь, 1846 года.

# Нъсколько замъчаній объ историческомъ развитіи чести.

("Современникъ", 1847).

NOBLESSE OBLIGE!

#### Западная поговорка.

Il me serait bien difficile de te faire sentir ce que c'est (le point d'honneur), car nous n'en avons point précisement l'idée.

Usbeck à Ibben.

(Восточныя письмя Монтескьё).

Часто споры бывають поводомъ къ поединку; недавно случилось противуположное: какой-то поединокъ подалъ поводъ къ безконечнымъ спорамъ. Одни горячо защищали поединки, другіе предавали ихъ проклятію. «Дерзкое самоуправство» — говорили одни. «Но кто-же лучше меня самого управится въ собственномъ пълъ?» отвъчали другіе. --- «Убійство» --- говорили одни. --- «Война» ---отвѣчали другіе. Между этими противоположными воззрѣніями образовалась благоразумная средина, которая находила, что теоретически оправдать дуэль такъ же невозможно, какъ практически избъжать ея, основываясь на премудромъ правилъ, что «такъ должно быть» противоположно съ «тёмъ, что есть на самомъ -цѣлѣ». Разумѣется, что всѣ эти споры кончились, какъ всегда, совершеннымъ затемнѣніемъ вопроса и ожесточенной упорностью каждаго въ своихъ мибніяхъ. Главный порицатель дуэлей до того разгорячился, что чуть не вызвалъ рыцарственнаго защитника ихъ.

Возвратившись домой послё горячаго пренія и вспоминая на досугѣ все слышанное и говоренное, я увидѣлъ. что вопросъ этотъ несравненно глубже и сложнѣе и что его не разрѣшишь ни панегирикомъ, ни порицаніемъ.

Новое законодательство всёхъ европейскихъ государствъ осудило поединки, поставило ихъ почти рядомъ съ убійствомъ, но поединки не искоренились. Несмотря на запрещенія Густава Адольфа, дрались подъ висёлицей; несмотря на мёры Ришельё, дрались передъ плахой. Судьи, твердые и нелицепріятные во всёхъ случаяхъ, бываютъ снисходительны къ дуэлистамъ, общественное мнѣніе за нихъ; человѣкъ, защитившій честь свою поединкомъ, уважается. Всѣ мыслящіе люди отказываютъ не только отдѣльному лицу, но и цѣлому обществу въ правѣ убійства, и большая часть утверждаетъ, что дуэль—неизбѣжное зло, единое возможное огражденіе неприкосновенности лица отъ оскорбленія. Такое противорѣчіе законодательства съ общественнымъ мнѣніемъ, практическаго приложенія съ теоретическимъ понятіемъ, прямо ведетъ къ вопросу,—на какомъ основаніи держится поединокъ въ образованнѣйшихъ странахъ Европы?

Много было писано о поединкахъ, начиная съ Брантома, но ихъ разсматривали такъ, какъ наши милые спорщики, съ произвольныхъ точекъ зрѣнія и подъ вліяніемъ незыблемыхъ предразсудковъ или готовыхъ понятій. Бранили поединки на основаній неприлагаемой, мечтательной морали и, вмѣсто обсуживанія дѣла, высказывали холодныя риторическія фразы о смиренномъ прощенія, бранили ихъ на основанія юридическомъ, которое требуеть, чтобъ дёло обиды было рёшено не обиженнымъ, а судьей: осуждали ихъ съ точки зрѣнія римскаго права, не отстранивъ предварительно феодальнаго понятія о личности, твердо стоящей ва свои права. Вопросъ о томъ, почему римское понятие о государствѣ единственно истинно, и почему феодальное понятіе о личности, о ея наслъдственныхъ, семейныхъ и политическихъ правахъ, развитое средними въками, неизмънно, не былъ ръшаемъ даже въ такое время, которое, повидимому, отрекалось отъ всего феодальнаго, во время переворотовъ. Лучшее доказательство, что человѣкъ остался при своемъ прежнемъ понятіи о себѣ п о государствѣ. Современный человѣкъ думаетъ, что средніе вѣка далеко отъ него, а они въ немъ: онъ тотъ-же рыцарь, но переложенный на другіе нравы.

Не имѣя возможности, по многимъ причинамъ, предоставить, историческую монографію о поединкахъ, я хотѣлъ сколько-нибудь способствовать уясненію вопроса, занимавшаго спорившихъ пріятелей, и съ этой цѣлью написалъ сжатый историческій очеркъ развитія чести, предоставляя имъ выводить послѣдствія, какія угодно. Я нигдѣ не защищаю дуэли и нигдѣ не браню ея.

Бранить или хвалить какой-нибудь всеобщій историческій факть дёло совершенно праздное, извиняемое только благороднымъ увлеченіемъ, въ силу котораго вырываются рёчи негодо-

ванія или восторга. Дов'єріе къ роду челов'єческому требуеть настолько уваженія къ въковымъ явленіямъ, чтобъ, и отръшаясь оть нихъ, не порицать ихъ: въ порицаніи много суетности и легкомыслія; дикіе съ честію хоронять умершихъ, а не ругаются надъ трупами. Кто бранится, тотъ не выше бранимаго: бранятся тамъ, гдъ недостаетъ доказательствъ. И какая цъль подобныхъ разглагольствованій? Исправленіе нравовъ развѣ? Я думаю, выросшаго человѣка мудрено исправить педагогическими средствами и благороднымъ негодованіемъ, когда онъ плохо исправляется уголовными средствами и негодованиемъ палача. Достигайте, чтобъ онъ понялъ истину: это будетъ върнъе; идти далъе, хвалить или порицать показываеть неуважение къ его смыслу. Сказать, что поединовъ зло, нелѣпость, преступленіе-легко и справедливо, но недостаточно; неужели же нъть причинъ, почему это зло, эта нелюпость сохранилась до сихъ поръ? Если же, вмѣсто порицанія и односторонняго сужденія, мы разберемъ и внутреннюю сторону предмета, тогда мы узнаемъ общія основанія, на которыхъ опирался поединокъ, и легко, можетъ быть, найдемъ связь его съ другими явленіями, ихъ круговую поруку; такой разборъ можетъ насъ привести, въ свою очередь, какъ бы въ вознаграждение за то, что мы узнали историческое основание факта, отвергаемаго нами,-къ раскрытію неразумности фактовъ, незыблемо признаваемыхъ нами; et c'est autant de pris sur le diable, какъ говорятъ французы. Рёзкость одностороннихъ сужденій на цервую минуту ослѣпляетъ; въ нихъ больше характернаго, опредѣленнаго; но если вгляд ться имъ прямо въ глаза, тощесть ихъ тотчасъ открывается. «Всего ръзче видять одну сторону, сказалъ Аристотель, тѣ, которые видять мало сторонъ».

I.

У человѣка, вмѣстѣ съ сознаніемъ, развивается потребность *мъчто свое* спасти изъ вихря случайностей, поставить неприкосновеннымъ и святымъ, почтить себя уваженіемъ его, поставить его выше жизни своей. Пристально вглядываясь въ длинный рядъ превращеній чтимаго, мы увидимъ, что основа ему ничто иное, какъ чувство собственнаго достоинства и стремленіе сохранить нравственную самобытность своей личности,—и то и другое сначала въ формахъ дѣтскихъ, потомъ отроческихъ, какъ во всякомъ человѣческомъ развитіи. Сначала это чувство выражается въ семейныхъ отношеніяхъ, въ фанатической привязанности къ роду, племени, обычаю, преданію, къ своимъ богамъ въ противоположность сосѣдскимъ. Потомъ оно является святоуважаемымъ общимъ дѣломъ (res publica); государство, городъ

поглощаеть еще человѣка, но уже онъ силенъ своимъ гражданскимъ значеніемъ. Неудовлетворенный, однакожъ, общимъ дѣломъ, человѣкъ ищетъ свое дѣло, обращается внутрь себя, въ груди своей начинаеть открывать нѣчто твердое и незыблемое, въ себѣ находить мёрило своего достоинства и хладнокровно смотрить на племя, на городъ, на государство: тогда быстро развивается въ немъ понятіе чести и собственнаго достоинства. Но это еще не все. Перенося въ грудь свою свое чтимое, человъкъ переноситъ его на истинную почву; но какова эта грудь? Можеть быть, онъ понимаетъ себя не такимъ, какимъ онъ дъйствительно есть,---ниже и выше, духовнёе и животнёе, затеряннымъ въ общинё или одинокимъ въ себѣ самомъ; наконецъ, можетъ быть, его грудь, въ которую онъ переноситъ кивотъ свой, не его грудь; можетъ быть, свободный отъ прежнихъ узъ, онъ перевязанъ новыми, а какимъ онъ себя понимаеть, такъ понимаеть онъ и свою честь. «Основа чести можетъ быть нравственна и необходима, можетъ быть случайна и безсмысленна», но всегда и вѣчно она есть «отраженіе человѣкомъ своей самобытности» 1), сообразно тому, какъ онъ ее понимаеть, или, вёрнёе, какъ ее понимаеть его эпоха.

Три великія эпохи жизни человѣчества представляють намъ тъ три разныя пониманья человъческаго достоинства, до которыхъ мы коснулись. Востокъ представляеть низшую ступень древняго понятія о личности; она почти затеряна въ племени, въ царствѣ. Греко-римскій міръ съ своими гражданами-высшее его развитіс. Основа человѣческаго достоинства обоими была понята вић человћка. Наконецъ, средніе вћка обернули вопросъ: существеннымъ сдёлалась личность, несущественнымъ — res publica. Самая эта исключительность указываеть на необходимую односторонность послёдствій. Жизнь общественная — такое-же естественное опредбление человбка, какъ достоинство его личности. Безъ сомнѣнія, личность-дѣйствительная вершина историческаго міра: къ ней все примыкаеть, ею все живеть. Все общее безъ личности-пустое отвлечение; но личность только и имбеть полную дъйствительность по той мъръ, по которой она въ обществъ. Аристотель превосходно назвалъ человёка — «зоонъ политиконъ». Истинное понятіе о личности равно не можеть опредблиться ни въ томъ случаѣ, когда личность будетъ пожертвована государству, какъ въ Римѣ, ни когда государство будетъ пожертвовано личности, какъ въ средніе вѣка. Одно разумное, сознательное сочетаніе личности и государства приведеть къ истинному понятію о лицъ вообще, а съ темъ вместе къ истинному понятію о чести. Сочетаніе это-труднъйшая задача, поставленная современнымъ мы-

<sup>1</sup>) Hegel, Aesthetik. T. II.

шленіемъ; передъ нею остановились, пораженные несостоятельностью разрѣшеній, самые смѣлые умы, самые отважные цересоздатели общественнаго порядка, грустно задумались и почти ничего не сказали. Мы не беремся дотрогиваться до нея, но думаемъ однако, что она не разрѣшена механическими опытами сочетать феодальную личность съ римскимъ понятіемъ государства; это одно перемирье, т. е. такое соединение враждебныхъ началъ, при которомъ каждый остается при своей непріязни, но, уступая внѣшнимъ обстоятельствамъ, не дерется, а протягиваетъ руку врагу. Конечно, жизнь, несмотря на всё ученія о политикѣ и о правъ, дълаетъ свое дъло, роется кротомъ и вездъ прорывается къ свёту; въ этомъ нёть сомнёнія, иначе мы не дошли бы не только до рѣшеній, но и до положенія вопросовъ, а это дѣло важное; правильно понятый вопросъ — полъ-отвъта. Однако нельзя не сознаться, что въ самой философіи права, въ самихъ утопіяхъ разныхъ толковъ господствують одни отжившія или отживающія понятія о государствѣ и о личности. Впрочемъ, намъ не нужно разръшенія этой задачи, цъль наша ограниченные: мы имъемъ только въ предметъ указать круговую поруку поединка съ пониманьемъ правъ личности, отъ восточной непосредственности до щенетильнаго point d'honneur'a французскаго дворянина.

II.

Людямъ надобно было все дътское довъріе и всю беззаботность животнаго, всю настойчивость и упорность естественнаго побужденія, чтобы своими разростающимися семьями обжить землю. Жизнь семьями обусловила возможность всего человъческаго развитія. Конечно, семьи не оттого не расходились, что была при этомъ какая-нибудь мысль; разумъ еще дремалъ тогда у человѣка, и ему достаточно было той низшей степени разсудка, которая совпадаеть съ самимъ органическимъ процессомъ, въ силу которой, напримёръ, новорожденный ищеть пищу ртомъ въ первый день своего рожденія. Люди жили семьями, руководствуясь тёмъ-же инстинктомъ, которымъ руководствуются животныя породы, скитающіяся стадами, собирающіяся въ рои. Забытый и неизвъстный трудъ дикаго человъка былъ тягостенъ, онъ облегчался одною грубостью обреченнаго на этотъ трудъ. Въками и въками усилій приладился человъкъ къ грозной. безпощадной средѣ и ее приладилъ къ себѣ: казалось, стихіи ежеминутно могуть мощнымъ безстрастіемъ своимъ, непреодолимой силой уничтожить безслёдно это слабое существо, и вёроятно не одна тысяча легла, подавленная невнимательной природой, строго исполнявшей законы свои возлѣ нихъ; но это слабое су-

щество имѣло передъ окружавшей его природою большое преимущество—преимущество хитрости, уловокъ, которыми развитое животное достигаетъ своихъ цѣлей, а среда не имѣла ничего враждебнаго противъ его работы. Тысячи темныхъ и неизвѣстныхъ намъ поколѣній удобрили костями своими землю, прежде нежели сознаніе настолько развилось, что стало помнить свое былое, что это былое сдѣлалось достойно памяти, и тутъ, черезъ эти тысячелѣтія, какимъ мы встрѣчаемъ человѣка? Онъ еще не можетъ придти въ себя, опомниться; онъ побѣдилъ, но съ робостью въ душѣ, но съ сознаніемъ силы природы и своего безсилія; онъ еще съ ужасомъ смотрѣлъ на стихіи, подкладывая имъ злобныя мысли, повергался въ прахъ передъ ихъ грозной и враждебной мощью и просилъ пощады; дикая молитва его была воплемъ страха, въ которомъ еще не звучали титановскія ноты Прометея.

Олинъ оплотъ, одинъ отдыхъ, одна надежда для человъка была семья, племя, эта кучка, сросшаяся оть единства интересовъ и единства опасностей, отстоявшая себя противъ стихій, звѣрей и враговъ, начавшая хранить свое преданіе и свой обычай. Далекій оть сознанія своей самобытности, человѣкъ поглощался племенемъ, семьею; все чтимое имъ было внѣ его. То были невѣдомыя силы природы, которымъ онъ началъ придавать человѣческія свойства въ уродливыхъ размёрахъ, и патріархальныя отношенія къ семьѣ, въ которой личность была ничтожна, а родъ неприкосновененъ, святъ. На этихъ-то началахъ развились колоссальныя азіатскія монархія. Въ самомъ высшемъ гражданскомъ развитіи своемъ, азіатецъ считалъ себя несовершеннол тимъ сыномъ, рабомъ; понятіе раба его не унижало, скорѣе его унизило бы название вольного человъка: ему бы показалось, что это слово значить — бродяга, бездомовникъ, изгнанный Измаилъ, непринятый ни въ какое племя; и что-же онъ въ самомъ дѣлѣ одинъ? Но какъ бы то ни было, признавая себя рабомъ, несовершеннолѣтнимъ' сыномъ, онъ не могъ развить въ себѣ понятія о человъческой личности: рабъ-вешь: истинная личность его въ господинѣ, котораго онъ членъ, органъ. Рабу трудно нанести оскорбленіе: онъ или не доросъ до того, чтобъ понять его, или перенесъ уже безусловное оскорбленіе утратою всёхъ человёческихъ правъ и примиреніемъ съ этой утратой. Однако могъ-ли восточный человъкъ оставаться безъ всякаго понятія о чести? Ни подъ какимъ видомъ. Это такъ же невозможно для человѣка, живущаго въ гражданскомъ обществъ, какъ невозможно бы было себъ представить дъйствительное понятіе о достоинствъ человъка у азіатца. Ha Востокѣ не могли развиться поединки въ нашемъ смыслѣ; но тъмъ страшнъе и злобнъе развилась месть, всего чаще не за собственную обиду, а за обиду семьи, обычая; въ Японіи оскорб-

Digitized by GOOGLE

ленный разрѣзываеть свой животь—новое доказательство, что у нихъ не развито ни тѣни истиннаго понятія о безконечномъ достоинствѣ человѣческомъ; японецъ не находить въ себѣ средства очищенія, онъ не находить того мѣста, которое выше обиды, которое примирится уничтоженіемъ оскорбителя: онъ можеть смыть обиду только самоубійствомъ. Притомъ азіатцы мелочно раздражительны, у нихъ казуистика чести развилась не хуже средневѣковаго, но все это одинъ пустой формализмъ, что-то условное; такъ, въ азіатскихъ царствахъ дошли до смѣшного внѣшніе знаки почести, учтивости, т. е. все негодное или, по крайней мѣрѣ, пустое, сопровождающее понятіе о личномъ достоинствѣ, безъ истиннаго смысла его. 1)

Личность азіатскихъ властелиновъ 2) была единая человъческая личность на Востокъ, и дъйствительно одни они въ Азіи понимали честь и вступались за нее. Высоко поставленную личность ихъ было трудно оскорбить; рабами она обидъться не могла: обида существуеть собственно между личностями, признающими взаимныя права; цари могли оскорблять другь друга, въ этихъ рѣдкихъ случаяхъ царства дрались, опустошались: воть поединокъ Востока. Отсутствіе сознанія личнаго достоинства, неотрѣшенность отъ физическихъ опредѣленій, несчастія, неразрывныя съ дътствомъ, погубили Азію. Взгляните на эти чудовищныя царства, возникающія съ притязаніемъ на покореніе вселенной и удивляющія сперва страшной силой, потомъ страшной слабостью: они сходять съ поприща исторіи, дряхлыя въ юности, или остаются въ жалкой дремотъ: безъ нравственной личности нѣть движенія, прочности, развитія. Смутное понятіе чести выражалось у азіатца слёпой преданностью семьё, племени, кастё. Помните-ли вы, какъ Ксерксъ подвергался опасности на моръ, и кормчій объявиль, что корабль грузень; царедворцы не задумались погибнуть для спасенія Ксеркса; медленно выходиль каждый изъ рядовъ, приближался къ царю, склонялся передъ нимъ, потомъ твердыми шагами шелъ къ борту и кидался въ море. Это восточные Термопилы; царедворцы поступили совершенно послёдовательно. Любимецъ Дарія Истаспа, видя, что онъ хочетъ снять осаду Вавилона, обрубилъ себѣ уши и носъ и въ этонъ жалкомъ видъ передался вавилонянамъ, прося отищенія и говоря, что его изуродовалъ Дарій. Вавилоняне сдѣлали его вое-

<sup>1</sup>) Къ подобнымъ явленіямъ принадлежало наше мъстничество, основанное на патріархальной породистости, а вовсе не на понятіи своего достоинства. Замъчательно, что, съ совершеннъйшей потерей всъхъ человъческихъ понятій о достоинствъ и о чести. въ Восточной имперіи точно также выросъ уродливый, вычурный и смъшный формализмъ почестей, замънившій честь дъйствительную.

2) Въ текстѣ: царей (проп. цензурой).

начальникомъ, и онъ предательски отдалъ ихъ городъ Дарію Истасиу. Сколько туть самоотверженія! Это восточный Баярдъ.

Понятіе о личности является сознаннымъ въ отношеніи къ государству въ мірѣ греко-римскомъ. Личность неразрывна съ понятіемъ гражданина, она не свободна еще въ отношеніи къ себѣ: восточное поглошение всёхъ личностей одною повторяется и здёсь. но мѣсто случайнаго лица занимаеть нравственное, миеическое лопо города, кажлый гражданинъ сознавалъ въ самомъ себъ долю идеальной, царящей личности города или отечества, и эта доля была неприкосновенная, святая святыхъ его души. Патріотизиъ грека и римлянина былъ раздражителенъ и не выносилъ никакой обиды; въ немъ заключался древній point d'honneur. Өемистоклъ. сказавшій: «бей, но дай высказать», тёмъ ярче выражаетъ греческое понятіе о чести, что оно въ этомъ случав прямо противуположо средневѣковому понятію. Но общее, чтимое, святое было понято опять подъ опредѣленіемъ непосредственности и внѣшности: личность человѣка и его достоинство поглошались гражданина, значеніе гражданина достоинствомъ а было основано на случайности мъсторожленія, его права были права монополіи: свободы въ древнемъ мірѣ не было: свободенъ былъ Римъ, Аеины, а не люди. Граждане древняго міра, сказалъ не помню какой-то историкъ, потому считали себя свободными, что всѣ участвовали въ правленіи, лишавшемъ ихъ свободы. Уваженіе къ себѣ, какъ къ гражданину, было недостаточно, оно не помѣшало ни кліентизму, ни обоготворенію цезарей. Римскій гражданинъ, глубоко развращенный невольничествомъ, привычкой считать, сверхъ невольниковъ, всёхъ иностранцевъ полулюдьми, врагами, варварами, не нашелъ въ душѣ своей никакой нравственной опоры, когда Римъ сталъ падать, да и Римъ, съ своей стороны, на нашелъ опоры въ своихъ гражданахъ. Катонъ и множество другихъ республиканцевъ, консерваторовъ, увидавши, что Римъ падетъ, лишили себя жизни и поступили совершенно послѣдовательно римскому понятію о чести. Что оставалось въ ихъ жизни? Развѣ она имѣла значеніе, независимое оть Рима, значение не національное, человѣческое? Нѣтъ. Правда, Сенека сталъ поговаривать о неотъемлемомъ достоянствѣ человъка, присущемъ ему потому, что онъ человъкъ, но Сенека родился послё смерти республики и въ то время, какъ иной духъ началъ вѣять въ самомъ Римѣ.

Такъ какъ истинныя личности были въ греко-римскомъ мірѣ--города, то и поединки могли быть, въ нѣкоторомъ смыслъ, только между городами или республиками; Авины и Спарта всю жизнь провели въ дуэляхъ. Между частными людьми въ Римѣ поединка не могло быть потому, что дѣла чести рѣшались цен-

Digitized by GOOS

зурой. Государство имѣло право отнять все нравственное значеніе гражданина. Если и случалось что-нибудь въ родъ поединковъ, то основа ихъ была непремѣнно патріотическая: такова дуэль межлу Гораціями и Куріаціями. Греческая философія и римская цивилизація приготовили переходъ къ тѣмъ понятіямъ о личности, которая возвёстилась людямъ Евангеліемъ, и если Аристотель быль настолько грекь, что дёлиль натуру человёческую на свободную и рабскую, то Юлій Цезарь былъ настолько человъкъ новаго міра, что жалълъ рабовъ и гладіаторовъ; очень понятно, почему первый примъръ гуманности представляетъ именно тоть человёкъ, который нанесъ смертельный ударъ республикъ. Неблагопристойныя ругательства Цицерона, въ полномъ засъдании сената, противъ Антонія, котораго онъ обвиняетъ, между прочимъ, въ томъ, что онъ пьяный бъгалъ безъ всякой одежды по улицамъ, вызвали отвётъ одного сенатора, который также обругалъ Цицерона и заключилъ, что если Цицеронъ носить длинную тогу, то это для прикрытія своихъ отвратительныхъ ногъ. Примъръ этотъ показываеть, что уважение къ личности мало было развито въ Римѣ, что всего ярче выразилось въ отвратительномъ отношения патрона и кліентизма.

#### III.

Личность христіанина отрѣшается отъ древняго гражданскаго опредъления. Спаситель зоветь мытарей и женщинъ, отворяетъ царство Божіе разбойнику, безщадно казненному закономъ гражданскимъ. Слово: невольникъ, рабъ, становится богохульствомъ, нищета-достоинствомъ, напіональность теряеть смыслъ въ отношеніи къ единственной паствѣ, къ единой церкви: любовь къ отечеству уступаеть первенство любви къ ближнему. Личность христіанина не только освобождалась отъ своего гражданскаго и исключительно національнаго опредѣленія, она стремилась и отъ всего земного; она совлекла съ себя стараго Адама, т. е. всю сторону непосредственную, тёлесную, земную любовь, земное семейство, земныя страсти, земную мудрость, земное богатство, даже земное тѣло. Но братственная община, о которой говорить евангелисть Лука въ «Дѣяніяхъ», не знавшая права собственности, имъвшая одну душу и одно сердце, распространяясь, встрѣтилась съ государствомъ. Ничего не могло быть противоположные христіанскимъ началамъ, какъ понятіе о государствы, развившееся въ римской имперіи того времени. Діоклетіанъ, первый восточный царь римскій, замѣтилъ противорѣчіе азіатскоримскаго понятія о государствъ съ христіанскимъ, онъ съ свирѣпостью человѣка, не понимающаго духъ времени, гналъ огнемъ

и мечемъ юную церковь. Но дёлать было нечего; имъ надобно было помириться. Государство было необходимо для христіанъ: это было доля кесаря, которую надобно было предоставить кесарю. При такомъ противорѣчіи совѣсти съ гражданскимъ порядкомъ, частнаго съ общимъ, нельзя было развиваться, можно было остановиться, потерять всякую силу и строеніе и держаться потому только, что еще паденіе не совершилось. Это доказываеть та часть римской имперіи, которая осталась вѣрною древнему государству и которая разлагалась до XV столѣтія. Дѣйстительное примиреніе вышло индѣ.

Съ своей стороны, ничего не можеть быть противоположнъе не только восточному рабу, теряющемуся въ племени, но и рнискому гражданину, поглощенному своимъ государственнымъ значеніемъ, какъ германецъ, боящійся всякой централизацін и предпочитающій дикую независимость удобствамъ гражданской жизни. Германцы жили кучками, общинами, знаменами или дружинами; они почти не принадлежали землѣ, на которой родились, носиле родину съ собой и вездѣ были дома. Когда хаотическое броженіе переселеній, завоеваній, перваго устройства успокоилось, когла германцы приняли христіанство, когда весь этоть новый мірь началъ слагаться, принимая въ себя и остатки древней цивилизаціи и новую религію, развивая ими свою собственную сущность, тогда первымъ полнымъ и органическимъ слъдствіемъ взаимнаго проникновенія этихъ элементовъ является рыцарство. Рыцарствомъ вооруженная ватага кондотьеровъ, набодниковъ, необузданныхъ воиновъ поднялась изъ міра грабежей и насилія въ феодальное благоустройство. Ключемъ свода этого готическаго братства, этихъ военныхъ гражданъ, единственныхъ правовърныхъ людей того времени, была безпредъльная самоувъренность въ достоинствѣ своей личности и личности ближняго, разумѣется, признаннаго ровнымъ по феодальнымъ понятіямъ. Это было нъчто совершенно новое. Не только каждый клочокъ земли захотълъ самобытности, послъ того, какъ весь міръ жилъ однимъ Римомъ, но каждый непобъжденный человъкъ понималъ себя независимымъ, своевольнымъ. Феодализмъ-апотеоза личности вояна, монадологія въ гражданскомъ развитія; въ немъ нѣтъ дъйствительнаго центра.

Понятіе о государствѣ, о городѣ, какъ о единомъ дѣйствительномъ, къ которому отнесенъ человѣкъ, пало; человѣкъ, какъ воинъзащитникъ, какъ рыцарь, началъ понимать себя собственнымъ средоточіемъ; понявши это, онъ долженъбылъ высоко поставить свою честь, свою самобытность—гордую и независимую. Не массы сознали эту мысль о достоинствѣ личности: массы были побѣжденныя, массы были отсталые горожане, люди римскихъ по-

нятій, массы были несчастные земледёльцы, для которыхъ часъ сознанія еще не наставаль; ее поняли доблестнѣйшіе изъ воиновъ, ее поняли духовные. Ничего не можстъ быть пагубнѣе для исторіи, какъ вносить современные вопросы симпатій и антипатій въ разборъ былыхъ событій; если въ нѣкоторыхъ странахъ нозволяють людямъ судиться пэрами, то какое же право мы имбемъ судить прошедшее не по его понятіямъ, а по понятіямъ иного времени. Мы привыкли сопрягать съ словомъ рыцарствопонятіе угнетенія, несправедливости, касты; но съ тъмъ самымъ словомъ мы въ правъ сопрягать смыслъ совершенно противущоложный. Мы теперь смотримъ на рыцарство, какъ на прошедшій институть; его слабыя стороны для насъ раскрыты: насъ оскорбляеть его гордое чувство безконечнаго достоинства, основанное на безконечномъ унижении привязаннаго къ землѣ; оно пало отъ своей односторонности, оно наказано; оно до того умерло, наконецъ, что пора ему отдать полную справедливость.

Взгляните на рыцарство, отступивши въ VII, VIII столфтія,--и оно представится передовой фалангой человъчества; оцъните внутреннюю мысль его о достоинствъ человъческой личности, о святой неприкосновенности ся, о строгой чистоть,-и вы поймете великое начало, внесенное имъ въ исторію. Оттого мы рыцарей можемъ принять за высшихъ представителей среднихъ вѣковъ; истинные представители эпохи-не ариеметическое большинство, не золотая посредственность, а тѣ, которые достигли полнаго развитія, энергическіе и сильные д'ятельностью; другіе были въ ребячествѣ или въ дряхлости. Человъкъ научился уважать человтька въ рыцарѣ: этого мы имъ не забудемъ. Гордое требованіе признанія рыцарскихъ правъ было почвою, на которой выросло сознание права и достоянства человѣка вообще. Рыцарь далеко не былъ ниже римскаго гражданина. Римскій гражданинъ имбеть передъ нимъ то преимущество, что онъ развилъ свое понятіе; но то, чего домогался рыцарь, было выше того, чего достигнулъ римлянинъ. Сущность гражданина-внѣ его, случайность рожденія опредёляеть права его; сущность рыцаря-въ немъ самомъ, и онъ становится рыцаремъ, а не родится. Его право не принадлежить его личности. какъ случайной, а принадлежить ему по развити въ случайной личности ея родового значенія (разумбется такъ, какъ оно понималось въ тъ времена). Никто не былъ признаваемъ христіаниномъ по одному физическому рожденію; никто не родился рыцаремъ; для перваго надобно было духовное рождение крещениемъ, для второго искусъ и торжественное признание посвящениемъ. Рыцари были единственные свободные люди въ среднихъ вѣкахъ; они составляли между собой братство, разсѣянное по всему католическому міру и сочув-

А. И. Герцевъ, т. IV.

26



ствовавшее между собою; ихъ соединяло единство обычаевъ. единство понятій о своемъ достоинствѣ, единство предразсудковъ; каждый рыцарь сознавалъ неприкосновенное величіе своей личности и готовъ былъ доказывать его мечемъ. Но можно-ли назвать братствомъ учрежденіе, при которомъ массы были угнетены? А какъ-же древнія республики называются республиками, когда въ нихъ одни граждане имъли права? Низпіе классы въ среднихъ въкахъ не только не были признаны высшими, но и собою не были признаны; ихъ признавала одна церковь и передъ алтаремъ они были равны; человъкъ признается человъкомъ настолько, насколько онъ самъ себя признаетъ человѣкомъ. Кровавыя событія временъ Жакри выразили иныя потребности со стороны народа и обнаружили иное сознание, и рыцари встыи ужасами и свирбпостями того времени не могли ничего слблать. Тоже въ городахъ: по мъръ того, какъ коммуны начинали сознавать свои права, рыцари со скрежетомъ зубовъ должны были уступать; сознание это росло, а рыцарство дряхлёло. Въ 1614 году оно еще протестовало противъ смѣлости средняго состоянія, дерзнувшаго назваться братомъ рыцарства, а въ 1787 году Сіэсъ издалъ свою брошюру Du tiers-état и увърялъ, что среднее состояніе-все, мнѣніе, въ которое теперь никто не вѣритъ.

Права личности у рыцарей доказывались и поддерживались оружіемъ; міръ феодальный былъ дикъ и грубъ; кромѣ оружія и матеріальной силы, человъкъ не находилъ себъ другого оплота. Рыцарь былъ прежде всего воинъ, побъдитель; подозръние въ трусости и неумѣньи владѣть мечомъ-было высшимъ оскорбленіемъ. Рыцарство и тутъ, въ міръ вѣчной войны и рѣзни, внесло свое благотворное вліяніе: свирѣпое и необузданное насиліе облагороживается; враги не бросаются другь на друга какъ звѣри, а выходять торжественно на поединокъ, благородно, открыто, съ равнымъ оружіемъ. Поединокъ былъ совершенно на мёстё у этого военнаго братства. Кто судья надъ рыцаремъ, какъ не онъ самъ, какъ не равный ему противникъ? Для горожанина, для простолюдина существуеть судебное м'есто; но разв' рыцарь подсудимъ кому-нибудь въ дѣлѣ чести, и что государство и его законъ за мѣрило, за возмездникъ его оскорбленію? Онъ самъ себѣ достанеть право-копьемъ, мечомъ. Онъ признавалъ самоуправство естественнымъ, неотъемлемымъ правомъ. Зачёмъ онъ, оскорбленный, пойдеть искать юридической расправы, когда онъ не вёрить въ ея возможность возстановить честь; онъ ищеть собственной опасностью, смертію свой судъ и въ немъ оправданія себя въ чужихъ глазахъ и своихъ, казнь виновнаго согласна съ рѣшеніемъ небеснымъ. Конечно, храбрость и ловкость въ управленіи оружіемъ-самый жалкій критеріумъ истины, хотя, замѣ-

- 402 ---

тимъ мимоходомъ, трусость-въчный ошейникъ рабства. Въ наше время странно было бы доказывать истину тёмъ, чтобъ проткнуть копьемъ того, кто вздумаеть возражать или кто не согласенъ съ нами въ мнёніи. Самое требованіе признанія моей личности такъ, какъ я хочу, несправедливо; но во время рыцарства, когда чувство чести и самобытности было такъ ново и одушевляло грубыя и съ тѣмъ вмѣстѣ полудѣтскія натуры, понятно и деспотическое требование признания и готовность оружьемъ дать въсъ своему требованію. Не надобно забывать, сверхъ того, что тогда человѣкъ дѣтски вѣровалъ, что небо поможетъ правому; самые судьи не находили тогда лучшаго средства къ раскрытію истины, какъ судъ Божій, какъ поединокъ. Поединокъ имълъ религіозную основу и нравственную. Нравственный принципъ поединка состоить въ томъ, что истина дороже жизни, что за истину, мною сознанную, я готовъ умереть, и не признаю правъ на жизнь отвергающаго ее. Мало сознавать достоинство своей личности: надобно, сверхъ того, понимать, что съ утратою его бытіе становится ничтожно; надобно быть готовымъ испустить духъ за свою истину, ---тогда ее уважатъ, въ этомъ нѣтъ сомнѣнія. Человѣкъ, всегда готовый принесть себя на жертву за свое убъжденіе, человъкъ, который не можетъ жить, если до его нравственной основы коснулись оскорбительно, найдеть признаніе.

Гражданинъ древняго міра имфлъ всю святую святыхъ въ объективномъ понятіи своего отечества, онъ трепеталъ за его честь. Рыцарь, безпрестанно сосредоточенный на самомъ себъ, при всякомъ событіи, думалъ прежде всего о своемъ достоинствѣ; его ни во снѣ, ни на яву не оставляла мысль о его неприкосновенности; ревнивое и раздражительное чувство чести было безпрерывно, лихорадочно возбуждено. Жизнь, имѣющая такую основу, должна была принять характеръ угрюмый, восторженный, пренебрегающій сустами и въ то же время страстный, необузданный. Съ одной стороны, католицизмъ освобождалъ человъка на томъ условіи, чтобъ онъ отрекся отъ всего человѣческаго; съ другой, рыцарство давало ему копье и ставило его вѣчнымъ стражемъ своей чести. И онъ былъ величественъ-этоть стражъ! Ца, этоть человѣкъ съ поднятымъ челомъ, опертый на копье, величаво и гордо встрѣчающій всякаго, увѣренный въ своей самостоятельности по силѣ, которую ощущаеть въ груди, ничего не боящійся, потому что презираеть жизнь, былъ высокъ и полонъ поэзіи. Вся самобытность рыцаря въ немъ самомъ, это бедуинъ, окруженный степью; онъ едва принадлежить какой-нибудь странь, онъ воинъ всего міра католическаго, онъ почти чуждъ цатріотизма,---гдѣ его отечество? Это монада, сознающая себя самобытнымъ средоточіемъ, сознающая все царственное величіе своей

26\*

личности; онъ безпредѣльно вѣренъ своей присягѣ, его честь залогъ его вѣрности, его вѣрность—свободный даръ; онъ не можетъ измѣнить, потому что могъ не отдаваться; онъ не понимаетъ восточнаго, хвастливаго самоуниженія. Греки смѣялись надъ невѣжествомъ крестоносцевъ; быть человѣкомъ казалось грубостью для византійцевъ. Необразованные воины эти, покрытые желѣзомъ, готовы были за тѣнь оскорбленія лечь костьми; греки считали это предразсудкомъ; они, въ случаѣ нужды, подмѣшивали яду, дѣлали доносы..... ихъ воспитанія были совершенно розны.

Но какъ ни было сильно развитіе рыцарства, какъ оно ни было ярко и поэтично,—оно носило въ себѣ причину быстрой дряхлости: она очевидна.

Мы упомянули, что христіане первыхъ вѣковъ приняли, какъ неотразимое событие, римское государство; истиннаго сочувствия между древнимъ порядкомъ вообще и новой религіей не могло быть. Монастыри показывали разомъ внутреннюю, соціальную мысль христіанъ того времени и ихъ отвращеніе отъ языческаго устройства. Мы видёли такую же несвойственность германскаго характера съ римскимъ понятіемъ государства. Тацитъ въ свое время уже замѣтилъ, что германцы любять жизнь въ разбивку. Шлегель дуналъ уколоть германцевъ, говоря: Der Deutschen wahre Verfassung ist Anarchie. и высказаль невзначай мысль. которой глубины не предвидълъ. Рыцарь-германецъ и христіанинъ виссть. Онъ осуществилъ этоть протесть личности противъ поглощающаго государственнаго единства, такъ, какъ другой протесть, смиренный и безоружный, являлся въ католическомъ монахъ, отвергавшемъ гражданскія опредбленія. Мечта Карла Великаго о сильной имперіи не могла осуществиться: папа, рыцарство н монашеские ордена составляли оппозицию. Церковь признавала одно единство-единство паствы подъ жезловъ одного пастыря: феодализмъ хотѣлъ жить на каждой точкѣ земли: высасываніе всёхъ соковъ однимъ городомъ было для него противно, онъ былъ слишкомъ завистливъ, чтобъ помогать централизаціи, у него вездъ былъ свой центръ; кто-же бы его понудилъ уступить монополію одному городу? Польза, происходящая оть сосредоточения, оть единства управленія, мало согласовалась съ его понятіемъ самобытности каждаго мъстечка и уваженія ко всъмъ федеральнымъ обычаямъ его. Эту независимую личность германскую рыцарство выразило энергически. Но во имя чего же быль этоть протесть? во имя чего освобождалась личность рыцаря? Зачёмъ она такъ ревниво отстаивала себя противъ государства? По странному сочетанію противуположностей, составляющему чуть ли не отличительную черту всего среднев кового, рыцарь, челов къ, развившій въ себф чувство самобытности до высшей степени, оставался

нравственнымъ рабомъ; этотъ храбрый и непреклонный воинъ, отважный завоеватель, гордый защитникъ своей личности, былъ съ тѣмъ вмѣстѣ трусъ, и если короли и горожане боялись его, то онъ самъ боялся очень многаго. Великій шагъ противъ древняго міра былъ тѣмъ сдѣланъ, что чтимое, неприкосновенное, святое поняли внутри своей груди, а не въ городѣ; но для полнаго развитія личности человѣческой не доставало нравственной самобытности: она была совершенно неизвѣстна въ среднихъ вѣкахъ. Тогда все было несвободно; даже point d'honneur, хранитель личныхъ правъ, былъ часто самымъ тяжкимъ игомъ; такъ, федерализмъ отстаивалъ самобытность частей государства для того, чтобъ доставить торжество своимъ провинціальнымъ обычаямъ, нерѣдко подавляющимъ личную волю вдвое больше.

Логика событій неумолима. Рыцарь, свободная личность въ отношеніи къ государству и рабъ внутри, развилъ односторонность свою до нельщости; онъ съ каждымъ днемъ делался боле и болѣе Донъ-Кихотомъ; не имѣя дѣйствительнаго критеріума чести, онъ весь завистлъ отъ обычая и митнія; онъ, витсто живого и широкаго понятія человѣческаго достоинства, разработалъ жалкую и мелочную казуистику оскорбленій и поединковъ. Рыцарство пало жертвою своей односторонности, оно пало жертвою противоръчія, только формально примиреннаго въ его умъ. Но наслъдіе, имъ завъщанное, было велико; оно искупаеть и его односторонность и весь временной вредъ, нанесенный имъ; лучшаго наслъдія никто не завъщалъ людямъ, ни Авины, ни Римъпонятіе о неприкосновенности личности, о ея достоинствѣ, словомъ о чести. Честь скоро сділалась неписанной хартіей германо-романскихъ народовъ. «Возлѣ гражданскаго суда учреждается свой трибуналъ, трибуналъ чести» 1), восполняющій недостатокъ юридической расправы. Съ человъкомъ, который ставить свою честь выше жизни, съ человѣкомъ, идущимъ добровольно на смерть, нечего дѣлать: онъ неисправимо человикъ. Уваженіе къ личности, унаслѣдованное оть рыцарей, мало-по-малу распространившееся по всёмъ сословіямъ, трепеть за ея чистоту, спасли Европу во время революціоннаго противудѣйствія феодализму со стороны ожившей идеи государства и централизаціи; они помѣшали, по превосходному выраженію Монтескьё, «чиновнику сдълаться лакеемъ и солдату палачомъ». Людвигъ XI, Генрихъ VIII и самъ Филиппъ II знали очень хорошо, что сгнетаемость лица простирается до извѣстной степени, что его можно ограбить, убить, запутать въ съти, сжечь на autodafe, подавить общими мѣрами, но трудно и опасно оскорбить, нанести личную

1) Montesquieu «Esprit des Lois».

обиду; они знали, что горе дотрогивающемуся до чести; и то же самое върованіе чести сдълалось опорою престола европейскихъ монархій. Ея нъть во всъхъ богдыханствахъ, деспотіяхъ и султанатахъ Востока <sup>1</sup>).

По мфрф паденія рыцарства и самого католицизма возникають въ западной Европѣ и укрѣпляются монархіи съ своими горожанами, постоянными войсками, съ своими судами и придворными, съ своей религіей-протестантизмомъ, англиканской и галликанской церквами. Римская идея государства является снова, но уже не какъ общее дило, а какъ дѣло правительства, какъ общественная польза, какъ поземельная неприкосновенность. Непреклонная, независимая личность феодала приносится на жертву государству; напрасно прячется она въ своихъ замкахъ и лъсахъ. — новый порядокъ бьетъ ее вездъ. Понятіе политической государственной самобытности развивается въ этомъ мірѣ... но на какой-то холодной основѣ мелкаго эгоизма, личность жертвуется не отечеству, не государству, а спокойствію и матеріальнымъ удобствамъ. Настойчивый въ своихъ правахъ горожанинъ, хитрый легисть не развили въ себѣ того благороднаго и открытаго характера, какъ рыцарь; гордость, съ которой феодалы смотрѣли на нихъ, понятна. Поле брани, привычка къ оружію, къ опасности, удивительно воспитываетъ человѣка; онъ привыкаетъ пренебрегать мелочами, къ которымъ привязываетъ осъдлая и спокойная жизнь; у него складывается какой-то односторонній, но энергическій взглядъ на вещи, и въ то же время взглядъ наивно-детскій; онъ будеть грабить, но не будеть хитрить; онъ булеть насиловать, но но будеть, подыскиваться; онъ свирѣпо убьеть, но не изъ-за угла. Совсёмъ не такъ былъ воспитанъ горожанинъ: онъ былъ умнѣе, дѣльнѣе, ученѣе рыцаря; но онъ былъ рабомъ, привыкъ къ скрытности, къ проискамъ, къ уклончивости; онъ силенъ въ корпораціи — и ничтоженъ одинъ; онъ силенъ, опираясь на положительный законъ; опереться на себя ему и въ голову не приходило; словомъ, въ немъ не было той откровенности, которая присуща дъйствительному сознанію личности. Этой откровенности вообще не было во всемъ переворотъ противъ феодализма. Онъ сдёлался исподволь; союзники, соеди-

Развѣ подъ добродѣтелью Монтескьё понимаетъ именно ту цивическую virtus, которая была основою древнихъ республикъ?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Придется исключить одинъ Багдадскій халифать, во время его цвѣтенія и мавровъ вообще. Это составляетъ исключеніе, какое-то mezzo-termine между Востокомъ и Европой. Зачѣмъ Монтескьё отдѣлилъ честь отъ добродѣтели?— Онѣ расходятся только въ крайностяхъ; напр. добродѣтель, доводящая смиреніе до позволенія бить себя палкой, распадается съ честью такъ, какъ казуистика бретера или d'un raffiné распадается съ добродѣтелью.

нившіеся противъ феодализма, были заклятые враги (Людвигъ XI и чернь). Главнѣйшіе дѣятели его скрывали свои противоборствующія идеи, не только идучи на бой, но и послѣ побѣды (напримѣръ, Ришельё). Наружно они сохраняли старыя формы, наружно они выдавали себя не только за консерваторовъ, но и за историческую всегдашность, привывали лжесвидѣтельствовать въ свою пользу исторію, обманывали, коварствомъ побѣждали врага и только наружно хранили видъ чести и доблести <sup>1</sup>).

IV.

Стремительно развивающійся духъ европейскихъ народовъ быстро изжилъ романтико-феодальное содержаніе; онъ выросъ изъ среднев вковыхъ формъ, часъ феодальнаго міра наступалъ; онъ дѣлался тѣсенъ для мысли и дѣйствія; переворотъ за переворотомъ громятъ его съ XV столѣтія. Эта способность развитія, эта возможность покидать старое и усвоивать новое-одно изъ главныхъ отличительныхъ свойствъ европейскаго характера; западные народы не коченъють въ объятіяхъ труповъ, хотя бы это были трупы ихъ отцовъ, не вянутъ въ тоскъ; они съ похоронъ возвращаются полными свѣжихъ силъ; обновляются смертью и, вѣчно-юные между могилъ, облитыхъ горячими слезами, они строять изъ ихъ развалинъ новые пріюты жизни. Держаться за однъ и тъ же формы, какъ за единственный якорь спасенія, --- лучшее доказательство слабости и внутренней бѣдности; скучный Китай можеть служить примъромъ. Но, несмотря на эту внутреннюю готовность переходить къ новымъ формамъ, историческіе элементы имъютъ свои права, хоть и не тъ, которыя имъ приписывають-Нибуръ или Савиньи, и быть народный не снимается такъ легко, какъ черное бѣлье; natura, говорили древніе, abhorret saltus.

Иная жизнь, манившая лучшіе умы того времени, была вовсе не иная, а таже жизнь, нѣсколько исправленная. Не новый міръ водворялся, а старый передѣлывался. Обѣ стороны уступали, дѣлили грѣхъ пополамъ, закоснѣлыя привычки мирились съ неопредѣленными отвлеченіями; но что это за міръ? Грустный протестантъ, одѣтый въ трауръ, какъ-бы предвидѣлъ, что въ груди его лежитъ зародышъ страшныхъ столкновеній, онъ былъ печаленъ послѣ побѣды—очень дурной признакъ. Рѣзкій средне-

1) Людвигъ XIV первый снялъ маску—l'état c'est moi сдёлало бы честь откровенности Тимура или Чингись-Хана; глядя на него, и горожанинъ ее снялъ наконецъ, — въ залъ Jeu de Paume. Тогда началось второе дъйствіе великой драмы.



въковый характеръ стирается съ Вестфальскаго мира, монархическая революція побълила, гонимая личность рыцаря прячется: вообще, личности человъческой не вилно болъе на публичной сценѣ, она только не погибла въ кабинетѣ ученаго; наступило время, богатое внутренней работой, работой мысли; мыслящая личность явилась на смёну военной, вооруженная анализомъ, отрицаніемъ, смёлостью изслёдованія. Если вы хотите узнать все величіе этого времени, отвернитесь оть міра политическаго, т. е. отъ міра дипломатіи и несправедливыхъ войнъ: въ тиши кабинетовъ, въ мастерской артистовъ жила тогда новая мысль и росла новая мощь. Это гамлетовскій періодъ исторіи. Thatenarm und gedankenvoll, какъ сказалъ Гелдерлинъ о Германіи. Рыцарская личность, утратившая свое феодальное значеніе, едва поддерживалась дворянствомъ: въ дворянствъ сохранилось по преданію, по привычкѣ, по внушенію съ молодыхъ лѣтъ, понятіе личной чести, и несмотря на то, что, увлеченные обстоятельствами, они домогались мёсть и придворнаго значенія, отдадимъ имъ справедливость, что въ отношеніи чести они стояли выше горожанъ и готовы были всегда своею кровью искупить оскорбленіе. Горожане долго были довольны неприкосновенностію правъ сословій, общинъ, торговля ихъ была защищена и гражданскія права признаны: ихъ воспитала зависть и униженіе въ хитрыхъ легистовъ. Что же касается до крестьянъ, до неимущихъ, объ нихъ никто не справлялся, ихъ всѣ забывали, даже революція забыла ихъ при сборѣ національнаго собранія, ихъ собственно никто не представлялъ. Народный голосъ, раздавшійся еще въ реформацію, совершенно умолкъ; изнуренная войнами грудь народа онъмъла, да и языкъ, которымъ стали теперь говорить правительства, былъ для него непонятенъ, все дѣлалось для общественной пользы, для общественнаго благосостоянія, для блага народа, а ему все становилось хуже; явились безнравственныя теоріи du coup d'état, дипломатическихъ уловокъ; обманъ и ложь были введены въ теорію. Совѣтъ республиканца Макіавелли былъ исполненъ; иронію его приняли за чистыя деньги.

Политика какого-нибудь Чезаре Борджія сдѣлалась всеобщей: стремились религію сдѣлать административнымъ средствомъ, постоянныя войска превращались въ полицейскія команды. Это былъ золотой вѣкъ искусственной дипломатіи, она рѣшала судьбы народовъ и государствъ... Тамъ, гдѣ-то, съѣзжались посвященные въ таинства, писали длинныя бумаги тяжелымъ канцелярскимъ слогомъ, уступали, пріобрѣтали, оканчивали дѣло и для формы объявляли народу, стрѣляя въ него, еслп онъ не тотчасъ понималъ пользу и справедливость новыхъ мѣръ. И все это вовсе не сказка, а печальная быль политической исторіи

Европы отъ Вестфальскаго мира до конца XVIII столѣтія; читая сказанія о томъ времени, наглазно мѣряемъ, насколько мы подвинулись впередъ въ сто лѣтъ. Читайте исторію великаго царствованія Людвига XIV, а всего лучше читайте исторію тогдашней Германія и ея печальнаго настроенія, —и вамъ сдбластся страшно, и вы съ радостнымъ трепетомъ сердца встрбтите въ этомъ омутъ пороковъ, гнусностей, безнравственности, среди слабодушныхъ развратниковъ, окруженныхъ грязными лакеями строгое и полное энергіи лицо сфвернаго путешественника и его толстый преображенскій мундирь, такъ непохожій на изнъженные кафтаны тъхъ господъ. Кажется, что онъ идетъ на смѣну дряхлому порядку вещей, что онъ идетъ утѣшить людей въстью о свъжей почвъ. Но тоть худо знаеть характеръ европейца, кто думаетъ, что ему нужно обновление извиб... накраю гибели онъ всего ближе къ выходу. Людвигъ XIV былъ увъренъ въ прочности зданія, завъщаннаго имъ своимъ преемникамъ. Но когда послѣ его смерти потянуло изъ Англіи сксптицизмомъ и ея политическими ученіями, поддѣльный мраморъ, изъ котораго строилъ великій король, сталъ быстро вывітриваться. Оргіи регентства не мѣшали слышать раскаты приближающагося грома, раскаты, которые раздавались какъ на Альпійскихъ горахъ... гдѣ-то подъ ногами. Франклинъ ввелъ въ моду скромный кафтанъ мъщанина; требованія средняго состоянія во время революцій имѣли цѣлью не одни матеріальныя права и ихъ огражденіе, они требовали почета, какъ сословіе и какъ лицо, върный признакъ совершеннолътія. Другой признакъ еще болъе важный былъ высказанъ громкимъ требованіемъ подвергнуть суду разума весь непосредственный, привычный, обстоятельствами сложенный быть свой-и отречься оть всего, что онъ не оправдаеть. Общественный договорь и права человѣка были двѣ оси, около которыхъ обращались всв вопросы того времени. Напрасно историческая школа въ Германіи, 20 лёть спустя послѣ того, какъ мысль о договорѣ потрясла всю Европу, такъ кичилась своимъ открытіемъ, что contrat social-абстракція, что государство не устраивается по теоретическому плану, хотя бы онъ и былъ такъ геометрически правиленъ, какъ пирамида Сіэса. Само собою разумиется, что мысль объ общественномъ договоръ была отвлеченна, но именно въ то время нужна была такая абстракція; Abstractionen in der Wirklichkeit gelten machen, говорить Гегель, heisst die Wirklichkeit zerstören. Историческія школы никогда не умъютъ вполнъ понятъ историческаго смысла логическихъ, отвлеченныхъ понятій, имъ они все сдаются какими-то тънями иного міра. Между тъмъ всъ перевороты начинаются съ илеала, съ мечты, съ утопіи, съ абстракціи. Консерватизмъ называеть всякій прогрессь, всякое нововведеніе отвлеченнымъ.--онъ правъ, они отвлеченны, какъ все наступающее, какъ все юное, но для полноты разумёнія онъ долженъ назвать отвлеченіемъ и свое охраняемое; несмотря ни на историческія, ни на практическія права его, оно отвлеченно какъ отходящее, какъ дряхлое. Само собою разумбется, что не токмо Францію, но даже колонію нельзя устроить чисто а priori-старая Англія и старая Европа умѣли перебраться и въ Пенсильванію и Колумбію. Жизнь народа, такъ, какъ жизнь человъка, имъетъ періодъ безсознательный, въ которомъ она подлежитъ вліяніямъ роковымъ, органическимъ, принимаемымъ безотчетно, слагающимся изъ обстоятельствъ и, вырванныхъ имъ, взаимодъйствій и реакцій; потребность отчета возникаеть, когда организмъ настолько сложился а posteriori, что его не передълаешь а priori-онъ есть, онъ образованъ. у него мозгъ выработался и развился по-своему, фактъ нравственный и физіологическій вмѣстѣ. Цѣло холодной разсудительности состояло въ томъ, чтобъ, понявши свою историческую особность, идти впередъ, пользуясь обстоятельствами и стараясь исподволь приводить въ сознательную форму данныя начала. Исторія вообще далека оть такого благоразумнаго пути. Начало сознанія является страстно, оно съ тёмъ вмёстё разъёдающее отрицаніе, злая борьба; религіозная сторона отрицанія состоить именно въ въровании искоренения стараго и водворения новаго; отсюда источникъ энергіи и вдохновенія, которое охватываеть огнемъ людей въ эти эпохи. Отрицаніе береть всѣ свои силы изъ того, что отрицаеть, изъ прошедшаго; оно не можетъ HH пощадить его изъ благодарности, ни уничтожить изъ ненависти, оно какъ огонь сожигаеть твердыни существующаго,-но само обусловлено именно существованіемъ сожигаемаго, и такъ, какъ въ физическомъ горъни сгораемое ничего не утрачиваеть, такъ и въ дѣлѣ отрицанія прошедшее не утрачивается, несмотря на сильно произнесенное стремление до тла уничтожить его; оно аблается инымъ, сознаннымъ, превращается изъ ноши, положенной чужой рукой на плечи, въ свое бремя, которое не тяготить, но во всякомъ случав оно остается, какъ основныя черты физіологіи, какъ національность, сохранять которую столько стараются добрые люди, забывая, что ее утратить при жизни невозможно.

Революція впала во всё крайности своей точки зрёнія, но не отдёлалась отъ прошедшаго даже въ теоріи: въ рёшенія важнъйшихъ вопросовъ ея, исполненныхъ пророчествомъ, проникли воспоминанія и былое. Общественный договоръ имѣлъ основою права человѣка—отношеніе личности къ обществу; ея значеніе дѣлается существеннымъ и главнымъ вопросомъ, но вопросъ рѣшился подъ вліяніемъ прежняго міросозерцанія. Рево-

люція признаеть своей точкой отправленія неприкосновенную святость лица и во всёхъ случаяхъ ставитъ выше и святбе лица республику: для блага и спасенія республики, для жертвы большинству она снимаеть съ человъка тѣ права, которыя такъ торжественно провозгласила неотъемлемыми. Достоинство человъка измѣряется его участіемъ въ общемъ дѣлѣ, значеніе его — чисто гражданское въ древнемъ смыслъ. Революція требовала самоотверженія, себя-пожертвованія одной и нераздбльной республикь. Она хотъла средневъковаго аскетизма и античной преданности отечеству. Призракъ вѣчнаго города, гнетущаго другіе города, снова возсталъ изъ могилы, разумъ и свободу поставили на упраздненные пьедесталы, — такъ еще мало былъ разуменъ и свободенъ человѣкъ. Фанатизмъ этотъ спасъ отечество, но не могъ спасти личности, потому что въ немъ было много идолопоклонства. Понятія о цивизмѣ, объ обязанностяхъ гражданина, о равенствъ, братствъ, свободъ, сдълались едиными спасающими догматами отечества, и salus populi замѣнило идеальную заприродность романтизма цивической заприродностью (eine diesseitige Jenseitlichkeit). Все покорялось новымъ идеаламъ до тѣхъ поръ, пока явилась личность настолько смёлая, что не приняла внёшняго опредѣленія, своевольно поставила себя рядомъ съ государствомъ и короновалась императоромъ. Цёлость государства, его слава, его единство, его величіе, побѣда надъ врагомъ — все это ставилось выше личности; Наполеонъ поймалъ на словѣ францувовъ, и они увидѣли, что всего этого мало, что человѣкъ дѣйствительно успокоится, когда его личность будеть чтима и признана, когда ей будетъ свободно и широко, когда ее сознаютъ совершеннолътней. Въ революцію такого признанія и быть не могло, революція была борьбою, это осадное положеніе, война, да и внутри ея совъсти было сознаніе, что она не ръшила вопросовъ, которыхъ рѣшеніе предпослала себѣ какъ программу.-отсюда доля ея тревожнаго озлобленія. За ея односторонность явился Наполеонъ, лучшее возражение со стороны личности противъ поглощающаго государства. Ворьба послѣ Наполеона превратилась въ глухой бой оппозиціи, люди жили въ безпрерывномъ спорѣ, въ отстаивании своихъ правъ, въ раздорѣ и раздражении, въ хлопотахъ объ устройствѣ... какъ будто человѣку только и занятій, что учреждаться, какъ будто удовлетворительно всю жизнь строить свой домъ. Байронъ задохнулся въ этомъ мірѣ.

Блестящее время оппозиціи, парламентскихъ дебатовъ миновало; современный человѣкъ является какимъ-то усталымъ и безучастнымъ... Его не увѣришь, что все счастіе его около семейнаго очага, но не увѣришь и въ томъ, что оно исключительно на форумѣ; у него нѣтъ въ душѣ античной вѣры, что онъ-для Рима; но онъ не смѣетъ сознаться, что Римъ — для него. Благо отечества ему дорого, потому что это его благо, но онъ не можетъ забытъ свое нравственное достоинство для родины, ни онъ не уступитъ ни чести, ни истины для нея. Древній гражданинъ протягивалъ руку согражданину, гдѣ бы ни встрѣчалъ его; мы протягиваемъ ее сочувствующему человѣку, какой бы странѣ онъ ни принадлежалъ. Но мы все это дѣлаемъ больше, чѣмъ говоримъ, согласны болѣе, нежели высказываемъ. Робкая совѣсть наша боится признаться, что эгоизмъ и гуманность лишаютъ насъ половины цивическихъ добродѣтелей и дѣлаютъ насъ вдвое больше людьми.

Предчувствую, что здёсь надобно остановиться и пояснить сказанное. Мы это сдёлаемъ въ слёдующемъ отдёлё нашей статьи.

(Окончанія нѣтъ).

С. Соколово, сентябрь, 1846 года.

\_\_\_\_\_

## Москвитянинъ о Коперникъ.

Въ № 9 «Москвитянина» напечатанъ Голосъ за правду, голосъ благороднаго негодованія за помѣщеніе Коперника въ число Walhalla's Genossen. Гнѣвъ груди, изъ которой вырвался голосъ за правду, съ самаго начала обличаетъ волненіе, не позволяющее голосу оставаться въ предѣлахъ логики, хронологіи и даже приличія. Но самое это одушевленіе возбудило всю нашу симпатію: одни сильныя чувства ничѣмъ не вяжутся. Такіе голоса слушаются не умомъ, а сердцемъ: умомъ ихъ не токмо не оцѣнишь, но и не поймешь.

Предупреждая злые толки, мы поднимаемъ нашъ слабый голосъ, чтобъ объяснить нёкоторые рёзкіе звуки мощнаго голоси за правду въ № 9 «Москвитянина». Голосъ, мало-по-малу одушевляясь, возв'єщаеть, въ лирическомъ навост, какъ въ Краковъ Коперникъ духовно сочетался съ великими міровыми именами Галилея, Кеплера, Ньютона, по слъдамъ которыхъ шелъ и которыхъ оставилъ далеко за собою... Холодные люди засмѣются, холодные люди скажуть, что это изъ рукъ вонъ, и присовокунять, что Коперникъ умеръ въ 1543 году, Галилей въ 1642, Кеплеръ въ 1630, а Ньютонъ въ 1727! А у насъ слезы навернулись на глазахъ отъ этихъ строкъ: какъ чисто сохранился «Голосъ за правду» (ультра-славянскій) отъ грѣховной науки Заиада, отъ нечестивой исторіи ero! 1) Неужели Коперникъ не могъ пдти по слъдамъ и духовно сочетаться съ геніями, которые жили послѣ него, даже обогнать ихъ, только оттого, что умеръ прежде ихъ? Это матеріализмъ! Случайное время рожденія и жизни будто можеть имѣть вліяніе на сочетаніе духовное? вѣдь, это не тѣлесное сочетание! Конечно холоднымъ разумомъ этого не поймешь; но будто человѣкъ понимаеть однимъ разумомъ? это западный софизмъ. Какъ-же бы понимали люди, лишенные разума? Нако-

<sup>1</sup>) "Голосъ" такъ твердо увъренъ, что въ Европъ XVII въкъ былъ прежде XVI, что, не ограничиваясь вышесказаннымъ мъстомъ, говоритъ: "къ счастію, миновало то время, когда Галилей томился въ темницъ за тъ же самыя истины, которыя всенародно объявлялъ Коперникъ". нецъ, ненадобно забывать, что «Голосъ за правду»—голосъ трепещущій отъ гнѣва. До хронологіи-ли раздраженному человѣку? Онъ говорить какъ пиеія на треножникѣ, самъ не зная что. Итакъ, голоса винить нечего. Можно бы, конечно, замѣтить, что редакторы «Москвитянина» могли бы похладнокровнѣе слушать «Голосъ» и поправить ошибки; но, впрочемъ, въ условіяхъ, требуемыхъ закономъ, не сказано, чтобъ редакторы знали, когда тѣлѣсно жили великіе люди: какое-же право имѣемъ мы отъ ннхъ требовать этого? Эти вздоры обыкновенно знаютъ люди холоднаго разума, жалкіе: имъ надобно чѣмъ-нибудь наполнить пустоту души; это знаютъ нечестивыя дѣти нашего вѣка—вѣка, который скоро заставитъ траву и каменья поднять голосъ и заставнъъ уже недавно вдохновеннаго юношу молніеноснымъ словомъ брявнуть на лирѣ:

> О вѣкъ! Аравіи безплодная равнина, Египта сладкихъ мясъ лишь алчная чета! <sup>1</sup>)

Знаніе—это сладкое мясо египетское, исторія и хронологія это Тифономъ обглоданныя кости египетскаго мяса, и исторія европейской цивилизаціи—это просто «лишь алчная чета».

Что за дѣло, кто прежде кого жилъ! Дѣло въ корнесловін фамиліи. Туть «Голосъ» дома. Мы и прежде никогда не сомнѣвались, что Коперникъ былъ полякъ; но доказательства на это были бъдны: родился въ Польшъ отъ поляковъ, имъвшихъ чисто славянскую фамилію. «Голосъ» идеть гораздо далѣе; онъ доказываеть филологически не только польское происхождение Коперника, но и выводить самое объяснение его планетнаго движенія изъ корнесловія его фамиліи. Не смѣйтесь, а слушайте. Коперникъ, Копырникъ, это трава, у этой травы корни — во-первыхъ, въ землѣ, во-вторыхъ, въ богемскихъ словахъ коргнеі, trpnut, strpnut и въ польскихъ pokorniec, cierpnac, scierpnac. (Hy, гг. нёмцы, родственны-ли вамъ эти звуки? Нётъ!). Мало-по-малу наша трава превращается въ добродътель, и изъ жербжицы дълается Покорникъ. Итакъ, Коперникъ proprie sic dictum Покорникъ. Слово, которое могло бы быть и русскимъ, замъчаетъ «Голосъ», если-бъ было принято. Это совершенно справедливо! Не «Голосъ» не ограничивается этимъ, а тотчасъ же усвоиваеть его русскому языку, для того, чтобъ доказать милымъ каламбуромъ, что Коперникъ потому и былъ геніальный астрономъ, что онъ былъ Покорникъ. «Въ Коперникъ, говорить «Голосъ», мы не столько удивляемся безпредёльной мысли, сколько религіозной

JOODIA

Digitized by

<sup>1) № 9 &</sup>quot;Москвитанина". Прекрасное стихотвореніе г. Лихонина! Видно, что это еще первые опыты; языкъ какъ-то не поддается, но надежды больнія.

покорю, которая дала ему средства и силы постигнуть тайну міровращенія». Странно, конечно, покажется многимъ, какъ Галилей, жившій послѣ Коперника, сидѣлъ (по «Голосу», прежде рожденія Коперника) въ тюрьмѣ именно за ту же покори и какъ учение Коперника было объявлено нерелигиознымъ, но вы опять забываете, что все это можно узнать изъ костей сладкаго египетскаго мяса. Странно и то, отчего-же никто изъ доминиканцевъ, базиліанцевъ, напр. хоть Заремба, который принималъ Коперника въ духовное званіе, не дошелъ покорой до движенія земной планеты, всё они были люди препокорные и прекопырные. Странно только съ перваго взгляда; со второго вы усмотрите, что Коперникъ былъ покорникъ въ квадратѣ, разъ по жизни, да разъ по фамиліи: какъ же ему было не добраться до объясненія солнечной системы? Это ясно, какъ дважды два четыре. Пріобрѣтеніе русскому языку слова покоры очень важно и на немъ останавливаться нечего; мы знаемъ многихъ, ръшившихся идти далъе и подписываться «копырнюйшими слугами».

Филолого-мистическое изыскание есть только пьедесталь, съ котораго «Голосъ» начинаетъ свой выговоръ Германіи вообще, Баваріи и Швабіи въ частности. Можно себѣ представить, какъ «Голосъ» послѣ всѣхъ gtrpnut, krpnet, въ справедливомъ гнѣвѣ трактуеть неумѣстную дерзость германцевъ поставить памятникъ славянину! Онъ называетъ современное состояние Германии (а можеть, и всего Запада) «временемъ игрищъ безумныхъ». Подѣломъ! Что, у германцевъ мало, что-ли, великихъ людей? Три въка тому назадъ, завелся какъ-то у сосѣдей, и то чудомъ, покорой геній, опередившій самого Ньютона, умершаго сто съ чёмъ-то лътъ тому назадъ, и того давай! Это ни на что не похоже! Въдь, мы не ставимъ памятниковъ Гёте или Шиллеру. Коперникъ писалъ не для нѣмцевъ, писалъ для соотечественниковъ: это ясно изъ того, что онъ писалъ по-латыни и посвёщалъ папё римскому великія творенія свои. Развѣ не довольно Европѣ, что она унаслѣдовала, поняла, развила великую мысль, болѣе отгаданную геніемъ, нежели изложенную наукообразно? развѣ недовольно ей, что она же поставила генія въ возможность сдёлать свое открытіе предшествовавшимъ развитіемъ астрономіи, подавъ ему «Альмагесту» Птоломея и всѣ послѣдующіе труды до XVI вѣка? Мало ей, памятники воздвигать... Нѣтъ, копырнъйшіе слуги, много будетъ! Мы можемъ читать и не читать Коперника, можемъ думать, что онъ дальше повелъ науку Ньютона, основанную на Коперникѣ, мы можемъ ему ставить памятники и не ставить,--намъ онъ свой человѣкъ; съ своимъ человѣкомъ что за церемонія? А нѣмцы не приставай! Мы всегда съ негодованіемъ смотръли, какъ какіе-нибудь французы ставятъ памятники корсиканцамъ, женевцамъ, швабамъ... А propos, Баварія виновата; пусть несеть кару; а бъдные швабы — ни тъломъ, ни душой, чаже намъ стало немного жаль ихъ. Какой-то изъ редакторовъ «Conversation's Lexicon» написалъ, что Коперникъ происхождения швабскаго: конечно, ошибка непростительная, хотя и менбе грубая, нежели сдѣлалъ «Голосъ», считая Коперника послѣдователемъ Ньютона. Не знать, гдъ и отъ кого родился Коперникъ,не мѣшаеть знать его великое дъяніе, а думать, что Коперникъ открыль движение земли, имъя передъ собою теорию тяготънія Ньютона, показываеть совершенное незнание предмета. По несчастію, «Голосъ за Правду» зналъ о жалкой ошибкѣ Conv. Lex. въ самое то время, когда гнѣвъ его достигъ высшей степени. «Какъ, говорилъ онъ, поляка Коперника производить отъ т... швабовъ». «Голосъ», задыхаясь отъ гнѣва, заикнулся на т... Жаль, что редакторы не доглядбли этого т..... Мы увбрены, что крѣпкое словцо, начинающееся съ т... вовсе не обидно; но поле толкованія широко: мало ли прилагательныхъ съ т? Таврическій, темный, тупой, толстый, трогательный и проч. Швабъ Шиллеръ не былъ ни толсть, ни тупъ. Фихте и Гегеля можетъ и считають редакторы «Москвитянина» тупыми и толстыми, но за то навѣрное согласятся, что они не таврическіе...

Послѣ этой выходки, «Голосъ» слабѣетъ, переломъ совершился, онъ становится нѣженъ, добродушенъ, близокъ къ милому лепету дѣтей. Онъ разсказываетъ намъ, что великій астрономъ Коперникъ зналъ механику. Каковъ былъ Коперникъ! Да не зналъ-ли онъ и геометрія? «Тихо-Браге написалъ стихи въ честь его ин струменту; названному paralacticum, искусство его въ живописи доказываетъ портретъ его, снятый имъ самимъ». Каковъ сюрпризъ послѣ точки съ запятой! Наконецъ, «Голосъ», утихая, говоритъ, какъ бы выводомъ и послѣднимъ словомъ своимъ, слѣдующія краснорѣчивыя строки: «Заключимъ воспоминаніе о знаменитомъ Коперникѣ свидѣтельствомъ Мостлина, по мнѣнію котораго день кончины его былъ 19 января, а не 15 или 24 мая, не 19 февраля и 1 іюня».

Послѣ этого трогательнаго мѣста, «Голосъ» умолкаетъ. Послѣднія строки убѣдительны: конечно, если Коперникъ умеръ 19 января, то во всѣ прочіе дни и мѣсяцы того года онъ не умиралъ <sup>1</sup>).

1) Хотя въ № 10 "Москвитянина" и сдѣлана оговорка, что "въ статът о Коперникъ, Регенсбургъ переставленъ съ Дуная на Рейнъ, а Коперникъ посланъ по слъдамъ Галилея, Кеплера и Ньютона, между тъмъ какъ онъ имъ предшествовалъ, благодаря излишнему усердію г. корректора"; но такая остроумная поправка показалась такъ забавною моему корректору, что я никакъ не могъотказать ему въ просъбъ напечатать эту статью. Ред.

### Оба лучше.

(Отрывокъ).

— Знаете вы этого господина... вотъ направо, читаетъ газеты?

— Нѣть.

— Мнѣ бы хотѣлось узнать, что онъ такое.

— Мудрено ли узнать; люди нынче выдѣлываются гуртовые, оригиналовъ въ Европѣ нѣтъ. Господинъ, васъ занимающій, пли Орасъ Жоржа Занда...

— Не думаю.

- Ну, такъ, навърное, Барнумъ.

— Только будто и типовъ?

- Нѣтъ, есть еще средній: Барнумъ-Орасъ.

- Однако, я встрѣчалъ людей совершенно не похожихъ ни на Барнума, ни на Ораса.

— Гдѣ? Въ Кукунорѣ—въ Гон-го?..

— Нѣтъ, здѣсь въ Англіи.

— Это могло случиться; я больше думаль о материкѣ; но развѣ вы не замѣтили, что всѣ эти чудаки, непохожіе ни на Барнума, ни на Ораса, что всѣ они... ну что же... разъ—два три...

— Не знаю.

— Подумайте...

— Поврежденные.

— Разумѣется.

I.

Когда я возвратился домой, мнё припло въ голову полушуточное и совсёмъ злое замёчаніе моего пріятеля. Въ самомъ дёлё, Барнумъ и Орасъ такъ вполнё созданы по образу и подобію вёка мёщанскаго и риторическаго, что они встрёчаются вездё—внизу и наверху, направо и налёво, на лавкё судей и на лавкё подсудимыхъ.

Барнумъ представляетъ дѣловую сторону, практическую на-

А. И. Герцень, т. IV.

27

шего въка; это проза въка, его трудъ, его занятіе. Орасъ — поэзію, сторону артистическую. Барнумъ — это, такъ сказать, Сократъ мъщанства; Орасъ—его Алкивіадъ.

Жоржъ Зандъ совершенно справедливо замѣчаетъ, что въ наше время всѣ эти старые волокиты, вѣчные ловласы, влюбленные маркизы, вовсе не существуютъ, что типъ молодого человѣка сороковыхъ годовъ совсѣмъ иной. Съ тѣхъ поръ, какъ она писала «Ораса», прошло лѣтъ пятнадцать; въ нихъ ничего не перемѣнилось; прежніе Орасы сдѣлались старше, новые нодросли. Вся дѣйствующая, пишущая Франція состоитъ изъ Орасовъ. Нѣмцы тоже выработали себѣ, съ прибавкой глубокомысленнаго, но патріархально-простого разврата и основательно-тяжелой безнравственности, типъ Ораса (который они классически назвали Горацъ).

Въ Англіи Орасовъ мало, въ Америкъ совсъмъ нѣтъ; но англо американская порода произвела другой типъ, не меньше всеобщій, и это ужъ не лицо романа, а лицо въ лицахъ, живой человъкъ, по днесь здравствующій въ Нью-Іоркъ,—Ф. Барнумъ.

Который изъ нихъ лучше, я не знаю, и принужденъ на это отвѣчать, какъ отвѣчаютъ дѣти: «Оба лучше». Хотя не могу скрыть, что для насъ Орасъ какъ-то интереснѣе,—это все литераторъ, словно свой братъ. Но хорошъ и Барнумъ въ своей античной простотѣ, мудрецъ жизни и поведенія, труженикъ и талантъ.

Съ дътства безъ средствъ, Барнумъ ростеть въ мелочной лавочкъ, онъ окруженъ цълой атмосферой плутовства; передъ его глазами совершается мирная мародерская война мелкой торговли на своей низшей ступени, гдъ лавочникъ покупаетъ у крестьянина земледъльческія произведенія и продаетъ ему городскія. Малъйшее разсъяніе—и лавочникъ обманутъ, обвѣшанъ; малъйшая оплошность—и крестьянинъ надуть. Эта коммерческая игра въ мошенничество занимаетъ всъхъ; каждый старается прежде сказатъ «шахъ и матъ» своему противнику. Въ слъдующую нгру, другой употребляетъ всъ усилія, чтобъ отыграться, не скрывая совсъмъ своихъ намъреній.

Барнумъ смотритъ на это систематически-устроенное воровство глазами умнаго, расторопнаго мальчика, и первый результатъ, который онъ выводитъ, состоитъ въ томъ, что *работой* можно прокормить себя, но что *многаго* не выработаешь, а ему съ дѣтскихъ лѣтъ хочется очень многаго. Оборотами и уловками, напротивъ, можно все сдѣлать. Съ этимъ прекраснымъ началомъ, Барнумъ, присмотрѣвшись къ жизни, испытавъ грошевыя лотереи и копеечныя перепродажи пряниковъ и прохладительныхъ напитковъ, понялъ великую тайну вѣка риторическаго, вѣка

эффектовъ и фразъ, выставокъ и громкихъ объявленій, понялъ, что главнъйшее для современныхъ номиналистовъ *афиша*!

Эфектъ и фраза.--общія орудія у Барнума съ Орасомъ; но для Барнума это только средство наживы: обобравъ васъ, онъ васъ оставляетъ въ поков. Орасъ проникаетъ въ сердце и душуи тамъ еще что-то крадетъ и лжетъ. Оттого подъ конецъ Орасъ сдѣлался адвокатомъ, т. е. краснобаемъ по ремеслу, а Барнумъ составилъ себѣ огромное состояніе и сталъ филантропомъ.

Непоколебимая постоянная вѣра Барнума въ глупость людей оправдалась. Онъ не скрываетъ своихъ убѣжденій, напротивъ, наивно разсказываетъ о своихъ продѣлкахъ, такъ, какъ полководецъ повѣствуетъ о своихъ стратегическихъ хитростяхъ. Онъ всякаго человѣка и всѣхъ людей принималъ за средство обогащенія, такъ, какъ это дѣлаютъ и другіе, но съ большей нравственной силой, съ большей послѣдовательностью. Истощивъ всѣ средства наживаться, разбогатѣвъ, онъ еще нажился, продавъ людямъ разсказъ о томъ, какъ онъ ихъ надувалъ. Тутъ Барнумъ становится геніемъ своего дѣла.

Барнумъ случайно нашелъ какую-то полубезумную старуху, съ трудомъ разгибавшуюся и мямлившую всякій вздоръ. Тотчасъ въ его головъ родилась мысль: «Что, если выдать ее за няньку Вашингтона»? Что долго думать! ...Афиши--и давай ее возить изъ города въ городъ. Куда ни привезетъ, всъ кричатъ въ одинъ голосъ, что это ни на что не похоже, что это пустяки, что нянькъ Вашингтона было бы лътъ полтораста, и всъ тороиятся взглянуть изъ любопытства, что это такое. Толпа выходитъ нзъ балагана съ хохотомъ, другая входитъ, объ увърены, что это вздоръ и обманъ, а Барнумъ откладываетъ себъ одну тысячу долларовъ за другою.

Возивъ по міру Сирену и Томъ-Пуса, подложную няньку Вашингтона и истинную Джени Линдъ, Барнумъ доплутовался до высокой честности, предсёдательствуетъ въ обществё благотворенія бёднымъ, даетъ отеческіе совёты начинающимъ карьеру. Прошедшее, по понятіямъ мёщанъ, не имёетъ дѣйствія на милліонъ въ кассѣ. Милліонъ все покрываетъ.

Вирочемъ, Барнумъ былъ и прежде всегда нравственнымъ человѣкомъ; онъ наивно останавливается среди книги, чтобъ сказать читателю, что несмотря на то, что онъ иногда былъ въ необходимости пользоваться обстоятельствами безъ особенно-щепетильнаго разбора средствъ, онъ постоянно перечитывалъ Библію и, гдѣ бы ни былъ, ходилъ всегда по воскресеньямъ въ церковь. Онъ даже не забылъ отмѣтить въ пользу своего чувствительнаго сердца, какъ, отправляясь изъ Нью-Іорка въ Лондонъ съ Томъ-Пусомъ, утеръ слезу, прощаясь на пароходѣ съ женою.

27\*

Орасъ слезнѣе, нервнѣе его. Орасъ самъ—афиша, живая декорація, воплощенная ложь. Вѣчный актеръ, онъ ежеминутно позируетъ; у него есть идеальный Орасъ, за котораго онъ хочетъ прослыть и котораго онъ представлялъ для всѣхъ знакомыхъ и незнакомыхъ, для мужчинъ и женщинъ, для старыхъ и молодыхъ.

Въ бъдъ и счастіи онъ отыскиваетъ одну сценическую сторону, упивается дъйствіемъ, которое производить на другихъ: его эпикуреизмъ не простой, а, такъ сказать, рикошетный; онъ вызываеть сочувствіе, за которое, съ своей стороны, ничего не даеть, да если-бъ и хотълъ, не можеть ничего дать; у него совсѣмъ нѣтъ сердца къ чему-нибудь внѣ его самого, но есть поверхностное пониманіе страстей, ни къ чему его не обязывающее; ему правится ихъ накожное раздраженіе, ихъ дъйствіе на зрителей, онъ самъ себя увёряеть въ нихъ, т. е. лжетъ себё самому, но какъ только зыбь становится непокойною, опасною, онъ выходить спокойно сухой на берегь и идеть себѣ домой. Если онь привязывается иногда къ людямъ, то это на томъ основаніи, какъ мы привязываемся къ икрѣ или дичи. Въ немъ нѣтъ внутренняго предѣла, который бы остановилъ его въ чемъ-нибудь,—одного изъ техъ инстинктивныхъ пределовъ, заявляющихъ свое veto прежде всякаго разсужденія. Сверхъ собственной опасности, для Ораса существуеть одна узда-партерь, общественное мнъніе; оставьте его одного,-онъ не будеть себѣ мыть рукъ. Пуще всего боится смѣха. Чтобъ выправиться изъ смѣшного положенія, онъ опозорить сестру, предасть друга.

Онъ падокъ на каждое наслажденіе, на каждое лакомство (что не мѣшаетъ ему представлять изъ себя давно потухшій кратеръ). Я увѣренъ, что онъ тайно покупаетъ себѣ конфекты и, запершись у себя въ комнатѣ, ѣстъ ихъ.

Между Барнумомъ и Орасомъ разстояніе не такъ велико, какъ кажется: вмѣсто вашингтоновской няньки онъ показываетъ священныя убѣжденія души, любовь, братство, отчаяніе. Все это у него до такой степени неистинно, что Орасъ даже и не развратенъ: разврату надобно отдаваться для того, чтобъ онъ нравился, развратъ требуетъ своего рода откровенности. Орасъ будетъ представлятъ какую-нибудь роль лоретки, падшаго духа, несчастную любовь, которая алчетъ утопить себя въ смертельныхъ волнахъ чувственности, а не то тотчасъ уснетъ.

По мнѣніямъ онъ непремѣнно радикалъ, ненавидитъ аристократію и особенно банкировъ; но страстно желаетъ денегъ, и какъ только попадется въ богатую залу съ коврами, маркизами и канделябрами, у него начинаетъ кружиться голова, онъ чувствуетъ, что рожденъ для этого міра. Его утѣшаетъ мысль, что онъ имъ пожертвовалъ (не имѣя на то никакого права) свонъъ

убъжденіямъ. Дайте ему сто тысячъ франковъ доходу и «monsieur le marquis» передъ фамиліей,—онъ не пустить васъ къ себѣ въ домъ.

Существо это, позолоченное снаружи и испорченное внутри, у котораго развиты всё страстныя поползновенія и ни одной страсти, вносить гибель и несчастіе во всё круги людей простыхъ и искреннихъ, пока они не догадываются, съ кѣмъ имѣютъ дѣло. Занятый исключительно самимъ собою и своимъ эффектомъ, онъ, самъ того не замѣчая, оскорбляетъ нѣжнѣйшія струны чужого сердца.

Играя на фальшивыя деньги, онъ всегда въ выигрышѣ, потому, что съ другихъ беретъ золото, пока этого не замѣчаютъ. Орасъ силенъ, но, какъ привидѣніе, теряетъ свою силу при дневномъ свѣтѣ.

Минута, въ которую Мирта перешла отъ любви къ ненависти,—нѣтъ, къ презрѣнію, была та, въ которую Орасъ игралъ самоубійцу у ея ногъ и остался, слава Богу, здоровъ.

Орасъ — главный виновникъ бъдствій, обрушившихся на Европу въ послъднее время. Онъ увлекъ своими фразами массы — такъ, какъ увлекъ Мирту въ романъ — для того, чтобъ предать ихъ при первой опасности.

II.

Ж. Зандъ говоритъ, что романъ ея былъ принятъ съ ропотомъ, — это естественно. Развѣ у насъ не сердились на «Ревизора»? Сходство схвачено поразительно, обидно. Она сама испугалась; ей стало совѣстно передъ знакомыми и друзьями. Кисть дрогнула въ ея рукахъ и она къ концу смѣняетъ улыбку презрѣнія улыбкой снисхожденія. Она дѣлаетъ Ораса адвокатомъ и даже намекаетъ на его исправленіе. Адвокатомъ-то онъ будетъ, и адвокатомъ отличнымъ, защитникомъ вдовъ и сиротъ, негодующимъ карателемъ человѣческихъ слабостей; но Орасомъ онъ останется, потому что онъ можетъ только удачно «представить» исправленіе—не больше.

Исправляются люди безъ заднихъ мыслей, люди увлеченные, безъ *премедитаціи*, люди съ сердцемъ, напримъ́ръ, Фобласъ. Кстати пришелъ онъ на память. Фобласъ отчаянный шалунъ, Орасъ передъ нимъ отшельникъ: отчего же первому хочется погрозить пальцемъ, а второго толкнуть ногой?

.... Между жителями Новой Зеландіи и обитателями какогонибудь квартала въ Парижѣ не больше различія, какъ между Фобласомъ и Орасомъ. А, вѣдь, между тѣмъ и другимъ не Богь знаетъ сколько времени прошло. Фобласъ на старости лѣтъ могъ ١

еще встрътить Ораса у маркизы или поколотить его въ оперъ, когда онъ такъ мъщански хвастался своей побъдой,—и поколотить той самой палкой, которую онъ оставилъ у актрисы, а сынъ нашелъ.

Фобласъ совершенно искренній человѣкъ, онъ ищетъ не пообъды, а наслажденія, онъ вѣтренъ, впечатлителенъ и такъ же откровенно раскаивается въ своихъ измѣнахъ Лодоискѣ (всякій разъ двадцатью часами позже, нежели слѣдовало), какъ и измѣняетъ ей. Останавливать Фобласа поздно, но бояться нечего: онъ современемъ остепенится и сдѣлается человѣкомъ; можетъ быть, по дорогѣ онъ потеряетъ состояніе, здоровье; но сердце у него останется.

Фобласъ жилъ въ испорченномъ воздухъ будуаровъ; ударилъ громъ: Фобласъ сдълался Ларошжакленомъ. Орасъ не переродился землетрясеніемъ; въ немъ нътъ больше «нерва», какъ говорятъ французы.

Слабости Фобласа—мужскія, слабости Ораса—женскія: его настоящее призваніе—жить паразитною жизнію, мучить женщину, дѣлать изъ нея пьедесталъ, скамейку, обирать ее, тянуться передъ ней, капризничать и, говоря съ нею, смотрѣть въ зеркало на самого себя.

Но отчего жъ все это... отчего?

А отчего, съ другой стороны, несмотря на то, что Фобласъ часто неприличнѣе романовъ Поль-де Кока, когда вы читаете послѣдніе, чувствуете, что грязь глубже и топче? Уровень понизился!

Между Луве и Поль-де-Кокомъ, между Фобласомъ и Орасомъ что-то прошло и понизило людей. Съ тѣхъ поръ уровень все еще падаетъ. Фигаро Бомарше и Лизета Беранже сдѣлались теперь такими же идеалами, какъ Баярдъ и Женевьева; Фигаро, забавный, милый плутъ, замѣнился Робертъ Макеромъ, который уже крадетъ и грабитъ, дѣлаетъ фальшивые векселя, убиваетъ. Вмѣсто Манонъ Леско и Лизеты является Марго (въ les Filles de marbre), которая ничего не любитъ: «ни цвѣтовъ, ни соловья, ni le chant de Romeo», а любитъ только луидоры...

V-la ce qu'aime Margot.

Марго—женщина за №, патентованная и гарантированная префектурой. Немногимъ лучше ея весь литературный парижскій Сенъ-Лазаръ, котораго двери растворилъ А. Дюма-сынъ.

Между Фобласомъ и Орасомъ, между Фигаро и Роберъ Макеромъ, между Манонъ и Марго прошло мъщанство, овладъло людьми и образовало два поколънія...

# Изъ писемъ путешественника.

#### Во внутренности Англіи.

#### письмо первое.

#### Гровеноръ Скверъ, 1 марта, 1856.

... Скучные вопросы салонной болтовни, походившіе на допросъ, кончились. Допросъ на этотъ разъ былъ длиненъ, подробенъ, скученъ и тяжелъ; я сѣлъ на диванъ въ углу комнаты и съ волчьей злобой смотрѣлъ на разодѣтыхъ старухъ, на дурно одѣтыхъ молодыхъ и на накрахмаленныхъ мужчинъ, наполнявшихъ залу, въ которой угощали свѣчами и холоднымъ чаемъ съ кеками.

Новая жертва была поймана. Жестокость, съ которой меня пытали, была обращена на толстую женщину, которой полуплатье было общито какими-то стеклами, точно будто она хранила себя такъ, какъ здѣсь берегуть овощъ въ огородѣ, посыпая верхъ ограды битыми бутылками. Ее вели пѣть. Какойто М. Р. <sup>1</sup>) съ завитыми бакенбардами и съ проборомъ на затылкѣ сѣлъ за рояль, развернулъ ноты, закричалъ по-итальянски, и женщина закричала. Пошла музыка.

Я перебиралъ въ головъ рядъ глупостей, о которыхъ меня спрашивали... о морозъ, о казакахъ, о партіи Old-Boyards; тощій клержиманъ освъдомлялся, правда ли, что офиціанты одъваютъ у насъ дамъ, и есть ли у насъ литература, другой т. р. желалъ знать, истинно ли это, что каждый русскій крестьянинъ имъетъ фанатическое желаніе завоевать Европу. Надо замътить, что одни и тъ же вопросы предлагаются всякій разъ, и отвъты постоянно приводятъ въ изумленіе честную публику.

Офиціанть назваль одного литературнаго льва. Устрашенный голосомъ, который подавалъ М. Р., и увидя меня въ углу, левъ продрался къ дивану, помявъ немного свою гриву.

1) Member of Parliament, членъ парламента.

- Вы не будете спрашивать о Россіи? сказалъ я ему, подавая руку.

— А что?

— Пожалуйста, предупредите, я сейчасъ кончилъ свое представленіе, въдь и Альбертъ Смитъ не ходитъ два раза кряду на свой Монбланъ въ Пикадили. Если вы намърены сдълать хоть одинъ вопросъ, скажите, я уйду.

--- Успокойтесь, я буду васъ спрашивать объ Англіи, сказаль онъ, смѣясь.--Въ самомъ дѣлѣ, я васъ не видалъ сто лѣтъ; ну, что, какъ вы обжились у насъ, какъ привыкли?

— Такъ себѣ,—если-бъ можно было мѣсяцъ осенью провести безъ насморка и если-бъ не было трехъ осеней въ году.

- Какъ это старо жаловаться на климать!

— Мнѣ не легче оттого, что у цезаревыхъ солдатъ за девятнадцать столѣтій тоже былъ насморкъ во время британской кампаніи.

--- Ну, а помимо климата, какъ вы сжились съ нашими нравами?

— Не могу привыкнуть объдать безъ салфетки.

Но спрашивающаго англичанина ничёмъ нельзя остановить, кромё отвёта, и потому мой храбрый левъ снова напалъ на меня. Я началъ раскаиваться въ томъ, что помёшалъ ему говорить о Россіи, и замётилъ ему, наконецъ: «что Англію въ Европё меньше знаютъ, нежели древній Египетъ, несмотря на то, что изслёдованія Байрона стоятъ Шампольйоновскихъ».

- Это не заключеніе и относится къ Европѣ, а не къ Англін.

--- Какое же заключеніе? Я, право, не знаю; развѣ воть, что Англія...-ничего мнѣ не шло въ голову.

— Ну, что же?

— Англія—Голландія.

-- Я не понимаю, сказалъ онъ, однако слегка покраснълъ.

— А развѣ вы думаете, что кто-нибудь понимаеть Голландію? Впрочемъ туть обиднаго ничего нѣть. Я не знаю почтеннѣе памятника иныхъ вѣковъ и лучше сохранившагося: Голландія самобытно довольствуется, какъ Стуарты, своимъ fuimus.

- Вы хотите сказать, что мы такое же давно прошедшее?

— Помилуйте, я слишкомъ хорошо знаю грамматику: вы еще à l'imparfait, но нынче глаголы спрягаются ужасно скоро. Да что объ этомъ толковать, скажите мнѣ лучше, когда предложать alien bill?

- Его совстмъ не предложатъ.

-- Напрасно.

— Вы все шутите, my dear Cossak.

-- Совсѣмъ не шучу; если бы ваши министры были цатріоты,

noole

они непремѣнно предложили бы alien bill. Вы портите репутацію фирмы, вы подрываете свой кредить и дорого заплатите за ваше дорогое гостепріимство. На что же вы и островъ, если чужіе повадятся жить въ Лондонѣ? Лучше сдѣлать мость изъ Фонстона во Францію. Въ какомъ же торговомъ домѣ, особенно когда не везеть, пускають постороннихъ за прилавокъ или въ кассу?

— Мы такъ дорожимъ правомъ убѣжища, что готовы на всѣ неудобства его.

— Все это было бы хорошо во времена гугенотовъ да разныхъ національныхъ вопросовъ. Теперь другія времена. Прежнія эмиграціи вамъ принесли страшную пользу. Вашъ тяжелый работникъ не скоро бы дошелъ до тѣхъ техническихъ усовершенствованій, которыя онѣ вамъ принесли. А теперь чему васъ научатъ иностранцы? Пускать ненужныхъ свидѣтелей за кулисы—бѣдовое дѣло въ наше время, если не хотите, чтобъ знали тайны дирекціи. Тронутый вашимъ гостепріимствомъ, я требую alien bill...

М. Р. пересталъ подавать голосъ, сдѣлалось движеніе, перемъщеніе лицъ, и мой левъ, казалось, былъ доволенъ, когда къ намъ подошелъ одинъ французскій адвокать—орлеанистъ, седьмой годъ ожидающій съ часа на часъ важныхъ въстей изъ Франціи и ни въ одно утро не сомнъвавшійся, что онъ къ вечеру придутъ. Онъ сталъ намъ разсказывать, что теперь дѣло кончено, что ему писали изъ Лиможа и изъ Бери самыя положительныя свѣдѣнія. Успокоенный насчетъ судьбы адвоката и пожелавъ ему мъста королевскаго прокурора, я уѣхалъ домой.

Открытіе Англіи и ея внутренней жизни, безъ сомнѣнія, одно изъ важнѣйшихъ событій послѣ открытія Америки и путешествій во внутренности Африки. Для этого были необходимы исключительныя условія, міровыя событія, вулканическіе взрывы, бросившіе на островъ десять осколковъ разныхъ народностей, десять разныхъ эмиграцій, противоположныхъ по духу, которыя были прибиты волненіями Европы къ мѣловымъ берегамъ Англіи, выброшены на нихъ и тамъ оставлены отливомъ:

Прежде, кромѣ англичанъ, никто не жилъ въ Англіи, иностраннаго круга въ Лондонѣ не существовало. Были однѣ спеціальности, поглощенныя своимъ дѣломъ. Чиновники посольствъ, негоціанты, артисты, нѣсколько бѣдняковъ, выбившихся изъ силъ, чтобы заработать кусокъ хлѣба, нѣсколько шулеровъ, обиравшихъ глупыхъ туземцевъ и перелетная стая туристовъ. Но туристы ѣздили по Англіи, а не жили въ ней. Въ Англіи страшная скука, въ Англіи климатъ скверный, гостиницы отвратительныя, дороговизина чрезвычайная. Какой же туристь по доброй волѣ станетъ жить въ ней, имѣя возможность жить въ другомъ мѣстѣ? Пробыть въ Лондонѣ полсезона съ рекомендательными и кредитивными письмами, съѣздить къ кому-нибудь на дачу п объѣздить этотъ городъ-провинцію—такъ же поверхностно, какъ прокатиться по тонкой плевѣ льда въ Гайдъ-Паркѣ: глубокое п опасное именно подъ ней.

Для изученія англичанъ надобно съ ними пожить, т. е. имѣть всякаго рода ежедневныя, будничныя сношенія, денежныя дѣла, общіе интересы и личное знакомство.

До сихъ поръ Англію знали въ Европѣ такъ, какъ она себя выдавала, или, такъ сказать, въ противоположность материку, прикладывая къ ней цѣликомъ свои понятія. Такъ, напримѣръ, знали, что въ Англіи существуетъ свобода книгопечатанія, которой въ Европѣ нѣтъ; но что значитъ для Англіи книгопечатаніе, этого не знали. Франція, отдѣленная отъ Англіи своимъ одностороннимъ образованіемъ, своимъ просвѣщеннымъ невѣжсствомъ, не знала ея изъ ненависти. Германія, одаренная сильнымъ бугромъ набожности—der Veneration, на знала ея изъ подобострастія. Даже въ Россіи питали такое уваженіе къ Англіи, что слово «англійскій» значило превосходное, прочное, совѣст.пиво оконченное.

Одна страна въ мірѣ знала Англію насквозь (и это очень извѣстно англичанамъ), она знала ее по воспоминаніямъ дѣтства, по молоку, которое сосала, по одной крови въ жилахъ: это Сѣверо-Американскіе Штаты. Дочь и мать, разлученные океаномъ, не спускаютъ другъ съ друга глазъ: это тотъ одинъ взглядъ ненависти, которымъ смотрѣли другъ на друга старый корсаръ и его дочь у Байрона.

Англія-страна иной формаціи, мёстами скрытой наноснымъ слоемъ современнаго образованія. Лишь только вошли вы въ Англію, — равновъсіе нарушено: человъкъ нашего въка находится не въ своей средъ. Европейское общество въ Парижъ и въ Петербургѣ, въ Вѣнѣ и во Флоренціи—одно и то-же, при всѣхъ своихъ различіяхъ; но англійское общество-совстмъ иное, въ немъ чсловъкъ отступаетъ на три въка. Европа много пережила бъдствіями. войнами, переворотами, столкновеніемъ народностей, борьбою теорій; стѣсненная мысль ея работала внутри и пережигала ея грудь, британскія идеи, оставшіяся безплодными дома, потрясали въ ней поколѣнія; аристократическій эпикурензмъ британскаго ума дълался Вольтеромъ и энциклопедистами, Юмъ-Кантомъ. Внутреннее развитіе Англіи шло послъ Вильгельма Оранскаго бъдной ариометической прогрессией, въ то время какъ въ Европѣ оно неслось быстрой геометрической. Англія усвоивала себѣ одну техническую, прикладную, спеціальную часть общаго образованія. Это древній готическій соборъ, освъщенный газомъ,

къ которому ведутъ желѣзныя дороги, это XVII столѣтіе, переѣхавшее на фабрику. Англія, сложившись прежде другихъ странъ изъ своихъ собственныхъ элементовъ и какъ случилось, т. е. оставляя половину на произволъ судьбы, удовлетворилась черезъ край своими учрежденіями. Неповоротливый умъ ея, довольный пріобрѣтеннымъ, продолжалъ одно и то же, повторяя поколѣніями условную и неловкую жизнь, храня обряды, боясь перемѣны. Такимъ образомъ Англія осталась страной не перегорѣлой, не переплавившейся, страной «Флецовой» въ сравненіи съ третьезданной Европой.

Главный историческій характерь Англіи—настойчивость, это тихое, неотвратимое, безпрерывное осѣданіе, утягиванье всего на дно, храненіе захваченнаго, приращеніе безсмысленнымъ повтореніемъ, вѣчнымъ semper idem. Такъ образуются подводные рифы, это жизнь дна морского, совершенно противоположная вулканической натурѣ романскихъ народовъ, мучимыхъ внутреннимъ огнемъ, взрывами, живущихъ катаклизмами и пожарами. Романскіе народы, раздираемые своими потрясеніями, стынутъ на время съ лавой на губахъ, съ судорожнымъ выраженіемъ, оставляя тамъ кратеръ, тамъ разорванную скалу—въ память прошедшей бури. Въ Англіи все тихо какъ въ океанѣ, и все растетъ и множится въ страшныхъ количествахъ, т. е. все, что можетъ жить безъ воздуха.

Для осадка нуженъ покой, нуженъ порядокъ, и въ густой атмосферѣ острова все давно приняло мѣсто по удѣльному вѣсу, и если качается изъ стороны въ сторону, то все же не теряетъ баланса и своего слоя. Каждый атомъ въ немъ ищетъ самъ улечься или повиснуть на вѣки вѣковъ въ своемъ мѣстѣ.

Сэръ Жозуа Вомелей, извъстный членъ парламента, разсказывалъ годъ тому назадъ слъдующій анекдоть, бывшій въ его домѣ. Одинъ изъ «лидеровъ» радикальной партіи, онъ завелъ въ Лондонѣ большой домъ; человѣкъ добрый, онъ сдѣлалъ, что могъ, для удобства своихъ людей, но вскоръ увидълъ, что они недовольны имъ. Однимъ утромъ камердинеръ объявилъ ему, что онъ отходить.-Что случилось?-Я вами очень доволенъ, но я не могу остаться, въ нашей дворнъ нъть никакого порядка. Я не привыкъ къ такой жизни.--Какой же безпорядокъ?--Это не мое дъло докладывать, извольте спросить ключницу (гаускиперъ).-Съ Богомъ. Затѣмъ Сэръ Жозуа вышелъ въ залу; тамъ его ждали грумъ п футманъ (лакей) съ той же просьбой. Удивленный сэръ Жозуа послалъ за гаускипершей.-Что у насъ въ домъ дълается, вст отходять? Чтмъ они недовольны?-У васъ, сказала чувствительно старушка, никто не будетъ жить, я сама отошла бы, если бы не такъ была привязана къ вашему дому. У насъ внизу

такой содомъ, что еще не видывала, все перепутано, никто никого не уважаетъ.—Ничего не понимаю, и какъ же это сами дълаютъ безпорядокъ, и сами оставляютъ домъ себъ въ наказаніе.

Гаускиперша сжалилась надъ нимъ и сказала ему: «пожалуйте въ людскую». Онъ пошелъ. Тамъ она трагически ему указала круглый столъ, купленный имъ для людского обѣда, и спросила, гдѣ первое мѣсто и гдѣ послѣднее. «Я сама не знаю, гдѣ мое мѣсто: футманъ, кучеръ, грумъ, садятся иногда возлѣ меня, я только для васъ выносила до сихъ поръ».—Ну, а если я вмѣсто круглаго велю поставить четвероугольный столъ?—Тогда всѣ останутся.—Футманъ, сію минуту ступайте къ мебельщику, чтобъ онъ прислалъ четвереугольный столъ. Съ тѣхъ поръ, какъ его принесли, до меня не доходило ни одной жалобы.

Въ этой исторіи, прибавилъ сэръ Жозуа, смѣясь, самое оригинальное лицо, это мой грумъ, отходящій за то, что слишкомъ почетно сидѣлъ за столомъ. Онъ обижался мыслію, что, когда онъ будетъ камердинеромъ, какой-нибудь грумъ сядетъ выше его.

Лакей, которому вы утромъ скажете «здравствуйте», будетъ васъ презирать. Лакей, съ которымъ вы будете говорить о чемънибудь, кромѣ его дѣла, потеряетъ къ вамъ всякое уваженіе, сдѣлается дерзокъ. То же отношеніе между англійскимъ работникомъ и хозяиномъ, между earl или негоціантомъ Сити, между пэромъ и представителемъ нижней палаты.

Никакой таланть, никакая заслуга, никакой трудъ не отпираеть человѣку безъ состоянія двери богатыхъ купеческихъ домовъ. Никакое богатство, никакое значение въ City не ввелеть въ аристократическій кругь. Два, три исключенія, которыя обыкновенно приводять, по этому самому ничего не доказывають. Чтобъ ввести Вальтеръ-Скотта въ высшее общество, надобно было его сдёлать баронетомъ. Если-бъ Шекспиръ жилъ не при королевѣ Бессъ, а при королевѣ Викторіи, онъ равно не былъ бы принятъ ни герцогомъ Ньюкестль, ни мѣнялой Мастерманомъ. Для иностранцевъ, умѣющихъ se faire valoir, дѣлается исключеніе. Англичане теряются въ ихъ de, von, Herr Baron, Mr. le marquis, Mr. le vicomte, Herr Freyherr и, считая ихъ выше обыкновенныхъ squire, нускають въ свои гостиныя безъ всякой геральдической критики. Зато надобно видёть, какъ принимають они артистовъ, пѣвицъ; есть домы, въ которыхъ ставится балюстрада, отдѣляющая работниковъ голоса и мастеровыхъ гармоніи отъ гостей: они входять особой дверью, поють, играють, получають свои 20 гиней оть дворецкаго и бдуть домой. Оттого-то первоклассныя пбвицы такъ неохотно принимають приглашенія пѣть въ частныхъ домахъ, а Тамберликъ просто отказывается. Въ англійскихъ домахъ есть паріи, стоящіе на еще болбе смиренной ступени, нежели

То, что я говорю, и не преувеличеніе, и не новость; для того, чтобы уб'ёдиться въ этомъ, стоить взять двя-три новыхъ романа Диккенса или Теккерея, стоить взять Vanity fear, и увидите, какъ Англія отражается въ англійскомъ умъ.

При этомъ надобно сказать нѣсколько словъ въ похвалу англійской литературы; она несравненно мужественнѣе, нежели французская, въ обличеніи печальнаго состоянія внутренней жизни острова. Въ тѣхъ рѣдкихъ случаяхъ, когда англичанинъ, какъ Байронъ, отрывается отъ своей пошлой жизни, отъ лицемѣрія, и даетъ волю ироніи и скептицизму, онъ бываетъ безпощаденъ и не прибавляетъ на французскій манеръ для нравственнаго равновѣсія по ангелу на каждаго злодѣя. Вообще, иронія и скептицизмъ чужды нѣмцамъ и французамъ,—у нихъ въ жизни нѣтъ столько разорванности, грусти, тумана, у нихъ нѣтъ столько досуга сосредоточиваться въ себѣ самихъ: французу мѣшаетъ жизнь, нѣмцу—безличная мысль. Въ этомъ отношеніи русская литература всѣхъ ближе по духу къ англійской, и вотъ отчего Байронъ имѣлъ такое вліяніе у насъ на цѣлое поколѣніе, и больше того—на Пушкина и Лермонтова.

Когда французъ обличаетъ темныя стороны Франціи, вы сейчасъ видите, что это — семейная размолвка, преувеличеніе страсти, что онъ ничего лучше не проситъ, какъ примириться, il boude и то въ извѣстныхъ границахъ.

Англичанинъ долго крѣпится, долго гордъ Англіей, царицей океановъ, первымъ народомъ солнечной системы, но, когда онъ отчаливаетъ, наконецъ, отъ этой мели свою ладью, онъ покидаетъ ее безвозвратно, серьезно, въ самомъ дѣлѣ, и спокойно, печально сознавая силу своихъ словъ, говоритъ своему народу страшное:

You are an inmoral people-and you know it (Don Juan).

На этомъ горькомъ, выстраданномъ стихѣ Байрона мы и остановимся, готовые продолжать наши сказанія о внутренностяхъ Англіи, если читатели того пожелають.

### Изъ воспоминаній объ Англіи.

Межъ сыромъ лимбургскимъ живымъ И ананасомъ волотымъ.

Пушкинъ.

Вы меня простите, сказалъ я, а мнѣ кажется, что вы отчасти принадлежите къ людямъ, которые съ ужаснымъ трудомъ дѣлаютъ простыя вещи, потому что не просто за нихъ принимаются, при первомъ препятствіи теряются, рвутъ себѣ волосы на головѣ, принимаютъ крайнія мѣры или вовсе никакихъ. Иногда это очень хорошіе люди, даже превосходные люди,—но не дай Богъ такого генерала или оператора! По счастію, ваше занятіе не такъ кровопролитно.

Я помню, какъ, лётъ двадцать тому назадъ, я спалъ рядовъ съ комнатой одного изъ моихъ друзей. Дѣло было въ деревнѣ и крыша рѣдко обитаемаго дома была съ течью. Съ вечера пошелъ проливной дождь, подъ дождь спится крѣпко,—я уснулъ; но черезъ часъ времени, шумъ возлѣ разбудилъ меня. Что такое: буря, воры? Я сталъ прислушиваться: сосѣдъ возился, у него была зажженная свѣча; я вскочилъ и безъ всякаго переплета бросился къ нему. Съ насупленными бровями, работалъ онъ надъ какой-то страшной задачей. Въ его горницѣ было двѣ кровати: на одной онъ спалъ, на другой былъ непокрытый, новый заишевый тюфякъ. Пріятель мой досталъ какія-то двѣ палки и ставилъ матрацъ какъ-то стоймя; пока онъ держалъ его, матрацъ держался дыбомъ; но какъ только онъ отходилъ,— палки падали и матрацъ снова лежалъ въ растяжку.

- Что это у тебя? бѣлая горячка? спросилъ я.

--- Да, горячка, точно... съ проклятымъ тюфякомъ часъ вожусь.

— Что съ нимъ?

— Да тутъ, братецъ, канель прямо на тюфякъ, совсѣмъ испортитъ. Я вотъ хочу его поставить вкось и, чортъ знаетъ что такое, какъ ни поставлю и ни укрѣплю, проклятыя палки упадутъ; досада, не лягу же я, пока не устрою. - Что-жъ ты кровать то не подвинешь, чтобъ на нее не текло!

- Тьфу ты пропасть! просто не догадался.

Анекдоть этоть я разсказаль на-дняхь одному туристу-литератору воть по какому поводу: мы, двое, объдали въ Веллингтонъ, т. е. мы и одинъ пздатель журнала. Издатель, наливая туристу и себъ не первую рюмку хересу, просилъ его прислать какого-нибудь вздору о Лондонъ, Англіи, Шотландіи. Туристь, положивъ тщательно нанизанныя на вилку полдюжины снятковъ<sup>1</sup>) въ роть, отвѣчалъ:—Ей-Богу, нечего писать!

— Вы писали прежде письма изъ Кёнигсберга, изъ Штетина даже.

— Мало ли что прежде! Съ уменьшеніемъ цёны на паспорты, всё на свёть ѣздять по Европѣ, все сами видять. Говорять, что опять поднимуть цёну,—давно пора! Теперь, батюшка, не отдѣлаешься какимъ-нибудь замѣчаніемъ о постройкѣ парламента или о скачкѣ въ Ипсомѣ; теперь давай все ехtга, давай примёры, спаржу въ генварѣ,—гдѣ её возьмешь? Жизнь становится все поилѣе и пошлѣе. Вкусъ у публики страшно притупился. И въ самомъ дѣлѣ, послѣ того какъ Блонденъ яйца печетъ на канатѣ, протянутомъ черезъ Ніагару, а левъ завтракаетъ конюхомъ въ Astley-театрѣ, я не знаю, о чемъ писать.

— Вы меня простите, сказалъ я, — а вы, мнѣ кажется, немного принадлежите къ людямъ... (см. выше).

--- Очень хорошо, отвѣчалъ туристь и литераторъ; но вы кровать-то научите меня отодвинуть. Вы думаете, что достаточно имѣть чернильницу,-такъ взялъ перо и пошелъ писать.

— Я думаю, что и безъ чернильницы даже можно писать, если есть карандашъ.

--- Вотъ вамъ, сказалъ туристъ издателю, п корреспондентъ готовъ.

— Я другимъ дѣломъ занятъ; а вы, вотъ, хотъ п смѣетесь падо мной, а я вамъ сейчасъ двадцать, тридцать сюжетовъ укажу, прежде чѣмъ мы дойдемъ отъ Реджентъ-стритъ до Лестеръ-сквера. Ваше дѣло ихъ разрисовать, прибавить общія разсужденія, пріятныя и непріятныя, обличающія нѣжное сердце и скрывающія незнаніе Англіи.

— Ваша бъда, господа, въ томъ, что вы все въ одномъ ряду креселъ ищете и оригиналовъ и событій, забывая, что въ этомъ ряду даже фраки и панталоны одинакіе. Страсть къ казовому концу увлекаетъ васъ, да жиденькое сибаритство. На желѣзной дорогъ вы берете первыя мъста; въ трактиръ идете — такъ въ

1) Whitebaid-самое гастрономическое кушанье англичанъ.

Wellington; даже гимнастикой занимаетесь на мъщанскую ногу. Въ газетахъ читаете однъ политическія новости, -- гдъ жъ изъ нихъ что-нибудь узнать? Словомъ, вы всѣ движетесь въ безивѣтной алгебрѣ жизни, а такъ какъ ее то именно и узнаютъ всѣ праздношатающіеся соотчичи наши, помнящіе родство въ ожиланіи наслѣдства и тъсно связанные съ родиной оброкомъ, вамъ н нечего писать. Я иначе дёлаю: грёшный человёкъ, политикой не занимаюсь, а люблю, какъ черви въ сырѣ, поконаться, гдѣ поглубже да погнилѣе; одинъ полицейскій отдѣлъ въ «Таймсѣ» чего стоитъ! Ну, что вашъ Блонденъ и вашъ Левъ? Львы же всегда ѣли людей, только прежде люди были умнѣе и не подходили къ нимъ такъ близко. Чего стоить одна Ковентри-стритъ-въ ней всего шаговъ двъсти-и ся Лестеръ-скверъ! Недаромъ на немъ глобусъ, non squarus, sed orbi; а въ «Пуншѣ» былъ представленъ Пій IX, спрашивающій, прібхавъ въ Лондонъ: «Какъ пройти въ Leicersera Squarra?» Чего туть нѣть? Начните хоть съ нишаго испанца, который усохъ до того, что оливковая кожа на немъ стала трескаться, и который такъ загорълъ, поражая кристиносовъ, что въ тридцать лётъ не могъ выбёлиться на лондонскомъ отсутствіи солнца. Вы его върно видели сто разъ; а я съ нимъ другъ, мы даже разъ съ нимъ поссорились и я заискивалъ его расположение-и заискалъ. Гверильясъ междоусобныхъ войнъ, онъ остался на углу Лестеръ-сквера върнъе Кабреры и Пумалагеренъ своему законному королю. Отчаянный легитимисть, онъ обидѣлся, что я дурно отозвался о послѣдней попыткѣ Монте-молино, и пересталъ у него просить милостыню, подергивая п шуря свои глаза стараго тигра, и говоря, на свободномъ романско-британскомъ нарѣчіи, учтивости въ родѣ: «Per us sed and intandos every sera, every matina at catholick church pre o» и пальцемъ указывая на небо съ чрезвычайной точностью.

Вечеромъ вы, недалеко отъ испанца, непремѣнно встрѣтите старика Селадона, разбитаго на ноги и зубы, съ цвѣточкомъ въ петлицѣ и съ цвѣтнымъ фуляромъ за пазухой. Онъ ходитъ почти всякій вечеръ наглазно наслаждаться цирцеями Геймаркета; часовъ въ 11 онъ заходитъ въ Ar yle-room; ему всѣ дамы кланяются съ фамильярной улыбкой, даже посылаютъ его за каретой; онъ имъ говоритъ любезности временъ Бромеля и Регента и провожаетъ до кареты, такъ, какъ провожалъ нѣкогда пріятельницъ Нѣмоновой Гамильтонши.

Это предметы для Рембрандта, для Гогарта, а не то чтобы фельстона, который забывается вмёстё съ числомъ на другой день. Не ходить надобно, какъ Діогенъ, съ фонаремъ, а стоять на одномъ мёстё, да, ежели можно, въ потемкахъ, —вы столько наглядитесь и научитесь «межъ сыромъ лимбургскимъ живымъ»!

По моему мнѣнію, рядъ процессовъ разныхъ мертвыхъ, живыхъ и живыхъ мертвыхъ въ страховыхъ обществахъ интереснѣе всякаго романа. Вотъ вамъ примѣръ...

- Вы говорите о Палмерѣ?

-- Совсёмъ не о Палмерѣ. Что такое Палмеръ? Далъ ядучеловѣкъ умеръ, съ рукъ сошло; далъ другому-тоже отравилъ, съ рукъ сошло; отравилъ жену-ну, это съ шеи не сошло; что тутъ новаго? Это и варвары умѣли отравлять; тутъ нѣтъ ни генія, ни поэзіи; нѣтъ, я вамъ разскажу получше исторію. Вотъ вы, любезный туристъ мой, взяли бы перышко да и записали бы.

- Что-съ? право не слышу...

- Да онъ просто всхрапнулъ, замѣтилъ, смѣясь, издатель.

— И хорошее дѣло! У него, видно, вино тихое, кроткое; мудрено-ли, что никогда не откроетъ лимбургскую живую жилу подъ ногами?

— Можетъ!—а вотъ у меня вино внимательное—разскажите-ка.

— Воть вамъ, напримъръ: таскался туть одинъ дюжій малый по кабакамъ, съ утра пьянъ, отекъ, руки дрожатъ, нечисто одътъ, совершенно опустился. Какой-то человъкъ, видъвшій его въ кабакъ, принялъ въ немъ участіе; когда поднесетъ виски съ теплой водой, когда джину съ холодной,—словомъ они подружились. Только, какъ у того совсъмъ денегъ не было, ему новый знакомый говоритъ: желаете вы пріобръсть честнымъ образомъ и безъ опасности 20 фунтовъ? Тотъ обомлълъ: онъ за пять фунтовъ готояъ бы былъ подвергнуться опасности и достать ихъ самымъ нечестнымъ средствомъ.

— Условіе у насъ такое: мѣсяцъ не пить ни капли. Не выдержите,—не будетъ денегъ.

- Извольте, говорить, только вы меня ужъ лучше заприте.

И вотъ незнакомецъ этотъ и другой еще благодѣтель принялись за моего пьяницу, вымыли его, вычистили, подстригли, купили превосходное платье, только изъ комнатъ ни на шагъ. Кормятъ его на убой и вечеромъ, для разсѣянія, въ театръ возятъ. Отдохъ мой малый, узнать нельзя, кровь съ молокомъ. Тогда они его представили въ страховое общество; директоры улыбаются, докторъ смотритъ, видитъ: человѣкъ до ста лѣтъ проживетъ. Они его и застраховали въ большой суммѣ, и когда воротились домой, отсчитали ему его двадцать фунтовъ. Онъ ихъ и домой не приносилъ, и самъ не приходилъ; онъ съ того же дня пошелъ пить мертвую. Мѣсяца черезъ полтора онъ сдѣлался опасенъ, того и смотри параличъ. Вотъ его пріятели ѣдутъ въ страховое общество и говорятъ: «Дѣло худо! нашъ родственникъ

А. Н. Герценъ, т. IV.

28

получилъ изъ семьи страшныя вѣсти и такъ пьетъ, что спасенья нѣтъ»!

Тѣ доктора; докторъ видить, что онъ непремѣнно умретъ. Что жъ дѣлать?

Родственники говорять: «Мы не разбойники, не хотимъ васъ грабить; давайте намъ только половину денегъ, а мы у него возьмемъ всъ документы». Такъ общество и сдълало. А родственники—новый контрактъ. Опять моютъ, чистять, бръютъ, помадятъ человъка, опять кормятъ на убой и везутъ его въ другое страховое общество. Коротко—повторяютъ ту же продълку. Но слухъ объ первой разнесся и новая компанія не хотъла сдълки, говоритъ: «мы всъ подъ Богомъ ходимъ; умретъ—наше несчастіе».—«Это ваше послъднее слово?» говоритъ изобрътатель. «Послъднее».—«Ну, треть—и по рукамъ». «Не хотимъ».

--- «А, такъ, заплатите все; коли на то пошло, мы не пожалѣемъ денегъ. Любезнѣйшій другъ, говорятъ они паціенту, пейте сколько хотите spirits---мы платимъ. Вы увидите, господа, что онъ обопьется».

- Чѣмъ же это кончилось? спросилъ издатель.

- Разумѣется, онъ опился и общество заплатило мошенникамь.

Вотъ вамъ и другое: какой-то ирландецъ Esq., несчастный человѣкъ, ему ничего не удавалось. Мучился онъ, мучился и, наконецъ, придумалъ фортель: измѣнилъ себѣ немного лицо и пошель страховать себя въ пользу брата, заплатиль за полисъ послъпнія деньги и отправился ходить по больницамъ: тамъ пріискивалъ онъ, не торопясь, подходящій трупъ, купилъ его и давай хоронить съ большимъ почетомъ, самъ сзади идетъ, весь въ трауръ, плачеть, и потомъ является въ общество съ свидътельствомъ о кончинъ и похоронахъ родного брата; словомъ, уладилъ дѣло такъ хорошо и такъ хорошо его прежде подготовилъ, что деньги получилъ, да, на всякой случай, тотчасъ застраховался въ другомъ обществѣ. Пока онъ жилъ на деньги, полученныя послё своихъ собственныхъ похоронъ, и придумывалъ, какъ ему снова получить капиталъ, сама судьба помогла ему. Гуляеть онъ въ Ричмондъ, на берегу Темзы; глядь, суета: полицейскіе, мальчишки---всплыло мертвое тёло, никто не знаеть, кто такой. Ирландецъ подошелъ и обомлълъ. «Господа, кричить онъ, **3T**0 лучшій другь мой, это... это»... и называеть мертваго своимъ именемъ. На слъдствіи коронера онъ присягнулъ, никто ему не возражалъ; оказалось, что у него было завѣщаніе его друга, я именно онъ ему оставлялъ капиталъ страхового общества. По несчастію дёло открылось, и его отдали подъ судъ.

Въ заключение, на закуску, я прибавлю одно маленькое собы-

тіе, но необычайно характеристическое и необычайно германское. Какой-то нёмецъ, жившій въ Лондонѣ, застраховался и долженъ былъ въ извѣстные сроки взносить суммы при жизни. Денегъ у него не было, взносить онъ не могъ. Общество пристало къ нему; онъ просилъ отсрочку—ему отказали. Тогда онъ написалъ, что, если они еще разъ откажутъ и пришлютъ описывать его имѣніе, то онъ застрѣлится и лишитъ ихъ капитала.

Англичане приняли это за браваду и прислали брокеровъ. Нѣмецъ не шутилъ—и застрѣлился.

- Разскажите еще что-нибудь; я велю перемънить бутылку.

— Согласенъ—на бутылку; но разсказы позвольте до другого раза.

Digitized by Google

28\*

## Русская колонія въ Парижѣ.

Любезный другъ, вы меня берете за вороть очень безцеремонно, какъ жандармъ... Я нагорно прозябаю въ Швейцарія, ничего дурного у меня нѣтъ на умѣ, и вдругъ вы меня останавливаете: ваши бумаги, милостивый государь?—Какія бумаги?—Эскизы, очерки карандашомъ, углемъ, перомъ?—Очерки чего?—Да русскихъ въ Парижъ...

Но, любезный другъ, вы все забыли, за исключеніемъ меня самого. О чемъ же это вы думаете? Я не знаю ни современныхъ русскихъ, ни перестроеннаго Парижа. У меня есть только воспоминанія, засохшіе цвѣты, рисунки, на половину стершіеся, на половину лишенные интереса.

, Знаете ли вы, что вотъ уже двадцать лютъ, какъ я, благочестивый пилигримъ съвера, въ первый разъ входилъ въ Парижъ, и что вотъ уже пятнадцать лютъ, какъ его климать сталъ для меня вреденъ.

Да, это было въ мартъ 1847 года; я открылъ старое и тяжелое окно отеля du Rhin и вздрогнулъ; передо мною на колоннъ былъ бронзовый человъкъ:

> Подъ шляпой съ пасмурнымъ челомъ, Съ руками сжатыми крестомъ.

Такъ это правда, это дъйствительность-я въ Парижъ-въ Парижъ! И вся кровь бросилась мнъ въ голову!

Существуетъ чувство, которое незнакомо парижскимъ аборигенамъ, имъ, испытавшимъ все до утомленія, то чувство, которое мы испытывали, вступая въ первый разъ въ Парижъ. Съ самаго дётства, Парижъ былъ для насъ нашимъ Іерусалимомъ, великимъ городомъ революціи, Парижемъ «же-де-пома» 89 года, 93 года.

Берлинъ, Кёльнъ, Брюссель—недурно ихъ посмотрѣть, но можно обойтись и безъ этого. Но какъ только мы были въ Парижѣ, мы чувствовали, что пріѣхали, и спокойно принимались развязывать чемоданы. Дальше уже ничего не было. Даже Лондона не знали въ эти блаженныя времена. Лондонъ былъ открыть только со времени выставки 1852 года.

Съ тёхъ поръ, какъ Парижъ сталъ всемірнымъ городомъ, въ немъ меньше Франціи, меньше Парижа. Отношенія измёнились. Онъ сталъ великимъ вселенскимъ трактиромъ, караванъ-сараемъ всей Европы и двухъ-трехъ Америкъ, и его собственная индивидуальность распустилась, потерялась въ этой иноземной толпѣ, которой онъ изъ вѣжливости даетъ дорогу, а та беретъ ее.

Союзники, расположась въ 1814 году биваками на Площади Революціи, очень хорошо знали, что они были въ чужомъ городѣ. Напротивъ, великая армія туристовъ, завоеватели желѣзныхъ дорогъ убѣждены, что Парижъ имъ принадлежитъ, какъ вагонъ, какъ каюта; они думаютъ, что они ему необходимы, что именно для нихъ онъ наряжается въ новые кирпичи, разрушаетъ свои историческія стѣны и изглаживаетъ свою исторію.

Теперь, проходя по Парижу, я не узнаю своихъ русскихъ; они гуляютъ съ надменной рѣчью на губахъ, съ поднятой головою, какъ будто они гдѣ-нибудь въ Казани или Рязани, они распространяютъ атмосферу русской кожи и турецкаго табака, запахъ Сибири и Татаріи, едва-едва заглушаемый тяжелымъ и наркотическимъ туманомъ Германіи, который, въ свою очередь, наполнилъ Парижъ. И, въ концѣ-концовъ, ихъ нельзя не извинить, этихъ бравыхъ *туранцевъ*; все имъ напоминаетъ ихъ любезное отечество: самовары, икра, вывѣски кирилловскими буквами, возвѣщающія французамъ достоинство китайскаго чая.

Ничего подобнаго въ мое время, въ 1847 году, не было. Парижъ былъ исключителенъ, одноязыченъ, нѣсколько гордъ, тѣмъ болѣе, что къ концу года у него уже начиналась лихорадка. За то нужно было видѣть почтеніе, благоговѣніе, низкопоклонство, удивленіе молодыхъ русскихъ, пріѣзжавшихъ въ Парижъ. Вельможи, которые нисколько не стѣснялись въ Германіи, этой передней Парижа, какъ только переступали за черту города, начинали говорить вы своимъ лакеямъ, которыхъ колотили въ Москвѣ. На другой день неприступные бояре, наглецы, грубіяны, совершали свое поклоненіе волхвовъ, ухаживали за всѣми знаменитостями, все-равно какого рода и какого пола, начиная отъ Дезирабода, зубного врача, до Ма-па, пророка.

Самые ничтожные лаццарони литературной Кьяйа, всякій фельетонный ветошникъ, всякій журнальный кропатель внушалъ имъ уваженіе, и они спъшили предложить ему даже въ десять часовъ утра редерера или вдовы Клико, и были счастливы, если онъ принималъ приглашеніе.

Бъ́дняги, они были жалки въ своей маніи удивленія. Дома имъ нечего было уважать, кромъ грубой силы и ея внъ̀шнихъ знаковъ, чиновъ и орденовъ. Поэтому молодой русскій, какъ только переходилъ границу, былъ поражаемъ острымъ идолопоклонствомъ. Онъ впадалъ въ экстазъ передъ всёми людьми и всъми вещами, передъ швейцарами и философіею Гегеля, передъ картинами берлинскаго музея, передъ Штраусомъ-богословомъ и Штраусомъ-музыкантомъ. Шишка почтенія росла все больше и больше до самаго Парижа. Поиски за знаменитостями составляли муку нашихъ Анахарсисовъ; человѣкъ, говорившій съ Пьеромъ Леру или съ Бальзакомъ, съ Викторомъ Гюго или съ Евгеніемъ Сю, чувствовалъ, что онъ уже не равенъ себѣ равнымъ. Я зналъ одного достойнаго профессора, который провелъ разъ вечеръ у Жоржа-Занда; этотъ вечеръ, подобно какому-то геологическому перевороту, раздѣлилъ его существованіе на двѣ части; это была кульминаціонная точка его жизни, неприкосновенный капиталъ его воспоминаній, которымъ завершалась вся его прошлая жизнь и отъ котораго брала источникъ настоящая.

Счастливыя времена этой наивной религіи, этого Heroworchip (поклоненія героямъ) и великаго города!

Русскій въ эти времена не просто жилъ въ Парижѣ: наряду съ положительнымъ удовольствіемъ, онъ имѣлъ отчетливое чувство, глубокое сознаніе того, что онъ въ Парижѣ, чувство нравственнаго благосостоянія, заставлявшее его каждое утро благодарить всеблагого Бога и добрыхъ крестьянъ, исправно платившихъ свои оброки.

Все перемѣнилось съ тѣхъ поръ... даже расходы: русскій сталъ скупцомъ, скрягою; послѣ эмансипаціи явилась ариеметика.

И вотъ мнѣ приходитъ на умъ, что было время еще болѣе отдаленное и еще болѣе прекрасное, чѣмъ наше время 1847 года. Я съ горестію вижу, что славянскій міръ вырождается, мельчаетъ и становится, по выраженію мадамъ Фигаро, такимъ, какъ цѣлый свѣтъ.

Воть доказательство. Я беру свой примъръ у Польши (Ахъ, если бы русскіе вообще брали у Польши одни лишь примъры).

Знаете ли вы исторію проїзда Радзивила? Віроятно, ніть. Ну, такъ воть что случилось во времена регентства. Князь Радзивилъ, самый колоссальный, самый дикій, самый грандіозный и великоліпный типъ польскихъ магнатовъ, поссорившись съ польскимъ королемъ, который былъ вдвое его бідніе, рішился на нісколько літъ удалиться изъ Польши. Онъ выбралъ, само собою разуміется, Парижъ містомъ своего изгнанія и, чтобы скоріе доїхать въ него, употребилъ довольно странный способъ: онъ приказалъ купить столько домовъ, сколько было станцій (князь іздилъ на собственныхъ лошадихъ, на сотні, можетъ быть, на двухъ). Онъ рішился принять такую экономическую міру потому, что онъ не привыкъ спать подъ чужою кровлею. Какъ бы то ни было, дома́ были куплены, подставы приготовлены,

Радзивилъ прівзжаеть въ Парижъ. Туть — большая дружба съ регентомъ. Герцогъ Орлеанскій не могъ досыта насмотрѣться, какъ Радзивилъ поглощалъ непомѣрныя количества венгерскаго, а на смѣну, ради отдыха и успокоенія, водку стаканами. Регентъ страстно любилъ смотрѣть, какъ онъ играетъ въ карты; Радзивилъ проигрывалъ огромныя суммы, нимало не задумываясь, и приказывалъ съ полнымъ хладнокровіемъ двумъ гигантамъ «гайдукамъ» принесть мѣщки съ золотомъ.

Словомъ, изношенный регентъ и непочатой князь не могли обойтись одинъ безъ другого. Когда Радзивилъ не являлся, регентъ посылалъ къ нему гонца за гонцомъ. Но однажды случилось, что не регенту, а князю Радзивилу нужно было написать къ своему другу. Онъ написалъ, сложилъ письмо и позвалъ однаго изъ казаковъ своей свиты.

— Знаешь ты, спрашиваеть онъ, гдѣ живеть регенть?

— Нѣтъ, князь.

— Ты знаешь Пале-Рояль?

— Нѣтъ, князь.

— Ну, все равно, ты спросишь, каждый тебъ покажетъ; да притомъ это въ двухъ шагахъ.

Казакъ воротился печальный: онъ не могъ найти Пале-Рояля.

Князь велить его позвать:

- Смотри, бестія, въ это окно: видишь этоть большой домъ?

— Вижу, князь.

— Въ немъ и живетъ регентъ; онъ тутъ, какъ у насъ король, понимаешь, и это его дворецъ. Ну, скоръй.

Казакъ, какъ только выходилъ изъ дому, терялъ Пале-Рояль. Онъ вернулся, не нашедши регента, въ такомъ отчаяніи, что сдѣлалъ нѣкоторыя приготовленія повѣситься. Князь былъ въ хорошемъ расположеніи духа. Онъ велѣлъ позвать своего управителя и приказалъ ему купить нюсколько домовъ и устроить проходъ между своимъ домомъ и Пале-Роялемъ. Когда проходъ былъ готовъ, князь въ большомъ удовольствіи воскликнулъ: «теперь эта бестія, казакъ, сумѣетъ найти дорогу къ Пале-Роялю!»

Tempi passate! — И, что чрезвычайно странно, крестьяне—ни мало объ нихъ не сожалѣютъ. О! эти славянскіе крестьяне такіе «матеріалисты!»

## Опытъ бесѣды съ молодыми людьми <sup>1</sup>).

Вфроятно, каждому молодому человѣку, сколько-нибудь привычному къ размышленію, приходило въ голову: отчего въ природѣ все такъ весело, ярко, живо, а въ книгѣ то же самое скучно, трудно. блѣдно и мертво? Неужели это—свойство рѣчи человѣческой? Я не думаю. Мнѣ кажется, что это—вина неяснаго пониманія и дурного изложенія.

Ни трудныхъ, ни скучныхъ наукъ вовсе нётъ, если ихъ начинать съ начала и идти въ какомъ-нибудь порядкѣ. Труднѣе всего и во всемъ—азбука и чтеніе, они требуютъ механическихъ усилій памяти и соображенія, чтобъ запомнить множество условныхъ знаковъ, но вы знаете, какъ это легко дѣлается. Всякая наука имѣетъ свою азбуку, далеко не такъ сложную, какъ настоящая, но которая издали дика и запутана; черезъ нее надобно пройти, и это ничего не значитъ. Разумѣется, нельзя читать химическое разсужденіе, не зная, что такое кислота, соль, основаніе, сродство и проч. Но не надобно забывать, что нельзя и въ карты играть, не давши себѣ труда выучиться мастямъ и названіямъ.

Будьте увърены, что трудныхъ предметовъ нътъ, но есть бездна вещей, которыхъ мы просто не знаемъ, и еще больше такихъ, которыя знаемъ дурно, безсвязно, отрывочно, даже ложно. И эти-то ложныя свъдънія еще больше насъ останавливаютъ и сбиваютъ, чътъ, которыхъ мы совсъмъ не знаемъ.

Основываясь на ложномъ и неполномъ пониманіи, на произвольныхъ предположеніяхъ, какъ на рѣшенномъ дѣлѣ, мы быстро доходимъ до большихъ ошибокъ. Пустые отвѣты убиваютъ справедливые вопросы и отводятъ умъ отъ дѣла. Вотъ причина, почему, начиная говорить съ вами, я не только не требую отъ васъ знаній, но скорѣе былъ бы доволенъ, если бы вы забыли все, что знаете школьно, и имѣли бы тотъ простой взглядъ и тѣ неизбѣжныя понятія о вещахъ, которыя сами собой пріобрѣтаются

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Я убъдительно прошу принять эту статейку только за опыть. Если я не умъль его сдълать, пусть кто-нибудь другой напишеть на тъкъ же началахъ; я вполнъ убъжденъ, что ез нихо я не ошибся.

въ жизни-иногда смутной и ошибочной, но не преднамъренно ложной.

Мнѣ хотѣлось бы не столько сообщить вамъ свѣдѣній, дать отвѣты на ваши вопросы, какъ научить васъ спрашивать, поставить васъ относительно предметовъ на точку зрѣнія здраваго смысла. Овладѣвши ея несложными пріемами, вамъ легко будетъ пріобрѣсти, сколько хотите, знаній изъ огромныхъ запасовъ наблюденій и фактовъ. Мнѣ хотѣлось бы указать вамъ тропинку въ ихъ дремучемъ лѣсу, чтобъ васъ не обошелъ, какъ говорятъ наши мужички, «лукавый», т. е. духъ лжи и неправды,—дать вамъ нить, которая довела бы васъ до другихъ, уже болѣе опытныхъ проводниковъ и, если вы того захотите, до собственнаго наблюденія.

Преданія, которыя насъ окружаютъ съ дътства, общепринятые предразсудки, съ которыми мы выросли, которые мы повторяемъ по привычкъ и къ которымъ привыкаемъ по повтореніямъ, страшнымъ образомъ затрудняютъ намъ простое изученіе окружающей насъ жизни. Желая что-нибудь понять изъ естественныхъ явленій, мы почти никогда не имъемъ дъла съ ними самими, а съ какимито аллегорическими призраками, вызываемыми по ихъ поводу въ нашемъ воображеніи. Оттого мы почти всегда смотримъ на произведенія природы, какъ на фокусы или на колдовство, и, вмъсто отыскиванія причинъ, законовъ, связи, мы думаемъ о фокусникъ, который насъ обманываетъ, или о колдунъ, который ворожитъ.

Большая часть людей, занимавшихся изученіемъ природы, знають, что это не такъ, но сами принимаютъ невѣрный языкъ и лепетъ младенческаго развитія,—одни, воображая, что они этимъ сдѣлаютъ понятнѣе науку, такъ, какъ дурныя няньки, говоря съ маленькими дѣтьми, повторяютъ нарочно дѣтскія ошибки и дѣтское произношеніе; другіе изъ равнодушнаго неуваженія къ истинѣ или изъ жалкой боязни раздразнить людей, вѣрующихъ въ историческіе предразсудки.

Я намъренъ говорить съ вами, какъ съ совершеннолътними, и думаю, что мнѣ никогда не придется ни употреблять дътскій лепетъ, ни лицемърить. Лучше молчать, если нельзя иначе.

Безнравственно на вопросъ о причинъ какого-нибудь явленія отвѣчать вздоромъ, только для того, чтобъ отдѣлаться. А это-то мы и видимъ сплошь да рядомъ.

Отчего, спрашиваете вы, звърь глупъе человъка?—Оттого, говорять вамъ, что у звъря инстинктъ, а у человъка умъ. Неужели этотъ отвътъ дѣльнѣе того, который бы кто-нибудь сдѣлалъ на вопросъ,—отчего близорукій видитъ хуже другихъ?— Оттого, что онъ міопъ. Или, еще лучше, слабые глаза назвалъ бы однимъ

Digitized by Google

đ

Кому не хочется, глядя на природу, заглянуть за ея кулисы, въ ту мастерскую, изъ которой безпрерывно идеть, летить, стремится это множество всякой всячины: звъзды, камни, деревья, вы, я... И всякій разъ на вопросъ вашъ о томъ, какъ все это дѣлается, вамъ отвѣчаютъ шалостью или обманомъ, чтобъ скрыть свое невѣдѣнie, а иногда, и это еще хуже, чтобъ скрыть свое знанie.

Одинъ изъ обыкновенныхъ пріемовъ— пугать начинающихъ такими цифрами лѣтъ, милей, что ихъ и произнести нельзя. Сбивши ими съ толку, начинаютъ толковать о сотвореніи міра, прежде, нежели объясняютъ, что такое міръ, и какъ онъ можетъ быть сотворенъ; потомъ заставляютъ принять на вѣру три, четыре силы, и все это для того, чтобъ потомъ съ ихъ помощью труднымъ путемъ дойти до того, съ чего начинаетъ катихизисъ.

Не лучше ли было бы начать съ перваго предмета, попавшагося на глаза, съ предмета знакомаго, который можно взять въ руки, посмотръть. Тъмъ больше, что природа вездъ одинакова, всъ ея произведенія равны *передъ закономъ*, какого бы роста они ни были, какое бы значеніе они ни имѣли—близко ли, далеко ли, въ телескопъ ли на нихъ смотрять, простыми глазами, или въ микроскопъ. Капля воды и струйка дыма подлежать тъмъ же общимъ правиламъ, какъ океанъ и вся атмосфера. Страхъ передъ количествомъ, длиной и долготой надобно побѣдить съ самаго начала, а потому и слѣдуетъ начинать съ величинъ соизмѣрныхъ: то, что мы въ нихъ найдемъ, навѣрно можно будетъ приложить ко всѣмъ прочимъ.

Въ каплѣ нечистой воды зарождается бездна маленькихъ животныхъ, въ междузвѣздныхъ пространствахъ бездна планетъ и кометъ, на сырой стѣнѣ плѣсень.

Объяснить образованіе плѣсени не легче, чѣмъ объяснить образованіе земного шара. Плѣсень насъ не удивляетъ только потому, что она не казиста, не велика. А, вѣдь, было время, что н земной шаръ былъ меньше тѣхъ животныхъ, которыя тысячами вертятся въ одной каплѣ воды.

Сдёлаться большимъ не такъ трудно, какъ начать расти. Вы, вёрно, слыхали о той дамё, которая на вопросъ—вёрить ли она, что св. Діонисій прошелъ большое пространство безъ головы, отвёчала, что не въ этомъ важность, что онъ далеко унелъ, но въ томъ, что онъ сдёлалъ первый шагъ.

Дъйствительно, въ опредъленныхъ явленіяхъ все зависить отъ перваго шага, т. е. отъ начальной встръчи необходимыхъ условій; гдъ они соберутся, тамъ и дълается первый шагъ, н.

если ничего не помѣшаетъ, развитіе пойдетъ длиннымъ ядромъ измѣненій, смотря по обстоятельствамъ—въ комету, въ цвѣтокъ, въ плѣсень. Эти встрѣчи дѣлаются безпрерывно, вездѣ, на каждой точкѣ безграничнаго пространства. Міры возникаютъ безпрерывно, такъ, какъ плѣсень и инфузоріи, они не сдѣланы, не готовы, а дълаются, одни существуютъ теперь, другіе едва образуются, третьи кончаютъ свою жизнь въ этой формѣ.

Мы имѣемъ одинъ фактъ, не подлежащій, такъ сказать, нашему суду, фактъ, втѣсняющій намъ себя, обязывающій насъ себя признать; это фактъ существованія чего-то непроницаемаго въ пространствѣ—вещества. Мы можемъ начинать только отъ него, онъ тутъ, онъ есть; такъ ли, иначе ли—все равно, но отрицать его нельзя. Пространствъ безъ веществъ мы не знаемъ, мы знаемъ только, что въ иныхъ пространствахъ вещества больше, т. е. что они гуще и плотнѣе, въ другихъ меньше, т. е. что они жиже и пустѣе.

Гдѣ бы вы ни начали изучать вещество, вы непремѣнно дойдете до такихъ общихъ свойствъ его, до такихъ законовъ, которые принадлежатъ всякому веществу, и изъ этихъ законовъ можете вывести, измѣняя условія, что хотите: возникновеніе міровъ и ихъ движеніе, или движеніе пылинокъ, которыя колеблются и несутся на солнечномъ лучѣ.

Вотъ, напримѣръ, одно изъ этихъ общихъ свойствъ, самыхъ очевидныхъ и легкихъ для наблюденія. Сто̀итъ посмотрѣть на нѣсколько разныхъ веществъ, чтобъ увидѣть, что частицы одного вещества иногда соединяются съ частицами другого, однѣ льнутъ другъ къ другу, другія сближаются тѣснѣе, какъ бы просасываясь другъ въ друга.

Продолжая наблюденіе, мы можемъ изучить, замѣтить нѣкоторыя особенности, сопровождающія тѣсныя соединенія частицъ. Возьмемъ, напримѣръ, стаканъ воды и стаканъ спирту, смѣшаемъ ихъ такъ, чтобъ ничего не утратилось: мы получимъ въсомъ сумму вѣса воды и вѣса спирта, а объемъ ихъ будетъ немного меньше двухъ стакановъ. Новая жидкость сдѣлалась нѣсколько плотнъс. Стало-быть, есть соединенія, при которыхъ разныя частицы соединяются тѣснѣе и въ силу этого занимаютъ, соединившись, меньшее пространство.

Я хочу, взявъ въ основаніе эти два простъйшія явленія, показать вамъ возможность объяснять ими возникновеніе всего на свътъ.

Одного только я потребую отъ васъ, того, что требуетъ всякая старушка, разсказывающая сказки,—немного вниманія и немного воображенія.

Витсто двухъ стакановъ, изъ которыхъ въ одномъ налитъ

спирть, а въ другомъ вода, вы себѣ представьте глухую ночь безконечнаго пространства, въ которомъ носится разжиженное до чрезвычайности вещество; разсѣянныя частицы безпрерывно встрѣчаются, соединяются, просасываются другъ въ друга, снова разлагаются, опять соединяются,—и это повсюду, споконъ-вѣка и ежеминутно. Въ безконечномъ числѣ этихъ соединеній должны встрѣтиться и такія, которыя удержались и съ тѣмъ вмѣстѣ сдѣлались *плотиње*. Что можетъ выйти изъ этого? Первое послѣдствіе будетъ нарушеніе равновѣсія, въ которомъ около носившіяся частицы держали другъ друга въ балансѣ. Окружающія частицы, не встрѣчая прежняго препятствія, стали падать къ болѣе плотному соединенію, чтобъ наполнить изрѣженное мѣсто, отъ котораго вещество долею отступило, сдѣлавшись плотнѣе.

Зачёмъ? На этотъ вопросъ, совершенно правильный, я буду отвёчать фактомз. Раздвигаемость частицъ и стремление занять наибольшее пространство есть отличительное свойство одного изъ трехъ намъ извёстныхъ состояний вещества, мы его называемъ воздухообразнымъ.

Въ обыкновенной жизни мы почти не считаемъ воздухъ за вещество. Мы говоримъ: «стаканъ пустой», когда въ немъ нѣтъ ничего жидкаго и ничего твердаго, забывая, что онъ полонъ воздуха, и въ этомъ нътъ никакой ошибки, потому что стаканъ сдъланъ для того, чтобъ содержать жидкость. Тъмъ не меньше надобно остерегаться и оть тёхъ ложныхъ представленій, которыя вносить не книга, а практически-житейское отношение въ предметамъ. Воздухъ у насъ въ большомъ пренебрежении. Вещь улетученную, воздухообразную мы считаемъ *иничтоженной* вещью. «Сколько мы истребили дровъ нынѣшней зимой!»-говоримъ мы относительно правильно, ибо дрова, какъ вещь цённая, какъ вещь полезная, даже какъ вещь осязательная, не существують больше; но не слѣдуеть забывать, что отъ сожженыхъ дровъ ничего не пропало и не могло пропасть. Нѣтъ того снаряда, того пресса, того паровика, того плавильнаго огня, которымъ бы можно уничтожить пылинку, носящуюся въ воздухъ, малъйшую скорлупу орѣха. Если собрать сажу, дымъ, уголь, золу и разныя воздушныя соединенія, вы бы увидёли съ вёсками въ рукахъ, что дрова ваши совершенно цёлы, а только живуть иначе. Дёло въ томъ, что всякое самое твердое тело (такъ, какъ вы это видите на льду), свинецъ напримъръ, можеть сначала расплавиться, а потомъ при извъстныхъ условіяхъ сдълается воздухообразнымъ, нисколько не переставая быть свинцомъ, и точно такъ-же можетъ изъ воздухообразнаго снова перейти въ свое твердое состояніе, такъ, какъ водяные пары превращаются въ ледъ. Это насъ приводить къ одному изъ величайшихъ законовъ природы: ничего

существующаго нельзя уничтожить, а можно только измънить. Но если сегодня нельзя ничего уничтожить, то и вчера нельзя было, и тысячу лётъ тому назадъ, и такъ далёе, т. е. что вещество вѣчно и только по обстоятельствамъ переходить въ разныя состоянія. Люди, толкующіе о преходимости всего вещественнаго, не знають, что говорять; если льду нѣтъ, за то есть вода; если воды нѣтъ, за то есть пары; если и ихъ разложить, мы получимъ два воздухообразныя вещества, которыя можно на тысячу ладовъ соединить, но уничтожить ничѣмъ нельзя, ни даже человѣческимъ воображеніемъ; сдѣлайте опытъ представить себѣ что-нибудь существующее уничтоженнымъ, какъ же оно примется за то, чтобъ не быть?

Сочетанія и разложенія вещества, по собственному ли развитію или по волѣ человѣческой, могуть только передълывать, измънять матеріалъ, приводить его въ другія соединенія и въ другія формы, но матеріалу отъ этого ни больше, ни меньше, онъ все тоть же и въ томъ же количествѣ. Если въ одномъ мѣстѣ сдѣлается что-нибудь гуще, непремѣнно гдѣ-нибудь будетъ жиже. Передъ вами фунтъ говядины, вы ее съѣдаете и становитесь фунтомъ тяжеле, а черезъ часъ или два нѣсколько легче, но разница не пропала; говядина, превратившись въ кровь, потеряла разныя водяныя и воздушныя частицы, оставившія ваше тѣло испареніемъ, дыханіемъ. Эти освобожденныя частицы пошли каждая своей дорогой: однѣ были всосаны растеніями, другія соединились съ землей, разсѣялись въ воздухѣ.

Но если все, что дѣлается въ природѣ,—только перемѣна вѣчнаго, готоваго матеріала, то вы, нѣсколько подумавши, ясно увидите, что также нельзя въ природѣ ничего вновь сдѣлать, ничего прибавить, ничего создать. Можно пары охладить въ воду, воду заморозить въ ледъ, но водяныхъ паровъ нельзя составить, если нѣтъ ихъ составныхъ частей; съ чего же начать?

Мы остановились на томъ, что частицы вещества, окружавшія болѣе плотное соединеніе, устремились къ нему. При этомъ движеніи онѣ должны были увлекать съ собой слой за слоемъ и, слѣдственно, быть причиной новаго колебанія, продолжающагося до тѣхъ поръ, пока движеніе слоевъ не потеряется въ пространствѣ и не придетъ въ равновѣсіе.

Наши соединившіяся частички въ этомъ колебаніи уже играють роль средоточія, зерна; стремящіеся на нихъ воздухи (газы) наносятъ имъ новыя соединяющіяся частицы, движеніе отъ этого становится больше и больше. Вы знаете, что вѣтеръ—не что иное, какъ перемѣщеніе слоевъ воздуха, теплыхъ и холодныхъ, сухихъ и наполненныхъ парами, продолжающееся до тѣхъ поръ, пока слои придутъ въ равновѣсіе. Мы можемъ поэтому представить себѣ,

какъ мало-по-малу возрастали вьюги и вихри, колебавшіеся въ воздушномъ растворѣ, безъ всякой рамы, на просторѣ безконечнаго пространства, около сгущеннаго средоточія.

Если средоточіе выдержить напорь, не потерявь своей особенности, не распустившись въ пространствѣ, не прильнувъ само къ другому, то оно съ волнующимся около него воздухомъ или туманомъ представится намъ особенной областью, вымежевавшейся отъ окружающаго пространства своимъ движеніемъ около ядра. Если же оно вступитъ въ другія соединенія, вовлечется въ другое движеніе, что въроятно повторялось милліоны и милліоны разъ, тогда оставимъ его своей судьбѣ и займемся тѣмъ другимъ средоточіемъ, въ которомъ развитіе продолжается. Въ той ли воздушной области или въ другой идеть операція, мы не можемъ иначе себѣ представить ея форму, какъ шарообразной, потому что нѣтъ никакой причины частицамъ простираться больше или меньше въ одну сторону, нежели въ другую. А простираться ровнымъ образомъ во всѣ стороны отъ одного средоточія, —значитъ быть шарообразнымъ.

Но отчего же развилась та область или другая, почему туть образовалось болёе плотное соединеніе, а не тамъ? Какое вамъ до этого дёло? Это одинъ изъ самыхъ пустыхъ вопросовъ, но такъ какъ его повторяютъ довольно часто, то надобно было о немъ упомянуть. Естественныя науки не даютъ никакого отвёта на подобные вопросы, потому что имъ нечего сказать. Въ безконечномъ пространствѣ нѣтъ мѣстничества; тамъ, гдѣ случились необходимыя условія, и именно въ то время, когда они встрѣтились, тамъ и начало, тамъ и продолженіе; случись оно въ другомъ мѣстѣ, въ другое время, оно было бы тамъ, а не тутъ: можетъ, было бы въ обоихъ мѣстахъ. Ну что же изъ этого?

Природа представляеть намъ факть, наше дѣло его изучать, приводить къ сознанію, раскрывать его законы. Ну, а если-бъ у нея были другіе законы, тогда, вѣроятно, и насъ бы не было, а было бы что-нибудь совсѣмъ другое... гдѣ тутъ предѣлъ?.. Мы изучаемъ тѣ факты, которые существуютъ, и смиренно принимаемъ ихъ, какъ они есть.

Говоря о возникновеніи міровъ, напримъръ, само собою разумъ́ется, мы говоримъ о тъ́хъ мірахъ, которые возникли, и объ общемъ законѣ возникновенія... Міры могли и могутъ возникать на всякой точкѣ, но не на всякой точкѣ нашлись условія, для нихъ необходимыя. На иныхъ могутъ быть условія годныя для начала, но которыя не въ силахъ поддержать развитіе. Мы ихъ не знаемъ, да если-бъи знали, ихъ слѣдовало бы оставитъ. Описывая животныхъ, мы не останавливаемся на неудавшихся зародышахъ или на уродливыхъ недоноскахъ.

Естественныя науки занимаются только фактами и ихъ изученіемъ, не допуская фантастическаго созерцанія возможностей. Почемъ мы знаемъ, что теперь дѣлается въ мрачныхъ и холодныхъ пространствахъ между звѣздъ, какіе образуются тамъ новые міры и подрастаютъ на замѣну солнечной системы или какой другой?... Во всемъ этомъ намъ не на что опереться, кромѣ на наведеніе, оно дѣйствительно подтверждаетъ, что должсно быть это такъ; тѣмъ и оканчивается весь научный интересъ, и дальнѣйшее переходитъ въ область мечтаній.

Насъ ожидаютъ вопросы больше существенные въ жизнеописаніи нашей воздушной области. Будучи гуще внутри, она должна была сложиться въ послъдовательное наслоение. Легкие слои всплыли наверхъ, потяжеле повисли въ серединѣ, самые тяжелые потонули къ средоточію. Пока все не пришло въ равновъсіе, въ шаръ дълалось то, что дълается, когда кипятять воду: подогрѣтая вода подымается, въ то время какъ холодная низвергается на дно. Противуположные потоки должны были стремиться одни лучеобразно отъ центра ко всёмъ точкамъ поверхности, другіе отъ всѣхъ точекъ поверхности къ центру, но по изот того какъ всъ частицы повисли бы на своемъ мъстъ, онъ успокоились бы, и общее движение мало-по-малу должно остановиться, а съ нимъ замереть и дальнъйшее развитіе. Этотъ покой дъйствительно и настаетъ въ кипяткъ, если воду не будуть подогръвать. Но гдъ же очагь, который бы подогръвалъ нашъ воздушный шаръ?

Переходимъ опять къ ежедневнымъ, домашнимъ опытамъ: возьмите кусокъ холоднаго желѣза, положите его на холодную наковальню и начните его бить холоднымъ молотомъ, оно сначала сдѣлается теплымъ, потомъ горячимъ,-гдѣ очагъ? Если въ металлической трубкъ съ однимъ отверстіемъ подвижной пробкой. туго входящей, быстро сжать воздухъ, то трутъ, прикрѣпленный на днѣ трубки, загорается. Кто его зажегь? Дѣло состоить въ томъ, что ткла, сжимаясь, становятся теплие. А, въдь, двъ первыя частицы, соединившись, заняли меньше пространства-сжались, стало - быть, онъ сдълались теплъе. Притечение новыхъ частицъ и ихъ соединение развивало больше и больше тепла въ ядрѣ, отсюда движеніе частицъ, отдаляющихся отъ центра и притекающихъ къ нему, должно было становиться сильнѣе и сильнѣе, температура центральной части выше и выше.

Идемъ далѣе... Имѣемъ ли мы какое-нибудь право себѣ представить, что та данная воздушная «капля», при развитіи которой мы присутствуемъ, одна и есть во всей вселенной? Если-бъ это было такъ, то, стало-быть, было когда-нибудь время, въ которое ничего не было, т. е. въ которое нельзя было возникнуть чему-нибудь, т. е. что вещество и законы его были не тъ̀, которые теперь, чего мы допустить не можемъ; совсъмъ напротивъ, потому что эта область могла развиться, стало-быть и другіе міры должны были развиваться прежде нея. Если же это такъ... то наша сфера гдѣ-нибудь, какъ-нибудь встрътится съ другими.

Какое же будеть ихъ взаимодъ́йствіе? Верхніе слои, самые изрѣженные по свойству воздухообразнаго состоянія, проникнуть другъ друга, могутъ смѣшаться, если не будуть удерживаемы потоками частицъ, летящихъ или низвергающихся къ средоточію. Мы не имѣемъ причины предполагать обѣ сферы одинакаго объема, одинаковой плотности, — это можетъ быть, но это одинъ изъ случаевъ; гораздо легче себѣ представить, что одна сфера больше другой, и тогда меньшая будетъ постоянно склоняться къ большой. Если частицы, стремящіяся къ зерну меньшей сферы, не въ состояніи противудѣйствовать удаляющимся отъ него, то она упадетъ на большую, распустится въ немъ, станетъ двигаться какъ одинъ изъ его слоевъ, или, какъ одна изъ его частныхъ областей.

Но если движеніе частицъ къ средоточію достаточно, чтобъ противудѣйствовать паденію, но недостаточно, чтобъ совсѣмъ пересилить стремленіе частицъ къ средоточію большой сферы, тогда, повинуясь двумъ движеніямъ, шаръ нашъ будетъ кружиться около центра большой сферы, постоянно готовый сорваться съ пути или упасть къ его центру. И то, и другое можетъ случиться, но намъ для нашей цѣли слѣдуетъ взять такое отношеніе сферъ, въ которомъ онѣ уравновѣшиваются на постоянномъ движеніи одной около другой.

Но всѣ частицы вещества, составляющаго воздушный шаръ, несущійся около средоточія, внѣ его находящагося, одинаково ринуты въ движеніе. Слои ближе къ его зерну вертятся медленнѣе, у самаго центра все покойно, быстрота, разумѣется, возрастаетъ съ удаленіемъ отъ него и всего больше на поверхости. Простой опытъ мячика, привязаннаго на бечевкѣ, который вы станете кружить, даетъ наглазное представленіе.

Сверхъ того, и на самой поверхности не всѣ точки двигаются съ ровной скоростью, потому что не всѣ подвергаются одинаковой близости къ большой сферѣ, около которой двигается меньшая. Наибольшее движеніе будетъ на томъ поясѣ, который всего ближе къ большой сферѣ, туда и будетъ притекать наибольше частицъ. Въ силу этого разнаго движенія, мы можемъ опредѣлить такую линію, около которой шаръ будетъ обращаться, какъ около своей оси.

Съ своей стороны постоянное притечение частичекъ къ поясу наибольшаго движения должно измѣнить шарообразную форму,---

она сплюснется у полюсовъ, т. е., у концовъ оси, й увеличится у пояса, ближайшаго къ внѣшнему средоточію.

Но чёмъ далёе частицы отъ зерна, тёмъ слабёе ихъ связь съ нимъ, а такъ какъ и движеніе тамъ всего сильнёе, то подъ его вліяніемъ поясъ можетъ, наконецъ, сорваться или, лучше, расчлениться съ общей массой, продолжая увлекаться ея движеніемъ, уже не какъ ея слоемъ, а въ видѣ обруча. За нимъ можетъ отдѣлиться другой, третій и т. д., тогда плотность всей сферы сдѣлается, такъ сказать, полосатой въ отношеніи къ густотѣ гораздо изрѣженнѣйшей между обручами, гораздо плотнѣйшей въ нихъ самихъ.

При крутомъ и стремительномъ движеніи обручей, они сами могуть разорваться, и тогда, одна часть дуги отставая, а другая напирая на нее, онѣ могуть собраться, сжаться въ одинъ или нѣсколько комковъ, обращающихся около общаго центра своей сферы и увлекаемыхъ съ нею около средоточія большой сферы; въ каждомъ расчленившемся обручѣ или кольцѣ снова повторятся тѣ же явленія.

При этихъ отдёленіяхъ обручей, при ихъ распаденіяхъ на шары должны были остаться свободныя частицы, уносимыя общимъ потокомъ и которыя, въ свою очередь, льнуть къ тёмъ или другимъ шарамъ, больше и больше сгущая ихъ. Самое образованіе обручей было сгущеніемъ, но сгущаться значитъ разогръваться; чёмъ больше накаливались частные центры, тёмъ сильнѣе стремились отъ нихъ частицы, поднимаясь къ окружности. Такимъ образомъ зерно, вмѣсто того, чтобъ дѣлаться плотнѣе и плотнѣе, становилось все жиже и жиже, истощаясь своимъ лучезарнымъ разсѣяніемъ частицъ.

Такое средоточіе—наше солнце; его расчленившіеся обручи планеты нашей системы, ихъ отдѣлившіеся обручи въ свою очередь составили ихъ спутниковъ, какъ луна, или остались обручами, какъ кольцо Сатурна.

Вся солнечная система имѣетъ свое общее движеніе около одного изъ своихъ созвѣздій. Представляеть ли это созвѣздіе общее средоточіе, или само обращается около чего-нибудь? Навѣрно послѣднее. Мы слишкомъ бѣдны, чтобъ доказать это опытомъ, наши періоды наблюденій слишкомъ ограничены и слишкомъ малы, но нелѣпость средоточія чего-нибудь безконечнаго такъ же очевидна, какъ означеніе года, дѣлящаго на двѣ равныя эпохи вѣчность. Общаго средоточія движенія не можетъ быть, оно не въ духъ природы... Все носится другь около друга; одни центры исчезли, послуживши причиной движенія; другіе возникаютъ, приставая къ той или другой системѣ, или перетягивая къ себѣ.

А. И. Герденъ, т. IV.

29

Такъ это и наща солнечная система когда-нибудь перестанетъ существовать?—Непремѣнно. Одна изъ причинъ бросается въ глаза,—это постоянное истощеніе солнца; оно уже и теперь не можетъ производить новыхъ планетъ, обручи не отдѣляются отъ него, но оно продолжаетъ на огромное пространство до Сатурна грѣть и свѣтить, не получая топлива снаружи: силы солнца также сочтены, придетъ время, когда воздушный очагъ потухнетъ.

Что касается до возникновенія новыхъ небесныхъ тѣлъ, мы можемъ слѣдить за образованіемъ и ростомъ плотной части туманныхъ пятенъ и кометь, такъ, какъ можемъ изучать по обнтателямъ Новой Зеландіи начала стадной жизни людской.

На этомъ мы остановимся. Мнѣ хотѣлось въ этомъ опытѣ только показать, какъ изъ легкаго химическаго опыта и изъ самыхъ элементарныхъ понятій механики и физики, что тѣла, сжимаясь, нагрѣваются, что воздухообразныя частицы стремятся занимать больше пространства, что есть такія соединенія веществъ, при которыхъ соединенное тѣло становится плотнѣе соединяемыхъ, *есть возможность* объяснить всемірныя явленія, не вводя никакихъ фокусовъ, никакихъ спрятанныхъ колдуновъ, не отводя глазъ. Цѣль моя будетъ совершенно достигнута, если мой опытъ возбудитъ умственную дѣятельность и желаніе ближе узнать то, что едва обозначено въ немъ. Одного желалъ бы я безмѣрно, чтобъ вы замѣтили коренную разницу этого пріема съ обыкновеннымъ риторико-теологическимъ.

Въ этомъ сжатомъ очеркъ я старался до того сберечь чистоту вашего воображенія, что не употреблялъ, какъ ни было мнѣ это трудно, такихъ словъ, какъ притяженіе, тяготъніе, центробъжная и центростремительная сила, которыми для краткости выражаютъ общія причины всѣхъ явленій, вслѣдствіе которыхъ частицы соединяются, влекутся къ другимъ, кружатся, и проч. Я боялся ихъ употреблять и предпочелъ передавать факты, не означая ихъ именемъ, потому что незнакомыя названія съ условнымъ собирательнымъ смысломъ замѣняютъ очень часто объясненіе, останавливаютъ вопросы; произнося слово, намъ кажется, что мы знаемъ его смыслъ, что мы опредѣляемъ самую причину, въ то время, какъ мы только ее называемъ.

Мы смѣемся съ Мольеромъ надъ шутомъ, который объясняеть свойство ревеня тѣмъ, что онъ имѣеть слабительную силу, и въ то же время довольствуемся тѣмъ, что частицы веществъ соединяются вслѣдствіе силы сцюпленія.

А что такое сила сцёпленія? Опять колдовство, только въ другой формѣ, переведенное съ мистическаго языка на языкъ науки, переодѣтое изъ монашеской рясы въ докторскую мантію.

Слова эти необходимы, но необходимы какъ знаки, это строиилы, вѣхи по дорогѣ къ истинѣ, а не сама истина «взаправду», какъ говорятъ дѣти.

Явленія, ожидающія насъ, если мы будемъ продолжать наши бесѣды, становятся опредѣленнѣе и вводятъ насъ въ сферы больше живыя. Мы видѣли, что съ сжатіемъ является теплота, съ теплотой свѣтъ, при ихъ посредствѣ разсѣянныя частицы вещества обнаруживаютъ больше и больше дѣйствій другъ на друга (химизмъ), съ теплотой и химизмомъ неразлучно электричество, а тутъ является и кристаллизація, и органическая клѣтчатка, а съ ними все животное царство и человѣкъ.

29\*

Digitized by GOOGLE

#### Разговоры съ дѣтьми.

#### Пустые страхи.—Вымыслы.

Г

Желаніе узнать причины, какъ что дѣлается возлѣ насъ, совершенно естественно человѣку въ каждый возрастъ. Это всякій испыталъ на себѣ. Кому не приходило въ голову въ ребячествѣ, отчего дождь идетъ, отчего трава растетъ, отчего иногда мѣсяцъ бываетъ полный, а иногда видна одна закраинка его, отчего рыба въ водѣ можетъ жить, а кошка не можетъ?.. Людямъ такъ свойственно добираться до причины всего, что дѣлается около нихъ, что они лучше любятъ выдумывать вздорную причину, когда настоящей не знаютъ, чѣмъ оставить ее въ покоѣ и не заниматься ею.

Такого любопытства знать, что и какъ дѣлается, звѣри не имѣютъ. Звѣрь бѣгаетъ по полю, ѣстъ, коли что попадется по вкусу, но никогда не подумаетъ, почему онъ бѣгаетъ, и отчего онъ можетъ бѣгать, откуда взялся съѣстной припасъ, который онъ ѣстъ. А люди всѣмъ этимъ заботятся.

Посмотрите, что изъ этого выходитъ. Чёмъ больше вещей человёкъ знаетъ и чёмъ короче, подробнёе онъ ихъ знаетъ, тѣмъ больше у него власти надъ ними. Звёри съ ихъ умомъ несовершеннымъ и маленькіе дёти съ ихъ незнаніемъ, всего слабёе и безпомощнёе. Не думайте, что дёти только потому слабы, что они малы: слонъ при всемъ своемъ ростё сдёлаетъ не больше ребенка во всёхъ тёхъ случаяхъ, гдё нельзя взять ни массой, ни мышцами.

Когда человѣкъ хочетъ что-нибудь сдѣлать, онъ прежде долженъ знать свойство вещей, изъ которыхъ ему приходится чтонибудь сдѣлать. Вещи сами по себѣ очень послушны, но слушаются онѣ человѣка и настолько исполняютъ его волю, насколько онъ умѣетъ приказывать имъ, то есть, насколько онъ ихъ знаетъ.

Digitized by GOOS

Вещи не въ самомъ дълъ слушаются человъка или противудбиствують ему. Это такъ говорится для краткости, вещамъ до человѣка дѣла нѣтъ, онѣ очень равнодушны къ своей судьбѣ и продолжають существовать-рудою, слиткомъ, червонцемъ. кольцомъ на пальцѣ, какъ случится, у нихъ нѣть ни цѣли, ни намѣренія, ни воли. Ръка течетъ, течетъ потому, что земля поката, а не цотому, что ей хочется течь. Человъкъ ставитъ плотину,---такъ какъ водѣ все равно, то она перестаетъ течь и накапливается. Насколько человѣкъ знастъ силу воды, силу плотины, вышину береговъ и другія условія, настолько онъ можетъ заставлять воду, дёлая свое дило, —исполнять его волю: вертёть колеса, пилить бревна, орошать луга, подымать барки. Изъ этого вы ужъ видите, что мы настолько умбемъ управлять природой или вещами, насъ окружающими, --насколько ихъ знаемъ, направляя однѣ противъ другихъ или соединяя ихъ по ихъ свойствамъ.

453 -

Вы хотите отрѣзать сучекъ отъ дерева и сдѣлать изъ него трость. Вы берете ножъ, т. е., кусокъ желѣза, такимъ образомъ сплавленной, выкованной, отточенный, что одна сторона его остра, и начинаете отрѣзывать, зная, что растительныя волокна не могутъ удержаться противъ желѣза.

Такимъ точно образомъ человѣкъ поступаетъ и въ самыхъ сложныхъ своихъ дѣлахъ, въ хлѣбопашествѣ и другихъ работахъ.

Совсѣмъ напротивъ, чего мы не знаемъ, то не только не въ нашей волѣ, но скорѣе мы въ его волѣ, оно насъ тюснитъ. Люди по большей части боятся того, чего не знаютъ, потому что отъ него трудно защищаться.

Вогъ тутъ-то и случается, что люди лучше выдумываютъ ложную, мнимую причину, чѣмъ остаются въ безоружномъ невѣдѣніи. Принимая ложную причину за знаніе, за пониманіе, вѣря ей, они обманываютъ себя и думаютъ, что овладѣли страшнымъ явленіемъ.

Возьмемте для примъра *грозу* и посмотримъ, въ какомъ отношеніи къ грозъ находились люди въ младенческомъ состояніи и въ какое перешли въ болъе образованномъ.

Люди были поражены блескомъ молніи, раскатомъ грома, они видѣли зажженныя деревья, убитый скотъ, убитыхъ людей, и потомъ снова прежнюю тишину, тучи проходили, небо разъяснялось. Вмѣсто того, чтобъ добираться до причины, сличать, обдумывать, они вотъ какъ разсуждали: «Мы слышали трескъ и громъ, стало-быть, кто-нибудь гремитъ», и они стали искать, (тутъ-то вся ошибка), не что гремитъ, а виноватаго. Гремитъ наверху, молнія падаетъ сверху, стало-быть, громоверженотъ киветъ наверху. Черныя тучи, мрачное небо показываютъ, что онъ сер-



дится; на кого? Конечно, всего больше на тѣхъ, кого убиваетъ.

Что же дѣлать и какъ умилостивить этого свирѣпаго громовержца? Униженіемъ, бросаясь на колѣни, моля о пощадѣ. Такъ люди дѣлали тысячелѣтія, и имъ въ голову не приходило, что громовержецъ бьетъ безсмысленно, скалы и деревья, которыя не могутъ быть виноватыми, барановъ и воловъ, мирно пасущихся, и изъ людей убиваетъ не худшихъ, а такъ—кто попадется; это объясняли тѣмъ, что громовержецъ дѣлаетъ это для острастки, чтобы виновные трепетали, а прочіе знали бы его мощь. И эдакого-то безсмысленнаго и безжалостнаго чудака хотятъ умолить красными словами, поклонами и взятками. А все это дѣлается только для того, чтобъ заглушить страхъ передъ неизвѣстной опасностью.

Помните вы греческое въроисповъданіе, у нихъ на все былъ свой Бука или своя Баба-яга, для моря и огня, для неба и земли. И серьезные, взрослые люди, полководцы, купцы, отправляясь въ море, ходили перетолковать объ этомъ съ мъдной куклой, дълали ей объщаніе принести въ жертву куръ и телять, повъсить въ ея храмъ свое платье, если кукла пошлетъ хорошую погоду во время плаванія.

Мы смѣемся надъ ихъ морскимъ богомъ, разъѣзжающимъ въ раковинѣ на четверкѣ дельфиновъ, съ трезубцемъ въ рукѣ, такъ, какъ вы смѣетесь надъ куклами, съ которыми вы, бывало, разговаривали какъ съ живыми, укладывали ихъ спать, давали имъ лекарства,—вѣдь, вамъ и тогда чувствовалось, что онѣ не живыя, да хотѣлось вѣрить, вы и вѣрили. Но мало-по-малу вашъ умъ крѣпнулъ, и по мѣрѣ того, какъ онъ сталъ брать верхъ надъ дѣтскимъ воображеніемъ, вамъ меньше и меньше казалось вѣроятнымъ, что кукла больна или спитъ. Такъ жили цѣлые народы—до тѣхъ поръ, пока знаніе природы не побѣдило ихъ мечтаніе объ ней.

Когда люди пріобрѣли больше опытности и свѣдѣній о природѣ, они пошли и въ дѣлѣ грома и молніи инымъ путемъ; вмѣсто того, чтобъ спрашивать, кто гремитъ, стали наблюдать что гремитъ, и мало-по-малу, сличая разныя явленія, доискались до причины; а найдя ее, стали обороняться отъ нея, уже не молитвами и колѣнопреклоненіемъ, не курами и свѣчами, принесенными на жертву, а снарядами, называемыми громоотводами.

Точно такъ дъйствуетъ знаніе во всёхъ другихъ вещахъ и предметахъ: вездъ освобождаетъ оно насъ отъ страха, а гдъ не можетъ освободиться отъ зависимости, тамъ учитъ насъ избъгать вредныхъ дъйствій.

455 ----

не былъ и я совсѣмъ свободенъ отъ нихъ. Нянюшки натолковали и мнѣ о всякихъ чудесахъ, о томъ, какъ домовой приходитъ по ночамъ въ конюшню и ѣздитъ верхомъ на лошадяхъ, и какъ кучеръ противъ этого въ стойлѣ держитъ козла. Лѣтъ двѣнадцати я сталъ съ ними спорить и, разумѣется, разубѣдить ихъ не могъ.

Бѣдные люди эти обречены на темную жизнь невѣдѣнія и тяжкую работу, имъ недосугъ учиться, недосугъ думать, ихъ досугомъ пользуемся мы; и если свѣтъ до нихъ не доходитъ, то мы не должны забывать, что мы имъ застимъ его. А осуждать ихъ—большое преступленіе; къ тому же гораздо удивительнѣе, что люди ученые и образованные разсуждаютъ иной разъ не лучше ихъ и что большая часть ихъ вѣритъ въ такого или другого домового и имѣетъ въ конюшнѣ или дома своего козла противъ него.

Мић было лѣтъ двѣнадцать, жили мы лѣтомъ въ деревић. За нашимъ домомъ былъ оврагъ, заросшій соснякомъ и ельникомъ; оврагъ этотъ шелъ, огибая поля, къ двумъ-тремъ курганамъ, тоже покрытымъ большимъ сосновымъ лѣсомъ. Курганы эти, вѣроятно, были насыпаны надъ могилами падшихъ воиновъ въ древнія времена.

Тамъ раза два отрывали совсѣмъ перержавшіе доспѣхи, въ преданіяхъ у крестьянъ осталось темное воспоминаніе какого-то сраженія. Курганы эти они звали «проклятыми». Неохотно ходили туда ночью мужики; про женщинъ и говорить нечего, ни одна, ни за что на свѣтѣ, не пошла бы туда послѣ сумерекъ—не оттого, чтобъ онѣ боялись волковъ, это было бы естественно, а оттого, что боялись какихъ-то духовъ.

Дворовые люди наши, разумѣется, не меньше ихъ вѣрили въ эти чудеса. Я спорилъ съ ними, смѣялся надъ ихъ трусостью.

-- Да вы, вмѣсто того чтобъ говорить, сказалъ мнѣ одинъ изъ нихъ, сами бы ночью сходили.

- Я охотно пойду.

— Когда?

- Сегодня, когда у насъ всѣ улягутся...

- А какъ же знать, до которыхъ мъстъ вы дойдете?

— У большой сосны возлѣ перваго кургана лежить лошадиный черепъ.

- Помню.

— Ну, такъ я принесу его.

Пространство, которое мнѣ приходилось пройти, врядъ было ли всего больше полутора или двухъ верстъ, изъ которыхъ половина шла полемъ. Пока было видно освъщенное окно нашего дома и я не покидалъ тропинки, я шелъ себъ спокойно, попъвая пъсни для большей храбрости, но когда взошелъ въ лъсъ, мнъ тоже стало очень страшно. Чего мнъ было страшно, не знаю; но сердце билось и ноги такъ невърно ступали, когда я цъплялся за сучья, что въ ту же пору хоть бы и воротиться. Но я переломилъ свой страхъ, дошелъ до черепа, взялъ его на палку и побъжалъ домой.

Человѣкъ нашъ хотя и похвалилъ меня, но все же не убѣдился, а говорилъ мнѣ, что «иногда и ничего не бываетъ, а иногда и бываетъ».

На другую, на третью ночь я уже ходиль туда безъ всякаго посторонняго повода,—и сердце билось меньше и меньше, и я уже не пугался, зацёпляясь за хвойныя вётви. Воть какъ проходятъ пустые страхи.

Но чего же собственно наши люди и крестьяне боялись на курганахъ? Того, чего люди обыкновенно боятся въ присутствіи мертваго тѣла, на кладбищѣ. Они боятся, что покойникъ не въ самомъ дълъ умеръ, а что онъ раздвоился какъ-то-тѣло само по себѣ, а жизнь этого тѣла сама по себъ. Этого-то люди и боятся, по инстинкту понимая, что въ этомъ есть что-то нельпое. А то чего же бы бояться? Люди сами хотятъ жить послѣ смерти, скорбятъ и оплакивають, когда кто-нибудь умретъ, стало-быть, слѣдовало бы радоваться, что духи усопшихъ уцѣлѣли и являются къ намъ!

Духъ безъ тѣла страшенъ невообразимой нелѣпостью своей; до того страшенъ, что человѣкъ обыкновенно придумываетъ ему или чудовищное *тиъло*, или неестественно красивое.

Вы, вёрно, видали изображеніе длинныхъ, исхудалыхъ, завернутыхъ въ бёлые саваны мертвецовъ, съ дырами вмёсто глазъ. Видали вы, вёрно, также и маленькія кудрявыя головки, нарисованныя безъ туловища съ двумя-четырьмя крылышками, прикрёпленными къ задней сторонѣ нижней челюсти или къ первому шейному позвонку. Само собою разумѣется, что ни скелетъ въ холстинѣ, ни голова безъ груди, необходимой для дыханія, и безъ живота, необходимаго для пищеваренія, не только не могутъ понимать и говорить, но просто не могутъ жить. Несмотря на то, людямъ легче воображать эти нелѣпости, чѣмъ живой духъ, т. е., живой воздухъ, газообразную личность, безъ всякихъ жидкихъ и густыхъ частей. Это до такой степени нелѣпо, что человѣкъ отпрядываеть отъ безтѣлеснаго духа къ уродливымъ вымысламъ.

На это, пожалуй, вамъ скажуть, что духи могуть имъть воз-

Digitized by Google,

душное или эоирное тѣло, незримое нашими главами, тонкое, легкое и прозрачное.

На земной планеть такихъ нъть, а если-бъ они гдъ-нибудь и были, то съ умершими людьми они ничего общаго не имъютъ. Къ тому же не думайте, что въ самомъ дълъ прозрачность и воздушность—что-нибудь высшее. Если-бъ человъкъ могъ сдълаться жиже, еще жиже и, наконецъ, совсъмъ прозрачнымъ, онъ отъ этого сталъ бы только хуже. Хорошая кровь густа и хорошій мозгъ густъ, хорошіе мускулы упруги, воздушные мускулы не могли бы служить; газовымъ мозгомъ нельзя было бы думать.

Невидимыхъ для простого глаза животныхъ бездна, всё наливчатыя животныя; но они, хотя и малы, не состоятъ же изъ одного воздуха или изъ одной жидкости; у нихъ есть свои оболочки, очень тонкія, но которыя оставляютъ послъ себя известку или мѣлъ. Ихъ прозрачность сопряжена съ самой бѣдной степенью жизни; для того, чтобъ жизнь мухи или осы была возможна, тѣлу животному надобно было очень много погустѣть, потерять своей прозрачности и мѣстами окрѣпнуть, какъ крылья жука или ноги кузнечика.

Тѣло всякаго животнаго—червя, слона, человѣка—дѣлается изъ окружающихъ припасовъ ѣдой и дыханіемъ. На это ему нужны части твердыя, жидкія и воздухообразныя. Пока онѣ вмѣстѣ работаютъ и ни одна не беретъ верха—жизнь продолжается. Если у животнаго отнять твердыя оболочки его, то кровь и всякая жидкость, обращающаяся въ его сосудахъ, прольется, газы, въ ней заключающіеся, испарятся, разсѣются, твердыя части вывѣтрятся, засохнутъ, сдѣлаются черноземомъ, известковой землей.

Общее двло (жизнь) твердыхъ, жидкихъ и воздухообразныхъ веществъ, пока они продолжаютъ пищевареніе, нельзя отдѣлить отъ этихъ частей (т. е., отъ тѣла); такъ, какъ нельзя линію границу двухъ площадей—отдѣлить отъ площадей, не на чертежѣ, а въ самомъ дѣлѣ.

Объяснить это общее дило, задерживающее въ извъстномъ видъ и въ извъстной дъятельности части тъла,—задача трудная; но путь къ ея разръщенію очевиденъ—*физioлогiя и химiя*.

Неполное знаніе не даетъ права на произвольныя предположенія. Мы сейчасъ видёли, до какихъ нелёпостей люди доходили въ своемъ объясненіи грома; повторять такія ошибки непростительно.

Вымыслы не только отдаляють пониманіе, но забивають самую возможность правильно поставить вопросъ; въ манерѣ спрашивать видно, что сдѣланный вопросъ впередъ рѣшенъ.

Такъ, вопросъ: можетъ ли душа существовать безъ твла? заключаетъ въ себъ цълое нелъпое разсуждение, предшествовавшее ему и основанное на томъ, что душа и тѣло двѣ разныя вещи. Что сказали бы вы человѣку, который бы васъ спросилъ: можетъ ли черная кошка выйти изъ комнаты, а черный цвѣтъ остаться? Вы его сочли бы за сумасшедшаго,—а оба вопроса совершенно одинакіе. Само собою разумѣется, тотъ, кто можетъ себѣ представить черный цвѣтъ, оставленный кошкой, или ласточку, которая летаетъ безъ крыльевъ и легкихъ, тому легко представить себѣ душу безъ тѣла, такое цълое, котораго части уничтожены... А затѣмъ, почему ему и не бояться на кладбищѣ или на курганѣ встрѣчи съ давноумершими, ходящими безъ мускуловъ однѣми костями, говорящими безъ языка.

Есть люди, которые, безъ малъйшаго основанія, говорять, что души умершихъ отправляются на *другія планеты*; это понять не легче.

Какъ же это онѣ подымаются въ океанѣ кислорода и селитророда, не окислившись въ немъ или не соединяясь съ водородомъ, углеродомъ? Но душа не имѣетъ химическихъ свойствъ. Какіяже? Физическія?—нѣтъ. А двигается?

Предметъ, не имѣющій ни физическихъ, ни химическихъ свойствъ, безъ формы, безъ качества и количества, мы называемъ несуществующимъ, т. е., ничњмъ.

Туть прибѣгають обыкновенно къ сравненію съ электрической искрой; но электрическая искра очень богата физическими и химическими свойствами; несмотря на то, въ ней нельзя предположить сознанія, а, вѣдь, это—главное, чего хотять въ душѣ, отрѣшенной отъ тѣла. Чтобъ сознавать себя, нельзя быть ни твердымъ какъ кремень, ни жидкимъ какъ вода, ни изрѣженнымъ какъ воздухъ,—надобно быть студенемъ или кашей, какъ мозгъ.

На первой случай, я думаю, есть о чемъ вамъ подумать и поговорить съ вашими товарищами и учителями, если только они не боятся домового и не держатъ козла.

## Примъчанія.

Стр. 1. Посвященіе Н. П. О-у относится къ другу Герцена Николаю Платоновичу Огареву. Эпиграфъ взять изъ драмы "Корреджіо" (переведенной на русскій языкъ въ журна.тв "Вѣкъ" 1882 г.) знаменитаго датскаго поэта Адама Эленшлегера (род. 1778, ум.1850).

— Люттеръ и Вегнеръ—хозлевавиннаго погреба, гдъ проводилъ вечера Гоффианъ.

Стр. 2. Захарія Вернеръ (1768—1823), извёстный нѣмецкій романтическій поэть и драматургъ. Его лучшія трагедіи "Аттила" и "24-е февраля" переведены на русскій языкъ.

Стр. 3. Абель - Франсуа Вильменъ (1790 — 1870), французскій историкъ литературы, быль профессоромъ въ Сорбоннѣ, академикомъ и министромъ народнаго просевъщенія.

Стр. 6. Огюстенъ Тьерри (1795—1856) считается основателемъ генетической и живописной школы въ исторіи. Главныя его сочиненія: "Письма объ исторіи Франціи", "Исторія завоеванія Англіи норманнами" и "Разсказы о временахъ Меровинговъ" переведены на русскій явыкъ. Къ первому наъ русскихъ переводовъ "Разсказовъ" Герценъ написалъ предисловіе (см. стр. 26—30 зтого тома).

Стр. 8. Августь - Вильгельмъ Иффландъ (1759—1814), славившійся въ свое время нѣмецкій актеръ и драматическій писатель.

— Новалисъ, псевдонимъ Фридриха Гарденберга (1772 — 1801), нъмецкаго поэта романтической школы.

 Людвигъ Тикъ (1773—1853), представитель и основатель романтической школы въ Германіи, поэтъ, беллетристъ и критикъ.

Стр. 15. Нёкоторыя сочиненія Гоффмана по-русски переводились по нёсколько разъ; собраніе же сочиненій (неполное) издано въ 8 томахъ Пантелѣевымъ (Спб., 1896 ~ 99).

Стр. 16. Эга "Рвиъ" была издана отдѣльной брошюрой (Вятка, 1837), а затѣмъ. много лѣтъ спустя, была перепечатана въ "Вятскихъ Губ. Вѣд." (1862 г., 21 апрѣля. № 16), "Сѣверной Пчелѣ" (1862 г., 9 мая, № 124), "Сынѣ Отечества" (1862 г., 10 мая, № 112) и "Московскихъ Вѣд." (1862 г., № 102, 12 мая). Миѣніе о ней самого Герцена см. VI т., стр. 332. "Личное объясненіе".

Стр. 19 и 22. "Отдѣльныя мысли" и "Отдѣльныя замѣчанія о русскомъ законодательствѣ" писаны въ Вяткѣ; они собственноручно занесены Герценомъ въ ту тетрадь, въ которой находятся "Легенда" и обѣ "Встрѣчи", и которая теперь хранится въ рукописномъ отдѣленіи Румянцовскаго мувея въ Москвѣ. Впервые они были напечатаны Е. С. Некрасовой въ "Рус. Стар." за 1889 г., январь, стр. 174 и сл.; здѣсь текстъ ихъ исправленъ по подлиннику.

Стр. 20. Эдгаръ Кине. французскій историкъ (1803—1875). Былъ дъятельнымъ бойцомъ противъ ультрамонтантства; во время второй имперін жилъ въ изгнаніи. Главные его труды: "Духъ религій", "Іезуиты", "Исторія революція", "Кампанія 1815 г.", "Твореніе", "Новый духъ" и др.

Стр. 21. Джамбатиста Пиранези (1720—1778), итальянский художникъ, рисовавший и гравпровавший преимущественно римскія развалины и древности.

Стр. 26. Это "Предисловіе" было напечатано въ "Отеч. Запискахъ" 1841 г., № 4 (томъ XIV, отдълъ II, стр. 45— 48). Подписана была статья псевдонимомъ: Искандеръ.

- Викторъ Кузенъ (1792 - 1867), французский философъ, сочинения ко-



тораго отличаются эклектичекимъ характеромъ и не имѣютъ самостоятельнаго философскаго значенія.

Стр. 27. Баптисть-Онорэ Капфигъ (1802—1872), плодовитый французскій писатель, историческіе труды котораго плохія компиляція, не имѣющія самостоятельнаго значенія.

— Графъ Анри Буленвилье (1658— 1722) написалъ много историческихъ сочиненій, въ которыхъ восхвалялъ старую феодальную систему.

-Аббатъ Габріэль Мабли(1709-1785), французскій писатель-утопистъ, ръзко отвергавшій современное ему соціальное устройство общества. Главные, его труды: "Observations sur l'histoire de France" и "Doutes proposés aux économistes".

Стр. 29. Григорій Турскій (539—593), былъ епископомъ города Тура; написалъ исторію франковъ.

— Жанъ Фруасаръ (1333—1401). францувскій историкъ, написавшій "Chroniques de France, d'Angleterre, d'Ecosse, de Bretagne", заключающія богатый матеріалъ для исторіи XIV столѣтія.

Стр. 30. Фредегонда (ум. 597), жена франкскаго короля Хильперика изъ династіи Меровинговъ. Извѣстна борьбой съ своей соперницей Брунегильдой.

Стр. 31. Статья "По поводу одной драмы" была напечатана въ "Отеч. Запискахъ" 1843 г., № 8 (томъ XXIX, отдѣлъ II, стр. 96 и слѣд.) за подписью: Ис-ръ.

Стр. 39. Подъ "Робертомъ" подравумъвается опера Мейербера "Робертъ Дьяволъ".

-Арнуи Фурнье (Arnolu et Fournier)драматурги и романисты 40-хъ годовъ, работавшіе по большей части вдвоемъ.

Стр. 48. Беттина или Елизавета Арнимъ (1788—1859), нъмецкая писательница, извъстная своей дружбой съ Гёте и перепиской съ нимъ.

- Стр. 49. Пьеръ Брантомъ (1540—1614), французский воинъ и авторъ знаменитыхъ мемуаровъ, названныхъ имъ "Vies des hommes illustres".

Стр. 56. Хозревъ-Мирза, чрезвычайный посланникъ, посланный Персіей въ Петербургъ, чтобы извиниться за убійство Грибовдова.

Стр. 58. "Фиделіо"—опера Бетховена. Стр. 65. Статья "Дилетантизмъ въ наукѣ" была первоначально напечатана въ "Отеч. Запискахъ" 1841 г., №№ 1, 3 и 5 (томъ XXVI. стр. 3]—42, томъ XXVII, стр. 27-40 и томъ XXVIII. стр. 1—16 отдёла Л-го) ва подписью: *П*—ра. Была затёмъ перепечатана въ книгѣ "Раздумье" (Спб., 1870).

Стр. 84. Луи-Жакъ Тенаръ (1774— 1857), французский химикъ, открывший перекись водорода и извъстный многими научными работами въ области химия.

— Жанъ-Батистъ Сэй (1767 — 1832). французскій экономистъ буржуазной школы, написавшій "Полный курсъ политической экономін".

Стр. 89. Браманте (собственно Донато д'Анджело)—итальянский художникъ и архитекторъ эпохи Возрождения (1444— 1514), выстроивший храмъ св. Петра въ Римъ.

Стр. 111. Распайль, Франсуа-Венсанъ (1794—1878), французскій политическій діятель и естествоиспытатель, принимавшій живое участіе въ революція 1848 г., когда онъ принадлежалъ къ крайней революціонной партіи вміъсть съ Бланки, Барбесомъ и Собріе. Написалъ много научныхъ сочиненій по медицинъ. химіи и физіологіи.

Стр. 115. Статья "Буддизмъ въ наукъ" была первоначально напечатана въ "Отеч. Запискатъ" 1843 г., № 12 (томъ XXXI, отдълъ II, стр. 57-74) за подписью И-ръ, а впослъдствін была перепечатана въ книгъ "Раядумье" (Спб., 1870).

— Генрихъ-Юлій фонъ-Клапротъ (1783—1835), извѣстный въ свое время оріенталисть; по порученію с.-иетербургской академіи наукъ производилъ изслёдованія о Кавказѣ и коренномъ населеніи Азіи, результатомъ чего явился рядъ цѣнныхъ его трудовъ на нѣмецкомъ и французскомъ языкахъ объ Азіи, ея исторіи и восточныхъ языкахъ.

Стр. 126. Атлантида—миенческій материкъ, будто-бы существовавшій въ довсторическое время къ западу отъ Африки. Единственное указаніе на предакіе объ Атлантидъ встрвчается у Платона (въ "Тимеѣ и Критіѣ").

Стр. 129. Настоящимъ изобрѣтателемъ одеколона былъ Жанъ-Марія Фарина (1685—1766), но подъ его именемъ и пменемъ его наслѣдниковъ еще съ XVIII вѣка стали распространяться многочисленныя поддѣлки, которыя чѣмъ далѣе, тѣмъ болѣе увеличивались и росли.

— Карлъ - Теодоръ Байергоферъ (1812—1888). философский писатель, строго и буквально державшийся въ своихъ сочиненияхъ Гегеля.

Отр. 136. Первая изъ нацечатанныхъ



здёсь двухъ статей Герцена о знаменнтомъ публичномъ курсѣ Грановскаго была помѣщена въ "Московскихъ Вѣдомостяхъ" отъ 27 ноября 1843 г.. № 142. Попечитель. графъ Строгоновъ, къ которому Герценъ вознать свою статью, разрѣшилъ напечатать ее въ "Моск. Вѣд.". но подъ условіемъ, чтобы имя Гегеля не было упомянуто въ ней; второй же статьи Строгоновъ не разрѣшилъ помѣстить въ "Моск. Вѣдом." н она явилась въ "Москвитянивъ", въ іюльской книгъ за 1844 г.

Стр. 139. Генрихъ-Эбергардъ-Готлобъ Паулусъ (1761 — 1851), глава раціоналивма въ нѣмецкой теологической литературѣ. Нѣкоторыя его сочиненія и до сихъ поръ пользуются извѣстностью въ Германіи.

Стр. 147. Статъя "Москвитанинъ и вселенная" была напечатана въ "Отеч. Запискахъ" 1845 г., № 3, отдълъ VIII (смъсь), стр. 48—51 (томъ XXXIX).

Стр. 148. Сэръ-Робертъ Пиль (1788— 1850), англ. министръ, отмѣнившій алѣбные законы и введшій въ Англія подоходный налогъ (incometax).

— Помаре, королева острововъ Отаити (1822 — 1877), отказавшаяся въ 1852 г. отъ престола.

— Благодаря французскому морскому офицеру (впослѣдствін адмиралу) Арману-Жовефу Брюа (1796—1855) королева Помаре признала протекторатъ Франціи надъ управляемыми ею островами Отаити. Англійскій уполномоченный Причардъ, несмотря на всѣ свои усилія, не мотъ этому помѣшать.

--- М. Лихонинъ - бездарный стихотворецъ 30-хъ и 40-хъ годовъ, сотрудничавшій въ "Москвитянинъ".

Стр. 152. Григ. Карп. Котошихинъ (или Кошихинъ) (1630—1667), подъячій посольскаго приказа, путешествовавшій въ Польшта и Пруссія, казненный въ Стокгольма ва убійство, совершенное въ нетрезвомъ вида. Его сочиненіе "Россія въ царств. Алексая Михайловича" (издано въ 1840 г.) драгоц'янное описаніе русскихъ нравовъ XVI в.

— Ив. Асан. Желябужскій жиль въ XVII въкъ и оставиль о немъ цённое для того времени описаніе быта и правовъ.

— Р. Гейманъ и К. К. Зедергольмъ были профессорами московскаго университета въ 40-хъ и 50-хъ годахъ; первый химіи, а второй философіи.

— Стефенсъ (Генрихъ) — нѣмецкій философъ и писатель (1773—1845). Стр. 153. Статья "Умъ хорошо, а два лучше" была напечатана въ Россія въ первый разъ въ "Русской Старинъ" 1871 г., № 4, стр. 524. Тамъ эта статья отнесена къ 1846 году.

Стр. 157. Статья "Путевыя записки Вёдрина" представляеть ѣдкую пародію на "Путевыя записки" М. П. Погодина, печатавшіяся въ "Москвитянинѣ".

— Петръ Ив. Кеппенъ (1793—1865), археологъ. статистикъ п этнографъ, написавшій болъе 130 сочяненій.

Стр. 161. "Письма объ нвучения природы" печатались въ "Отеч. Запискахъ" 1845 г. (№№ 4, 7, 8 и 11, отдѣлъ II, томъ XXXIX. стр. 81—118, XLI, стр. 1—85 и 73—95 и XLIII, стр. 1—28) и 1846 г. (томъ XLV, №№ 3 и 4).

— Генри-Томасъ Кольбрукъ (1765— 1835), былъ первымъ санскритологомъ своего времени, положившимъ въ Европъ начало изученію индійской литературы.

Стр. 174. Французскій математикъ и физикъ Габріель Ламе (1795–1870) руководилъ, между прочимъ, устройствомъ дорогъ въ Россіи.

Стр. 177. Левкиппъ-греческий философъ, живший въ концъ VI и началъ V в. до Р. Х. и первый выдвинувший атомистическую теорію, болъе полно развитую затъмъ Демокритомъ (жившимъ приблязительно между 460-360 гг. до Р. Х.).

Стр. 181. Петръ Камперъ (1722-1789), годдан. врачъ и натуралисть.

Стр. 182. Фридрихъ-Генрихъ Якоби (1743—1819), нъмецкий философъ-романтикъ, въ своихъ сочиненияхъ указывавший на несостоятельность философіи и на прирожденную намъ въру, какъ единственную основу удовлетворенія запросовъ чедовъческаго духа.

Стр. 183. Яковъ Бемъ (Беме,) нѣмецкій мистикъ (1575—1624), по ремеслу сапожникъ, написалъ много мистическихъ и теософскихъ сочиненій.

Стр. 196. "Смерть Авеля", идиллически-героическая поэма изв'ёстнаго въ свое время швейцарскаго поэта-идиллика Соломона Геснера (1730—1788), была переведена на русский языкъ Д. И. Фоннизинымъ.

Стр. 197. Альбректъ Геслеръ былъ около 1300 года намъстникомъ гарманскаго императора въ швейцарокомъ кантонъ Ури и, по народному сказанию (опоэтизированному Шиллеромъ въ извъстной драмъ), за свою жестокость



былъ убитъ Вильгельмомъ Теллемъ въ 1307 г.

Стр. 202. Протагоръ (480—410 до Р. Х.), ученикъ Демокрита, обвиненный въ атенамѣ, принужденъ былъ убѣжать изъ Аеинъ. Первый назвалъ себя софистомъ. Изъ его сочиненій, сожженныхъ аеинскими властями, до насъ дошли только отрывки.

Стр. 210. Анаксимандръ (610—546 до Р. Х.)—греческій философъ іонійской школы, учившій. что начало всёхъ вещей "безконечное".

Стр. 213. Парменидъ-греческій философъ, глава элеатской школы, жившій въ V в. до Р. Х.

Стр. 231. Ксенофанъ Колофонский, основатель элейской школы, греческий философъ. живший въ VI в. до Р. Х.

Стр. 258. Порфирій (232—305), ученикъ Плотина, философъ-неоплатоникъ, комментировавшій сочиненія Аристотеля и Илатона, враждебный къ христіанству и видівшій ціль жизни въ спасеніи души и въ аскетическихъ подвигахъ. Большая часть его сочиненій погибла.

Плотинъ (205 — 270), философъ неоплатонической школы. Его ученіе представляеть примиреніе греческой школы съ восточною и проповѣдуеть сліяніе, въ порывѣ экстаза, съ божествомъ души человѣкъ, очищенной и подготовленной къ тому добродѣтельной жизнью и созерцаніемъ.

Стр. 261. Маркъ-Анній Луканъ (39— 65), племянникъ Сенеки, римскій поэтъ, казненный Нерономъ. Лучшее его произведеніе—поэма "Фарсалія".

Стр. 264 Стратонъ-философъ-перинатетикъ, жившій въ III в. до Р. Х. (ум. въ 270 г.), подводившій всѣ разнообразныя явленія міра подъ дъйствіе слѣпытъ силъ природы, не допуская въ ней разума.

— Іоганнъ - Теофилъ Буле (1763— 1821), на "Исторію философіи" котораго ссылается Герценъ, былъ замѣчательнымъ философомъ и историкомъ въ свое время; былъ профессоромъ въ московскомъ университетъ (1804—1809), написалъ рядъ цѣнныхъ ученыхъ трудовъ, издавалъ "Московскія Ученыя Вѣдомости" (1805—1807).

Стр. 275. Луциліо Ванини (1585— 1619), итальянскій философъ, сожженный за критическое отношеніе къ религіи.

— Петръ Ломбардскій, знаменитый схоластикъ XII в. (ум. въ 1164 г.),

ученикъ Абеляра. Съ 1159 г. быль парижскимъ епископомъ. Главное его сочиненіе "Sententiarum libri IV<sup>-</sup> миожество разъ комментировалось и польвовалось авторитетомъ до самой реформація; въ немъ, въ первый разъ на Западъ, догматика была собрана въ одно систематическое цълое.

Стр. 277. Пьетро Помпонацій—итальянскій философъ (1462—1525). преподававшій въ Падуѣ и Болоньѣ перипатетическую философію, которую онъ старался освободить изъ-подъ вліянія авторитета церкви. Главное его сочиненіе "О безсмертія души".

Стр. 286. Іоганнъ - Генрихъ Юнгъ. прозванный Штиллингомъ, извъстный писатель-мистикъ (1740—1817), сочиненія котораго были очень распространены и переводились и на русскій языкъ.

Стр. 288. Арнольдъ Брешіанскій итальянскій пропов'вдникъ XII в., ученикъ Абеляра, противникъ св'ятской власти духовенства. Съ 1146 г. 10 лять громилъ, поддерживаемый народомъ. папство, добиваясь возстановленія римской республики. Въ 1155 г. былъ повѣшенъ по приказанію папы Адріана IV.

Стр. 293. Іоганнъ-Эдуардъ Эрдманъ (1805—1892), нѣмецкій ученый, написавшій рядъ основательныхъ трудовъ по исторія древней и новой философія.

Стр. 296. Генри Моръ (или, какъ онъ названъ у Герцена, Генрихъ Морусъ) былъ англ. философъ XVII в. (1614—1687), проф. богословія и философіи кэмбриджскаго университета. Держался въ философіи неоплатоновскаго мистицияма. а въ естествознаніи былъ послѣдователемъ Парацельсъ.

Стр. 303. Графъ Жозефъ де Местръ (1754 — 1821), французский писатель, проповѣдовавший въ своихъ сочиненіяхъ рѣзкий церковный абсолютнаяъ и возвращение къ средневѣковой власти папъ. Въ 1803—17 гг. былъ сардинскимъ посланникомъ въ Петербургѣ, а ватѣмъ министромъ въ Сардиния.

отр. 326. "Послѣдующія письма", о которыхъ говоритъ Герценъ, не были имъ написаны.

Стр. 332. Антуанъ Барнавъ (1761— 1793), франц. революціонеръ. замѣчательный ораторъ національнаго собранія 1789 г. и защитникъ Лафайста. Влюбившись въ Марію - Антуанетту, при начавшемся терроръ онъ сталь защищать королевскую семью и былъ казненъ.

Digitized by Google

Стр. 337. Статья "Публичныя чтенія г-на профессора Рулье" была напечатана въ "Московскихъ Вѣдомостяхъ", 1845 г., № 147 и 148.

Стр. 341. Зоологъ Карлъ Францовичъ Рулъе (1814—1858), былъ профессоромъ московскаго университета, основалъ и редактировалъ (1854—57) журналъ "Въстникъ Естеств. Наукъ".

Стр. 347. Т. П. Пассекъ разсказываеть въ своихъ запискахъ, не указывая года, что эта реклама была написана Герценомъ по просьбѣ К. И. Зонненберга, долгое время состоявшаго при немъ, а раньше-при Огаревѣ, чѣмъ-то въ родѣ дядьки (о немъ-подробно въ "Быломъ и Думахъ"); она-же дважды напечатала эту шутку: сначала отдёльно въ "Рус. Стар.", 1874 г., т. IX, стр. 401-6, затёмъ въ своихъ запискахъ "Изъ дальнихъ лѣтъ", т. II, стр. 113-8. По ея словамъ, реклама впервые была напечатана въ "Съверной Пчелъ" и тотчасъ перепечатана въ прибавленіяхъ къ "Русскому Инвалиду" (такъ сказано въ "Рус. Стар.", въ запискахъже она указываеть обратный порядокъ сначала "Инвалидъ", потомъ "Пчела"), но это, повидимому, невѣрно; по крайней мъръ, мы не нашли рекламы ни въ "Инвалидъ", ни въ "Пчелъ": она напечатана, какъ указалъ уже М. А. Веневитиновъ ("Рус. Стар." 1888 г., іюнь. стр. 702) въ "Отеч. Запискахъ" 1844 г., т. 37-й, кн. XI, смѣсь, стр. 64. Ей предпосланы здёсь слёдующія слова отъ редакціи: "Мы получили пресмѣш-ной пуфъ, и не англійскій, который передаемъ нашимъ читателямъ". Между текстомъ, который даетъ Пассекъ, и текстомъ "Отеч. Зап.", есть различія: у Пассекъ возстановлены нѣкоторыя мѣста, опущенныя въ "Отеч. Зап." очевидно ради цензурныхъ соображений. Кое-гдъ, напротивъ, текстъ "Отеч. Записокъ" полнъе. Мы перепечатываемъ рекламу изъ записокъ Пассекъ.

Стр. 351. Первая половина этой статьи (первая глава) была напечатана въ изданномъ Н. А. Некрасовымъ "Петербургскомъ Сборникъ" (Спб., 1846), а вторая—"Новыя варіаціи на старыя темы" (стр. 362 и слъд.)—въ "Современникъ" 1848 г., № 2, томъ VII.

Стр. 375. Іоганнъ-Петръ Эккерманъ былъ близкимъ другомъ Гёте, издалъ свои съ нимъ "Разговоры" (переведенные на русскій языкъ Д.В. Аверкіевымъ, 2 т., Спб., 1891).

Стр. 376. "Станція Едрово" пред-

ставляетъ собственно отрывокъ изъ выше напечатанной (стр. 53—59 этогоже тома) статьи "Москва и Петербургъ".

Стр. 377. "Мартинъ Чаззльвитъ" — одинъ изъ романовъ Диккенса.

Стр. 387. Жакъ Маржеретъ— франц. авантюристъ, служивпий сперва Борису Годунову, затъмъ Лжедимитрію. Тушинскому вору и полякамъ. Оставилъ интересное описаніе современныхъ ему русскихъ событій ("Etat de l'Empire de Russie").

— Антоніо Поссевинъ (р. 1534, ум. 1611), іезуитъ, имъвплій отъ папы Григорія III порученія на съверъ Европы. При его посредствъ заключенъ быль миръ между Иваномъ Грознымъ и Баторіемъ. Написалъ описаніе Россіи ("Moscowia")—весьма цънный историческій памятникъ.

— Джильсъ Флетчеръ (ум. въ 1610 г.) былъ отправленъ королевой англійской Елизаветой съ дипломатическимъ порученіемъ въ Россію, которую и описалъ въ чрезвычайно любонытномъ и важномъ историческомъ сочиненіи "О русскомъ государствъ" ("On the Russian Common Wealth"). Русскій переводъ этой книги, напечатанный въ 1848 г. въ "Чтеніяхъ Общества Исторіи и Древностей Росс.", былъ сожженъ, а редакторъ "Чтеній" О. М. Бодянскій былъ уволенъ въ отставку изъ профессоровъ московскаго университета (впослѣдствіи снова получилъ каседру).

Стр. 391. Статья "Нѣсколько замѣчаній объ историческомъ развитіи честа" была напечатана въ "Современникъ" 1848 г. (а не 1847, какъ сказано въ подзаголовкъ), № 8 (томъ Х.).

Стр. 402. Жакерія (у Герцена: Жакри)—кровавыя возстанія французскихъ крестьянъ противъ притвсненій феодальнаго дворянства и рыцарства.

Стр. 417. "Оба лучше" было напечатано въ "С.-Петербургскихъ Вѣдомостяхъ" за 1856 г., № 206. Принадлежность этого очерка. подписаннаго буквами В. Б., Герцену подтверждается письмами Тургенева къ послѣднему (см. "Письма Кавелина и Тургенева къ Герцену", изд. Драгоманова). З (15) дек. 1856 г. Тургеневъ пишетъ: "Милый Герценъ, мнѣ непремѣнно хочется прочесть "Барнумъ и Горасъ", и поэтому сдѣлай одолженіе — пришли его къ той дамѣ", и т. д.; въ письмѣ отъ 9 (21) дек. онъ повторяеть эту просьбу, а 8 янв. 1857 г. уже извѣщаеть: "Барнума

Diditized by GOOQ

Стр. 417. Финеасъ-Тейлоръ Барнумъ (1810—1891), извъстный американскій антрепренеръ-аферистъ, нажившій милліоны, показывая публикъ разныя диковины: няньку Вашингтона, карлика Тома Пуса, выписавъ въ Америку знаменитую шведскую пъвицу Дженни Линдъ и проч. Онъ издалъ свою автобіографію, переведенную почти на всъ европейские языки.

— Орасъ (Горасъ)—герой нявъстнаго романъ Жоржъ-Занда "Горасъ" (изданъ въ 1842, не разъ переведенъ и на русскій языкъ).

Стр. 421. Фоблазъ-герой скабрезнаго романа (перевед. на русскій языкъ въ 1903 г.) "Любовныя приключенія кавалера Фоблава". написаннаго Луве-де-Кувре (1760—1797). Фоблазъ превратился въ нарицательное имя типическаго соблазнителя женщинъ.

Стр. 422. Графъ Анри Ларошжакленъ (1772—1794), франц. легитимистъ, ставшій во время революціи однимъ изъ вождей вандейцевъ. Онъ былъ убитъ въ сраженіи съ республиканскими войсками.

— Манонъ Леско — героиня знаменитаго романа аббата Прево, падшая женщина, достигающая реабилитаціи путемъ искренней любви.

 Сенъ-Лазаръ-женская тюрьма въ Парижѣ, куда заключались порочныя и падшія женщины во времена второй имперія.

Стр. 423. "Изъ писемъ путешественника. Во внутренности Англіи". Этотъ очеркъ былъ напечатанъ въ фельетонѣ "С.-П.-бургскихъ Вѣдомостей" за 1856 г., № 91. Принадлежность его Герцену доказывается тѣмъ, что онъ подписанъ буквами В. Б., т. е. такъ же, какъ статья "Оба лучше", которая была помѣщена въ фельетонѣ той же газеты за тотъ же годъ, и принадлежность которой Герцену удостовѣрена письмами И. С. Тургенева къ послѣднему. Стр. 430. Принадлежность очерка

"Изъ воспоминаній объ Англів" Герцену удостов'ърена устнымъ свяд'ятельствомъ П. А. Ефремова, которому говори ть объ этомъ самъ Курочкинъ, редакторъ "Искры", гдѣ, подъ псевдонимомъ Н. Огурчиковъ, была помѣщена эта статья (№ 24 за 1861 г.); притомъ всякій, кто знакомъ съ литературной манерой Герцена, безъ труда узнаетъ въ ней его стидь.

Стр. 432. Донъ-Рамонъ Кабрера испанскій генералъ, одинъ изъ вожлей карлистовъ, долго сражавшійся (въ 30-хъ и 40-хъ годахъ) противъ кор левы Изабеллы.

– Томасъ Цумалакарегви (у Герцена: Цумалагеренъ), другой испанскій также карлистскій генералъ (1789– 1835), искусный партизанъ, сражавпійся съ войсками королевъ Христины и Изабеллы въ началѣ 30-къ годовъ.

- Графъ Монтемолинъ (1818-1861), ранѣе у испанскихъ карлистовъ называвшійся королемъ Карломъ VI. принцъ астурійскій, старшій сынъ претендента Донъ-Карлоса (брата короля Фердинанда VII). Послѣ неудачной попытки возстанія въ Испаніи въ 1860 г. былъ взятъ въ плѣнъ и, отказавшись отъ своихъ притязаній на испанскій тронъ, принялъ имя графа Монтемолина.

Стр. 433. Пальмеръ-отравитель-докторъ, процессъ котораго надълалъ шуму въ Лондонъ въ 1865 г.

Стр. 436. "Русская колонія въ Парижћ" небольшая статья, пом'вщенная Герценомъ (на франц. яз.) въ путеводителѣ по Парижу, изданномъ по случаю всемірной выставки 1867 года: *Paris-Guide* par les principaux écrivains et artistes de France. Deuxième partie: La Vie; Paris 1867; отдѣлъ:Les étrangers à Paris. Переводъ этой статейки (безъ пропусковъ п очень точный) мы ванмствуемъ изъ "Отеч. Записокъ" 1867 года (сентябрь, "Критич. замѣтки", стр. 30 и сл.)

Стр. 440. Статья "Опыть бесёды съ молодыми людьми" была напечатана въ "Полярной Звёздё", книжка 4-я (1858 г.)

Стр. 452. "Разговоры съ дътъма" напечатаны были въ "Полярной Звъздъ", книжка 5-я (1859 г.).



Прогрессъ, какъ эволюція жестокости. М.Эв- (Психологія характера. Ф. Поллна. Ц. 75 к. гельгардта. Ц. 75 к.

- Вырожденіе. Психологическія явленія въ области современной литературы и искусства. Макса Нордау. 585 стр. 2-е изд. Ц. 1 р. 50 к.
- Въ поискахъ за истиной. Макса Нордау. Пер. съ нъм. Эл. Зауэръ. 4-е изд. Ц. 1 р.

Этика. Ученіе о правственности. Сост. проф. Маккензи. Переводъ съ англійскаго. Ц. 1 р.

Прогрессивная нравственность. Фаулера. Съ англ. подъ ред. Вл. Соловьева. Ц. 40 к.

- Нравственный инстинктъ. Сутерланда. Съ англ. Ц. 1 р. 50 к
- Счастье и трудъ. Мантегация. З взд. Ц. 60 к.
- Философія исторіи въ ея главнъйшихъ теченіяхъ. Д-ра Раппонорта. Ц. 75 к.
- Политическая исторія современной Европы. (1814 — 1896). Сеньобоса. Переводъ подъ ред. проф. А. Трачевскаго. П. 1 р. 50 к.
- Исторія французской революціи. И. Карно. Переводъ съ франц. 2-е изд. Ц. 1 р.
- Герои и героическое въ исторіи. Публичныя бесталы Тонаса Карлейля. 2-е изд. Ц. 1 р.

Путь въ счастью. Сост. Ф. Кирхнеръ. Ц. 60 к.

Исторія книги на Руси. А. Бахтіарова. Со многими рисунками. Ц. 1 р. 50 к.

Европейскіе монархи и ихъ дворы. Политикоса. Съ 16 портретами. Ц. 1 р.

івзуиты, ихъ исторія, организація и практическ. двятельность. Ж. Губера. Съ нъм. Ц. 1 р.

Очерки самоуправленія (зенскаго, городского, сельскаго). С. Приклонскато. Ц. 2 р.

Рояь общественнаго мивнія въ государствен. жызни. Проф. Гольцендорфа. Ц. 75 в.

## Популярно-научныя книги.

- Нерѣшенныя проблемы біологіи. Съ приложсніемъ статей о Р. Вирховъ в Л. Бюхнерв. В. В. Лунксвича. Съ 81 рис., 4 таблицами и 8 портретами. П. 2 р.
- Основы жизни. Популярная біологія. В. В. Лунковича. Съ 465 рис. и 7 хромолитографіями. 2-е изданіе. Ц. 4 р.
- Научныя и соціальныя изслѣдованія. А. Р. Уоллеса. Томъ І-й. Съ 89 рнс. и картой. Ц. 1 р. 75 к.
- Соціальные этюды. Тарда. Ц. 1 р. 50 к.

Заноны подражанія. Тарда. Ц. 1 р. 50 к.

Соціальная жизнь животныхъ. Эспинаса. Цер. Ф. Павленкова. 2-е изд. Ц. 1 р.

Мужчина и женщина. Этюдъ о вторачныхъ полсв. иризнакахъ у человъка. Г. Эллиса. Ц. 1 р.

Преступная толпа. Опыть коллективной психологін. С. Сигеле. 116 стр. 2 изд. Ц. 30 к.

Преступленія и проституція, какъ соціальныя болѣзни. Гпрша. Ц. 30 к.

- Очерки психологіи. Тиченера. Съ англійскаго Ц. 1 р.
- Психологія чувствъ. Рибо. Ц. 80 к.

Психологія вниманія. Д-ра Рибо. Ц. 30 к.

- Психологія великихъ людей. Проф. Жоли. Переводъ съ франц. З-е изд. Ц. 60 к.
- Эволюція общихъ идей. Т. Рибо. Переводь М. Гольденить. Ц. 60 к.
- Физіологія страстей. Летурно. Ц. 1 р.
- Физіологическія бестады. А. Герцена. Проф. Лозанскаго университета Ц. 1 р.
- Патологія души. Популярныя бесьды. Д-ра М. Флёря. Ц. 1 р.
- Геніальность и помъшательство. Ц. Лонброзо. Съ рисунками. З-е изд. Ц. 1 р.
- Чудесный въкъ. Естествен.-философскій обзоръ XIX ст. проф. Уоллеса. Ц. 1 р. 50 к.
- Душевныя движенія. Д-ра Ланге. Ц. 40 к.
- Привычка и инстинктъ. Л. Моргана. Съ англ. Ц. 1 р.
- Міръ грезъ. Д-ра Симона. Сновильнія, галлопинація, сомнамбулизмъ, гипнотизмъ. Ц. 1 р.
- Экстазы человъка. П. Мантегациа. Переводъ съ 5-го итальян. изданія. Ц. 1 р. 50 к.
- Современные психопаты. Д-ра А. Кюллера. Переводъ съ франц. Ц. 1 р. 50 к.
- Характеръ и нравственное воспитание. Кейра. Съ франц. Ц. 40 к.

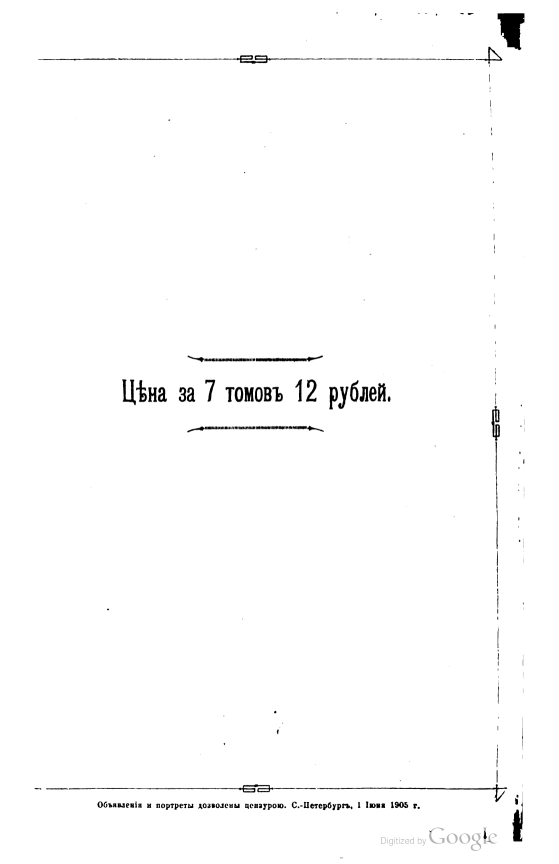
Воспитание воли. Ж. Пэйо. 4-е изд. Ц. 60 к. Воспитание чувствъ. Тома. Съ франц. Ц. 60 к.

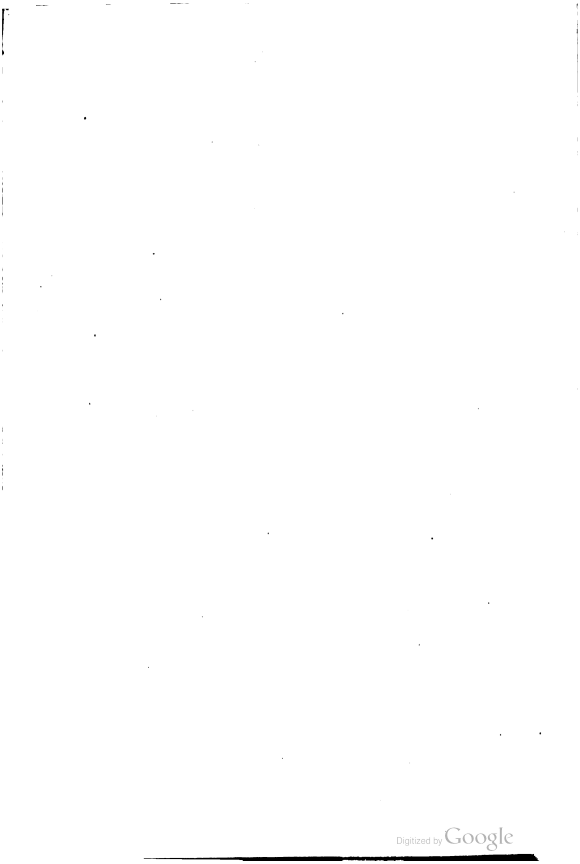
- Духовный прогрессъ и счастье. П. Лоскутова. Ц. 1 р.
- Пессимизмъ. Соч. Дженса Сёлли. Обзоръ пессинист. ученій. Съ англ. Ц. 1. 50 к.
- Върить или но върить? Экскурсія въ области тавиственнаго. Д-ра Битнера. Ц. 1 р. 50 к.
- Гипнотизмъ въ теорія и ва практикъ. Д-ра Маррова. Съ франц. Ц. 75 к.
- Исторія міра. Гюйара. Съ 101 рис. Съ фр. Ц. 1 р. Эволюціонная этика и психологія животныхъ.
- Э. П. Эванса. Пер. съ англ. Ц. 75 к. Положительная философія Огюста Конта въ
- популярномъ изложения д-ра Робиня. Ц. 50 к. Философія Герберта Спенсера въ сокр. изд.
- Коллинса. Персв. съ англ. 2-е изд. Ц. 2 р. Философія Шопенгауэра. Т. Рибо. Переводъ Э. К. Ватсона. Ц. 50 к.
- Дарвинизмъ. Э. Ферьера. Пер. съ фр. Ц. 50 к. Исторія религіи. Проф. Мензиса. Ц. 1 р.
- О върования. Ж. Пойо. Перев. съ франц. Ц. 50 к.

Безсмертіе съ точки зрвнія эволюціоннаго натурализма. Лекція А. Сабатье. 2-е изд. Ц. 50 к.

- Живописная астрономія. К. Фламмаріона. Съ 382 рисунк. 2-е изд. Ц. 3 р.
- Основы политической экономіи. Шарля Жида. Перев. съ 4 франц. изданія. Ц. 1 р. 25 к.
- Итоги XIX въка. Д. Пордена. Ц. 40 к.
- Жизнь и смерть. Пуб. лев. А. Сабатье. Ц. 75 к. Развитіе народнаго хозяйства въ Западной
- Европъ. М. Ковалевскаго. Ц. 75 к. Письма о земледѣліи. М. Энгельгардта. Ц. 50 к.
- Современная женщина. Ея положение въ Европ'в и Америкъ. Б. Ф. Брандта. Ц. 60 к.

А. И. Горценъ. Его жизнь и литературная дъятельность (изъ серіи «Жизнь замѣчательныхъ людей»). Ц. 25 к.





٠ . .

Digitized by Google



• Digitized by Google JAN 24 1951

Google

