

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### CF 37 J.10



## HARVARD COLLEGE LIBRARY







•

Digitized by Google

.



Digitized by Google

.

.

# ТРУДЫ

# КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ

## AKA JEMIN.

TRUDY ..

KIEV. DUKH. AKAD.

. . . .

# 1899.

## Томъ первый.

#### КІЕВЪ.

Типографія Императорскаго Университета св. Владиміра. Н. Т. Корчакъ-Новицкаго, Михайловская улица д. № 4. 1899.

HARVARD COLLEGE LIBRARY TREAT FUND JLGG(92)

Печатать дозволяется 13 декабря 1899 г. Ректоръ Кіевской Духовной Академіи, Епископз Димитрій.

چ<sup>0</sup> ر<sup>0</sup> *ς*0

### **ОГЛАВЛЕНІЕ**

••

ĩ

. . .

## перваго тома журнала "Труды Кіевской духовной Академіи" за 1899 годъ. №№ 1—4.

### Январь (N 1. й).

| 1. | Блаженнаго Іеронима, епископа Стридонскаго (въ                                                      |     |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|    | русскомъ переводѣ). Двѣ книги толкованій на про-<br>рока Захарію къ Евсуперію, епископу Тулузскому. | 1   |
| 2. | Слово въ день памяти св. ап. Андрея Первозван-<br>наго. Произнесено 30 ноября 1898 года въ Кіево-   |     |
|    | Андреевской церкви. Священ. Ө. И. Титова.                                                           | 3   |
| 3. | Алексвё Степановичъ Хомяковъ. (Продолжение).                                                        |     |
|    | В. З. Завитневича                                                                                   | 8   |
| 4. | Незабвенной памлти профессоровъ А.С. Павлова                                                        |     |
|    | и Н. Ө. Красносельцева. А. А. Дмитріевскаго .                                                       | 59  |
| 5. | Къ исторіи Кіевской Трехсвятительской церкви за                                                     |     |
|    | вторую половину XVII столётія С. Т. Голубева .                                                      | 105 |
| 6. | Пятидесятильтній юбилей преосвященнаго Силь-<br>вестра, епископа Каневскаго перваго викарія Кіев-   |     |
|    | ской епархіи, почетнаго члева Кіевской духовной                                                     |     |
|    | Академіи                                                                                            | 143 |

### ВЪ ПРИЛОЖЕНИИ:

- 7. Извлеченіе изъ протоколовъ Совѣта Кіевской дух. Академін. 9 іюня 1898 года . . . . 209
- 8. Объявленія.

## Февраль (Н 2-й).

| 9., | Блаженнаго Іеронима, епископа Стридонскаго (въ<br>русскомъ переводъ). Двъ книги толкованій на про-    |     |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     | рока Захарію въ Ексуперію, епископу Тулувскому.                                                       | 17  |
| 10. | Слово, говоренное въ церкви Кіево-Братскаго мо-<br>настыря 31 декабря 1898 года въ день годичиаго     |     |
|     | поминовенія учившихъ и учявшихся въ академіи.<br>В. Н. Малинина                                       | 213 |
| 11. | Слово въ день новаго года. Произнесено въ Кіево-<br>Софійскомъ соборъ. Священ. <i>О. И. Титова</i> .  | 220 |
| 12. | Изъ исторін гомилетики. Теорія духовнаго красно-<br>різчія Юнгманна В. Ө. Пленицкаю                   | 226 |
| 13. | Преосвященный Кириллъ Наумовъ, епископъ мели-<br>топольскій. (Продолженіе). Свящ. Ө. И. Титова.       | 248 |
| 14. | Арсеній, Архіепископъ елассонскій и его вновь открытые историческіе мемуары. (Продолженіе). А.        |     |
|     |                                                                                                       | 268 |
| 15. | Неизвъствое полемическое сочиневіе противъ пап-<br>скихъ притязаній въ юго-западной Россіи (1633 г.). |     |
|     | С. Т. Голубева.                                                                                       | 300 |
| 16. | Рёчь о философіи, произнесенная профессоромъ философіи А. Н. Гиляровымъ на торжественномъ актъ        |     |
|     | университета св. Владиміра, 16 января 1899 года.                                                      |     |
|     | П. И. Линицкаю                                                                                        | 342 |
|     | ВЪ ПРИЛОЖЕНИ:                                                                                         |     |
| 17. | Древній Востовъ при свётё Божественнаго Откро-                                                        |     |
|     | венія. Іеромон. Платона                                                                               | 449 |

18. Объявление.

•

Digitized by Google

### Мартз (N 3 й).

| 19.  | Блаженваго Іеронима, епископа Стридонскаго (въ     |             |
|------|----------------------------------------------------|-------------|
|      | русскомъ переводѣ). Двѣ вниги толкованій на про-   |             |
|      | рова Захарію въ Евсуперію, епископу Тулувскому.    | 33          |
| 20   | Алексви Степановичъ Хомяковъ. (Продолжение).       | •••         |
|      | · •                                                | 957         |
| ~ 1  |                                                    | 357         |
| 21.  | Большой Катихизисъ Лаврентія Зизанія. (Окончаніе). |             |
|      | <b>Ө.</b> М. Ильинскаго                            | 3 <b>93</b> |
| 22.  | Преосвященный Кириллъ Наумовъ, епископъ мели-      |             |
|      | топольский. (Продолжение). Свящ. Ө. И. Титова .    | 415         |
| 23.  | Англійская школа. По поводу изданія К. П. Побъ-    |             |
|      | доносцева: "Новая школа М. 1898". Н. К. Мак-       |             |
|      |                                                    | 440         |
| ~ 4  |                                                    | 440         |
| 24.  | Дача Кіево-Братскаго монастыря, Церковщива. П.     |             |
|      | А. Лашкарева                                       | 473         |
| 25.  | Отчетъ Церковно-Археологическаго Общества при      |             |
|      | Кіевской духовной Академін за 1898 годъ. Н. И.     |             |
|      | Петрова                                            | 482         |
|      | -                                                  |             |
|      | ВЪ ПРИЛОЖЕНИИ:                                     |             |
| 26.  | Отчетъ о состоянія Богоявленскаго Братства при     |             |
|      | Кіевской дух. Академіи для вспомоществованія       |             |
|      | нуждающимся студентамъ ся за 1898 годъ .           | 1           |
| 97   | Дренній Востовъ при свёть Божественнаго Отвро-     | -           |
| 41.  |                                                    | 529         |
| • •  | венія. Іеромон. Платона                            | 049         |
| 6163 |                                                    |             |

- 28. Извлеченіе изъ протоколовъ 225 Академія. 9 іюня 1898 года.
- 29. Объявленія.

Апрњац (Л 4. й).

30. Блаженнаго Іеронима, епископа Стридонскаго (въ русскомъ переводъ). Двъ книги толкованій на пророка Захарію въ Евсуперію, епископу Тулувскому.

49

Digitized by Google

| 31. Грёхъ Іудинъ. Слово, сказанное въ церкви Кіево-<br>Братскаго монастыря, въ пятокъ первой недёли<br>великаго поста, 5 марта 1899 года, на вечернемъ<br>богослужении, извёстномъ подъ именемъ пассін. |              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| В. Ө. Ппоницкаю                                                                                                                                                                                         | 519          |
| 32. Слово о Псалтири. Произнесено въ Кіево Братскомъ                                                                                                                                                    |              |
| храм'в, въ пятокъ второй нед'вли великаго поста,                                                                                                                                                        |              |
| на пассін. А. А. Олесницкаго                                                                                                                                                                            | 5 <b>3</b> 1 |
| 33. Виленское СвДуховское братство въ XVII и XVIII                                                                                                                                                      |              |
| стояфтіяхъ. (Продолженіе). В. Завитневича.                                                                                                                                                              | 578          |
| 34. Слово въ иятокъ третьей недёли великаго поста.                                                                                                                                                      |              |
| Дёло жизни. Произнесено въ Кіево-Братскомъ храмъ                                                                                                                                                        |              |
| 19 марта 1899 г. на пассін. Н. К. Маккавейскаго.                                                                                                                                                        | 60 <b>1</b>  |
| 185. Арсеній, Архіепископъ елассонскій и его вновь                                                                                                                                                      |              |
| открытые историческіе мемуары. (Окончаніе).                                                                                                                                                             |              |
| А.А.Дмитріевскаго                                                                                                                                                                                       | 616          |
| 36. Слово въ пятокъ четвертой недбли великаго поста                                                                                                                                                     |              |
| при воспоминании Страстей Христовыхъ. Произне-                                                                                                                                                          |              |
| сено въ церкви Кіево-Братскаго монастыря 26 марта                                                                                                                                                       |              |
| 1899 г. В. П. Рыбинскаго ,                                                                                                                                                                              | 639          |
|                                                                                                                                                                                                         | 648          |
| 38. Подлогъ. (Библіографич. вам'ятка). Свящ. К. Өоменко.                                                                                                                                                | 655          |

## въ пьиложении:

| <b>3</b> 9. | Древній Востокъ при свётё Боже  | ственнаго Откро- |             |
|-------------|---------------------------------|------------------|-------------|
|             | венія. Іером. Платона           | • • •            | 57 <b>7</b> |
| <b>4</b> 0. | Извлеченіе изъ протоколовъ Совѣ | та Кіевской ду-  |             |
|             | ховной Академіи 1899 г          |                  | 241         |

.

•

## СЛОВО

## въ день памяти св. ап. Андрея Первозваннаго 1).

"Тъмже убо, братіе, стойте и держите преданія, имже научистеся или словомъ, или посланіемъ нашимъ" (2 Солун. П, 15).

Великое собраніе молящихся нынё въ святомъ храмё семъ невольно приводитъ на умъ еще большія собранія благочестивыхъ богомольцевъ, приходящихъ въ сей храмъ въ теченіе лётняго времени. Буквально со всёхъ концовъ нашего обширнаго отечества, съ сёвера и юга, съ востока и запада стекается сюда русскій православный народъ... для чего? для того, чтобы видёть это святое мёсто и чтобы вовнести вдёсь свою усердную молитву ко Господу.

Но что же собственно влечетъ сюда нашъ русскій благочестивый народъ? Храмъ сей необиленъ святынями, столь любезными для русскаго благочестія, необиленъ ими въ такой степени, какъ окружающіе его кіевскія обители и храмы. Не славится сей храмъ и глубокою древностію, ибо онъ есть юнѣйшій посреди древнихъ святынь Іерусалима русской вемли. Не можетъ привлекать русскій православный народъ къ сему святилищу и чудная оригивальная красота его, ибо эта красота не есть произведеніе нашего русскаго благочестиваго творчества.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Произнессию 30 ноября 1898 года въ Кісво-Андреевской церкан.

Но что же, въ такомъ случав, влечетъ сюда, въ сей храмъ русскихъ поклонниковъ со всёхъ концовъ нашего отечества? Ихъ влечетъ сюда предапіе, идущее изъ глубины древнихъ временъ, преданіе, гласящее, что здёсь, на этомъ самомъ мёстё нёкогда стоялъ св. ап. Андрей Первозванный и проповёдывалъ свангеліе нашимъ отдаленнымъ предкамъ. Вотъ это-то преданіе, начало котораго скрывается въ глубинё временъ и которое съ неизмённою непрерывностію хранится въ сознаніи русскаго народа, и дёлаетъ сей храмъ особенно дорогимъ, особепно любезнымъ и особепно привлекательнымъ для русскаго народа: оно-то и собпраетъ сюда молящихся всегда въ великомъ множествё и со всёхъ концевъ Россіи.

Но что такое, спросимъ себя, преданіе, почему оно имѣетъ такое важное значеніе въ глазахъ вѣрующаго русскаго парода?

Преданіе бываетъ различное: есть Преданіс Священное, есть преданіе церковное, хранимое и почитаемое всею христіанскою, вселенскою православною церковію, и есть, наконецъ, преданіе, хранимое нашею православною русскою церковью. Каждое изъ сихъ преданій имфетъ свою особенную важность и каждое изъ нихъ заслуживаетъ почитанія со стороны православныхъ христіанъ.

Священное Преданіе есть Божественное Откровсиіе, незаписанное въ книгахъ Св. Писанія. Спаситель нашъ, Господь Іисусъ Христосъ училъ всегда устно и не оставилъ писаннаго евавгелія. Ученіе Его записали апостолы и евангелисты только уже по вознесенія Его на небо. Но апостолами записано далеко не все то, чему училъ и что творилъ Спаситель во время земной Своей жизни. "Суть же и ина многа, яже сотвори Іисусъ, яже аще бы по единому писана быша, ни самому мню всему міру вмастити пишемыхъ книгъ", говоритъ св. евангелистъ Іоаннъ Богословъ (XXI, 25). Слъдовательно, многое изъ ученія Спасителя не ваписано въ

евангеліяхъ и посланіяхъ апостольскихъ. Все то, что изъ Божественнаго ученія Спасителя не записано, и составляеть Св. Преданіе. Все это незаписанное ученіе Спасителя сначала сохраняли апостолы, которые затёмъ передали его своимъ учепикамъ. Все это преданіе постоянно хранилось и доселё неизмёвно хранится въ жизни вселенской церкви Христовой. Все то, во что в вровали и в врують, что дблали и дёлають всё христіане, вездё и во всё времена, --- все это и есть Священное, Божественное Предание. Воть, напр., ны полагаемъ на себя врестное знаменіе. Почему мы это дѣлаемъ? Въ Св. Писаніи ийть прямого повелёнія вреститься, совершать врестное впаменіе. Отвуда же взялся этотъ благочестивый обычай? Изъ Св. Преданія, ибо всё христівне, жившіе всегда и вездё, совершали и совершають врестное знаменіе. "Какое писаніе научило насъ", — говоритъ объ этомъ преданія св. Василій Великій, ..., къ востоку обращаться въ молитвъ? Откуда и троекратное погружение человъка и прочее, относящееся къ крещенію: отрицаться сатаны и аггеловъ его, изъ какого взято Писанія? Не изъ сего ли не обнародываемаго и неизрекаемаго ученія, которое отцы наши сохранили въ недоступномъ любопытству и вывёдыванію молчаніи, бывъ основательно паучены молчапіемъ охранять святыню таниствъ"? Это же Св. Преданіе разумветь и ап. Павелъ, когда говоритъ: "Тъмз же убо, братіе, стойте и держите преданія, имже научистеся или словомъ, или посланиемъ нашимъ".

Есть, далёе, церковное, отеческое преданіе, хранимое вселенскою православною церковью Христовою. Когда церковь Христова начала устрояться, то явилась нужда въ правилахъ, по которымъ бы совершалось это устройство. Такія правила составлялись, вырабатывались въ собраніяхъ всёхъ върующяхъ, подъ руководствомъ ихъ настырей—сначала апостоловъ, а потомъ ихъ преемниковъ—епископовъ. Правила эти частію были записаны потомъ, но большею частію хра6

нятся въ самой жизни и дбятельности церкви, составляя общецерковное преданіе. Преданіе это, по самой древности своей, равно какъ и потому, что оно есть выражение церковнаго сознанія, заслуживаеть глубокаго уваженія съ нашей стороны. Въ своемъ непрерывномъ преемствъ, сохраняя неизмѣнныя основанія вѣры и всего церковнаго управленія, оно способствуетъ сохраненію единства вселенской православной церкви. Его непрерывность и неизмённость дёлаетъ то, что православная церковь во всѣ времена и во всѣхъ мёстахъ сохраняетъ то же чистое исповёданіе вёры, тё же основные законы своего благоустройства, то же священноначаліе, какое получила въ самомъ началѣ своего устроенія на земль. Это единство, образующее всегда единый духъ православно-вселенской церкви, составляеть важныйшую основу ся цёлости и внутренней чистоты, и главный характеръ, или признавъ единой, истинной церкви Христовой. Посему, стойте и держите, братіе, предавія, имже научистеся или словомъ, или посланіями святыхъ соборовъ, отцовъ и учителей цервви Христовой!

Наша русская православная церковь есть одна наъ самыхъ юныхъ посреди православныхъ христіанскихъ церквей. Но и она имъетъ уже свои древнія священныя преданія, которыя должны быть дороги для насъ. Вся первоначальная исторія нашей церкви, исторія распространенія и утвержденія христіанства у насъ основывается преимущественно на преданіи. Кто записывалъ, какъ очевидецъ, дъянія св. внягини Ольги русской? Кто былъ свидътелемъ и записывалъ дъянія св. равноапостольнаго князя Владиміра? Нътъ такихъ записей, а все это мы знаемъ по преданію, какъ и тотъ, кто первый записывалъ все это, записывалъ по преданію.

Къ числу этихъ древнихъ преданій относится и то, которое влечетъ неудержимо русскій православный народъ къ сему святому мѣсту, которое гласитъ, что здѣсь, на этомъ самомъ мѣстѣ стоялъ нѣкогда и проповѣдывалъ евангеліе св.

Digitized by Google

ап. Андрей Первозванный. Великое значеніе и дорогую цёну имѣеть это преданіе для русскаго народа. О чемъ оно говоритъ? О томъ, что мы, русскіе, приняли вёру христіанскую отъ самого Апостола, самовидца Господа Інсуса Христа, что, слёдовательно, наша вёра есть вёра апостольская, Христова, вёра истинная. Оно говорить о томъ, что и мы, русскіе, взысканы великою милостію Господа Бога. Оно говорить о томъ, что и мы ничёмъ не меньше другихъ христіанскихъ народовъ.

Да будетъ свято и нензивнио хранимо преданіе сіе въ народв русскомъ! "Тюмже убо, братіе, стойте и держите преданія, имже научистеся или словомъ, или посланіемъ нашимъ". Амннь.

Священникъ Ө. Титоеъ.

# АЛЕКСЪЙ СТЕПАНОВИЧЪ Хомяковъ.

#### (Продолженіе').

Оканчивая свое первое письмо объ общинъ, Кошелевъ писаль Хомякову: "Сдёлай милость, не полёнись отвёчать мнѣ на это письмо. Наша переписка можетъ сдѣлаться очень интересною и полевною не для насъ однихъ. Я съ своей стороны объщаю тебъ быть аккуратнымъ и добросовъстнымъ. Если ты убъдншь меня въ ложности моего мнънія, то тотчасъ въ томъ сознаюсь". Кошелевъ исполнилъ свое об'ещаніе и на письмо Хомякова отвётиль новымь письмомь, изъ вотораго видно, что Хомяковъ не убѣдилъ его, а поэтому онъ и не нашелъ нужнымъ сознаться "въ ложностн" своего мнънія, хотя и призналъ, что предметъ изслёдованія Хомяковъ обняло полно. Большая часть возраженій Кошелева уже намъ знакома. Онъ по прежнему доказываетъ, что передълы, даже и при 20-ти и 30-ти лётнемъ владеніи, должны вредно отвываться на сельскомъ хозяйствћ, что общинное начало не есть чисто славянская принадлежность, если же оно у насъ сохранилось лучше, то это потому, что у насъ почка дввственнѣе и что при дальнѣйшемъ культурномъ развитіи оно у насъ такъ же исчезнетъ, какъ исчевло оно на Западъ, что общины въ томъ идеальномъ видъ, въ какомъ ее представляють ся защатники, нигдѣ нѣтъ, а сохранившіеся остатви ея быстро ндуть въ разложенію, что западно-европейскій продетаріатъ не есть слъдствіе отсутствія тамъ общины.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Труды Кіевск. дух. Академія, за м. ноябрь 1898 г.

и отсутствіе его у насъ не есть плодъ ся существованія в т. д. Но сущность, самая, такъ сказать, соль висьма Кошелева заключается не въ этомъ; она содержится, въ слёдующихъ послёднихъ строкахъ его письма. "Для тебя общество есть высшее проявление человыха, -- въ совершенномъ обществѣ человѣкъ долженъ уничтожиться. Для меня общество есть здо, но вдо необходимое, -- какъ человёкъ вышель изъ состояния безобщественности, такъ онъ долженъ въ это состояніе и возвратиться. Чёмъ общество совершеннёе, тёмъ оно въ требованіяхъ своихъ ограниченийе, тыпъ личность пользуется большею свободою для развитія своихъ снать и спосабностей" ). Въ этихъ пемногихъ словахъ наивчена цвлая система міровоззрівнія, сущность которой можно выразить такъ. Истинцый смысль историческаго процесса вандючается въ свободномъ, шировомъ, всестороннемъ развити личности. Но при данныхъ условіяхъ личность вих общества развиваться не можетъ, не можетъ потому, что ее забдить другія такія же личности. Вотъ почему люди по необходимости соединяются въ общества; это значитъ, что они откавываются отъ части своей свободы для того, чтобы, подъ прикрытіень законовь общежитія, безпрепятственно цользоваться остальною частію свободы; но цонатно, что гораздо лучше было бы, чтобы личность могла пользоваться всею полнотою своей свободы; а такъ какъ въ условіяхъ общежитія это невозможно, то отсюда и вытекаеть выводь: "общество есть зло, но зло необходимое". Отсюда понятно, почему Кошелевъ такъ вооружается противъ древне-русской общины. Община, въ представлени Кошелева, есть самая первобытная, самая примитивная форма человъческаю общет житія, въ которой свобода личности доведена до минимума. Вотъ почему поддерживать общину, это значить стёснять свободу развитія личности, а вмёсть съ тёмъ задерживать

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Біограф, А. И. Кошелева, Т. II, прялож. Ж 22.

и процессь историческаго развития. Послё этого понятно и то, почему община сохранилась въ мало-жультурной Россіи, и почему она исчевла у высоко - культурной Европы.-Иная точка эрбнія у Хомякова. Развитісить личности Хомявовъ дорожить не меньше Кошелева; но въ процессъ развитія онъ не предоставляеть се ся полному произволу, а требуеть подчинения ся правственному закону любви. Личность по своей природѣ эгоистична. Любовь же есть начало альтрунстическое, в. какъ таковая, для своего проявления нужазется въ общения: законъ любви, вий общения личности съ другими личностями, проявиться не можеть ни съ отрицательной стороны-въ смыслё обузданія эгонзма, ни съ положительной-въ смыслё развитія альтрувзия. Вотъ почему общество, по представлению Хомявова, не есть вло, а есть необходимое условіе нормальнаго развитія личности. Сообразно съ этимъ изивияется взглядъ и на самое общество: общество-это не есть случайное сцёпленіе людей, соединивпихся въ силу печальной необходимости; это есть духовный организыть, подчиняющийся въ своемъ развития общимъ завонамъ всявой органической жизни: "липа, связанныя между собою живою органическою целью, говорить Хожяковъ, невольно и постоянно дъйствуютъ другъ на друга; но для этого нужно, чтобы нежду нами была органическая соязь. Разрушьте ее, и живое пёлое обратится въ прахъ, и людипылнаки стали чужды другъ другу, и все ихъ стремленіе въ дъйствію на другнать людей остается безъ плода, покуда, по законамъ неисповёдимаго Промысла, не осядутъ снова разрозненныя стихів, не окрыпнуть, не смочатся дождями и росами небесными и не дадуть начала новой органической жизни '). Вотъ почему, въ то время какъ по представленію Кошелева разложение личностью общества есть необходимое условіе историческаго процесса, по представленію Хомякова

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Couss., r. 1, crp. 189.

такое разложение есть условие смерти и для общества и для личности; истинный же прогрессъ завлючается въ развити началъ, лежащихъ въ основания даннаго общества. Теперь понятно также и то, почему Кошелевъ не могъ понять того, на что съ особою силою упираль въ своемъ письмъ Хомяковъ. "Не постигаю также, нишетъ Кошелевъ, вакую связь особенную общинное начало имьсть съ православіень. т. о. съ греко россійскимъ ученіемъ христіянской церкви..., навъ Кремль, Кіевъ и Саровская пустыпь могуть быть основою и корнемъ нашей жизни; съ трудомъ догадываюсь, что иы ножень цочерничть существеннаго и живительнаго для общественной жизни въ цапикъ пёсняхъ и обрадахъ..." 1). То. что Кошелеву назалось ненужной, отжнышей и потому до. стойной забвения стариной, въ томъ Хомяковъ видёлъ залогъ нашей будущей жизнь, основу нашего дальнийшаго развития. Такъ и съ нашей общиной: Кошелевъ ждетъ и не кождется. своро-ли она разложится и исчезнеть съ леца руссвой земли. какъ исчевла она на Западъ; Хожявовъ же, напротявъ, хотёль бы спасти ее, потому что онъ вёрить, что нав русской общины, какъ изъ основной ячейки, "можеть развиться цвлый гражданскій міръ".--Такая точка зренія могла подать Кошелеву основавие думать, что Хонаковъ и его единомытленники являются врагами прогресса, стараясь возвратить нашу жизнь въ старымъ, въ отжившимъ ся формамъ. Хомяковъ спішнтъ разсілть это недоразумівно. "Сділай одолженіе, пишеть онъ, отстрани всякую мисль о томъ, будто воввращеніе въ старянё сдёлалось нашею мечтою. Одно дёло: совётовать, чтобы корной не отрубать отъ дерева и чтобы заявчить неосторожно сявланные нарубы, и другое двяе: совётовать оставить только ворин и, такъ сказать, свова вколотить дерево въ землю. Исторія свётить назадъ, а ве впередь, говоришь ты; но путь пройденный должень опредёлить

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Biorpad. Komezess, ibid. crp. 107.

а будущев направление. Если съ дороги сбились, первая задача-воротиться на дорогу<sup>41</sup>).

Хомяковъ надбался, что изъ нашей общины "можетъ развиться цёлый гражданскій міръ". Въ то время, когда писались эти строки, у Хомякова были особыя побужденія мечтать объ этомъ. Письмо объ общинѣ писалось въ 1849 г., т. е. тогда, когда ближайшіе итоги февральской революціи для Франція, а за нею и для всей Европы, уже были подведены, Революція эта была явленіемъ столько же политическанъ, сколько и соціально-экономическимъ. Она вызвана была столько же анти-правительственной реакціей, сколько и экономичесьных положеніемъ рабочаго власса и ндеями Сенъ-Симона, Фурье и др. Не забудемъ, что въ рядахъ ся двятедей видное м'есто запимали Люн Бланъ и Марксъ. За февральсвими днями послёдовали іюньскіе, когда поднятый рабочими ножаръ пришлось потупить потоками врови. Напрасно изобрётательныя головы старались помочь горю при потакихъ понытовъ в проектовъ, какъ "національныя мощи мастерскія", "общественныя мастерскія", "рабочія ассоціацін" и др. Посторонній наблюдатель изъ всей этой суетни выносиль то впечатлёніе, что Европа безсильна въ рёшени вопросовъ, выдвинутыхъ са собственною жизнію. Особенно харавтерно сознание этого безсилия Европы отразилось у нашего Герцена. "Когда многіе падбялись, писаль онъ въ декабрв (21-го) 1849 г., мы говорили имъ, это не выздоровление, это румянецъ чахотки. Сиблые мыслию, дерзкіе на языкъ, мы не побоялись ви изслёдовать зло, ни высказать его, а теперь выступаеть холодный цоть на лбу. Я первый блёднёю, трушу нередъ темной ночью, которая наступаеть; дрожь пробёгаеть по кожё при мысли, что наши предсказанія сбываются такъ скоро, что ихъ совершеніетакъ неотразимо... Прощай отходящій міръ, прощай Европа!---Среди этого хаоса, среди этого предсмертнаго томленія и му-

<sup>1)</sup> Pyces. Apx. ibid crp. 263-264.

чительнаго возрожденія, среди этого міра, распадающагося въ прахъ вокругъ колыбели, взоры новольно обращаются ка Востоку". Чёмъ же именно этотъ Востокъ можетъ освётить охваченный ночью Западъ? Оказывается, что представитель этого Востока, "русскій человёкъ, равнодушный, неспособный ко всёмъ политическимъ вопросамъ — бытомъ своижъ ближе всвъхъ европейскихъ народовъ подходитъ къ новому соціальному устройству", а сущность этого быта заключается въ общинт. Вотъ почему, думаетъ Герценъ, "сохранить общину и дать свободу лицу, распространить сельское и волостпое self—governement по городамъ и всему государству, сохраняя народное единство, вотъ въ чемъ состоитъ вопросъ о будущемъ Россія, т. е. вопросъ той же соціальной антиномія, которой рёшеніе занимаетъ и волнуетъ умы Запада" 1).

Если одинъ изъ самыхъ рьяпыхъ западниковъ могъ вовлагать па вашу общину такія надежды, то тёмъ естественнве это было для Хонявова, всегда вврившаго въ міровое призвание Русскаго народа. "Всеобщее стремление во всей Европъ, пишетъ онъ въ томъ же письмъ къ Кошелеву, свидътельствуеть объ одномъ, о борьб'в капитала и труда и о необходимости помирить этихъ двухъ соперниковъ или слить ихъ выгоды. Стремление всеобщее и разумное встрёчаетъ вездё неудачу; неудача же происходить не отъ какой нибудь теоретической невозможности, но отъ невозможности практической, именно отъ нравовъ рабочаго власса. Эти правы-плодъ живни, убившей всю старину съ ся обычаями (т. е. плодъ развитія въ смыслё вигизма), не допускають ничего истинно общаго, ибо не хотять уступить ничего наь правъ личнаго произвола. Для нихъ недоступно убъжденіе, что эта уступка есть уже сама по себъ выгода для лица: ибо, уступая часть своего произвола, оно становится выше, кака лицо нравственное, прямо действующее на всю массу

. .

<sup>1</sup>) COMMENCE. T. V, CTP. 135, 178, 280, 283.

: .

общественную посредствомъ живого, а не отвлеченнаго или словесного общения. Это убъждение будеть доступно или, лучше сказать, необходимо присуще человёку, выросшему на общинной почев. Община промышленная есть или будеть развитіень общены земледёльческой 1). Послёдняя мысль казалась Кошелеву особенно сомнительною. "Крестьяне могутъ имёть общину въ твоемъ смыслё, пишетъ онъ въ своемъ первоиъ письмъ, потому что они будутъ выть землю въ общемъ, нераздѣльномъ владѣнін и потому, что они почти всегда дома и всё виёстё, по ремесленники, торговцы-какъ могутъ они составлять общину въ твоемъ смыслё? Вёрно ты не потребуешь, чтобы они всё свои заработки слагали въ одну общую кассу?" 2). На это Хомяковъ отвѣчаетъ: "Учрежденіе артелей въ Россіи довольно извѣстно; оно оцѣнено иностранцами; оно имфетъ кругъ дъйствія шире всёхъ подобныхъ учрежденій въ другихъ зепляхъ. Отчего? Оттого, что въ артель собираются люди, которые съ малыхъ лёть уже жили по своимъ деревнямъ жизнію общинною. Въ артеляхъ мало, почти нёть, мёщань, мало дворовыхь. Вся основа-крестьяне или вышедшіе паз крестьянства. Это не случайность, а слёдствіе правственнаго закона и жизненныхъ привычекъ. Конечно, я не знаю ни одного примъра совершенно промышленной общины въ Россіи, такъ сказать фалянстера<sup>3</sup>), но много есть похожаго; напримёръ, есть мельницы, эксплуатируемыя на паяхъ, есть общія деревенскія ремесла и что еще ближе, есть деревни, которыя у купцовъ снимають работу и раздають ее у себя по домамъ. Все это не развито; да у насъ вся промышленность не развита. Народъ не познакомился съ машинами;

:14

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pyccz. Apx., ibid., crp. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Biorpad. Komezesa, ibid., crp. 105.

<sup>\*)</sup> Теринить изъ доктрины Фурье, въ которой онь означаеть группу зданій для момбщенія "Фаланти", т. е. группы инць (изъ 1500—1800 душь), соединешныхь между собою нитересами общаго зруда.

естественная жизнь торговли нарушена. Когда простве устроится нашъ общій быть, всё начала разовьются и торговая вли лучше сказать промышленная община образуется сама собою <sup>с</sup> 1).

Кто хоть сколько инбудь знакомъ съ исторіей промышленности, вто знаетъ, какую роль въ процессб ся развитія на Западѣ сыграла личность съ ся предпріимчивостью и легвою подвижностью, съ ся жаждою наживы, словомъ, съ ся хорошнии и дурными сторэнами, тому надежды Хомякова на торжество общиннаго начала могутъ показаться несбыточною мечтою, какъ несбыточными оказались надежды многихъ не менње благородныхъ мечтателей въ томъ же родъ. Но не забудемъ, что "община" Хомякова есть созданный действительною жизнію уже готовый реальный факть, а не плодъ воображенія досужей фантазіи, въ родѣ искусственно придуманной "фаланги" Фурье. Хомяковъ надбется лишь на дальнъйшее развитие того, что уже создала сана жизнь, а не того, что кому-нибудь угодно будетъ произвольно навизать этой жизни. А затёмъ, если исторія промышленности процессомъ своего развитія говорить въ пользу торжества начала личнаго, то многими сторонами своихъ конечныхъ результатовъ она говоритъ противъ этого начала. Торжество въ Европъ личнаго начала въ промышленности повело въ скопленію богатствъ въ рукахъ немногихъ и вызвало недовольство ненмущаго большинства, раздёлившаго общество на два враждебныхъ лагеря-представителей труда и представителей капитала. Вражда эта не симпатична не потому только, что она говорить о существовании въ обществъ обидчиковъ и обижаемыхъ и, слёдовательно, о существования неправды: но и потому, что эта, какъ и всякая вообще вражда, составляетъ дурное условіе для правственнаго воспи танія общества: вражда сопровождается борьбою, а борьба

:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pyccs. Apx. 1884 r., su. 2, orp., 268.

разлигаеть дурные инстинкты и тыль уродуеть правственную челов'виа. Самымъ существеннымъ возраженіемъ JETOOBPEL противъ общиннаго начала всегда считалось то, что будто бы всякая нераздульная общинная собственность есть ка--мень, поторымъ люди тянутся не впередъ, а назадъ". Пусть такъ (хотя въ д'ыйствительности это не вполнѣ вѣрно); но что, скажите пожалуйста, съ того движенія впередъ, которое приводить въ концё концовь къ тому состоянію, въ которомъ находится современная Европа? Полагаемъ, что кто интересъ жизни полагаетъ въ достижении не одного только внъшняго комфорта, кто считаетъ себя христіаниномъ не по имени только, для кого слова: любовь, сострадание, гуманность, человвчность, --- не одни пустые звуки, тотъ, послё всего сказаннаго, легко пойметь, почему Хомяковъ такъ -горячо отстаиваль общинное начало, выдвигая на первый планъ его правственно воспитательное значеніе; а намъ это только в нужпо. Входить въ обстоятельное обсуждение этого вопроса им не моженъ, такъ какъ для этого потребовалось бы поднять значительную литературу предмета, что ужъ никоимъ образомъ не можетъ входить въ нашу за-Мы позволямъ себѣ только напомнить следующія **IS**'9V. слова издателя разсмотрѣннаго трактата Хомякова. "Все, что потожъ писалось у насъ про общину (т. е. многіе томы), есть только сравнительно-слабое изложение и развитие сказаннаго Хомявовимъ. Слишкомъ тридцать лътъ тому назадъ (писано въ 1884 г.) написанная статья его и теперь еще сохраняеть всю свою цённость, свёжесть в, такъ сказать, ненсчернаемость. Не говоримъ уже про широту и всеобщность вегиядовъ, про стальную логику доводовъ ... 1).

Если им'ять въ виду не фактическую разработку вопроса, а его принципіальную постановку, то съ этимъ отвывомъ вполит можно согласиться. Дбйствительно, вопросы,

\*) Pyccs. Apx. ibid., crp. 269,



выдавнутые въ перепнскъ Хомакова съ Кошелевымъ, доводы, приведенные за и противъ, въ своихъ основныхъ положеніяхъ и по сіе время остаются одни и тё же. Но фактическая разработка предмета, конечно, много подвинулась впередъ и результаты ся говорать въ пользу Хомякова. Теперь, напримъръ, достаточно доказано, что исчевновение общиннаго веилевладения, где оно произошло, не было следствиемъ его внутреннаго саморазложенія, а въ большниствь случаевъ было результатомъ насильственнаго дъйствія извуб. Въ Европѣ, папримѣръ, общинное вемлевладѣніе исчезало почти вевдѣ вслёдствіе насильственнаго расхищенія общинныхъ земель привилегированными влассами, бороться съ воторыми земельныя общины были не въ состоявіи. У пась въ Россіи стремленіе въ разложенію общиннаго землевладенія путемъ развитія мелкой собственности въ общемъ крайне невначительно, а гдё оно замёчается, то вызывается часто мелкими ворыстными цёлями (желаніемъ, напримёръ, продать вемлю по выгодной цёнё) и обыкновенно сопровождается скупкой земли кулаками, и слёдовательно ведеть въ обезземеленью врестьянъ в развитію пролетаріата, зла, которое, посл'в данпаго исторіей удова, не можеть быть терпимо въ благоустроенномъ обществё. Для борьбы съ этимъ зломъ, какъ взеёстно, у насъ потребовался особый законъ, запрещающій переходъ врестьянскихъ земель йъ руки другихъ сословій. Въ Европъ расхищение общинныхъ земель привилегированными классами неръдко поддерживалось правительствами, которыя въ свою очередь находили опору въ литературѣ, выдвигавшей все то же соображение, что общинное земледиле съ вратвосрочными передёлами препятствуетъ-де успётному развитію земледелія. Но факть блестящаго успёха вемледелія въ Англія при систем' фермерства, отм'яченный въ свое время Хомяковымъ, в въ настоящее время считается лучшимъ опроверженісиь этого мнёнія, а разныя усовершенствованія, вводимыя въ поздибёшее время нашами крестьянами общин-

Труди Кіев. дух. Академія, т. І, 1899 г.

-8

никами, служать новымъ подтверждениемъ того, что общинное землевладение, взятое само по себе, не метаетъ развитію земледёльческой культуры. Что же касается неудобствъ, вытевающяхь изъ дробленія земля на мелкіе участви при передблахъ, то оказывается, что они существуютъ и при систем' мелкой собственности, съ тою только разницею, что при общинномъ землевладёние они гораздо легче устранимы. Впрочемъ, при имѣющейся литературѣ, особенно послѣ работы проф. А. С. Постинкова (Общинное землевладвије). много распространяться на эту тему не приходится.

Мы позволимь себѣ только воспольвоваться заключительными стровами изъ статьи по этому вопросу Кавелина, небольшой по объему, но замбчательной по широть и всесторонности анализа. Разобравъ все, что только можно сказать за и противъ общиннаго землевладения, авторъ деластъ такой выводъ. Благодбянія, вносимыя общиннымъ землевладвијемъ въ живнь крестьянскихъ сельскихъ массъ "такъ существенны и важны, послёдствія, вытекающія изъ общинпато владёнія для пёлаго строя народной жизни, такъ многозначительны и плодотворны, что нельзя разсматривать этотъ видъ повемельныхъ отношеній какъ предметь только частнаго права и частнаго интереса; наравий съ желёзными дорогами, вредвтными учрежденіями, отправленіемъ правосудія, способами ворреспонденціи, уврѣпленіемъ имуществъ, общияное зечлевладение есть предметь публичнаго или обществепнаго права, и касаясь одною стороною частныхъ пользъ и выгодъ, оно другою тёсно связано съ вопросами общаго интереса и общаго благосостоянія. Если мы не хотимъ, рано или повдно, видёть у себя зарождение рабочаго вопроса, со всёми его экономическими и правственными послёдствіями, съ его ученіями, страстами и борьбами, мы не должны расшатывать пароднаго обычая, который носить въ себъ всъ зачатки правильной экономической и поземельной организацін, но бозъ тёхь фантавій и миражей, въ которыхъ заблу-. . . .

. 1

-дилась европейская мысль, ища выхода нев ненормальнаго экономическаго положения, созданнаго исключительнымъ и без-**УСЛОВНЫМЪ ГОСПОДСТВОМЪ НАЧАЛА ПОЗЕМЕЛЬНОЙ СО**БСТВЕННОСТИ... Теперь им ведниъ у насъ разложение непосредственной престьянской семья на са составныя единицы. Начало внаивидуальности предъявляеть свои права весьма замътно. Въ такую менуту особенно важно, чтобы это начало не разнесло и не разрушило того, что составляеть прочное основание -благосостоянія, освядости, обезпеченности и сповойствія многочислевнаго сельскаго населенія. Періодъ развитія, который оно теперь переживаеть, очень многозначителень, и если мы пойдемъ по пути исключительной и безусловной индивидуализаціи поземельной собственности, то попадемъ безвозвратно на тоть опасный путь, благодаря которому вазнится теперь Европа и съ котораго сойти не будеть уже потомъ никакой возможности, безъ глубокихъ соціальныхъ потрясеній. Поэтому то мы и должны не упразднять, а бережно охранять общинное владение и пронести его неприкосновеннымъ до того времени, когда большая степень культуры, лучшее пониманіе частныхъ и общественныхъ интересовъ, сдёлаетъ ограж. деніе его ненужнымъ. Возведенное въ общественное учрежденіе, укрёпленное завономъ, выработанное и опредёленное юридически, освобожденное отъ постороннихъ наплывовъ и примесей, оно дасть намъ возможность спокойно и благополучно пережить трудный въ жизни каждаго народа періодъ ввдивидуализаціи; но и послі, когда пройдеть этоть періодъ, общинное землевладение будеть приносить нашей общественности, правильному ходу нашихъ внутреннихъ дблъ, существенную польву, оказывать нашему развитию бевчисленныя, неоцённым услуги. Общинное землевладёніе, какъ можно видъть уже и теперь, не предназначено двигать сельсное ховайство, толкать впередъ промышленность: оно можетъ тольво обезнечивать существование народныхъ сельскихъ нассъ съ ихъ подростками. Оно не есть поприще для кипучей и

широкой промышленной деятельности, но есть почва, на которой можеть спокойно вырости и приготовиться къ промышленной двательности многочисленная народная масса, и въ то же время мёсто прибёжища для тёхъ, которые изнемогають и падають въ непрерывной борьбе экономическихъ и промышлепныхъ интересовъ. Для сильныхъ, предпріямчивыхъ, способныхъ, даровитыхъ людей общинное владение слишкомъ твсно и увко, и они будутъ изъ него выходить; но для слабыхъ, посредственныхъ, пепредпримчивыхъ, довольствующихся немногимъ, и для неудачниковъ--а такихъ огромное большинство-общинное владение есть якорь спасения, тотъ челновъ, или та спасительная доска, на которыхъ они могутъ держаться около берега, посреди экономическихъ треволненій и бурь, поодаль отъ ожесточенной борьбы за наживу".--Эти замёчательныя строки составляють прекрасное дополненіе въ тому, что сказано по этому вопросу Хомяковымъ; онѣ тёмъ цённёе, что относятся къ зрёлому періоду (1877 г.) учено-литературной двятельности Кавелина 1).

По убъжденію Хомякова наша община поконтся ца "исконномъ обыча", основанномъ на коренныхъ началахъ жизни и чувства", встрёчающихся "бевпрестанно въ древней исторіи нашей". Положенія этого онъ пе доказываеть, а выдвигаетъ его какъ готовую истину. А между тёмъ въ то время, когда шла эта перениска между Кошелевымъ и Хомяковымъ, вопросъ объ ископности нашей общины и характерѣ, лежавшаго въ основаніи ея быта, далеко не былъ уясненъ въ наукѣ. Въ виду того серьезнаго значенія, какое занимаетъ теорія общиннаго быта въ системѣ историческаго міровоззрѣнія Хомякова, намъ необходимо остановиться на ней нѣсколько подробнѣе.

Когда наши историки, во второй половинѣ сороковыхъ годовъ, занялись изученіемъ внутренняго быта нашей древ-

\*) Coop, Covey. r. 2, crp. 279-281.



ней исторіи, то мизнія ихъ по этому вопросу раздівлились. Одни изъ нихъ: Соловьевъ, Кавелинъ, Чичерниъ, поздибе Забёлинъ и др., выступили горячими защитнивами теорія родового быта, впервые примъненной къ объясневію нашей древне-исторической жизни проф. дерптскаго университета Эверсонь († 1830 г.); другая же ватегорія ученыхь: К. Авсаковъ, Самаринъ, Лешковъ, Бъляевъ и др., выдвинули теорію семейно общиннаю быта. На страницахъ тогдашныхъ **журналовь** (Русскаго Въстника, Современника, Русской Бесъди, Москвитянина, Журн. Министр. Народн. Просвёщ.) завязалась горячая полемика, способствовавшая уяснению иногнах спорныхъ вопросовъ. Между прочних выяснилось, что различіе мибній противниковъ по центральному вопросу не такъ велико, какъ это могло вазаться на цервыхъ порахъ. Оказалось, вапр., что сторонники теоріи родового быта подъ словомъ .родъ" понвиають не настоящій патріальный родъ съ деспотическою властью родоначальника, порабощениемъ личности, полнымъ безправіемъ женщины и т. д., а родъ уже, такъ сказать, растворенный и смягченный началомъ семейныма. Они собственно настаивали на той мысли, что основная единица, изъ которой образовалось тогдашнее общество. состояло изъ лицъ, связанныхъ нежду собою узами крови; славяпо-русскій родъ-это была разросшаяся сенья. "Выражаясь какъ можно проще, говорить Кавелинъ, мы скажемъ. что у русскихъ славянъ былъ первоначально одинъ чисто семейственный, родственный быть, бевь всякой прамбси; что русско-славянское племя образовалось въ древныйшія времена исключительно однямъ путемъ нарожденія". Характеривуя внутреннее устройство родовой единицы. Канелинъ говорить: "Внутри поселеній царствуеть чисто семейный быть подъ управленіемъ старшаю рожденіемъ и лётами. Его власть была семейная, родительская; подвластные ему были какъ будто его дъти и между собою соединены родственными узами и отношеніями... Люди жили сообща, не врозь, не отчужденные, какъ

нотомъ: не было еще гибельнаго различія между моиль в твоими-нсточника послёдующихъ бёдствій и пороковъ: всё, какъ члены одной семьи, поддерживали, ващищали другь друга, и обида, нанесенная одному, касалась всёхъ. Такой быть долженъ былъ воспитать въ рускихъ славянахъ семейныя добродътели: кроткіе, тихіе правы, довърчивость, необыкновенное добродушіе и простосердечіе" и т. д. <sup>1</sup>). Подъ такой характеристивой охотно подписались бы и представители теоріи семейно-общиннаго быта, твиъ болве, что объемъ семьи они не ограничивали непремённо только отцомъ и дётьми, а расширяли ее вилюченіемъ братьевъ старшаго члена семьи и ихъдётей, т. е. дядей и племянниковъ 2). Въ свою очередь и представители теоріи родового быта соглашались съ характеристивою семьи своихъ противниковъ, но только называли эту семью родомъ. "Они (защитники семейно-общиннаго быта), замѣчаетъ И. Е. Забѣлинъ, говорятъ, что рода не было, а была семья, что было семейное чувство, семейное начало (жизни), вакъ начало чисто нравственное, что семейная об. щина любовно исполняла волю отца и т. д. Со всёми этими утвержденіями мы согласны вполню. Семейное чувство, семейное начало жизни мы почитаемъ правственною стихіею древнерусскаго быта, основою всёхъ его жизненныхъ движеній. Мы только, желая вёрнёе и точнёе обозначить свойства этого быта, именуемъ его не семейнымъ, а родовымъ, и въ той ссмьё, которую изобразила намъ общинная теорія, видимъ родъ, въ семейномъ-нменно родовое чувство; въ семейной нуемъ семью въ тёсномъ, т. е. въ ея собственномъ смыслё, не почитая умѣстяымъ переносить этотъ смыслъ на новый своеобразный порядокъ жизни, для обозначения котораго существуеть свое, ему именно приличествующее слово. Родъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Coбpaule Covnu. T. 1, 1897 r., crp. 11 m 19.

<sup>\*)</sup> К. С. Аксаковъ. Полнов Собр. Сочин., т. І, стр. 104.

есть семья семей, что, конечно, не одно и то же съ семьею въ обывновенномъ смыслъ". Вотъ почему авторъ находить, что сцоръ между представителями этихъ двухъ теорій есть въ сущности "споръ о словахъ".

Семейно-общинная теорія признаеть, что древнерусскія семыя соединались въ общины. И представители родовой теорін признають то же. "Но была же, однако, община вз древней Руси?" спрашиваеть тоть же И. Е. Забълних и отвъчаеть: "Действительно была, и дворъ, этотъ цензбъязный сосудъ родоваго быта, своею визышнею стороною, тою стороною, что онъ есть собственность или часть общей вемской собственности, является единицею общеннаго быта. Дворъ быль жилещемъ сеньи-рода, онъ же быль вемскимъ имуществомъ. частью земли, на воторой съдъло плема"... Выражениемъ двора билъ "ховяннъ, большой. Большимъ же былъ отецъ или родоначальныет и пныто другой, т. с. въ собственномъ смыслё старшій, большой по крови". Изъ дворовъ-хозяйствъ, владавшихъ участками общей земли, выростала земская община. "На особомъ хозяйствъ могла жить одна семья, могло жить нъсколько семей, цёлый родъ, со иногими домочадцами; но для земской общены всё лида, жившія при хозяний, т. е. жившія на особомъ земскомъ козяйствѣ, не имѣли значенія и никакого смысла. Для нея смысль заключался въ одномъ лишь ховяний этого ховяйства или въ тёсномъ и непосредственномъ смыслё въ самомъ хозайстве съ его представителемъ<sup>а 2</sup>).

Нужно, впрочемъ, замътить, что не всъ сторонники теоріи родоваго быта привнавали нащу земельную общину исконнымъ явленіемъ древне-русской жизни. Б. Н. Чичеринъ, напримъръ, признавая въ ней явленіе поздиъйшее, происхожденіе ся объяснялъ финансовой политикой государственной власти. Но и тъ изъ представителей родовой теорів, кото-

<sup>2</sup>) Ibid., стр. 22-23.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Донаший быть Русскихь Цариць, стр. 21-92.

24

рые признавали исконную древность общены, въ понимания ея виутренныго характера существенно расходились съ сторовниками семейно-общинной теорія. Пунктомъ разногласія служиль неодинавовый взгляль H8 вначение личности въ община . Уже изъ приведеннаго отрывна видно, что, по мибвію И. Е. Забъляна, имущественные интересы въ общинъ отодвигали человъка-домовладыку, вакь вравственную личность, на второй планъ. "Земсван община, говорить онъ, было-ли то въ деревнъ, въ городъ, въ цълой области, являлась въ существенномъ своемъ смыслѣ общиною хозяйства, а не модей, именно, общиною дворовъ, совокупностью домохозяевъ, домовладыкъ, какъ нредставителей частныхъ, отлъльныхъ хозяйствъ. Въ ней лице разсматривалось лишь съ имущественной земской точки зрвнія, съ точки зрвнія владвнія вемлей, сидвиья на общей вемль. Ясно, что вдёсь не было ивств для нравственных опредълений личности. для личности самой по себь, для свободной личности вз правственномъ ея вначении и смыслю, а слёдовательно не было и нравственнаго равенства лицъ... Здёсь наиболёе певависимое положеніе, собственно не свободное, а своевольное, личность могла пріобрёсть лишь посредствома богатства..." 1). Словома, "рода", вавъ сила, всюду господствовалъ и пригнеталъ личность. Свобода личности не была вовсе мыслима" и т. д. 2). Эгу же мысль Кавелинъ развиваеть путемъ сопоставления русскославянскихъ племенъ съ племенами германскими. Въ своемъ суждении по этому вопросу она выходить изъ слёдующаго положенія: "для всёхъ народовъ новаго, христіанскаго міраодия цёль: безусловное признание достоинства человъка, лииа и всестороннее его развитие". Опъннвая съ этой точки врѣвія народный характерь германцевъ и славянь, Кавелньъ находить между ними существенную разницу, воторая говорить не въ польву славянъ. "Германскія племена, передовыя

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 23-24.

<sup>\*)</sup> Ibid., 25.

аружным неваго міра, выступния первыя. Ихъ застая, вйковыя, непріляновныя столкновенія съ Римонъ, нав безпреставныя войны и делекіе переходы, какое-то внутреннее безповойство и метаніе, --- признаки силы, вщущей паща и выраженія, --- рано развизи въ нихъ глубоков чувство личности, но подъ грубыми, диками формами. Германцы жили разрозненно. Ихъ жестовость къ рабанъ и побежденныть была неунолима; вхъ семейныя отношенія бали юридическія. Издавна появились у нихъ дружниы----добровольные, союзы, заключаеные для военной цели между храбримъ, славнымъ вожденъ и людьмв, жаждавлини завоеваній и добычи. Начало личности положено въ основене этихъ сонзовъ. Предводитель не быль полновластнымь господиномь дряживы. Она обязана была върно служить сиу, но и онъ обязанъ былъ двлиться съ ней добычей. Нарушеніе условій разрушале союзь. Съ самаго начала всё отношевія германцевь занечатлёны этимъ началомъ личности и выражаются въ строгихъ юридическихъ формахъ". Вліяніе христіанства и римсной обравованности повело въ смягчению правовъ германцевъ. "Но и смёшавшись съ туземцами почвы, ими завоеванной, принявши христіянство, усвоняши себ'ь многос. изъ римской жизни в быта, они сохранили глубовую печать своей національности. Государства, ими основанныя, — явленіе совершенно новое въ исторія. Они проникнуты личныма началома, котерое принесли съ собою германцы". Личное начало въ повосоздавныхъ государствахъ сначала "проникнуто эгонзмомъ. н. потому выражается въ условіяхъ, р'езко обозначенныхъ, часто суровыхъ и жестовихъ формахъ. Оно создаетъ множество союзовъ въ одномъ и томъ же государствъ", которые "живутъ другъ возлё друга разобщенные или въ открытей борьбъ". Это несимпатичныя стороны личнаго нанала; но оно имъло и обратную стерону; изъ него, подъ разнообразными формами воспитывался человъка, какъ вравственная личность. "Изъ области религи мысль о безусловномъ его

достоинствѣ постепенно переходить въ міръ граждвискій и начинаеть въ номъ осуществляться. Тогда чисто историческія опредѣленія, въ которыхъ сознавала себя лачность, какъ излашнія в ненужныя, падають и разрушаются, въ различныхъ государствахъ различно. Безчисленные частные союзы замѣнаются въ нихъ однимъ общимъ союзомъ, котораго цѣль ---всестороннее развитіе человъка, воспитаніе и поддержаніе въ немъ правственнаго достоинства. Эта цѣль еще недавно обозначилась. Достаженіе ся въ будущемъ" 1).

Въ этомъ взглядъ Кавелина, повидемому, все просто, асно, естественно. Основу внутренного строя германскаго нареда составляетъ начало личности. Начало это, развившись надъ воздъйствіемъ историческихъ условій, по преничнеству въ борьбё съ сосёдяни, даеть о себё знать во всёхъ формахъ быта, на всёхъ ступеняхъ которическаго развития; оно, такъ оказать, красною интью проходить чрезъ всю исторію германскаго племени, составляя основную стихію его жизни. Но явчность въ германскомъ мірѣ не остается одниокою: лица соединаются въ союзы на началахъ договорныхъ, началахъ часто юридическихъ. Эти два элемента-инчный и юридвческій и легли въ основу поздибищей государственной жизни, бытъ которой, такимъ образомъ, совершенно естественно, безъ всякой ломки, выросъ наъ болбе ранныхъ формь быта. Перехода изъ одной формы быта въ другую, лачность, подъ воздёйствіемъ римской образованности и христівнотва, постепенно, такъ сказать, шлифовалась, смягчалась, культивнровалась, словомъ-совершенствовалась въ одномъ главномъ направления, именно: въ направления бевусловнаго признания своего правственнаго достоинства. А такъ какъ въ развити вравственнаго достоинства личности и завлючается воночная цёль всякаго историческаго развитія, то понятно, какой блестящій историческій матеріаль представляеть собою германская народность. Зная эту точку врвнія

<sup>1</sup>) Собран. Созин. Т. 1; 1897 г., стр. 16-17.

Кавелина, мы уже напередъ можемъ догадываться, что онъ поставитъ се критеріемъ при оцёнкё исторической правоспособности и славяно-русскаго племени. Кавелинъ такъ дёйствительно и дёлаетъ.

"Русско-славянскія племена, говорить онь, представляютъ совершенно иное явленіе. Спокойныя, миролюбивыя, она жили постоянно на своихъ м'Естахъ. Начало личности у нихо не существовало. Семейственный быть и отношения не жогли воспитать въ русскомъ славянинъ чувство особно. сти, сосредоточенности, которое ваставляеть человвка проводить ревичю черту между собою и другими и всегда и во всемъ отличать себя отъ другихъ. Такое чувство рождаютъ въ неразвитомъ человякъ безпрестапная война, частныя столкновенія съ чужевемпами, одиночество между ними, опасности странствованія. Онъ привыкаеть надёяться и опираться только на самого себя, быть вёчно на чеку, вёчно на сторожѣ: Отсюда возникаетъ въ немъ глубокое сознаніе своихъ силъ в своей личности. Семейный быть действуеть противоположно. Здёсь человёвь какъ-то расплывается; его селы, ничёмъ не сосредоточенныя, лишены упругости, энергія, и распускаются вь морё близкихъ, мирныхъ, отношений. Здёсь человвить убаюкивается, предается покою и нравственно дремлеть. Онъ довърчивъ, слабъ и безпеченъ, какъ дитя. О грубомъ чувствъ личности не можетъ быть и ръчи. Для на. родовъ, призванныхъ въ всемірно-историческому действовапію въ новомъ мірѣ, такое существованіе бевъ начала личности вевозможно. Иначе они должны бы навсегда оставаться подъ гнетомъ вибшнихъ, природныхъ опредблений, жить, не живя умственно в нравственно. Ибо когда им говоримъ, что народъ действуеть, мыслить, чувствуеть, мы выражаемся отвлеченно: собственно действують, чувствують, мыслять единицы, лица, его составляющія. Такимъ образомъ личность, сознающая сама по себъ свое безконечное, безусловное достоинство, --- есть необходимое условіе всякаго духовнаго развитія народа. Этимъ мы совся́мъ не хотимъ сказать, что она непремённо должна ставить себя въ противоположность съ другими личностями, враждовать съ ними. Мы, напротивъ, думаемъ, что послёдняя цёль развитія—ихъ глубовое, внутреннее примиреніе"...

Эгних опредёляется законъ раявитія нашего внутренцяго быта. Оно должно было состоять въ поетмеленномъ образованіи, появленіи начала личности, и слёд., въ постепенномъ отрицании исключительно кровнаю быта, въ которомъ личность не могла существовать. Стецени развитія начала личность не могла существовать. Стецени развитія начала личность не совиадающія съ вими степени упадка исключнтельно родственнаго быта опредёляютъ періоды и эпохи русской воторіи".

Такъ, задача исторіи русско-славянскаго племени и германскихъ племенъ была различна. Послёднимъ предстояло развить историческую личность, которую они принесли съ собою, пъ личность челов'яческую; нама предстаяло создать лииность. У насъ и у пихъ вопросъ ноставленъ такъ неодинаково, что и сравненіе невозможно", хотя потомъ "и мы и они должны были выйдти, и въ самонъ дёлё вышли, па одну дорогу" 1).

Зная эту исходпую точку врёнія, уже напередъ можно догадаться, какъ авторъ дальше поведетъ развитіе своей мысли. Разъ признано, что первая наша вадача состояла въ томъ, чтобы развить личность, то въ осуществленіи этой вадачи и долженъ заключаться истинный смыслъ нашей древней исторіи. У Кавелина такъ дёйствительно и выходить: путемъ тонкой діалектической игры онъ довольно остроумно разсуждаетъ на тему о томъ, какъ родовое начало, совершенно отвергающее личность, разлагалось началомъ семейнымъ, какъ это послёднее въ свою очередь разложено было началомъ личнымъ, и какъ потомъ на основъ освободившейся изъ

<sup>1</sup>) Ibid., crp. 17 - 18.

28-



подъ родового гнета личности, при помощи юридическаго элемента, вознивло уже государство и то подъ вліяніемъ иден. принесенной варягами. Въ окончательномъ выводъ, такимъ образомъ, получилось какъ разъ то, что въ началъ поставлено было какъ необходимый постулять: "все назначение, конечная задача" древней Русской исторія "въ томъ и состояди, чтобы выработать начало личности, высвободить ее изъ подъ ига природы и кровнаго быта". Итакъ, вся наша древняя историческая жизнь, вилоть до Петра В., имбла лишь отридательное значеніе; весь нашъ многовѣковой тру із пошель лишь на разрушеніе стараго порядка вещей. Правда, въ результать получилась личность, -- эго необходимое данное для будущей положительной, истинно строительной диятельности. Но эта личность оказалась пустою, безсодержательною: "Лицо было приготовлено древней русской исторіей, но только кавъ форма, лишенная содержанія". Такого содержанія мы, предоставленные сами себъ, и ве нашли бы, если бы не помогли намъ ипоземцы: "оно (содержаніе) должно было быть принято извив; лицо должно было пачать мыслить и дийствовать подъ чужимъ вліяніемъ". Огсюда понятнымъ стано. вится вначение Петра В. и его преобразования. "Въ Цетръ Великомъ личность па русской почвё вступила въ свои безусловныя права, отръшилась отъ пепосредственныхъ, природныхъ, всключительно-паціональныхъ опредбленій, поббдила ихъ и подчинила себѣ. Вся частная жизнь Петра, вся его государственная двятельность есть первая фаза осуществле. нія начала личности въ русской исторіи" 1).

Игакъ, съ момепта возникновенія на Руси государства, славяно-русское племя тратило свои силы на одну разрушительную работу и послё восьми съ половиною-вёковаго труда достигло лишь того, что германцы вынесли уже готовымъ изъ своей колыбели. Тутъ невольно вспоминаещь остроумное за-

~

<sup>1</sup>) Ibid., стр. 57-58.

мёчаніе по этому поводу Санарина: въ исторія "Германцу оставалось выработать себя въ человъка; Русскій долженъ былъ сперва сдълать изь себя Германца, чтобы потомъ научиться от него быть человъкомъ"1). Такая странная до панвности точва врвнія не была плодомъ простого легкомислія Кавелинъ, подобно другимъ тоглашнимъ •MOJOJOTO ₹40Haro нашимъ историкамъ, сдвлался жертвою фальшивой системы. Сущность эгой системы состоить въ слёдующемъ. Сравниваются два народа: германскій и славяно-русскій; процессъ всторическаго развитія перваго признается идеаломъ, нормой всяваго вообще общественнаго развитія и поэтому ставится для оцѣнки хода историческаго вритеріемъ DASBETIS BTOрого. Измбряя русскую историческую жизнь нёмецкимъ аршиномъ, историкъ естественно долженъ былъ обрекать на выбрасывать за бортъ, все то, что не подходило CAOMRY, этоть аршинь; а такъ вавъ такимъ, неподходящемъ потр подъ иноземный, аршиномъ оказалось почти все положительное содержание нашей своеобразной исторической жизни, то оно и оказалось выброшеннымъ за борть. И не одинъ Кавелинъ пришель къ такому результату. Къ такому же результату, въ той или другой форми, въ той или другой степени, приходили и другіе наши представители теоріи родового быта, державшіеся той же системы изслёдованія. Для враткоств, приведень мёткую характеристику, сдёланную Самаринымь, выводовъ другого пашего ученаго юриста, Б. Н. Чичерина, насколько они обозначились въ раннихъ его изслёдованіяхъ. "Въ вонцѣ своей внаги о Русской администраціи, говорить Самаринъ, г. Чичеринъ сводить итогъ своихъ разысканий, и передъ читателемь является дливный перечень всего не оказавшагося въ наличности. Отсу ствје союзнаго духа, отсутствје систематическаго законодательства, отсутствіе общихъ разрядовь и категорій, отсутствіе юридическихъ началь и юридическаго со-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) COVER. 7. I, CTP. 43.

знапія въ народь, отсутствіе общихъ соображеній, отсутствіе теоретическаго образованія, и еще нісколько другихъ отсутствій удалось отмітить г. Чичерину на перевличкі учрежденій до-Петровской Русн.—Такъ что же въ ней присутствовало? естественно спрашиваетъ вритикъ. В'едь жизнь народа не можетъ наполняться тімъ, чего въ ней нізтъ или чего мы въ ней не нашли. Должны же мы допустить въ ней и положительное содержаніе, да и самое множество дійствительно или мнимо отсутствующихъ началъ можетъ быть понято только какъ признавъ різнительнаго преобладанія какихъ либо другихъ творческихъ силъ. Къ сожалінію, вхъ-то мы в не видамъ<sup>4</sup> 1).

Огысканіе этихъ другихъ творческихъ силъ, составляющихъ положительную сторону нашей исторической жизни, и ставили себѣ задачею представители теоріи семейно общипнаго быта. Въ этомъ отношеніи особеннаго вниманія заслуживаютъ воззрѣнія Самарина, во-первыхъ, потому, что они больше всего подходятъ къ миѣніямъ Хомякова, во-вторыхъ, потому, что они въ значительной степени выяснились уже въ статьѣ: "О миѣпіяхъ Современника", писанной за два года (1847 г.) до выше проанализированнаго письма Хомякова и прямо направленной противъ только что изложеннаго миѣнія Кавелина. Возърѣнія Самарина мы, конечно, коснемся настолько, насколько это необходимо для уясненія мѣста, занимаемаго письмомъ Хомякова въ однородной ему современной литературѣ.

Теорія родового быта Самаринъ не отказывалъ въ пѣкоторыхъ заслугахъ; но онъ считалъ ее безпочвенною въ основанія и потому недолговѣчною. "Въ ученія о родовомъ бытѣ, говоритъ онъ, существенное завлючается въ слѣдующемъ, вѣрно подмѣченномъ признакѣ: личность не играла у насъ той первостейенной роли, не представляла у насъ

<sup>3</sup>) Ibid., crp. 200-201.

тёхь требованій, не вывидывала такъ смёло своего зпамени, какъ на Западѣ; да и союзы не представляли того, строгоусловнаго характера, тёхъ рёзкихъ, юридическихъ формулъ. которыя извёстны намъ изъ другихъ исторій; что же касается до подожительныхъ свойствъ родового быта, то всё попытви опредълнть вхъ сбивались постоянно на черты семейнаю или общиннаю быта. н. по мврв того, какъ выяснялось представление о нашей старинь, безплотный призракь родового быта уходиль все дальше и дальше, такъ что, наконець. теперь (писано въ 1857 г.) онъ уже отодвинутъ въ донсторическую п чуть-чуть не допотопную эцоху" 1). Что всё попытки опредёлить положительныя свойства родового быта авиствительно \_сбивались постоянно на черты семейнаго или общиннаго быта", это мы видели въ характеристике этого быта Кавелинымъ и Забълнимъ. Такого же мивнія держался и Соловьевъ, находившій, что старшій въ род'в былъ "въ отца мъсто для младшихъ", что "власть, сила старшаго основывалась на согласи младшихь; это согласие было для старшаго единственныма средствома въ двятельности, къ обнаруженію своей власти, всл'ядствіе чего младшіе были совершенно обезпечены отъ насилій старшаго, могущаю дъйствовать только чрезз нихз" »). Если бы представители теоріи родового быта врёпче держались основъ этого быта, какъ онъ выступаеть въ патріархальномъ бытв римляпъ, евреевъ и др., то они характеризовали бы его иными словани и никоимъ образомъ не пришли бы въ сознанію, чго ихъ споръ со сторонниками теоріи семейно-общиннаго быта есть "споръ о словахъ". Эги двѣ формы быта имѣютъ свои харавтерныя. ръзко очерченныя особенности, и смъщивать ихъ можно тольво по недомыслію. Древне-римская формула, которою опредвлялись права родоначальника въ родв, гласила: "Qui ex te et uxore tua nascitur, in tua potestate est. Item qui ex fi-

. .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Couns., ibid., crp. 201-202.

<sup>»)</sup> Истор. Россія, т. 1, пад. 6, стр. 57.

lio tuo et uxore ejus nascitur, id est nepos tuus et neptis. atque in tua sunt potestate et pronepos et deinceps caeteri". А въ чемъ заключалась эта "potestas" родоначальника, это видно изъ словъ благословенія библейскимъ Исаакомъ своихъ сыновей. Благословляя Іакова, принятаго ошибочно за первенца Исава, Исаакъ, между прочниъ, говоритъ: "Да послужать теб'в народы, и да поклонятся теб'в племена; будь 10сподинома надъ братьями твоими, и да поклонятся тебъ сыны матери твоей". Когда обманъ обнаружился и возвративmiйся съ охоты Исавъ сталъ просить и себь благословенія, Исаавъ отвётнаъ ему: "вотъ, я поставнаъ его (Іакова) госпо*дином*а надъ тобою, и всёхъ братьевъ его отдалъ сиу въ рабы", и, въ утвшение на горькия жалобы обманутаго млядшимъ братомъ первенца, отецъ могъ только сказать: "будетъ же время, когда воспротивишься, и свергнешь ию ею ст вын теоей". Таково было право родоначальника въ истинно-родо. вомъ быту. А чёмъ это право было на дёлё, это видно изъ факта принесенія Авраамомъ въ жертву Исаака: кто, кромъ Бога, могъ бы воспрепятствовать Аврааму умертвить своего сына?-Воть быть, къ которому въ точномъ, строго научномъ, сиыслё можеть быть приложимо название родового. Что же общаго этотъ бытъ имфетъ съ бытомъ, охарактеризованнымъ только что приведенными словами Соловьева, гдё старшій въ родъ быль "въ отца мъсто для младшихъ", гдъ власть, сила старшаго основывалась на согласіи младшихъ", гдё "младmie были совершенно обезпечены оть насилій старшаго" и т. д. Называть этоть послёдній быть родовыма, это значнть вводить смуту представленій и въ терминодогію и въ соединяемыя съ нею понятія. Эта смута представленій и зам'єтна дей. ствительно у сторонниковъ теоріи родоваго быта, которые, характерныуя якобы родовой быть, по мёткому вамёчанію Самарина, "сбивались постоянно на черты семейнаго или общиннаго быта".

Признавая за теоріей родового быта заслугу въ томъ, Труди Біев. дух. А аденія. Т. І. 1899 г. 3

что она выдвинула вопросъ о сравнительномъ значения личности въ древнемъ быть народовъ германскихъ и славяноруссвихъ, Самарниъ возражаетъ противъ дъйствительнаго овшенія этого вопроса. Онъ, напр., не думаетъ, чтобы личность играла ужъ такое исключительное значение въ история Запада, какъ это доказывалъ Кавелинъ. "Неужели, спрашиваеть онь, всь явленія ся (исторія Запада) представляють только моменты развитія одного начала — личности? Вёдь это противно самымъ простымъ, элементарнымъ понятіямъ, почериаемымъ изъ всей исторической литературы французской и нёмецкой". И затёмъ, ссылаясь на авторитетъ Гизо, онъ видить въ западной исторіи "встрёчу, борьбу и какое-то отрицательное примирение въ равновёсии трехъ началъ: личности, выражаемой германскимъ племенемъ, отвлеченнаго авторитета, перешедшаго по наслёдству отъ древняго Рима и христіанства. Послёднее начало, само по себё цёльное, въ Западной Европ'в распалось на два историческія явленія, подъ твин же категоріями авторитета и личности. Римскій міръ понялъ христіанство подъ формою ватолицизма, германскій мірь-подъ формою протестантизма". Въ Европѣ двиствительно возлагались большія надежды на развитіе начала личности; но это начало уже успёло заявить себя съ такой стороны, что теперь нельзя не замётить разочарованія въ этихъ надеждахъ. "На разныхъ тонахъ цовторяется одна тема: скорбное признание несостоятельности человѣческой личности и безсиліе такъ называемаго видивидуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгоизм' и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мфста; но въ испренности основнаго чувства нельзя сомнѣваться". Положительная сторона этого чувства свидётельствуеть о потребности кръпкаю, самостоятельнаю начала, собирающаю личности. Эга потребность сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ. Старая терминологія революція: свобода, личность, равенство, въ новбищихъ школахъ замб-

няется слонами: общение, братство и пругими, заимствованныни изъ семейнаго или общиннаго быта. Въ этихъ и подобныхъ имъ явленіяхъ новъйшей эпохи уже можно замвтить "признаки направленія, заключающаго въ себе если не зародышь, то переходъ къ будущему; постарайтесь по нимъ вдуматься въ этотъ ожидаемый, новый порядокъ, и ръшите по совъсти: которое племя къ нему ближе и способнъе осуществить его, способнѣе не по степени относительной развитости, но по существу своему, опредиленному самимъ авторомъ (Кавелинымъ)? Германцы-ли, въ "которыхъ частыя, въковыя, непріязненныя столкновенія съ Римомъ, безпрерыввыя войны развили глубокое чувство личности, которые жили разрозненно, которыхъ жестокость въ рабамъ и побъжденнымъ была неумолима, у которыхъ семсиныя отношенія опредблены были юридически"; или славяне, "спокойные, миролюбивые, жившіе въ своихъ мёстахъ, не знавшіе гибельнаго различія между моимъ и твоимъ, жившіе какъ члены одной семьи, сознававшие свои отношения подъ формою родства, смотръвшіе на рабовъ и чужеземцевъ не съ юридической, а съ семейной, вровной точки зрвнія"? Не следуетъ-ли изъ всего этого, что германское племя, или, точнёе, романогерманскій міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаю, что послёднее дасть живой, въ самомъ быти его заключающійся, отвёть на послёдній вопрось западнаго міра?".

"Если такъ, то какая была нужда славянскому племени искусственно прививать къ себѣ односторонность германскаго начала?" Да и къ тому же нельзя "понять того логическаго процесса, посредствомъ котораго изъ германскаго начала (личности), предоставленнаго самому себѣ, изъ одной иден личности, можетъ возникать иное общество, кромѣ искусственной, условной ассоціаціи? Какимъ образемъ начало разобщающее обратится въ противоположное начало примиренія и единенія? Какимъ образомъ, говоря словами автора (Кавелипа), понятіе о личности персйдетъ въ понятіе о человъкъ? Само собою равумъется, что послъднее принимается въ смыслъ абсолютной нормы, обязательнаго закона, а не отвлеченнаго родового понятія, заключающаго въ своей широкой и равнодушной средъ всъ возможныя проявленія личности" 1).

Затъмъ, самое то положение Кавелина, что "начало личности у славянъ не существовало", едва ли можетъ быть доказано: Прежде всего, говоря о личности, должно различать личность съ характеромъ исключительности, ставящую себя мъриломъ всего, изъ себя самой создающую свои опредъления, и личность, какъ органъ сознания". Можно ли доказать, что у славянъ не было личности въ этомъ послъднемъ смысл!? "Что бы такое, говоритъ Самаринъ, могло дать намъ право заключать, что тамъ, гдъ господствуетъ бытъ семейный, нътъ личности въ смыслъ сознания, или что тотъ, кто живетъ подъ опредълениемъ семейнаго родства, не сознаетъ въ себъ возможности отръщиться отъ него, или что человъкъ, который никогда не билъ другого и не бъетъ его, не сознаетъ своей силы, или, наконецъ, что человъкъ, еще не лишившій себя жизни, не внаетъ, что онъ живетъ?" <sup>2</sup>).

Кавелинъ, говоря объ условіяхъ, способствовавшихъ развитію личности на Западъ и о причинахъ отсутствія ся у насъ, противополагаетъ воинственный бытъ германцевъ мирному быту славяно-руссовъ. Нётъ сомивнія, что борьба, какъ и всякая вообще двятельность, способствуетъ болёе быстрому развитію борющихся и вообще двйствующихъ сияъ. Отъ того-то русскій богатырь, родившійся въ семьё мирнаго престьянина, долженъ тридцать три года сиднемъ просидъть прежде, чёнъ почувствуетъ притокъ своихъ богатырскихъ сияъ. Но ва то, смотрите, какія силы воспитываетъ эта мирная среда; говоримъ не о физическихъ, а о нравстверныхъ сияъхъ. Сравните

<sup>1)</sup> CONHREH., ibid., crpay. 37-40.

<sup>3)</sup> Ibid., crp. 44.

нравственный типь Ильн Муромца, этого гуманныйшаго, благороднийнаго взъ богатырей, съ героями хотя бы знаменитой Прени о Нибелинахъ. Что представляютъ наъ себя эти Гунтеры, Зигфриды, Кримгильды, Брунгильды, какъ не воплоще-віе мести, злобы, коварства, въроломства и другихъ отрицательныхъ сторонъ нравственной личности человъка, воспитываемыхъ обыкновенно долгою ожесточенною борьбою. Не ясно ле, что борьба хотя и закалаеть личность, но за то она и нравственно уродуетъ се, развивая въ ней начало эгонзма. Начальныя страницы нашей исторіи не внають типовь аналогичныхъ вышеуказаннымъ. Нёчто подходящее, пожалуй, представляетъ виновница мести древлянамъ за смерть Игоря, но и та была жева варяжская, вышедшая, слёдовательно, изъ той же среды, изъ которой вышли и Кримгильда и Брунгильда. Тогдашней жевщины славяно-руссваго происхожденія, въ родѣ, напримѣръ, Ярославны взъ Слова о Полку Игоревъ, мы и представить собъ не можемъ въ роли героинь Писни о Нибелунгахэ. Навонецъ, положение, что для развития личности непремённо будто бы нужна борьбя, въ самой основе неверно. Въ основъ человъческой индивидуальности лежитъ начало сознающее и волящее, которое, какъ таковое, по природъ своей есть начало личное, развивающееся изъ себя, по своимъ внутреннимъ законамъ. Борьба, вызывая въ личности саходѣятельность, можетъ способствовать ускоренію ся развитія, но отсутствіе ея, однимъ своимъ фактомъ, не можетъ умертвить стремленія въ развитію, точно тавъ же, какъ неупражневіе ребенкомъ мускуловъ не можеть остановить развитіе у него мускульной системы.

На ряду съ развитіемъ индивидуализма на Западѣ долженъ былъ, по Кавелину, развиваться и взглядъ на человѣка, какъ на нравственную личность. У славяно-руссовъ же, жившихъ въ родовомъ быту, не было перваго, не могло быть слѣдовательно и второго. Тутъ Самаринъ уличаетъ его въ противорѣчіи самому себѣ. Кавелинъ говоритъ о славяно-рус-

сахъ: "Всѣ, какъ члены одной семьи, поддерживали и ващишали другъ друга; обида, нанесенная одному, касалась всёхъ... На рабовъ и чужеземцевъ они смотрёли не съ юридической, а съ семейной, кровной точки зрънія". По поводу этвхъ словъ Самаринъ замъчаетъ. "Если могла быть нанесена, почувствована и отомщена обида, значить существовало понятіе о правѣ и о возмездіи за его нарушеніе; но всего труднѣе понять, какимъ образомъ въ быту, созданномз природою, кровью, могло быть такъ хорощо забвжимъ иностранцамъ? У дикарей, не признающихъ никакихъ другихъ отношеній крожѣ природнаго родства. за важающаго чужевения чуждаются или убивають; тамъ же, гдв его принимають какъ родного, очевидно фактъ естественнаго родства обобщился въ народномъ сознании до понятія о правственномъ, человѣческомъ родствѣ и. слёдовательно, авторъ приводить фактъ, который прямо противорѣчитъ его общему опредѣленію. Кажется, авторъ сознаваль это и думаль отдёлаться фразою: "и на нихъ, тоесть на чужевемцевъ, простирался покровъ и благословеніе семейной жизни"; если и на нихъ, не родныхъ по врови съ туземцами, то значить быть послёднихь создала не одна природа и кровь" 1).

Итакъ, въ противоположность Западу, гдѣ личность развилась до крайностей индивидуализма, допускающаго возможность соединенія людей или подъ условіемъ невольнаго подчиненія авторитету внѣшней власти, или подъ условіемъ формальнаго договора, слѣдовательно, на основѣ формальноюридической, — въ славяно-русскомъ мирѣ личность развилась въ такомъ направленіи и въ такой степени, что могла сознать свое нравственное достоянство, не исключающее, но побуждающее, въ интересахъ, конечно, взаимной выгоды, соединаться людей въ общины на основѣ взаимнаго довѣрія, основѣ чисто нравственной, не вуждающейся въ формаль-

1) Ibid., erp. 46.

номъ договоръ. Такая связь людей въ славяно-русской общинь не исключала непремънно связи родственной, основанной узахъ крови, а равно и связи практической, основанной на пользовании общимъ достодніемъ, напримъръ, землею. H8. Нѣтъ; но не въ этомъ сущность и духъ нашей общины, а въ томъ, что здёсь люди всякія другія основы взанмной связи одухотворили началомъ нравственнымъ, продвляющимся во взаимной любви и довёрін. Это, конечно, не значить, что любовь и довфріе практически вполні осуществлялись въ славянорусской общини: здись идеть ричь о начали, которое ставилось нормой, своего рода идеаломъ жизни, ---началь, нри которомъ согласіе людей должно было достигаться не путемъ. певольнаго подчиненія предписаніямъ внішней власти, и не путемъ формальнаго договора, а путемъ взаимнаго соглашенія, основаннаго на добровольноми признаніи лицомъ чужихъ правъ. Словомъ, славяно-русская община покоилась на основѣ не естественно родственной, кровной, и не на юридической, а на основъ правственной. Вотъ этотъ-то общинный духъ, по мавнію представителей теоріи общинно-семейнаго быта, и составляль положительное начало нашей исторической жизни, которое не только не разлагалось личностью, но, напротивъ, освященное христіанствомъ въ духв восточнаго православія, покоящагося на начаяв соборности, росло и развивалось, мёняя въ этомъ своемъ историческомъ движеніи лишь форму, а не содержаніе. "Семейство и родъ, говорить Санаринь, представляють видь общежитія, основанный на единств' вровномъ; городъ съ его областью-другой видъ, основанный на единствъ областномъ и повднъе епархіальномъ; наконецъ, единая, обнимающая всю Россію государственная община, -- послёдній видъ, выраженіе земскаго и церковнаго единства. Всѣ эти формы различны между собою, но онѣ суть только формы, моменты постепеннаго расширенія одного общиннаго начала, одной потребности жить вмёстё въ согласіи и любви, потребности, сознанной каждымъ членомъ об-

39.

щины, какъ верховный законъ, обязательный для всёхъ и носящій свое оправданіе въ самомъ себѣ, а не въ личномъ произволеніи каждаго. Таковъ общинный бытъ въ существё его; онъ основанъ не на личности и не можетъ быть на ней основанъ, но онъ предполагаетъ высшій актъ личной свободы и сознанія—самоотреченіе<sup>6</sup>. "Въ каждомъ.моментѣ его развитія онъ выражается въ двухъ явленіяхъ, идущихъ параллельно и необходимыхъ одно для другого. Вѣче родовое (напр., княжескіе сеймы) и родоначальникъ. Вѣче городовое и князь. Вѣче земское или Дума и царь<sup>6</sup>.

"Первая служить выраженіемъ общаго связующаго начала; второе личности" <sup>1</sup>).

Этого враткаго изложенія мивній Кавелина и Самарина, высказанныхъ цечатно еще въ 1847 году, совершенно достаточно для того, чтобы цонять точки отправленія, изъ которыхъ выходили въ своей перепискъ Кошелевъ и Хомяковъ<sup>2</sup>).

<sup>3</sup>) Волже обстоятельное изложение взглядовъ, висказанныхъ по данному вопросу въ тогдашней литературъ, не входя въ прямую нашу задачу, отвлено бы наше вламаніе далеко въ сторону. Въ этонъ вопросв, какъ онъ выяснился въ современной латература, выступаеть два стороны: историческая и нолитикоэкономическая. Историческая сторона этого вопроса, затронутая, какъ им виділи, еще во второй половині соробовихи годови, сділалась предметоми горячаго обсуждения въ вятидесятие годы. Въ это время первымъ защитинкомъ теорін семейно-общаннаго быта и возражателень противь теорін родового быта выступных К. С. Аксакова въ двуха статьяха: 1) "Родовое яли общинное явленіе быль нагой?" (Московск. Відон. 1850 г., № 97) н 2) "О древнень быті у славянь вообще и у русскихь въ особенности" (Московск. Сборн. 1852 г., т. 1). Толчковъ съ новому обсуждению этого вопроса послужела статья Б. Н. Чичерина: "Обзоръ историческаго развития Сельской общины въ Россия" (Русск. Вісти. 1856 г., кн. 3 н 4). Статья эта вызвала обстоятельный притическій разборъ со сторовы И. Д. Бъляева (Русск. Бес. 1856 г., кн. 1), на которую г. Чичерных отвётных анти-критической статьей: "Еще о сельской общний" (Р. Вісти. 1856 г., т. Ш и IV). Въ этоть споръ вийшался С. М. Соловьевь, наиечатавшій статью: "Споръ о сельской община" (Р. Въсти. 1856 г., ноябрь), на которую Бѣляевъ отвѣтиль антикритикой (Р. Бес. 1856 г., IV). Споръ освѣжился съ выходомъ въ свътъ извъстнато изслъдования г. Чичерина: "Областимя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., crp. 52.

Не трудно видъть, что Кошелевъ стоитъ на точкъ зрънія Кавелива, Хомяковъ-на точкъ връвія Самарина. Для Кошелева, такъ же, какъ и для Кавелина, конечная цёль всяваго историческаго процесса-есть развитие личности; волъ почему общество, ограничивающее свободу личности, для него зло; для Хомякова же, такъ же, какъ и для Самарина, общество есть самостоятельный организиь, который развивается по своимъ внутреннимъ законамъ, переходя изъ оддой формы въ другую. Сообразно съ этимъ Кошелевъ, вслёдъ за Кавелннымъ, в на русскую общину смотритъ вакъ на остатокъ стараго патріархальнаго (родового) быта, воторый со временемъ долженъ исчезнуть подъ напоромъ развивающейся личности; Хомяковъ, вслёдъ за Самаринымъ, доказываетъ, что изъ нашей общины "можетъ развиться цёлый гражданскій міръ". Послёднія слова представляють, очевидно, лишь болёе сжатое воспроязведение мысли, выраженной Самаривымъ въ слёдующей тирадё: "Неть, общинное начало составляеть основу, грунть всей Русской исторія прошедшей, настоящей и будущей; свмена и ворни всего великаго, возносящагося на поверхности, глубоко варыты въ его плодотворной глубини, и никакое дило, никакая теорія, отвергающая эту основу, не достигнеть своей цёли, не будеть жить<sup>« 1</sup>).

<sup>2</sup>) Coums., ibid., crp. 51.

учрежденія въ Россія въ ХУШ в". 1856 г. Сочиненіе это внавало обстоятельвую рецензію Кавелина: "О бингѣ г. Чичерниа" (Огечеств. Записки 1856 г., кн. 12), но поводу которой появилась небольшая замътва Соловьева: "Нъсколько дономинтельних словъ съ статьт: Споръ о сель:кой общинъ" (Р. Въсти. 1836. Современная Дътонись, т. УІ, 192). Диспутъ г. Чичерния вызвалъ "Критическія Замъчанія" одного изъ ознонентовъ, проф. Крыдова (Р. Бестда 1857 г., кн. 1 и 2). Тогда же появилось "Нъсколько словъ но полоду историческихъ трудовъ г. Чичерния" Самарина (напеч. тамъ же), и обстоятельная работа Леникова: "Общининй бытъ дрезней Руси" (Журя. Мин. Народя. Проозъщ. 1856 г., ч. XCl, отд. Ц, стр. 89 и 207). – Обсущ свие полятико-зконоцической и соціальной сторонъ общиннаго копроса вызвало еще болъе общирную литературу, виниательный обеоръ которой см. во П т. Біограф. А. И. Кошелеза, стр. 309-411.

Послё этихъ разъясненій, мы можемъ опять обратиться въ крёпостному вопросу и слёдить за дальнёйшимъ отношеніемъ къ нему Хомякова.

Укавъ 1842 года ни на шагъ не подвинулъ врестьянскаго вопроса впередъ и вся мыслящая часть нашего общества продолжала интересоваться имъ, выдвигая его впередъ при каждомъ удобномъ случав. Движение польскаго дворянства въ Галиція въ 1846 году, вызвавшее возстаніе врестьянь, не могло пройти у насъ незамъченнымъ. Для Хомякова этотъ яноземный вопросъ быль цашямъ собственнымъ вопросомъ, чего мпогіе не понимали. Характеризуя состояніе московскаго общества, онъ по этому поводу писалъ къ Самарину оть 6 апрёли того же 1846 года: "Неужели это не совершенная пустыня въ вравственномъ и даже умствецномъ отношения? Понимаете ли ту глупость, которая поздравляеть васъ (какъ это недавно случилось со мною) при пятидесяти свидетеляхъ, на вечере и съ самою наивною благонамфренностью, съ глупымъ движеніемъ галицкихъ дворянъ? Что же здёсь могуть понять, когда не понимають, что между всёми мыслями общественными или политическими Запада и монми убъжденіями столько же симпатія, сколько между чортомъ и ладономъ? Эго меня взбесило потому, что тутъ открылась лередо мною цёлая бездна неисповёдимой глупости. Впрочемъ, разумъется, я отвъчалъ очень умъренно и только спросиль (зная уже про реакцію крестьянь): "А вы всё что по эгому случаю намёрены дёлать?" Отвётъ: "Какъ мы? Да начь то вакое дело!" На это я возравиль: "Есть пословица: громъ не грянетъ, мужикъ не перекрестится, а я прибавлю: громъ грянетъ, а дворянипъ все таки не переврестится!" На это послёдовали помахиванія головами и вагляды, полные необывновенно глубокомысленной тупости" 1). У обычно сдержаннаго и благодушнаго Хомявова вдёсь

<sup>2</sup>) Pycce, Apx. 1879, se. 3, 323.

слышится нёкоторое раздраженіе, впрочемъ, совершенно естественное въ даиномъ случаё, а поэтому, и понятное.

Не встречая въ обществе сочувствия своимъ ваглядамъ на криностной вопросъ. Хомяковъ естественно долженъ былъ заменуться съ нимъ въ тёсномъ вругу свонхъ друзей, обмёниваясь съ ними мыслями и совийстно выработывая програмну будущаго рътенія его. "Помня объщаніе, данное вамъ въ деревнѣ, писалъ онъ Самарину въ письмѣ отъ 1.го жарта 1849 г., я записаль вое что въ программи у Алевсандра Николаева (Попова), Чувствую, что этого мало и слишкомъ иало, и что изъ этого малаго еще менбе можетъ пойти въ дело; но что же делать? Мы не привыкли дунать, и отъ того и придумать не умбемъ. Польза покрайней мбрй та, что все таки им можемъ быть не безполезны другъ другу и наводить другъ друга на вную незамёченную стежку. Что одинъ замыслить, то другой домыслить. Главное дело у насъ: ве вводить и пе предлагать прямо и правтически полезное, но пробуждать, уяснять или вводить нормы, согласныя съ правдою и истиннымъ христіанствомъ" 1). При установившемся взглядё на крестьянина, какъ на цённую вещь, помъщики привыкли смотръть на разные таланты своихъкрестьянъ, какъ на цённый капиталъ, увеличивающій цённость самой вещи. При такихъ условіяхъ, въ случай выкупа кавого нибудь талантливаго врестьянина, напримёръ, художника, пом'єщики заламывали такую цёну, уплатить которую иногда затруднялось даже само правительство. Въ томъ же письмъ въ Самарину Хомяковъ даетъ такую постановку этому вопросу. "Вотъ вамъ еще маленькій намекъ. Въ программѣ упомянуль я о expropriation forcee въ отношения въ врёностнымъ художенкамъ. Нормою, кажется, надобно бы поставить слёдующее: правительство не можеть давать того, чего само не имветт. Разумвется этоть considerant остается при

1) Ibid. 334.

44

насъ; но такъ какъ умственныя и нравственныя силы лица не принадлежатъ праву принудительному (правительство можетъ отъ меня требовать, чтобы и былъ солдатомъ, по не полководцемъ), очевидно помёщвиъ можетъ получать отъ правительства только физическую нормальную силу крёпостнаго человёка; а представление ел предъ закономъ есть иъ своемъ maximum рекрутъ. Итакъ свыше рекрутскоё квитанціи (кромъ случая особыхъ издержекъ со стороны помѣщика) никакого требованія быть не можетъ<sup>4 1</sup>).

Во время польскаго вовстанія 1830-1831 года, наше правительство, желая удержать въ върности себъ врестьянъ юго-западнаго края, увъряло ихъ, что они "никогда уже не будуть принадлежать твиз понёщикамь, которые возстануть противъ закопной власти". Об'вщаніе это не было всполнено и положение врестьянъ, въ виду мести помъщиковъ и арендаторовъ поляковъ, еще ухудшилось. Послёднее обстоятельство вызвало цёлый рядъ офиціальныхъ заявленій правительству о необходимости ограничить крепостное право въ областяхъ, присоединенныхъ во время раздъловъ Польши, а Д. Г. Бибиковъ, назначенный въ 1838 году генералъ-губернаторомь юго-западнаго врая, нашель ненсполнение правительствоми своихъ объщаний важною политическою ошибкою. Слёдствіемъ этихъ заявленій было высочайшее утвержденіе, 15 апръля 1844 г., положенія комитета по дъламъ вападныхъ губерній, которымъ преднисывалось въ губерніяхъ: виленской, гродненской, ковенской, минской, кіевской, волынсвой, подольской, витебской и могалевской учредить комитеты для разсмотрвнія и составленія инвентарей помвщичьимъ имбніямь въ западныхъ губерніяхъ, ---съ цёлью ограпичить произволъ помѣщиковъ и точно опредѣлить норму врестьян. скихъ повинностей. Результатомъ дъятельности этихъ вомптетовъ было составление известныхъ инвентарныхъ правилъ,

<sup>1)</sup> Ibid. 834-335.

которыя стали вводиться по изстамъ съ 1845 г., и, послз ивкоторыхъ измененій и дополненій, высочайщимъ повелёніемъ отъ 22 декабря 1852 г., подведены были подъ одну общую форму для всего края 1). Инвентарныя правила не остались совершению безполевными, но они не оправдали вполнъ возлагавшихся на нихъ надеждъ. Хомяковъ, находившій, что настало время положить прочное основаніе для рѣшенія крѣпостнаго вопроса, копечно, не могъ помириться съ такою полумброю. "Главный недостатокъ инвентарнаго положенія, писаль онь Ю. Ө. Самарину, ваключается въ томъ, что оно, повидимому, опредёляеть окончательныя отношенія крестьянъ въ помъщикамъ и не содержить въ себь никавого указанія на дальнёйшее ихъ развитіе. Д'ятельность врестьяница заключена въ безвыходно-тесномъ круге; ему даже не дано права требовать замѣпы барщины оброкомъ; пусть бы лучше наложили высовій оброкъ, лишь бы врестьянинъ видълъ, что когда пибудь да прекратится барщина. У насъ, на Руси, барщина, усовершенствованная и подведенная подъ строгія правила, не долго продержится съ упраздисніемъ пом'вщичьяго полновластія. Германія, въ этомъ случав, намъ не указъ. Нашъ крестьянинъ терпълневе нвыда вынесеть грубый произволь; но ему нужно болье простора, и онъ не пойметъ свободы въ кандалахъ, хотя бы кандалы были заковнаго вёса и образцовой мёры" 2). Видя, что въ обществъ и правительствъ господствують дна мизнія по кръпостному вопросу: мнёніе защитниковъ стараго норядка вещей и мизніе стороценковь полумбрь. Хомяковь требоваль отъ лучшихъ людей протеста и "противъ прошедшаго и противъ новаго". "Вопросъ Бибиковскій (врёпостной), писаль онъ А. М. Языкову, больше и важние вопроса Царьградскаго. Двв партія: одна хочеть косньть въ прошлой мерзо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Семевскій. Крестьянскій вопу осъ. Т. Ц. гл. XVI.

<sup>\*)</sup> Pyccx. Bec. ibid. 57-69. Перевадано въ Сочиненіяха, т. 1 247-248.

сти: друган хочеть ес поправить новою глупостью. Гблоса добрыхь и разумныхъ людей не слыхать. Кому стыдно? Добрымъ и разумнымъ. Отзовитесь! Надобно куда слёдуеть направить отовсюду настоящую мятель протестовъ и протявъ прошедшаго, и противъ новаго. Кто лучше васъ можеть это сдёлать изъ Симбирска? Вы желаете свободы для крестьянъ, но вы человёкъ практическій, а не утоплстъ. Разберите инвентарь въ его нелёпости и предложите хоть проекть мёстнаго разрёшенія..." 1).

Въ 1854 году Самаринъ написалъ записку по крестьянскому дёлу, которую поспёшиль сообщить Хомякову. Познакомившись съ запиской, Алексви Степановичъ писалъ ея автору: "Вы подробно изслёдовали хозяйственную сторону вопроса, но вы мало обратили впиманія на его правственную сторону. У насъ подъ рукою неисчерпаемый запасъ матеріаловъ для развитія темы, заброшенной къмъ-то изъ французскихъ писателей: "L'esclavage déprave le maître plus que l'esclave". Обращение съ людьми, которыхъ нравственный судъ до насъ не доходить, пріучаеть насъ жить спустя рукава; а внутреннее, хотя и затаенное, сознание нашей неправды передъ вими лишаетъ насъ всякой свободы суда надъ равными. Есть какая-то всеобщая стачка не проговариваться о томъ, что у всёхъ на умё и на сердцё. Отсюда-застой мысли, дряблость воли, безплозность нашего негодованія, и это расчетливое равнодушіе къ добру и злу, которое выносить все, вром'в исвренняго слова, затрогивающаго сов'есть « 2).

20 ноября 1857 года послёдоваль первый Высочайшій Рескрипть объ открытія въ губерніяхъ сёберо-западнаго врая комитетовъ для составленія проектовъ объ устройствъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pyccs. Crap. 1883 r. T. XXXIX, 636.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Русск. Бес. ibid 58; Сочин. Ю. Ө. Самарина, т. 1, 248; т. II, стр. 1, см. примъчавіе. Самаринъ воспользовался этимъ указаніемъ Хомякова и при дальнъйшей переработът своей записки онъ внесъ въ нее особую глану: "вліявіе правоствато права на общественную нравственность". См. Сочивенія Самарино, т. II, стр. 21.

и улучшении быта пом'ящичьихъ крестьянъ. Съ впечатлівніент, произведеннымъ на Холякова вакъ этимъ рескриптомъ. такъ и отношеніемъ въ пему современнаго общества, знакомять насъ слёдующія характерныя строки изъ письма самого Хонакова въ Л. М. Муромцову. "Мы брошены единымъ словомъ Царя въ самую глубь и кипеніе жизни общественной, гражданской, политической и всявихъ жизней, кромѣ жизни покойной. Впрочемъ, зная меня, вы легко угадаете, что это нивавъ не ропотъ съ моей сторовы. Далеся ми Царь по сердцу моему. Великій ловецъ предъ Господомъ, какъ Немвродъ, и великій освободитель людей, какъ Маккавей. Вы знаете, что я все это умбю цвнить. Батюшка вашь очень сочувствуеть этому послёднему качеству, но увы! грёхъ сказать, чтобы такое сочувствіе было общимъ. Н. П. Шишковъ нисволько не приходитъ въ восторгъ, и это настроение довольно общее. Какъ это понять? Стойгъ ли дворянство за рабство? Нисколько, или по крайней мбръ слабо; а просто оно растерялось, не знаетъ какъ за дёло взяться: нужно подумать, а мы отъ всякой думы серьезной такъ отвыкли, что съ перваго приступа голова болитъ, и мы вымъщаемъ свою досаду фрондерствомъ. Народъ очень хорошъ: никогда не былъ такъ послушенъ и тихъ, вовсе не отъ равнодушія, ибо онъ сильно заинтересованъ и безпре. станно объ этомъ говоритъ, но по какому то чувству, которое я вначе не могу опредблить вакъ словомъ историческаго чувства. Таковъ долженъ быть характеръ народовъ великихъ и, не смотря на это и на важность минуты, дворяне не очнутся. Кто винтуетъ, кто засъкаетъ по прежнему: просто гадко! Дворъ старается парализовать добрыя наифренія Государя; мнимые аристовраты хотять выбарыщенчать невозможные барыши, надувая народъ и Царя; а за всёмъ тёмъ, я увѣренъ, что переломъ будетъ не въ болѣзни, а въ здоровею « 1).

<sup>1</sup>) Русск. Арх. 1897 г., ви. 1 стр. 318.

Вообще, первый Высочайшій рескрипть обрадоваль Хонявова, вавъ ранній благовёсть, возвёщающій паступленіе дня, послё долгой, томительной ночи. Вы помните, писаль Самаренъ Погоднич, какое множество оттѣнковъ обозначелось въ общественномъ мевнів, когда въ нестройномъ говорв. поднявшенся на всемъ пространствъ Русскаго царства, мало по малу начали выясняться понятія о харагтерь и объемь возвёщенной реформы. Въ то время какъ большинство видёло въ пей не болбе какъ смягченіе в ограпиченіе крёпостныхъ отношеній, Хомяковъ, изъ первыхъ, пояялъ необходамость полнаго освобожденія врестьянь и предоставленія виъ земли въ собственность посредствомъ выкупа. Теперь (1860 г.) эта мысль никого не пугаеть и сжедневно пріобратаеть болве и болве поборниковъ; но на первыхъ порахъ многіе видвли въ ней дерзкую мечту и посягательство на право собственности. Подъ вліяніемъ этихъ толковъ, составлена была А. С. Хоняковымъ записка, которой главная задача заключалась въ раскрытін несостоятельности безвыходно-обязательныхъ отношеній, въ оправданія выкупа, какъ необходимой, окончательной развязки предпринятой реформы, и въ опровержение тёхъ доводовъ, которые заявлялись противниками выкупа, безоговорочно принимавшими начала, изложенныя въ Высочайшемъ рескриптв<sup>а 1</sup>).

Записка, о которой здёсь упоминаеть Самаринь, это извёстное письмо Хомякова Я. И. Ростовцову, первому предсёдателю Редакціонныхъ Коммиссій, писанное въ 1858 году<sup>3</sup>). Извипившись заблаговременно въ ошибкахъ, возможныхъ при отсутствіи достовёрныхъ извёстій относительно истивныхъ намёреній правительства, Хомяковъ сначала указываеть мотивы, побудившіе его въ данномъ случаё взяться



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Р. Бес., ibid. 58-59. Сочен. Самарина, т. 1, 248.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Письмо это изнечатано было два раза: въ Русси. Арх. 1876 г., ки. 1 и въ I т. Полиаго Собр. Сочинений Хомякова, над. второе.

за перо. "Я думаю, пятеть опъ, что при всякомъ измѣненіи внутренняго устройства государственнаго, будь оно въ области администраціи или въ области правосудія, частвый человѣкъ имѣетъ право и, скажу болѣе, нѣкоторую обязанность способствовать успёшному и разумному ходу дёла со. общеніемъ своихъ мыслей объ немъ или обществу (е сли такое сообщеніе дозволяется) или тёмъ лицамъ, которымъ дёло до преимуществу поручено. Но эта обязанность особенно сильна и, такъ сказать, повелительна при теперешнемъ вопросв. Ошибки въ области суда и администраціи, хотя и сопровождаются вредомъ, но онѣ легко поправимы. "При теперешнемъ дълъ не то: пълан будущность Россіи ставится на ставку. Разумное рѣшеніе обезпечиваеть навсегда счастье народа, ошибка же можеть быть неисправимою: всё основы общества могуть быть ею потрясены; всё вещественныя и нравственныя отношенія сельскихъ сословій другъ въ другу и въ государству могутъ быть искажены навсегда, и длинный рядъ неотвратимыхъ волненій и революцій можеть быть послёдствіемъ ивры, задуманной для самой благой и человеколюбивой цёли. Воть что мнё даеть смёлость и налагаеть обяванность писать въ вамъ". Эта смёлость увеличивалась въ виду ходившихъ толковъ о томъ духъ, въ которомъ Ростовцевъ собирался приступить къ дѣлу освобожденія врестьянъ. Хомяковъ резюмируеть содержание этихъ толвовъ, составлявшихъ, очевидно, pia desideria его самого. "Говорили, пишетъ онъ, что вы намбрены отстранить всякое переходное состояние, всегда сопровождаемое шатвостью и, такъ сказать, неувъренностью закона въ самомъ себъ, слъдовательно и нъкоторымъ недовъріемъ и неуваженіемъ народа къ нему. Говорили, что вы намёрены прямо, при объявлении свободы народу, объявить его полноправство в прямыя отношенія въ государству, безъ всякой утёснительной подчиненности другому сословію, и отдать ему въ пеотъемлемую собственность, на правъ общинномъ, часть той полевой земли, на которую въ продолжение

Труди Кіев. дух. Акаденія, т. І., 1899 г.

вёковъ лился его кровавый потъ. За ату часть земли, отходящей отъ дворянскихъ вотчинъ, дворянство (какъ говорили) должно было получить умёренное вознагражденіе отъ казны, а казна должна была, по срокамъ, въ теченіе извѣстнаго числа годовъ, получить уплату отъ собственниковъ--крестьянскихъ міровъ". Такое рѣшеніе даннаго вопроса Хомяковъ признаеть простымъ, справедливымъ и вообще-прекраснымъ, а поэтому въ русскомъ обществѣ люди всѣхъ направленій въ немъ тѣ или другія симпатичныя стороны. Отмѣ-HSIII'N чая далбе тв именно стороны, благодаря которымъ люди различныхъ направленій встрѣтили этотъ проекть съ сочувствіемъ, авторъ письма въ сущности указываетъ свое личное отношеціе въ нему. Люди благонамфренные, говорить онъ, любящіе Отечество и уважающіе нравственный законъ христіанства, радовались прекрасной будущности Русской земли; радовались закону, удовлетворяющему всёмъ требованіямъ правды и человѣколюбія, восколько такое удовлетвореніе возможно для обществъ, возросшихъ на случайностяхъ исторической жизни; радовались тому, что государство получало твердое и, можно сказать, святое основание въ истинно человъческомъ устроении сельскаго сословія, свободнаго собственника и облеченнаго въ полноту гражданскихъ правъ по дёламъ внутревняго суда и внутренней администраціи. Такое нравственное и христіанское основаніе общества, возможное только въ Русской земль, становило ее сразу выше всвхъ другихъ народовъ, предметомъ ихъ зависти и посильнаго подражанія. Такъ думали лучшіе; но и менфе просвфщенные, болфе себялюбавые или закованные въ старую привычку не отказывали въ своемъ искреннемъ одобрении. Правда, роптали отчасти на излишнюю умъренность вознаграждения (желая, разумъется, неумвреннаго). но все таки цонимая, что вопросъ, поднатый такъ сильно, не можетъ уже оставаться бевъ разръшенія; радовались скорости и простот'я разр'єшенія; радовались тому, что собственность отходила не безъ върнаго вознагражденія и особенно радовались тому, что нолная свобода престьянъ, единожды надёленныхъ землею, давала полную свободу самому помёщаку въ распоряжения всею остальною землею, всёмъ своямъ досугомъ, всёми своими способностями, всёми овонми заботами. Онъ лишался господства и его злыхъ радостей; но оно замёнялось свободою, а не горькимъ рабствомъ вещественныхъ узъ и вещественной зависимости, скрытыхъ подъ именемъ права на обязанности, трудовыя или денежныя. По совёсти я утверждаю, что радость была общая и во всёхъ сословіяхъ".

Конечно, мы не новёримъ, чтобы такъ равсуждали не лучшіе изъ тогдашнихъ дворянъ, т. е. "менёе просвёщенные, болёе себялюбивые или закованные въ старую привычку"; радости крёпостничества для истивнаго крёпостника не могли казаться злыми радостями, и мысль о замёнё ихъ правомъ свободнаго пользованія "всёмъ своимъ досугомъ, всёми своими способностями, всёми своими заботами" не могла соблазнить его. Такъ разсуждали немногіе лучшіе люди того времени и прежде всего самъ Хомяковъ; въ этомъ смыслё указанныя имъ точки зрёнія имёютъ для біографа особенно цённое значеніе.

"Теперь, продолжаеть авторъ письма, говорять, что этоть (выше изложенный) прекрасный и разумный планъ брошенъ по слёдующимъ причинамъ: а) потому что у правительства нётъ ни денегъ, чтобы совершить выкупъ единовременный будущей крестьянской собственности, ни кредита, чтобы пополнить денежный недостатокъ; б) погому что выкупъ полевыхъ земедь у помёщиковъ по цёнё, не ими самими назначенной, есть нарушеніе права собственности; а требованія отъ крестьянъ уплаты за: покупку, которой они, иометъ быть, не желали, есть нарушеніе свободы; в) потому, наконець, что такой крутой переходъ отъ рабства из полной свободё невозможенъ и долженъ подать порадъ нъ безконечнымъ волненіямъ".

51

Оставляя пока въ оторонъ эти возражения. Хомяковъ считаеть ихъ однакожъ достаточными для того, чтобы повѣрить слуху объ оставление правительствоиъ перваго плана, и поэтому прямо переходить въ вопросу о томъ, чъмъ-же этоть оставляемый планъ можеть быть замёнень? "Форма рушенія, говорять онъ, неизвустна, никому, и по всей вуроятности еще не опредблена, но симслъ ся несомибненъ: свобода врестьянъ, а затёмъ или 1) устранение всёхъ ихъ правъ или притязаній на полевую землю (объ усадьбахъ отдъльно и говорить нечего) и допущение вольныхъ договоровъ съ помъщиками, или 2) признаніе ихъ права на полевую землю, права, отягченнаго обязанностями въ отношения къ твиъ же помвщикамъ". Допуская, что оба эти проекта впереди предполагають полный выкупъ земли врестьянами, авторъ письма сначала двлаеть несколько замечание относительно юридическаго достоинства такого переходного состоянія.

"Первое предположение, говорить онь, сбливило бы положеніе русскаго селянина съ положеніемъ заграничнаго и не представляло бы ничего противнаго здравому смыслу. За всёмъ тёмъ его вовсе допустить нельзя". Оставляя въ сторонв общія соображенія, которыя можно было бы привести въ пользу такого ръшенія этого вопроса, Хомяковъ прямо переходить въ указанію положетельныхъ данныхъ. "У насъ. говорить онь, въ теперешнемъ случав есть данныя положительныя, именно: глубовое и ничёмъ неотразимое убёжденіе всёхъ врестьянъ въ своихъ правахъ на нёкоторую часть веили тёхъ дачъ, на которыхъ они живутъ. Это вёковое, исконное убъждение; подтвержденное всъми законами правительства (старавшагося, въ продолжение многихъ въковъ, только опредблить взаимныя права помбщиковъ и крестьянъ), не можетъ быть искоренено. Уничтожение этихъ крестьянскихъ правъ на землю будетъ въ глазахъ престъянъ похищеніемъ со стороны помёщивовъ в измёною со стороны правитель-

Digitized by Google

ства, отъ котораго они всегда ждали и теперь ждуть защиты и обороны. Усиленная ненависть къ дворянскому сословію, съ которымъ они только съ прошлаго года начали мириться, ненависть къ правительству, которому они всегда служили и служатъ самою твердою опорою, наконецъ, ръзня въ близкомъ или по крайней мъръ недалекомъ будущемъ, — вотъ несомиённый исходъ обращения крестьянъ въ безземельныхъ работниковъ! Я, упомянулъ о такомъ разръшения крестьянскаго вопроса потому, что есть на Святой Руси не мало людей, ослъпленныхъ себялюбіемъ и завознымъ просвъщеніемъ, которые върятъ въ него и желаютъ его: съ своей стороны, я убъжденъ, что правительство никогда не допуститъ такого разръmeniя, не ради страха, но ради чувства правды и стремленія къ добру и счастью народному".

Вторая половина разсматриваемой дилеммы состоить въ признаніи права врестьянь на владжніе частью полевой земли, права, отягченнаго какою-вибудь обязанностью трудовою или денежною въ отношения къ помещику. "Какая бы ни была форка этихъ обязанностей, общій юридическій характерь ихъ будетъ слёдующій: договоръ между двумя свободными лицами (помѣщикомъ и врестьянскимъ міромъ), завлюченный безъ ихъ согласія третьимъ лицомъ (правительствомъ). Одного этого определения достаточно, чтобы одёнить всю нравственную несообразность закона, основаннаго на такихъ началахъ, а между тёмъ это опредёленіе есть единственно возможное. Имъ уже была осуждена инвентарная система Юго-западныхъ губерній въ самое время ся учрежденія, и мы знасмъ, что правтика доказала справедливость осуждения: и крестьяне, и поивщики только объ одномъ и думаютъ, какъ бы изъ договора вискочнть, а покуда это еще невозможно, вакъ его не исполнять. Распространение такого начала на всю Россию служило бы въ великой славъ юриста Димитрія Гавриловича Бибикова, но никогда не перешло бы въ общее убъжденіе тёхъ сословій, которыхъ права слёдовало бы опредёлить".

Но допустных, что "ваконъ состоялся, врестьяне своболны, помёщить обязань удёлеть имъ часть земли, а они обязаны на него работать или платить сму извёстную ренту. Очень хорошо. Работать? Что значить работать? Кбиз и какь? Долженъ ли таглецъ непремённо самъ работать? Вы инямую свободу обращаете въ саное тяжелое рабство, нбо крестьянись лышень возможности распоряжаться своими способиестани и своимъ времененъ. Или можетъ онъ запъннть себя плохниъ батракомъ или плюгавынъ мальчишкою? Вы допускаете врайною несправедлевость въ отношения въ помещику. Ила можеть крестьянинь замёнить себя другимь только съ согласія пом'ящива? Вы допускаете непрем'янно надбавочный ж произвольный налогъ. Но вопросъ "кёмъ?" можетъ быть устраненъ опредбленіемъ "какъ?" Ибо при достовиствъ работы, однажды опредвленномъ, не нужно знать, къмъ она будетъ совершаться. Можно ли опредёлить самую работу? По времень? Прохаживаться по паший не вначить пахать. По рабочему уроку? Опредёлеть эти уроки не только для всей Россів, но даже для одной губернія невозможно. И кто же будеть судить о достоянствъ исполненнаго урока? Кавъ глубово вспахано? Есть ли огрёхи? Какъ обмолочено? и т. д. На каждую деревушку придется назначить по эксперту, или экспертомъ придется назначить помёщика съ правомъ суда и казни. т. е. съ врёпостными правами, или экспертство надобно предоставить міру, который, не участвовавь въ сдёланномъ положеніи, не приметь и по совъсти не можеть принять на. себя судъ надъ отдёльными рабогами и отвётственность за нихъ. Обязательная работа окажется сейчаст невозможною при вольному работникъ. Она осуждается собственныть, неивбъянымъ своимъ назвеніемъ: вольно - принудительный трудъ.

"Вићсто работы положимъ деньги. Сколько? Испремљино гораздо болње, чљиз слњдовало бы платить процентова съ погашеніема при выкупь; вначе помѣщикъ будетъ раворенъ.

54

Digitized by Google

Итакъ, плата обязательная за вонаю непременно будеть отдтотительна преотънний и исе таки неудовлетворительна для помѣщика, потому что у него, на нервый разъ, не будетъ капитала для заведенія нервыхъ вольно наемвыхъ работъ. Но чёмъ же обевпечена уплата этой ренты? Совёстью врестынъ? Они не участвовали въ сдёлкё и, слёдовательно, совёстью не связаны. Властью помёщика? Налъ люльми свободными ся ийть, или самая свобода обращается въ слово безъ смысла, раздражающее и неудовлетворяющее надежды. Властью правительственною? По мизнію многихъ, недочиви съ казечныхъ крестьянъ не внушаютъ большого довърія въ такому взыску; во я такого мивнія не раздвляю и твердо убъждена, что всъ эти недовыки происходать отъ дурного распредбленія взаниной отвётственности и дурного управленія. Изъ этого вовсе не слёдуетъ однако, чтобы сборъ былъ также легокъ съ бывшихъ помѣщичьихъ крестьянъ: тутъ совсёмъ иное дёло. Казенные крестьяне смотрять на свою подать, какъ на повинность государственную, и понимають. что завоны, обезпечивающіе ее, во-первыхъ, могутъ быть строже, и, во-вторыхъ, всегда будутъ строже исполнены, потому что недоника отзывается въ карманъ того самаго правительства, которое имфетъ власть взыскивать. Имущественныя средства къ взысканію съ міра или съ отдёльныхъ крестьянъ всегда очень ограничены и легко могутъ быть утаены. Уголовныя же средства могуть быть употребляемы только въ отношения къ обязанностямъ государственнымъ; приложеніе ихъ къ взыскамъ въ пользу частныхъ лицъ почти невозможно и носить на себъ характеръ безнравственности. Очевидно приходится самую повемельную ренту обратить въ налогь, котораго выручка поступаеть въ пользу помёщика, чтобы сколько небудь обезпечеть пом'ящика; но тогда это тотъ же выкупъ, безъ капитализаціи, слёдовательно болёе тяжелый для врестьянина и болбе невыгодный для помбщика, и помещикъ никакъ не можетъ быть обремененъ заботою о его сборв. Здравый симсль не допускаеть такого неразумнаго соединения юридическихъ понятій противоположныхъ другъ другу.

"Къ этимъ соображеніямъ сябдуетъ прибавить: 1) вражду сословій, изъ которыхъ одно обложено податью въ пользу другого; 2) непріязненное отношеніе сословій къ правительству: ибо помѣщикъ, всегда не внолиѣ удовлетворенный, будетъ считать себя обманутымъ, а крестьянинъ, обложенный налогомъ въ пользу дворянства, будетъ считать себя постоянню ограбленнымъ; 3) безиравственный карактеръ налога, соединеннаго съ общинною отвѣтственностью, падающею не на собственность (что было бы равумно), но на невольное пользованіе.

"Всѣ эти формы разрѣшенія крестьянскаго вопроса очевидно дурны, отяготительны для крестьянъ, разорительны для помѣщиковъ, сопряжены съ самыми вредными нравственными послѣдствіями, какъ въ смыслѣ отношенія сословій другъ къ другу, такъ и въ смыслѣ отношенія сословій къ самому правительству".

Противники единовременнаго полнаго выкупа вооружались противъ него во имя сохраненія правъ собственности. Хомяковъ утверждаетъ, что и при единовременномъ выкупѣ и при переходномъ состояніи отношеніе къ праву собственности одинаково; это онъ доказываетъ между прочимъ слѣдующимъ аналогичнымъ примѣромъ: "1) берется домъ бевъ моего согласія въ казну, и выплачивается мнѣ за него произвольная капитальная сумма, или 2) домъ остается ва мною съ тѣмъ, что наемщики опредѣляются правительствомъ, и высшая цыфра найма опять таки опредѣляется правительствомъ и все это разъ навсегда... Очевидно, во всѣхъ этихъ случаяхъ нарушеніе правъ собственности одинаково, и обвененія, падающія на одну изъ двухъ предполагаемыхъ формъ, палаютъ точно также на другую". Что же касается того,

Digitized by Google

что такъ называемое переходное состояніе представляетъ будто бы больше удобствъ для перехода отъ врёпостнаго права къ свободъ, то доказывать это, это тоже, что признавать аксіомами слёдующія два положенія: 1) шаткость, неопределенность, запутанность всёхь отношений и затруднение во всёхь оборотахъ составляеть, въ вещественномъ смыслё, хорошій переходъ отъ одного общественнаго порядка, утвержденнаго временемъ и привычкою, къ другому, который опреділяется закономъ; и 2) вражда, ссоры, неурядицы и безневсполнение обязанности, такъ престанное легво BXOASщія въ привычку, составляють, въ нравственномъ смыслё, хорошее приготовленіе къ мирному и строгому исполненію SAROHOB'S.

Между врагами немедленнаго освобожденія крестьянъ съ землею Хомяковъ различаетъ два типа: 1) типъ себялюбцевь, расчитывающихъ, что переходное время создасть условія, при которыхъ правительство, оказавшись въ затрудентельномъ положение, разрёшить вопросъ простой передачей земель въ безусловное распоряжение помъщиковъ, и 2) типъ людей искренно желающихъ выкупа, но предпочитающихъ выкупъ, основанный на добровольныхъ соглашеніяхъ, BURYIY одновременному и основанному на однообразной норый. Послёдніе отстанвають свою систему въ виду двухъ выгодъ: большей справедливости въ оцёнкё и большаго удобства въ добывке необходемыхъ для выкупа суммъ. Возможно, что въ нёкоторыхъ случаяхъ, при добровольномъ соглашении, интересы справедливости будуть соблюдены, но въ большинствъ случаевъ получится противное. Дёло въ томъ, что при торге между помещикомъ и врестьянами, связанными одинавово тяжелою для объихъ сторонъ цёлью наложенныхъ извнё обязанностей, рёшать вопросъ о цвив будетъ не разумная и справедливая оцвика самой земли, а большая или меньшая твердость торгующихся, хорошее или дурное отношеніе къ власти, взыскивающей врестьянскія повинности, прим'єръ сосёдей, страхъ и т. д. При такихъ условіяхъ вольное соглашеніе будетъ все въ выгоду сильнёйшихъ, которые и безъ того всегда въ барышахъ; напротивъ, установленная правительствомъ опредѣленная норма будетъ спасеніемъ для слабыхъ, которые особенно и нуждаются въ покровительствѣ.

В. Завитневичъ.

(Продолжение будеть).

## незаввенной намяти профессоровъ

## А. С. ПАВЛОВА и Н. О. КРАСНОСЕЛЬЦЕВА.

Русская богословская наука въ только-что истекшемъ году (1898) понесла двѣ тяжкія и, можно сказать, долго не вознаградимыя потери въ лицѣ двухъ своихъ замѣчательныхъ и плодовитыхъ представителей: заслуженнаго ординарнаго профессора Московскаго Университета А. С. Павлова и ординарнаго профессора Новороссійскаго Университета Н. Ө. Красносельцева. Оба названные ученые, завершившие свое земное поприще на педагогической службв въ светскихъ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, по своему происхожденію принадлежали духовному сословію, высшее свое образованіе и воспитаніе получили въ Казанской духовной Академіи, въ которой оба были въ началъ своей служебной двательности и профессорами одного и того же предмета-литургиви, съ тою, впрочемъ, разницею, что первый изъ нихъ служилъ въ періодъ до-реформенный, соединая съ литургикою или екклизіастикою и каноническое право, а второй, послѣ введенія устава 1869 года, преподавалъ съ литургикою уже и новую науку-церковную археологію.

I. Алексёй С. Павловъ сынъ причетника томской опархіи (родился въ 1832 г.). По окончания воспитания въ Тобольской Семинария, какъ даровитый питомецъ ея, онъ поступилъ въ 1854 г. для довершения образования въ Казанскую духовную Академию. Съ умомъ острымъ, при темпераментё живомъ и увлекающемся, талантливый А. С. Павловъ хотя и выдвинулся

изъ среды своихъ сотоварищей по Академін 1) и занялъ въ спискъ VII вурса первое мъсто, но не быль оставленъ при Академія баккалаврокъ. Причины этого обстоятельства вроются, во-первыхъ, въ нерасположения новаго ректора Академін арх. Іоанна ко всему VII курсу, доставшемуся ему въ наслёдіе отъ предшественника арх. Агафангела<sup>2</sup>), вообще. и лично въ А. С. Павлову, въ частности, за его студенческія увлеченія и живой темпераменть <sup>8</sup>) и, во-вторыхъ, въ желанія ректора видёть въ академической корпораціи молодыхъ людей съ наклонностями къ монашеству, на что Алевсев Степановичъ не подавалъ никакихъ надеждъ. Назначенный, по окончании курса въ Академии, преподавателемъ общей и русской церковной исторіи въ Казанскую духовную Семинарію, Алевсёй Степановичь, однако же, не оставался въ Семинаріи и одного года и былъ перемъщенъ въ Академію 11 марта 1859 года баккалавромъ по казедръ каноническаго права и литургикъ, такъ какъ желательныхъ кандидатовъ не было на лицо. Ho "литургика, по зам'вчанію П. В. Знаменскаго, бывшаго однимь изъ первыхъ слушателей А. С. Павлова, не смотря на множество совершенныхъ имъ работъ по ея предмету 4), была у. него менње любимой наукой, и разработывалась имъ менње самостоятельно, чёмъ каноника" в). Главнымъ толчкомъ къ изысканіямь въ области ваноничесваго самостоятельнымъ

•) О проф. Павнов'й едва ли можно говорить, какъ плодовитонъ литургистъ. Изъ его статей по этой спеціальности намъ изв'йстим немногія, какъ, напр., Страствая педбля (Дух. Весбл. 1860, № 14), Древніе христіанскіе праздинки въ честь мучениковъ (Странн. 1860, т. Ш) и праздинкъ Пятидесятивци (Дух. Бесбд. 1861, № 23). ~

•) Исторія Казан. дух. Акад. Каз. 1892, в. П. стр. 320.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Академия на А. С. Павлова оказаль весьма сильное вліяніе яз въстный писатель А. П. Щансов, состоявшій въ эго время профессоромъ русской исторія (П. В. Знаменскій. Исторія Казан, дух. Акад. Каз. 1892. ч. 11 стр. 135).

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) П. В. Зваменскій. Исторія Казан. дух. Акад., Казань. 1891, ч. І. стр. 160-161.

<sup>»)</sup> Тамъ же, стр. 170.

права вообще и русско - византійскаго права въ частности послужно богатое собрание ваноническихъ сборниковъ въ рукописяхъ Соловецкой библіотеви, переданной въ відініе Казанской Академии<sup>1</sup>). Съ увлечениемъ отдавшись ихъ всестороннему изучению на первыхъ порахъ своей службы въ Авадемін, Алексей Степановичь заложиль здёсь прочныя основанія тому научному и богатому запасу свёдёній по излюбленной спеціальности, которымъ онъ мастерски пользовался всю свою не кратковременную жизнь, и который онъ не успёль исчерпать и до самаго конца, не смотря на свою необыкновенно плодовитую двятельность. Довазательствонь для сего можеть послужить рядь статей, напечатанныхъ въ "Византійскомъ Временникъ" за 1895 и 1896 годы, и множество матеріадовъ для предположенной, но не осуществившейся II части "Памятниковъ древне-русскаго каноническаго права". Что же касается прямыхъ и очевидныхъ результатовъ его увлеченія и серьезнаго ванятія ваноническими памятниками на первыхъ порахъ его службы, то они сказались въ цёломъ рядё изданій новыхъ в неизвёстныхъ памятниковъ, какъ, напр., "Церковно-судебныя опредъленія Кипріана, митрополита новгородскаго" (Прав. Соб. 1861, т. III), "Посланіе старца Елеазарова монастыря въ веливому внязю Василію Іоанновичу" (тамъ же, 1863, т. І), "Посланіе Геннадія новгородскаго въ Московскому собору 1490 г." (тамъ же), "Три, доселё неизданныхъ, посланія внязя Андрея Курбскаго" (тамъ же, т. Ш), "Полемическія сочиненія инока-князя Вассіана Патриквева" (тамъ же) и "Апокрифическое слово о судіяхъ и властителяхъ" (тамъ же, 1864 г., т. I).

Съ переходомъ въ 1864 году на службу въ Казанский Университетъ<sup>2</sup>) съ званіемъ экстраординарнаго профессора по

<sup>2</sup>) Изъ Казави А. С. Павловъ въ 1865-66 учебн. году Задилъ на годъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На работи по каноническому праву направлялъ А. С. Павлова и ректоръ Акадении арх. Іоаниъ, пользовъзвийся неръдко услугами трудолобиваго молодого бинкалавра для своихъ ученихъ работъ по каноническому праву (П. В. Злаченскій. Истор. Каз. дух. Акад., в. І. стр. 212; в. П. стр. 224).

казедой каноническаго права, которая открыта была въ нашихъ университетахъ уставомъ 1863 года, Алексйй Степановичъ продолжалъ свою прежнюю учено-издательскую дѣятельность въ области русско-византійскаго права. Въ это время, кромѣ актовой рѣчи "Объ участія мірянъ въ дѣлахъ церкви съ точки зрѣнія православнаго каноническаго права" (Учен. Записк. Казан. Унив. 1866 г.) и статьи "Личныя отношенія супруговъ по греко-римскому праву" (тамъ же, 1865), имъ напечатаны были въ томъ же родѣ слѣдующія статьи: "О кормчей инока-князя Вассіана Патрикѣева" (тамъ же. 1864 г.) и "Два посланія великому князю Миханлу Ярославичу тверскому константинопольскаго патріарха Нифонта и русскаго инока Акиндина о поставленіи на мадѣ" (Прав. Соб. 1867, т. II).

Блестащимъ завершеніемъ этого, можно сказать, перваго и подготовительнаго періода учено-литературной дбятельности А. С. Павлова въ области церковной наноники и изученія памятниковъ русско-византійскаго права нужно признать его небольшое сравнительно объему. uο но выдающееся П0 научнымъ достоинствамъ сочинение: "Первоначальный славянорусскій Номоканонъ" (Учен. Зап. Казан. Унив. 1869 г.). Ученые выводы покойнаго профессора, основанные на всестороннемъ знакомствѣ съ первоисточниками и пособіями по данному вопросу, пролили яркій св'ять на судьбу нашей Кормчей и сдълались въ настоящее время не только достояніемъ науки, но вошли целикомъ въ учебные курсы по церковному праву. Научный авторитеть съ этихъ поръ прочно установился за именемъ проф. А. С. Павлова, и его ученая карьера пошла быстрыми шагами впередъ. Удостоенный за это сочинение премии Академии Наувъ, Алексъй Степановичь всворв же, по выходв его въ светъ, въ 1870 году билъ

въ загранначи конандировку-слушать курсъ лекцій по придическимъ наудачь. Вольшую часть этого времени онъ провель въ Гойдельбергѣ у преф. Вагнерова, о которомъ овъ пранилъ благодарния воспоничанія до конца своей жвен. приглашенъ на ту же казедру, но съ зраніемъ ординарнаго профессора въ Новороссійскій Университеть.

Учено-литературная двятельность за шестилётнее пребывание Алексвя Степановича въ Новороссийскомъ Университеть выразвлась ярко главнымь образомь въ двухъ его капитальныхъ произведеніяхъ: 1) "Историческій очеркъ секуляризаціи церковныхъ земель въ Россіи" (Одесс. ч. 1, 1871) и 2) "Номоканонъ при Большомъ Требникъ, изданный виъстъ съ греческимъ текстомъ, до сихъ поръ неизвёстнымъ и съ примвчаніями" (Одесс. 1872 г.). Оби эти учевыя изслёдованія были премированы Академіею Наукъ, а послёднее въ частности дало юридическому факультету Новороссійскаго Университета правственное право присудить, въ 1873 году, автору его honoris causa выстую ученую степень доктора церковнаю права. Матеріалы для перваго изъ этихъ сочиненій были собраны еще во время его службы въ Казани, въ рукописяхъ Соловецкой библіотеки, а на изслёдованіе Номоканона при Большомъ Требникъ онъ натолкнулся, благодаря случайному пріобрётенію на книжномъ рынкё плохенькой рукописи XVI в. греческаго Номоканона, дотолѣ ему совершенно неизвѣстнаго. Это его изслѣдованіе о Номоканонѣ имѣло, громадный успѣхъ и среди спеціалистовъ ученыхъ, и въ сферахъ духовно-административныхъ, и даже въ средѣ читателей и почитателей памятниковъ древней письменности, а поэтому въ продажв послёднаго времени. оно совершенно не встрѣчалось. Желаніе придти на помощь жаждавшимъ имѣть это его изслѣдованіе, съ одной стороны, а съ другой, сознаніе нѣкоторой неполноты в несовершенствъ въ примѣчаніяхъ и въ текстѣ, который ему сдѣлался впослёдствіи извёстенъ и по другимъ лучшимъ спискамъ, были всегда присущи отзывчивому и любившему свой предметь до самозабвенія профессору, и онъ постоянно подготовляль матеріалы для второго цаданія этой винги, но успёль выполнить, его едва лищь, наканунь своей смерти. Новое (второе) изданіе "Номоканона при Большомъ Требникъ" явилось лишь въ концъ прошлаго 1897 года, но за то въ видъ "отъ начала до конца переработанномъ" и встръчено со стороны критики восторженными похвалами.

Здёсь же, во время пребыванія на казедрё въ Одесскомъ Университетв, Алексви Степановичъ, быть можетъ даже подъ вліяніемъ своихъ занятій "Номоканономъ", ясно созналъ необходимость болёе близкаго знакомства съ рукописными источниками византійскаго права, а поэтому неоднократно предпринималь повздки изъ Одессы въ Москву для занатій въ тамошнихъ богатыхъ библіотекахъ греческихъ и славянскихъ рукописей. Плодомъ этого знакомства являются его прекрасныя статьи: "Отрывки греческаго текста каноничесвихъ отвътовъ митрополита Іоанна П" (Зап. Импер. Авад. Наук. 1873, т. ХХП, прил. № 5), "Замъчательнъйтия греческія рукописи каноническаго содержанія въ Московской Синодальной библіотекъ" (Зап. Новор. Унив., т. XIII), "Замёчанія на программу изданія въ русскомъ переводё церковныхъ правилъ съ толкованіемъ" (тамъ же, т. XVI) и "Замёчанія о грузинскомъ Номоканонъ" (Зап. Авад. Наувъ 1874, т. ХХУ). Более близкое знакомство съ внижными богатствами первопрестольной столицы имбло несомибнио рбшающее значеніе и въ дёлё перемёны пёста его постояннаго жительства и служебнаго положенія, такъ какъ жизненныхъ выгодъ Московский Университеть въ 1875 году, когда совершился переходъ Алексвя Степановича изъ Одессы въ Москву, не представлялъ никакихъ.

На кафедру старыйшаго изъ русскихъ университетовъ Московскаго Алексёй Степановичъ явился во всеоружи своихъ научныхъ познаній и съ прочно установившеюся за нимъ репутацією "знаменитаго канониста" не только въ Россіи, но даже за границею среди канонистовъ, пользующихся громадною извёстностію и популярностію (какъ, напр., недавно скончавшійся ученый Цакаріе-фонъ-Лингенталь и др.).

#### памяти проф. А. С. ПАВЛОВА И Н. О. КРАСНОСЕЛЬЦЕВА. 65

Но не смотря на свою прочно установившуюся ученую репутацію и уже почтенный возрасть, покойный Алексви Степановичь, въ теченій всёхь двадцати трехъ лёть пребыванія на московской кассарь, ни на минуту, можно сказать, не выпускаль своего талантливаго пера изъ своихъ рукъ до самой смерти. Окруживъ себя, подобранною съ тонкимъ вкусомъ знатока-любителя и спеціалиста, библіотекою по своей наувъ 1), составленною на собственныя средства, которыхъ онъ на этотъ предметъ никогда не жалблъ, и находясь вблизи богатыхъ рукописныхъ библіотекъ Москвы, Алексей Степановичъ поработалъ такъ усердно и много въ дълъ разработки источниковъ русско-византійскаго права, что его московскій періодъ учено-литературной дбятельности можетъ по справедливости названъ самымъ плодотворнымъ. быть Капитальнёйшими его трудами за этотъ періодъ деятельности считаются: "Критическіе опыты по всторія древнэйшей греко-русской полемики противъ латинянъ" (CIIE. 1878), "Памятники древне-русскаго каноническаго права до XV в." (Руссв. Истор. библіот. т. VI, 1880. СПБ.), "Книги законныя, содержащія въ себъ, въ древне-русскомъ переводъ. византійскіе законы земледільческіе, уголовные, брачные и судебные" (СПБ. 1885), "50 глава Коричей книги, какъ историческій источникъ русскаго брачнаго права" (М. 1887 г.) и

Труды Кіев. дух. Академія, т. І, 1899 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Библіотека Алексія Степавовича богата изданіям XVII – XVIII віковъ, составляющими въ большинстві случаевъ ныні (ибліографическую рідкость, но видное місто въ ней завимають изданія библіографическаго характера: въ его библіотекі можно находять вся почти илейстиййшія описанія рукописей в старонечатимъх княгь библіотекъ заграничныхъ и русскихъ. Шокойвый гордияся своей библіотекой и всегда мечталь, какъ ми слышали изъ его усть неоднократно, послі своей смерти, безмездно передать въ собственность родного Томскаго Университета (Алексій Степановичь сибирявъ, уроженецъ Томской губернія). Пожертвованіе, изжно правду сказать, вполий благовременнос и въ висшей степени цізиное для только-что открытаго приянческаго флиультета этого университета, если, конечно, покойный профессоръ свои мечти оформиль на бущагів

"Мнимые слёды католическаго вліянія въ древийшихъ памятникахъ юго-славянскаго и русскаго церковнаго права" (М. 1892). Кромъ этихъ общирныхъ и капитальныхъ изслёдованій, изъ конхъ н'якоторыя удостонлись премій и золотыхъ медалей со стороны Авадемія Наукъ, покойный напечаталь нёсколько мелкихъ, но весьма цённыхъ въ научномъ отвошения, статей, относящихся также къ изучевию источни. ковъ русско-византійскаго права, каковы напр., "О сочиненіяхъ, приписываемыхъ русскому митрополиту Георгію" (Прав. Обозр. 1881, т. I), "Неизданный памятникъ церковнаго права XII в." (Журн. Мин. Нар. Просв. 1890, № 10), "Кому принадлежать канонические отвёты, авторомь которыхь считался Іоаннъ, еп. китрскій" (Визант. Временн. 1894, в. 3-4), "Свнодальное постановление патріарха Сисинія о невѣнчанія второбрачныхъ" (тамъ же 1895, в. 1-2), "Канонические отвъты Никиты, митрополита ираклійскаго (XI—XII в.), въ ихъ первоначальномъ видѣ и въ позднѣйшей переработкѣ Матвѣа Властаря" (тамъ же), "Канонические отвёты Никиты, митрополита солунскаго" (тамъ же т. II, в. 3), "Синодальный актъ константинопольскаго патріарха Михаила Анхіала 1171 г. о приводѣ архіереевъ къ присягѣ на вѣрность императору Михавлу Комнину и его новорожденному сыну Алекс'вю, съ формою самой присяги" (тамъ же), "Синодальное постановленіе константинопольскаго патріарха Харитона (1177-1178) о третьемъ бракъ, редактированное Өеодоромъ Вальсамономъ" (тамъ же в. 4), "Подложная дарственная грамота Константина Великаго папъ Сильвестру въ полномъ греческомъ и славянскомъ переводъ" (тамъ же 1896, т. П., в. 1) и др.

Живой по темпераменту и весьма отзывчивый сердцемъ, Алексви Степановичъ не могъ оставаться равнодушнымъ и къ вопросамъ, которые ставила на очередь текущая жизнь или влоба дня, и разрътения которыхъ искало современное ему общество у людей компетентныхъ, стоящихъ во всеоружи научныхъ знаний. Вотъ почему неръдко талантливый и

меогосвёдущій Алексёй Степановичь или самь, по личной. нниціативі, выступаль съ отвітомь на эти злобы дня, вакъ напр., въ статьяхъ: "Каковъ долженъ быть канонический судъ о причетнивахъ двоеженцахъ" (Рук. для сельск. пастырей 1862 т. Ш), Объ участи мірянь въ ділахь церкви съ точки зрѣнія православно-каноническаго права" (Учен. Зап. Каз. унив. 1866 г.), "Могутъ ли незаконнорожденные быть поставляемы на священнослужительскія степени" (Церк. вёд. 1889, № 9), "Дополнительная историческая справка по вопросу о существования инквизиции на Востокъ" (Моск. въд. 1891, № 341), "Quousque tandem? Отвѣтъ В. С. Соловьеву" (тамъ же 1892, № 8), или же вызывался въ тому представителями высшей правительственной власти. Напр., его статья: "Есть ли твердое каноническое основание для содержащагося въ 253 стать устава Духовныхъ консисторій правила объ осуждени на всегдашнее безбрачие лица, бракъ котораго разторгнуть по нарушенію имъ супружеской върности?" нацечатана въ книгѣ, изданной по распоряжению Оберъ-прокурора Св. Синода: "Мивнія и отвывы по вопросу о правв лицъ, бракъ которыхъ расторгнутъ по причинѣ нарушенія нии супружеской върности, на вступленіе въ другой бракъ" (СПБ. 1893 г.).

Еще болѣе отзывчивъ и чутокъ былъ покойный Алексѣй Степановичъ къ вопросамъ литературнаго характера въ излюбленной имъ спеціальности. Здѣсь, можно сказать, не осталось ниодного болѣе или менѣе выдающагося вопроса, на который бы не отозвался съ своимъ посильнымъ и иногда, по свойству своего холерическаго темперамента, рѣзко обличительнымъ и горячимъ словомъ нашъ талантливый канонистъ. Статьи: "Замѣчанія на программу изданія въ русскомъ переводѣ церковныхъ правилъ съ толкованіемъ" (Зап. Новор. универс. т. XVI), "Новый переводъ толкованій на церковныя правила" (Правосл. Обозр. 1876 г. т. 1), "Теорія восточнаю папизма въ новѣйшей русской литературѣ каноническаго пра-

ва" (Прав. Обовр. 1879, т. III), "О внигв Заозерскаго церковный судь" (Критич, Обозр. 1879, кн. IV), "Вопросъ о ереси жидовствующихъ на VI археологическомъ съвздё-отвёть Иловайскому" (Совр. Изв. 1884, № 266), "По поводу накоторыхъ недоразумёній въ наукё православнаго церковнаго права" (Чтен. въ общ. люб. дух. просв. 1891, т. 1). "Мнимые слъды католическаго вліянія въ древнёйшихъ памятникахъ юго-славянскаго и русскаго церковнаго права" (тамъ же 1891. т. II, 1892 т. I), "Продолжающіяся недоумьнія по вопросу о воспріемничествѣ и духовномъ родствѣ, какъ препятствія въ браку" (тамъ же 1893, т. I), "По поводу полемики противъ сенатскаго толкованія о давности въ примивнени въ церковнымъ землямъ" (Русск. Обозр. 1894, № 5)-отчасти уже и своими заглавіями достаточно ясно говорять сами за себя. Въ свое время онъ послужили поводомъ къ живому обмъну мыслей между покойнымъ канонистомъ и его коллегани по спеціальности в не остались незамбченными со стороны русской интеллигентной публики.

Справедливость требуеть отмётить, что Алексёй Степановичь всегда и всюду оставался вёрень самому себё, в присущія ему качества, какь образцоваго ученого, вынаруживаль вь одинаковой степени и въ большихъ капитальныхъ изслёдованіяхъ и въ мелкой библіографической статьё. Обладая громадною эрудиціею, благодаря превосходному внанію языковъ классическихъ и новёйшихъ, съ запасомъ всегда новыхъ и въ большинствё случаевъ неизвёстныхъ въ наукё данныхъ, извлеченныхъ изъ манускриптовъ не только нашихъ русскихъ библіотекъ, но-и важвёйшихъ заграничныхъ<sup>1</sup>),



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ своихъ ученихъ розистаніяхъ А. С. Павловъ нерёдко пользоваки неваданными матеріалами заграничнихъ библіотевъ, которые ему доставляли учевые профессора Лондона, Оксфорда, Парижа, Мючхена, Берлина, Лейнцига и другихъ городовъ Евроим, получая отъ него за любезность, въ свою очередь, спрани и копія для себя въ московскихъ кингохранилищахъ. Иногда Алексій Степановичъ вынуждался дёлать копін съ рукописей заграничныхъ библіотегь

онъ принимался за работу или изслёдованіе того или иного вопроса не прежде, какъ выноситъ его хорошо въ душѣ своей и почувствуеть себя въ силъ дать надлежащій отвъть. Отсюда, при чтеніи его диссертацій и статей, невольно поражаеться и изумляеться не столько глубинь мысли, строгой и ясной послёдовательности ся и эрудеціи по главному вопросу, сколько тёмъ детальнымъ примёчаніямъ, которыми обывновенно испещрались всё его ученыя работы. Проф. Павловъ не только всестороняе изслёдоваль извёстный вопросъ, но, можно сказать, не оставляль иногда и места другому поработать по тому же вопросу, а поэтому къ его авторитетному мижнію прислушивались съ уваженіемь даже и его литературные недруги. Вотъ почему, между прочимъ, мы, раздиля, высказанное почтеннымь доцентомь М. духовной Авадеміи И. М. Громогласовымъ въ его прочувствованной и содержательной поминкъ по проф. Павловъ, сожалъніе о томъ, что покойный авторитетный профессорь не успёль выпустить въ свътъ II тома "Памитниковъ древне-русскаго каноническаго права" XVI---XVII вв., не раздёляемъ въ тоже время его увъренности, что найдется лицо способное и ютовое принять на себя разборку и приведение въ извъстность оставшихся матеріаловъ" (Богослов. Вѣстн. 1898. № 9, стр. 335 прям., 1). Сколько намъ лично извёстно, матеріаловъ для этого тома собрано сравнительно немного, и состоять они лишь изъ ненеданныхъ въ свёть митрополичьихъ и епископскихъ грамотъ, -- это во первыхъ, а во вторыхъ, главное содержание этого тома, по предположению ученого издателя, долженъ былъ составить, такъ называемый, "Стоглавъ", списки вотораго Алексби Степановичъ началъ изучать сравнительно недавно и имфлъ ихъ у себя ограниченное количество. А мъжду тъмъ для II тома "древне-рус-

и за весьма почтенную идату копінстамъ, прося кого инбудь изъ сконхъ заграличнихъ друвей лимь о свёрка копін съ оригиналовъ. скаго каноническаго права" важное дёло избрать основной *текстз* "Стоглава", такъ какъ Алексви Степановичъ не удовлетворялся спискомъ "Стоглава" въ изданіи Казанской подысвать лучшіе ч древнійшіе списки духовной Академіи. для варіантовъ, однамъ словомъ, произвести тщательную учено-критическую работу надъ текстомъ этого важнаго памятника XVI в., что, по нашему мивнію, далеко не по силамъ лицу, только "способному и готовому принять на себя разборку оставшихся матеріаловъ". Здёсь необходимъ самъ покойный А. С. Павловъ, его многолътная опытность и редкая добросовёстность при изданіи памятниковь, доходившая нногда до щепетильности. Только одинъ А. С. Павловъ могъ сказать свое авторитетное слово о каноническомъ значения "Стоглава", и, конечно, такое слово было бы выслушано всёми съ уваженіемъ, но, увы, этого ждать теперь напрасно, и чувство горечи по поводу утраты столь выдающагося талантливаго ученого для насъ теперь еще острве, глубже и больние... Потеря А. С. Павлова, какъ ученого канониста, потеря трудно вознаградимая.

Являя въ себѣ образецъ истаго жреца науки, служенію воторой онь отдался всецёло, до самозабвенія, до полнаго, можно сказать, равнодушія въ другимъ своимъ не менфе священнымъ обязанностямъ, каковы, напр., обязанности главы семейства, члена общества и т. д., требовательный въ себе самому въ высшей степени, обстоятельный, точный и даже изящный съ внишей стороны (онъ не выносиль корректурныхъ опечатовъ, заботился и не мало о бумагѣ для своихъ изданій, формать, шрифть и тому подобныхъ мелочахъ), Алексей Степановичь быль строгь и требователень къ трудамъ другихъ русскихъ и иностранныхъ ученыхъ. Его горячія, правдивыя и рёзко обличительныя критическія статьи стяжали покойному А. С. имя суроваго судіи и человѣка желчнаго, тяжелого по характеру, но кто близко зналь повойнаго и имёль возможность видёть и бесёдовать съ низ

Digitized by Google

или внё его ученого кабинета, или даже и здёсь, но въ минуты, вогда онъ, хотя и изрёдка, тушилъ, такъ сказать, огонь на своемъ жертвенникъ, тотъ несомнънно выносилъ о немъ другое мивніе. Въ обществв людей ему симпатичныхъ-это быль живой остроумный собесёдникь, пересыпавшій свою мастерскую, увлекательную ричь и латинскими поговорками, и стихами, и анекдотами юмористическаго содержавія, способный одинь въ течени пёлаго вечера приковывать къ себѣ внимание всего общества, изъ вого бы оно ни состояло: дамы, извищы и мужчины въ одинаковой мере увлекались беседою этого живого, остроумнаго и благообразнаго старца. Въ бесвав съ ученымъ-спеціалистомъ Алексей Степановичъ былъ находчивъ и неистощимъ и въ короткое время успёвалъ обнаруживать свое энциклопедическое знаніе, которому положительно дивелись весьма многіе. Очаровательно любезнымъ, предупредительно въжливымъ и деликатнымъ до высшей степени являлся Алексёй Степановичь предъ молодыми людьми, начинающими тернистый путь служенія наукв. Опъ встрвуаль ихъ съ распростертыми объятіями, вакъ своихъ старыхъ добрыхъ друзей, бесёдоваль съ ними самымь интимнымь образомь, вызывая на отвровенность, и приводилъ всякаго молодого человъка, съ робостію и даже не безъ страха переступившаго въ первый разъ кабинетъ извъстнаго ученого, въ такое сповойное и благодушное состояніе, что ему казалось, что онъ бесёдуеть съ добрымъ пріятнымъ товарищемъ, человёкомъ ему давныму-давно знакомыму. Для таких воношей Алексей Степановичь быль заботливымь отцемь, нёжнымь другомь и самымъ опытнымъ руководителемъ: рекомендація къ извёстнымъ лицамъ въ архивы и библіотеки, учебники и пособія изъ собственной библіотеки, нерёдко даже выписки и копіи изъ рувописей, бывшія въ рукахъ его 1), давались Алексвемъ

<sup>2</sup>) Въ посл'ядненъ нисьм'я ко ний отъ 28 дек. 1897 г. А. С. Павловъ нисалъ мий по поводу моей рецензіи на кивгу проф. А. И. Алиакова "Тайная испор'ядь", что рецензентонъ на это сочинение, предотавленное на макарьевСтепановичемъ охотно. За такими молодыми людьми онъ потомъ зорко слёдилъ въ жизни, если могъ, руководилъ ими въ ихъ первыхъ опытахъ самостоятельной ученой работы, дёлилъ съ ними всё радости и постигавшія ихъ неудачи... Превосходную и вполнѣ вѣрную характеристику этой стороны личности покойнаго профессора сдѣлалъ названный уже мною доцентъ Московской духовной Академіи И. М. Громогласовъ, бывшій нѣкоторое время его слушателемъ въ Московскомъ Университетѣ. Мы, съ своей стороны, охотно и съ полною готовностію подписываемся подъ этою правдивою характеристикою, такъ какъ на себѣ испытали обаяніе этой свѣтлой личности въ пору своего студенчества и имѣли счастіе сохранить личное и даже семейное знакомство до послѣдняго времени.

Юношей двадцати пати лёть, студентовь III курса Каванской духовной Академіи, я прибыль въ 1881 году лётонь въ первый разз для занятій въ библіотекахъ нашей первопрестольной столицы. Не имбя въ Москве ниединой души изъ знакомыхъ, не зная хорошо условій столичной жизни, я явился въ Москву съ сотнею рублей денегъ и съ желаніемъ поработать въ столичныхъ библіотекахъ четыре лётнихъ мёсяца. Рекомендательныя письма, данныя мнё въ Казани бывшими сослуживцами и учениками почившаго профессора, отврыли мнѣ доступъ въ семью проф. Павлова, проживавшую въ то время на дачв по курско-московской дорогв въ селеньв Воскресенскомъ. Алексъй Степановичъ принялъ меня радушно, какъ "земляка" и "сокашника" — эпитеты, которыми онъ награждалъ меня до самой своей смерти. Снабдивъ, въ свою очередь, рекомендаціями въ разныя московскія библіотеви и узнавъ скудость моихъ финансовъ, онъ предложилъ перебраться на его пустовавшую, за вызвдомъ на дачу его

скую премію зъ Синодъ, назначенъ проф. Моск. Акад. Засерскій, и что "копія съ извістиаго Минхенскато слиска Х в. Ноноканова Іоанна Постивка деставлена была Засеврскому мною", т. с. миъ, Алексиснъ Степановиченъ.

семьн, квартиру (домъ Комлева на новинскомъ бульварѣ) и быть въ ней полнымъ хозянномъ. Я съ глубовою благодарностію приняль это предложеніе и твиъ съ большею радостію, что ключи отъ своей богатой библіотеви онъ отдалъ въ полное мое распоряжение. Днемъ я работалъ надъ греческиин рукописями Синодальной библіотеки и мучился надъ хитросплетеніями греческихъ тахиграфовъ, съ искусствомъ воторыхъ въ то время я былъ весьма мало знакомъ, а по вечерамъ я искалъ разрѣшенія своихъ недоумѣній и затрудненій въ внигахъ по греческой палеографіи Монфакона, Гардгаузена, Саввы арх. и др., составлявшихъ достояніе ученого кабинета А. Степановича. Преисполненный глубокой признательности къ памяти почившаго профессора, я не могу не заявить теперь, что самымъ надежнымъ и опытнымъ руководителемъ въ монхъ урокахъ по греческой палеографіи былъ мой незабвенниый добрый ховяннъ, А. С. Павловъ, который въ теченія лёта довольно часто покидалъ деревню и пріёвжалъ въ свою городскую квартиру. Эти пріфеды были для меня настоящимъ праздникомъ, такъ какъ въ это время я искалъ разрёшенія всёхъ своихъ недоумёній, а отзывчивый Алевсей Степановичъ охотно делился со мною и своими обширными свёдёніями по интересующимъ меня вопросамъ, я посвящаль меня въ тайны своихъ ученыхъ розысканій, которыя его занимали въ ту пору (О 50 главѣ книги "Кормчей"), и неръдко сообщаль миъ свои живыя воспоминания о сибирской школь, о старой Казанской Академіи и др. Въ этихъ бесёдахъ проходние цёлые вечера, и часто онё затягивались до зари, когда были уже потушены свёчи, и мы расходились по постелянъ... Во въки незабвенны останутся для меня эти глубово поучительныя и въ высшей степени интересныя бесёды съ покойнымъ А. С. Павловымъ: много полезнаго я почерпнулъ изъ вихъ для жизни и берегу это, какъ дорогой даръ, въ своемъ благодарномъ сердцё... Съ этой моей первой встричи установились у меня съ А. С. Павловымъ

самыя добрыя дружескія отношенія, которыя выражались и въ томъ доброжелательномъ и лестномъ для меня отзывё о моей маленькой брошюрё: "Евхологіонъ IV в. Сарапіона, епископа тмуитскаго", который сдёланъ А. С. Павловымъ въ "Византійскомъ временникъ" (1894 т. І, в. 1), и въ томъ общеніи, которое между нами не порывалось до самой его кончины. Вѣчная память тебѣ, великій подвижникъ русской науки! Да будетъ твой высокій примѣръ доблестнаго служенія ей путеводною ввѣвдою для насъ, твоихъ молодыхъ почитателей и учениковъ!

А. С. Павловъ представлялъ изъ себя строго кабинетнаго ученого, уединенію котораго ничто не должно было мішать въ домв, а поэтому его семейная внутренняя жизнь была мало доступна для наблюденій постороннихъ людей, изъ конхъ весьма немногимъ удавалось бывать далёе кабинета ученаго хозянна. Не удивительно по этому, что надъ свёжею могилою почившаго профессора - труженника раздались со стороны его хотя в добрыхъ внакомыхъ, но мало посвященныхъ во внутреннюю интимную жизнь покойнаго, горькія сётованія о его "злостраданіяхъ" при жизни и о полной необезпе-"недостаточности матеріальныхъ NJH чевности CDEACTBL для безбѣднаго существованія его довольно многочисленной семьи".

Эти жалобныя сётованія, излившіяся на страницахь "Московскихъ Вёдомостей" <sup>1</sup>), проникли и отразились и въ духовной періодаческой печати (Церковн. Вёстн. 1898, № 39). Но, по нашему миёнію, они прежде всего не дёлають чести имени покойнаго профессора, да къ тому же и совершенно

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эта статья перепечатава была в въ журналъ ими. Народи. просв. 1896 г. ня. Х. отд. 3, стр. 184-186.

напрасны, такь какъ не соотвётствують, сколько мы знаемь, действительному положенію вещей. Кто хотя немного зналь семейную жизнь покойнаго профессора, въ высшей степени акуратную въ экономическомъ отношения, тоть никогда не можеть примириться съ мыслію, чтобы покойный профессоръ, получавшій уже давно съ жалованьемь и пенсію, а въ послёднее время весьма солидный гонорарь за левціи свои для студентовъ низшихъ курсовъ Московскаго многолюднаго Университета, при "побочныхъ заработкахъ"-въ лицев Цесаревича, гдё онъ былъ преподавателемъ, отъ печатанія статей въ разныхъ изданіяхъ, при ежегодныхъ командировкахъ для предсёдательствованія въ экзаменаціонныхъ коммиссіяхъ,--чтобы такой работящій и бережливый профессорь во всю многолётнюю труженническую жизнь почти ничего не свопалъ", и, "вслёдствіе скудости получаемаго содержанія, терпъль всякаго рода лишенія, отъ вонхъ преждевременно и умеръ". Эти напрасныя сътования, въ виду указанной сейчасъ "скудости получаемаго содержанія", о которой многіе изъ русскихъ профессоровъ и мечтать даже не могутъ, для лецъ мало знакомыхъ съ привычками почившаго и съ его повседневною домашнею жизнію дадуть несомнивно основанія во многимъ заключеніямъ, оскорбительнымъ для памяти почившаго профессора, не внавшаго другихъ гибельныхъ въ живни страстей, кромё одной страсти-къ наукё, которая и была причиною его сравнительно еще преждевременной кончины. А между тёмъ картина кабинетной жизни почившаго А. С. Павлова, нарисованная мастерскимъ перомъ Ив. Ив. Шаховскаго, вёрна действительности, вполив натуральна и можетъ быть воспроизведена талантливою кистью даже на полотив съ подписью: "мученики науви". Но причина этихъ "злостраданій" не скудость средствъ въ жизни, а ибчто другое, надъ уясненіемъ чего не потрудился г. Шаховской.

Алексей Степановичь Павловъ, проведя всю свою жизнь

въ своемъ кабинетв за книгами, мало очень удвлялъ времени семьй, а поэтому, когда подросли дити и потребовали въ себѣ внаманія и со стороны отца, кавъ бы незамѣчавшаго дотолё ихъ существованія, такъ какъ воспитаніе ихъ всею своею тажестью ложилось обывновенно на добрую мать. то онъ въ послёднее время сталъ все чаще и чаще задумываться надъ ихъ судьбою въ отдаленномъ будущемъ. Подъ вліяніемъ этихъ думъ, у него и у его супруги явилось желаніе скопить путемъ "сбереженій" трудовый грошь "на черный день" въ обевпечение будущности семьи. И по воспитанію и по привычкамъ оба, весьма скромные и нетребовательные отъ жизни, супруги Павловы стали систему "сбереженій проводить иногда уже чрезмёрно сурово, съ ограниченіемъ себя въ потребностяхъ самыхъ насущныхъ. "Квартирный вопросъ", и для каждаго московскаго обывателя Ħе легко поддающійся рішенію, особенно добдаль покойнаю Алексёл Степановича, для котораго онъ былъ "злобою" всякаго почти лётняго каникула. Ассигнуя на квартиру скромныя помосковски суммы и требуя отъ нея въ тоже время удобствъ, Алексви Степановичъ нанималъ крартиру всегда въ предъляхъ вторыхъ бульваровъ, дабы сообщение съ центромъ города не было затруднительно ни ему, ни его семьъ. Квартиръ за скромную сумму и вполнѣ удобныхъ не отыскивалось. Къ тому же Алексий Степановичъ, кавъ человёкъ житейски непрактичный, весьма оригинально понималь и квартирныя удобства. Во время жаркихъ лётнихъ мёсяцевъ, онъ свитался по Москвъ цёлые дня, разыскивая подходящія ввартиры, каковыми онъ считаль помёщеніе въ 6-7 комнать не выше бель-этажа, съ кабинетомъ общирнымъ и высокных, въ которомъ свободно и безъ ломки могли бы установиться его изящные швафы съ книгами, а равно и съ другими некоторным приспособленіями, весьма необходимыми для немощнаго, старчески-болёвненнаго органивма. Поэтому въ рукахъ Алексвя Степановича сантиметръ быль

всегдашнимъ спутникомъ, и квартирныя удобства отнскивалясь при его номощи: прежде всего обывновенно вымёрявались ствим и проствики кабинета, и разъ онв пригодим были для его шкафовъ, объ остальныхъ удобствахъ въ квартирѣ онъ весьма мало безпокондся. Восторгамъ отъ новой ввартиры не было вонца, если онъ находилъ домивъ съ овнами и съ балкономъ изъ зала въ садъ, такъ какъ идиллическных его мечтамъ давался здёсь самый швровій просторъ, по его любви въ сельсвой простотъ, и онъ предъ такимъ соблазномъ уже ръшительно не былъ въ силахъ устоять. Въ этихъ случаяхъ въ жертву приносились и шкафы съ книгами, которые въ подобныхъ случаяхъ (разумвемъ его квартиру на смоленскомъ бульварѣ въ домѣ Смольянинова) размѣщались по темнымъ коридорамъ... Но ликованія и восторги сменялись быстро жалобами и сетованіями самаго безотраднаго свойства, когда наступали сорока-градусные московскіе морозы, когда въ комнатахъ появлялась сырость, а прелестный балконъ въ садъ служилъ предательскимъ проводникомъ ужаснаго холода на весь домъ... Въ такихъ слупосвтитель ученаго вабинета Алевсвя Степановича TXR8P наблюдаль описанную г. Шаховскимь картину: "печь плохо согр'ввала его кабинетъ; онъ защищалъ свои ноги валенками, а тёло фуфайками и теплымъ пальто. Груство было смотрѣть, какъ зимой заслуженный профессоръ старвитаго университета, враса русской науки, съ трудомъ пишетъ и отъ холода согръваетъ руки дыханіемъ своимъ". Да, дъйствительно тяжело было видеть такую картину, но вина въ этомъ, конечно, ни "въ старъйшемъ Уникерситетъ", ни "въ скудости получаемаго содержанія", а въ излишней экономіи, въ житейской неправтичности и въ чрезмфрной заботливости о швафахъ и внигахъ, при полной забывчикости о немолодыхъ своихъ годахъ и о своемъ здоровьв, которое никогда не было блестащимъ. Нѣтъ,--мы говоримъ съ увѣренностію, и на это имбемъ несомивнимя данныя, -- Алексбй Степановнчъ Павловъ, строгій въ исполненіи другихъ своихъ обязанностей, остался въренъ себѣ и въ исполненіи своего родительскаго долга, конечно, какъ его понималъ онъ самъ, и оставилъ семью, къ тому же, за исключеніемъ двухъ сыновей, уже болѣе или менѣе устроенную, не безъ средствъ, и дѣти въ этомъ отношеніи не могутъ упревнуть отца въ равнодушіи къ ихъ матеріальному обезпеченію. Вѣчную память о рачительномъ дѣдушкѣ сохранятъ, быть можетъ, даже и его благодарные внуки.

II. Повойный Николай Оомичъ-сынъ бълнаго многосемейнаго священника Уфимской губернии. Годы своего раннаго дётства и школьного образованія онъ провелъ подъ гнетомъ суровой бъдности и всякаго рода лишеній въ самыхъ насущныхъ потребностяхъ. Не удивительно, поэтому, нисколько, что эти тяжелыя жизненныя обстоятельства, окружавшія его дётскую колыбель и сопутствовавшія ему и въ годы воспріямчивой юности, глубоко и навсегда запечатлізлись . Въ его отъ природы нъжной и доброй душъ и неизгладимо отразились на складѣ его характера. Николай Оомичъ до самой смерти, не смотря на высокое свое служебное положение, былъ скроменъ до застънчивости, самоуглубленъ въ себя до сврытности, не довѣряя тайнъ своего сердца даже людямъ, всецёло ему преданнымъ и глубово его любившимъ;----въ своей обычной повседневной жизни простъ и не притязателенъ, сводя свои потребности до минимума и отказывая себъ нерѣдко въ необходимомъ, особенно если того требовало, высоко развитое въ немъ, чувство нравственнаго долга.

Надёленный отъ природы выдающимися умственными способностями, съ которыми счастливо сочеталось и замёчательное трудолюбіе, Николай Оомичъ, не смотря на тяжелыя матеріальныя условія своей школьной жизни, занялъ среди сверстниковъ по Семинаріи одно изъ первыхъ мёстъ и былъ отправленъ, по окочаніи курса въ ней въ 1866 году, для довершенія образо-

ванія въ Казанскую духовную Академію. Даровитый юноша Красносельцевъ и адёсь, среди товарищей по Академіи, составившихъ XIII ся курсъ (1866—1870 г.), который далъ потомъ Академіи многихъ преврасныхъ профессоровъ, а наукъ талантливыхъ работниковъ<sup>1</sup>), не затерялся, но занялъ въ ихъ спискъ высокое мъсто. За свою вандидатскую диссертацію: "Занадныя миссіи противъ татаръ<sup>2</sup>)-язычниковъ и особенно противъ татаръ-мусульманъ" (Каз. 1872 г.), Николай Оомичъ Совътомъ Академіи былъ удостоенъ ученой степени магистра богословія и назначенъ въ лучшую по тому времени Самарскую Семинарію преподавателемъ Священнаго Писанія.

•

1870 годъ, годъ окончанія курса въ Академіи Николая Оомича, былъ вмёстё съ тёмъ и годомъ преобразованій въ Казанской духовной Академіи и введенія въ ней новаго устава 1869 г. По примёру университетскихъ факультетовъ, паши Академіи, по этому уставу, были подёлены на три отдёленія: богословское, историческое и церковно-практическое; въ курсы преподаванія введены многіе новые предметы, до того времени или не читавшіеся совершенно въ Академіи, или же не имёвшіе самостоятельнаго значенія. Естественно,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Токарищами по курсу ногойнаго Николад Оонича были: профессоръ Казанской духовной Академія и Казанскаго Университета по церковной исторія *О. А. Куртанов*, покойный профессорь той же Академія *Д. В. Гусев*, бывшій профессорь Академія *А. В. Вадковск*ій, нымё архіепископь финляндскій Антоній, профессорь той же Академія *М. И. Ботословск*ій и бывшій профессорь Академія по обличенію мусульманства Н. П. Остроумовь, ныя директорь Ташкентской гимназів. Не мало было въ курсё XIII студентовь Казанской Академія и другихь даровитыхъ оношей, заявившихъ о себі нли практическою діятельностію на пользу церком и отечественному просвіщенію, шли литературимии трудами (См. П. В. Знаменскаго. Исторія Казанск, духов. Академія. в. Ш, Каз. 1892, стр. 434-444).

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Н. Өөмнчъ принадзежалъ по воспитанию Уфинской губерни, населенной весьма многими внородцами, а поэтому въ Академии изучаль инородческие язнии и съ особеннымъ усердиемъ язикъ татарский, на которомъ онъ даже и говорилъ. Очевидно, онъ не прочь былъ посвятить свои силы миссіонерскому служению въ родной епархин.

по этому, сраву же потребовалось въ Академію нёсколько профессоровъ для новыхъ каседръ, и Николай Сомичъ, вызванный изъ Самарской Семинаріи въ мартё мёсяцё 1871 года, т. е. всего черезъ восемь мёсяцевъ, по окончаніи академическаго курса, въ числё другихъ своихъ даровитыхъ товарищей, по указанію высоко-просвёщеннаго ректора Академіи, архимандрита Никанора<sup>1</sup>), скончавшагося на каседрё архіепископа херсонскаго и одессваго, занялъ въ Академіи вновь созданную каседру литургики и церковной археологіи.

Если и въ настоящее время, при существовании, по новому уставу 1885 года, института, такъ называемыхъ, профессорскихъ стипендіатовъ, оставляемыхъ при Авадеміи на одинъ годъ для приготовленія ихъ, подъ руководствомъ профессора-спеціалиста, къ занятію свободныхъ профессорскихъ ваеедръ въ Академіи, наши молодые профессора въ большинствѣ случаевъ являются на каоедру неопытными и мало подготовленными, то что же нужно сказать о молодыхъ доцентахъ авадемическаго устава 1869 года, прямо съ студенческой скамый посаженныхъ на профессорскую казедру. Положеніе этихъ доцентовъ было несомнѣнно въ высшей степени тяжелое. Трудность эта усугублялась еще болье для нъвоторыхъ изъ нихъ, такъ какъ на долю вхъ выпадала обязанность читать курсы, ими самими даже не выслушанные въ Академіи, и, слёдовательно, этимъ молодымъ профессорамъ приходилось начинать дёло съ самаго начала... Въ такомъ именно положение очутился повойный Ниволай Оомичъ, какъ доценть церковной археологія и литургики <sup>2</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Посойный Николай Ооничъ всегда относнися въ, бившену своему ректору, высокопреоснященному Никанору съ чувствомъ глубокой признательности, и, во время своей совийствой службы въ Одессъ съ приснопамятнымъ архипастыремъ, поддерживалъ съ нимъ самыя сердечныя и живыя отношенія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Уставомъ 1869 года былъ призвавъ на казедру церковной археологія и литургики и ввействый археологь, проф. Петербургской Академіи и дярек-

илияти профана. О. ПАВДОВА. И Н. В. Краспорельцева. 84

Церновная археоногія, накъ наука, была совлана устаруур Акаденій 1869 года, и дозвий не нирия миста въ луховно-учебныхъ вавелениять, а титургика хогя в существована въ Акаденіяхъ, по старону, уставу 1814. года, съ скромнымъ названіемъ "обряды", но не имъла самостоятень; наго значения и ютидась, вз качестве придатка, при каседрв каноническаго права. Молодинь доцентань нашихъ Акаг деній, на долю которыхъ выпадала тажелая обазанностьзанимать кассдру интургани и перковной археологии, предстоядо, ганвых образову, начныхть двло новое: необходные было вырабатывать програнны членій, изучать литературу предмета, сотовить аккуратно денцій и при томъ сразу по двумъ предметанъ, руководить студентовъ, при написания нии курсовнуть социнений, и т. д. и т. д. Однимъ словонъ, оть преподавателей названных предметовь, помино талантнивости, требовались и напраженныя усидчивость, и упорный трудъ, и самая добросовъстная методичность въ занатіяхъ, чтобы счастливо выйти изъ твхъ колдизій, въ какія ови были поставлены своимъ новымъ, хотя и высорямъ, но для многихъ взъ нихъ совершенно неожиданнымъ положевіемъ. Но вдесь-то и оправлялась со всею ясностію и убъдительностію та лестная для цитомца нащей духовной, а особенно старой, швозы репутація, что для него ноть трудностей, какія бы онь не могь превозмочь. Блестящій литургисть Московской духовной Авадемін, покойцый И. Д. Мансветовъ и невисенный Николяй Сомичь Краспосельневь не лолько съ дестію вынесли на своихъ могучихъ плечахъ всв предстоявщія них трудности въ это, можно сказать, вритическое

торь Археологическаго Института, П. В. Покровскій, но виступних онь на каседру Сранинтельно съ прочими коллегами при более благонріятнихъ условіяхъ. Кну удалось преда началона профессорской далтельности нолучить продолжитольной има спеціальности ва аудиторіяха горой она слушала вурси по избранной има спеціальности ва аудиторіяха горманскиха университетова, а сь сывших ланательных христівнских древностей онь хорошо ознаконніся въ иззодхъ Гориянія в Италін, кула носей продаринных в втарчено спеціальное путемествіе на полгода съ тор же целір. Труди Біев. дух. Анаденія, т. І, 1899 г.

# 82 труды вівеской духовной академій.

время, но и цёлымъ рядомъ талантлибыхъ работъ. но избранной спеціальности оставили по себё столь замётный слёдъ, что присвопамятныя имева ихъ будутъ, мы увёрены, долго и часто съ благодарностію повторяться ихъ преемниками.

Николай Оомичъ, какъ и его талантливый коллега по каседрё въ Московской академіи, И. Д. Мансветовъ, при внаніи новыхъ изыковъ, отдался прежде всего изученію памятниковъ христіанской древности или церковной археологіи, какъ науки новой, до ибкоторой степени модной, интересной въ одинаковой мёрё и для слушателей и для молодого профессора, имёвшей въ тому же на западё уже и богатую литературу. Плодомъ этвхъ первыхъ увлеченій Николая Оомича новою своею спеціальностію и данью времени были самостоительный курсъ чтеній по церковной архитектурѣ, вышедшій въ свётъ отдёльною книгою подъ заглавіемъ: "Очерки изъ исторіи христіанскаго храма" (Каз. 1880) и вритическан брошюра "О происхожденіи христіанскаго храма" (Кав. 1880 г.).

Но недостаточность спеціальной подготовки въ научнымъ занятіямъ памятниками христіанской древности чувствовалась молодымъ даровитымъ профессоромъ на важдомъ шагу и ясно имъ сознавалась, а поэтому онъ рёшился просить ученую командировку за границу. "При исполнении обязанностей преподавателя церковной археологіи, равно какъ при ближайшемъ изучения литературы этой науки и ся письменныхъ источниковъ, я, писалъ въ своемъ заявленія церковнопрактическому отделению въ 1881 году Николай Оомичъ, не разъ имплъ случай убъдиться въ совершенной необходимости нагляднаго и личнаго ознакомленія съ памятниками христіанской древности. Въ виду этого я ръшаюсь ваявить отдёленію о своемъ желавік заняться ибвоторое время нагляднымъ изученіемъ памятниковъ христіанской древности на мастахъ ихъ нахождения и для этого посётить тё гореда Европы, гдё можно найти наиболбе обяльный и цённый матеріаль для такого взученія" (Проток. Акад. 1881 г. стр. 8-9). Получивь годичную командировку (съ 1 сентября 1881 по 1 сентября 1882 г.), Николай Сомнуть постиль города Римъ. Флоренцію, Миланъ, Венецію, Равенну, Парижъ, Берлинъ н др. и изучалъ въ нихъ памятники классическихъ древностей, христіанскія ватавомбы, древніе христіанскіе храмы и зажічательныйте музен, по прениуществу съ христіанскими древностями. Научные результаты этого путешествія Николай Ооничь представиль Совёту Академін въ двухь полугодняныхъ высоко-научныхъ отчетахъ, напечатанныхъ въ протоколахъ Академін (1882 г. стр. 64-87, 269-293). Несомнённо, подъ впечатлёвіемъ тойже заграничной повздки, имъ была написана и актовая академическая рёчь подъ заглавіемъ: "Древне-христіанскія усыпальницы въ Рим'я и значеніе сділанныхъ въ нихъ открытий для богословской науки" (Прав. Собестая. 1883, 111), послужившая вакъ бы эпилогомъ 1) къ его учеными работами по церковной археологів. Кави это ни удивительно, но это положительный фактъ, Николай Ооинчъ, послё поёздки за границу, превратилъ свои занятія по археологія и вруто повернулъ въ сторову другой своей спеціальности-литургики<sup>9</sup>), 'капитальные труды по воторой и стяжали ему главнымъ образомъ почетное и авторитетное имя среди русскихъ ученыхъ. Поворотъ этотъ совершился, однавоже, не бевъ серьезныхъ причинъ.

Время вступленія Николая Оомича въ среду братскиединодушной корпораціи Казанской Академіи совпало съ вре-

<sup>2</sup>) Посяз'ютой рачи Никовай Обничъ имень: но археологія очень намо и случайно. Намъ имеютим эр. нечати его станьи: "Церковная археологія на русскихь археологическихь съйздахь" (Правося. Соб. 1887, Ш), "Церковь св. Клинента въ Римѣ и соединенныя съ неп воспоминанія о славинскихъ апостолахъ" (Тамъ же 1885, І) и "О значенія археологическихъ открытій для обработки дренией церковной история" (Учен. Зая. Неворос. увисерс. 1891 г.).

<sup>а</sup>) До побядки за границу Николай Сомичъ *икисчаталь запь одну литур*гаческую статью: "Толковая Злужба" и други сочинения, отноващияся пь объковению богослужения въ древней Руси до XVIII ибка" (Прав. Соб. 1678, II).

нена необлановенно оживленой учено-лихературной динтельности въ средъ са ворбще и глибокато интореса въ наученію наматнивовь доевной письменноски. благодаря богатому собранию Соловецьных руконноса, находнанныхся въ аканемнческой библіотеки, въ частности. Во слави, любителей древней письменности и ученыхъ веслёдователей ся. изъ среды академической корнорація стали два такіе корнфея и знатока ед. какь, нрисноваматерый въ лътописяхъ Казанской Академіи. И. Я. Поромовевь и, по нынё благополучно заравствующій. талантливфёний историка П. В. Знаменский. Николай Оомина анвоте съ некоторыни другеми нолодыми товарящами-доцентами применуль из этому прижку и съ 1875 года занялся описаниемъ рукописей Соловецкой библіотеки сначала каноническаго характера (напечатано 9 печатныхъ листовъ во II том'в "Описания рукописой Соловенкой библіотеки"), а потоиз натурическихь (болёе 20 печатныхъ листовъ, пошедшихъ зъ составъ III тома этого "Одисанія", вышедшаго въ свётъ только въ встекшенъ году). Приблизительно все описаніе литургическихъ рукописей вчернѣ было приготовлено понойнымъ Николаема Оомичема еще до повздки за границу ва 1881 году. и несомнённо уже въ то время оно въ значительной степени посодъйствовало пробуждению въ немъ интереса во второй его спеціальности-литургика, которой она не была ва состояній удёлять много вниманія, на первыхъ порахъ своей службы. Находясь въ Рам' близъ знаменитой Вативанской библіотеки, богатой, между прочимъ, и литургическими рувописями. Ниволай Фомичъ не могъ оставаться равнолушнымъ нь он драгоційними помятивной визангійского богоснуженія, чекаль разъясненія ть нихъ тногихъ яюбенытнихь фитуальныхъ особенностей нашего древняго богослужения, съ

<sup>()</sup> Пода займісна отого кружка создала соба каульную рекуладію, к "друрой полодой доценть посанской Аладонія А. В. Вадколекій, лица аркіскископа финалидскій, потрудавцийся лосьма усердно вода списаніона руколисцика сборщикова утайже Соловецкой библіонеди.

воторыми сму удалось познакомиться дома, при олисании руконисей Соловецкой библіотеки. Николай Сомичь перёдко несыщаль съ упоманутою перью названную библіотеку, и у него. такимъ образомъ, накопилось немало извлеченій, вамѣтонъ, даже цёльныхъ списновъ или коній, выбранныхъ ноъ ватиканских бокописей греческих и славанскихъ. Повидимону, въ началь своихъ ученыхъ занятій въ Вативанской библіотекь, онъ не придаваль имъ особеннаго серьезнаго вначения и работаль по рукописямь безь определенной цёли, знакомясь съ кнежными сокровещами этой быбліотеки въ интересъ самообразованія и практики, такъ какъ доселё онъ не виблъ еще случая читать эреческія рукописи, чёкь мы и объясняемь безпорядочный видь его матеріаловь, въ какомъ они били привезены въ Казань и попаля въ наши руки, при нанисании магнетерской дносертация 1), и тв досадливые пропуски, недоиольки и другіє недочеты, нежелательные въ капитальных в изданіяхъ, какіе ны видямъ, при обработкъ этихъ матеріаловъ, уже въ печати. Но какъ бы тамъ ни било, по возврашении изъ ученой командировки въ Казань, Николай Оминъ, не смотря на свои усердныя ванатія за границею главнымъ образонъ вещественными намятниками христіанской дровности, о чемъ враснорбчиво свидбтельствують и два его полугодич. ные отчета, неожналено для всёкъ, а можетъ быть даже и для себя самого, при составлении полнаго отчета объ ученыхъ занитіяхъ, останавливается новлючительно на упожянутыхъ выше катеріалахъ, азвлеченныхъ изъ литургичеснихъ руконисей Ватиканской библіотеки, которые, нужно правду сказать, подъ его талантливных перонъ превратились въ нъчто неузнаваемое. Ясно до оченидности, что Николай Сомичь, носяв всесторонняго знавомства съ памятнеками христіанской дусьностя на ибств них накождения. Дозналь горькимь опы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ сноей дискортания "Вогослумение въ русской церчан из XVI нака" ч. I, Каз. 1884 г. взеден. стр. VII, прям. 2, им выразная покойному Никодаю Ромичу глубокую благодарность за эту добезность.

86

томъ, что русскому археологу вѣтъ никакой новможности, стоя вдали отъ этихъ помятниковъ, работать самостоянельно, а приходится всегда идти по слёдамъ своихъ заграничныхъ коллегъ, болёе счастливо поставленныхъ въ отношении въ этимъ памятникамъ, усваввать и церерабатывать ихъ научные результаты, съ чёмъ никакъ не могъ примириться его пытливый умъ, стремившійся въ работё самостоятельной, творческой. Переходъ отъ церковной археологія въ литургивё по. этому былъ естественный и вполи резонный.

Привявшись, за выполнение поставленной себъ задачи и имбя въ рукахъ только вывезенные ямъ матеріалы изъ вативансвихъ рувописей. Ниводай Оомичъ скоро же поняль, что съ полнымъ, успрхомъ овончить свою задачу онъ не можеть, с по этому рёпныся правлечь къ дёлу важнёйшія литурическія рукописи изъ нашихъ русскихъ библіотекъ Московской Синодальной, Руманцевского музея и С.-Петербургской Императорской публичной, съ конын ему удалось мелькомъ ознакомиться, при возвращение изъ заграничнаго путешествія, благо, при существованій тогла преврасяаго обычая-высылать рукописи въ другіе города даже и изъ Московской Синодальной библіотеки, онъ могъ работать надъ. упомянутыми рукописями въ Казани въ своемъ кабинетв. Подробный отчеть объ ученыхъ занятіяхъ за границей въ 1882 г., вышедній въ св'ять въ вид'я объемистой книги съ заглавіемъ: "Свёдёнія о нёкоторыхъ литургическихъ рукопесякъ Ватиканской библіотеки съ замбчаніями о составъ и особенностяхъ богослужебныхъ чинопоследований, въ нихъ содержащихся, и съ приложеніями" (Каз. 1885 г.), такимъ образомъ, не есть тольно описаніе литургическихъ рукописей Ватинанской библіотеки, какъ гласитъ заглавіе отчета, но вийств съ тэмъ в описаніе литургическихъ важивищихъ рукописей руссвихъ библіотекъ (стр. 207-375). Для науки, однаво же, двло безразличное, рукописями какихъ библіотенъ пользовался тоть или иной ученый, при своей работь, -- важны несомнённо тё научные прісмы, воторые имъ приложены были. при своей работв, и из какина научныма выводама она. прищель въ концъ концевъ, послъ изучения бывшихъ у него. водъ руками натеріаловъ. Разсматривая названный отчетъ. Николая Оомича съ этихъ именно сторонъ, мы, надъюсь. не преувеличимъ, если скажемъ, что онъ и въ томъ и другомъ отношенияхъ представляетъ явление замъчательное и долженъ быть признанъ дённымъ вкладомъ въ нашу сравнительно небогатую литургическую литературу. Особенно важенъ настоящій трудъ для начинающихъ работать по литургика. Проф. Н. Ө. Красносельцева, представляя въ этома, отчеть на судъ ученыхъ спеціалистовъ результаты свояхъ наблюденій надъ греческими и славянскими рукописями, съ. которыми ему лично пришлось имъть дело, всякій разъ, по важдому отдельному вопросу, по чему вибудь его интересовавшему, старается прежде всего представить хотя и сжатый, но довольно рельефный очеркъ литературы его у насъ въ Россіи и на Западів, и, такимъ образомъ, вводитъ своего читателя въ самую суть вопроса и даеть ясно понять ему, что новаго онъ привноситъ изъ своего одыта и наблюденія наль манустриптами. Многочисленныя обстоятельния и ниогда довольно объемистия его "прим'вчанія", снабженныя основательными вритическими замёчаніями и тонкими, доходящими вногда до виртуозности, соображеніями и гаданіями, при изящномъ легературномъ взложения, увлевательны и поучетельны не для однихъ только спеціалистовъ, но и для всёхъ, вто интересуется древне русскою и византійскою письменностію вообще и религіознимъ бытомъ нашахъ предвовъ, по въръ въ частности. Само собою разумъется, какъ и слъдовало ожидать, не всё, затронутые въ отчетѣ, вопросы, разрёшены авторомъ съ одинаковою обстоятельностию и основательностію: лучшими страницами его нужно признать тё, вогорыя посвящены взлюбленному покойнымъ профессоромъ вопросу объ исторической судьбѣ нашего полнаго чина лиryprin i o shadenin gressuri rolfosstelistis trylosi git scronia storo 4888. Hokokank Hanozak Goukis ofto speni себбезно душаль этому вопросу посвятить й специяльной изнография, но почему-то не осуществиль своего благого на ивеula, didannungennes ustanfens es ceffs jums . Marchialost для исторіи чивопослёдованія литургій св. Ісания Златоуста" (B. 1 Ras. 1889, a upogozzenie proro rovia, II Banycki лить начать былё печатаніскі въ Прав. Собесвін. (1896; 1), но остался не оконченнымъ 1)).-Вотъ почему книга 10ньдвнія о невоторыхь литургичесьнах рукописнах Ватиканской библютеки" несомнивно надолго останется въ литургической литератури руководящень пособень для всякаго. Иго возьиеть на себя труда разработки исторической судьбы нашего чина литургій. Выдающіяся научныя достониства этой вниги обратили на себя вниманіе спеціалистовь и Совета Казанской духовной Авадемій, который постановаль сначала навечатать трудъ проф. Красносельцева на казенный счёть (Прот. Аках.

<sup>1</sup>) Очевидно, покойный Никозай Фонкуз, отправлялсь въ свое послёднее заграничное путешестве, призеднее его, какъ уже изъйство, къ еще боле OTRAJENEORY AFTERNECTARD IS OFFICIE OTER HEFEREARD, NETTARS NORDINEYS CHOR матеріалы новник находнами... "На дняхь я получнах изь министерства разріменіе командировки за границу на годъ, съ 1 іюня 1898 но 1 іюня 1899 года, конечно, безъ всякаго пособія, писаль мий Николай Сомичь оть 30 марта 1896 roga. Teneps houpocs: mars pacuopagaraca bpehénens? Byja (anayikca k гда провести зник? Серьевно ванниктося я, коненцо, не могу, но содстить оставаться безъ занатій въ теченія цилаго года также ужасно. Желалось би основаться гла вноудь поблизости библіотеки, чтобы нийть по крайней нара созна-HIG. TTO BOTS - 40, COLH SALOTY, TO H SABATECA MORSO, NOTE REPEARCTHEADICHTS a eace uno nubide is nationes thimspectos. Lizzado, uto accountant-ore apoжить виму въ тердомъ, крад. Указивають и вкоторые на Канръ, въ окрестностяхъ котораго есть будто би санаторная станція для больныхъ въ родё меня. Не знар еще, какъ что будетъ, но временя много; можетъ быть можно будетъ notinars a sh Tepycanus. Bu heas, nonever, wodpoond oshakokume ce dedalak нампреніями, когда чимово на будоте зъ Терусалите и прат. Цетена ин, ножоть быть, встранаться. Хоталось бы побисать защимы су Рини, Венеции и Парижи, а пожалуй и съ Лондони, но...". На этомъ планъ пеосуществившагося путешестыя оборвался и не безь причинь...

1884; стр. 208), и потой из 1886 году присудили ему преим матрополнии Майфия из 600 р. (Тами же 1886 стр. 9, 280—292). Нискойско времена спустя, из 1899 году, когда из Созвить той же Анадемия была подняти болроск о присуждения Наколаю Обмичу пологія сайна ученой степенни доктора цериовной история; то оффиціальные рещензенти, подвергнующе обстоительному разскотримию всю совокунность его учено-литературныхи трудови, съ цилью мотивировать справедливость признанія за авторомъ права на это высшее ученое званіе, съ особенною выразательностію и обстоительностію останавливанся на научныхи достоинствали именно этого труда. (Тами же 1898, стр. 35—46).

Трудъ Николая Фонича "Свъдзнія о нёвоторыхъ латургическихъ рувописихъ Ватиканской библіотеки" направнаъ его ученую любовнательность въ сторону литуртики, кота, ES LAYGORDMY COMBATERIO, RORD YDEANNE HUME, HE HELOARD W не всепыло<sup>1</sup>). Вслыть за окончаніень отчета о заграничной конандировкв, проф. Красноссльдевь на страницахъ "Прав. Собесван." началь печатать пёлий рядь весьма любовытныхъ "изслидованій" пода заглавіема: "О ниноториха церковныха службахъ и обрадать, нинъ не употреблающихся" (1887 я 1889 гг.). составившихъ потомъ самостоятельную книгу: "Въ веторів православнато богослуженія" (Каз. 1889). Матеріаль для этой приной вь научномь отношенія книга дали, съ одной сторони, рукописи Соловенкой библютеви, в сь другой греческія рукоався восточныхъ книгохраннянцы, съ которына Наполай Осмачь, успъль познакомиться, во время перваго своего ученаго путешествія на православный

<sup>\*)</sup> Къ бтому неріоду литеритурной дійтельности Инколан Облича обносятен слидующія митургическія статык: "Ламитинкъ древно-рубской писамонности, относящійся къ исторія намего богослуженія въ XVI в." (Прав. Соб. 1884, 1), "Объясненіе литургія, составленное Феодоромъ, енископемъ андидсяміъ" (Пімиатичкъ мизантійской духобоб автератури XII в.) (Тамъ же) и "Вогослуженіе ісрусалийской церкай въ бобій IV бола" (Тамъ же 1888, II).

# 90 труды візвакой духовной академіи.

Востокъ въ 1888 году <sup>1</sup>). Названная сейчасъ внига несомнѣнно могда бы разростись въ объемѣ до размѣровъ весьма почтенныхъ, но въ 1889 году состоялся переходъ Ниволая Оомича въ Императорскій Новороссійскій Университеть на церковную исторію, и онъ припужденъ быль превратить свои въ высшей степени интересныя "изслёдованія"...

Съ переходомъ на службу въ Одесский Университеть, Неколай Сомнуъ еще разъ изибнилъ свои симпатія въ литературно-ученыхъ взысваніяхъ. Принятый несьма дружелюбно и сочувственно новыми; своими сослуживцами по Новороссійскому Университету, Николай Сомичь скоро же сблизился до интимной дружбы, продолжавшейся до смерти, съ семпатичнайшемъ и известнайшемъ византологомъ. Осодоромъ Ивановаченъ Успенскамъ, который въ ту пору былъ деканомъ историко-филологическаго факультета этого Университета (нынё директоръ нашего археологическаго Института въ Константивополё). Около Сеодора Ивановича Успенскаго. съ энтузіазмомъ предандаго изученію византійской исторія и всекозножнаго рода памятниковъ византійскихъ древностей, вакъ разъ въ это самое время сгрупнировался небольшой вружовъ филологовъ подъ именемъ "исторяко-филологическаго общества при Императорскомъ Новороссійскомъ Университеть" съ "византійскимъ отдёленіемъ". Всегда отвывчивый на все благое, Николай Оомичь приминуль въ этому вружку и сдёлался въ немъ деятельнёйшимъ членомъ. Не выходило съ 1891 г., можно сказать, почти ни одной книжки "Лётописи" этого общества безъ нёсколькихъ статей новойнаго Николая Осинча по разнымъ ся отдъламъ...

Первыя его ученыя работы на изств новаго служенія стоять еще въ связи съ предыдущею литературною двятельностію въ Казави и, въ частности, съ его излюбленною спе-

<sup>2</sup>) Прянних плодомъ его эгой пойздан и была брощора; "Славяяскія рукониси натріаршей бябліотеки въ Ісрусалині" (Каз. 1889).

Digitized by Google

ціальностію, какъ напр., его статьи: "О значенія археологическихъ отврытій для обработки древней цервовной исторін" (Записки Импер. Новор. Универс. 1891 г.), Патріархъ Фотів и византівское богослуженіе его времени" (Тамъ же 1892), "Новый синсовъ руссвихъ богослужебныхъ "двиствъ" (Труды VIII археолог. събяда 1890, т. П. М. 1895), "О пещномъ дъйствъ" (Русск. Филолог. въстн. 1891 г. т. XXVI), но, со времени появленія въ свёть его капитальной статьи, сдёлавшей имя покойнаго извёстнымъ даже и за границею, подъ заглавіень: "Типикъ церкви св. Софін въ Константинополь" (Льт. Истор.-филол. общ. в. П, 1892 г. и отдельно), въ которой почти двё трети текста посвящены вопросамь о воистантинопольской топографіи и мёстно-историческому элементу, Ниволай Оомичъ увлекается изученіемь топографія Константинополя, памятниковъ византійскихъ древностей вообще и древне-византійской письменности въ частности. Къ этому періоду его двятельности относятся слёдующія его статьи: "Замътка о мъстоположения Халкопратийскаго храма въ Константинополъ" (Тамъ же в. IV. 1894 г.) "Къ изученію "Типика великой церкви" (Тамъ же в. VI. 1896 г.), "Къ вопросу о греческихъ источникахъ "Бесъды трехъ святителей" (Зап. Импер. Новор. Уняв. 1889), "Еще въ вопросу объ источникахъ "Бестады трехъ святителей" (Тамъ же 1890), "Преніе Панагіота съ Азимитомъ" по новымъ греческимъ спискамъ" (Лът. истор.-филол. общ. VI в. 1896) и послъдняя его работа "Addenda къ изданию А. Васильева "Anecdota graeco-byzantina" (Ogecc. 1898), оконченная почти на канунѣ отъѣзда (2 сентября), къ мѣсту вѣчнаго упокоенія, въ Константинополь. Оставшіяся послё покойнаго бумаги содержать въ себе начале новыхъ работь въ этой области византиновъдънія 1) и свидътельствують о томъ, что, отправляясь

<sup>2</sup>) Ресультатовъ узлоченія византинообдбийсь ни считленъ и его иногочисленния критическія статьи, наибчатания " " "Византійскоют зременний": ва

## TYTAR RISBORO ZYTOO COR ARAZENTH.

вѣ свое веосуществившееся путешествіе, онъ мечталъ продолжать начатыя работы, къ которымъ интересъ у него зародился несомнённо еще въ Казани подъ вліяніемъ извъстныхъ трудовъ его учителя профессора И. Я. Порфирьева.

Что васается его симпатій въ прежней излюбленной имъ спеціальности-къ литургикъ, то онъ не дремали въ покойномъ профессоръ, хотя и вынаруживались въ послъдніе годы его жизни сравнительно слабо. Плодомъ его этого интереса нужно считать спеціальную статью: "О древнихъ литургичесвихъ толкованіяхъ" (Лётоп. истор.-филолог. общ. в. VI, 1894) и двѣ обстоятельныя рецензіи на мои вниги: "Богослуженіе страстной и пасхальной седмицъ въ Іерусалнив въ Х-ХІ в. и "Описание литургическихъ рукописей, хранящихся въ библіотекахъ православнаго Востока" т. І. в. І Топиха", напечатанныя въ "Византійскомъ временникъ" (т. II, в. VI и т. IV, в. III-IV), деятельнымъ сотрудникомъ вотораго онъ сделался, съ самаго появленія въ свётъ этого почтеннаго журнала, несомнённо, по сочувствію къ его задачамъ и направленію, и, наконецъ, частые запросы его ко мнѣ о судьбѣ печатающагося второго тома "Описанія литургическихъ рукописей, хранящихся въ библіотекахъ православнаго Востока", посвященнаго греческому евхологію.

Вотъ краткій очеркъ учено-литературной двательности Н. Ө. Красносельцева ва всю его сравнительно недлинную, двадцати-восьми-лѣтнюю, профессорскую службу. Изъ него,

мою квиту "Патмосскіе очерки" (т. І в. Ш.—ІЧ), на книгу Сокодова "О византійскомъ монашествъ" (т. П, в. 1—11) и Андреева "О константинопольскихъ натріархахъ" (т. IV, в. I—11) и др. и въ "Лътописи историко-филодогическато обмества при Жимбр. Нов. Усиъ" и а укаданія Прав. Памеейномию обмести», на квигу Ф. Мейера "Глазние источники для исторія леонекихъ монастирей" (в. IV, 1894 г.) и др. Причини пробужденія въ Никодаѣ Оокичѣ интереса из занятіямъ по изученію памятинковъ древне-русской и вазантійской инсьменности крепотся иссемивано въ сильненой разработкъ этихъ собресовъ среди молодихъ его сотекарищей не Некороссійскому Университету.

однакоже, со всею оневидиостию становится ясныму, ито почившій профессорь быль весьма плодовнтымь работникомь на нивъ русской науки и работалъ, не покладая рукъ, до дослёднаго дня своей жизни, -- это во первыха, & во вторыха, что онь не быль узвинь, односторонных спеціалистовь, но работаль своимь мастерскимь перомь въ разныхъ областихъ человуческого вудуния, интересоводся многими живыми водросами русской науки и поработаль усердно нада рёшеніень наз съ выдающимся успёхомъ. Какъ литургасть, повойный Никодай Оомнух, послё смерти проф. И. Д. Мансветова, не имиль себѣ давнаго но многихъ отношеніяхъ, и въ его годосу въ данной области знанія прислушивались съ глубокимъ натерасомъ вавватые споціальства, а для неспеціалистовъ онъ былъ непререкаемый авторитеть. Какъ церковный археологь и какъ добросовъстный изслёдователь византійскихъ древностей, у лиць весьма компетентныхъ въ этой отрасли человёческаго въдънія онъ пользовался удаженіема, и его работы этого рода встриянсь ник съ живыма днтересома и цининсь высоко. Внесь также не малоданную лепту Николай Сомник и нь исторію русско-византійской литератури.

Не місто и не время теперь входить въ серьезную критическую опівнку немалоянсленныхь трудовъ повойнаго Николая Оомича, но небезъинтересно, однакоже, для воякаго уяснить причину ихъ разнообразія и несомийный успакъ въ наукъ среди спеціалистовъ. Выше, въ обзорѣ учено-дитературной діятельности покойнаго профессора, мы уже указали на вибшнія причины этого разнообразія, т. е. на переізды его по службѣ наъ одного города въ другой, на встрйчи съ новыми дюдьми, оказывавшими на него большое вніяніе и т. п., но такое объясненіе все же нужно дрязнадъ одностороннимъ. Причины вышеуказанныхъ любопытныхъ явленій кроются, по нащему мизацію, глубже, а именно въ темцераменть новойнаю ученаго, нъ основныхъ чертахъ его хараютера, въ складѣ ума и въ особенныхъ, ему присущихъ, свойствахъ его литературныхъ гаровавій.

Надёленный отъ природы темпераментомъ несколько флегматическимъ, съ комплекцією сырою и болёвневною, по характеру свромный и застенчивый, Николай Оомичь представляль изъ себя типь строго кабинетнаго ученаго. Живая кипучая дёятельность, удобоподвижность и энергическая настойчивость въ достижение намъченныхъ цэлей, цънимыя покойнымъ высоко въ другихъ, не были никогда его личнымъ достояніемъ. Совершая въ послѣдніе годы своей жизни довольно частыя путешествія на Востовъ для отдыха и научвыхъ розысканій въ памятникахъ древней письменности, Николяй Оомичъ избиралъ ивстоиъ своего пребыванія тамъ въ большинствѣ случаевъ русскій Пантелеимоновскій монастырь и Андреевскій русскій свять на Абонь. Пантеленмоновское русское подворье въ Константинополѣ и русскія постройки Палестинскаго общества въ Іерусалимъ, т. е. такіе "мирные" и гостепріимные пункты, въ которыхъ онъ находилъ и приличную для непривывшаго въ роскоши обстановку, и удовлетвореніе сямымъ первымъ насущнымъ потребностямъ неизбалованнаго' жизнію человёка, благодаря чему и самыя научныя занятія здёсь были для него пріятнымъ развлеченіемъ, отдыхомъ отъ житейскихъ треволнений. Пунктовъ, тавъ скавать, "боевыхъ", гдё русскому ученому приходится добывать интересующее его и необходимое для науки путемъ всевозможнаго рода лишеній, даже иногда въ вускв насущнаго хлёба <sup>1</sup>), но съ громаднымъ запасомъ, не отступающей ни передъ чёмъ, настойчивости, большого терпънія, о коемъ приходится слышать на Востокв постоянно, какъ о conditio sine qua non, повойный Николай Оомичь или нарочито избыталь, или посёщаль ихъ на самое воротное время. Съ библіотеками Ватопедскаго монастыря, Кутлумуша и Ксенофа.

<sup>1</sup>) См. мой отчеть "Путемествіе по Востоку и его научные результати" Кіев. 1890 г. .стр. 11-12; отчеть проф. В. Истопия, нанечатанный из Журналь Министерства Народнаго просвіщенія 1896 г. ч. СССVIII, № 11, отд. 3 стр. 37 и д.

·· 94 ··



ВЪ : Которыя : доступъ сравникально леговъ, онъ ознакомился - вншь въ самое послёднее время, а во многихъ воонскихъ мо-- настырякъ, имѣющихъ не малоцённыя книжныя сокровища, никогда к не билъ:

. Проживан, такимъ образомъ, цёлые мёсяцы подъ гостепрінинымъ провона русскихъ асонскихъ обителей. Николай Оомичь сстественно имёль пелную возможность хорошо и всестороные ознавожиться съ рукоплении библіотекъ Пантеленионовснаго монастира и русскаго Андреевскаго скита (Хорошо также ниевстны ему были рукописи библютеви іврусалимскаго подворья въ Константинополф). Не имбя передъ собою какой либо строго опредвленной цели или задачи, OH'S HCHOROBOLS, HO. TOPOURCS, BANNMARCE CHAMARA ANTYDENGскими рукописами, потомъ переходилъ къ каноанческимъ, а когда и тъ и другія не представляли интереса, онъ перелистываль и читаль разнаго рода литературные оборники. Въ его записныхъ и цаматныхъ внижкахъ, такимъ образонъ, . навоплялся за каждую победку самый разнообразный матеріаль, хотя нерубако весьма ценняй по своей новлень, но не всегда удовлетворительный, что справедливость требуеть тоже вамётить, въ текстуальномъ отношения, потому что на розысвание лучшихъ снисковь открытыхъ имъ текстовъ, въ селу вышеувазанныхъ свойствъ темперамента, не хватало у покойнаго ни силь, ни энергія. Кто вницательно читаль . труды нокойнаго Николая Оомича и даже изучаль ихъ, тотъ не мога: не видёть, что въ нихъ нерёдко чувствуется недостатокъ всесторонняго знакомства съ источнивами, и главное, первоисточниками затронутыхъ имъ вопросовъ, -это во первыхъ, а во вторыхъ, свои труды, за отсутствіемъ цённаго наличнаго матеріала, онъ старался иногда наполнять матеріаломъ неглубовой древности и не всегда имеющимъ прямое отношение къ заглавию книги (напр., "Свъдънія по повоторыхъ литургическихъ рукописахъ Ватиканской библіотеки"), нерёдко получая его изъ вторыхъ рукъ,

# 96 TBY IN HIBOROF ATTARNOF ATTARNO

T. C. HAR OTS CRORES VICERMONS. HAR OTS MEDICOLICARHERS LOODHYS COORXE SHARONHYS (TARS COCRESCED BUS 1 B. MATE-DIALOBE LLA ECTODÍA VEHOROCIDIORAHIA JETYDENE CB. LOADHA SIATOуста" и такимъ же образомъ написана капитальнъйщая его работа подъ заглавіемъ: "Типняз і) деркви св. Софін нь Констратянополф"). Здёсь не простся истанные причина, и того любощитнаго явленія. присущаго произведеніямъ пера Николая Оожича, что онь, за недостаткомъ положитольныхъ фактовъ, не любяль отвладыеть въ долгій ящать общеніе нівсторихь важныхъ вопросовъ, его сильно интересованныхъ, съ надеждою и упованість на счастливый случай и удачную HAXOMEV LIB HEGYAS BE DJEOURCEES. & RUTALCH LABATS HA ныхь отвёти лутемь своехь остооуменихь соображений, которыя онъ называль предположеніями, саданіями, и воторымь онь призаваль нажное научное значение. Конскно, это предположение. писаль нев вы своемъ предсисртномъ письмы. Нивозай Оомнуь (оть 30 мая 1898 г.) въ отвёть на возраженіе мое до доводу недостаточно убёдительных основаній, высказанныхъ ниъ въ рецензіт на мою вингу "Богослуженіе страстной и дасхальной сединиъ въ Герусальной, что Санайскій ванонарь можно признать дамятинкомъ богослуженія ісрусалимскаго, сосли угодно, даже мечтаніе, но таковыя мачтанія весьма полезны во наукь, вбо направляють вниканіе наследователя въ разные техные закоулки и иногда приводять въ неожиданенит и поразительнымъ находкамъ". Консунр, мачтанія и обтавались въ большинстве случаевъ

<sup>\*)</sup> Труда этоть написанъ Николаемъ Оониченъ главнымъ образонь на денодація рукодиснато Диникова IX--X в. № 266 Изтирослей бабліотеки, но подойдна самъ амчно миконда не биль на Патилоско, и рукодись зиму анчно никонда не видиль. Всё свёлёнія объ эгой рукоциси онъ получиль отчасти изв "видерженъ и извлеченій" изъ нел, сдёланныхъ, по заказу о. библіотекари руссилю Дантоламеновскико можестири на Авона, матрополитоцъ нелусійскимъ Амфидоріенъ, продукциональ можестири на Авона, матрополитоцъ нелусійскихъ Амфидоріенъ, продукциональ да Патиосъ, а гларинать образонь що до доржи доржи доржи в съ этой рукописи. (Н. Красиссельк. Такихъ держен св. Софін стр. 6-8).

нечтаніями, не переходили въ область действительности, напротивъ, неръдко, при первомъ соприкосновения съ фантами разлетались, какъ дымъ по вётру, но иногда и дёйствитель. но поразительно оправдывались. Такъ, напр., немало его предположений по вопросамъ константинопольской топографии. висказанныхъ въ статьё "Тепекъ св. Софія въ Константинополъ", подтверднять новыми соображеніями и положительными данными компетентный въ работахъ подобнаго рода нзвёстный русскій ученый Д. Ө. Бёляевъ, бывшій проф. Казанскаго Университета. Я лично, сибша на условленное наин свидание въ Константинополь изъ Іерусалима, послё сличенія рукописнаго Типикона св. Гроба, 1122 года, патріаршей јерусалимской библјотеки съ издавјемъ во II томъ ,'Ауа́дехта" извъстнаго Пападопуло-Керамевса, везъ, въ вачествё пріятной для повойнаго новости, извёстіе, что предложенные вых въ упомянутой выше рецензія на мою книгу чтенія вёкоторыхъ мёстъ 1) этого замёчательнаго Типикона, во многихъ случаяхъ веправильно прочитаннаго издателенъ, оправдались подлинникомъ вполню. Я увъренъ, что Николай Оомичъ съ величайшимъ удовольствіемъ принялъ бы ` эту весьму пріятную для него въсть. Такого рода моменты онъ переживалъ съ чувствомъ полнаго самоудовлетворенія, и они были торжествомъ его доброй души и свътлымъ теплымъ лучемъ въ его полное страданій и мученій сердце.

Гай же, послё всего сказаннаго, кроется причина успёха его разнообразныхъ литературныхъ трудовъ въ наукё, среди спеціалистовъ, о чемъ мы замётили вышс? Прежде всего и главвымъ образомъ въ сопжести и интересть того матеріала, который давалъ въ своихъ работахъ покойный Николай Оомичъ почти всякій разъ. Это во-первыхъ. Во-вторыхъ, въ чуткости и въ отвывчивости на живые запросы даннаго времени, которыми

Труды Кіев. дух. Академін. Т. І. 1899 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Визант. времени. 1895 т. Ц. в. 4, стр. 644, прим. 1.

интересовалось общество или которые волноваля и занимали умы людей науки. Въ-третьихъ, въ счастливой манери объективно. съ академическимъ спокойствіемъ и полнымъ безпристрастіемъ обсуждать затрогиваеные имъ вопросы. Безъ всякой напыщенности, чуждый самомевнія, чёмъ грёшиті въ большинствё случаевь ограниченная посредственность, съ полнымъ уваженіень къ чужань мевніянь, хотя бы оци я не согласовались съ его личными воззръніями, покойный Николай Оомить принимался за работу съ искреннею благожелательностію и дышаль одною страстію придти съ своимь посильнымь ръшеніемъ на помощь ученымъ спеціалистамъ и вмъстъ съ ними, путемъ трезваго обсужденія, отыскать дорогую въ наукъ встину. Въчетвертыхъ, навонецъ, въ безукоризненной литературной обработкѣ его трудовъ, благодаря мастерству издагать свои мысли ясно, отчетливо и въ то же время простымъ, но въ высшей степени изящнымъ языкомъ. И, нужно сознаться, что съ такими солидными достоинствами пишутся въ наше время ученыя работы далеко не весьма многими изъ русскихъ ученыхъ.

Скромный и заствичивый по харавтеру, Николай Оомичъ не могъ передблать себя и являясь таковымъ же въ аудиторію на профессорскую каоедру. Не владбя даромъ устнаго свободнаго изложенія своихъ мыслей и многостороннихъ свёдбній, онъ почти всегда въ наше время читалъ свои лекціи по тетрадкамъ, отрываясь отъ нихъ лишь на короткое время, чтобы сдёлать чертежъ на доскё или показать важный рисунокъ въ книгѣ. За популярностію у молодежи онъ никогда не гонялся и былъ чуждъ желаній срывать у нея дешевые аплодисменты, но оставался на каоедрё всегда серьезнымъ и дёловитымъ профессоромъ, стараясь по возможности стоять на высотё своего высокаго служенія и строго, выполнять свою прамую обязанность — научить своихъ слушателей и сдёлать изъ нихъ людей науки и долга. Какъ профессоръ

руководитель студентовъ, Николай Оомичъ, въ средъ своихъ коллегь по Казанской Академіи считался въ наше время образцовымъ, что можно подтвердить и офиціальными данны-. ми, неодногратно заявленными его бывшимъ начальствомъ (См. С. Терновскаго. Историческую Записку о состояния Казанской дух. Акад. послё преобраз. Каз., 1892, стр. 408; Прав. Собесёд. 1895. ІХ). Любя всею душею свою спеціальность, Николай Оомичъ любняъ своимъ добрымъ сердцемъ и своихъ учениковъ, особенно тёхъ изъ нихъ, которые желали работать у него по церковной археологів яли литургик'в. Съ полною благожелательностію онъ шелъ на встрёчу молодымъ труженикамъ и отдавался имъ всею своею нъжною душею: онъ уясняль имь предметь избранной темы, ясно и опредвленно очерчиваль рамки сочинения и высказываль безъ обиняковъ свои требованія и желанія, тратя на это много времени въ промежутвахъ между лекціями в у себя на дому по вечеранъ, охотно снабжалъ ихъ источниками и пособіями н нербяко изъ своей собственной библютеки, щедро и веливодушно отдавалъ въ руки ихъ неизданные матеріалы, почерпнутые имъ изъ рукописей, и собранныя имъ самимъ разнаго рода замётки. Однимъ словомъ, всячески онъ старался облегчить работу своихъ учениковъ и поддержать въ нихъ "духъ бодръ" надеждою на благіе плоды въ результать. Я лично, напр., будучи еще студентомъ Академіи IV курса и занимаясь магистерскою диссертаціею, обращался къ Николаю Оомечу, въ бытность его за границею, неръдко съ просьбани навести въ греческихъ рукописяхъ ту или иную справку, и всегда въ самомъ непродолжительномъ времени получалъ, къ своему удовольствію, полное удовлетвореніе на эти просьбы. Не порывалъ сердечныхъ истинно отеческихъ отношеній къ своимъ любимымъ ученикамъ Николай Оомичъ и послё, когда эти ученики оставляли заведение и вступали въ живнь: онъ, если могъ и былъ въ состояния, устроялъ ихъ карьеру, всячески промовироваль, вель съ ними оживленную

переписку, настойчие рекомендоваль имъ не прекращать научныхъ занятій и для сего старался ставить ихъ въ благопріятныя условія, отечески журнять за уклоненія въ сторону и т. д. Въ чувстве глубокой признательности я не могу умолчать о томъ, что вся поя шестнадцатилётняя пелагогическан и учено-литературная двятельность прошла подъ сильнымъ вліяціемъ незабвеннаго для мечя учителя Ниволая Оомнча, который охотно и съ полнымъ сердечнымъ участіенъ дёлиль со мною и горе и радости, выпадавшія на мою долю ва это время, быль единственнымъ для меня авторитетнымъ совётникомъ во всёхъ монхъ научныхъ предпріятіяхъ и планахъ, и самымъ строгимъ судіею всёхъ уклоненій въ сторону съ правой стези, имъ указанной... Памятникомъ этихъ живыхъ и сердечныхъ отношеній можеть служнть та громадная переписка (Въ посмертныхъ бумагахъ покойнаго найдено мое въ нему письмо въ 22 листика малаго почтоваго размёра съ возраженіями на одву изъ критикъ Николая Оонича на мою книгу), которая велась между нами и которую, какъ сообщаль покойный Николай Оомичь, онь храниль "въ цілости". Эта переписка любопытна и для меня самого въ томъ отношевія, что въ вей содержатся самые внтимные и подробные отчеты о монхъ путешествіяхъ и находкахъ съ греческими текстами изъ самыхъ памятниковъ и такія наблюденія и впечатлёнія, которыя никакъ не укладываются въ рамки обычныхъ офиціальныхъ отчетовъ, это съ одной стороны, а съ другой въ нихъ откровенно высказывались мон сужденія и возраженія по поводу тіхъ или иныхъ вопросовъ, которые подвергалъ повойный научному разсмотрёнію въ своихъ многочисленныхъ работахъ. Чтобы иллюстрировать свою мысль' и ярче обрисовать отеческія отношевія Николая Оомича въ своему питомцу, я позволю себъ привести здъсь выдержку изъ послёдняго его ко мив письма, писаннаго подъ впечатлёніемъ скорбнаго<sup>1</sup>) для него взвёстія моего, что я,

<sup>1</sup>) "Весьма удрученъ я, писалъ Никозай Воничъ ний отъ 25 иля 1896 г.,

увленнись разработною историческихъ мемуаровъ Арсенія 1). архіеннскопа елассонскаго и архангельскаго, отврытыхъ мною въ произогоднюю пофадку въ Транезунтъ, прекратнаъ на время печатаніе греческаго евхологія, имбющаго составить II томъ моего "Описанія литургическихъ рукописей, хранящихся въ библютевахъ православнаго Востова", или, вавъ я выразнася, пересталь думать" о немь. "Объ евхологіяхъ вы говорите, писалъ Ниволай Оомичъ во миб, что перестали о нихъ думать". Ждать, слёдовательно, придется долго, а я не долгольтени и едвали доживу до этого времени... Мив подобаеть малиться, но вы растете ли? Растете, конечно, но только ростъ вашъ, кажется, все болёе и болёе уклоняется въ сторону отъ литургики. Очень вы обязали бы меня, если бы сообщили мий экземпляры биловыхъ, напечатанныхъ уже, листовъ Евхологіона: я занялся бы ими во время путешествія (увы, неосуществившагося!), и это, ножеть быть, было бы не безполезно для вась"... Веливій предсмертный уровъ незабвеннаго учителя! Вотъ, какъ любыль покойный Николай Оомичь свое дёло, какь дорожиль успехами излюбленной спеціальности, принося въ жертву ей и всяхъ и вся. И сколько самыхъ нёжныхъ и попечительныхъ заботъ проявилъ онъ объ одномъ изъ своихъ учениковъ, стоя уже одною ногою у врая своей преждевременной могилы, но дерзновенно утверждаю, что я лично не былъ единственнымъ его пъстуномъ; находилъ онъ и досугъ и время интересоваться не менће живо и горячо и другими своими учениками...

ожиданісят сащею Есхологія в вообще сильно натересуюсь его скортішних выходент. Какт хорошо было би занагься имъ на свободт, во время леченія. Но вы, очевидно, не торопитесь".

<sup>2</sup>) Накозай Сомить не добиль въ ученикахъ уклененій въ сторону и норидаль ихъ за это откровенно. Такъ, напр., онъ не одобраль моего намъренія инсать очеркъ "Русскіе на Асонъ", а когда я избраль предметонъ актовой академической рачи-свои внечатяйція, иннесемныя изъ койзаки на Патиссь, то онъ ноложительно упреказъ меня въ жанйно своей спеціальности и сурово осущаль неня за это,

Какъ товарищъ-сослуживецъ, покойный Николай Оомичъ со стороны своихъ воллегъ повсюду пользовался полнымъ уваженіемъ и исврениею любовью. Ровный, спокойный и въ одинаковой мёрё ко всёмь благожелательный. Николай Өомичъ къ старшимъ своимъ сослуживцамъ всегда былъ почтительно въжливъ, а съ своими сверстниками и младшими членами профессорской корпораціи товарищески задушевенъ и всегда милъ, а поэтому былъ общимъ любимцемъ. Искреннія товарищескія отношенія къ нему съ особенною интенсивностію обнаружились въ средѣ профессоровъ Одесскаго Университета, когда неожиданно для всёхъ пришла печальная весть о кончинѣ его въ Константинополѣ. Въ глубокопрочувствованной прекрасной характеристикѣ высокоуважаемаго Алексъя Николаевича Деревицваго, декана историко филологическаго факультета, мы съ чувствомъ полнаго удовлетворенія н удовольствія, прочли слёдующія строки, посвященныя обрисоввѣ этой черты покойнаго Николая Өомича: "Шедро одаренный многими качествами талантливаго ученаго, добросовъстнаго изслѣдователя и преданнаго своему дѣлу профессора, Николай Оомичъ былъ больше, чёмъ ученый и профессоръ: онъ былъ человъка въ лучшемъ благороднъйшемъ смыслъ этого слова. Чуткій и отзывчивый, чуждый всякой мелочности и тщеславія, справедливый и веливодушный, онъ покорялъ вспхъ своею безграничною добротою и невозмутимою ясностью нрава. Всѣ, узнавшіе его близко, становились его друзьями. А были ли у него враги, --- могли ли у него быть?... (Одесск. Лист. 1898 № 211, стр. 5).

Отвѣчаемъ на поставленный вопросъ: да, къ глубокому сожалѣнію, были. "И врази человъку, скажемъ словами Св. Писанія, домашніи его (Мато. Х, 36; Сн. Мих. VII, 6). Но рго domo sua покойный не любилъ говорить даже и съ интимными друзьями. И если я дерзаю воснуться этой стороны жизни почившаго, то единственно для того лишь, чтобы укавать на новую черту его характера—е.о рыцарски велико-

102

Digitized by Google

душное отношеніе къ своимъ домашнимъ, которыхъ онъ любилъ горячо и беззавётно, и для которыхъ онъ жертвовалъ рёшительно всёмъ, отказывая часто себё въ самыхъ насущныхъ потребностяхъ. Онъ великодушно все прощалз милымъ и близкимъ его сердцу, испытывая самъ лично глубокія душевныя страданія. Силу своихъ душевныхъ страданій и нравственный гнетъ "испорченной жизни" онъ немногословно, но, по нашему мнёнію, краснорёчиво высказалъ незадолго до своей кончины въ слёдующемъ четверостишіи, написанномъ имъ въ записной книжкё, найденной нами въ посмертномъ его пакетё, и датированномъ "21 іюля 1898 года. Кисловодскъ":

> "Вотъ тополей стройныхъ аллея Радуетъ мой очарованный вворъ, Но жизнь отг того для меня не милье, И ей посылаю я горькій укоръ".

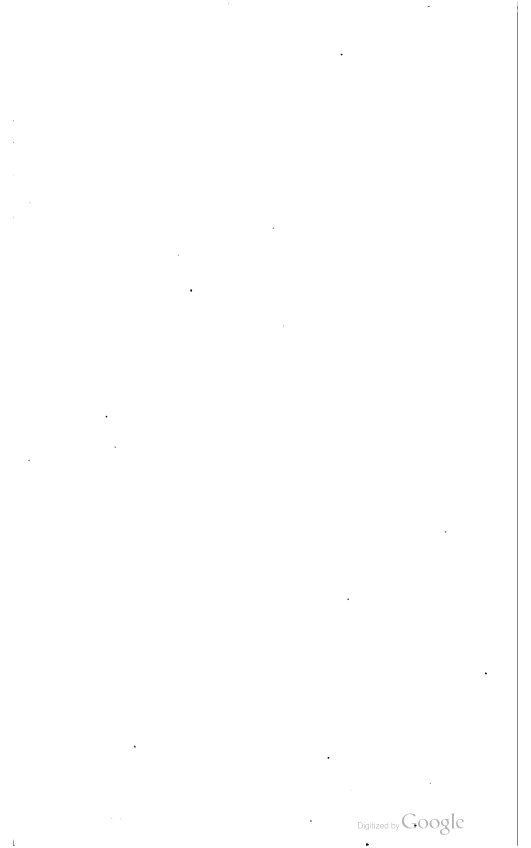
Съ этимъ "горъкимъ укоромъ" своей "разбитой жизни" Николай Өомичь сошель и въ могилу, закрывъ свои глаза на чужбинв одинокимъ, вдали отъ родины, отъ родныхъ, отъ друзей, подъ гостепріимнымъ кровомъ обители великомученика Пантелеимона, гдё онъ любилъ проводить время своихъ одинокихъ каникулъ. Но, нътъ, Николай Оомичъ и въ чась смертный не быль одинокь и всёми покинуть. Русская наука, воторой онъ служилъ вёрою и правдою въ теченіе всей своей жизни, въ лицѣ своего достойнѣйшаго представителя, О. И. Успенскаго, директора нашего археологическаго Института въ Константинополъ, встала у изголовья умирающаго, приняла его послъдній скорбный вздохъ, своею дружескою рукою на вѣки закрыла его ясныя очи, а его брепные останки окружила такою нѣжною заботливостію и товарищескимъ участіемъ<sup>1</sup>) въ послёдніе дни ихъ надземнаго

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Константинопольскія газети — французскія в греческія почтили память усопивато профессора добрымъ словомъ, а о похоронахъ его отозвались съ ряинтельною похвалою.

пребыванія, какія не всегда выпадають у нась на долю людей науки у себя дома на родинѣ, подъ роднымъ кровомъ... Честь, хвала и многая лѣта тебѣ, великій труженякъ русской науки, никогда, конечно, не мечтавшій, что къ многосложнымъ прямымъ обязанностямъ на чужбинѣ по долгу своего офиціальнаго положенія присоединится еще и забота о членахъ-мертвецахъ, а незабвенному Николаю Оомичу едиными усты и единымъ сердцемъ скажемъ вси: "Вѣчная память"!

А. Дмитріевскій.





# Къ исторіи Кіевской Трехсвятительской церкви за вторую половину XVII стольтія.

Въ недавно вышедшемъ въ свётъ II томе нашего сочнненія: Кіевскій митрополить Петръ Могила и его сподвитьники, говоря о возобновлении П. Могилою Трехсвятительской церкви въ Кіевъ, мы, на основанія документальныхъ данныхъ, утверждали, что озваченная церковь должна быть отнесена къ наиболье сохранившимся храмамъ до-монюльскаго періода, имбя при этомъ въ виду время, о которомъ у насъ шла речь, т. е. первую половину XVII стольтія. "Правда,—писали мы-въ настоящее время отъ первоначальнаго зданія дрезней Васильевской (Трехсвятительской) церкви наиболёе компетентные церковные археологи считають уцёлёвшими только: а) алтарные абсиды (до сводовъ включительно) и б) ствны теперешней средней части церкви (до охватывающаго ихъ вверху карниза); но извѣстно, что около 1660 юда эта церковь сгорбла, находилась затёмъ въ запустёніи и начала вторично обновляться съ 1693 года. Очевидно, ко времени послѣ означеннаго пожара, а не ко времени до-могилянскому, вакъ нвкоторые думають, должно быть относимо документальное извёстіе, что "на Трехсвятительской церкви илавы и сводова нътъ, обвалились, и во многихъ мистахъ разсълись".

Означенныя краткія свёдёнія о судьбё Трехсвятительской церкви во второй половинё XVII столётія были заимствованы нами изъ извёстныхъ трудовъ преосв. Евгенія (Onucanie Кіево Софійскаю собора, Кіевъ 1825 г.), Н. В. Закревскаго (Описаніе Кіева, изд. 1868 г.), М. А. Максимовяча (Объяснительные параграфы о Кіевъ) и друг., послё взаимнаго ихъ сличенія и критическаго къ нимъ отношенія. Въ настоящее время мы имёемъ возможность означенныя свёдёнія провёрить и подкрёпить, а отчасти и восполнить на основаніи документальныхъ данныхъ, извлеченныхъ нами изъ Архива Министерства Иностранныхъ Дёлъ въ Москвё <sup>1</sup>).

1) О пожарь Трехсвятительской церкви во второй по ловинь XVII стол.-Преосв. Евгеній въ "Описанія Кіево-Ссфійскаго собора (стр. 210) пишетъ относительно этого слѣдующее: "Васильевокал (Трехсвятительская) церковь митроцолитонъ Петромъ Могилою приписана была къ Братскому монастырю, отъ котораго тамъ опредёленъ былъ строитель съ братіею для служенія. Но по сторпній около 1660 года опять запустёла и приписана была къ Золотоверхомихайловскому монастырю". Это показание преосв. Евгения о времени "сгорвнія" Трехсвятительской церкви принимаемо было послѣ. дующими изслёдователями кіевской старины: М. А. Максимовпчемъ ("Обозрвніе Стараго Кіева", 1894 г.), Фундуклеемъ ("Обоврѣніе Кіева", 1848 г.) и другими. Но Закревскій въ своемъ "Описанія Кіева" (изд. 1868) г.) означенное показаніе" преосв. Евгенія или, вакъ онъ выражается, показаніе Максимовича счелъ ошибочнымъ, заявивъ, что по свидътельству украинских льтописей Трехсвятительская церковь сгорвла 17 августа 1651 года. Это новое мивніе Закревскаго вызвало сильное возражение со стороны Максимовича. "По какимъ это украинскимъ лётописямъ-говорятъ онъ-Трех-

106

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Никоторымы неизданным документами Минастерства Иностранных Дёлг, относящимся кътрактусному вреднету, пользованоя авторъ "Историческихъ замътокъ о Кіевъ" (протојерей П. Г. Дебединцевъ), понъщенныхъ въ октябрьской книжкѣ *Кіев. Старины* за 1884 г. Но, очевидно, онъ бъгдо просиатриваль олначенные документы и потому крайне быль скупъ на видержки изъ нихъ, что (помимо нѣкоторыхъ негочностей, допущенныхъ сзимъ авторомъ), давало иногда поводъ и другимъ, занимающимся изучсніемъ кіечской старины, дазать на о пованія сихъ видержевь ошибочныя предположенія.

Святительская церковь сгорёла 17 августа 1651 года?... Въ старинныхъ укранискихъ лётописнахъ о томъ не упоминается; изъ нихъ видно, что пожаръ былъ тогда не на старомъ или верхнемъ городѣ, а на Подолю, и погорѣли церкви Кіевоподольскія. Я очень люблю точное и вѣрное означеніе издоля, но поправляю и отмѣняю прежде принятые годы не иначе, какъ на основаніи достовѣрномъ. Въ настоящемъ же случаѣ, а остаюсь по прежнему при Евгеніевомъ показаніи 1660 года, знан, что онъ свои свѣдѣнія о Трехсвятительской церкви ваимствовалъ изъ старинныхъ городовыхъ книгъ и разныхъ грамотъ, видя въ то же время, что показаніе Закревскаго о 1651 годѣ ошибочно и напрасно" <sup>1</sup>).

Отрицательное отношеніе М. А. Максимовича въ мийнію г. Закревскаго объ истребленіи пожаромъ Трехсвятительской церкви 17 августа 1651 юда, какъ основанное на документальныхъ данныхъ, упрочилось въ наукъ, и изслёдователи (точнёе, большинство изслёдователей) по данному вопросу по прежнему продолжали держаться показанія преосв. Евгенія, хотя оно имъ и не подкрёплено было ссыякою на первоисточ-

<sup>1</sup>) Собраніе сочиненій М. А. Максиновича, т. II стр. 54.-Максиновичь въ подтверждение своего изъпия, что 17 авг. 1651 года пожаръ бидъ на Целедъ и въ ото время сторбли ибкоторыя. Кіево-подольскія церкон приводить выдержки, во 1-хъ, взъ лётоциси Јорлича, гда говорится: "17 августа (1651 г.) своевольники, для грабежа, зажгли Кіевь (т. е. Подоль); здёсь сгорёло тогда более двухъ соть дворовъ и изсколько церквей, а именно: 1) церковь святой Пречистой на рынки, въ которой спратани были городскія и земскія кинги. и всй пропали; 2) дівниїй монастырь Флоровскій; 3) церковь Добразо Николы и 4) клянторъ Бернардинскій"; во-2-хъ, выдержку изъ тоговременнаго письма очезнаца означеннаго пожара, которое напечатано въ Старожитностяза, изд. въ Варшавъ въ 1840 г. Анеросіекъ Грабовскимъ: "Олять (17 авг. 1651 г.) повазвлся (на Подол'я) огонь страшами и незиданный. Сперва сгорбла костель о. Бервардиновъ, съ кланторомъ и шконами; затъмъ церковъ арилиская и дий каненчия стародания церки дизунитовъ, одна пресвятой Тронци, другая еще Кіевскимъ княземъ Владиніромъ заложенная... Къ вечеру недиялся такой ужасный выхорь, что намь, заядненными съ зоры, представляет адъ вля Содонь в Fouopsª (Ibid).

никъ. Въ настоящее время мы имбемъ возможность указать на этотъ первоисточникт, изъ коего можно видъть и то, почему преосв. Евгеній, опредбляя время новрежденія пожаромъ Трехсвятительской церкви, обозначилъ оное прибливительно: около 1660 года. Первоисточникъ этотъ—прошеніе избраннаго на кіевскую митрополію Варлаама Ясинскаго къ царя́мъ Іоанну и Петру Алексбевичамъ, въ которомъ онъ, — какъ увидимъ, — ходатайствуя о возобновленіи Трехсвитительской цервви, указываетъ, что она сгорѣла "при восводство боярина Василія Борисовича Шереметеоа".

Бояринъ Василій Борисовичъ Шеремстевъ, пользозавшійся славою весьма вскуснаго военачальныка (парь Алевский называль его "благонадежнымь архистрати-Михайловичь гонъ"), назначенъ былъ воеводою въ Кіевъ, на сибну окольвичаго Андрея Васильевича Батурлина, 6 апрёля 1658 года 1); вибхаль изъ Москви 5 мая 2), прибыль въ месту своего навначенія въ Кіевъ 17 іюня того же года<sup>8</sup>). На воеводствв въ Кіевѣ В. Б. Шереметевъ пробылъ съ небольшимъ два года. Въ 1660 году, вскоръ послъ 6 августа ("по Святомъ Спасъ"), онъ "по указу великаго государя", отправился въ походъ протевъ поляковъ 4), окончившійся, какъ извёстно, всявдствіе намённическаго образа двйствій малороссійскаго гетмана Юрія Хмёльницкаго, полнымъ пораженіемъ Шереметева: послёдній вынуждень быль сдаться на вапитуляцію съ своимъ войскомъ и, вопреки заключенному при этомъ съ поляками договору, отданъ былъ, въ качествъ заложника, въ Крымъ, гдъ и томился въ неволъ въ теченіе 20 лътъ ).



<sup>\*)</sup> A. 10. x 3. P. r. Vil, 3 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Родъ Шеренетевник, Александра Варсунова, кн. б, Сиб. 1889 г., стр. 50. Дополнения кътому III Дворцовник ракулдовъ. Сиб. 1854. столб. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Родъ Шеренетевнихъ, А. Барсукова, Ця. 5, стр. 74 (на основания янська Васнана Ворисовича въ государи).

<sup>4)</sup> Ibid. BH. 5, crp. 297.

<sup>•)</sup> Подробности си, зъ уномянутомъ трудъ А. Барчукова, ки. 6.

Очевидно, преосв. Евгеній, имва въ виду, съ одной стороны, указаніе упомянутаго первоисточника о "сожженіи" Трежсвятательской церкви во время воеводства Василія Борисовича Шереметева, а съ другой----зная, что это непродолжительное воеводство окончилось *ез 1660 году*, приблизительно къ сему послёднему и пріурочиль овначенное событіе. Возможно, что когда-либо въ пензданныхъ доселё памятникахъ, касающихся кіевской старины, найдется течное обозначеніе времени, вогда сгорёла Трехсвятительская церковь. Но пока таковое указаніе неизвёстно, соотвётственнёе съ виёющимася данными говорить, что означенная церковь повреждена пожаромъ "е о еремя воеводства ез Кіева боярина Василія Борисовича Шереметева, т. е. ез 1658—1660 годахъ" 1).

2) О возобновлении Трехсвятительской церкви въ 90-хъ 1.1. XVII ст. Авторъ "Историческихъ замѣтовъ о Кіевѣ", на основаніи архивныхъ данныхъ, говоритъ, что кіевскій интрополитъ Гедеонъ въ 1688 юду просилъ у царей (Іоанна и Петра Алексѣевичей) пособія на возобновленіе храма св. Софін и разрѣшенія разобрать и употребить на починку его "довъ церкви каменныя, гораздо худыя, что стоять пусти въ городъ, св. Ехатерины и св. Василія"... "Спустя три года послю сего игуменья Кіево-Михайловскаго монастыря просила объ отдачѣ подъ свой монастырь каменной Трехсвятительской

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Возножно, что Трехсвятительская церковь была "сожнена" во время двухдневной кіевской битви Шеремотева съ братонъ готивна Даніндонъ Выговскихъ и кіевскимъ подковинковъ Якенко, происходнешей 23 и 24 аегуста 1658 года. Въ денесения парко Аленски Михайловичу воеводи Шеремотева соъ означенной битвѣ, между прочвиъ, говорится: "А кабъ мы, бхолони твон, Кіевского нолговияка Павла Яненка обозъ взали и мушки на Щекозник въ обозѣ всѣ понналя, (между нимв) в тѣхъ пушекъ (даннихъ кіевскимъ въ обозѣ всѣ понналя, (между нимв) в тѣхъ пушекъ (даннихъ кіевскимъ въ обозѣ всѣ понналя, (между нимв) в тѣхъ пушекъ (даннихъ кіевскимъ въ обозѣ всѣ понналя, (между нимв) в тѣхъ пушекъ (даннихъ кіевскимъ въ обозѣ всѣ понналя, (между нимв) в тѣхъ пушекъ (даннихъ кіевскимъ въ обозѣ всѣ понналя, смежду нимв) и тѣхъ пушекъ (даннихъ кіевскимъ въ обозѣ всѣ понналя, (между нимв) в тѣхъ пушекъ (даннихъ кіевскимъ въ обозѣ всѣ понналя, смежду нимв, и вододаръ, стримъба по насъ, жолоней теомяъ, била съ Щеновими, изъ обозу, изъ твять мушекъ". (Сборникъ Матер. для историт. толографія Кіевъ. Кіевъ. 1874 г., отд. ПІ, стр. 82-83). О сожжений во время этой битън иѣкоторихъ церквей на Додолю есть прямия документальния уназанія (А. К. в З Р. т. ІУ, № 93, стр. 186).

церкви<sup>\*</sup> 1).-Эти краткія и не совсёмъ точных рёчи дали поводъ проф. Н. И. Нетрову сдёлать предположеніе, что въ первомъ случаё дёло касается церкои св. Василія на Новомъ дворь, созданной правнукомъ Владиміра Мономаха, великимъ княземъ Рюрикомъ Ростиславичемъ (1195—1202 г.г.), а не церкви Трехсвятительской <sup>2</sup>). Но такое предположеніе онивбочно. Въ данномъ случаё рёчь была именно о Трехсватительской церкви: о разобраніи ся для починокъ Кіево-Софійскаго собора,-и если Трехсвятительская церковь уцёлёла, то случилось это вслёдствіе нёкоторыхъ благопріятныхъ для сего обстоятельствъ.

Приведемъ документальныя данныя, касающіяся затронутаго нами вопроса.

"Въ 196 (1688) году, апрѣля въ 12 день, (читаемъ въ одпомъ изъ тоговременныхъ документовъ) билъ челомъ великимъ государемъ, царемъ і великимъ княземъ Іоанну Алексѣевичу, Петру Алексѣевичу і великой государыне благовѣрной царевне и великой княжне Софіи Алексѣевнѣ и всея великія и малыя и бѣлыя Росіи самодержцемъ преосвященный Гедеонъ, митрополитъ кіевскій і галицкій і малыя Росиі, чтобъ великіе государи пожаловали его, велъли въ Киевъ иеркви каменные св. Великого Василія и святыя великомученицы Екатерины, которые стоять обветшавши і пусты, разобрать, і разобранти перевести ихъ великихъ государей казною на починку соборные церкви святые Софіи Премудрости Слова Божия".

Однако такое разрѣшеніе митрополяту Гедеону дано не было. Въ Москвѣ предварительно рѣшено было (22 апрѣля) послать "великихъ государей грамоту въ Киевъ къ боярину и воеводамъ, къ Ивану Васильевичу Батурлину съ товарищи",

;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кіев. Старяна, октябрь 1884, стр. 235.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Историко-тонографические очерки древияго Киева. Н. И. Петрова. Киевъ. 1897 г., стр. 126.

#### въ встории клевск. трехсвятительской церкви. 111

чтобы они "описали" означенныя обветшавшія церкви св. Василія Великого и великомученицы Екатерины и, "описавъ, учинная смётпую роспись, сколько старыхъ каменныхъ припасовъ на починку Софійской церкви будетъ, і что какихъ припасовъ на то церковное строеніе надобно изготовить вновь, і о томъ о всемъ къ великимъ государемъ писать въ приказъ малыя Россіи"<sup>1</sup>).

Когда дошло въ Кіевъ извѣстіе о состоявшенся рѣшеніи московскаго правительства произвести "опись означеннымъ "опустёвшимъ" церквамъ, монахини дёвичьяго Кіево-Михайловскаго монастыря рёшились обратиться въ государямъ съ просьбою о предоставлении имъ Трехсвятительской церкви, такъ какъ своей собственной онъ пе имъютъ. Съ этою цълію во второй половинѣ мая (1688 г.) одправилась въ Москву сама игуменья дёвичьяго монастыря съ сестрами, куда онъ и прибыли 16 іюня. Въ поданномъ имп государямъ прошении говорилось, что "живутъ онъ въ томъ (Кіево-Михайловскомъ) монастырѣ ізстари, 84 сестры, і приходять въ церковь въ Миханду Архангелу. А въ томъ монастырё ігуменъ Сильвестръ, да братья 15 человѣкь; і на игумена и на братью въ огородахъ и въ поле около всякого хлёба работаютъ онъ; а въ городъ Киевъ старая церков наменная во имя трехъ святителей Василія Великого, Григорія Богослова и Іоанна Златоустаго, и у ней только порушились одни главы, и строение великого князя Владиміра, а около той церкви близко дворовъ нътъ, толко одвъ житницы ихъ великихъ государей, а государскаго жалованыя имъ, руги, противъ нныхъ монастырей, нътъ, скитаются в кормятся Христовымъ имянемъ, и чтобы великіе государи пожаловали, вельли ту церковь починить и огородить, и іхъ во томъ монастырь построить" 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архивъ Мин. Иностр. Даль. Дала Малорос. свяв. 76. (№ 69).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архияъ Мин. Иностр. Дълъ. Д+ла Малорос. св. 76 (№ 69) и 84 (№ 46).

Огправляясь въ Москву съ просьбою, не соотвётствовявшею видамъ митрополита, по врайней мъръ, не согласовавшеюся съ ран'ве подапнымъ имъ прошеніемъ о равобранів Трехсвятительской церкви, вгуменья Кіево-михайловскаго аввичьяго монастыря исходатайствовала посланіе въ государямъ и отъ митрополита, въ которомъ опъ, извъщая государей о цвли путешествія въ Москву игуменьи Агафы съ сестрами, предоставляетъ то или иное ръшение о Трехсвятительской церкви благоусмотрению ихъ Царскихъ Величествъ. Указавъ въ началъ сего посланія, что внокиви дъвичьяго Кіево-Михайловскаго монастыря, желають "нъвінхъ ради вниъ" переселиться "на іное м'всто", митрополить продолжаеть: "Извѣстно о семъ творю Вашему Царскому Пресвѣтлому Величеству. Будетъ ли воля предреченныхъ вновны блаюугодною божественной і Вашей Царскаго Величества во и: да сподобить ихъ Вышній Обладатель государскую Bamero Царскаго Величества получить милость. Bamero Царсваго Величества отчина присишная. Вашего Царскаго Пресвётляго Величестия и богомолицы. Яко убо благоугодно Обладателской Вашего Царского Пресвётлого Величества воли: тако да будеть. Азъ же подъ монаршескій Вашего Царскаго Пресвётлаго Величества престоль, выю до лица земли превлонивъ"... и проч. 1).

Въ то время, когда въ Москвъ заслушивалось (2 іюля) проспеніе віево-михайловскихъ инокинь, здъсь не полученъ былъ еще отвътъ отъ воеводы по указанпому запросу о состояніи церквей Трехсватительской и великомученици Екатерины, вызванному помлнутымъ прошеніемъ митрополита Гедеона о разобраніи сихъ церквей. Поэтому, надо полагать, тогда же былъ посланъ въ Кіевъ вторичный запросъ къ воеводъ по сему предмету, причемъ требовались свёдёнія и



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. связ. 76 (¥ 69). Означенная гранота интроводита Гедеона датирована 16 иля 1688 года.

о топъ: возможно ли возобновление Трехсаятительской церкои? По крайней ибрё, въ концё августа кневскимъ воеводою означенныя свёдёния сообщены. Опи состояли въ слёдующемъ: "Церковные каменные стёны святого Великого Василия во многихъ мёстёхъ разсёлись, алаоз церкои и сводоюз интя, обеалились ез давныхъ ноджях; а мочно ль тое церковь, не разбиряя, починять, і своды і главы тё стени удержать ли, і сколько на починку той церкви каменныхъ и всякихъ принасовъ надобно, того осмотрёть и смётить нёкому, каменныхъ дёлъ подмастерья нётъ" 1). Вийстё съ этипъ отвётомъ кневский воевода прислалъ (очевидно, тоне но требованію нвъ Москвы) планъ той части города Кнева, гдё находились церкви Трексвятительская и Михайловскій можастырь, съ изображеціями той и другого.

Въ виду неопредёленцаго отвёта изъ Кіева относительно возможности возобновить Трехсвятательскую церковь, вопросъ объ ея дальнёйшей судьбё былъ на время отложенъ. Просьба же кіево-михнёловскихъ инокинь, сётоваящихъ на неимѣніе собственной церкан, была удовлетворена рёшеніемъ построить визъ на мёстё црежняго цхъ пребыванія невую деревлиную церковь, о чемъ митроцолитъ навёщенъ былъ особою грамотою отъ имени государей отъ 1 октября 197

<sup>3</sup>) Арх. Мин. Иностр. Дёль. Дёла Малорос. свян. 76, № 69 и снян 84, № 47.—Что въ данномъ случай рёчь идеть именно о Трехсватительской цегкия, это видно нев непосредственно слёдующей за сняв справия о церкви, которую желана получить инокими Кіево-Михайловскаго конистира: "А въ росписи какочую они бозре и лосяола приснани, написано: Циркевь каменная Презз Ссяличисски въ длину въ основани съ алтаремъ 7 сажень, внутри отъ западинхъ деерей до емтаря долъ 4 самени, вликано: Циркевь каменная Презз Сояминский въ длину въ основани съ алтаремъ 7 сажень, внутри отъ западинхъ деерей до емтаря долъ 4 самени, влиръ въ длину 3 сажени съ аринномъ, ноперетъ тоя церкви и алтаря 4 самени, озларъ въ длину 3 сажени съ аринномъ, ноперетъ тоя церкви и алтаря 4 самени съ аринномъ; на той церкви глами и амодови ифтъ, объединска, і во иногида местанъ сления разобанов".-- Эго та самая расявса, которур, безъ дзиочния сремени са соснаеления, аринодитъ прерона Едганій на аморив "Синсания бить признава оффициеления домуновитоло, сознаеленными новом присоздинения Бісса зъ Мословскому чосударские (Кісьскій интрополить Џетръ Могиле, т. II, стр. 445).

Труды Кіев.дух. Акад. Т. І. 1899 г.

(т. е. 1688) года. "Въ нинениемъ въ 197 году-говорится въ этой грамотъ-ма великіе Государи, Наше Царское Величество, въ нашей отчивне въ Богоспасаемомъ граде Кневъ, Михайловского Дівниъя монастыря игумень Агафии съ сестрами велёли построить исрковь носую дересянную съ трапезою теплою, а отъ Михайловскаго мужескаго монастыря отгородить крбпкою и не нискою оградою, чтобъ проходу исъ того дівническаго монастыря въ мужеской монастырь отнюдь никакова не было. А для совершения Божественныя службы указали мы, Великіе Государи, Наше Царское Величество, тебъ, богомольцу нашему, дать свящевника да діакона добрыхъ. Денежное и хлёбное жалованье тому священнику съ причетники учинить и давать велѣяв"... Царскій указъ о построеніи для кіево-михайловскихъ инокинь цервви былъ вскоръ исполненъ ').

Неизвёстно, какъ-бы рёшился вопросъ о судьбё Трехсвятительской церкви, еслибы продолжилось управление віевскою митрополією Гедеона Святополка Четвертинскаго, очевидно, не особенно дороживщаго памятниками старины. Но митрополитъ Гедеонъ скоро скончался (6 апрёля 1690 г.). На его мёсто "по давнимъ правамъ и обыкновеніямъ" на соборё, происходившемъ 1 и 2 іюня "въ церкви престолной Софёйской", избранъ былъ кіево-печерскій архимандритъ Варлаамъ Ясинскій. Новоизбранный митропотить, по требованію московскаго правительства, прибылъ для посвященія въ Москву и, осыпанный вдёсь царскими милостями<sup>2</sup>), вошелъ съ прошеніемъ о многихъ нуждахъ, касающихся какъ его лично, такъ

<sup>3</sup>) Что носколовое праничения, саботничеся о тонь, чисти песскую интрополичны кассиру занималь челогіць, которий би "зеликинь Государень, Ихъ Царскому Величеству, быль спрень и селкого добря и чилосни мелетелень", оназало саний хороній прісих Варламу Делискому,— объ этонъ ножно заключать изъ масси полученнихъ них подариовъ (Подробности объ этонъ см. въ нучлож. въ "Описанів Кіево-Соф. собора, № 25, стр. 126—128).

114

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цервозь св. Софін въ дёвичьенъ Кіево-Мях. хоналтирѣ взображена уже за планѣ Кіева 1695 г., над. Кіев. Археограф. Конинссіев.

#### въ истории вивнокой треховатительской церкви. 115

и ввъренныхъ его управлению церквей и монастырей. Къ числу такихъ нуждъ, настоятельно требованшихъ удовлетворенія, отнесено было виз и вовстановленіе Трехсвятительской церкви, а если окажется возможнымъ то и Екатерининской. "Трехсвятительская церковь, —заявлялъ Варлаамъ Ясинскій, стоять пуста, обетшала в попремногу разорена, сотиснена же овресть акбарани житниць и запасовь отъ воеводъ вневскихъ, і священнод виствие молитвенное за православную державу тано не бываетъ со озоворомъ многихъ, что при владъніи православномъ таковое есть нерадъніе о той церкви, інестроение же и запустъніе, каково не бъ і при державъ ляцкой, отъ вся же дана бъ та церковь, за тщаниемъ блаженныя памяти митрополита Киевского Петра Могилы, въ доворъ владёние приписное мовастырю Брацкому Кневскому, отъ него же тамо живяше строитель јеромонахъ началный съ свония помощниками, священнодъйствуя по вся дни даже до сожженія при воеводствь боярина Василья Борисовича Шереметева, по немъ же обращена на житницы запасовъ". По этому Варлаамъ Ясинскій "дерзаетъ воспоминати и челомъ бити Царскому Пресвётлому Величеству імянема всего православія, чтобъ та церковь толико чесная, первоначальная Россійская была очищена и освобождена ото таха амбарово и житница, окружившиха е, н да будетъ въ досмотрени митрополитанскомъ, таже і безъ отлагания, во времяни зимы. за инлостивымъ Богоугоднымъ укавомъ монарховъ васъ православныхъ, наслёдниковъ Владиміровыхъ, построена будетъ тщаннемъ воеводъ вневскихъ... Недалече же отъ тоя воспомененныя Трехсвятительскія каменныя церкви въ томъ же городв въ верхнемъ Киеве і другая ветхая, много паче развалившаяся, каменная святыя великомученицы Екатерины цервовь, ся же токмо нъкія столпы і часть стънь на оснооаныя стоить". Новонебранный матрополить "воспоминаеть и о той: аще возможно будеть, воздвигнути и ю, по премилостивому разсмотрѣнію ихъ Царскихъ Величествъ"; а до того времени Варлаанъ Ясинскій просить, чтобы она была "въ досмотрвнія власти духовныя метрополитанское, съ помощію воеводскою, да не до конца разорена будеть оть безчиннаю народа, езимающаю оттуда камение на мирскія ихъ потребы" 1).

Въ то время, когда Варлаамъ Ясинскій обратился кь государямъ съ просьбой о возобновленіи церкьей Трехсвятительской и св. великомученицы Екатерины, у московскаго правительства имълнсь уже свъдёнія о томъ, какое количество виршича можетъ доставить разборка означенныхъ церкрей. "А по досмотру и по смётё,--читаемъ въ одномъ тоговременномъ документё,--въ обетшавшихъ каменныхъ церквахъ святаго Василія и святыя великомученицы Екатерины киривчу цёлаго и ломанаго выберетца 60 тысячъ"?).

<sup>4</sup>) Архних Мин. Иностр. Дала. Малор. связ. 81, № 46.

<sup>5</sup>) Доклидъ объ этонъ кіевскаго возводи съ товарищани доставлень билъ носкорскому правительству (какъ имъ и требовалось) въ связи съ свёдбліяни "о ветхостяхъ" св. Софік Кіевской и о количествё необходиннаъ для ясправленія ваъ натеріаловъ. Призодниъ ету часть доклада, важную для интересующихоя кіевскою стариною, въ полномъ видё:

"А но мури Софийские церки дозадетца ночинить і вноль едилать обекналних и разваленних мисть противь прежилго основанія двужь сторонь, въ предилеть по два свода, на одной сторони въ длину 30 сажень, а попереть одних свода 3 сажени, другой 4 сажени, а въ вишину до сводовь дой стини вочнинть вверхъ но 8 сажени съ нолусаменью.

Въ другомъ предъле своди въ длину 9 саженъ съ полусаженъй, понереть одних сводъ 3 сажени, въ другомъ 4 сажени, да на всходъ надъ хорними дверми, да на предъле святихъ четиредесятъ мучениковъ сдълать 2 глави запово противъ прежияго основания, и стъчи ізнутря и съ наружнихъ сторонъ во инстихъ ийстехъ обназилися. Да у той же Святосоеййской цернии противъ предъла прежияго основания здълать банию въ бесбдор, а на гъ своди, и на глави, и за починку стъкъ, и на банию въ бесбдор, буде вишевомянутие церкви (Трехсалтительскую и св. великомученици Екатерини) разобрать, къ старому циринъ надобно вновь из прибанку 250,000 киринъто зженого, 900 болекъ ізвести, да въ сални 560 мудъ желіма, да 306 брусовъ дубоннать по 4 самения, да йъ дверякъ на крюки и на завіси и из окналь на реметяк і на глоція не крину церковной кровли 100 нудъ желіза, да на своди і нь окналь на закрини артиненыхъ і 3 четвертныхъ 1000 камней білихъ". (Ibid. св. 94).

Если у московскаго правительства и была мысль, вызванная просьбою митрополита Гедеона, разобрать церкви Трехсвятительскую и св. великомученицы Екатерины, то въ настоящее время, съ избраніемъ на кіевскую мвтрополію Варлаама Ясинскаго, дорожившаго древними церковными памятниками и настойчиво просившаго государей о возобновленіи ихъ, мысль эта была оставлена, по крайней мёрё относительно Трехсвятительской церкви, какъ сравнительно наиболёе сохранившейся. Въ Кіевъ посланъ былъ приказъ снести амбары, ближайщіе къ означенной церкви, а митрополиту Варлааму Ясинскому было заявлено, что "о строеніи" церкви св. Василія "епредь ихъ Царскаю Величества указъ будетъ, какъ съ непріятелми басурманы война кончится".

Оть 1692 года (послё возобновленной въ 1691 году просьбы М. В. Ясинскаго о томъ же предметв) имвются уже свъдвнія о снесенія нёкоторыхь, наиболёе "утёснявщихъ" Трехсвятительскую церковь, амбаровъ и перенессини ихъ на другое "угодное" ивсто. Надо полагать, что непосредственно послё этого начались подготовленія въ возобновленію и самаго храма на средства митрополита. Лётомъ 1693 года, когда прибылъ въ Москву посланный Варлаамомъ Яснискимъ ректоръ Кіево-хогилянской коллегін Іоасафъ Кроковскій, то чрезъ него доставлены были разнообразныя прошенія митроцолита и государямъ. Между прочими прошеніями было и о Трехсвятительской цервви. Именно, митрополить заявляль, что "хотя уже некоторые амбары по указу монаршескому (отъ Васильевской церкви) и снесены", но желательно, чтобы "в прочіе отнесены были подале"; такъ какъ "церковь Святительская уже начинаеть починиватися тщаниема его, митрополита, того вёло желающаго". Объ этоль возобновления, т. е. вспомоществовании отъ правительства, митрополить опять и просить "милостиваго монаршего указа<sup>• 1</sup>). По этой новой просьбё митрополита о Трехсвятительской церкви 11 января 202 (1694) года состоялось такое постановлевіе (сохравившееся въ черновомъ спискъ царскихъ

<sup>1</sup>) Арх. Минист, Иностр. Даяз. Даяв Малорос. св. № 94.

отвѣтовъ по прошеніямъ Варлаама Ясинскаго): "Великіе государя древнюю церковь Трехъ Святителей починивать ему, преосвященному митрополиту, указали. А о хлёбныхъ анбарахъ указали послать свою великихъ государей грамоту въ Кіевъ боярину и воеводамъ, чтобы они въ Верхнемъ городъ порозшихъ мёсть, гдё бы мочно было тё хлёбные анбары построить вновь, осмотрёли, и описали, и учинили чертежъ съ иброю, и тоть осмотрь и чертежь прислали въ Москвё въ приказъ Малыя Россіи. И какъ бояринъ и воеводы о тоиъ отпишуть, тогда и указъ ихъ Царскаго Величества учинень будеть по разсмотреню" 1). Съ этого времени, безъ сомнения, возобновленіе Трехсвятительской церкви пошло успѣшнѣе, хотя и не съ такою быстротою, какъ обыкновенно думаютъ. М. А. Максимовнчъ считаетъ "наиболве ввроятнымъ предполагать, что въ 1693 году приступлено было къ возобновлению Трехсвятительской церкви, 1694-го года произведена постройка, а въ 1695 году, въ храмовой день 30-го января, освящена церковь и тёмъ довершено ся возобновленіе" 2). 1695 года, какъ время окончательнаго возобновленія Трехсвятительской церкви, указывается и другими изслёдователями кіевской старины <sup>3</sup>). Но, какъ не подтверждаемое документальными данными, мнъніе это не имбетъ прочной основы. На изданномъ Кіевскою Коммиссіею для разбора древнихъ актовъ "Планъ Кіева, составленномъ въ 1695 году", Трехсвятительская церковь изображена далеко не оконченною, не доведенною даже до сводовъ (обращаемъ на подчеркнутыя слова вниманіе нашихъ церковныхъ археологовъ, касающихся вопроса: "что уцёлёло отъ древней Трехсвятительской церкви?"); следовательно, быть освященною въ этомъ году (да еще 30-го января) она не



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архивъ Минист. Иностр Дель Малор. св. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собраніе сочиненій. II. 63.

<sup>•)</sup> Н. И. Петровъ, Историко-топографические очерки древнято Киеза, изд. 1897 г. стр. 126. — Закревский (Описание Киева, изд. 1868 г., т. І. стр. 210) возобновление Трехсвятительской церкви относить даже къ 1693 году.

могла. Но мы имбемъ въ виду еще одно, хотя косвенное, но не незначительное довументальное основание отодвигать довершеніе возобновленія Трехсвятительской церкви при иптрополнтъ Варлаямъ Ясинскомъ ко времени вначительно позднъйшему 1695 года. Въ Церковно - Археологическомъ Мувев при Кіев. Духовной Академін находится, между многими гравюрами XVIII вёка, вышедшими изъ Кіево-печерсвой типографіи, гравюра архидіавона віевской митрополін Иларіона Микцуры (Мигуры), преподнесенная ниъ 1-10 января 1707-ю юда генеральному судів Запорожскаго войска Василію Кочубею въ день его ангела. Въ верху гравюры изображенъ небольшихъ размёровъ хранъ, съ тремя куполами; на самомъ верху храма помъщено пылающее сердце такимъ образомъ, что врестъ на главѣ главнаго купола приходится въ самой серединъ сего сердца. Вокругъ сердца паходится треугольникъ, испускающій лучи на облака, скружающія весь храмъ. Справа и слёва отъ храма взображены сидящими два святителя, въ полномъ архіерейскомъ облаченін (очевидно, Григорій Богословъ и Іоаннъ Златоусть). Въ лёвыхъ рукахъ ихъ-посохи; въ правыхъ-перья, которыми они пишуть на лежащихъ у нихъ на колънахъ книгахъ. Въ этой, верхней части гравюры находятся слёдующія надписи: внизу храна: Будеть слава храму сему послъдняя паче первыя (Аггей, гл. 2); вверху храма, вокругъ пылающаго сердца: Вознесеся сердие твое доброти ради твоея (Ек.); вокругъоблавовъ: Облакъ великъ, и видъніе озненно, и свътъ окрестъ (Езек. І); на лентъ, окружающей обонхъ святителей: понеже пріиде на сердце твое, еже создати храмъ имени Моему, добръ сотворилъ си, яко быти на сердиу (1 Цар. 8)<sup>1</sup>). Въ средней части гравюры изображены: а) непосредственно подъ храмомъ молодой, безъ бороды, (въ полурость) святитель, въ архіерейскомъ облаченія, причемъ головное украшеніе состав-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вёрная цитата должна быть: З Цар. гл. 8.

ияетъ тіара, напоменающая панскую, съ надинсью вокругъ него: пріукрашенный, яко подобіе церкви (Цсал. 143); нѣсколько ниже, въ самой середний гравюры, тоже въ полурость, ввображень святитель въ полномъ архіерейскомъ облачения, очевидно св. Василий Великий, благословляющий объими руками; вокругъ головы его находится слёдующая надпись: мирь на обращающія сердца къ нему (Псал. 84); па лентв, обвивающей ввнокъ неъ цевтовъ, въ которомъ помвщено изображение святителя, начертано: Поучение сердца мосю предз Тобою выну (Псал. 18); а нёсколько далёе за сныъ вънкомъ: Да будутъ сердиа наша совершенна ко Господу Богу нашему (З Цар. 8). Съ обѣихъ сторонъ святителя находятся изображевія: съ правой-женщины, въ сидячемъ положении, освитваемой Духовъ Святымъ, въ видъ голубя, и держащей въ объехъ рукахъ архинастырскій жезль, оканчивающійся крестомъ, въ цептрѣ котораго изображено сердце, тоже съ двумя врестями; на жевлё-лента съ надписью: Духа мой на племя твое, и благословения моя на года твоя. Съ лёвой стороны-тоже жевщина въ сидячемъ положении; около головы ся звёзда; правою рукою она поддерживаеть сердце, изъ котораго истекаютъ благоуханія, образующія облака около упомянутаго храма; лёвою-держить якорь, оканчиваю. ційся вверху пылающимъ сердцемъ съ двумя начертанны. ми на немъ крестами; отъ якоря развѣвается окружающая ввёзду лента съ надписью: возсіяеть тебь рано свыть твой (Исаія 58). Въ нижней части изображенъ гербъ Кочубеевъ, помёщенный среди цвётовъ, поддерживаемыхъ купидонами. Въ самомъ низу гравюры находится следующая падпись, до извъстной степени объясняющая ся содержание:

"От міамъ сердечный Богоявленный іерирхъ Василій Великій, поученіемъ сердца севего облагоухающій торжественную церковъ, Велножному Его милости пану Василію Кочубею, Его Цар(скаго) Прсв(пьтлаго) Вел(ичества) Войск(а) Запор(ожскаго) Судіи генералному, въ день памятственный патронскій  $_{4}$ уз

новаю мьта іануаріа ї зъ трудомобнымь повпьниюване нь офнрованный чреза Архидіацона Метрополіи Піевс(кія) Іларіона Міндру.

Красно видпнів, Велножный Милостивий Добродню. Огнь возюръся въ сердиу гербовомъ, отъ него же облакъ рожденный поднебесный, оспытнощий алтарь, окріваеть храль Сеятительскій, яхо исполнитися оному Славы. Средствуеть из тому пламени отенному церквоносець Аниель Вел. Вашой Васілій Велікій, вонею поученіа своего облагоухая церковь. Назирають добродьтели Богословские, болша тъхъ любовь сердиы исправляеть молитеу, въщаетъ приложение, імже преложился еси по благословителному совтту несоравненнаго хвали Божія ревнителя іерарха первороссійскаго Варлаама; за кое виждь (?) коликаго ублаженія и достоинства крестоносное сердие возносится горь, селение его Бог, яко возмобити вго встых сердцема твоима и благольпіе дому Господня и мъсто селеніа слави его, въ честь святителскую обновленнов. Не меншимо обогащается септомо гербовая денніца зъ Луною отъ умния благодити Реиментара и перваго Россін кавальра ко правленіц жезла наданые. Та во лоленіе утреняы свытлости Благородіа Вашого, -ова во знамініе блаисти точениеть добродътелнымь красящаяся. Сие Ви[дъние], здъ зрімое, понеже твое есть, пріими твол ото твоіст Тебь пріносимое. За пріложение благодътелское къ церков Соятителской да пріложіть Госпось дому Івоему святыню ез долготу дный. Сердие твое и плоть твоя да возрадуется о церкви святыхъ, въ церкви же нерукотворенной въчной на нъбесехъ да удостоинися свъта тонка царственных словесь: Се азъ зъ тобою, яко сердие твое, тако сердие мое".

Какъ ни затъйливъ и витіевать объяснительный тексть въ означенной гравюръ, гармонирующій съ ея характеромъ, сущность дъла ясна: архидіаконъ Микгура восхваляеть Василія Кочубея за то, что онъ, послъдуя "благословительному совъту" митронолита Варлаама Ясинскаго, оказалъ вспомоществованіе на возобновленіе Трехсвятительской церкви, послъ чего она явилась окончательно реставрированною, "исполняцась славы". Это обстоятельство и было побуждениемъ для Макгуры соорудить въ честь Кочубед панегирият въ видѣ затѣйливой гравюры (на что онъ былъ великій мастеръ)<sup>1</sup>), поднесенной ему отъ имени составителя 1-10 гемодря 1707 года, оз день имянииз.

Равумйется, не невозможно, что вспомоществораніе на Трехсвятительскую церковь сдёлано было Василіемъ Кочубеемъ лёть 12—13 передъ тёмъ, а Мивгура, въ концё 1706 года, желая снискать благоволеніе вліятельнаго магната, приномниль эту давнюю его жертву на храмъ и восхвалилъ его за нее. Но предположеніе это имѣетъ вѣроятность минимальную. Естественнѣе предполагать, что панегирическая гравюра Мивгуры вызвана была современнымъ событіемъ, т. е. окончательною реставраціею Трехсвятительскаго храма, въ чемъ оказана была матеріальная помощь Василіемъ Кочубеемъ, склоненнымъ къ сему митрополитомъ Вариаамомъ Ясинсиямъ, безъ сомнѣнія, выставившимъ ему на видъ, что одинъ изъ святителей, памяти которыхъ посвящена означенная церковь, есть его патронъ...<sup>2</sup>). Такимъ обравомъ, окончательное возоб-

<sup>1</sup>) Краткія съйдинія о Мигури находятся въ "Подробномъ словари русскихъ граверовъ XVI—XIX в в." *Д. А. Росинскано*, Сиб. 1695 г. т. І, столб. 409 (но роскошному в ід.). Здйсь же неречисляются и гравори Мигури, счетомъ 17.

<sup>3</sup>) Василій Леонтьевичъ Кочубей, извёстный своей трагической судьбой (обевглавлень 15 іюля 1768 г. за ложный якобы донось объ измёнё государи гетмана Мавены), извёстень и своей благотворительностію духовенству и церквань. На допросй предъ судьями (во время процесса по упомляутому доносу на Мавени), о своемъ имуществі, онъ, между прочимъ, говориль: "Три тисяти волотихъ чеховой моцети отослалемъ до рукъ п. отца еще гого (1708) року на заплаченые церковнымъ монастмиря Полтавскато зайстроль муровате давад. – 100 червоныхъ злотнъть п. Искри позичиленъ на туржъ церковь на цаглу, сколько лить робленую, якон больше пошло на потери, нежели въ діло; такоже на вапну, на желізо и на работниковъ всянихъ симаю до десяти тисяти чей золотнихъ, чали воценьше, чили побольше, тое не раковано (не сосчитано), а можеть быть побольше 10,000 ч... "А духовнымъ оробенъ, якъ чущевеннытъ такъ и тутєшнымъ, во прошенію и зножноств, подлугь моей мелкой особи, зъ милостично давалецъ больше твердой, нижан нелкой монетор"... "На будованье

новление Трехсвятительской церван при митрополить Варлаамъ Ясинскомъ, въ виду приведенныхъ данныхъ и соображений, всего въролтите относить ка 1706 юду.

Сравнительно медленное возобновление Трехсватительской церкви зависёло, кажется, оть того, что московское правительство, почти ежегодно осаждаеное просьбани, притомъ многочисленными, о разнато рода вспомоществованиять віевсвимъ монастырямъ и церквамъ, не могло всецёло и сразу удовлетворать ихъ, вслёдствіе чего возобновленіе кіевскихъ храмовъ (твхъ, которые въ семъ нуждались), производившееся преимущественно на средства или при помощи правительства, велось довольно медленно. Едва-ли не единственное въ этомъ отношения исключение представляеть быстрое сооруженіе новой церкви для вноквнь Кіево-Михайловскаго монастыря (о ченъ ны упомяналя); по въ данпомъ случав (кромв того, что церковь проектировалась деревянияя) побудительными причинами къ ускоренію сего могли быть, съ одной стороны, бросавшееся въ глаза и сознаваемое московскимъ правительствоиъ неудобство инэть инокинанъ совитстную церковь съ нисками, а съ другой долговременное пребываніе въ Москвѣ, въ качествѣ просительницъ, игуменьи Агафіи съ сестрами, безъ сомитнія, усиленно, по-женски, домогавшимися милостей отъ правительства 1).-Во всякомъ случай и въ 1694 году, - какъ ин видбли, - опредъленного отвъта на просьбу Варлаама Ясинскаго огносительно отпуска средствъ

килкихъ церкой дереванныхъ що сыложенлося, того эрихъ споминати, але по приказу докладаю для въдома, же милемъ деньзанъ расходы (Источники Малорос. исторіи, собразные Д. Н. Бантышъ-Каменскицъ и изданные О. Во, дянскичъ. ч. П. сгр. 141 и сиъд.; цомъщ. въ Чтевляхъ Импер. Общ. Исторіи и Древи. при Москов. университетъ, 1858 г.. ин. Л.—Для характеристики отноненій В. Кочубея въ интрополиту Варлааму Ясинскому си. его инсьмо къ посліднену съ датон отъ 1692 г. въ Шт. Лётопнен Самунда Величко, стр. 121 - 125).

<sup>1</sup>) Въ Мостау нуменыя Кіезо-Михайловскаго монастиря Агафія съ сеетрами прибила 16 іюня 1688 года, а зийнала обратие въ Кіезъ въ октябрѣ того года. (Архивъ Мин. Иностр. Дёлъ. – Дёла Малорос., связ. 76).

### тууды віввокой духовной акаденій.

124

на возобновление Трехсвятительской церкви не воспослёдовало отъ мосновскаго правительства, можетъ бить въ виду удовлетворения другихъ неотложныхъ ходатайствъ его же, митронолита<sup>1</sup>).

Ходатайствуя передъ мосвовскимъ правительствомъ о предоставления въ свое въдъвие полуразрушенной Трехсвятительской церкви, дотолъ приписанной, виъстъ съ Воздвижен-

<sup>3</sup>) Въ это время интрономтъ кодатайствонать, нежду прочинъ, о нособія на окончаніе Петро-Павловской перию, реставрировазшейся на отпущенныя правительствоиъ средства. Приводниъ докладъ государанъ объ этонъ кодатайствъ, составленномъ съ достаточною обстоятельностію и представляющій въ изкоторикъ отношеціяхъ для чанимающихся изслёдовачіями о кісьской стариют не малозакний интересъ, въ нодровъ акцё:

"Пожаловани их царское величество: указалі дать въ блева ис Кіевскихъ доходовъ триста рублевъ на строевие из костела ладциого каневного церкви во имя святихъ верховнихъ акостолъ Петри і Павла и хредбла святаго і праводнаго Алексби человних влизрания блеть (интрополциъ) человъ, конекс то іхъ царского величества жалованье на самое начало дблъ, на киринчъ і на известь, істощеваетца; ктому въ царскому величеству блеть человъ о инлостівовъ указе на землю ближанов костелную не тергелу і по онисанию, и Москва прежде сего лъта пессанию, на что іхъ царского аблязоства указу в вему не причано.

И въ приказе Малия Росіи вницеано: Въ проиломъ во 199-иъ году по указу великихъ государей, а по челобитью ево интрополичью велено ему доиниканской костелъ, которниъ владъли віевские мещане, отдать на строеніе цервон Божіе.

I о томъ іхъ везикнахъ государей гранота зъ Кіевъ къ бодрину і воеводанъ, ко вилаю Михайду Григорьевичю Ромодановскому с товарищи, послана.

Да в точъ же во 199-из году великиз государенъ биль челонъ онъ же интрополить чрезъ присланнаго своего јеромонаха. Стеелия Яворскаго, чтобъ волниее государи пожаловалі ево, веліли въ данновъ ему костеле доцинсанскомъ постронть церковь святихъ верховнихъ апостолъ Петра і Павла да преділъ святаго Алексія человіка Божія.

И на то ево челобитье въ іхъ великихъ государей указе в нему писан:

Что велиніе государи, іхъ царское величество, уназали на того донянканского костоля церковь во ими святихъ верховныхъ аностолъ Петра і Павла да предблъ святато Алексва человбка Вожня построить і освятить ему, интроиодігу, по правиловъ святихъ аностолъ і святихъ отецъ, а на свроеніе той церкви повезблі ему из своей царсяого величества касин дать 300 рублест не Киенскихъ доходовъ.

И о томъ іхъ челикихъ государей грамота в Киевъ послана.

скою церковію, въ Кіево-Братскему попастырю, Варлаамъ Яспискій вибать въ виду исключательно сохраненіе сего па-

Да в произомъ же въ 200 голу нодбра въ 5 день валиких, государенъ белъ челонъ онъ жъ, интроподитъ Кіеволій, что но указу великихъ Государей велено ему в Нижненъ городе Кневе в Дадцконъ костеле построить церковъ святихъ алеетелъ Пеера і Навла і прадътъ съзтато і драведнаго Алемова человъкъ Божия, а на строение той церкви дано ему великихъ государей ис Кіевскихъ доходовъ 300 рублевъ, а блиско того костела жавутъ на костелной вений кневского полку назаки і нещане, и за тъмя дворами ему, интрополяту, той церкви строить незозножно.

І члобъ великіе государи ножаловали ено, нитрополита, веріли свой велизикъ государей умарь коодать въ гетналу, чтобъ онь послалъ ог себя в Кневъ для рознеку водле того костела земель, і ті казацкіе двори свесть і ийста очиетать, также і е винкъ костеминкъ заминкъ биринкъ месталъ рознекать.

І в томъ ще 200 году, наября въ 8 день, нослажа іхъ великихъ государей грамота въ Кневъ к столнику і воеводамъ, велено імъ по прежнему і но сему ізъ великихъ государей указу в Кневе рознокать и досмограть, банско гого каненного костель домяничанского дереванные прежде сего . . . били-ль (дво ри), и сколь далено били, і иного-ль іхъ било, і двори инле сколо того наменного костеля чый, і в сколкихъ саженахъ етъ того старого наменного дочиничанского костеля, і учинить тому всему чертежъ, а рознокать и доометря того всёго, велено імъ к великихъ государенъ висать і чертежъ прислать.

І апріля въ 16 день того жъ 200 году въ заянкить государонъ бисалі не Кнева столникъ і воеводи князь Дука княжъ Осдоровъ сниъ Долгоруковъ с товарища, что по указу великихъ государей для розиску и доснотру і чертежу доминистоковото костела, і чин около постела инне двори, і из сколкити баженяхъ, посилали они Кіевскіе приказиме изби подъячихъ Матвія Налетова да Давида Оатвева, а иребоващенний Рарламъ интрополить для указиваным той костелной венли, на которой инне построени двори, посилать с инии ігуменовъ Махийловскаго монастыря Сіливерста Головчича, Наколавеского пустичного изпастыря Іоасаев Кроковского, і ти подьячіе подали інъ столину і воегодної изпастыря Іоасаев Кроковского, і ти подьячіе подали інъ столину і воегодної изпастыря помянутихъ ігуменовъ руками; і На книга і тертежь на діячаето приссыти прис

A B OFECHERS EXPLANT MADECANO:

что вишекомянутие ігумени указылі імъ модъячних домяниванской каменной костель і тего постель землю, а росписи того костель землямь не описи і в приказь и дёлу митрополить не присилизать.

А во изре тоть востель в дачну 28 самени, попереть 11 самени.

И от того костела та нтунени указали с'лайой сторони прино дорогою и церкие Николая, что какивается Притиского, но ибре и дличу 34 сажени с полусаженыю. мятника цервовной старины, а не стремился въ увеличению доходныхъ статей митрополичьей каседры; ибо хотя въ церв-

От того миста, от Николаевской Притиского колоколии, направо чо болной улиди до угла, гди жикоть кненской нещания. Ізань Бронгов, в длину 54 сажени.

От того двора впрамъ направо но нереулку до двора шинеонного ратушного въ длину 59 саженъ.

А от того ратушного минковного деора, ідучи к себорной колонолия навраво черезь двори, и в дворомъ казака Ізала Цилирика к болжой улице до угла са пожного двора но мъре 72 сажени; отъ угла са тожного дворя до каненного костела в длину 39 сажень с полусяженыю.

А сказалі они ігумени, что та венля костелная, і биваль около костела на той венли римской монастирь, і в проиломъ во 167-мъ году, в бунсь Ізания Виговскаго, Клевъ нажней городъ горъж, і тоть конастирь вгоріль же. И воеле того на той костелной зений почали стрентка кісьскіе качаки, і мещаме живуть дворами.

С лавой стороны возле костеля:

Дверъ шинковой бизнате кневского нелковника Григоръя Коровченка, на ненъ хоромы деревляние, нодъ костелонъ погребъ каменной с виходонъ; і в тонъ погребу выне стоить питьй, а живеть на венъ і предасть то нитъй Григоръя Коровченка дворянкъ Сенка Кривей.

Подле того двора дворъ кіевокого казака Михайла Казицкого.

Церкви Николи Притиского богадёлня—2 язби с сёния; в нихъ живутъ инщве.

Николаевская колоколия.

Падля зыщеновлянуюй богоділая дворь Кнезоного жителя Газрила Луцка. Дворь ндови- Міхайловской жени Шлавчева. 3

Място огорожено, а на ненъ кненской войть Івань Биновской владоть сбио.

Даоръ кненского жителя Ізана Еронента.

Дворь кіенского жителя Анашки Созонова.

Дрора ніевского жителя Ігната Інанова.

Дворъ пјевского жизели Өедора Волошанина.

Дворъ вневского жителя Васілья Водольянова,

Дворъ вневского жителя Григоръя Серейска.

- Дворъ внедского жителя Клими Савельева.

Дворъ вдовы Івановской жени греченция. Өсодеськая,

Дворъ шинковой ратущной.

Дворъ вневского казака. Івана Дырудина.

Дворъ яневскиго жителя Онлина Золо ари.

Дворъ кнерского жителя Ізана Кораля.

Дворъ кневского жителя Карка Проконова.

126

•

۰.

ванъ Трехсвятительской и Воздвиженской пріурочено было ивсколько угодій (безъ точнаго обозначенія, что принадло-

Курница кневского жизеля Даника Іванова.

Дворъ вдовы Тарасовской жены Алексбеза.

Дворь инсекного жителя Ізана Шанкова.

Близъ костела дворъ шинковой казацкой, на немъ строенье дерезянное да погребъ старой доминканской каменной с выходонъ.

Колодевь донниканской.

Дчоръ столника і полковника Дмитріева полку Жукова стрелца десят. ника Іващия Безийнинкова с товарищи, куплень у казака у Костантина Балдырева для торгового проимслу.

Дворъ кневского козака Григорья Григорьева.

Влизъ костела дворъ столника и полковника Ільнна полку Дурова пятідесатника Оски Григорьева с товарищи, купленъ для торгового нромислу.

Дворъ кневского жителя Провосья Ранаря.

Дворъ вненского жителя Онельна прасела.

Дворъ кневского жителя Ізамки Белоуса.

Масто порозжее.

Дворъ вдови Стевановской жеви Вахрамбева Агасьнан.

Дворъ кієвского казака Александра Сакова,

Всего 30 дворовъ.

По изре пругонь тёхь всёхь дворовь, пром'я костела, 259 сажень

И та вишеномянутие жители в допросе сказали, что живуть они на донниканской ностелной землй, а платять съ тахъ дворозъ оброку въ церковь Святителя Николая, что словеть Притискъ, по 10, и не 6, и но 3 алгина но 2 денги на годъ, а крекостей у нихъ ни у ково на та костелные земли никакихъ натъ

Да и той скаске руки приложены:

Кневского нещанина Проковья Ряморя сних дляковь Ізанъ вибото отца своего і Энлина плотинка руку приложила.

Поризи святителя Нинолая Причисного дляногъ Клинъ Сулина, той не церизи при протокопо при Јолино Уланчномъ і при поне Андрбе вибето именскяхъ жителей, которие инсани в онисница: инигахъ, а жизутъ на костелной земля, по іхъ веленью руку приложилъ.

А церки сантателя Николая Притіского протокогь Голина Улиники сказаяз: с той ноотелной вений илитать вышенисанные люді оброкь в церковь Нинолая Притісного по вышенисанному виладу по 10, 1 по 6, 1 но 3 алтина по 3 денти зъ двора по вся годи, тому лъть с сорокъ, а та збиля, с которой они оброкъ платить, допиннанского наменного костела.

Да и той скаско Іодинь Усящий вротонова конский руку преложная. -

- MHTS TOR H ADVIDE), MATDOROAUTS HO TOASHO NO SRABARAS притяваній на эти уголья или часть ихъ, но неодновратно ходатайствоваль предъ правительствомъ о закрепление оныхъ за Кіево-Братскимъ монастыремъ. Подобное ходатайство, увѣнчавшееся успёхомъ возобновлено было к въ 1693 году. Довладъ государямъ по новоду этого ходатайства имъсть большую важность въ томъ отношения, что завлючаетъ въ себъ одно, досель неизвъстное свъдъніе, въ вначительной степени распутывающее недоумание: церкви Возденженская и, упоминаемая въ первый разъ въ соченении священника Іоанна Лукьянова (въ 1701 г.), Андреевская-суть-ли IBÅ различныя церкви или одна и та же, и если одна, то при какихъ обстоятельствахъ упрочилось за ней послёднее наименование?-Думаенъ, что не заслужниъ большого упрека, если нёсколько отклонимся отъ прямой задачи настоящей статьи, остаповиншись на разъяснени означеннаго недоумѣнія.

М. А. Максимовичъ полагалъ, что древная Воздвиженская церковь существовала еще въ началѣ XVII столѣтія, но вскоръ потомъ была разобрана. Затёмъ, въ началѣ второй половины означеннаго столѣтія, на завѣтной высотѣ" (т. е. около или на мѣстѣ бывшей Воздвиженской церкви) ностроена была дереванная церковъ Андрея Первозваннаго.

Да в произонь во 200-из жь году августа въ 26 день к неликинъ государенъ инслаї іс Кіева столинать і коекоди князь Дула тихить Феодоровъ снить Делярорудовь с токарищи і врислали преосращенного Вариалия, ингреполита инеассако, чалобатиуй за рукой о сихъ не контелнить ийстекъ, нь которий наинеако: Чтобъ велякіе государи пожаловали еве, зеліли протизъ спіснихъ княть и чертежа прислать к нему о всяхъ костелнихъ ийстекъ северь і ийсто очистить для строевія дарки; а которие не блиско, чтобъ, е ийлъ дверявъ данані на ту дерконь годовой оброкъ, чтобъ за хіми дворями, которие банско колтель, гой деркви в строевія царких; и нетчація не било, і чтобъ в Коене мостельное імя некогда не поминалося, и чеобъ ті дарда той дерковай ремая не продавали. (Дрх. Мин. Ци стр. Діять, "Діла Малеров, се, 94).

128

.

Digitized by Google

## въ исторіи кієвской треховятительской церкви. 129

"Объ этой церкви-говоритъ М. А. Максимовичъ-совсъмъ позабыто въ Кіевъ и не вспомянуто, кажется, еще ни въ одномъ описанія Кіева и церкви Андреевской. Извёстіе о ней сохранилось въ Путешествии въ святую землю московскаго священныка Іоанна Лукьянова 1701-1702 годовъ. При описанія "преславнаго града Кіева", путе́шественникъ говорыть: а где святой Апостоль Андрей кресть поставиль, тотъ холиъ въ городской стене зело красовитъ; на томъ ивств стоить церковь деревянная ветха, во имя святаго апостола Первозваннаго". "Если-умозаключаетъ М. А. Максимовнуъ-та церковь была или казалась ветхою въ началъ 1701 года, то она стояла на томъ мѣстѣ, конечно, около полуввка... Объ этой Андреевской церкви не упоминается въ Росписи Кіеву 1682 года; но тамъ же не упомянуто и объ Георгіевской деревянной церкви, построенной вз 1674 году, на развалинахъ древней. Строителемъ этой церкви былъ тогдашній воевода кіевскій, князь Юрій Петровичг Трубецкой. Применая, что онъ построилъ ес въ намать своего патрона, можно примёнить этоть древне-русскій христіанскій обычай и къ построенію Андреевской деревянной церкви, и принять предположительно, что она построена была ез 1656 году тогдяшных воеводою кіевскинь Андреемь Васильевичемь Батурлиныма, въ память своего святаго патрона..." 1).

Обнародованныя за послёднее время данныя, которыхъ не виблъ подъ руками М. А. Максимовичъ, показали ошибочность его предположенія о несуществованіи Воздвиженской церкви съ начала XVII въка: на планё Кіева 1695 года означенная церковь оказывается изображенною. Эго обстоятельство побудило одного изъ послёднихъ изслёдователей о древней топографіи Кіева, Н. И. Петрова, заняться пересмотромъ вопроса о церкви Воздвиженской, при чемъ онъ пришелъ къ слёдующимъ выводамъ и предположеніямъ: "Не позже

<sup>4</sup>) Собравіе сочинсній М. А. Максинсьича. II. стр. 128—130. Труди Біев. дух. Академія, т. І, 1899 г.

. --

1571 года Воздвиженскимъ священникомъ является Филиппъ Аванасьевичь Одоній, который въ 1573 году выпросвять въ свое вавёдываніе каменную опустёвшую Трехсвятительскую церковь"... "Священных Филиппъ владель также Софійскимъ соборомъ и церквами Николаевскою Десятивною и Никитскою. Но Софійскій соборъ и Десатанная церковь у него были взяты въ 1605 году, а сама Воздвиженская церковь обвалилась, и священникъ ся перешелъ на жительство въ Трехсвятительской церкви, продолжая владъть и развалившеюся Воздвиженскою и ея имвніями. Последняя возстановлена была, вёроятно, послё 1626 года, на прежнемъ мёстё, но съ переименованиемъ въ Симеоновскую, въроятно, по имени возстановителя, для уничтоженія преданія объ апостолѣ Андреѣ, противоръчащаго притязаніямъ папы на подчиненіе ему Русской Церкви"... "Съ 1640 года на этой м'естности опять является Воздвиженская церковь, переименованная изъ Симеоновской, и въ этомъ году отдана грамотою короля Владисла. ва IV отъ 7 іюня 1640 года Кіево-Братскому учелещному монастырю"... "На планъ Кіева 1695 г.... обозначена дереванная церковь Воздвиженія на томъ мѣстѣ, на которомъ стоять нынб Адреевская церковь. Но въ 1701 году путешественникъ въ св. землю священникъ Іоаннъ, въ конашествъ Леонтій Лукьяновъ, уже видёль на мёстё прежней Воздвиженской церкви ветхую деревянную Андреевскую церковь...\* "Спрапиявается, откуда же взялась эта ветхая Андреевская церковь, нигдё дотолё не упоминавшанся, и куда дёлась Воздвиженская церковь, которая нося 1695 года тоже нигдъ болёв не упоминается? Мы думаемъ-говоритъ Н. И. Петровъ,-что это не двъ различныя перкви, но одна и та же церковь, первоначально называвшаяся Воздвиженскою, но между 1695 и 1701 годами переименованная въ Андреевскую". Далве авторъ еще точнѣе (предположительно) указываетъ время, когда могло случиться означенное переименованіе: именно, что оно, по всей въроятности, имъло связь

съ учрежденіемъ въ Россіи Петромъ I, 10 марта 1699 года, ордена св. Андрея Первозваннаго, однимъ изъ первыхъ кавалеровъ котораго былъ тогдашній малороссійскій гетманъ Иванъ Мазепа, и слёдовательно случилось между 1699 и 1701 годами"<sup>1</sup>).

Хотя нёкоторыя положенія и сображенія Н. И. Петрова о Воздвиженской церкви и не могуть быть приняты, какъ не согласныя съ историческими данными<sup>2</sup>), — тёмъ не менёе

<sup>4</sup>) Историко-токографические очерки древнаго Киева. Н. И. Петрова. Киевъ, 1897 г., стр. 112-116.

<sup>2</sup>) Такь Н. И. Петровь онибочно дунаеть, что Возданженская церковь (древняя) обеалилась въ началь XVII в. (посль 1605 г.). Это событе случедось рание 70-хъ годовъ XFI столютія. Въ "Люстрація воеводства Кіевскаго 1616 r." (cu. Żródła dziejowe, t. XX Warszawa, 1894 r., str. 50) читаемъ: "Na teyże słobodzie (r.e. Coфińckoń narponozateń) była cerkiew Wozdwiżenie Czesvego Kresta, po polsku Podniesienie ś. Krzyża, ztamtąd, kiedy też obaliła się ta cierkiew prseprowadsił sie pop na Góre. Po tym popie drugi pop Filipiej mieszkał tamże na Gorze..." и проч. Отсюда ясно видно, что Воздвяженская цервовь обвалилась при предмастника Воздвиженскаго священных Фолнина (Одоиія), а такъ какъ послёдній видёнъ въ Воздвиженскомъ приходё съ санаго начала 70-хъ годовъ XVI столютія, то означенный обваль цервки произощель равбе 1571 года. Ошибочно также предположение Н. И. Петрова, что Воздвиженская церковь новстановлева после 1626 года. Захарія Конистенскій въ своей Палинодіи, писанной въј1621 году, говорить о Возденженской церкин, какъ существовавшей въ его вреня ("и теперь всть"; сн. Рус. История. Библ., над, Археогр. Коми., т. IV, столб. 970). Констатируется существование Воздвижевской церкви и въ королевскомъ де. крети нежду кісьскими мищанами и уніатскими священникоми Іоанноми Юзефовичожъ,-декретъ, датированномъ 1 марта 1616 года (см. наше сочинение: Кісескій минрополить П. Мозила, т. І, прилож. № ХХХІІ, стр. 212). Съ больнею воролтвостію должно полагать, что Воздвиженская церковь возстановлена была еще въ концѣ XVI стол., до введенія въ западно-русскихъ областахъ реля. гіозной унін; нбо сія унія не якіла сколько-нибудь проченка корней ва Кіеві, а потому относить возобновление Воздвиженской церкан (находившейся во влаувін уніатовъ) въ началу XVII стол. не представляется возможнымъ (уніати въ Кіевъ не могля поддерживать и существующихъ то, ими захваченныхъ, цервей). - Онибочно также думаеть Н. И. Петровъ, что Симеоновская и Воздвиженская церкви-одих церковь. Не говоря уже объ искусственности толкованій, къ которних прибъгаеть при эгонь авторь (церковь перенненована унічтами якобы въ досажденіе православнымъ для уначтоженія преданія объ апостолъ Андрев), признать его низніе нелька потому, что навёстень факть существовація въ 1638 году

его мпѣніе, что Воздвиженская в Андреевская церкви—не дев различныя церкви, но одна и та же церковь, —совершенно справедливо. Объ этомъ свидътельствуетъ тотъ докладъ государямъ въ 1693 году, о которомъ мы упомлнули, какъ о заключающемъ чрезвычайно важное, доселъ неизвъстное свъдъніе о Воздвиженской церкви. Именно, въ докладъ, между прочимъ, читается:

"Монастырь учителный братцкій кневскій, церкви святой за учение православное вёло благопотребный, да имёсть на свободныи училища с печатаниемъ книжнымъ своихъ ученій утверждающую себё іхъ царского величества грамоту; такожде і на всякое имѣние свое іхъ царского величества грамоту, к которому по древнимъ крепостямъ належатъ и в верхнемъ городе Киеве двё церкви с своимі предждебывшими угодьями, — одня деревянная Воздвижение честнаго і животворящаго креста Господня і святаго апостола Андрия первозваннаго, идъ Андръй крестъ водрузиль; другая каменная обетшалая первозданъвая трехъ Святителей... при анбарехъ стоящая".

Такимъ образомъ оказывается, что Воздвиженская цер ковь въ началё 90-хъ годовъ XVII столётін имѣла два престола (придѣла): одннъ въ честь Воздвиженія Честнаго Креста, другой—въ честь св. апостола Андрея Первозваннаго. Сооруженіе въ Воздвиженской церкви новаго, именно, Андреевскаю придѣла весьма понятно: извѣстно, что въ мѣстоположенію этой церкви пріурочивалось водруженіе св. Андреемъ Первозваннымъ креста на кіевскихъ юрахъ. Но ближай-



церквей и Симеоновской и Воздвиженской (подробифе см. объ эгонъ недавно напечатанную нами въ XII книга "Чтеній въ Историч. Общества Нестора Латописца" статью, подъ заглавіенъ: "О древийшенъ плана города Кіека 1638 г." См. въ отдал. оттискать стр. 20 и слад. Къ сказанному вдась присовокупниъ, что въ 1633 году П. Могила должевъ билъ Симеоновскую церковь отобрать отъ уніатосъ; между тамъ о Воздвиженской церкви извастно, что она въ эго в емя принадлежала травославных»).

шных поводомъ въ сооружению сего столь умъстнаго въ Вовдвиженской церкви придёла могли быть особыя благопріятныя обстоятельства. Хотя М. А. Максимовичъ-кавъ мы видели-ошибался, предполагая, что къ началу второй половины XVII стол. Воздвиженской церкви не существовало и въ 1656 году па изств ез или около нея выстроена была віевскимъ воеводою Андреемз Васильевиченъ Батурлинымъ новая церковь, наименованная Андреевскою; но предположение почтеннаго изслёдователя, ошибочное въ общемъ, въ частностяхъ можеть быть признано правдоподобнымъ. Именно, весьма правдоподобно, что ко времени пребыванія въ Кіевѣ воеводы Батурлина и относится устройство въ Воздвиженской церкви Андреевскаго придъла. Въ это время московское правительство имъло особыя побужденія оказывать вспомоществованія въ поддержанію кісьсавхъ храмовъ, и дбйствительно вхъ овазывало. Къ означенному же времени Воздвиженская церковь принадлежала уже къ числу пе новыхъ, да и размъры ея были весьма незначительны (она скорбе была, по выражевію въ тоговременномъ документѣ, каплицею, чвиъ цервовію). Если воевода Батурлинъ ръшился расширить или перестроить эту церковь, то -- выразимся словами Максимовича-ему, по древне-христіанскому обычаю, естественно было увѣковъчить свое доброе дтло сооруженіемъ въ ней придъла въ честь своего натрона. Такимъ образомъ, возможно, что устройству Андреевскаго придела содействовало сочетание двухъ обстоятельствь: ныя храноздателя (Андрея) и местоположеніе самой церкви (предание о водружении св. апостоломъ Андреемъ Первозвалнымъ креста около мёстности, занимаемой Воздвиженскою церковію).

Всего въроятнье, что при перестройкъ Воздвиженской церкви прежній придълъ (въ честь Воздвиженія Честнаго Креста) остался главнымъ; по если бы дяже первенствующее мъсто въ данное время занялъ новый придълъ—Андреевскій, то и въ такомъ случав эта церковь въ офиціальныхъ доку-

ментаха должна была сохранять свое прежнее наименованіе-Воздвиженской, должна была сохранять потому, что въ ней, совытстно съ Трехсвятительскою, пріурочено было нёсколько угодій. Кіево-Братскій училищный мовастырь, неодновратно ходатайствуя то передъ польскимъ (подтвердительная грамота польсваго вороля Михаила Кіево-Братсвону монастырю, отъ 25 апрёля 1670 г.), то передъ московскимъ правительствомъ о подтверждени дарованныхъ ему и приписнымъ къ нему церквамъ разныхъ венель и угодій и представляя при этомъ прежнія грамоты XVI и первой половины ХVП стольтія въ доказательство своихъ правъ на означенныя земли и угодья, - уже во избъжание недоразуньний, не могъ называть Воздвиженскую церковь Андреевскою, хотя бы, послё устройства въ ней Андреевскаго придела, въ народѣ, подъ вліяніемъ извѣстнаго намъ преданія о водруженія на м'вст'в сей церкви креста апостоломъ Андреемъ Первозваннымъ, послёднее названіе и вытёсняло первое. Іоаннъ Лукьяновъ, видъвшій эту церковь въ 1701 году, видлешій въ ней придълз въ честь первозваннаю Апостола и заинтересовавшійся симъ храмомъ, какъ мъстомъ, по преданію, освященнымъ водруженіемъ здъсь св. Андреемъ креста, -- иогъ назвать и назваль ее Андреевскою; но это еще не значить, что такъ она навывалась въ то время и въ офиціальныхъ документахъ. Вообще вътъ оснований предполагать, чтобы Воздвиженская церковь переименована была въ Андреевскую кавимъ-либо распоряжениемъ свыше. Совершиться это могло и само собою, гласомъ парода, дорожившаго преданіемъ объ апостолѣ Андреѣ и потому облюбовавшаго нанболѣе соотвѣтствовавшее сему наименование церкви.

Закончимъ свою статью двумя замѣчаніями, имѣющими отношеніе къ затронутымъ въ ней вопросамъ.

I. Мы видёли, что когда поднята была рёчь митрополитомъ Гедеономъ Четвертинскимъ о разобраціи Трехсвяти-

тельской церкви, а затёмъ митрополитомъ Варлаамомъ Ясинскимъ объ ся возобновлении, тёмъ и другимъ упоминалось при этомъ и о церкви св. великомученицы Екатерины, ваходившейся еще въ болёе разрушенномъ видё, чёмъ церковь Трехсвятительская. Екатерининская церковь не была возобновлена, и въ настоящее время мисто, гдв она находилась, съ точностію неизвізстно. Преосвященный Евгеній въ своемъ "Описаніи Кіево-Софійскаго собора" (стр. 210) говорить, что означенная цервовь была близз Трехсвятительской. Но это указание уважаемаго ученаго (быть можетъ потому, что оно не было документально подкрѣплено) игнорируется вовъйшнии изслёдователями о кіевской старинё, которые предпочитають оному свидетельство Эриха Ляссоты, въ 1594 году бывшаго въ Кіевъ и въ оставленномъ имъ дневникъ написывшаго: "Недалеко отъ церкви св. Софін была цервовь св. Екатерины; нынѣ она совершенно разрушена, остался только кусокъ стъны" ). Такъ, проф. Н. И. Петровъ, нивя въ виду, съ одной стороны, означенное свидвтельство Эриха Лассоты, а съ другой-вяявление П. Г. Лебединцева, что "слёды каменной церкви можно было примётить въ недавнее время при самомъ выходъ изъ южныхъ воротъ Софійской ограды", полагаетъ, "что здйсь и могла быть церковь св. Екатерины<sup>4 2</sup>). Но онвиеченный славянинъ Ляссота, случайно весьма короткое время (три дня) пробывшій въ Кіевѣ, легко могъ смёшать развалины церквей Екатерининской и Ирининской, подобно тому какъ Бопланъ смёшалъ остатки Десятинной церкви съ (неразрушенною еще въ то время) Трехсвятительскою церковію<sup>3</sup>). Между тѣмъ, указаніе преосв. Евгенія,

- <sup>2</sup>) Оборникъ матер. для историч. топографін Кіева. Віевъ, 1874. отд. ЛІ, стр. 18.
- <sup>2</sup>) Историко-топографическіе очерки древняго Біева. Кіевъ, 1897 г., стр. 150.

<sup>3</sup>) См. объ этомъ Собраніе сочиненій М. А. Максимовича, т. II стр. 62, и наше изслідованіе: Кієвскій митро 10ли1ъ Петръ Могила и его сподзижники, т. II, стр. 438 и сліл. какъ теперь оказывается, опирается на документальныхъ данныхъ: мы видёли, что въ прошеніи м. Варлаама Ясинскаго къ государямъ о возобновленіи церквей Трехсвятительской и Екатерининской, мёстоположеніе послёдней опредёляется, какъ весьма близкое къ первой ("не далече отъ тоя Трехсвятительскія каменныя церкви"). Разумёется, если бы положеніе Екатерининской церкви было ближайшее къ Софійскому соберу, то такъ- бы въ прошеніи Ясинскаго объ этомъ и было заявлено.

Екатерининская церковь, какъ мы сказали, не была возстановлена (остатки ся равобраны). Не въ связи ли съ этимъ обстоятельствомъ должно поставлять устроение въ Киево-Михайловскомъ монастырь новаго Екатерининскаю придвла? Когда митрополитъ Варлаамъ Ясинскій вторично (въ 1691 г.) ходатайствоваль о возобновлении, если это окажется возможныма, Екатерининской церкви, то онъ заявлялъ, что желаетъ сіе учинить въ тевоименитство благов'єрной государыни царевны и великой княжны Екатерины Алекспевны"), т. е. сестры государей. И если возобновление Екатерининской перкви не состоялось, то намфреніе митрополита отчасти могло быть исполнево чрезъ устроевіе означеннаго придала въ Кіево-Михайловскомъ монастырѣ, гдѣ около этого времени начались работы по реставрации древняю храма 2). Независимо отъ упомянутаго намфренія митрополита оказать любезность царевнё (разумёется, получить отъ правительства и вспомоществование) устроение Екатерининскою придѣла въ церкви Кіево-Михайловскаго монастыря могло быть вызвано тавже желаніемъ сохранить память о древнемъ храмь во имя св. великомученицы, --- храмъ, хлопоты о возстановлении котораго не увѣнчались успѣхомъ. Впрочемъ. вопросъ объ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Архизь Минист, Иностр. Діяль, Діла Малорос., связ. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Для подтвержденія сказаннаго сравн. "Планъ Кіева 1695 г.", изданный Кіев. Археогр. Коммиссією, съ найденных нами планомъчасти Кіева 1688 г., прилагаемних къ сей статьр.

этомъ мы оставляемъ пока открытымъ. Въ слёдующую свою поёздку въ Москву мы намёрены тщатсльно поискать въ тамешнихъ архивахъ документовъ, касающихся кісвскихъ церквей. Возможно, что нёчто болёе положительное (документальное) найдется и по данному вопросу <sup>1</sup>).

II. Мы упомянули, что въ 1688 году вієвскій воевода, вслёдствіе правительственнаго увава, сообщая въ Москву свёдёнія о состояніи церквей Трехсвятительской и Екатерипинской, прислалъ вмёстё съ тёмъ и часть плана города Кіева (Верхпяго). Планъ этотъ до настоящаго времени не былъ извёстенъ. Онъ найденъ [нами въ Архивё Министерства Иностранныхъ Дёлъ, въ Дёлахъ Малороссійскихъ, въ связкё документовъ подъ № 76. Планъ сохранился не вполнё хорошо: на складкахъ прогнилъ и раздробился на нёсколько отдёльныхъ клочковъ. Въ настоящее время вавёдующимъ архиввыми документами онъ тщательно подклеенъ и пріобщенъ въ коллекціи плановъ, хранящихся въ Архивё.

Очевидно, этотъ планъ составленъ по распоряженію правительства, вызванному просьбою монахипь дъвичьяго Кіево-Михайловскаго монастыря о переводъ ихъ на другое мъсто (къ Трехсвятительсвой цервон). Имън въ виду это распоряженіе, составитель плана и обратилъ исключительное винманіе на мъстность запимаемую означеннымъ монастыремъ, и цервовь мужского Кіево-Михайловскаго монастыря, которою какъ мы видъли дотолъ иноки и инокини объихъ поименованныхъ обителей пользовались совмъстно. Поэтому, намътивъ для плана восточную часть Верхняго города (прибли игельно до пынътинихъ Большой Житомірской улицы, Присутственныхъ мъстъ и т.п.), составитель его не считалъ нужнымъ подробно отмъчать, а тъмъ болъе изображать все, находящееся въ овначен-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нѣкоторые изслѣдователи полагають, что Ккатерненискій придѣль въ Кіево-Михайловской церкви (на мъ́стѣ прежняго Введовскаго) устроевъ въ пачалѣ XVIII столѣтія на средства императрици Екатервии I, но белъ достаточнихъ на то основаній.

номъ районѣ (кромѣ, впрочемъ, валовъ, т. е. городскихъ укрѣпленів, имъ старательно изображенныхъ), ограничиваясь, и то далеко не всегда, простымъ указаніемъ, что въ извѣстныхъ пунктахъ стоятъ такія-то зданія. Но ба то старательно отмѣчаетъ и рисуетъ амбары, окружающіе Трехсвятительскую церковь, остатки сей церкви<sup>1</sup>), а въ особенности, какъ мы скавали, дѣвичій Кіево-Михайловскій монастырь и церковь въ мужскомъ Кіево-Михайловскойъ монастырь и церковь въ мужскомъ Кіево-Михайловскомъ монастырѣ (съ колокольпею). Эгу часть плана 1688 г., какъ имѣющую большой историко археологическій интересъ, мы помѣщаемъ, фототипически воспроизведенною, въ концѣ своей статьи.

Для лицъ, имъющихъ заняться изученіемъ этого плана, первъе рсего указываемъ, что нъкоторыя взъ линій, усматриваемыхъ на семъ планъ, произошли отъ того, что планъ найденъ нами не совсёмъ въ сохранномъ видё и ватёмъкакъ мы сказали-подвлеенъ. Мъста этихъ подвлеевъ и свладовъ и замътны на фототипи. Таковыхъ (болве замътныхъ) линій три: одна идеть съ середины верха плана, упираясь въ Кіево-Михайловскую церковь; другая, начинаясь отъ конца первой линіи идеть влёво по направленію къ мёстности, занимаемой дёвичьимъ монастыремъ, и проходить черезъ оный; третья, по протяженію самая меньшая, идеть оть полей плана справа по направлевію къ колокольнѣ, нѣсколько не доходя до послёдней. Возможное (точнёе, вполны правдоподобное) объяснение другихъ линий или, правильние сказать, чертежей въ видъ линій, усиатриваемыхъ въ мистности,занимаемой дъвичьима монастырема, по нашему мевнію, тавое: Плана, какь ны сказали, составлень по приказанию правительства, вызванному просьбою віево-михайловскихъ внокинь о предоставленія имъ (въ возобновленномъ видѣ) Трехсвятительской церкви.

138

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ми не издлемъ рисунка этихъ остатковъ (безъ гунода), съ одной стороны, чотому, что они на планѣ изображены довольно небрежно, а съ другой-потому, что-казъ им упомлизин-ихъ можно видѣ:ь съ большен пользон для дѣла на планѣ Біева 1695 года, изд. Кieвс. Археогр. Коминссien.

### из истори кјевской трексватительской церкви. 139

Эга просьба инокинь не была уважена; но правительство--какъ ны видели -- решило устроить для нихъ новую деревянную церковь въ мисти ихъ жительства, т. е. въ дивичеемъ нхъ монастырѣ. Вотъ для этой то цѣли московскому правительству, любившему во всемъ аккуратность и точность, н нужень быль плань монастыря и построекь въ немъ. Когда планъ былъ доставленъ, то, въ виду состоявшагося різшенія о постройкъ для ннокинь церкви, по этому плану въ Москвъ сдиланы были указанія, гдь произвести предположенную постройку церкви и какія, всл'ядствіе сего, учинить перемівны въ разм'ящения келлий. Первый чертежъ, ваходящийся почти тотчась при вход'в въ девичій монастырь въ левой стороне, есть обозначение мыста, предназначенного для построения цер-Такъ какъ на противоположной сторонъ противъ этого K8U. мвста находились келліи, то сохраненіе ихъ здёсь, вблизи имѣющей быть церкви (девичій монастырь имѣлъ въ ширину всего 22 сажени), найдено было неудобнымъ. Черта поперегъ монастыря, захватывающая шесть первыхъ отъ входа въ него келлій, есть указаніе, что означенныя келліи должны быть отсюда удалены. Шесть чертежей, находящихся на противоположной (восточной и нримыкающей къ ней съверной) части монастыря, есть указаніе, куда предназначенныя къ сломкь келліи должны быть перенесены.-Разумбется, заглазно, на основании только плана, сдёланныя московскими властями указанія по данному вопросу не всегда могли быть наиболёе лучшими, и въ виду этого, по ийстнымъ соображевіямъ, отъ нихъ могли быть дёлаемы нёвоторыя отступленія. Но въ общемъ и существенномъ означенныя укаванія, при построевія церкви въ дівичьемъ монастырів и вызванныхъ этимъ обстоятельствоят перемёнахъ въ распредёлевія монастырсвихъ веллій, были приняты строителями въ рувоводству. Это можно видъть при разсмотръніи плана Кіева 1695 года. На немъ церковь св. Софіи, къ тому времени уже выстроенная для кіево-михайловскихъ инокинь, стоитъ (прибливительно) на томъ мѣстѣ, гдѣ находится первый указанный нама чертежъ; келлій противъ церкви уже нѣтъ, но видцы онѣ, даже въ бо́льшемъ количествѣ, чѣмъ было проектировано въ Москвѣ, на сѣверной сторонѣ. (Кажегся, проектированныя двѣ келліи на восточной сторонѣ не были построены съ цѣлію вмѣть другой выходъ изъ монастыря; вслѣдствіе чего и увеличено количество келлій на сѣверной сторонѣ. Впрочемъ, въ этомъ мѣстѣ планъ 1695 т. такъ не отчетливъ, что положительно утверждать объ отсутствія на восточной сторонѣ келлій нельвя).

Но, разумвется, не изложенныя нами разъясненія имвють существенное значение при изучении плана 1688 года (это мелочь) и не ради ихъ мы фототицически издаемъ его. Планъ этотъ издается нами потому, что онъ заключаетъ въ себѣ прекрасно (въ смыслѣ подробностей) сдъланный рисунокъ Кіево-Михайловской церкви, въ то время еще не подвергшейся значительной реставрація и такимъ образомъ нанболее сохранившей особенности древней архитектуры. (Преврасно сдёлани рисуновъ и Кіево-Михайловской колокольни, но построение ея относится къ XVII стольтію и, следовательно, выдающагося интереса это изображение не представляетъ). Правда, мы имъемъ уже два изображенія Кіево-Михайловской церкан отъ XVII столётія. Одно изъ нихъ находится на планъ Кіева 1638 года, приложенномъ къ Тератургимъ А. Кальнофойскаго; другое-на планъ Кieba 1695 года, изданномъ Кіевскою Археографическою Коммиссіею. Но Кальнофойскій при составленіи своего плана имблъ въ виду, главнымъ образомъ, изобразить Кіево-Печерскую обитель (о чемъ самъ прямо и заявляетъ); поэтому сей обители, а отчасти и ближайшымъ въ ней мёстностями, онъ и отвелъ на плань первенствующее мёсто; старому же Кіеву удёлиль самое невначительное пространство. Понятно, почему рисунки Кальнофойскаго въ этой части плана, а въ томъ числё и рисунокъ церкви Кіево-Михайловскаго монастыря (изображенной здёсь

съ восточной стороны) не отличаются отчетливостію и дають весьма слабое представленіе объ архитектурныхъ особенносгяхъ сооруженій (а иногда и вовсе не даютъ его). Что касается илана Кіева 1695 года, то здёсь церковь Кіево-Михайловскаго монастыря изображена (тоже съ восточной стороны) уже посль произведенныхъ въ ней значительныхъ перестроекъ (изображена съ тремя куполами); при томъ самый рисуновъ тоже не отличается отчетливостію и не много помогаетъ въ уясненію архитектуры церкви.—

Такимъ обравомъ, фототипически воспроизведенная нами часть<sup>1</sup>) плана Кіева 1688 года, какъ заключающая въ себѣ прекрасный (и какъ таковой единственный) рисунокъ Кіево-Михайловской церкви (съ западной и сѣверной сторонъ), —рисунокъ того времени, когда она не подвергалась еще сущестгеннымъ виѣшнимъ передѣлкамъ, — представляетъ большой церковно-археологическій интересъ<sup>3</sup>), и, безъ со-

<sup>2</sup>) Считаенъ умъстнымъ привести здъсь описаніе церкви Біево-Микайловскаго нонастиря, составленное Павлонъ Аленискинъ въ 1654 году и могущее служна хорошных комментарісых ку надазаемому нами наображевію сей церкви въ 1688 году. "Михайловскій монастырь – пишеть П. Алэпискій – весь деревянный, но св. церковь, блазолютная, высокая и красивая, изъ камия и извъсти; ся куполь высокій и весь покрыть позолотой. Церковь состоить изъ одного нефа; по окружности ея многочисленния окна со степлами... Архіерейское місто великодінно в красиво. Передь вимъ, наліво, изображ ніе Ософана, патріарха ісрусаленскаго, въ нантів, влобукв и съ наперствник крестомъ. Великій алтарь похожъ на алтарь св. Софія и монастиря Печерскаго, съ тремя большими окнами. На передней (восточной) его сторонь есть изображевів Владичаци, стоящей, воздовъ свои руки съ открытним дланями,-изъ позвлоченой нецалин; чиние пообранение Господа, который водаеть своимъ ученных, стоящинь съ обяка сторова, кийсь в кровь бежественные. Подъ иныя: пругонъ теобращения архісреснь-нос лить повання. Направо оть этого алтара, спорей сланари съ сисскими кунсколи, в нав'язо + третій. « Святай цёр-RORD MARINE MYN deepu: odny, berennye, er sanada, a dpyria den eedyme er оба хороса. Съ задней сторовы візорнаю хороскі наящинй алубрь, лицоїні із лавой сторона эхорімато за хорось. Она видета рашетку са двужа отворани, сверху до внау наз желбая, епистенную со вобосножныма искусствойа, разри-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Она воспроизведена ночти въ натуральную величину подлинника (съ восьма незначительнымъ уменьменіемъ противъ ного).

мнѣнія, любители кіевской старины и вообще лица, занимающіяся изученісых церковных древностей, будуть весьма благодарны редакціи "Трудовъ Кіевской Духовной Академін" за ея готовность приложить къ нашей статьй упомянутую часть плана Кіева. Таковою благодарностію редакціи лично отъ себя мы и оканчиваемъ свою статью.

С. Голубев.

сованную цвётаця и неображеніями ангелова и святита... Виуери отого алтара красники рака са мощами св. Варнары Балькбекской (Иліонольской). Наприю отъ вкодящаго въ церковь другой алтара на валаднекъ углу, якй котораго ещо шестой алтарь. Весь пола церкви сдбавит наз большихъ прасенить инитъ" (Пу-, темествіе Антіохійскаго натріарха Манарія въ Россію въ полокина XVII віна, описанное его синомъ архидіаковомъ Шаелемъ Алелискинъ. Цереводъ оъ арабокаго Г. Муркоса. Москва, 1897 г. Випуска II, стр. 78. – Курсивемъ набранная . мёста въ призеденней видержий нодчеркнути нами».

# Пятидесятильтній юбилей

## преосвященнаго Сильвестра, епископа Каневскаго, перваго викарія Кіевской епархіи, почетнаго члена Кіевской духовной академін.

7-го Декабря 1898 года исполнилось 50 лётъ со дня рукоположенія во священника преосвященнаго Сильвестра, епископа каневскаго, перваго викарія віевской епархіи. День этотъ былъ праздничнымъ днемъ и для Кіевской духовной Академіи.

Читателямъ авадемическаго журнала хорошо взяёстны близкія, духовно-родственныя отношенія, въ какихъ находится преосвященный Сильвестръ въ Кіевской духовной Академін. Не такъ давно (въ апрёльской книжаё за 1898 годъ), по поводу прощанія преосвященнаго Сильвестра съ Академіей, нами были показаны эти отношенія, при чемъ тогда же были изложевы краткія біографическія свёдёнія о юбилярё.

Къ сказанному тамъ въ настоящій разъ можно присоединить еще слёдующее замёчаніе. Преосвященный Сильвестръ, по увольненіи отъ должности ревтора Академіи, не прервалъ своихъ ближайшихъ духовно родственныхъ отношеній къ Кіевской Академіи. Въ первомъ же засёданіи академическаго совъта, подъ предсёдательствомъ новаго ревтора и по егопредложенію, Академія избрала преосвященнаго Сильвестра своимъ почетнымъ членомъ. Свое предложеніе преосвященный Димитрій, епископъ Чагиринскій, мотивировалъ слёдующею характеристикою заслугъ преосвященнаго Сильвестра для Кіевской духовной Академіи. "Преосвященный Сильвестръ", — говорится въ этомъ предложеніи, —, выдёляется изъ цёлаго ряда нашихъ ревторовъ,

которыхъ Академія паша воспитала сама для себя. Всё прелшественники его только сравнительно немногіе годы своей дѣятельности могли непосредственно отдавать своей Матери-Кормилиць... Но преосвященный Сильвестръ всецьло принадлежитъ нашей Академіи, родной ему, воспитавшей его. Въ ней онъ выступиль на служеніе церкви, наук'в и высшей шволѣ. непосредственно по окончании академическаго учебнаго курса, какъ баккалавръ, со всей молодой ученой эпергіей, въ **C**8момъ расцвътъ своихъ силъ. Для нея опъ работалъ въ пору полной учено богословской и вообще духовной зрвлости, какъ профессоръ и инспекторъ. Ея благу онъ отдалъ свою опытвость и мудрость при приближение старости, какъ ея ревторъ". Таками "многими и прелими нитями преосвященный Сильвестръ внутренно перазрывно связалъ и свою жизнь съ жизвію нашей Академіи."

Совершенно понятно, поэтому, что Кіевская духовная Академія принала живёйшее участіе въюбилейномъ празднествё своего дорогого почетнаго члена.

Преосвященный Сильчестръ не желалъ и настойчиво отилонялъ торжественное правднование своего юбилея. Но многочисленные благодарные ученики и усердные почитатели его упросили его изм'йнить это свое рушевие и принять чествование, на которое испрошено было благословсние высокопреосвященцаго Іоанцикия, митрополита киевскаго и галицкаго.

Въ день юбился, въ 11 часовъ у. въ великой церкви Кіево-братскаго монастыря преосвященнымъ Димитріемъ, епискономъ Чигиринскимъ, ректоромъ Кіевской духовной Акаденія, въ сослуженіи инспектора јеромонаха Платона, профессоровъ и студентовъ, имѣющихъ духовный санъ, было совершено иолебствіе съ провозглашеніемъ многолѣтія юбиляру, въ присутствіи всѣхъ профессоровъ и студентовъ Академін. Равныхъ образомъ, и въ семинаріи и во всѣхъ инзшихъ кіевскихъ духовныхъ училищахъ мужскихъ и женскихъ было совершено молебствіе о здравіи юбилѣра, въ теченіе многихъ лѣтъ не-

посредственно завъдывавшаго духовно-учебными заведевіями кіевской епархіи.

Въ Кіево-софійскомъ соборъ, въ 12 ч. д., былъ совертенъ торжественный молебенъ преосв. Сергіемъ, епископомъ уманскимъ, въ сослужении всего кіевскаго городскаго духовенства.

Самъ преосвященный юбяляръ совершалъ въ этотъ день божественную литургію въ Кіево-печерской лаврѣ.

Къ часу дня въ настоятельские поков Киево-Никольскаго монастыря собрались преосвященные викаріи кіевской енархіи-Сергій и Димитрій, академическая корпорація, представители 4 курсовъ студентовъ Академіи, представители семинарской корпораціи во глав' съ ректоромъ своимъ, архим. Іоанникіемъ, представители кіевскаго городскаго духовенства, мужскихъ и женскихъ духовныхъ училищъ во главъ съ смотрителями и предсъдателями совътовъ, намъстникъ Кіевопечерской лавры о. архимандрить Антоній, представители кіевскихъ монастырей---мужскихъ и женскихъ, депутація отъ водынской епархіи во главѣ съ каеедральнымъ протоіереемъ Н. Трипольскимъ, представитель отъ Волынской духовной семинарін о. ректоръ ся, архим. Михаилъ. Привфтствовать юбиляра явились также начальникъ Кіевской губерніи, генералъ-мајоръ Ө. Ө. Треповъ съ супругою, вјевсвій губернскій предводитель дворянства кн. Н. В. Репнинъ, віевскій городской голова д. с. с. С. М. Сольскій съ гласными кіевской городской думы, ревторъ Университета св. Владиміра д. с. с. Ө. Я. Фортинскій, предсъдатель віевскаго отдъленія славанскаго благотворительнаго общества д. с. с. профессоръ Т. Д. Флоринскій. Къ концу принесенія привётствій юбилару изволилъ пожаловать въ собраніе г. начальникъ юго-западнаго края, генералъ-адъютантъ М. И. Драгомировъ съ супругою.

Около 1<sup>1</sup>/2 часа д. прибылъ изъ Кіево-печерской лавры прессв. Сильвестръ и началось чествованіе маститаго юбиляра-

Труди Кіев. дух. Аваденін, т. І. 1899 г.

Первою прив'ятствовала преосв. Сильвестра Кіенская духовная Академія слёдующимъ адресомъ, который прочиталь старёйшій членъ академической корпораціи, заслуженный ординарный профессоръ В. О. Пе́вницкій.

Ваше Преосвященство,

Милостивый Архипастырь и Отецъ!

Кіевская духовная Академія, недавно разставшаяся съ Вами, послё Вашего долгаго и многоплоднаго служенія ей, и нывё неразрывно связанная съ Вами чувствами глубокаго уваженія, любви и признательности, поставляетъ для себя непремёвнымъ долгомъ отъ всей полноты преданнаго Вамъ сердца принести Вамъ почтительнёйшее привётствіе въ день исполнившагося пятидесятилётія Вашего служенія церкви Божіей въ священномъ санѣ.

Вмѣстѣ съ Вами мы возносимъ благодареніе Всевышнему Распорядителю судебъ человѣческихъ, одарившему Васъ богатыми талантами, хранившему Васъ на длинномъ пути жизни, пройденномъ Вами, и вспомоществовавшему Вамъ Своею благодатною силою ознаменовать этотъ путь безупречнымъ выполненіемъ долга, на Васъ возлагавшагося, и великими васлугами для православной духовной науки и церкви, которыя никогда не забудутся не только нами, но и нашими потомками.

Молимъ Господа, да хранитъ Онъ Васъ еще многіе и многіе годы, и не престанемъ возносить моленія въ усердной Заступницв нашей предъ Богомъ, Матери Господа Вышнаго, да освняетъ Она Васъ своимъ всесильнымъ повровомъ, и, въ ознаменованіе своего молитвеннаго обращенія въ Ней, приносимъ Вамъ изображеніе чудотворной иконы Братской Божіей Матери, предъ которою Вы возносили свои молитвы во время многолётнаго пребыванія своего въ Братскомъ монастырв на служеніи Академіи.

Вашего Преосвященства поворнѣйшіе слуги:

Ревторъ Акадения Еписконъ Динатрій. И. д. Инспектора Акадения Іеромонахъ Платонъ. Заслуженный ординарный профессоръ Динтрій Посийховъ. Заслуженный ординарный профессоръ Василій Півницкій. Заслуженный ординар

ний профессоръ Николай Петровь, Заслуженний ординарный профессоръ Петръ Линиций. Заслужений орлинарный профессоръ Акинъ Олесниций. Заслуженный ординарный профессорь Алексий Розовь. Экстраординарный профессорь. Протојерей I. Корольковъ. Экстраординарний профессоръ М. Астребовъ. Экстраординарный профессорь Маркелияъ Олесницкій, Экстраординарный профессоръ Николай Дроздовъ. Экстраординарний профессоръ К. Поповъ. Экстраординарный профессоръ Василій Маличниз. Экстраординарный профессоръ Өсодоръ Повровскій. Экстраординарный профессоръ О. Орнатскій. Додентъ Акаденін Владиніръ Завитневнув. Доцентъ Академін Аевнасій Булгаковъ. Доцентъ Академін Димитрій Богдашевскій. Доцентъ Академін Николь Маккавейскій. Доценть Владинірь Рыбинскій. Священникь Сеодорь Титорь. Доцентъ Наколай Мухилъ. И. д. доцента Петоъ Кулрявцевъ. И. д. доцента Іоснфъ Бродовичъ, Кульманъ. Помощнитъ инсиентора Герасниъ Окибниъ, Помощникъ инспектора Академін Никодай Успенскій. Секретарь совъта и Правденія Сергій Песоцкій. Понощникь секретаря Совіта и Празленія Григорій Никодальних. Вибліотекарь Академія Амеросій Кридовскій. Понощникъ би бліотеваря Академін Потръ Слесаревскій. Врачъ Академін Докторъ медицини К. Леплинскій. Экономъ Академін А. Установъ.

Въ отвётъ на этотъ адресъ преосв. Сильвестръ выразилъ академической корпораціи задушевную благодарность приблизительно въ слёдующихъ словахъ:

"Кіевскою Академіею оказано и оказывается нынѣ мнѣ столько внижанія и сочувствія, что я не нахожу словъ для выраженія живѣйшаго чувства благодарности за столь участливое ко ми отношение. Могу сказать только одно, что я искренно любилъ и люблю Кіевскую Академію, что, послё недавней разлуки съ родною мит Академіею, я по преимуществу живу свётлыми и отрадными о ней воспоминаніями и этими воспоминаніями буду жить до недалеваго уже послёдняго предбла моей живни. Вибств съ симъ молилъ и молю Господа, да почиваеть выну благословение Божие надъ Киевскою Академіею, да не престанеть въ ней ярко горъть и сіять свъть истиннаго ученія Христова, никогда ничёмъ не потемнявшійся въ ней, да не престанеть она жить духомъ въры православной и церковности, который составлялъ всегда внутреннюю силу и врёпость ся духовной жизни, и да не престанетъ она подготовлять такого рода самоотверженныхъ и доблестныхъ дѣятелей, какими украшается и сама Академія к

какіе съ великою пользою трудятся на многихъ и даже высовихъ поприщахъ церковнаго, духовно-учебнаго и общественнаго служенія. Принимая съ благоговѣніемъ подносимыё образъ Братской Божіей Матери, предъ которымъ я столько лѣтъ молился купно съ Академіею, уповаю, что Господъ Богъ, предстательствомъ пречистыя Своея Матери, совершитъ все сіе во благу Академіи".

При послёднихъ словахъ преосв. Сильвестръ приложился къ иконъ Братской Божіей Матери, которую поднесла ему академическая корпорація.

Студенты Кіевской Академіи, въ лицѣ 4 представителей своихъ, привѣтствовали юбиляра адресомъ слѣдующаго содержанія.

Ваше Преосвященство,

Милостивый Архипастырь и Отецъ!

Сегодня исполнилось полвъка Вашего славнаго служения на пользу церкви и отечества. Сегодня радуются всъ, кому дороги интересы науки и церкви, и, особенно, мы, питомцы Кіевской духовной Академіи.

Богатство Вашихъ духовныхъ дарованій Вы всецёло проявили въ дорогой нашей Академіи, воспитавъ въ ней многихъ полезныхъ дёятелей, которые пронесли свётъ вёры Христовой во всё концы общирной земли нашей. Мы были послёдними изъ многочисленныхъ питомцевъ Вашихъ, мы пережили тяжелыя минуты разлуки съ Вами, но ни эта разлука, ни всё послёдующія обстоятельства живни нашей никогда не изгладятъ въ насъ Вашего свётлаго образа. Мы всегда будемъ помнить Васъ, какъ любевобильнаго отца студенческой семьи, мудраго наставнива вёры и благочестія, великаго богослова и благоговёйнаго служители алтаря Госнодня. Мы постоянно будемъ видёть въ Васъ живой "образъ вёрнымъ словомъ, житіемъ, любовію, духомъ, вёрою, чистотою". И этоть образъ будетъ вдохновлять насъ въ продолжение всей

нашей жизни и двятельности, возбуждая въ насъ любовь въ добру и истинъ.

Примите же, дорогой пашъ отецъ, върный Святитель Божій, наше истинно-сыновнее привътствіе въ атотъ многознаменательный для Васъ день; примите его, канъ выраженіе глубокой благодарности любящихъ сердецъ. Да охранитъ Васъ Госполь на многіе годы!

Студенты Кіевской духовной Академін. 1898 г. 7 декабря.

Затёмъ слёдовалъ адресъ отъ кіевскаго городскаго духовенства, прочитанный протоіереемъ Іоанномъ Корольковымъ, слёдующаго содержанія:

Ваше Преосвященство,

Преосващеннъйшій Владыво,

### Милостивый Архипастырь и Отепъ!

Кіевское городское духовенство считаетъ своимъ священнымъ долгомъ привѣтствовать Ваше Преосвященство съ пятидесятилѣтіемъ Вашего служенія въ священномъ санѣ. Кіевское духовенство имѣетъ особыя основанія и побудительныя причины принести Вашему Преосвященству самыя сердечныя, искреннѣйшія пожеланія, такъ какъ Ваше епископское служеніе и вся Ваша учебно-воспитательная дѣятельность были посвящены Кіевской церкви и мѣстнымъ учебнымъ заведеніямъ.

Поступивъ въ число студентовъ здёшней Академіи въ санѣ священника, Вы сразу стали въ самыя близкія, дружественныя отношенія къ мёстному духовенству. По окончаніи академическаго курса, Вы, какъ щедро одаренный отъ Господа большими тальнтами и дарованіями, оставлены были баккалавромъ по каседрѣ богословскихъ наукъ при Кіевской духовной Академіи, гдѣ послѣдовательно проходили должности профессора, инспектора и ректора. Ваша свыше сорокалѣтияя служба при Академіи оказывала самое благотворное вліяніе ва кіевское духовенство. Прежде всего, Вы, какъ наставникъ почти всего здѣшнаго духовенства, поучали насъ своимъ сильнымъ словомъ. Ваши весьма содержательныя левців, основанныя на Св. Писаніи и Св. Преданіи и принаровленныя въ новбйшимъ ложнымъ ученіямъ и философскимъ теоріямъ, глубоко западали въ нашу душу и надлежаще приготовляли насъ въ будущей пастырской и церковно-учительской двятельности. Но Ваше вліяніе на своихъ питомцевъ не ограничивалось только стёнами аудиторіи. Ваши левціи по догматическому богословію досель служать для нась постояннымь руководствомъ при разрёшении недоумённыхъ современныхъ вопросовъ въ области богословско-философской. Неоднократное изданіе Вашей многотомной догматики служить неопровержимымъ доказательствомъ благопотребности и удобопримённиости ея для всего духовенства, при томъ не только русскаго но и вообще славянскаго. Вы поучали насъ не только словомъ, но болѣе всего Вы назидали насъ примѣромъ своей благочестивой, подвижнической жизни. Ваше благогов'ейное служение въ киевскихъ храмахъ, Ваше истинно-христианское совершение божественныхъ службъ возвышало наши души в возносило вхъ отъ вемного къ небесному и въчному. Ваше вліяніе на насъ въ этомъ отношенія неотразимо и нашимъ слабымъ словомъ неизобразимо.

Въ заключеніе считаемъ своимъ нравственнымъ долгомъ выразить Вашему Преосвященству нашу глубочайшую благодарность и искреннѣйшую признательность за то, что Вы, при своемъ высокомъ положеніи, при своихъ неусыпныхъ, административныхъ и ученыхъ трудахъ, всегда относились къ духовенству въ высшей степени сердечно и участливо, вникая во всѣ его нужды и законныя желанія.

Да продлить же Господь Богь годы Вашей примирнотруженической жизни на многія лита, для славы церкви русской! Смиреннийше просимъ Васъ, Владыко Святый, благословите насъ, малыхъ и скромныхъ тружениковъ на пиви Христовой, на наши пастырскіе труды, помолитесь о насъ

150

Digitized by Google

предъ престоломъ Всевышняго и примите отъ насъ на молитвенную память икону Христа Спасителя.

Вашего Преосвященства нижайшие послушники:

Настоятель Видубицкаго монастиря Архимандрить Евлогій. Протоіерей Александръ Брандовскій, Протојерей Петръ Ордовскій. Протојерей Алексей Колосовъ. Протојерей Михавлъ Богдановъ. Протојерей Павелъ Преображенскій, Протојерей Павель Троцкій. Протојерей Андрей Лебединцевъ. Протојерей Васидій Иваниццій, Протојерей Андрей Коровицкій, Протојерей Азамасій Дирдовскій. Кіево-Софійскаго Митрополитанскаго јона экономъ Игуменъ Герасниъ, Протојерей Миханлъ Златоверховниковъ, Протојерей Климентъ Фоменко. Слащенных Ронанъ Бариловнуъ. Срященных Наколай Рыбонаскій. Срященникъ Никодай Стедецкій, Секрегарь Консисторіи Н. Содовьевъ. Священникъ Петръ Вельнинъ. Благочинный священникъ масистръ Миханлъ Линченский. Священных Динитрій Накатянъ, Священных Ваздиніръ Данкеричъ, Саященныхъ Никаноръ Данжевичъ. Священныхъ Василій Абрановичъ. Священныхъ Өсодоръ Маниковскій. Священникъ Өсодоръ Слюсаревъ. Священникъ Владиміръ Богородицкій. Священникъ Матзей Бутовскій. Священникъ Петръ Стелеций. Священникъ Арсеній Дашкіевъ. Священникъ Синсовъ Трегубовъ. Свяшенникъ Петръ Колосовскій. Священникъ Алексій Изоткорскій. Священникъ Николай Марковскій. Священникъ Владиніръ Соколовъ. Священникъ Георгій Тихоніровъ. Свящсвинкъ Антоній Молчанскій. Священникъ Даніндъ Горянскій. Священных Михандъ Вишневецкій, Священнить Митрофанъ Вышемірскій. Діаконъ Миханть Рутковичъ. Свящовникъ Ісаннъ Тронцкій. Священникъ Іоаннъ Вышатниъ, Священникъ Никодай Колтоновский. Священникъ Исаакий Тарасевичь. Священникъ Порфирій Янковскій. Священникъ Александрь Песоций. Священных Васний Говковский. Протојерей Іоаннъ Корольковъ, Священных Адександрь Корзаковскій. Священных Евенній Скрипуннскій. Протојерей Никодай Флоринскій, Сващенникъ Никодай Клитикъ. Сващенникъ Константинь Терлеций. Священникъ Ісаниъ Мельниковский. Священникъ Адріанъ Гуковичь. Священных Николай Стасиневичь. Священных Павель Левицкій. Саященникъ Өсодоръ Титовъ, Протојерей Аленсий Конский. Священникъ Григорій Прозорозь. Священникь Өсодоръ Зданевичь. Діаконъ Виталій Рожадинь, Діаковъ Петръ Рожадинъ, Протојерей Сеодоръ Хорошуновъ, Протојерей Никодай Брандовскій.

При этомъ віевское городское духовенство поднесло юбиляру обравъ Спасителя, который держали во время чтенія ядреса архим. Евлогій и каседральный протоіерей А. Браиловскій.

Далёе слёдовали привётствія отъ мужескихъ и женскихъ обителей г. Кіева: Кіево-печерская лавра привѣтствовала, юбиляра въ лицѣ о. намѣстника архим. Антонія, поднесшаго цреосв. Сильвестру образъ Печерской Божіей Матери.

Отъ Кіево-братскаго монастыря юбиляра привётствоваль преосв. Димитрій, епископъ Чигиринскій адресомъ слёдующаго содержанія:

Ваше Преосвященство

### Милостив в й шій Архинастырь!

Въ настоящій знаменательный день исполненія пятидесятилітія служенія Вашего церкви въ священномъ сані наша богоспасаемая обитель Братская, всегда хранящая неослабную молитвенную память о Васъ, прилежние помолилась о здравіи и благоденствіи Вашемъ.

Братія обители съ сыновнимъ благоговѣніемъ и искревнею благожелательностію привѣтствуютъ Васъ въ этотъ радостный день.

Ваше преосвященство! Въ теченіе почти всего, празднуемаго нынѣ, пятидесятилѣтія служенія Вашего цервви и наукѣ Ваша жизнь--всецѣло принадлежитъ Кіевскому "Братотву".

Вашу учебную и ученую дёятельность, которую всё восхваляють по достоянію, Вы отдали славному Кіево-Братскому Училищу—Академіи.

Ваше священническое и святительское служеніе церкви въ теченіе сорока пяти л'втъ проходили Вы въ нашемъ Братскомъ училищномъ монастырѣ.

Внутренняя свявь между Братскимъ училищнымъ монастыремъ и братскимъ училищемъ—Академіею, съ основанія ихъ и доселѣ, въ теченіе трехъ столѣтій, непрерывавшаяся, отмѣчаемая кіевлянами и въ настоящее время однимъ для обоихъ учрежденій именемъ "Братства", находила себѣ въ теченіе послѣднихъ сорока пяти лѣтъ наглядное достойное выраженіе въ лицѣ Вашего Преосвященства—студента Академіи и въ то же время ісрея, совершителя овященнослуженія въ храмахъ нашей обители, профессора Академіи и, со дня своего иноческаго постриженія, —осм'влимся похвалиться, — чие на нашего скромнаго мовашескаго братства, Начальника Академін и въ то же время Настоятеля нашей обители Братской.

Нынѣ братія нашей обители, переживая отраднымъ воспоминаніемъ весь, почти полувѣковой, періодъ Вашого пребыванія на служеніи церкви и школѣ-духовной въ стѣнахъ братства, съ чувствомъ особенной сердечной признательности и глубокой преданности останавливаются на невороткомъ времени настоятельства Вашего въ нашемъ монастырѣ. Потому что обители нашей навсегда будетъ памятно то многое доброе, что Вы совершили для нея за 14 лѣтъ, въ которые она, по милости Божіей, имѣла Васъ своимъ Всечестнымъ Отцемъ.

При Вашемъ настоятельствё нашъ соборный храмъ приведенъ въ благолёпный видъ. Назидательная живопись, украшающая стёны его, дёло Вашего Преосвященства: все пло по Вашимъ указаніямъ, подъ Вашимъ руководствомъ.

И въ этотъ благоукрашенный Вами храмъ Ваше благолёпное и благоговёйное служеніе привлекало множество молящихся!

Заботами Вашего Преосвященства значительно улучшилось матерыяльное благосостояние нашей обители, средствами небогатой.

Ваше Преосвященство установили надлежащій порядокъ въ монастырскомъ дёлопроизводствё нашей обители, и этимъ не мало содёйстновали улучшеніямъ во всёхъ сторонахъ живни монастырской.

Но никогда не забудеть братія монастырская Вашего отечески добраго отношенія въ ней, Вашей снисходительной териžливости въ руководствъ братіей, Вашей мягкости и доброты даже и тогда, когда Вы были строги.

Ваше Преосвященство! Въ теченіе многвать лётъ Вы умиленно молились предъ пречистымъ чудотворнымъ братскимъ образомъ Небесной Повровительницы и заступницы нашей обытели, подвигая и братію на молитву, возбуждая въ ней духъ умиленія.

Благоволите же нывѣ, въ ознаменованіе неослабѣвающей духовной связи обители съ Вами и въ молитвенную память, принять настоящій списовъ чудотворной Братской Иконы Божіей Матери.

Да хранитъ Васъ Пречистая въ Вашей маститой старости здравымъ в бодрымъ еще долго-долго на пользу святой церкви нашей.

Вашего Преосвященства покорнайтие слуги:

Управляющій кіево-братсяных училищнымъ монастыремъ Димитрій, еняскопъ чигеринскій. Нам'ястникъ игуменъ Антоній. Казначей іеромонахъ Поликарпъ. Ризничій іеромонахъ Прохоръ. Іеромонахъ Владиміръ. Іеромонахъ Филаретъ. Іеромонахъ Антоній. Іеромонахъ Тихонъ. Іеромонахъ Сисой. Іеродіаконъ Иларіонъ Іеродіаконъ Венедиктъ. Іеродіаконъ Димитрій. Іеродіаконъ Никедимъ. Іеродіаконъ Артемій. Іеродіаконъ Іоьнаъ. Монахъ Емеліанъ. Монахъ Іовъ. Монахъ Симеонъ. Просфорникъ монахъ Сераціонъ. Монахъ Софроній.

При адресѣ была поднесена юбиляру намѣстникомъ монастыря игуменомъ Антоніемъ икона Братской Божіей Матери.

Отъ Кіево-Михайловскаго монастыря привътствоваль юбиляра настоятель его, преосв. Сергій, епископъ Уманскій, поднесшій юбиляру образъ св. архистратига Михаила и св. великомученицы Варвары.

Оть Кіево-Покровскаго женскаго монастыря привѣтствовала преосв. Сильвестра, по порученію Е. И. Высочества Великой Княгини, Александры Петровны, казначея обители, поднесшая юбиляру икону Покрова Пресв. Богородицы.

Отъ Кіево-Никольскаго мужскаго монастыря привътствоваля юбиляра намъстникъ и казначей, а отъ Кіево-Флоровскаго женскаго игуменія монастыря Елеазара (письменно).

Кіевская духовная Семинарія выразила прив'ятствіе юбиляру въ адрес'я, прочитанномъ ревторомъ ея, архимандритомъ Іоанникіемъ, слёдующаго содержанія:

Digitized by Google

"Ваше Преосвященство,

Преосвященнъйшій Владыко,

Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ!

Сегодня всиолняется 50 лётъ Вашего служенія въ священномъ санё.

Многіе архипастыри православной церкви, цёлыя повоявнія пастырей ся, учителей и восцитателей юношества прошли свой заключительный учебный путь подъ Вашимъ руководствомъ, надзоромъ и управленіемъ, какъ профессора, ннспектора и начальника старбищей духовной Кіевской Академів. Учебно-адмивистративную д'яятельность въ Академів Вы сопровождали учеными богословско-литературными трудами, которые, служа точнымъ выраженіемъ православнаго ученія и вёры, составляють пённое совровнще для духовноучебныхъ заведений при изучении догматическаго богословия. Пользуясь, на ряду со всёми русскими семинаріями, Вашими богословскими трудами. Кіевская духовная Семинарія болёе 10 лёть состояла подъ Вашинь ближайшинь надворонь. Вы трогали наши сердца своямъ усерднымъ и полнымъ глубокаго благоговёнія совершеніемъ богослуженія. Вы явили себя для насъ мудрымъ и твердымъ руководителемъ, благостнымъ в милостивымъ попечителемъ, оказывавшвиъ полное содвистые начальству и наставникамъ въ ихъ трудъ по укорененію добрыхъ нравовъ и усердія въ учащихся, по насажденію среди нихъ всего, елика суть истинна, елика честна, елика праведна, елика доброхвальна. Вы были внимательны въ нашниъ воспитанникамъ при посёщенія семинаріи во вреия годичныхъ испытаній и отечески заботливы о тёхъ изъ нихъ, которые терпѣли нужду въ средствахъ содержанія.

Въ сей день, весьма внаменательный въ Вашей многоилодной живни, Кіевская духовная Семинарія почтительнёйше привётствуетъ Васъ в приноситъ Вамъ святую икону Спасителя, Богочелов'яческій образъ Котораго Вы съ такимъ просв'ященнымъ усердіемъ и любовію начертали въ своемъ догматическомъ богословін. Привнательная Вамъ, она усердно молитъ Господа, да сохранитъ Онъ Васъ долго сіять на свёщницё православной церкви къ польвё ся и во славу Божію!

> Вашего Преосвященства, Милостивѣйшаго Архипастыря и Отца, Нижайшіе послушники:

Ректоръ семинарія архимандрить Іоанниній. Инсискторъ семинарія ісромонахъ Өсодосій. Преподаватель Платонъ Пашкевичъ. Преподаватель Павелъ Забілнир. Преподаватель Сергій Кохомскій. Преподаватель Николай Щегловь. Преподаватель семинарів Петръ Кадачинскій. Преподаватель семинарін Павель Петруневскій, Преподаватель семинарія Миханлъ Гийвушевъ, Преподаватель семяварія Ксенефонть Білинскій. Преподаватель семянарія Николай Гроссу. Преподаватель семинарія Григорій Зв'тревъ. Преподаватель семинарін Василій Петрушевскій. Преподаватель семинарів Иларіонъ Валабушевназ. Преподаватель семинарія Петръ Сикрновъ. Пренодаватель семинарія Георгій Буласцевъ. Преподаватель семинарін Алексій Городецкій. Проподаватель семинарін священникъ Іоаннъ Богородицкій, Преподаватель семинаріи священникъ Миханль Едлинскій. Преподаватель семинарів священникъ Динтрій Динтревъ. Преподаватель семиварія Левъ Шаревичъ. Члевъ Правдевія Протоіерей Николай Бранловскій. Членъ Правленія священних Романъ Баридовичь, Пренодаватель Хр. Морчинскій. Помощникъ инспектора семинарія Лаврентій Кословскій. Помощныхъ инспектора Антоній Шиаковскій. Помощникъ инспектора Никодай Шараповъ. Духовныкъ семинаріи священникъ Өеодоръ Дурдуковскій. Экономъ семинарін священникъ Романъ Чеважевичь, Врачь при больниць семинарія Осодоръ Дашкевичъ.

При адресѣ преподавателями ссминаріи священниками: І. Богородицкимъ и Д. Дмитревымъ была поднесена юбиляру икона Спасителя.

Кіевскія мужскія училища—Софійское и Подольское привътствовали юбиляра слёдующимъ адресомъ, который былъ прочитанъ смотрителемъ кіево-софійскаго училища, священникомъ Д. Горянскимъ:

"Ваше Преосвященство,

Преосвященнъйшій Владыко,

Милостивый Архипастырь и Отецъ!"

Кіево-подольское и Кіево-софійское духовныя училища, четырнадцать лётъ находившіяся подъ Вашимъ архинастырскимъ управленіемъ, всегда были предметомъ неусыпной и мудрой понечительности Вашей.

Посвятивъ имъ много силъ и труда, Вы довели ихъ до высовой степени благосостояния.

Но заботясь о юныхъ питомцяхъ, Вы не оставляли своимъ отеческимъ вниманіемъ и ихъ воспитателей. Послёдніе въ большей своей части Ваши ученики, всегда находили у Васъ и совётъ и ободреніе, и помощь и одобреніе.

Все это особенно живо совнается и чувствуется въ настоящій высокознаменательный день исполненія Вашего, благосьовеннаго Богомъ, пятидесятилётняго служенія.

Пользуясь настоящимъ случаемъ, начальствующіе и учащіе этихъ учрежденій съ искреннею радостію и глубовой сыновней признательностію приносятъ Вамъ, маститый Архинастырь, въ знавъ сердечной благодарности, этотъ святой образъ Пастыреначальника. Ему, Господу и Спасителю, не престанутъ они и молиться о продленіи Вашей жизни и высшаго служенія Вашего церкви святой и отечеству православному.

> Вашего Преосвященства, Милостивъйтаго Архипастыря и Огца, нижайшіе послушники:

Сиотритель Кіево-подольскаго духовнаго училища ісромонахъ Филареть. ібонощникъ спотрителя того же училища Павель Козицкій. Учитель Григорій Апраксинъ. Учитель Павелъ Экземплярскій. Учитель священникъ Василій Тараненко. Учитель Михаилъ Радзіевскій. Учитель Сеодоръ Радзіевский. Учитель Валеріанъ Костецкій. Учитель Георгій Маслюкъ. Надзиратель Алекоандръ Ланинскій.

Спотригаль Кіело-софійснаго духовнаго училища, слащенних Даніна-Горянскій. Помошник, смотрителя училища Александръ Розовъ. Учитель Иванъ Макаревичъ. Учитель Николай Хойнацкій. Учитель Евгеній Иванацкій, Учитель Месодій Соловьевъ. Учитель Евгеній Радзіевокій. Учичель Когевій Богдановъ. Почетний блюститель Иванъ Дитятивъ Члены правленія: священникъ Василій Гошковскій. Священникъ Порфирій Янковскій. Падзиратель Сеодоръ Букшованный. Надзиратель Стефанъ Коломацкій. Надзиратель Евгеній Кукулевскій. Надзиратель Евгеній Кашинскій. Староста Н. Григорокичъ-Барскій. При адрест отъ віевскихъ мужскихъ училищъ юбилиру быль поднесенъ смотрителемъ Кіево-подольскаго духовнаго училища іеромонахомъ Филаретомъ обравъ Спасителя.

Женскія кіевскія духовныя училища привётствовали преосв. Сяльвестра адресонъ, который былъ прочитанъ прот. А. Коровицкимъ, слёдующаго содержанія:

"Преосвященявёшій Владыво,

Милостиввётій Архипастырь и Отецъ!"

Богословски просвёщенный умъ и любвеобильное сердце Вашего Преосвященства полвёка благотворно осёнають предёлы віевской церкви. Подъ этамъ благодётельнымъ осёненіемъ протекли немалые годы живан и кіевскихъ женскихъ училищъ духовнаго вёдомства. Послё преобразованія же сихъ училищъ духовнаго вёдомства. Послё преобразованія же сихъ учебныхъ заведеній не было въ нихъ такого дёла, которое бы началось, продолжалось и вершилось бевъ Вашего указанія, руководства, а въ большинствё случаевъ и санкціи. И служащіе, и воспитанницы всегда видёли въ лицё Вашемъ по истинё попечительнаго Архипастыря и милостиваго любвеобильнаго Отца.

Къ ежедневно возносимой утромъ и вечеромъ изъ чистыхъ дётскихъ устъ воспитанницъ молитей Господу Богу о здравіи Вашего преосвященства, нынё въ знаменательный для Васъ день пятидесятилётняго служенія Вашего церкви, наукё и духовному просвёщенію, всё мы служащіе въ училищахъ присоединяемъ сугубое моленіе святителю Николаю, въ тихой обители котораго Вы въ настоящее время имёете нёкій отдыхъ отъ полувёковыхъ усиленныхъ научныхъ и подвижническихъ трудовт, да молитвами Своего великаго угодника Всемогущій Господь подкрёпляетъ Ваши силы и подаетъ Вамъ вождёленное вдравіе и благоденствіе на многія лёта.

Преподносный образъ св. угодника Николая поворий те просять нижеподписавшиеся принять отъ нихъ, какъ видимый залогъ всегдащней ихъ модитвенной памяти о Вашемъ Преосвященствѣ.

<u>^</u>

Понечительница 1-го и 2-го училища Е. Шубина. Предобдатель Совёта нерваго училища, Протоіерей К. Ооменко. Начальница училища О. Каменская. Инспекторъ классовъ, священинъъ А. Бёляновскій. Протоіерей Петръ Орловскій. Протоіерей Василій Иваницкій. Преподаватель Павелъ Копецкій. Преподаватель Михаялъ Гибаушевъ. Цреподаватель Георгій Булашевъ. Священнитъ Петръ Степлецкій. Преподаватель Гл. Пашевенчъ. Классная надзирательница М. Травлинская. А. Селецкая. Т. Вёлевичъ. Учительница Т. Попова. Е. Тарнавичъ. Учительница В. Забродская. Учительница Н. Каганъ. Учительница С. Кальевичъ. Надежда Краковецкая. Екатерина Воброзницкая. Учительница Е. Ясовлева. Дарія Пожарская. Почетный блюстичевь Дембицкій. Экономъ училища Георгій Линскій.

Предсйдатель Совйта 2-го училища, прот. А. Коровиций. Начальница училища А. Воскресенская. Инспекторъ священнитъ В. Богородиций. Членъ совйта священнитъ Н. Стеллеций. Членъ совйта священнитъ Е. Скринчинский. Священнитъ Митрофанъ Вишенирский. Преподаватель Левъ Шарекитъ. Преподаватель Петръ Кудрявцевъ. Преподаватель Владиниръ Поспѣховъ. Преподаватель Петръ Кудрявцевъ. Преподаватель Александръ Радзіевский. Врачъ училища Изанъ Солицевъ. Почетный блюститель Л. Чернодровъ. Преподавательница М. Носићхова. Преподаватель діаконъ А. Вазилевичъ. Преподавательница М. Носићхова. Преподаватель діаконъ А. Вазилевичъ. Преподавательница М. Носићхова. Преподаватель діаконъ А. Вазилевичъ. Преподавательс. Вунтаковъ, Преподавательница Д. Булгакова. Блассная надзирательница Е. Коровициая. Классная надзирательница М. Топачевская. Классная надзирательница О. Ковалинская. Классная надзирательница Е. Яновская. Классная надзирательница З. Вѣлевичъ. Учительница образцовой школи. А. Гуранда. Учитель чистописанія А. Пакловъ. Классная надзирательница А. Классная надвирательница В. Вѣлевичъ. Классная надвирательница А. Биорская. Классная. Классная надвирательница Екатерния Ницкевичъ. Пренодавательница А. Яновская. Элоновъ училища Николай Левитскій. М. Здорова.

Далѣе юбиляра привѣтствовала родная ему волынская епархія въ лицѣ каеедральнаго протоіерея Н. Трипольскаго адресомъ слѣдующаго содержанія:

> "Ваше Преосвященство, Преосвященнъйшій Владыко!

Въ настоящій день, и особенно въ эти священныя иннуты, когда сонмы почитателей Вашего Преосвященства привътствуютъ Васъ съ исполнившимся пятидесятия втіемъ славнаго служенія Вашего Церкви и Отечеству, родная Вамъ епархія волынская считаетъ для себя высокою честію выравить предъ Вами и свои искреннія чувства и сердечныя благопожеланія.

Волыни судвлъ Господь быть мистомъ рожденія Твоего,

### 160 труды кіевовой духовной авадимін.

Владыво святый; въ разсадникахъ ея духовнаго просвъщения подъ благодатнымъ освненіемъ волынскихъ святынь, достаточно опредёлились и развились Твои духовныя силы; благодать священства воспріядь Ты отъ святительскихъ рукъ предстоятеля волынской церкви; Волыни же, Тебя воспитавпей, были посвящены и первые пастырскіе труды Твои на нивѣ Господней... Скромное поприще дѣятельности сельскаго цастыра избраль было для себя Ты; но Всевышнему угодно было открыть Теб'в более широкое поле духовнаго дёланія... Скоро Ты вступилъ въ храмъ высшей богословской пауки, гав въ святомъ уединения и богомысли окончательно окрвпли и широво развились Твои духовныя дарованія... Твои богословскіе труды, въ которыхъ Ты разъясняль тайны православнаго богословія, проливая въ то же время яркій свёть на недомысліе инославное, стяжали Теб' славное имя веливаго богослова даже за предблами Отечества нашего... Неизсяваемо обильные токи богословія и воспитательных высовонравственныхъ началъ пролиты Тобою въ умы и серица весьма многихъ истинныхъ сыновъ Россіи, съ честію потрудявшихся и трудящихся на разныхъ поприщахъ общественной дёятельности... И родная Теб' Волынь съ особеннымъ восторгомъ душевнымъ взираетъ на сыновъ ся, которые воспитались и развились подъ Твоимъ мудрымъ руководствоиъ и нынѣ достойно служатъ Церкви Христовой и родной Академін, при глубокомъ сознаніи того, что этимъ обязаны они Тебѣ, Владыко святый...

Твердо паматуя и высово цёня все это, волынская епархія, въ знакъ глубовой любви и высоваго почитанія, приноситъ Ващему Преосвященству сей святый образъ и отъ всей души молитъ Господа Бога, чтобы жизнь Ваша длилась многія и многія лёта на пользу святой православной Церкви и для славы родной Вамъ Волыни.

Пансій, епископъ владиміро-волинскій. Члены Консисторіи: Касадральный протоіерей Николай Трипольскій. Протоіерей Инполить Лицскій. Священникъ Іодинъ Флоровъ. Священникъ Константинъ Шепченко. Предсёдатель юлинскаго есархіальниго училищиаго солъта протојерей Ісаниъ Тихоніровъ. Благочинный житонірскихъ городскихъ церквей священникъ Александръ Сълецкій. Секретарь Консисторія Евгеній Срътенскій.

При адресъ волынская епархія поднесла преосв. Сильвестру икону Спасителя.

Волынская духовная Семинарія, въ лицё ректора ея, архим. Михаила, привётствовала юбиляра слёдующимъ адресомъ:

"Ваше Преосвященство,

Милостивёйшій Архвпастырь и Отецъ!

Нынѣ исполнилась мѣра Вашего служенія Церкви и Отечеству, воторую человический опыть признаеть высшимь предбломъ общественной дбятельности: немногимъ избраниекамъ Промысла дано полъ-вёка съ честію, въ силё разума совершить неустанную работу на благо общее. По слову Божію. всякій дбятель достоинъ награды и въ семъ міръ (Ме. Х, 10), — и для дёятелей на поприщё высшаго устроенія человёческаго такою напрадою можеть служить только ясное и върное пониманіе значенія и должное признаніе плодовъ ихъ жизненнаго труда, соотвётствующее ихъ самоопредёляющему духу. Въ нынёшній торжественный въ Вашей жизни день со всёхъ концовъ необъятнаго нашего отечества приходятъ исвреннія выраженія признанія Вашихъ заслугъ и многополезныхъ трудовъ въ великомъ дёлъ христіанскаго наставленія и ученія. Впереди всёхъ чествователей явились представители Цервви и гражданскаго синклита священнаго русскаго города, гдв подъ свнью древнайтей православной святыни протекла почти вся Ваша полувъковая дъятельность. Въ этомъ хорѣ заслуженной хвалы и чествованій всёхъ громче, исврениве раздается голосъ Вашей родины-Волыни. Неразрывныя увы соединають Ваше Преосвященство съ тою страною, гдъ началось Ваше земное бытіе и совершились первые шаги Вашего общественнаго служенія въ санъ священномъ. Незриная связь сердца и помысловъ существуетъ между Вами и обитателя ин Волини, которая два поколёнія привыкла чтить Труди Кіев. дух. Анаденін, т. І, 1899 г. 11

Digitized by Google

Ваше имя и слёдить съ сочувственнымъ вняманіемъ за Вашими дёлами и учеными трудами. Здёсь же, на Волыни, находится Ваша духовная родина; здёсь вблизи другой великой православной святыни загорёлся впервые свётильникъ Вашего разумѣнія, которому суждено было впослѣдствіи разростись въ яркое пламя богословскаго въдънія и стать свъточемъ христіанской науки и православнаго богопознанія въ нашемъ отечествъ и за его предълами. Этой родиной духа и разума Вашего явилась наша семинарія, давно вписавшая Ваше имя въ первый рядъ прославленныхъ дёятелей, вышедшихъ изъ ея нъдръ. Нынъшній день представители этой Вашей **ДУХОВНОЙ** родины торжествують какъ праздникъ своего учрежденія, въ радостномъ сознании, что свромная нива, которую они призваны воздёлывать, можетъ давать такіе высокіе плоды. Немало дёлателей этой нивы воспетывались подъ Вашемъ руководствомъ въ старбйшемъ отечественномъ разсадникъ науки, вотораго Вы много лёть были достойнымъ главою, всёми признанною ученою силою и славою. Еще недавно, празднуя столётній юбилей своего историческаго служенія, Вяша духовная родина удостоилась Вашего отеческаго вниманія и дара.

Привѣтствуя Ваше Преосвященство въ настоящій великій день Вашей жизни и выражая глубокое нравственное удовлетвореніе въ созерцаніи подвига Вашей многоплодной дѣятельности, Волынская семинарія уповаетъ, что духовная связь, болѣе полувѣка соединявшая ее съ Вами, сохранится еще долгіе годы до границъ небеснаго отечества, а Вашъ примѣръ, благословеніе, святыя молитвы и предстательство предъ престоломъ Выш́няго помогутъ ей съ честію и успѣхомъ вести дѣло просвѣщенія православнаго юношества и въ настуцившемъ второмъ столѣтіи ея существованія.

Ректоръ семинарів архимандрить Миханль. Инспекторъ семинарів статскій совітникь Ив. Зенькевнать. Преподаватель семинаріи статскій совітникь П. Тронцкій. М. Петрумевскій. Помощникъ ниспектора Петръ Біллевъ. Преподаватель семинарія Николай Добротворскій. Преводаватель семинарія статскій совітникъ Николай Теодоровна. Преподаватель семинарія Григорій Рафаль-

162

Digitized by Google

скій. Преводаватель соминарія Николай Маньконсцій. Преподаватель соминарія Боголюбъ Давидовичь. Преподаватель семинарія Василій Ремезовъ. Преподаватель семинарія Константинъ Тороповъ. Помощникъ инспектора Василій Орловъ. Преподаватель Алексій Меньшовъ. Преподаватель Николай Николинъ. Преподигатель Закарій Курдиновскій. Преподаватель Павелъ Кибардинъ. Преподаватель Григорій Крыжавовскій. Преподаватель Ст. Нецільский. Экономъ семинарія Флоръ Дапинскій. Преподаватель семинарія О. Делекторскій.

При адресѣ Волынская духовная семинарія поднесла преосв. Сильвестру образъ трехъ святителей вселенскихъбогослововъ: Василія Великаго, Григорія Богослова и Іоанна Златоустаго.

Далѣе привѣтствовалъ юбиляра городъ Кіевъ въ лицѣ господина городского головы д. с. с. С. М. Сольскаго, прочитавшаго слѣдующій адресъ:

- Ваше Преосвященство,

Милостивый Архипастырь!

Сорожъ слишкомъ лютъ Ваше Преосвященство служили наукъ и руководству иношества въ дълв высшаго религіознаго образованія въ г. Кіевъ. Въ санъ скромнаго іеромонаха Вы начали это достойное уваженія служеніе въ древнемъ русскомъ вертоградъ въ чтимой віевлянами братской обители и братски соединенной съ нею духовной Академіи. Благоговъйное Ваше служеніе въ Братской обители съ первыхъ дней привлекло вниманіе посътителей этой обители и они во множествъ собирались въ эту обитель въ дни Вашего служенія.

Это-то благоговѣйное Ваше служеніе, проникнутое высокою христіанскою назидательностію и растворяемое дѣлами христіанскаго милосердія, побудило почитателей Братской обители ходатайствовать предъ оберъ-прокуроромъ Св. Синода К. П. Побѣдоносцевымъ, въ бытность его въ Кіевѣ, о возведеніи Васъ въ епископскій санъ и присвоеніи въ лицѣ Вашемъ настоятелямъ этой обители и ректорамъ Академіи епископскаго сана навсегда.

Ревнуя объ охранѣ христіанскаго православнаго духа во ввѣренной Вашему попеченію духовной Академіи во вреия ректорства, Вы въ то же время не оставляли безъ заботь и меньшую братію, стоявшую внё стёнъ этого просвётительнаго заведенія. За свой счетъ Вы печатали народныя поученія наставниковъ Академін, произносимыя ими въ дни великаго поста, во время воспоминанія страстей Господняхъ, и сотнями распространяли ихъ среди посётителей Братской обители посредствомъ даровой раздачи. Вы доблестно стояли на охранѣ той славы ввёреннаго Вамъ учрежденія, которою оно пользовалось среди кіевлянъ со временъ незабренныхъ и достойныхъ памяти бывшихъ ректоровъ Академіи Иннокевтія и Димитрія.

Не желая нарушить Вашу христіанскую скромность, не буду касаться Вашего сердобольнаго отношенія въ страждущей немощной братіи, всегда находившей въ Васъ посильнаго ся защитника и помощника.

Эти-то свётлыя стороны Вашего служенія внушили кіевлянамъ долгъ почтить пятидесятилётіе доблестнаго служенія Вашего привётствіемъ и сердечнымъ пожеланіемъ, чтобы христіанскій свётильникъ, возжевный въ Вашемъ сердцё свётомъ Христова ученія, еще долго не угасалъ и свётнаъ многіе годы для блага цервви и нашего города.

Кіевскій городской голова С. Сольскій.

Далёе, приносили привётствіе юбилару г. Начальникъ Кіевской губерніи генералъ-маюръ Ө. Ө. Треповъ съ супругою.

Затёмъ слёдовали привётствія, самыя искреннія и задушевныя отъ кіевскаго Университета св. Владиміра въ лицё ректора его д. с. с. Ө. Я. Фортинскаго, отъ Кіевскаго Славянскаго благотнорительнаго общества въ лицё предсёдателя его д. с. с. Т. Д. Флоринскаго, отъ кіевскаго дворянства въ лицё губернскаго предводителя, кн. Н. В. Репнина, кіевскаго женскаго института въ лицё инспектора его В. Н. Малинина, отъ первой кіевской классической гимназіи въ лицё директора ея д. с. с, Посадскаго-Духовскаго.

Къ вонцу чествованія юбиляра изволаль прибыть въ ввартиру его г. Начальникъ края, генералъ-адъютантъ, М. И. Драгоміровъ съ супругою, прив'ятствовавшіе преосв. Сильвестра въ самыхъ теплыхъ и задушевныхъ выраженіяхъ.

На всѣ эти привѣтствія преосв. Сильвестръ отвѣчалъ благодарностію и благожеланіями всѣмъ поздравлявшимъ его и тѣмъ учрежденіямъ, отъ имени которыхъ приносились привѣтствія.

По окончания чествованія и чтенія присланныхъ адресовъ и телеграммъ преосв. Сильвестромъ была предложена собрабщимся гостямъ скромная трапеза.

Въ вонцъ трацезы было произнесено нъсколько привътствій въ честь юбиляра и пожеланій поддержанія въ жизни присутствовавшихъ, или учениковъ его тёхъ высокихъ принциповъ, какіе постоянно проводилъ и проводить въ своей двятельности юбиляръ и живые образцы воторыхъ онъ являетъ всёмъ въ своей жизни. Такъ, напр., ректоръ Кіевскаго университета св. Владиміра Ө. Я. Фортинскій прововгласиль глубово тронувшій и юбиляра и всёхъ присутствовавшихъ тостъ за единеніе между Академіею и Университетомъ кіевскими,--единеніе, которое особенно развилось и утвердилось во время ревторства въ Авадеміи преосв. Сильвестра; директоръ первой гимназів И. В. Посадскій-Духовскій за всёхъ учащихся. за ихъ вдоровый умственный рость, за ихъ могучее правственное развитіе, за ихъ полное разумное единеніе на пользу дорогого нашего отечества, -- за всёхъ учащихся, для блага воторыхъ и самъ лично и чревъ своихъ достойныхъ учениковъ столько потруднися чтимый юбиляръ.

Законоучитель первой гимназіи прот. М. Златоверховниковъ привѣтствоваль юбиляра слёдующею застольною рёчью:

"Дорогой отецъ! Если бы я на нёсколько минутъ усвоилъ дётскій языкъ и заговорилъ съ тобою такъ, какъ обращается къ своему любимому отцу доброе, ласковое и благородное дитя, то и тогда я не выразилъ бы тебё всей моей любви, признательности и благодарности. Говорю это отъ себя; но такъ можетъ и долженъ говорить каждый изъ твоихъ многочисленныхъ учениковъ и почитателей. Въ тихій и ясный

#### 166 труды віввской духовной академін.

вечеръ твоей многополезной и свътлой жизни (о, да будетъ онъ, по милости Божіей, продолжительнымъ!), я, обращансь въ своей прошлой жизни, замъчаю, что ты, дорогой отецъ мой, всегда стоялъ предъ моими очами, и твой чистый и свътлый (образъ былъ не только желаннымъ и дорогниъ для меня, но и глубокопоучительнымъ. Почему? потому что тыистинный учитель и добрый пастырь. Но зная тебя, зная твою вротость и смиреніе, я ограничиваюсь сказаннымъ. И явился-то я сюда не для того чтобы провнести искусно составленную ръчь, а для того, чтобы съ сыновнимъ чувствомъ прибливиться къ тебъ, духовный отецъ мой, поцъловать твою руку, обнять тебя и сказать: люблю тебя, благодарю тебя и молюсь за тебя".

Священныкъ А. Корсаковскій, обращаясь въ юбиляру, произнесъ за столомъ слёдующую рёчь:

"Ваше Преосвященство!

Отъ избытка сердца уста глаголять. И я не могу удержать усть скоихъ, чтобы не высказать чувствъ, перецолняющихъ сердце мое въ нынъшній день. Да и неузивительно. Вѣдь полживни своей-отъ юности моея даже до дне сегоя находился, развивался, жилъ и действоваль подъ благотворнымъ воздъйствіемъ благороднъйшей личности Вашего Преосвященства. И не я тольво одинъ, а весьма многіе какъ изъ присутствующихъ здёсь, такъ и изъ живущихъ въ раз. ныхъ концахъ нашего отечества-подвивающихся на разныхъ поприщахъ, -- начиная съ первосвятительской ваеедры сердца Россіи Москвы и ованчивая скромными труженивами какого нибудь захолустваго духовнаго училища-въ нынъшній день съ чувствомъ глубочайшей благодарности и благоговъйнаго уваженія вмёстё со мною готовы привётствовать въ лицѣ Вашего Преосвященства незабвеннаго инспектора, который съ мудрою строгостію и отеческою любовію и снисходительностію удерживаль нась оть поползновеній и соблазновъ на жизненномъ поприщѣ во дни нашейу юности. Привътствуемъ въ лицѣ Вашего Преосвященства незабвеннаго профессора — учителя нашего, великаго православнаго богослова настоящаго вѣка, извѣстнаго всему образованному христіанскому міру. Привѣтствуемъ въ лицѣ Вашего Преосвященства гуманнѣйшаго вачальника и администратора, руководившаго насъ въ трудномъ дѣлѣ управленія, образованія и воспитанія въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Привѣтствуемъ въ лицѣ Вашего Преосвященства Святителя Христова, являющагося стаду своему правиломъ вѣры и образомъ кротости. Изъ святительскихъ рукъ Вашего Преосвященста и я и многіе изъ насъ имѣли счастіе воспріять благодать священства и получить дерзновеніе быть служителями алтаря Господня. Да подастъ Вамъ Милосердый Господь силы еще долго-долго быть для всѣхъ насъ путеводною ввѣздою въ нашей жизни и дѣятельности. Да сохранитъ Онъ драгоцѣнную для церкви, отечества и богословской науки жизнь Вашу на многія лѣта.

Чествование юбилара закончилось около 5 ч. вечера

Въ день нятидесятилётняго юбилея преосв. Сильвестромъ было получено множество привётствій со всёхъ концовъ Россіи и даже изъ-за границы. Приводимъ эти привётствія.

1) Телеграмма отъ высокопреосв. Іоанникія, митронолита кіевскаго и галицкаго, изъ Петербурга.

И заурядное полустолётнее пастырское служеніе—явленіе не частое въ наше время. А таковое служеніе, воспитавшее преемственно сонмъ пастырей, явленіе исключительное. И съ сердечною радостію повдравляю Ваше Прреосвященство въ настоящій знаменательный для Васъ день съ таковымъ служеніемъ, и молю Господа продлить милость Свою въ Вамъ до крайнихъ предёловъ жизни человёческой.

Митрополитъ Іоанникій.

2) Телеграмма отъ высокопреосв. Владиміра, митрополита московскаго и коломенскаго, изъ С.-Петербурга.

Сердечно привѣтствую Васъ, Преосвященнѣйшій Владыко, съ полувѣковымъ юбилеемъ достославнаго Вашего служенія церкви и наукѣ и всеусердно молю Всевышняго, да отовинеть Онь иредёлы Вашей благоплодной жизни еще и еще на многія лёта.

Безпредъльно преданный и благодарный Вань интожець Вашь Владниірь . митрополить московскій.

3) Телеграния изъ Софін (въ Болгарін).

Въ день славнаго юбилея многолётней Вашей трудной, но въ высшей степени плодотворной и полезной для общей матери нашей православной церкви дёятельности мы, воспитанники Ваши, съ гордостію и глубочайшею признательностію вспоминаемъ всё Вашу любовь къ намъ и все Ваше стараніе и труды служенія Вашего, столь любвеобильно для нашего образованія и воспитанія понесенные Вами. Позволяя себё поднести Вашему Преосвищенству горячія свои привётствія съ столь славнымъ и дорогимъ особенно для насъ юбилеемъ, мы возносимъ во престолу Всевышняго сердечныя свои молитвы: да дастъ Всеблагій силу на долгое еще служеніе наукё и православію. Вы были и останетесь для насъ гордостію и руководствомъ всей нашей дёятельности. Не забывайте насъ въ Вашихъ родительскихъ молитвахъ.

Ваши глубокопризнательные воспитаеники: интрополить Клиненть. Гентчевь. Станимировь. Еневь. Николовь. Васильевь. Петковь.

4) Телеграмма отъ высокопреосв. Іеронима, архіепископа варшавскаго и холмскаго, изъ Варшавы.

Въ настоящій знаменательный день интидесятилётія благотворнаго служенія Вашего Преосвященства въ кієвскомъ высшемъ разсадникё духовнаго просвёщенія сердечно присоединяюсь въ сонму поздравятелей Вашихъ и усердно молю, да хранитъ Васъ Господь на многая лёта.

## Архіепископъ Іеронинъ.

5) Телеграмма отъ высокопреосв. Модеста, архіепископа волынскаго и житомірскаго, изъ Житоміра.

Помолившись о здравіи Вашемъ, привѣтствую Ваше Преосвященство съ пятидесялѣтнимъ юбилеемъ славнаго и многополезнаго служенія Вашего святой церкви и отечеству. Господь да уврёнить онлы Вании и сохранить Вась на миоrie годы.

### Архіонископъ Модесть.

6) Письменное привътствіе отъ него же. Ваше Преосвященство,

## Милостивый Архипастырь и Отепъ!

Прошу принять и отъ меня искреннёйшее привётствіе съ совершившимся нятидесятилётіемъ Вашего служенія церквя ц отечеству въ священномъ санѣ.

Торжество Вашего юбилея есть знакъ особаго благоволенія и благословенія Божія, явленных Вань. Наслёдовавь благочестие отъ Вашихъ предковъ, Вы во всю прошедшую жизнь хранили и умножали въ себѣ и въ подчиненныхъ Вашему водительству и управлевію благочестіе, умножили данвые Вамъ отъ Господа таланты мудрости своими трудами въ пріобрѣтенін мудрости, и передавали эти таланты словомъ и писаніемъ всему православному міру в вселенской церкви. Поэтому, эти таланты будуть умножаться более и более и возсіяють въ свое время небеснымъ свётомь у Христа Госпола, Который скажеть: "добрь, бланий и върный рабе, о маль былз еси въренъ, надъ многими тя поставлю: вниди въ радость Господа Твоего". Вы вадъ многими поставлены еще въ сей жазни, какъ јерей и епископъ, имбющій власть вязать и рбшать, какъ глава и пачальникъ надъ многими въ разныхъ отношеніяхъ, потому исполнится и сіе надъ Вами! Побъждающаю сотворю столпа въ церкви Бога моего (Апок. III, 12).

Испрашиваю Вашихъ Архипастырскихъ молитвъ о себѣ и о Вашей родной Волынской странѣ, присно чтущей и дорожащей Вами и Вашимъ имецемъ, какъ неувядаемою своею славою и похвадою. Прощу ниспослать свое Архипастырское благословение волынской паствѣ, духовной семинарія, училищамъ, духовенству и всѣмъ Вашимъ почитателящъ.

Съ глубочайшимъ почитаніемъ и истинною преданностію

труды ківоской духовной академія.

честь вибю быть Вашего Преосвященства, Милостиваго Архипастыря и Отца покорнбйшимъ слугою

Модесть, архівнископь волинскій и житонирскій.

7) Телеграмма отъ высокопреосв. Амвросія, архіепископа харьковскаго и ахтырскаго, изъ Харькова.

Великіе труды Ваши на пользу богословской науки и высшаго образованія духовнаго юношества преисполняють сердца наши величайшею въ Вамъ благодарностію. Не имѣя чести быть извѣстнымъ Вамъ лично, я долгомъ считаю привѣтствовать Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятилѣтiемъ Вашего достославнаго служенія Церкви Божiей. Да хранить Васъ Господь еще на многіе годы.

Анаросій, архіоннсконь харьковскій.

8) Телеграмма отъ высокопреосв. Арсенія, архіепископа казанскаго и свіяжскаго, изъ Казани.

Съ глубовимъ почтеніемъ и веливою радостію привѣтствую Ваше Преосвященство съ пятидесятилѣтіемъ многоплоднаго служенія. Да хранитъ Васъ Господь много лѣтъ. Арсеній, архіеписсовъ вазавскій.

9) Телеграмма отъ высовопреосв. Димитрія, архіепископа тверскаго и кашинскаго, изъ С. Петербурга.

Сердечно привътствую Васъ съ пятидесятилътіемъ славнаго Вашего служенія Церкви.

#### Архіенископъ Димитрів.

10) Привѣтствіе отъ высокопреосв. Ювеналія, архіепископа литовскаго и виленскаго, ивъ Вильны.

## Ваше Преосвященство,

Милостивый Архипастыры

Приношу Вамъ сердечное повдравление съ пятидесятилътиемъ пребывания Вашего въ священномъ санъ, при самыхъ искреннихъ желанияхъ Вамъ връпости силъ и полнъйшаго здоровья.

Поручаю себя молитвенной памати Вашей и съ чувствомъ

искренняго почитанія в преданности вибю честь быть Вашего Преосвященства

> покорнёйшій слуга в богомолець. Ювеналій, архісичскозъ литовскій и видевскій.

11) Привътствіе отъ преосв. Иринея, епископа подольскаго и брацлавскаго, и другихъ учениковъ изъ Каменецъ-Подольска.

Ваше Преосвященство,

Милостивый Архипастырь, Отецъ Нашъ и Учитель!

Въ настоящій благознаменательный день праздника Вашего, украшенный старостію маститою весь древне первопрестольный Кіевъ и въ особенности ученое сословіе мужей богословской науки его стар'вйшей между другими, такъ долго и такъ многоплодно бывшей руководимою Вами, Академіи им'вютъ счастіе лично прив'тствовать Ваше Преосвященство съ св'ятлымъ торжествомъ исполнившагося славнаго полув'вковаго служенія Вашего въ священномъ санъ, во славу Верховнаго Пастыреначальника нашего Господа Іисуса Христа, Церкви же Православной и Отечеству нашему на пользу.

Но, какъ истинный сынъ родной своей матери—Академіи, отдавшій дѣлу возвеличенія ся всю свою живнь до преклонныхъ лѣтъ, Ваше преосвященство непрерывно и неизмѣнно имѣли и имѣете богословско-просвѣтительное воздѣйствіе на всѣхъ работающихъ на той же нивѣ Церкви Христовой и далеко ва предѣлами Кіева и стѣнами его Академіи. Это воздѣйствіе совершается во славу Божію и ко благу отечественной церкви православной какъ чрезъ многочисленныхъ, получившихъ подъ мудрымъ руководительствомъ Вашего Преосващенства свое высшее богословское образованіе, воспитавниковъ столь бдительно охранавшейся Вами въ своемъ строго-православномъ направленіи Академія, такъ и наипаче посредствомъ учено-богословскихъ трудовъ, стажавшихъ Вашему Преосвященству славу перваго авторитетнѣйшаго современнаго богослова русскаго, равнаго которому, по благодачной силё его богословскаго слова нёть между учеными нашего времени, ибо твердое православное слово Ваше укрёпляло вёру, окрыляло надежду и оживляло любовь не только во многихъ поколёніяхъ Вашихъ учениковъ, иынё въ обилін разсёянныхъ по лицу земли русской-православной, но оно слышалось и слышится и за предёлами нашего отечества: ему, какъ руководительному голосу богомудраго пастыря-богослова церкви русской, внималъ весь православный міръ.

Окраннная Подолія, съ элементами въ ней иновърнаго и инославнаго населенія, въ особенности нуждающаяся въ такомъ, въ смиреніи обрътающемъ властность, руководительствъ въ дълахъ вѣры и благочестія, нынѣ въ лицѣ нижеподписавшихся благодарныхъ и признательныхъ почитателей и учениковъ Вашего Преосвященства, пріемлетъ смѣлость присоединиться въ совму торжествующихъ кіевлянъ и принести Вашему Преосвященству изъ глубины души льющееся благожеланіе: да свѣтитъ предъ всѣмъ міромъ живый свѣтъ Вашего богословствованія еще на многія и многія лѣта. Дерзновенно вѣруемъ и, вѣрующе, уповаемъ, что такъ доблестно исполнившій свое полувѣковое служеніе церкви Христовой, входя нынѣ въ радость Господа своего, въ немъ обрящетъ силу для продолженія славнаго служенія Церкви и отечеству и во второе пятидесятилѣтіе.

Вашего Преосвященства, Аранцастыря и Отца, признательные и благодарные ученики:

Иривей, епископъ подольскій и брацдавскій. Каседральный протоіерей Никола Бунник. Протоіерей Илія Лебедевъ. Редакторъ Подольскихъ Епархіальвихъ Вёдомостей, н. д ключаря собора, священникъ Евфимій Сёцинскій. Соборний священникъ Павелъ Викулъ. Законоучитель гимназіи овященникъ Викторъ Якубовскій. Священникъ Кариллъ Стирациенникъ Евфимій Сёцинскій. Соборний священникъ Павелъ Викулъ. Законоучитель гимназіи овященникъ Викторъ Якубовскій. Священникъ Кариллъ Стирациенникъ Евфимій Сёцинскій. Соборний священникъ Павелъ Викулъ. Законоучитель гимназіи овященникъ Викторъ Якубовскій. Преподаватель Стирациеннув. Инспекторъ сезинарія Иванъ Олесниций. Преподаватель Подольской духовной семинарія статокій сокътинкъ П. Кориіевскій. Преподаватель семинарія, статокій совътинкъ П. Кориіевскій. Преподаватель семинарія Миханлъ Савкевичъ. Преподаватель семинарія, сгащенникъ В. Чекачъ. Преводаватель семинарія, статокій совътинкъ Миханлъ Багинскій. Преподаватель семинарія Матафй Соболовъ. Преподаватель семинарія Владиміръ Скворцовъ. Почетина инровой суды Каменецкаго округа, статскій совътинкъ А. Павловичъ. Смотритель училика

Digitized by Google

Никодай Яворовскій. Учичель учинаща Николай Бичковскій. Учичель училища Стефанъ Говоровъ, Преподаватель семинарія Димитрій Седоровъ. Преподаватель семинарія Іосифъ Седоровъ. Секретарь Консисторіи Н. Никитинъ. Преподаватель ж. гимиазія В. Емельяновъ. Учитель женскаго училища Сергий Иваниций. Учитель училища Аркадій Тронцкій.

12) Телеграмма изъ Воронежа, отъ преосв. Анастасія, епископа воронежскаго и задонскаго.

По принесении молитвы о здравии и спасении Вашего Преосвященства, сердечно привётствую съ совершившимся Пятидесятилётиемъ Вашего служения

Еписковъ Авастасій.

13) Телеграмма изъ Могилева, отъ преосв. Мисаила, епискова могилевскаго и мстиславскаго.

Примите и мой сердечный привёть съюбилейнымъ төржествомъ Вашимъ. Здравствуйте и долгоденствуйте для общаго блага.

Могилевскій епископъ Мисанлъ.

14) Телеграмма изъ Витебска, отъ преосв. Александра, епископа полоцкаго и витебскаго, и другихъ учениковъ.

Движные искренникъ чувствомъ глубокаго уваженія въ Вашему Преосвященству, незабвенному нашему начальнику и профессору, мы, бывшіе питощцы Кіевской духовной Академін, считаемъ священнымъ долгомъ почтительнёйше поздравить Васъ, благосерднёйшій Владыко, съ знаменательнымъ событіемъ Вашей жизни, днемъ исполненія пятидесятилётія достославнаго Вашего служенія въ священномъ санѣ, и молитвенно желаемъ, чтобы всеблагій Отецъ Небесный укрёпилъ Васъ на многіе годы въ здравіи и благополучіи.

Александръ, епископъ колоцкій и витобскій. Казедральний протобрей Василій Тервиловскій. Инскенторъ китобской семинаріи Василій Денидовскій. Законоучитель витебской мущской гимпалія Василій Серебреницсовъ.

15) Телеграмма изъ Курска, отъ преосвящ. Лаврентія, енископа курскаго и бѣлоградскаго.

Принитствую Ваше Преосвященство съ интедесатия изиъ юбилеемъ снавнаго служения Вашего Христовой Церкви отъ своего лица, какъ бывшаго Вашего воспитанника, отъ всёхъ духовно-учебныхъ заведеній курской спархія, въ которыхъ начальники и наставники большею частію Ваши воспитанники, отъ духовенства всей спархіи, которое почти все получило образованіе подъ руководствомъ Вашихъ воспитанниковъ. Молимъ Господа о Вашемъ здравіи

Лаврентій, санскопъ курскій и билоградскій.

16) Телеграмма отъ преосв. Іакова, епископа квшиневскаго и хотинскаго, изъ Кишинева.

Сердечно повдравляю Васъ, Владыко, съ юбилеемъ Ватего доблестнаго служенія церкви. Дай Вамъ, Господи, силы продолжать оное долго, долго. Многая Вамъ лъта.

Епископъ Іаковъ.

17) Телеграмма изъ Петрозаводска, отъ преосв. Назарія, епископа олонецваго и петрозаводскаго.

Вийсті съ многочисленными учениками Вашего Преосвященства приношу Вамъ, незабвенный, почтительнійшее поздравленіе съ исполнившимся пятидесятилітіемъ многотруднаго и многополезнаго служенія Вашего церкви Божіей. Всёмъ сердцемъ радуюсь о милости Божіей, ныні явленной Вамъ и молю Огца Небеснаго, да хранитъ Онъ Васъ многія літа въ мирі, здравія и спасеніи.

Глубоко признательный ученикъ Вашъ Назарій, блископъ олопецкій и петрозаводскій.

18) Телеграмма изъ Архангельска, отъ преосв. Іоанникія, епископа архангельскаго и холмогорскаго.

Привътствую Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятилътіемъ Вашего служенія Престолу Божію. За все доброе, сдъланное Вами въ жизни, да наградитъ Васъ Богъ долгоденствіемъ и въчнымъ спасеніемъ.

Искренно расположенный енископъ Іовинний.

19) Телеграмма изъ Тулы, отъ преосв. Питирима, епископа тульскаго и бълевскаго.

Почтительвъйше привътствуя съ исполнившимся пятидесатилътіемъ плодотворнаго служенія Вашего Преосвященства на пользу св. церкви и духовнаго просвъщенія, въ сей торжественный и многознаменательный день особенно усердно молю Господа, да хранить Онъ Вась на многія и многія л'йта. Пятиричь, саяскопь тульскій.

20) Привѣтствіе изъ Букареста, отъ преосв. Сильвестра (Баланеско), епископа вушсваго.

Милостивый Государь, Преосвященнъй и ученъйшій Владыко!

Извёстіе о Вашемъ пятидесятилётнемъ юбилеё даетъ смиреннёйшему Вашему учевику радостный случай изъявить Вамъ признательность за всю Вашу благосклонность во мнё и ко всёмъ другимъ румынскаго происхожденія, учившимся въ Кіевской духовной Академіи при Васъ, и вообще за всё Ваши плодотворные труды на пользу всей Христовой церкви, и особенно православной.

Да соизволить же Великій и Высшій Архипастырь Іисусь Христось, Которому Вы послужили цёлую жизнь, сохранить Вась въ силё и блаженной старости много лёть право правящимъ слово истины.

Призывая о Васъ святыя молитвы къ Вышиему Богу, остаюсь Вашему Преосвященству во всемъ преданный и смиреннъйшій ученикъ, младшій во Христъ братъ и покорнъйшій слуга,

Снаьвестръ спископъ кушскій.

21) Телеграмма изъ Новгорода, отъ преосв. Арсенія, епископа вирилловскаго.

Душевно привътствую Васъ съ пятидесятилътіемъ священства и молю Господа о продленіи Его милости въ Вамъ. Арсеній, евноковъ кирилоский.

22) Телеграмма изъ Гродны, отъ преосв. Іоакима, епископа брестскаго.

Исвренно привътствую Ваше Преосвященство съ юбилейнымъ празднествомъ полувъковаго плодотворнаго служения Вашего Церкви Христовой, богословской наукъ, Академин Киевской. Усердно молю Господа в Вашемъ здравии.

Признательный ученикъ Вашего Преосвященства Іоакимъ, енископъ брестскій. 23) Телеграмма изъ Тифлиса, отъ преосвящ. Леонида, епископа горійскаго и другихъ учениковъ.

Служащіе въ Тифлисѣ питоицы Кіевской Академія, вознеся въ общемъ собранія пламенныя молитвы въ престолу Божественнаго Пастыреначальника, по поводу исполнившагоса сегодня пятидесятилѣтія многополезнаго и славнаго пастырскаго служенія Вашего Преосвященства Цервви Христовой, почтительнѣйше привѣтствуютъ Васъ съ высокознаменательнымъ юбилеемъ и шлютъ Вамъ исвреннѣйшія пожеланія здоровья и благоденствія во благо Цервви и духовно-богословской науки.

Леонидъ, списковъ горійскій. Инспекторъ семицарія ісромовахь Димитрій. Спотритель духовнаю училища Симовъ Памиськить. Свищенники: Маркъ Теснападве и Каллистратъ Цинцадзе. Преподаватели семинаріи: Николай Махатадзе, Стефавъ Мураховскій, Владиміръ Недільскій, Василій Доброгаевъ. Епархіальний миссіонедъ Александръ Левицкій. Учитель Степанъ Селиховъ.

24) Телеграмма изъ С.-Петербурга,

Оть Петербургской духовной Академіи.

Санктистербургская духовная Академія сердечно привътствуетъ Ваше Преосвященство въ день пятидесятилътняго юбилея служенія Вашего въ священномъ санъ и выражаетъ наилучшія пожеланія,

И. д. ректора Академія, профессоръ Повровскій.

25) Телеграмма изъ Сергіева Посада, отъ Московскої духовной Академіи (присланная на имя преосв. Сергія, епископа уманскаго).

Благоволите, Владыко, привѣтствовать Преосвященнаю Сильвестра отъ Московской Академіи слѣдующею телеграимою.

Московская духовная Академія имфеть высокую честь и велякую радость искренифёне иривѣтствовать Ваше Прессвященство, своего дорогого почетнаго члена, съ совершившимся патидесятилѣтіемъ священнослуженія, и, видя въ Васъ славнаго не только въ Россія, но и въ Европѣ ученаго богослова, много лѣтъ охранявшаго слову и честь Кіер-

176

Digitized by Google

ской Академіи въ званіи профессора, инспектора и ректора ея, до послёдняго времени составляющаго истанное украще ніе ся и оставившаго всёмъ представителямъ духовно-учебныхъ заведеній правило въры въ своемъ догматическомъ богословін и образецъ честнаго, неувлоннаго и доблестнаго служенія долгу призванія и пользё истинной науки въ себё самомъ. Къ привётствію присоединяеть она молитвенное благожеланіе, да сохранить Господь Силь Ваши силы еще на иногія лёта во славу имени Его, во благо Церкви, отечества и науви и въ преспъяніе духовнаго просвъщенія.

Искренно признательный ученикъ Ванъ ректоръ Московской духовной Акаденія, архинандрить Арсеній.

26) Адресъ отъ Казанской духовной Академіи.

# Ваше Преосващенство, Милостивёйшій Архидастыры

Въ день пятидесятия в тобилея Вашего служения Первев въ числу многихъ поздравителей Ваниихъ Казанская духовная Академія присоеденяеть и свой задушевный приввтъ.

Мы. виженодписавшіеся, представители юн'яйщей изъ четырехъ Академій, не будемъ перечислять Вашихъ заслугь на поприщё богословской науки и воспитанія духовнаго юношества, а уномявемъ только о томъ, что Ваша свётлая личность никому такъ не дорога, какъ труженикамъ академическимъ, потому что среди сонма всёхъ православныхъ архипастырей Вамъ превмущественно предъ всёми приличествуетъ именованіе Архипастыря "академическаго", какъ прежде давались имена-Богослова, Схоластика, Философа. Служение Академія Вы. достоуважаемый Владыка, предпочитали болёе почетному положению спархіальнаго архісрея и всё им знаемъ, что Вы любили свою Академію такъ, какъ хорошій отецъ свою семью, были вёрны ей, какъ пчелиная матка своему улью. Это знаменательное явленіе безкорыстной преданности Академіи, длившееся на протяженіи сорока лёть, преданно-12

Труды Кіев. дух. Академін Т. І. 1899 г

сти сознательной и убёжденной, окончательно покоряеть наши сердца, преданныя служенію академической науки, и вдохновляеть ихъ тою живительною вёрою въ свое дёло, которая такъ необходима для процвётанія всякой Академін и которая утверждается не столько на отвлеченныхъ началахъ, сколько живыми достоподражательными примёрами. Вашъ примёръ, Владыко, навидателенъ сугубо. Вы-благочестивый инокъ, но въ то же время и мыслитель, не боящійся свёта познанія; Вы-воспитанникъ старой строгой школы, но въ то же время и цуховный отецъ новыхъ поколёній, не съ недовёріемъ и завистью, но съ ласкою и назиданіемъ благословляющій новые ростки богословскихъ изслёдованій и обобщеній.

Годы и болёзни побудили Васъ оставить бразды правленія Академіей, но Вашъ духовный взоръ и понынѣ свѣтится мыслію и любовію, какъ у боговдохновеннаго Давида во дни его старости, а мы труженики академической науки и академическаго воспитанія подобно приснымъ царя Давида, поклонавшимся до вемли предъ уединявшимся старцемъ, посылаемъ Вашему Преосвященству вемной поклонъ, поклопъ уваженія, любва и благодарности отъ лица богословской науки и Академіи.

Питонець Вашего Преосвященства, глубоконочитающій Вась и предавный Вань сипревный послушених Вашь Арссий, архісписновъ казанскій. Ревторъ Антоній, епископъ чебоксарскій. Инспекторъ, прогојерей Ниводай Виноградовъ. Бывшій ректоръ Агадсийн, членъ духовно-учебнаго Комитета при Св. Синода, протойерей Александръ Владянірскій. Сверхмлатный ординарный профессорь Наколай Изавовскій. Ординарный профессорь Александрь Гусень. Ординарный профессорь Павель Юнгеровь. Исправляющій должность орденарваго профессора Андрей Волковъ. Сверхштатный профессоръ Александръ Некрасовъ. Сверхитатный преподаватель Евланній Будринь. Профессорь Я. Вогородскій. Профессорь Миханль Вогословскій. Профессорь Өвөдорь Бургановь-Профессорь Илія Бердинковь. Э. о, профессорь Ал. Гренковь. Э. о. проф. А. Царевскій. И. д. ординарнаго профессона, протоіерей Евенній Маловъ. Экстраорянварный профессоръ С. Терновскій. Экстраординарный профессоръ Викторь Несийловь. Элетраординарный профессорь Александръ Потёхниъ. Практиканть татарскаго дзика свещенных Егоровь. Почетный бырститель Академін Павель Шетникинъ, Доцентъ Сергий Предточенский. Доцентъ Ө. Благенидовъ. И. д. доцента священникъ Іоаниъ Половъ. Доценъ Вл. Керенскій, Доценть Или Ястребовь. Секретарь И. Спасскій.

178

Digitized by Google

27) Телеграмма изъ С.-Петербурга, отъ предсъдателя духовно-учебнаго Комитета при Св. Синолъ.

Приношу усердиващее поздравление. Глубово чту ученые труды. Желаю многихъ лётъ.

Протвіерей Петръ Смирновъ.

28) Телеграмма наъ Москвы отъ семинаріи и учениковъ.

Глубовопризнательные ученики сердечно привётствуютъ Архипастыря - учителя съ исполнившимся патидесятилѣтіемъ достославнаго служенія Церкви и богословской наукѣ.

Ректоръ московской семинарія архимандрить Паресній, Инспекторъ Истребцовъ. Пренодаватель Вержболовичь. Надзиратель Поспёловъ.

29) Телеграмма изъ Вильны отъ семинаріи литовской.

Литовская духовная семинарія въ лицё всёхъ членовъ корпорація съ ректоромъ архимандритомъ Иннокентіемъ во главё считаетъ своимъ непремённымъ долгомъ принести поздравленіе съ исполнявшимся патидесятилётіемъ служенія Вашего Преосвященства въ священномъ санѣ съ пожеланіемъ высокочтимому славнёйшему, глубовомысленному, отмённому богослову прожить много славныхъ лётъ для славы Церкви Россійской и для процвётанія богословской науки.

Архимандрить Иннокентій в преводавателя.

30) Телеграмма изъ Курска отъ семинаріи и учениковъ.

Въ день исполнившагося пятидесятилётняго святительскаго служенія Вашего Преосвященства, ознаменованнаго многими и высокоцёнными трудами на пользу св. Церкви, богословской науки и родной Академіи бывшіе питомцы Авадеміи и Вашего Преосвященства, съ чувствами глубочайшей признательности вспоминая исполненные высокой мудрости урови и искренней отеческой любви наставленія и отношенія Вашего Преосвященства, какъ бывшаго начальника и наставника, почтительнёйше просятъ принять сердечвыя привётствія и молитвенныя благожеланія ихъ. Да продлитъ Господь на многіе годы драгоцённую жизнь Вашего Преосвященства и да оваритъ вечеръ ся невечернимъ свётомъ благодати Своея.

Ректорь Курской семинарів протоїерей Іаковь Новицкій. Преподаватели: Васний Залуций, Енифаній Пестеровскій, Николай Сенаторскій, Феодорь Булгаковъ, Павелъ Абаза. Владиніръ Старосольскій. Иванъ Онусовъ. Понощинин инснектора: Николай Романовъ. Видторъ Сенаторскій.

31) Телеграмма изъ Чернигова, отъ семинаріи и учениковъ.

Черниговская семинарія во главѣ съ ректоромъ и бывшіе цитомцы Кіевской Академія почитають себя особенно счастливыми сердечно привѣтствовать Ваше Преосвященство въ день достославнаго пятидесятилѣтія священнослуженія Вашего святой церкви и выражають свое душевное ножеланіе Вашему Преосвященству еще многія лѣта служить украшеніемъ православной церкви и богословской науки.

Ректоръ семинарія Протоlерей Е. Ефремовъ. Законоучитель гимиавія Величновскій, Преподаватели: священникъ Ефимовъ. Дорошенко, Васютинскій Громаковскій, Благовіщенскій, Бившій вреподаватель Острегорскій.

32) Телеграмма изъ Екатеринославля, отъ семинаріи.

Почтительнёйше поздравляемъ Васъ, Ваше Преосвященство, съ пятидесятилётіемъ священства. Молимъ Господа о многолётнемъ здравіи Вашего Преосвященства во благо и ва славу святой церкви и богословской науки и на радость благодарнымъ питомцамъ Вашимъ.

Архимандрить Агацить. Павдовскій. Жежеленко. Соколовь. Рождественскій. Брунбендерь. Тарновскій.

33) Телеграмма изъ Симферополя, отъ семинаріи и учениковъ.

Храня жавную и благодарную память о Вашемъ мудромъ отеческомъ руководствё, въ бытность нашу въ стёнахт Академіи, почтительнёйте привётствуемъ Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятилётіемъ достославнаго служенія Вашего отечеству, церкви и богословской наукё и усугубляемъ свои молитвы о Вашемъ здравіи и благоденствія на многіе годы.

Ректоръ Таврической семинарія Протоіерей Знаменскій. Инспекторъ Григорій Соколовъ. Протоіерей Іоаннъ Тяжеловъ. Протоіерей Александръ Сердобольскій. Самщеники: Василій Никольскій и Пиколай Шиаковскій. Александръ Ивановъ Ивгиз Оболенскій. Михамлъ Сеофиловъ. Крискентъ Матушевскій. Павелъ Грушинскій. Григорій Прошевскій.

34) Телегранжа изъ Кишинева, отъ служащихъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ учениковъ.

Служащіе въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ Кншинева почтительнійше прив'йтствують Ваше Преосвященство съ полув'йковымъ высокимъ и благотворнымъ служеніемъ святой православной деркви и богословской наукъ.

Ректорь семинарів Протоірей Александрь Янонскій.

35) Телеграмма неъ Владиміра губ., отъ семинарів и учевниовъ.

Преосвященнъйшій Владыко, сердечночтимый Архинастырь и Отецъ!

Сегодня исполнилось пятидесятилётіе Вашего священнослуженія церкви и отечеству. Благоволите принять оть насъ, Вашихъ бывшихъ питомцевъ, усердиёйшее привётствіе съ достиженіемъ столь рёдкаго внаменательнаго юбилея. Всецёло преклоняемся предъ Вами, высоко цёнимъ заслуги Ваши, какъ бывшаго начальника дорогой намъ Кіевской Академіи, съ чувствомъ глубочайшаго уваженія относимся въ учено-богословскимъ трудамъ Вашего Преосвященства, съ умиленіемъ вспоминаемъ благоговёйное совершеніе Вами богослуженія. Испрашивая Вашего святительскаго благословенія и оставаясь въ числё всегдащнихъ почитателей Вашего Преосвященства, усердно молимъ Всевышняго, да ниспошлетъ Вамъ вожделённое вдравіе, миръ и спокойствіе на многія лёта.

Ректоръ семпнарія архимандрать Іона. Протоіерей Воголюбовъ. Саященникъ Сперанскій. Пренодаватели: Везевник. Крестовъ. Ушаковъ. Вулатовъ. Малиповскій. Введенскій. Преображенскій. Агриковъ.

36) Телеграмиа изъ Петрозаводска, отъ олонецкой семинаріи.

# Ваше Преосвященство!

Въ день внаменательнаго пятидесятилётія Вашего служенія церкви и отечеству примите отъ учениковъ своихъ искревнее прявётствіе, чистое сорадованіе и благожеланіе Вамъ отъ Господа Благодателя всёхъ благъ на иногая лёта.

Ректера сенинарін архимандрять Насанавль. Преподазатели: Златнорскій, Досевь37) Телеграмма изъ Минска отъ семинарія.

Минская духовная семинарія съ сердечною радостью праносить Вашему Преосвященству свои почтительнёйшія поэдравленія съ завершеніемъ велинаго подвига непрерывнаго и многополезнаго служенія Вашего церкви, наукъ и обществу въ теченіе пятидесяти лёть и молитвенно желаетъ Вашему Преосвященству, да сохранитъ Васъ Господь во здравіи и благоденствіи въ долготу дней на многая лёта.

Ревторъ и наставния.

38) Телеграмма изъ Казани.

Почтительно привѣтствую Преосвященнаго юбиляра, достославнаго русскаго богослова, человѣка правды и добра. Да хранитъ Васъ Господь.

Александръ Гусевъ.

39) Телеграмма изъ Казани. Привътствую Васъ, Владыко, съ иятидесятилътіемъ Вашего достославнаго служенія.

Тервовскій.

40) Телеграмма изъ С.-Петербурга отъ учениковъ.

Земной поклонъ, сердечный привётъ, задушевныя пожеланія шлютъ служащіе въ центральномъ Управленіи Синода, усердные почитатели, признательные ученики, славному представителю отечественной богословской науки, глубиною мудрости своихъ твореній всёхъ поучающему и утверждающему, свётилу дорогой Академіи, доблестному іерарху, свято совершившему днесь великій подвигъ полувёковаго священноіерархическаго служенія родной православной Церкви.

Керскій. Миропольскій. Остроуновъ. Зниченко. Соловьевъ. Скворцовъ. Шемлинчь. Гавриловъ. Мироносицкій. Веренскій. Вишиевскій. Валдовскій.

41) Письмо отъ ревтора одесской духовной семинарів.

Преосвящени в Владыко, Милостив в та Архинастырь и Отецъ.

Въ виду истекающаго пятидесятилътія Ваннего доблестнаго и многополевнаго служенія Церкви Божіей, поввольте и мнѣ недостойному присоединиться въ многочисленному сонму искреннихъ почитателей Вашего Преосвященства, и прі-

имите отъ всей души приносимое мною привитствіе съ этимъ многовнаменательнымъ событіемъ въ жизни Вашей. Съ глубочайшимъ благоговѣніемъ прекловяю грѣшныя и немощныя колёна свои предъ судьбами Промысла Божія, изобильно излившаго на Васъ щедроты Своихъ благодатныхъ даровъ. Съ благодарною радостію превлоняюсь предъ Вашниъ Преосвященствоиъ. усеранымъ носителемъ этихъ даровъ Божінхъ дая блага ближнихъ. Во все время своей жизен Вы твердо, чисто, усердно, многоплодно и свято потрудились для богословской науки и для духовной школы, саблавшись образома для всёхъ вырных вырою, словома, житіема, любовію, духома, чистотою (І. Тим. IV, 12). И преподаватели, и питомцы и высней в средной школы духовнойбеще долгое время будуть чтить въ лицё Вашемъ высшаго и надежнаго руководителя въ дёлахъ истинной иёры. И добрые служители алтаря Господня, поставленные на всемъ пространствѣ обширнаго отечества нашего, съ благоговёніемъ сохранять добрую память о Васъ и, конечно, не забудутъ Васъ въ молитвахъ своихъ. Почитаю себя весьма счастливымъ, что Господь даровалъ и инѣ возможность лично знать Васъ отъ дней юности, и потому тёмъ съ большимъ дерзновеніемъ приношу Вамъ мое скудное, но вполнъ искреннее слово привътствія.

Испрашивая архипастырскихъ молитвъ и благословенія Вашего, съ глубочайшимъ почтеніемъ и искреннею преданностію имёю честь быть Вашего Преосвященства усерднёйшій послушнивъ,

Протоверей Марти; ий Ченена, ревторь Одесской духовной семвнарів.

42) Телегранма изъ Симбирсва.

Въ день исполнения пятидесятилътия Вашего служения святой Христовой Церкви прошу Ваше Преосвященство милостиво принять в мое искреннъйшее сыновнее привътствие съ молятвеннымъ пожеланиемъ, да усладитъ Господь всъ дии Вашей доблестной жизни.

Симбирскій ректоръ Стерновъ.

43) Телегринна изъ Житоміра.

Къ многочисленнымъ поздравленіямъ съ пятидесятилѣтнимъ юбилеемъ Вашего служенія Церкви и богословской наукѣ весьма пріатно ученику и аскреннему почитателю Вашему присоединить и свое поздравленіе съ этимъ знаменательнымъ для Васъ торжествомъ, съ пожеланіемъ Вамъ многихъ лётъ на продолженіе Вашего плодотворнаго служенія церкви и богословской наувѣ.

Деректорь гинналіч Гаденисиїв.

44) Телеграмиа изъ Бѣлы-Сѣдлецк.

 Благодарные ученики почтительнёйше поздравляють Ваще Преосвященство съ пятидесятилётнимъ юбилеемъ Вашего священства.

Сольскій, Отраженичь,

• 45) Письмо изъ Минска.

Ваше Преосвященство,

Преосвященнэйшій Владыво!

. Примите и отъ меня, Преосвященнъйшій Владыво, товарищеское, самое сердечное и молитвенно-благожелательное привѣтствіе съ исполнившимся пятидесятилѣтіемъ Вашего доблестнаго служенія Церкви Божіей, царю и отечеству! Учась съ намя, хотя Вы были старше насъ, не только летами, но и своимъ умомъ и познаніями. Вы всегда относились къ намъ, какъ добрый товарищъ, почему всъ мы и уважали и любиди Васъ. Занявъ потомъ высокій пость ревтора нашей дорогой Академіи, будучи возведены въ санъ святительскій, вогда Ваше имя стало нев'єстнымъ, каяз имя перваго богослова въ Россіи, Вы не изметили своихъ отношений въ намъ, по старому Вы остались для насъ тъмъ же простымъ, сердечнымъ товарищемъ и добрымъ совѣтенкомъ. Отъ души благодаримъ Васъ и усердно молимъ Господа, да продлитъ Онъ дни благочестивой жизни Вашей, при возможномъ добромъ вдоровья, еще на многія и многія лёта!

Испрашавая Валихъ святительскихъ молитвъ, нийю честь бить Валъ богомолецъ минскій каседральный протоісрей Георгій Тариопольскій.

## 46) Телеграмма изъ Черенгова.

Усердно поздравляю Васъ, невабвенный наставникъ, съ полувёвомъ благоплоднаго служения Вашего Церкви Божіей. Молитвами св. Осодосія, воему нынё сугубо молюсь, да дастъ Вамъ Господь еще много лётъ подвязаться добрымъ подвигомъ.

Казедральный протојерей червиговскаго собора Гоаниз Платонова.

47) Телеграмма изъ Харькова.

Бью вемной поклонъ великому святятелю, дивному и знаменитому русскому богослову, для имени Божія много трудившемуся и неизнемогавшему (Апок. II, 23). Да хранитъ Васъ Господь.

Профессерь Харьковскаго унизорсятета протейерей Вузаевичь.

48) Пасъно наъ Кіева-города.

Преосвящете владыко,

Милостивійній Архипастыры

Сивреннъйше прошу, Ваше Преосвященство, благоволите ивлостиво принять отъ немоществующаго усерднъйшее отъ души повдравление съ истечениемъ пятидесятилътия доблестнаго служения Вашего Преосвященства въ свищенномъ санъ и сердечное желание, да Господь Богъ благословитъ долгоденствиемъ и благоденствиемъ иногоплодяную жизнь Ваmero Преосвященства на иногия лъта во благо и во славу святой православной Цервви и Отечества нашего.

Честь имъю быть и пребыть Вашего Преосвященства искренно преданнымъ и усерднъйшимъ послушникомъ.

Протојерей Миханлъ Вогдановъ

49) Телеграмма нвъ Червоннаго.

Родина Вашего Преосвященства, мёстечко Андрушовка въ лицё старожиловъ сердечно привётствуетъ Васъ съ совершившимся пятидесятилётіемъ Вашего служенія Церкви.

Старшина съ обществоиъ крестьянъ Андрушовия.

50) Телеграмма изъ Креженца.

Общество вспомоществованія воспитанницамъ временецваго епархіальнаго женскаго училища почтительнойше привѣтствуетъ Ваше Преосвященство, своего почетнаго члена, съ пятидесятилътіемъ священства, молитъ Господа даровать Вамъ здравіе, продлить Вашу жизнь многіе годы на пользу русской церкви, на славу отечества.

Члены Праьленія: предсядатель свящечникъ Вагриновскій. Начальница Сладкевичь. Крижановскій. Сивицкая. Маньковская. Новоселецкій.

51) Телеграмма изъ Харькова.

Ваше Преосващенство,

Милостивиний Архипастырь!

Служащіе въ Харьковской семянарія Ваши питоицы имѣютъ счастіе привётствовать Ваше Преосвященство съ истекшимъ пятидесятилѣтіемъ Вашего ревностнаго, разносторонняго, плодотворнаго служенія на польву редной намъ Академін, науки и церкви. Мы лично, особенно цёня Ваши заботы о воспитанія нашемъ, согласно высокимъ требованіямъ христіанской правственности и въ духѣ православной Церкви, мольмъ Бога, да укрѣпютъ Онъ Ваши силы, да продлитъ Ваши дни на многія лѣта.

Леонтовичь. Вертеловскій, Корнесико, Лонгиновъ,

52) Телеграмма изъ Новочеркасска.

Въ день исполнившагося пятидесятилётія славнаго служенія Вашего Церкви Христовой бывшіе питоицы Ваши, въ чувствё глубокаго благоговёнія, почтительно приносять Вамь поздравленія съ внаменательнымъ днемъ в молять Бога, да продлить Онъ Вашу жизнь еще на многія лёта.

Преводаватели Донской сенянарів: Григорій Прогонововь. Павель Стратилатовь. Моханль Однорадовь. Платовь Дударевь. Александрь Щетковскій. Евграфь Овсянавасовь.

53) Телеграмма изъ Тулы.

Отъ бывшихъ питоицевъ Кіевской Академін наъ Тулы съ чувствомъ глубочайшаго уваженія и неизмённой преданности считаемъ своимъ долгомъ принести поздравленіе Вашему Преосвященству съ исполнившимся нынё пятидесятилётіемъ Вашего служенія православной Церкви въ священномъ санё. Примите Ваше Преосвященство увёреніе, что память о Васъ, какъ глубокомъ богословѣ, наставникѣ и добромъ руководителѣ-начальникъ живо хранится въ нашихъ серднахъ.

Преподаниятая соминарія: Павель Малядиїй, Динатрій Глагодовь, Петръ Павлушковь, покощникъ инспектора Викторь Георгіевскій. Покощникъ смотрителя Миханлъ Бълдевь. Учитель Николай Мининь.

54) Телегранма изъ Ставрополя, губ.

Въ день полувёвоваго священнаго служенія Вашего Преосвященства Преотолу Божію, мы, бывшіе воспятанники кіевской Академіи, имёвшіе счастіе внимать мудрымъ словамъ богопросвёщеннаго ума Вашего в ввёряться твердому руководительству Вашему въ дёлё воспятанія своего, привётствуемъ Васъ съ знаменательнымъ днемъ жизни Вашей и молямъ Бога, да умножитъ Онъ дни Вашей жизни въ непоколебимомъ здравіи, непремённомъ благополучіи.

Законоучители глиназіи: священник Руткенчъ. Священниъ Капраловъ, Спотритель училища протойерей Случевскій. Помощиннъ смотрителя Романъ Глухаревъ. Учитель Васплій Хомяковъ. Преподавателя спархіальнаго училища: Николай Воснессискій. Мартирій Чемена. Петръ Глазуновъ. Отекцковскій Священникъ Ключаревъ. Преферансовъ.

55) Телеграмма изъ Полгавы отъ семинаріи.

Высоксчтимаго Архипастыря, славу родной Академів, любвеобильнаго начальника, незабвеннаго профессора почтительнёйше повдравляемъ съ многоплоднымъ полувёкомъ служенія Церкви и наукё, испращивая святительскаго благословенія.

Протоїерей Шичета. Ивань Случевскій. Алексай Раевскій. Александрь Стадиццій. Николай Вутринскій. Владимірь Терлецкій. Семень Псаревь. Ивань Ямовскій. Василій Селинь. Василій Кокалевский. Петрь Поцевь.

56) Телеграмма изъ Смоленска отъ семинаріи.

Въ полувѣковой юбилей служенія Вашего Церкви и наукѣ питомцы Ваши смиреннѣйше просятъ Ваше Преосвященство принять ихъ искреннія благожеланія.

Преподаватели Смоленской семинаріи:

Родіоновъ. Ввижевъ. Сорокалітова. Симрновъ. Вимиевскій. Конокотинъ. Черницькій.

57) Телеграмия изъ Орла отъ семинарін.

Сыновне радостно привётствуемъ Ваше Преосвященство съ исполнившимся патидесятвлётіемъ Вашего славнаго и маогополезнаго служенія православной церкви, богосязеской наукъ и родной Академіи, и молитвенно желаемъ Вамъ иноголётняго заравія.

Ваши благодарные ученики и всегдашніе почитатели служащіе Орловской семинаріи:

Пясецкій. Прохорога, Высоцкій. Яницкій. Сухозанета. Гефрібескій; Пекревочій.

58) Телеграния изъ Воронежа отъ семинаріи.

Преосвященнъйшій Владыко! Въ знаменательный день пятидесятильтія Bamero служенія Церкин Вожіей съ любовію, признательностію и благожелательностію привітствуемъ Ваши педагогическія заслуги, ученые труды в пастырсвіе подвити.

Ваши ученики: ректеръ Ворененской семинарія Онасскій. Цранодачатали: Орловъ. Базилевичт. Можаровъ. Палецкій. Томеневъ. Ильнискій. Запольскій. Каминекій. Милютинъ. Алфоровъ. Лебединскій. Послѣловскій. Горьковскій. Васильевъ.

59) Телегранма изъ Саратова.

Глубоко благодарные ученики Вашего Преосвященства почтительнийше приносять искрениее поздравление со днемъ пятидесятилития Вашего служения Церкви съ пожеланиемъ многихъ лить.

Инспекторъ Саратовской семинарім ісромонахъ Іоаннъ. Мяхандъ Чунасвекій. Александръ Болгоновскій.

60) Телеграмма изъ Өеодосія.

Прошу Ваше Преосвященство принять почтительнийшее мое повдравление съ исполнившимся патидесятилительний славнаго служения Вашего Церкви и богословской науки.

#### Директоръ Маличовскій.

61) Телеграмма изъ Варшавы.

Ваше Преосвященство!

Привнательные и благодарные нитомцы Кіевской духовной Академіи, живущіе въ Варшавѣ, съ чувствомъ благоговѣйнаго уваженія къ Вашей высокополезной просвѣтительной полувѣковой дѣятельности всепочтительнѣйше привѣтствуютъ Васъ, бывшаго своего добрѣйшаго наставника и руководители, съ нятидесятниётнимъ юбилеемъ въ священномъ санѣ, моля Всевышниго, да хранитъ Онъ Васъ, Преосвященнъйшій Владыко, на долгіе будущіе годы и да подастъ Вамъ силы и бодрости еще много лѣтъ служитъ своими просвѣтительными богословскими трудами на пользу и во славу церкви православной. Просимъ Вашего святительскаго благословенія.

Протојерей Юрій Татарова. Протојерей Аноллинарій. Козальництій. Священника Константива Голоскевича. Священника Анарей Божнаа. Статскій соватника Цетра Славнцкій. Инспектора реальнаго училища Сергти Лебедева. Статскій соватника Иларіона Коровицкій. Смогритель духовнаго училища Василій Щегнова, Сокретарь Уливерситота Николай Славнит. Контролера Контори Государственнаго Банка Николай Духасевича.

62) Телеграмма неъ Самакова (въ Болгарія).

Съ благодарностію намятуя о своемъ незабвенномъ в добромъ наставникѣ, мы нижеподписавшіеся присоединяемся къ нашей alma mater въ чествованіи пятидесятилѣтія многополезной Вашей дѣятельности, и просимъ Вашихъ молитвъ и благословенія, чтобы и намъ стать достойными служителями православной вѣрм и церкви въ нашемъ дорогомъ отечествѣ.

Дебренледный. Вацаловъ. Кара-Стояновъ. Шивачевъ.

63) Телеграмма изъ Ливенъ.

Проникнутые глубовою благодарностію за Ваши труды н заботы по воспитанію насъ въ дорогой родной намъ Кіевской Академіи, имžемъ честь всепочтительнѣйше привѣтствовать Васъ, Ваше Преосвященство, съ знаменательнымъ днемъ пятидесятилѣтія славнаго служенія Вашего на пользу церкви и незабвенной намъ Академіи.

Иомощникъ спотрителя яввовскато духовязато училища Петрь Ваноградовъ.

64) Телеграмма изъ Клевани.

Въ знаменательный день славнаго полувѣковаго служенія Вашего церкви православной и богословской наукѣ, истиннымъ украшеніемъ которой Вы пребываете въ качествѣ пернаго русскаго ботослова догматиста, корпорація начальствуюцихъ, учащихъ, служащихъ и членовъ общества вспомоществованія недостагочнымъ ученякамъ клеванскаго духовнаго 190

училища, вознеся Господу Богу сердечное моленіе о здравія Вашего Преосвященства, велинаго питонца Волыви, близнаго имъ по духу и илоти, святымъ долгомъ поставляемъ почтительнъйше привётствовать Васъ съ исполнившинся пятидесятилётіемъ достославнаго служенія Вашего съ пожеланіемъ здравія и долгоденствія и плодотворной дёятельностя на иользу Христовой Церкви и православнаго богословія столь высоко поднятаго капитальными творевіями Вашими. Виёстѣ съ тёмъ правленіе общества, принося глубокую благодарность за столь щедрую жертву, въ особую для себя честь поставлиетъ въ настоящій знаменательный день единогласно избрать Ваше Преосвященство почетвымъ членомъ общества.

Вашего Преосвященства почтительнійшіе слуги: смотритель училища Чельдову. Помещрику смотрителя Осибцаїй. Преподаватель Пекарокій воспитанних курса 1884 года. Преподаватель Доброхотову. Преподававатель Перхоровиту. Преподаватель Клишковскій. Невдашка. Барановичу. Левицкій. Врачу Рамашевскій. Предсідатель правленія общества Казсинкову. Надзяратели: Водрокій. Малицкій. Милюжиовичу. Яржонскій. Сващенник Яриоловичу.

65) Телеграмма изъ Мещовска.

Желаю долгоденствія, благоденствія и спасенія.

Онотритель Тихонировъ.

66) Телеграмма изъ Гомеля.

Отъ благодарнаго преданнаго сердца приношу поздравленіе Вашему Преосвященству съ пятидесатилётнимъ юбилеемъ служенія въ съященномъ санѣ для блага родной православной Церкви и духовнаго просвъщенія. Да подастъ Господь Вамъ здравіе и долгоденствіе.

Спотритель Гонельскаго духовнаго учидища Териссскій.

67) Телеграмма изъ Богуслава.

Учащіе и учащіеся Богуславскаго духовнаго училища долгъ имѣютъ смиреннѣйше привѣтствовать Ваше Преосващенство въ сей знаменательный день, вовсылая благодарственное въ Богу моленіе о Вашемъ Преосващенствѣ.

Спотрятель училища.

68) Телеграмма изъ Умани.

Вся училищная ворнорадія и училище возносять мо-

литвы о варавіи и благоденствіи Вашего Преосвященства на многая лёта.

Горячо привётствующіе Васъ съ знаменательнымъ для Васъ днемъ, всегда хранящіе въ сердцё благодарное паматованіе о Вашемъ мудромъ в отечески попечительномъ руководствё и управленіи нами начиная отъ дней студенчества въ особенно дорогой и родной намъ чревъ Васъ Кіевской Авадеміи питомцы Ваши:

Померанцевъ, Сабатовскій, Петрушевскій, Зелинскій, Странковичь, Путд.

69) Адресъ отъ черкасскаго духовнаго училища.

Ваше Преосвященство, Преосвященн в й Влядыво,

Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ!

Сегодня исполнилось пятьдесять лёть съ тёхъ поръ, какъ вы вступили на стезю церкви Христовой въ качествъ духовнаго пастыря и "строителя таннъ Божінхъ"; пятьдесятъ лъть Вы непрестанно подвизаетесь на этомъ многотрудномъ поприщё, начавь съ скромной деятельности сельскаго священника и затёмъ последовательно проходя все болёе высовія и болве ответственныя должности до епископскаго сана в начальника высшаго духовно-учебнаго заведенія включительно. По истинъ Самъ Господь, виспосылавшій Вамъ Свою благодатную помощь для несенія подъятаго Вами тяжваго бремени во все время полувъковаго служенія Вашего сподобиль и нынѣ дать Вамъ ведимое знамение благодати Своея въ томъ, что Онъ уврѣпилъ Ваши силы и судилъ Вамъ дожить до сего многознаменательпаго в радостнаго дня, чтобы воочію узрѣть блягословенные Богомъ плоды трудовъ Вашихъ и радоваться тому, что посъянное Бами на нивъ Христовой доброе съмя дало илодъ сторицею.

Ваши заслуги, какъ выдающагося ученаго богослова русской церкви, стяжавшаго себѣ безсмертную славу своими догматическими трудами, какъ вѣрнаго стражя православной вѣры, свято хранящаго въ чистотѣ и неповрежденности скятое ученіе Спасителя нашего и Его Аиостоловъ, и неутомимаго борца за вствну Христову, побёдоносно отражавшаго всё посягательства на нее со стороны ся враговъ, а равно также мудраго начальника и руководителя высшай духовной школы.--Кіевской Академін, для неторой славное и безпримърно многолётнее управленіе Ваше должно составить цёлую эпоху въ ся исторін, --эти заслуги Ваши на главахъ у всёхъ, и всёми признаны и изображены въ привётственныхъ рёчахъ и телеграммахъ, присланныхъ со всёхъ концовъ Россіи отъ лица многочисленнаго сонма почитателей Вашихъ.

Но всякій, кому дороги интересы духовнаго просв'яще. нія и невабвенны всё выдающіеся деятели на этомъ высокомъ поприщѣ, должевъ съ благодарнымъ воспоминаніемъ остановиться также и на Вашев, Преосвященнъйшій Владыко, плодотворной діятельности по отношенію въ среднимъ и нияшимъ духовно-учебнымъ заведеніямъ кіевской епархін, которыя тавже ввёрены были Вашему просвёщенному рувоводству и высшему управленію. Поэтому, да будеть позволено и намъ-состоящимъ на службъ при Червасскомъ духовномъ училищѣ начальниками и наставниками-присоединиться нынѣ въ общему хору почитателей и благожелателей Вашихъ н воздать Вамъ должную дань уваженія, любви и признательности, такъ какъ Ваша многосторонняя двятельность неразрывно связана съ жизнію и преуспёяніемъ и Черкассваго духовнаго училища. И оно въ теченіе почти 13 лётъ нибло счастіе состоять подъ Вашимъ управленіемъ, и оно было твиъ луховнымъ вертоградомъ, гдъ Вы свяли свое доброе свяя, и оно озарялось и согрёвалось лучами сердечной теплоты и глубовой мудрости, столь характеризующими Вашу плодотворную двятельность вообще, и оно поэтому носить теперь на себъ неизгладимую печать того, что Вы энергично, руководительно и благостно трудились для правильной и прочной постановки въ немъ учебно-воспитательнаго дёла.

Сколько высокихъ и ръдвихъ качествъ Своей души проявили Вы на этомъ посту высшаго администратора духовноучебныхъ заведеній! Кому не извъстна Ваша начальственная

Digitized by Google

# патедесатильтній ювилей преосв. Сильвестра.

11.

١.

мудрость; Ваша неуклонная вёрность своему долгу и глубокое уваженіе въ закону в справедливости; Ваше образдовое, трудолюбіе и вниманіе ко всёмъ даже, цовидимому, мельчайшимъ нуждамъ и вопросамъ училищной живни; Ваша постоанная заботливость не только о преуспённіи каждаго учебнаго заведенія, но и о нахожденій мира и добраго согласія между служащими въ няхъ лицами; Ваша благожелательность и сердечное участіе ко всёмъ подчиненнымъ Вамъ труженикамъ по воспитанію духовнаго юношества, которымъ Вы никогда не отказывали въ своей нравственной поддержкё, руководственныхъ совётахъ и указаніяхъ; навонецъ, Ваша все покрывающая истинно-отеческая любовь ко всёмъ воспитателямъ и питомдамъ ввёренныхъ Вашему управленію разсадниковъ духовнаго просвёщенія!

Все это всегда побуждало насъ видеть въ лице Вашенъ, поставленный Богомъ высоко на свёщнике, ярко горящий свётильникъ, тавъ долго освёщавшій умы и сердца наши и направлявшій нашу д'вятельность, во благо церкви и на цольву духовному просвёщенію, а въ выябшній благознаменательный и торжественный день побуждаеть нась оть полноты души серденно приветствовать Васъ, повергнуть къ стопамъ Вашего Преосвященства чувства своего глубочайшаго уваженія и беваредульной благодарности за благотворные, многолътние труды Ваши по управлению и совершенствованию Черкасскаго духорнаго, училища и вообще за все содвянное Вами ему д намь добро и, смареннайте испранивая Вашего Архипастырскаго благословенія и святительскихъ молитвъ, въ то же время и съ своей стороны, усердно модить Всевышняго Госцода о дарованія Вамъ здравія, криности смль и долгольтія для продолженія Вашего благонлодного служенія цервви и отечеству еще на многая и многая лёта.

Вашего Преосвященства, Милостивейшаго Архипастыря и Любвеобильнаго Отца, нижайше послушники: Смотритель Черкасскаго духовнаго училища Климентъ Чемена. Помощ-Труди Біев. дух. Академія. Т. І. 1609 г. 13

никъ смотрителя училаща Владнијръ Мировичъ. Старшій учитель Михани́ъ Булгаковъ. Учитель Изанъ Моссаковокій. Учитель Изанъ Летровъ. Учитель Свашенникъ Николай Шпачинскій. Учитель Тимовей Мироновичъ. И. 1. надвирателя, Евгеній Кисилевичъ. Члевы училищиаго Правленія отъ духовенства: священникъ Соборно-Николаевской церкви г. Черкассъ Миханлъ Ковалевъ и Рождество-богородичной церкви г. Черкассъ священникъ Іоаниъ Туробойскій Врачъ училища И. Якубовскій.

70) Телеграмма изъ Бугуруслана.

Привътствую Ваше Преосвященство съ иятидесятилътіемъ Вашего служенія Перкви. Да продлить Госполь Ваши ини.

Смотритель училища Миханль Орлинь. Помощникъ Манунлъ Тарановиче.

71) Телеграмма изъ Купянска.

Имѣю честь почтительнѣйше и усерднъйше поздравить Ваше Преосвященство съ исполненіемъ пятидесятилѣтія Вашего по истинѣ добраго и милостиваго пастырства и учительства. Пошли Господь силъ и здоровья Вашему Преосвященсту еще на многія лѣта.

Исврение благодарный и недостойный ученикъ Вашего Преосвященства смотритель вупянскаго духовнаго училища

Иванъ Григоровичъ.

72) Телеграмма изъ Бѣлева.

Съ чувствомъ живъйшей и искренней радости присоединяюсь къ числу Вашихъ почитателей въ общемъ привътствіи съ знамеяательнымъ днемъ Вашей жизни. Всесильный Богъ да сохранитъ Васъ на многія лъта для блага церкви въ воздаяніе какъ бы за Ваши заслуги и труды по учено-административной должности въ дорогой Кіевской Академіи. Цамять о Васъ, какъ достойномъ профессоръ и администраторъ, да живетъ въ сердцахъ признательныхъ Вашихъ воспитанниковъ на долгіе годы въ назиданіе будущихъ воснитателей и воспитанниковъ Академіи.

Спотритель билевскаго духовнаго учалища Миханль Глаголевь.

73) Телеграмма изъ Чернигова.

Превлоняюсь предъ заслугами Вашего Преосвященства въ области служенія Вашего церкви и богословской наувъ. Корпорація черниговскаго духовнаго училища — преимущественно Ваши воспитанники—имбетъ счастіе привётствовать Ваше Преосвященство съ знаменательнымъ днемъ пятидесятилётія служенія Вашего.

Скотратель училаща Миханль Доброгаевъ.

74) Телеграмма изъ Единецъ. Ваше Преосвященство!

Отъ всей души и отъ всего сердца въ сей многознаменательный день поздравляемъ Васъ съ доблестнымъ и плодотворнымъ пятидесятилётнимъ служеніемъ церкви, отечеству, наукъ и высшей школь.

Ваши благодарные питомцы и почитателя:

Руданскій. Өедоровскій. Концевник. Герштанскій. Ивановь.

75) Телеграмма изъ Кременца.

Кременецкое духовное училище, благодарное за великія жертвы, возносить усердныя молитвы къ Богу: да даруеть Всевышвій Вашему Преосвященству многая и многая люта, и шлеть Высокопочтенному юбилару сердечный привёть оть училища вообще и оть благодарныхъ и присночтущихъ юбиляра учениковъ въ особенности.

Сротратель училища Протојерей Суворовъ

76) Письмо изъ Торопца.

Ваше Преосвященство, Преосвященнъйшій Владыко,

Милостив'й Милостырь, Отецъ и Учитель!

Исполнившееся 50-лътіе священнослуженія Вашего даетъ намъ радостный поводъ выразить глубокое и почтительньйшее наше удивленіе предъ Вашею славною и свътлою личностью, сіяющею для насъ—въ ореолъ добраго архипастыря, учителя—возвышенной науки, мужа—совъта и разума, просвъщеннаго свътомъ Христовой любви.

Полные сердечной благодарности за тё счастливые академическіе годы, когда находились подъ Вашимъ святительскимъ начальствомъ и руководствомъ—когда въ насъ, подъ добрымъ вліяніемъ и отеческой заботой Вашего Преосвященства, росло и врёпло то хорошее, чёмъ теперь живы мы и что имёетъ въ насъ цёну, мы отъ всей души молимъ Господа.-Бога.-да сохранитъ Онъ, Милосердый, Васъ, свётяльника православной церкви, отца и учителя вёрующихъ, благостнёйшаго руководителя ищущихъ свёта Христова ученія, въ совершенномъ здоровьи.-Вашего возвышеннаго духа и тёла.-на много лётъ.

Ваше имя было и будеть для насъ всегда славнымъ и чтимымъ, какъ оно славно и чтимо во всей православной церкви, какъ оно славно и чтимо въ родной Кіевской и другихъ Академіяхъ православныхъ; но нашему сердцу дороже всего образъ благостивйщаго долготеривливаго и милосердаго Отца воспитателя, свявшаго добрыя свмена въ юныя. сердца.

Да свътится свътъ Вашъ предъ человъки и да прославятъ Отца небеснаго, видя и преклоняясь предъ такимъ истиниымъ и бодрымъ пастыремъ, отцемъ и учителемъ церкви.

Εἰς πολλὰ ἔτη, δέσποτα!

Вашего Преосвященства,

Милостивѣйшаго Архипастыря, Отца и учителя, почтительнѣйшіе, всегда благодарные и совершенно преданные, испрашикающіе святительскихъ молитвъ и благословенія:

Кандидатъ Кіевской Академін выпуска 1878 года, смотритель Торопецкаго духовваго училища (Исковской губернія)- Николай Зиминъ.

Кандидать Кіевогой Ахадемін, учитель Торопециаго духознаго учинща Димитрій Серебренниковъ.

77) Телеграмма изъ Канева.

Сегодня, 7 девабря священно-церковно-служители церквей города Канева, отслуживъ въ соборной церкви литургію и благодарственное Господу Богу молебствіе, поздравляютъ Ваше Преосвященство, своего милостивѣйшаго Архипастыря и Отца, по случаю пятидесятилѣтняго служенія въ священномъ санѣ, п, искреннѣйше радуясь столь важному событію въ живни своего Владыки, поставляютъ священнымъ для себя долгомъ молить Подателя всѣхъ благъ о здравіи, благоденствіи и продленіи драгоцѣной живни Вашего Преосвященства, прося архипастырскихъ святыхъ молитвъ о себѣ.

Протојерей К. Мировичъ. Сващенникъ Иліа Машкевичъ. Сващенникъ

Кариз: Павчинскії, Діановъ Миханиъ Требьнискії, Діановъ Іустинь Сохачи. Псаломщинь Петрь Машинскій, Псаломщинкъ Леонтій Влажевскій.

78) Телеграмма нељ Боруслава.

Смиреннъйше привътствуемъ своего Владыву со днемъ юбилейнаго торжества. Молнися о зярвви и долгоденстви.

Настоятель богуславскаго монастыра Іерононахъ Іоасафъ съ братіев.

79.) Телеграмма изъ Полтавы.

Питомцы Кіевской Академіи и другіе, служащіє въ Полтавскомъ духовномъ училищѣ, сердечно привѣтствуютъ знаменитаго, точнаго и вдохновеннаго истолкователя догматическихъ истинъ христіанской вѣры, бывшаго инспектора и ректора Академіи, епископа Сильвестра, съ исполненіемъ полувѣвового его служенія въ священномъ санѣ. Да живетъ Онъ много лѣтъ на пользу православной русской церкви, на славу и честь Кіавской Академіи.

Протојерей Ансовский. Стофановский, Грановский. Яновский, Свгарди. От линъ, Лебедевъ. Поликарповъ. Иллящовичъ.

80) Телеграмма изъ Харькова.

Благодарные ученики привѣтствуютъ Ваше Преосвященство съ исполнившимся патидесатилѣтіемъ достославнаго служенія церкви, богословской наукѣ и родной Академіи.

Священники: Никозай Любарскій и Андрей Балановскій.

81) Телеграмма изъ Елизаветграда.

Незабвенному, любвеобильному Начальнику и богомудрому наставнику шлемъ сердечныя поздравленія.

Влагодарные воспитанники: Константииъ Вречкевичъ. Данінлъ Смирновъ Шиханя» Ростовскій. Инновентій Вобровницкій.

82) Телеграмма изъ Бълаго.

Горячо привѣтствуемъ Предсвященнаго Сильвестра съ полувѣковымъ юбилеемъ плодотворнаго пастырскаго служенія. Воловемій. Горуновичъ.

85) Телеграмма изъ Москвы.

Считаемъ священнымъ долгомъ привѣтствовать Ваше Преосващенство съ исполнившимся пятидесятилѣтіемъ Вашего высокаго и плодотворнаго служенія въ священномъ санѣ и пожелать Вашему Преосвященству драгоц'вннаго здравія еще на многіе годы.

Вашего Прессвященства признательные учения: Булатовъ. Никитинъ. Цатинций.

84) Телеграмма изъ Астрахани.

Признательные ученики имъютъ честь привътстновать маститаго учителя въры съ исполнившимся патидесятилътіемъ его великаго и славнаго служенія православной церкви.

Протојерей Пальновъ. Ниполай Пальновъ

85) Телеграмма изъ Ростова.

Привътствуемъ Ваше Преосвященство, по случаю исполнившаго пятидесятилътія Вашего служеніи церкви. Да продлитъ Господь Ваши дни и укръпитъ Ваши силы къ дальнъйщей плодотворной дъятельности.

Прося Вашихъ молитвъ въ глубочайшенъ къ Ванъ уваженіи пребываенъ Вашя питомцы: Священникъ Василій Тимозеевъ. Священникъ Александръ Лиховецкій.

86) Телеграмма изъ Пинска.

Почитаемъ за счастіе присоединиться въ поздравителямъ Вашего Преосвященства въ сей знаменательный день и отъ души пожелать Вашему Преосвященству здоровья и счастія еще на многія льта.

Влагодарные ученики: Вталевъ. Крикуновъ Исрепечниъ.

87) Телеграмма изъ Житоміра.

Въ знаменательный день полувёковаго юбилея служенія Вашего Преосвященства въ священномъ санё пряносимъ исвреннія повдравленія Вашему Преосвященству, нашему доброму и глубокопросвёщеннёйшему воспитателю. Да укрёпитъ Всевышній Ваши силы и продлитъ дни многополезнаго просвёщеннаго Вашего служенія еще на многіе годы.

Глубокопризнательные восинтанники - почитатели Вашего бреосвищенства: Священникъ Іаковъ Немоловскій, Священникъ Наркисъ Прокоповичъ Священникъ Шавелъ Старовойтенке, Священникъ Василій Бонановскій. Священникъ Константинъ Левитскій. Асанасій Викторовскій. Стефанъ Шафаревичъ. Анакія Вакновскій. Григорій Моссаковскій. Оресть Фотинскій, Иванъ Радецкій.

88) Телеграмма изъ Могилева губ.

Признательные Ваши ученики въ знаменательный день Вашей жизни возсылають горячія молитвы о Вась въ престолу Всевышняго.

## Женчужинъ. Шелепинъ.

89) Телеграмма изъ Гомеля.

Въ настоящій знаменательный день юбилея Вашего Преосвященства, среди привътствій многочисленныхъ питомцевъ Академіи за долговременное и достославное служеніе Ваше, осмѣливаюсь просить принять и отъ меня—ветерана, бывшаго ся питомца, сердечное поздравленіе съ молитвеннымъ благопожеланіемъ, чтобы милосердный Господь подкрѣпилъ Ваши силы и здоровье еще на многія лѣта.

Студенть 13-го курса Протојерей и законоучатель гимназін Григорій Петрашень.

90) Телеграмма изъ Константинограда.

Служеніе Вашего Преосвященства церква и ся наук'я въ дух'я истины, правды и любви Христовой видно всёмъ. Вашу личную доброту и высоту знаютъ т'я, вто им'ялъ счастіе быть бливко въ Вамъ. Въ нын'яшній знаменательный день Вашего пастырскаго полув'яковья примите, высокочтимый и дорогой Владыка, глубовій поклонъ отъ таковаго счастливца, всегда признательнаго Вамъ

Сващенника Іустина Ольшевскаго.

91) Письмо изъ Кјева.

Преосвященнъйшій Владыко,

Милостивівшій Архипастырь и Отецъ!

Преисполняясь благоговѣніемъ къ Промыслу Божію, даровавшему Вамъ силы въ доблестному совершенію полувѣковаго подвига на поприщѣ священнослуженія и духовнаго просвѣщенія, и судившему мнѣ быть очевидцемъ его около 20 яѣть и при этомъ оволо 10 лѣтъ состоять подъ непосредственнымъ начальствомъ Вашимъ, я нынѣ, въ знаменательный день исполнившагося патидесятилѣтія, долгомъ своимъ считаю дринесть Вашему Преосвященству почтительнѣйшее поздравление и выразить свое сердечное пожелание Вамъ кръпости силъ на много лътъ для подъятия новыхъ трудовъ на поприщъ архипастырскаго служения церкви и отечеству.

Испрашивая Вашихъ святительскихъ молитвъ и благословенія, съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію имвю честь быть

Вашего Преосвященства покорнъйшій, слуга Изанъ Исаевъ.

92) Шисьмо изъ Москвы.

Ваше Преосвященство,

Преосвященный Владыко,

Глубовопочитаемый Архипастыры!

Примите мое сердечное и почтительное привѣтствіе по случаю исполнившагося пятидесятилѣтія доблестнаго служеній Вашего Преосвященства св. церкви Божіей въ сдященномъ санѣ.

Усердно молю небеснаго Цастыреначальника, да ниспошлетъ Онъ Вашему Преосвященству кубпость силъ и да сподобитъ Васъ еще многіе годы служить нашей отечественной церкви и нашей богословской ваукъ.

Всегда возношу имя Вашего Преосвященства въ свонжъ грѣшныхъ молитвахъ, когда предстою адтарю Господню. Въ день 50-лѣтія Вашего особенно буду молитвенно поминать Васъ, Владыко святый.

Вашего Преосвященства, Милоставаго Архипастыри и Отца, смиренный послушникъ и недостойный богомолецъ, ваконоучитель московскаго училища ордена св. Екатерины,

Священникъ Іоаниъ Арсеньевь.

93) Письмо изъ Чернигова.

Ваше Преосвященство,

Преосвященнъйшій Владыко,

Милостивъйшій Архвиастырь в Отецъ! Приблизился день Вашего свътлаго торжества, Ващего доблестнаго и примърнаго священнослуженія святой Христовой православной церкви въ теченіе патидесяти лътъ!

Полъ-въка исполняется 7 декабря съ тъхъ норъ, какъ Ваше Преосвященство, съ честью и славою пройдя многотрудное служебное поприще, вступите нынъ въ новую половину въка своего достославнаго служения на пользу святой церкви и на украшение богословской науки!

""Мий, какъ бывшему питомцу славной и дорогой всймъ намъ almae matris—Кіевской духовной Академіи и Вашему недостойному ученику, особенно трогательно и пріятно привътствовать Ваше Преосвященство въ счастливый, день пятидесятилётія Вашего юбилея и выразить Вамъ, Преосвященнёйшій Владыко, мою искреннюю радость и повдравленіе.

Позвольте отъ души пожелать Вашему Преосвященству еще многія лізта послужить святой Христовой православной церкви и дорогому отечеству.

<sup>ч</sup>Прошу святыхъ молитвъ Вашихъ и архипастырснаго благословения.

Ващего Преосвященства, милостивъйшаго Архипастыря и благостнъйшаго Отца, ревностный почитатель и навсегда признательный

ученивъ, священнивъ Александръ Ефимовъ, преподаватель Черниговкой семинарія и настоятель церкви при Черниговскомъ дітскомъ пріюті.

94) Письмо изъ Чернигона.

Ваше Преосвященство,

Глубокочтемый Владыко!

Соблаговолите принять и отъ меня, бывшаго Вашего питомца и ученика по Академія (окончившаго курсъ въ 1885 году), искреннія поздравленія съ внамспательнымъ днемъ исполнившагося пятвдесятилътія Вашего священнослуженія и ножелать Вашему Преосвященству вдорозья и укръпленія Ванихъ силъ для служенія церкви Божіей въ будущемъ пятидесятильтіи Вашего священнослуженія.

По молнтвамъ свв. вйевскихъ угодниковъ и святителя и чудотворца черниговскаго Осодосія, предъ многоцълебными мощами котораго завтра, въ денъ пятидесятилътія Вашего священнослуженія, сочту священнымъ долгомъ принести мои

грѣшныя молитвы о вашемъ здравіи, да укрѣпитъ Господь Богъ Своею благодатію Ваши силы и да продлитъ на многія лѣта Вашу жизнь на польву святой Его церкви и высшаго духовнаго просзёщенія.

Глубово и искренно уважающій Васъ и испрашивающій Вашего святительскаго благословенія

бывшій Вашъ питомецъ в ученикъ, а послё в бывшій преподаватель Черниговской духовной сенинарів Валеріанъ Острогорскій.

95) Письмо изъ Кіева.

Ваше Преосвященство,

Преосвященнъйшій Владыко!

Съ чувствомъ глубокаго уваженія въ Вашему Преосвященству, вмёю честь принести мое сердечное поздравленіе съ знаменательнымъ для Васъ настоящимъ днемъ, въ который исполнилось полвёка Вашего доблестнаго пастырскаго служенія.

Проту Вате Преосвященство принять увърение въ моемъ искрениемъ уважении къ Вамъ и преданность.

Всегда Вашъ покорнъйшій слуга

А. Леопарловъ.

96) Телеграмма изъ Ровно.

Ровенское Александро-Николаевское братство, вознося молитвы о здравін Вашего Преосвященства, сердечно привѣтствуетъ съ пятидесятилѣтіемъ Вашей архипастырской дѣятельности съ пожеланіемъ многихъ лѣтъ.

Предсёдатель совёта братства графъ Тодстой.

97) Телеграмма изъ Маціова.

Сердечно поздравляемъ съ пятидесятилётіемъ священства. Многая Вамъ лёта, дорогой учитель и незабвенный начальнивъ.

Лукьяновниъ. Макаровниъ. Клюковскій. Ацковскій.

98) Телеграмма изъ Москвы.

Почтительнъйше поздравляю высокочтимаго Владику съ знаменательнымъ днемъ. Желаю здравія на многія лёта. Карцова. 99) Телеграмма изъ Одессы.

Сердечно привътствую Вапіе Преосвященство съ полувъковымъ доблестнымъ служеніемъ церкви и наувъ.

Священникъ Іоаниъ Стрёльбиций, преподаватель Одесской семинарін.

100) Телеграмма изъ Новоградволынска.

Привътствую Ваше Преосвященство съ юбилейнымъ днемъ. Молнися, да сохранитъ Господь жизиь Вашу на многія лъта.

Новоградволынскаго собора священиять Евгеній Литкевниь.

101) Телеграмма изъ Канева.

Сегодня, въ день исполнившагося 50-лётія службы Вашего Преосвященства въ священномъ санё, городъ Каневъ искренно поздравляетъ своего святителя съ столь великимъ для него и святымъ днемъ, желая ему еще долгихъ лётъ и благоденствія и прося о себѣ архипастырскихъ молитвъ.

Геродской годова Шелесть.

102) Телеграмма изъ Тулы.

Въ нынѣшній знаменательный день жизни Вашего Преосвященства усерднѣйше прошу Васъ принять отъ меня искреннее почтительное привѣтствіе съ особою милостію Божіею къ Вашему Преосвященству съ исполнившимся пятидесатилѣтнимъ юбилеемъ Вашего славнаго многоплоднаго и самоотверженнаго служенія церкви Божіей и отечеству, наукѣ православнаго богословія и дорогой нашей матери—Кіевской Авадеміи, какъ слабое выраженіе и посильный даръ признательности отъ благодарнаго ученика своему незабленному ректору и бывшему начальнику по первоначальной службѣ моей. Благодарно вспоминаю всегда всѣ милостивыя выраженія Вашей архипастырской благосклонности ко мнѣ. Молитиенно желаю, чтобы Милосердный Господь укрѣпилъ и поддержалъ Ваши душевныя и тѣлесныя силы еще на многіе годы на радость и утѣшеніе Вашихъ бывшихъ цитомцевъ.

Благодарный Вашъ ученикъ в всегдашній богомолецъ, законоучитель класенческой гимнавів священныхъ Александръ Монссеевъ. 103) Телеграмма изъ Харьнова.

Приношу почтительнёйщее поздравление незабыенному юбиляру. Молю Бога о продление драгодёвной жизни перваго русскаго вравославнаго богослова.

Законоучитель харьковскаго коммерческаго училища священных. Ісанить Филевскій.

104) Телеграмма изъ Радомысля.

Въ глубовомъ чувствъ благодарности и молитвенномъ намятованіи о Вашемъ Преосвященствъ, вакъ наставникъ моемъ въ истинахъ православной въры и жительствованіи иъ дому Божіемъ и своемъ благостномъ епископъ, пріемлю смѣлость принести Вашему Преосвященству повдравленіе съ пятидесятилѣтіемъ священнаго служенія святой церкви. Молю небеснаго Архіерея, да сохранитъ Онъ свътильникъ Вашего архіерейства на многія лѣта.

Воспятанния Аладенія вничака 1891 года, каотолтоль Радомичановаго собора, священник Алексей Якловскій.

105) Телеграмма изъ Казатина.

Искреннъйшее привътствіе мое благостнъйшему и дорогому моему бывшему ректору во благознаменитый день празднцка его служенія духовной науки и церкви.

Любящій ученнях священных Несторъ Шараевскій.

106) Телеграмма изъ Глухова.

Высово цёня выдающіяся духовно-просвётительныя заслуги Вашего Преосвященства, душевно присоединяемся въ славному нынёшнему торжеству патидесятильтія Вашего священнослуженія.

Почитателя и ученики Ваши: протојерей Россинскій, Законоучитель Рознатовскій. Благоринный Смоличевъ.

107) Телеграмма изъ Калуги.

Почтительнъйше прошу принять мое сынявнее пондравленіе съ исполнившимся пятидесатилътіемъ служенія цервви и отечественной наукъ духовной. Прошу и молю Госнода о здраніи и долгоденствія Вашего Преосвященства.

Студенть выпуска 1887 года, кнючарь какужеваго: собера. Миханиъ Нечаевъ

108) Телеграмма изъ Кременца.

Имѣю честь привѣтствовать Ваше Преосвященство высокоуважаемаго моего инспектора и профессора богословія съ исполнившимся пятидесятнаѣтіемъ славнаго служенія святой нашей церкви, дорогой Кіевской Авадеміи, отечественнобогословской наукѣ. Сегодня семинарія, мужское и женское училища совершили молебствіе о здравіи Вашего Преосвященства.

Инспонторъ волынской семинарін, воспитаннихь 25 курса Кіевской Академін Иванъ Зинькеричъ.

109) Телеграмма изъ Астрахани.

Преосвящени в Владыко!

Въ день Вашего юбилея не могу не вспомнить в не выразить своей признательности за добрый къ намъ отношенія въ пору академической жизни. Присоединаюсь къмногочисленному сонму почитателей Вашей долголътней и полезной двятельности.

Преподаватель Астраханской семинаріи Либогорскій.

110) Телеграмма изъ Темиръ-Ханъ-Шуры.

Въ день радостнаго торжества позвольте присоединить теплую молитву о Вашемъ здравіи и благожеланіе долгихъ лётъ.

Влагодарный воспитанных священных Морадевних.

111) Телеграмма изъ С.-Петербурга.

Привътствуемъ съ доблестнымъ пятидесятилътнийъ служеніемъ церкви и наукъ. Многая лъта! Ценюръ зраниендрить Клиженть. Сергъй Кутеповъ.

112) Телеграмма изъ С. Петербурга.

Почтительнъйте проту Вате Преосвищенство принять мое повдравление съ пятидесятилътиемъ Вашей службы церкви Божией:

Секретарь С.-Петербургской консисторія Кутенові.

113) Телеграмма изъ Кременца.

Св начидесатилётнимъ юбялеемъ прёнскрению поэдряваяю. Протокорой коронимъ Турненичь. 114) Телегранма ввъ Мосввы.

Сердечно прив'ютствую Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятилётіемъ Вашего многоплоднаго служенія православной цервви въ священномъ санё.

Геромонахъ Асанасій.

115) Телеграмма изъ Острога.

Примите и отъ насъ, Ваше Преосвященство, сердечныя поздравленія съ днемъ пятидесятилётняго служенія Вашего въ пользу наукё, и модимъ Всеблагаго Бога о писпосланіи Вамъ еще многихъ и многихъ лётъ.

С. Великій Скноть. Корниловичь,

116) Телеграмма изъ Глухова.

Съ благодарнымъ воспочинаніемъ сегодня молнися о здравіи в долголітів Вашемъ.

Протојерей Россинский.

117) Телеграмма изъ Каменца-Подольскаго.

Милостиввйшій Архипастырь и Отець!

Въ день полувъковаго служения Вашего Преосвященства святой церкви и духовному просвъщению примите признательное сердечное привътствие и пожелание всего добраго отъ скромнаго ученика-труженика, въ благословении и завътахъ Вашихъ черпающаго нравственныя силы и ободрение.

Учетель Николай Вычковскій.

118) Телеграмма изъ Витебска.

Сердечно поздравляю Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятилётіемъ Вашего славнаго служевія церкви, отечеству в православной богословской наукъ.

Молю Господа Бога, да продлять Онъ Вашу драгоц'енную жизнь на многая лёта.

Вашъ признательный ученикъ, преподаватель Витебской духовной соминаріи Петръ Шаровъ

119) Телеграмма изъ Кіева-Печерска.

Въ торжественный день патидесатнайтія служенія Вашего Преосвященства на пользу церкви и отечества покорно прощу принять отъ меня и семьи исвреннія поздравленія съ пожеланіемъ здравія и многихъ лётъ.

Васний Немоловскій.

120) Телеграмма изъ Червоннаго.

Примите, глубовочтимый Владыко, сердечныя привътствія съ исполнившимся пятидесятилътіемъ Вашего служенія церкви и просвъщенію.

Накозай Вигура.

121) Телеграмма изъ Ильинецъ.

Духовенство второго округа Липовецкаго убяда повергаетъ къ стопамъ Вашимъ свои радостныя чувства, по случаю исполнившагося пятидесятилётія Вашего служенія на пользу святой церкви и отечества, моля Бога еще продлить Вашу жизнь на многія, многія лёта.

Благочниный священникь Іоаниз Зелинскій.

122) Телеграмма изъ Червоннаго.

Почтительнайше приватствую Ваше Преосвященство съ пятидесятилътіемъ Вашего служенія церкви и богословской наукъ и молю Бога о продленіи Вашей жизни.

Священных с. Андрушовки Развиций.

123) Телеграмма изъ Бердичева.

Имѣю счастіе, принимаю смѣлость поздравить Ваше Преосвященство съ юбилеемъ пятидесятилётняго славнаго многоплоднаго служенія въ священномъ санѣ. Молю Бога, да продлитъ Вашу жизнь на пользу церкви и честь православнаго россійскаго духовенства.

Протојерей Ісаниъ Андріевскій.

124) Телеграмма изъ Червовнаго.

Наше семейство и прихожане Червонскаго прихода, въ которомъ Ваше Преосвященство начали свое служение церкви, поздравляютъ Ваше Преосвященство съ знаменательнымъ днемъ Вашего служения, молятся о Вашемъ здрави, просятъ Вашихъ святительскихъ молитвъ и благословения.

Священия: Андріевскій.

труды віевской духовной Авадеміи.

125) Телеграния изъ Острополя.

Ваше Преосвященство,

Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ!

Между множествомъ поздравленій съ днемъ пятидесятнльтія Вашего служенія пріймите, Преосвященнь йшій Юбиляръ, и отъ меня съ семействомъ свромное, но чистосердечное поздравленіе. Молимъ Всевышняго, да, продлитъ дни Преосвященнъйшаго Юбиляра на многая льта.

Свещенникъ Тарановскій.

126) Телеграмиа изъ Фастова.

Пожелавъ многолѣтнаго здравія, поздравляю Ваше. Преосвященство съ патидесятильтіемъ въ свищенномъ санѣ.

Священникъ Енеазаръ Лукіановъ

127) Телеграмма изъ Симферополя.

Осмёливаюсь принести Вашему Преосвященству свое нижайшее сердечное поздравленіе съ исполнившимся натидесятилётіемъ служенія церкви и духовному просвёщенію юношества.

Вывшій воспятанникъ Матушовскій.

128) Привътствіе изъ села Каленичей.

Ваше Преосвященство,

Милостивый Архипастырь в Отецъ!

Поздравляемъ Васъ съ настоящимъ днемъ пятидесятилѣтняго юбилея Вашего служенія на польву матери-церкви и богословской науки. Искренно желаемъ Вамъздоровъя. Помолитесь о насъ.

Священникъ Сергай Летецкій и спроты Ковальскіе.

129) Привътствіе изъ Чернигова.

Ваше Преосвященство,

Дорогой и добрый мой наставникъ!

Храня въ душѣ моей добрую и благодарную память о Васѣ, Преосвященный, какъ о моемъ наставникѣ, я ставлю себѣ въ сыновній долгъ привѣтствовать Васъ, съ днемъ радостнаго для Васъ торжества патидесаталѣтнаго служенія

Вашего царству преблагословеннаго Бога и обществу сыновъ Божіихъ, искупленныхъ драгоцённою кровію Сына Божія.

Молю Бога, чтобы Онъ благоволилъ послать силу Свою на дёло возрастанія и плодоумноженія тёхъ сёмянъ истины, правды, добра и любви, которыя Вы сёяли на нивё Божіей, въ умахъ и сердцахъ Вашихъ питомцевъ и читателей Вашихъ печатныхъ трудовъ.

Думаю, что, обоврѣвая мысленно Вашу протекшую жнянь, Вы можете съ псалмопѣвцемъ молитвенно воззвать къ Богу: "Свътъ Твой и истина Твоя та мя настависта и ведоста мя въ гору святую Твою, въ Сіонъ небесный<sup>\*</sup>!

Молю Бога и о томъ, чтобы Онъ, Всещедрый, когда наступитъ часъ отшествія Вашего отъ этого видимаго міра, принялъ Васъ въ живое общеніе съ Своею блаженною жизнію.

Прошу Ваше Преосвященство, молитесь обо мнѣ и благословите меня.

Преданный сынъ-питомецъ Вашего Преосвященства Авдрей Вишневскій.

130) Привѣтствіе изъ Бѣлгорая.

Преосвященн вйшій Владыко!

Узнавъ о празднуемомъ Вами и всёми почитателями Вашими 50-лётнемъ юбилеё служенія Вашего святой православной церкви и государству, осмёливаюсь и я, смиренный служитель алтаря, выразить Вамъ, Владыко святый, мои сердечныя пожеланія здравія и благоденствія еще на многія лёта, на радость всёхъ еще оставшихся въ живыхъ авадемическихъ товарищахъ Вашихъ.

Вашего Преосвященства покорнѣйшій слуга и товарищъ священанкъ Антовій Зеневичъ, настоятель білгорайскаго прихода.

131) Привътствіе наъ м. Единецъ.

Первому викарію віевской митрополіи, первому русскому богослову-догматисту и безприм'врному въ исторіи Кіевской Академіи просв'ященному ся служителю, — исторія Академіи не запомнить въ числ'я ректоровъ подобнаго Преосвященному Сильвестру; вс'я предшественники Его Преосвящен-

Toyan Kies.gys. Amag. T. I. 1899 r.

сгва по ректур'в только немногіе годы жизни отдали воспитавшей ихъ Академіи, — Преосвященному Сильвестру въ знаменательный день его жизни, — въ день исполнившагося полувъка достославнаго служенія святой церкви, наукъ и высшей богословской школъ, благодарный и признательный ся питомецъ отъ всей души приносить ему исвреннее привѣтсгвіе съ горячей мольбой ко Господу — Подателю жизни и "Братской" Божіей матери, особенно чтимой Его Преосвященствомъ, да умножить Онъ дни его жизни еще на многаямногая лѣта и да сохранитъ Она подъ покровомъ Своего честнаго омофора отъ всякаго зла на радость его присныхъ родныхъ, почитателей — питомцёвъ, на украшеніе русской церкви и на пользу богословской науки.

Признательный питомецъ преподаватель единецкаго духовнаго училища

Мина Полихрови.

132) Привѣтствіе изъ с. Рогозной, волынской епархіи. Ваше Преосвященство,

Милостивѣйшій Архипастырь и Отецъ!

Въ многознаменательный день Вашего славнаго пятидесятилѣтняго служенія Святой православной церкви и отечеству въ теченіе царствованія Благочестивѣйшихъ Государей Николая І-го, Александра ІІ-го, Александра ІІІ-го и нынѣ благополучно царствующаго императора Николая ІІ-го и въ особенности Вашего высокоцѣннаго служенія свѣточу нашему, родной Кіевской Академіи, а съ нею и всему православному духовенству, не только отечественному, но и родныхъ намъ славянскихъ народовъ, воспомянулъ я и то радостное, волотое время, когда я, будучи неустановившимся, мятущим ся юношей, только что переступившій семинарскій порогъ, находился подъ Вашимъ заботливымъ руководствомъ, когда Вы въ должности старшаго квартиры вразумляли, наставляли и руководили мною. Отъ глубины души, отъ искренняю сердца приношу Вамъ, Милостивѣйшій нашъ Архипастырь и

Отецъ, мою всенижайшую благодарность за Ваше руководство и утвержденіе меня неопытнаго на правой стези, коею я прошелъ и семинарскую жизнь и теперешнюю 46-лѣтнюю жизнь въ священствѣ и непрестанно молю Пастыреначальника Господа Іисуса Христа, да укрѣпитъ старческія Ваши силы, да продлитъ свѣтлую и многополезную Вашу жизнь на многая и многая лѣта.

Вашего Преосвященства

Смиренный послушникъ, священникъ Миханлъ Кошубсий.

133) Привѣтствіе изъ С.-Птербурга. (Переводъ съ греческаго)<sup>1</sup>).

Вяте Преосвященство!

Сыновне привѣтствуя, какъ своего отца, глубокоуважаемый Преосвященнѣйшій Владыко, лобызаю Вашу священную десницу.

Уже цёлое полустолётіе Вы бевустанно трудитесь въ пользу воинствующей Христовой церкви и въ польву священной богословской науки, болёе, чёмъ всякій другой мужъ во Всероссійской Церкви. Поэтому, Ваше Преосвященство, въ сей радостный день въ своей жизни по достоинству Вы принимаете изъ ипогихъ странъ поздравленія письмами и телеграммами, отъ весьма многихъ лицъ, воторыя только узвали и оцінили добродітели Ваши и ученость, или навъ сослуживцы, въ томъ же самомъ духовномъ разсадникъ, или какъ слушатели богословскихъ Вашихъ лекцій. Ибо Ваше Преосвященство въ продолжение своего пятидесятилѣтняго подвига излечили весьма многихъ людей, страдающихъ умственной слабостью, научая ихъ, просвёщая учеными трудами и направляя умъ ихъ къ правильному разумѣнію догматовъ единой, святой, касолической и апостольской Церкви. Поэтому, всѣ сіи лица считаютъ сегодня своимъ священнымъ долгомъ и неотложною обязанностію поздравить Васъ по поводу пя.

<sup>1)</sup> Кром'в приводнимахь зайсь привитствій, преосв. Сильвестромь получено было еще много другихь поздравленій посль 7 декабря 1898 года.

тидесятилѣтняго Вашего юбилея. Но дабы Ваше Преосиященство не остались въ недоумѣній и не удивлялись подобно Спасителю, по исцѣленіи Имъ десяти прокаженныхъ, говоря противоположно тому: гдѣ же иноплеменникъ сей? и почему онъ не возвратился, чтобы воздать долгъ благодарности исцѣлившему его? Потому-то я, инородный, но единовѣрный и благодарный духовный Вашъ сынъ, избѣгая неблагодарности, усердствую симъ смиреннымъ моимъ письмомъ изъ глубины сердца поздравить Васъ съ исполнившимся нынѣ юбилеемъ и этимъ воздать, хотя слабую, дань, постоянной благодарности Вамъ за отеческую любовь Вашу и благорасположеніе ко мнѣ, воспитаннику Кіевской духовной Академіи. Молю Всевышняго Бога, да сохранитъ Онъ Ваше Преосвященство въ крѣпкомъ и бевболѣзненномъ здравіи въ продолженіе еще многихъ лѣтъ для пользы святой Православной Христовой Церкви.

Испращивая отеческихъ и богоугодныхъ Вашихъ молитвъ, остаюсь Вашего Глубокоуважаемаго Преосвященства покориъйщимъ духовнымъ смномъ

Іеродіаконь Өсофияь Пасхалидись, понощникь инспектора Петербургской духовной семинаріи.

Кромѣ напечатанныхъ здѣсь привѣтствій, преосвящ. Сильвестромъ было получено еще много другихъ поздравленій, по поводу юбилея, послѣ 7 декабря 1898 года. б) Экстраординарнаго профессора, протојерея Іоаниа Королькова:

"Въ предисловія настоящаго сочиненія авторъ такъ опредёляеть задачу и методъ, своего изслёдованія. "Задача предавгаемато труда-представить историво-экзегетическое изслёдование о второмъ и третьемъ посланияхъ апостола Іоанна. Соотвётственно этой цёли, сочинение представляеть двё ча-CTH: 1) HCTODHUCCROG BBCZCHie BO 2-MY H 3-MY HOCJAHIANT IOARна и 2) толкованіе посланій. Въ первой части дается р'вшеніе вопросова о подлинности посланій, первоначальномъ назначени ихъ и, на освовани содержания пославий, опредбляются обстоятельства ихъ написанія. Во второй части, нослё раздёленія посланій, дается подробное объясненіе обовхъ посланій и въ заключение указывается вначение послания. Методъ нашего ввслѣдованія (говорить авторь)-вообще историко - критическій. Въ частности, въ виду того, что въ западной раціоналистически-критической литературё достовёрность церковнаго преданія о подлинности и каноническомъ достоннствѣ писаній (посланій?) апостола Іоанна оспаривается в даже прямо отрицается, мы при рёшения вопроса о подлинности разсматризаемыхъ посланій исходную точку полагаемь во внутреннихъ признакахъ полленности. завлючающехся въ самехъ посланіяхъ... Установленное на основания внутреннихъ признаковъ рѣшеніе вопроса о подлинности данныхъ посланій подтверждается и локазывается у насъ вибшними свидвтельствами церковнаго преданія съ древнійшихъ временъ, расположенными въ хронологическомъ порядкъ. Наконецъ, представляется судьба вопроса о подлинности данных пославій въ новое время, причемъ вритически разсматриваются 1) теорія о происхожденіи посланій отъ "пресвитера Іоанна" и 2) ввглядъ представителей тюбингенской школы на происхождение посланий; опровержевіе этихъ теорій служитъ отрицательнымъ аргументомъ въ пользу подлинносте 2 и 3 пославій ап. Іоанна. Во второй части, при толковании посланий, авторъ обращаетъ вни-DOTOROJN. 14

маніе на вибщиюю или лексическую сторону текста и, въ случа вразночтеній, устанавливаеть возможно правильное чтеніе на основанія древи вишихъ и авторитетныхъ кодексовъ, и на виутреннюю или логическую сторону: установленіе связи объясняемаго мёста съ предыдущихъ и уясненіе превильнаго смысла, съ критическимъ разборомъ иныхъ мибній относительно пониманія даннаго мёста" (стр. Ш.--VI).

Согласно выраженному намёренію, авторъ и раздёляеть свое изслёдованіе на двё части, изъ коихъ нервая состоить изъ трехъ главъ и приложенія, а вторая изъ двухъ главъ и приложенія (вёрнёе заключенія). Въ 1-й части, 1-й главё авторъ опредёляетъ подлинность 2 и 3 посланій апостола Іоанна, излагая внутревніе признаки подлинности этихъ посланій, историческія свидётельства церковнаго преданія относительно подлинности посланій и судьбу вопроса о подлинности посланій въ новое время, причемъ критически разбираєтъ съ одной стороны миёніе о происхожденіи 2 и 3 посланій ап. Іоанна будто-бы отъ сонменнаго ему нёкоего "пресвитера Іоанна", а съ другой—воварёнія представителей тюбингенской школы относительно 2 и 3 посланій ап. Іоанна.

Общій выводь, къ которому авторь приходить въ этой, весьма важной главё, таковь: "результатомъ всего нашего изслёдованія по вопросу о подлинности втораго и третьяго посланій апостола Іоанна является несомнённая увёренность въ дёйствительномъ происхожденія этихъ посланій отъ ап. Іоанна. Это убёжденіе, будучи установлено первоначально на внутрейнихъ основаніяхъ, заключающихся въ стилѣ сямняъ посланій, въ ихъ весьма значительномъ сходствё какъ между собою, такъ и съ Евангеліемъ и первымъ посланіемъ Іоанна, которыя въ древней церкви признавалисъ несомнённо подлинными писаніями ап. Іоанна, —затёмъ прочно обосновывается на историческихъ свидётельствахъ всей древней христіанской церкви, преимущественно въ первые четыре вёма, какъ бижайшіе по времени къ источнику преданія христіанской церсви. Но, кромѣ этихъ положительныхъ данныхъ въ польку подлинности нашихъ (?) посланій, убъжденіе въ подлинности ихъ уясняется и подкръпляется также и путемъ отрицательнымъ чрезъ разборъ возраженій отрицательной вритики противъ происхожденія этихъ посланій отъ ап. Іоанна и опроверженіе теорій, принисывающихъ оба посланія другимъ современнымъ ли апостолу Іоанну, или позднъйшимъ по времени авторамъ. Такимъ образомъ, заключаетъ авторъ, истинность церковнаго преданія объ авторъ разсматриваемыхъ посланій, принятыхъ церковью въ составъ новозавѣтнаго канона священныхъ книгъ, поконтся на весьма твердыхъ основаніяхъ" (стр. 104-105).

Во второй главѣ авторъ говоритъ о первоначальномъ назначени 2 и 3 посланій св. апостола Іоанна, причемъ подробно разбираетъ мяѣнія о лицахъ, къ которымъ написаны эти посланія.

Въ третьей главъ излагаются содержание и обстоятельства написания 2 и 3 посланий апостола Іоанна.

Къ 1-й части своего изслёдованія авторъ присоединяетъ особое приложение, въ которомъ трактуетъ о жизни и двятельности ап. Іоанна въ Ефесъ, по свидътельству древняго церковнаго преданія и по суду научной критики новаго времени, а также о "пресвитерѣ Іоаннѣ" и его отношеніи къ ап. Іоанну. Относительно "пресвитера Іоанна", которому нѣкоторые ученые (Гильгенфельдъ, Штайцъ, Гольцманъ, Липсіусъ) приписываютъ написаніе 2 и 3 посланій ап. Іоанна, авторъ приходить къ такому выводу, что, "упоминаемый Папiемъ "пресвитеръ Іоаннъ" есть не вто иной, кавъ тотъ-же апостолъ Іоаннъ Богословъ. Какого-либо другого Іоанна "пресвитера", отличнаго отъ апостола Іоанна, въ Ефесѣ никогда и не существовало. Отсюда слёдуеть, что попытка отрицательной критики-на основани гипотезы о "пресвитеръ Іоаниъ" доказать, что апостолъ Іоаннъ никогда не жилъ въ Ефесф, теряетъв сявую силу в своею несостоятельностію только подтверждаєть древнее единогласное церковное преданіе о пребываніи ап. Іоанна въ Ефесъ и его двятельности по управлению и устроенію малоазійскихъ церквей въ концѣ І и въ началь II въка" (206-207 стр.).

Вторая часть сочиненія о. Божака состоить изъ двухь главъ: въ первой содержится объясненіе текста 2-го посланія Іоанна, а во 2-й — изъясненіе текста 3-го посланія Іоанна. Авторъ стихъ за стихомъ, слово за словомъ представляетъ подробный и обстоятельный комментарій 2 и 3 посланій апостола Іоанна, основанный на внимательномъ и тщательномъ изученіи имъ древнихъ рукописныхъ кодексовъ, печатныхъ изданій текста апостольскихъ посланій и лучшихъ толкователей западно европейскихъ и восточныхъ. Въ заключеніе авторъ показываетъ значеніе 2 и 3 посланій апостола Іоанна.

Настоящее сочинение представляемо было авторомъ въ 1894 году для полученія вандидатской степени и удостоилось похвальныхъ отзывовъ отъ спеціалистовъ, читавшихъ это изслъдованіе (С. М. Сольскаго и Д. И. Богдашевскаго; см. Иввлеченіе изъ протоколовъ Совѣта Кіевской дух. Академія за 1898/, учебный годъ, стр. 187-190). Дополнивши и исправивши свой трудъ, авторъ нынѣ представляеть его для полученія магистерской степени. Дополненіе представляеть приложение въ первой части сочинения, гдъ авторъ подробно разсматриваетъ свидътельства древнихъ церковныхъ писателей, оспариваемыя новъйшими учеными, о пребывания апостола Іоанна въ Ефесъ, а также о "пресвитеръ Іоаннъ", которому нѣвоторые вомментаторы приписывають составленіе 2 и 3 посланій апостола Іоанна. Немало дополненій сравнительно съ прежнимъ трудомъ разсвяно въ разныхъ местахъ настоящаго сочиненія (напр., на стр. 14—18, 26, 38—39,52—57, 58-66, 77-78, 80-90, 249-250, 251, 255, 264-265, 266. 271, 274 и др.). Авторъ съ особымъ вниманіемъ отнесся въ замвчаніямъ, сдвланнымъ гг. рецензентами въ его кандидатской диссертаціи; почти всё увазанные недосмотры и ошибки онъ

тщательно исправиль или вовсе опустиль. Такъ что настоящій его трудь можно счигаль во многихъ м'встахъ исправленнымъ и усовершенствоканнымъ.

Трудъ автора серьезный и добросов'встный. Каждое слово, каждое изречение 2 и 3 посланий ап. Іоанна онъ со всёхъ сторонъ обслёдовалъ и обсудилъ. Можно даже посётовать, что авторъ нер'ёдко вдается въ излишнія подробности и приводитъ въ доказательство изв'ёстнаго толкованія цёлый рядъ западныхъ ученыхъ и притомъ въ такихъ мёстахъ, которыя представляются сами по себ'ё ясными и ненуждающимися въ особыхъ авторитетныхъ подтвержденіяхъ. Благодаря указанному методу изслёдованія, настоящее сочиненіе, разъясняющее всего дв'ё главы посланій ап. Іоанна (или 28 стиховъ), разрослось у автора до 480 страницъ. Языкъ сочиненія строго ученый, почти везд'ё ясный, неиспещренный иностранными словами и выраженіями. Поэтому авторъ настоящаго труда можетъ быть, по моему мнѣнію, удостоенъ степени магистра богословія".

Справка: Священникъ А. Божикъ окончилъ полный курсъ наувъ Кіевской духовной Академін въ іюнѣ 1894 года со степенью кандидата богословія и съ правомъ на полученіе степени магистра безъ новыхъ устныхъ испытаній, чрезъ представленіе удовлетворительной для сего печатной диссертаціи и публичное защищеніе ся.

Постановили: Рукописное сочиненіе кандидата богословія, священника Андрея Божика подъ заглавіемъ: "Второе и третье посланіе св. апостола Іоанна", согласно съ представленными о немъ отзывами, признать удовлетворительнымъ для степени магистра богословія и, на основаніи указа Св. Синода отъ 27 іюля 1884 года за № 2482, напечатать его на счетъ особо ассигнуемой 17 ст. штата дух. акад. суммы, а по напечатавіи означеннаго сочиненія и васлушанія въ Совътъ одобрительныхъ со стороны членовъ Совѣта отвывовъ, донустить автора его къ сащитъ своего сочинения на коялоквіумъ, послъ чего имъть окончательное сужденіе объ удостоеніи его магистерской степени, на основаніи 136 § Уст. дух. авад.

V. Заявленіе профессорскаго стипендіата Академін Григорія Ярошевскаго на имя Ректора Академіи отъ 29 минувшаго мая: "Честь имѣю представить Вашему Высокопреподобію отчетъ о своихъ занятіяхъ по психологіи въ 189<sup>7</sup>/<sub>8</sub> учеб. году".

Постановили: Отчетъ профессорскаго стипендіата Григорія Ярошевскаго цередать на разсмотрівніе экстраординарному профессору М. Олесницкому.

VI. Прошеніе студента І курса Академія Сергвя Баженова на имя Ректора Академія отъ 21 апрвля сего года: "Будуча знакомъ нёсколько съ нёмецкимъ языкомъ въ семинарія, я и въ Академія продолжалъ свои домашнія занятія имъ, хотя оффиціально и не числился слушателемъ лекцій, читаемыхъ лекторомъ по этому предмету въ Академія. Въ виду этого покорвёйше прошу Васъ, Ваше Высокопреподобіе, разр'ёшить мнё держать экзаменъ по нёмецкому языку теперь, и въ будущемъ учебномъ году допустить меня въ слушанію дальнёйшаго курса лекцій оффиціально".

Справка: Сергий Баженовъ допущенъ былъ въ сдачи экзамена по нимецкому языку въ май мисяци сего года вмисть съ другими студентами I курса.

Постановили: Допустить студента Сергия Баженова къ слушанію на II курси лекцій по нимецкому языку, о чеми сдилать соотвитствующую отмитку въ студенческихъ спискахъ.

VП. Прошеніе учителя Владимірскаго епархіальнаго женскаго училища, д'яйствительнаго студента Академіи Василія Георгієвскаго на имя Ректора Академіи отъ 30 апрф-ия сего года: "Вислушавъ трехлётній курсъ общеобязательныхъ и свеціальныхъ наукъ по церковно-историческому отдёленію, сдавъ экзанени и представнъъ курсовое сочиненіе, я въ іюнъ 1884 года переведенъ былъ на IV курсъ, но по домашнимъ обстоятельствамъ долженъ былъ уволиться тогда же изъ Академіи и уволевъ въ іюнъ 1884 г. по прошенію. Затёмъ 2 сентября 1887 года сдалъ экзаненъ по наукамъ, которыя указомъ Св. Синода отъ 29 апрѣли 1884 г., № 4, назначены для студентовъ IV курса 188% учебнаго года, и удостоенъ былъ Совѣтомъ Кіевской духовной Академіи званія дѣйствительнаго студента Академіи. Нынѣ жедая получить степень кандидата богословія, покорнѣйше прошу Ваше Высокопреподобіе допустить меня въ соисканію вышеозначенной степена".

Справка: 1) Василій Георгіевскій принять быль, по сдачв поверочныхъ испытаній, 31 августа 1881 года въ число студентовъ Кіевской духовной Авадеміи по церковноисторическому отделению; на Ш курсе (въ 1888/4 учебномъ году) представных курсовое сочинение на тему: "Антицервовныя секты въ Вазантін и на Руск и ихъ взглядъ на іерархію", признанное Совѣтомъ Академін 12 imes 1884 года неудовлетворительнымъ для степени кандидата,---и тогоже 12 іюня 1884 года, согласно поданному имъ въ Совётъ Авадемін прошенію, уводенъ быль изъ Ш курса Академін но дональнимы, обстоятельствамъ. 20 мая 1887 года Георгіевскій вошель въ Совіть съ прошеніемь о дожущенія его въ дополнительнымъ вспытаніямъ для полученія аттестата объ образования въ Академии. Совътъ Академии, принявъ во вниманіе, а) что В. Георгіевскій, въ силу прежняго Устава дух. акад. 1869 г. (§ 136) и положенія объ испытаніяхъ на ученыя степени (\$\$ 13 и 14), какъ окончившій съ полнымъ усивхомъ трехлятній курсь по церковно-историческому отдълевію, но представившій сочиневіе на ученую стопень недостаточное, могъ быть удостоенъ званія дайствительнаго сту--лента, въ чему и со стороны повеленія его препятствій не было, --- и не быль удостоень потому, что съ одной стороны послёдовавшимъ 29 апрёля 1884 г. за № 4 указомъ Св. Синола предписано съ того-же гола прекратить выпускъ изъ Академія воспитавниковъ по окончавіи Ш курса съ званіемъ действительнаго студента, удостоявъ перевода въ. IV вурсъ в такихъ студентовъ, кои не могли-бы быть удостоены сего по 136 § Уст. дух. авад. 1869 г., а съ другой сторонысамъ Георгіевскій подалъ прошеніе объ увольненія изъ Анадемів, почему согласно прошенію 12 іюня 1884 года и быль уволенъ, и б) по бывшимъ уже ранбе примбрамъ,-постановиль допустить Георгіевскаго въ дополнительному экзамену по предметамъ, назначеннымъ по указу Св. Синода отъ 29 апръля 1884 г. за № 4 для IV курса Академіи на 1884/к учеб. годъ. 2 сентября 1887 года Георгіевскій подвергался дополнительному испытанію, на которомъ получиль по церковному праву, гомилетикъ, церковной археологіи и литургикъ удовлетворительные (3), а по натристикъ, догнатическому, правственному и пастырскому богословію неудовлетворительные (2) баллы,---и на основания § 81. б. 10 и § 140 Уст. дух. акад. 1884 г. удостоенъ былъ вванія двйствительнаго студента.

2) По 135 § Уст. дух. акад., степени кандидата и званія дёйствительнаго студента—студенты Академіи удостонваются при окончанія полнаго академическаго курса. По объяснительной же запискё къ Уставу дух. акад. 1884 г. (стр. 33), постороннія лица вовсе не должны быть допускаемы въ Академіи къ испытанію ва степень кандидата и магистра.

3) Въ 1890 году уволенный со П курса Академіи священникъ Арсеній Дашкіевъ входилъ въ Совьтъ Академіи съ прошеніемъ о допущеніи его къ дополнительному иснытанію для полученія званія дъйствительнаго студента, каковое прошеніе, какъ неотвъчающее 135 и 138 §§ Уст. дух. акад. и положеніямь объ учебныхь завятіяхь студентовь, выраженнымъ въ объяснительной записка къ Уставу 1884 г. (стр. 33). Совътонъ Академін не было удовлетворено. Дёло это, какъ видео изъ вторичнаго прошенія Дашкіева оть 25 августа 1893 года, восходило въ 1891 году на благоусмотрение Г. Оберъ-Прокурора Св. Синода, но въ томъ-же году Дашвјевъ получель отвёть, что его прошеніе, кавь несоотвётствующее \$\$ 135 и 138 Уст. дух. акад., не можеть быть удовлетворено. И только указомъ Св. Синода отъ 20 октября 1893 г. за № 4923, въ виду вновь возбужденнаго Данкіевымъ ходатайства, разр'яшено было ему, для полученія правъ окончивтаго курсъ академическаго образования, поступить на ПІ вурсъ Академіи въ качествё сторонняго слушателя, съ правомъ наравнъ со студентами представлять сочинения, подвергаться репетиціянъ и экзаменамъ и при окончаніи курса получить соотвётствующую его успёхамъ в поведенію степень или званіе.

4) Равнымъ образомъ, указомъ Св. Синода оть 7 января текущаго года за № 70 предоставлено допущенному къ слушанію левцій въ Кіевской духовной Авадеміи священнику Евгенію Запольскому просить, по выслушаніи имъ четырехлютняю курса ученія въ Академіи, о предоставленіи ему права держать эвзамены по всёмъ предметамъ академическаго ученія и подать сочиненіе для полученія степени кандидата богословія или званія дёйствительваго студента Академіи.

Постановили: Не находя основаній къ допущенію дъйствительнаго студента Академіи Василія Георгіевскаго, какъ неокончившаго полнаго четырехлётнаго курса Академіи, къ соисканію степени кандидата богословія, отказать ему въ удовлетвореніи прошенія его, о чемъ и увёдомить его чрезъ Совётъ Владимірскаго епархіальнаго женскаго училища.

VIII. а) Заявленіе преосвященнаго Николая, епископа Ревельскаго, начальника Россійской духовной миссік въ Японів, на вия бывшаго Ректора Академін, преосващеннаго Сильвестра, отъ 16 сентября 1896 года за № 37: "Я взяль сивлость препроводнть въ библютеку Кіевской духовной Академін книги, изданныя Русскою духовною миссіею въ Япони, поименованныя въ прилагаемомъ здъсь каталогв. Для миссія будеть високою честію, если ся изданія удостоятся помёщенія въ академическомъ внагохранилищё. И потому усердный прошу Ваше Преосвященство HO отвергнуть Этоть посяльный дарь ся, а принять его, накъ каплю въ море уиственныхъ сокровищъ Академіи. Ящихъ съ княгани отправленъ изъ Іокохамы на французскомъ почтовомъ пароходів, отбывшемъ 8 сентября, порученный попечению отправлявшагося на тоиъ-же пароходѣ одного изъ члевовъ посольства, который, по прибыти въ Одессу, озаботится отправною ящика по желёзной дорогѣ въ Кіевъ. Беру сиблость также выразить слёдующее. Миссія здёсь уже иметь библіотеку и даже, на спеціально для того пожертвованную сумму. постровла несгараемое зданіе для нея; но, по юности самой миссіи, библіотека ся и не можеть не быть весьма скудною. Итакъ, если въ академической библіотекъ найдутся вторые и третьи экземплары книгь;---на разныхъ языкахъ, класснческихъ и новыхъ, и по разнымъ отраслямъ знаній,---излишніе для нея, то не соблаговолите ли, Ваше Преосвященство, пожертвовать по экземпляру сихъ книгъ въ миссію? Убѣдательнато прошу, если найдете возможнымъ, исполнить эту усерднейтую просьбу миссія и съ нею всей японской православной церквя. Переправка книгъ сюда не составила бы особеннаго затрудненія; книги, по упаковкѣ въ прочные ящиви, съ адресомъ: "Iapan, Tokio, Surugadai, Russian Ecclesiastical Mission, Books", следовало-бы лишь направить въ Одессу, для пересылки въ Японію, и затёмъ увёдомить о сдёланныхъ, на упаковку и пересылку, расходахъ сотрудниза миссів въ С.-Петербурги, протојерея Михайловскаго Инженернаго замка Өсодора Никол. Выстрова, котораго, на случай сего, я нынё же прошу, по первему яввёщенію, возмёстить съ благодарностію сія расходы".

6) Отношеніе Департамента Министерства Народнаго Просв'ященія отъ 19 минувшаго мая за № 12157: "Департаментъ Народнаго Просв'ященія им'яетъ честь пренроводить при семъ, для храневія въ библіотек'я Кіевской духовней Академіи, экземпляръ факсимиле стариннаго Евангелія князя Мирослава, принесенный въ даръ для означенной цёли Его Величествомъ, Сербскимъ Королемъ Алевсандромъ".

в) Довладъ севретаря Совѣта: "Имѣю честь доложить Совѣту Академін, что для авадемической библіотеви присланы въ даръ Совѣтомъ Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества "Сообщенія Общества" за февраль 1898 г. и Совѣтомъ Императорскаго Томскаго Университета "Извѣстія Университета", книга 13".

Постановили: Присланныя вниги сдать въ академическую библіотеку и о полученіи ихъ увёдомить жертвователей съ выраженіемъ благодарности. Вмёстё съ тёмъ предложить наставникамъ Академіи и редакціи "Трудовъ К. д. Академіи", еслибы они нашли возможнымъ, пожертвовать для Россійской духовной миссіи въ Японіи какія-либо изданія.

На семъ журналѣ Его Преосвященствомъ, Преосвященнѣйшимъ Сильвестромъ, Епископомъ Каневскимъ, положена резолюція: "22 Іюня 1898 г. Смотрѣно".

# 1898 года 9 іюня.

Въ собрании Совъта Киевской духовной Академии, подъ предсъдательствомъ Ректора ея, Архимандрита Димитрия, присутствовали исправляющий должность инспектора, иеромонахъ Платонъ и всъ ординарные и экстраординарные профессоры. Слушали: Прошевія:

а) н. д. инспектора Московской духовной Академін, кандидата богословія, іеромонаха Инновентія (Пустынскаго) отъ 20 минувшаго мая: "Во исполненіе указа Св. Синода отъ 5 іюня 1895 г. за № 2567, симъ честь имъю поворнѣйше просить Совѣтъ Кіевской Академіи разрѣшить мнѣ переработку моего курсоваго сочиненія (за 1892—1893 уч. г.) подъ заглавіемъ: "Критическій обворъ русской духовной литературы по предмету пастырскаго богословія за XIX вѣкъ", для представленія его въ качествѣ диссертаціи на соисканіе степени магистра богословія. При семъ долгомъ почитаю изъяснить, что вышеовначенную тему я желалъ-бы формулировать такъ: "Пастырское богословіе въ Россіи за XIX вѣкъ".

. б) кандидата богословія, священника Николая Шпачинскаго на имя Ректора Академіи отъ 9 сего іюня: "Честь имѣю покорнѣйше просить Ваше Высокопреподобіе исходатайствовать мнѣ предъ Совѣтомъ Академіи разрѣшеніе на разработку въ видахъ соисканія степени магистра богословія слѣдующей темы: "Кіевскій митрополитъ Арсеній Могилянскій и состояніе Кіевской митрополіи въ его правленіе (1757— 1770 г.)".

Справка: 1) Указомъ Св. Синода отъ 5 іюня 1895 г. за № 2567 предписано, чтобы академическіе Совѣты дозволяли удостоеннымъ степени кандидата передѣлывать ихъ кандидатскія сочиненія въ магистерскія диссертаціи съ большою осторожностью и не иначе, какъ съ особаго разрѣшенія епархіальнаго архіерея.

2) При обсужденіи прошевій іеромонаха Инновентія и священника Шпачинскаго, тема перваго большинствомъ, а тема втораго всёми членами Совёта признаны пригодными для магистерскихъ диссертацій.

Постановили: Просить Его Высокопреосвященство, Митрополита Кіевскаго Іоанникія, о разръшеніи кандидатамъ іеромонаху Инновентію и священнику Николаю Шпачинскому нереработки ихъ кандидатскихъ курсовыхъ сочинений въ магистерскія диссертація прим'внительно въ указаннымъ въ ихъ прошеніяхъ темамъ.

На семъ журналѣ Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвященнѣйшимъ Митрополитомъ Кіевскимъ Іоанникіемъ, положена революція: "1898 г. Іюн. 23. Утверждается".

# 1898 года 9 іюня.

Въ собрании Совъта Кіевской духовной Академіи, подъ предсъдательствомъ Ректора ся, Архимандрита Димитрія, присутствовали исправляющій должность инспектора, іеромонахъ Платонъ и всъ ординарные и экстраординарные профессоры.

Слушали: І. Составленные секретаремъ Совѣта, по порученію Совѣта Академія отъ 4 минувшаго мая,

а) проэктъ положенія о стипендіи имени преосвященнаго Сильвестра, епископа Каневскаго, при Кіевской духовной Академіи:

#### **§** 1.

На проценты съ пожертвованнаго преосвященнымъ Сильвестромъ, епископомъ Каневскимъ, капитала въ государственныхъ процентныхъ бумагахъ на сумму пять тысячъ девсти пятьдесятъ (5250) рублей учреждается при Кіевской духовной Академін стинендія имеви епископа Сильвестра.

# § 2.

Капиталъ этотъ составляетъ неотъемлемую собственностъ Академіи и хранится неприкосновенвымъ въ числѣ спеціальныхъ суммъ ея.

#### § 3.

Ежегодная стипендія полагается въ 210 руб., соотвётственно существующему окладу содержанія вазеннокоштныхъ студентовъ, и обязываетъ стипендіата служить въ духовноучебномъ вѣдомствѣ по 160 и 161 §§ Уст. дух. акад. Право выбора и принятія студента на стипендію принадлежить Правленію Академіи, съ утвержденія епархіальнаго преосвященнаго.

# § 5.

Пользованіе стипендіей за время академическаго курса опредѣляется общими правилами, существующими относительно казенныхъ стипендій.

#### § 6.

Ежегодные остатки отъ стипендіи, если они будутъ, причисляются къ основному капиталу для увеличенія размёра стипендіи на случай увеличенія оклада содержанія казеннокоштныхъ студентовъ. Равнымъ образомъ, въ случаё сокращенія процентовъ по капиталу до количества меньшаго противъ размёра казенной стипендіи, Правленіе Академіи пріостанавливаетъ на время выдачу стипендіи до надлежащаго увеличенія основнаго капитала присоединеніемъ къ нему процентовъ. Послёднее правило остается въ силё и въ настоящее время въ виду количества причитающихся процентовъ, недоходящаго до размёра казенной стипендіи.

б) проектъ положенія о преміи имени преосвященнаго Сильвестра, епископа Каневскаго, при Кіевской духовной Академіи:

#### § 1.

На проценты съ пожертвованнаго преосвященнымъ Сильвестромъ, епископомъ Каневскимъ, капитала въ государственныхъ процентныхъ бумагахъ на сумму три тысячи (3000) рублей учреждается. при Кіевской духовной Академіи премія имени епископа Сильвестра.

# § 2.

Капиталъ этотъ составляетъ неотъемлемую собственностъ Академіи и хранится неприкосновеннымъ въ числъ спеціальныхъ суммъ ея.

# § ·3.

Согласно волё жертвователя, премія его имени выдается ежегодно за помёщаемыя наставниками Кіевской духовной Академін въ академическомъ журналё статьи.

Примпчание. Статья, неоконченная цечатаніемъ въ истевшемъ году, можетъ быть премируема, если напечатана большая часть ея, могущая притомъ служить твердымъ основаніемъ для сужденія о достоинствѣ статьи.

# **§ 4**.

Размёръ ежегодной преміи опредёляется количествомъ ежегодно получаемыхъ съ капитала процентовъ. Остатокъ отъ процентовъ по капиталу, еслибы таковой оказался вслёдствіе неприсужденія преміи въ какомъ - либо году, можетъ быть, по усмотрёнію Совёта, или обращаемъ на увеличеніе размёра преміи, или присоединяемъ къ основному капиталу.

#### § 5.

Наставники Академіи, получившіе за свои сочиненія какую-либо изъ другихъ учрежденныхъ при Кіевской Академіи и внѣ ся премій, не могутъ за эти же сочиненія получить преміи, опредѣляемой настоящимъ положеніемъ; не могутъ получить этой преміи и за другія свои сочиненія въ томъ-же году, въ которомъ получили какую-либо изъ учрежденныхъ при Академіи премій.

#### § 6.

Выборъ изъ годовой учено-литературной наличности академическаго журнала статей, заслуживающихъ преміи, производится коммиссіей изъ наставниковъ Академіи, навначаемою въ январскомъ собраніи Совѣта Кіевской Академіи.

# § 7.

Коммиссія изготовляеть письменное представленіе о выбранныхъ ею для присужденія преміи статьяхъ (помёщенныхъ въ академическомъ журналё за истекшій годъ), съ краткимъ отчетливымъ указаніемъ ученыхъ достоинствъ ихъ, и вноснтъ такое представленіе въ Совътъ Авадеміи въ 1-му марта.

# § 8.

Присуждение премия происходить въ собрания Совѣта. Академия и ръщается большинствомъ голосовъ.

### § 9.

Постановление Совъта о присуждении преміи представляется на утверждение Преосвященнаго Митрополита Кіевскаго.

Постановили: Провктъ положеній о стипендіи и преміи имени преосвященнаго Сильвестра, епископа Каневскаго, представить чрезъ Его Высокопреосвященство на утвержденіе Святвйшаго Синода, вмёств съ ходатайствомъ объ учрежденіи сгипендіи и преміи.

II. Докладъ секретаря Совѣта: "Имѣю честь доложить Совѣту Академіи, что экстраординарные профессоры протоіерей І. Корольковъ, опредѣленный на должность доцента Академіи по занимаемой имъ казедрѣ 6 іюня 1873 года, и М. Ястребовъ, опредѣленный на штатную преподавательскую каеедру въ Академіи въ званіи привать-доцента 25 февраля 1873 года, выслужили 25 лѣтъ въ должности преподавателя Академіи и, на основаніи § 57 Уст. дух. акад., имѣютъ быть удостоены званія заслуженнаго экстраординарнаго профессора".

Постановили: Ходатайствовать установленнымъ порядкомъ предъ Святёйшимъ Синодомъ объ утверждения экстраординарныхъ профессоровъ протојерея Іоанна Королькова и Митрофана Ястребова въ звания заслуженнаго экстраординарнаго профессора.

На семъ журналѣ Его Высокопреосвященствомъ, Митрополитомъ Кіевскимъ Іоанникіемъ, положена резолюція: "1898 г. Іюн. 23. Утверждается".

# СЛОВО,

# говоренное въ церкви Кіево-Братскаго монастыря 31 декабря 1898 года въ день годичнаго поминовенія учившихъ и учившихся въ академіи.

Поминайте наставники ваша, иже глаголаша вамз слово Божіе (Евр. XIII, 7).

Такъ говорилъ своимъ ученикамъ св. апостояъ Парелъ и не потому только, что въ благодарной намяти наставинковъ онъ видблъ долгъ учениковъ, но еще болбе потому, что въ духовномъ общения съ своими вождями по въръ и жизни онъ усматривалъ великую пользу для самихъ учениковъ. Потому св. апостолъ и прибавилъ: ихъ же взирающе на скончание жителства, подражайте въръ ихъ. Итакъ вотъ въ чемъ состоить по апостолу польза благодарнаго ламятованія своихъ наставниковъ: мы можемъ и должны подражать ихъ въръ и жительству. Смерть, братіе, всёхъ и все примиряетъ, со смертію наставника должны исчезнуть горечи и недоразумёнія, съ которыми порой связано духовное руководство, и въ памяти добраго и благоразумнато ученика остаются только свётлыя стороны жизни и ученія почивніяго рувоводителя. Памятуя это доброе, мы получаемъ мудрое и надежное рувоводство въ дальнъйшей нашей живни, твердый и постоянный примъръ дъятельности, воспитываемъ въ себъ хорошія чувства и такимъ обравомъ нравственно очищаемся и воввышаемся. Вотъ поэтому св. апостолъ и заповъдуетъ

Труди Кіевск. дух. Акаденін, т. І, 1809 г.

своимъ ученикамъ поминать своихъ наставниковъ какъ живыхъ, такъ особенно умершихъ. И мы, върные издавнему обычаю нашей школы и покорные голосу нашей Материцеркви, собрались сегодня въ величественный Братскій храмъ, чтобы вознести свои усердныя молитвы за почившихъ собратій нашихъ, честно и посильно потрудившихся на пользу отечественнаго просвъщенія въ духъ въры и благочестія, помолиться о томъ, чтобы милосердый Господь упововлъ ихъ души въ селеніяхъ праведниковъ, а съ тъмъ вмъстъ съ чувствомъ благодарныхъ учениковъ вспомнить то высовое и доброе, что они завъщали потомству своимъ словомъ и жительствомъ.

Въ жизни отдёльнаго человёка каждый прожитый годъ неизбъжно сопровождается печальною мыслію о приближенів къ смерти: въ жизни школы каждый минувшій годъ есть новая страница въ книги славнаго ся бытія. И наша Академія еще такъ ведавно понесла тяжелую утрату въ кончивъ дорогого Ивана Игнатьевича Малышевскаго, но славное имя его, вакъ питомца и наставника Авадеміи. навсегда останется украшеніемъ и гордостью нашей школы. А это только одно изъ славныхъ именъ въ длинномъ спискъ дъятелей, о . которыхъ помолиться мы собрались сегодня. Да, братіе, если бы какою нибудь чудесною силою возстали предъ нами основатели, начальники, наставники в питомпы нашей Академія, то явился бы безчисленный сонмъ тружениковъ на поприщѣ отечественной науки и просв'ященія, --- соных, который поравиль бы самое смёлое воображеніе, умилиль бы самое черствое сердце, а насъ, скромныхъ продолжателей ихъ веливаго дела, ваполниль бы радостію и гордостію. Назовите въ нашемъ необъятномъ отечествъ уголокъ, гдъ бы не трудился одинъ или другой изъ питомцевъ нашей школы? Сколько изъ стѣнъ нашей Академіе вышло святителей и первосвятителей, сильныхъ словомъ ученія и мудрыхъ строителей церкви Божіей? Сколько воспиталось здесь священнослужителей,

паматныхъ своею пастырскою попечительностію о своихъ пасомыхъ? А вто исчислить тёхъ свромныхъ тружениковъ, которые среди лишеній, иногда въ борьбѣ съ тѣдесными недугами, посвящали и посвящають свой трудъ воспитанію и обучению юношества, начиная съ низшихъ школъ и кончая высшими учебными заведеніями? Незамётенъ бываеть ихъ трудъ; не поражаеть онъ сторонняго наблюдателя внёшнимъ блескомъ и только въ чуткомъ сердцё добрыхъ учениковъ и сослуживцевь находить благодарный откликь; но признательная родина не можеть не оцёнить ихъ скромнаго труда; потому что они трудились на благо родины и во имя ея; ихъ одушевляла одна мысль, одно сильное чувство-по мёрь силь и разумёнія содёйствовать благосостоянію дорогого отечества, зажечь въ душе сыновъ ся, а своихъ собратьевъ, свъть въры и знанія. Скажите намъ, не бываемъ ли мы душевно благодарны тому, кто въ пору нашего алканія в жажды подаеть намъ спасительный кусовъ хлёба и чашу освёжающей воды? Но есть голодь в жажда высшаго порядка, -голодъ и жажда въры и знанія, и несчастень тоть, кто ихъ не чувствуетъ, и сто кратъ блаженъ тотъ, кто можетъ вызвать ихъ въ насъ, а вызвавши удовлетворить. Да, мы твердо вёрных, что почившіе собратья наши, потрудившіеся въ ствнахъ нашей Академіи и внв ея, исполняли высовій долиъ служенія родинь, выполняли одну изъ святьйшихъ обязанностей лучшихъ сниовъ ся. Нужно ли еще доказывать 970?

Прочтите первыя страницы исторіи нашей школы и вы увнаете, что Академія наша возникла въ тяжелую пору политическаго существованія южной Россіи, когда русская народность и православіе подверглись здѣсь преслѣдованію со стороны папства. Опираясь на средства католическаго правительства Польши, папство хотѣло путемъ школы подавить православіе. Средство оказалось страшнымъ: русскіе нитомцы католическихъ школъ отрекались разомъ и отъ вѣры отцовъ

и отъ своей народности. Стало очевиднымъ, что національная самобытность поддерживается не однимь оружіемь, но и высотой образованности, разумнымъ отношеніемъ къ особенностямъ своей въры и народности. Тогда лучшіе наъ южноруссовъ воспользовались дозволенною формою общественныхъ союзовъ, называемыхъ церковными братствами, чтобы общими силами отврывать школы для образованія русскаго юношества и для противодъйствія шволамъ ватоличесвимъ. Такъ явилось Богоявленское братское училище, которому суждено было встать во главѣ южнорусской образованности ХУП въка и на страже русской народности и православной вёры. Отсюда видно, что наша Академія возникла изъ ясно сознанныхъ культурныхъ потребностей народа, на средства народа и по почину людей, которымъ были близки интересы родного края. И наша школа вполнѣ оправдала возлагавшіяся на нее надежды, выпуская каз своихъ стень питомцевъ, сильныхъ любовію въ вёрё отцевъ и родинё. способных в по обстоятельствамъ встать на защиту и правоты отеческой вёры, и національной самобытности. Православные южноруссы въ свою очередь высоко цёнили заслуги Академін для края и потому продолжали поддерживать матеріальными средствами этотъ разсаднивъ своего національно вультурнаго возрожденія.

Когда Провидёнію угодно было соединнть южную Русь съ Сёверною, когда въ этомъ союзё двухъ половинъ одного и того же народа возродилось и окрёпло политическое цёлое, способное противостоять дальнёйшимъ покушеніямъ на самобытность русскаго народа, когда съ тёмъ вмёстё положенъ былъ предёлъ стремленіямъ папства въ подчиненію православныхъ южноруссовъ, и тогда наша Академія не перестаетъ служить народному дёлу: продолжая защищать достоинство православія противъ иноземной пропаганды, она становится культурною силою, служить цёлямъ національнаго просвёщевія. Народъ, братіе, не можетъ жить для

войны; благосостояніе народа созидается миромъ, трудомъ и знаніемъ. Исторія учитъ насъ, что съ лица земли безслёдно исчезаютъ не только побёжденные, но и побѣдители, если только на поддержку ихъ матеріальной силы не является сила просвѣщенія. Вспомнимъ отечественную исторію. Гдѣ царство хазарское? Гдѣ печенѣги? Гдѣ половцы? Гдѣ татары, этотъ бичъ, гроза и поработители Руси? Время сокрушило ихъ силу, а виѣстѣ съ матеріальною силою сошли съ исторической сцены и самые народы, не завѣщавъ міру ничего кромѣ имени и ненависти. Иная судьба народовъ просвѣщенныхъ: въ пору своего бытія они усиѣваютъ проявить богатство своихъ умственныхъ и нравственныхъ силъ, а отходя въ исторію завѣщать потомству блестящія пріобрѣтенія ихъ генія,--пріобрѣтенія, которыми пользуется человѣчество. Таково навначеніе великихъ народовъ въ исторіи.

Веляко и общирно, братіе, наше отечество; необозрима площадь вемли русскаго государства; благословиль Богь усий. хомъ оружіе русскаго вониства; боятся насъ враги наши и завидують намъ. Что же? Выполёнль ли русскій народь свое историческое назначение? Христіанскій народъ, братів, долженъ быть носителемъ и хранителемъ истинной Христовой въры; великій историческій народъ долженъ стоять на высотъ просвёщенія, доступнаго времени. Исполниль ли все это веливій русскій народъ? Отвётных словами древнихъ русскихъ писателей: какъ небо украшено звъздами, такъ св. Русь украшена св. храмами; ивобилуетъ она чудотворною святынею и мощами святыхъ; хочетъ она быть вёрной издавнему восточному православію. Но стоить ли она во главе просвещенія эпохи? Съ болью сердца должны сказать: нётъ и нётъ! Да, намъ нужны школы и школы, знапіе и знаніе. И тотъ, кто трудится на пользу народнаго образованія, --- кто содийствуеть успёху отечественной науки и просвёщенія, тоть исполвяетъ великое народное дёло, служить отечеству и родному народу.

Первовачальники нашей Академіи! Вы прозрѣвали высовое значение просв'ящения для русскаго народа раньше, чёмъ многіе изъ ващихъ соотечествевниковъ. Но вы цоняли и ту высокую истину, что въ жизни христіанскаго народа важна и дбиствительна наука, согласная съ духомъ вбры христовой в освященная ею. Въ этомъ союзъ въры и знанія просвёщение получаетъ силу, способную направлять дёятельвость людей на совидание народнаго благосостолния, а не разрушеніе его. Этоть высовій идеаль знанія вы зав'ящали вашимъ ближайшимъ и отдаленнъйшимъ преемникамъ до нашихъ дней. Многое неремънилось на Руси въ трехвъвовой почти періодъ существованія нашей Академін. Св. Русь выросла въ громадное политическое тёло; съ ея ростомъ вознивали и возникаютъ государственныя потребности, удовлетворимыя только при посредстве науки. Поэтому радомъ съ нашей шволой явилось много новыхъ разсадниковъ просвъщенія, высшихъ и навшихъ, но не потерялъ и доселѣ своего значенія прим'яръ и призывной голось нашихъ почившихъ собратій-трудиться для народнаго блага путемъ просвъщенія въ дух'в высоваго ученія св. в'яры нашей. Народъ нашъ жаждеть этой науки, глубоко вёригь въ ся достоинство и въ полную применимость са на самымъ разнообразнымъ областямъ человѣческаго общежитія. Въ этомъ народномъ пониманів основъ знанія сказывается голосъ нашей исторів, воспитанный вёвами. Не прислушиваться къ этому голосу и пониманию народа несправедливо и не безопасно: ве справедливо, потому что каждый безпристрастный наблюдаисторіи христіанства долженъ сознаться, что хритель стіанство, правильно понятое, никогда не подавляло науви, а покровительствовало ей; не бевопасно, потому что чревъ это создается и поддерживается въ народъ недовъріе къ наукъ и просвъщенію, ----недовъріе, вредное какъ для самого народа, такъ и для науки, ограничивая область благотворнаго ея воздъйствія. Наша школа, вызванная къ бытію

исключительными потребностями времени и народнымъ пониманіемъ основъ просвёщенія, всегда стремилась къ примиренію вёры и знанія, науки и христіанскаго вёроученія, усматривая въ этомъ свое историческое призваніе, свое служеніе церкви, родинё и народу. Вотъ тотъ высокій и поучительный примёръ, достойный памяти и подражанія, какой заябщала намъ исторія нашей Академіи въ лицё почившихъ собратій нашихъ. И это служеніе ихъ родинё не было скоропреходящимъ настроеніемъ, а дёломъ цёлой ихъ жизни, иногда до самой могилы. Какъ добрые воины, они стояли на стражё науки и просвёщенія до тёхъ поръ, пока позволяли ихъ силы, часто съ христіанскимъ терпёніемъ перенося матеріальныя невыгоды.

Помолимся же, братіе, о почившихъ добрыхъ труженикахъ, чтобы Господь *приминыя милуяй и праведныя зовый ко* спасенію, воззрёлъ милостивымъ окомъ на ихъ вольныя и невольныя согрёшенія, а намъ, ихъ преемникамъ, даровалъ бодрость и силы слёдовать ихъ вёрё и доброму жительству, умудрилъ насъ сёять сёмена чистаго знанія въ томъ положеніи, которое судилъ каждому изъ насъ Промыслъ Божій. И пусть сіяетъ слава родной нашей школы на честь и благо дорогой родины и на пользу меньшимъ собратіямъ нашимъ. Аминь.

# CHOBO

# ВЪ ДЕНЬ НОВАГО ГОДА ).

"Преобразуйтеся обновленіемъ ума вашего, во еже искушати вамъ, что есть воля Божія благая и угодная и совершенная" (Рим. XII, 2)

Въ день новаго года мы имъемъ обыкновеніе привѣтствовать другъ друга выраженіемъ взаимнаго благожедавія. Это, несомнѣнно, добрый христіанскій обычай, свидѣтельствующій о вашей взаимной любви другъ къ другу. Любовь же взаимная, братская, по ученію евангельскому, есть самый вѣрный признакъ нашего христіанскаго званія, высшее выраженіе нашего нравственнаго долга.

Спаситель нашъ, прощаясь съ Своими учениками, говорилъ имъ, а въ лицв ихъ и всёмъ намъ, между прочимъ, слёдующее: "Заповъдъ новую даю вамъ, да любите другъ друга: якоже возлюбихъ вы, да и вы любите себе. О семъ разумъ ютъ вси, яко мои ученицы есте, аще любовъ имате между собою" (Іоан. XIII, 34—35).

Выраженіемъ такой христіанской любви и служить, между прочимъ, наше доброе обыкновеніе привѣтствовать другъ друга взаимными благожеланіями.

Только, къ сожалёнію, этимъ добрымъ обыкновеніемъ мы польвуемся нёсколько односторонне.

<sup>1</sup>) Произнесено въ Киево-Софійсковъ соборъ.

Въ самомъ дёлё, прислушаемся къ тёмъ пожелавіямъ, какія мы дёлаемъ другъ другу въ нынёшній день. Одни изъ насъ желають своимъ роднымъ и знакомимъ здоровья, разумёется, тёлеснаго, другіе и при томъ большинство—счастія, понимаемаго въ самыхъ разнообразныхъ значеніяхъ матеріальныхъ, напр., богатства, славы, чести, повышенія по службё и т. п.

Всё такія наши благожеданія, которыми мы привётствуемъ другъ друга въ день новаго года, были бы вполиф умёстны, естественны и понятны въ томъ случаё, если бы мы вмёли одно только тёло, если бы мы, съ другой стороны, оканчивали свое существованіе только земною живнію.

Но сущность человёческаго достоннства въ томъ и завлючается, что человёнъ есть существо духовно правственное, разумно-свободное; а христіанинъ, кромё того, есть существо, облагодатствованное Святымъ Духомъ. Цёль нашего земного существованія въ томъ и заключается, что мы здёсь, на землё должны готовиться къ жизни загробной, вёчной. "Не епсте ли", скажемъ словами Апостола, зко храмъ Божій есте, и Духъ Божій живетъ въ васъ;… или не въсте, яко тълеса ваша храмъ живущаго въ васъ Святаго Духа суть, егоже имате отъ Бога" (1 Кор. III, 16; VI, 19). "Не имамы здю пребывающаю града, но грядущаго въюскуемъ" (Евр. XIII, 14).

При такихъ особенныхъ свойствахъ нашего существа и при такомъ нашемъ назначеніи, привѣтствія, какими мы встрѣчаемъ другъ друга въ день новаго года, являются уже совершенно односторонними и даже неполными. И если въ обыкновенное время жизни своей мы можемъ забывать о своемъ высшемъ достоянствѣ и назначеніи, если, при обычномъ теченіи живненнаго водоворота, мы незамѣтно можемъ свыкаться съ мыслію, что мы постоянно будемъ жить только на землѣ, то въ день новаго года у насъ является нѣкоторое особенное побужденіе отвлечься отъ этого ошибочнаго представленія и всцомнить объ истинномъ своемъ существѣ и объ истинной цѣли своей жизни. Прошелъ еще одинъ годъ и жизнь наша, и безъ того краткая, сократилась на цълый годъ. Еще на одинъ шагъ приблизились мы ко гробу, который и безъ того недалекъ отъ каждаго изъ насъ. Многіе изъ тёхъ, которые вмёстё съ нами встр'ячали прошедшій годъ, ---новый тогда, разд'ялян съ нами тогда свои надежды и ожиданія, настоящій новый годъ встр'ятили уже за гробомъ. Быть можетъ, и нёкоторые изъ насъ въ теченіе наступающаго новаго года переселятся туда же. Когда, какъ не въ подобный именно моментъ нашей жизни, стоя на предёлё между прошедшимъ и грядущимъ, должны мы спрашивать себя: кто мы? откуда? что насъ ожидаетъ въ будущемъ? вачёмъ мы живемъ?

Вотъ когда мы станемъ на точку зрѣнія этихъ вопросовъ, совершенно естественныхъ въ нынѣшній день, то для насъ явятся совершенно неполными, недостаточными тѣ благожеланія, которыми мы исключительно привѣтствуемъ другъ друга въ день новаго года?

Какое же, вполыт соотвътствующее и нашему христіанскому званію и цёли нашей жизни на землё, благожеланіе можемъ и должны мы дёлать другъ другу въ день новаго года!

Его выражаетъ св. ап. Павелъ въ слёдующихъ словахъ: "преобразуйтеся обновленіем: ума вашего, во еже искушати вамъ, что есть воля Божія благая и угодная и совершенная". Апостолъ желаетъ всёмъ христіанамъ не простого обновленія ума, не обновленія однихъ только отвлеченныхъ, теоретическихъ, или же практическихъ, житейскихъ познаній. Онъ желаетъ намъ такого обновленія ума, которое бы вовбуждалось, рувоводилось, и управлялось познаніемъ воли Божіей благой и угодной и совершенной, и потому самому обникало всего человёка, все его существо. Онъ желаетъ, чтобы умъ нашъ непрерывно обновлялся живою вёрою въ Сына Божія, живымъ упованіенъ жизни вёчной, а не замыкался бы въ ограниченномъ кругё земного, временнаго и непостояннаго. Онъ желаетъ, чтобы

сердце наше обновлялось истинною, чистою любовію къ Богу и ближнимъ, а не колебалось бы между Богомъ и міромъ, тѣмъ болѣе не прельщалось бы однимъ только земнымъ міромъ. Онъ желаетъ, чтобы весь образъ жизни нашей обновлялся такъ, чтобы свѣтъ вѣры и благочестія нашего всегда сіялъ и горѣлъ предъ людьми, чтобы видящіе наши добрыя дѣла прославляли Отца нашего Небеснаго.

Все это и составляетъ признаки нашего внутренняго христіанскаго обновленія, безъ котораго невозможно и спасеніе. Поэтому, если когда, то именно въ день новаго года мы должны желать другъ другу внутренняго обновленія, духовнаго преобразованія, а потому и спасенія.

Но одного только желанія недостаточно, ибо не отъ насъ зависитъ исполнение желаний, а единственно отъ Бога; отъ Него же происходитъ и наше духовное обновление. Виновникъ нашего внутренняго обновленія есть Господь Богъ. Солнце правды, подобно тому, какъ и источникомъ ежегоднаго обновленія видимой природы служить солнце. Когда обитаемая нами часть земли отвращается отъ солнца, то все на ней предается мертвенному опфленфнію, она одфвается снъгомъ, какъ бы нъкіямъ гробовымъ покровомъ. Также точно вогда Богъ съ Своею благодатію оставляетъ душу человѣчесвую, то послѣдняя становится мертвою, безчувственною ко всему доброму и святому: тогда въ душт человъка происходить истинная зима духовная. Наобороть, вогда земля обращается въ солнцу, она быстро оживаетъ и выйсто зимняго и мертваго одёвается живымъ, сотваннымъ изъ безчислевнаго множества разнообразныхъ растеній и цвётовъ повровомъ. Такъ, и душа человъческая, когда, раскаявшись, обращается въ Богу, то, озаряемая свътомъ лица Божія, согрѣваемая теплотою благодати Духа Святаго, обновляется, становится новымъ твореніемъ, созданнымъ во Христѣ Інсусѣ на дёла благая. Наконецъ, какъ земля обращается къ солнцу и на ней происходитъ ежегодное обновление отъ внутренняго

дбаствія на нее самаго солнца, которое люди науки называють силою тяготвнія, такъ и душа человёческая не могла бы нивогда обратиться къ Богу, если бы не привлекалъ ее Самъ Господь силою Своей благодати. "Никто же можеть прішти ко Мню", — говорить Спаситель, — , аще не Отець пославый Мя привлечеть его" (Ioaн. VI, 44). Но въ этомъ послёднемъ отношения живая душа человёческая существенно отличается отъ мертвенно - неорганической земли. Земля необходимо и неизмённо всявій годъ обновляется живительнымъ дъйствіемъ солнца на нее. Человъческая же AVIII & одарена отъ Бога высочайшимъ даромъ свободнаго произволенія, такъ что можетъ повиноваться действію благодати Божіей, покораться Духу Святому ради своего спасенія, но можеть, на погибель себь, и противиться Самому Духу Божію, упорно оставаться во злё.

Поэтому, въ день новаго года мы должны не только желать другъ другу духовнаго обновленія, но и—что самое главное—молить Бога о дарованін намъ сего обновленія, какъ и дёлаетъ нынё святая православная Церковь Христова.

Итакъ, привътствуемъ всъхъ васъ съ новымъ дътомъ жизни и молимъ Бога, чтобы Онъ преобразилъ и обновилъ умъ вашъ къ познанію и совершенію воли Божіей – благой, угодной и совершенной. Привътствуемъ, прежде всего, васъ, избранныя орудія Промысла Божія, поставленныя отъ Царя небеснаго и земного управлять людьми, и молитвенно желаемъ вамъ, чтобы ваша повелѣвающая рука творила волю царя земного и вмъстъ Царя небеснаго – благую, угодную и совершенную! Привътствуемъ васъ, мужи науки и знанія, и молитвенно желаемъ вамъ, чтобы ваши знанія преуспѣваля, развивались и просвѣщались свѣтомъ евангельскимъ, которий сіяетъ непреложною истиною! Привѣтствуемъ васъ, страже благосостоянія нашего града, и молитвенно желаемъ, чтобы трудами вашими и заботами устроялось не только земное, матеріальное, но и духовное наше благосостояніе. Привѣтствуемъ,

Digitized by Google

наконецъ, васъ всёхъ, здё присутствующихъ и отсутствующихъ гражданъ богоспасаемаго Кіева! Да преобразится жизнь ваша въ новомъ лётё обновленіемъ ума вашего, устремленнаго въ познанію и разумёнію воли Божіей-благой, угодной и совершенной. Есть на Руси святой много славныхъ городовъ. Одни славятся величіемъ власти, пребывающей, или пребывавшей въ нихъ; другіе - своимъ многолюдствомъ; иныесвониъ богатствоиъ; вные-благораствореніемъ воздуха. Нашъ же Кіевъ со временъ глубовой древности славился и до. селё славится въ народё русскомъ своимъ священнымъ значеніемъ, обвліемъ святыня, въ немъ пребывающей, благочестіемъ, нѣкогда просіявшимъ на горахъ кіевскихъ и озарившимъ всю землю русскую. На насъ-гражданахъ Кіева-лежить высокій и отвётственный долгь не только внёшне благоустроять свой городъ, не только его украшать примёненіемъ новъйшихъ выводовъ человъческаго знанія и искусства въ нашей общественной жизни, но и самихъ себя украшать добрыми нравами, чтобы быть намъ образцомъ для другихъ, отовсюду собирающихся въ намъ нашихъ соотечественниковъ.

"Преобразуйтеся обновлениемъ ума вашего, во еже искушати вамъ, что есть воля Божія благая и угодная и совершенная" (Рни. XII, 2). Аминь.

Священныкъ Ө. Титовъ.

225

Digitized by Google

# ИЗЪ ИСТОРІИ ГОМИЛЕТИНИ.

## XI. Теорія духовнаго краснорѣчія Юнгманна.

Содержаніе пропов'ядей. Види духовныхь рачей.

Теорія духовнаго краснорічія Юнгманна, о которой ин говорила въ декабръской книге Трудовъ Академія 1), заклю чаетъ въ себъ столько интересныхь и полевныхъ замъчаній. касающихся проповёдническаго исвусства, что жы не успёли въ одной статьъ передать всего си содержания, и теперь снова должны возвратиться въ ней. Въ первомъ отдёлё книги Юнгманна представлены основныя положенія для построенія его системы, заимствованныя изъ психологіи, во второмъ раскрыты главные законы духовнаго краснорвчія, а въ третьемъ VE8ваны средства, какими пользуется духовное краснорёчіе для достиженія своей цёли. Объ этихъ отдёлахъ мы говорнии въ прежней статьй. Для дополнения своего очерка этой замичательной теоріи проповёдничества мы считаемъ необходимымъ ивложить содержание двухъ послёднихъ отдёловъ ся, изъ воторыхъ въ одномъ говорится о матерія церковнаго собесёдованія, а въ другомъ о родахъ и видахъ проповёдей.

Въ четвертомъ отдёлё своей теоріи духовнаго краснорёчія — о содержаніи проповёдей или о матеріи церковнаго собесёдованія — Юнгманнъ ставитъ два главные вопроса: 1) какіе пункты, при возвёщеніи слова Божія, проповёдникъ долженъ преимущественно имёть въ виду и стараться предлагать народу? 2) изъ какихъ источниковъ проповёдникъ долженъ черпать мысли при развитіи и изъясненіи частныхъ пунктовъ, и что онъ долженъ наблюдать по отношенію въ этимъ источникамъ?

На первый вопросъ онъ прежде всего даетъ отвётъ съ отридательной стороны, повазывая въ первомъ параграфѣ от-

<sup>1</sup>) См. Труди Кіев.дух. Акад. декабрь, 1898 г.

дёла, какихъ темъ не должно касаться на церковной касарф. Задача духовнаго краснорёчія (говоритъ Юнгманнъ), существенно состоитъ въ томъ, чтобы проповёдывать слово Божіе, излагать откровевную истину, и чрезъ это способствовать усовершенствованію христіанской жизни. Отсюда само собою понятно, что не умёстно на церковной каседрё все то, что не есть слово Божіе, и не направлено въ споспёществованію и возвышению христіанской жизни, какъ то, положения естественной философіи, чисто научные богословские вопросы, не имѣющіе вначения для жизни, простыя миѣния богословския, тѣмъ болѣе разныя свѣтския матеріи, политическия, вультурно-историческия, экономическия, медицинския и всякия разсуждения не церковнаго характера.

Положение, сейчасъ высвазанное, даетъ поводъ Юнгманну высказать неблагопріятное сужденіе о типѣ проповѣдей, утвердившемся во Франціи съ начала текущаго столётія по почных Фрейсных, извёстномъ подъ именемъ "Conferences". Название "Conferences" довольно неопредбленное. Этимъ именемъ называются проповйди, вмёющія видъ дидактическихъ урововъ, въ воторыхъ, при пособів естественнаго повнанія, разбираются и обсуждаются положенія религіозной философіи и ненки, и истины христіанскаго откровенія: это богословсвія разсужденія, въ которыхъ, чрезъ понятное и увлекательное ивложеніе, ревультаты научнаго богословія переносятся въ болѣе шировіе вругя, и сообщаются и не богословамъ. Онъ могутъ имъть значеніе; но ихъ мъсто не въ храмъ, а въ салонъ, вуда допускается избранная публива по билетамъ и гдъ они могутъ быть предлагаемы и выслушиваемы при газовомъ или электрическомъ освещения. Это не слово Божіе, вакое обязанъ возвъщать христіанскій проновёдникъ. Христіанскій проповёдникъ безъ нужды не долженъ прибёгать въ такимъ чисто естественнымъ средствамъ для утвержденія и распространенія между людьми царства Божія; иначе его могуть упревнуть въ томъ, что онъ упраздняеть вресть Христовъ (1 Кор. 1, 17); ибо въ такомъ случай, вопреки примвру и наставлению апостола, онъ проповвдуеть не въ явлении духа и силы, но въ препрътельныхъ человъческія премудрости словесьхъ. (1 Кор. II, 4).

Приступая къ положительному указанію пунктовъ ученія проновѣдническаго, Юнгманнъ предвардетъ свой перечень такихъ пунктовъ слѣдующимъ общимъ правиломъ: "чѣмъ больше значенія извѣстный пунктъ христіанскаго ученія ниѣетъ для спосиѣшествованія христіанской жизни, чѣмъ больше извѣстная откровенная истина необходима или важна для пробужденія, укрѣпленія и возвышенія христіанской жизни, тѣмъ болѣе проповѣдникъ долженъ заботиться напечат.чѣть ее въ душахъ своихъ слушателей, тѣмъ чаще онъ должевъ возвращаться къ ней вь своихъ прововѣдяхъ, тѣмъ настойчивѣе онъ долженъ представлять ее.

Мы не будемъ передавать подробнаго перечня пунктовъ ученія, наиболёе годныхъ и нужныхъ для церковной казедры, представленнаго Юнгманномъ. И безъ этого перечня видно для человъка, понимающаго христіанское ученіе, на что ему слёдуетъ обратить свое вниманіе, при возвёщенія народу слова Божія. Темъ для проповъди весьма много въ сумы учевія, преподаваемаго и хранимаго Церковію. Но о чемъ бы проповъдникъ ни говорилъ, онъ не долженъ опусвать изъ вида одной центральной истаны, которою должна быть пронивнута и одушевлена его проповёдь. Эта истина "Сынъ Божій, ради насъ и ради нашего спасенія вочеловъчившійся и за насъ распятый". Эта истина альфа и омега, начало и конецъ всего христіанскаго ученія: съ этимъ центральнымъ пунктомъ все должно быть приводимо въ соотношение; отъ этого исходнаго пункта все должно быть выводимо и въ нему должно быть возвращаемо. Это рувоводственное замвчаніе въ гомилетивѣ Юнгманна сопровождается словомъ убъжденія, обращеннымъ въ проповъднивамъ или готоващамся въ проповѣдническому служенію, не увлекаться стремленіемъ къ новости и драгоцённое время, назначенное для проповёди, ве тратить на безплодныя декламація. на раскрытіе такихь

228

Digitized by Google

HREN, ROTOPHER HE OTHOGATCE HDENO BD EDHCTRHOROMY YVEнію, а принадлежать области чисто естественнаго знания, на философскія спекуляцій и изслёдованія, которыя могуть льстить слуху и доставлять нёкоторое удовлетнореніе раздраженной разсудочной нысли. Продъ глазани прововёдника необозримый лёсь, седва одолимая полнота чистыть хонстіанскихъ истинъ. Ошеломляющій шумъ земныхъ житейсвихъ попеченій безпрестанно безпоконтъ человўка; соблазнительный голось міра, не умолкая, звучить въ ушахъ нашихъ. Въ храмё нужно свлонять внимание христіанъ въ предметамъ, имъющимъ отношеніе въ нашему въчному спасенію. въ небесному царству, къ которому призываетъ Христосъ всёхъ своихъ послёдователей. Проповёдникъ не навлекаетъ ли на себя отвётственности, если онъ для того, чтобы заслужить одобрение и проповъдывать интереснъе, никантиве, ученъе или умиве, станетъ занимать слушателей разглагольствіями о предметахъ, не имѣющихъ прямой связи съ центральнымъ пунктомъ ученія христіанскаго о крестѣ и спасеніи души нашей, будеть излагать только Prolegomenia, и за введеніемъ и приготовленіемъ никогда не дойдеть до самаго двла?

Авторъ далъ довольно длинный каталогъ темъ проповёдинческихь, но въ заключении главы о содержании проповъдей онъ замъчаетъ, что самый дливный и самый подробный ваталогъ темъ, вакой могла бы предложить теорія, не можеть быть довлёющимъ указавіемъ для пропов'ядника при исполнении имъ своего долга. Его собственный тактъ и его собственное разсуждение каждый разъ должны указать ему выборъ содержания проповъди, соотвътственно обстоятельствамъ, при которыхъ онъ проповѣдуетъ, и частной цѣли, стоящей на виду его. Указанія теоріи могуть давать ему руководственный намекъ; но они будуть безполевны, если у него не будеть двухъ вещей, могущихъ обезпечить ему успёхъ его пропов'ёдничества. Съ одной стороны, глубокое разумёніе 16

Труди Кіев. лух. Авидонія, т. І. 1899 г.

христіанскаго ученія, пріобрётаемое основательнымъ и усерднымъ изученіемъ священнаго Писанія и богословія, съ другой, христіанская жизнь въ страхё Божіемъ и любви въ Богу, и сердце, полное благоговёнія и святости, — вотъ самме надежные указатели достойныхъ и пригодныхъ темъ для проповёди церковной!

Въ трактатъ объ источникахъ, изъ которыхъ проповёдныкъ можетъ в долженъ черпать содержание своихъ бесваъ. Юнгманнъ идетъ вёрнымъ путемъ и даетъ много полезныхъ замъчаній, которыя, впрочемъ, не являются повостію въ нашей наукъ, и потому нътъ нужды передавать ихъ въ подробности. Совершенно вёрно, и согласно со всёми другими гомилетами, самою главною внигою, наиболёе необхолимою и полезною для проповёдника. Юнгманнъ считаеть священное Писаніе. Оно содержить существенную часть христіанскаго ученія, и для пропов'єднива, равно какъ и для всякаго христіанива, имветъ особенное значеніе, какъ книга богодухновенная. Кроив того, всякая проповёдь должна быть правтична, а все содержание священнаго Писанія въ высшей стецени практично, будучи направлено къ споспѣ**шествова**нію и возвышенію нашей духовной жизни. Всякая проповёдь еще должна быть популярна, то есть, совершевно понятна для народа; но нётъ книги, которая бы, при глубинѣ содержанія, отличалась такою популярностію, какь священное Писаніе. И во многихъ другихъ отношеніяхъ свяшенная внига книгъ можетъ быть неизсяваемымъ источникомъ и высочайшимъ образцомъ.-Кромѣ священнаго Писанія, какъ на источникъ для проповёдника. Юнгманнъ указъваетъ на богослужебныя вниги, на опредъленія соборовъ и на творенія отцовъ церкви. На творенія отцовъ церкви Юнгманиъ обращаетъ особенное внимание проповъднивовъ. Отцы церкви служать лучшими и вёрными истолкователями божественнаго Откровенія, и для возвѣщенія слова Божія ихъ творенія особенно важны потому, что большая часть ихъ

состоить нав проповёдей, слёдовательно изъ произведеній духовнаго праспоричія, по истини образцовыхъ, и весьма многія изъ ихъ поучительныхі разсужденій такъ изложены, что они носять печать дидасвалическаго врасноричій. Церковные писатели не излагають христіянское ученіе, какъ простой предметь знанія, какъ поздніе это стали ділать въ школё, но такъ, чтобы оно служило къ назиданію, къ возбужденію и укрёпленію любви къ Богу и ближнему. На труды святыхъ отцовъ церкви мы должны смотрёть какъ на образцы, по воторымъ мы должны изучать духовное краснорвчіе, и учиться проповёдывать слово Божіе народу. Изъ всёхъ отцовъ церкви, въ качествё образца для проповёдниковъ, Юнгианиъ, вийстй съ Жиберонъ и Фенелономъ, особенно отличаетъ святаго Іоанна Златоуста, котораго по справедливости нужно назвать келичайшимъ процовъдникомъ, и на котораго не одинъ разъ въ своей книги Юнгманнъ обращаеть внимание читателей. Его стиль свободный и обильный, но не разсчитанъ на ложное изящество; все у него подчинено цёли духовнаго краснорёчія; видно у него полное знакомство съ священнымъ Писаніемъ и при этомъ онъ въ совершенстве владеетъ знаніемъ жизни и людей; онъ говорить сердцу и приводить въ дёятельность назшую силу познанія; онъ излагаеть многосодержательныя мысли, и это соединяется у него съ глубокимъчувствомъ. Но и всё другія его сочиненія отличаются популярностію, живостію, правтичностію, глубовимъ чувствомъ, увлекательностію взложенія и несравненнымъ умёньемъ пользоваться священнымъ Писаніемъ.

Что касается научнаго богословскаго знанія, то, конечно, оно нужно для пропов'ёдника, но учености въ пропов'ёди показывать не нужно; пропов'ёдникъ излагать ученіс религіи долженъ не въ сухой дидактической формё, но ораторски, не отвлеченно онъ долженъ говорить, какъ это дёлаетъ школа, но понятно для народа. Особенно осторожно нужно пользоваться пропов'ёднику свётскою ученостію. Пропов'ёднивъ долженъ помвить, что онъ излагаетъ слово Божіе не 232

для научно образованныхъ людей, но для народа; а для народа матеріалы, заимствуемые наъ свётской науки, всегда н'вчто чуждое, далекое отъ его соверцанія. Притомъ религія не нуждается въ такой опорё, какую можетъ предложить свётская наука, и сторонній свётскій придатовъ, приводимый въ обиліи, кажется не у м'вста при раскрытіи открогенной божественной истины.

Есть много сборнивовъ и пособій для пропов'яднивовъ, въ которыхъ собраны мёста изъ священнаго Писанія, изъ отеческихъ твореній, доказательства, заниствованныя изъ богословія, историческія черты, аналогія, противоположенія и другіе элемепты о различныхъ предметахъ перковнаго врасноръчія. Сборвики тавого рода могутъ служить пособіемъ для проповѣднима. Но Юнгманнъ не сов'ятуетъ просто выписывать изъ этихъ сборниковъ, но изучать предложенное тамъ, и съ разсужденіемъ и разумёніемъ выбирать потребное оттуда. Гораздо полезнёе, виёсто того, чтобы польвоваться чужних трудомъ, саному составлять подобный сборникъ, и постоянно восполнять его. Для пропов'ёдника безусловно необходимо постоянное чтеніе и наученіе, если онъ хочнть, чтобы его пропов'яди отличались богатствомъ мыслей, новостію, разнообразіемъ и практичностію. Но чтобы удержать и сохранить матеріаль, пріобрътаемый чтеніемъ и изученіемъ, и нужно записывать его; на память въ этомъ сдучав не всегда можно разсчитывать. Чтеніе будеть сопровождаться несравненно болёв плодотворнымъ результатомъ, если при чтеніи всегда имъть въ рукахъ перо или карандашъ, и записывать все, что встрётится заивчательнаго въ книгв; а для того, чтобы легче найти, когда понадобится, записанное при чтеніи, нужно держаться какото либо порядка въ записной внигв, --или алфавитнаго порядка названій предметовъ, или систематическаго. Тогда у васъ всегда подъ руками будетъ требуемый, полевный для васъ, матеріалъ.

Посл'ядній пятый отдёль теоріи духовнаго прасморічія Юнгманна посвящень обозр'внію разныхь видовь церковной проповёди. Въ основной части своей системы онъ указалъ два рода духовныхъ рёчей: одинъ имёсть непосредственное направленіе къ силё нашего познанія, названный имъ дядаскалическомъ, а другой къ силё стремленія или сердцу, названный имъ парегоретическимъ. Къ дидаскалическому краснорёчію онъ относитъ катихизическое поученіе, дидаскалическую проповёдь и омилію, а къ парегоретическому, паренетическую и панегврическую проповёдь.

Нившая степень духовнаго враснорвчія-катихнанческія поученія. Такимъ вменемъ по церковному словоупотребленію называются такія поученія, какими Церковь вводить въ познаніе ученія вёры не знающихъ ся. Катихизація не должна быть руководствомъ въ спекулятивному-научному изученію религіозныхъ истинъ; она должна состоять въ простоиъ, совершенно объективномъ изложении ихъ, и опираться исключительно на авторитеть Откровенія и Церкви. Августинъ 1) катихизическое наставление постоянно называеть словомъ пагratio-повёствованіе. Слово это означаеть, что ватихизація даеть объективное представление фактовь и положений, которое слушателя съ върою принимаютъ на основани авторитета свидётелей. Катихизація поэтому не можеть быть простымъ отвлеченнымъ анализомъ и расврытіемъ религіозныхъ истинъ; но въ вей послёднія всегда нужно приводить въ связь съ соотвётствующими фактами Откровенія, и къ нимъ привязывать. Историческій методъ здёсь долженъ вийть особенное примънение при научения невъдущихъ истинамъ въры.

Катихизація не должна ограничиваться однимъ сообщеніемъ ученія. При катихиваціи важною существенною задачею должно быть то, чтобы дёйствовать на сердце; такъ какъ сердцемъ вёруется въ правду. Катихизаторъ долженъ направлять свое слово не только къ силё познанія, но и къ силё стремленія, и вести своихъ слушателей въ тому,

<sup>\*)</sup> August. de catechizandis rudibus. c. 2. u. 4.

#### труды віввовой духовной академін

чтобы они религіозныя истины воспринимали и успояли, какъ правило или норму своей жизни, въ твердой вёрё и дёятельной любви. Катихизическое ученіе не должно быть видомъ или частію простого холоднаго ученія или швольной дидактики. На него нужно смотрёть, какъ на видъ духовнаго краснорёчія; а духовное краснорёчіе предъявляетъ проповёднику требованія большія, чёмъ какія можно предъявлять швольному учителю. Если катихиваторъ учитъ вёрё такъ, какъ учатъ чтенію, письму, счисленію, тогда онъ не выполняетъ своей задачи. Для выполненія этой задачи требуется не ораторско-патетическое изложеніе, а теплое, проникнутое религіознымъ чувствомъ, настроеніе катихизатора. Это теплое религіозное чувство, если оно есть въ душё катихизатора, само собою проявится въ его учительномъ словѣ, и незамётно для него самого будетъ дёйствовать на сердце слушателей.

Андасвалическою процовёдію Юнгманнъ называеть такую проповёдь, которая существенною частію своей задачн ниветъ наученіе, но которая вийств съ твиъ, какъ видъ краснорвчія, наставляя должна опредвляющимъ образомъ дъйствовать на силу стремленія. Она имъетъ близкое сродство съ катихизацією, только адресуется къ лицамъ боле наставленнымъ въ вёрё, чёмъ какихъ имёсть въ виду катихизаторъ. Юнгманнъ въ ръчи о дидаскалической проповеди говорить о формальной сторонь ея, ся устройствь и возможномъ содержании частей ея, --- приступа, изслёдования и заключенія, пользуясь, какъ в въ другихъ отдёлахъ, при разъясненія своихъ положеній словами Квинтиліана, Цицерона, Фенелона, Блера, и сопровождая свои изъясненія прим'врани. Говорить онъ объ этомъ предметѣ умно и правтично; но все существенное, что развиваеть онъ въ этомъ трактать, не носить печати оригинальности, а заимствовано имъ у другихъ лучшихъ учителей красноръчія.

Омилія или изъяснительная бесёда, отнесена Юнгманномъ въ дидаскалическому враснорёчію и составляеть особый

234

Digitized by Google

видъ его, посвященный изъяснение священнаго Писания. Онъ признаеть высокое достоинство омили, воторая была господствующимъ родомъ поученій, у древнихъ отцовъ церкви, и вибств съ Фенелономъ, явъ діалоговъ котораго онъ приводать длинную выдержку, настоятельно совътуеть проповёдникамъ слёдовать примёру отцовъ Церкви и возможно чаще держать омили. Священное Писаніе даровано людямъ всёхъ временъ и мёсть, и оно такой же обильный источникъ назиденія представляеть и для нынбшнихь поволёній, вавой представляло въ въкъ отцовъ Церкви; оно никогда не старвется, и сокровяща ввры, въ немъ заключающіяся, неистошимы и нивогда не перестануть быть многоцёнными и многополевными для христіанъ. Приводять возраженія противъ достоянства омнлін, изъ которыхъ главное то, что въ омнлін нъть единства. Юнгианиъ это возражение устраняетъ указаніемъ, во - первыхъ, на то, что въ священномъ Писавія есть множество отдёловъ, въ которыхъ госпотствуетъ полное единство, во - вторыхъ, на примёръ Златоуста, который является величайшимъ мастеромъ въ искусствѣ толкованія Писанія, и котораго бесёды могуть служить прекраснёйшимъ образцомъ для всяваго, желающаго толковать въ проповёдяхъ священное Писаніе. Онъ изъясняетъ пёлыя книги священнаго Писанія по порядку стиховъ текста; естественно при этихъ изъясненіяхъ касается онъ разныхъ религіозныхъ истинъ, но у него всегда есть одна преобладающая мысль, и его бесъды носятъ на себъ печать высоваго оригинальнаго враснорвчія.

Дидаскалической проповёди, какъ мы говорили выше, Юнгманнъ противополагаетъ проповёдь парегоретическую, имъющую своею непосредственною задачею не наученіе, а возбужденіе силы стремленія и направленіе ея на добрый правильный путь. Та, дидаскалическая, проповёдь дъйствуетъ на силу познанія, а эта на сердце, волю, но въ стремленіи къ своей цёли она пользуется и тёмъ, что составляетъ существенную принадлежность дидаскалической проновёди, то есть, донымъ и правильнымъ представленіемъ религіозныхъ истинъ, безь чего была бы недостижама цёль. На два вида раздёляетъ Юнгманнъ парегоретическую проповёдь, и одинъ видъ называетъ паренетическою проповёдію, а другой панегирическою. Названіе вида проповёди наренетическою (отъ паразме́ю, увёнаваю) по этимологическому значенію ночти тождественно съ названіемъ "парегоретическій". Это невое названіе унотребилъ Юнгманнъ потому, что отличнить два вида парегоретической проповёди, включивъ сюда и проповёдь панегирическую.

Считаемъ излишнимъ, для ознакомленія съ теорією краснорѣчія Юнгманна, передавать его практическія замѣчанія касательно устройства и состава паренетической проповѣди, но тѣмъ же соображеніямъ, по какимъ мы не входиля въ разберъ его замѣчаній о составленіи дидаскалической проповѣди и омилія. Но паратрафъ въ его системѣ о панегирической проповѣди заключаетъ въ себѣ не мало такого, что нельвя обойти молчаніемъ.

Прежде всего онъ старается установить точное понятіе, какое нужно соединять съ сяовомъ "панегирикъ", "панегирическая проповёдь". Ограниченіе панегирика одними похвальными словами, по сужденію Юнгманна, не соотвётствуетъ тому смыслу, какой соединяли съ этимъ словомъ древніе. Происхода отъ греческаго слова тачи́роріс—собраніе народа, всенародное торжественное собраніе, народный праздинкъ, панегирическія рёчи въ древности означали такія ораторскія рёчи, которыя говориянсь при народныхъ собраніянъ, при какомъ либо-торжествё или въ какой либо праздникъ, и, конечно, отяёчали духу и харавтеру торжества. Панегирическая рёчь въ собственномъ смыслё праздничная рёчь. И въ этомъ смысяё нужно принять названіе панегирической рёчи и въ христіанской проповёдиической литературё, и имъ замённъ употребительное названіе похвальной рёчи; какъ такъ для

духовнаго враснорёчія послёднее наяваніе не вполнё удачно. Такимъ образомъ панегирическія проповёди такія произведенія духовнаго враснорёчія, которыя говорятся въ праздники господскіе и богородилные и въ праздники святыхъ, въ уясненію и вознышенію торжества и въ соотвётствіе цёли его учрежденія. Могутъ говориться въ такіе дни проповёди и дидаскаланескаго характера, особенно, когда слушатели недостаточно ознакомлены съ сущностію праздника. Но такія проповёди въ праздничные дни являются исключеніемъ. При нормальномъ. порядкё вещей праздничныя проповёди должны быть парегоретическаго характера. Таками по крайней мёрё онё являются въ классическихъ произведеніяхъ отличнёйшихъ проповёдниковъ.

Составление хорошей процовёди на какой либо правднивъ господскій или богородичный Юнгианиъ синтаеть дбломъ не легвимъ. Хотя ясенъ духъ правдника,-ясно, какія событія прославляются въ тоть или другой правдника, и навія чувства в настроенія нужно вовбуждать въ сдушателяхъ въ такіе дни, но выраженіе всего этого въ проповёлномъ словѣ не всѣмъ удается. Не всегда легко найти потребное количество частныхъ представленый для развития главнаго положенія, подсказываемаго духомъ и характеромъ праздинка. Это затруднение дълзется еще болбе чувствительнымъ, если проповеления должена проповёдывать преда одною и тою же общиною каждый годъ. Особенно, трудно составлять хородия проповёди, не повторяясь, на праздения Божіей Матери. Для того. чтобы говорать панегирическія проповёди въ честь ея, нужно имъть достаточный запась историческихъ черть, конкретныхъ фактовъ изъ ся жизни; а ихъ очень кало. Потому и такой знаменитый пропокудникъ, какъ Массильйонъ, послё нёсколькихъ неудачныхъ опытовъ, отчалвался въ вовможности: написать похвальную рачь въ собственномъ синслё на Пресвятую Деву. "Работа этого рода (писаль онь въ послёдніе годы своей живын одному скященнику ораторія) легка

238

только для проповёдниковъ безъ таланта, отъ которыхъ накто не ожидаетъ чего либо особеннаго, которые всёмъ довольны, ни о чемъ, выходящемъ изъ круга ихъ зрёнія, не ямёють ни малёйшаго представленія, и воображаютъ себё, что они составили похвальную рёчь, если они привели нёкоторое число историческихъ чертъ, безъ всякаго значенія, и разбавили ихъ множествомъ ничего не говорящихъ общихъ мёстъ<sup>6</sup> 1).

Панегирическія процовёли на дни святыхъ раздёляеть Юнгианнъ, соотвётственно указаніямъ духовной литературы, на два разряда, и указываеть въ этомъ родъ пропоповёди два направленія. Одному направлевію слёдують вталіянскіе проповъдники съ Сеньери во главъ, а другому французские. Италіянскіе проповёдники въ праздники святыхъ говорять похвальныя рёчи, панегирики въ тесномъ смыслв 9**TO**F0 слова. Ихъ проповёди въ честь святыхъ отвёчаютъ тёмъ рвчамъ, которыя древніе риторы относили въ рвчамъ, означаемымь "genus demonstrativum"---родь показательный. Они въ своихъ ръчахъ прежде всего, и почти исключительно, выставляють необычайное величіе святыхь, и имёють цёлію прославление святыхъ и возбуждение въ слушателяхъ удивленія и почтенія въ нимъ. Соотвътственно этой цёли, въ ихъ проповёдяхъ виденъ возвышенный полегь, тонъ одушевленія стяль блестящій, в весь строй ихъ напоминаетъ характеръ языческихъ панегириковъ, мало отвёчающій характеру возвёщенія слова Божія, предписываемому томилетическою теоріею. Проповёди французскихъ проповёдниковъ на дни святыхъ собственно (большею частію) паренетическія, --- ув'ящательныя пропов'я Исторические факты изъ жизни святыхъ у нихъ составляють меньшую часть рёчи, и проповёднивъ пользуется этими фактами, какъ основаніемь или поводомъ, къ расврытію соотвётствующей религіозной истины или вь сообщенію соотвѣтствующаго правственнаго увѣщанія. Французскіе

<sup>1</sup>) Maury, Essai sur l'eloquence de la chaire. I. p. 273.

проповёдники принципіально и съ сознаніемъ слёдують этому направлению. Ови взбёгають похвальныхъ рёчей потому. что боатся повторяться предъ слупателями. Но вийстё съ этниз, слёдуя своему направленію, они разсчитывають принести более польвы своимъ слушателямъ. "Чтобы вы более польны извлевли отсюда (говорить Босскоеть въ одной проповеди), мы, христівне, свётсвимъ ораторамъ предоставляемъ блескъ в вышаюсть панегирическаго стеля; у нихъ въ мысли одно,-вызвать удивление. А мы стониъ на каседръ Інсуса Христа, нашего Искупителя; простота Евангелія должна быть лучшвих уврашенісих нашей рёчн; ны хотних питать ваше души истенани, инвющени высовое достовнство и всёмъ понятными". Также и Бурдалу высказываеть подобный выгладь: "Не смотрите на настоящую ною проповёдь, какъ на простую похвальную рёчь, которая бы единственною цёлію имёла дать вамъ высокое понятіе о святомъ Павлё. Я уже сказаль: я буду говорить вамъ проповёдь, я буду давать руководство для жизни; я выставаю предъ вашими глязами примёръ или образецъ, на который нынё намъ Богъ указываеть, дабы ны сдёлали изъ него примёненіе въ себё". Юнгианнъ не отрицаетъ совершенно значения панегирика или похвальной рёчи святымъ, тёмъ болёс, что образцы такихъ рёчей встрёчаются у святыхъ отцовь Церкви, Іоанна Златоуста, Василія Великаго, Григорія Назіанзина. Но его сочувствіе всецівло на сторонів того направленія, воторому слёдують французскіе проповёдники, и свое предночтеніе этого направленія направленію чисто панегирическому онь подвржилаеть дливною цитатою изъ разговоровъ Фенелона о враснорфчін.

Заслуживаютъ вниманія зам'ячанія Юнгманна о полемическихъ пропов'ядяхъ. По тому понятію, вакое авторъ составилъ о духовномъ враснор'ячін, полемическимъ пропов'ядямъ не должно быть м'яста на церковной казедрі. Возраженія и недоум'янія по отношенію къ той или другой рели-

гіозной истина могуть и при извастныхъ обстоятельствахъ AOJZHU GUTE UDHHNACHU BO BHNABUC, DASZACESCHU, H OUDOвергаемы съ перковной казедры. Но это можетъ быть допустаемо въ дидаскалическихъ процовъдяхъ. А ставить особый родъ полемическихъ проповёдей, которыя бы имёли своею задачею опровержение учений, не согласныхъ съ самволомъ, принатымъ Цервовію, --- это значить навязывать духовному краснорёчію работу, ему не подлежащую. Юнгманиз привоавть меввія нёсколькихь видныхь авторитстовь въ исторія церковнаго враснорёчія, которые находили изслёдованія о спорныхъ религіозныхъ вопросекъ въ проповёди въ высшей степени противными. Проповёдь должна назидать, а не ниспровергать, давать руководство для христіанской жизни, а не заниматься нападеніями на тёхъ, которые неказнають ученіе вёры. Могуть представлять, что полемика съ заблуждениемъ нужна для утверждения христіанъ въ вёрі. Основаніе, повидимену, хорошее; но опыть показываеть, что оно не имветь никаного достоянства. Независимо отъ разныхъ неудачь, неразлучныхъ съ такою полемивою, вслёдствіе поврежденія человёческой природы, склонность во злу въ нашей душё такъ велика, что иные больше примуть въ сердцу возражения, чвиъ опровержение, и такимъ образомъ вийсто хлиба примуть змію. Лучне съ полною ясностію и вразумительностію излагать положительныя истины религия, чёмь бороться съ заблужденісыв. Истина, представленная въ своей естественной простоть, владьеть такою нритигательною силою, что она можетъ увлевать в противищеся ей умы. Сердце въ церкви при болослужебныхъ собраніяхъ ищетъ усповоенія и удовлетворенія духовнаго, а когда на васедрѣ раздаются бранные криви противъ иномыслящихъ, тогда не будетъ мбота этому духовному усполознію. Церковной казедрі прилично ясное расврштіе праваго ученія, безъ вплетенія сюда протевныхъ заблуждений. Предъ святвёшных такиствонъ тёла в прови Христовой правовёрующій только въ молнтвё долженъ вспоминать о своихъ заблуждающихъ братіяхъ.

Но ораторскому достоянству проповёдь парегоротическая выше проповёди дидаскалической. И на запале. со времени реформы въ проповёди, произведенной Восоюстомъ. Бурдалу, Массильйономъ, она сдёлалась господствующею не въ одной Франціи, но и въ другихъ отранахъ. Образцы французскаго классическаго церковнаго враснорёчія, отличающіеся висекних ораторскимь совершенствомъ, всё парегоретическаго характера. Они свлонили внамание проповёдниковъ къ этому роду проповёдей, и при добромъ вліднія на проповёдь выёли въ результате невыгодную сторону. Отсюда въ теорін и практикъ пропонъдничесной везникия односторовность, ---- отали пренебрегать дидаскалическою проповёдію, и въ правтив'е почти не обращаются къ ной. Между твиъ въ ундаскалической проповъде ощущается большая потребность. Вольшая поховина христіань въ религіозныхъ дёлахъ оказываются невъждами, и это нужно сказать не только о простомъ народъ, но и о людяхъ образованныхъ, даже и объ ученыхъ. Самыя парегоретическія проповёди мало понимаются и не производять надлежащаго действія потому, что народъ не имъетъ элементарныхъ повнаній, вакія для того требуются. Если бы христіанство изь двухъ формъ враснорвија принуждено было избрать одну вакую либо, то оно сворне должно было бы отвазаться отъ парегоретической проповёди: безъ нея оно еще могло бы существовать, а безъ дидаскалической никогда. Если дидаскалическая проповёдь будеть въ забвении, невъжество и заблуждение всегда скорве распространится въ народъ. Народъ не будетъ владъть основательнымъ внаніемъ религіозваго учевія, если ему будуть сообщаться только частные отрывки его, беть связи и порядка.

Теорія Юнгманна осключается практическими замёчаніями касательно способа саставленія проповёдей, и въ этихъ замёчаніяхъ даны добрыя указанія, которыя мы можемъ рекомендовать принять къ свёдёнію каждому проповёднику, въ особевности начинающему, желающему усовершенствовать себя въ высокомъ и трудномъ искусствё проповёдничества.

Что же, первве всего, при составления и предъ произнесеніемъ процов'я необходимо пропов'яднику? Первее всего необходема молитва, испрошение божественной благодатной помощи для благоуспёшнаго совершенія дёла. Чтобы сдёлать этоть совёть болёе убёдительнымъ для проповёдника, Юнгманнъ цитуетъ языческаго философа Платона и изъ его ліалога "Тимей" приводить свидетельство въ подтвержденіе своего положенія. Критій сдёлаль предложеніе Тимею изложить свои мысли о происхождении вселенной. Соврать выразиль свое согласие на это и пригласиль Тимея начать, но наперель просняв его, какъ слёдуетъ по обычаю, призвать боговъ. Ты правъ. Сократъ", отвѣчалъ ему Тимей. "Всѣ. если только они сколько нибудь разумны, обыкновенно призывають боговъ предъ началомъ каждаго дёла, вначительнаго ли то, или невначительнаго; твиз болве должны обратиться въ богамъ и богинямъ мы, собираясь разсуждать о происхождения вселенной, если только не хотимъ быть безумными, и просить ихъ всёхъ, чтобы мы были въ состояніи прежде всего говорить, какъ имъ угодно, потомъ, что касается насъ самихъ, чтобы, съ одной стороны, я ясно и правильпо выражаль свои мысли, а съ другой, вы легко понихали то, что я скажу" 1). Если язычникъ такъ разсуждалъ, то тёмъ болёе мы христіане, если не хотимъ быть безумными, приступая въ составлению процовёди, въ глубокомъ смиреціи и благогов'вніц усердно должны просить благодати Святаго Духа. Язычникъ не имълъ того божественнаго откоо. венія, которымъ мы руководствуемся. А намъ указано чревъ впостола Духомъ Святымъ, что мы не доволни есмы отъ себе помыслити что, яко отъ себе, но довольство наше отъ Боја

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочявенія Платона, церек. Каразьник, ч. VI, стр. 388.

(2 Кор. III, 5). И блаж. Августинъ совѣтуетъ проповѣднику, намѣревающемуся говорить слово предъ собраніемъ или диктовать проповѣдь свою другимъ желающимъ и способнымъ сказать ее предъ народомъ, усердно молиться, да дастъ Господь во уста его слово благо. Ибо если царица Есеирь, приготовляясь предъ царемъ Артаксерсомъ говорить за временное спасеніе народа своего, молилась, чтобы Господь далъ слово блаюуюдно во уста ея (Есе. IV, 17): то не паче ли долженъ молиться о полученіи сего важнаго дара тотъ, кто трудится надъ словомъ и ученіемъ о вѣчномъ спасеніи людей?" 1).

Второе дёло проповёдника твердо установить предметъ проповёди и ясно поставить особенную цёль, какой хочетъ достигнуть своею проповёдію. Въ особенности въ парегоретическихъ проповёдяхъ эта цёль всегда должна быть намёчена съ полною опредёленностію.

Затёмъ собираются мысли для изслёдованія, вакъ грубый матеріалъ. Эти мысли, представляющіяся при размышленіи, слёдуетъ записывать въ томъ порядкё, какъ они возникаютъ, и по возможности кратко. Для ясности хорошо означать ихъ цифрами.

По собраніи соотвѣтствующаго множества мыслей нужно смотрѣть, въ какомъ отношеніи онѣ находятся между собою, и свести ихъ къ олной центральной мысли, къ одному основанію. Центральную мысль или главное положеніе нужно твердо поставить, и за тѣмъ начертить предварительный иланъ или порядокъ раскрытія основной мысли частными представленіями. Первоначальный планъ проповѣди Юнгманнъ называеть предварительнымъ, потому что это первое расположеніе еще не можетъ быть неизмѣннымъ. При обсужденіи, развитіи и ораторскомъ изложеніи основной мысли проповѣди и при письменной обработкѣ проповѣди часто прихо-

<sup>1</sup>) Христ. наука, IV, гл. 68.

дится измёнять начертанный первоначально планъ проповёди. На первыхъ порахъ проповёднической дёятельности рекомендуется духовнымъ ораторамъ всегда два раза писать и обработывать свои проповёди: вторая обработка всегда будетъ лучше первой.

Послёднее замёчаніе касательно составленія и произнесенія пронов'ядей даеть р'яшеніе спорнаго вопроса о томь, нужно ли проповёди записывать сполна, выучивать ихъ наначеть и потомъ по памяти произносить изученное, или слёдовать въ этомъ пунктё другому методу: Юнгианнъ не хочеть прямо отъ себя давать рёшительный отвёть на этоть вопросъ, а приводитъ мивнія авторитетныхъ лицъ, и ихъ заставляетъ говорить вмъсто себя, нивя въ виду болте основательное рёшеніе спорнаго вопроса. Лучшіе авторитеты, ниъ приводныме, стоятъ за запись ораторскихъ рѣчей. Прежде всего онъ приводитъ мийніе Квинтиліана. Квинтиліанъ находиль, что при различіц дарованій, безъ сомнёнія, нельзя всёмъ предписывать одинаковую методу. Но если кто владбетъ хорошею памятію и имбетъ достаточно времени, то я совътовалъ бы (говоритъ Квинтиліанъ) твердо держаться письменной обработии и не пропускать ни одного слога: иначе запись была бы излишня... При данныхъ условіяхъ эта метода, безъ сомнёнія, самая лучшая. А если нётъ этихъ условій, — легкой памяти и времени, тогда безполезно связывать себя записанными словами; ибо забвение одного какого либо изъ нихъ можетъ произвесть непріятное замедленіе въ произношении, и даже вовсе остановить его. При такихъ об стоятельствахъ безопаснёе, умомъ усвоивши себъ мысли, оставить свободу словеснаго изложенія до произношенія. Впрочемъ, произношение при такомъ условии удается только тёмъ, кто уже нажилъ нёкоторую опытность въ импровизаціи 1).



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Quintil, Justit. orat. Lib. XV de memoris, c. 2. Altenburgi. T. II. p 319-320.

Юнгманиъ противодоставляеть этому мивнію мивніе Фенелона, который пе рекомендуеть предварительной записи проповедей, и делаеть длиеную выдержку изъ его "Разговоровъ о краснорвчія", но методу, указываемую Квинтиліаномъ, онъ считаеть нормою или правиломъ, вотораго должны держаться проповъдники при возвъщении слова Божія. И Фенелонъ, возстающій противъ записи и выучиванія проповёдей, слишкомъ многаго требуетъ отъ человѣка, выступающаго на каоедру безъ записанной напередъ рѣчи. Онъ предполагаетъ, что такой человёкь имёсть твердый навыкь вь письменныхъ работахъ, перечиталъ образцовыхъ ораторовъ, отъ природы владбетъ хорошимъ даромъ слова, и этотъ даръ раввилъ и усовершенствовалъ долгимъ упражневіемъ, и вром'в того пріобрёль значительный запась основательныхь знаній. И такой человѣкъ, собираясь говорить проповѣдь, долженъ хорошо обдумать свою тему, и въ умё своемъ привести въ порядокъ всё мысли. Для такихъ людей, которые бы владъли всёмъ тёмъ, чего требуетъ Фенелонъ, его метода была бы правильна. Но такихъ людей не много. Особенно въ первые годы проновъднической дъятельности никакъ не слъдуеть уклонаться отъ руководственныхъ указаний Квинтиліана. И Фенелонъ требуетъ отъ человъка усерднаго, постояннаго, неутомимаго упражненія въ письменныхъ работахъ, если онъ хочетъ имѣть усиѣхъ въ врасьорѣчіи. Платонъ влагаеть въ уста Сократа такія слова его Федру: "Предположных, что природа дала теб' ораторскія способности; но ты сделаешься хорошних ораторомъ, когда съ этими способностами соединишь знаніе теоріи и усердное упражненіе; на сколько у тебя будеть недоставать этихъ друхь условій, на столько ты будешь далекъ отъ совершенства" 1). Нётъ искусства, которымъ бы можно было овладёть безъ неослабнаго упражненія. Краснор'ячіс не можетъ составлять въ

<sup>а</sup>) Сочиненія Платона, пер. Карповниз. Ч. ІУ, стр. 99. Труди Ківн.дух. Акад. Т. І. 1899 г.

этомъ случат исключенія, и упражненіе, необходимое для усовершенствованія въ немъ, есть именно письменное упражненіе, письменная обработка ртучей.

Лля людей, обладающихъ живою фантазіею и легкимъ языкомъ, всегая близко искушение считать излищнимъ необходниый элементь приготовлевія къ ръчи, и упражняться просто въ импровиваціи. Но объ этомъ пункть основательно говоритъ Цицеронъ, влагая свою мысль въ уста Красса. Онъ не оспариваеть, что упражнение въ импровизации приносить свою пользу. "Но весьма многіе (замізчаеть онъ) при такой импровизованной рёчи упражняють только свою грудь и свой голосъ; они усовершенствовали изворотливость своего языка и счастливы тёмъ, что могуть разсыпаться обиліемъ словъ. Ихъ обольщаетъ мысль, которую часто можно слышать: "правтикою (dicendo) обыкновенно люди пріобр'втають способность говореть". Но справедливве нужно сказать: дурно говорить люди научаются отъ того, что имъ весьма легво достаются плохія р'ёчи. Посему въ самыхъ тёхъ упражненіяхъ, хотя хорошо говорить р'вчь и экспромптомъ, но гораздо лучше, употребвыши время на размышленіе, говорить рёчь, тщательно приготовленную заранёе. Но главное дёло. (что мы, говоря по правдё, весьма мало дёлаемъ; ибо это требуетъ большого труда, вакого весьма многіе начь насъ избѣгаютъ)-главное дѣло какъ можно больше писать. Стиль (перо) самый лучшій и самый превосходный производитель (effector) и учитель враснорвчія. И это справедляво: ибо если послё размышленія и обдумыванія легко удастся иной разъ импровизованная и случайная рёчь, то послё усидчиваго и усерднаго записыванія она выдеть несравненно лучше. Тогда при внимательномъ и серьезномъ отношения въ дёлу, лучше возникаюту и развиваются мысли, служащія къ уясненію того предмета, о которомъ жы пишемъ; далбе подпадають мало по малу подъ перо обороты и выраженія, нанболёе подходящія въ особенной цёли и предмету рёчи, н

паконецъ чрезъ запись научаются искусству правильнаго строенія ричи и пріобритають стиль, отличающійся благозвучіемъ и ораторскою разм'вренностію (numero et modo). Вотъ преимущества, которыя снискиваютъ хорошимъ ораторамъ одобрительные врики и удивление. Этихъ преимуществъ никто не пріобрётеть, если не будеть долго и много упражняться въ письменныхъ работахъ, хотя бы онъ весьма часто **упражнался въ импровизаціи.** А кто напротивъ выступаетъ съ публичными рёчами послё тщательнаго упражнения въ записи ихъ, тотъ пріобрѣтаетъ такую способность говорить, что, если будеть и импровивировать, слушателямъ это будеть казаться рёчью, похожею на рёчь записанную; и еще, если онъ свою рёчь письменно обработаль, а во время произнесенія отступиль отъ записи, его добавленная рычь не будетъ отличаться отъ того, что записано имъ" 1). Согласно съ Цицерономъ говоритъ Квинтиліанъ, по которому письменная обработка ричей дило, требующее весьма большого труда, но за то об'вщающее весьма большую пользу и великій успёхъ. Потому писать (упражняться въ письменныхъ работахъ) нужно какъ можно усердние и какъ можно больше" 2).

В. Ппеницкій.

<sup>1</sup>) Ciceronis De oratore. L. 1, c. XXXIII, n. 149-153. Cic. oper, t. II (Parisiis, p. 58-9.

\*) Quint. Justit. orator. 58 - 59. Lib. X. c. III. T. II, p. 238.

# ПРЕОСВЯЩЕННЫЙ КИРИЛЛЪ НАУМОВЪ. ЕПИСКОПЪ МЕЛИТОПОЛЬСКІЙ,

# бывшій настоятель русской православной мносін въ Іерусалямъ.

### (Продолжение 1).

Сношенія преосвященнаго Кирилла съ представителями восточныхъ православныхъ церквей въ Костаптиноцолѣ, во время пребыванія тамъ нашей миссін, на пути ся въ Ісрусалимъ, получали тёмъ большій интересь, что тогда быль вовбужденъ вопросъ въ Константинополѣ о смѣпѣ вселен. скаго патріарха Кирилла. Нёкоторые члены Синода, недовольные его уступчивостію передъ Портою относительно выбора членовъ въ составъ коммиссіи для обсужденія требовавшихся Гатти - гумаюномъ церковныхъ преобразованій, --изъявили желаніе выбрать болёе энергическаго преемника Единственными кандидатами на это зканіе провозглаemy. шались бывшіе уже патріархами Григорій и Анениъ. Первый смёнень быль лёть 18 тому назадь, по настойчивому требованію англійскаго правительства; послёдній былъ ближайшимъ предшественникомъ тоговременнаго патріархя, а въ послёднее время довёреннымъ человёкомъ лорда Редилифа и явнымъ доброжелателемъ Англіи.

<sup>1</sup>) Си. Труды Академін 1898 г. н. ноябрь.

Говорили, что овъ действуетъ подкупомъ на турецкихъ министровъ и, обезпечивъ себя не совсёмъ законными средствами, имфетъ болёе, чёмъ вто другой, шансовъ въ достиженію патріаршаго сана. Съ другой стороны, разсказывали, что францувскій посоль и греческій министрь, готовы были всячески поддерживать предъ Портою выборъ Григорія. Подобныя же восвенныя предложенія слёданы были и русскому послу. Но онъ ръшительно отвлонилъ ихъ на томъ основаніи, что, хотя пользовавшаяся общинь уваженіемъ личность и. Григорія извёстна и сму съ самой хорошей стороны, тогда какъ онъ не имълъ основанія быть довольнымъ отношеніями п. Кирилла въ нему, но, держась больше всего древнихъ правиль безсибнности патріарха, не можеть подать голоса вь польку сверженія нынъшняго. Въ дъйствительности же русскій посоль руководился въ данномъ случай твиъ соображеніемъ, что выборъ патріарха Григорія, постоянно отвлонявшійся прежде, при всякихъ новыхъ выборахъ, представлялся и теперь весьма сомнительнымъ, личность же патріарха Аноныа не давала ему нивавихъ ручательствъ на лучшее будущее.

При такой шаткости своего положенія, вселенскому патріарху Кириллу естественно было искать поддержки въ лицѣ авившагося на Востокъ русскаго епископа. Думаютъ, что, по внушенію халкидонскаго мирополита, имѣвшаго сильное вліяніе на вселенскаго патріарха, преосв. Кириллъ былъ прпглашенъ къ участію въ совершеніи литургіи въ патріаршей церкви вмѣстѣ съ его Святѣйшествомъ въ ночь на правдникъ Рождества Христова. Служеніе это было совершено съ особенною торжественностію п. Кирилломъ и 14 архіереями, въ присутствіи логовета Аристарха, въ первый разъ въ этотъ день вступавшаго вновь въ отправленіе обязанностей своей должности, заключающихся во всенародномъ чтеніи символа въры и молитвы Господней при патріаршемъ служеніи. Преосв. Кири 1.1ъ занималъ почетное мѣсто непосредственно за членами Сипода и выше всёхъ прочихъ мятрополитовъ. Во время литургія ему пришлось говорить по-славянски возгласъ: "Твоя отъ Твоихъ Тебњ приносяще о всъхъ и за вся", а участвовавшій въ богослуженіи діаконъ посольской церкви нашей въ Константинополё произносилъ эктеніи на славянскомъ же языкв. Торжественное богослуженіе собрало въ храмъ весьма великое множество народа, смотрёвшаго "на службу со слезами умиленія и радости" 1).

По окончанія богослуженія, преосв. Кириллъ разговлялся у патріарха и принималъ вновь самыя искреннія привётствія отъ всего собора архіереевъ вмёстё съ выраженіями радости о тёсномъ союзё любви между русскою и восточною церквами.

Участіе преосв. Кирилла въ служеніи литургіи на праздникъ Рождества Христова съ греческими јерархами, какъ тотчасъ же оказалось, произвело самое благотворное дѣйствіе на общественное мивніе и настроеніе константинопольсваго греческаго общества. Никомидійскій в халкидонскій митрополиты, по порученію патріарха, говорили потомъ преосв. Кириллу, что вся греческая церковь приняла это событіе, какъ великое утвшение для себя; что во время недавней войны весь народъ плакалъ, когда вселенский патріархъ Анениъ позволилъ себъ, въ своемъ адресъ султану, отозваться о Россіи, что греческая церковь не нуждается въ ся помощи, а нынё народъ опять плакаль отъ умиленія, удостовёрившись изъ сослуженія руссваго епископа съ греческими, что Россія веливодушно простила имъ допущенный гръхъ. Патріархъ же считалъ себя истинно счастливымъ, что въ его управленіе изгладилось недоброе впечатлёніе отъ выходки п. Аноима, и что этимъ нагляднымъ символомъ единенія об'вихъ церквей обличились хитрыя ковни враговъ православія,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. письмо преося. Кирила из м. Григорію отъ 26 февраля 1858 г. въ Духови. Бесёдѣ 1856 г., № 19, стр. 247.

которые постоянно нашецтывали грекамъ, что русское богослуженіе и вообще русская церковь далеко уклонилась отъ единства съ вселенскою церковью.

Оказывая вселенскому патріарху вниманіе, необходимое для установленія болёе довёренныхъ сношеній съ греческою церковью въ Константинополё, преосв. Кириллъ, по предварительному соглашенію съ русскимъ посломъ, увёдомилъ бывшаго п. Григорія, что, если, за недосугомъ, ему не удастся носётить его на Босфорё, то онъ проситъ, по крайней мёрё, заочнаго благословенія у него себё и приноситъ ему, въ знакъ уваженія и памяти, подарокъ изъ собственной своей ризницы. П. Григорій принялъ присланные ему преосв. Кирилломъ клобукъ и четки, и благодарилъ его за память и вниманіе, съ которыми преосвященный избёгаетъ личнаго свиданія съ нимъ, чтобы этимъ не ставить ни его, ни самого себя въ затруднительныя и неловкія отношенія къ великой церкви.

Что касается отношеній преосв. Кирилла въ ісрусалемскому натріарху, то они установились, какъ им уже знаемъ изъ словъ перваго въ его письмѣ къ оберъ-прокурору Св. Синода, въ самомъ лучшемъ видъ. Послъ перваго, т. ск. оффиціальнаго свиданія, преосв. Кириллъ былъ еще два раза у патріарха ісрусалимскаго, который принималь его всякій слёдующій разъ все съ большимъ и большимъ радушіемъ, Сказавъ преосв. Кириллу, что намёренъ посётить его послё правдника, патріархъ убѣдительно просвлъ его отложить свой отъёвдъ въ Іерусалимъ, по крайней мёрё, до праздника Богоявленія, вакъ для того, чтобъ избъжать мореплаванія, особенно опаснаго во время святокъ, по Средиземному морю, такъ и для того, чтобы имъть возможность видъться съ нимъ и переговорить о всемъ, какъ можно, подробнѣе. "Самые моряки", --- говорилъ онъ преосв. Кириллу, --- стараются не выходить въ море отъ Рождества до освящения воды, а Ваше Преосвященство - у доброй пристани: къ чему вамъ спёшить"? Рёшнешись, по всёмъ этимъ соображеніямъ, остаться въ Константинопол'в до 10 января 1858 года, преосв. Кириллъ отвъчалъ патріарху Терусалимскому, что, имёя нам'вреніе не предпринимать пичего бевъ благословенія Его Блаженства, онъ радъ явить ему это первое доказательство своего послушанія.

Во время слёдовавшаго затёмъ двукратнаго свиданія и совёщанія преосв. Кирилла съ ісрусалинскимъ патріархомъ, они р'вшили два весьма важныхъ съ точки зрёнія миссіи преосв. Кирилла вопроса: о русскихъ покчонникахъ и рус. скомъ богослуженія въ Ісрусалимѣ.

Относительно перваго вопроса патріархъ Кириллъ объяснилъ, что, находясь въ Іерусалимѣ въ теченіе 12 лѣтъ въ качествѣ памѣстника патріарха Асвнасія, онь самъ имѣлъ возможность присмотрёться въ обраву жизни русскихъ HOклонниковъ. Въ то время мужчины и женщины, имъя въ Ісрусалим'в одно общее пом'вщение, позволяля себ'в разные соблазнительные поступки, о которыхъ цечально и вспоминать. Тогда ісрусалимская патріархія исходатайствовала у русскаго правительства особый уставъ для поклонниковъ. Уставомъ этимъ присвоено было право монастырю св. Гроба назначать исправительныя наказанія тімъ поклонникамъ, которые будуть вести безпорядочную жизнь. Съ тёхь порь самый явный соблазнъ прекратился, но охота къ нему не прошла. Одинъ изъ поклонниковъ, котораго самъ патріархъ засталъ въ нетрезвомъ видъ, отвъчалъ ему, видимо, со всею отвровенностію, что онъ пьеть потому, что можеть за одни и тв же деньги напиться четыре раза въ Іерусалимѣ противъ одного раза въ Россіи. Поэтому, должно исправлять вхъ сперва духовнымъ назиданіемъ, объясняя имъ самую цель пребыванія ихъ въ св. градъ, а въ крайнихъ случаяхъ прибъгать и къ наказаніямъ. Самое чувствительное для нихъ наказаніе, по мнѣнію п. Кирилла, состоить во временной ссылкь на понаяніе въ монастырь св. Саввы. Довольно одного, двухъ примбровъ для спасительнаго предостереженія прочихъ. Твиъ

Digitized by Google

изъ нахъ, которые, вслёдствіе неспокойнаго или даже буйнаго нрава, будутъ подлежать высылкё изъ св. града, не должно дозволять продолжительнаго пребыванія въ немъ, по нёскольку мёсяцевъ, а назначивъ имъ отъ 30 до 40 дней для посёщенія свв. мёстъ, высылать ихъ затёмъ въ <u>Яффу-къ рус-</u> скому консулу. Съ своей же стороны, патріархъ Кириллъ выражалъ намёреніе приступить къ построднію новаго дома (гостининцы) для помёщенія русскихъ поклонниковъ, разумёется, съ предварительнаго разрённенія Порты.

Преосв. Кириллъ, въ свою очередь, выразилъ патріарху полную готовность наблюдать за порядкомъ и поведеніемъ русскихъ богомольцевъ, занимать ихъ хожденіемъ въ церковь и пѣніемъ и вообще всячески отвлекать ихъ отъ праздности, а непослушныхъ, или буйныхъ отсылать обратно въ Россію съ дурною аттестаціею, тѣмъ болѣе, что все ото составляло и его прямую обязавность.

Что касаются совершенія русскаго богослуженія въ Іерусалний, то натріархь, согласно съ желаніенъ, выраженнымъ со стороны преосв. Кирилла, об'єщалъ сд'блать необходимыя распоряженія о допущеніи его къ служенію при св. Гробѣ и на Голгов'в всякій разъ, какъ только онъ ножелаетъ, въ часы, оредѣленные для православнаго духовенства, и даже самъ предложилъ сд'блать распоряженіе, чтобы, въ облегченіе преосв. Кирилла, всегда им'влись на м'встѣ готовыя для него облаченія взъ патріаршей развицы.

Кром'я того, патріархъ Кириллъ зам'ятилъ, что до войны (крымской) въ Николинъ день (6 декабря) богослужение въ Іерусалим'я совершалось съ такою же точно торжественностію, какъ на Пасху. Посл'я войны великолёпіе это, по необходимости, должно было н'всколько сократиться, хотя дни рожденія и тезоименитства Август'яйшихъ Особъ Русскаго Царствующаго Дома и теперь праздновалось съ особенною ныпностію. Патріархъ іерусалимскій выражалъ надежду, что въ скоромъ времени все это должно было войти опять въ прежній порядовъ. Всё эти сношенія преосв. Кирилла <sup>1</sup>) съ восточными іерархами въ Константинополё происходили до правдника Рождества Христова и въ самые первые дни правдниковъ. Въ слёдовавшіе затёмъ дни сношенія эти продолжались, обогаидая преосв. Кирилла полезными свёдёніями и постепенно /вводя его въ пониманіе тоговременнаго положенія православной церкви на Востокё.

На правдникахъ преосвящ. Кирилла посётили во дворцё русскаго посольства патріархи — вселенскій и іерусалимскій, равно какъ и вначительнёйшіе члены константинопольскаго синода.

Вселенскій патріархъ повторилъ почти буквально тѣ самыя жалобы на турецкое правительство, какія раньше слышаль преосв. Кириллъ отъ никомидійскаго митрополита, во время посѣщенія этого послѣдняго. Патріархъ, прежде всего, объяснилъ всю опасность, которая, по чнѣнію его, угрожала бы греческой церкви, если бы Порта успѣла настоять на своемъ желаніи назначить епископамъ постоянное жалованье и просилъ ваступничества русскаго посольства предъ турецкимъ правительствомъ, такъ чтобы рѣшеніе этого вопроса было вовсе отклонено и все оставалось бы попрежнему.

Русскій посолъ, присутствовавшій при этомъ свиданія вселенскаго патріарха съ преосв. Кирилломъ, повволилъ себѣ вдѣсь заявить, что о подобномъ домогательствѣ не можетъ быть и рѣчи, такъ какъ вопросъ о содержаніи духовенства возбужденъ Портою на основаніи гатти-гумаюна, исполненіе котораго составляетъ одно изъ торжественныхъ обязательствъ, принятыхъ на себя султаномъ предъ лицемъ всей Европы; что хотя Россія и не участвовала въ составленіи этого акта, но, при заключеніи мира, признала обязательность его въ

254

1

1

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Свядянія о нихъ заимствованы превнущественно наъ записки константинопольскаго посла Бутенева, представленной ниъ въ Министерство Иностранныхъ Дялъ въ январѣ 1858 г. См. арх. Св. Синода по канцелярія Оберъ-Прокурора за 1858 г. д. № 381.

главныхъ чертахъ; что если Россія приметь участіе въ толковапіи нёкоторыхъ статей его въ пользу греческой церкви, то этимъ непремённо вызоветъ посредничество западныхъ державъ, которое едва ли будетъ влониться къ выгодамъ греческаго духовенства!

Тогда вселенскій патріархъ началъ просить. чтобы Россія содвиствовала велькой церкви въ достиженін, по врайней мёрё, одного ограниченія, по которому патріархъ одинъ изъ всёхъ архіереевъ былъ бы обезпеченъ постояннымъ желоканьемъ какъ для содержанія окружающихъ его членовъ церкве и зависящихъ отъ вселенскаго престола училищъ и благотворительныхъ учрежденій, такъ и для неизбіжныхъ подарковъ турецкийъ властямъ, всё же прочіе спископы были бы оставлены при прежнемъ своемъ содержавия, получавшимся оть добровольныхъ подаяній паствы. Въ противномъ случай, говорилъ патріархъ, Порта, имѣя всѣхъ архіереевъ на жалованьв, легко можетъ придти къ мысли о совращения числа епископовъ, ради уменьшенія своихъ издержекъ, равно какъ можеть соблазниться назначениемъ недостойныхъ епископовъ, которые соглясатся принять на себя этотъ санъ на половинномъ жалованьй.

Въ отвътъ на это преосв. Кириллъ предложилъ отъ себя, въ видъ личнаго миънія, среднюю мъру, какъ средство примирить притязанія Порты съ желаніями духовенства, а именно: епископы будутъ получать попрежнему добровольныя подаянія, но такъ, что мъра этихъ ножертвованій будетъ предварительно опредълена по обоюдному согласію духовенства съ мірянами, для ограниченія возможнаго проиввола съ той и другой стороны.

Нѣсколько смущенный этямъ совѣтомъ, вселенскій натріархъ не далъ положительнаго отвѣта на него и возвратился снова къ любимой мысли о совершенномъ отклоненіи какихъ бы то ни было преобравованій.

Вообще въ словахъ какъ патріарха вселенскаго, такъ и

256

1

другихъ архіереевъ греческихъ, съ которыми видълся и бесвдоваль преоск. Кирилль, ясно выражались две мысли: 1) приверженность всего высшаго греческаго духовенства къ старому порядку вещей, къ праванъ (прочоща), утвержденнымъ древними узаконеніями мусульманскихъ завоевателей; 2) полное разъединение между духовенствомъ и мірянами по поволу всёхъ вопросовъ относительно предполагавшихся тогда преобразованій въ устройствъ православной церкви на Востокъ. Вселенскій патріархъ горько жаловался на князя Стефана Вогориди, одного взъ почетвъйшихъ представителей сословія мірянь въ патріаршемъ сов'ят'я, за то, что онъ пермысль о новомъ составъ синода, въ который вый полаль вмъсто безсмънныхъ членовъ, незавонно присвоившихъ себъ это право, призывались бы поочередно всё епархіальные архіереи.

Іерусалимскій патріархъ, сь своей стороны, продолжалъ все время оказывать преосв. Кириллу наружную ласку в предупредительность. Только, къ сожалению, первосвятитель перкви јерусалимской слишкомъ подчинялся вліянію липъ. окружавшихъ его и въ тайнъ негодовавшихъ на учреждение русской миссіи въ св. градѣ. Этимъ постороннямъ вліяніемъ объяснялись, по мявнію преосв. Кирилла и русскаго посольства въ Константинополѣ, косвенные памеки патріарха, показывавшіе желаніе его поставить настоятеля вашей іеруса. лимской инссін въ. нёкоторую зависимость оть святогробскаго духовенства. Такъ, во время одного своего свиданія съ преосв. Кириллонъ, патріархъ, посвящая его въ особенности православнаго богослуженія въ свв. м'встахъ, просняъ его соблюдать нъкоторые мъстные обычан, какъ-то: не входить съ тростію въ церковь, не носить митры на Голгоев, ходить исключнтельно въ черныхъ рясахъ и не употреблять цвътныхъ, совътуя ему во встать подобныхъ мелочахъ руководствокаться опытностію его нам'єстниковъ въ Іерусалим'є. Дозволяя ечу ежедневное русское служение въ Архангельскомъ монастыръ, предоставленномъ, въ случав иужды, для помвщенія нашей духовной миссіи, патріархъ просиль преосв. Кирилла предупреждать всякій разъ патріаршихъ намвстняновъ о своемъ желаніи служить литургію. При совершенія же богослуженія въ другихъ мвстахъ св. града, онъ твиъ болве еще долженъ былъ, по соквту патріарха, подчиняться извёстнымъ условілиъ мвста и времени и неизбёжнымъ ограниченіямъ въ чинв богослуженія, которое не должно быть исключительно русскимъ и должно совершаться на разныхъ языкахъ<sup>1</sup>).

Относительно пом'ященія русскихъ поклонниковъ въ Іерусалим'я патріархъ теперь, въ дополненіе къ прежнему, заявилъ, что онъ им'яетъ нам'яреніе приступить къ построенію для нихъ новой гостинницы, которая однакоже не можетъ быть скоро готова, такъ какъ онъ предполагаетъ перед'ялать ее изъ недостроенныхъ турецкихъ казармъ, вм'ящающихъ въ себ'я приблизительно до 600 челов'якъ. Патріархъ нам'яренъ былъ просить у Порты уступки ему этого зданія, при чемъ не сомн'явался въ усп'яхъ своей просьбы, над'ясь на дружестрепное расположеніе къ нему со стороны великаго визиря.

Заговоривъ о люстрѣ, пожертвованной въ пользу голгооской церкви, iерусалимскій патріархъ выражалъ сомнѣніе въ томъ смыслѣ, что, по тѣсному обтему и малой высотѣ этого храма, она едва ли можетъ быть употреблена согласно съ благочестивымъ ея назначеніемъ. Впрочемъ, окончательное рѣшеніе этого вопроса онъ предоставлялъ ближайшему усмотрѣнію преосв. Кирилла. Вообще же іерусалимскій па-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Нашт. Св. Синодъ не вашелъ инчего неумъстнаго, нап обидиато въ этяхъ предложенията јерусалинскаго натріарха преосв. Кириллу. "Члели Св. Синода гашего", — инсадъ гр. А. П. Толотой ки. А. М. Горчакову, 30 ливерна 1858 г., — "не уснатриваютъ въ свяъ условідать инчего ственительнаго для нашей духовной инссін. Соблоденіе изстинкъ обичаевъ даже необходимо, чтобы ин грени, ин наозбран ас низли повода упрекать русскихъ въ пренебреженів того, къ чему призыкая изстине жители". Си. арх. Св. Скнода по канцелярін Оберъ-прокурора за 1868 г. д. № 381.

тріархъ увёрялъ и посла нашего въ Константинополё и преосв. Кирилла въ своей полной готовности всячески содёйствовать спокойствію и благосостоянію нашей миссіи въ Іерусалимё.

Одно только казалось страннымъ въ отношенияхъ іерусалимскаго патріарха въ начальнику русской ісрусалимской луховной миссін. именно то, что, неодновратно высказавъ свое недоумвніе по поводу истинной цвли назначенія миссіи на Востовъ и, въ частности, въ Св. землъ предъ архимандритомъ Григоріемъ (Веглерисъ)<sup>1</sup>), въ бесъдахъ своихъ съ преосв. Кирилломъ патріархъ ни разу не коснулся **970Г**0 вопроса. Послёднее обстоятельство тёмъ менёе говорило въ цользу совершенной искренности јерусалнискаго цатріарха. что и вселенскій цатріархъ, послѣ торжественнаго CIARe. нія съ преосв. Кирилдомъ въ ночь на Рождество Христово, выражалъ разнычъ лицамъ свои подозрънія относительно тайнаго политическаго характера нашей духовной јерусалимской инссіи 2). По свёдёніямъ нашего посольства въ Константинополь, англійское посольство присылало своихъ агентовъ къ обониъ патріархамъ съ вопросомъ: что за новый посланникъ русскій отправляется, подъ именемъ епископа Кирилла, въ Іерусалимъ и съ какою именно цёлію. Вселенскій патріархъ отвѣчалъ, что это дѣло его не касается и ему ничего неизвёстно, и указаль на јерусалимскаго патріарха, какъ на лице, преимущественно въ этомъ дёль заинтересованное.

Неизвъстнымъ осталось, вакія объясненія далъ англій-

<sup>1</sup>) Намъ уже извъстенъ отзнава јерусалнискаго патріарха предъ архин. Порфиріенъ о миссін преосв. Бирилла. Си. выше стр. 122—123 ср. архин. Порфирія. Второе путемествіе по св. горъ Афонской М. 1880 г. стр. 12-18.

<sup>3</sup>) Изъ другихъ источниковъ им узнаемъ, что и вселенскій натріархъ въ глубней душе относился несочувственно въ учрежденію нашей миссіи въ Іерусалний подъ начальствомъ прессв. Кирилла. Когда 19 иля 1858 года архин. Порфирій (Успенскій) постилъ вселенскаго патріарха, то этотъ вослёдній, прощаясь съ нимъ, "выразнать свое веудовольстніе на несланнаго въ Іерусалниъ нашего мелетопольскаго синскопа Кирилла", хотя, впроченъ, и по другнить вобужденіямъ, по крайней мърѣ, на словахъ. Си. архин. Порфирія. Второе вутемествіе но св. горѣ Асонской. М. 1880 г., стр. 12.

Digitized by Google

скому посольству іерусалимскій цатріархъ, но полная откровенность, съ какою преосв. Кириллъ постоянно говорилъ ему о чисто духовномъ характеръ своей миссіи, должна была убъдить его совершенно въ чистотъ намъреній русскаго правительства относительно греческой церкви.

Съ своей стороны, руссвій посоль въ Константинополь посившилъ предупредить всякіе превратные толки и подозрвнія на счеть цвли нашей іерусалимской миссіи со стороны французскаго посла, заговоривъ съ нимъ первый о прибытіи въ Константинополь нашего епископа, какъ лица, посылаемаго въ преемники бывшему уже тамъ настоятелю нашей миссін, съ цёлію надзора и покровительства постоянно увеличивающимся нашимъ повлонникамъ въ св. градъ. Русский посолъ, вромъ того, добавилъ, что въ данной преосв. Кириллу инструвція ему вибнено въ обяванность войти въ дружелюбныя сношенія съ латинскимъ духовенствомъ, находящимся въ Іерусалимъ, согласно съ состоявшимся въ послъднее время между обоным правительствами самымъ исвреннимъ сближеніемъ по поводу вёроиспов'ёдныхъ вопросовъ. Объясневія эти были праняты съ видимымъ удовольствіемъ францувскимъ посломъ, который, въ свою очередь, об'вщалъ прелупредить ла. тинское духовенство въ Іерусалими о прійзди русскаго епископа въ томъ же сиыслѣ взаимнаго довѣрія и такимъ образомъ приготовить ему ласковый пріемъ со стороны своихъединовърцевъ 1).

Вообще изъ всего доселъ сказаниаго нами о пребыва-

<sup>1</sup>) Послёдная попытка собственно русокаго посла нъ Константивозолё подготовить почву преосв. Кириллу для возможно болёе близкихъ и довёренимхъ отношеній въ латинскому духовенству въ Перусалимё, видимо, не встрётила полнаго сочувствія у висшаго духовенству въ Перусалимё, видимо, не встрётила полнаго сочувствія у висшаго духовенству въ Герусалимё. Оберъ-прокуроре не безъ основанія видёло въэтонъ опасность для сохраненія добрыхъ отношеній нашихъ въ православному греческому духовенству въ Герусалимё. Оберъ-прокуроръ Св. Синода гр. А. П. Толстой по этому поводу писаль 30 января 1866 г. кн. А. М. Горчакову слёдующее: "Въ мёстахъ, гдё первне христіане слишали изъ усть Самого Спасителя заповёдь о любен нъ ближиему, безъ сонязвія, и прилично и необходямо нашимъ духовнымъ нийть благоравумно вёжливое и миролюбовое 260

нія преосв. Кирилла въ Константинополѣ и сношеній его съ высшими представителями греческой іерархіи видно, что появленіе его въ столиць турецкой имперіи произвело сильное впечатлёніе на греческое духовенство и сразу же принесло замётный добрый результатт. Оно содёйствовало, прежде всего, болѣе искреннему обращенію греческаго духовенства въ намъ въ тоговременныхъ его нуждахъ. Послёднее стало дов'врять намъ болёе прежняго во всемъ, что касалось отношеній его въ Портѣ и другимъ яностраннымъ державамъ. Его смущала пока только неизвёстность положенія, какое заёметь Россія въ самыхъ животрепещущихъ для него вопросахъ о національностихъ, чуждыхъ греческой, именно: болгарской и арабской. Но самымъ зажнымъ результатомъ сношеній преосв. Кирилла съ представителями греческой ісрархін въ Константинополѣ было всвобновленіе болѣе искренняго сближенія греческой церкви съ нашимъ Св. Синодомъ. Несомявнно увлекался, или, быть можеть, намвренно преувеличиваль дёло халкидонскій митрополить, когда пеоднократно возвращался-и даже съ нёкоторою настойчивостію-къ мысли о польяв, какую могло бы имвть для греческой церкви присутствіе и діятельное участіе въ константинопольскомъ сянодѣ представителя русской церкви. Но. не придавая вна. ченія этой несбыточной мысли, преосв. Кириллъ совѣтовалъ митрополиту халкидонскому, и въ лицв его всей высшей гре-

обращеніе съ затинами и прочими вновърцами. Но со стороны датниянъ доджно опасаться въкоторой, по духу ихъ прозелитнама, навязчивости и навъреннаго разглашенія о дружеской связи съ начи, чтобы поселить вражду между нажи и греками. Хотя и пътъ возможности преподавать отсида преосв. Кириллу попробные совъты, какъ вести себя въ этихъ случаяхъ, но, кажется, онъ могъ бы оградить себя отъ подозрънія, давъ понять намъстничамъ патріарха, что этотъ способъ обхожденія съ иновърными, подающій латинянамъ надежду на даяъизйщее сближеніе, есть едмиственное средство къ отклоненію политическихъ противодъйствій нашей духовной миссіи, которая въ дъйствительности не имъсть, да и но кожеть инъть иной цізи, кромъ украневія вашей духовной скази съ грэческою церковью". См. письмо гр. Толстаго къ ки. Горчакову въ арх. Св. Синода по канцеляріи Оберъ-прокурора ва 1858 г. д. № 381.

ческой јерархів въ письменныхъ сношеніяхъ константино. польскаго синода съ нашимъ Св. Синодомь не ограничивает. ся одними праздимми увъреніями въ любви и единомысліи. "Наше правительство", -- говорилъ при этомъ преосв. Кириллъ, ...., великодушно забывая прошедшее, сдёлало первый шагъ въ сближению съ Вами, приславъ Вамъ въ заложники русскаго архіерея. Вы должны, съ своей стороны, изъявить свою признательность не словами только, но и дёломъ, и приступить въ болёе важнымъ дёловымъ свощеніямъ съ Св. Сенодомъ, чёмъ какія были до сихъ поръ". Какъ достойное начало подобныхъ сношеній, преосв. Кириллъ, съ своей стороны, предлагалъ ісрархіи обратиться съ братскимъ посланіемъ въ русскому Св. Синоду о взаимномъ признанія святыхъ обънхъ православныхъ церквей, которые въ теченіе нвскольнихъ десятильтия почитались уже въ России, не будучи признаны греческою церковью, и наобороть. Мысльэта была принята гречесвими јерархами, повидимому, съ особенною радостію и съ желанісыъ содъйствовать ся осуществленію ').

Довольно продолжительное пребываніе преосв. Кърилла въ Константинополѣ на пути въ Іерусалимъ получило особенно важное значеніе потому, что оно совпало съ другими весьма важными историческими событіями, отчасти уже совершившимся, а отчасти только подготовлявшимися тогда. Однимъ изъ таквхъ событій, и именно послѣдняго рода, былъ т. н. греко-болгарскій сморъ, готовившійся тогда, т. е. въ 185<sup>7</sup>/8 г. въ переходу изъ долголѣтней, упорной и настойчивой борьбы въ открытому разрыву между греками и болгарами.

<sup>2</sup>) Свёдёнія о сноменіях преосв. Кирила съ греческою іерарціею въ<sup>7</sup> Конставтиноволё на реждественских праздинках 1857/е г. завиствовани превиущественно нез записки, представленной Бутеневымъ въ Минист. Иностр. Дёлъ въ япварѣ 1858 г. См. арх. Св. Синода по канцеляріи оберъ-прокурора за 1858 г. д. № 391.

Труды Кіевсь, дух. Академів, т. І, 1899 г.

Къ началу сороковыхъ годовъ относится первый актъ греко-болгарской распри. Первоначальныя желанія болгарь были умфренны. Болгаре просили только назначить въ болгарскія епархім архівреевъ болгарскаго происхожденія, чтобы они могли объяснять своимъ пасонымъ-болгарамъ христіанскія обязанности ихъ къ Богу, правительству и ближнимъ на понятноми для нихъ языкъ. Въ этомъ смысль представители болгарскаго варода подавали просъбы самой константинопольской патріархіи, турецкому правительству и даже самому султану Абдулъ-Меджиду во время его путешествія въ 1846 году въ предёлахъ бывшаго болгарского царства. Одинъ только сколько-нибудь важный результать вибла эта первоначальная, сравнительно спокойная борьба между греками и болгарами на почвъ религіозной. Въ конпъ 1840-хъ годовъ болгарской константинопольской общний разрёшено было устроить свою церковь въ столицё Турецкой имперіи. Цер. ковь эта была, дёйствительно, устроена въ 1849 году сначала въ частномъ домъ, а въ 1851 году къ этой церкви былъ рукоположенъ даже особый епископъ славянскаго пронсхожденія. На этомъ и покончился первый фазись греко-болгарской распри.

Крымская война Россіи сначала съ Турціей и потомъ съ западно-европейскими державами на время прекратила церковный споръ между греками и болгарами. И тѣ и другіе съ одинаково напряженнымъ вниманіемъ, хотя, кажется, и съ различными чувствами слёдили за ходомъ этой борьбы. Болгары возлагали большія надежды на Россію, и, въ случаѣ побёды ея, ожидали для себя политическаго и духовнаго освобожденія. Наоборотъ, греки, такъ недавно еще освобожденные Россіею отъ турецкаго ига, со страхомъ представляли себѣ побёду Россіи, единоплеменницы славянъ, которая могла своимъ вліяніемъ на Востокѣ положить непреодолимую преграду ихъ эллинофильскимъ стремленіямъ. Высшая греческая јерархія, начиная съ самого вселенскаго патріарха, открыто заявляла о своихъ совсёмъ недружелюбныхъ чувствахъ въ отношения къ Россия во время крымской войны.

По окончания войны, когда ослабило влияние России на православномъ Востокъ и вогда, лишившись покровительства Россіи, православные христіане Востока были предоставлены всецёло самниъ себё, борьба между гревами и болгарами возобновилась еще съ большею силою. Усилению греко-бол-ГАДСКОЙ ДАСИДИ ВЪ ЭТО ВДЕМЯ НЕМАДО СОДВИСТВОВАДА ТАКЖЕ И нославная пропаганда, для которой вражда между православными націовальностами Востова была весьма выгодна. Первоначальныя умъренныя желанія болгаръ теперь væe значительно расширялись. Съ изданіемъ гатти-гумаюна, болгары получили надежду, что во время общихъ преобразовавій. проектированныхъ въ немъ, будутъ удовлетворены и ихъ стремленія и желанія, и рёшились энергически исвать этого удовлетворенія. Они желали тецерь им'йть у себя богослуженіе на славянскомъ языкѣ, высшее духовенство изъ природныхъ болгаръ и представителей изъ своей націи въ патріаршемъ синодъ и смъщанномъ совътъ 1).

Вь такомъ именно положенія находился греко-болгарскій церковный вопросъ, когда преосв. Кириллъ прибылъ въ Конставтинополь на пути въ Іерусалимъ. Должно замѣтить, что наше правительство съ самаго начала слѣдило весьма внимательно за прискорбною распрею между двумя единовъриыми народами православнаго Востока. Оно постоянно старалось всячески о томъ, чтобы примирить враждующихъ, и съ этою цѣлію желало имѣть самыя точныя и безпристраст ныя свѣдѣнія какъ объ истинныхъ причинахъ, вызвавшихъ споръ между вселенскою патріархіею и болгарами, такъ и о настоящемъ положеніи дѣла<sup>2</sup>). Между прочимъ, и преосв.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. м. Филарета. Собранів мизній и отвывовъ по діяламъ православи. Церкви на Востокі. СПБ. 1886 г. стр. XVII.

<sup>2)</sup> Такія свёдёнія правительство наше старалось получить преимуществен-

Кириллу было поручено, вёроятно, частнымъ образомъ отъ министерства Иностранныхъ дѣлъ поближе повлакомиться съ положеніемъ, въ какомъ находилась греко-болгарская распря, во время пребыванія своего въ Копстантинополѣ. Дѣйствнтельно, преосв. Кириллъ принималъ мёры къ тому, чтобы болѣе или менѣе близко познакомиться съ истиннымъ положеніемъ греко-болгарскаго церковнаго вопроса. Какъ мы уже видѣли, онъ заводялъ рѣчь объ этомъ съ иѣкоторыми наъ греческихъ iерарховъ. Видѣлся онъ также въ Константинополѣ и съ представителями болгарскаго народа.

Результатомъ всего этого было мивніе преосв. Кирилла о греко-болгарскомъ церковномъ вопросв, изложенное въ особой запискъ на имя Министра Иностранныхъ Делъ. Миъніе это было не въ пользу болгаръ. Представители болгарскаго народа, являвшіеся къ нему въ Константинополё, произвели на него неблагопріятное впечатлёніе. "Началась бесёда",---говорить онь въ своей, упомянутой нами сейчаст., Дёло дошло до вопроса: въ чемъ же собственно нуждаются и чего хотять болгары? Говорять, что нужно има непремённо своихъ архіереевъ. Много ли вандидатовъ? Два: Іоанникій и Иларіонъ. Что могуть сдёлать два архіерся въ отношени въ 5 милліонамъ народа, безъ помощи приходсвяго духовенства, болбе или менбе подготовленнаго въ своему дблу? Очевидно, ничего. Выходить, что нужно еще прежде имъть училеща. Отвѣчаютъ, что низшія училища есть и довольно успётно распространяють грамотность, такъ что почти весь народъ болгарскій — народъ грамотный; остается желать семинарій для духовенства. Совершенно справедливо; по есть ли подготовленные начальники и наставники? Увы! четыре

но чревъ лицъ, служивнихъ въ нашихъ мистіяхъ. См. подробности объ этомъ, равно какъ и обстоятельное суждение преосв. Ософана (Говорова) о греко-болгорскомъ вопросъ въ изданномъ нами инсъмъ послёдниго (Труды Віев. дух. Акад. 1895 г. V стр. 33-67).

человъка, научившиеся вое-чему кто въ России, кто въ Германія, составляють слишкомь скудный в недостаточный занасъ просвътителей духовенства. Сами совнаются, что не скленли бы у себя чего-нибудь дёльнаго, а надёются на патріархію; сами видять, что еще не довольно ясно понимають, чего хотять, а уже спёшать просыть денегь у Россін. н. при случав, готовы роптать на Россію точно также, какъ ропщутъ на грековъ. Въ додершение всёхъ бёдъ, нётъ у этихъ несчастныхъ средоточія заботъ о благѣ отечества. Что болгаранъ, то попечитель общественнаго блага; что лице, получившее выкоторую тёнь образованія, то особая система общественнаго благоустройства, особыя мёры въ обезпечению блага общества; а въ начале всего-своего собственнаго существованія. Немудрено, что, при такомъ порядвѣ вещей, являются архіерен-болгары, которые не только скрывають, что они болгары, но и положительно забывають свой природный языкъ, ---бываютъ вельножи, которые вспоминаютъ, что они болгары, только тогда, когда перессорятся съ греками и хотять отомстить имъ бурями въ стаканъ воды. Насколько виноваты въ подобныхъ случаяхъ греви и насколько правы жалующіеся на нихъ, -- опредёлить очень трудно" 1).

Такимъ обравомъ, преосв. Кириллъ не сочувствовалъ стремленіямъ болгаръ въ томъ видѣ, какъ эти стремленія опредѣлились во время его пребыванія въ Константинополѣ, собственно потому, что признавалъ осуществленіе ихъ совершенно несвоевременнымъ и даже вреднымъ для дѣла самихъ же болгаръ. Онъ признавалъ безусловно необходимымъ предварительно козвысить уровень умственнаго развитія и просвѣщенія болгарскаго народа вообще и, въ частности, болгарскаго духовенства. На эту точку зрѣнія онъ старался поставить, какъ мы внаемъ, и греческихъ іерарховъ, съ кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. запяску преосв. Кирилка въ музейной библіотокъ Кіев. дух-Акад. подъ значномъ Муз. Рук. Ж 406.

рыми приходилось ему бесёдовать въ Константинополё. Но независимо отъ несочувствія болгарскимъ притязаніямъ, какъ несвоевременнымъ, преосв. Кириллъ во время пребыванія своего въ Константинополѣ старался показать возможное вниманіе къ здѣшней болгарской общинѣ. Какъ видно изъ письма его къ м. Григотію отъ 26 февраля 1858 года, преосв. Кириллъ 27 декабря 1857 года служилъ даже. "къ великой радости болгаръ, въ ихъ скудной, маленькой цервии св. Стефана" 1). Это послёднее обстоятельство, т. е. служение преосв. Кирилла въ болгарской константинопольской церкен вызвало даже недовольство въ греческой ісрархіи и, должно согласиться. не несправедливое, если только върно, что преосв. Кириллъ служилъ безъ предварительнаго согласія вселенскаго иатріарха. Когда 19 мая 1858 г. архим. Порфирій (Успенскій) быль у патріарха іерусалимскаго, то послёдній, между прочемъ, свазалъ ему: "соборными правилами и обычаями ограждены права и опредблены взаимныя отношенія предстоятелей всяхъ церквей въ предотвращение всякихъ тревогъ и смуть, какія они могле бы преченять другь другу, джёствуя самовольно. Всё мы должны свято соблюдать ЭТИ правила и обычан. А вашъ мелитопольскій, при появленіи своемъ между нами, нарушилъ ихъ. Здесь (т. е. въ Константинополѣ) не только епископы, но и мы-патріархи не властны отслужить ни одной литургія, не испросивь сонзволенія на то мёстнаго архіепископа. Мелитополскій же служиль въ здёшней болгарской церкви безъ спроса, какъ будто пріёхаль въ свою епархію. Его святвйшество (т. е. цатріархъ константинопольсвій) извиниль бы такой постувь его молодостію и неопытностію его, но такъ какъ при немъ находился архимандрить Григорій Веглерись, грекъ и цареградець, которому очень хорошо извёстны здёшніе обычан и уставы, то въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Си. писько въ вишеупонянутыхъ буназахъ и. Никанора, бизнихъ въ расноражения автора.

поступкъ, о которомъ я говорю, усмотръно было неуважение къ преемнику святаго Іоанна Златоустаго, — неуважение, свой\_ ственное людямъ, привыкшимъ дъйствовать вездъ по праву сильнаго... Впрочемъ, архимандритъ Григорій извинился предъ Его Святъйшествомъ вмъсто мелитопольскаго <sup>1</sup>).

Священникъ Ө. Титов.

(Продолжение будеть)

<sup>1</sup>) См. архим. Порфирія. Второе путешествіе по св. горѣ Асонской. М. 1880 г. стр. 14-15-

# АРСЕНІЙ, АРХІЕПИСКОПЪ ЕЛАССОНСКІЙ (суздальскій тожъ),

#### и его вновь отерытые историческіе мемуары

(Продолжение) ').

ГЛАВА III.

## Критико-библіографическія свѣдѣнія о Сумелійской рукописи, содержащей въ себѣ мемуары и жизнеописаніе Ароенія, архіепископа елассонскаго.

Послёдняя глава историческихъ мемуаровъ Арсенія, архіепископа елассонскаго, заканчивается двумя епиграммами въ честь автора. Дословно онё читаются въ рукописи (л. 96 об., 97) такъ: "'Еπίγραμμα εἰς τὸν μαχαριώτατον ἀρχιεπίσ χοπον χὺρ 'Αρσένιον, τὸν συγγραφέα τοῦ βιβλίου.

"'Αρσένιος μούσας πολλῷ πλέον ἤπερ Ομηρος 'Ρουσαέων τ' ἀέθλων, δεῖξεν ὑπηρέτιδας. Μᾶλλον θὴν τό γε πᾶν μουσῶν ὑπόλεξεν Όμηρος, 'Αρσενίψ δέ γ' ἔπνει πνεῦμ' ἄρα θειότερον". Έτερον εἰς αὐτόν.

"Αρσένιος θεϊχεν τὸ δέ γ' ἀρχιερεὺς παρὰ γούνασι Χιλιάδ' ἕξ ἑχατὸν δέχατ' ἔνατον ἔτος".

Т. е. епиграмма въ честь блаженнъйшаго архіепископа Арсенія, сочинителя книги: "Арсеній гораздо болье, чемъ Гомеръ, заставилъ музъ прославлять подвиги Россовъ. Скажемъ върнъе: Гомеръ писалъ все, по вдохновенію музъ, а у Арсенія было вдохновеніе болье высокое (божественное)".

<sup>1</sup>) Си. Труды Кіевской дух Академін за м. най 1896 г.

Вторая епиграмма ему же: "Арсевій архіерей положилъ у кол'внъ (окончилъ) это сочиневіе въ тысяча шесть сотъ девятнадцатомъ году".

Итакъ, приведенныя сейчасъ епиграммы не оставляютъ, повидимому, никакого мёста сомнёнію въ томъ, что открытые нами мемуары написаны извёстнымъ въ исторіи и въ наубѣ Арсеніемъ, архіенископомъ елассонскимъ и лимоникскимъ, жившимъ долгое время въ Москвѣ при Архангельскомъ соборѣ и скончавшимся въ санѣ архіепискона суздальсваго и торусскаго въ 1625 году. Временемъ ихъ окончанія, какъ гласнть вторая епиграмма, быль 1619 годъ, на воторый падаеть прівядь въ Россію за милостынею патріарха іерусалимскаго Өсофана съ двумя спутниками, архимандритомъ Христофоромъ и племянникомъ архидіакономъ Неофитомъ, оказавшимися переписчиками настоящей рукописи. Но вакъ ни ясны и опредбленны данныя указанія, однако, при внимательпонъ чтенів настоящихъ мемуаровъ, невольно возникасть сомнёніе, что эти мемуары вышля изъ рукъ ихъ автора въ томъ самомъ видъ, въ какомъ они являются нередъ нами теперь въ рукописи трапезунтской Сумелійской обители. И хвалебный панигирическій тонъ приведенныхъ сейчасъ епеграммъ, и самый текстъ мемуаровъ, особенно послёднихъ двухъ главъ, и нёкоторыя другія данныя, имёющіяся на лицо въ той же рукониси, заставляють предполагать, что по этимъ мемуарамъ прошла другая, посторонняя, и притомъ весьма дружески расположенная въ ихъ автору. рука, оставившая послё себя довольно замётный слёдъ. Благодаря присутствію этой посторонней руки, настоящіе мемуары можно подёлить какъ-бы на двё, по объему весьма неравныя, части, изъ конхъ авторомъ первой, заканчивающейся описаніемъ "раворенія великаго и царствующаго града Москвы" въ 1611 году и горячо прочувствованною молитвою въ Богу объ взбавление Москвы отъ ниспосланныхъ на нее бъдъ. несомпвино быль архіепископь елассонскій Арсеній, а авто-

ромъ второй, заключительной, части мемуаровъ можно признать лаже другое постороннее липо. Въ самомъ дълъ, въ первой части историческія событія описываются обстоятельно и съ такими живыми подробностями, воторыя дають ясно понять чита. телю, что авторъ ихъ непосредственный очевидецъ, современнякъ, пе опускавшій взъ ввиманія даже малозначительныхъ фактовъ, тогда какъ въ двухъ послёднихъ главахъ событія кратко и съ опущеніемъ иногда описываются сравнительно фактовъ первостеценной важности изъ исторія этой тяжелой эпохи русской государственной жизни. Имена келара Троице-Сергіевской лавры Авраамія Палицына и нежегородскаго гражданина Минина, знаменитыхъ връпкихъ ратоборцевъ за отчизну въ данное время, совершенно не нашли себъ мъста на страницахъ менуаровъ архіепископа Арсенія. Имя извѣстнаго, мужественнаго борца, Діонисія, архимандрита Тровце-Сергіевской лавры, названо лишь въ числё другихъ посланниковъ, отправленныхъ въ Кострому къ юному Михавлу Осодоровичу, съ предложеніемъ царской короны, но авторъ мемуаровъ ин словомъ не обмолвился относительно неустрашимой его деятельности, при защите знаменитой лавры огъ нападенія Цоляковъ съ Яномъ Сапътою во главь, о которонъ архіепископъ Арсеній говорить много и даже съ похвалою. Впрочемъ, умолчание объ этихъ лицахъ и событіяхь еще можно объяснять тёмъ обстоятельствомъ въ жизна автора разсматриваемыхъ мемуаровъ, что онъ, находясь въ заключеніи въ Кремлё, не былъ очевидцемъ этихъ событій и не вналъ выдающихся дёятелей, принимавшихъ въ нихъ участіе, но мы уже не можемъ никакъ понять, почему онъ не сообщаеть намъ никакихъ свъдъвій, напр., о времени избранія и хиротоніи извёстнаго патріарха Гермогена (о патріотической его дѣятельности, во время заключенія въ Кремлѣ въ подворьѣ Кирилло-Бѣлозерскаго монастыря, онъ выражается колебательно), не упоминаеть о трагической его кончини; однимь словомъ, говоритъ о дѣятельности этого первосвятителя менѣе сочувственно, чёмъ, напр., о дкятельности кругицкаго митрополита Пафнутія, сравнительно мало извъстнаго въ нашей исторіи. Но особенно любопитенъ тотъ фактъ, что авторъ мемуаровъ, описавъ обстоятельно въёздъ въ Москву новоизбраннаго даря Михаила Өеодоровича съ его матерью внокинею Мареою Ивановною 1), ни однимъ словомъ не упомянулъ о другомъ зиаменательномъ событія въ жизни новаго царя-о его коронаціи, бывшей всего ляшь чрезь два мёсяца послё избранія, г. е. 11 іюля, съ личнымъ участіемъ его самого, и перешелъ прямо въ событіямъ, происходившимъ значительно времени спустя, послё избранія на царство Михаила Өсодоровича.

Въ первой части мемуаровъ авторъ о себъ говоритъ ляшь тамъ, гдъ, по ходу ръчи, цельзя было избъжать этого, но во второй части онъ самимъ собою занимается уже довольно много: здёсь онъ разсказываеть о пожарѣ въ своемъ домъ, о грабежъ денегъ в своего имущества Поляками, о тяжкой бользни и о страшномъ голодь, благодаря недостатку съйстныхъ принасовъ, во время осады Кремля, о вознаграждении проторей и убытковъ его, по освобождении Москвы оть Поляковъ, князьями Пожарскимъ и Трубецкимъ и о нёкоторыхъ другихъ интимныхъ фактахъ изъ своей личной жизни. Въ первой части мемуаровъ авторъ всюду себя называетъ "ταπεινός άρχιεπίσχοπος", т.е. тавъже, какъ и въ другомъ, несомивнио ему приявдлежащемъ, сочинения подъ заглавіемъ: "Ко́пон ха! διατριβή τοῦ ταπεινοῦ ἀρχιεπισχόπου 'Αρσενίου, γράφει χαι την προβίβασιν τοῦ πατριάρχου Мостуоβίας"<sup>3</sup>), тогда какъ во второй, за исключениемъ одного

1) Не безъннтересно здёсь отибтить тоть фанть, что въйздь въ Москву царя Миханда Ссодоровича описивается въ немуарахъ архісимскопа Арсенія почти дословно, какъ опесанъ подобный же въйздъ въ Москву Іхединатрія, при ченъ въ описанія даже титуль архіепискона Арсенія въ одномъ случав остается прежній: «тажнос друнея!οποπος», (π. 98), a Βυ αργγουν - «μαχαριώτατος άρχιεπίσχοπος» (π. 94). <sup>3</sup>) Σ. Ζαμπέλιο:. Καθίδρυσις πατριαρχείου έν 'Ρωσσία σελ. 27, 37

раза, всюду уже титулуется "µахарію́татоς а̀рхієті́ ахолос", т. е. придаетъ себѣ титло, на которое онъ, при жизни, не имѣлъ цикакого права<sup>1</sup>). Здѣсь же, во второй части мемуаровъ, Арсеній, архіепископъ архангельскій или елассонскій, награждается и болѣе высокими эпитетами, какъ, напр., "о́ а̀үю́ татос і́ера́р $\chi$  η ζ", "о́ та́νυ а̀γιος хаі даυµастос а̀νή р" (л. 81 об.).

Отмёченныя характерныя особенности разсматриваемых і нами мемуаровъ и по преимуществу двухъ послёднихъ главъ убёждаютъ насъ, что въ своемъ настоящемъ видё эти мемуары не могутъ быть приписаны безусловно Арсенію, архіепископу елассонскому; падъ ихъ окончательною обработкою потрудилась несомнённо посторонняя, и притомъ какъ мы замётили выше, дружески расположенная къ ихъ автору, рука, которая получила эти мемуары отъ составителя ихъ далеко не въ законченномъ своемъ видё. Сумелійская рукопись въ полномъ своемъ составё даетъ, по нашему убёжденію, нёкоторыя опредёленныя указанія относительно тёхъ лицъ, которымъ съ вёроятностію можно приписывать и составленіе этой рукописи и послёднюю редакцію содержащихся въ ней мемуаровъ.

Въ вонцѣ Сумелійской рувописи, содержащей въ себѣ, кромѣ мемуаровъ, и житіе Арсенія, архіеписвопа елассонскаго, подъ заглавіемъ: "Μηνί 'Απριλίω ιγ' χοίμησις τοῦ

56, 59, 67 1 68. Здйсь же ны находных и другіе уничижительные эпитеты, каками архіс ископь Арсеній нерёдко титулуеть себя самого, какь напр, '«Арсе́июи а́μартωλόν» (σελ. 45) «τόν ἐλάχιστον ἀρχιερέων πάντων» (σελ. 56, 59) «ἔσχατον ἐπισχόπων» (σελ.67), «ἐγὰ δ εὐτελέστατος πάντων τῶν ἐπισχόπων, 'Αρσένιος ὁ ταπεινός, μιχρότερος τῶν ἄλλων» (σελ. 68).

<sup>1</sup>) Изъ жненкъ *архіенчеконов*ъ право титуловаться «нахаріфтатос» принадлежнать на Востовъ лишь автокефальному клирскому архіелископу, пользующенуся этимъ титуловъ наравиъ съ тремя патріархами александрійскимъ, витіохійскимъ и ісрусалимскимъ. По кончинъ, титулъ «нахарифтатос» прилагается безрезлично ко всёмъ архіерелиъ.

272

Digitized by Google

μ а харι ω τ ά του πатроς ήμῶν 'Ардеνίου, άρχιεπισκόπου Σουσδελίου, τοῦ πρώην 'Ελασσόνος, ἐχ τῆς δευτέρας τῶν Θετταλῶν ἐπαρχίας", имѣется слѣдующая приписка: "'Εγράφη ἐν ἔτει ιζρχζ' Χριστοῦ δὲ ιαχιθ' ἐν Μοσχοβία ὑπὸ Χριστοφόρου, ίερομονάχου καὶ ἀρχιμανδρίτου τῶν Ἱεροσολύμων (καὶ) Νεοφύτου, ἀρχιδιακόνου Ἱεροσολύμων" (л. 109). Τ. е. паписана (эта рукопись) въ лѣто 7127, а отъ (реждества) Христова въ 1619 въ Москвь iеромонахомъ и архимандритомъ iерусалимскимъ Христофоромъ (п) iеродіавономъ iерусалимскимъ Неофитомъ". Конецъ приписки и именно слова: "iеродіавономъ iерусалимскимъ Heoфитомъ" писаны нѣсколько отличнымъ ночеркомъ.

Оба, пазванные въ припискъ, іерусалимскіе влирикиархимандрить Христофоръ<sup>1</sup>) и іеродіаконъ Неофить, —люди хорошо извъстные у насъ въ Россіи. Прибыли они къ намъ въ Москву въ 1619 году въ свитъ патріарха іерусалимскаго Θеофана, который поставлялъ въ патріархи Филарета Никитича. На третьей недъли по Пасхъ, во вторникъ, представлялись они вмъстъ съ патріархомъ царю Михаилу Θеодоровичу, при чемъ, по принятому обычаю, удостоились получить отъ царя цъвные подарки<sup>2</sup>). Оба они принимали участіе въ священнослуженіи патріарха Θеофана съ русскими архіереями<sup>8</sup>), а равно и въ хиротоніи въ московскіе патріархи, отца царя Михаила Θеодоровича, Филарета Никитича<sup>4</sup>), при чемъ на

1) Объ архимандритё Христофорё, какъ спутникё патріарха Өсофана, упомнилеть и очевидець—современникъ. А. Пападопоил.-Керацебс. 'Ама́лехта івроголицітиту стахиологіас. 'Ем Петроопол. 1891 г. а'сел. 261.

2) Дйла греческ. главв. арх. иннист. нностр. дйлъ 7133 г. № 5 и 7157 № 7. Архимандритъ Христофоръ получилъ "ковшъ серебрянъ въ 8 гривенки, портище камки багровие, 40 соболей въ 15 рублевъ, 20 рублевъ денегъ", а архидіаконъ Неофитъ – «достоманъ въ 3 рубли, портище камки багровые, 40 куницъ, денегъ 15 рублевъ».

<sup>в</sup>) Чтен. общ. и встор. древя. при Моск. университеть 1883. кн. П. отд. П. стр. 165-167.

4) Собран. государств. грам. и договор. т. Ш., Ж 45, стр. 195.

об'яд'я, данномъ посл'яднимъ по поводу этого торжества, 1 іюля, въ честь іерусальмскаго патріарха, его свиты и высшаго русскаго духовенства, и архимандритъ Христофоръ и архидіаковъ Неофитъ получили за свои труды и олъ новаго русскаго патріарха также щедрые дары<sup>1</sup>). Не забыты эти спутники патріарха Феофана благодарнымъ царемъ Михаиломъ Өеодоровичемъ и "на отпускъ"<sup>2</sup>), когда прощался опъ съ споими дорогими гостями.

Архимандрить Христофорь и архидіаконь Неофить познакомились съ своимъ соотечественникомъ, архіепископомъ суздальскимъ Арсеніемъ, черезъ патріарха Өеофана, который сблизился съ нимъ, еще въ первый свой прійздъ въ Москву <sup>в</sup>), въ званіи архимандрита и посланника своего диди патріарха іерусалимскаго Софронія, въ 1604 году <sup>4</sup>). Архіепископъ Арсеній былъ, какъ мы знаемъ <sup>5</sup>), весьма полезенъ въ каче-

<sup>1</sup>) Дѣла греческ. 7157 г. № 7. Архимандриту даны "ковшъ серебрянъ въ 2 гривенки, камка смирная, 40 соболей въ 20 рублевъ, денегъ 15 рублевъ», а архидіакону — «чарка серебряна въ гривенку, камка адамашка смирная, 40 куницъ добрыхъ, денегъ 8 рублевъ».

<sup>2</sup>) Тамъ же. Архимандритъ получилъ «ковшъ вйсу 2 гривенки, 10 аршинъ камки по 25 алтымъ аршинъ, втого 7 рублевъ съ полтиного, 40 куницъ въ 12 рублевъ, денегъ 15 рублевъ. Всего, опричъ ковша, на 34 рубля съ полтиною, а ковшу что цёна того не вёдомо», а архидіаконъ – «въ гривенку достоманъ, портище камки по 25 алтынъ аршинъ, итого 7 рублевъ съ олтиною камка, 40 куницъ но 12 рублевъ сорокъ, денегъ 10 рублевъ... а достоману цёны не вёдомо». Всей свитё прибавлено было иёчто еще и на дорогу.

<sup>3</sup>) Въ 1604 году, когда архимандрить Ософанъ 25 докабря отп авился во дворецъ на аудісицію къ царю Борису Годунову вийств съ прійзжими восточными архісредми, митрополитомъ Симеономъ и санскопомъ Калистомъ, то «сани подъ нихъ посыланы слассонскато архіспископа».

4) Греческ. дъла арх. инн. иностр. діль въ Москвъ 7111 г. № 3.

<sup>5</sup>) Чтен. общ. и истор. древи. при Москов. Университ. 1883 г. кв. П отд. Ц, стр. 165—167. ствѣ переводчява патріарху Өеофану и его спутникамъ, во время пребыванія ихъ въ Москвё въ 1619 году<sup>1</sup>), а поэтому н архималдритъ Христофоръ и архидіавонъ Неофить могли въ это время легко сблизиться съ нимъ до интямной дружбы, благодаря которой они прекрасно изучили симпатичную личность архіепископа Арсенія и узнали отъ него объ его, въ ту пору еще не вполнѣ законченныхъ. псторическахъ мемуарахъ. Подъ вліяніемъ того обаянія, какое производиль этоть "смиренный и въ высшей степени обязательный архіепископъ на своихъ гостей соотечественниковъ, и въ виду живого интереса, какой пробудился у нихъ къ Россіи, вообще мало извъстной на православномъ Востовъ, архимандритъ Христофоръ и архидіаконъ Неофитъ ръшились переписать мемуары эгого архіепископа на память для себя, а затёмъ присоединить къ нимъ и жизнеописание ихъ автора, почти не извъстнаго въ ту пору на Востокв. Быть можеть, не было ли на то побужденія и со стороны даже самого патріарха Өеофана, давняго знакомаго этого архіепископа. Дожидаться полнаго окончанія мемуаровъ и ихъ совершенной обработки у спутниковъ патріарха Өсофана не было времени, такъ вакъ ісрусалимскій патріархъ торопился покинуть Москву, а поэтому они переписали эти мемуары съ тъми деффектами, на воторые мы указали выше, позволивъ себѣ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ этихъ, такъ сказать, черновыхъ набросковъ автора, сдёлать небольшія отступленія и стилистическія неважныя исправленія. Благодаря этому предположенію, объясияются до нёкоторой степени и упомянутые пропуски и тё излишества, которыя неумъстны въ устахъ "смиреннаго архіеписвопа" --- автора.

<sup>1</sup>) Архівнископ' Арсеній, под'я именемъ (галасонскаго», принималь участіе во встр'ячи патріарха Овофана въ Усиенскомъ соборй витсти съ русскими «рхіередни во вторникъ на третьей нед'яли по насх'. Греч. діла глави, арх. мин. нностр. ділъ 7157 г. Ж 7.

Чрезмврное обиліе интихныхъ подробностей изъ жизни архіепяскопа Арсенія въ послёднихъ двухъ главахъ мемуаровъ, а особенно въ разсказъ "о дивномъ восхищени блаженнъйшаго архіепископа киръ Арсенія, въ которомъ онъ увидёль во снё великаго изъ аскетовъ Сергія чудотворца" (л. 81-83) и въ, слёдующемъ за мемуарами, обстоятельномъ жити архіепископа суздальскаго (л. 99-109), ваковыя поаробности едва ли могли быть получены јерусалимскими влириками изъ устъ самого архіепископа Арсенія, позволяють намъ сдёлать новое предположение, а вменно, что архимандрить Христофорь и архидіаконь Неофить весьма много обязаны были въ этомъ отношения велейнику и послушнику архіепископа Арсенія монаху Кириллу (л. 82 об.). Посяждній былъ преданнѣйшимъ послушникомъ своего старца-архипастыря и раздёляль съ нимь всё невзгоды и тяготы военнаго осаднаго положенія, за что со стороны архіепископа пользовался безусловнымъ довфріемъ и любовію. Архіенископъ Арсеній ему, первому, передаль подробности чуднаго видёнія и, при его помощи, по характеристическимъ особенностямъ призналъ въ "священнолёпномъ монахв", явившимся ему во сив, преподобнаго Сергія Радонежскаго. Эгому-то монаху Кириллу весьма естественно было запечатлёть въ цамяти своей всё подробности даннаго видёнія, даже, быть можеть, записать, чтобы передать ихъ въ назидание потоиству для большаго возвеличенія и прославленія памяти своего глубовочтимаго старца. Твии же побужденіями, нужно полагать, руководился монахъ Кириллъ, посвящая јерусалимскихъ влириковъ и въ интимныя стороны жизни своего старца, когда имъ мелчайшія подробности о онъ, напр., разсказывалъ любви его къ шерокой благотворительности нуждающимся и къ храмоздательству, съ подробнымъ наименованіемъ всёхъ важнѣйшихъ храмовъ, построенныхъ и украшенныхъ стара. ніемъ и на иждивеніе сего архипастыря. Разсказъ о всемъ этомъ въ устахъ архіепископа Арсенія могь повазаться даже

и для почитателей его самовосхваленіемъ и вичливостію... Въ устахъ же такого, искренно преданнаго почитателя архіепископа Арсенія, какимъ былъ монахъ Кириллъ, а черезъ него и подъ перомъ архимандрита Христофора этотъ разсказъ не только вполнѣ естественъ и искрененъ, но для насъ становятся вполнѣ понятны и тѣ эпитеты при имени архіспископа Арсенія, какіе мы отмѣтили выше, какъ неумѣстные въ устахъ или подъ перомъ послѣдняго.

Но и послѣ предположенія о нѣкоторомъ участія въ работѣ надъ настоящими мемуарами іерусалимскихъ клириковъ, спутниковъ патріарха Өеофана, архимандрита Христофора и іеродіакона Неофита, при помощи близкаго къ архіепископу Арсенію монаха келейника Кирилла, всѣ трудности относительно установленія времени написанія Сумелійской рукописи далеко еще не исчерпываются. Какъ мы уже сказали выше, въ этой рукописи, переписанной іерусалимскими клириками въ Москвъ въ 1619 году, вслёдъ за мемуарами находится житіе архіепископа Арсенія съ такимъ надписаніемъ: "М η νè 'A πριλίω<sup>1</sup>) ιγ' хоіи η σις τоῦ μαχαριωτάτου πατρὸς ημῶν 'Ардеνίου, ἀρχιεπισχόπου Σουσδελίου, τῦ πρώην 'Ελλασσόνος εх τῆς δευτέρας τῶν Θετταλῶν". Какъ это заглавіе, такъ и слѣлующее за нимъ трехстишіе:

"Γέννημα σεμνόν δευτέρας Θετταλίας,

Θρέμμα δ' αὐτοῦ ἡ μεγάλη 'Ρωσσία,

Δεχάτη τρίτη Άρσένιος ψυχήν Θεῷ δῶχεν (л. 99)", а равно и самый конецъ житія: "Ζήσας απαντα τὰ ἔτη αύτοῦ ἔξ πρὸς τοῖς ἑβδομήχοντα χαὶ μῆνας τρεῖς, χελεύσει Θεοῦ, μετέστη τὸν τῆδε βίον, χαταλιπών τὰ φθαρτά, ἀπῆλθεν εἰς τὰ αφθαρτα",—ясно свидѣтельствують, что житіе архіепископа Арсенія въ своемъ цёльномъ настоящемъ видё могло явиться только, лишь послё кончины святителя, т. е. послё 1625 года, и, слёдовательно, ни въ какомъ случаё не могло быть переписано въ Сумелійскую рукопись іерусалимскими клириками,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русс.: ій переводъ этого текста и сайдующихъ см. въ Приложения. Труды Кіев. дух. Анадения. Т. І. 1899 г. 19

архимандритомъ Христофоромъ и архидіакономъ Неофитомъ. 1619 году и при томъ въ Москвѣ. Какъ уже извѣство. въ сувлальскій архіепископъ Арсеній въ это время жилъ въ Мосвет на Богоявленскомъ подворът Туоице-Сергісвской лавры и принамалъ во всёхъ важнёй пихъ церковныхъ в полотическихъ событіяхъ Россіи самое живое и непосредственное участіе. Лично хорошо знавшіе этого святителя и пользовавшіеся въ Москвё его услугами неоднократно въ 1619 году, переписчики Сумелійской рукописи, архимандрить Христофорь и архидіаковъ Неофитъ, никоимъ образомъ въ своей рукописи о живомъ святителѣ не могли говорить, какъ уже о почившемъ и при томъ съ точнымъ указанiемъ дня кончины и количества лѣтъ его жизни. Не подлежитъ, слѣдовательно, сомнѣнію, что въ припискъ Суменійской рукописи, говорящей о времени ся паписанія въ Москвѣ въ 1619 году јерусалимсвими клириками, архимандритомъ Христофоромъ и архидіакономи Неофитомъ, имѣются вѣкоторые авахронизмы и несообразности, которые невольно вызывають сомнѣніе въ ся исторической достовърности. Чтобы распутать указанныя противорѣчія и за витересующею насъ принискою въ Сумелійской рукописи признать историческую цённость, необходимо, по нашему мнёнію, подвергнуть анализу и самуя эту приписку и главнымъ образомъ существующее въ рукописи жятіе Арсенія, архіепискона суздальскаго.

Если мы оставимъ на время въ сторовѣ падписаніе житія, трехстишіе, предваряющее его, и самый конецъ житія, то, при чтеніи его, рѣшительно нельзя указать ни одного мѣста, которое бы прямо говорило, что это житіе не могло быть написано въ 1619 году, когда упомянутые клирики іерусалимской церкви находились въ Москвѣ. Напротивъ, это житіе повѣствуетъ лишь о тѣхъ фактахъ въ жизни архіепископа Арсенія обстоятельно и подробпо, какіе имѣли мѣсто до этого года, а послѣдующія событія изложены въ немъ кратко и общими фразами. Такъ, напр., изображая любовь архі-

**2**78

Digitized by Google

енископа Арсенія къ созиданію и благоукрашенію храмовъ, составитель житія перечисляетъ не только всё главный перкви важный пихъ монастырей и городовъ, на которыя простиралась до этого времени заботливость и попечительность этого архипастыря, но даже говорить о домовыхъ церквахъ и храмахъ, построенныхъ имъ въ отдаленныхъ отъ Москвы деревняхъ (стр. 51-55). О жизни святителя въ Москвѣ, послѣ перевода его изъ Твери на суздальскую архіепископію, въ житіи читаемъ слёдующее: "Кай біа Васіліхой γράμματος τοῦ εὐσεβεστάτου βασιλέως καὶ μεγάλου κνέζου Μιγαὴλ Θεοδωροβίτζη πάσης 'Ρωσσίας ἀπῆλθεν εἰς τὴν μεγάλην Μοσγοβίαν πρός τὸν εὐσεβέστατον βασιλέα καὶ μέγαν κνέζην Μιγαὴλ Θεοδωροβίτζη, και έδόθη αυτῷ ή άρχιεπισκοπή Σουσδελίου και Ταρουσίας, χατοιχῶν πλησίον εἰς τὰ βασίλεια ἐν τῷ μοναστηρίω τῶν άγίων Θεοφανείων τοῦ μεγάλου Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ, μοναστήριον τῆς μεγάλης λαύρας τῆς άγίας xai ζωοποιοῦ χαὶ ἀδιαιρέτου Τριάδος, τῆς ἐπονομασθείσης τοῦ ὑσίου πατρὸς ἡμῶν Σεργίου, τοῦ μεγάλου θαυματουργοῦ καὶ ήγουμένου τῆς άγίας μεγάλης λαύρας. Ζήσας οὖν ἐχεῖσε σὐτὸς ἐν τῷ μοναστηρίῳ τῶν άγίων Θεοφανείων χαιρούς χαι χρόνους ούχ όλίγους, φιλοτιμούμενος ύπὸ τοῦ βασιλέως Μιχαήλ καὶ ὑπὸ τῆς ἐνδοξοτάτης αὐτοῦ άγίας μητρός δεσποίνης Μάρθας μοναγής"(1.109). Эτοτъ моментъ счастливой жизни архіепископа Арсенія въ Москвѣ, вбливи царскаго дворца, на Богоявленскомъ подворъй Троице-Сергіевской лавры падаеть вменно на время до 1619 года, потому что, когда сдёлялся патріархомъ Филаретъ Никитичъ, крепко взявшій въ свои руки бразды правленія русскою церковью, положение и значение этого архиепископа, уже въ это время старца, пошатнулось; ему вскорь пришлось совершенно покинуть Москву и перебхать на постоянное жительство въ свой спархіальный, васедральный городъ Суздаль, гдѣ онъ и скончался.

Не подлежить нивакому сомнънію, что составитель жптія архіенископа Арсенія ничего не зналь о его ецархіальной двятельности на суздальской кассдрв, хотя, какъ мы говорили выше, въ біографіи святителя, онъ и здёсь не превращалъ трудиться и надъ благоукрашеніенъ храмовъ, и надъ устроеніемъ другихъ неотложныхъ въ епархіи дёлъ,---и принужденъ былъ заключить свое житіе слёдующимъ безпетнымъ и состоящимъ изъ общихъ мъстъ вонцемъ: "Вою. σαντος οῦν ἐχεῖσε, ποιμαινόμενος χαὶ τὸ ἑαυτοῦ ποίμνιον χαιροὺς χαί γρόνους ούχ όλίγους έν φόβω Θεοῦ χαι εύλαβεία πολλή χαί θεοφιλεί. Ζήσας απαντα τὰ έτη αύτοῦ ἕξ πρὸς τοῖς ἑβδομήχοντα χαὶ μῆνας τρεῖς, χελεύσει Θεοῦ, μετέστη τὸν τῆδε βίον, χαταλι. πών τὰ φθαρτά, ἀπῆλθεν εἰς τὰ ἄφθαρτα. Οῦτως οὖν ἕζησε χαὶ πολιτεύσατο ἐν τῷ φανερῷ. τὰ δὲ ἄδηλα χαὶ χρύφια τῆς χαρδίας αύτοῦ Κύριος οίδεν, ὁ ἐτάζων χαρδίας χαὶ νεφροὺς τῶν ἀνθρώπων Αύτῷ ή δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν" '). Πο caмой конструкции этого заключения, состоящаю въ самомъ началь изъ дословнаго почти повторенія предыдущих», фразь, можно думать, что оно было поддёлано послё, по кончині: этого святителя, уже нёсколько лёть спустя, и, безъ сомнёнія, на основаніи общихъ слуховъ, ходившихъ въ средѣ знавшихъ повойнаго святителя по Москвъ, но мало знакомыхъ съ его дѣятельностію въ послѣдніе годы жизви на суздальской каеедръ. Этому-то завершителю житія архіепископа Арсенія и можно, по нашему митьнію, приписать и заглавіе въ житію, и трехстишіе въ пачалѣ его, и даже энитеты: "μахарιώτατος", "ό άγιώτατος ιεράργης" и "ό πάνυ ачюс хай даоцастос ачир", такъ какъ онъ перепнсывалъ свою рувопись, уже посл'в кончины святителя Арсенія.

Итакъ, что же нужно сказать въ концѣ концовъ о Сумелійской рукопись, содержащей въ себѣ мемуары Арсенія, архіепископа елассонскаго, и его жизнеописание? Несомиѣнно, въ своемъ настоящемъ цѣльномъ видѣ, по времени своего происхожденія, она, вопреки вышеприведенной

<sup>1)</sup> Русскій переводъ см. ниже въ Приложенія.

припискъ въ рукописи въ концъ ся, нъсколько повже 1619 года, но все же время написанія ся пе можеть быть, по нашему мивнію, отодвинуто даже къ началу второй половины XVII стольтія. Писцомъ ея мы считаемъ Неофита, іерусалимскаго архидіакона, который, въ качествъ уже цатріаршаго племянника, совершиль, по порученію јерусалимскаго цатріарха Өеофана, вторичное путешествіе въ Москву въ 1634 году<sup>1</sup>) вибств съ архимандритомъ Анеимомъ. Въ это-то время, узнавъ о кончинъ своего стараго знакомаго. архіеписвопа Арсенія, весьма много оказавшаго услугъ ему въ прівздъ 1619 года, архидіаконъ Неофить и решился для себя переписать рукопись архимандрита Христофора, въ которую этогъ послёдній въ 1619 году включиль мемуары архіепископа Арсенія цёликомъ до 1611 года, редактироваль послёдующія воспоминанія до 1613 года, сочиниль къ нимь епиграммы и, не безъ помощи келейника монаха Кирилла, составилъ жизнеописание<sup>2</sup>) святителя Арсенія до перехода его съ тверской каседры на суздальскую, или, върнёе, до прівзда въ Москву патріарха ісрусалимскаго Өсофава въ 1619 году. Только при этомъ предположении станетъ для насъ понатна приписка Сумелійской рукописи, утверждающая, что эта рувопись писана двумя іерусалимскими переписчиками, т. е. архимандритомъ Христофоромъ и архидіакономь Неофитомь, потому что въ действительности эта рувопись, за исключеніемъ посл'яднихъ словъ приписки: "Neoqútou аруютахочою 'Теросолищию", писана отъ пачала до конца однимъ почеркомъ. Несомнънно, архидіаконъ Неофитъ, списывая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сношенія Россіи съ Востокомъ по дѣламъ церкви, ч. II, СПВ. 1860, стр. 253; Правосл. Палест. Сборн. в. 43 СПВ. 1895 стр. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Считать жизисописаніе архіецискова Арсенія за автобіографію мы не нижема инкакого права, такъ какъ въ ней не мало фактическихъ погрёшностей, которыя не могь допустить архіецисковат Арсепій (См. выше стр. 5, примъч. 2; стр. 6-7, примъч. 1 и прилож.).

рукопись своего спутника вт. Москву по первому путешествію, архимандрита Христофора, и дёлая въ ней необходимыя дополненія, вызываемыя даннымъ временемъ, списалъ и приписку перваго писца, сохранивъ дату 1619 года, чёмъ и причинилъ для изучающихъ Сумелійскую рукопись немало затрудненій, побёдить которыя, говоримъ откровенно, не легко. Свою цастоящую попытку распутать нёсколько эти затрудненія мы никакъ не можемъ признать безусловно вёрною: она можетъ считаться лишь вёроятною и для насъ пока единственно возможною.

Выше мы уже замётили, что мемуары архіепископа Арсенія попали въ руки іерусалимскихъ клириковъ, архимандрита Христофора и архидіакона Неофита, не въ оконченномъ и не вполнъ обработавномъ видъ, и что, слъдовательно, остается полная возможность предполагать, что авторъ этихъ мемуаровъ продолжалъ трудиться надъ ними, и послів отвівада изъ Москвы ісрусалимскаго патріарха Өсофана и его спутниковъ, переписчиковъ ихъ. На это предположеніе насъ накодить слёдующій весьма любопытный факть. Въ библіотевѣ Московской Синодальпой хранится между другими рукописными богослужебными внигами рукописная Тріодь XV № 462 (284)<sup>1</sup>), принадлежавшая нѣкогда извѣстному русскому митрополиту Фотію (1410-1431). На выходных листах, въ началь и въ конць этой рукописи, мы можемъ читать весьма интересныя черновыя замътки, напоминающія, и по содержанію и по издоженію, отрывки изъ мемуаровъ, писанныя собственноручно Арсеніемъ, архіепископомъ елассопскимъ. Эти замътки сохранились не вполив, особенно пострадали сильно отъ времени, сырости и переплетчиковъ, обръзавшихъ края рукописи, замътки, находящіяся въ концё рукописи, на л. 336. Мы считаемъ

1) Арх. Владиміра Систематическое Очисаніе рукописей Мок. Сиподальной библіотеки. М. 1894 г., ч. 1, стр. 400.

таемъ вполнё умёстнымъ здёсь цёликомъ воспроизвести эти любопытныя замётки съ переводомъ ихъ на русскій языкъ:

(J. 6 o6.) 1ζ4ς' μαφπη' ') 'Επί τής βασιλείας τοῦ εὐσεβεστάτου μεγάλου βασιλέως Θεοδώρου Ίωαννοβίτζου πάσης μεγάλης 'Ρωσ-(σ)ίας και της θεοστέπτου αὐτοῦ μεγάλης βασιλίσσης Είρήνης, έπατριαργεύσατο πρῶτος έν Μοσγοβία της μεγάλης 'Ρωσ(σ)ίας ό άγιώτατος πατριάργης Ιώβ, μη τροπολίτης ών πρότερον έν αὐτῆ. Έδέξατο την αὐτην ὑψιλωτάτην γάριτα τῆς πατριαργείας παρά τοῦ ἐν άγίοις πατριάρχου τοῦ τῆς Κωνσταντινουπόλεως Ίερεμίου, ψήφω και δοχιμασία τῶν ἀργιερέων, τῶν ἐν τῆ μεγάλη Ῥωσ(σ)(α παρόντων, σύν αύτοῖς χαὶ τοῦ πανιερωτάτου μητροπολίτου Μονεμβασίας χῦρ Ἱεροθέου, χαὶ τοῦ ταπεινοῦ ἀργιεπισχόπου Έλασσόνος χαὶ Δημονίχου Αρσενίου, χατὰ τὸ ἑπτάχις γιλιοστό(ν) έννιαχοστόν έχτον άπό χτίσεως χόσμου ἀπὸ δὲ τῆς Χριστου γεννήσεως ιαφπή. Γενομένης συνάξεως χαι λειτουργίας μεγάλης έν τῷ πανσέπτω χαὶ περιονύμω ναῶ τῆς παναχράντου Θεοτόχου, τον όντα (sic) πλησίον είς τὰ βασίλεια, δν χαὶ πατριαργείον ετίμησάν τε και δνόμασαν τη είχοστη έχτη του Ίαν νουαρίου μηνός, έν ή χαι ή προ-

7096-1588. Въ царствование благочестиввйшаго великаго царя Өеодора Ивановича всея великія Россіи и боговѣнчанной его великой царицы Ирины, былъ поставленъ въ Москвѣ первымъ патріархомъ велакой Россіи святвйшій патріархъ Іовъ, бывшій въ ней прежде митрополитомъ. Ояъ воспріялъ эту высочайшую благодать патріаршества отъ иже во святыхъ константиноиольскаго патріарха Іереміи, по избранію в испытанію архіереевъ, находящихся въ веливой Россіи, при (соучастія) съ высокопреосвященный-**ПИМ**И шаго митрополита монемвасій. скаго киръ Іероеея и смиренархіепископа слассоннаго скаго и димоникскаго Арсенія, въ (лѣто) отъ сотворенія міра 7096, отъ рождества же Христова 1588. Во время собора и торжественной литургія во всечестномъ и именитомъ хра-Богородицы, мЪ пречистыя находящимся вблизи дворца, каковой (храмъ) почтили и напатріархіею, въ 26 звали день января мѣсяца, въ который и состоялось возведение

<sup>1</sup>) Годъ поставленія въ патріархя метрополита Іова трижды указанъ невірно, т. с. 1588, вмёсто 1589, в эта ошнока имёстся не только въ рукописи Московской Сиподальной, по и въ рукописи Синайской библіотеки. Труди Кіев. дух. Акад. 1865 г. т. Ш. стр. 237.

βίβασις τοῦ πατριάργου χῦρ Ἰὼβ έγένετο χαί ή λειτουργία, συλλειτουργήσαντες απαντες οι αργιερεῖς χαὶ ἀρχιμανδρῖται, χαὶ ἡγούμενοι της μεγάλης 'Ρωσ(σ)ίας με τον παναγιώτατον πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως χύρ Ίερεμίαν, παρόντος χαὶ τοῦ εὐσεβεστάτου μεγάλου βασιλέως Θεοδώρου Ίωαννοβίτζου πάσης μεγάλης 'Ρωσ(σ)ίας σύν τοζς μεγιστάνοις τε αύτοῦ χαὶ ἀργοῦσιν. <sup>•</sup>Ηνίχα δὲ τὴν λειτουργίαν ἐπλήρωσαν, πάντες τὸν Θεὸν ἐδόξασαν, τον βασιλέα έφήμισαν τε χαί έπο. λυγρόνησαν, τον πατριάρχην εύγαρίστησαν χαὶ τὸν νέον πατρι. άργην τὸ Εἰς πολλὰ ἔτη, δέσποτα, έψαλλαν, χαι άπελθόντες είς την τοῦ βασιλέως μεγάλην τράπεζαν, πάντες παντοίων άγαθῶν ἐνημπλήσθησαν, χαὶ τὸν Θεὸν δοξάσαντες, χαί τον βασιλέα πολυγρονήσαντες, οίχαδεν επορεύθησαν.

Ταπεινός άρχιεπίσχοπος Έλασσόνος και Δημονίκου Αρσένιος.

(π. 336) Έν τῷ ζρ' μηνὶ Ματώ χς' ίνδ... τῶ εὐσεβεστά τω ήμῶν μεγάλω βασιλεί (Θεοδώρω Ίωαννο)βίτζη πάσης μεγάλης 'Ρωσ(σ)ίας χαι τῶν έξης... βασιλοποῦλα Θεοδωσία, χαὶ εγένετο μεγάλη χαρά, (φυ)λακὰς κατεχένωσε, τούς έν έξορίαις όντας έμετεχ(άλεσε), χαὶ ἀπλῶς εἰπεῖν, πάντας τοὺς πεινῶντας ἐνέπλησε, τούς πεινομένους ἐπλούτησεν.

Πατριαρχεύοντος τοῦ... πατριάρ-

киръ Іова въ пагріархи и литургія, въ сослуженіи всвяъ архіереевъ и архимандритовъ и игуменовъ великой Россіи, съ святвинить константинопольскимъ патріархомъ киръ Іереміею, въ присутствіи и благочестивъйшаго паря Өеодора Ивановича всея великія Россіи съ его вельможами и боярами. Когда же окончили литургію, то всв прославили Бога, принесли привътствіе - многол'втіе царю, поблагодарили патріарха, проп'вля вовому H8тріарху: "На многа л'вта, владыво" и, отправившись за царскую богатую транезу, всв преисполнились различныхъ благъ и, прославивши Бога и помноголътствовавши царя, удалились домой.

Смиренный архіенископъ елассонскій и димоникскій Арсеній.

Вълъто 7100, въ мат месяце, 26 числя, индиктіона... у благочестивъйшаго нашего великаго царя Өеодора Иваповича всея великія Россіи и прочее... родилась царевна Өеодосія и била великая радость: онъ освоузциковъ, бодилъ возвратилъ находящихся въ ссылкь, и, проще сказать, всѣхъ алчущихъ навормилъ, нуждающихся обогатиль.

Когда сдвлался... патріарχου χύρ Ιώβ, πρῶτος την πατρι- χομъ κиμъ Ιοвъ, первый занявτριάρχου τοῦ τῆς Κωνσταντινου- патріарха константинополь-πόλεως Івреμίου, ἐλθόν(τος) χάριν скаго Ісреміи, пришедщаго επισκέψεως καί εὐλογίας τοῦ με- ради посѣщенія и благословеγάλου βασιλέως Θεοδ(ώρου 'Ιω)- нія великаго царя Θеодора αννοβίτζη πάσης μεγάλης 'Ρωσ- Ивановяча всея великія Россіи, (σ)ίας, χατά το ζζζμηνί Ιαννουα- υτ πύτο 7096, μύσя января ρίω χς'....

археίαν δεξάμενος τῆς μεγάλης шій патріаршество великой 'Ρωσ(σ)ίας... τοῦ ἐν άγίοις πα- | Россія... оть иже во святыхъ въ 26 день...

(Листъ по краямъ оборванъ).

На основания этихь любонытныхъ черновыхъ записей архіепискона Арсенія мы можемъ теперь полагать, что по длинные мемуары архіепископа Арсеція, къ глубовому сожалівнію. остающіеся и доселів въ неизвівстности, по своему содержанию превосходять значительно полнотою и обстоятельностію копію ихъ въ Сумелійской рукописи. Тавъ, напр., вь Сумелійской рувописи совершенно отсутствуеть обстоятельный разскаять архіепископа. Арсенія о рожденіи въ 1592 году у царя Осодора Ивановича дочери Осодосии, о великой радости во дворцё и большихъ милостяхъ по этому случаю, явленныхъ государемъ народу. Это, во-первыхъ. Во-вторыхъ, по этимъ черновымъ записямъ мы можемъ тенерь составить себъ довольно ясное представление и о самомъ процессъ литературныхъ работъ архіепископа Арсенія. Изложивъ краткій разсказъ объ учреждения въ Россия въ 1589 году патріаршества и о церковныхъ и придворныхъ торжествахъ по этому случаю въ Москвѣ, архіепископъ Арсеній, очевидно, остался недоволень имъ, а поэтому ниже, послъ замъчания о рожденій дочери Өеодосій у царя Өеодора Ивановича, началъ было тотъ же разсказъ въ иномъ изложени, по не докончилъ его. На основани всего этого мы считаемъ вполнё возможнымъ предполагать, что кому вибудь изъ русскихъ или иностранныхъ ученыхъ представится счастлявый случай открыть мемуары архіепископа елассопскаго Арсенія во оригиналь<sup>1</sup>) и въ болёе полномъ и обработанномъ видё, чёмъ тоть, въ какомъ мы познакомились съ ними въ рукопнси трапезунтскаго Сумелійскаго монастыря, изготовленной спёшно и за нёсколько лётъ до кончины ихъ автора. Можно надёлться, что оригиналъ восполнитъ тё дефекты, на которые мы указали выше, и устранитъ тё недоразумёнія, какія возбуж даетъ Сумелійская рукопись въ настоящее время.

Разсказъ объ учреждении патріаршества въ Россія, паходащійся въ рукописи № 462 (284) Московской Синодальной библіотеки, въ мемуарамъ архіепископа Арсенія прямого отношенія не имбеть, а написань авторомъ CABA JN HE CL спеціальною цёлью -- дать читателямъ актовъ константиво. польскаго собора 1593 года, утвердившаго патріаршество въ Россіи, праткія историческія св'ядінія 2) объ этомъ знаменательномъ событи въ русской церкви, столь торжественно отпразднованномъ благочестивымъ царемъ Өсодоромъ Ивано. вичемъ и соборомъ русскихъ јерарховъ во главѣ съ константинопольскимъ цатріархомъ Іереміею и его свитою. Это предположение мы основываемъ на томъ, уже извъстномъ въ печати, фавтъ, что нашъ пузещественнивъ по Востоку, ещьскопъ Порфирій Успенскій, нашель этоть самый разсказь объ учреждения патріаршества въ Россіи въ такомъ вменно по-

1) Считаемъ не нишниъ подълиться съ нашими читателями иивстјемъ, которое им слишали относительно мемуаровъ Арсенія, архіепискона елассонскаго, отъ молодого ученаго казначея въ Имиераторск мъ Обществё иста и древностей россійскихъ при Мочковскоиъ университетё С. А. Бълокурова. По его словамъ. собиралъ свъдъни объ этихъ мемуарахъ покойный секретарь этого общества Н. Поповъ, но накакого реферата въ обществё о нахъ не читалъ.

<sup>2</sup>) Покойный профессорь Ф. А. Терновскій не прочь быль синтать за оффиціальный документь даже и стихотворный труда архіенископа Арсенія подь загланісми: "Ко́ποι хаї біатріβή". Изученіе византійской исторіи и са тонденціозное приможеніе въ древней Руси. Кісв. 1876, т. П., стр. 73.

286

Digitized by Google

ложени, т. е. въ качествъ предисловия къ актамъ собора 1593 года, въ одной рукописи Синайской библіотеки <sup>1</sup>). Къ глубовому сожалёнію, сообщивъ время, когда (28 іюля 1850 г.) ныть перенисаны были акты этого собора и самый разсказъ, и имя своего перелисчика (посл) шникъ Николай Крыловъ, спутликъ преосвященнаго-автора на Сипай), и даже время, вогда (въ Ісрусалим'я въ 1850 г.) вся эта любопытная находка была переведена на русскій языкь 2), преосвященный Порфирій, какъ это неръдко бывало съ нимъ, не сообщилъ самыхъ главныхъ свёдёній -- номера Синайской рукописи, въ воторой онъ нашелъ эти акты и разсказъ объ учреждении патріаршества, и оремя, вогда писапа эта самая рукопись. Для васъ эти свъдкнія имъли бы теперь немаловажное вначение въ рѣшении вопроса, когда акты собора 1593 года и разсказъ архіепископа елассонскаго Арсенія объ учрежденія въ Россіи патріаршества попали въ сямую отдалениййшую изъ православныхъ обителей.

Сообщимъ въ заключеніе краткія библіографическія свѣдѣнія о трапезунтской Сумелійской рукописи, содержащей въ себѣ историческіе мемуары архіепископа елассонскаго Арсенія и его житіе, на основаніи данныхъ, находящихся въ самой этой рукописи. Сумелійская рукопись имѣетъ форматъ въ 16 долю листа и писана на 109 листахъ полубѣлой бумаги размашистымъ и довольно небрежнымъ почеркомъ конца первой половины XVII столѣтія. На листахъ 97—98 рукописи мы находимъ много разнообразныхъ изреченій, писанныхъ рукою XVIII вѣка, и между этими изреченіями двѣ приписки поздиѣйшаго владѣльца рукописи: а) "Герβасіоо ієробахо́ооо ѐν ӗтен ἀπὸ Хριστοῦ ıaψλε'" (л. 98), т. е. Гервасія іеродіакона въ лѣто отъ (рождестьа) Христова 1735, и б) "Герβасіоо

<sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Труды Кieb. духови. Акад. 1865, т. Ш. стр. 237-238.

ίεροδιαχόνου, τοῦ χαλουμένου Ναλτζατζή, υίὸς Γεωργίου (θτο слово читается плохо, такъ какъ рукопись въ данномъ мѣстѣ попорчена) хай ύπερέτης Ίγνατίου, άρχιερέως Χαλδίας" (л. 97 об.), т. е. Гервасія іеродіакона, прозываенаго Налцаци, сыпь Георгія и служка Игнатія, халдейскаго архіерея. На основанія этахъ приписовъ мы можемъ возстановить, вакъ лань кажется, болёе или менёе правдоподобно историческую судьбу Сумелійской рукописи. Рукопись іерусалимскихъ клириксвъ архимандрита Христофора и јеродјакона Неофита иопала свачала несомейнно въ руки Игнатія 1), просвёщеннаго халдійскаго епископа (рукоположенъ 12 севт. въ 1717 году), который въ концё XVII или въ начале XVIII столетія обучался въ Букарештской Академін. (Букарештъ, вакъ пз. ва томъ торномъ трактв, въстно. лежалъ по ROTODONY двигались въ Россію и обратно многочисленныя **ЛУХОВНЫ**Я за милостынею съ Востока). лица, прівзжавшія Посив смерти епископа Игнатія (въ 1734 апрёля 17). DYK0пись эта перешла въ собственность къ его келейнику, іеродіакону Гервасію<sup>9</sup>), что онъ и удостовѣрилъ вышеприведеяною подансью 1735 года, а отъ него, какъ инова ставропыгіальной обители Сумелійской, она попала въ библіотеку этой обители, гдё хранится и до настоящаго времени.

На рукописи кожавная обертка, а въ началё ея, въ качествъ выходныхъ листовъ, имъются два пергаментныхъ листа изъ русскаго Ирмологія превраснаго письма XIII въ ка. Вотъ образчикъ языка этого древне-русскаго памятника: Біличающта живодавчі Хе, и чтемъ всестый Дуъ твои. еже ш ища послаль еси Бжтеснымъ оучикомъ скоимъ. Нёса поетдающъ славоу Бжіта творены же рокоу его водвъщаеть тверда

Digitized by Google

<sup>)</sup> Βιοτραφανος κία ευθηθαία οσε οισωτο συμοκουέ ου. y ίΙ απαδ. Κεραμέως. Ίεροσολυμ. βιβλοθ. τ, α', σελ. 216, σημ. α' π Ε. Κοριαχίδου. Βιογράφιαι των έχ Τραπεζούντος χαι της περι αυτήν χώρας άπο' της άλώσεως μέχρις ήμων άχμασάντων λογίων. έν Άθην. 1897 ετ. σελ. 96-97.

<sup>2)</sup> О івродіаков'я Гервасів и о припискахъ на Сумелійской рукописи си. у Е. Корскис. Вюура́фиаси и. т. д. свд. 114.

#### ПБИЛОЖЕНІЕ.

## Мъсяца апръля въ 13 (день) успеніе блаженнъйшаго отца нашего Арсенія, архіепископа суздальскаго, прежде бывшаго елассонскаго изъ второй Эессалійской епархіи.

"Почтенное дитя второй Оессалін, Питомицею же его была великая Россія, Тринадцатаго (апръля) Арсеній Богу душу предалъ".

Сей блаженный архіепископъ происходиль изъ второй Фессалійской епархіи, во времена Агарянскаго владычества, изъ деревни, навываемой Каллорьяна, близъ города Трикки, сынъ священника Θеодора и Хрисафы, которая въ божественной и ангельской схимъ была названа Христиною<sup>1</sup>) монахинею (и которая приходил::сь) родною сестрою (уууда́а а̀дедо́у́) блаженнаго ларисскаго митрополита Неофита, втитора большого монастыря великаго Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа, находящагося вблизи Великихъ Вратъ, въ народъ (хата̀ хо́сиоу) называемаго Дусикомз<sup>2</sup>). У него было четыре брата по плоти: Іоасафъ, епископъ стагонскій, Маркъ, епископъ Димитріады, Аеанасій іеромонахъ и Паналіота<sup>3</sup>.

1) Самъ архіепископъ Арсеній всюду мать свою называеть монашескимъ именемъ— *Христодуліею*. См. выше стр. 6—7, прим. 1; стр. 62, 67.

<sup>3</sup>) Примѣчаніе о времени построенія этого монастыря въ 1522 году в обь ошибкѣ сосгавителя житія — считать основателемъ его ларисскаго митрополита Цеофита см. вмше стр. 9, прим. 1.

<sup>3</sup>) Архіеписковъ Арсеній во всёхъ поминальныхъ записахъ этого брата вазываеть *іеромонахом*ъ *Пахоміемъ* См. више стр. 6-7. прим., 1; сн. стр. 8, прим. 1.

Послѣ смерти отца его Өеодора, взялъ его въ свою епископію брать его Іоасафъ, епископъ стагонскій, мальчяномъ, (и) обучиль его начальной грамоть (та ісра урациата). Посль начальнаго обученія онъ отдаль его учителю, премудрому мужу, по имени монаху Матеею 1), обучающему въ Триккъ многихъ учениковъ наукамъ --- грамматикъ, пінтикъ и реторикъ, по повельнію и на иждивеніе преосвященнъйшаго митрополита дарисскаго Іереміи. Итакъ, когда онъ тамъ обучался, то быль пострижень въ монахи нѣкімиь богоноснымь духовнымъ отцемъ по имени Арсевіемъ, который, по причинѣ его благочестивой жизни и славы, сдълался мигрополитомъ Древнихъ Патръ. Сей же, по имени Апостолій, былъ названъ монахомъ Арсеніемъ, и чрезъ насколько длей митропо литомъ ларисскимъ киръ Іереміею бы 17. рукоположенъ въ јеродіакона. Итакъ, когда опъ обучался тамъ паукамъ, по прошествій нѣкотораго времени, названный митрополить Іерсмія, приглашенный архіереями и клириками и начальниками Константинополя, быль возведень на великій и высочайшій патріаршій тронъ Константинополя. Всв провозгласили его свяархіепископомъ Констаптинополя и вселенскимъ тъйшимъ патріархомъ. Дидаскалъ монахъ Матеей, такимъ образомъ, отправился съ нимъ, а учепики всв разсвялись по своимъ монастырямъ, потому что большею частію были ісромонахи и монахи. Сей же Арсеній удалился къ брату своему Іоясафу, епископу стагонскому. Проживши тамъ достаточное время, брать его скончался, и опъ направился въ монастырь великаго Бога и Спасителя Нашего Інсуса Христа въ Дусикъ, въ которомъ и былъ рукоположенъ братомъ своимъ, еписво помъ Фанаря, Митрофаномъ<sup>2</sup>). А оттуда, чрезъ нѣсколько дней

1) Этотъ монахъ Матоей былъ уроженцемъ острова Крата в учителемъ патріарха Іерсмін II (Траноса). К. Σάθα Νεοελληνική φιλολογία. Έν Άθην. 1868 сеλ. 186.

2) Архіепископъ Арсевій нигдѣ въ своихъ зачисяхъ не навиваеть



вызванный патріаршимъ письмомъ, онъ отправился въ Константинополь къ патріарху киръ Іереміи. Благословившись у него, опъ получилъ повелёніе быть патріаршимъ очереднымъ священникомъ великой церкви Всеблаженвой въ патріархіи. Итакт, поживши тамъ хорошо немпого времени, патріархъ рукоположилъ его, по избранію и свидётельству архіереевъ, въ епископа елассонскаго и димоникскаго. А пробывъ тамъ немпого времени, опъ, по приказанію архіереевъ, явился въ Константинополь, когда возведенъ былъ въ патріархи Θеолиптъ, митрополитъ филиппопольскій, потому что патріархъ Іереміи султаномъ Амуратомъ былъ изглянъ въ ссылку на островъ Родосъ, будучи обвиненъ беззаконными людьми п плеветвиками въ томъ, что овъ крестилъ турецкихъ мужчинъ и женщинъ и отправилъ ихъ въ другія царства—въ Россію, въ Польшу и во Францію.

Итакъ, когда утвердился въ патріархіи патріархъ господинъ Осолиптъ, то въ ту пору находился въ Константинополю апокрисіарій царя великой Россіи, по имени Борисъ. Съ нимъ въ великую Россію къ великому царю самодержцу Осолору Ивановичу всея Россіи ради молитвы и благословенія патріархъ отправилъ со святыми мощами и другими честными дарами архіенископа Арсенія <sup>1</sup>). И когда они явились туда, то благочестивъйтій царь Осодоръ И вогда они явились туда, то благочестивъ вимъ кворомъ бирать (дарф). И вручивши сему благочести-

въ числѣ братьевъ Митрофана, епископа Фанаря (Си выше стр. 62, 67), кота въ Синоднъѣ Архангельскио М. собора № 31 имя этого архіерея и значится въ числь другихъ ему памятныхъ лицъ (стр. 7, примѣч.).

1) Въ мемуарахъ своихъ архіецископъ Арсеній прамо говорить, что съ нимъ былъ нославъ въ Москну еще и епископъ диррахійскій Паисій (см. выше стр. 78), что полтверждають и наши оффиціальныя данныя (сгр. 11 прим. 11). Сь этимъ-то епископомъ Пансі-мъ и доставиль въ Константичнополь царскую милостыню архіецископъ Арсеній (стр. 12—13, прим. 3). вѣйшему царю патріаршее письмо <sup>1</sup>) и дары, онъ благословнять произнесть отъ лица патріарха молитву и привѣтствіе. Царь, исполненный великой радости, окавалъ ему и его свите, въ теченіе одного мѣсяца, благосклонность и отпустилъ его идти въ Константинополь, вручивши ему для передачи святѣйшему патріарху киръ Өеолипту много денегъ и много другихъ даровъ. И, направляясь въ Константинополь, на пути они прибыли въ городъ Львовъ, польское укрѣпленіе. И тамъ вов львовскіе христіане усердно упросили его остаться тамъ для благословенія и руководства ихъ, такъ какъ тамошніе жители были большею частію латиняне. Онъ же, неохотно склонившись на мольбы ихъ, прежде всего отославъ царскую милостыню и подарки патріарху Өеолипту, пробылъ тамъ два года.

Патріархъ виръ Іеремія, освобожденный изъ ссылки и получившій позволеніе отъ константинопольскаго султана Амурата отправиться къ царю великой Россіи, и будучи по пути въ городт. Львовъ<sup>2</sup>) и встрѣтившись съ архіепископомъ Арсеніемъ, (вмѣстѣ) отправились къ великую Россію въ благочести-

 Цатріаршая грамота отъ 27 мая 1585 г. къ царю Осодору Ивановичу была послава, по нашемъ даннымъ, съ асонскимъ старцемъ Неофитомъ. Спошенія Россіи съ Востокомъ по дъла ъ церковнымъ ч. І, стр. 152 -- 155.

<sup>2</sup>) Здёсь составителень житія допущена несонавано ошибха. Патрі раз Іеренія никоїда не быль во Львові и встрітняся сь архіенископонь Арсеніень въ Замойски, гді вселенскій патріараз гостиль и которос время у канцлера литовскаго Яна Замойскаго, и куда архіспископь Арсеній быль нарочито вызвань наз Львова письмонь патріарая. Воть кака объэтонь обстоятельстві разсказываеть въ своень стихотворномь описанія путешествія патріарая Іеремін въ Москву самь архіснископь Арсеній:

"Καί μεθ' ήμέρας αὐ πολλὰς ήλθεν ὁ πατριάρχης Εἰς τῆς Δεχίας σύνορον, κ' ἔστειλε Καντζηλέρης ᾿Ανθρώπου; του καί γράμματα εἰς αὅτον νὰ πηγαίνουν, Εἰς τὸ Ζαμόσκι κάστρον του αὐτὸν νὰ προσκαλέσουν.

вѣйшему самодержцу, царю Өеодору Ивановичу. Царь же и всѣ тамошніе архіерен и бояре, принявшіе великолѣнно вселенскаго патріврха и пришедшихъ съ нимъ, усиленно просили патріарха Іеремію остаться тамъ патріархомъ, но онъ не пожелалъ, потому что было невозможно<sup>1</sup>), но собственному ихъ митреполиту московскому по имени Іову, всесильною

"Ηχουνα πῶς ἀπέρασε στὸν Καντζηλέρην πάγει Ἐγώ χαὶ ἐβιάστιχα Χ' ἔφθασα στὸ Ζαμόσχι. Παρασχευῷ ἐχίνησα μέσα ἀπὸ τὸ Λόβι, Ἡμέρα τῷ χυριαχῷ ἔφθασα στὸ Ζαμόσχι. ᾿Αντάμωσα χαὶ ἕβαλα τότε τὸν πατριάρχην Μετάνοιαν ἑδαφιὴν μ' εὐλάβειαν μεγάλην..." (Σ. Ζαμπελ. Καθίδρυσις πατριαρχείου ἐν Ῥωσοία σελ. 27-28).

<sup>1</sup>) Разсказъ этотъ объ учреждения въ Россія патріаршества не согласуется съ повъствованіемъ архіепископа Арсенія въ его менуарачъ (см. выше, стр. 83, 89), но замѣчательно *пвочно*, хотя и въ немногихъ словахъ, передаетъ факти изъ, бывшихъ по этому поводу, переговоровъ между русскимъ правительствомъ и патріархомъ Іереміево, какъ они разсказави архіепископомъ Арсеніемъ въ спеціяльномъ его поэтическомъ сочиненін. Можно легко подобрать свода относящіеся стихи изъ этого произведенія:

"Θεόδωρος ό χράτιστος ό μέγας βασιλέας Βλαντημερίου, Μόσχοβου καὶ ὅλης τῆς 'Ρωσίας Παρακαλεῖ καὶ δέεται ἐσὐ νὰ ἀπομείνης 'Ἐδὼ στὸν μέγαν Μόσχοβου, νὰ εἶσαι πατριάρχης Βλαντιμερίου, Μόσχοβου κεὶ τῆς 'Ρωσίας πάσης, Τότε πολλὰ λυπήθηκεν ἄρχων κυρὸς Μπορούσης, Τὸ πῶς δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ μείν ὁ πατριάρχης. 'Ἐτοῦτο εἶν' ἀδύνατον ῷδε ἐγὼ νὰ μείνω Καὶ πατριάρχης Μόσχοβου ἐγὼ διὰ νὰ γένω. Καὶ πατριάρχης ἕδωκε τὴν χάριν τοῦ 'Αγίου Τρημα Kies. μγχ. Αεαχεκίω, τ. Ι, 1809 γ. властію и благодатію Пресвятого Духа, повелёль быть патріархомъ владимірскимъ, московскимъ и всея Россіи, давши ему святое цёлованіе и назвавши его братомъ, сослужителемъ и святёйшимъ. И по достаточномъ времени патріархъ киръ Іеремія былъ отпущенъ обратно въ Константинополь на его высочайшій тронъ со множествомъ даровъ и денегъ. Царь и святёйшій патріархъ Іовъ, удержающіе<sup>1</sup>) (хратήсачтес) жить въ Москвё архіепископа Арсенія, весьма полюбившіе его и (сдёлавшіе) архіепископомъ

Πνε όματος παντετίου τε μετά εὐχῆς μεγάλης Νὰ εἶναι πατριάρχης τε Ῥωσίας τῆς μεγάλης. Καὶ φίλημα τὸν ἔδωχε τότε χατὰ τὴν τάξιν.

Καὶ πατριάρχης ὥρισεν δ λόγος του νὰ γένη, Τοῦ ἀδελφοῦ μου θέλημα Ίὼβ τοῦ πατριάρχου,

Ίδβ ο άγιώτάτος καὶ μέγας πατριάρχη; Βλαντιμερίου Μόσχοβου 'Ρωσίας τῆς μεγάλης, Καὶ ἀδελφός συλλειτουργός ἐχ Πνεδματος ἀγίου, Ταύτην τὴν γάριν δίδοι σοι καὶ δέξου μετὰ πόθου".

(Σ. Ζαμπέλιος. Καθίδρυσις πατριαργείου εν 'Ρωσσία σελ. 38, 34, 85, 39,

(2. Zaurenioc. Kattopoole Ratpiapyelou ev Poodle oen. 33, 36, 30, 31 47, 58).

1) Прибливительно также и ночти дословно о своень оставления въ Россия разсказываеть архіепископъ Арсеній и въ своихъ менуарахъ (си. выше стр. 89), но въ "Ко́поι хай діатріβή" это событіе язлаглется иначе. Арсеній архіепископъ лично проенть пари оставить его и въ просъбъ поддерживаеть его патріархъ Іеренія:

"Ήγάπησα νὰ κάθημαι τόσον πολλὰ μακρέα Έκ συγγενῶν πατρίδος τε καὶ ἐκ τῆς ἐπαρχίας, Πάντα νὰ εὐχωμαι Θεὸν νύκτας καὶ τὰς ἡμέρας Νὰ ἦσαι πολυχρόγιος ν' ἄχης πολλὴν ὑγείαν...

Καί πατριάρχης μέγιοτος ξφησε δι' έμ ένα Δόγία τὰ ἀφέλιμα πολλὰ εὐχαριστημενα... (Κεθιδροσις πατριαρχείου ἐν Ρωσσία σελ. 68).

соборной Архангельской церкви, въ которой находятся гробы благочестивёйшихъ царей и великихъ князей, вбливи царскихъ палатъ, и соборно (συνοδιхῶς) царь съ святёйшимъ патріархомъ и архіереями наименовали его, по благословеніи его патріархомъ киръ Іовомъ, архіепвскопомъ архангельскимъ. Царь ему и находящимся при немъ подарилъ на пропитаніе деревни. И послѣ многихъ лѣтъ была дана ему другая архіерейская каведра — сувдальская и тарусская <sup>1</sup>).

Сей (Арсеній) создаль<sup>2</sup>) много церквей въ Москвѣ и ея окрестностяхъ. Въ Москвѣ онъ построилъ церковъ святыхъ великихъ мучениковъ Θеодора Стратилата и (Θеодора) Тирона. Потомъ, къ сѣверу, по дорогѣ, велущей въ Тверь и великій Новгородъ, съ основаній земли онъ воздвить великую церковь Вседержителя Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа и два придѣла при ней, съ правой и лѣвой сторонъ, иже во святыхъ отца нашего Николан чудотворца и святыхъ великихъ мучениковъ Ромъна и Давида, украсивши ее съ придѣлами и папертями внутри и внѣ, покрывши ее съ придѣлами в бѣлою жестью (σιδήρφ), оградилъ ее превосходною <sup>5</sup>) оградою, выстроилъ высокую колокольню, покрылъ ее тою же жестью и въ оградѣ вырылъ колодевь. И внутри Москвы на востокъ, въ мѣстѣ, называемомъ заставою, на пути, ведущемъ въ Рязань, воздвитъ съ основаній земли церковь

1) О бытіи архіепископа Арсевія на каседрѣ тверской составитель житія почему-то здѣсь умодчаль, но ниже говорить объ этомъ обстоятельво.

2) Греческій и русскій тексты этой части житія напечатаны нама выше стр. 51—55. Здісь мы вносимь нікоторыя поправки въ эту часть мемуаровь.

<sup>8</sup>) Слова: καί καλῶ: αὐτὴν περιετείχισε, κάὶ καμπανάριον ἐκτισεν ὑψηλὸν καὶ ἐσκέπασεν αὐτῷ σιδήρφ, μο ведсемотру, мы опустиля вышө стр. 52. Рождества Пресвятыя Богородицы, украсивши ее внутри и вать съ папертями и покрылъ желтвомъ куполъ ся. И по ту сторону рыки Москвы, вбливи большого моста, на югъ, противъ царскихъ палатъ, (на равстояніи) какъ бы трехъ выстриловъ изъ лука, воздвигъ съ оснований земли большую цервовь святого славнаго великомученика Георгія Поб'ядоносца, украсивши ее внутри и внё, покрывши ее и колокольню і) ел желівзомъ. И въ своемъ домів, находящемся вблизи дворца, устроилъ церковь святого веливомученика Димитрія муроточиваго, украсивши ее и пацерть ся внутри и вий, покрывши всю б'влою жестью. И на свверъ, далеко отъ Москвы миль 120, въ деревнё, называемой Завидово<sup>2</sup>). воздвигъ сь оснований земли большую церковь Успения Пречистыя Богородицы и приснодъвы Маріи п два придъла, съ иравой и лёвой сторонъ ся, во имя собора величайшихъчипоначальниковъ Михаила и Гавріила и всёхъ небесныхъ силъ безплотныхъ и великаго пророка Иліи, украсивши ее и придблы ся внутри и внб и паперти ся кругомъ, и купола ея поврыль билою жестью. И вблизи этой деревни Завидово, въ м'встечк', называемомъ Спасское<sup>8</sup>), коздвигъ церковь великаго Бога и Спасителя нашего Інсуса Христа. Выстроиль и другую церковь во имя Архангеловь далеко оть

<sup>1</sup>) Више стр. 52, строка 24 напочатано у насъ: парахдублоч — иридиль, вийсто хар пачариоч — колокольню.

<sup>2</sup>) Село Завидово (каз.) Московской губервіи, Клинскаго увзда, въ 23 в. въ свверу отъ увзднаго города, по с.-петербургско-московскому шоссе, при ръкт Долбицъ. Имъется въ сель двъ церкви. (П. Семеновъ. Географическо-статистический Словарь Россійской Имперіи т. П, СПВ. 1865 стр. 243.

<sup>8</sup>) Деревня эта носить ничё названіе Спась-Заулки, паходится въ томъ же Клинскомь уёздё, въ 17 верстахъ отъ уёзднаго города, и лежить на петербургско-московскомъ шоссе. Въ деревнё этой двё деривн.

Москвы, миль 115, въ деревнё, называемой Никитское 1), обнесъ ее оградою вругомъ и насадилъ около нея различныя деревья. И близъ Москвы, на разстояние около 15 стадий, возлвигъ церковь Всёхъ Святыхъ, и украсилъ ее внутри и внё, обнесъ ее оградою кругомъ, и насадилъ около нея равличныя деревья, и вблизи ся устроилъ прудъ, и вырылъ вблизи колекезь, противъ двери си. Все это онъ сдълалъ явно, тайная же сердиа его въдаеть Господь. И на востокъ Москвы, около одной мили, по ту сторону р'вки Яузы, въ великомъ монастырѣ Нерувотвореннаго образа Господа и Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, называемаго Андрониковскима, съ вели кимъ искусствомъ онъ выстроилъ церковь во имя чуда Архистратига Миханла въ Хонвхъ, превосходно отдёлалъ и возстановилъ большую трапезу, бывшую ветхою и темною, и притворъ этой траневы устроилъ внё, на мраморныхъ волоннахъ, и кругомъ много оконъ, и прекрасно покрылъ ее, и кругомъ и вверху росписалъ живописью, и лестницу, бывшую ветхою и разрушенною, прекрасно устроиль, и колокольню, бывшую прежде деревянною отъ средины до верха, онъ выстроилъ каменную и сдёлалъ болёс высокою, и покрылъ билою жестью, и поставиль вверху ся честный и животворящій кресть.

И въ Твери на архіепископіи соборную церковь во имя Преображенія великаго Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа, древнюю и пришедшую вь упадокъ, и разрушенную, и опустёлую, остававшуюся къ тому же безъ пёнія и богослуженія 25 лётъ, опъ устроилъ и возобновилъ, и покрылъ ее и четыре ся придёла во имя введенія Пречистыя Богородицы и приснодёвы Маріи, и святыхъ и преславныхъ апосто ловъ Петра и Цавла и прочихъ (апостоловъ), и святого славнаго великомученика Димитрія муроточиваго, и святого князя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Село Никитское Моско свой губернін, Брацлавскаго увада, въ 17в. отъ увяднаго города, при ръкъ Цесоченкъ, на рязанскомъ шоссе. (Тамъ же, т. Ш. 1867, стр. 456).

Михаила Ярославича чудотворца, и кругомъ паперти съ придълами покрылъ и украсилъ, и увеличилъ значительно съ прежнимъ; и вовстаповилъ и освятилъ сію соборную церковь великаго Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа и придълы ея; и назначилъ къ ней протопопа и священниковъ, и протодіакона, и іеродіакона, клириковъ, и пъвцовъ, и чтецовъ, чтобы пъть и священнодъйствовать въ ней и въ придълахъ каждый день немолчно и непрерывно. И послъ возобновленія этой соборной церкви и придъловъ ея, онъ прожилъ тамъ на архіепископіи не много времени: сначала два года и десять мъсяцевъ, а вторично около двухъ мъсяцевъ <sup>1</sup>).

И, по царскому указу благочестивѣйшаго царя и великаго князя Михаила Өеодоровича, онъ отправился въ великую Москву къ благочестивѣйшему царю и великому князю Михаилу Өеодоровичу, и дана была ему архіепископія суздальская и тарусская съ правомъ жительства вблизи дворца, въ монастырѣ святыхъ Богодвленій великаго Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа, въ подворьѣ великой лавры святыя животворящія и нераздѣльныя Троицы, названной (лаврою) преподобнаго отца нашего Сергія, великаго чудотворца и игумена святыя великія лавры. Итакъ, проживши тамъ, въ монастырѣ святыхъ Богоявленій, не малое количество лѣтъ, онъ былъ въ чести у царя Михаила и у преславнѣйшей его святой матери, госпожи Мареы монахини.

Итакъ, когда онъ жилъ тамъ, то управлялъ своею паствою не малое количество лётъ въ страхё Божіемъ и въ

<sup>1)</sup> Ποдчеркнутыя нами слова били написаны въ видъ поясненія рукою писца, писавшаго всю рукопись, но потояъ наою рукою, сходиою съ припискою: "Neoφότου, άρχιδιαχόνου των 'Івросоλύμων", эти слова вачеркнуты и написано: "ώς πρότερον δόο χρόνους χωρίς δόο μήνας (μηνῶν), т. е. "какъ прежде: dea toda безъ deyxъ мисяцевъ". См. выше стр. 38, прим. 8.

великомъ и боголюбезномъ благочестіи. Проживши всего лѣтъ своей (жизни) семьдесятъ шесть и три мѣсяца, велѣніемъ Божіимъ, преставился изъ здѣшней жизни; оставивши тлѣнная, онъ удалился въ нетлѣнная. Такимъ-то образомъ, опъ прожилъ и дѣйствовалъ на виду (у всѣхъ), безвѣстная же и тайная сердца его вѣдаетъ Господь, испытующій сердца и утробы людей: Ему слава во вѣки вѣковъ. Аминъ".

А. Дмитріевскій.

## Неизвѣстное полемическое сочиненіе противъ папскихъ притязаній въ юго-западной Россіи (1633 года).

Въ недавно вышедшемъ въ свётъ II том'в нашего сочинения: Кіевскій митрополить Петрь Монила и его сподвижники, иш свою рячь о преніяхъ между православными и латино-уніатами на коронаціонномъ сейм'в 1633 года началя следующимъ вступленіемъ: "Когда составлены были на избирательномъ сеймв известныя статьи успокоенія между православными и уніатами, новоизбранный король даль, занесецную въ pacta conventa, клятву всполнить ихъ безъ промедленія, т. е., какъ разумѣлось, на сеймѣ коронаціи, гдѣ должны были получить окончательную санкцію постановленія сейма избирательнаго. Но успёхъ, достигнутый православными при избраніи короля, возбудилъ сильнѣйшее волвеніе въ латиноуніатскомъ лагерѣ, и приверженцами папизма, поощряемыми въ тому римскимъ престоломъ, употреблены были всевозможныя старанія и подготовленія, чтобы заториозить дёло своихъ религіозпыхъ противниковъ, не допустить предположеннаго утвержденія правъ изъ церкви на предстоящемъ сеймь. Разумъется, православные южно-руссы обо всемъ этомъ хорошо были освъдомлены и съ своей стороны тоже дълали со. отвътствующія подготовленія къ предстоящей борьбъ. Всв предвидели, что коронаціонный сеймь будеть бурный, и именно изъ-за споровъ по вопросамъ религіознымъ. Такъ на самомъ дёлё и случилось" (стр. 63).

Подврвиляя положенія, высказанныя въ этомъ вступленів, ссылками на документальныя данныя (где въ томъ предстояла надобность), мы къ подчеркнутымъ нами словамъ---о подготовленіяхъ православныхъ къ предстоящей борьбё съ латино-уніатами-присовокупили слёдующее примёчаніе: "Въ это время (вромё обычныхъ виструвцій посламъ, избираемымъ на сеймъ), Виленскимъ православнымъ братствомъ, обнаружившимъ въ 1632 г. особенную заботливость о возстановленін правь православной церкви, составлено было небольшое по объему новое сочинение, отпечатаеное въ значательномъ количествъ экземпляровъ и предпазначенное для раздачи сеймовымъ депутатамъ. Эго неизвъстное библіографамъ сочипеніе носить слёдующее заглавіе: "Rzym albo Stolica Rzymska icśli co ma do praw Korony Polskiev y W. X. Litewskiego politickich, krotkie uważenia, roku 1633 stanom koronnym na seym koronatiey podane", (т. е. "Римъ или римская столица имъетъ ли какое касательство до политическихъ правъ Короны Польской и Великаго Княжества Литовскаго? --- враткія разсужденія, подпесенныя въ 1633 году государственнымъ чинамъ на сеймъ коронаціи"). Находится въ Московской Типографской Синолальной Библіотекв".

Констатировавши на страницахъ своего труда фактъ существованія неизв'ёстнаго дотол'ё библіографамъ полемпческаго сочиненія противъ папскихъ притяваній въ юго-гападной Россіи, мы однако не привели изъ него никакихъ выдержекъ. Такъ постунили мы не потому, что означенное сочиненіе не представляетъ значительнаго историческаго интереса, а всл'ёдствіе утраты (во время пожара, истребившаго собранные нами матеріалы) копіи съ него и неудавшихся попытокъ возобновить ее въ одну изъ своихъ поёздокъ (между прочимъ, и въ Москву), предпринятыхъ съ цёлью вторичнаго собиранія погибшихъ отъ несчастной случайности матеріаловъ. Посл'ёднее (неудача вновь снять копію) зависёло отъ того, что означенное сочиненіе находится въ одномъ изъ многочисленныхъ сборниковъ, хранящихся въ поименованной (Типограф. ской Синодальной) библіотекѣ и въ то время еще неприведенныхъ въ порядовъ. А такъ къкъ съ утратою копіи сочиненія мы не могли припомнить № сборника, гдѣ оно было номвщено, то поиски послѣдняго, на первыхъ порахъ безрезультатные и могшіе затянуться неопредѣленно продолжительное время, были нами, въ виду другихъ намѣченныхъ тогда работъ, оставлены. Во время своей послѣдней (въ концѣ прошлаго года) поѣздки въ Москву, благодаря хорошо уже составленному каталогу старопечатныхъ книгъ и брошюръ, помѣщенныхъ въ сборникахъ Синодальной Типографской Библіотеки, мы безъ особеннаго труда нашли интересующее насъ сочиненіе въ сборникѣ подъ № 4175 и собственноручно сняли съ него копію,

Настоящая статья имёетъ быть посвящена подробному обвору этого небольшого сочиненія съ присовокупленіемъ объясненій и примёчаній, вызываемыхъ сущностію дёла.

Разсматриваемое полемическое сочинение (брошюра), сохранившееся въ упомянутомъ сборникѣ, не имъстъ заглаенаю листа; но едва ли это следуетъ объяснять утратою его: по всей въроятности, въ такомъ видъ, т. е. безъ обычнаго заглавнаго листа, оно въ свое время и было напечатано. На предположение объ этомъ наводятъ, во-первыхъ, то обстоятельство, что оглавленію сего сочиненія (его тема) помпицено на первой страниць самаю текста брошюры (что при существованін заглавнаго листа было бы дёломъ излишнимъ, да въ тому же и необычнымъ), а во-вторыхъ, — малые размъры брошюры, завлючающей всего 7 страницъ (in 4)<sup>1</sup>) и напоминающей собою по внѣшней формѣ небольшія довладныя ваниски нашего времени, печатаемыя тоже, обывновенно, безъ заглавныхъ листовъ. Противъ послёдняго соображенія можеть быть выставлено довольно сильное возражение,--именно, что въ первой половинѣ XVII стол. въ Польской Коронѣ, если не всѣ, то

во всякомъ случай весьма многія брошюры и небольшихъ размировъ, —даже еще меньшихъ, чимь равсматриваемая нами, снабжаемы были заглавными листами (напр., "Votum" на сейми 1635 г. Лигензы). Но это вовраженіе сильно ослабляется содержаніемъ и характеромъ равсматриваемаго сочиненія, въ чемъ собственно и должно усматриваемаго причину, почему оно было выпущено въ свътъ безъ заглавнаго листа, слидовательно, безъ обозначенія и мъста изданія.

Припомнимъ, что "въ статьяхъ успокоенія", составленныхъ на избирательномъ сеймъ 1632 года и имъвшихъ въ виду умиротворить православныхъ в уніатовъ, между прочимъ, подъ угрозою законной кары ослушникамъ, опредълено было: "об' стороны должны жить въ миръ и согласии, не наступая одна на другую; письменныя и словесныя состязанія между собою превратнть и на будущее время никакихъ сочиненій, которыми привыкли оскорблять другь друга, не издавать" 2). Между твиъ, какъ ни сдержанно написано разсматриваемое сочинение, оно направлено было противъ излюбленныхъ латино-уніатами и страстно защищаемыхъ ими папскихъ притязаній на юго-западную Русь, и дёловито, при томъ не безъ сарказма, вооружается противъ этихъ притязаній. Появление подобнаго полемическаго сочинения, разумвется, не могло быть пріятно для папистовъ, и предвидёлось, что православные будуть упрекаемы за его изданіе, при чемъ послёднее могло быть поставлено имъ въ вину, какъ подлезнащее. каръ нарушение статей успокоения, объ утверждения которыхъ хлопотали сами православные. А такъ какъ въ подобныхъ случаяхъ негодованіе папистовъ первье всего обрушивалось на типографія, выпускавшія въ свъть нежелательныя для нихъ книги, то уже обычное благоразуміе побуждало издать разсматриваемое полемическое сочинение безъ означения типография его печатавшей. Разумбется, можно было сдблать послбднее, снабдивши брошюру и заглавнымъ листомъ (примъры чему бывали); но малые размёры сочиненія позволяли достигнуть этого путемъ и упрощеннымъ.

Соображенія о томъ, гдё составлялось разсматриваемое сочиненіе или, по крайней мёрё, гдё оно было напечатано, мы считаемъ болёе удобнымъ отнести къ концу статьи, предварительно ознакомивши читатслей съ самымъ содержаніемъ сочиненія, — въ чему и приступаемъ.

Сочинение начинается слёдующимъ заявлениемъ: "Весьма многихъ удивляетъ то, что когда на прошлой счастлявой едевціи поваго государя защла різчь объ обевцечени свободы диссидентовъ и объ усповоении насъ, людей греческой религін, ихъ милости господа духовные (латино-уніатскіе) домогались, чтобы на это дано было соязволеніе свлаляща апостольсваго, какъ будто у того съдалища имъются такія права собственности относительно насъ, что мы обязаны искать его соизволеній и жить по его предписаніямъ, и какъ будто наша Ричь Посполитая такъ обязана папскому престолу, что если бы и до конечнаго упадка случилось ей придти, она ничего не можеть предпринимать (для своего уврачеванія), безъ позволенія на то изь Рима! Мы не говоримъ здъсь о власти римской столицы по отношению къ дъламъ и лицамъ духовнымъ: пусть она на здоровье распространяеть ее надь тёми, которые ей послушны. Но что касается до юрисдивціи св'ятской, обусловленной временными обстоятельствами (jurisdictio temporalis), то мы усматриваемъ, что не допускають ея римской куріи и передовые защитники оной, вакъ-то: Людовниъ Молина въ своемъ сочинения-De justitia et jure<sup>8</sup>), кардиналъ Беллярминъ въ сочинени-De summo Fontifice 4). Даже сами первосвященныки, будучи о семъ вопрошаемы, никогда не присваивали себъ власти въ двлахъ свътскихъ, какъ гласитъ текстъ (буллы): Fer venerabi lem. по вопросу-вакіе сыновья могуть быть признаны законными" 5). Впрочемъ, — заявляется въ разсматриваемой нами брошюрѣ,---мы не будемъ входить въ школьные споры вопросу, а обратимся къ историческому прош-ΠΟ ΘΤΟΜΥ лому: посмотримъ, ваковы были отношенія Польской Ко-

роны къ Риму при благочестивыхъ нашихъ предкахъ, дабы каждый отсюда могъ видёть, что хотя католики и были послушны папамъ въ дѣлахъ духовныхъ (что, разумёется, православныхъ ни мало не касалось), однако и въ этомъ отношеніи полагали извёстныя границы ихъ власти, не допуская вмёшательства въ дёла, требовавшія государственнаго соизволенія, и вслёдствіе сего часто вступали даже въ борьбу съ римскимъ престоломъ.

Въ подтверждение независимости Польской Короны отъ папскаго престола въ дёлахъ государственныхъ, въ сочинени припоминаются слёдующие факты.

1) "Когда въ теченіе ивсколькихъ столётій Рёчь Посполитая заключала договоры съ москвитянами (которыхъ католики, какъ и насъ, называютъ схизматиками), а въ недавнее время съ Густавомъ (королемъ шведскимъ), --- развѣ она испрашивала на то сонзволение римскаго первосвященника? Когда нашъ народъ русскій вступалъ въ политическую унію съ Польскою Короною, а въ особенности, когда во время Корибута, Казиміра и другихъ государей Польша заключала союзы съ гуситами, чехами, таборитами, Япомъ Подебрадымъб), развѣ сіе двлалось не вопреки желанію апостольскаго сѣдалища? — Обо всемъ этомъ свидътельствуютъ хроники, въ особенности безукоризненный Кромеръ, бискупъ варминскій. Кто-нибудь можетъ заявить, что подобнымъ образомъ поступали и поступають ихъ милости польскіе короли въ видахъ обезнечения государству вившией безопасности. Но скажите, ради Бога, развѣ внутренняя бевопасность и спокойствіе въ государствё не заслуживають еще большей заботливости?

2) Въ Статут в короля Казиміра 1451 года узаконено: нижто не долженъ стараться получить вваніе кардинала или легата безъ соизволенія на то государя и сенаторовъ <sup>7</sup>). Развв такое узаконеніе состоялось не вопреки нам вренію первосвященника, который раздаетъ означенныя званія? А что еще важп вс. когда въ указанное время возникъ споръ между архіепископомъ и кардиналомъ о первенствъ мъста, то состоядся декретъ, чтобы тотъ и другой поочередно (alternatim) приходили въ сенатъ, притомъ по приглашеніямъ<sup>8</sup>). Гдъ же усматриваемъ вдъсь то римское распредъленіе прерогативъ, по которому кардиналы поставляются выше самого короля?

3) Статутъ въ Нёшовѣ 1454 года требуетъ, чтобы различіе между дёлами духовными и свётскими опредёлялось Рёчью Посполитою, слёдовательно не Рамомъ 9). Кто-ныбудь возразитъ: гдё же видимъ исполневіе сего постановленія? Отвёчаемъ: было, потому что нёсколько лучше (чёмъ теперь) было обхожденіе ихъ милостей пановъ духовныхъ со шляхтою, о чемъ свидётельствуютъ хроники в композиціи (заактированныя сдёлки). Но согласимся, что упомянутое постановленіе не приводилось въ исполнеціе. Кто въ этомъ виновать? Остроумные практики, передъ которыми и законъ и священное благо гражданъ должвы стушевываться.

4) Статуты Алберта въ Пётриковѣ 1496 года, Александра въ Радом в 1505 г., Сигизмунда 1538 г., противъ римскихъ куртизановъ (придворныхъ) узаконаютъ, чтобы лица, испрашивающія у апостольскаго сёдалища бенефиціи, находящіяся въ патронатствъ государя и господъ шляхты Короннов. были наказываемы и лично, и конфискаціею имуществъ 10). Развѣ эти постановленія не отврыто направлены противъ согласнаго утвержденія ванонистовъ, что римсвій первосвященникъ, всявдствіе своей верховной власти надъ всёми перквани, свободно можетъ раздавать всякія бенефиціи и вакантныя м'вста, т. е. духовныя кандидатуры (о чемъ читай in сар. 2 de praebendis, lib. 6)...<sup>11</sup>) Были примёры, что уклоненіе отъ указаннаго государственнаго постановленія сопровождалось для нарушителей онаго варами. Такъ, когда посл'в смерти краковскаго бискупа Өомы Стремпчинскаго, папа, вопреки желанію короля, назначилъ на его мёсто нёкоего Сёнинскаго, и посявдній, будучи посвященъ въ бискупа суффраганами ги взненскимъ, краковскимъ и влодлавскимъ, началъ било

306

распростирать свою власть надъ епископісю, то не только онъ самъ, но и лица, помогавшія ему въ этомъ, были подвергнуты наказанію. Такъ, краковскій суффраганъ за то. что посвящалъ Сёнинскаго, взгнанъ былъ изъ Кракова; канонисты, одётые въ стихари и алмуціи, насильственно выволочены были изъ дома и съ великимъ бевчестіемъ проведены среди рынка; такъ же поступлено и съ другими священниками (kapłanami), занимавшими хотя и меньшія должности, но принимавшими участіе въ означенномъ дівлё. Остальные же члены капитулы должны были присягнуть, что безъ королевскаго позволенія никого не допустятъ распоряжаться имуществоиъ бискупства. Не будемъ говорить объ опустошении ваменнаго дома Длугоша и о бъгствъ изъ родового замка Сънинсваго вибсть съ Длугошенъ въ Мельштинъ 12). Когда обо всемъ этомъ папскій легать, архіепископъ кретенскій, очень долго бесйдовалъ съ королемъ, настойчиво доказывая, что однажды данное высшею властію напы никто, безъ нарушенія справедлявости, отнять не можеть, --- вороль заявиль, что онъ готовъ скорбе лишиться государства, нежели принять отъ папы навначеннаго имъ на враковское бискупство Сфнинскаго. И хотя въ отвфтъ на эти слова легать, опровергая (przezbywaiąc) короля, восклицаль: "пристойнье, дабы *твои* (sic) королевства совершенно погибли (о глупая ревность!), нежели когда либо одно право и важное значеніе церкви были нарушены", — однако этими оскорбительными спорами ничего не было достигнуто. А ватёмъ вороль настоялъ на томъ, что его избранникъ Янъ Грущинскій занялъ бискупство вравовское. Выступай же канонисть съ своею верховною властію папы въ церквахъ! Пусть онъ распространяеть ее въ подвластныхъ ему землихъ (in suo Patrimonio), если ихъ имѣеть, а въ Польшу съ этою властію не повазывается!.. Сважетъ кто либо: краковская капитула имёла право свободной елекціи, поэтому погр'вшилъ король Казиміръ, ибо согласными голосами членовъ капитулы (кромъ трехъ) избранъ былъ на

краковское бискупство Янъ Лутка, подканцлеръ коронный. Отвътъ на это дастъ Кромеръ, который, указавъ, сколь много завистливая алчность трехъ поименованныхъ номинатовъ ослабила и власть папскую въ Польшѣ, и въ особенности значеніе капитулы, присовокупляетъ: нельзя умолчать, что главнъйтею причиною сего безправія были папы, ибо есла бы они сами первоначально не посягали на право свободнаго избранія, принадлежавшее капитуламъ, тогда и монархи не отваживались бы на это <sup>18</sup>).

5) Статутъ о монахахъ 1625 года о не отчужденів (монастырямъ) паслёдственныхъ имуществъ (о чемъ повторено и въ послёдней конституціи), полагаемъ, состоялся не по желанію апостольскаго сёдалища <sup>14</sup>).

6) Кандлубекъ, епископъ краковский, пишетъ, что первосвященникъ не имветъ права установлять новые законы и отмвнять существующіе <sup>15</sup>).

7) Ихъ милости господа духовные римскіе признають, что со времени короля Александра въ средѣ насъ, русскихъ, господствовала (кавъ они навываютъ) настоящая схизма (purum schisma), хотя передъ тёмъ дёла религіозныя шли церемънно (каковое утвержденіе, впрочемъ, несправедливо, ибо Русь никогда не была въ послушании римскомъ, хотя вёкоторые, какъ Исидоръ, отклонялись отъ своихъ стагшихъ).-Спрашиваю: почему же въ означенное время папа не простираль въ намъ своихъ притязаній, римсное духовенство не дилало препятствій при отправленія богослуженія, Р'вчь Посполитая не отнимала у насъ имуществъ, а напротивъ, всъ духовные (хотя, какъ вы говорите, и въ схизиъ находившіеся), будучи охраняемы королевскими привиллегіями, возсёдали на своихъ каседрахъ; а въ настоящее время, когда намъ возвращается отнятое, ихъ милости (латино-уніатскіе бискупы) требують соизволенія св. отца?.. Но отвётьте, ради Бога, гдѣ же онъ находился прежде? Скажу болѣе: на прошлой вонвокаціи, вогда намъ, неунитамъ, дозволялось и сво-

бодное отправление таниствъ и уступались нёкоторыя бенефиціи, напр., Жидичинъ, развћ уніаты довладывали объ этомъ сёдалищу апостольскому? Въ меморіалё прямо написано: г.г. уніаты позволяють г.г. неуніатамь 16). Почешу въ это время уніаты не отвывались съ протестаціями я возраженіями? Скажу: не столько ихъ милости озабочены были спасеніемъ душъ, отправленіемъ таннствъ, сколько своями бенефиціями, потому что только тогда, когда онв были у нихъ уменьшены, и поднялся шумъ: не можемъ-де согласиться на это безъ опредъленно выраженнаго соизволения апостольской столицы! Желали-бы мы внать, что болёе приличествуетъ съдалящу апостольскому: забота о душахъ людскихъ или о фольваркахъ? Я то знаю, что апостолы, на которыхъ они ссылаются, заняты были дёлами духовными, а не земными (za nabożeństwem, nie za ziemstwem uganiali).

8) Св. памяти король Августь въ привиллегіи своей жалующей права шляхетства Виленскому магистрату и выданной 15 іюля 1568 года на Гродненскомъ сеймъ, при бытности четырехъ бискуповъ и шестнадцати свётскихъ сенаторовъ,-говоритъ, что "онъ пользуется большею властію, чёмъ другіе цари и властелины, такъ какъ въ своихъ земляхъ никого не признаетъ высшимъ надъ собою въ дёлахъ свёт-СКИХЪ<sup>4 17</sup>).

9) А развъ не противно мнънію канонистовт, что польсвій король, кромѣ такихъ причинъ, которыя указаны въ Писанія и Слов' Божіемъ, нивакихъ поводовъ въ разводу съженою не обязанъ изыскивать? <sup>18</sup>) Я называю это противнымъ мнѣнію канонистовъ потому, что они римскому первосвященнику усвоиваютъ абсолютную власть изъяснять и толковать право Божественное и естественное (jus Divinum et naturale), и даже объявлять, что строгое его примѣневіе къ тому или иному лицу не можетъ быть одинаковымъ. Наша Речь Посполитая, предупреждая такія толкованія, которыя иныя государства и королевства привели къ погибели, и узако-21

Труди Кіев. дух. Академін, т. І. 1899 г.

няеть, чтобы короли нхъ милости другихъ причинъ въ разводу, кромъ указанныхъ въ Писаніи и Словъ Божіемъ, не искали.

10) Не внаю и о томъ, почему это въ своихъ присяжныхъ листахъ Ихъ мил. короли присовокупляютъ: "никакого разрѣшенія отъ сей моей клятвы отъ кого-бы то ни было не буду домогаться, и даже преподнесенное миѣ (разрѣшеніе) пе приму<sup>« 19</sup>). Скорѣе можно догадаться объ этомъ, приглядѣвшись, что натворили эти "разрѣшенія" (absolotie) въ сосѣднихъ государствахъ.

11) Когда Петръ Мышковскій, епископъ краковскій, на краковскомъ сеймѣ 1586 г., а Лаврентій, епископъ каменецкій, на общей конвокаціи варшавской 1588 г. подписывались подъ конфидерацією ради блага мира (propter bonum pacis), правдоподобно не посылали (за полученіемъ на то соизволенія) къ апостольскому сёдалищу<sup>20</sup>). Спрашиваю нынѣшнихъ нашихъ противниковъ: чтутъ ли они (ieśli miluią) благо мира (bonum pacis)?

12) Почему, при бытности духовныхъ и со:: Вщапіяхъ съ ними, состоялась въ 1608 году конституція о духовныхъ, владъющихъ вемскими имуществами, также о высокихъ достоинствахъ (dygnitarstwach) и бенефиціяхъ безъ опредѣлевнаго на то соизволенія апостольской столицы?<sup>21</sup>)

13) Наконецъ, почему самъ папскій трибуналъ (Раріеżska Rota) въ своихъ декретахъ, изданныхъ съ нарушеніемъ правъ краковскаго университета въ угоду краковской іезуитской коллегіи, обязавши духовныхъ, чтобы они содъйствовали симъ декретамъ, присовокупилъ, что онъ не желаетъ, дябы таковымъ обязательствомъ связана была и совъсть Царскаго Величества? Поистинъ, достойно означенное препирательство между краковскими академиками и іезуитами того, чтобы Ръчь Посполитая обратила на него серьезное вниманіе, о чемъ, впрочемъ, она и помышляетъ, такъ какъ внесла дъло объ означенномъ препирательствъ, въ качествъ отдъльной статьи, въ



докладъ о законопреступленіяхъ (wlożyla miedzy exorbitantie nominatim) и желаетъ, чтобы оно окончено было во время настоящаго сейма 32). Ради Бога, будемъ заботиться о томъ. чтобы люди, чрезъ попраніе нашихъ правт, не торжествовали. Не дурно и слёдующее государственное правило: "каждому должна быть предоставлена высшая и полная возможность къ воспитанію юпошества". Большой вредъ для Короны бросать оное подъ ноги означенныхъ патроновъ (iesyuтовъ), какъ будто они нивютъ какую-то монархическую власть надъ нашими синами или будто намъ надлежитъ ожидать отъ нихъ почестей и могущества для Ръчи Посполатой!.. Между тёмъ Польша благополучнёе существовала безъ нихъ, нежели при нихъ. Великія оковы возлагаютъ означенные отцы на Ричь Посполитую, когда дитей нашихъ, какъ бы охвативши сътью, желаютъ притянуть къ себъ. А къ чему все это ведеть? Къ смятеніямъ28). Почувствовали это во Франціи. Мы не столь быстры и сообразительны, какъ французы, однако стали прозръвать, устрашають насъ последствія... Но возвратимся съ закоулка на дорогу. Мы опустили нъсколько документовъ, въ особенности объ аннатахъ, чтобы они не были вывозимы изъ Короны<sup>24</sup>). Поистинѣ, лучше, если бы они были обращаемы на охрану Ричи Посполитой, нежели шли на избытки итальянские. Опустили и соизволение Ричи Посполнтой, данное Прусскому вняжеству на свободное отправление богослужения по аугсбургскому всповёданию и ратификованное акгочъ коммиссія въ 1616 году. Эти и другія доказательства опущены потому, что для безпристрастнаго и любящаго отечество читателя вполнъ достаточно и вышеприведенныхъ. Поэтому, не желая ширить ричи, мы просныть ихъ милостей г.г. духовныхъ, чтобы они, памятуя о своихъ объщаніяхъ, неоднократно при заключеніи прошлой елекція стверженныхъ шляхетскимъ и вапланскимъ (священническимъ) словомъ, постарались о томъ, дабы состоялось единомысліе между государственными чинами, в люди греческой релитія были успокоены согласно со статьями, нам'вченными (патоwionymi) воролемъ его милостью, при бытности г.г. депутатовъ изъ сената и кола рыцерскаго, въ акты внесенными и воролевскою присягою стверженными. Дабы такимъ образомъ справедливость предъ всёмъ свётомъ была объявлена, и вороль его милость съ Р'вчью Посполитою охраняли ее.

Таково (почти дословно переданное нами) содержание поименованнаго сочинения.

Вь ряду южно-русскихъ полемическихъ сочиненій того времени, оно занимаеть совершенно особое м'єсто. Хотя вопроса о незаконности папскихъ притязаній, простираемыхъ на юго-зацадную Русь, касались и другіе тогдашніе полемисты; но они при этомъ больше всего трактовали о песостоятельности римско-католическаго ученія о главенств'й цацы, какъ божественномъ учрежденіи, объ ископной независямости русской церкви отъ западиой, о провозглашеніи религіозной унін въ западно русскихъ областяхъ, какъ дѣлѣ незакопномъ, и т. п. Словомъ, трактовали по означенному вопросу съ точекъ зрѣнія богословской и исторической. Между тѣмъ повменованное сочиненіе 1633 года разсматриваетъ означенный вопросъ главнымъ образомъ со стороны государственныхъ интересовъ.

Такая новая постановка полемики противъ папскихъ притязапій на юго-вападную Русь находится въ самой твсной связи съ характеромъ и ходомъ борьбы православныхъ южно-руссовъ съ латино-уніатами по вопросу, поднятому послб смерти Сигизмунда III, о возстановлепіи нарушенныхъ въ его царствованіе правъ православной церкви.

Войдемъ относительно этого въ нѣкоторыя подробности.

Извъстно, что смерть Сигизмунда III (въ царствованіе котораго провозглашена была въ западно-русскихъ областяхъ религіозная унія и, вслёдствіе этого, до крайности стёснены

были православные, не желавшіе принять ее) вызвала необычайное религіозное движеніе въ сред'в православнаго южнорусскаго народопаселенія. Это зависёло отъ того, что (какъ мы говорили въ одномъ изъ прежнихъ нашихъ трудовъ) междуцарствіе, наполненное заботами о выбор' новаго короля, было въ Польшё самымъ благопріятнымъ временемъ для заявленія требованій чёмъ либо обяженныхъ сторонъ. Общее участіе шляхты въ избраніи государя и вытекавшая отсюда необходимость въ единодушіи между азбирателями побуждали созывавшіеся въ это время сеймы съ большимъ вниманіемъ. -чёмъ во всякое другое время, -- относиться къ подобнымъ заявленіямъ, въ особенности если они приносились отъ лица цвлыхъ корпорацій и были поддерживаемы значительнымъ количествомъ сеймовыхъ депутатовъ; при томъ и новоизбранные короли, при вступлении на престоль нуждаясь во всеобщемъ сочувствіи, были щедрёе, чёмъ въ послёдующіе годы своего правленія, на разнаго рода льготы и привиллегіи. Все это хорошо сознавало южно-русское православное народонаселение; поэтому смерть короля-фанатика оживила среди него надежду на улучшение своего б'ёдственняго положенія. Употребивъ въ предшествовавшія десятилітія всевозможиыя средства къ освобожденію себя "отъ егицетской неволи": просьбы, подарки, протесты, даже угрозы 25),-и все-таки не достигнувъ желаемой цёли, --- православный южно-русскій на. родъ естественно долженъ былъ видеть въ наступившемъ междуцарствій единственную надежду на облегченіе своего положенія и тёмъ съ большею ревностію начать новую попытку къ возстановленію нарушенных правъ своей церкви и народности.

Возгорѣвшаяся при этомъ борьба между православными и латино-уніатами сопровождалась изданіемъ и полемическихъ сочиненій, отражавшихъ нѣкоторыя перипетіи сей борьбы. Доселѣ извѣстны были два сочиненія, изданныя въ это время православными, именно Виленскимъ православнымъ братствомъ: Synopsis и Supplementum Synopsis <sup>26</sup>). Первое изъ нихъ издано было ко времени конвокаціоннаго сейма, назначепнаго на 22 іюня 1632 года; второе—ко времени сейма избирательнаго, начавшагося съ конца сентября того же года.

Въ общихъ чертахъ содержание Синопсиса слёдующее.

Предваряется сочинение посвящением», его сечаторамъ и посламъ, имфвшимъ прибыть на конвокаціонный сеймъ. Здёсь авторъ въ яркихъ чертахъ изображаетъ невыносимо бёдственное положение своихъ единовёрпевъ. т. е. православныхъ. воторымъ, какъ некогда возлюбленному Богомъ народу приходится, рыдяя, громко вопіять: мы нынь унижены болье всьха живущихь на земль; не имъемъ ни князя, ни вождя, ни пророка, ни всесожженія, ни жертвь, которыми могли бы умилостивить Тебя (Бога); но въ сердиъ сокрушенномъ да будемъ приняты Тобою. — Поводомъ въ такому угнетению русскаго народа послужило, по словамъ автора, отступленіе нъвоторыхъ лицъ отъ послушанія своему верховному пастырю, константинопольскому патріарху, вслёдствіе чего произошли разныя законопреступленія: невыносимое насиліе совёсти; великій ущербъ въ правахъ, привиллегіяхъ, свободѣ и вольностяхъ; отобраніе епархій, монастырей и церкней, изданна основанныхъ православными, а и вкоторыхъ (церквей) и по настоящее время запечатание; недопущение молиться единому въ Троицѣ Богу даже въ палаткахъ; изгнаніе православныхъ изъ нагистрата; запрещеніе осёдлымъ мёщанамъ жить въ городахъ Его Королевской Милости, и т. п. Чго подобныя дъйствія суть законопреступленія, нарушеніе правъ и привиллегій православныхъ, для доказательства сего и издается Синопсиса, заключающій краткое описание волотой вольности вняменитаго русскаго народя. Авторъ проситъ сіятельныхъ пановъ сенаторовъ и пословъ милостивымъ окомъ взглянуть на подносимое имъ сочиненіе, обратить свое высовое вниманіе на приводимыя въ немъ доказательства и взвёсить ихъ при посредствѣ своего здраваго разсудка.

Самое сочинение начинается указаниемъ на давнюю зависимость русской церкви отъ константинопольскихъ натріарховъ. Авторъ говоритъ, что зависимость эта имветъ основание еще въ опредвленияхъ перваго вселенскаго собора; ибо тогда святые отцы, разграничивая спархіальную власть между архіеписконами римскимъ и цареградскимъ, включили въ число діецевій послёдняго в Barbariam, т. е. русскій народъ, нахо. дившійся тогда въ состояніи явычества. Затімъ принятіе христіанства сначала княгинею Ольгою, а потомъ княземъ Владииромъ со всвиъ русскимъ народомъ отъ константинопольскихъ патріврховъ окончательно упрочило духовную власть послёднихъ вадъ русскою вемлею. За симъ въ "Синопсисв" проводятся слёдующія двё мысли: во-первых, что правительственная власть, начиная съ Владиміра и Ярослава, почти до послёдняго времени покровительствовала православнымъ -давала выъ и неоднократно подтверждала разнаго рода права и призиллегія; и, во-вторыха, что въ западно-русскихъ областяхъ до вонца XVI стол. не было унін и что, слёдовательно, вавбреніе уніатовъ, якобы дарованныя литовскопольсвими государами права южно-русскому народонаселенію должны быть относним въ нимъ, а не въ православнымъ,--оказываются несостоятельными. Въ подтверждение указанныхъ положеній авторъ представляеть враткую лутопись нанболёв важныхъ событій въ исторіи западно-русской церкви, сообщая по изстамъ выдержин изъ привиллегій, данныхъ литовско-польскими государным русскому народу и дёлая небольшія вритическія замізчанія относительно тіхх историческихъ фактовъ, которые латино-уніаты перетолковывали въ интересахъ своей партіи<sup>27</sup>).

Такое содержаніе Синопсиса обусловливалось предшествовавшею литературною полемикою между православными, усиленно домогавшимися вовстановленія нарушенных чрезъ введеніе религіозной унім правъ своей церкви, и латиноуніатами, всемёрно противившимися сему.

Извёстно, что въ то время, вогда, была задумана и провозглашена религизная уна въ западно-русскидъ областять, поборники се папчсты, а вслёдъ за ними и сами уніаты. желая, оправдать это нововведение авторитетомъ, древности, изиыслили, слёдующую историческую мистификацію: доказывали, что русская церковь искони, съ самаго начала стоего существованія, находилась въ подучиенія у римскаго врестола, только временно варажаясь схизмою, и что во время этого подчиневія паць H ради онаго южно русскому народу и предоставлены были правительствоиъ pasuaro poga права и привиллегіи. Разум'ются, православане SAUAISOрусскіе писатели не оставили бень, вниманія 08H8H8HB0B мистификаціи и въ свояхъ произведеніяхъ, вооружившись доступными имъ фавтами, старались опровергнуть ес. Ka разсматриваемому нами времени полемическихъ COAR BEELIN по данному вопросу тою и другою стороною издано было въсколько. Когда наступидо междуцарствіе посаф смерти Сигизмунда III, и православные на провинціальныхъ сеймахъ (sejmiki przedsejmowe) видвинули на первый планъ вопросъ о возстановления нарушенныхъ правъ своей церкви, они предвидели, что, при обсуждения этого вопроса на общихъ сеймахъ, ихъ религіозные противнаки не премнаутъ воспользоваться излюбленною ими историческою мистификацiею объ исконной зависимости русской церкви отъ римскаго престола и будуть пріурочивать права и привидлегіи, дарованныя русскому народу, только въ твиъ лицамъ онако, которыя изъявиди и незавляють желаніе находиться въ послушаніи папи. Въ этихъ видахъ Виленское братство во времени ближайшаго общаго (конвокаціоннаго) сейма и издало уноманутая сочиненіе (Синопсись), воторое, содержа въ себ'я краткее ге́вите́ литературной полемики пранославных» съ латино-уніатами по данному вопросу, ямёло служить какъ-бы программою для православныхъ сеймовыхъ депутатовъ во время ихъ состязаній съ религіозными противниками о возстановлевія нарушенныхъ правъ западно-русской церкви.

Предположенія православныхъ вполнё оправдались. Копда на конвокаціонномь сеймё образована была, подъ предсёдательствомь самого королевнча Владислава, особая коммиссія для разсмотрёжів петицій православныхъ, а также урегулированія ихъ отношеній нъ уніатамъ, и въ засёданія сей коммиссія приглашены были для объясненій и взаийнаго соглащенія представителя обёнхъ враждующихъ сторонь; то жаркія представителя обёнхъ враждующихъ сторонь; то жаркія представителя обёнхъ враждующихъ сторонь; то жаркія превія между ними, продолжавшіяся нёсколько дней, вращались главнымъ образонъ оноло указавнаго нами. пункта, т. е. увіаты трактовали о давности унін въ ванадно-русскихъ областяхъ и дарованія южно-руссанъ равныхъ правъ и привидлегій за послущаніе вхъ панскому престолу, а православные эвергично, съ документами въ рунахъ, опровергали ихъ измышлевія.

Векорб, ко времени избирательного сейма, уніаты въ опровержение Синонсиса падали сравнытельно объемистое сочиление, содержание котораго усматривается изъ слёдующаго ero sarzasia: "Jedność święta Cerkwi Wschodniev y Zachodniev od początku wiary ś Katholickiey obficie rozkrzewiona, w Ruskie kraie od przyjęcia krztu św. suczęsliwe zawitała, Prawami od Naiaś. Królow Polskich potężnie warowana, przeciw scriptowi Synopsis nowo wystanowiona... et caet.; то eorы Eduнеть святое церкви восточной и западной, отъ начала впры саятой кателической широко распространенное, въ русские края от принятия (вдёсь) святаю крещения счастанов проникшев, правами и привилленями ото наияснаминая королей польския монущественно украпленное, протыва сочинения (подъ вазваниенъ) Синопсиса свъту явленнос... и проч.---Въ свою очередь и православные ко времени того же сейна издали повое сочинение, направленное прочивъ уніатовь, подъ заглавіемъ. Supplementum Synopsis. Сочинение это, тоже снабженное краснорвчивымъ посвященісиъ сенаторанъ и посланъ, имізвшими прибыть на избирательный сейкъ, представляетъ главнымъ обраномъ отчетъ

о преніяхъ между православными и уніатами, происходившихъ предъ членами коммиссіи, заботившейся на конвокаціонномъ сеймѣ о соглашеніи твхъ и другихъ, и въ существенныхъ своихъ чертахъ есть не что иное, какъ довольно значительно расширенный Синопсисъ<sup>28</sup>).

Изявстно, что на избярательномъ сейме энергичения старанія православныхъ о возстановленія правъ своей церкви уввачались значительнымъ усивхомъ: составленныя на этомъ ссёнё статы попокоснія преческой релици были для нихъ весьма благопріятны. Но статье эти, несмотря на то, что утверждены быля присягою вороля, занесенною, въ такъ называемыя, pacta conventa, должны быле получнть окончатель. ную санацію на бляжайшемъ, т. е. коронаціонномъ сеймѣ и только после сего имели сделаться общеобязательнымъ закономъ, какъ внесенныя въ государственныя конституци. Этниъ обстоятельствомъ и решилась воспользоваться латиноуніатская партія, чтобы заторновить діло православнихъ. Всё сларанія въ данное время направлены были къ тому. дабы не допустить на воронаціонномъ сеймѣ утвержденія статей и такимъ образомъ лишить православныхъ достигнутаго ими при елекціи короля успёха. Выработана была и программа, какных обравомъ осуществить этотъ занысель. Отодвинувь на задній плань упомянутую историчесвую инстификацію объ исконной якоби зависимости русской церкви отъ папскаго престола, какъ не достигниую предположевной цёля на предшествовавшихъ сеймахъ,---рьяные паписты усиленно начали пропагандировать, въ качествъ непреложнаго положенія, мысль, что сеймъ не имбеть права утверждать беза предварительнаю соизволенія папы, кака верховнаю илавы католической церкви, тв занесенные въ раста conventa постановленія, которыя касаются дёль религіозныхъ.

Стремленіе ультра-монтановъ сосредоточить въ рувахъ напы верховную власть, которая простиралась бы далеко за

318

предълы, намёченные ей канонами, хорошо извёстно п ширять рычя на эту тему пёть надобности. Мы замётимъ только. что подобное воззрѣніе на прерогативы папской власти сильно распространено было и въ Польской Корони, въ особенности послё введенія въ нес језунтовъ, ревностныхъ поборнивовъ папскаго величія. Для харавтеристиви таковыхъ воззрёвій на напу въ Польшё рьяныхъ папистовъ приведемъ выдержку изъ письма князя Николая VIII Христофора (Сиротвн) къ своему родственняку, извёстному приверженцу протестантивиа Христофору Радвивиллу, очевидно вызванное упревами послёдняго, что Сиротка подчинаетъ интересы государственные (рёчь шля о канцидаті: на польскій престоль послѣ смерти Стефана Баторія), интересамъ римскаго престола. "Слёдонать увазаніямъ папы, высающимся спасенія. писалъ Сиротка, – я обязанъ и въ Литве и всюду на свете; потому что въ лидв его особы я повинуюсь не простому человѣку, но какъ бы самому Богу, который повелѣваетъ мнѣ чрезъ своего намъстника, поставленнаго Духомъ Святимъ. Ибо самъ Богъ съ небесъ ни съ къмъ пе говоритъ. И если Господь заповёдалъ повиноваться свётскому властелину (королю), называя его земнымъ Богомъ, тёмъ болёе слёдуетъ подчиняться указаніямъ того, который поставленъ отъ Него для возвёщенія Его святой воли, исполненіе которой приводить ко спасенію. Поэтому, если папа выставляеть мит на видъ, что я тяжко согръшилъ бы, если бы подала юлоса за избрание во короли схивиатика, то я повинуюсь ему, и поступаю справедливо, потому что это приказываетъ самъ Богъ, по своей милости, предоставившій пап'я сіе преимущество <sup>« 29</sup>)... Равумбется, и въ разсматриваемое нами время далеко не всё католики раздёляли подобныя воззрёнія на прерогативы папской власти; тёмъ не менёе въ ряду ихъ находились лица, готовыя подчинять насущные государственные интересы интересамъ папства. На поддержку этихъ лицъ сильно и разсчи. тывали представители латино-уніатской партіи, давая указанную постановку вопросу о возстановленіи правъ православной церкви, — постановку, исключавшую возможность рѣшенія его въ благопріятномъ для православныхъ смыслѣ, такъ какъ, — по откровенному сознавію папистовъ, высказанному ими въ пылу полемики, — папа, какъ верховный глава католической церкви, не мого дать согласія на статьи успокоеція греческой религіи <sup>80</sup>).

Означенные замыслы латино-уніатской партія затормозить на сейм'я утвержденіе статей успокоенія, безъ сомн'янія, хорошо были изв'ястны православнымъ, и они не могли не обратить на нихъ надлежащее вниманіе. Этимъ-то обстоятельствомъ и вызвано было появленіе въ св'ятъ разсматриваемаго нами полемическаго сочиненія.

Его содержание всецило направлено противъ указаннаго замысла представителей ультра-католической партіи заториовить дело православныхъ на воронаціонномъ сеймі коззваліями въ верховному авторитету папы, безъ соизволенія вотораго сеймовые депутаты явобы не выбли права утверждать статей усповоенія греческой религіи, т. е. узавонить ихъ (занести въ государственныя конституціи). Соотвётственно съ этою главною цёлью, авторъ сочиненія остазляеть въ сторобъ споры между празославными и уніатами о томъ, въ какихъ отношеніяхъ стояла русская церковь къ римскому престолу, побужденіямъ польско - литовскими государями IIO BARAMS давались и подтверждались русскому народу тв или другія права и привиллегіи (о чемъ такъ много говорилось въ предшествовавшихъ полемическихъ сочиненіяхъ противъ латиноуніатовъ) п т. п., а исвлючительно останавливается на вопросф: имфетъ ля Польская Корона право установлять законы, хотя касающіеся дёль религіозныхь, но тёсно соединен. ныхъ съ интересами государственными, безъ соизволенія папы, и твиъ болве можетъ ли последний простирать свою власть на узаконенія, имѣющія въ виду православныхъ?

Такимъ образомъ, авторъ разсматриваетъ затрогиваемый имъ вопросъ исключительно съ государственной точки зрёнія, со стороны интересовъ государства. Въ виду указанной цёли всявія другія разсужденія были взлишни: препирательства между православными и уніатами относительно правъ твхъ и другихъ на духовныя бенефиціи со вниманіемъ ("теривливо") были выслущаны во время предшествовавшихъ ceñмовъ и, въ виду состарленияхъ послё этихъ препирательствъ статей успокоснія, возвращаться въ симъ разсужденіямъ было безперьно. Вопросъ шелъ уже не о томъ, требуютъ ли означенныя статьи поправокъ и дополнений, а о томъ, обязанъ ли сеймъ (на чемъ настаивали православные) утвердить эти статьи, кавъ уже занесенныя во время избирательнаго сейма въ раста conventa, и такимъ образомъ провозгласнть ихъ государственнымъ узавонениемъ, или же,---въ чему стремились ръявые папноты, -сеймоные депутаты лимены этого права безъ предварительно испрошеннаго на то соизволенія у римскаго престола.

Разсматриваемое сочинение, вакъ мы видбли, по объему очель не велико, и, подобно Синопсису 1632 г., представляеть только краткое изложение мнвний православныхъ по травтуемому вопросу: въ общихъ чертахъ намвчаетъ основные нункты, развитие которых выёло быть предметомъ обсужденія со стороны защитниковь православія на коронаціонномъ сеймив. Но несмотря на свою враткость, оно обнимало существенныя стороны предстоявшихъ преній съ ультра-папистами по поводу утвержденія на сейми статей успокоемія в радомъ справовъ изъ прошлой и современной жизни Польской Короны ясно показывало, что власть папы, послушаниемъ которому въ духовныхъ дёлахъ обязаны одни только католики, нельзя распространять за изветные предёлы, притомъ съ вирушеніемъ интересовъ государственныхъ. Увазывая на прамёры, конда эти натересы, сталинвансь съ интересами папства, побуждали правительство идте противъ желаній римскаго престола, даже эступать съ нимъ въ борьбу, въ особенности указывая на факты современные такого же карактера, не желательные для самихъ католиковъ, возбуждавшіе протесты съ ихъ стороны и имъвшіе быть предметомъ обсужденія на предстоявшемъ сеймъ (рапримърт, относительно іезуитской коллегіи въ Краковъ, утвержденной папою копреки желанію большинства поляковъ, объ аннатахъ, о пріобрътеніи духовенствомъ родовыхъ имѣній, и т. п.), — авторъ разсматриваемаго нами сочиненія въ рядъ однородныхъ дѣлъ ставитъ и вопросъ объ утвержденіи сеймомъ пактовъ конвентовъ, заключавшихъ въ себъ статьи успокоенія греческой религіи, неисполненіе чего во время коронаціи являлось бы нарушеніемъ существующихъ узаконеній и грозило опасностію для государства.

Что бурныя пренія на коронаціонномъ сейми по вопросу объ утверждение статей усповоения вращались преимушественно около намбченныхъ въ разсматриваемомъ сочвиени пунктовъ, -- это сомивнію пе подлежить. Изъ сохранившихся сеймовыхъ дневниковъ видно, что въ давное время ультра-паписты пастанвали на томъ, что pacta conventa не составляють общеобявательнаго вакона; что противь составленныхъ на избирательномъ сеймъ статей усповоения греческой религія занесены были многія протестація; что этими статьями нарушаются привиллегіи, данных уніатамъ, и вообще онв затрогивають интересы религіозные, относитель но чею допускать какія-либо перемъны ни сеймь, ни король безь соизволенія на то святого отиа. т. е. папы, не мозута, и т. п. --- Православные энергично вооружались противъ такихъ разсужденій, доказывая, что pacta conventa-lex publica; что запесенныя противъ статей успокоенія протестаціи не имѣютъ существеннаго впаченія (ибо для протестацій поле широкое: можно протествовать противь всего); что объцапіе о немедленномъ (т. е. на коронаціонномъ ceint;) воз становлении правъ греко - восточной религи королемъ дяно категорическое, безь всякихь оюворокь и ссылокь на авторитеть папы, притонъ это прикрытіе авторитетонъ папы

**322** 

## полямия, сочин. противъ напекихъ притябаний 323

есть ничто вное, какъ преднамъренное желаніе лишить православяють ихъ законныхъ правъ, потому что отношеніе римскаго престола къ статьямъ успокоенія извъстно-онъ уже опредъленно высказался по этому вопросу, и ждать иного ръшенія изъ Рима нътъ основаній: его заранъе можно предвидъть; къ тому же авторитетъ папы, импющій значеніе для латино уніатовъ, для нихъ, православныхъ, не обязателенъ: они находятся подъ духовнымъ руководствомъ своего пастыря, константинопольскаго патріарха, и въ дѣлахъ въры обяваны послушаніемъ ему.

Краткія свёдёнія въ небольшихъ по объему дневникахъ о препирательствахъ между православными и латино-уніатами на коронаціонномъ сеймѣ относительно "статей усповоенія" толь ко во самыхо общихо чертахо обовначають сущность этихъ препирательствъ, а иногда ограничиваются одними неопредвлениыми замьчаніями о нихъ, — напримёръ: "strony (о) teyże materii (т. е. объ успокоеніи грево-восточной религів) mówili varii-varia". Разсматриваемое нами сочинение въ особениости и важно цотому, что до извёстной степени раскрываеть подробности этихь разнообразныхь преній н, такимъ образомъ, восполняетъ наши свёдёнія о борьбё, веденной защитниками православія по вопросу о воэстановленіи нарутенныхъ при Сигизмундъ III правъ з.-русской церкви... Отсюда не подлежить сомивнію, что исключеніе этого сочиненія (хотя и невольное) изъ числа первоисточниковъ при изслёдованія упомянутаго вопроса въ нашемъ трудѣ о Кіевскомъ митрополить Петрь Могиль и его сподвижныкахъ-является не маловажнымъ дефектомъ въ ономъ. Въроятно, что такихъ дефектовъ въ нашемъ трудъ наберется достаточное количество. Мы весьма рады и признательны будемъ, если они восполнятся более насъ сведущими спеціалистами (наука движется. совокупными усиліями). Но, разумвется, первая обязанность восполнять эти дефекты лежить на насъ самихъ-Въ виду этой обязанности нами и сообщаются вышензложенныя свёдёнія и соображенія о неневёстномъ полемическомъ сочиненіи противъ папскихъ притязаній на юго-западную Русь (1633 г.).

Чёвые составлено ням, по крайней мёрё, гдё издано разсиятриваемое нами полемическое сочинские?

Въ самомъ сочинения указаний на это нътъ. Метач твиъ въ поименованиомъ вашемъ изследования о киевскомъ митрополитъ Петръ Могилъ им заявляни, что оно недано было Виленскима православныма братствома. Разунвется, въ такому ваключению сестественно было придти, нийя въ виду, что означенное братство во время наступившаго носле смерти Сигизмунда III междуцарствія обнаружило особенную заботливость о возстановлении правъ православной церкии и въ указанное время издало два полемическихъ сочинения противъ латино уніатовъ, противоборствовавшихъ въ этомъ дёль православнымъ (Synopsis и Supplementum Synopsis). Но чы иоступили неосторожно, высвазявши озпаченное мавніе объ издании полемическаго сочивения 1633 года Виленскимъ братствоиъ въ формв не предположительной (вакъ бы слвдовало), а въ положительной. Ибо тпательное ознавомление съ поименованвымъ сочинениемъ (что въ свое время мы сявлать лишены были возможности) даеть основанія пріурочивать его издание (разумивется, также и составление) и не Виленскому братству.

Во первых, разсматриваемое сочинение по сравнению сго съ другими однородными произведениями, писанными въ указанное время по тому же поводу (по вопросу о возстановлении правъ православной церкви), т. е. по сравнению съ Синопсисомъ и Дополнениемъ къ Оинопсису, ръзко отличается отъ послъднихъ и по содержанию и по приемамъ. И если первое (содержание сочинения), какъ мы говорили, обусловливалосъ потребностями времени, вступлениемъ волемики пра-

324

вославныхъ съ латино-уніатами въ новый фазисъ, ----то особенности полемическихъ пріемовъ, замівчаемыя въ сочиненіи, едва-ли могутъ быть объясняемы означеннымъ обстоятельствомъ. Эти пріемы (даже насколько позволяеть судить о нихъ краткорёчивость сочиненія) обнаруживають въ авторё человёка, привыкшаго въ словеснымъ состязаніямъ, ясно видъвшаго слабыя мъста противниковъ и искусно умъвшаго направлять въ оныя свои стрёлы. Поэтому мы склонны думать, что авторомъ сочиненія было лицо свётское-однеъ взъ ревностныхъ защитинвовъ православія на сеймахъ. Знакометно наше съ нёвоторыми сеймовыми рёзами самаго реввъйшаго изъ этпхъ защитниковъ – Адама Каселя даетъ основаніе для предноложевія: не онъ-ли былъ авторомъ разсматриваемаго сочиненія? При этомъ возможно и даже, пожалуй, необходимо предполагать, что нёкоторыя вужныя для сочиненія справки могли быть доставлены автору и другими лицами, напр., кіевскими учеными, съ покровителемъ которыхъ извёство, находился въ наилучшихъ отношеніяхъ. А если наше предположение небезосновательно, то

Во еторыхъ, съ ббльшею вёроятностію, ивданіе сочиненія слёдуетъ пріурочивать не въ Вильпо, а въ Кіеву, какъ городу ближайшему отъ мёстожительстия Киселя и притомъ резиденціи митрополита, съ воторымъ были у него частыя спошенія. Къ разсматриваемому же времени (въ началу 1633 года) въ віево-печерской Лавръ существовала уже и польская типографія (польскій шрифтъ), пріобрѣтенная Петромъ Могилою, по всей вѣроятности, въ одну изъ его поѣздокъ на предшествовавтіе сеймы (конвокаціонный или избирательный). Когда П. Могила, по своемъ посвященіи въ санъ митрополита во Львовѣ, возвращался въ Кіевъ, лаврскіе типографы, между прочимъ, привѣтствовали его слѣдующими стихами:

Важишъ коштъ на друкарню, жебы впродъ Сіону . Труди Кіев. дух Академін Т. 1. 1899 г. 22

Оздоба могла быти, потомъ Геликону. Есть добрый и польской друкарнъ початокъ,

Жебы книгъ было розныхъ въ Парнасв достатовъ<sup>51</sup>).

Рвтеніе вопроса — справедливо или ошибочно **Ham**e предположение о мёстё издания разсматриваемаго сочиненія-можеть быть поставлено на более прочную почву. Для этого слёдуеть тщательно сличить шрифть означеннаго сочиненія съ несомнённо вышедшими около этого времени изъ кјево-печерской типографіи произведеніямя на польскомъ языкв, во особенности сличить находящуюся во конит сею сочиненія довольно оригинальную заставку или украшеніе (что-то въ родѣ человѣкообразной головы въ полукружів) съ заставками въ тоговременныхъ кіевскихъ изданіяхъ. Мы, при сиятія коція съ сочиненія, подобнаго сличенія, за отсутствіемъ подъ руками и въкоторыхъ необходимыхъ для сего внигя, сдёлать не могли (Заставка повазалась намъ весьма сходною съ ваставками кіевскихъ изданій 20-хъ и 30-хъ г.г. XVII стоявтія: но намять въ данномъ случать не надежное довазательство). При издании этого сочинения въ подлинникѣ, предположенномъ въ Архивѣ Юго-Западной Россіи, надбемся сказать по сему вопросу нѣчто болѣе положительное.

## ПРИМЪЧАНІЯ.

1) Сигнатура брошюры буквенная и ведется внизу по четверкамъ. На 1-ой четверкъ: А; на 2-ой—Аіј; на 3-ей—Аіј. На послъдней четверкъ сигнатуры никакой нътъ. На этой четверкъ нацечатано только 13 строкъ; за симъ слъдуетъ заставка; оборотная страница чистая.

<sup>2</sup>) См. наше изслёдованіе: "Кіевскій митрополить Петръ Могила и его сподвижники", т. II, прилож. № I, стр. 8-9.

<sup>3</sup>) Авторомъ дѣлается ссылка на 29-ю диспутацію 2-го трактата (*Tract. 2, disp. 29*). Эта disputatio обсуждаетъ вопросъ: "Utrum summus Pontifex dominium jurisdictionis temporalis, supremamque in universum orbem habeat potestatem?" (по Антверпенскому изданію 1615 года, см. поименованнаго сочиневія Молины т. І, стр. 57-63). Поставленный вопросъ рѣшается здѣсь въ отрицательномъ смыслѣ.

4) Автороиъ дёлается ссылка на книгу 5, главы 4 и 5 поименованнаго сочинения Белляриина. Первая изъ означенныхъ главъ носитъ таков загланів: Papam non habere' ullam merè temporalem jurisdictionem directè jure divino. Въ основу своихъ разсужденій по данному вопросу Беллярминъ полагаеть мысль: «Christus, ut homo, dum in terris vixit non accepit, nec voluit ullius provincine vel oppidi merè temporale dominium; summus autem Pontifex Christi vicarius est, et Christum nobis repraesentat qualis erat, dum bic inter homines viveret; igitur summus Pontifex, ut Christi vicarius, atque adeo ut summus Pontifex est, nullius provinciae, vel oppidi hubet merè temporale dominium». Ilozomenie это подкравиляется соотватствующими мастами изъ Св. Инсанія и изъясненіемъ ихъ, съ приведепіемъ мифній предшествовавшихъ ученыхъ. - Въ V главъ разсматриваются и опровергаются противоположныя мавнія по данному вопросу (solvuntur argumenta contraria), причемъ, между прочимъ, доказывается, что ни императоръ не долженъ посягать на права первосвященныка, ни этотъ послъдній на права императора (ne aut Imperator jura Pontificis, aut Pontifex jura Imperatoris praesumeret usurpare). Cu. Operum Roberti Bellarmini Politiani, e societate Jesu S. R. E. Cardinalis, de controversiis Christianae fidei adversus huius temporis haereticos, tomus primus, et cast. Coloniae Agrippinae. Anno M. DC. XX (tertia controversia, crou6. 891-900).

<sup>5</sup>) Авторъ имћетъ въ виду буллу папы Иннокентія III, изданную по неводу подаваемыхъ къ нему прошеній по вопросу объ узаконеніи сыновей, начинающуюся словами: «Per venerabilem fratrem nostrum»... et caet. — Содержаніе буллы усматривается изъ слѣдующаго оглавленія, которымъ оно снабжено: «In terris ecclesiae Papa potest libere illegitimos legitimare, in terris vero alienis non, nisi ex causis multum arduis, vel nisi in spiritualibus; tunc tamen indirecte et per quandam consequentiam intelligitur legitimare etiam quoad temporalia. Hoc tamen ultimum non est sine scrupulor. (См. Corpus juris canonici, изд. Рихтера, 1839 года, ч. II, стоябцы 689—691).

6) Авторъ разсматриваемаго сочиненія, очевидно, инветь въ виду заключенный въ 1460 году между поляками (при королъ Казимір'в III) и чехами (при корол'в Георгію Подебрадскомъ, который ошибочно называется у нашего автора Яномъ) договоръ.--о чемъ подъ означеннымъ годомъ довольно обстоятельно говоритъ Кромеръ въ 24 книгъ своей Польской Хроники (сн. Магсина Kromera, Bitkupa Warmińskiego, o sprawach, dziejąch v wszystkich potocznościach Koronnych Polskich ksiąg XXX, przez Marcina Błasowskiego s Błasowa wyrsznie na Polski ięzyk przetłumaczone, przydatkami y dowodami niektoremi poniekąd utwierdzone"... et caet. W Krakowie, 1611 r., str. 478). О явсколько раннемъ времени, ногда союзъ для польскаго правительства съ чехами былъ жельтелень, см. ibid. стр. 456-457; здесь же говорится и о томъ, какъ относилось къ сему высшее католическое духовенство. Нашъ авторъ пользовался Польскою Хроннкою Кронера въ указаяномъ переводѣ ся Блазовскаго, о чемъ можно заключать изъ приводимой нами въ параграфѣ 4-мъ разсматриваемаго сочиненія выдержки изъ нея.

7) Въ статутъ Казиміра IV "de pracrogativis Archiepiscopi Gnesnensis et jure coronandi reges", обнародованномъ на Пётркковскомъ сеймъ 1451 года, между прочимъ, говорится: "Item

amodo et de caetero neque Dominus Archiepiscopus Gnesnensis, neque Episcopus Cracoviensis et caeteri Episcopi postulabunt aut petent; sed neque petere debent, aut quovis modo impetrare dignitatem Cardinalatus, aut Legationes Sedis Apostolicae absque consensu nostro, et omnium Consiliariorum Regni<sup>u</sup>. (Volumina legum, usg. Iocagama Ospusau, Cn6. 1659 r., r. I, crp. 78).

<sup>8</sup>) Авторъ разумѣетъ жаркіе споры между Владиславомъ Оноровскимъ, гиёзненскимъ архіепископомъ, и Збигиёвомъ, краковскимъ бискупомъ, имёвшимъ званіе кардинала, о первенствё мѣста въ сенатѣ. Споры эти, начавшіеся на Пёгрыковскомъ сеймѣ 1449 года и сопровождавшіеся большими здѣсь волненіями, возобновнимсь па сеймѣ 1451 г., что и вызвало приведенное нами въ предшествующемъ примѣчавіи востановленіе "de praerogativis Archiepiscopi Gnesnensis..., состоявшееся на послѣднемъ изъ укизанвыхъ сеймовъ. (Подробности см. въ Польской Хроникѣ Кромера, по вышеуказанному изданію Блазовскаго стр. 442 и 444. Скоры между тѣми же лицами въ 1474 году изъ-за права вѣнчать короля см. ibid. стр. 453).

<sup>9</sup>) Въ Статутѣ, изданномъ Казниіромъ IV въ 1484 году въ Нѣтовѣ, находится, между прочимъ, постановленіе «De differentia spiritualium et saecularium», гласящее: «Item promittimus: quod quam cito, Deo dante, de expeditione in terras nostras reverti contingat, emnes different as, inter spirituales et saeculares exortas, in conventione generali sopiemus». (Jus Polonicum, codicibus veteribus manuscriptis et editionibus quibusque collatis, edidit *Loannis* Vincentius Bandthue... Varsaviae, 1831 an., pag. 275).

<sup>10</sup>) Одно азъ постановления Пётриковскаго статута короля Александра (1505 г.) подъ титуломъ: "De impetrantibus beneficia iuris patronatus", узаковнетъ: "Fit nonnuquam quod corsitani et cursores Romani beneficia per terrigenas de bonis eorum ad consolationem amicorum viventium et mortuorum fundata impetrant; sicque non mediocribus jacturis pauperem nobilitatem pro sui defensione juris impendentem afficere consveverunt. Quampropter desernimus, quod impetrantes beneficia apud Sedom Apostolicam jurispatronatus nostri et dominorum nobiliumque saecularium nostri Regni puniantur in persona et in bonis, similiter amici et consanguinei impetrantium corundem». (Volumina legum, Kag. Orpusen, т. I, стр. 139). Это постановленіе, подтвержденное конституцією Петриковскаго сейма (ibid. т. I, стр. 169, подъ титуломъ: «Сопservantur in suo robore priores constitutiones, contra plebeios et Romanistas editae"), еще строже редактированное на краковскомъ сеймѣ 1532 г. (ibid. т. I, стр. 252), въ конституція Пётриковскаго сейма (подъ титуломъ: "De plebeijs et cortisanis") яв илется нанболѣе обстоятельнымъ (дополненнымъ): римскимъ кортизанамъ (очевидно, несмотря на существующія узаконенія продолжавшымъ проникать въ Польшу) предписывалось до истеченія шести мѣсяцевъ возвратиться въ Римъ подъ угрозою изгнавія, ннфаміи и конфискаціи всего имущества (ibid. т. I, стр. 259).--Статутъ короля Іоанна Альберта, на который также ссылается авторъ разсматриваемаго сочвненія, см. ibid. т. I, стр. 117 и слѣд. Нашъ авторъ, очевидно, имѣетъ въ виду постановлевіе этого статута подъ титуломъ: *De plebeis*... et caet.

<sup>11</sup>) Авторъ имѣетъ въ виду буллу пацы Климевта Ш (IV), вошедшую въ сборвикъ декреталіевъ, составленный по распоряжению папы Боннфація VIII и озаглавленный: Liber sextus decretalium D. Bonifacii papae VIII, подъ каковымъ заглавіемъ онъ помвщается въ Corpus juris canonici до настоящаго времени (мъсто ея sgiscs: liber tertius, titulus IV-de praebendis et dignitatibus, caput II). Помянутая булла гласить слёдующее: Licet ecclesiarum, personatuum, dignitatum aliorumque beneficiorum ecclesiasticorum plenaria dispositio ad Romanum noscatur Pontificem pertinere ita, quod non solum ipsa, quum vacant, potest de jure conferre, verum etiam ius in ipsis tribuere vacaturis: collationem, tamen ecclesiarum, personatuum, dignitatum et beneficiorum apud sedem apostolicam vacantium specialius ceteris antiqua consuetudo Romanis Pontificibus reservavit. Nos itaque, laudabilem reputantes huiusmodi consuetudinem, et eam auctoritate apostolica approbantes, ac nihilominus volentes ipsam inviolabiliter observari, eadem auctoritate statuimus, ut ecclesias, dignitates, personatus et beneficia, quae apud sedem ipsam deincers vacare contigerit, aliquis praeter Romanum Pontificem, quacunque super hoc sit auctoritate munitus, sive iure ordinariae potestatis ipsorum electio, provisio seu collatio ad eum pertineat, sive literas super aliquoram provisione generales vel etiam speciales sub quacunque forma verborum receperit, (nisi ei sit super conferendis eis-

**33**0

.

dem in curia Romana vacantibus specialis et expressa ab ipso Pontifice summo auctoritas attributa), conferre alicuibus seu aliquibus non praesumat. Nos enim, si secus actum seu attentatum fuerit, decernimus irritum et inane. (Cm. Corpus juris canonici, HSJ. PHX-Tepa, 1839 r., pars II, 969).

<sup>12</sup>) Замокъ Мельштинъ (Melsztyn) находился въ краковскомъ воеводствъ, въ южной его части, на львомъ берегу ръки Дуная (подробныя свъдънія о немъ см. въ изданіяхъ: "Starożytna Polska pod względem historycznym, ieograficznym i statystycznym<sup>e</sup>... M. Balińskiego i Lipinskiego. Warszuwa, 1844 r., t. II, str. 199-200<sup>e</sup> и "Słownik geograficzny królestwa polskiego i innych krajów słowianskich, wydany pod redakcyą Bronisława Chlebowskiego i Władysława Walewskiego... Warszawa, 1885 r. t. VI, str. 248-250).

<sup>18</sup>) Означевное столкновеніе польскаго короля Казиміра III съ папод Піемъ II разсказывается авторомъ разсматриваемаго нами сочиневія по Хроникъ Польской Кромера, но въ сокращенномъ видѣ. Преимущественно по той же Хроникѣ изложниъ означенное столкновеніе нѣсколько подробнѣе.

Въ сентябръ 1460 года (по Длугошу 22 числа) скончался вравовскій бискупь Оома Стремпчинскій (Strempinius). "По праву и давнему обычаю ("jure et modo antiquo"), -- говорить Кромерь, -право избранія (елекцін) на вакантную каседру новаго бискупа принадлежало враковской капитуль. Но когда наступиль день. назначенный для этого избранія, король увѣдомилъ капитулу о своемъ жеданія, чтобы на краковское бискунство избранъ былъ Янъ Грущинскій (Gruscinius), бискупъ влоплавскій, состоявшій короннымъ канциеромъ. Одвако, несмотря на выраженное короленъ желаніе, во время провсходившаго избравія Грушинскій получила только шесть юлосовь; три отъ лицъ присутствовавшихъ на самой елекцік и три-отъ приславшихъ по этому поводу свои извѣщенія; остальные же члены капитулы, въ количествѣ двадцати двухъ, подали свои голоса за поднанцлера Яна Брезнскаго (Bresius). Но последний, устрашенный угрозами короля, въ тому же налвясь получить бискупство влоцлавское, имввшее быть звободнымъ по перемъщении Грущинскаго на вравовскую каеедру, отназался отъ предоставляенаго ему вапитулов мёста. Вслёдствіе этого Грущинскій быль уже увірень, что ому удастся занать

краковскую спископію. Но въ это время неожидлино получается лавистіе, что на нее назначенъ папою гніввенскій и краковскій пробощъ Іаковъ Овнинскій, пленячникъ сендомірекаго воеводы Лобъслава и карачнала Збигиъва. Назначевие это систоялось безъ виома короля (inscio rege) вслинстве секретно носланной въ Римъ просъбы отъ имени умиравшаго Стремачинскаго, желавшаго нивть своимъ преемникомъ означеннаго пробоща, лично извястваго панъ (за годъ передъ симъ онъ исполняль въ Рямя миссію короловскаго посла). Узнавши объ этонъ, разгийванный король съ угрозою обратился въ Свнинскому, канъ лицу пренебрегшему прерогатывами его власти и вонреки его желанию усиливающенуся вступить на краковскую кассдру. Прінтели и родственники Свинискаго начали было ходатайствовать за Bero предъ вороденъ, но безъ всяваго успѣха: Казиніръ III не только осуждаеть въ изгнаніе самого Сънинскаго, но и тёхъ лиць. которыя оснёливались ему помогать". Къ такой строгости склоняли короля: бискупъ влоплавскій Янъ Врезискій, трое воеводъ (враковскій-Янъ Пилецкій, познанскій--Лука въ Горки, калисвій---Станиславъ Остророгъ) и воронный маршаловъ Янъ Рытвянскій. — Несмотря на это, Свнинскій продолжаль зомогаться свеей цёли: въ родовомъ своемъ замкъ Пинчовъ онъ былъ цосвяшень въ бискупы суффраганами гнезненскимъ, кракевскимъ и влоцлавскимъ, а затёмъ выхлопоталъ у напы "суровый дехреть"; въ немъ подвергались тажкому проклатію тѣ лица, которыя не признавали бы его (Свеннскаго) бискупомъ. Краковская капитула, по настоянію короля, рёшила аппеянровать по поводу этого декрета въ самому же папѣ или въ будущему всеобщему (вселенскому) собору; впроченъ, церковныя службы прекращены были почти всёми краковоками канониками. Лиць, принадлежаенияъ КЪ КОЛКОВСКОЙ КАЦИТУЛВ И ВООбще КЪ ДУХОВенству польскому. которыя держали сторону Свнинскаго, было весьма мало. Въ ряду ихъ первыя ийста занимали: Димитрий Свинеский, брать Іанова, пробощъ скарбимірскій, двое братьевъ Длугошей, Дреславъ Крыжановскій и о. Николай. У этихъ лицъ по приназанію короля отобраны были церковныя имвнія; сему же подвергся к словенскій деканъ Павелъ, хлопотавшій по ділу Сіннаскаго въ Римѣ. Кромѣ того всё эти лица, виёсть съ краковскимъ суффра-

ганонъ Георгіень, францисканскимъ монахомъ, участвовавшимъ въ посвыщения Сфинискаго, съ безчестиемъ были изгваны изъ Кракова, причемъ Крыжановскій, насильственно каятый слугами (ивстнаго) старосты изъ своего дона, съ веливниъ посраилечіенъ проведень быль среди рынка, а при этомь быль онь еще сь томь убранстве, которае каноники имеють обыкновение надывать въ костель, т. с. съ полотняномъ стихаръ и шубкъ съ монашескимъ клобукомь, сдъланной изъ бъличьяго межа и обыкновенно называемой альнуцією. Товно также поступлено было и съ треня другими капланами, занимавшими меньшее положение. Остальная же капитула по необходимости должна была дать присягу королю въ томъ, что помимо его вбдома никого не допустить до пользованыя бискупскими иминами. Вирочеми, не незначительная часть послёднихъ, по приказавию или съ соизволения короля, захвачена была разными лицами: вракововнив старостою, пріятелями влоцлавскаго бисянца и т. н. Кромф того Станиславъ и Добеславъ Курозвонты, сторонники означеннаго же влощлавскаго бискупа, ограбных каменные дома Длугошей, находившиеся въ Краковъ, и сдълали это съ дозволения короли, передъ его глазами.---Самъ Сбиннскій съ своимъ споровникомъ Яномъ Длугошень вёкоторое время находился въ своемъ родовонъ замкё Пинчовъ. Король приказалъ "обложить" замокъ. Узнавъ объ эгонъ, Сенинскій и Длугоніъ убежали вь Мельштинъ, гдё и пробыли цёлыё родъ, будучи пасково приняты владёльценъ замка, Янонь Мельштинскимъ, "не обращавшимъ – по выражению Кромера - вниманія на приказанія короля не держать у себя неибнинка H BDara".

Сфинискій обратился въ Римъ съ жалобою на короля; но и послёдній (по просьбё Грущинскаво и на его счеть) отправиль въ Римъ двухъ пословъ: Яна Рытванскаго, короннаго маршалка, и Матвёл Раценжа, доктора права, каноника влоцлавскаго. Цёлію посольства было противодействовать замысламъ Сёнинскаго. Послёдній выставленъ былъ послами предъ папою, какъ человёкъ алчный, гордый, ненавистный королю, народу и всему духовенству, къ тому же и сварливый. Послы говорили, что онъ нагло вымогъ у Оомы Стремичивскаго уступку краковскаго бискупства и насильственно вторгнулся въ оное, причемъ былъ убит. Андрей Тенчинскій, человікъ достойнійшій. Показывали послы папѣ письма Сѣнинскаго, которыя онь отправиль королю изъ Мантун, когда исполнялъ возложенную на него миссію посольства въ Рямѣ. Въ этихъ письмахъ папа обвинялся въ томъ, что якобы онъ болёе оказываеть помоще ордену крестоносцевь, нежели сторонъ справедливой -- поляванъ. Доставлены были папъ посланія, писанныя (по тому же поводу) цезаремъ Фридерихомъ и Георгісиъ, королемъ чешскимъ, Подарки, отъ имени короля поднесенные напѣ, были "многоцфиные". - Несмотря на это королевскіе послы достигли въ Рим'я весьма немногаго: напа поручиль CHOCHY JETATY LEDOBURY, ADXICUNCEONY EDETERCEONY, DASCIEROBATE означенное дило на мисти, а до того времени воспретниъ Сининскому отправление спископскихъ обязанностей. Когда помянутый, довольно долго ожидаемый папскій легать (нийвшій н аругія порученія) прибыль въ Польшу, то въ распрѣ между королемъ и Съвнискимъ, онъ ръшительно принялъ сторону последнаго. Въ это время и произошло врупное столеновение легата съ Казиміронъ III, передавать которое нёть надобности, такъ какъ оно почти дословно, по Кромеру 1), излагается звторомъ разсматриваемаго нами полемическаго сочинения. Заметимъ только, что нашъ авторъ допустилъ, при передачъ спора вороля съ легатонъ, одинь недосмотря (если только въ поленическомъ сочинения въ данновъ случав не опечатка). Именно, у Кромера читается: "przystoyneysza iest rzecz, aby trois krolestwa wniwecz upadły"... et caet. Y hamero ze abropa: "Przystoynieysza rzecz iest, aby twoie krolestwa wniwecz upadły".

Казиміръ III д'яйствительно достигъ своей ц'яли. Въ 1463 году С'янинскій вийсть съ упомянутымъ панскимъ легатомъ прибылъ на Пётрковскій сеймъ и хотя здёсь припалъ къ ногамъ

----

<sup>1</sup>) Наша авторъ, безъ соминния, пользовался Хроннков Кромера въ переводъ Блазовскиго, доказательствомъ чему служитъ букеальное при видержкахъ слъдованіе означенному пореводу съ удержаніемъ, напр., такого уже и чъ то время налоунотребительнаго слова, калъ prsesbywoige (=przepieraią:). Указываемий нами ниже недосмотръ со сторови нашего автора (*twoie* вытего *troie*) тоже возможенъ билъ только при пользованія Хроннков въ польскомъ ел переводъ короля, прося его о милости, Казиміръ остался непрекловнымъ, и Свиннскій долженъ былъ отказаться отъ краковскаго бискупства, на которомъ и утвердился Грущинскій. Послёдній, впрочемъ, обязался выдать Свиннскому 4000 злотыхъ и предоставлять въ теченіи полутора года часть доходовъ съ нѣкоторыхъ бискупскихъ помѣстій. Сь переходомъ Грущинскаго на краковскую каеедру влоцлавское бискупство, какъ и предполагалось, предоставлено было подканцлеру Яну Брезискому. (По указанному изданію Хроники Польской Кромера въ переводѣ Блазонскаго см. стр. 480, 481, 482, 491 и 493).

<sup>14</sup>) Подъ послёднею конституцією, авторъ, очевидно, разумѣетъ состоявшееся па соймѣ 1631 юда посгавовленіе: "o dobrach ziemskich dziedzicznych", гдѣ, между прочимъ, говорится, что "dobra ziemskie dziedziczne, nec modo donationis, nec emptionis, albo hipotecae, neque quovis abligationis modo, aut aliquo alio jure, пароtym dostowane bydź nie maia... (Volumina legum, изд. Огрызки, т. Ш., стр. 819).

<sup>15</sup>) Кадлубекъ въ своей Польской Исторіи пишеть: «Nec enim per se Principes Rempublicam administrant, sed per administratorias potestates. Ideoque perempiam pereniquum est dissimulare, ne dum impedire quod ratio dictat, quod poscit utilitas, quod iubet honestas, quod suadet pietas, quod iuris denique imperat ne-Nec impedit avita institutio, qua cautum erat, ut penes cessitas: majorem nutu semper sit principundi auctoritas, quod per Pupum Alexandrum et Fredericum Imperatorem, quamvis jus non habent apud nos condendi leges, est consultum» (llistoria Polonica Kadlubkonis Episcopi Cracoviensis. Dobromili. Anno Domini 1612, pag. 531). Подчеркнутыя нами слова приведены въ сочинения Supplementum Synopsis, изд. Виденскимъ православнымъ братствомъ въ 1632 году во времени избирательнаго сейма послё смерти Сигизмунда III (см. Архивъ Юго-Зап. Рос., ч. І, т. VII, стр. 618,гдѣ это сочинение переиздано нами). Нашъ авторъ,-что сомивнію подлежать не можеть, -съ Supplem. Synopsis былъ хорошо ознакомлень, откуда, не прибытая къ первоисточнику, и могъ сделать нужное для его цёли завиствованіе.

<sup>16</sup>) Авторъ имъетъ въ виду составленный на конвокаціонномъ сеймѣ послѣ смерти Сигизмунда III "Memoriał namowy między ich mościami greckiey religiey у годтодліонуті, do dalszey zgody na przyszłą da Bóg electią zawieszoney у do braciey wziętey". Меморіаль начинается словами: "A parte ich mościow panow unitow *postąpiono* (по другой редавція: *poswoliono*) ich mościom panom nieunitom..." et caet. — Этотъ меморіалъ напечатанъ намя по рукои. Импер. Публичной Библіотеки (Польс, in Fol., № 93) въ приложеніахъ къ 1 тому нашего изслёдованія: "Кіевскій интрополитъ lietpъ Могила и его сподвижника", на стр. 424—426.

17) Авторъ разсматринаемаго сочинения двлаеть нужное для него извлечение изъ указанной привиллеги въ слёдующемъ виде: (король Августь въ своей привиллегія... говорить, что) majori (віс) quam reliqui Reges et Principes fungitur authoritate, utpote qui nullum in terris superiorem in saecularibus recognoscit.». Gro usвлеченіе (точнёе пересказь) соотвётствуеть слёдующему весту въ привиллегія: «Igitur motu proprio authoritateque nostra Regia, non minore quam omnes Reges ac Principes, imo maiore etiam qui nullum in terris superiorem in saecularibus recognoscimus. fungimur, decernimus, et in perpetuum constituiumus»... et caet. (3ra привилегія напочатана въ изданім Р. Dubińskego: Zbior prow у preuvoilejow miustu stolecenemu W. X. L. nadanych. Wilno. 1788. стр. 118, и въ «Собрании древнихъ грамотъ и актовъ городовъ: Вильны, Ковно».. и проч. Вильно, 1843 г., ч. І. № 60, стр. 111. Въ обонхъ этихъ изданінхъ привиллегія датирована 15 іюня 1568 года (въ послёдненъ изданія въ оглавленія документовъ очевидная путаница: къ разсматриваемой привилления должно быть отнесено оглавление привиллеги подъ Ж 62).

<sup>19</sup>) Въ подлинники: "Owo zaż nie w brew deciziey kanonistow, iż krol Polski oprocs takowych przyczyn, ktore pismem y słowem Bożym są wyrażone, żadnych accasij do niemieskamia powimnego w malżenstwie albo do rozwodu sobie szukać nie ma?" Очевицно, авторъ инъетъ въ виду вошедшія въ изданія сеймовыхъ польскихъ конституцій "Literae confirmationis articulorum Henrico Regi zatea oblatorum", гдъ § 16-й дословно гласитъ слѣзующее: "A iż na małżeństwie naszym miele R. P. należy, tedy obiecujemy, y przyrzekamy za się y za Potomki nasze Krole Polskie, nigdy nic nie stanowić, ani przed się brać, około małżeństw naszych, mimo wiadomość y przyzwolenie Rad Koronnych oboyga narodu. A okrom ta-

Digitized by Google

kowych przyczyn, ktore pizmem y słowem Bożym zg. wyrażone, żadnych okazyi do niemieszkania powinnego w malżeństwiej, abo do rozwodu zzukać subie nie będziemy. (Volum. legum, uzz. Orpuszu, r. II, crp. 152).

<sup>19</sup>) Въ концѣ присяжныхъ листовъ (Forma juramenti) корелей Генриха 1573 года (см. Volumina legum, изд. Огрызки т. II, стр. 134–135), Стефана Баторія 1576 г. (ibid. т. II, стр. 148), Сигизмунда III, 1587 г. (ibid. т. II, 246), Владислава IV, 1632 г. (ibid. т. III, стр. 366–367), — между прочимъ, читаетси: "absolutionemque nullam ab hoc Meo juramento, a quoquam petam, neque ultro oblatam suscipiam".

<sup>20</sup>) Лаврентій Гослицкій, енископъ каменецкій, подъ общею Варшавсьою конфедерацією (konfederacya generalna Warszawska) 1587 года (у нашего автора въ обозначения года ашибка) дъйствительно подинсался съ присовокупленіемъ указанной фразы: propter bonum pacis suscribo (см. Volumina legum, няд. Огрызки, т. II, стр. 233); но краковский епископъ Петръ Мышковскій подписался подъ постановленіемъ на краковскомъ сеймѣ 1586 г. безъ означенной оговорки (Ibid. т II, стр. 226).

<sup>21</sup>) Въ 1608 юду сейна небыло. Очевидно, авторъ имъетъ въ виду вонституцію 1607 года: «О dygnitarstwach y beneficyach duchownych». Конституція эта дословно гласить слёдующее: «Przychylaiac sie do konstytucyi anni 1550 et 1588, ktoremi warowano iest, aby na opactwa y probostwa sakonne, za nieporządnemi Elekcyami ludzie niegodni nie wstępowali, ale żeby godni, y swym porządkiem, ludzie narodu szlącheckiego do nich przychodzili: postanowiamy, aby wedle dawnego prawa competenter electis rosdawane, juribus nostris Regalibus per omnia salvis, były, nieprzyłączając ich do Biskupstw, ani dwoyga iedney osobie in usum konfarniąc. Opaci też kondycyom swoim, w prawie opisanym, dosyć czynić maia. A ktoby się inaczey ważył wziąć y trzymać upactwo. niż ta konstytucya uczy, abo gdzieby Opaci kondycyi swoich, w prawie opisanych, nie wykonywali, na tych wszystkich maią się ściągać peny contra cortinanos, w dawnym prawie wyrażone: także ad ecclesiastam Cathedrales, quam Collegiatas, ne. Kanonia, y Prelatury, nie maia bydź przyimowani plebei, y prostego stanu ludzie iedno Polskiego z oyca: y z matki narodu, indigenis Regni et Dominiorum,

oprocz pewnych osob w prawie wyrażonych. Toż się y w W. X. Lit. in Cathedralibus ecclesiis zachować ma: a to sub poenis et foro de cortisanis, ut supra sancitis, ktoby mimo tę konstytucyą ważył się czego otrzymać. (Volumina legum, изд. Огрызки, т. П. стр. 437). Конституція эта подтверждена была и на сеймв 1609 г. (Ibid. стр. 463).

<sup>22</sup>) Іезунты "открыли свои школы" (коллегію) въ Краковъ 13 іюля 1622 юда. Краковская академін, пользовавшаяся особыми правами и привиллегіями, сочла это нарушевіемъ опыхъ, о чемъ энергично и заявила (протестовала). Ісзунты на эти протесты не обратили винианія. Всл'ядствіе этого началась между акалеміею и враковскими іезунтами упорная и продолжительная борьба. При королѣ Сигизмундѣ III, воспитанникъ и покровитель ісзуитовь, перевъсъ въ этой борьбъ, несмотря на сочувствіе иногнуть поляковъ "споей преславной академін", оставался на сторонъ језунтовъ. Краковская вкадемія обратилась съ жалобами въ Римъ, но и здёсь потеритла полную неудачу. Рёшеніяин папскаго трибунала (Rota romana) 19 ирня и 16 ноября 1626 года и 27 мая 1627-го језунтамъ дозволено было инъть школы въ Краковъ. Въ послъднемъ изъ указанныхъ годовъ изданъ былъ и упоминаемый авторомъ разсматриваемаго HANN сочивевія благопріятствующій іссучитамъ декреть отъ имени папы Урбана VIII, подвергавшій церковно у отлученію всіхъ, которые б. противились оному, исключая однако польскихъ королей. Краковская академія по поводу этого декрета аппеллировала къ пап'я, но безусившно. После смерти Сигизичила III належды академіи и са иногочисленныхъ сторонниковъ на благопріятный поворотъ упомянутаго процесса съ језунтами оживились. Нашъ явторъ говоритъ, что дело о краковской академін внесено, въ качестве отдельной статьи, въ нетвціи объ уничтоженіи законопреступленій (miedzy exorbitantie). Въ данномъ случаѣ авторъ, очевидно, разумветъ "Artykulv pactorum conventorum", гдф въ артикулф 60 говорится относительно проектированнаго "Akademii Krakowskiey uspokoienia", что вызвано было петиціями объ этомъ депутатовъ краковскаго воеводства (см. Volumina legum, изд. Огрызки, т. Ш., стр. 364). На коронаціонномъ сеймѣ 1633 года по данному вопросу постановлено было слёдующее: "Poniewaž jus patronatus Akademii

Krakowskiev wszystkiev mere Rzeczypospolitev należy; a powne dekreta Rotae Romanae w sprawie inter Almam Academiam Crac: et Patres Societatis o fundowaniu szkoł zaszły: tedy My, iskośmy się in pactis conventis obligowali, procurando uspokoienie tey Akademii, do Oyca Ś. włożymy się, aby causa in integrum restituta, do decyzyi naszev v Rzeczypospolitey te sprawe odesłać raczył. Gdzie y jus patronatus Reipublicae y jura Academiae w cale zachować obiecujemy, ktore im tak jako od ś. pamięci Jageła krola v inszych Antecessorow naszych nadane są, y między insze tey Rzeczypospolitey prawa in volumen legum inserowane, tam in toto quam in parte, аррговијету. (Volum. legum, по вышеуказанному изд., т. III, стр. 378-379). Диствительно, въ инструкцію Георгію Оссолинскому, отправленному въ 1638 году посломъ въ Рамъ, внесена была, между прочимъ, нетиція и о краковской академія, согласно приведеннной конституція коронаціоннаго сейма. Эта петиція папою была исполнена. На основания папскаго рёшения состоявшуюся конституцію на сейні 1635 года си. въ Уовит. legum, изд. Огрызки, т. III, стр. 407. (Побробности о борьбѣ враковской академіи съ іезунтами см. въ сочиненія Jósefa Zukassewiosa: "Historya szkół w Koronie i w Wielkiem księstwie Litewskiem od najdawnejszych сzasów aż do roku 1794". Роzпаń, 1849 г., t. I. str. 138-155.-Сочиненіе это, дополняя и исправляя предшествующіе труды, касающіеся прошлаго враковской академів, однако не вполнъ замъялеть ихъ, въ особенности труды: "O stanie Akademii Krakowskiey"... Jonefa Soltykowicaa. Krakow, 1810 г., гдъ важвы, главнымъ образомъ, примѣчанія, и Rekopisma Marcina Radymińskiego i wiadomość o historyografach szkoły Jagiellońskiej, Josefa Mucskowskiego, Krakow, 1840 г. -- Борьба враковской академін съ іслучтами оставила глубокій слёдъ и въ тоговременной, преимущественно, полемической литературѣ. Указанія на важнёйшіе памятники этой литературы находятся въ поименованныхъ сочиненіяхъ).

<sup>28</sup>) Въ подтверждение высказанной мысли, что стремление ieзунтовъ захватить въ свои руки воспитание оношества въ Польшѣ, ведеть къ сматениямъ, – нашъ авторъ могъ бы сослаться на заявление, сдѣланное съ высоты самого папскаго престола. Когда ieзунты усвливались освовать свой коллегио въ Познани, а краковская авадемия сочла это нарушениемъ своихъ правъ, паца Па-

.

вель V, къкоторому по этому поводу огнравлень быль акаденіею носоль, сказаль послёднему: «Novitates istas Societatis, quae in Ecclesia Dei plus dissensionis quam aedificationis pariunt, non libenter audimus>... et caet. (O stanie Akademii Krakowskiey... losefa Sollykowicze. Krakow, 1810 г., str. 573).

<sup>24</sup>) Авторъ очевидно, имветъ въ виду постановление Цётрковскаго сейма въ 1567 году, гласящее: "Розмојатиу, aby annaty w Koronie sostały na obrong Raccsypospolitey" (Volum. legum, изд. Огрызки, т. И, стр. 69). Конституціето 1569 г. било узаконено, чтобы означениев постановление исполняено быдо "pod winą (за неисполнение) duplicis annatae (ibid. стр. 95). Оба означенные узаконения были подтверждены конституціето 1576 года (ibid. стр.156).

<sup>25</sup>) Кром'в изв'ястной рёчи ревностнёйныго защилника православія Лакрентія Древинскаго, произнекенной на сейм'в 1620 года, весьма характерна въ данномъ случай инструнція, данныя львовскими м'ящанами и предм'ящанами своимъ уполномоченнымъ, отправляенымъ на Варшавскій сеймъ 1609 года. Изалеченіе взъ нея см въ издавныхъ нами "Матеріалахъ для исторіи западнорусской церкви". Выпускъ вервый. Кіевъ, 1891 г., стр. 67.

<sup>26</sup>) Оба поименованныя сочиненія переизданы нами въ 1 ч. VII т. Архива Юго-Зап. Россія, гді первое изъ нихъ занимаеть стр. 532-576, а второе --577-649.

<sup>27</sup>) Подробние объ означенномъ. сочинения см. въ налюмъ наслидевани: "Киевский митрополитъ Цетръ Могила и его сподевжники". т. I, стр. 456-463.

<sup>28</sup>) Подробное обозрѣвіе разоматриваемаго сочиненія сдѣдано нами: въ изслѣдованія: "Кіевскій мятрожолить Петръ Могида"; см. т. I, стр. 487 и слѣд.

<sup>29</sup>) См. прилож. къ нашену изслъдованію "Кіев. интр. П. Морила и его сподвижники", т. І, Ж XII, стр. 48--44.

<sup>30</sup>) Каспаръ Скупинскій въ своемъ сочиненія, направленнемъ противъ изданнаго Виленскимъ православнымъ братствомъ Синопсиса, писалъ по адресу православнымъ: "Chwalisz, że się wygrali (т. е. достигли на избирательномъ сейиъ внесения "статей успоноснія" греческой: релягія въ расса conveta). Wygraliście w tym, bo cerkwie, monastery y imiona cerkiewne niektore naznaczone są wam, do ktorych mere et nullo nienależeliście. A manie to sygrana, kiedy consens summi Pontificis bylby; ale wiem, se summus Pontifex nie iest approbatorem schismat. ("Rusin albo rellatia ruzmowy dwoch Rusinow schismatyka z unitem"... et caet., przez Kaspara Tom. Skupińskiego. Warszawa, 1634 г.—Сочинение это виоднъ перепечатано нами въ 1 ч., VII т. Архива Юго.-Зап. Россіи. По сему изданию приведенное мъсто см. на стр. 731).

<sup>81</sup>) Евеоніа веселобрмачаа .., изд. 1633 г. въ Кіевѣ.

С. Голубевъ.

Poly of the department of the product of the second state of th

#### Also - Exception in a design of the second

### Рѣчь о философіи, произнесенная профессоромъ философіи А. Н. Гиляровымъ на торжественномъ актѣ университета св. Владиміра, 16-го января 1899 г.

Рѣчь эта заслуживаетъ особеннаго вниманія, и по предмету своему и потому, какъ .трактуется въ ней этотъ предметъ. Г. Гиляровъ, какъ профессоръ философіи, счелъ долгонь равъяснить своимъ слушателямъ, --что такое философія, что она можетъ дать и чего дать не можетъ. По этому вопросу много было писано даже у насъ. Теперь, когда метафизику большею частію отрицають, вошло въ обычай издавать обширное введение въ философию, -- столь обширное, что обыкновенно вивщается въ немъ вся, такъ рвшительно повидемому отрецаемая, метафизика. Таково, напр., извёстное теперь и у насъ введение въ философию Паульсона. Казалось бы, трудно сказать по предмету, избранному г. Гиляровымъ для своей рёчи, что либо новое и особенное. Однако, рёчь г. Гилярова-явленіе, можно сказать, необычайное въ своемъ родѣ. Въ этонъ им убѣдинся, когда разсиотринъ содержаніе этой рвчи.

"Чтобы по праву именоваться философомъ, говорить г. Гиляровъ, необходимо обладать сильнымъ умомъ, отзывчивымъ чувствомъ, многосторонними знавіями, пирокимъ кругозоромъ, крупнымъ творческимъ талантомъ;... способность въ философія должна быть привнана особымъ даромъ природы"... Этого мало, "въ остальныхъ дёятельностяхъ можетъ быть крупный и малый талантъ, въ философіи же малый талантъ есть нелёпость, такъ какъ обсужденіе самыхъ сложныхъ и трудныхъ вопросовъ, какіе только существуютъ, и совиданіе самыхъ трудныхъ построеній, какія только возможны, очевидно подъ силу только крупному дарованію". Выходитъ, что философія дйло не шуточное, если даже обсужденіе вопросовъ философіи дозволительно только крупному таланту. Какъ же, послё этого, мы должны смотрёть на самого г. Гилярова, который рённился призвать на судъ всю философію во всемъ ея объемъ, со всёми представителями ся, не различая ни крупныхъ, ни малыхъ талантовъ. И какой это строгій и безпощадный судъ! Оказывается, что философія доселё ничего не сдёлала, не рёшила никакихъ вопросовъ, да и рёшить не можетъ, пачею не доказвала и не въ состояніи ничего доказать.

"Каждое изъ паправлений философін (матеріализыт, спи-٠. рятуализыъ, дуализыъ, монизыъ) отстаиваетъ свою точку зрёнія, какъ единственно достовърную, но ни каждое изъ нихъ въ отдвльности, ни всё они вийстё не дають никаквать знаній о первоначалахь и пе могуть служить основаніемъ для построенія цёльнаго в состоятельнаго міропонимація".--, Мы не знаема ни того, что такое матерія, пи того, что такое духъ, ни того, что такое жизнь". "Какъ ни велики трудности, съ которыми приходится имъть дъло при всявомъ направлении философіи, и какъ ни крупны недочеты, подрывающіе въ самомъ корнѣ ввутреннюю состоятельность всякихъ вообще философскихъ построеній, опирающихся на первоначалахъ, опи не велики въ сравнении съ темъ, что для подобныхъ построения нътъ почвы, такъ какъ, хотя философія и стремится дать истивное знаніе о бытія изъ его первопричины, она не способна объяснить ни переопричины, ни того, что такое знание, истина, быте по вхъ существу".

Ни зпаніе, ин бытіе не могуть быть объектомъ знанія. "Разумбется, нёть недостатка ни въ теоріяхъ познанія, ин въ опредёленіяхъ пствиы, ни въ ученіяхъ о бытів. Но всё эти теорів, опредёленія и ученія одинаково безпомощны". Чтобы сдёлаться философомъ, необходямъ большей талантъ. И однако философія можетъ позавидовать спеціальнымъ наукамъ, для разработки которыхъ могутъ быть достаточны и посредственные талашты. "Всякая наука (философія не наука) можетъ, за какой угодно сколько нибудь продолжительный срокъ, ясно и точно отмѣтить свои усиѣхи, тогда какъ философія, разсматриваемая, какъ нуть къ безусловной истинѣ, не можетъ въ этомъ своемъ вначеніи указать никакого прогресса не только ни за какой опредѣленный періодъ, но даже и за все время своего существованія, такъ какъ въ вопросахъ о церконачалахъ мы и теперь остаемся столь же несоводущими (sic), какъ наши праотцы на первой зарѣ философскаго сознанія".

Посяб этого можно за сомниваться въ томъ, что философія не наука? Злачить, ны должны считать заслугою г. Гилярова, что они разсвяль одно очень важное недоразужвніе относительно философія: многіе вёдь смотрять на фидософію, вакъ на науку, и думають, что если запяться изученіемъ философін, то можно чему нибудь научиться. Г. Гиляровъ, какъ человёкъ опытный въ этомъ дёлё, на себё испытавшій всю безплодность занятій по наученію философіи, можно подумать, предостерегаеть другихъ неопытныхъ, чтобы не теряли напрасно времени въ занятіяхъ философіей, или но крайней мёрё много на такое дёло не возлагали надежаз. Что г. Гиларовъ, выступая предъ публивою съ своею ричью о философін, могъ руководиться и такимъ намъреніемъ, это видно какъ изъ самаго заглавія, такъ и изъ начала р'ячи, гдъ сказано, что философія въ настоящее время нользуется въ Россіи особщиъ сочувствіемъ. Согласнися съ г. Гиляровынь, что философія не наука. Но хотя онь какь бы съ ньвоторымъ неодобреніемъ относится въ тому, что у насъ начинають интересоваться серьезно филасофіей, однако не можеть же онь отрицать, да онь действительно и не отрицаеть, что философія существуеть, и что ее стоить изучать. Не однѣ науки изучаются; изучають поэзію, религіозныя учевія,

Digitized by Google

"Если, говоритъ г. Гиляровъ, за отвътомъ на вопросъ, что такое философія—мы обратимся къ самой философіи, то найдемъ въ ней... такое разнообразіе опредѣленій, которое нельзя свести ни къ какому единству... Остается, поэтому, для выясневія существа философіи посмотръть, какой мотребности духа она отвъчаетъ"...

"Такъ какъ дуща есть недѣлимое и, потому, цѣльное существо, то она стремится къ нераздѣльному и цѣльному и, слѣдовательно, полному удовлетворению, а такимъ удовлетнорение можетъ бытъ лишь въ томъ общемъ синтезѣ всѣхъ, требуемыхъ нашимъ духомъ, реальныхъ и идеальныхъ элементовъ, который мы строямъ нашей творческой дѣятельностия, и который вазывается *міропониманіемъ*; при этомъ міропонимание удовлетворяетъ насъ тѣмъ больше, чѣмъ большимъ душевъ нымъ равновѣсiемъ оно подсказано. Но полное равновѣке́е есть тольне идеалъ; обывновенно же въ насъ господствуётъ или разумъ, или чувство, и потому мы строимъ міропонимавіе то но руноведству едиого, то по руководству другого. Дилемый синтевъ, построенный по руководству чувства, есть релиціозное міропониманіе, а цъльный синтезт, построенный по руководству разума, есть міропониманіе философское. Религіозное міропониманіе удовлетворяеть тёхъ, у кого чувство береть перевёсь надъ рефлексіей; философія нужна для тёхъ, у кого, наоборогь, рефлексія береть перевёсь надъ чувствомъ".

Итакъ, философія не дасть и не можетъ дать знаній: цоэтону она не наука. Но она даеть и должна дать намъ цильное міропониманіе. И цо этой своей задачь она родствечна не наувъ, а релизи. Сравнивая философію съ религіей, г. Гиларовъ, очевидно, разумбеть не собственно религію, а релинозную философію. Ибо нначе сравненіе философскаго міропониманія съ религіознымъ было бы не понятно.-Построеніе философскаго міропониманія есть дёло индивидуальнаго ума в, притомъ, совершенно свободное дёло; нежду тёмъ, никто не скажеть, что каждый свободно совдаеть себь религию. Религія, прежде всего, есть принадлежность общества, а не индивидуальнаго духа, и сверхъ того въ религи важное значеніе имбеть авторитеть, чего нельзя сказать о философія. Проявленія религіозности столь же сложны и разнообразны, какъ проявленія души человіческой; поэтому нельзя сравнивать редигию ни съ наукой, ни съ философией, хотя въ области религіовной есть мёсто и для науви, и для философіи, Такимъ образомъ, сравнивая между собою два вида міронониманія, религіозное и философское, г. Гиляровъ на самонъ діль говорить о двухъ видахъ философін: есть вёдь, такъ называемая, философія чувства и философія разсудочная или раціональстическая. Но то, что называется философіей чувства, большею частію есть не что иное, какъ выраженіе смутнаго и врайне неопредбленнаго, резоннаго въ своемъ основания, но только не достигшаго надлежащей ясности, недовольства односторонностями философін равсудочно-вритической, или исключительно аналитической. Вёдь не кожеть же чувство сано цо себъ ставить и ръшать какіе либо вопросы. Удоволь-

346

Digitized by Google

ствуенся пока этинъ почятіемъ о философіи, что ея задачадать міропониманіе удовлетворительное для разумя и чувства. Чтобы оправдать это свое понятіе о философія, г. Гиляровъ обозрѣваетъ, далѣе, сообразно съ нимъ, философскія ученія и такъ наъ раздёляетъ. На первоиъ ивстё полагаются тё ученія, которыя, наснолько съ преобладаніемъ разума совмъстимо. удовлетворяють и равунь и чувство. Выдающимися образцани могутъ служить ученія Платона и Канта". "Второй разрядъ составляють учения, въ которыхъ разумъ господствуетъ надъ чувствомъ. • такъ что эти ученія можно относить и въ научнымъ и въ философскимъ. Таковы философскія ученія Аристоте. ля, учевія Коперника, Кеплера и Ньютона ;сюда же причисляєтся современный эволюціоннамъ". Новольно является вопросъ: что общаго во всёхъ этихъ ученіяхъ? Повидимому, общее заключается въ признаваемомъ ние всёми, хотя и не содниявово выражаемомъ, безусловномъ или безконечномъ. "Аристотель объединилъ своимъ умомъ все современное ему внавіе, развиль подсказанное Платономь и дорогое для религіовнаго чувства учение о визмирности Божества. Учения Корерника, Кеплера и Ньютона поражають чувство безпреднымостію нірозданія..., а эводюціонная георія развертываеть, сверхъ того, партину безконечнаю прошлаго и будущаго. Итакъ, виймірное Божество, безпредёльность вселенной в безвонечность времени-вотъ сходныя будто бы начала ученій второго разряда, болёе удовлетворительныхъ для разума, чёмъ для чувства, лишенныхъ цоззін, которою изобилуетъ философія Шлатона. Для насъ важно въ настоящемъ случар то, что ученія этого втораго разряда относятся столько же въ научныма, вакъ и въ философскимъ. Обозръніемъ философскихъ ученій, значить, не совсвиъ подтверждается установленное выше понятіе о философів, что она не можеть дать никакнать shaniä. in Asland and Colour to Mer

Къ третьему разряду относить г. Гиляровъ ученія, подчиняющія разумъ чувству и, поэтому, примывающія въ рели-

гіовнымъ. Таковы ученія Руссо и гр. Толстого. Всегда признавалось и признается, что философія Платона въ наибольшей степени преисполнена религіознаго духа. Но, по классификаціи г. Гилирова, ученія Руссо и Л. Толстого болёе религіозны. Кстати слёдуетъ зам'ятить, что пе должно см'яшивать религіозныхъ ученій съ ученіями о предметахъ религіозной вёры. Первыя соединяются съ живою вёрою въ основныя начала и содержаніе религіознаго сознанія, между тёмъ какъ послёднія могутъ быть и антирелигіозными.

"Г. Гяляровъ не ограничился перечисленными ученіями. Онъ довольно пространно, затёмъ, говорить о четвертомъ разрать учения, которыя онъ признаеть наиболье распространенными. Но странно! черты, которыми онъ характеризуетъ этотъ самый распространенный родъ ученій, цілнкомъ могуть быть отнесены и къ первому разряду. "Изъ того, что человыхь разунные другихь существь, дылется высодь, что онъ существо по преимуществу разумное, что разумъ составляеть его сущность; природа противополагается разуму; нанболбе соотвитствующинь разуму считается чисто формальный КАН ОТВЛЕЧЕННЫЙ ПОННЦИЙТ. ЧУЖАЫЙ ВСЯКАГО ОПЫТВАГО СОДЕДжанія, а нанболёе соотвётствующей методой-діалевтическая". Все это есть у Платона. И почену же эти черты должны состявлять характеристику особаго рода учения? Эго непо-• • • • • • • • HATHO. ··· ··· · • • • . .

Нельзя, далёе, обойти вопроса, что именно дёлаеть то или инее философское ученіе удовлетворительнымъ для ума и сердца? Послё сказаннаго доселё оамо собою ясно, что не истинность есть то качество, которое дѣлаетъ философскія ученія привлекательными для души. Истина недостижииа ни для какой философской системы даже въ малой степени. Итакъ, чёмъ же философской системы даже въ малой степени. Итакъ, чёмъ же философія можетъ прельщать и увлекать людей, ей преданныхъ? Не позвіей ли? О философія Платона авторъ разсматриваемаго равсужденія такъ говоритъ: "Платонъ ибчно будитъ мысль противорёчійми и недоумёніами, но въ

Digitized by Google

То же время даеть ей и твердую опору въ своемъ великоль́иномъ мірѣ идей, который выйсть съ тѣмъ служитъ надежнымъ оплотомъ и для правственнаго чувства, открывая предъ нимъ ту горнюю, далекую отъ всего земного, область, гдѣ пребываютъ вѣчвыя и неязмѣнныя благо, красота и правда, и куда отрадно перенестись для утомленнаго земной борьбой духа; а общій возвышенный строй Платоновой философіи и ея поэтическая роскошь ставить ес на ряду съ лучшими произведеніями искусства, способными удовлетворить даже взыскательное эстетическое чувство<sup>4</sup>.

Но какъ съ этимъ согласить следующее разсуждение нашего оратора: "Какъ бы мы ни смотрёли на разумъ, достовърно во всякомъ случай, что нашъ разумъ обогощается и умудряется опытомъ; достовёрно также и то, что изъ чисто формальныхъ принциповъ, какъ лишенныхъ всякаго содержанія, нельзя сдёлять пикавого вывода, а что мы называемь выводомъ, есть сложный творческий процессь, несомнънно обусловленный столько же вашею санодвательностию, скольво ввъшними на васъ воздъйствіями. Всявдствіе того, это БЪ ФИЛОСОФІИ, КАКЪ ВЫСШЕЙ DASYMHOK АБАТЕЛЬНОСТИ, Предъявляется требоваціе, чтобы она нибла дёло только съ начвысшими, наиболье отвлеченными и, потому, безсодержательными поватіяни, безсодержательность, а следовательно в ничтожество большинства философсвихъ построеній очевидны сами собою". Итакъ, велаколънный міръ идей Платона-это пустыя отвлеченности, а возвышение отъ земли въ заоблачныя сферы-это пренебрежевіе къ опыту. Нужно ли говорать, что для самого Платона поэтические обравы служили не цёлью, в только средствоиъ? Быть можетъ, самя по собъ логическія качества мыш-

Быть можеть, сами по сооъ логическия начества мышленія, — стройность и послёдовательность, глубина и широта, настолько цённы и привлекательны, что вслёдствіе того философское міропониманіе, хотя ляшенное истинности, тёмъ не менёв не теряеть нажнаго вначенія для изучающихъ оное въ разныхъ его видахъ и формахъ? Говорится и объ этонъ. "Если несомибниа, разсуждаеть нашь ораторь, внутренная несостоятельность всёхъ и всякихъ философскихъ системъ. то столь же несомнённы въ наиболёе выдающихся изъ нихъ богатство, оригинальность и сила мысли, подсказывающей въ сивломъ полетв (не воображение ли?) руководительныя возвобвія для науки и жизни" и т. д. Но опять же изъ усть того же оратора слышимъ следующую речь: "Пусть горделивая мысль не охотно отвазывается отъ званія царицы міра и хранитъ, какъ святыню, старинное вброваніе, что для нея легко почерпнуть изъ нъдръ духа полную истину простой цёпью умозаключеній, построенныхъ на отвлеченныхъ принципахъ; для непредубъжденнаго взгляда очевидно, что за нсключеніемъ рёдкихъ в неразнаданныхъ случаевъ геніяльнаго проврѣнія, знаніе даже въ наломъ пріобрѣтается лишь съ большимъ трудомъ настойчивымъ изученіемъ действительности; ...что, какъ работникъ для истины (т. е. для того, чего знать нельзя, какъ утверждаетъ самъ авторъ), не въ приивръ выше долженъ быть поставленъ всякій свромный (почему философъ не можетъ быть свромнымъ?) труженивъ науки, терпёливо изучающій тоть или другой факть, чёмъ велервчивый философъ, обольщающій себя и другихъ несбиточными надеждами и объщаніями въ туманъ пишныхъ и непонятныхъ словъ. Впроченъ, типъ философа, счатающаго себя въ правъ въщать истину только потому, что у него есть ""мыслящій умъ"", "отходить по немногу въ прошлов". Нівть! напрасны усилія въ этой обильной словами рачи уловить ясную в отчетливую, а главное твердую мысль. Надо отдать справедливость г. Гилярову въ томъ, что онъ обладаетъ замбчательнымъ искусствомъ сказать много и ничего не высказать. Вотъ еще образчикъ его логики: "За послёднія пятьдесять лётъ, говорить онь, замбчается оскудбніе философскаго творчества"... Но послё немногихъ стровъ уже совсёмъ вное читаемъ о современномъ состоянин философии: "Неудержимо рушится ста-

родавнее зданіе философской схоластики съ его подраздёленіемъ на школы, съ его словопреніями, со всёмъ его чадомъ отъ странныхъ и темныхъ словъ (невольно жалёешь автора, вынужденнаго претерпёвать этотъ чадъ), и на развалинахъ вёетъ свёжвыъ духомъ, еще смутно, но настойчаво намѣ. чающимъ согласный съ современностію философскій идеалъ".

Интересно знать, какозъ этотъ идеалъ. Для рёшенія этого вопроса им должны перейти отъ разсуждений о философін, изъ которыхъ мы ничего поучительнаго не извлекли пока, тъ суждению о самонъ философъ, такъ загадочно и невравумительно разсуждающемъ о философія. Что представляеть собою авторъ разсматриваемой ручи, какъ философъ? Причисляетъ ци онъ себя въ вакой либо философской школѣ, сочувствуеть ли онь одному какому либо философскому направлению, прениущественно предъ всёми другими? Онъ, правда, считаетъ наилучшимъ в наиболее соответствующимъ нашему времени идеаломъ философскимъ — странно сказать — относиться ко всёмъ направленіямъ философія съ полною териныостію (какъ будто въ области философіи существовала вогда либо нетерпиность); было бы, кажется, точейе связать въ духй автора: должно относиться во всявань философсвинь ученіянь сь полныжь равнодушіємь и безразличіємь, смотря на философію, какь на пустую нгру воображенія, какъ на правдную забаву. Что жъ? Есть въ философіи названіе и для такого, не скажу, образа инслей, за отсутствіенъ тавовыхъ, но ресположенія души. Это, такъ называеный скептицизма, о воторомъ въ разснатриваемой рёче сказано такъ: "Незачёмъ останавливаться на скеттицизми, который своных основных положениеми убиваеть самь себя. Если не можеть быть достовёрнаго знавія ня о чень, то, очевидно, не можеть быть тавого внавія и о томъ, что достовърное знаніе о чемъ либо вевозможно". Этими словами ораторь изрекъ нелицепріятный судъ надъ самниз собою Двиствительно, скептику вбдь тоже приходится разсуждать, чтобы оправдать свой скептицизмъ, но, какъ скоптекъ, онъ

н своимъ разсужденіямъ не должонь нендавать неявкого серьезнаго значения. Есть такія, свойственныя скептицивым, но, разумиется, ничего неотоющія, разсужденія и у г. Гиларова. Напо., онъ говорить: "Изъ всёхъ истинъ нётъ болёе очевидной, чёмъ та, что всявая наша мысль есть человёческая, что челочевь можеть мыслить только но-человёчески, и что, слёдовательно, всякая наша имсль обусловлена свойствани нашей природы". Вотъ удивительный аргументъ несостоятельности всякой философія. Къ сожалёнію, имъ довазывается слишкомъ много, больше, чвиъ нужно было нашему автору: доказательство это нийсть силу по отношению во всякой науки, а не въ отношение только къ философии; вси науки суть человёческія, а не кавія либо ниця, а между твиъ въ отношения къ наукамъ спеціальнымъ г. Гиляровъ далеко не такъ строгъ и неумолимъ, какъ относительно философія. Что ны ножень мыслить только по-человвчески.--положение это должно повидимому нить такой симсль: во всё наши сужденія и представленія ны нензбёжно вносимь антропоморфизиъ, а потому и не можемъ знать, каково бытіе вещей само во себн. Но антропоморфизиъ свойственъ воображенію, а не нышлонію, ---иншлоріо, напротявъ, стремится въ исключевно антропоморфическаго элемента наз нашихъ представленій. Можно, конечно, спроснть: а самое наше мышленіе не есть ли антроморфическое, свойственное только человвич, между темъ какъ животныя, напр., иначе мыслять, обладають равумонъ совстиъ отличнымъ отъ нашего человтческаго разуна? Вёдь г. Гиляровъ, накъ мы видёли, осуждаеть философскія ученія четвертаго разряда за то именно, что они только человака изъ всёхъ существъ, живущихъ въ мірѣ, признають существомъ разумныма, и не допускають существованія иного разума, отличнаго отъ человическаго, конечно по существу, а не по степени только. Но если нашъ разумъ таковь, что цичего не въ состояние мыслить инане, какъ, человбкообразно, то вакных образонь такой разуми снособорь

не то, что утверждать, а даже предполагать существование нного, отличнаго отъ него, разума, а сверхъ того, для вого неясно, что нашъ мыслящій разумъ стремится къ отвлечению, т. е. отрѣшенію общаго отъ всяваго рода ограничивающихъ его разностей; какъ же послё этого можно считать антропоморфизиъ свойствоиъ разума? Что г. Гиллровъ не имбетъ ясныхъ понятій о разумё и мышленіи, - это видно изъ слёдующаго: говоря о критеріяхъ достовёрности, онъ сиёшиваеть психологическую очевидность факта (кажущееся движеніе солнца) съ логическою очевидностію, свойственною н вкоторымъ истинамъ, не допускающимъ противорвия себв. Но г. Гиляровъ идетъ еще дальше: онъ повторяетъ, какъ несомнённую истину, избитую пысль, что наше сознаніе будто бы наглухо закрыто для всего вив его пребывающаго, при чемъ ни мало не смущается онь тъмъ, что это нельпое утвержденіе ведеть къ такъ называемому солипсисми, т. е. къ признанію, со стороны того, кто это утверждаеть, существующимъ единственио только собственнаго своего сознанія. Впрочемъ, г. Гиляровъ-скептикъ далеко не строгій и нерѣшительный; гораздо болбе онъ позитивистъ, чвить скептикъ. "Въ немногнать словахъ, говоритъ онъ, можно показать, что не только не существуеть никакой науки о высшихь началахь, но что, какимъ бы путемъ мы къ этимъ началамъ ни шли, и съ какой би стороны ни пытались въ нимъ подойти, мы всегда останавливаемся передъ нейсповёдимыми, передъ тёмъ, что вполнѣ и навсегда скрыто отъ нашего разума". Это такъ называемый анностицизму. Пусть не подумаеть читатель, что подъ навваніемъ неисповёдимаго разумёется здёсь что либо особенное, высовое. Нить: разумивются здись и матерія, н душа или духъ, в знаніе и бытіе. Словомъ, только явленія намъ вёдомы, а все, что служетъ основаніемъ для явленій, для насъ непознаваемо. Это, какъ извёстно, основной тезисъ позитивизма. Другое положение, характеризующее позитивизмъ, сеть то, что всё наши знания относительны и что, поэтому,

ничего абсолютного, никакого бевусловного им не знаемъ и знать не можемъ. И это положение не разъ в въ разныхъ видахъ повторяетъ г. Гиляровъ. Впрочемъ, и о безусловномъ, какъ о всемъ прочемъ, о чемъ трактуетъ г. Гиляровъ въ своей рёчи о философія, — было бы напраснымъ трудомъ нскать у него опредбленныхъ в ясныхъ понятій. Говоря о безусловномъ, онъ разумбеть подъ этемъ словомъ то общія основныя начала, то Абсолютное въ собственномъ смыслё, иначе Божество. Исключая взъ области человъческаго мышленія всякаго рода начала, г. Гиляровъ не вадумывается надъ темъ, какъ въ такомъ случай возможно какое бы то ия было міропониманіе, что однакожъ онъ считаеть, какъ видно изъ предыдущаго, важвымъ и существеннымъ даромъ философіи. Впрочемъ, нужно ли еще какое бы то ни было міропониманіе? Кажется, г. Гиляровъ согласенъ и съ тёмъ, что можно обходиться безъ всякаго міропоннианія. "Намъ не зачёмъ, говоритъ г. Гиляровъ, искать абстрактнаго и темнаго для насъ безусловнаго, когда безконечное свътлое и полное жизни всюду пасъ окружаеть. Въ то время, какъ быстся и мятется нания мысль въ безсильныхъ попыткахъ цовнать безусловное, звёздное небо спокойно сіясть падъ нами. И мы сами жители неба, такъ какъ живемъ на небесной планеть, движемся вместь съ этою сіяющей падъ нами безконечностью изъ безконечнаго, чревъ безконечное, въ безконечное, ка невъдомой для наса цили". Мыслить такъ едва ли значить мыслить по-человъчески; а еще г. Гиляровъ утверждаетъ, что мы только по-человъчески можемъ мыслить. Навонецъ, ны должны сказать, что г. Гиларовъ не только свентивъ и повитивистъ, - въ добавовъ онъ еще и софисть. Постоянно онъ говорить о знаніи и незнанія, о пониманія, о постижения, о доказательству. Но нигду онъ не счель вужнымъ пояснить, какъ овъ понимаетъ внаніе. что именно разумбеть подъ знаніемъ, считаеть ли опъ или не считаеть внаніе, пониманіе, постяженіе за одно и то же. Что значить

доказать какое либо положение и что, кортому, нужно презнавать доназаннымъ, за что не доказаннымъ; что онъ разунветь подъ словани бытів, истина? Термины эти имеють саное фундаментальное значено въ разсужденон г. Гилярова, а нежду твиз, точный симсль ихъ не установленъ виз. Да, но въ таконъ случав нельвя было бы такъ ние играть, и такъ пронивольно распорежаться ним, какъ это деласть г. Гиларовъ, въ чемъ несомнённо онъ уподобляется софистамъ. Вотъ, ванр., какъ онъ выражается о мистицизий. "Раціонализиу противоположенъ мистицизмъ, усматривающий путь въ безусловной истины не во разумной длятельности, но въ особаго рода безумін, когда въ экстазъ разунъ выходить изъ себя (все же, значетъ, дъйствуетъ разумъ) и, соединяясь съ божествомъ, непосредственно вибщаеть въ себя истину. Такой путь ногь бы виёть симсль, если бы была доказана возножность для нашего духа сливаться съ божествоиъ; но полобную возможность нельзя доказать, и потому ясно (!), что безусловная истина безуність можеть быть постиннута не болбе, чёмъ умонъ". Любопытно было бы знать, что означають вдёсь слова: нельзя доказать, если бы было доказано. Но г. Гиляровъ не говорить обывновенно самаго главнаго. Ясное, спокойное и отчетливое иншление овъ безцереновно обываеть схоластивой.

Такъ вотъ наной разноцейтный философъ г. Гиляровъ. Именно такимъ онъ является въ своей ръчи о философіи. Да, ръдко можно встрётить рёчь о философін столь мало философскую.

П. Линицкій.

Digitized by Google

## объявление.

## открыта подписка на 1899 годъ на екемвсячный литературный нурнаяв ЭКС ИК И СТИС ЛИСТАТУРНЫЙ НУРНАЯВ

Журналь "Женское дило" ставить своей імаеной цилию отвинать на вей запросы русской жоницины не толико нако натери, но и како члена семы и общества.

Въ виду все болёе и болёе усложняющихся условій культурной жизни и вполи опредёлившагося женскаго движенія у насъ и за границей, журналь "Женское Дёло" является необходимымъ подспорвени, какъ въ вопросахъ чисто семейлаю зараптери, такъ и въ вопросахъ женскаго образованія и труда на раздичныхъ поцрищахъ двятельности общественной.

Въ Европѣ, пе говоря уже объ Америкѣ, издается иножество подобныхъ журналовъ, и всѣ они имѣютъ большой вругъ читателей; у насъ въ Россіи подобнаго рода изданіе является вистовые:

Равобраться въ вопросахъ, которие легия въ основу у Жемскаю дила", задеча прудная, но она можетъ быть значительно облегчена, если интеллигонтныя женщины нашего общирнаго отечества будутъ смотръть на него, вакъ на свое личное двло и прамутъ участие въ трудяхъ редакции и въ распростванении самаго жуднала.

#### ПРОГРАММА ЖУРНАЛА: `

1) Исторія развитія женщини и ся нолодинів из сеньй, обществи и государстви у нась и за границей. — 2) Літопись женскаго движенія и женскаго труди у нась и за границей. — 2) Літопись женскаго движенія и женскаго труди у нась и за границей. — 3) Віографіи женшині, видающихся на развить поярищаль діятельности — 4) Веляет, истика и стихотворенія, оригинальния и ифрегодник. — 5) Голоса изъ проявидія. — 6) Критика и библіотрифія но женских му вопросу. — 7) Остати о женскихь социаль, конгрессаль, обществаль цартинхь, художоствешникь, благотворительнихь і пр. — 8) Смісь. — 9) Объявления. При статьяхь о женщинахь, видающихся на развихь ноприщихь діятельности, будуть поніщалься изъ портрети, а также снимки съ картинь и другихь проивысденій женскаго творчества.

#### ЛОДПИСНАЯ ЦВНА.

На годъ за 12 кингъ безъ доставки. . . . 6 руб.

Съ доставной и пересилкой. . . . . . . . 7 руб.

Адресь редакців: С.-Петербурга, Гончарвая ул. д. 10, куда и слідуеть обращаться съ требовявліями.

Редакторъ-издательница А. Н. Иминоса-Телиспроса.

# АЛЕКСЪЙ СТЕПАНОВИЧЪ ХОМЯКОВЪ.

#### (Продолженіе<sup>1</sup>).

Не представляя ничего хорошаго въ смыслё соблюденія справедливости при оцёнкё выкупныхъ земель, проектъ, допускающій выкупъ только по соглашенію, не представляетъ никакихъ выгодъ и въ финансовомъ отношеніи. На основаніи нёкоторыхъ тонкихъ соображеній Хомяковъ доказываетъ, что проектъ этотъ напротивъ того "можетъ увеличить и непремённо усложнитъ финансовое затрудненіе, замёняя правильную и срочную уплату капитала неправильными, безвременными и всегда нёсколько неожиданными требованіями, въ крайне неравныхъ размёрахъ".

Но здёсь, какъ и вездё, на ряду съ матеріальною стороною, Хомяковъ спёшить выдвинуть и нравственную сторону. "Всякій, говорить онъ, кто покупаеть или продаеть чтонибудь, хоть бы на рынкё, знаеть, что во время торга являются всегда два врага, продавецъ и покупщикъ: одинъ негодуетъ за слишкомъ низкое предложеніе, а другой за слишкомъ высокое требованіе, и это чувство вражды, неизбёжное даже при самомъ лучшемъ настройствё мысли и при торгѣ совершенно свободномъ, будетъ въ продолженіе нѣсколькихъ лѣтъ чувствомъ цѣлыхъ двухъ сословій, уже издавна недружелюбныхъ другъ другу, а теперь поставленныхъ другъ противъ друга въ прямой противоположности всѣхъ своихъ интересовъ. Вражда, возбужденная торгомъ, переживетъ его и передастся, какъ злое наслѣдство, будущимъ поколѣніямъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Труды Кіевской дух. Асаденіи за м. нолбрь 1898 г. Труды Кіевск. дух. Акаденія, т. І. 1899 г.

Мягкость или уступчивость или равнодушіе къ своимъ выгодамъ одного поибщика дълается часто началомъ раздора для цёлой округи, представляя всёхъ другихъ въ видё жадныхъ корыстолюбцевъ (несмотря на ихъ право и даже прямодушіе), и горькое свия вражды будеть плодиться столько же отъ добра, сволько отъ зла. Я говорилъ, что сокрытое чувство вражды сопровождаетъ всякій торгт, даже самый свободный; но прибавлю, что онъ безконечно сильние и ядовитие тамъ, гдё отношения торгующихся не свободны и гдё каждая сторона имбетъ право заподозривать другую въ злоупотребленіи ихъ взаимнаго положенія. Итакъ, выкупъ по свободному договору, безвыгодный по всёмъ экономическимъ соображеніямъ, будетъ, въ смыслё государственномъ, общественномъ и нравственномъ, величайшею ошибкою, богатою самыми гибельными посявдствіями". Въ заключеніе Хомявовъ приходитъ въ выводу, что "одновременный, однообразный и обязательный выкупъ есть единственное разумное разръшение всей sadayu".

Такъ какъ противъ такого рёшенія задачи возражали ссылкой на то, что у правительства нётъ "ни денегъ, ни кредита", то Хомяковъ, затёмъ, остававливается на слёдующихъ двухъ вопросахъ: какая сумма потребуется въ данномъ случаё отъ правительства и откуда получить эту сумму?

Для рѣшенія перваго вопроса необходимо было предварительно опредѣлить цѣнность земли, поступавшей въ надѣлъ крестьянъ. При этомъ опредѣленіи авторъ письма руководствуется слѣдующими соображеніями. Такъ какъ земля, поступающая въ надѣлъ крестьянъ, должна быть ближайшая въ селеніямъ, то онъ находитъ, что слѣдуеть цѣнить не землю дачи вообще, а только подселочную, а изъ этого прежде всего слѣдуетъ то, что различіе цѣнностей въ разныхъ мѣстахъ не должно быть значительно, и вотъ почему. "Въ благодатномъ черноземѣ Новороссійскаго края десятины подлѣ самой деревни представляютъ только образчикъ дачи; а въ песчаномъ поглинкѣ Вологодской или Новгородской губерніи онѣ суть

произведение дачи, которой сови сосредоточены въ деревнямъ трудомъ человѣка. Это самое обстоятельство служитъ отвѣтомъ противъ тѣхъ, которые увѣряютъ, что, отдавая подселочную землю врестьянамъ, пом'ящивъ лишается единственной годной части своего имущества и слёдовательно всего имущества. Напротивъ того, именно на Съверъ подсельная часть дачъ находится въ прямой вависимости отъ цёлаго ихъ состава, и крестьянинъ, для поддержанія плодородія на своемъ участкъ, долженъ постоянно нанимать покосы, отавы и угодія, оставшіяся за пом'єщикомъ". Признавая далёе, что аушевой надбаь двуха десятина, кромб усадебь, будеть весьма близовъ къ искомому размёру тёхъ участвовъ, которые должны быть отведены врестьянамъ, находя, что подсельную землю въ лучшихъ частяхъ Россіи нельзя опредёлить ниже 50 рублей, а въ худшихъ ниже 40, принимая въ разсчетъ, что отчуждение вемли сопровождается освобождениемъ помвщика отъ многихъ и весьма отяготительныхъ обязанностей, отъ постройки послѣ пожаровъ, содержанія во время голода, отвѣтственности передъ полиціею и т. д., авторъ находитъ, что вознаграждение за отчуждаемую землю вмёстё съ усадьбою должно равняться въ лучшихъ земляхъ 88. а въ худшихъ 70 рублямъ. Уплачивая такую сумму, казна должна получать съ крестьянъ погодно въ уплату, въ видъ процентовъ съ погашениемъ, не свыше 5%, т.е. не свыше 4 р. 40 в. въ лучщихъ и 3 р. 50 к. въ худшихъ земляхъ <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Въ бумагахъ А. И. 1 ошелева сохранияся сдёланный Хомаковымъ по этому же предмету набросокъ, гдё встрёчаенся съ нёсколько измёненной расцёнкой. Оцённвая пахатнур земяю въ 35-32 р. за десятину. здёсь Хомаковъ предлагаетъ освободить крестьянъ по нормальной оцёнкъ 70-80 р. сер. за думу. По этому проекту въ хлёбородныхъ губерніяхъ помёщикъ должевъ билъ получить 80 руб. сер., а крестьянивъ 2<sup>3</sup>/7 десятным ва душу; въ місталъ менёе хлёбородныхъ помёщикъ получалъ бы 70 руб., а крестьянивъ 2<sup>1</sup>/е дес. Крестъяне обязани были уплачивать въ теченіе 33 лѣтъ кредатнымъ учрежденіямъ, въ видё поземельной подати, ежегодно: въ первомъ случай 1 р. 80 к. съ десятиви, а во второмъ-1 р. 60 к. Это составить за душевой надёлъ въ хлёбородныхъ мёстностахъ 4 р. 10 к., а въ менёе хлёбородныхъ-3 р. 46 к. Біораф. А. И. Комелева, т. II, стр. 104.

Принимая общее число надёловъ вруглымъ числомъ въ 11 милліоновъ, всю сумму, которую придется уплатить, можно опредблить приблизительно въ 869, или вруглымъ счетомъ около 850 милліоновъ. Но изъ этой суммы необходимо вычесть вазенный невыплаченный долгъ на дворянсвихъ имвніяхъ, доходящій до 450 милліоновъ; затёмъ до 50 милліоновъ внесутъ сами крестьяне, такъ вакъ многіе изъ нихъ найдутъ возможнымъ сразу уплатить выкупную сумму безъ помощи казны. Затёмъ останется около 350 милліоновъ, для уплаты которыхъ собственно и нужно разыскать источники. Такіе источники заключаются въ государственныхъ богатствахъ. "Русское правительство, говоритъ Хомяковъ, владбетъ множествомъ вемель, лёсовъ, заводовъ, и всё эти владёнія. которыя были бы и должны быть источникомъ богатства для страны, не приносять почти нивакого дохода, между тёмъ какъ они представляютъ огромный капиталъ. Пусть исполнится хоть теперь и для разрътенія такой важной государственной задачи то, чего давно уже требовало разумное хозяйство; пусть продается для пользы общей то, что теперь существуетъ тольво для частной пользы чиновническаго міра, и нътъ сомнёнія, что выручка будетъ огромная".

Эту общую мысль Хомяковъ подробнѣе развиваеть въ примѣненіи къ вопросу о продажѣ казенныхъ заводовъ. Такъ какъ слѣдуетъ ожидать, что покупщиками заводовъ явятся по пренмуществу иностранцы, то онъ съ особою силою оттѣняетъ ту мысль, что "покупка осъхъ казенныхъ горныхъ заволовъ не можетъ быть дозволена осъмъ иностранцамъ безусловно", и особенно онъ не сочувствуетъ продажѣ иностраннымъ компаніямъ, потому что онѣ не натурализируются, а обыкновенно высылаютъ получаемые ими проценты въ свое отечество. Но, съ другой стороны, онъ обращаетъ вниманіе на то, что наше горнозаводское производство нуждается и въ капиталахъ и особенно въ предпріимчивости в знаніи дѣла. "Эта нужда, говоритъ Хомяковъ, такъ велика и, скажу



болве, такъ настоятельна при теперешнемъ соперничествъ народовъ въ области промышленности, что, минуя всё невыгоды компанейской разработки нашихъ металлическихъ пріисковъ, необходимо допустить безусловно всёхъ соискателей. изъ какого бы народа они ни были, къ покупки первыхъ двухъ или трехъ казенныхъ заводовъ, назначенныхъ въ продажу. Этимъ значительно возвысится ихъ цена, что весьма нужно, и Россія пріобрётеть, въ дёлё горнозаводскомъ, отличныхъ учителей, которымъ подражать станутъ всё будущіе и теперешніе владёльцы такой же собственности. Дальнёйшая продажа заводовъ и розсыпей должна оставаться въ пользу Русскихъ покупщиковъ, и иностранные вапиталы могутъ быть допущены только личные, а не компанейскіе. Точно то же правило должно быть, кажется, наблюдаемо и при продажѣ лѣсовъ, пустопорожнихъ дачъ и другихъ оброчныхъ статей". Такъ какъ вся выручка пойдеть на выкупъ, то оба оборота можно соединить въ одинъ: "предложить помѣщикамъ получить выёсто денегъ безпроцентный листъ или внигу, представляющую цённость отходящей отъ нихъ къ крестьянамъ земли. Въ то же время пустить въ продажу казенныя дачи, лёсныя, вемляныя и пр. съ объясненіемъ, что при покупкѣ принимаются только эти книги (съ приплатою или недоплатою деньгами не болѣе 10%: приплата отъ покупателя, недоплата получается имъ отъ казны). Множество найдется помѣщиковъ, которые предпочтутъ такія книги, немедленно обращаемыя въ недвижимую собственность, чистыми деньгамъ, по весьма простымъ причинамъ: во-первыхъ, ясно, что тавая большая гуртовая продажа пойдеть по пониженнымъ цвнамъ; во-вторыхъ, купцы, желающіе пріобрести казенные имущества, будутъ скупать у помфщиковъ эти вниги выше ихъ номинальной цены. Весь этотъ оборотъ дастъ казне безъ сомнѣнія до 150 милліоновъ, и при немъ она сама не дѣлаетъ никакого расхода".

Что васается того возраженія, что казенная собствен-

ность при совершеніи такой операціи будеть отчуждаться по сравнительно низкой цёнё, то авторь устраняеть его указаніемь на то, что въ настоящее время оброчныя статьи не дають казнё и двухъ процентовъ, между тёмъ при данной операціи казна получить плату съ освобожденныхъ крестьянъ пять процентовъ съ погашеніемъ, и слёдовательно сдёлаеть самый выгодный обороть. Тёшить себя надеждою, что когда нибудь эти казенныя имущества будутъ давать доходъ блязкій къ тому, который они могутъ давать въ частныхъ рукахъ, и слёдовательно продаться съ большею выгодою, было бы дётскимъ самообольщеніемъ, котораго въ государственныхъ людяхъ, говоритъ Хомяковъ, я не могу предполагать".

Послѣ указанныхъ предварительныхъ операцій для приведенія дёла къ концу придется сдёлать заемъ на сумму приблизительно оволо 200 милліоновъ. "Есть ли какая нибудь причина бояться такого займа? Продентъ его составитъ, при дурныхъ обстоятельствахъ, десять милліоновъ (по 5%), при хорошихъ восемь милліоновь (по 4%). Разница годовая два милліона. Предположимъ врайнюю низость вурса и скажемъ, что наши пятипроцентныя облигадіи, которыя постоянно были десятью процентами выше альпари, упали на десять процентовъ ниже альпари (предположение вовсе невозможное): и тогда мы находимъ разницу только на 10 процентовъ номинальной цёны или одного милліона процентовъ, всего трехъ милліоновъ лишней платы противъ самыхъ выгодныхъ обстоятельствъ. Такая разница, конечно, важная для Баваріи или Саксоніи, не должна и не можетъ ни на мвнуту останавливать Русское правительство, въ то время какъ оно совершаеть перемёну, которая должна быть вещественнымъ и нравственнымъ возрожденіемъ всего государства. Россія не княжество Рейсъ-Глейцъ или Рейсъ-Шлейцъ. Ее тремя милліонами не объднишь, а при живомъ движеніи впередъ она и не замътить этой разницы".

Государственная расточительность, какъ и расточительность частная, есть, конечно, большой порокъ; но есть минуты, въ которыя излишняя осторожность и бережливость обращаются во вредъ. Освобождение крестьянъ принадлежитъ въ разряду такихъ именно дёлъ, въ которыхъ отсрочка расхода и желаніе изб'яжать временнаго убытка могуть или, лучше сказать, непремённо будуть имёть самыя гибельныя посл'вдствія. "Уже и теперь, говорить Хомяковъ, всл'ядствіе неопредвленности общественнаго положения, обороты становятся крайне затруднительными. Невозможность обращать недвижимую собственность въ подвижной денежный капиталъ посредствомъ займа въ кредитныхъ учрежденіяхъ обращаетъ ее въ мертвую хозяйственную залежь и роняетъ ся цённость; сомнёніе на счеть будущаго увеличиваеть тяжесть настоящаго; общій застой и здавленное положеніе оборотовъ подрывають частную дёятельность, только что начинавшую оживляться и витесть съ частнымъ кредитомъ и частною производительностью подрывають государственный кредитъ... При займѣ, совершенномъ въ скоромъ времени, всѣ обороты оживятся и вредить возвысится, слёдовательно уже начиется эпоха лучшая и более выгодная въ обще-государственномъ ховяйствѣ. Отложится заемъ: всѣ обороты замедляются, состоявіе государства становится со дня на день худшимъ, вреднтъ падаетъ еще ниже, условія займа становятся тяжелће съ каждымъ днемъ; а при выкупћ, основанномъ на добровольномъ соглашения, сумма можетъ быть потребована вся неожиданно и, безъ сомивнія, въ гораздо большихъ размърахъ. Поэтому всякую отсрочку займа считаю я величайшимъ бъдствіемъ, котораго нъкоторыя предвкушенія имъемъ мы уже теперь отъ остановки пріема имфній подъ залогъ въ вредитныхъ учрежденіяхъ".

Изложивъ такимъ образомъ начала, которыя должны были лечь въ основаніе предстоящей крестьянской реформы, Хомяковъ предлагаетъ затёмъ программу проекта самой реформы, представляющую примёненіе на практикё вышензложенныхъ началъ.

Въ заключение своего письма Хомяковъ ставитъ слёдующій вопросъ. Часть врестьянь, по его проевту, немедленно же должна получить свободу съ землею частію вслёдствіе отчисленія за долгъ кредитныхъ учрежденій, частію вслёдствіе взноса отъ самихъ же крестьянъ: но въ какомъ же положении должны остаться тё изъ нихъ, которые не войдутъ въ эту категорію и выкупъ за которыхъ будетъ внесень правительствомъ въ продолжение отъ одного до четырехъ лётъ? Для рёшенія этого вопроса можно избрать два пути: крестьяне или немедленно получаютъ свободу съ землею съ обязательствомъ вносить чревъ правительство помъщикамъ шесть процентовъ съ слъдующаго послъднимъ вапитала, или они въ продолжение этого срока (отъ одного до четырехъ лётъ) остаются въ прежнихъ отношеніяхъ въ помѣщику - съ полнымъ сознаніемъ своихъ будущихъ правъ и своей очереди къ выкупу.

Эта записка Хомякова не лишена нёкоторыхъ слабыхъ сторонъ. Принимаемый имъ, напр., душевой надёлъ въ двё десятины при дёйствительномъ освобожденіи крестьянъ признанъ былъ почти самымъ минимальнымъ, и во всякомъ случаё онъ овязался далеко не близкимъ къ размёру тёхъ участковъ, которыми надёлены были крестьяне въ большинствё губерній. Предлагаемый имъ, далёе, проектъ финансовой операціи, основанный на продажѣ казенныхъ имуществъ, весьма симпатичный въ принципѣ, отличается значительною сложностью и поэтому едва-ли могъ быть пригоденъ для данной цѣли: здѣсь рѣшеніе одного сложнаго вопроса обусловливается предварительнымъ рѣшеніемъ другого сложнаго же вопроса, вслѣдствіе чего рѣшеніе перваго сильно затрудняется. Но въ оправданіе Хомякова необходимо замѣтить слѣдующее. Надѣлъ въ двѣ десятины взятъ имъ, такъ сказать, па ско-

Digitized by Google

рую руку, какъ приблизительная данная, которую необходимо было положить въ основаніе цифровыхъ выкладовъ; на делё, при отпускѣ своихъ крестьянъ на оброкъ, какъ увидимъ ниже, онъ былъ гораздо щедрве. Что же васается проевта фивансовой операціи, то онъ объясняется тёмъ положеніемь, изъ котораго онъ исходилъ: въ обществе существовало убъжденіе, выдаваемое за несомнённое, что у правительства нёть ни денегъ, ни вредита; члену тогдашняго русскаго общества, оффиціально неосвёдомленному, трудно было провёрить это положение. Къ тому же Хомяковъ, сообразно съ характеромъ взятой на себя задачи, долженъ былъ разсматривать осуществленіе своей зав'єтной мысли при самыхъ неблагопріятныхъ условіяхъ.- И за всёмъ тёмъ разсмотрённая записка его представляеть памятникь въ своемъ родъ замъчательный. Не гогоря уже объ основной мысли записки, требовавшей освобожденія врестьянь съ землею на условіяхь одновременнаго, однообразнаго и обязательнаго выкупа, -- мысли, которая говорить сама за себя, — она блещеть цёлымъ рядомъ другихъ выдающихся достоинствъ. Какая широта, всесторонность и, такъ сказать, предусмотрительность въ постановкъ вопросовъ, какая тонкость ихъ анализа, какая трезвость и разумность въ ихъ рѣшеніи! Недаромъ Ростовцевъ, по прочтеніи записки, собирался, говорятъ, пригласить Хомякова для участія въ засъданіях в Редакціонныхъ Коммиссій 1).

Одновременно съ теоретическимъ обсужденіемъ крестьянскаго вопроса Хомяковъ, какъ пом'вщикъ, владѣлецъ нѣскольвихъ имѣній въ разныхъ губерніяхъ, производилъ опыты и практическаго его разрівшенія. "Сколько мнѣ изнѣстио, свидѣтельствуетъ Самаринъ, онъ началъ управлять ими (своими имѣніями) самъ въ ранней молодости и, съ перваго шага, поставилъ себя въ прямыя, непосредственныя отношенія къ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Намъ, впроченъ, приходилось слышать и такое мизніе, что Ростовцевъ, вслёдствіе скоро ностигшей его смерти, съ запьской Хомякова не усийлъ ознакомиться.

своимъ врестьянамъ. Онъ часто созывалъ мірскія сходки, выслушиваль всв требованія и жалобы, явладь всь свои распоряженія гласно и отврыто и нивогда пе прятался за личностью своихъ повъренныхъ, какъ дълають это многіе, добрые помѣщики, которые сознають всю тяжесть вовпостныхъ отношеній и не ръшаются принять на себя отвътственности за порядокъ вещей, которымъ сами польвуются. За нёсколько лёть до выхода Высочайшихъ Ресвриптовъ онъ приступиль къ исполненію давнишней своей мысли, отмёнить въ своихъ имвніяхъ барщину и перевести крестьянъ 88 обровъ. Онъ взялся за это дёло не вдругъ и не сгоряча, не подъ вліяніемъ досады на хлопоты и непріятности, сопряженныя съ отбываніемъ барщины, но обдумавъ зрѣло всѣ послѣдствія, и не скрывая оть себя трудностей, воторыя онъ долженъ былъ встрётить. Ему хотёлось, во-первыхъ, чтобы новый, задуманный имъ, порядокъ осуществился не въ силу помѣщичьяго полноправія, а по обоюдному соглашенію съ крестьянами, и, во - вторыхъ, чтобъ этотъ порядокъ оправдался въ своихъ послёдствіяхъ не какъ милость, на которую нётъ ни образца, ни меры, а какъ верный разсчетъ, выгодный для крестьянъ и вовсе не разорительный для владвльца. Переговоры его съ врестьянами въ имѣніи, съ котораго онъ началь, продолжались довольно долго; каждый пункть предложенныхъ имъ условій обсуждался на сходвахъ, и невоторые изъ нихъ были измѣнены, по требованію врестьянъ: по окончательномъ утверждения всёхъ статей, положено было, въ случав споровъ и недоразумвній, обращаться къ третейскому разбирательству. Черезъ два года врестьяне другой деревни, принадлежавшей Хомякову, сами, при мий, приходили просить его, чтобы онъ и ихъ перевелъ на тоже положеніе, и, если я не ошибаюсь теперь (1860) уже во всёхъ, или почти во всѣхъ, имѣніяхъ его барщина замѣнена оброкомъ" 1). Это свидътельство непосредственнаго наблюдателя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочни Ю. Ө. Самарина, т. I, 249-250. Раньше въ Русск. Бес. 1860 г. Цъ намять объ А. С. Хомяковъ, стр. 69-70.

является какъ бы логическимъ выводомъ изъ данныхъ, заключающихся въ письмахъ самаго Хомякова. Къ осуществленію своей давнишней мысли о переводъ крестьянъ на оброкъ онъ приступилъ въ 1848 году. "Въ скоромъ времени (т. е. недели черезъ четыре), пишетъ онъ въ этомъ году А. Н. Попову, пошлю вамъ ряду съ крестьянами. Она почти совершена, но еще кое о чемъ торгуемся. По моему, это величайшій акть ихъ добросовёстности" '). Успёшный ходъ дёла въ одной деревнѣ побудиль Хомякова обратиться съ тѣмъ же предложениемъ и къ другимъ деревнямъ. "Надобно", пишетъ онъ въ томъ же году, "побывать въ трехъ деревняхъ и предложить въ двухъ деревняхъ ряду крестьянамъ. Разумбется, на заключение ся положится годовой срокъ, а предложение будеть сдёлаво непремінно пынёшній годь. За это нужно взяться уже не на словахъ, а на дёлё. Я увёренъ, что если въ нему приступить путемъ обычая, оно не представитъ тёхъ великихъ трудностей, которыя пугаютъ наше воображение, налаженное на идею формальныхъ сдёлокъ. Надобно надъяться на совъсть"<sup>2</sup>). Надежда на совъсть не обманула Хомякова. "Не знаю", пишеть онъ тому же Попову въ концѣ 1850 г. (1-го декабря), "писалъ ли я вамъ, что нынѣшній годъ мав удалось сдилать въ одной деревив ряду съ крестьянами. Минута была очень пріятная по той ясности, съ воторою въ нихъ выражался совокупный смысль, явленіе ръдкое вездъ, а у насъ какъ будто неугадываемое"<sup>8</sup>). Такія пріятныя минуты повторялись при каждой новой сдблкв. Жалуясь на трудную и скучную работу, въ которой онъ провелъ осень 1852 г., Хомяковъ пишетъ: "вспоминаю объ ней не безъ удовольствія и живо чувствую то утішеніе, воторое мий доставили полный успёхъ моихъ сдёловъ съ вре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русск. Арх. 1884 г. Выпускъ 4, стр. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 300.

<sup>•)</sup> Ibid., 313.

стьянами, ихъ благодарность и одобреніе многихъ помѣщивовъ, которые готовы, кажется, послёдовать мозму примёру. Оцинь даже принялся за абло. Если это пойдеть, то не даромъ я трудился, и думаю, что польву я принесъ большую, чёмъ всёми возможными писанными мною статьями" 1). Такъ высоко цёнилъ самъ Хомяковъ свою дёятельность въ этомъ направления. Разъ правильно поставленное, дъло "уничтоженія барщины", по сознанію самого Хомявова, у вего "хорошо ладилось". Въ письмѣ въ Самарину, отъ 6 августа 1852 г., онъ выражаеть радость, что ему "неожиданно удалось сдёлать сдёлку (тамъ), гдё и думать не могъ-въ Смоленской губернии съ двумя деревнями. Тутъ, добавляетъ онъ, очень ясно оправдалась мысль Кошелева о нравственной пользъ хозяйства. Сдёлка вышла возможною вслёдствіе удачнаго хозяйственнаго оборота, и какъ это меня порадовало"!.. 2). А Кошелеву по тому же поводу онъ писалъ: "Въ Смоленской губерніи я нынфшній годъ отпустиль двъ деревни на денежныхъ условіяхъ, т. е. на оброкъ, но съ общаго согласія и по запискъ съ общею подписью съ обозначениемъ земли и угодій, за которыя будетъ взноситься плата. Мало по малу всю барщину уничтожу и даже началъ въ двухъ местахъ обделен земли наймомъ, но еще въ очень маленькомъ размёрѣ, а съ будущаго года усиливаю эту обдёлку и для этого вёроятно буду обзаводиться многими улучшенными орудіями". Въ томъ же году онъ собирался "еще одну деревню отпустить на отсыпь, если прежде отпущенныя окажутся исправными. Признаюсь, добавляетъ онъ, я этимъ очень дорожу и хочется дѣло повернуть поскорѣе"<sup>8</sup>).

Приведенныя изъ писемъ выдержки служатъ лучшимъ подтвержденіемъ и, такъ сказать, иллюстраціей вышеприве-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 317.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 1879 r., su. 8, crp. 338.

<sup>\*)</sup> Біограф. Кошелева, т. П. Принож. № 24, стр. 110.

деннаго увъренія Самарина, свидътельствующаго, что Хомяковъ, переводя крестьянъ съ барщины на обровъ, хотёлъ, во-первыхъ, чтобы новый, задуманный имъ, порядокъ осутествился не въ силу помъщичьиго полноправія, а по обоюдному соглашению съ врестьянами, и, во-вторыхъ, чтобъ этотъ порядокъ оправдался въ своихъ послёдствіяхъ не какъ милость, на которую нёть ни образца, ни мёры, а какъ вёрный разсчеть, выгодный для врестьянь и вовсе не разорительный для владельца". Этой именно верности разсчета следуеть, конечно, приписать то, что отпускаемые Хомяковымъ на оброкъ врестьяне въ разныхъ имёніяхъ получали разный по объему душевой надёль и вносили за него разную по величинъ плату; вопросъ этотъ ръшался, очевидно, послё зрёлаго обсужденія всёхъ мёстныхъ условій. Любопытно то, что минимумъ душеваго надёла его оброчныхъ врестьянъ равнялся З десятинамъ, между тёмъ какъ въ извъстномъ уже намъ письмъ въ Ростовцеву онъ искомою нормою считаль 2 десятины. Въ нъкоторыхъ оброчныхъ имъніяхъ онъ почти всю землю отдаваль въ пользованіе крестьянъ. Тавимъ образомъ на дёлё онъ былъ гораздо щедрёе, чёмъ на словахъ<sup>1</sup>).

Для полученія полнаго представленія объ отношеніи Хомякова къ крёпостному вопросу необходимо еще констатировать слёдующій фактъ. Говоря въ письмё къ Ростовцеву о мёрахъ, которыя должны быть приняты при осуществленіи проекта выкупа земли крестьянами, онъ между прочимъ замёчаетъ: "Затёмъ считаю долгомъ прибавить, что взысканіе годовой уплаты по совершеннымъ выкупамъ должно быть съ міровъ и производимо съ величайшею строгостью, посредствомъ продажи имущества, скота и т. д., особенно же посредствомъ жеребьеваго рекрутства съ продажею квитанцій не съ аукціона (ибо это унизительно для казны), но по положенной цё-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. вазв. сочин. Семевскаго, т. 2, стр. 398-400.

370

нь, съ жеребьевымъ розыгрышемъ между повупшивани. Въ случав крайней неисправности должно допустить выселение цълыхъ деревень въ Сибирь, съ продажею ихъ земляного надела; но такихъ случаевъ почти быть не можетъ. Въ этомъ дёлё неумолимая и, повидимому, жестокая строгость есть истинное милосердіе". Тирада эта, при неумёньи цонять ес, можеть родить мысль, что Хомяковъ былъ поклонникомъ системы, воторая практиковалась при сборѣ государственныхъ повинностей въ влополучную эпоху "бироновщины" 1). Но такое пониманіе приведенныхъ словъ было бы истинною нелёпостью. Указаніе на истинную мысль Хомякова заключается въ словахъ: "но такихъ случаевъ почти быть не можетъ". Дѣло въ томъ, что, по мысли Хомякова, врестьяне должны быть поставлены вь такія экономическія условія, при которыхъ годовая уплата по совершеннымъ выкупамъ" должна быть для нихъ дъломъ возможнымъ и даже легкимъ. Ясно, что при такихъ условіяхъ плательщикомъ, если исключить нѣкоторые неисправнымъ несчастные случаи, которые должны быть принимаемы во вниманіе, --- можеть оказаться только неисправимый лёнтяй. А чёмъ же другимъ можно побудить лёнтяя въ труду, вакъ не строгими и решительными мерами, исключающими всякую мысль о поблажкв. Не ясно ли, что "въ этомъ двле неумолимая и, повидимому, жестовая строгость есть истивное милосердіе". Но повторяемъ, что при предполагаемыхъ условіяхъ "такихъ случаевъ почти быть не можетъ". Каковы были истинныя отношенія Хомякова къ крестьянамъ, это видно изъ факта, приводимаго Самаринымъ въ цитованномъ уже письмъ его къ Погодину. "Въ числѣ немногихъ, собравшихся въ Даниловомъ монастыръ въ день похоронъ (Хомякова), вы, напоминаетъ Самаринъ Погодину, вонечно, замътили врестьяняна въ дубленомъ тулупѣ, который не спускалъ глазъ съ заклю-

<sup>1</sup>) Такъ, повидимому, и поняти приведенныя слова Семевскимъ. Ibid. 400.

чевнаго гроба и обливался горькими слезами. Эги слезы враснорёчивёе всякаго надгробнаго слова".

Одинъ помѣщикъ, сосѣдъ по вмѣнію Хомякова, по поводу смерти послѣдняго, пишетъ между прочимъ слѣдующее. "Всѣ, знавшіе здѣсь Алексѣя Степановича, чрезвычайно сожалѣютъ о немъ, а *крестьяне плачутъ навзрыдъ"* 1). Когда одного Богучаровскаго крестьянина спросили: "каковъ у васъ баринъ?"—Онъ отвѣтилъ: "дай Богъ всѣмъ такого барина; *малютки не обидит*г!"<sup>2</sup>). Полагаемъ, что и эти слезы и этотъ отзывъ служатъ лучшимъ отвѣтомъ на увѣреніе Семевскаго, что граф. Растопчина "имѣла право" (въ одномъ своемъ пасквилѣ) сказать о Хомяковѣ:

> Говорятъ, рука витіи Для врестьянъ его строга.

Крестьянскій вопросъ не переставалъ интересовать Хомявова до самой его смерти. Будучи "глубоко убъжденъ", что предлагаемый имъ въ письмъ къ Ростовцеву путь освобожденія "есть лучшій и даже единственный", онъ пересылаеть вопію съ него Кошелеву и просвтъ "пустить его (письмо)" въ ходъ". Въ то же время онъ выражаетъ опасеніе, какъ бы работающія въ Петербургѣ оффиціальныя учрежденія излишней регламентацией не запутали внутревняго устройства врестьянскихъ міровъ. "Если отъ васъ будеть вависёть, пишетъ онъ Кошелеву, не давайте путать внутреннее устройство міровъ... Ужасно затягиваетъ эта административная мудрость, точно въ омутъ: вакружитъ, да и утопитъ. Вся эта регуляризапія, все это абсолютное большинство никуда не годятся. Выдумывать напередъ казуистику не слёдуеть: пусть вопросы возникають на практикъ, а сомнительные случан на сходкахъ очевидно должны разр'вшаться; если самъ міръ не разр'вшить. то

<sup>1)</sup> Mocs. Bigon. 1860 r., № 212.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Записано со словъ предлагавшаго вопросъ.

третьями или, по моему, временнымъ княземъ, выбраннымъ ad hoc. Но и это будетъ рёдко случаться. Комитетъ поступаетъ съ крестьянами, какъ неразумные воспататели, которые, чтобы предупредить дётей отъ разврата, даютъ имъ его подробное описаніе. Опасность родится отъ излишней предосторожности, и положеніе, созданное Комитетомъ объ мірскихъ сходкахъ, убьетъ самую сходку... Не должно заковывать жизни, когда ее только пробуждаешь: дай ей просторъ и жди ея собственнаго ума. Въ Москвъ одинъ баринъ по системъ Галя дълалъ дътямъ своимъ желъвные колпаки со всъми шишками добродътели и разума. Изъ пяти трое умерли, а двое вышли дураками. Это фактъ"... 1).

За нёсколько мёсяцевъ до смерти (въ маё 1860 г.), онъ, въ письмѣ къ тому же Кошелеву, выражаетъ желаніе "предложить следующія предварительныя мёры, которыя облегчили бы выкупь и всякую добровольною саваку между помвщявомъ и врестьянами". 1) Отврыть банки снова для валога и перезалога имфиій. 2) Недостатокъ денегъ наверстать четырехъ-процентными серіями. 3) Серіи принимать въ подушныя и при продажѣ казенныхъ земель и имуществъ, но не при откупныхъ уплатахъ, ни при штрафныхъ, и вообще ни при частномъ оборотв, когда курсъ долженъ быть вольнымъ. 4) Объявить что переводъ казеннаго долга, по добровольному соглашенію, на крестьянъ при такой-то м'връ земли (не свыше 2 дес., кром'в угодьевъ) не встр'ятитъ никакого затрудненія. Эти предложенія, заключаеть авторь письма, я "посылаю въ Питеръ и прошу отвъта отъ Черкасскаго, Бунге и Милютина. Сообщи мнѣ свое мнѣніе, чтобы, если нужно, что нибудь измёнить и пополнить"<sup>2</sup>). Успёлъ ли Хомяковъ отправить свои предложенія "въ Питеръ" и получилъ ли отвѣты отъ вышеназванныхъ лицъ, мы не внаемъ.

Изъ сказаннаго видно, какъ близокъ былъ сердцу Хо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Руссв. Арх. 1879 г., вн. 3, 297 -- 298.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 298-299.

мякова крестьянскій вопросъ: онъ его не только продумаль, но и прочувствоваль. Убъдявшись, послё первой попытка, въ невозможности обсуждать его въ печати, онъ въ интересахъ лучшаго разрёшенія его пытается дёйствовать на отдёльныхъ лицъ посредствомъ частныхъ писемъ и въ то же время работаетъ надъ практическимъ разръшеніемъ его въ своихъ имъвіяхъ. Внимательно обсуждая финансово-экономическія и юридическія стороны крёпостнаго вопроса, онъ съ особеннымъ вниманіемъ останавливается на сторонъ правственной и съ этою пёдыю горячо отстаиваетъ исторически выработавшуюся общину, разъясняя экономическое, юридическое и нравственновоспитательное ея значение. Вообще, если ясно представить себ'в отношение Хомякова въ разсматриваемому вопросу и сопоставить его въ этомъ отношения съ другими современными ему діятелями, то нельзя не признать, что Хомяковъ здісь, какъ и вездѣ, былъ передовымъ членомъ нашего общества въ лучшемъ смыслѣ этого слова.

Занимаясь разработкой крипостнаго вопроса, Хомяковъ, вакъ ны видёли, долженъ былъ касатьоя и юридической его стороны. Но юридические вопросы интересовали его и сами по себѣ, своею теоретическою стороною, независимо отъ ихъ отношенія къ тымъ или другимъ правтическимъ сторояамъ жизни. Такъ, у него прежде всего мы встръчаемся съ вопросомъ о томъ, можетъ ли право быть признано наукой самостоятельной, самобытной. При разсмотрини этого вопроса онъ различаеть въ наукъ права двъ стороны: историческую и, такъ сказать, метафизическую. Исторія права имбетъ дёло съ историческими данными, положительное развитіе которыхъ составляеть ся содержание. Имъя, слъдовательно, свой предметъ, исторія права имбетъ и основаніе для самостоятельнаго существо внія. Нельзя сказать этого о наукѣ права, если равсматривать послёднюю съ точки зрёнія бевотносительной, бевусловной. Всякая самостоятельная наука должна имёть свои начала въ самой себъ. Какія же начала безусловнаго права?

Труди Кіев. 14 х. Ачад. Т. І. 1899 г.

Чтобы ръшить этотъ вопросъ, необходимо сначала уяснить себѣ другой вопросъ, именно, вопросъ о томъ, что называется правомъ? Пова силы человёва, умственныя и тёлесныя, въ своемъ проявленія пе встр'ячають ограниченія, онв еще не составляють права. Не можеть также считаться правонь сила человъка, ограниченная силами природы или силами другихъ людей: это не право, а сила стёсненная. . Лля того, чтобы сила сдълалась правомъ, надобно, чтобы она получила свои границы отъ закона, не отъ закона внёшняго, который опять не что вное какъ сила (наприм. завоевание), но отъ закона внутренняго, признаннаго самимъ человѣкомъ. Этотъ IDEвнанный законъ есть признанная имъ правственная обязанность. Она, и только она. даеть силань человёка вначеніе права. Слёдовательно, наука о правё получаеть нёкоторое разумное значение только въ смыслё науки о самопризнаваемыхъ предблахъ силы человвческой, т. е. о правственныхъ обязанностяхъ; точно такъ, какъ геометрія не есть наука о пространствъ, но о формахъ пространства. Съ другой стороны, понятіе объ обязанности находится въ прямой зависимости отъ общаго понятія человвка о всечеловвческой или всемірной правственной истинь, и, следовательно, не можеть быть предметомъ отдёльнымъ для самобытной науки. Очевидно, что наука о нравственныхъ обязанностяхъ, козводящихъ силу человѣка въ право, не только находится въ прямой вависимости отъ понятія о всемірной истинів, будь оно философское или религіозное, но составляеть только часть изъ его общей системы философской или религіозной. Итакъ, кожетъ существовать наука права по такой то философіи или по такой-то в'тр'я; по наука права самобытнаго есть прямая и яркая безсмыслица, и разумное толкование о правѣ можетъ основываться только на объявленныхъ началахъ всемірнаго внанія или вёрованія, которыя принимаетъ такой или другой человъвъ"<sup>1</sup>).

<sup>4</sup>) CONNE. T. 1, 14-15.

Требуя, такных образомъ, чтобы наука права исходила изъ началъ, признаваемыхъ въчными и незыблемыми. Хомяковъ и отъ суда требовалъ, чтобы онъ преслёдовалъ не одно лишь удовлетвореніе формальной законности, но чтобы онъ удовлетворялъ всёмъ требованіямъ высшей внутренней правды, признаваемой обществомъ. Съ вступленіемъ на престолъ Александра II, въ виду ожидаемыхъ судебныхъ реформъ, наша печать съ особеннымъ вниманіемъ стала обсуждать относящіеся сюда вопросы, причень особенно тщательно отмёчала выгоды судоговоренія, гласности и т. д. Хомяковъ съ удовольствіемъ отмбчаеть это новое явленіе въ нашей жизни, но въ то же время скорбитъ о томъ, что хотя "вопросы затронуты", но "общественное мышленіе, которое должно отвёчать на нихъ, почти вовсе не пробуждено". Общество возлагаетъ большія надежды на то, что въ сущности является дёломъ второстепеннымъ. "Что судъ говоренный лучше суда письменнаго, что онъ доставляетъ гласность простве и поливе, что онъ сильнве привлекаетъ общественное вниманіе и, слёдовательно, обравуеть самое общество въ смыслѣ гражданственности, что онъ развиваетъ въ несравненно высшей степени логику права в т. д. в т. д.,-это все несомитно; но улучтеніе судебнаго организма въ обществѣ, очевидно, еще не завершается переходомъ отъ письменности къ живой рёчи. Перемёна остается еще въ области формальной... Есть вакая то сухость и мертвящая холодность въ судебной письменности; есть даже въ ся правдъ что-то отвратительное, отзывающееся неправдою: это такъ. Есть, напротивъ, какая-то живая торжественность въ судъ говоренномъ; есть какая-то теплая струя человвческихъ сочувствій въ устной рѣчи адвокатовъ и докладчиковъ: это правда. Но сколько актерства въ торжественности, сколько шума, клокотанія, мыльной пёны и брызговъ-въ струй адвокатскихъ рвчей!". Нельзя сказать также, чтобы новый судъ совершенно избъгалъ такихъ недостатковъ стараго суда, какъ разо-

рительность, продолжительность и т. д. "Итакъ, переходъ изъ одной формы въ другую, высшую, полезенъ или просто необходимъ; но онъ еще далево не соотвётствуеть всёмъ требованіями общественной правды". Для удовлетворенія этой высшей внутренней правды, требованіе которой лежить въ глубини человической души, при постепенно возрастающей матеріализація обществь, развивается дёло кодификацій. большая опредбленность законовъ и утвержденіе казенной мурки правды. Съ торжествомъ послёдней настоящая правда отходить на второй планъ, а ся мѣсто занимаеть законность, иначе, законосообразность, т. е. правда внутренняя, абсолютная, замёняется правдою внёшнею, условною. Конечно, такая условность необходима, безъ нея мирь обществъ ни существовать, ни возстановляться послё нарушенія не можеть. Но все же человѣку хочется человѣческой правды. И такъ какъ этому хотвнію никто не въ правё отказать въ законности, то по этому "первымъ правиломъ всякаго гражданскаго общества должно быть признаніе челов'яческой правды, какъ той цёли, къ которой оно обязано стремиться. Это признаніе, по необходимости, сопровождается върою въ святость, обазвательность и силу правды для всёхъ членовъ общества. Туть и должно искать точки отправленія для гражданскаго судопроизводства". Но какъ доставить торжество этой человъческой правдъ на дълъ? Всякій искъ начинается обыкновенно предъявленіемъ какого бы то ни было нарушеннаго, неудовлетвореннаго, или отыскиваемаго права. "Если HIH исяъ безспорный, и право признано всёми, вопросъ остается въ области административной, и удовлетвореніе встца должно послѣдовать въ самомъ скоромъ времени. Всякая недобросовъстная попытка затормозить правое ръшеніе вопроса легко можеть быть устранена. Но какъ быть въ томъ случав, если возникшій споръ не легко поддается р'яшенію и въ истинности того или другого решенія возникаеть сомненіе? Если есть сомнёние, общество уже должно допустить, что самая

#### АЛЕКСЪЙ СТЕПАНОВИЧЪ ХОМЯКОВЪ.

правда неясна, и, слёдовательно, неясна по презмуществу для тяжущихся, которыхъ личныя выгоды, по необходимости, ослёпляютъ болёе или менёе. Вопросъ уже предлежитъ объ уясненіи самой правды, дабы она открылась всёмъ и по преимуществу тёмъ самимъ, чьи права подали поводъ къ недоразумёнію. Тутъ исчезаютъ истецъ и отвётчикъ: остаются только люди, ищущіе правды. Но личныя страсти, присущія человёку, затемвяютъ ихъ разумъ. Они выбираютъ третьи; а третьи—это они же сами, но внё вліянія ихъ страстей. Согласіе третей рёшаетъ всякій вопросъ, не стёсняясь нинакимъ положительнымъ правиломъ законодательства, разумёется, только въ отношеніи къ самимъ тяжущимся"...

"Самая страсть къ тяжбамъ, страсть раворительная и безнравственная, болье обыкновенная въ вемляхъ судоговоренія, чёмъ судописанія, исчезнетъ. Есть сила отрезвляющая въ тихомъ, безформенномъ и безшумномъ посредничествѣ третей, есть въ немъ какое то невольное пробуждение совъсти и чувства правды, есть что-то враждебное страстямъ". Къ этому нужно добавить большую доступность третейскаго суда для бъдныхъ. Но в это еще не все. Свобода третейскаго сула отъ стёсненія буквою важнёе всёхъ другихъ соображеній. Въ немъ начало правды общей, человъческой, становится вепрембино на первое мбсто, а правда времен. ная в условная становится уже въ отношенія служебныя къ ней. Нужно помнить, что законъ гражданскій есть произведеніе и показаніе средней нравственной высоты общества въ данную эпоху; но вачала в возможность большей высоты всегда лежатъ въ самомъ обществъ и легво достижимы для суда третейскаго, между тёмъ вавъ они недоступны суду, закованному въ формальность, что особенно слъдуетъ сказать о судѣ письменномъ. Особенно важное преимущество третейскаго суда заключается въ томъ, что "всѣ формы гражданской тяжбы, досель употребляемыя, суть исканія суда; третейскій судъ есть исканіе правды. Въ другихъ сила правды

въ судё, въ немъ сила суда въ правдё. Слёдовательно, третейскій судъ нравственно выше другихъ, во сколько исканіе правды выше исканія суда".

Правда, эта точка врёнія, подкупая своею теоретическою стороною, можетъ многое потерать въ правтическомъ примънени: здёсь соображения, основанныя на практическихъ выгодахъ и удобствахъ, ставятся гораздо ниже соображений, основанныхъ на отвлеченныхъ началахъ. Тэмъ не мёнёе этой точке зрвнія слёдчеть отдать предвочтеніе: нбо въ данномъ случай "важно не учрежденіе, какое бы оно ни было; а важно, начало, которое имъ вносится въ жизнь, или имъ развивается въ жизан. Важно не то, скоръ, удобенъ и дешевъ ли путь, по которому учреждение достигаеть своей прямой, видимой пёли (хотя. бевъ сомнѣнія, это заслуживаетъ также вниманія); но важно то вуда этоть путь, достигнувъ своей ближайшей пели, ведетъ общество. Всякій путь ведеть дальше своей пёли: ибо всякое частное учреждение не только разришаеть какую-нибудь, но опять новыя задачи и указываеть на непремённо ставитъ дальнэйшій ходъ общественной жизни. Наконецъ, важно то, вакъ частное учрежденіе воздійствуеть на всю цізльность общей нравственности". Въ этомъ отношения особенно поучителенъ Англійскій судъ присяжныхъ съ его непремённымъ требованіемъ единогласія; хотя его благодътельное вліяніе на Англійскую исторію не одінено историками. "Самая віра въ голодъ, которымъ вымучивается единогласіе, есть явленіе великаго правственнаго чутья. Гдё нёть личностей (онё устраняются самымъ правидомъ суда присяжныхъ), тамъ спасающій невиннаго втрое перетерпить противь того, кому хочет-CA BASHE BEROBHARO" 1).

Это суждение Хомякова "О юридическихъ вопросахъ"

378

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О придическихъ вопресахъ, Русск. Бес. 1858 г., нн. 2. Сочин. т. I, 671-685. Висказанныя здъсь теоретическія соображенія авторъ примъняеть из Россін; по этой части его статьи, во избъжаніе невторенія, ни коснемся въ своенъ насть.

особенно цённо для его біографа. Начала юредическія н нравственныя обыкновенно или противополагаются другъ другу, какъ явленія различнаго порядка, или, при господствъ утилитаризма, послёднія приносятся въ жертву первымъ. Хомяковъ, для котораго дороже всего было торжество нравственнаго начала въ жизни, здъсь, какъ и вевдв, это последнее выдвигаетъ на первый планъ. Кавъ въ своемъ общемъ взглядь на юридическую науку, онъ требуетъ, чтобы она въ своемъ основавія всходня изъ началь метафизическихъ. устанавливающихъ понятіе о человъкв, какъ о правственномъ существё, такъ и въ примевения этой науки къ жизни онъ настанваетъ на томъ, чтобы взъ юридическихъ формъ предпочтение отдавалось твиъ, воторыя болве всего благопріятствують цёлямъ правственнымъ. Здёсь, кавъ и вездё, Хомяковъ больше всего заботится о томъ, чтобы доставить торжество жизне надъ формой, духу надъ цлотью.

## III.

Ознакомившись съ юридическими воззрѣніями Хомякова, мы, незамѣтно, изъ области практической его дѣятельности перешли въ область научно-теоретическихъ его занятій. И это понятно: наука и жизнь, теорія и практика въ сознаніи Хомякова находились въ самой тѣсной, непосредственной связи. "Много, много практической науки въ наукѣ отвлеченной!" — восклицаетъ онъ въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Гильфердингу <sup>1</sup>). Прекрасную характеристику его отношенія къ наукѣ вообще встрѣчаемъ у того же Гильфердинга. Хомяковъ, говоритъ онъ, былъ человѣкомъ всестороннимъ по преимуществу, и вся многосторонность его занятій, его дѣятельности, составляла въ немъ живое органическое цѣлое.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Русск. Арх. 1878 г., км. 2, 382.

Эту многосторояность, эту цёльность онъ внесъ и въ свои ученые труды. Въ томъ его великая, безсмертная заслуга. Усвоивъ себѣ всѣ данныя западной науки, онъ созналъ ихъ односторонность. Онъ намъ сказалъ, что мы, что Россія призваны по преимуществу въ всестороннему, къ живому. органическому построенію науки; ибо русскій народь свободень отъ тѣхъ предразсудвовъ и предубѣжденій, отъ того раздвоенія высли, наконець, отъ той гордости прошлымь, которые обусловливаютъ односторонность взгляда у западныхъ вародовъ. И, не удовольствуясь общими умозрѣніями, онъ попытался выработать и развить тв живыя, органическія начала, на которыхъ должна быть построена всесторонняя исторія человичества. Исторія въ тисномъ смысли, быть, преданія, религія и философскія системы, памятники художественные и, наконецъ, языкъ, однимъ словомъ-всъ проявленія человъчества, начиная съ его колыбели, все подверглось его всестороннему анализу: во всемъ старался онъ доискаться жизненваго вначенія и все возвести въ органическое целое. Этимъ то онъ и обозначаетъ начало новой эпохи въ развитии руссвой мысли, русской науки; поэтому то и будутъ называть его "мужемъ начипанія", какъ уже назвалъ его одинъ изъ почтенныхъ нашихъ писателей, -- мужемъ начинанія жизненнаго плодотворнаго... Хомяковъ первый попытался свергнуть рабство нашей мысли предъ Западомъ; онъ возбуждалъ въ насъ и общечеловъческихъ началъ; сознаніе нашихъ народныхъ онъ показывалъ намъ ихъ всеобъемлющее примѣненіе. При наступления новой эпохи нуженъ былъ такой всеобъемлющий начинатель..." 1). Д'биствительно, онъ торжественно сознавался, что онъ не любитз авторитетовъ и старался самолнчно довацываться до самыхъ ворней всякаго научнаго знанія<sup>2</sup>).

Въ основание наукъ гуманитарныхъ Хомяковъ полагалъ

380

. . .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Русск. Весіда, 1860 г., кн. II, 49 - 50.

a) COUME., 1, 78.

министику. "Отъ изученія германской философіи, свидітельствуетъ Гильфердингъ, Хомяковъ, не удовлетворившись ею, перешелъ къ мысли о необходимости новых началъ для полнаго, живаго пониманія развитія человѣчества. Углубляясь въ исторію, въ исторію религій и философій, онъ понялъ живненвую связь лингвистики съ этими науками. Онъ принялся за лингвистику какъ за предметъ вспомогательный для исторіи" 1). "Хоть бы мы свою грамматику поняли!" восклицаетъ онъ въ одномъ письмѣ къ Гильфердингу. "Можетъ быть, мы бы поняли тогда хоть часть своей внутренней жизни и то, что для насъ нѣтъ тѣхъ болѣзней, которыми страдаетъ Европа, а свои, и что вся системъ питанія, леченія и слѣдовательно общественной жизни должна быть своя"<sup>2</sup>). Вотъ въ вакую тѣсную связь ставитъ Хомяковъ языкъ народа съ его внутренней жизнію.

Для занятія филологіей у Хомякова была блестящая подготовка. Мы видёли, что онъ въ совершенстве владёль тремя новыми языками (французскимъ, нёмецкимъ и англійскимъ) и изучилъ языки классические (латинский и греческий). Мало того. По свидетельству его ученика, известнаго санскритолога К. А. Коссовича, "еще въ 30-хъ годахъ Хомяковъ читалъ и свободно изъяснялъ Ригъ-Веду, одну изъ трудныйшихъ книгъ древнихъ индусовъ". Но и это еще не все. "Независимо отъ изученія санскритскаго языка и другихъ арійскихъ вътвей, свидътельствуетъ Гильфердингъ, онъ усвоилъ себѣ главныя основанія языка еврейскаго; онь научилъ остатки финикійскаго языка; многія страницы его великаго историческаго творенія (Записокъ о всемірной исторіи) свидѣтельствуютъ, что онъ старался вникнуть въ сущность даже отдаленныхъ язывовъ Азіи и Африки"<sup>3</sup>). Въ частности, за изучение еврейскаго языка, какъ и за изучение

<sup>1)</sup> Pyccs. Bec. ibid., 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pyccz. Apz. 1878 r., z. 2, 282.

s) Pyccu. Bec. ibid., 53.

греческаго, Хомяковъ принимался въ два пріема. Въ его письмё, отъ 22 февраля 1860 г., между прочимъ читаемъ: "Самъ я добольно сильно трудился и, не смѣйтесь, вое-чему учился въ еврейскомъ языкѣ. Разумѣется, я столько же языкъ этотъ внаю, сколько и прежде; но убѣлился, что только русскій изо всѣхъ европейцевъ можетъ понять восточные языки. Тамъ рѣшительно преобладаетъ, какъ у насъ, видовая или, лучше сказать, качественная флексія. Не знаю только ея собственнаго центра; у насъ это существительное" 1).

Легко понять, что при такой массъ столь разнообразнаго лингвистическаго матеріала Хомякову трудно было удержаться отъ изслёдованій въ области филологіи. Этотъ матеріалъ, тавъ сказать, давилъ его отвывчивую натуру и побуждалъ къ творческой деятельности. "Бевъ васъ и Коссовича, пишетъ онъ Гильфердингу, я просто давлюсь этимологіями: нивого нътъ, кому бы можно было хоть заикнуться объ нихъ" 2). Та. кое томительное состояние продолжалось, конечно, не въчно; отъ времени до времени онъ находилъ слушателей, предъ которыми и проявлялъ давившую его потребность высказаться. "Слутая изслёдованія Хомякова о происхожденія словъ, путешествуя съ его корнями изъ глубины Санскрита въ Готскую Библію Ульфилы и въ славнымъ памятнивамъ святыхъ Кнрилла и Мееодія, преслёдуя съ нимъ развитіе грамматическихъ формъ, перерождение звуковъ, по всёмъ языкамъ индоевропейскимъ и семитическимъ, не знаешь, бывало, -- свидътельствуеть Погодинъ, -- чему удивляться больше: проницательности ли его умственнаго взора, силъ ль его славянской догалки, или его вдохновенному, піитическому чутью. Овъ быль рождень, казалось мев тогда, для филологіи, не той нищенской, что у насъ въ модъ, а филологіи высшей, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pyecs Apx. ibid. 388.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid. 380.

рал соприкасается, съ одной стороны, философіи, а съ другой--исторія<sup>и 1</sup>).

За сравнительную филологію Хомявовъ, по свидѣтельству Гильфердинга, принялся еще "въ 30-тыхъ годахъ, когда только начинала выходить сравнительная грамматика Боппа, когда сравнительное законовъдение было еще новостью даже въ западной наукъ, и когда важность его для исторіи едва ли вто и подозр'ввалъ. Собравши, вм'есте съ Пановымъ, лучшую библіотеку по части славянскихъ нарвчій, изучивши ее, Алевсёй Степановичъ обратиль особенное вниманіе на языкъ савскритскій, какъ на древиййшую изъ вътвей арійскихъ. Онъ первый высказаль мысль, что между вътвями арійской ръчи, которыя всё связаны взанинымъ средствомъ, ближайшее и вакъ бы частное, семейное сродство соединяетъ три восточныя вётви: индійскую, литовскую и славянскую. Эта мысль, которая еще не принята на западъ, для насъ сдълалась несомнённою по сличеніи лексическаго матеріала поименованныхъ языковъ, и мы (Гильфердингъ) выразили ее печатно"<sup>2</sup>). И дъйствительно, уже въ первой части своихъ Записокъ о всеобщей исторіи, начало воторымъ положено еще въ 30-хъ годахъ, мы встрёчаемся съ яснымъ и отчетливымъ представленіемъ и достаточнымъ обоснованіемъ этой мысли. "Нівть, читаемъ мы здёсь, человёка просвёщеннаго, съ достаточнымъ безпристрастіемъ, чтобы пользоваться своимъ просвѣщеніемъ, воторый при самомъ поверхностномъ изучение слазянскаго языва не долженъ бы былъ понять, что изо всёхъ нарёчій Европы ивть ни одного, которое бы такъ близко было въ сансиритскому"... Если у филолога "есть чувство истины художественной въ звукахъ, онъ замътитъ, что ръчь славянская полногласіемъ своимъ и характеромъ звува одна только (можетъ быть, даже более Зенда) повторяетъ въ ух'в внечатлё-

<sup>1)</sup> Pyccs. Bec. Ibid. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 51-52.

ніе, произведенное санскритомъ". Затёмъ, на основанія сличенія корней и словь этихь двухь языковь, авторь приходетъ въ следующему выводу. "Итакъ, вся общность жизни, воторую мы замётили наъ сличенія и корней и словъ, вполнё и искусственно развившихся, между племенемъ славянскимъ и Индустановъ, общность, явно указывающая на долгое, мирное и просв'ященное братство, относится ко временамъ доисторическимъ. Тогда уже составились всѣ слова, обозначающія оттѣвки мысли, знанія и бытія, тогда уже образовались названія всёхъ степеней родства. Иные изъ нихъ извёствы подъ тёми же именами почти у всбхъ выходцевъ Ирана: кельтовъ, Эллиновъ и германцевъ... Другія, болѣе сложныя, сохраниянсь почти у однихъ славянъ и индъйцевъ... Изъ сличенія нарвчій выходить заключеніе простое, ясное и неоспоримое. Слъды древняго, общаго просвъщенія, явные въ языкъ санскритскомъ, глубоко запечатлъны въ его славянскомъ братѣ. Оно было сильно и тёсно связано съ бытомъ народнымъ, ибо отвывается живо послё 25 вёковъ борьбы, страданій и чуждыхъ нашествій..." Принимая во вниманіе въкоторыя соображенія, необходимо однако же признать, что просв'ященіе это развилось не въ Индустанъ, а въ Иранъ. Изъ сказаннаго ясно, что "сравяительное языкознаніе, которое не ставить славянскихъ наржчій въ основу всёхъ европейскихъ языковъ, пропускаеть среднее звено, соединяющее Европу и Иранъ и не можетъ привести ни къ какимъ дёльнымъ выводамъ". Конечно, такихъ выводовъ нельзя получить на основание однёхь лишь этимологическихь догадовь. "Догадки этимологическія, какъ и всё другія, отдёльно ничего не значать: онё получають симсль оть сличения всёхь данныхь, какъ словесныхъ, такъ и фактическихъ" <sup>1</sup>). Вообще, сравнительной филологін нельвя строить только на матеріальной основѣ слова, а необходимо принимать "въ соображение органическое развитіе мысли, облекающейся въ словесныя формы"<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Сочан. т. III, 398-399, 410, 414, 416.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Pyccs. Apx. ibid. 366.

Кромв изслёдованій и частныхъ замётовъ, разсёлнныхъ въ его Запискахъ по всеобщей исторіи, Хомякову принадлежитъ спеціальное изслёдованіе по сравнительной филологіи: Сравненіе русскихъ словъ съ сансиритскими", напечатанное въ Извѣстіяхъ Императорской Академія наукъ 1), членомъ ворреспондентомъ которой онъ состояль. Посылая эту работу Гильфердингу, Хомяковъ написалъ ему слёдующее письмо. "Посылаю вамъ трудъ свой, о которомъ я уже вамъ говорилъ въ Москвв. Совершенз онз при вспха возможныха препятстві. яхъи вдами отъ вспхъ возможныхъ пособій, частію въ деревнь, частію на почтовых станціях и на заводь, мезнду фабричных работ. Сравниль я слишкомъ тысячу словъ санскритскихъ съ русскими, предпочитая вообще формы болёе развитыя первообразнымъ для яси в билаго показанія сродства этыхъ двухъ языковъ и удерживая только сходства самыя разительныя за исключениемъ сомнительныхъ или даже несомивнныхъ, но требующихъ нъ читателъ большаго знавомства съ перерожденіемъ звуковъ. Если исключить сомнительныя и обозначенныя мною вопросительнымъ знакомъ слова и словъ пятокъ малорусскихъ или церковно-славянскихъ, которыя мною помъщены по разсъявности, останется еще болье тысячи, изъ которыхъ многія перешли черевъ цёлый рядъ многосложныхъ развитій, какъ напр. кхуранасъ, джалабгу, гаваса и др. Я не пранялъ въ соображеніе ни одного областнаго слова (кажется, за исключеніемъ мара), ни малорусскаго нарвчія, ни даже бёлорусскаго. При нихъ это число-тысяча-болёе бы чёмъ утроилось. Присоедините потомъ все богатство славянскихъ нарвчій южныхъ и западныхъ, и тогда ясно будетъ такое сходство, которое доходить почти до тождества въ лексическомъ отношении. Такимъ образомъ трудъ мой, какъ онъ ни недостаточенъ (въ чемъ, разумбется, я не сомнбваюсь),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отделение русскаго линка в словесности, т. VI см. Матеріали для словаря в гранматики.

служить явнымь подтвержденіемь теоріи, вами высказанной (но впервые сознанной самимь Хомяковымь). Точно также изь него ясно выходить, что языкь славянскій и русское его нарізчіе суть остатки первичной формаціи и (кромі литовскаго) единственные вь мірі уцілівнію остатки этой формаціи. Кажется, даже нослі біглаго взгляда на прилагаемый мною списокь, ни одинь разумный и добросовістный филологь ве усумнится поставить ввуковое сродство языковь санскритскаго и русскаго вні всякаго сравненія съ сродствомь другихь языковь, даже эллинскаго, съ санскритскамь (опять, разуміется, за исключевіемь литовскаго<sup>4</sup>)<sup>1</sup>.

Гильфердингъ просилъ Хомявова предпослать этому труду предисловіе. Хомяковъ, ссылаясь на печальное "состояніе нашей печатной словесности", пишетъ по этому поводу между прочимъ слёдующее (1854 г.): "А все еще я предисловія не написалъ. Да нельзя ли въ Ученыхъ Извёстіяхъ безъ него обойтись? Вёдь Лексиконъ (т. е. самую работу) пропустятъ, а предисловіе застрянетъ. Право не съумёю такъ написать, чтобы не вцёпилось уже такъ сильно заронившееся подозрёніе (цензуры). Легво сказать: надобно выразить мой особенный взглядъ на филологію для народовъ славянскихъ, т. е. затронуть вопросъ народности и той зонеой струи, которая протекаетъ во всюхъ племенахъ славянскихъ, дёлан ихъ явленіемъ особеннымъ и рёзко отдёльнымъ отъ другихъ народовъ. Да куда это меня заведетъ? И что подъ этимъ всёмъ разумёть будутъ?.. « <sup>з</sup>).

При такомъ взглядё на задачу филологіи, взглядё, требующемъ, чтобы филологъ доканывался до "живой струи", характеризующей народность, Хомаковъ, конечно, не могъ быть доволенъ существовавшими до него трудами по сравнительному языкознанію. "Западные ученые вообще, и герман-

<sup>1)</sup> Pyccs. Apx. ibid. 367-368. Писаво, кажется, въ 1853 году.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 378.

скіе въ особенности, говорить онъ, посвятили въ нашъ въвъ безконечные труды сравнительному язывознанію. Нельзя безъ благодарности упоминать объ ихъ васлугахъ и безъ сожаль. нія-объ односторовности ихъ направленія. Жизнь языка, а они это забыли, связана съ жизнію народовъ. Слово, вѣчный оцевунь мысли, никогда не уничтожаеть ся свободы: оно съ нею развивается и упадаеть, управляеть ею и повинуется ей. И надъ этимъ живымъ и мыслящимъ словомъ ученость трудилась и трудится, какъ надъ мертвымъ камнемъ, въ которомъ вщутъ законовъ васлоенія, или надъ неподвижнымъ растеніемъ, въ которомъ слёдять за сгущеніемъ сока и правильнымъ образованіемъ побёговъ"! 1) Это неумёнье понять духъ свободнаго развитія слова ведеть ученыхъ въ слёдующей односторонности. "При разборъ явыковъ, для опредъленія братства нарвчія съ другими индо-германскими нарвчіями, принято правило: что похоже на санскритское, то принимать въ семью; что не похоже, исключать безъ милосердія и приписывать въ кому угодно, хоть къ Гогу и Магогу, но только не въ нашей родинѣ. Покойно и глубокомысленно! Это правило съ прибавкою необходимаго глагольнаго корня есть язва современной филологія. Прекраснѣйшіе труды выходять изъ нея какъ изъ оспы, или трупами, или уродами. Здравомысленная критика, отвергнувъ всё мнимыя права за-Индскаго полуострова на самобытное населеніе, не можетъ допустить и языка его за мёрило чистоты иранскихъ нарёчій. Внутреннія войны, которыя впродолженіе двудесятья вёковъ опустошали все пространство между скатами Гималан и Цейлономъ, не были междуусобицами братьевъ, спорящихъ о первенствћ, но враждою двухъ или трехъ разнородныхъ племенъ. Въ такомъ волнении народовъ не могъ уцёлёть первобытный язывъ вранскихъ колонистовъ. Безпрестанныя нашествія иноземцевъ, египтянъ и.ассиріянъ, сомнительныя только для

<sup>1</sup>) COVER. III, 878.

твхъ, для которыхъ все сомнительно, персіянъ, грековъ, бактрійцевъ, доказанныя или достовѣрными историческими сказаніями, или монетами Индо-Бактрійскаго царства, или преданіями Индін, въ родъ повъстей о Кала-Явана и о священной коровѣ, наконецъ, потопы магометанскихъ нашествій отъ временъ Ганзевидовъ до Тимуровыхъ потомковъ, всё этв страданія внутреннія и внёшнія не могли сохранить чистаго слова, переданнаго до-историческою стариною. Нать сомнавія, что всѣ народы, принадлежавшіе Европейской системѣ, болве или менве подвергались твиъ же бъдствіямъ; но рвзкость физіономіи б'ялыхъ семей доказываетъ, что онѣ не столько приняли въ себя чужеплеменной примфси, сколько жители Индустана. Отвергая бевусловно пустую надежду отыскать на берегахъ Гангеса всѣ корни языковъ, получившихъ начало свое изъ Ирана, мы не думаемъ отнимать у сансиритскаго языка огромной важности въ этимологическомъ смыслё и даже первенства передъ всёми другими парвчіями той же семьн". Вообще, Хомяковъ находилъ, что "ни одна семья человѣческая не имѣетъ права считать себя хранительницей первой человъческой рычи. Самые смътанные языки, которые теперь идуть подъ техническимъ и нѣсколько презрительнымъ названіемъ lingua franca, часто содержать въ себѣ первоначальныя формы, утраченныя въ языкахъ, гордящихся древнею самостоятельностію и древнею словесностью" !).

Кром'й названныхъ сочиненій, филологическія изысканія Хомякова встр'ячаются въ его частныхъ письмахъ къ друзьямъ: н'якоторыя ивъ писемъ къ А. Ө. Гильфердингу представляютъ настоящіе филологическіе трактаты<sup>2</sup>). Мы знаемъ также, что Хомяковъ результатами своихъ изысканій любилъ д'ялиться съ друзьями и въ устной бестад'в, и эти бестады не



<sup>1)</sup> Ibid. 882-384.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. инсьма: II, V, VI, къ Александру Өедоровичу и I письмо къ его отщу, Русск. Арх. 366-388.

оставались безплолными. Мы вильли, что мысль о ближайшемь семейномъ сродствв ввтрей: видійской, литовской и славянсвой, высказанная печатно Гильфердингомъ, по свидётельству последняго, вперене выдвинута была Хоняновымь. Въ одновъ изъ писемъ послёдняго встрёчаемъ указаніе и на другое заимствование. "Вы, пишетъ онъ Гильфердингу, высказали печатно мое мниние о значении наших безласных, и я вамъ за то исвренню благодарень, особевно потоку, что самь никогда бъ не собрался; но поввольте пополнить вами сказанное" 1) и т. д. А чёнь быль Хомяковь для Коссовича это высказаль послёдній въ лекцін, чятанной въ С.-Петербургскомъ Уннверситеть, 7 овтября 1860: "онъ (Хоняковъ) быль благодътелемъ монть, говорнять левторъ, и онъ уваваль мий, ещо въ первой моей молодости, тоть путь, которому я не перестаю и не перестану слёдовать въ монхъ трудахъ; его живое сочувствіе къ моимъ занятіямъ укр'впляло и животворило меня и во все послѣдующее время <sup>2</sup>). Свою признательность Хомявову Коссовичъ выразиль въ посвящении ему своего изслѣдованія: "Четыре статьи изъ Зендавесты"... Здесь, въ посвятительныхъ строкахъ, авторъ въ сжатыхъ, но сильныхъ выраженіяхь харавтеризуеть необыкновенныя качестве, "великой души" (magnae animae) своего патрона<sup>3</sup>). Не нужно забывать, что Хомяковъ оказывалъ своимъ ученымъ друзьямъ и матеріальную поддержку, если они въ ней нуждались.

Чтобы покончить съ вопросомъ о филологическихъ занатіяхъ Хомякова, необходимо сказать еще о его статьё: "Нёсколько словъ о глаголицѣ". Оставляя въ сторонё тонкости его ученыхъ соображеній, для ознакомленія съ которыми необходимо обратиться къ самой статьѣ <sup>4</sup>), мы отмётимъ лишь

<sup>1</sup>) 1bid. 269.

Труды Кіев. дух. Акаденін Т. І. 1899 г.

<sup>\*)</sup> Pyccs. Eec. ibid. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Четире статья изъ Зендавести, съ присовокупленіемъ транскрипціи русскаго и латенскаго нереводовъ, объясненій, критическихъ примізаній, санскритокато неревода и сравнительнаго глоссарія. Сиб. 1861 г.

<sup>4)</sup> Нанечатана въ "Русск. Бесіді" за 1859 г., V; но почему то въ собраніе Сочинскій Хомякова не внесена.

ть выводы, въ воторымъ онъ приходитъ въ своемъ изслъдования. "Вся кириллица, говорить авторъ, кром'в буквъ, чужлыхъ греческимъ звукамъ, есть чистый сволокъ съ азбуки гречесвой: глаголица самостоятельна и можетъ происходить отъ древнъйшей до-христіанской эпохи; но была-ли азбува у славянскихъ ясычниковъ?" Сдблавъ указаніе на сопривосновеніе славянь съ народами, им'ввшими письменность, Хомяковъ такъ отвѣчаетъ на поставленный вопросъ: "отсутствіе письмень у народа мирнаго и торговаго, окруженнаго со всёхъ сторонъ племенами грамотными, съ воторыми онъ находился въ самыхъ тёсныхъ, а вногда (кавъ и до нашего времени) въ самыхъ утёсненныхъ сношеніяхъ, вовсе невѣроятно a priori. Апріорная догадка подтверждается вполнѣ свидетельствомъ Храбра, который, вавъ всёмъ извёстно, говорить о разаха. По которымъ явычники-славяне читали н гадали". Вотъ эти-то ризы, по мнинію автора, и положены были въ основание глаголицы. Въ славянскихъ областяхъ, находившихся подъ воздействіемъ Византіи, утвердилась вириллица; но "по мфре удаления отъ Византии и сношений съ нею, всё тё причины, воторыя ратовали за новую азбуку, теряли свою силу. Греческія письмена были неизвѣстны народу, и между повообращаемыми ни чтецовъ, ни учителей для чтенія найти было нельвя. Прододжатели діла св. Кирилла попробовали воспольвоваться готовыми данными, т. е., старою письменностью рёвовъ, мало извёстною, но и не вовсе неизвёстною, внакомствомъ съ этою письменностью нёвоторыхъ новокрещенцевь и готовностью ихъ служить орудіемъ для распространенія ученія христіанскаго въ народѣ. Вотъ простая причина возстановленія рівовъ, пополненныхъ въ глаголицу для библейскаго перевода, но уже подъ вліяніемъ кириллицы... Итакъ, заключаетъ авторъ, кирилица была естественнымъ слёдствіемъ проповёди христіанской у восточныхъ славянь, уже сильно напитанныхъ стихіей греческой; глагоица, т. е. пополненные рёзы, была слёдствіемъ той же про-

повѣди, но въ области, чуждой византійскому вліянію". Окончательный выводъ такой: "въ церковной или христіанской грамотности у славянъ первое мѣсто по времени принадлежитъ кириллицѣ, отъ первоучителей; вторая отъ ихъ ближайшихъ учениковъ, рѣзамъ, измѣненнымъ въ глаголицу подъ вліяніемъ кириллицы... Слѣдовательно обѣ письменности были въ продолженіе нѣсколькихъ вѣковъ общимъ достояніемъ всего славянскаго міра".

По новоду этихъ соображеній Хомякова можно замѣтить слёдующее. "Глаголическія буквы, скажень слованя проф. А. И. Соболевскаго, въ полномъ ихъ составѣ не импютз по своему типу ничего сходнаго ни съ одною изъ извъстныхъ азбукт. Изъ многочисленныхъ попытокъ ученыхъ указать источнивъ глаголицы ни одну нельзя привнать удачною" 1). Въ виду этого указание Хомякова на "рѣзы", какъ на источникъ глаголицы, само по себт не представляетъ ничего неправдоподобнаго. Нужно зам'втить, что у арабсвихъ писателей есть прямые намеки на существование у славянъ, по крайней мфри у руссовъ, письменъ. Ибнъ-Фоцланъ въ своемъ извѣстномъ описанія погребенія русса чрезъ сожженіе замѣчаетъ: "они (руссы) насыпали что-то въ родъ холма, поставили по серединѣ его большой кусокъ дерева, на которомъ написали именя умершаго и царя руссовъ" (921 г.); а Ибнъ-Алъ-Надимъ въ своей "Книгъ росписи наукамъ" (около 987 г.) прямо говоритъ о существовани письмена у руссовъ. Такимъ образомъ указаніе на "р'язы", какъ на перво-основу глаголицы, не такъ наивно, вакъ это можетъ показаться съ перваго раза. Бъда только въ томъ, что объ этихъ "ръвахъ" мы не имъемъ никакого представленія и поэтому обращаться къ нимъ для объясневія происхожденія глаголицы это то же, что одно неизвъстное объяснять другимъ неизвъстнымъ.

Для насъ, впрочемъ, важна въ данномъ случав не до-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дровній церковно-славянскій языкъ. Фонстика. Москва 1891 г., стр. 22,

### 392 труды віввской духовной авадемін.

казываемая мысль, а тё условія, при которыхъ написана была Хомяковымъ разсматриваемая статья. "Третьяю дня, говорить онъ, получилъ я нёсколько выпусковъ Извёстій Императорскаго Археологическаго Общества, и въ нихъ догадки Изм. Ив. Срезневскаго о слёдахъ глагольской нумераціи въ нашихъ лётописяхъ. Помимо вёроятности самихъ догадокъ, меня занялъ самый вопрост о глаголицё и кириллицё и вотъ мон результаты". Ясно, что статья написана была экспромптомъ, безъ особой спеціальной подготовки; а между тёмъ на ся страницахъ видны слёды спеціальнаго знанія, свидётельствующаго о знакомствё автора какъ съ самимъ трактуемымъ предметомъ, такъ и съ положеніемъ разсматриваемаго вопроса въ наукѣ. Слёдовательно, здёсь, какъ и вездё, бросается въ глаза широкая начитанность Хомякова.

В. Завитневичъ.

(Продолжение будеть).

Digitized by Google

# БОЛЬШОЙ КАТИХИЗИСЪ Лаврентія Зизанія.

(Окончаніе)').

ГЛАВА III.

Клижизисъ Лаврения Зизанія, разонатряваемый со стороны плана, нетода, врудиція и языка. Достоннства его.

Въ заключение нашего явслъдования скаженъ о томъ, какъ выполнилъ свою задачу Лаврентій Зизаній. Несомнівнио, на его произведени должно было отравиться вліяніе той школы, которая воспитала его. Получилъ ли Лаврентій свое образованіе во Львовъ или Острогъ, —это, въ сущности, бевравлично, потому что южно-русскія славяно-греческія школы, возродивтіяся въ концё XVI и началё XVII в., ниёли одень и тоть же типъ, система воспитанія и школьная программа едва ли имъли какое-нибудь существенное различіе между собой. Главною цёлію основанія греко-славянскихъ школъ, какъ видно наъ современныхъ свидетельствъ 2), было поднять уровень обравованія въ юго-западной Руси, основаннаго на началахъ русской народности в православія. Стремлевіе это сразу же выразилось въ заботахъ о возстановленія пришедшихъ до крайняго упадка славянскаго языка и славанской богословской литературы. Но такъ какъ славянская литература въ тогдашнемъ ся виде была слишкомъ бедна для того, чтобы сю мож-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сн. Труди Кіев. дух. Акад. октябрь, 1898 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Акты Запад. Рос., т. IV, № 149; Акты Юго-Зан. Рос. т. II, 2-е посл. 1. Вишечскаго.

но было ограничиться какъ въ шводъ, такъ и въ жизян, то по этому нуженъ былъ другой болве глубовій и болве плодоносный источнивъ. Источниковъ такихъ въ то время было два: Одинъ латинскій на западѣ, откуда можно было пересадить на русскую почву уже готовую латинскую мудрость и что, благодара непосредственнымъ связямъ Польши съ западной Европой, было деломъ не особенно труднымъ, а другой на востокѣ и хотя съ несравненно большимъ трудомъ, но все таки можно было и отсюда насаждать плоды греческой науки. Къ этому последнему источнику русские и обратились, къ сожалёнію, однаво, положеніе греческой науки было таково, что они удовлетвориться ею никакъ ни могли. Тогдашияя греческая наука стояла не на высотв своего призвания: ею не довольствовались сами греки, которые отправлялись учиться на протестантскій западъ. Здёсь то, на западѣ, именно въ освобождавшейся отъ схоластики наукъ, всъ видбли восходящую зарю новаго просв'ященія и потому сюда стремились всів, бъжавшіе оковъ средневъвовой мудрости, даже православные. При всеобщемъ стремления въ возрождавшейся наувѣ не могли, вонечно, устоять и руссвіе; находясь въ постоянных в соприкосновеніяхъ съ протестантами въ продолженіе долгихъ лёть, съ тёми протестантами которые завели, какъ мы уже видбля, такія же прекрасныя школы даже въ предблахъ юго-западной Россіи, что и у себя на родинѣ, православные не могли не заниствоваться отъ нихъ въ дълъ своего образованія. Съ одной стороны, вслёдствіе высокаго положенія науки у протестантовъ, а съ другой --- веудовлетворительности ся у грековъ, южно-русскіе ревнители просв'ященія основывали свои школы хотя и на чисто православной почвѣ, но въ тоже время они не могли не внести въ нихъ кое-что и изъ протестантскаго элемента, воторый долженъ былъ дать форму этных школамъ, тогда кавъ православіе должно было, такъ свазать, одушевлять ихъ. Въ самомъ дёлё, трудно было на первыхъ порахъ выработать весь школьный строй: курсъ наукъ, методы преподаванія, классную дисциплину и вообще

педагогический строй. Все это южно русския школы могли заимствовать и действительно заимствовали отъ протестантскихъ училищъ, въ чемъ удостовъряетъ насъ самая жизнь тёхъ и доугихъ, до поразительности сходная между собою<sup>1</sup>). Самый курсъ наукъ состояль въ изучения языковъ: русскаго, славянскаго, польскаго, греческаго и латинскаго, древнихъ поэтовъ, философовъ и историвовъ, изучались такъ называемыя семь свободныхъ наукъ, подъ воторыми извёстны были: грамматика, логика, риторика, географія, ариеметика и музыка. Но въ то же время адьсь преподавались и духовныя науки: церковное пъніе и чтеніе, св. Писавіе и предавіе, именно: ученіе отъ св. евангелій, посланій апостольскихъ, пророковъ, св. отцевъ, ученіе о доброд втеляхъ, т. е. нравственное богословіе, ученіе о правдникахъ, что можно отнести въ предмету литургики.

школы, способствля поднялію Вновь основывавшіяся уровня умственно-правственнаго развитія общества, въ то же время достигали и другой, спеціальной цёли, т. е. подготовленія людей, способных отстанвать интересы православной церкви въ борьбъ съ иновърдами. Для успъшнаго веденія борьбы этой православнымъ нужно было создать свою собственную богословскую науку, которая, не пренебрегая плодами латино-протестантской богословской мысли, имела бы свое собственное направление, лежащее на началахъ православной доктрины. Такую науку въ разсматриваемое время православные и начали выработывать, насколько, конечно, было силь и умёнья, ассимилируя заимствованное сообразно съ своимъ духомъ и потребностями. Но что всего важнѣе было во вновь возникавшихъ училищахъ, такъ это самый методъ преподаванія, который, рёвко отличаясь отъ схоластическаго, оказываль плодотворное вліяніе на богословствующую мысль, что отразилось на сочиненіяхъ ученыхъ, воспитавшихся по

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этонъ см. у Соводова, Отнош. протеставт. и Россія, стр. 417-444.

такому методу. Въ то время, какъ въ латинскихъ школахъ главное внимание обращали на форму усвояемаго, въ грекославянскихъ школахъ существенное значение придавалось тому, чтобы воспитанникъ какъ можно больше усвоялъ знаній и главнымъ образомъ-понималъ усвояемое. Изъ сохранившагося устава Луцкаго братства 1) видно, что въ греко-славянскихъ школахъ работы для ума давалось нисколько не мень. ше, чёмъ въ латинскихъ училищахъ при схоластической системѣ вослитанія съ тою только существенной разницею, что въ первыхъ давался опредёленный матеріалъ; зафсь мысль действовала сообразно съ данными фактами и на основания послёднихъ выработывала свои принципы, а не наоборотъ, какъ въ схоластикъ, гдъ факты подводились подъ заранъе придуманныя правила. Слёдствіемъ такой системы воспитанія въ воспитанникахъ должно было явиться развитие реальнаго направленія мысли и уваженія къ положительному методу познанія. Наконець, ко всему этому нужно еще присоединить и то, что при школахъ, какъ напр., львовской, острожской, были довольно вначительныя библіотеки. Здёсь, кромѣ церковно-богослужебныхъ внигъ, мы встръчаемъ учебныя пособія по граммативъ, риторикъ, музывъ, космографіи, философіи, исторіи и проч.

Понятно, что при такихъ средствахъ воспитанія и при своихъ несомивныхъ дарованіяхъ, Лаврентій могъ получить прекрасное по тому времени образованіе. Лаврентій могъ прекрасно знать и двйствительно вналъ языки, а потомъ и вообще пріобрёсти достаточный запасъ фактическихъ знаній, такъ что современники отзывались о немъ, какъ о мужъ благочестивомъ и благоговъйномъ, дидаскалъ, витіи, пріобрѣтшемъ хорожее знаніе греческаго языка<sup>2</sup>). Главное же пріобрѣтеніе Лаврентія состояло въ томъ, что воспитакшая его школа по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Правила 10, 11, 12, привед. у Флерова "Правосл. Церков. Вратства", стр. 112.

<sup>\*)</sup> Чт. общ. Истор. н Др., 1877 г., вып. І., стр 5.

селила въ немъ навыкъ и уваженіе къ положительному методу въ разработкѣ науки, методъ, который онъ примѣнилъ и къ своему Катихизису. Отсюда же, паконецъ, онъ вынесъ и твердую рѣшимость посвятить свои силы на дѣятельность и пользу русскаго народа, его просвѣщенія и на пользу православной церкви. Такимъ образомъ, школьное вліяпіе на Катихизисѣ должно было сказаться: въ методѣ, которому Лаврентій слѣдовалъ при написаціи его, эрудиціи, начало которой было положено въ школѣ и въ его богословскихъ воззрѣніяхъ.

Не смотря на предметъ своего сочинения Лаврентий. можно сказать, вполнё слёдуеть положительному способу при раскрытія своихъ мыслей. Изъ разсмотрёнія Катихизиса лено видно, что авторъ прежде, чвиъ взялся за сочинение, прекрасно изучилъ свой предметъ, предварительно ознакомившись со всёми источниками и сочиненіями, на основаніи которыхъ онъ хотвлъ строить свою систему. Фантическая сторона у Даврентія на первоих планѣ и потому онъ старается всякое положение свое закрънить болёе или менъе длиннымъ радомъ свидѣтельствъ св. Писанія и св. Преданія, выдающихся церковныхъ авторитетовъ и вообще большимъ или меньшимъ воличествомъ фавтическихъ данныхъ. Въ противоположность царившей тогда въ језуитскихъ школахъ сколастикъ, предпочитавшей общій отвлечевный принципъ реальному факту,-Лаврентій является мыслителемъ преимущественно съ противоположнымъ, реальнымъ направленіемъ мысли: прамой выводъ изъ факта является у него преобладающим логическимъ путемъ при обоснования мысли. Впрочемъ, онъ по временамъ прибъгаетъ и въ сравненіямъ, воторыя иногда бывають не вполнѣ удачны, какъ напр., при сравнении есте. ства и личности въ Інсусъ Христь, но вообще же онъ съ умвніемъ пользуется ими, въ особенности, когда ведеть полемику съ иновърными возвръніями. Этому методу Лаврентій и имълъ полную вовможность слёдовать. Какъ мы уже видёли, онъ

393

пользовался всёми средствами для того, чтобы получить солидныя познанія не только въ богословіи, но в світскихъ наукахъ. Своей обширной эрудиціей, которую можно видёть лаже при поверхностномъ чтенів Катихизиса. Лаврентій вывываеть изумление въ читателе. Въ каталоге писателей, сочиненіями которыхъ пользовался Лаврентій, не считая венгъ св. Писанія, находится до питидесяти яменъ и, вонечно, онъ цитуетъ еще не всяхъ, какъ это можно заключать изъ слёдующихъ выраженій: "и отъ всёхъ святыхъ богомольцевъ", "вси святія богоноснія отцы", "глаголетъ бо ся отъ богомольцевъ" и др. По роду своему эрудиція Лаврентія самая разнообразная; кромѣ прекраснаго знанія св. Писанія онъ обнаруживаетъ основательное знакомство съ сочиненіями всёхъ болёе или менёе выдающихся отцевъ и учителей церкви какъ западныхъ, такъ и восточныхъ. Онъ обнаруживаеть обстоятельное знаніе каноновь не только вселенскихъ, но и помъстныхъ соборовъ; далъе, онъ знакомъ, и довольно основательно, съ сочиненіями восточныхъ и западныхъ асториковъ, ему также извёстна была западно-русская полемическая литература, на что указывають, во-первыхъ, ссылки на извёстную внигу Скарги, я во-вторыхъ, содержаніе полемических отдёловъ Катихизиса, говорящих о знакомствё со всёми выдающимися произведеніями какъ латанской, такъ и русской полемической литературы. Наконеца, источнивами для Лаврентія служили: русскія лётописи, житія святихъ, древнія богослужебныя конги и даже пронсшествія изъ современной жизни. Естественно, что при такомъ громадномъ обладаціи матеріаломъ вужно было особенное умѣніе автора воспользоваться имъ. Нужна была особенная ученая сноровка для того, чтобы критически отнестись къ нашей средневъковой богословской литературъ, которая была переполнена разнаго рода апокрифами, приходившими къ намъ сначала изъ славянскихъ земель, а съ ХУ-ХУІ в. н съ запада. Понятно, что отъ всякаго тогдалиняго русскаго

богос юва, если онъ имълъ желаніе сдълаться учеными, прежде всего требовалось умёнье и рёшемость отказаться отъ старыхъ воззрѣній на эту литературу. И Лаврентій, вообще можно сказать, вполн'в удовлетворяеть этому требованию; онъ не всякій матеріаль, какой только попадался поль руку, беретъ для своего зданія, я, какъ и слёдовало ученому изслёдователю, сортируеть его для того, чтобы отличить въ немъ хорошее отъ дурного. Главнымъ критическимъ правиломъ для него служить оцёнка того или другого литературнаго памятника путемъ сравненія съ другими такого же рода, при чемъ цаматныкамъ, писаннымъ на латинскомъ и греческомъ языкахъ, онъ отдаетъ предиочтение 1). Въ частности, между греческими памятныками на первомъ планѣ у него стоятъ древніе списки: "а новыхъ книгъ греческаго языка не пріемлемъ и мы, говорилъ Лаврентій справщивамь: искажены по сторонамъ" э). Въ твхъ случаяхъ, вогда рвчь заходить о цониманія того или другого спорваго мёста или отдёльнаго выраженія въ памятнике, авторъ прибегаеть и въ филологической критик'; таковъ, напр., разборъ имени ап. Петра <sup>3</sup>). Далёе, по сравнительному своему достоянству источники, которыми Лаврентію приходилось пользоваться, располагаются такъ: на первоиъ мъстъ стоитъ, вонечно, св. Писаніе, а потомъ писанія св. отцевъ и учителей церкви, правила соборныя и апостольскія н. наконець, сочиненія историковь въ качеств' пособія.

Въ силу обширнаго знакомства съ твореніями отцевъ и учителей церкви и знанія св. Пысанія, въ силу критическаго своего такта, вполи в было естественно ожидать отъ Лаврелтія, что произведеніе его и главнымъ образомъ его богословская сторона виоли в будетъ уд. влетворительной, вполи в бу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Преніе Лаврентія Зизавія съ игумевонъ Илісй, Тихоиравова, т. II, стр. 88. 97-98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., crp. 88.

<sup>\*)</sup> Катихизисъ, л. 126 об.

деть вырно учению древней христіанской церкви. Дийствительно, его богословствование въ общемъ, можно смёло свазать, вёрно опредёленіямъ церковныхъ каноновъ и практикѣ древней церкви, но во многихъ частныхъ вопросахъ онъ не могъ устоять противъ иновърныхъ вліяній. Мы уже виділи, каковы его воззрѣнія на такиства: священства, брака, евхаристін и ифкоторые другіе предметы, чтобы судить о тонъ, на свольво Лаврентій поддался этому вліянію: онъ нногда высказываеть на одинь и тоть же предметь три разныхъ взгляда: православный, католическій к протестантскій (на таннство священства, напр.); во многихъ местахъ становится въ противорѣчіе съ самимъ собою: на евхаристическую жертву онъ вообще держится православнаго возарънія, и въ нъкоторыхъ местахъ-краяняго раціоналистическаго мизнія, такъ что читатель можеть недоумъвать: что же такое евхаристія --истивное твло и кровь Христовы, или же просто хлебъ и вино? Чыть человыть спасается: искупятельною ли смертію Інсуса Христа, или своими собственными страданіами, воторыя онъ временно нессть въ частилище и т. п. Всв эти онибви и колебанія, не говоря уже о неточныхъ выраженіяхъ ныслей, ясно указывають на то, что Лаврентій не выработаль себѣ еще яснаго и отчетливаго представленія относительно православнаго въроученія и въ этомъ-то колебаніи богословствующей мысли Лаврентія нельзя не видъть вліянія швольнаго духа и направленія, которое на цервыхъ порахъ было шатко и неустойчно въ новникавшихъ училищахъ. Вліяніе шволы было особенно сильно и особенно отравилось на Катихизись, такъ что и причину изданія его въ Москвь и явкоторые изъ историковъ 1) видять въ интригъ протестантовъ, старавнихся пропасандировать свои иден при помощи его<sup>2</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Соволовъ, Огношевіе претестант. въ Россін, стр. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вліяніе школи отразвлось и на другомъ выдающенся д'ялелі того вромени, Стефані Зизаній, браті Лаврентія и въ таконъ же точно произведенія, что и у посл'ядняго.

Не могла, конечно, не отразиться на Катихизись, въ особенности, гаћ онъ носитъ слёды католичества, и та среда, которая окружала вообще все тогдашнее южно-русское общество. Наконецъ, причина недостатковъ Катихизиса Лаврентія кроется еще въ недостаткъ средствъ къ уясненію и правильному раскрытію истинъ православія, именно въ неразвитомъ состояние той самой науки, противъ которой грешитъ Лаврентій. Лаврентій быль піонеромь въ томъ дёлё, за которое принялся; до него никто не только изъ южно-руссовъ, но и вообще изъ православныхъ не писалъ катихизиса и первая попытка на этомъ поприще М. Смотрицкаго кончилась неудачею. Обратиться за разъясненіемъ нікоторыхъ темныхъ вопросовъ некуда было; Востовъ въ это время самъ поддавался вліянію протеставтивма: изъ взв'ёстнаго свид'єтельства Смотрицкаго видно, въ какомъ печальномъ положении находилось тамъ православіе. Конечно, свидѣтельству его нельзя придавать значенія несомнённой истины, но фактической стороны этого свидётельства отридать н'ыть возможности; сказать такъ рёшительно и открыто ложь, которую не трудно было бы изобличить Кириллу Лукарису, бывшему въ постоянныхъ сношеніяхъ съ юго-западной Русью, Смотрицкій не могъ. Несправедливы были его подозрёнія въ неправославіи относительно всей церкви, но они имёли свою долю основанія по отношенію въ нёкоторымъ лицамъ; такъ, напр., патріархъ Геннадій Схоларій, приказавшій предъ смертію сжечь четыре книги своего сочиненія, нёсколько быль наклонень въ протестантизму въ учении о въръ, по митнію ичкоторыхъ историковъ<sup>1</sup>); его ученика К. Лукариса тоже обвиняли въ протестантизмѣ и опять съ большимъ или меньшимъ правдоподобіемъ<sup>2</sup>). Но есля неправославіе означенныхъ лицъ было

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мелетій Пигасъ, патріархъ адевсандр., И. И. Малишевскаго, т. І, стр. 559-560.

<sup>\*)</sup> Соколовъ, стр. 427.

#### 402 • труды вівиской духовной авадеміи.

скорѣе гадательнаго, чѣмъ несомнѣннаго характера, то были и такіе іерархи, какъ Захарія Герганъ, митрополитъ Навпакты и Арты, катихизисъ котораго былъ въ обращеніи даже въ юго-вападной Россіи, Наванаилъ Канопій, Христофоръ Ангелъ и др., которые были вполнѣ преданы протестантизму<sup>1</sup>). Оставалась Москва, и Лаврентій, дѣйствительно, ѣдетъ туда, но какъ оказалось и здѣсь были не чужды нѣкоторыхъ ложныхъ мыслей. Какъ видимъ, Лаврентію негдѣ было найти помощи въ своемъ затруднительномъ положеніи; болѣе или менѣе такъ, такъ училъ Лаврентій, учили и другіе, и нѣкоторыя богословскія мысли, какъ напр., о времени иресуществленія св. Даровъ, были ходячими въ современномъ богословскомъ мірѣ.

Историческая сторона въ Катихизист также заставляетъ желать лучшаго, въ особенности неудовлетворительность сказывается въ его пов'вствование о приняти христіанства Русью и въ повъствование о началъ заблуждения католиковъ относительно filioque <sup>2</sup>). Впрочемъ, упрева заслуживаетъ только послѣдній разсказъ, который Лаврентій не провѣрилъ по достовърнымъ источникамъ; что же касается вопроса о принатія христіанства Русью, то Лаврентію, конечно, нечего было и думать о томъ, чтобы отнестись въ нему болёе или менёе критически. Для этого вопроса онъ имвать у себя подъ руками очень богатый матеріалт и при томъ въ полномъ смыслѣ сырой; благодаря послёднему обстоятельству, здёсь Лаврентію приходилось встрёчаться съ петочностями, которыя и въ настоящее время представляють своего рода terram incognitam и служать предметомъ спора и пререканій между учеными. Между твиъ о сравнении твхъ научныхъ средствъ, которыми располагаетъ современная наука съ тёми, которыми нользовался Лаврентій, не можетъ быть и рвчи.

Языкъ, на которомъ былъ написанъ Катихизисъ, назы-

<sup>1</sup>) Мелетій Пигасъ, пагр. алевс, т. І, стр. 572-573.

<sup>2</sup>) Катахизисъ, л. 313.

вается "литовскимъ" (оглавление сто), а въ Прении справшики замёчають, что они "языка полского неразумёють"). Но языкъ этотъ былъ собственно ни литовскій, ни польскій: оцъ представляль собою сибсь самыхь разнородныхь элементовь которыхъ такъ много въ западно-русскомъ врав. На осно вани современныхъ намятниковъ, напр., Палинодія Захарів Копыстенскаго <sup>2</sup>), которая также написана на литовскомъ язывь. послёдній представляеть собою смёшепіе главнымъ образоми двухъ наръчій: былорусскаго съ оттынкоми малорусскаго, и польскаго, перембшаннаго въ свою очередь съ латинскими словами. Въ виду такой пестроты переводчику Катихизиса трудно было справиться, переводя его на славянскій языкъ, и потому многія слова его оставлены совсёмъ безъ перевода (напр., привлачаютъ", "альбо", и др.)<sup>3</sup>). Что же касается языка приводимыхъ Лаврентіемъ мёстъ изъ св. Писанія, то трудно сказать съ опредѣленностію, какимъ текстомъ Библів пользовался авторъ, или же онъ приводитъ ихъ вольно, какъ напр., слёдующее пророчество Исаін (VII, 14): "се дівва во чреві зачнеть, и породить сына, и прозовеши имя ему Еммануилъ" 4) и др. Вообще же рѣчь Лаврентія течетъ плавно, читается легко и только въ накоторыхъ мбстяхъ, благодаря неточному переводу, есть довольно темныя выраженія для пониманія. Въ извёстныхъ случаяхъ онъ позволяеть себ' даже шутку ("еретицы же иже суть Евтихій и Діоскоръ, иже и на вло скоръ", или: "аще убо и паки вопрошаеши сия, то и паки реку ти и отчасти яваю ти, а не все скажу ти")<sup>5</sup>), отъ которой неръдко переходитъ къ энергическимъ выраженіямъ, особенно когда ведетъ полемику съ иновърцами; тогда у него выраженія въ родъ "еретиче, злой

•) Ibid., 1 43, 216

<sup>&#</sup>x27;) Автопися, т. Ш, стр. 87.

<sup>\*)</sup> Рус. Истор. Библіот., т. IV.

<sup>\*)</sup> Катихнанс., J. 154, 233, 168 об.

<sup>4)</sup> Ibid., J. 43.

еретиче, блядословатъ" и проч.<sup>1</sup>) встрвчаются нервдко. Впрочемъ, не смотря на это, у Лаврентія нътъ злой, мелкой, приправленной памфлетомъ бранчивости, ни часто встрвчающейся въ нъкоторыхъ современныхъ полемическихъ сочиненіяхъ фанатической злости, качества, особенно свойственныя латиноуніатскимъ полемическимъ произведеніямъ. Конечно, спокойный тонъ Лаврентія много зависълъ отъ самаго предмета сочиненія, но нужно замътить, что и онъ все-таки не вполнъ соотвътствуетъ величію тъхъ истинъ, объясненіемъ которыхъ долженъ заниматься Катихизисъ и не имъетъ въ себъ той силы и важности, которою отличаются, напр., творенія отцевъ и учителей церкви.

Планъ, которому Лаврентій хотелъ слёдовать при написании своего Катихизиса, виденъ въ его словахъ: "Сложевіе сіе святое (символъ въры) уже есть разублено на дванадесять стиховъ; обаче его и паки вторицей богословцы раздвляють на три сія части: на сотвореніе міра, на искуплевіе и на освященіе и свиъ убо Отцу твореніе, Сыну же искупленіе и Духу Святому освѣщеніе причитають. И нарицають Отца благоволеніемъ, Сына же содийствіемъ, а Духа святаго совершителемъ; обаче въждь се, яко пресвятыя и живоначальныя Тронцы едина есть воля и едино действо, понеже Отецъ вся Сыномъ въ Дусѣ Святомъ дѣйствуетъ; Сывъ же Божій такожде Самъ, якоже и Отецъ, делаетъ, подобнѣ и Духъ Святый, яже самъ хощетъ, вся действуетъ. Се уже о благоволения, и о содъйствии, и о совершении рэхомъ, рцемъ же прочее вкратцѣ и о сотвореніи міра" 2). Такимъ образомъ на основани приведенныхъ словъ можно думать, что Лаврентій хотвль раздвоить Катихизись на деб части: въ нервой онъ думалъ дать общее понятіе о Богв и Его отношенія въ міру и главнымъ образомъ къ падшему человѣку, а во вто-

<sup>3</sup>) Katexesbcs, 1 141.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Катихизисъ, л. 384, 42.

рой собственно догматической изложить полное и обстоятельное ученіе о Богв, Трончномъ въ лицахъ. о Существв Его и личныхъ свойствахъ каждаго лица. Но не говоря уже о томъ, что подобный планъ былъ не вполнъ удачно выбранъ для такой вниги, какъ Катихизисъ, Лаврентій далево не выполныть и его. Вибсто того, чтобы послёдовательно излагать свои мысли и строго держаться разъ нам'йченныхъ рамокъ, онъ широко расплывается, говоря много такого, что не вытекаетъ непремённо изъ предыдущаго. Онъ явно забываетъ цёль своего сочиненія-дать народу книгу, въ которой бы въ сжатомъ и доступномъ видѣ были изложены главнѣйшіе догматы православной вёры. Желая, вёроятно, быть обстоятельнымъ и темъ избегнуть всякаго рода недомолвокъ и темноты въ изложения, онъ пербяко превращаетъ краткий отвётъ на предложенный вопросъ чуть не въ самостоятельный трактать, вслёдствіе чего является неизбёжнымь повтореніе однихь и тёхъ же иёсть. А съ другой стороны, желая доказать, что истина находится въ православіи, а не въ католичествъ или протестантствё, Лаврентій при всякомъ удобномъ случав вступаеть въ полемику съ послёдователями того и другого и далеко уклоняется отъ дёла. Этимъ послёднимъ обстоятельствомъ объясняется внесеніе въ Катихизисъ такихъ трактатовъ, которые не имбютъ никакого права на мбсто въ немъ 1). Строгой логической послёдовательности не замётно нисколько; многіе отдёлы не стоять даже во внёшней связи между собою и присоединены другь въ другу будто бы случайно 2).

<sup>3</sup>) Здёсь пом'щаются вопросы и отвёты за нихь; о крестё протнять протестантовъ, объ антихристё протнять панства, о мёстё иронсхожденія христіанской вёры и врещенія русскаго народа, о ності въ субботу, объ исхожденія Св. Духа, о единой главё, о чистилищё – вообще протнять катодичества). Многіе трактаты находятся совсёмъ не въ той части, въ которой ниъ отведено было мёсто по первоначальному плаву автора деобевно въ этомъ отношеніи грёщить послёдняя часть догматичества.

<sup>3</sup>) Неудовлетворительность Катихийнса именно со сторовы илана созна-Труды Кіев. дух. Анаденія. Т. І. 1899 г. 27

Большей послёдовательностію отличается первая часть Катихивиса, гдъ Лаврентій излагаеть ученіе символа въры; вдёсь наблюдается нёкоторая система и это, вёроятно, потому, что при составлении ся Лаврентий пользовался соотвётствующимъ отдёломъ католическаго катихизиса, какъ это даетъ право заключать сходство того и другого,--сходство только въ мысляхъ, но и въ выраженіяхъ, доходящее не мѣстами до буквальности. Впрочемъ, и здѣсь заимствованіе было скорве матеріальнаго характера, чвив формальнаго <sup>1</sup>).

вали современники, какъ подазываеть извёстные критика въ Соловецкой рукописи: "Расположение сел нижици сице должно быти. Первое по началъ върую во единато Бога все до конца, до созданія всея твари; во семь отче нашь все ло конца, посемъ о любян и о десятословін его сирачь о десятихъ Божінхъ SAUGBOLATS AD BORUS, NO CONS O COAME CRATHES TABBAES BOSES, NO COMS O BOEOXдени Пресвятаго и Животворящаго Духа отъ единато Отца" (Солонец. Рукон. л. 286 н об. 287., Правосл. Собесёл., 1855 г., кн. II, стр. 151).

<sup>1</sup>) Приложевію № 1. Параддельныя міста наз Катихизиса Даврентія Зиялнія KATHXEBHCA DHMCKAFO.

*Вопросз.* Чего ради вѣра име- | нуется касолической, соборной?

Отвъть. Понеже вся божественніи ученицы и апостоли во всю вселенную единогласно въру Христову проповёдала и научиша и вси святии богоносния отпы, соборне сходящеся, ввру апостольскую яже во Христь Бога утвердиша (**x**. 13 of.).

Вопрост. Коего ради подобія тварь симъ именемъ нарицаетъ Бога?

Отвъта. Различнаго рода подобія: первое, ангели наридаются бови того ради еже они суть помазанники Божіи, потомъ же и людіе иже сблать на месть его и владычествують человъка, обычай же есть писанію и чрево нарицати бога, иже объядающееся bogów głupie i bezbożnie smyslaи пьяницы и прочім статвім человѣцы иже угождають похотемь | Którą ma kto od Pana Boga. albo

Kiedy i dla czego dwanaśćie artykułów wiary chrzesciiańskiej 82 nam od Apostołów podane?

Wónczas, kiedy Chrystus Pan rozkazał Apostołom aby poselstwo za niego odprawowali i po całym swiecie Ewangelija opowiadali. Bo pierwiej nieżeli się rozeszli, dwanaśćie artykulów wiary chrzesciiańckiej wydali (Rozdz. 1, art. 2).

Czemu stworzone niekiedy nazywamy Bogami?

Wiara nasza chrzesciiańska tego nas uczy, że Pan Bóg iest icden naturą i istnoscią Bóstwa a trojaki w osobach. A ze czasem Pismo S. proroki, także i siędzie bogami nazywa, nie czyni tego iako poganie czynili, którzy sobie wiere li, ale dla osobliwey cnoty iakiey.

Не достигъ такимъ образомъ Лаврентій Зизаній той цёли, которую онъ ниёль въ виду при написания своего

своныть аки Богу. Паки же и ку- | też dla urzędu zwierzchnośći jakiej. миры бъси парицаются бози имъ же по причастию не токио подобія ради гордыни древнія по естеству же единъ Господь Богъ, праведный и истинный вседержитель и творецъ всея твари, сей достойно симъ именемъ нарицается богъ и есть тако (л. 254).

Вопросъ. На колико частей развъляется сей святый символь?

Отвъть. Сложение сие святое уже есть раздёлено на дванадесять стиховъ обаче и паки его вторицею богословцы раздёляютъ на три сія части: на сотвореніе міра, на искупленіе и на освященіе и симъ отцу убо твореніе, сыну же искупленіе, а духу святому освящение причитають. И наридають отда благоволеніемъ, сына же содъйствіемъ, а <sup>2</sup>духа святаго совершителемъ (л. 141).

Вопрось. Чего ради онім три мужа названи быша Іисусами?

Отенть. Тон ветховаватныхъ мужа: Навинъ, Сираховъ, Оседековъ "того ради" были вазваны Інсусами "еже они суть образъ и подобіе Інсуса истивнаго, Господа нашего Інсуса Христа быша. Понеже Інсусъ Навинъ иже бъ воевода сильный, поправый супостаты сыновь параильтескихъ и введе Изранля въ землю обътованную. Інсусъ же наки Сираховъ учитель бѣ премудръ ВЪ бывшемъ въръ, а Інсусъ и Оседекъ бъ священных, соверши церковь Божію. Тако и Христосъ истинный Інсусъ силою своею поправый неналистиика рода человъческаго и вёрующихъ въ онь въ

którą na sobie kto nosi na podobeństwo niejakie Bogiem go nazywamy. (Rozdz. II art. 8).

Co ma człowiek chrześćijański wierzyć i wiere iest czesci składu apostolskiego?

Credo... na trzy częsci się dzieli. Wpierwsziey opisuią nam pierwszą . Osobę boskiey natury i przedziwne sprawy jey około stworzenia swiata. W drugiej częsci opisuią nam drugą Osobe i taiemnice ludskiego υd kupienia. W trzeciev sześći o Duchu S. trzeciey Osobie boskiey, która iest początkiem i zrzódlem swiątobliwośći naszey (Rozdz. I, art. 4).

Co się znaczy przez to słowo Chrystus?

Имонемъ Інсусъ "wiele ludzi na-zywano. Bo i syna Nawe, który na mievsce Movzesza nastapił i lud przez Moyżesza z Egiptu wybawio-' ny do ziemi obie caniey zaprowadził i syna także Iozdecha kaułana Iezusem nazywano. Jednak daleko słuczniey i przystoyniey Pana i Zbawiciela naszego tem imieniem zowiemy, ktory nie ieden narod, nie z niewoli egipskiev albo babilońskiev ale wszystek swiat z niewoli szatańskiey wybawił i z Bogiem Oycem swym poiedmał. Dla czego to imie Iczus iest przednie i mł snie Zbawiciela naschego (Rozdz. III, art, 6).

Катихизиса и попытка его дать символическую книгу православной русской церкви окончилась неудачей. "Катихизисъ,

землю живыхъ сирёчь во царствіе небесное введе. (Толкуется же Іисусъ Богъ избавилъ (об. 3, 4 л ).

Вопросъ: Чесо ради восиоминаемъ время, еже при Понтійстѣмъ Пилатѣ?

Отањиз. Сего ради воспоминаемъ его (Пилата), дабы явлено было оно время, въ неже волею своею страсть пріятъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ (л. 57).

Вопросъ. Чесо же ради Господь нашъ крестною смертію умре?

Отвът. Того ради, еже та смерть срамотнёе и лютёе И проклята; такою убо смертію злыхъ разбойниковъ осуждаху древле, смерти предающе и на креств раснинающе. Христосъ же Богъ нашъ сего ради крестнук страсть пріять, яко да древомъ древнюю клятву разрушить, понеже Адамъ въ ран заповёдь Божію преступи на отреченное древо рудѣ простеръ, -коснуся и умре; Христосъ же во оградѣ крестною страстію адамово простертое дерзновение исправи (л. 59).-

Вопросъ. Повъждь ми, есть ли нѣкія свидѣтельства отъ святыхъ писаній о воображевіи таковыя страсти и смерти Христовы?

Отавиз. Есть. Преображение страсти Христовой жертва Исаакова, потомъ онаго змія мёднаго. повёщение въ пустыни и наки преображение тому нже бысть древній агнецъ" и потомъ приводятся пророчества Исаін, Захаріи и Давида (л. 62).

Czemuż to dołożono, iż za starostwa pilatowego Chrystus Pan był w żydowstwie umięczon?

Aby za opisaniem osób i czasu tem pewnieyszą mieli wszyscy ludzie wiadomość tak wielkiey i potrzebney rzeczy narod wi ludzkiemu (Roz. V, art. 3).

•Czyly ż to z trafunku stało że Pan Chrystus na krzyżu smierć podiął?

Boska to była wola i rada, aby czatan, ktory był na drzewie pierwszych rodziców naszych z wyciężył, przez Chrystusa Pana na drzewie był zwyciężony, aby zkąd doczątek był smierci, e tamtąd żywot powctał. Na krzyżu umrzć była to hońba u żełżywość wielka nie tylko u pogan, ale i w zakonie moyżeszowym: Przeklęty każdy biwał ktory wisiał na drzewie lednak syn Boży tak sromotną i okrutną smierć chciał podiąć, aby tem większe dob rodziejstwo i miłość ku rodzaiowi ludzkiemu pokazał (Roz. V, 4).

Czemuż tę hystorylą męki pańskiey iak nayczęsciey mamy sobie przypominać?

Sam Pan Bóg zaraz skoro człowiek zgreszył te taiemnice Syna swego iednego przez rozmaito figury ludzłom opowiadał. Abel, którego był brat rodzony z zazdrośći żabił, Izaok cfi rowany, Boranek, którego byli Żudzi ofiarowali, gdyż nie woli z Egiptu wyszły; także i on waż miedziany, którego Moyżeosz na puszczy wywyższył, figurą

408

¢

напечатанный Филаретомъ, какъ въ то время не могъ быть названъ выраженіемъ в'врованія всей русской церкви и слу-

Вопросъ. О погребения же Христовѣ чесо дали намъ страсть или смерть исповблуеть?

Отвътъ. Того ради, дабы несумлялися о смерти Христовъ понеже твлеса и прочихъ мертвыхъ человѣкъ погребаютъ. О токъ убо Христовомъ воскресении инсаша намъ вси свангелисти еже тбо Христосъ въ HOBBML Іосифовѣ гробѣ положенъ. И се сотворыша того ради, дабы нивтоже не глаголаль еже кто не воскресе (л. 63).

Bonpocz. Что есть страсть Христова?

Отвъть. Страсть убо Христова воистину страшна есть и ужаса исполнена, понеже и вся тварь отъ основанія тогда колебашеся зане неисповѣлимы болфзяи и досады претерив. Господь нашъ Інсусъ Христосъ конждо бо удъ святыя его плоти безчестіе насъ ради пріять: терніе глава опаевание же святое лице его, прочее же и всего твлесе протяженіе на кресть и нѣсть убо возможно всего сего исповъдати чело- zranione. Na dusze także wiekszą

meki były Chrystusa Pana. Proroctwa też Izaiasza proroka, Dawida i inszych tak iasne o tem sa. że własnie męscę Syna bożego tak opisali, iakoby na nie patrzyli (Rozdz. V. 5).

Co przez te słowa umarł i pogrzebion wierzyć mamy?

Byli niektórzy, co powiadali iż Pan Chrystus nie umarł na krzyżu. I przeto Apostołowie swięci dla utwierdzenia wiary naszey dołożyli to aby zuden nie watpił, iż Pan Chrystus zawieszony na Krzyżu prawdziwie umarł i pogrzebion iest. Bo tak wszyscy Ewangelistowie swiadzca, iz Pan Chrystus Ducha Bogu oddał. Albowiem Pan Chrystus był prawdziwym człowiekiem, a człowiek umiera kiedy się dusza iego z ciałem ożili. Dla tego (roворить, что погребень), abysny nie watpili o smierci iego. Bo to znak iest, że kto nmarł kiedy ciało iego bywa pohrzebione. (Rozdz. V. art. 6, 8).

Czuł że Pan Chrystus prawdziwie na cie i na duszy iakie albo boleśći?

lezely Pan Chrystus w spomniawszy sobie tylko na to, iako miał okrutne męki mieć cierpieć potem Krwawym cię pocił; coż rozumieć mamy, iakie boleśći czuł, kiedy istotne męk tak okrutne cierpiał? Nie było tego mieysca w ciele Chrystusa Pana, które by nie było zranione, głowa cierniem skluta, bok przebity, rence, nogi gwozdziami przebite, twarz uplwana, upoliczkowana, wszystko ciało zbite, жить символической книгой для всёхь ся чадъ, такъ и нынё не можетъ считаться свильтелемъ о тоглашнемъ върования

BBRY, MHORO 60 6B HOHOMEHIA B | niżli insze ludzie boleść czuł i cierпоруганія, яко же глагола въ 68 пс. Давидъ: ты бо, рече, свъси поношеніе мое и стуль мой и сраноту мою предъ тобою вси стужающін ми цовошеніе дожда душа моя и страсть (л. 45).

Вопросъ. Како убо и ченъ Христосъ во адъ сошедъ?

Отењта. Псалмопѣвецъ Jaвидъ отъ лица Христова тако вопість: яко не оставиши душу мою во адъ ни даси же преподобному своему видъти истябнія (**x**. 64).

Вопросъ. Самъ ли Христосъ изъ мертвыхъ воскресе, или Богъ ero Bokpech?

Отевть Въждь убо се-егда убо прочитаеши: его же Богъ восвреси отъ мертвыхъ, сіе разумви выло и баторебарье о йбм обрящеши: на се бо Христосъ умре и воскресе и оживе, да мертвыми и живыми обладаеть, се являеть божественнаго естества власть и отъ сего явлено есть, яко самъ Христосъ воскресе всесильною властію божества своего (л. 79 об.).

Вопросъ. Что есть лесница Божія, понеже Богъ рукъ не имать?

Отевть. Священній богословиы пресущественное и безобразное существо Божіе изъявляють и убо руки глаголють, еже творительное и дъйствительное и скорое промышленіе, еже о зланіи внаменующе; одесную же Отца Сыну сёдёніе глаголеть, симъ въщаніемъ покажеть, еже Отца piał (Ibid. art. 12).

Byłaż dusza Pana Chrystusa istotnie w otchłani piekielniey, czyli tylko przez moc swoią?

Prawdziwie bytnoscią swoią była tam duscha Pana Chrystusa, nie tylko przez moc smoią, w tey otchłani dusch swiętych. O tem Dawid takie swiadestwo daie: Nie opuscisz duszhy moiey w pieklie (Rozdz. VI, art. 4),

Własną swoią mocą Christus Pan zmartwych wstał, czyli iako drudzy ludzie, cudzą mocą?

W Pismie swietem na niektorych mieyscach czytamy, że Chrystusa Pana Bóg Oyciec wzbudził to się iednak rozumie iako o człowieku, zoś gdy mówimy o Nim, że swą mocą zmartwych wstał, iako o Bogu to rozumiemy (Rozdz. VI, art.8).

Iak że rozumie to się: siedzi na prawiev?

Pan Bóg Duchem iest, niema żadnych człouków i dla tego w nie własciwem znaczeniu o Nim mówimy, że siedzi na prawiey. A to siedzenie nic innego nie iest, iak władza i dostoieństwo Królewskie, które ma Chrystus Pan od Boga Oyca (Rozdz. VII, art. 3).

всей нашей церкви; это не болёе, какъ сочиненіе одного литовскаго протопопа, исправленное двумя московскими на-

и Сына во всёхъ равночестіе (л. 91 об.).

Вопросъ. Коими имены святыхъ писаніе церковь Божія имевуетъ?

Отвътъ. Святое писаніе церковь Божія сирѣчь вѣрныхъ Божінхъ различными имены нарицаетъ. Первое убо тѣломъ Христовымъ, второе невѣстою, третіе дѣвою, четвертое пажитіею или стадомъ наригаютъ домомъ Божінмъ (л. 119 об.).

Вопросъ. Кія же цаки вещи наридаются тёмъ именемъ церковію Божіею?

Отвътъ. Храмъ сирѣчь домъ молитвы церковь Божія нарицается; еще же и вси вѣрніи во всемъ мірѣ иже нынѣ суть, бяху и будутъ сіи суть единою святою соборною церковію, домомъ же Божіимъ иже есть столпъ и утвержденіе истины. Особно же наставницы церковніи и строители нарицаются церковь (л. 120).

Вопросъ. Скажи ми что есть тайна?

Отепьть. Тайна есть Невидимыя благодати Божія видимое знаменіе во освященіе наше отъ Бога намъ преданвая.

Вопросъ. Почто вода, а не иное вещество въ крещеніе намъ предана есть?

Ответно. Сихъ ради трехъ винъ первая, яко сія святая тайна крещенія въ водъ баше прообразованна якоже предрекохъ

Iak tę powszechność albo kośćioł ludzi chrzesciańskich Pismo S. nazywa?

Paweł S. do Tymoteuscha pisząc nazywa domem i budowaniem bożem. Domem też koscioł dla tego nazywamy, że iest iakoby iedna familica, którą ieden gospodarż rządzi i sprawie. Nazywa oblubienicą, naostanek nazywa Pismo S. koscioł ciałem chrystusowem. (Rozdz. X, art. 4).

Krótko mówiąc, iak wiere rzeczy kosoiołem nazywamy?

Paweł S. nazywa kosciołem nie tylko zgromadzenie wszystkich ludzi chrzesciianskich całego swiata, ale nazywa i sbiór samych ludzi wiernych w Koryncie, w Gałacie, w Laodycyi i indziey. Zowiemy też Przełożonę w Kosciole bożym i Pasterze kosciołem, naostatek kosciolem zowiemy mieysca poswięcone, na które się ludze schodzą na nabożeństwo i na kazanie. (Rozdz. X, art. 9).

Co własciwie znaczy to słowo sakrament?

Sakrament iest znak rzeczy swiętiey Albo inszemi słowy: sakrament iest niewidomey łaski bożey znak widomy dla naszego usprawiedliwienia postanowiony (Część II, roz. 1, 3).

Czemu to Pan Bóg chciał, aby wody do Chrstu yżywano, a nie insziey materyi?

Dla trzech przyczyn. Naprzód iż każdemu człowiekowi żadulego nie wyimując potrzebny lest do zbawienia Chrzest S. przeto woda четчиками и одобренное однимъ московскимъ патріархомъ: въ строгомъ смыслё, оно можетъ служить свидётельствомъ

ти еже и въ потопѣ и въ Чермномъ морѣ и во Іорданѣ рѣцҟ, та же и на всякой вещи вода явится чистительна умовеніемъ своимъ. Вторая да съ водою добрѣ явленно будетъ и душевное упованіе, понеже вода плоть очищаетъ, духъ же душу освящаетъ сугубъ бо человѣкъ, сугубо и дѣйство, еже въ порожденію его во крещевіи. Третія, зане якоже вода утоляетъ жажду, еще и св. крещеніе похоти ко грѣху потребляетъ (л. 364 об.).

Вопросъ. Въ чесомъ разнь ствуетъ сія тайна отъ прочихъ?

Отвъть. Первое убо, яко иныя тайцы суть въ дъявіи и употребления сія же есть во освященім и въ вещи о себ'в пребывающей, яко во указанию св. крещевія бываеть и совершается обмытіемъ водою въ слов'є; вода въ немъ не есть тайва, но сама есть вода, точно обмытіе водою въ словѣ тайна есть Въ сей же тайнъ благодареніе инако содъвается; освящается хлёбъ ВЪ твло Христово, вино же въ провь его пречистую и тогда совершается тайна внегда намъ пишіею и питіемъ небеснымъ бываеть, не употребленіемъ творится сія тайна, но освящениемъ словомъ. Другое же разньство сея тайны отъ прочихъ сіе есть яко въ прочихъ и перемвняется вещество въ вещь, юже знаменуетъ яко во крешение не премъняется вода во отрождение духовное, еже знаменуеть. Во благодарении же хлёбъ в вино премёняются въ то еже знаменуетъ, сирбчь въ

iest materyią Chrztu; albowiem wody wszyscy łatwo do tak rzeczy potrzebniey dostać mogą. Druga, iż woda osobliwie skutek Chrztu S. znaczy. Bo iako woda plugawość na ciele obmywa, tak też znaczy grzechu na duszy przez Chrzest obmyte bywaią. Nadto iako woda sposobna iest do ochłodzenia ciała, tak też pokaznie uam, iż gorącość namiętnosci cielesnych powielkiey częśći przez Chrzest zagarzona bywa (Ibid., art. 8).

Czem że rózny iest tem sskrament od inszych?

Tem iest rózny: iż insze sakramenta włesnie są sakramentami na ten czas, kiedy ich użyuami, iako na przykład Chrzest własność sakramentu na teu czas mą kiedy kto ochszczony i w rzeczy samiey obmywany bywa. Ale do doskonałośći sakramentu Ciała pańskiego dosyć natem iest, iz sama tylko materia poswiecona iest. Bo tak to prawdziwy iest sakramont Ciała i Krwi pańskiey, kiedy do kto przyimple iako i ów Który chowaią w Cyborium. Dróga różność iest. iż gdy insze sakramenta sprowadzone bywaia nie przemieni się materya w insze naturę iako woda chrztowa nie traci swoiey natury ale tą ż wodą iest isko i przed tem. Ale w sakramencie Ciała pańskiego, co przed poswięceniem było chlebem i winem to po poswieseniu iuz nie iest więcey chlebem ani winem, ale prawdzywemi istotnem Ciałem i Krwą Pana Zbawiciela naszego (Rozdz. 4, art. 9).

только объ ихъ върованіи", говорить митрополить Макарій <sup>1</sup>). И дъйствительно, переполнениая заблужденіями, эта книга

твло и кровь Госиодию (л. 381 об.).

Вопрось. Чесо ради не глаголемъ избави насъ отъ лукавыхъ, но отъ лукаваго?

Отећиња. Сего ради молишеся не глаголень - избави насъ отъ лукавыхъ, во избави насъ отъ лукаваго-понеже врагъ діаволъ вся злая воздвижеть на ны сво-ИМЪ ЛУВАВСТВОМЪ ЗЛЫМЪ ДА ПОГУбитъ насъ искушеніемъ и довленіемъ лестныхъ свтей своихъ; твиъ на нь молимся наниаче встхъ обидящихъ насъ. Сего ради и предано есть вамъ въ молитвъ глаголати: избави насъ отъ лукаваго. Онъ бо есть лукавый непримиримый врагъ, на онаго убо вси да гнъваемся, на онаго да молимся Вогу, сокруши сатану подъ ноги наши. Сей бо ражаетъ и прочая многая вся враги наша, еще молныся на враги, но избави отъ лукавыхъ. На нихъ же не повелёваеть молитися да милостивъ имъ будетъ Богъ и проженетъ отъ нихъ непріязни вся (1. 229 06.).

Czy prosimy o wybawienie od iednego słego czy od wielie?

Mówiemy (d słego, a nie od wszystkiego złego dla tego, że to wszystko zło, które na nas bliznich pochodzi szatonowi iako wynalszcy i podżegaczowi przypisniemy, iowszem na bliznich ani się gniewać mamy, ale wszystek gniew i nienawiść na szatana obrócić, który ludzi do czynienia nam hrzywdy podżega, więc ieżli cię wiakowey rzeczy obrazi blizni twóy gdy się modlicz Bogu Oycu proś aby nie tylko ciebie od złego i krzywd, ktore od bližniego cierpisz wybawił, ale i samego blizniego aby wyrw.ł z reku szatana za ktorego poduszezeniem ludzie ozdradę przyprawieni bywaią (Rozbz 16, art. 6).

естественно не могла нивть ивста среди чигателей ни московской, ни юго-западной Руси; не имбеть она ивста и въ пастоящее время. Съ одной стороны, въ силу тбхъ же ошибокъ, въ которыхъ Лаврентій, проинзируя, сознавался московскимъ справщикамъ: "въ моей книгѣ было много и не дѣла написано", слова, которыя имѣютъ значеніе и теперь, а съ другой – потому, что православная церковь имѣетъ у

1) Исторія рус. церкви, т. XI, стр. 59.

себя такія символическія книги, въ которыхъ, дѣйствительно, содержится ученіе древней христіанской церкви и съ которыми Катихникъ Лаврентія не можетъ идти въ сравненіе ни въ какомъ отношеніи. Въ настоящее время онъ имѣетъ значеніе, какъ любопытный памятникъ возникавшей на раввалинахъ южно-русскаго православія той обновленной богословствующей мысли, которая пріобрѣла твердость и крѣпость только въ наши днв.

Ө. Ильинскій.

## ПРЕОСВЯЩЕННЫЙ ВИРИЛЛЪ НАУМОВЪ,

## ЕПИСКОПЪ МЕЛИТОПОЛЬСКІЙ,

## бывшій настоятель русской православной миссія въ Іерусалимъ.

(Продолжение<sup>1</sup>).

Въ описанныхъ нами выше спошеніяхъ преосв. Кирилла съ представителями высшей греческой іерархіи и болгарской общины въ Константинополѣ время незамѣтно прошло до 10 января 1858 года. Сначала преосв. Кириллъ предполагалъ отправиться съ своею миссіею въ дальнѣйшее путешествіе 10 января 1858 года на параходѣ французскаго общества "Messageries imperiales". Но свирѣпствовавшая около этого времени, въ теченіе нѣсколькихъ дней, необывновенно сильная буря, при снѣжной мятели и стужѣ, доходившей въ Константинополѣ до 5°, заставила миссію отложить свой отъѣздъ въ Іерусалимъ еще на пять дней.

Эги пять дней были проведены преосв. Кирилломъ не безъ польвы для цёли его послёдующаго служенія. Въ это время ему явилась возможность представиться Великому Вивирю и Министру Иностранныхъ Дёлъ Турція, повидаться съ высшими лицами армяно-григоріанскаго духовенства и утвердить на болёе прочномъ основаніи духовную связь свою съ патріархами вселенскимъ и Герусалимскимъ.

Хотя свиданіе съ турецкими министрами и не входило въ первоначальную программу миссіи преосвященнаго Кирилла и, въ частности, его дёятельности во время остановки въ турецкой столицё, но, при болёе продолжительномъ его пребыванія здёсь, оно оказалось весьма умёстнымъ и по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Труды Академін 1899 г. н. февраль,

١

Левнымъ для упроченія, въ глазахъ Порты, уже привнаннаго ею оффиціальнаго характера нашей духовной миссіи въ Іерусалимѣ. Общее вниманіе, какое возбудило прибытіе въ Константинополь русскаго епископа съ миссіею, его частыя повздки въ Фанаръ къ патріархамъ и членамъ Синода и посъщенія ими преосв. Кирилла, служеніе его въ Константинопольской патріархіи и въ болгарской церкви, все это легко могло возбудить подозрѣніе Порты на счетъ мнимополитической цѣли посольства преосв. Кирилла на Востокъ. Въ видахъ предупрежденія подобныхъ неправильныхъ толковъ, русскій посоль въ Константинополѣ предложилъ преосв. Кириллу представиться лично турецкимъ министрамъ, каковое предложеніе онъ и принялъ.

Али-паша (великій визирь) и Фуадт-цаша (мицистръ иностранныхъ дѣлъ) съ замѣтнымъ удовольствіемъ приняли извѣстіе перваго драгомана русскаго посольства о желаніи преосв. Кирилла видѣться съ ними. Фуадъ-паша, кромѣтого, замѣтилъ, что опъ, будучи неправильно заподозрѣнъ русскимъ правительствомъ во враждебныхъ Россіи дѣйствіяхъ но вопросу о святыхъ мѣстахъ, желаетъ искупить приписанную ему вину всевозможнымъ вниманіемъ и предупредительностію къ русскому ецископу.

Флудъ-нашѣ и былъ сдѣланъ первый визитъ преосв. Кирилломъ 10 января 1858 года, въ сопровожденіи перваго драгомана (Аргиропуло) и секретаря (Новикова) нашего посольства. Въ первую минуту свиданія съ преосв. Кирилломъ, Фуадъ наша не могъ скрыть благопріятнаго впечатлѣнія, пропаведеннаго на него благородною наружностію и осанкою начальника русской іерусалимской миссіи. Сотте Votre Evêque a l'air distingué,—сказалъ онъ вполголоса г. Аргиропуло какъ бы въ невольномъ признаніи. Принявъ преосв. Кирилла не только ласково, по и съ нѣкоторымъ дочетомъ, онъ въ дальцёйшемъ разговорѣ навывалъ его пофранцузски топ Seigneur и son Eminence и вообще старалса цоказать всю свойственную ему любезность и остроуміе.

Преосв. Кириллъ, съ своей стороны, выразилъ удоволь. / ствіе, что имбетъ честь познавомиться лично съ его прекосходительствомъ в. какъ новый человёкъ въ край. проситъ ; его покровительства на будущемъ своемъ новрищъ. Фуадъпаша отвёчаль готовностію отдать себя въ полное распораженіе преосв. Кирилла и снабдить его теплыми рекомендательными письмами въ јерусалимскому пашъ Суррею, который находился при немъ въ качестве секретаря въ бытность его въ Княжествахъ Дунайскихъ въ 1849 г.. Преосв. Кириллъ замѣтилъ, что такъ какъ онъ имѣстъ намѣреніе остановиться вь Бейруть па высколько дией, и со-временень побывать и въ Дамасив, то ему было бы весьма полезно получить тавія же рекомендательныя письма и къ тамошиниъ турецкимъ властямъ. Въ отвётъ на это Фуадъ-паша предложнат ему составить списокъ всёхъ лидъ, къ которымъ онъ желалъ бы виёть рекомендательныя письма, объщая исполнить всв желанія его въ точности. И, дъяствительно, предъ отъбядомъ преосв. Кирилла изъ Константинополя, ему присланы были для врученія лично, по принадлежности, письма Фуада, за отврытою печатью, въ губернаторамъ Бейрута, Дамаска и Іерусалима.

Подобный же пріемъ встрётнаъ преосв. Кириллъ н у педикаго визиря, хотя, по личному характеру Аали-пяши, болёе скрытному и воздержному, равно какъ и по высокому его положенію въ Портё, свиданіе это, по необходимости, отличалось нёкоторою степенностію въ пріемахъ и этикетё. Тёмъ не менёе веливій визирь сдёлалъ нёсколько шаговъ на встрёчу преосв. Кириллу, посадилъ его возлё себя, при прощаніи жалъ ему руку и проводилъ до дверей. Преоск. Кириллъ изъявлялъ и здёсь чувство искренняго удовольствія по поводу того, что получилъ возможность представиться его свётлости и поручить себя его покровительству. Аалипаша принялъ эти изъявленія, какъ будто, съ нёкоторою застёнчивостію, обёщая сдёлать все, что только будетъ личпо отъ него зависёть. Соглашаясь на свиданія съ турецкими министрами, преосв. Кириллъ имѣлъ при этомъ въ виду еще одну важную цѣль: пріобрѣсти въ глазахъ высшаго греческаго духовенства на Востокѣ положевіе, по возможности, независимое отъ расположенія этого послѣдняго къ нему. Справедливость подобнаго разсчета начала онравдываться, певидимому, уже во время пребыванія его въ Константинополѣ. Посѣщеніе преосв. Кирилломъ Порты возвысило его въ глазахъ патріарховъ и того духовенства, среди котораго онъ призванъ былъ дѣйствовать въ скоромъ будущемъ.

Константивопольскій патріархъ при свиданіи съ преосв. Кирилломъ въ то самое утро, когда онъ долженъ былъ отправиться въ Порту, просилъ его обойти модчаніемъ всё довъренныя ему желанія и стремленія греческого духовенства, во время происходившихъ объясненій съ ними. Самые турецвіе министры принимали преосвящ. Кирилла, повидимому, не вакъ простого преемника бывшему настоятелю негласной въ то время іерусалимской миссія, дъятельность и средства существованія котораго находились въ непосредственной зависимости отъ мъстнаго греческаго духовенства, а какъ самостоятельнаго представителя интересовъ русокой церкви и русскаго паломивичества на православный Востовъ.

Русское посольство въ Константиноцолъ, съ своей стороны, желало содъйствовать осуществленію подобнаго самостоятельнаго положенія начальника нашей духовной миссіи въ Іорусалимъ. Въ этомъ смысль былъ сдъланъ намекъ іерусалимскому патріарху драгоманомъ посольства г. Мострасомъ въ отвровенномъ разговоръ съ нимъ. Доказывая патріарху необходимость содъйствовать всячески начальнику русской миссіи въ Іерусалимъ въ удовлетвореніи всъхъ его законныхъ нуждъ и требованій, какъ-то: относительно помѣщенія, свободнаго совершенія богослуженія въ свв. мъстахъ и т. п., драгоманъ отъ себя коснулся слегка возможности, въ случаѣ нужды, потребовать ему отъ Порты оффиціальнаро привнанія за нимъ тёхъ же самыхъ преимуществъ, какими пользуются въ Іерусалымё начальники инославныхъ христіанскихъ миссій. Въ отвётъ на это іерусалимскій патріархъ выразилъ теплую готовность установить свои отношенія къ преосв. Кириллу на почвё самаго откровеннаго дружества. Онъ спрашивалъ « прп этомъ у драгомана Мостраса о впечатлёніи, какое произвелъ на начальника нашей миссіи первый пріемъ его патріархомъ. Драгоманъ отвёчалъ, что ему самому показалась странною нёкоторая холодность патріарха въ отвётъ на откровенное и преданное обращеніе преосв. Кирилла къ нему "Преосв. Кириллъ, —замётилъ въ концё драгоманъ, —былъ нёсколько смущенъ тёмъ, что Вы не обмёнались съ нимъ братскимъ поцёлуемъ подобно тому, какъ это сдёлалъ Вашъ вселенскій собратъ".

Патріархъ іерусалимскій оправдывался тёмъ, что, по существующему на Востокё обыкновенію, всякій епископъ цёлуетъ руку у натріарха, и незнаніемъ, что этотъ обычай не принятъ въ Россіи. Патріархъ, впрочемъ, былъ успокоенъ драгоманомъ, увёрившимъ его, что, съ каждымъ новымъ свиданіемъ, преосв. Кириллъ былъ все болёе и болёе доволенъ обращеніемъ съ нямъ Его Блаженства.

Все это подготовило тотъ искренній обмѣнъ взаимныхъ выраженій чувствъ и мыслей между ісрусалимскимъ патріархомъ и преосв. Кирилломъ, который (обмѣнъ) послёдовалъ при прощальномъ свиданіи между ними 14 января 1858 года.

Въ видё вступленія въ любопытную бесёду, во время, этого свиданія, іерусалимскій патріархъ сказалъ преосв. Кирилду, что онъ поджидалъ его во все то утро, въ которое онъ ёздилъ въ Порту, и хотя былъ боленъ, по приказалъ принимать, взъ всёхъ посётителей, только его, имёя нужду переговорить съ нимъ на-единѣ. Затёмъ патріархъ выразилъ сожалёніе по поводу скораго отъёзда преосв. Кирилля, такъ какъ это пом'вшаетъ ему отпраздновать, вмёстё съ двумя патріархами, ихъ общія имянины на праздникъ св. Кирилла іерусалимскаго 18 января. "Мы на-

двялись", -- свазалъ онъ, -- "что три Кирилла соединятся въ этотъ день въ духовномъ общения любви и мира. Я радъ, что вижу Васъ, такъ какъ могу Вамъ сназать теперь отъ души, что я вполнё дов'яряю Ванъ". "А я, -- отв'язаль • ему преосвященный Бириллъ, -- "счастливъ, что слышу отъ Васъ такое признание. Я боялся болёе всего отсутствия довърјя и искренности со стороны Вашего Блаженства, безъ чего труды нои въ Іерусалний остались бы тщетными. Для этого я, съ перваго же свиданія съ Вами, старался внести въ мои отношения въ Вамъ всю возможную искренность и прямодушіе. Привнаюсь откровенно, что если бы я не удостонлся этого взаныпаго довёрія, столь существенно необходимаю для достижения общей нашей цёли на пользу православия, то, не вибя никакихъ тайныхъ побуждений къ пребыванию во св. градв, я просиль бы свое правительство вызвать меня оттуда, какъ безполезнаго дёнтеля". "Я былъ вёсколько предубёжденъ противъ Васъ", отвъчалъ на это патріархъ. "Архимандрить Григорій (Веглерись) первый выставиль предо мною Вату личность съ самой выгодной стороны. Теперь же, повторяю Вамъ, что мив не нужно посредниковъ, чтобы уввриться въ прямодушін Вашемъ, я читаю его въ Вашемъ свётлонъ BSODB".

Дальнёйшій разговоръ соотвётствоваль началу. При прежнихъ свиданіяхъ, замётно было стремленіе патріарха поставить преосв. Кирилла, какъ начальника нашей іерусалимской миссіи, въ полную зависимость отъ произвола святогробскаго духовенства; стёснить свободу дёйствій его цёлымъ рядомъ мёстныхъ условій; извинить заранёе всякую вольную и невольную ошвбку патріаршихъ намёстниковъ въ отношеніи къ миссіи невёжествомъ, грубостью, незнаніемъ приличій. Теперь патріархъ просилъ преосв. Кирилла обращаться съ полнымъ довёріемъ къ его намёстникамъ во всякой нуждё, обёщал немедленное удовлетвореніе, по мёрё силъ, для чего даны были уже имъ, по его словамъ, самыя точныя прика-

١

Digitized by Google

занія. Съ этою же цёлію патріархъ вручилъ преосв. Кириллу открытое письмо къ своему энитропу въ Іерусалимё, исполненное самой отеческой заботливости о нашей миссіи. Кротость и благодушіе преосв. Кирилла виставлялись въ этомъ письмё наравнё съ отличнымъ умомъ и ученостію и высокимъ довёріемъ, какимъ онъ облеченъ былъ отъ лица русской церкви. Пріобрёсти его благорасположеніе, во всемъ угождать ему,---писалъ натріархъ,---вотъ лучшее средство исполкить долгъ благодарности въ отношеніи къ русской церкви, издревле намъ благодётельствовавшей и не перестающей и ныщё приходить къ намъ на помощь.

Во время продолженія бесёды патріархъ іерусалимскій коснулся вопроса о необходимости теперь болёе, чёмъ когда либо прежде, им'ять русскаго консула въ Іерусалимъ. "Я и прежде", поворилъ онъ, просилъ о томъ русское правительство чревъ здёшнее посольство; не-изъ личныхъ цёлей и врихоти, а единственно изъ уваженія къ чести русскаго имени и ради пользы церкви православной. Въ бытность мою въ Іерусалимъ, мит бывало прискорбно видъть, что христіане всёхъ другихъ исповёданій собирались въ храмъ, ямъя во главъ своихъ оффиціальныхъ представителей, и только одна православная община была лишена этого счастія. Сверхъ того, Ви увидите, какъ тяжело будетъ Вамъ заниматься полицейскимъ надворомъ за всёми поклопниками".

Патріархъ предлагалъ для этого поста руссваго вице/ консула въ Яффй г. Марабути, о которомъ отвывался, какъ о человйкй не только усердномъ и распорядительномъ, во и пользующемся общимъ уваженіемъ по уживчивому своему характеру и умйнью ладить со всякимъ.

Вселенскій патріархъ, съ которымъ преосв. Кирилль видёлся въ послёдній разъ наванунё своего отъёзда изъ Константинополя, провожаль его, повидимому, съ искреннимъ сожалёніемъ. Сожалёніе это относилось столько же къ личности преосв. Кирилла, поторый съумёлъ снискать любовь и

Труды Кіев. дух. Авадемін, т. І, 1899 г.

421

уважение всёхъ членовъ Синода своею обходительностию и вниманіемъ къ нимъ, сколько и къ оффиціальному положенію его, какъ посредника между восточною и русскою православными церквами. Эта мысль о веобходимости имать пра русскомъ посольствъ въ Константивополь духовное лице для живыхъ свошений чревъ него между русскою и греческою церквами, повидвмому, ни на минуту не оставляла вселенскаго патріарха. Временное пребываніе преосв. Кирилла въ Константинополѣ значительно ожевило сношенія наши съ греческою черковыю и, по мявнію самого русскаго посланника въ Константинополъ, представило греческой: iepapxin естественный поводъ для частыхъ свиданій и довёренныхъ объясненій съ представителями русской церкви в правительства безъ всякихъ опасений со стороны Порты, а руссканъ дало возможность сдёлать болёе основательную и снисходительную оцёнку нуждъ и печальнаго положенія греческой церкви. Отъвнат преосв. Кирилла прерывалъ начавшееся, при столь благопріятныхъ условіяхъ, в подававшее добрыя надежды въ будущемъ, сближевіе объихъ церввей. Вотъ почему въ особенности вселенскій патріархъ сожалёль объ отъёвдё преосв. Кирилла и выражаль это сожалёніе съ трогательнымъ чувствомъ, въ искренности котораго невозможно было сомнѣваться.

Преосв. Кириллъ, съ своей стороны, старался усповенть вселенскаго патріарха и предлагалъ ему въ посредники между единовърными церквами будущаго настоятеля русской посольской церкви въ Константинополъ<sup>1</sup>). Вселенскій патрі-

<sup>1</sup>) Такимъ настоятелемъ константинопольской русской посольской церина быль назначенъ вскоръ архим. Петръ (Тронцкій), магистръ VII курса Кіев. дух. Акад; ст. 1858 г. инспекторъ Кіевск. акад., съ. 1858 г. ректоръ Кіевск. сем.; съ. 1858 г. г. настоятель посольской русской церкви въ Константинован, съ. 1869 г. – въ Асинахъ; съ 29 мая 1860 г. викарій кишинев. спархіи, списколъ аккерманскій † 10 окт. 1873 г. См. о немъ собраніе мизній и отнибовъ м. Фигарета по д'яламъ прав. церкв. на Востокъ. СПБ. 1886 г., стр. 8, прим. З. Ср. у Строева. Списки јерарховъ. Стр. 554. архъ отвёчалъ на это, что довёріе дается не вдругъ, и что онъ жедалъ бы, поэтому, въ важныхъ дёлахъ, рёшеніе которыхъ готовилось тогда въ церкви, испрашивать письменно совётовъ и мнёнія преосв. Кирилла чрезъ довёренныхъ людей, а не чрезъ посредство митрополитовъ его синода, такъ какъ онъ боится, оказавъ предпочтеніе одному изъ нихъ, возбудить зависть и недоброжелательство прочихъ. Прощаясь съ преосв. Кирилломъ, вселенскій патріархъ упросилъ его принять на память изданный въ Асминахъ Катихизисъ греческой церкви. "Самая книга", сказалъ онъ при этомъ, — "будетъ вамъ нацоминать обо мнё; а о содержаніи ся я буду ожидать вашего просвёщеннаго мнёнія".

Преосв. Кириллъ, предъ отъйздомъ изъ Константинополя въ Іерусалимъ, посътилъ еще разъ накоторыхъ взъ членовь константинопольскаго патріаршаго синода. У одного взъ нихъ (дервонскаго митрополита) онъ видълъ новаго филяппопольскаго епископа, переведеннаго туда изъ Смирны на сибну бывшаго митрополита Хрисанев. Къ удивлению преосв. Кирилла, этотъ епископъ, пользовавшійся среди греческаго духовенства славою образованнаго и даже ученаго архипастыря, выражаль самыя гуманныя воззрёнія на грево-болгар. скій вопрось и объясных преосвященному Кириллу, что онь нарочито рёшилъ продлить время своего пребыванія въ Константинопол' для того, чтобы хоть сколько-нибудь научиться славанскому языку, знаніе котораго онъ считалъ необходимымъ для добросовёстнаго ясполненія своихъ новыхъ обязанностей. "Если бы такъ разсуждали и такъ д'блали всъ греческіе архіерен, посылавшіеся въ болгарскія епархін",--замъчаетъ по этому поводу преосв. Кириллъ,---, то грекоболгарский вопросъ решился бы своро и просто".

Въ послъдніе же дни своего пребыванія въ Константинопелът преосв. Квриллъ повнакомился съ представителями армяно-григоріанскаго духовенства, имът въ виду, равумъется, необходимость въ будущемъ имъть дъло съ этимъ духо-

венствомъ. Тоговременный константинопольскій армяно-григоріанскій патріархъ-Аюбъ незадолго предъ твиъ, по превлонности лётт, быль устранень оть управленія церковыю и оть іерусалимскаго армянскаго патріарха быль присланъ вийсто блюстителя константинопольскаго престола епископъ Давидъ, одинъ изъ умнёйшихъ и образованнёйшихъ членовъ армянскаго духовенства, считавшійся въ то время наиболёе достойнымъ кандидатомъ на эчијадзинскій престоль. Узнавъ о прибытій въ Константинополь начальника ісрусалимской русской духовной миссіи, онъ предупреднав его своимъ посвщеніемъ. Поэтому, преосв. Кириллъ считалъ своею обязанностію отплатить ему за эту любезность отвётнымъ посёщеніемъ, что в сдёлаль за нёсколько дней до своего отъйвда изъ Константинополя. Свидание преосв. Кирилла съ вружискимъ епископомъ Давидомъ весьма любопытно въ подробностяхъ своихъ, какъ несомнённое доказательство той искренней преданности, вакую армано-григоріанская церковь и община не переставали оказывать Россіи. Енископъ Давидъ отъ лица всего армянскаго народа свидительствоваль предъ преосв. Кирилломъ о живомъ чувствъ преданности, желавія счастія и славы Россін, прибавявъ, что армяне дорожатъ союзомъ и расположеніемъ русской державы и церкан и доказали это своимъ поведеніемь во время минувіней войны. Не ограничившись, впрочемъ, одними словесными увъреніями, епископъ Давидъ вручилъ преосв. Кириллу напутственное письмо къ јерусаламскому армянскому натріарху отъ имеми и за подписями главныхъ старбёшнаъ константинопольскаго арманскаго населенія. Въ этомъ письм'я русская духовная миссія поручалась особенному попечению јерусалнискаго духовнаго глави армянскаго народа съ просьбою отдать въ распоряжение начальника русской миссіи, на первихъ порахъ его пребыванія въ Іерусалянъ, если только онъ пожелаетъ того, свобедную квартиру въ патріархім съ прислугою, пищею и всякний другими удобствами.

Преосв. Кириллъ выразнаъ желаніе видёть арманскую церковь въ Константинополѣ. Желаніе его было немедленно исцолнено съ вилимымъ удовольствіемъ. Онъ быль введень въ церковь съ торжествомъ, въ сопровождения пъвчихъ, бывшихъ въ діаконскихъ облаченияхъ и со свёчами въ рукахъ, при стройномъ п'янія молитеь о благосостоянія церкви, при чемъ это цёніе, такъ отличное своею гармонією отъ рёзкой нестройности греческихъ хоровъ, напомпило руссиниъ слуша-. телямъ духовную музыку нашихъ концертовъ. Преосв. Кирилль быль вовыедень на ступени алтаря, устроеннаго по армянскому обывновению, на возвышения, бевъ иконостаса, и HOCAMERS вовлѣ престола, въ виду собравшагося народа<sup>1</sup>). Въ знакъ духовнаго единенія объихъ перисей---русской и арманской, еписковъ Давидъ просилъ преосв. Кирилла прочитать въ ихъ храм'в предъ престоломъ вавую-нибудь молитву и затвиъ благословить народъ. Охотно исполняя это желяніе, преосв. Кириллъ выбралъ съ намбреніемъ и прочиталъ троповь я кондакъ Трояцына двя, ясно выражающіе всемірный характеръ христіанской пропов'яти и заканчивающіеся призываніень всьхь кь церковному единенію. Подь архипастырскимъ благословеніемъ русскаго епископа всѣ присутствовавшіе міряне благоговітно преклонили головы и, когда онъ проходиль по церкви, бросались цёловать его руки и одежду 2).

Прежде чёмъ перейти къ разсказу о дальнёйшемъ путешествіи преосв. Кирилла къ мёсту его служенія, мы остановачися здёсь на минуту для того, чтобы бросить общій взглядъ на результаты сравнительно иродолжительнаго пребыванія его въ Константинополё. Пребываніе это сопровож-

') См. инсьмо преосв. Вирила въ м. Григорію. Духови. Бесіда 1858 г.
 № 19 стр. 247-248.

\_\_\_\_\_

<sup>1</sup>) Собдтия о послёднихъ дняхъ пребыванія преосв. Кирилла въ Константинонолѣ Замиствованы нама превмущественно илъ записки посла Бутенева, представленной имъ въ Министерство Пностранныхъ Дёлъ въ февралѣ 1853 г. / Си. арх. Се. Синеда не изиделярія оберъ прокурора за 1858 г. д. № 381. 428

.

далось иногина положительными результатами. Важивншими изъ нехъ безспорно должно быть поненано го. что за время своего пребыванія въ Константинополё преосв. Кирилаъ въ достаточной степени успёль повнакомиться съ общимъ состояніемъ православно-христіанской церкви на Востокв. Это обстоятельство нивло важное значение для него, такъ какъ давало ему возможность оріентироваться въ своемъ новомъ положения начальника јерусалимской миссіи, по врайней ибрв, на первыхъ порахъ своего служенія на Востокв. Съ другой стороны, отчасти черезъ русское посольство и отчасти путемъ непосредственныхъ сношеній съ ісрусалнискимъ патріархомъ, преосв. Кириллъ успёлъ за это время болёе или менбе достаточно познакомиться съ тою средою, въ которой ему предстояло служить и действовать. Самъ преосв. Кириляъ о результатахъ своего пребыванія въ Константиноноль въ письмъ къ петербургскому митрополиту Григорію говоритъ такъ: "по милости Божјей, дивно хранившей досеј виссію, иы достигли, по крайней мёрё, слёдующаго: 1) патріархь вселенскій и синодъ его возънийли полное дов'йріе ко мни и живое желаніе, чтобы сношенія ихъ съ Св. Синодонъ всероссійскимъ, измёнивъ характеръ размёна только однихъ въжлявостей, сдёлались постоянийе, отвровенийе в серьсвийе. Ови съ радостію готови были бы принять отъ Св. Синода вызовъ въ разсужденію по поводу обобщенія почитанія святыхъ православной церкви, изъ которыхъ многіе чтутся только въ Россия, а другие извъстны только на Востокъ: вопросъ важный, в особенно въ настоящее время; вопросъ чисто перковный. При и всколько большей свободе въ Іерусалиме я долгомъ почту представить Вашему Высокопреосвященству подробнайтия свёдёния о монхъ бесёдахъ васательно этого предмета; 2) патріархъ ісрусалимскій, не безъ предубіжденія смотрёвшій на новую миссію, въ послёднее время, какь кажется, окончательно примирился съ нею. По крайней мъръ, прощаніе наше было весьма дружелюбно, и послёдняя бе-

ебда была преисполнена теплоты и искренности. Дерзаю уповать, что грозившія мий затрудненія въ Іерусалимі ніссколько ослаблены и облегчены; 3) сношенія мон съ патріархією армянскою, питавшею расположеніе къ русскимъ, видимо, скрібнили эту связь; 4) знакомство мое и свиданіе съ турецкимъ великимъ визиремъ и министромъ иностранныхъ дёлъ, снабдившими меня рекомендательными письмами, произвело въ разныхъ кружкахъ болёе или менёе близкихъ къ намъ, впечатлівніе, благопріятствующее утвержденію самостоятельности миссіи. Сближеніе съ арабами и славянами послужило къ ободренію тіхъ и другихъ<sup>« 1</sup>).

Преосв. Кириллъ съ миссіею своею оставилъ Конотан-. тинополь 15 января 1858 года. Русское Посольство, полюбившее начальника іерусалимской миссіи, устроило ему и его миссіи самые радушные и торжественные проводы<sup>2</sup>).

Подробныя свёдёнія о дальнёйшемъ путешествія ізрусалимской миссія, продолжавшемся 2 недёли, сообщаеть самъ преосв. Кириллъ въ письмахъ своихъ къ м. Григорію и петербургскимъ своимъ роднымъ.

<sup>1</sup>) См. письмо преосв. Кирилла нь м. Григорію огь 15 дизард 1858 г. № 35 въ бумагахъ и. Никанора, вышеупондвутихъ нами.

<sup>2</sup>) Объ этонъ говорить самъ преосв. Бирилль въ письмѣ къ своимъ родвынь оть 12 февраля 1858 г. вз. Герусалена. "Посольство привлялось ко ний", - нишеть онь, -, какъ и не ожидаль. Не осталось ченовала, который бы не старался быть поближе со иною и чёнь-нибудь или какъ-либудь выразить свою любовь в внимание; кажется, я писаль кому-то, что пославникь выразился вскользь Левинсону: "вашего преосвященнаго какь увидяшь, захочешь поговорить съ вимъ; поговоришь, не можешь не подюбить"... Въ день отътяда, все семейство посланника и исв члены носольства собразись въ церковь нолиться зи насъ Богу. Послѣ полебна слѣдовазо трогательное прощанію но безъ слезъ. Есъ чним проводная меня до берега; туть опять прощались. Добрые люзи. И великолваное mecreiel (Востокъ вообще любниъ цереновів). Виереди нисколько кавасовъ; дальше члены моей миссін; я въ средянъ, ведоный двуня казасами: правда, и нушно было поддерживать,-сифть замераь и было скользко; далов члены посольства в среди нихъ, для номан, носвлки для мевя... Добродушене турки разбвали рти и водиникам руки оть сердца ко дбу: знакъ узажения, благо. дарностя и прочехъ благонаябренных чуветвъ"...

"Путь изъ Константинополя", —пишетъ онъ въ письмъ ли такъ же благополучно, какъ в до Константиноноля. Бури, на которыя была очень щедра нынбшияя суровая зима, какой не запомнять на Востоки, предшествовали вамь и слидовали за нами, но насъ, по милости Божіей, миновали. Была только одна бурная ночь, въ продолжение которой почти непрерывно насъ качало во всё стороны такъ, что на налубе и ву каютахъ непрестанно слышался стукъ перекатывавшихся съ ивста на ибсто вещей, не призниченныхъ въ стжнамъ или въ полу: это было между Ккиромъ и Бейрутомъ. Но благодарение Господу, и качка этой ночи на меня не нивла большаго дъйствія, и изъ другихъ членовъ миссіи въ весьма немногихъ произвела морскую болбань, или нёкоторый страхъ. Эта великая милость въ намъ Божія продагада путь другой милости, другому великому утъшению. Пріфажая из мъстамъ остановокъ совершенно здоровыми и бодрыми, мы имъли возможность удовлетворать желанію здёшнихъ христіанъ и потребности своихъ душъ совершеніемъ священнодвиствія въ здёшнехъ православныхъ храмахъ" 1).

Цервая станція на пути изъ Константинополя до Іерусалима была въ Смирић. Наканунѣ пріћзда туда, съ острова Митилены прибылъ на пароходѣ преось. Кириллъ, командированный для встрѣчи русской миссіи въ Смириѣ, такъ какъ митрополитъ смирискій, видѣвшійся съ начальникомъ нашей миссіи къ Константинополѣ, не успѣлъ еще прибыть въ свою епархію. Въ патріаршую гостинницу и въ митрополичій домъ для привѣтствія русской миссіи собралось почти все православное населеніе Смирны. Смирискіе граждане упросили преосв. Кирилла отслужить у нихъ литургію <sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) См., ансьмо это въ бумагакъ и. Навалора и въ Духови. Беојъдъ 1858 г. Ж. 19,

<sup>2</sup>) На основанія письна преося. Кирилла из своимъ родимиъ могорбургсициъ отъ 12 фовраля 1858 года наъ Іерусалима.

Въ первый разв, во время морского путешествия изъ Константинциоля въ Герусалимъ", -- разскавываетъ преосв. Кирваль объ этомъ служение въ своемъ письмя къ и. Григо-которой, инноходомъ зам'ятить, выстроена новая, первая на Востовь, прекрасный пей архитектуры колокольня. Это было 18 января въ день цамати святителей александрійскихъ Аоанасія и Кирилла и день тезонменниства святвишаго натріар. ха вселенскаго и блаженивищаго патріарха ісрусалнискаго: по запъчательному стечению обстоятельствъ, и преосвященный епископъ, кажется, острова Паргоса, вызванный въ Смирну для моего пріема, называется Киридломъ же и 18 числа праздноваль день своего ангела. Православные жители Смирны, видимо, обрадованные нашимъ прибытіемъ настоятельно просили меня совершить литургию. Я не ималь причинь отказать. Всеношную отпёли на пароходё. Утромъ, въ 8 ч. отправились на берегъ, покрытый сплошною массою народа. Дворъ митрополнчій, коловольня, храмъ и въ хранъ наждый уголь, всякая колонна, все было покрыто народомъ. Надобно было видёть негериёніе, съ какамъ каждый спѣшилъ принять благословеніе, или поцёловать хоть врай рукава расы и полы мантія моей; надобно было видъть радость, съ какою вся эта масса принимала общее благословение, когда я, поднявшись на лъстинцу и террасу митрополичьяго дома, преподавалъ благословение; надобно было видеть восторуь, съ какимъ на. родъ провожалъ меня до моей милюцки, безпрестанио повторяя, что это для него цасха. Для меня это уже быль не первый опыть. И видблъ слезы радости, съ какими смотрели на насъ въ Константинополѣ, во время служенія, въ сонмѣ 14 архіереевъ, съ святёйшимъ натріархомъ въ праздникъ Рождества Христова; я быль свидителемь трогательнаго торжества болгаръ, когда служилъ въ ихъ скудной, маленькой церкви св. Стефана 27 декабря прошлаго года. Но и на этотъ разъ, какъ и послѣ, еще невозможно было совершить службу

безъ особеннаго умиленія; нельвя было не растрогаться, смотря на непратворныя выраженія живой любен о Господ'ї, связующей между собою чадъ единой истичной церкви Божіей, перкви православной" <sup>1</sup>).

Огъ Сиврны до Родоса миссія провхала, во выраженію преосв. Кирилла, "предестно" <sup>2</sup>). У острова Родоса пароходъ стояль цёлые сутки; у Кипра тоже была 12-часовая остановка днемъ. Ни въ Родосъ, ни въ Кипръ нивто изъ членовъ русской миссіи не сходиль на берегь, хотя преосвященный родосской посёщаль русскую миссію и приглашаль въ свой городъ 3). Но;-пишеть преосв. Кириллъ м. Григорію,-"на мой ваглядъ не оказывалось особенной нужды въ посвщения города, напротивъ, не привося существенной польвы, оно могло бы только раздражить враговъ православія, которые весьма неравнодушно смотрёли на нась и, слёдя шагь за ша. гомъ за нами, весьма неравнодушно выражаются о насъ въ газетахъ, хотя в не имъють ничего, что могли бы поставить намы въ упрекъ" 4). На пути отъ Кипра до Бейрута пароходъ, на которомъ вхала мессія, долженъ быль выдержать сильный шториз. "Ночь", --- писаль преосв. Кириллъ свониъ роднымъ, ---"была страшная" <sup>5</sup>). Въ Бейрутв инссія позволила себъ сдъ лать небольшой отдыхъ за время сравнительно продолжительнаго своего морскаго путешествія. "На берегь я вышель",пишеть преосв. Кириллъ м. Григорію, — "только въ Бейруги, гдъ мнъ необходимо было видъться съ консуломъ и гдъ первоначально предиолагалось сдёлать мнё нёсколько болёе продолжительную остановку, хотя впослёдствіи обстоятельства

 ') Си. пасьно преосе. Кирила въ п. Григорію въ бунагахъ н. Никанора и въ Духовной Бесйдії 1858 г. № 19.

<sup>2</sup>) На основания ипсьма преосв. Кирилда въ ноторбургскимъ роднимъ его отъ 12 февр. 1858 г.

») На основания того же письна.

<sup>4</sup>) См. письмо преоса. Кирилан пъ и. Грагорію въ бумагакъ и. Циганора и въ Духови. Весбай 1858 г. № 19.

<sup>5</sup>) На основания письма отъ 12 февраля 1858 г.



времени и совътъ блаженитвинаго патріарха ісрусалимскаго и изывныли первоначальныя предположения. Здесь-то Господь сподобиль меня совершить литургію, вторую во время моего морского путешествія, 26 января. Преосвященный бейрутскій, добр'яний старець самъ по себь, тронутый въ особенности мониъ вниманіемъ, тёмъ, что я предупредняь его, поспешнеъ къ нему тотчасъ по прибыти въ Бейрутъ, просилъ меня отслужить на другой день вибств съ нимъ. Собрание народа, усердіе молящихся и жажда принять благословеніе отъ русскаго архіерея были и здёсь такъ похожи на то, что видёлось въ Сиврив. Народъ провожалъ невя до ноев квартиры, приготовленной въ домъ одного изъ почетнъйшахъ здъшнихъ траждань: витств съ народонъ првняли отъ меня благословеніе и два маронитскихъ священника и притомъ весьма благоговъйно, что очень порадовало здёшнихъ православныхъ. Въ тоть же день меня пригласили на экзамень въ мъстную народную школу, въ которой обучаются дъти ибстныхъ арабовъ-православныхъ, нать больше всего (10: 3: 1), латины и магометане. Экзаменъ произвелъ на меня весьма разнообразныя впечатлёвія. Дёти вообще удивительно способны вь протавность увъреніямъ враговъ населенія восточнаго. Но, въ врайнему прискорбію, прекрасная почва эта попала въ руки чуждыхъ дблателей. Учитель въ школѣ-маронитъ; главный предметь преподаванія-фравцузскій языкь, двлающій взумительные успёхи на Востокъ́"<sup>1</sup>).

При обсужденіи въ Россіи маршруга путешествія іерусалимской миссіи на Востовъ въ числѣ пунктовъ, которые миссія должна была посѣтить, на пути въ Іерусалимъ намѣчался, между прочимъ, и Дамаскъ. Находили необходимымъ, чтобы, познакомившись въ Царьградѣ съ двумя восточными патріархами — вселенскимъ и іерусалимскимъ, преосв. Кириллъ

') Си. письно преосв. Кирилла из м. Григорію въ бунагахъ м. Никанора, в въ Духови. Бесбдѣ 1858 г. № 19. посътнаъ въ Данаскъ и третьяго патріарха-антіохійскаго, твиъ болёе, что съ нимъ начальникъ нашей миссін долженъ быль вийть дело впослёдствін. Однакоже нёвоторыя обстоятельства и условія, выяснившіяся позже, заставили преосв. Кирилла отступить отъ зарание наминенной программы путешествія. "Путешествіе изъ Бейрута въ Дамаскъ, предполагавшееся при моемъ отправлении на Востокъ",---пишетъ преосв. Кирилль и. Григорію, - "еще въ Константинополь возбуждало противъ себя возраженія со стороны патріарха іерусалимскаго, который выравиль опасеніе, что уклоненіе мое съ прямого пути изъ Царьграда въ Герусалимъ для свидавія съ третьимъ цатріархомъ, послё свиданія съ двумя въ Стамбуль, могло бы возбудить неосновательныя подозрънія съ разныхъ сторонъ. По прибыти въ Бейрутъ, я узналъ, что это путешествіе было въ то время и невозможно потому, что въ горахъ выцалъ снъгъ, какого не запомнятъ съ 1812 года. Путешествіе, по симъ причинамъ, отложено до времени послѣ Пасхи, когда предполагаю пробхать въ Бейрутъ, где будетъ и патріархъ антіохійскій, а потомъ уже въ Дамаскъ и вѣкоторыя его окрестности, хотя очень не многія потому, что благоразуміе, наконецъ, требуеть нѣкоторой осторожности въ отношения въ личному мосму посъщению вдешнихъ местностей и селеній, слишкомъ уже сильно сочувствующихъ русскому архіерею и слишкомъ много возлагающихъ из насъ надеждъ. Всему будетъ время; всему доджна быть мара. На первый разъ я не разсудиль оставаться долго и вз Бейруть, хотя консуль и уговариваль и даже устрашаль трудностію пути посль недавнихъ бурь.

Съ упованіемъ на милость Божію, 27 числа вечеромъ пустились мы въ послёдній переёздъ оть Бейрута до Яффы, требовавшій 12 часовъ. Море было очень тихо и пристань, часто вовсе неприступная, чего и на этотъ разъ опасались, ровна и гладка, какъ стекло. По милости блаженнёйшаго патріарха іерусалимскаго, въ Яффё приготовленъ уже

былъ намъ пріють 1) и столь; патріархь армянскій сдёлаль распоряжение, чтобы и армянские монахи встрётили насъ; народъ православный ждалъ уже, съ нёкоторымъ нетерпёніемъ нашего прибытія. Отрадно и умилительно такое сочувствіе, хотя мнё собственно и не легво потому, что прямо съ дороги я долженъ былъ начать пріемъ посвтителей, постоянно сывнявшихъ другъ друга съ утра до ночи впродолжение двухъ съ половиною дней, прожитыхъ мною въ Яффь. Сколько радости выражено, сколько жалобъ и просьбъ, н надеждъ высказано было инв въ эти два дня! Бъдные, бротенные люди рады были отвести душу, и старики съ детскою простотою спётния говорить за всёхъ, приходя ко мнё по ивскольку разъ. Утвшительно, что ни безчеловвчное коварство враговъ, ни холодная безчувственность и безжалостность своихъ не поволебали въ этомъ теривливомъ п кроткомъ стадъ Христовомъ любви къ православію и церкви. Умилительно было смотрёть на собраніе православных въ храмѣ 30 января въ депь памяти трехъ вселепскихъ учителей и святителей, когда литургию совершаль одинь изъ моихъ іеромонаховъ, а я, по усиленному прошенію жителей, стояль объдню среди народа, на архіерейской казедръ, принимая, по зд'вшнему обычаю, участіе въ священнод виствіи преподаваніемъ мира, чтеніемъ символа вёры и молитвы Господней, и раздаяніемъ энтидора. Невозможно описать радость, съ какою обращены были на меня взоры православныхъ здёшнихъ, всёхъ оть мала до велика; съ какимъ усердіемъ ловилъ народъ каждый мой поклонъ, чтобы раздѣ-

<sup>1</sup>) Обь эгомь пріютѣ преосв. Кириллъ писаль своимъ родвимъ въ письма 12 февраля 1858 года слёдующее: "Квартира въ Яффѣ была отнедена прекрасная: дожь съ садомт. Садъ., ви не можете представить, что та ое эготь садъ, глѣ я сидѣлъ. Изгородь его – натуральный нактусъ – въ рость человёна, съ листьями въ три четверти аршина въ дливу и въ полъ-аршина въ ширвиу. Самый садъ весь изъ апельсинныхъ, лимонныхъ, миндильныхъ, персиковыхъ и абрикосорихъ дерезьевъ.." лить его со мною. Эго была одна молящаяся семья, въ которой я, хотя и недостойно, занималъ мёсто отца; и умиленна была молитва этой семьи<sup>« 1</sup>).

Сь прибытіемъ въ Яффу, окончилось морское путешествіе нашей миссіи. Путешествіе это и само по себѣ и вслѣдствіе непривычки къ нему преосв. Кирилла, значительно утомнло этого послёдняго. Но утомленный тёломъ, съ спокойнымъ, повидемому, духомъ вступалъ преосв. Кириллъ на почву святой земли и готовъ былъ совершить послёдній свой перейздъ до Іерусалима. "Морской путь свой кончилъ я 28 января, прибывъ утромъ въ Яффу", писалъ онъ 1 марта 1858 года преосв. Макарію. Ужасъ, вакое разстояніе, какъ подумаеть о цень, бывало, въ Петербургѣ. Мнѣ не вазалось этого, когда, стоя на террасй монастырской, подъ ствною которой море хлещеть и катить волны свои въ необозремую даль, я смотрёль на море въ прекрасную лунную ночь и въ теплый свётлый полудень. Такъ ли ужъ сильны впечатлёнія прежней жизни, такъ ли ужъ легокъ и углаженъ былъ для меня, особенною милостію Божіею, сложный и разнообразвый путь мой, что впечатлёнія долгаго путешествія не вытвснили изъ души круга дорогихъ обликовъ и воспомиваній... хлопоты перевяда и такъ навываемаго водворенія (къ моему постоянному двору слово это очень ндеть) въ Іерусалный совращають немножко и эти пять недбль" 2).

О послёднемъ своемъ переёздё изъ Яффы до Іерусалима и прибытія въ св. градъ преосв. Кириллъ очень подробно говоритъ въ своемъ письмё къ м. Григорію отъ 26 февраля 1858 года. "ЗО января, въ часъ по полудни", пишетъ онъ здёсь, "пустились мы, въ сопровождении генеральнаго нашего консула и консула яффскаго, греческихъ и армянскихъ монаховъ, и нёкотораго числа нашихъ поклон-

<sup>)</sup> Си. письмо преося. Кирилла, къ м. Григорію въ бумагахъ м. Никанора в въ Духови. Беседа 1858 г. М 19,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cu. Pyccu. Crap. 1889 r., r. LXIV gena6ps, crp. 799-800.

никовъ, въ послёдній путь-до Ісрусальна. Преврасный быль день! Преврасная и дорога довела насъ до Ремли (древней Рамы). Непривачный іздовъ верхомъ на лошали, я оцеакожъ былт настолько снокоевъ, что трогательныя библейскія воспоманалія свободно входили въ мою душу и сердце трепетало отъ умиленной радости. Путешествіе продолжалось четыре часа. За часъ до Ремли встратилъ насъ начальникъ города съ своими кавалерами (баши-бузуками), которые гарцовали подъ звуки турецкаго барабана, удиваяя странинновъ своею удалью в необывновенною быстротою и ловкостію своихъ коней. Привнаться, это такъ мало подходяло въ настроению монаъ чувствъ и мыслей, такъ болёвненно лёйствовало на мон нервы, такъ дурно укладывалось въ моей душе съ биб-JERCERNY BOCHONNHABIANN, 470 CLESN BAUJNBARN BA NOB CM384 и я, въ собственномъ смыслъ слова, страдалъ впродолжения всего этого времени ). Но надобно цёвниь усердіе и щадить чувства и понятія другихъ, когда ихъ поправить не въ силахъ: надобно было благодарить за оказанное вниманіе, и я благодарият невритворно-потому, что, каковъ бы ни билъ обравъ выражения, но усердіе начальника города и свити его было искренно: они не внали, какъ бы обявать меня больше; севретарь градоначальника упросиль меня бхать на его прекраснёйней, не совсёмъ по сёдоку, лошади, которой даже не хотвлъ взять и обратно. Благодарность, конечно, не ограничивалась словами. На Востоки слово пролагаеть только путь даянію. Должно сознаться, что путей этихъ прозагается уже слишкомъ много, несравненно больше того, сколько обыкновенно предполагается при снаряжение подобныхъ наиз путешественныковъ. Изъ Ремли, куда јерусалимскій паша выслаль агу съ десяткомъ своихъ кавалеровъ, патріархія-архынандрита съ своями монахами и армянскій патріархъ также архи-

) См. письмо преосв. Бирилла въ м. Макарію Булгакову. Тачъ же сті. 800.

÷.

мандрита съ братією, выйхали мы въ 6 ч. у. 31 января. Въ пять съ половиною часовъ вечера въ тоть же день, послй двухъ непрододжительныхъ останововъ, прибили мы въ св. Іерусалниъ, благополучно окончивъ (всё, кром'й только о. iеромоваха Ювепалія, за три часа до Іерусалниа упавшаго вифстъ от хощадью на одномъ очень крутомъ подъемъ и ушибшаго себъ ногу, жотя в не крайне опасно) трехмъслчное странствование въ самое дурное время года.

Что свазать объ этомъ послёднемъ путешествія? Трудно найти въ русскомъ языкъ слова, которыми бы можно было назвать то, что вабсь называется дорогою въ Іерусалных, особенно начиная съ трехъ часовъ отъ Ремли, трудно было бы и врасками необразнуь эти уступы между постоянно воврастающими горами, сложевными изъ каммей, одних слой на другомъ, выдающихся уступами, подебно ребрамъ остова какого вибудь великана; эту лестницу, образованную самою природою изъ выдающихся камней, на которые лошадь должна взбираться съ крайними усиліями (только здёшнія лошадя в мулы и способны къ эгому), осторожно выбирая ивстечко, гав ступить ногою, между обсыпавшиниеся обломками камней; эти скользящія тропинки, терающіяся въ горахъ, эти неожиданные повороты на окраинъ рковъ, эти спуски (одень въ особенности), какихъ въ Россін не создасть самое пугливое и разстроенное воображение; и все это тянется непрерывно до самаго Герусалима; трудно выравить ощущенія непривычнаго странника по такому пути, обязанваго просидёть на лошали почти десячь часовъ сряду. Къ концу пути замираетъ всякое ощущение, и страхъ угрожающихъ на каждомъ шагу опасностей, и даже желавіе конца этому путешествію. Можеть быть, это и хорошо, въ томъ, по крайней мёрё, отношенія, что къ Іерусалиму для новыхъ впечатлѣній привозишь душу свободную отъ всего искусственнаго и своевольнаго, отъ всякой напряженной и насильственно выжатой мысли, отъ всякихъ преднамёренныхъ яла-

ļ

Digitized by Google

новъ и предначертаній, отъ есякаго произвольно выжатаго изъ сердца чувства. Таково, по крайней мёрё, было состояніе моей души, когда мы приближались къ Іерусалиму. Я уже не имёлъ способности пересёсть съ своей лошади на патріаршую, которую выслали для меня за часъ пути до Іерусалима; пе имёли возможности разстроить меня, какъ предъ Ремлею, пи турецкій барабанъ и нарядъ турецкихъ кавасовъ, высланныхъ миё на встрёчу пашею, ни первый обмёнъ привётствія съ духовенствомъ греческимъ и армянскимъ (отъ котораго была даже рёчь на русскомъ языкѣ), провожавшимъ меня до Іерусалима.

Іерусалных открывается глазамъ вдругъ, когда вытзжаешь изъ-за горы. Въ тотъ разъ, когда ны приближались въ пему, было время захождения солпца. "Вотъ и Іерусалимъ", -- сказали мив, и солнце, садившееся въ тучахъ, какъ бы нарочно, бросало въ это мгновение ийсколько послёднихъ лучей, облило рововымъ свётомъ сначала гору Елеонскую, видввшуюся мев черезъ городъ, потомъ самый городъ, исврылось. Невыразимая минута! Дивная минута небеспой радости и мира! Какъ будто и не было этой дикой, невообравимой дороги по ступенямъ скалъ и горъ; какъ будто и не было десятичасоваго труда непривычной взды и врайняго изнеможенія силь оть испривычнаго и тяжелаго путешествія. Не было мъста и размышлению. Душа вся вселилась въ очи, а св. Іерусалимъ подавалъ небесный привътъ прямо сердцу, и сладостно было сердцу, и молитва сама собой неслась въ св. гробу и выше-къ горнему Іерусалиму, къ Воскресшему изъ гроба.

Не знаю, въ какой степени правы тё, которые предварительно разсказывали мнё, что Іерусалимъ угрюмъ и мраченъ. Можетъ быть, примёчу когда-нибудь и это. На первый разъ онъ показался мнё свётель, какъ домъ Божій, любезенъ сердцу, какъ отечество. Благословляю Господа, что сподобилъ меня неожиданнаго утёшенія видёть св. градъ и Божій гробъ,-

Труди Кіев. дух. Академів, т. І, 1899 г.

## труды ківвской духовной авадемін.

утъщенія, выше котораго въ жизни можно указать немного. Стёны Іерусалима и врата яффскія, которыми намъ долж-Но было вступить въ Іерусалимъ, покрыты были народомъ, ждавшимъ уже нѣсколько часовъ прівзда русской миссін. Мѣст-ные греки и арабы, армяне и франки, русскіе и пришельцы всёхъ странъ мёшались между собою въ этой массё, сложившейся изъ нёсколькихъ тысячъ человёкъ и двигавшейся впередъ по мёрё того, вакъ мы приближались во вратамъ. Нёкоторымъ господамъ было врайне непріятно смотрёть на нашъ пойздъ, въ которомъ и армяне, съ спископомъ во глави, припрямое и отврытое участіе; можно было отличить вимали ихъ дышавшія любопытствомъ в не очень радоствыя ляца: ихъ было не такъ много, какъ, можетъ быть, имъ самимъ желалось. За то трудно перечислить тёхъ, воторые, стоя яли идя по объемъ сторонамъ дороги, умиленио просили и съ жадностію ловили благословеніе оть русскаго архіерся; трудно описать чувства этихъ тысячъ православныхъ, между которыми у однихъ лились неудержимыя слезы, у другихъ вырывались крики восторга, у йныхъ вырывались трогательныя выраженія благодарности въ Господу, положившему на сердце православнаго царя русскаго послать во св. градъ архіерся русскаго. Я не смълъ дълать сравненій; можетъ быть, и не могъ дёлать въ эти минуты; но приходилось не разъ слышать, что многимъ наглядно напоминался входъ Господень въ Іерусалимъ, и, смотря на нашъ въёздъ, какого не припомнятъ самые жители Герусалима, многіе проливали слезы умиленія.

Во вратахъ св. града насъ огласила громогласная православная пёснь: "Достойно есть". Ее пёли русскіе поклонники, во главё которыхъ одинъ русскій іеромонахъ встрётилъ меня въ епитрахили и съ врестомъ. Потрясающія минуты! Пёвчіе наши—поклонники—съ радости не щадили голоса и груди, точно такъ же, какъ другіе не щадили своихъ костей, пробиваясь сквозь сплошную массу ко мнё, чтобы хоть прикоснуться къ моей расё. Богородичны оглашали весь путь отъ вратъ до моей ввартиры, гдё кавасы едва въ состояніи были вырвать меня изъ толпы, готовой, вазалось, отъ усердія разорвать меня на части. Священникъ съ крестомъ, уже въ фелони, съ діакономъ въ стихарѣ, а пѣвчіе съ пѣніемъ: "Спаси, Господи, люди твоя" ввели меня въ отведенный мнѣ домъ, совершили коротенькую литію и возгласили многолѣтіе Благочестивѣйшему Государю Императору со всѣмъ Августѣйшимъ Домомъ и Святѣйшему правительствующему всероссійскому Синоду. Возвратный путь въ монастырямъ, гдѣ жили, поклопники также оглашали торжественнымъ пѣніемъ... Не умѣю выразить ощущеній, какія испытывалъ я въ эти минуты, первыя въ Іерусалимѣ, прислушиваясь въ теряющемуся вдали въ ночную уже пору, русскому пѣнію"1).

Такъ окончилось болёе, чёмъ трехмёсячное, и трудное путешествіе русской духовной іерусалимской миссів. Она прибыла въ Јерусалимъ 31 января 1858 года и преосв. Кириллъ тотчасъ же приступилъ къ дёлу, которое ему было поручено.

Священникъ Ө. Титовъ.

(Продолжение будетъ).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. въ бумагахъ м. Никанора и въ Духовной Бесżąż 1858 г. № 19 ср. Русси. Стар. 1889 г. т. LXIV, декабрь, стр. 800-801.

## АНГЛІЙСКАЯ ШКОЛА.

## По поводу изданія К. П. Поб'йдоносцева: "Новая школа. М. 1898."

"По своему практическому характеру, по настойчивому стремленію образовать людей цёльныхъ, развить въ нихъ, до высшей степени, всё ихъ способности, всю мощь ихъ энергіи и личнаго почина, школа эта рёшительно выдвыгается изъ рамокъ всёхъ до сихъ поръ практиковавшихся системъ воспитанія". Такъ характеризуетъ французскій писатель Демоленъ, изъ статей котораго составлено изданіе К. П. Побёдоносцева, новый типъ школы, народившійся въ Англіи и горячо рекомендуемый имъ, какъ наиболёе отвёчающій задачамъ воспитанія въ наше время. Чгобы рельефиёе оттёнить особенности этой школы, авторъ спачала дёлаетъ общую характеристику современнаго состоянія школьнаго дёла въ родной ему Франціи и въ Германіи.

Большинство изъ обучающихся во французскихъ коллегіяхъ, по его словамъ, уже на школьной скамьѣ считаютъ себя кандидатами на различныя должности въ государственной службѣ. Школа здѣсь служитъ карьерѣ: она должна дать дипломъ на право занять то или другое мѣсто въ государствѣ и съ успѣхомъ достигаетъ такой цѣли, подготовляя къ необходимому для этого экзамену. Въ этомъ экзаменѣ, въ возможно быстрой подготовкѣ къ нему, вся задача школы. Отсюда—чудовищная система "натаскиванія" (chauffage) — торопливаго, неосновательнаго, крайне поверхностнаго сообщенія знаній, расчитанныхъ только на часъ экзамена. Отсюда — вся постановка школы и ен порядковъ, направленпая къ выработкъ лишь типичнаго чиновника, человъка выдрессированнаго только въ послушаніи, но съ полнымъ отсутствіемъ способности личныхъ начинаній и всякой самодъятельности вообще. Таковы всѣ французскіе громадные интернаты, устроенные по одному общему казарменному типу. Въ результатѣ—1) не только поверхностность знаній, но и неспособность восполнить ихъ путемъ самостоятельныхъ заизтій послѣ школы, неспособность къ изученію предмета глубокому и основательному, къ методическому труду вообще, —2) полное обевличеніе, притупленіе индивидуальныхъ склонностей и стремленій, вялость личвой энергіи, почина, полвѣйшая неспособность къ самостоятельной жизненной борьбь.

Мало отраднаго видить авторъ и въ школѣ германской съ ея прославленной педагогіей и филологіей-, глубокой, тонкой германской филологіей". Весьма знаменательнымъ является тотъ фактъ, что въ самой же Гермяніи раздается громкій протесть противъ современной постановки школьнаго дъла, идущій притомъ съ высоты престола. Многопредметность, не только ослабляющая физическое развитіе, но притупляющая и умственныя силы, слишкомъ большое винманіе, въ частности, къ классической филологіи, идущее въ ущербъ своимъ, чисто національнымъ предметамъ образованія, "ужасное перепроизводство" оканчивающихъ научные курсы, яростная борьба за школу, сдёлавшуюся яблокомъ раздора для политическихъ партій, -- вотъ педостатки, отмъчаемые въ своей современной школъ германскимъ императоромъ. Но и тотъ идеалъ, на который указываетъ самъ онъ (воспитание молодыхъ поколений въ чувстве и сознании исключительцаго величія и славы своей единой имперіи), не можеть быть признань удовлетворительнымь. Такое воспитаніе не создасть "людей практическаго дёла, способныхъ къ плодотворному труду, къ умёнью найтись во всемъ, что требуетъ самодёятельности", выдержать ту самую жизненную борьбу, на которую указываль въ той же рёчи самъ императоръ.

И вотъ вниманіе Демолена съ симпатіей останавливается на новомъ типѣ школы—англійской, который онъ подробно изучилъ на мѣстѣ. Школа эта ставитъ задачею своею приготовить именно "людей дѣла", "способныхъ самостоятельно справляться со всѣми затрудненіями, со всѣми осложненіями жизни", привыкшихъ расчитывать "не на даровую общественную помощь, пе на какія-либо искусственныя общественныя группы, а лишь на самихъ себа" (стр. 27 и 51). Какими путями идетъ она въ своей цѣли?

Школа стремится, во-первыхъ, гармопически развить всё силы своихъ учениковъ, воспитать въ нихъ здоровый энергическій духъ и таковое же тёло, во-вторыхъ,—папередъ познакомить ихъ именно съ тёмъ, что окажется нужнымъ для нихъ въ жизни: она должна быть "не искусственною средою, въ которой соприкосновеніе съ жизнію возможно только чрезъ книги, но маленькимъ міромъ, реальнымъ, практическимъ, какъ можно ближе знакомящимъ дётей съ дёйствительною сущностью вещей" (стр. 30). На этихъ началахъ и созидается вся жизнь піколы.

Такъ, прежде всего, самое серьезное вниманіе и заботы посвящаются тому, чтобы питомцы школы вели жизнь вполпѣ здоровую, которая способствовала бы правильному физическому росту ихъ, укрѣпленію и закаленію ихъ тѣлесныхъ силъ. Эго для новой школы вопросъ громадной важности, и къ успѣшному рѣшенію его приложены всѣ старанія. Въ тѣхъ случаяхъ, на которые ссылается Демоленъ, школа расположена не въ городѣ, а вдали отъ него, среди простора деревенскихъ полей и луговъ, въ хорошей, вполнѣ здоровой мѣстности. "Вокругъ-воздухъ, свѣтъ, просторъ, велень, вмѣсто тѣсныхъ дворовъ, замкнутыхъ высокими стѣнами", какъ то обыкновенно бываетъ въ школахъ. Это интернатъ съ ограниченныма количествомъ воспитанниковъ (не больше ста). Изо дня въ день жизнь течетъ здёсь въ строгомъ порядкё, урегулированная особымъ распредёленіемъ времени. Каждый учебный день дёлится на три части, совершепно различныя по своему содержанію.

Утро, начинающееся очень рано (около 6 ч. лётомъ и въ 7 ч. зимою), естественно, посвящается умственному труду. Вплоть до об'ёда идутъ занятія учебными предметами, прерываемыя завтраками и гимиастикой. Но къ нимъ мы еще возвратимся.

Вторая часть дня, болёе четырехъ часовъ между обёдомъ и вечернимъ чаемъ, проводится за работами и упражненіями исключительно физическаго фаравтера. Въ это время работають въ саду, въ полё, въ мастерскихъ, совершають прогулки пёшкомъ, на велосипедахъ. Здёсь преслёдуется нёсволько цёлей. Первая изъ нихъ конечно-воспитание тёла, правильное физическое развитие учениковъ. "Недавно видълъ я девятилётняго мальчика, посёщающаго коллегію св. Станислава, говорить Демоленъ: онъ, весь день проучившись въ школь, еще быль вынуждень по вечерамь сидыть за уроками и заданными работами часовъ до 9-10. Это переутомленіе не только гибельно для здоровья, но и для самаго обученія..." Между твиз "многія неудачи въ жизни происходять отъ физической слабости; поэтому дътямъ необходимо ежедневно упражняться физически и совершать ручныя работы". Онъ ведутъ къ "укрѣпленію тѣла и уменьшенію его чувствительности, происходящей отъ уиственнаго переутомленія и слишкомъ сидячей жизни"; онъ же развиваютъ не только силу, но и умелость, ловкость рукъ и другихъ членовъ тела (стр. 43-44).

Но то, чёмъ занимаются воспитанники въ эги часы дня, помимо физическаго воспитанія, имёеть и другую цёль: ставить учениковъ въ самое бливкое, непосредственное соприкосновеніе съ дёйствительною жизнію и сообщаеть многія прак-

тическія знапія и умівія. Работы плотника, столяра, каменьщика, огородника, садовника, слесаря, токаря, фотографа и многія другія частію усвояются ими, благодаря нарочитымъ посвшеніямъ близъ лежащихъ фермъ и фабрякъ, частію же и проходятся ими самими на правтикв. Спеціальныя экскурсін, предпринимаемыя съ этою цёлью, приносять большую пользу. Злъсь дается возможность наблюдать, какъ сырой магерьяль, предоставленный природою въ распоряжение человъка, въ рукахъ послъдняго проходитъ цълый рядъ послъдовательныхъ превращеній до тёхъ поръ, цова не получится изъ него то, что желательно человвку. Того, чему ваучаются вдёсь-легко, безъ «сякаго трудя, путемъ одного нитереснаго наблюденія, ---ученики никогда не забудуть. Мало того: именно вдёсь весьма часто обнаруживаются истинныя склонности в способности детей, которыя бевь этого остались бы скрытыми в заглохли. Что касается собственныхъ практячесвихъ работъ учениковъ, то въ виду привлеченія большаго интереса Бъ нимъ, стараются напракить ихъ въ удовлетвореню пуждъ въ собственной школьной жизни, сдёлать замётными и пріятными для самахъ же учениковъ результаты этихъ работъ. И эта цёль прекрасно достигается: собственными руками ученики совдали большую часть предметовъ, которыми окружены и пользуются. Они сами очистили свою ферму и садъ, провели дорожви, устроили цълую систему дрепажа, окрасили стёны и заборы, сработали многіе предметы изъ окружающей ихъ мебели, построили сарай, голубятню, двв лодки и т. д. Вийсти съ расширениемъ школы въ количественномъ отношении все болёе расширяются объемъ и планы тавихъ практическихъ занятій (стр. 44-45).

Развивая физически и научая многому, безспорно полезному и нужному въ жизни, занятія эти расчитаны еще на одно пріобрётеніе—въ области нравственнаго воспитанія. Физическія упражненія, работы на вольномъ воздухё нмёютъ важное значеніе еще по своему нравственно оздоровляющему,

444

умвряющему вліянію. "Въ нашей школьной системв, говорить авторъ. Мы стараемся двёствовать на полодежь правственными и религіозными наставленіями; но действіе наъ въ песчастію ослабляется сндачею живнью, на которую обречены учениви. А ничто такъ се способствуетъ этому дъйствію, какъ двятельная жизнь, возбуждающая внергическую реакціюфивическою усталостію въ теченіе для и крбакимъ свомъ ночью. Ручныя работы, пгры, приводящія въ движеніе всё члены, ежедневное купанье лётомъ и зниою -- вотъ правственныя пружны гораздо дбёствительнёе словесныхъ наставле. ній, которыя входять въ одно ухо и выходять въ другое" (стр. 79). Кромѣ того, сопротивление неизбѣжно встрѣчающееся при каждой физической работь, и со стороны самого матерьяла, и отъ неумёнья работающаго, способствуетъ выработкъ терпънія и настойчивости, т. с. весьма важныхъ качествъ человъческаго характера. Наконецъ, многія изъ этихъ практическихъ занятій развиваютъ эстетическій вкусъ, чувство изящнаго и соответствующія этому способности.

Остается еще одна часть учебнаго дня — вечеръ. Чему посвящается онъ въ этой школѣ: приготовленію уроковъ па завтра, повторенію и усвоенію преподаннаго въ классахъ утромъ? Ничуть не бывало. Съ умственнымъ трудомъ покончнли утромъ, а три часа вечера посвящаются эстетическому развитію и развлеченіямъ — пѣшію, чтенію изящной литературы, театральнымъ репетиціямъ, ваянію и лѣпкѣ, танцамъ и особенно музыкѣ, которой придается большое значеніе, какъ одному изъ важныхъ воснитательныхъ средствъ. Вмѣстѣ съ эстетическимъ развитіемъ здѣсь преслѣдуется задача воспитать человѣка свѣтскаго, ловкаго, изящнаго, умѣющаго вести себя въ обществѣ, для чего нужно прежде всего "освободить его изъ коры неуклюжаго школьника" (стр. 112).

Итакъ, уже это распредѣленіе занятій каждаго учебпаго дня само по себѣ ясно показываетъ, что живнь въ школѣ идетъ дѣйствительно здоровая, что объ умственномъ пере-

.

Digitized by Google

утомленін здёсь не можеть быть и рёчи. Должно прибавить сюда прекрасное питаніе, правильной сонь (въ 9 ч. депь уже оканчивается) и тщательное соблюденіе самой строгой чистоплотности, правиль личной гигіены (см. стр. 48). Все это вмёстё взятое дёлаеть шволу разсаднивомь людей здоровыхь и сильныхь. "Установленный пами режамь, говорить директорь школы, должень убёдить молодыхь людей въ томь, что человёку слёдусть быть здоровымь, и что большинство болёвней — результаты заблужденій, невёжества, переутомленія, безпорядочнаго труда или порока". И въ его школё, если вёрить ему, болёзней почти совсёмь не бываеть: "недомоганій весьма мало; рёдки даже насморкь и реловныя боле" (стр. 47—48).

Но одна сторова, конечно, еще не рёшаеть всего дёла. Что даеть школа для желательнаго широкаго развитія умственныхъ силъ питомца и для добраго нравственнаю направленія его воли? Прежде всего, какихъ результатовъ можеть достичь она, отводя такъ мало времени умственному труду, на который при обычной постановкъ школы расходуется почти все время ученика?

Учебный курсъ школы дёлится па два періода-общеобразовательный и спеціальный. Въ первоиъ проходятся науки, которыя признаются нужными для всёхъ, сообщаются познанія, необходимыя каждому человіку, какая бы ни предстояла ему двательность. Древніе языки въ этоть бурсь не входять. Время, расходующееся въ обычной классической школь на изучение ихъ, здъсь отдается живымъ языкамъ--своему родному и двумъ важнёйшимъ иностраннымъ. Кромѣ языковъ, въ эту общеобразовательную программу входять счеть и математика, географія и исторія, цёлая группа наукъ естественныхъ: геологія, ботаника, воологія, физика, химія, и наконець, рисование. Отсутствие древнихъ языковъ, поглощающихъ въ влассической школь такъ много учебнаго времени, даетъ возможность гораздо шире и плодотворнее поставить обучение другымъ предметамъ, вибющимъ прямое жизненное значение. Но интересны и самые методы этого обученія въ новой школь,

Общее начало, котораго старается она строго держаться здёсь, это-по возможности не отдълнть теоріи отв практики, а идти кь первой путема второй. Принципь этоть проводится съ возможною широтою. Такъ, при обученіи иностраннымъ языкамъ, начипаютъ практикой — разговорпою рвчью. Грамматика сообщается послё и лишь по мърё действительной потребности въ ней. "Эготъ методъ, коего зпать не хотятъ наши преподаватели языковъ, есть методъ естественный: такъ всё мы научились родному своему языку, безъ всякихъ усилій, почти того не замёчая" (стр. 39—40). "Дётскому уму противно сухое и темное ученье посредствомъ грамматики и словаря, напротивъ того, легко учиться языку практикой. Ухомъ легче усвоивать рёчь, нежели главомъ" (ст. 97—98).

Обученіе своему родному языку обыкновенно очень дорого достается ученикамъ: "приравняли родную рѣчь къ мертвымъ языкамъ, начинили ее грамматикой, ореографіей, анализами, обставили ее частоволомъ изъ разныхъ правилъ, отвлеченностей, тонкостей,—какъ будто желали совсѣмъ отвратить дѣтей отъ родной рѣчи"... Вмѣсто этого нужно идти въ дѣлу путемъ практики, нужно "пріохотить дѣтей къ чтенію лучшихъ писателей: посредствомъ чтенія гораздо удобнѣе отразятся у нихъ и слогь, а вмѣстѣ съ тѣмъ и обычная ореографія съ грамматикой" (стр. 97).

При обученіи ариометикѣ и математикѣ вообще, стараются вводить въ возможной степени элементъ наглядности, облегчая пониманіе ученикамъ посредствомъ соотвѣтствующихъ выкладокъ на различныхъ предметахъ или посредствомъ черченія. Главное же-въ сухое и скучное обученіе вводится живой интересъ путемъ непосредственнаго практическаго приложенія узнаннаго въ собственной же обыденной жизни. Различныя отрасли математики изучаются за тѣми же практическими работами, которымъ посвящается въ наждомъ днѣ время отъ обѣда до вечера: при составленія счетовъ по дому. по саду, по фермѣ, но играмъ, мастерскимъ и прочему хозяйству шкоды, при различныхъ работахъ, гдѣ требуется измѣревіе, черчевіе, различныя формы и способы построепія и пр. Цифры здѣсь оживляются, и вся такая математика прізбрѣтаетъ жизненный питересъ.

Географія и исторія занимають широкое місто въ учебной программЪ. Первая отнюдь не должна сводиться, какъ то обывновенно бываетъ, къ "сухому перечисленію горъ и ръкъ, городовъ и административныхъ округовъ, словомъ, къ ряду терминовъ, лишь съ трудомъ запомипаемыхъ, лишь временно обременяющихъ память, безъ существенной пользы для обравованія". Географія въ своей сущности должна быть понимаема въ смыслъ изученія той физической среды, подъ вліявіемъ многоразличныхъ условій которой складывается жизнь человёка го всёхъ ся формахъ, а потому должна быть поставлена на соотвётствующихъ этому началахъ. Исторія должна стоять въ самой тёсной связи съ географіей, поскольку и она есть изучение твхъ же вліябій физической среды на человёка, по уже выразившихся въ прошлой жизни народовъ, уже проявившихъ здъсь свою силу и давшихъ извъстные результаты. При изучении ея обращаютъ главное вниманіе на "выясненіе причинъ и сл'ядствій въ сложной исторической драм'ь, а не обременяють только умъ избыткомъ фактовъ и чиселъ". Стараются опредёлить отношения между физическими и политическими особенностями странъ. Начинають съ своей родиой псторіи и затёмь уже внакомятся съ характерными періодами исторіи всемірной (стр. **41**-42).

При изучении естественныхъ наукъ идутъ отъ непосредственнаго наблюдения. Это легко выполнимо, благодаря помѣщению школы за городомъ, па лонѣ природы: здѣсь ученики безъ особаго труда могутъ паблюдать и собирать миогочисленные образчики изъ царствъ минеральнаго, растительнаго и животнаго. Нарочитыя экскурсия, обовначенныя въ

росписания послбоббденныхъ часовъ на важдую недвлю. имвють между прочимь своею целью такое наблюдение природы и собирание воллевций, приводимыхъ затёмъ въ систематнческій порядокъ. Наука такимъ образомъ становится не только естественные и понятиве, но и привлевательные. Благодаря возбужденному еъ школъ живому интересу въ такимъ занятіямъ, охота къ нимъ пе исчезаетъ и по выходъ изъ школы; напротивъ, является желаніе путемъ самостоятельной работы въ той же области расширить свои знавія. А знанія эти имбють громадное практическое значение: они нужны всякому. "Нашъ баквалавръ словесныхъ паукъ, говоритъ Демоленъ, остается въ полномъ певъдъніи на счетъ геологіи, ботаниви и зоологіи; удивленіе его, напримъръ, когда указывають ему на растенія, самыя обыкновенныя, по истипь комично. По физикъ и химіи онъ имъетъ лишь зачаточныя св'яд'внія, наскоро пріобр'єтенныя наканун'в экзамена, въ годъ, посвящаемый философіи. Итакъ, опъ совершенно незнакомъ съ природою въ мпогообразныхъ и дивныхъ ся явленіяхъ. Міръ для него какъ бы вовсе не существуетъ"!.. Ме:кду твиъ, ознакомить съ эгою областью знанія весьма легко, потому что дёти, даже самыя малыя, ссобенно интересуются именно этими предметами (стр. 103-104) и при умѣломъ веденіи дѣла просто пристращаются къ нимъ.

Наконецъ и рисованію придается большое значеніе, помимо его эстетически развивающихъ элементовъ, какъ важному вспомогательному средству при обученіи другимъ наукамъ.

Таковы программа и общіе методы обученія въ первомъ общеобразовательномъ курсѣ. Должно прибавить при этомъ, что вся учебная работа происходить въ классѣ, подъ наблюденіемъ и личнымъ руководствомъ учителя. "Онъ сначала спрашиваетъ у дѣтей послѣдній урокъ, толкуетъ имъ урокъ новый, еще спрашиваетъ, чтобы убѣдиться, что поняли. И все это дѣлается въ классѣ, — учитель ходитъ по рядамъ, отвѣчая на вопросы, помогая ученику въ затрудненіяхъ: ободряеть ретивыхъ, лёпивымъ дёлаеть замёчанія. Такая система, конечно, возможна лишь при ограниченномъ числѣ учениковъ-отъ 10 до 15 въ классв. Это и есть единственно плодотворная педагогическая метода, когда, по выражению Монтэня, идетъ общая мозговая работа у учителя съ учениками" (стр. 70). Но въ вакимъ же результатамъ приводитъ ученика этоть первый общеобразовательный курсь? Прошедшій его, т. е. приблизительно къ 14-му году, воспитанникъ, по словамъ Демолена, хорошо владбетъ родною ръчью и двумя ипостранными языками. "Онъ посвятилъ географіи и исторіи болве времени, чемъ уделяется его при преподавании общепринятомъ и по методу, лучше выясняющему связь между явленіями. Что васается до наувь естественныхь, физическихь и химическихъ, совершенно исключенныхъ изъ нашихъ програмиъ до класса философіи, то свъдънія его весьма общирпы и правтичны. Сверхъ того опъ иметъ понятіе о садоводствѣ и полеводствѣ; онъ приступиль къ работамъ надъ деревомъ и желёвомъ; онъ укрёпленъ физически жизнію на открытомь воздухё и разнообразными тёлесными упражненіями; навонецъ, умъ его расврытъ для всвусства, для музыки, для жизни общественной. Подъ вліяніемъ этого разносторонняго вліянія, способности, дремавшія въ этомъ 12-13-лётнемъ ребенкъ, могли обозначиться въ томъ или иномъ направлении, такъ какъ въ немъ были возбуждены всв виды любознательности... Ему отврыты просвёты на всё пути науки и жизни". Итакъ, дальше или онъ самъ, или родители его могутъ сдёлать уже совнательный правильный выборъ между этими путями (стр. 113--114).

Соотвётственно различію послёднихъ, дальнёйшій курсъ школы содержитъ нёсколько спеціальныхъ отдёловъ (четыре: 1) словесности, 2) наукъ(?), 3) земледёлія и колонизаціи, 4) промышленности и торговли), и какой бы изъ нихъ ни избралъ для себя ученикъ, оказывается, что эта школа приготовить его къ достиженію нам'яченной имъ цёли гораздо лучше, успёшнёе обычной школы стараго типа. Не говоря уже о такихъ профессіяхъ чисто практическаго характера, какъ промышленность, торговля, земледёліе, колонизація, даже къ ученымъ профессіямъ, путь къ которымъ лежитъ непрем'янно чрезъ изученіе древнихъ языковъ, не смотря на краткость курса, школа подготовляетъ успёшно. Почему и какими средствами? Она практикуетъ другой способъ обученія, отличный отъ употребляемаго въ школахъ классическихъ.

Обыкновенпо начинають съ грамматики. Наука эта, сухал и безжизнепная вообще, для дётей, вынужденныхъ съ помощью одной лишь памяти заучивать нассу всевозножныхъ правилъ и исключеній, является врайне тагостною. Нужно вессти ученика въ понимание языка, а для этого, если ужъ пельзя пользоваться методомъ правтическимъ, разговорнымъ, который приводить къ такимъ блестящищъ результатамъ при обучения живымъ иностраннымъ явыкамъ, нужно обратиться къ чтевію и притомъ сраву къ настоящему чтепію цёльныхъ прочвведений авторовъ, а не въ тому "тажкому чтенію, которое производится посредствомъ словаря и грамматики". Для этого нужно дать ученику страницы греческаго и латинскаго текста съ готовымъ переводомъ, который наглядно передавалъ, бы ему смыслъ каждаго слова и каждой фразы. Такое чтеніе интересуетъ ученика и своимъ содержаніемъ и главное-быстрымъ успёхомъ въ усвоения языка: множество словъ, выраженій, фразъ, часто повторяясь, легко вапечатлѣваются въ памяти. Затёмъ, по мёрё надобности, для объясненія текста, обращаются и къ грамматикъ, но непремънно только въ связи съ текстомъ, по поводу встръчающихся въ немъ затрудненій, а не отдёльно (стр. 90 - 92). Грамматика "ставится въ концъ, въ качествъ помощи, а не впереди, въ видъ преграды" (стр. 115). Демоленъ приводитъ, кромъ собственнаго, и другіе примъры, когда такой методъ обученія древнимъ языкамъ давалъ благіе результаты (стр. 92-93), и кром'в того указываеть на попытку одной школы еще болёе облегчить дёло путемъ простыхъ ленкихъ разговоровъ между учениками на латинскомъ язык'в (стр. 116—117). Итакъ, даже въ этой области новая школа, по его мнёнію, стоитъ далеко выше старой. "Мы утверждаемъ съ увёренностью, основанною на опытѣ, говоритъ онъ, что даже для приготовленія въ баккалавры словесности программа повой школы превосходитъ программу школы обычной" (стр. 119).

Остается еще одна сторона школьнаго дёла-чисто воспитательная. Какъ поставлена она въ школё новой?

"Нынъшняя метода воспитания, говорить Демоленъ, не отвѣчаетъ потребностямъ нашего времени... Не смотря па весь опыть, не систря на всё добрыя намёренія, на ученика все еще продолжаютъ смотръть какъ на податную едиянцу, отъ которой требують, не объясняя зачемъ, известнаго количества работы, какъ на человъка, обвеняемаго въ лъности и въ упорствв, осужденнаго проходить непрерывный рядъ уроковъ, подъ увдою. Мы не умпень воспитывать его въ свободв... Нокое воспитание должно возбудить ученика, нынѣ пребывающаго въ страдательномъ отношения, въ умственной двятельности, должно оставить ему во всема правственнома ею поведении извъстную долю свободы, воторая будеть воврастать по мврв его роста" (стр. 60). Воть общее вачало, которому слёдуеть новая школа въ чисто воспетательной сторонь своего двла. Соотвётственно этому здёсь установлены такія отношенія между учителемъ и учениками, между воспитателемъ и питомцами, какихъ мы почти не встрйчаемъ нигдъ въ другихъ школахъ.

Такъ, представителнии учебнаго состава обыкновенно являются два лица: учитель и надзиратель. Первый является въ школу лишь въ урочные часы. Все дёло его здёсь — въ извёстные промежутки времени, строго обозначенные звонками, передать ученикамъ опредёленное количество свёдёній по предмету своей спеціальности. Выполнивъ это,

452

Digitized by Google

онъ считаетъ свою миссію въ школѣ оконченной. Аудиторія юныхъ слушателей, окружающихъ его казедру въ строгомъ, чипномъ порядкъ, не имъетъ и не можетъ имъть къ нему никакихъ личныхъ отношеній. Онъ сообщаєть ей свёлёнія и требуеть оть нея отчета въ правильномъ усвоения яхъ. – вотъ и все. Надвиратель стоить къ ученикамъ въ болёе близкихъ отношеніяхъ, но послёднія почти всегда непріятныя; полицейскій надворъ, которому онъ служить, способень внушить лишь чувства страха и вражды. Въ большинстве случаевъ онъ становытся крайне тагостнымъ в для самого надвирателя. Итакъ, представители школы не воспитывають своихъ учениковъ. Заврывая отъ нихъ свою душу, послёдніе отдаются всецёло воздъйствіямъ своей товарищеской среды. Она и оказывается единственнымъ направителемъ школьнаго воспитанія — въ отрицатеньную сторону. Школа въ цъломъ составе учащихся ведеть глухую борьбу съ "начальствомъ", а такъ какъ между взрослыми и дётьми борьба не равная, то для ея уравновёшенія роковая необходимость влечеть учениковъ къ притворству и лжи. Вотъ, по словамъ Демолена, главная причина, почему школы не только не улучшають дёла воспитанія, начатаго въ семьй, а чаще лишь разрушають въ души интомца все доброе, зародившееся тамъ подъ кровомъ родной семьи: ложь есть самый страшный врагь воспитанія, между тёмъ ядомъ ея пропитаны всё стёны шволъ.

Иначе поставлено дёло въ новой школё. Прежде всего, здёсь нётъ "учителя" и "надвирателя", какъ двухъ отдёльныхъ типовъ: оба соединены въ одномъ лицё. Каждый учитель есть и воспитатель. Онъ живетъ въ школё вмёстё съ учениками. Съ утра до вечера онъ при нихъ неотлучно. Онъ не только учитель въ классныхъ комнатахъ, но и руководитель въ играхъ, въ различныхъ физическихъ упражненіяхъ и работахъ, въ различныхъ физическихъ упражненіяхъ и работахъ, въ экскурсіяхъ и проч. Онъ носитъ одинаковую съ учениками одежду, вмёстё съ ними садится за столъ въ общей столовой. Если онъ женатъ, его жена тавже или

Труды Kies. дух. Акад. Т. І. 1899 г.

458

30

учять, напр., музыкв, рисованію, или надзираеть за ховяйствомъ, во всякомъ случай стоитъ въ близкихъ отношеніяхъ жизни шволы. Жены лиректора в учителей объдають R'K вивств съ учениками и каждый вечеръ встречаются съ ними въ общей гостинной, принимая самое живое участие въ ихъ эстетическихъ работахъ и развлеченіяхъ. Эта совивстная жизнь учителей и учевиковъ, это присутствіе женщины прилаеть шволё особый семейный характерь. Послёднему, какъ нельвя болёе, отвёчаеть и вся внёшняя обстановка школы. Столовыя в гостинныя обставлены со вкусомъ лучшихъ семейныхъ домовъ. Войдите въ столовую: "она весела и удобва, сервировка ввящна, столъ покрытъ сватертью". Гостанныя, въ которыхъ проводятся вечера, убраны съ твиъ, чтобы производить впечатайніе радости и гармонія: меблеровка тщательная и художественная, фортепіано, вартины, статун-все это подобрано въ цёляхъ воспитательныхъ. Итакъ, школа представляетъ изъ себя семью. Это жизнь семейная, и ребенокъ, поступая въ эту школу и оставляя свою семью, вступаетъ въ другую-въ большую семью директора и учителей.

Естественно, что и всё отношенія между воспитателями и питомцами здёсь должны потерять тоть характерь сухости, оффиціальности, педантизма, какимъ отличаются они въ обычныхъ школахъ. При такой совмёстной живни они становятся проще, естественнёе и приближаются къ отношеніямъ между родителями и дётьми въ семьё. Въ нихъ широкое мёсто получаютъ довёріе, личная симпатія, чувство правды, уваженіе къ авторитету. Тутъ у дётей нётъ того приниженія и смиренія предъ начальствомъ, вссгда фальшиваго, какое такъ часто встрёчается въ школахъ. Здёсь нётъ и той лжи, страшную сёть которой собственными руками сплела для себя обыкновенная школа.

Есть, наконецъ, громадное равличіе и въ личностяхъ самихъ представителей школы старой и новой. Въ первой это люди "чисто мозговой, умственной формаціи, спеціалисты — подлинные или мнимые", закоснавшие въ своей области. Существа нецёльныя, образованныя механически, они не въ силахъ обравовать людей цёльныхъ и жизненныхъ. Это "upoизведеніе лабораторіи, а не жизин, плодъ выращенный въ теплицё в въ четырехъ стенахъ, а ве на вольномъ воздухё, въ средъ живой природы" (стр. 75). Такіе педагоги не могуть быть истанными добрыми направителями воспитанія юношества уже по одному тому, что они неспособны даже понниать дётскую природу и отвёчать на ся запросы. Совершенно вными чертами характеризуетъ Демоленъ учителя---воспитателя въ новой школь. Вотъ требованія, предъявляемыя танъ въ кандидату на эту должность: 1) ез нраестеенномз отношении это долженъ быть "христіанинъ, человвиъ труда, добросовёстанё въ работё, авкуратный, джентльменъ; 2) вз имственному отношении онъ должевъ нийть отлечныя повванія въ твхъ предметахъ, коныъ будеть обучать; 3) во отношени бизическому-должевъ быть крвикаго сложения. вдоровый, энергический, безъ недостатковъ зрёнія, слуха, голоса и пр.: 4) въ педающиескомо отношении долженъ нивть опыть совийстной жизни въ школй или въ университети". Кроий того онъ долженъ имъть твердое намъреніе избрать учебное и воспитательное дёло-дёломъ своей жизни и посвятить себя школь. Если ньть у него такого расположения, то нечего ему и предлагать себя" (стр. 76). Мы видимъ, какого разнообразія качествъ требуетъ эта школа отъ своего учителя. Для того, чтобы стать истиннымъ учителемъ-воспитателемъ, вавъ понимается это дёло въ англійскихъ колледжахъ, нужно имъть способность всецью слиться съ жизнью воспитанниковъ, раздёлять не только умственные труды ихъ. но и всё занятія до игръ и развлеченій включительно, а ля этого недостаточно быть спеціалистомъ въ известно? области теоретическихъ знавій, а необходимы еще соотвётствующія вачества и правственныя и даже физическія.

Вотъ картина учебно-воспитательнаго дёла въ этой англійской школь, нарисованная Демоленомъ. Довъряя последнему. Мы не моженъ не согласнться съ общемъ выволомъ его, что школа эта "выдвегается изъ рамовъ до сихъ поръ правтиковавшихся системъ воспитанія": весьма многое зайсьотъ стоящихъ во главъ шволы директора и преподавателей до распредёленія предметовъ обученія и частностей школьной жезен-представляется явленіемъ новымъ, совершенно нензъйстнымъ у насъ въ Россін и почти нензвёстнымъ даже въ западной Европь. И должно сказать, что некоторыя сторовы этой школы въ характеристикъ Демолена производятъ впечатлёвіе прямо чарующее. Читая увлекательныя строви францувскаго публициста, по временамъ какъ бы переносишься въ какое то волшебное дётское царство, гдё оказывается, прекрасно осуществлены на правтики викоторыя изъ тёхъ pia desideria, о которыхъ мечтали лучшіе представители пелагогической мысли.

Въ самомъ дёлё, вто не желалъ бы, напр., чтобы школа наша по своему строю, по духу и харавтеру отношеній между своими членами, если не вполнё уподоблялась, то хотя бы по возможности приближалась въ семьй? Кто станетъ оспаривать, что это идеаль, къ которому должна стремяться каждая шкоза? И однако им не видимъ нигдъ даже зайвтнаго приближенія къ этому идеалу. Т'в недостатки, какія отмвчаеть Демолень въ этомъ отношение въ своихъ францизскихъ коллегіяхъ, всецёло можно отнести и къ нашимъ школамъ (не интернатамъ). Тъ же, только чисто оффиціальния, казенныя отношенія между преподавателями и учениками: тоть же, яко бы воспитательный, на самомъ же дълв лишь полицей. скій надзоръ въ лиць особыхъ спеціальныхъ приставниковъ къ этому дёлу, а отсюда и та же особая, спеціально школьная ложь, какъ коренной и стрешный недугъ, бороться съ которымъ школа безсильна. И вотъ предъ нашимъ взоромъ, уже давно привыкшимъ къ этой мрачной картинь, вдругъ раскрывають

456

въ такомъ плёнительномъ блескё яркія свётлыя черты совершенно другихъ отношеній въ школё, именно личныхъ, бливкихъ, почти семейныхъ, въ которыхъ удачно устранены всё тё преграды, какія обыкновенно совидаетъ школа между учителемъ и ученикомъ, совершенно закрывая ими доступъ къ душё послёдняго. Получается впечатлёніе настолько сильное, что отказываешься вёрить строгой точности наблюденій автора.

Кто не желаль бы, далёе, чтобы швола наша не только не тормозила правильнаго физическаго роста и развитія своихъ питоицевъ, во всёми зависящими отъ нея мёрани и средстваны способствовала ему? На вакомъ бы попрыщё ви пришлось послё работать ученикамъ ел, несомийнио, крийость твлесныхъ сняъ, выносянность, вдоровье всегда и вездё будуть для нихъ предметомъ весьма большой важности, потому что нътъ въ жизне такого дела, которое не требовало бы отъ насъ соотвётствующихъ физическихъ силь. Да помимо этой жизненно-практической стороны вопроса, правильное и успёшное ръшеніе его весьма важно и въ чисто воспитательномъ отношенія. Древне-классическое пароченіе: "адоровый духъ въ здоровомъ твлъ" нивогда не потеряетъ своей силы. По твсной связи между тёлесною и духовною жизнью въ человёчесвоиъ существѣ, недочеты или ненориальности въ области первой непремынно должны вредно отражаться и въ сферы второй. Поэтому уже въ цёляхъ правильнаго духовнаго возростанія своихъ питомцевъ школа должна заботиться и о нормальномъ физическомъ развитие ихъ. Но что же дълаетъ наша швола въ этомъ направления? Спеціальныя положитель. ныя заботы ея о физическомъ воспитанія учевиковъ такъ слабо выражены, что никавнать сколько нибудь замётныхъ добрыхъ рекультатовъ въ этой области им не можемъ даже и ожидать оть нея. Ть немногіе часы, какіе посвящаеть она гимнастикъ, т. с. искусственнымь физическимъ упражненіямъ---чаще всего въ свонхъ же душныхъ задахъ, не могутъ внесть оздоровляющую струю въ крайне непормальную жизнь швольниковъ, обреченныхъ на 5----6-часовое силънье въ спертомъ воздухѣ класоныхъ. Но этого мало. Заставляя ученьковъ такъ много времени, за вычетомъ лишь незначительныхъ перерывовъ, отдавать напряженному умственному труду, во всякомъ случав-серьевному сосредоточению внимания на отвлеченныхъ теоретическихъ предметахъ, школа этимъ еще не довольствуется: она даетъ ученику работу и на доиъ и притоиъ въ такоиъ волнчествъ, что работа эта поглощаетъ у него почти все н вив-школьное время. Въ результате-то физическое и умственное переутопленіе, о которомъ такъ много пишутъ и говорять въ последнее время, хотя, къ сожалению, безъ всякахъ замётныхъ благнаъ послёдствій, въ смыслё возможнаго излёченія этого недуга. И воть опять, рядонъ съ такинъ подоженіемъ діла, съ этниъ трудно объяснимымъ пренебреженіемъ къ одной изъ важнойщихъ сторонъ воспитания, им видямъ совершенно другую картниу. Есть школа, въ которой вопросъ о здоровые питомцевъ, о правильномъ росте и укрепленін ихъ тёлеснаго организма занимаеть не послёднее мёсто въ воспитательной программи, и гди ришение его поставлено на тавихъ шировихъ и благотворныхъ началахъ, которыя вполнѣ обезпечиваютъ самые преврасные результаты. И эта сторона дела въ новой школе можетъ возбуждать только похвалу.

Нельзя не признать, далёе, и того преимущества, какое нийеть эта англійская школа въ области эстетическаго развитія своихъ воспитанниковъ. И этотъ вопросъ, которому въ нашихъ общеобразовательныхъ заведеніяхъ удёляется слишкомъ мало вниманія, въ школё, рекомендуемой Демоленомъ, заботливо обставленъ условіями, вполиё отвёчающими цёли. Здёсь каждый изъ учениковъ получаетъ полную вовможность не только развить свой эстетическій вкусъ, но пріобрёсть разностороннія познанія въ области изащныхъ искусствъ-теоретическаго, а при наличности при-

Digitized by Google

родныхъ соотвётствующихъ расположеній и способностей и практическаго характера. И это, безъ сомнёнія, не малое пріобрётеніе въ сложномъ процессё воспитанія.

Но все ли въ этой школё такъ ужъ плёнительно хорошо, что способно вывывать только восхищение и похвалы? Впечатлёніе совершенно взийняется, если мы, оставивъ частности, перейдемъ къ главному-къ тому идеалу, который ставить эта школа на знамени всёхь своихь стремленій и предначинаній. Это-челов'ять діла, практической жизненной борьбы, способный самостоятельно, собственными силами пробивать себъ дорогу на трудномъ жизненномъ пути, преодолёвать здёсь всё препятствія и, такъ сказать, съ бою брать вездѣ первые призы. Такому идеалу вполнѣ отвѣчають в программа учебныхъ предметовъ и вся постановка школьной жизни. Въ первую допускается лишь то, что понадобится ученику въ жизни, изъчего онъ послѣ можетъ извлечь практическую пользу для себя; вторая задумана и осуществлена въ тёхъ же цёляхъ и расчетахъ. Такимъ образомъ, питомецъ этой школы выйдетъ въ жизнь съ большамъ запасомъ знаній практическаго характера, притомъ опробованныхъ уже на собственномъ опытё и сдёлавшихъ его человъкомъ умёлымъ и ловкимъ. Такой человёкъ, пожалуй, въ жизни не пропадеть. Но можно ли вообще удовлетвориться такимъ идеаломъ? Можно ли считать тавія ultra утилитарныя задачи и цвли воспитанія послёднимъ словомъ педагогики, или хотя бы новостью, открытіемъ, заманчивымъ, какъ все новое и еще неявваянное?

Невольно вспоминаются здёсь слова одного изъ нашихъ отечественныхъ педагоговъ-мыслителей, поставленныя имъ въ качествѣ эпиграфа на своей статьѣ, имѣвшей въ свое время глубовое общественное значеніе: "Къ чему вы готовите вашего сына? Быть человѣкомъ. Развѣ вы не знаете, что людей собственно нѣтъ на свътѣ: это одно отвлечевіе, вовсе не нужное для нашего общества. Намъ необходимы негоціанты,

## труды винвской духовной академій.

460

солдаты, механики, моряки, врачи, юристы, а не люди<sup>и 1</sup>). Итакъ, в въ нашемъ обществе еще Н. И. Пироговъ въ свое время отмътилъ это практическое, матеріальное, "почти торговое", какъ выразился онъ, направленіе, провикшее изъ жизни и въ воспитаніе, въ школу. Да и овъ ли одинъ указывалъ на такое настроеніе общества и горячо возставалъ противъ него? И гдъ, въ какой странъ и въ какомъ народъ не было и нёть такого направленія? Вездё рядомъ съ возвышеннымъ, идеальнымъ взглядомъ на жизнь и назначеніе человѣка мерится и это пониманіе послёдняго въ смыслё только возможнаго преуспѣянія въ обладавіи матеріальными благами, а потому въ изобрётении средствъ успёшной борьбы за нихъ-борьбы не только съ перазумною природою, но еще болёе съ каждымъ другимъ человекомъ, по необходимости сталкивающимся съ пами на пути въ той же цёли. Но нѣвоторые народы по самому національному типу своему болёе склонны выдвигать въ своей жизни именно это направление. Таково между прочемъ и англо-саксонское племя, и по географическимъ условіямъ своей страны, и въ силу многихъ другихъ причинъ въ теченіе многихъ въковъ вырабатывавшее въ себъ духъ особой предиріямчивости, настойчивости, личныго почина в соотвётственно этому особый свладъ общественной жизни, который Демоленъ назыкаетъ партикуляристическимъ. Тутъ человѣкъ долженъ разсчитывать только на самого себя, такъ какъ, во-первыхъ, для его личныхъ иниціативъ и самостоятельной работы отврыто слишкомъ широкое поле, во-вторыхъ, такъ какъ именно только самостоятельная настойчивая предпріимчивость выдвигаеть здѣсь человѣка на первый планъ и завоевываетъ ему побъду въ жизненной борьбъ. Но слъдуетъ ли отсюда, что предъ такимъ взглядомъ должно превлониться, что это един-

1) Сочиненія Н. И. Пирогова. Т. П. СПБ. 1887. Стр. 3.

ственно вѣрное рѣшеніе проблемы челоьѣческой живни, а потому и воспитанія?

Ставъ на этотъ путь практицизма, заманчивый по своимъ, кажущемся очеведными и неоспоримыми, явобы благимъ результатамъ, человъвъ въ сущности спускается съ высоты своего истинно-человъческаго положения въ мірь. Увлеченный погонею только за внѣшними благами, стремясь отвоевать себѣ и использовать возможно большую сумму вхъ, онъ какъ бы въ какомъ то чаду или опьянения, забываетъ о лучшей части своего существя, о тёхъ высшихъ началахъ своего духовнаго бытія, какими отличенъ онъ среди всёхъ тварей. Между тёмъ именно въ этихъ началахъ и соотвётствующихъ имъ силахъ и стреиленіяхъ, открывающихъ въ человйкі искру божества, образъ Творца его, и заключается единственно върный указатель истиннаго назначенія человъка, направленія его жизни, а слёдовательно и его воспитанія. Главное мёсто въ послёднемъ должно занимать развитіе этихъ высшихъ человѣческихъ силь, образование такого характера, въ которомъ именно онъ имѣли бы значеніе постоянныхъ руководителей и направителей жизни и д'ятельности субъекта. Онъ, эти высшія духовныя силы человъка важны и цънны сами по себъ, по тъмъ свътлымъ горизонтамъ, какіе открывають онѣ предъ человѣкомъ, вознося его духъ въ міръ особый, безконечно возвышающійся надъ окружающей его дъйствительностію. Поэтому давать имъ значение только прикладное, практическое, извлекать изъ нихъ только пользу въ обыденной жизни-это значнтъ не понимать настоящаго значенія того, что дано человіку чистаго, высокаго и святого, заботясь только о приспособления этого высокаго къ низменному и пошлому, жертвовать имъ ради меркантильныхъ чувственныхъ интересовъ. Не такъ ли поступаетъ и эта англійская швола?

Она стремится воспитывать людей цёльныхъ. Но что такое эта цёльность личности питомца англійской школы? Что дёлаетъ школа для нравственнаго усовершенствованія послёд-

461

462

няго? Практическому человѣку, энергичному дѣльцу, конечно, нужны 1) здоровыя физическія силы, 2) разностороннія практическія познанія и 3) пожалуй, выдержка и ловкость свѣтскаго человѣка хорошаго общества ("кора неуклюжаго школьника", дѣйствятельно, плохое пріобрѣтеніе для жизни). И вотъ обо всемь этомъ школа позаботилась, къ достиженію этихъ цѣлей она прилагаетъ всѣ старанія, и результаты ихъ, быть можетъ, блестящи. Но какіе нравственные принципы сообщаетъ она своимъ ученикамъ? На какихъ устояхъ созидаетъ она главнѣйшую въ человѣкѣ—моральную сгорону его личности?

Допустимъ выёстё съ Демоленомъ, -- хотя онъ въ порывѣ увлеченія, такъ свойственнаго всякому истому французу, можеть быть, идеализируеть факты и рисуеть картину слишкомъ ужъ свётлую, -допустамъ все же, что въ эгой аяглійской школь дарить духь самыхь добрыхь, чисто семейныхъ отношеній между всёми членами ся. Допустимъ даже и то положение его, что въ области правственнаго воспитания имбють свое значеніе и физическія упражненія, поскольку они впосять умбряющее начало и въ сферу духовной жизви человъка. Но достаточно зи этого? Здоровая, правильная постановка физической жизни, конечно, гораздо полезийе въ этомъ отношении, нежели тотъ ненормальный образъ жизни, съ отсутствіемъ достаточного движенія, столь необходимаго для каждаго молодого развивающагося организма, какой ведуть наши школьники. Но чтобы именно здёсь, въ этихъ физическихъ упражненіяхъ заключались самыя сильныя "нравстренныя пружины", съ этимъ едва ли кто согласится. Что васается добрыхъ личныхъ отношений между воспитателями и учениками, то они, порождая въ душѣ послѣднихъ довѣрчивость, откровенность и правдивость, располагаютъ ихъ къ охотному, свободному, а потому и глубовому усвоению всего, что будеть исходить отъ воспитателей. Въ этомъ ихъ, несомебнио, важное значение. Однако сами по себъ оне еще не ручаются за то, что направленіе питомцевъ будеть непремѣнно высоко-вравственное, потому что они представляють благопріятное условіе для всякаго воздѣйствія, подготовляють почву для носѣва на ней какихъ угодно сѣмянъ. Результаты, плоды посѣва, конечно, будутъ зависѣть еще и отъ сѣмянъ и отъ сѣятелей. Какія же сѣмена на дѣвственной ночвѣ дѣтской души посѣютъ своею умѣлою рукою педагоги этой школы?

Просматривая программу иредметовъ, преподающихся на обонхъ курсахъ ся, мы напрасно стали бы искать здёсь гдъ нибудь ученія о Богъ, объ отношенія Его въ міру и человёву, о христіанскомъ навначенія послёднаго: Законъ Божій не входить въ курсы обученія этой шиолы, позаботившейся обо всемъ, вромё этой малости. Правда, им встрёчаемъ здёсь такое громкое заявленіе: "улгерднися въ той истинъ, что религія въ жизни занимаетъ главное мъсто, и что вся жизнь должна быть ею насыщена. Мы не станемъ указывать дётямъ на религію, какъ на одну изъ сторонъ жизни, а какъ на органическое, стройное цблое, которое должно проникать всего человбка, направлять всё его дёйствія" (стр. 113 и 50). Но ни откуда не видно, чтобы заявленіе это вело къ соотвётствующамъ практическимъ результатамъ, чтобы по крайной мврв старалясь осуществить его на дёлё. "На четверть часа утромъ и вечеромъ ученики собираются для выраженія вибшними знаками надежды и вбры" (стр. 51)-вотъ, повидимому, и все, что дваетъ школа для удовлетворения религіозныхъ потребностей своихъ питоицевъ. Да и въ отихъ "выраженіяхъ визшивия снаками" релягіозныхъ мыслей в чувствъ старательно взъято все, что носитъ характерь догматический и конфессиональный: все дёло "ограничивается чтеніями изъ Библін, гимнами и моленіями общаго характера, религіознаго и нравственнаго" (стр. 50). Въ воскресные дня, впрочемъ, ученики могутъ посъщать богослужение въ сосъднихъ приходахъ; но это предоставляется

#### 464 труды віввской духовной авадемій.

ихъ личнымъ желаніямъ. Швола не считаетъ нужнымъ вийкать въ эту область и взять на себя руководство религіовнымъ развитіемъ своихъ питомцевъ.

Оть учителей своихъ школа требуеть, между прочниъ, чтобы они были христіане. Но христіанство это понимается не въ смыслё христіанской вёры, съ опредёленнымъ догматическимъ содержаціемъ, а только какъ извёстный кодексъ нравственныхъ правилъ, притомъ довольно оригинальнаго содержанія: въ немъ рядомъ съ заповѣдями Христа Спасителя ставятся съ такимъ же значеніемъ и нравственныя предпесанія "ядавой фелософія". "Подъ словонъ христіанина, читаенъ въ програмив требованій, предъявляемыхъ ШКОлою къ кандидату на учители, им разумбемъ, что онъ должень въ своихъ дъйствіяхъ, въ словахъ и въ убъждевіяхъ держаться великихъ правственныхъ началь, заповъданныхъ Христонъ Спасителенъ, и нравственныхъ ученій здравой философін" (стр. 76). Но каждый человёкъ воленъ выбирать себя любое изъ сущесткующихъ иногоразличныхъ философскихъ ученій и считать его "здравымъ". Поэтому трудно, даже невозможно на основание этого требования шволы представеть, въ какомъ именно видъ и какого характера могутъ быть эти якобы "христіанскія" возвравія учителей ся. За то на основания общаго принцина, которому неукловно сладуетъ шкоја во всёхъ своихъ задачахъ, средствахъ и методахъ, не имбемъ ле мы права съ значительною увбренностью сказать, что и вст наставники-воспотатели въ ней проникнуты одними убъжден:ями и стремленіями-чисто практическаго, утилитарнаго характера, что если можно говорать о религін этихъ якобы полухристіанъ-полуфилософовъ, то таковая въ ихъ душё сводится въ поклонению только естественному практическому разуму?

И сакъ, не слушая никавихъ снеціальныхъ уроковъ по Закону Божію и предоставленные всецібло воспитательному вліянію этихъ педагоговъ, относясь къ послёднимъ притомъ

съ полнъйшимъ довбріемъ и любовью, воспатаннани англійской школы, естественно, всёми силами своей юной, еще нетронутой души воспринимають урови жизненнаго практицияия, которыми обильно и умъло снабжаетъ ихъ школа. Въ немъ сущность всего воспитанія, въ немъ же начало и копецъ въ частности и всего моральнаго развитія учениковъ. Послёдніе узнають ли здёсь, что въ области духовной жизни человъка есть блага высшія и несравнимо болье цънныя, нежели самая сильвая воля, непоколебимая настойчевость, ни предъ чёнь не отступающая личная предпрінычность и пр.? Кто сважеть имъ здёсь, что всё эти вачества человёческаго характера въ сущности представляютъ обоюдоострое оружіе, которое кожеть послужить и во благо и во вредъ человъку, что все значение и ниъ и всей человъческой личности вообще, со всёми си силами и способностями, длеть вбчто другое, высшее, что одно только способно указать имъ правильное, истинно-человёческое направленіе, ---что тамъ, гдъ нътъ этого одного, все, даже самыя богатыя силы в дарованія, можетъ потерять свое настоящее значение? Бонися, что этого не узнають воспитавники англійской школы, потому что она старательно скрыла свётъ отъ глазъ вхъ, совершенно устранивъ въ воспитанія ихъ то вліяніе, какое должно принадлежать здёсь христіанской вёрё. А если такъ, если опасенія наши основательны, тогда что же представляеть изъ себя самое совершенное произведение этой шволы-этоть челов вкъ многостороннихъ познаній и самой энергичной настойчивости въ приложения ихъ для достижения своихъ самостоятельныхъ практическихъ замысловъ? Не будетъ ли это врайній эгоисть, въ своихъ личныхъ стреилоніяхъ не сдерживаемый никакими высшими нравственными началами, способный остановиться развѣ только предъ физическою невозможностью и потому вездё, гдё у него хватаеть силь, готовый попирать личность и человёчоскія права другого?... Не здёсь ли прамой отвётъ и на вопросъ Демолена, которымъ озаглавливаетъ овъ сною

книгу: "отъ чего зависитъ превосходство англо-саксонскаго племени?" Успёхи и политические и жизненно практические вообще, какие дёлаетъ это племя на аренё всемирной истории, не носятъ ли въ себё этого же характера крайняго эгонзма,---вездё, гдё только дозволиетъ физическая возможность, съ настойчивостью, не отступающею ни предъ какими средствами, отвоевывающаго себё всё блага и пренмущества, отнимая изъ у другихъ?

Тавіе ндеалы не для насъ: они не могуть плёнить насъ. Съ увёренностію можно скавать, что у насъ въ Россіи найдется наименёе условій, благопріятныхъ для насажденія и развитія ихъ путемъ школы. Они противорёчатъ самымъ глубокимъ чертамъ нашего національнаго характера; противъ нихъ, въ частности, наша исконная вёра православная. Ею живетъ и врённетъ Русь, потому что начала ся глубоко укоренены и неповолебимо тверды въ русской душё нашего многомилліоннаго народа. Нётъ поэтому другихъ началъ болёе благотворныхъ и для нашей школы. Но созидансь на нихъ, можетъ ли послёдняя увлекаться эгоистическими идеалами англо саксонскаго племени?...

Несмотря на этоть основной недостатокъ англійской школы, съ которымъ мы не можемъ примириться, въ самой постановкъ учебнаго и воспитательнаго дъла въ ней, какъ уже отчасти указано было выше, есть много такого, надъ чъмъ нельва не остановиться съ самою глубокою симпатіей и съ самымъ искреннимъ желаніемъ извлечь изъ примъра этой школы возможную пользу и для себя.

Сюдя мы относямъ, во-первыхъ, полнсе соединеніе, сліяніе учебнаго и воспитательнаго элементовъ, благодаря объединенію учителя и воспитателя въ одномъ лицѣ. Многіе изъ педагоговъ горячо ратовали за такую именно постановку школьнаго дѣла и, между прочимъ, у насъ въ Россіи незабвенный К. Д. Ушинскій. "Воспитательное вліяніе, писалъ онъ, есть вліяніе развитого характера на характеръ форми-

466

Digitized by Google

рующійся; а характерь—это личность человёка"... "Дитя воспитывается, развертывается умственно и нравственно подъ прямымъ вліяніемъ человёческой личности, и никакими формами, никакой дисциплиной, никакими уставами и росписаніями времени занятій невозможно искусственно замѣнить вліянія человёческой личности. Это плодотворный лучъ солнца для молодой души, котораго ничёмъ замёнить невозможно" <sup>1</sup>). Въ школё англійской, благодаря удачной постановкё ея интерната, всё ученики живутъ и развиваются именно подъ такимъ непосредственнымъ личнымъ вліяніемъ своихъ учителейвоспитателей.

Вопросы физическиго и эстетическаго воспитанія, какъ уже было отмѣчено, трактуются здѣсь съ надлежащимъ пониманіемъ значенія ихъ и потому рѣшаются съ такимъ успѣхомъ, которому можно только позавидовать.

Въ области вителлектуальнаго воспитанія нельвя не признать глубоко педагогичнымъ и потому весьма благотворнымъ раздъление курса обучения на два періода: общій и спеціальный, на которомъ ученику дается возможность избрать себъ отдълъ, наиболъе отвъчающій его природнымъ влеченіямъ и способностямъ. Въ нашей тиличной общеобразовательной школё, каковою является классическая гимназія, всё предметы учебной программы считаются необходнимме для каждаго изъ учениковъ. Здёсь нётъ даже намека на какую нибудь индивидуализацію способностей учащихся: таковыя въ соображение не принимаются, и ученикъ съ блестящими успѣхами въ одной группъ предметовъ безпощадно изгоняется язъ школы, разъ онъ не успъваетъ въ другой. Насколько непедагогична такая постановка дёла и сколько зла порождаеть она на практикъ, объ этомъ, кажется, нътъ нужды распространяться. Между тёмь, классическая гимпазія не даеть

467

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собраніе недаг. соч. К. Д. Ушанскаго. СПВ 1875. Стр. 484 и 305.

законченнаго образования, а служить лишь подготовительною переходною ступенью къ образованию высшему, которое приняло пъсколько совершенно различныхъ направлений. И вотъ окончивший курсъ гимназии и вынужденный избрать одно изъ нихъ неръдко оказывается въ такомъ положения: одна группа наукъ, пройденныхъ въ гимнази, ему совершенно не нужна; къ другой же, надъ которою теперь ему придется работать, онъ чувствуетъ себя недостаточно подготовленнымъ. Въ школъ английской этотъ педостатовъ устраненъ раздълениемъ ся на два курса<sup>1</sup>).

1) Мы не полянивень здёсь тяжеловёснаго вопроса о значевів классическихъ язык въ. какъ общеобразовательнаго средство. Школа энглійская, какъ мы знаемъ, оставляеть древніе языки только въ одноих отябления своего второго, спеціальнаго вурса. И естественно: для ея практическихъ пълой этотъ предметь оказывается совершенно лишнимъ. Поэтому было бы, пожллуй, дяже послёдовательнёе съ ед сторовы совершенно изъять его изъ своей учебной программы, какъ это авлается въ спеціальныхъ профессіональныхъ школахт. Но разъ школа допускаеть его завс:, им не можень не саблать ибсколькихь заийчаній отпосительно того метода, какимъ пытается она замёнить обичный общепринатий негодь научения древнихь языковь. Она считаеть нанболже птиссообразныма чтение авторова при помощи готовыла перезодовъ. Но, во-первихъ, въ статьяхъ Демолена нало выяснени частибашіе пріены польвованія тачних способонь. Как понниать, напр., такое предписаніе: «чъ гранматикъ прибъгають по мъръ того, какъ оказывается въ ней дъйствительная надобность для объясненія текста» (сгр. 132)? Когда именно наступлеть такая надобность по мизнію защитинковь этого метода, - неизвъстно. По обыкновенному поняманію, первое же слово въ занномъ ученику текств уже требуеть гранматическаго уясненія, нначе симсів его останется непонятень для читающаго, Во-вторыхъ, им не знасиъ, какихъ нисино результатовъ достигаеть эта школа въ области филологическихъ познаній своихъ учениковъ, идя къ цёли такниъ путемъ. Она сама прямо заявляетъ, что приготовить из балкалавреату она не вз силахь. «Ша вавлучшихь условіяхъ усяїха, восинтанники секців словесности будутъ доведени

Digitized by Google

Школа только тогда достигаетъ полнаго успёха въ своемъ дёлё, когда она представляетъ одинъ цёльный организмъ, въ которомъ всё члены тёсно сплочены для одной дружной ра-

до года предшестечющаю баккалавреату; непосредственное же ариготовление къ этому экзанену... требуеть присмовь особыяз, съ духонъ школы несонивствыхъ, и поэтому должно быть произведено съ заведеніяхь, спеціально къ тому приспособленныхь» (стр. 85, 4). Итакъ, тамъ, где дело васается более глубоваго филологического образованія, школа со своемъ облегченных методомъ оказывается несостоятельною. Въ-третьихъ, защищая такой способъ обучения древникъ языкамь. Демолень указываеть, какь на важнёйшее изъ прениуществь его, на то, что примънение его будто-бы легко вводить ученика въ понимание языка. Можду твиз, кому неканастно, что ниенно эта ціль-поннивніе языка давнаго автора. безь сомнівнія, самая желательная, на дёлё оказывается наиболёе трудною и именно потому, что она можеть быть достигнута только посредствомь самаго тщательнаго анализа и комментировки тахъ филодогическихъ тонкостой, противъ которыхъ такъ вооружаются всё противнике классической школы. Наконець, нельзя не напомнить и того, что нетода, предлагаемая этою пколой, далеко не новая. Еще Вольфганть Ратке (1571-1635) почти триста дбіч назадь рекомендоваль для наученія древнихъ языковъ брать какого-нибудь антора (unus aliquis bonus auctor, - сань онь употребляль для этой пёли Теренція) в начинать буквальнымь переводонъ его. Такъ должна быть прочитана вся книга, отъ перваго слова до нослёдняго, в притомъ три раза; самимъ учителемъ, съ повтореніемъ перевода ученниками и самими ученниками. Загрил нужно перейти из изученію граммативи (parvus libellus rudimentorum), причемъ за призбрами обращаться въ тому же автору, предпринима опять троекразное путешествіе чрезь всю книгу. Потонь должень слѣдовать еще переводьуже чистою родною рачью и паконець — разговорь на латинскомь языкѣ при помощи того же уже хорошо знакомаго текста автора. Копечно, способъ, практикуемый англійскою школою, не тожественъ съ этниз; но несомийнно, что здёсь много сходнаго. Развица та, что метода Ратке вполећ разъяснена свониъ авторомъ, и недостатки ся были въ свое время указаны въ курсахъ исторіи педагогики.

Труды Кіев. дух. Академія Т. І. 1899 г

31

боты, задачи воторой не только ясны, но и дороги каждому изъ нихъ. Безъ этого объединенія одпимъ духомъ, характеромъ и направленіемъ, одними симпатіями и стремленіями швола не можетъ расчитывать на полное правтическое осушествлевіе своихъ воспитательныхъ идеаловъ-по той причинъ, что безъ этого она никогда не превратится въ цъльный воспитательный институть. Она будетъ представлять. собою такое чисто внёшнее соединение въ одну программу, въ одинъ курсъ нёсколькихъ учебныхъ предметовъ, при которомъ каждый изъ преподавателей, имбя въ виду только свою спеціальную задачу, нисколько не заботится объ общемъ ходъ всего школьнаго дъла и о благихъ результатахъ его. При такой разрозненности учебныхь, а выесть съ темъ конечно и воспитательныхъ силъ, не принесутъ должной пользы ни блестящія спеціальныя позванія учителей, ни педагогическія способности ихъ, ни самое добросовѣстное отношеніе каждаго изъ нихъ къ своему дёлу. Напротивъ, все это можетъ послужить даже во вредъ ученикамъ: преподаватели, мнящіе себя непогръшимыми спеціалистами въ своемъ предметѣ и пропикнутые излишне высокимъ мнѣніемъ относительно значенія посл'ёдняго, нер'ёдко оказываются слёпыми и жестокими фанатиками, неспособными понимать и признавать въ окружающей ихъ юной средь, полной жизни и индивидуальныхъ запросовъ, ничего, кромъ необходимости усвоять знанія именно ихъ спеціальности. Не попадаются ли такіе педагоги-спеціалисты и въ нашихъ школахъ, и жало ли горя отъ нихъ было, есть и будетъ твиъ двтямъ и юношамъ, воторые почему нибудь оказываются песпособными къ успѣшному усвоенію сообщаемыхъ ими познаній!.. Въ англійской шволь, какъ мы уже видели, идетъ работа общая, дружная. Вся она, весь персоналъ наставниковъ ея съ директоромъ во главъ, вся программа обученія и жизни въ ней проникнуты однимъ духомъ и направленіемъ. Мы не можемъ признать направление это идеальнымъ; считаемъ его не отвѣчающимъ высовому христіанскому пониманію истиннаго назначенія человѣка; но вмѣстѣ съ тѣмъ, можемъ ли мы не согласиться, что эта цѣлостность всего дѣла школы, эта общая гармонія всѣхъ функцій ся, до самыхъ мелкихъ деталей включительно, сама по себѣ есть явленіе желательное для каждой школы?

Весьма важнымъ условіемъ для достиженія такой цёлостности и гармоніи въ общей постановкъ всего школьнаго дбла служитъ правильный, соотвётствующій задачамъ шволы, подборъ преподавателей. Въ англійской школѣ на этотъ вопросъ обращено самое серьезное вниманіе, и къ лелающему заныть мёсто учителя въ ней предъявляются самыя разностороннія требованія. Мы видёли, какъ широка программа ихъ. Приходится съ грустью сознаться, что въ нашемъ школьномъ дѣлѣ, въ самомъ широкомъ объемѣ его, мы не можемъ указать ни одного аналогичнаго прим'вра, где бы такъ высоко ставился и по возможности достигался на практикъ идеалъ учителя-воспытателя. Обычное ръшение этого вопроса въ нашей педагогической практикъ стоитъ, можно сказать, ниже всякой вритиви: въ кандидату, ищущему мъста учителя по извѣстному предмету, не предъявляютъ никакихъ требованій, кром'в диплома объ окончаніи имъ курса въ соотв'тствующемъ высшемъ учебномъ заведении. Въ этотъ курсъ, должно прибавить, можетъ не входить ни одна изъ отраслей педагогической науки. Такъ, по крайней мъръ, стоитъ дъло и до сего дня во всвхъ нашихъ университетахъ, на историко-филологическихъ факультетахъ ихъ, т. е. въ самыхъ разсадникахъ педагогическаго деля, изъ года въ годъ пополимющихъ ряды учителей средней школы. Будущій педагогь вдёсь не слышить ни одного слова о дёгской душё, о закопахъ ея развитія, о наиболёе типичныхъ уклоненіяхъ отъ эгихъ законовъ, объ идеалахъ и задачахъ воспитанія, о путяхъ къ достиженію ихъ, о методахъ и пріемахъ обученія и т. д. и т. д. Его не считають нужнымъ знакомить хотя бы

471

съ методами преподаванія тёхъ предметовъ, на которые онъ пойдеть въ школу. О какомъ нибудь призвания въ педагогическому д'блу, о природныхъ расположеніяхъ и сиособностяхъ къ нему, о правственныхъ качествахъ его личноств, вліянію которой педсгогика придаеть такое громадное значеніе въ д'вл'я воспитанія, -- обо всемъ этомъ у насъ не поднимается вопросъ. Имфемъ ли мы какое нибудь право послф этого упрекать нашу школу въ томъ, что она не коспитываетъ своихъ учениковъ? Имбемъ ли мы право предъявлять къ ней воспитательныя задачи? Отвуда возьметь она учителей-воспитателей, истинныхъ педагоговъ, съ правильнымъ, широкимъ пониманіемъ своего дёла и съ достаточными силами для полезнаго служенія ему? Гдё у насъ разсадники педагогическаго знанія и умбнія? Гдв надлежащій контроль надъ правоспособностью въ этому важному дёлу тёхъ, вто берется за него?.. Школа англійская ставить этоть вопросъ въ его настоящемъ свътъ. Естественно, что и все воспитательное дѣло ея, вручаемое педагогамъ, а не учителямъ только, оказывается въ положени, для насъ пока недостижимомъ.

Въ области обученія, не входя въ подробное разсмотрѣніе методовъ преподаванія каждаго отдѣльнаго предмета, недостаточно къ тому-же и очерченныхъ, нельзя не обратить вниманія на тотъ общій принципъ, которому старается слѣдовать англійская школа. Это тотъ самый принципъ наглядности, конкретности, о которомъ такъ много писали н пишутъ всѣ педагоги.

Есть и еще въ этой школё не мало заслуживающаго вниманія. Но, отмётивъ главное, отсылаемъ всёхъ интересующихся къ самой вниге высокоавторитетнаго издателя. Полагаемъ, что и эта краткая замётка наша достаточно ясно показываетъ, какъ интересно это изданіе, и какое широкое распространеніе должно имёть оно—не только среди оффиціальныхъ педагоговъ нашихъ, но и у всёхъ истинно-просвёщенныхъ ревнителей о благь нашей школы.

Н. Маккавейскій.

# ДАЧА КІЕВО-БРАТСКАГО МОНАСТЫРЯ **ЦЕРКОВЩИНА** <sup>1</sup>).

Верстахъ въ двадцати отъ Подола, за селомъ Цироговымъ у села Лёсники, прибливительно въ такомъ же разстояніи отъ Кіева, какъ дача Михайловскаго монастыря Өеофанія, во владени монастыря Братскаго находится небольшая дача, извъстная у окрестнаго населенія подъ названіемъ Церковище или Церковщина. Путеводители по Кіеву и его окрестностямъ, обывновенно, обходять занимаемый ею уголокъ полнымъ молчаніемъ. Большинство кіевлянъ едва ли подозръвають и его существование. Кром'в вначительной отдаленности отъ Киева, трудно найги мыстность, до такой степени со всяхъ сторонъ заврытую отъ наблюденія прохожихъ и провзжихъ, какъ Церховщина. Сама по себъ мъстность въ высшей стецени привлекательна своеобразною красотою; но чтобы имъть представление объ этой красотъ, нужно лично побывать тамъ. На дачѣ же въ настоящее время существуеть только небольшой монастырскій хуторь, обитаемый притомъ лишь въ лётнее время и изр'вдка пос'ящаемый разв'в монастырскимъ начальствомъ. Между тёмъ, помимо рёдкой и для віевскихъ окрестностей красоты мёстностя, въ Церковщинь пріурочиваются и весьма цённыя историческія преданія.

Изъ житія преподобнаго Осодосія печерскаго извъстно, что въ недѣтю мясопустную онъ обыкновенно удалялся изъ

<sup>1</sup>) Реферать, читанный въ засёданін Церковно-присологическаго Общества при Біевской д. Академія 15 фсвраля 1899 г. монастыря въ пещеру, въ которой потомъ былъ погребенъ, и затворялся въ ней до вербной недѣли. Но, затворившись въ пещерѣ, онъ, по словамъ житія, "оттуду пакы многажды и яко же того не вѣдущю никому же, въ нощи вставъ, и Богу того сблюдущю, отходяше единъ на село монастырьское, в ту уготованѣ суще пещерѣ въ скровьне мѣстѣ, и никому же того вѣдущу, пребываше въ ней единъ до вербныя недѣля, и такоже пакы въ нощи и въ преже реченую пещеру, и оттуду въ иятокъ верьбныя недѣли къ братія излазяше<sup>4</sup>).—Сохранающіяся съ глубокой старины преданія лаврскія указываютъ это монастырское село и бывшую въ немъ пещеру преподобнаго Θеодосія именно въ нынѣшней дачѣ Братскаго монастыря подъ Лѣсниками съ существующею тамъ и понывь пещерою <sup>2</sup>).

Урочище это или "село монастырское" упоминается потомъ въ печерскомъ патерикѣ двукратно по поводу впечатлѣнія, которое оно производило на покушавшихся разорить его заодѣевъ и половцевъ. Одинъ разъ были ведены въ городъ пойманные и связанные разбойники. Когда, разсказываетъ Патерикъ, "по изволенію Божію, случися имъ мимо миновати село монастырское, единъ отъ злодѣй тѣхъ связанныхъ, покивавъ главою на село то, глаголаше: "якоже нѣколи въ едину сущу нощь придохомъ ко двору тому, разбои хотяще творити, поимати вся сущая, видѣхомъ градъ сущій высокъ зѣло, яко не мощи намъ приближитися ему". "Сице бо бѣ благій Богъ оградилъ невидимо вся та содержанья молитвами праведнаго сего мужа (Θеодосія)", замѣчаетъ сказатель житія <sup>3</sup>). Другой случай разсказывалъ Георгій ростовскій тысяц-

1) Арсеніевскій патерикъ, рвп. библ. Ківнской дух. Авадемін, стр. 70 и 182.

<sup>2</sup>) Въ початныхъ издавіяхъ Патерика почерскаго, въ указанія содоржанія сказаній на поляхъ листовъ, надъ приведеннымъ сказаніемъ читаются: «На поле отхождаше той (проп. Осодосій) въ пощеру ил село Лесники». См., напр., Патерикъ, Кіевъ, 1783 г., л. 9 об.

<sup>8</sup>) Арсен. патер., рип. б. н. ан., стр. 138.



#### ДАЧА ВРАТСКАГО МОНАСТ. ЦЕРВОВЩИНА.

кій, сынъ Симона (Шимона) варяга: "Вездѣ молитва Өеодосіева заступаетъ. Егда бо придохомъ на Изяслава Мстиславича Половцы, и видёхомъ градъ высокъ издалеча, и идохомъ на нь. И никтоже знаяще, выи се градъ. Половцы же бищася у него и мнози язвлени быша, и бъжахомъ отъ града того; послёдё же увидёхомъ, яко се бысть село Богородици, града же николи же бывало; ни жи сами сущін въ селё разумѣша бывшаго; но ишедще видѣша крови пролитіе и почудишася бывшему"<sup>1</sup>). Естественный характерь м'встности урочища какъ нельзя болфе отвечаеть тому впечатлению, какое она представляется произведшею въ томъ и другомъ случав. Урочище имветь видь глубовой котловины, образовавшейся внутры горы, съ окраинами, приподнятыми выше горизонта горы въ виде окружающаго котловину вала. Обитатели котловины кажутся до такой стецени удаленными и огражденными отъ всего окружающаго, что могли действительно, какъ это отмѣчено во второмъ случаѣ, не имѣть представленія о томъ, что за окраннами ся въ извъстное время кипъла битва.

Ни въ лётописяхъ, ни въ патерикѣ печерскомъ нётъ указанія, когда въ этомъ селѣ святой Богородицы устроился монастырь. Нѣтъ даже намековъ на существованіе тамъ монастыря въ періодъ до-татарскій и татарскій. Но съ первой половины XVI столѣтія мѣстность эта является въ актахъ, какъ мѣстность бывшаго монастыря "святое Пречистое Гнилецкаго" въпустѣвшаго послѣ нашествія татаръ. Въ "Описаніи Кіева и Кіевскаго замка королевскими люстраторами" 1545 года говорится о немъ такъ: "Монастырь былъ святое Пречистое Гнилецкій и тому монастыру озера и сеножати бывали, нижъ-

<sup>1</sup>) Тамъ же ст.». 239. — Разсказанный Горгіемъ Шиманозиченъ случай, очевидно, относится въ походу на Кіевъ съ Половцами. Юрія Долгорукаго, описанному въ лётописи подъ 1151 годомъ. Наступленіе на Кіевъ ило отъ Заруба и Треполя; рёшительное же сраженіе было принято Иляславомъ Мстиславичемъ у самаго (обнесеннаго валами) Кіева ли отъ татаръ запустели, и гоны бобровые. Стое пустотины выежчаеть слуги панцерный одновонь на службу господарскую" 1). Изъ грамотъ віевскихъ митрополитовъ Іосифа Солтана 1504 г.<sup>2</sup>) и Сильвестра Бёлькевича 1564 г.<sup>3</sup>), данныхъ Выдубецкому монастырю, и грамоты Миханла Рогозы 1590 г., данной землнину Олешевичу '), видно, что Гнилецъ въ то время входилъ въ составъ имѣній Софійскаго намьстничества. т. е. кіевскаго митрополитанскаго дома, и сперва на довольно продолжительное время былъ переданъ во владъніе Выдубецкому монастырю, а потомъ передавался бывшимъ "ва службѣ боярской" у митрополита "земянамъ". Продолжалъ входить Гнилепъ въ составъ имъній Софійскаго намъстничества и въ періодъ владенія Софійскимъ соборомъ и Выдубецкимъ монастыремъ уніатами <sup>5</sup>); по съ возвращеніемъ того и другого въ распоряжение православныхъ Гнилецъ является уже въ непосредственномъ владения монастыря Выдубецкаго, и утверждается за нимъ листомъ гетмана Богдана Хмѣльницваго, 1654 г. мая 25<sup>6</sup>), и универсаломъ гетмана Петра -Дорошенко, 1670 г. декабря 19. Послёдній, ресцектуючи на знищенье" монастыря Выдубецкаго, присоединилъ къ владъніямъ его и "село абы нѣгдысь бывшое мѣстечко Лѣсники со всеми принадлежностями" "). Вместе съ последнимъ селомъ, полями котораго окруженъ, Гнилецъ въ восьмидесятыхъ годахъ прошлаго столётія отошелъ въ составъ имуществъ госу-

1) Сборникъ матеріаловъ для исторіи топографіи Кіева, Кіевъ, 1874, отд. Ш, стр. 32.

2) Описание Киева, Закровскаго, т. II, стр. 706.

<sup>3</sup>) Coop. mam. das ucm. mon. Kiesa, org. III, crp. 33-34.

4) Тамъ же, стр. 52-54.

<sup>5</sup>) Си. тамъ же: Жал бы возныхъ, отъ 1623 г. іюля 21, стр. 66-67.

6) Сборникъ матер. для ист топогр. Кіева, III, стр. 75-76.

7) Тамъ же, стр. 95-96.

476

дарственныхъ; но въ тридцатыхъ годахъ истекающаго столѣтія былъ переданъ во владѣніе монастыря Богоявленскаго Братскаго.

Прв отсутствія указаній на существованіе Гнилецкаго монастыря лётописныхъ, естественно предположение. что въ періодъ расцьёта монастыря святой Богородицы Печерскаго "село святое Богородицы", сдълавшись центромъ загородняго монастырскаго хозяйства, выбвало постройку тамъ церкви съ образованіемъ при ней, для занятой хозяйственными работами братін, монастырскаго общежитія въ видё отдёленія "монастыря святое Пречистое", т. е. самаго Печерскиго монастыря. Въ числъ пріуроченныхъ въ монастырю хозяйственныхъ угодій послёдующіе документы называють: озеро Глушецъ, Калный лугъ, затоку на Вёжё, и др., и представляють ихъ угодьями для рыбной ловли<sup>1</sup>). Но названіе одного изъ нихъ Калныма лугомъ, равно и названіе м'естности самого монастыря Гнилецъ, можетъ наводить и на другія предположенія. Каль на древне-русскомъ языкв-глина, какъ матеріаль для изготовленія кирпича<sup>2</sup>); названіе луга Калнымъ, понашему мивнію, даеть ясное понятіе на сосредоточеніе въ той мъстности кирпичнаго и гончарнаго производства. Въ связи сь этимъ мы считаемъ весьма въроятнымъ предположение, что и пазвание Гнилець есть не болёе, какъ измёнение начальнаго названія Глинець, указывавшаго на данный пунктъ, какъ на мъсто добывавія знаменитой кіевской глины, давшей самый прочный матеріаль для древнихь кіевскихь сооруженій.

Существующее въ настоящее время у окрестнаго населенія названіе урочища *Церковищем*з или *Церковщиною* служитъ указаніемъ, что послѣ разоренія монастыря отъ татаръ на мѣстѣ его болѣе или менѣе долго оставалась, хотя и въ

<sup>2</sup>) Арсениевский патер., ркп. б. к. акад., стр. 59; сн. "Сказаие о св. Софин Цареградской" въ изд. "Памятники древней письменности". LXXVIII, 1889, стр. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 53 и 57.

состояния разрушения, церковь. По засвидетельствование Гродскихъ книгъ воеводства Кіевскаго въ началъ ХУП въка "руины муровіе" на мѣстѣ Гнилещизны еще были "асними и вёдомими знаками" былого существованія тамъ монастыря !). Но въ настоящее время разрушение древней церкив нужно повидимому, полнымъ. Мёсто, на которомъ стояпризнать, ла она, представляется по всёмъ направленіямъ изрытымь и выдёляется изъ остального бывшаго подъ монастыремъ иространства только кучами строительнаго щебня, которыми покрыто. Дёланныя вами одно время попытки наслёдить по крайней мёрё фундаменть древняго зданія оказались безуспѣшными. Кромѣ перерытаго владоискателями изъ окрестныхъ деревень кирпичнаго лома и перемёщанныхъ съ землею цемента и костей, мы не встрътили ничего. Но по болёе значительнымъ кускамъ кирпича, которые намъ удавалось находить, видно, что первоначальною своею постройкою церковь относилась къ періоду веливовняжескому. Преобладающая масса кирпича имбла обычную въ древнихъ кіевскихъ сооруженіяхъ форму плитъ отъ 6 до 7 или 8 вершковъ въ длину и ширину и до вершка въ толщину. Но вийсть съ кирпичемъ этой древныйшей формы BP 10. вольно значительномъ количествѣ встрѣчался квранчъ и формы тождественной съ тёмъ, который мы находили въ развалинахъ древней церкви на Кудрявцѣ, употребленнымъ несомнънно въ болъе позднее время для необходимыхъ поправовъ древняго зданія, и который употребленъ также въ перестройку южнаго абсида Великой даврской церкви. Кирпичъ этотъ имветъ 6 вершковъ длины на 22/8 вершка ширивы и 1<sup>2</sup>/<sub>3</sub> в. толщины и желобчатыя, съ одной стороны шарокой поверхности, полосы <sup>2</sup>). Присутствіе кирпича такой

1) Onucanie Kiesa, 3ak:., r. II, crp. 706.

<sup>2</sup>) Церковно-археологические вчерки, и пр., Кіевъ, 1898, стр. 166—167 и 211. формы, по нашему мнёнію, служить указаніемь, что. построенная еще до нашествія татаръ, церковь поддерживалась поправлялась и посл'в разгрома Кіева Батыемъ, и если И запуствла окончательно "отъ татаръ", то уже послв нашествія на Кіевъ Едигея въ 1416 году, или Менгли-Гирея въ 1480 г. О последствіяхъ пашествія Едигеева летописи замвуають: "Татарове воеваща около Кіева и монастырь Печерскій пограбита и пожголіа, и со землею соровна (Едига), яко оттолъ Кіевъ погуби врасоту свою и даже досель уже не може быти тавовъ"; а о Менгли-Гирев говорять, что онъ "градъ Кіевъ взя и огнемъ сожже", и что его татары, увелши въ илвнъ безчисленное иножество населенія. "землю Кіевскую учинища пусту" 1). Если посл' такихъ опустоще-ній ближайшіе къ центру Кіева монастыри, какъ Печерскій и другіе, еще могли вое вакъ оправиться, то такой удаленный отъ этого центра монастырь, какъ святой Богородицы Гнилецкій, продолжать свое существованіе, конечно, уже не MOPЪ.

При наслёживаніи остатка стёнь древней церкви, въ кучахъ кирпичнаго лома и перемёшаннаго съ землею щебня, намъ удалось встрётить небольшой кусокъ стекла, представляющій собою край стекляной тарелочки, можеть бытьдискоса. Стекло покрыто толстымъ слоемъ окиси и для образованія края тарелочки представляется какъ бы свернутымъ вдвое. Куски подобной же тарелочки были найдены на значительной глубинѣ въ усадьбѣ Трехсвятительской (древней Васильевской) церкви при выемкѣ земли подъ зданіе Епархіальнаго женскаго училища, и встрёчаются въ рязвалинахъ Херсонеса (образцы ихъ намъ покавывали въ Херсонесскомъ музеѣ). Встрётили мы еще продолговатую полоску олова, съ дырою для прибивки ея гвоздемъ, нёчто въ родѣ обрѣзка

<sup>1)</sup> Сборн мат. для ист. топ. Киеса, огд. 1, стр. 35 и 37.

#### труды кіквской духовной акадимін.

отъ листа провельнаго одова. Возможно, что правидьно веденныя раскопки могли бы повести и къ болѣе цѣннымъ въ археологическомъ отношении находкамъ. Наши личные поиски имѣли характеръ случайной пробы.

Съ разореніемъ монастыря и запустёніемъ мёстности его оказалась заброшенною и пещера преподобнаго Өеодосія. Переставъ быть мъстомъ хотя бы и временнаго только подвига монастырскихъ отшельниковъ, нещера была предоставлена естественной судьбѣ такого рода подчемелій. Обрушившіеся края устья пещеры завалили спускъ въ нее и прекратили притокъ внутрь ся наружнаго воздуха. Скоплявшаяся вслёдствіе этого внутри ся сырость повела за собою и внутренніе обвалы. Но все же въ значительной своей части пещера сохраняется и понынъ. Въ началъ прошлыхъ восьмидесятыхъ годовъ мы имули возможность видеть эту пещеру при посъщении ся бывшимъ тогда ректоромъ академии, покойнымъ преосвященнымъ Михандомъ. Въ общемъ цещера напомвпаетъ, разумбется, пещеры лапрскія, но сравнительно съ ними имфетъ, тавъ сказать, болбе примитивный, болбе приспособленный къ келейному жилью, характеръ. Къ сожалёнію, нашь осмотрь ея быль самый бытлый и ограничивался ближайшею отъ входа частію. Углубляться внутрь взаимно пересъкающихся корридоровъ было признано небезопаснымъ при отсутствія надежнаго проводнива.

Извёстно, что бывшій въ тридцатыхъ годахъ настоятель Братскаго монастыря и ректоръ Кіевской духовной академін архимандритъ Инновентій, по ходатайству котораго Церковщина и была передана во владёніе Братскаго монастыря, принималъ нёкоторыя мёры для поддержанія пещеры и приведенія самой мёстности въ дучшій порядовъ. Позже, спустя почти уже патьдесятъ лётъ, тоже—настоятель Братскаго монастыря и ректоръ академіи, преосвященнный Михаилъ, приводимый въ восхищеніе врасотою мёстности и соединенными съ нею преданіями, проектировалъ начать ся оживленіе

480

Digitized by Google

постройкою тамъ загородняго настоятельскаго дома съ нѣсколькими кельями для проживанія тамъ монашествующихъ и въ зимнее время. Но благіе почины обоихъ остались только починами. При скудости матеріальныхъ средствъ монастыря начатое личною энергіею настоятелей дѣло прерывалось съ выбытіемъ послѣдчихъ.

И. Дашкаревъ.

## ΟΤЧΕΤЪ

# Церковно-Археологическаго Общества при Кіевской духовной Академіи за 1898 годъ.

Его Императорское Высочество, Великій Князь Владиміръ Александровича, Покровитель Церковно-Археологическаго Общества при Кіевской духовной Академіи, принявъ представленный Его Высочеству Отчетъ Общества за 1897 годъ, поручилъ вицепрезиденту Императорской Академіи Художествъ графу И. И. Толстому ивъявить предсъдателю Церковно-Археологическаго Общества свою благодарность за представленіе Его Высочеству помянутаго Отчета.

### Í) Составъ Общества.

Церковно-Археологическое Общество при Кіевской дух. Академіи, состоящее подъ покровительствомъ Его Императорскаго Высочества, Великаго Князя Владиміра Александроиича, къ концу 1897 года составляли: Попечитель Общества, Высокопреосвященнъйшій Іоанникій, митрополитъ Кіевскій и Галицкій; предсъдатель, ректоръ Кіевской дух. Академіи, Преосвященный Сильвестръ, епископъ Каневскій, первый викарій Кіевской епархіи, 25 почетныхъ членовъ, 117 дъйствительныхъ членовъ и 41 членъ-корреспондентъ, — всего 186 лицъ.

Въ теченіе 1898 года посл'ядовали сл'ядующія перем'яны: въ состав'я Общества: перем'ященъ бывшій предс'ядатель Об-

щества и ректоръ Кіевской дух. Академіи Преосвященный Сильвестръ въ настоятели Кіевскаго Пустывно-Никольскаго монастыря, а на его мёсто назначенъ ректоромъ Академіи и предсёдателемъ Общества бывшій инспекторъ Академіи Архимандрать Димитрій, нынь епископь Чигиринскій, третій викарій віевской епархів, я избранъ на должность товарища предсидателя Общества, остававшуюся вакантною съ конца 1896 года, заслуженный экстраординарный профессорь той же Академів П. А. Лашкаревъ. Скончались: почетные члены: Высовопреосиященные Палладій, митрополить С.-Петербургскій и Ладожскій, Сергій, митрополить Московскій и Коломенскій, и Михаиль, Архіепископь Бёлградскій и митрополить Сербскій; бывшій директоръ Хозяйственнаго Управлепія при Св. Синод'ь т. с. А. Г. Ильинскій и заслуженный профессоръ Новороссійскаго Университета, протојерей Мих. Карп. Павловскій; действительные члены, профессоры университетовъ Московскаго А. С. Павловъ и Новороссійскаго Н. Ө. Краспосельцевъ, и членъ корреспондентъ В. Н. Ястребовъ. Сложилъ съ себя званіе д'вйствительнаго члена профессоръ А. А. Дмитріевскій и два члена-корреспондента признаны, на основания § 9 Устава Общества и Музея, сложившими съ себя свое вваніе. Избраны: въ почетные члены Преосвященный Сильвестръ, епископъ Каневскій, первый викарій Кіевской епархіи, и изъ действительныхъ членовъ настоятель Астраханской Гостинно-Николаевской Церкви, протојерей Г. Г. Покровский; въ д'биствительные члены ключарь Кіево Софійскаго казедральнаго собора протојерей П. І. Орловскій; и. д. доцента кіеьской духовной Академіи І. А. Бродовичь; помощникъ инспектора той же Академін Н. Н. Успенскій; священники Кіево-Софійскаго собора Н. С. Стеллецкій в настоятель кіево-печерской Воскресенской церкви П. С. Стеллецкій; чиновникъ особыхъ порученій при оберъ-прокурорѣ Св. Синода В. М. Скворцовъ и секретарь Кіевской дух. Консисторіи Н. В. Соловьевъ; въ члены-ворреспонденты-бывшій чиновникъ при Московскомъ Архивъ Министерства Юстиціи Н. Н. Оглоблинъ, учитель Бёлградской духовной Семинаріи въ Сербіи священникъ Ст. Динтріевичъ и іеродіаконъ при Русской Миссіи въ Іерусалимъ Ювеналій.

Затёмъ, въ концу отчетнаго 1898 годя, кромѣ Повровителя, Попечителя и предсёдателя, въ составѣ Общества было: почетныхъ членовъ 22, дѣйствительвыхъ 118, и членовъ-корреспондентовъ 41, всего—184.

#### II) Приращеніе музея и библіотеки:

Въ теченіс 1898 года въ Церковно - Археологическое Общество, мувей и библіотеку его поступили слёдующія пожертвованія и отъ слёдующихъ учежденій и лицъ:

Отъ Императорскаго Одесскаго Общества исторіи и дренностей: "Записки" сего Общества, т. XX, и "Отчетъ" его ва 1897 годъ.

Отъ дъйствительнаго члена, профессора Московскаго Университета А. С. Павлова, его книга "Номокановъ при большомъ Требникъ". Москва 1897.

Отъ дъйствительнаго члена, отставнаго профессора Новороссійскаго Университета В. И. Модестова, его брошюра: "О происхожденіи Сикуловъ", и "О томъ, откуда пришли и кто были латиняне", С.Петербургъ, 1898 г.

Отъ д'ййствительнаго члена, начальника Житомірской женской Гимназіи Вл. Ст. Ногайскаго: серебряный чешскій грошъ Венцеслава III; польскій шоставъ 1625 г.; польскорусская монета въ 5 злотыхъ 1833 г.; два м'йдныхъ дукача XVIII в.; рукописная Moralis Christiana, начала XIX в., in 4-о, и десять книгъ и брошюръ на латинскомъ, французскомъ и русскомъ языкахъ, XVII—XIX вв.

Отъ дъйствительнаго члена, старшаго помощника дълопроизводителя канцеляріи Кіевскаго генералъ-губернатора

<sup>1</sup>) Пожертвованія перечисляются въ хронологическовъ норядий ихъ поступлечія, при чемъ разновременныя пожертвованія одного я того же учрежденія или лица обозначногся вийсті. Н. П. Чернева — бронзовая мелаль на освящение Киево-Владимирскаго собора 1895 (1896) года.

Отъ члена-корреспондента, учителя Воронежской дух. Семинаріи Ил. Ст. Орлова: рукописный "Канонъ покаянный ко Господу Іисусу Христу" съ другими статьями, принадлежавшій Борзенскому священнику Тимовею Мизко, 1796 г. и десять книгъ и брошюръ и въ числё ихъ четыре брошюры Д. и Н. Мизко.

Отъ помѣщика Н. Я. Тарновскаго—мѣдная дарохранительница для запасныхъ даровъ, въ видѣ колоколенки, XVIII вѣка, и отъ наслѣдниковъ его—цинковый потиръ съ гравированными изображеніями Деисуса и двухъ архангеловъ XVII—XVIII в., вѣроятно, изъ Каневскаго уѣздя.

Отъ К. В. Болсуновскаго: миньятюрный мѣдный образокъ съ ушкомъ, представляющій, повидимому, верхнюю часть мѣднаго крестика; бронзовая автономная греческая монета города Кимы; три серебряныхъ польскихъ гроша 1622 и 1625 г.; двѣ прусскія монеты серебряная 1683 г. и мѣдная 1797 г.; мѣдная золотоордынская, найденная въ Кіевѣ, и серебряная бухарская; бронзовая медаль въ память войны 1853—1856 г.г.; оттискъ гравированной визитной карточки, съ портретомъ мущины и непзвѣстной святой садовницы и съ извращенною подписью "Гра. Алексѣя Понкратьева", и брошюра съ нѣсколькими оттисками статей взъ "Чтеній въ Обществѣ исторіи и древностей при Московскомъ Университеть", 1847 и 1848 г.

Отъ Н. Г. Захарьевскаго: 16 древнихъ мѣдныхъ крестиковъ изъ Новгородской губерніи; половивка мѣдной развернутой путной панагіи, XVI в., съ изображеніями распятія и св. Троицы; ушко отъ большаго мѣднаго креста съ изображеніемъ Нерукотвореннаго Спаса и соотвѣтственной подписью XVII—XVIII в., и семь серебряныхъ монетъ, изъ коихъ 1 авинская, 1 вракійскаго царя Лисимаха, 1 города Маронеи, 2 Тира, 1 Сидона и 1 города Деметріи въ Месопотаміи.

Труди Віевск. дух. Академін, т. І, 1899 г.

32

Отъ присяжнаго повъреннаго при Луцкомъ Окружномъ Судъ Н. П. Слъсаревскаго: подвъска къ сергъ изъ мъдной проволови съ нанизанными на нее поволоченными бусинами литовскаго періода; 14 серебряныхъ литовско-русскихъ монетовъ съ колюмнами на одной и съкирой съ крестомъ на другой сторонъ; 8 серебряныхъ чешскихъ грошей чешско-польскаго короля Венцеслава III (1330–1306 гг.); 3 серебряныя монеты Владислава Ягайло; 1 шелягъ Казиміра Ягайловича, найдеиныя въ г. Луцкъ, въ усадьбъ Коваленковыхъ, при постройкъ дома.

Отъ судебнаго слёдователя Балтскаго у., Подольской губ., В. М. Григоровича-Барскаго: связка документовъ и писемъ, адресованныхъ капитану Ремеру, доктору И. И. Ромашкевичу, начальнику отдёленія Главнаго Управленія Духовныхъ Дёлъ иностранныхъ исповёданій П. Я. Невяровскому и Божавскому, съ 1796 по 1816 годъ.

Изъ Енисейской дух. Консисторіи, по распоряженію дъйствительнаго члена, преосвященнаго Акакія, епископа Енисейскаго и Красноярскаго: фотографическій снимокъ съ иконы страшваго суда, находящейся въ Спасской церкви с. Есаульскаго, Красноярскаго округа, построенной въ 1802 году, и мъдная дарохранительница изъ Троицкой церкви села Арейскаго (Заледъво тожъ), построенной въ 1804 году.

Отъ Цетровскаго Общества изслёдователей Астраханскаго края: Отчетъ сего Общества за 1895 годъ, "Астраханскій Сборникъ", издаваемый симъ Обществомъ, вып. 1, и "Отчетъ" сего Общества за 1896 годъ, съ приложеніемъ рефератовъ, читанныхъ въ засёданіяхъ Общества.

Отъ Оренбургской Ученой Архивной Коммиссіи "Труды сей Коммиссіи, выпускъ III, и брошюра "Десятилѣтіе Оренбургской Ученой Архивной Коммиссіи", Оренбургъ, 1898.

Отъ Орловской Ученой Архивной Коммисіи "Труды" ея за 1897 годъ выпускъ II и за 1898 годъ выпускъ I.

Отъ дъйствительнаго члена, преосвященнаго Никанора,

486

Епископа Киренскаго, викарія Иркутской епархіи (нынѣ епископа Якутскаго и Вилюйскаго́) брошюра о пареченіи и хиротоніи его въ сей санъ, Иркутскъ, 1898.

Огъ члена-корреспондента, священника села Бусьно, Люблинской губ., Пол. Гапановича три польскія серебряныя монеты 1531, 1535 и 1567 г.г., найденныя въ 1897 году въ землѣ при с. Мирче, Грубешовскаго уѣзда.

Огь члена-корреспондента, священника Кіево-подольскаго Успенскаго собора А. Г. Дашкіева: копфйка 1715 г., пятакъ 1730г.; пять русско-польскихъ серебряныхъ монетъ 1835—1846 г. в серебряный жетонъ для представителей прессы на Кіевскомъ съёздё врачей 1897 года.

Огъ князя С. Абамелекъ-Лазарева: "Джерашъ (Gerasa). Археологическое изслёдованіе внязя С. С. Абамелевъ-Лазарева. С.-Петербургъ, 1897 г., in 4-0.

Отъ члена-корреспондента, Н. Н. Оглоблица, изъ Москвы: рукописный переводъ книгъ пророка Исаіи и Іереміи съ еврейскаго на русскій языкъ, намёстника іерея Фотинскаго, 1811 г.; рукописный переводъ съ еврейскаго книгъ пророковъ Наума, Авсакума, Софоніи, Аггея и Захаріи, того же Фотинскаго, 1811 г.; рукописный сборникъ начала XIX вѣка, in 4-о, заключающій, между прочимъ, "Историческое разсужденіе о догматической Богословіи" профессора Кіевской Авадеміи архимандрита Сильвестра Суходольскаго, 18 мая 1812 г., и Оду на пришествіе въ Кіевъ Императора Александра I; "Сокращенный Катихивисъ для священно и церковнослужителей", Кіевъ, 1805 г., in 16-о.

Отъ учителя Приворотскаго дух. училища Подольской епархіи, А. Войткова настольная протопопская грамота, выданная въ 1772 году переяславскимъ и бориспольскимъ епископомъ Іовомъ священнику Аврааму Киселевскому на Тетіевскую протопопію.

Отъ переяславскаго м'вщанина Ш. А. Найдиса: желйзное навершіе отъ большаго церковнаго подсв'ячника, съ углубленіемъ для вощаницы и четырьмя рожками для обыкновенныхъ восковыхъ свёчъ, и мёдная марка на входъ на представленія профессора магіи F. I. Basch.

Отъ Яросдавской Губернской Ученой Архивной Коммиссіи: отчетъ ся за 1897 годъ и четыре изданныхъ ею брошюры.

Отъ Тамбовской Ученой Архивной Коммиссін-"Извѣстія"-ея, выпусвъ 42, Тамбовъ, 1897 г.

Отъ Одесской Городской Публичной Библіотеки-"Отчетъ" ся за 1897 годъ.

Отъ дъйствительнаго члена, Преосвященнаго Никанора, епископа Смоленскаго и Дорогобужскаго, нынъ Орловскаго и Съвскаго 35 названій внигъ и брошюръ, составленныхъ Его Преосвященствомъ и подъ его воздъйствіемъ и касающихся исторіи и древностей епархій Астраханской, Казанской, Архангельской и Смоленской, съ 1887 по 1897 годъ.

Отъ дъйствительнаго члена, Помощника Попечителя Виленскаго Учебнаго Округа А. В. Бълецкаго, брошюра: "Неудавшаяся попытка дать латинскому духовенству западной Россіи воспитаніе въ русскомъ духъ". Вильна. 1897.

Отъ дъйствительнаго члена, ректора Одесской дух. Семинаріи, протоіерея Мартирія Чемены: "Любопытный мъсяцесловъ" на 1795 годъ, Москва, 1795 г. (съ историч. описаніемъ Архангельской епархіи).

Отъ д'ййствительнаго члена, преподавателя Одесской дух. Семинаріи Л. С. Мацфевича 15 монетъ, изъ конхъ три римскія, двѣ византійскія, одна ольвійская, одна турецкая, а остальныя—вападно-европейскія.

Отъ воспитанника Одесской дух. Семинаріи Леон. Завадовскаго, чрезъ того же Мацѣевича: рукописвый Требникъ второй половины XVIII в. съ подписью "честнаго отца Никифора Островскаго", и 33 №№ предметовъ первобытной эпохи кремневыхъ и бронзовыхъ, а также изъ стекла и композиціи, найденныхъ въ Днѣпровскомъ уѣздѣ, Таврической губерніи. Отъ члена-корреспондента, библіотекаря Кіевскаго Политехническаго Института Н. Ф. Бѣляшевскаго, составленный имъ "Отчетъ Городецкаго мувея Волынской губерніи барона Ө. Р. Штейнгель за первый годъ съ 25 ноября 1896 по 25 ноября 1897 г." Варшава. 1898.

Отъ члена-корреспондента, старшаго помощника дёлопроизводителя Канцеляріи Кіевскаго генералъ-губернатора, А. Ф. Новицкаго: мёдный жетонъ на смерть Людовика XVI; мёдный жетонъ на 900-лёгіе крещенія Руси; бронзовая пантикапейская монета; деё серебряныя восточныя монеты, изъ коихъ одна-брактеатъ; 1 римская серебряная монеты Марка Аврелія; бельгійскій червонецъ 1849 г.; польскій талеръ 1630 г.; частная польская монета съ вензелемъ L. В. и цифрою 5; четыре серебряныя литовско русскія монетки съ колюмнами и сёкирой; три серебрянныя монетки Василія Темнаго; 15 мёлныхъ русскихъ монетъ XVIII и начала XIX вв. и пять русскихъ ассигнацій съ 25 и до 1 рублеваго достоинства, 1843-1865 г.г.

Отъ члена-корреспондента, учителя Литовской дух. Семинарія Ант. П. Вышемірскаго: оборотная сторона польской цинвовой медали въ честь гр. А. Буксгевдена съ надписьюcustodi administratori Warsaviae, 1795 г.; цинковый жетонъ на освобождение русскихъ крестьянъ отъ кривостной зависи. мости, 19 февраля 1861 г.; аллюминіевый жетонъ на вончину императора Александра III, 20 октября 1894 г.; четскій серебряный грошъ Венцеслава III; шелягъ польскаго короля Альбрехта († 1501 г.); 4 польскія серебряныя монеты XVIII в.; серебряная монета Августа, короля Саксонскаго и княвя Варшавскаго, 1814 г.; 4 прусскія монеты XVIII въка и одна русско-финляндская 1866 г., рукописное собрание писенъ свадебныхъ, записанныхъ Ип. Харсевичемъ въ Пружанскомъ у., Гродненской губ.; "Сказание о Мамаевомъ побонщи" лубочнаго изданія конца XVIII в., и 8 новъйшихъ брошкръ, преимущественно изданныхъ въ Вильнъ.

Отъ К. Василюса-финифтиный обравовъ св. Николая, найденный въ Кіево-Флоровскомъ менскомъ монастырѣ.

Отъ Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества: "Православный Палестинскій Сборникъ", выпускъ 43-й; "Сообщенія" сего Общества, декабрь 1897 и февраль, іюнь, августъ и октябрь 1898 г.; VIII-й томъ Приложеній къ симъ Сообщеніямъ; выпуски IX — XVI и XLI и XLIV "Чгеній о св. Землъ"; 'Ача́дехта Герододоцитихус Σтахоодоуїас, А. Пападопуло-Керамевса, т. 5-й, и карта "Ближайшія окрестности Іерусалима, — начертаны К. Шикомъ и редактированы д-ромъ Бенцингеромъ".

Отъ Рязанской Ученой Архивной Коммиссіи: "Труды" сей Коммиссіи, тома XII-го выпускъ 3 и тома XIII выпуски 1 и 2; продолженіе "Списка писателей изъ уроженцевъ Разанской губерніи".

Отъ Кишиневской Городской Общественной Библіотеки Отчетъ ся за 1897 годъ.

Отъ дъйствительнаго члена, профессора Кіевскаго Университета св. Владиміра П. В. Владимірова, брошюра "Доклады, читанные на IX археологич. съёздё въ Вильнё", Москва, 1897 г.

Отъ члена-корреспондента, преподавателя Орловской дух. Семинаріи Г. М. Пясецкаго его брошюра: "Преосвященный Тихонъ Якубовскій, епископъ свескій, воронежскій и суздальскій. Орелъ. 1897".

Отъ члена-корреспондента, іеродіакона при Русской Миссів въ Іерусалим' Ювеналія: два глиняныхъ куска съ гвоздеобразными надписями; акварельный рисуновъ мованческаго пола съ картою Сиріи, Палестины и Египта въ развалинахъ древней греческой церкви въ селеніи Мадава, на м'тстъ древняго моавитскаго города за Іорданомъ, въка V или VI; три жука-скарабея изъ терракотты; шестнадцать камней, амулетовъ и печатовъ на камнъ и металлѣ; греческая мъдная печать; сто сорокъ бронзовыхъ монетъ древне,

еврейскихъ, греческихъ автокефальныхъ, римскихъ и византійскихъ, и двъ серебряныя крестоносческія монеты.

Отъ чиновника Кіевской Контральной Палаты Ал. Игн. Лотоцкаго-деревянная статуетка, кажется, Яна Непомука, найденная у крестьянина с. Сидоровки, каневскаго убяда.

Отъ художника Ст. Петр. Еремича два листа (183 и 184) изъ печатнаго южнорусскаго Апостола, съ гравированнымъ изображеніемъ на 184 листъ св. апостола Павла и съ подписью гравера: "Өеодо...А".

Отъ студента Кіевской дух. Академіи Вас. Адамова (изъ Орловской губ.)—священническій поясъ, подаренный московскимъ митрополитомъ Филаретомъ отдаленному родственнику жертвователя, іеромонаху, впослёдствіи архимандриту Агапиту, въ бытность его ректоромъ Перервинскаго Училища.

Ивъ Кіево-Печерской Успенской лавры: серебряный медальонъ "въ память 900-лътія крещенія Кіевланъ" и нъсколько дипломовъ кіевскому митрополиту Платону, — послъ его смерти остававшіеся въ Лавръ.

Отъ Калужской Ученой Архивной Коммиссін-"Извъстія" ея за 1898 годъ, выпускъ III.

Отъ товарища предсъдателя Общества, профессора Кіевской дух. Академіи П. А. Лашкарева—человъческій черепъ, разсъченый мечемъ, найденный въ Кіевъ близъ Десятинной церкви.

Отъ дъйствительнаго члена, протојерея Кл. I. Ооменко --- поясъ кјевскаго митрополита Филарета.

Отъ члена корреспондента, кандидата богословія, учителя Бѣлградской дух. Семинаріи въ Сербін, священника Ст. Димитріевича, книги: "Голубица", альманахъ за 1840 годъ, бевъ выходнаго листа и конця, іп 8-о, и книга "Серблякъ, содержащая въ себѣ богослужебная молебная правила святымъ Сербскаго рода", въ листъ, на 3+193 листахъ. Бѣлградъ. 1861. Отъ студента той же Академія 1-го курса, болгарина Ив. Попова—серебряная римская монета Антонина Каракаллы (211—217 л.), найденная въ г. Тырновѣ.

Отъ Л. Ив. Липской, черезъ студента Кіев. Академіи Ив. П. Цинкока, — старинная женская шелковая цвётная кофточка.

Отъ садовника Кіево-Братскаго монастыря Ал. Парамонова: половинка древняго бронзоваго энколпіона съ изображеніемъ Богородицы; мёдная византійская монета Іоанна Цимисхія и нёсколько шведскихъ, польскихъ и русскихъ монетъ XVII—XVIII вв.

Отъ Таврической Ученой Архивной Коммиссіи—"Извѣстія" ся, № 28. Симферополь. 1898.

Отъ дъйствительнаго члена, ключаря Кіево-Софійскаго каседральнаго собора, протојерея П. І. Орловскаго: серебряный пятачевъ 1756 г. и мъдная польская монета 1755 года.

Отъ дъйствительнаго члена, профессора Кіевской дух. Академіи Н. И. Петрова: вирпичъ отъ древняго фундамента подъ крыльцомъ настоятельскихъ келлій Кіево Братскаго монастыря, и оттискъ реферата "О нѣкоторыхъ змѣевикахъ, энколпіонахъ и образкахъ, вайденныхъ въ Кіевской губерніи и вообще на югѣ Россіи", Москва, 1898 г.

Отъ дъйствигельнаго члена, помъщика Б. И. Ханевко: фототипическій снимокъ съ энколпіона, исполненнаго перегородчатою эмалью, съ славяно-русскими надиисями, не повже XII въка, и изданіе жертвователя "Собраніе Б. И. и В. Н. Ханенко. Древности Русскія. Кресты и образки. Кіевъ 1899". 4-о.

Отъ кандидата богословія, болгарина Гр. Арабаджіева: болгарская ассигнація въ 5 левовь (около 2 руб.); 1 серебряная и 1 мёдная турецкія монеты.

Отъ Западно-Сибирскаго отдъла Императорскаго Русскаго Географическаго Общества "Записки" сего отдъла, книжки 23 и 24. Омскъ. 1898.

Отъ Александровской Самарской Публичной Библіотеки

и Музея: Отчетъ сей Библіотеки и Музея за 1897 годъ и "Указатель предметовъ, хранящихся въ Самарскомъ Публичномъ Музев", Н. М. Өедорова. Самара. 1898.

Отъ дъйствительнаго члена, генералъ-лейтенанта, графа Гр. А. Милорадовича. "Любецкій архивъ графа Милорадовича. Выпускъ 1. Кіевъ. 1898".

Отъ Вас. Лавр. Панчохи-шпага изъ катайскихъ мъдныхъ монетъ, связанныхъ между собою.

Оть Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества: 1) Древности, Труды Археографической Коммиссіи Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества т. I, вып. 1 и 2, и 2) "Древности—Труды Славянской Коммиссіи" того же Общества, Москва 1898. 4-0.

Отъ Археологическаго Института въ С.-Петербургѣ: "Вѣстникъ археологіи и исторіи, издаваемый Археологическимъ Институтомъ", выпускъ Х, и "Сборникъ Археологическаго Института", книга шестая. С.-Петербургъ. 1898.

Отъ Уральскаго Областнаго Комитета: "Памятная книжка и Календарь Уральской Области" на 1897 и 1898 годы, и журналъ засъданія Уральскаго Областнаго Статистическаго Комитета 18 марта 1898 года.

Отъ Черниговской Архивной Коммиссіи 1-й выпускъ "Трудовъ" ся, Черниговъ, 1898 г.

Отъ члена-корреспондента, учителя Смоленской дух. Семинаріи Д. К. Вишневскаго—нѣсколько документовъ, отвосящихся къ исторіи Кіевской Академіи, XVIII въка.

Отъ старшаго чиновника особыхъ порученій при кіевскомъ гепералъ-губернаторъ А. Ив. Мёрдера—его брошюра "Кіевскій храмъ св. апостола Андрея Первозваннаго", А. М. Кіевъ, 1898.

Отъ А. II. Бахрушина-"Ризница Симонова монастыря въ Москвв. Москва. 1897 г.".

Оть дочери священника села Королевки, Васильковскаго у., Николая Евдок. Селецкаго, дъвицы Екатерины—небольшая картина, изображающая отрока Іисуса Христа въ іерусалимскомъ храмъ. Отъ Нижегородской Губернской Ученой Архивной Коммиссів: журналы 40—45 засёданій сей Коммиссіи за 1896—8 годы, въ двухъ тетрадяхъ, и "Д'яйствія" сей Коммиссіи,—"Сборникъ статей, сообщеній, описей и документовъ. Томъ Ш. Нижній Новгородъ. 1898 г.".

Огь дъйствительнаго члеча, ректора Кіевской дух. Семинаріи Архимандрита Іоанникія: 1—7) польскіе серебряные гропи 1616, 1622, 1624 и 1630 г.г.; 8--9) серебряные копъечки Петра I; 10) мъдная колъйка 1714 г.; 11) полушка 1721; 12—13) мъдные пятаки 1729 и 1730 г.г., и 14) рублевикъ 1799 года.

Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля Кіево-подольской Добро-Никодаевской церкви, протоіерея II. Г. Преображенскаго—"Обстоятельное описаніе торжественныхъ порядковъ благополучнаго вшествія въ царствующій градъ Москву и священнъйшаго коронованія... Государыни Императрицы Елизаветы Петровны...", съ гравюрами І. Соколова и Гр. Качалова, С.-Петербургъ, 1744 г., въ листъ.

Отъ члена-корреспондента, священника села Новокарагачъ, Измаилскаго у., кишиневской епархіи, І. Я. Галушко: мъдный католическій медальонъ съ изображеніями св. Антонія Падуанскаго и св. Елисаветы, царицы Португальской; три австро-венгерскія мопеты нынъшняго въка и одна восточная; восемь русскихъ рублевиковъ нынъшняго въка; четыре мелкія русскія монеты XVIII и XIX въковъ; шесть книгъ и брошюръ на польскомъ и русскомъ языкахъ, особенно на галиційскомъ нарѣчіи, нынѣшняго въка.

Отъ помѣщика А. Д. Злотницкаго—Запись Реины Госцской Николаевой Львовой, княжны Соломерецкой, каштелявши Смоленской, данная Кіевскому митрополиту Петру Могилѣ, о признаніи дарственной своей записи на вѣчную донацію мѣста и замка Гощи и села Терентіева и др., съ обязательствомъ заявить эту запись передъ судомъ Гловнымъ Трибунальскимъ Виленскимъ, сентября 1642 года.

494

Отъ профессора Новороссійскаго Университета В. М. Истрина: 1) "Замѣчанія о составѣ Толковой Пилеи", В. Истрина, выпускъ 2; 2) "Греческая запись о набѣгѣ казаковъ на Константинополь въ началѣ XVII вѣка", его же, С.-Петербургъ, 1898 г., и 3) посмертное сочиненіе покойнаго члена Общества, профессора того же Университета Н. Ө. Красносельцева— "Addenda къ изученію А. Васильева: Anecdota graeco-byzantina (Москва, 1893)". Одесса. 1898.

Изъ Кіевской дух. Консисторіи—два полотняныхъ гравированныхъ антиминса, полученныхъ изъ Вознесенской церкви с. Андрушекъ, Сквирскаго у., ивъ коихъ одинъ печатанъ при львовскомъ уніатскомъ епископѣ Асанасіѣ Шептицкомъ и освященъ 21 іюля, кажется 1724 г., для церкви села Пачева, а другой печатанъ при львовскомъ уніатскомъ епископѣ Леонѣ Шептицкомъ въ 1770-хъ годахъ.

Отъ основательницы Лубенскаго музея Е. Н. Скаржинской — фотографическій снимокъ съ гравированнаго "В'єнца Престёй Бцё, издоженнаго изъ ввёвдъ", изъ печатнаго Кіевскаго Патерика 1796 года.

Изъ Кіевскаго Златоверхо-Михайловскаго монастырядвѣ мраморныя колонны и четыре такія же капители, относящіяся къ до-татарскому періоду исторіи Кіева.

Огъ дъйствительнаго члена, Авт. Ал. Леопардова— "Описаніе русскихъ монеть Шодуара", 1837—8 г.г., въ трехъ частяхъ и двухъ переплетахъ, принадлежавшее покойному брату жертвователя Н. А. Леопардову.

Отъ ночетнаго члена, Высовопреосвященнаго Сергія, архіепископа владимірскаго и суздальскаго—его изслёдованіе "Святый Андрей, Христа ради юродивый, и праздчикъ Поврова Пресв. Богородици". С.-Петербургъ, 1898. Отъ члена - корреспондента, священника Покровской церкви г. Луцка Өеофана Савлучинскаго: презента нана Ст. Аксава священнику Ильѣ Метельскому на Косцюхновскій приходъ, 1785 г.; листъ каоедральнаго Луцкаго архидіакона Подгороденскаго доминиканцу Малишевскому, съ разрѣшеніемъ совершать надъ тѣломъ умершаго пана Ст. Аксава, въ его дворцѣ, мши на подвижномъ антиминсѣ, до его погребенія, 25 октября 1792 г.; Отчеты о дѣятельности Луцкаго Православнаго Крестовоздвиженскаго Братства за 1894—5, 1895—6 и 1896-77 годы; "Луцкое Православное Кресговоздвиженское Братство и его историческія заслуги", Н. В. Реутскаго, Луцкъ, 1897 года, и "Уставъ православнаго Церковно-приходскаго Попечительства при Луцкой Свято-Покровской Церкви", Луцкъ, 1894 года.

Отъ члена-корреспондента, законоучителя Кишиневской Гимиазіи, священника Н. Лашкова—серебряный шейный крестикъ, въ видѣ прорѣзнаго медальона, съ надписями "прь слвы Ісъ Хсъ" и текстомъ "Кресту твоему поклоняемся" и проч., XVI—XVII в.

Отъ члена-корреспондента, священника Очаковскаго собора Н. Л. Левицкаго-четыре сосуда изъ раскопокъ и находокъ на мёстё древней Ольвіи, а именно: чернолаковый σχύφος; Sinum или Sinus (δίνος), изъ желтоватой терракотты съ полоскамм, для питья вина; чернолаковое блюдечко съ надписью на донышкё 'Аγα, и чернолаковый унгвентарій (unguentarium).

Отъ Очаковскаго жителя Леона Гаухмана-три вещи изъ раскопокъ и находокъ на мъстъ древней Ольвіи: 1) стеклянный круглый сосудецъ съ проломленнымъ бокомъ; 2) глиняная ручка отъ амфоры, со штемпелемъ, на которомъ оттиснуты головка въ профиль и греческая надпись Ети ξемофомосо, и 3) три куска отъ большого расписнаго греческаго сосуда, по мъстамъ поволоченнаго, на которыхъ видны фрагменты женской фигуры, бросающей правою рукою позолочен-

**49**6'

ное конье, а за нею трехъ женскихъ фигуръ, изъ коихъ передняя представлева поклоняющеюся.

Отъ г. Любовицкаго вещи, полученныя имъ изъ г. Канева, а именно: тви желёзныхъ наконечника стрёлъ; два желёзныхъ наконечника копій; большой желёзный замокъ; желёзный ключикъ; желёзный топоръ и желёзная кирка; два рыболовныхъ желёзныхъ крючка.

Итого поступило въ течение 1898 года отъ 84 учреждений и лицъ въ Церковно-археологический музей и библютеку его:

▲) въ музей:

Памятнивовъ церковной архитевтуры, живописи, свульп-

| туры, разной утв   | ари и  | проч.   | •             | •               | •      | •     | •  | <b>4</b> 4 |
|--------------------|--------|---------|---------------|-----------------|--------|-------|----|------------|
| Медалей, жетоновъ  | N NO   | нетъ    | •             | •               | •      | •     | •  | 306        |
| Религіозныхъ памят | HHEOB  | ъ разн  | ыхъ н         | ародо           | въ и д | ревни | ХЪ |            |
| памятниковъ вое    | вваго  | и дома  | III B B III A | о быт           | a.     | •     | •  | 75         |
| Актовъ, грамотъ, п | исемъ  | ИТ.     | п.            | •               | •      | •     | •  | 7          |
| Рукописей          |        | •       | •             | •               | •      | •     | •  | 9          |
| Старопечатныхъ цо  |        |         |               |                 |        |       |    |            |
| Гравюръ, чертежей  | , фото | графич  | еских         | ъ сни           | MEOBI  | . нт. | α. | 7          |
| 1                  | в) въ  | вивліот | TRY N         | <b>1 78B</b> A: |        |       |    |            |

Если исключить изъ этой суммы до 18-ти періодическихъ изданій, поступавшихъ въ Церковно-Археологическое Общество и въ прежніе годы, то новыхъ собственно поступленій въ отчетномъ году будетъ не болѣе 566 №№, которые вмѣстѣ съ поступленіями прежнихъ лѣтъ, составятъ сумму до 29,562 №№.

Изъ этихъ поступленій болёе другихъ заслуживаютъ вниманія прежде всего обращики гвоздеобразныхъ надписей на глинаныхъ кускахъ, а также акварельный рисунокъ мо-

497

занчесваго пола съ картою Сиріи, Палестины и Египта въ развалинахъ древней греческой церкви въ селени. Мадава за Іорданомъ, V-VI в., и вообще всё пожертвованія іеродіакона при Русской Миссія въ Іерусалим' Ювеналія. Менфе звачительны по интересу, но ближе въ намъ по мъстонахожленію первобытныя древности, собранныя въ дибпровскомъ у., таврической губ., Л. Завадовскимъ, а также стеклянные и терракоттовые сосуды изъ раскоповъ и находовъ въ древней Ольвін, близъ г. Одессы. Два изъ послёднихъ сохранились греческими надписями, а одинъ фрагментъ греческаго CЪ росписнаго сосуда изображаеть цёлую сцену изъ религіозныхъ върованій и культа древнихъ греческихъ поселендевъ по берегамъ Чернаго Моря. Изъ самаго Кіева, изъ древнъйшаго до-татарскаго періода его жизви, поступило въ музей въ отчетномъ году немного; двъ мраморныя колонны и четыре тавія же ванители изъ Кіевскаго Златоверхо-Михайловскаго ионастыря, мёдная византійская монета Іоанна Цимисхія и оборотная сторона бронвоваго энколціона съ изображеніемъ Богородицы, найденныя въ землё, въ саду Кіево-Братскаго монастыря. Но за то въ концъ этого года вышло въ свътъ составленное не безъ участія Церковно Археологическаго Общества иллюстрированное описаніе коллекцій древнихъ престивовъ и образковъ г.г. Ханенко, изъ 169 . М. прениущественно южно-русскаго происхожденія и до-татарскаго періода, на XVI таблицахъ. Кстати, для оттвненія особаго характера древнихъ крестиковъ и образковъ южно-руссваго происхожденія, въ отчетномъ году поступила въ музей отъ Н. Г. Захаріевскаго небольшая коллекція крестиковъ и образковъ Новгородскаго типа, притомъ же полученная изъ Новгородской губернін, большею частію миньатюрныхъ, какіе преобладають въ Тверскомъ музеѣ древностей, суда по его иллюстрированному описанію. Посл'я разгрома Кіева татарами въ 1240 году, - о чемъ въ отчетномъ году напомнила находка разсвченнаго человвческаго черепа близъ Десятинной

Digitized by Google

церкви,---на югъ Россіи нараждается новая культура литовско-русская, цамятниковъ которой досель извъстно весьма мало. Наиболёе достовёрными представителями этого періода являются литовско-русскія монеты. Въ отчетномъ году такихъ монеть, относящихся въ ХІУ и ХУ вѣкамъ, поступило въ мувей до 33 N.N. Изъ нихъ болве важна находка 26-ти монеть въ г. Луцкъ, особенно потому, что вмъстъ съ монетами найдена была также подвёска въ серьгё изъ чёдной проволови, съ нанизанными на нее позолоченными бусинами, несомивно литовско-русскаго періода и типа. Изъ польскаго періода южно-русской исторіи, съ 1569 года, въ отчетномъ году поступили въ музей: вирпичъ отъ стариннаго фундамента подъ врыльцомъ нынёшнихъ настоятельскихъ покоевъ въ Кіево-Братскомъ монастырѣ, въроятно указывающаго на мёсто постройки віевскимъ митрополитомъ Петромъ Могилою бурсы, и запись Реины Гойской, княжны Соломерецкой, тому же Петру Могиле на м. Гощу на Волыни, где вскоре учреждена была православная Гойская или Гощанская Коллегія, подчиненная Кіевской и существовавшая почти до самого конца XVII въка. Изъ другихъ вещей этого періода, поступившихъ въ 1898 году въ мувей, можно отм'бтить: желбвное навершіе отъ большаго церковнаго подсвѣчника изъ г. Переяслава Полтавскаго, и цинковый потиръ съ гравированными на немъ ввображеніями, XVII вѣка, изъ Каневскаго уѣзда; но оригинальная мёдная дарохранительница въ видё колоколенки, хотя и получена изъ Каневскаго же убяда, однако же составляетъ издёліе русскихъ старообрадцевъ XVIII вёка. Остальныя поступленія, хотя бы, повидимому, и незначительныя, получаютъ свой смыслъ и значение въ связя съ однородными поступлевіями предыдущихъ годовъ, образул, вифстф съ ними, довольно полныя и разнообразныя коллекціи.

Въ учебное время, по воскресеньямъ, Церковно-археологическій мувей открываемъ былъ, съ 12 до 2 часовъ по полудни, для членовъ Общества, студентовъ Авадеміи и сторонной публики, подъ наблюденіемъ завёдующаго музеемъ. я въ случаяхъ надобности-и въ другіе дни. Учащіеся другихъ учрежденій и слупатели курсовь иногда посёщали музей цёлыми группами, какъ напр., студенты III и IV курсовъ историво-филологическаго факультета Riebckaro Университета св. Владиміра, подъ руководствомъ профессора сего Университета П. В. Владимірова; слушатели лётнихъ курсовъ для учителей и учительницъ енархіальныхъ школъ Кіевской епархіи, нёсколько учительницъ школъ С.-Петербургской епархіи и почти всё воспитанники 2-й Кіевской мужской гимназіи. Въ числё почетныхъ посётителей музея и спеціалистовъ по разнымъ отраслямъ археологіи въ отчетномъ году были: Саксонский принцъ Іоаннъ Георгъ, два министра короля Румынскаго-иннистръ президенть Стурдза и министръ-посланникъ въ Петербургѣ Г. Розетти-Солеско, графиня Пр. Серг. Уварова, профессоръ Московскаго Университета Д. Н. Анучинъ, членъ Императорской Археологической Коммиссія Спицынъ нёкоторые изъ членовъ съёзда естествоиснытателей въ Кіевъ, Серг. Влад. Муравьевъ, четыре англичанки; профессоръ Букурештскаго университета Бадя Чирешану; армянскій архимандрить Мамбри Меликъ-Адамянъ и др.

Обращались въ музей съ просьбами сдёлать копіи, выписки или справки: Превидентъ Румынской Академіи Наукъ Стурдза; Австрійское Консульство, по порученію профессора Львовскаго Университета Шалая; Императорское Московское Археологическое Общество, Кіевское Окружное Инженерное Управленіе, Кіевскій Губернскій Статистическій Комитетъ; профессоръ С.-Петербургскаго университета А. И. Соболевскій; Епископъ Острогожскій Іосифъ; К. П. Михальчукъ, по порученію Императорской Академіи Наукъ; кандидатъ Богословія Берлинскаго Университета Richard Wagner, и др. Лично занимались въ музей А. Стороженко, художникъ Еремичъ, профессоръ Кіевской дух. Академіи А. А. Дмитріев-

свій и доценть той же Академіи С. Т. Голубевъ, два студента университета изъ адмянъ, два чеха (Кашпаръ и Червленый) и др. Нёкоторые изъ посётителей музея содёйство. вали болёе точному опредёленію тёхъ или иныхъ предметовъ **музея**, поступувшихъ въ него въ прежніе годы. Такъ, напр., въ отчетномъ году оденъ изъ посътителей мувея эрмянинъ выбраль изъ неопредёленныхъ восточныхъ монетъ армянскія монеты в точнёе опредёлиль армянскую грамоту патріарха Ефрема въ молдавскому армянскому архіенископу, 1810 г. (№ 82); два посётвтеля изъ чеховъ презнали стеклянный стаканъ 1616 года въ Леопардовской коллекція (№ 1202) за чешскій. Членъ Императорской Археологической Коммиссіи Ан. Ан. Спицынъ тщательно пересмотрѣлъ отдѣлъ первобытныхъ древностей въ Леопарцовской коллекція и сдёлалъ въ описаніи его до 40 дополненій и поправовъ. Для прим'вра, приведенъ ивсколько его опредбленій: литая бронвовая рувоятка отъ меча, ассирійско-вавилонскаго типа, со сценой привода плённиковъ къ царю (№ 1158); бронзовый топоръ изъ самородка, начала бронзоваго періода (№ 1107); бронзовый молотовъ топорикъ, найденный въ 1892 г. въ Кіевъ и представляющій подражаніе орудіямъ каменнаго вёка (№ 1112); бронвоное ожерелье изъ 23 звеньевъ, изъ числа находимыхъ въ курганахъ со скорченными костяками, въка VII предъ Р. Хр. (№ 773); бронзовый наконечникъ вистеня, съ инкрустаціей, XII в. (№ 1106); браслеть и перстень изъ нефрита (М.М. 795-6), и др. Всв дополненія и поправви вносятся въ особый экземпляръ "Указателя" музея, названный корректурнымъ.

#### III. Занятія Общества.

Въ теченіе 1898 года было 9 засёданій Церковно-Археологическаго Общества, а именно: 19 января, 2 марта, 20 апрёля, 18 мая, 12 іюня, 5 сеитября, 5 октабря, 9 ноября и 2 декабря. На этихъ засёдавіяхъ, кромѣ доклада и Труди Кіев. дух. Акад. Т. І. 1899 г. 33 рышенія текущих діль, заслушань быль отчеть Общества за 1897 годъ в сделаны быле следующія сообщенія членовъ: "Орелигіозной живописи" (въ віевскомъ Владимірскомъ соборѣ). А. Д. Эртеля; "О нёкоторых выбевыкахь, энколпіонахь и образкахь, найденныхъ въ Кіевской губернія и вообще на югъ Россін", Н. И. Петрова; "Ивъ мемуаровъ Арсенія Елассонскаго о Димитрій Самозванци", А. А. Дмитріевскаго; "О трехъ новыхъ изданіяхъ по исторіи Русской Церкви", священника **О. И. Титова: "Типивъ о церв**овномъ и о настанномъ письма епископа Нектарія изъ сербскаго града Велеса, 1599 года, и значеніе его въ исторіи русской иконописи", Н. И. Петрова; "О собранін древнихъ крестиковъ и образковъ Б. И. и В. Н. Ханенво", его же; "О Сумелійскомъ Трапезунтскомъ монастыръ", А. А. Динтріевскаго; "Лубенскій музей древностей Е. Н. Скаржинской", Н. И. Петрова; "Изъ исторіи Кіевскаго Владимірскаго собора", его же; "Поминки по профессоръ Московскаго Университета А. С. Павловъ", А. А. Динтріев-CRATO.

Изъ постановлений Церковно-Археологическаго Общества важнёйшими были слёдующія: 1) Въ засёданія 12 іюня, вслёдствіе докладной записки члена, профессора Н. И. Петрова, которому предложено было Кіевскимъ отдёленіемъ Предварятельнаго Комитета по устройству въ 1899 году археологическаго съёзда въ Кіевѣ образовать церковно-археологическій отдёль выставки въ церковно-археологическомъ музев, съ выделениемъ изъ него важневшихъ предметовъ цервобытныхъ древностей на выставку сихъ древностей при Кіевскомъ Университеть св. Владиміра, --- Церковно-Археологическое Общество постановило допустить, съ разрѣшенія Правленія Кіевской дух. Академін, устройство церковно-археологическаго отдёла выставки съёзда не въ самомъ музей, по недостатку въ немъ помѣщенія, а въ сосёдней съ музеемъ комнать, и притомъ безъ выдъленія изъ дерковно-археологическаго мувея, въ видахъ сохраненія цёльности его характера, какихъ либо предметовъ на археологическую выставку

Digitized by Google

при университетъ, а для удобства осмотра церковно-археоло. гическаго музея членами предстоящаго XI археологическаго съ взда, р в пило отврыть церковно археологический музей, для членовъ съёзда и публики, на все время съёзда. Но Кіевское отделение Предварительнаго Комитета большинствомъ приняло условій Церковно-Археологическаго голосовъ Be Общества и постановило устроить при Кіевскомъ Университеть и церковно-археологический отдель выставки, послё чего профессорь Петровь, завёдующій церковно-археологическимь музеемъ, не нашелъ возможнымъ совмёщать и завёдываніе цервовно-археологическимъ отдёломъ выставки съёзда, предназначенномъ въ совершенно другой части г. Кіева, и предложиль избрать для устройства сего отдёла выставки, профессоровъ Кіевской дух. Академін П. А. Лашкарева и А. А. Динтріевскаго, что и было принято Кіевскимъ отдѣленіемъ Предварительнаго Комитета.-2) Въ томъ же засёдания 12 іюня отчетнаго года и по предложенію того же профессора Петрова, Перковно-Археологическое Общество, на основании указа Св. Синода отъ 19 января 1869 г., за № 4-мъ, составило Коммиссію ивъ трехъ членовъ своихъ, профессора Н. И. Петрова, доцента священника О. І. Титова и священника Кіево-Софійскаго казедральнаго собора, магистра Н. С. Стеллецкаго, для разбора и описанія старыхъ дёлъ архива Кіевской духовной Консясторіи, которая, съ своей стороны, назначила членами въ сію Коммиссію члена Консисторія протојерея П. Г. Преображенскаго и секретаря Консисторіи Н. В. Аля занятій Коммиссіи временно отведены, по Соловьева. распоряженію Высовопреосвященнѣйшаго Митрополита Кіевскаго Іоанникія, три комнаты въ Кіево Софійскомъ митрополитанскомъ домъ, куда перенесены тщательно выбранныя дъла (кромѣ внигъ) за все XVIII столѣтіе и въ настоящее время уже расположены въ хронологическомъ порядкъ по годамъ; но порядовъ дёлъ каждаго въ частности года еще не возстановленъ. 3) Въ засъдания Церковно-Археологическаго Обще-

ства 5-го октября выработанъ былъ проектъ изивненія § 12 нынѣ дѣйстаующаго Устава Общества и музея, касающійся избранія завёдующаго музеемъ и помощника его изъ членовъ Общества, состоящихъ на службѣ при Академіи, без срочно, за исключеніемъ случаевъ обнаруженія законныхъ причинъ къ устраненію отъ сихъ должностей или просьбы объ увольнении отъ оныхъ, съ тъмъ дополнениемъ, что должности секретаря Общества и завѣдующаго музеемъ могуть быть совывщены въ одномъ лицв. Проектъ этотъ представленъ Высовопреосвященн в йшимъ Митрополитомь Кіевскимъ въ Св. Сиводъ и утвержденъ указомъ Св. Синода отъ 31 декабря отчетнаго года за № 1709-мъ. 4) Въ засъдания 2-го декабря отчетнаго года, вслёдствіе записки товарища предсъдателя Общества, профессора П. А. Лашкарева, о находкъ 26 ноября того же года подъ поломъ на хорахъ великой церкви Кіево-печерской лавры запаснаго монастырскаго казнохраннлища, а также древнихъ кувшиновъ и ценинныхъ плитовъ, Церковно - Археологическое Общество составило, подъ предсвдательствомъ профессора Лашкарева, Коммиссію изъ членовъ профессора Н. И. Петрова, доцента В. З. Завитневича и чиновника генералъ-губернаторской канцеляріи А. Ф. Новицкаго, поручивъ ей сдълать болёе или менъе точное опредъление нумнаматической находки, и постановило просить Духовный Соборь лавры уступить для Церковно-археологическаго музея несколько обращиковъ древнихъ кувшиновъ и кусковъ ценины. Эта Коммиссія, при участія польскаго нумизмата Виттыга, сделала уже въ отчетномъ году общій осмотръ находки<sup>1</sup>). 5) Въ засъданіяхъ 9 ноября и 2 декабря отчетнаго года Церковно-Археологическое Общество

<sup>1</sup>) Всего из находий оказалось 1 пудь 26 волотниковь колота и около 16 пудовь серебра. Важиййшими предметами этой находии представляются: шесть русскихь колотихь монеть, изъ конхъ двй Михеила Фе доровича, двй Алексва Михайловича, одна Іолина и Петра Алек-

504

Digitized by Google

составило Коммиссію изъ трехъ членовъ-протоіерея Кл. І. Өоменко, профессоровъ А. А. Дмитріевскаго и протоіерея І. Н. Королькова, а за отказомъ второго изъ нихъ, профессора Ө. Я. Покровскаго, для повърки состоянія музея, на основаніи § 19 Устава Церковно-Археологическаго Общества и музея Коммиссія въ томъ же году приступила къ своимъ занятіямъ, но о результатахъ ихъ донесла уже въ текущемъ 1899 году. Кромѣ того, члены Общества, профессора Н. И. Петровъ и П. А. Лашкаревъ, участвовали въ разработкѣ вопросовъ по росписанію великой церкви Кіево-печерской лавры и устройству въ ней новаго иконостаса, а профессоръ Петровъ по собственному почину ѣздилъ въ вакаціальное время въ г. Лубны, Полтавской губ., спеціально для осмотра Лубенскаго музея древностей Е. Н. Скаржинской.

Въ отчетномъ году Церковно-Археологическое Общество старалось поддерживать сношенія со всёми почти учено-археологическими учрежденіями въ Россіи и высылало имъ свои изданія. Тѣ изъ учрежденій, которыя взаимно высылали Обществу свои изданія, указаны въ настоящемъ отчетѣ въ спискѣ поступленій въ Церковно-Археологическое Общество, мувей и библіотеку его. Кромѣ того, въ отчетномъ году просили изданій Общества и получили ихъ еще слѣдующія учрежденія: Императорская Археологическая Коммиссія, Библіо-

сповнуей и Софы Алексбевны и одна Петра I въ 10 червонцевъ 1702 г.; 167 ефинковъ, т. е. западно-евронейскихъ залеровъ съ москорскими контриарками 1655 года; довольно полная коллекція польскихъ монетъ, особенно золотыхъ, со временъ Стефана Ваторія и де 1696 года; большая золотая медаль князя К. К. Острожскаго, всеводы Кіевскаго; одинъ волотой большой зедальснъ восточно-римскихъ императоровъ Констанція и Констанса и до 10-ти медальоновъ и жетоновъ западно-европейскихъ съ священными изображеніями. Остальныя монети частію западно-европейскихъ изот урецко-татарскія. Изъ западно-европейскихъ изъ только англійскихъ модетъ, тека Императорской Академіи Наукъ, Рижскій Церковноархеологическій Музей и Ученыя Архивныя Коммиссіи Бессарабская и Владимірская.

#### IV. Денежныя средства Общества.

Оставалось отъ 1897 года 8000 руб. въ непрерывнодоходномъ билетѣ, 500 р. въ листахъ государственной ренты и 315 р. 58 в. наличными деньгами, а всего 8815 р. 58 в.

## Приходъ въ 1898 юду:

| ческой корпораціи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Членскихъ взносовъ отъ лицъ изъ академи-          |          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|----------|
| <ul> <li>менецъ-Подольскаго каседральнаго собора Еве.</li> <li>Същинскаго</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ческой корпораціи                                 | 35 p. —  |
| Сёцинскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Отъ члена-корреспондента, священника Ка-          |          |
| Отъ почетнаго члена, Настоятеля Астрахан-<br>ской Гостинно-Николаевской цервви, протоіерея<br>Г. Г. Повровскаго 5 р. —<br>Отъ дъйствительнаго члена, преосвященнаго<br>Акакія, епископа Енисейскаго и Красноярскаго. 6 р. —<br>Отъ дъйствительнаго члена, священника Кіево-<br>печерской Воскресенской церкви П. С. Стеллецкаго. 5 р. —<br>Отъ почетнаго члена, Преосвященнаго Силь-<br>вестра, Епископа Каневскаго, перваго викарія<br>Кіевской епархіи | менецъ-Подольскаго каседральнаго собора Евс.      |          |
| ской Гостинно-Николаевской церкви, протојерея<br>Г. Г. Покровскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Съдинскаго                                        | 5 p. —   |
| Г. Г. Покровскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Отъ почетнаго члена, Настоятеля Астрахан-         |          |
| Оть дъйствительнаго члена, преосвященнаго<br>Акакія, епископа Енисейскаго и Красноярскаго.<br>Отъ дъйствительнаго члена, священника Кіево-<br>печерской Воскресенской церкви П. С. Стеллецкаго.<br>Отъ почетнаго члена, Преосвященнаго Силь-<br>вестра, Епископа Каневскаго, перваго викарія<br>Кіевской епархіи                                                                                                                                         | ской Гостинно-Николаевской церкви, протојерея     |          |
| Авакія, епископа Енисейскаго и Красноярскаго.<br>Отъ дъйствительнаго члена, священника Кіево-<br>печерской Воскресенской церкви П. С. Стеллецкаго.<br>Отъ почетнаго члена, Преосвященнаго Силь-<br>вестра, Епископа Каневскаго, перваго викарія<br>Кіевской епархіи                                                                                                                                                                                      | Г. Г. Повровскаго                                 | 5 p. —   |
| Отъ дъйствительнаго члена, священника Кіево-<br>печерской Воскресенской церкви П. С. Стеллецкаго. 5 р. —<br>Отъ почетнаго члена, Преосвященнаго Силь-<br>вестра, Епископа Каневскаго, перваго викарія<br>Кіевской епархіи                                                                                                                                                                                                                                | Отъ дъйствительнаго члена, преосвященнаго         |          |
| печерской Воскресенской церкви П. С. Стеллецкаго. 5 р. —<br>Отъ почетнаго члена, Преосвященнаго Силь-<br>вестра, Епископа Каневскаго, перваго викарія<br>Кіевской епархіи                                                                                                                                                                                                                                                                                | Авакія, епископа Енисейскаго и Красноярскаго.     | 6 p. —   |
| Отъ почетнаго члена, Преосвященнаго Силь-<br>вестра, Епископа Каневскаго, перваго викарія<br>Кіевской епархіи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Отъ дъйствительнаго члена, священника Кіево-      |          |
| <ul> <li>вестра, Епископа Каневскаго, перваго викарія</li> <li>Кіевской епархія</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | печерской Воскресенской церкви П. С. Стеллецкаго. | 5 p. —   |
| Кіевской епархів                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Отъ почетнаго члена, Преосвященнаго Силь-         |          |
| Отъ дъйствительнаго члена, священника<br>Кіево-Софійскаго собора Н. С. Стеллецкаго. 5 р. —<br>Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля<br>Кіево-подольской Добро-Николаевской церкви,<br>протоіерея П. Г. Преображенскаго . 10 р. —<br>Отъ дъйствительнаго члена, ректора Кіев-<br>ской дух. Семинаріи Архимандрита Іоанникія. 5 р. —                                                                                                                       | вестра, Епископа Каневскаго, перваго викарія      |          |
| Кіево-Софійскаго собора Н. С. Стеллецкаго. 5 р. —<br>Огъ дъйствительнаго члена, настоятеля<br>Кіево-подольской Добро-Николаевской церкви,<br>протоіерея П. Г. Преображенскаго . 10 р. —<br>Огъ дъйствительнаго члена, ректора Кіев-<br>ской дух. Семинаріи Архимандрита Іоанникія. 5 р. —                                                                                                                                                                | Кіевской епархів                                  | 100 p. — |
| Огъ дъйствительнаго члена, настоятеля<br>Кіево-подольской Добро-Николаевской церкви,<br>протоіерея П. Г. Преображенскаго 10 р. —<br>Огъ дъйствительнаго члена, ректора Кіев-<br>ской дух. Семинаріи Архимандрита Іоанникія. 5 р. —                                                                                                                                                                                                                       | Отъ дъйствительнаго члена, священника             |          |
| Кіево-подольской Добро-Николаевской церкви,<br>протоіерея П. Г. Преображенскаго 10 р. —<br>Отъ дъйствительнаго члена, ректора Кіев-<br>ской дух. Семинаріи Архимандрита Іоанникія. 5 р. —                                                                                                                                                                                                                                                                | Кіево-Софійскаго собора Н. С. Стеллецкаго.        | 5 p. —   |
| протоіерея П. Г. Преображенскаго 10 р. —<br>Отъ дъйствительнаго члена, ректора Кіев-<br>ской дух. Семинаріи Архимандрита Іоанникія. 5 р. —                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля             |          |
| протоіерея П. Г. Преображенскаго 10 р. —<br>Отъ дъйствительнаго члена, ректора Кіев-<br>ской дух. Семинаріи Архимандрита Іоанникія. 5 р. —                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Кіево-подольской Добро-Николаевской церкви,       |          |
| ской дух. Семинаріи Архимандрита Іоанникія. 5 р. —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                   | 10 p. —  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Отъ дъйствительнаго члена, ректора Кіев-          | -        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ской дух. Семинаріи Архимандрита Іоанникія.       | 5 p. —   |
| Оть двистрительного члена, сващенные с.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Отъ дъйствительнаго члена, священника с.          | _        |

| Нововарагачь, Изманлсваго у., Кишиневской       |             |
|-------------------------------------------------|-------------|
| епархів, І. Я. Галушко                          | 8 p. —      |
| Оть действительнаго члена, настоятеля Кіево-    |             |
| Выдубицкаго монастыра Архимандрита Евлогія.     | 10 p. —     |
| Отъ члена-корреспондента, священника Кіево-     |             |
| подольскаго Успенскаго собора А. Г. Дашвіева.   | 5 p. —      |
| Отъ почетнаго члена, Высокопреосвященна-        |             |
| го Іустина, архіепископа Херсонск. и Одесскаго. | 50 p. —     |
| Отъ Серг. Влад. Муравьева                       | 3 р. 25 в.  |
| Отъ дъйствительнаго члена, священника           |             |
| Очавовскаго собора Н. Л. Левицкаго              | 3 p. —      |
| Получено % съ принадлежащихъ Обществу           |             |
| процентныхъ бумагъ                              | 330 p. —    |
| Получено въ возмитение государственнаго         |             |
| сбору съ купоновъ отъ процентнихъ бумагъ.       | 4 р. 75 к.  |
| Отъ посътителей музея                           | 35 р. 82 в. |
| Выручено за Указатель Музея и другія из-        |             |
| данія Общества                                  | 12 р. 8 к.  |
| Пріобрётено государственной ренты на .          | 200 p. —    |
| Итого .                                         | 837 р 90 к. |

Всего съ остаткомъ 9653 р. 48 к.

Употреблено въ расходъ въ 1898 году.

На пріобрѣтеніе двухъ сторублевыхъ листовъ государственной ренты. 203 р. 20 к. • Въ типографію за Дпечатаніе Отчета Общества и трехъ дипломовъ 46 р. 84 к. . . За перевозку и переноску вещей въ музей 2 р. 58 к. и на извощика . . На очищеніе музея и устройство его, между прочимъ 20 р. за орѣховую рамку для Муравьевскаго віота 27 p. — . • . . Постоянному служителю до половины іюля (38 р. 55 в.) и временнымъ съ сего времени (13 р.). 51 p. 55 ĸ.

| На переплетъ изданій Обществ<br>Государственнаго сбору съ в<br>принадлежащихъ Обществу листовъ го | упоновъ от | ъ.<br>Ъ.       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------|
| ной ренты                                                                                         | • •        | . 1 р. 30 к.   |
|                                                                                                   |            | . 13 p. 56 s.  |
|                                                                                                   | Итого      | . 347 p. 83 x. |
|                                                                                                   |            |                |

Оставалось въ 1899 году . 9305 р. 65 к.

Изъ нихъ 8000 р. въ непрерывно-доходномъ билетв, 700 р. въ листахъ государственной ренты и 605 р. 65 к. наличными деньгами.

## Списокъ лицъ, составляющихъ нынѣ Церковно-Археологическое Общество.

1) Должностныя лица.

Предсёдатель Общества, Ревторъ Кіевской дух. Академін, Преосвященный Димитрій, Епископъ Чигиринскій, третій видарій Кіевской епархіи; товарищъ предсёдателя, заслуженный экстраординарный профессоръ той же академіи II. А. Лашкаревъ; казначей Общества, заслуженный ординарный профессоръ той же Академіи А. В. Розовъ; блюститель музея и секретарь Общества, заслуженный ординарный профессоръ той же Академіи Н. И. Петровъ; помощникъ секретаря, доцентъ той же Академіи В. З. Завитневичъ.

2) Почетные члены 1).

Александръ, епископъ Полоцкій и Витебскій.

Анатолій, епископъ, членъ Московской Синодальной Конторы.

Арсеній, архіепископъ Казанскій и Свіяжскій.

1) Сансокъ членовъ составленъ въ адфавитномъ порядки.

Бычновъ А. . Өсод., членъ Государственнаго Совёта, якадеминъ, директоръ Императорской Публичной Библіотеки.

Воскресенский І. В., протојерей, Настоятель Николаевскаго собора, Херсонской епархів.

Димитрій, епископъ Тверскій и Кашинскій.

Звенигородскій Ал. Викт., дэйствительный статскій сов'ятивкъ.

Іаковъ, епископъ Кишиневский и Хотинский.

Іеронниъ, архіепископъ Холискій и Варшавскій:

Іонасанъ, архісписнопъ Ярославскій и Ростовскій.

Іустинъ, архіепископъ Херсонскій и Одесскій.

Комаровъ Ал. Вис., генералъ-лейтенантъ, бывшій Начальнивъ Закаспійской Области.

Лебедевъ В. І., протоіерей, бывшій духовникъ Ея Императорскаго Высочества, Великой Княгини Александры Петровны.

Маркелъ епископъ, бывшій Полоцкій, членъ Св. Синода. Модесть, архіепископъ Волынскій и Житомірскій.

Николаевскій Ал. Вас., протоіерей, настоятель Русской Посольской церкви въ Вёнё.

Побъдоносцевъ К. П., д. т. с., Оберъ-Прокуроръ Св. Синода.

Повровскій Г. Г., протојерей, настоятель Астраханской Гостинно-Николаевской цервви.

Сергій, архіепископъ Владимірскій и Сувдальскій.

Сильвестръ, епископъ Каневскій, первый викарій Кіевсвой епархів.

Уварова Пр. Серг., графина, Предсъдатель Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества.

Өеогность, архіепископь Новгородскій и Старорусскій.

3) Дъйствительные члены.

Ававій епископъ, бывшій Енисейскій и Красноярскій. Антоновичъ Вл. Бон., профессоръ Кіевскаго Университета св. Владиміра. Аристовъ А. П., протојерей, ревторъ Рижской дух. Семинаріи.

Арсеній архимандрить, ректоръ Московской духовной Академіи.

Арсеній, епископъ Кирилловскій, викарій новгородской епархіи.

Багалъ́й Д. И., профессовъ Харьковскаго Университета. Барсовъ Н. И., отставной профессоръ С.-Петербургской дух. Академін.

Богдашевскій Д. И., доценть Кіевской дух. Авадемія. Бодилевскій С. В., статскій совётникъ.

Борисъ архимандритъ, Настоятель Русской Посольской церкви въ Константинополѣ.

Бранловскій Н. А., протоіерей, настоятель Кіево-Печерской Феодосіевской церкви.

Бродовичъ О. А., и. д. доцента Кіевской дух. Академін. Будиловичъ А., протоіерей, наблюдатель церковно-при-

ходсвихъ школъ Холыско-Варшавской епархін.

Булатовъ С. А., священникъ, инспекторъ классовъ и законоучитель Московскаго Маріинскаго епархіальнаго женскаго училища.

Булгавовъ Ао. Ив., доцентъ Кіевской дух. Академін.

Бѣлецкій А. В., д. с. с., помощникъ попечителя Виленскаго Учебнаго Округа.

Вахрам вевъ Н. А., ярославский вупецъ.

Вержбицкій Т. І., сов'ятникъ Курскаго Губернскаго Правленія.

Веселовскій Н. И., профессоръ С.-Петербургскаго Уннверситета.

Владиміровъ П. В., профессоръ Кіевскаго Университета.

Вознесенскій І. І., протоіерей Костромскаго каоедральнаго собора.

Галушко I. Я., священникъ с. Новокарагачъ, Измандскаго у., Кишиневской епархіи. Голубевъ С. Т., доцентъ Кіевской дух. Авадеміи.

Горленко В. П., помъщикъ Полтавской губ.

Гошкевниъ В. И., секретарь Херсонскаго Губернскаго Статистическаго Комитета.

Гошовскій І., казедральный протоіерей Холискаго собора, Холиско-Варшавской спархіи.

Дашкевичъ Н. П., профессоръ Кіевскаго Университета. Дверницкій Е. Н., предсёдатель съёзда мировыхъ судей во Владимірё-Волынскомъ.

Дмитревскій Ө. Н., бывшій смотритель Сямферопольскаго дух. Училища (въ Черниговъ́).

Дроздовъ Н. М., экстраординарный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Евлогій архимандрить, настоятель Кіево-Выдубицкаго монастыря.

Ивановъ А. В., учитель Таврической дух. Семинарів.

Ириней, епископъ Подольскій и Брацлавскій.

Исаевъ И. Ц., секретарь Совъта Кіевскаго Университета.

Іоанникій архимандрить, ревторъ Кіевской дух. Семинаріи.

Іоаниъ архимандритъ, бывшій настоятель Шаргородскаго монастыря, Подольской епархія.

Іоснфъ, епископъ Острогожскій, викарій Воронежской епархіи.

Кардасевичъ О. И., настоятель православно-руссваго надгробнаго храма въ Иромъ, близъ Будацешта.

Конскій А. К., протоіерей, бывшій ректоръ Минской дух. Семинаріи.

Корольковъ І. Н., экстраординарный профессоръ Кіевской дух. Академіи, протоіерей, настоятель Кіевскаго Владимірскаго собора.

Крыловскій А. С., библіотекарь Кіевской дух. Академін. Кудрявцевъ П. П., и. д. доцента той же Академін. Кульманъ Г. М., лекторъ нёмецкаго языка въ той же Академіи.

Лазаревскій А. М., членъ Кіевской Судебной Палаты. Левицкій Н. Л., священникъ Очаковскаго собора.

Леопардовь Авт. Ал., действительный статский совётникъ

Лилёввъ М. И., преподаватель Нёжинскаго Филологическаго Института.

Линицкій П. И., заслуженный ординарный профессорь Кіевской дух. Академіи.

Маккавейскій Н. К., доценть той же Академіи.

Малининъ В. Н., экстраординарный профессоръ той же Академів.

Маркевичъ А. И., отставной профессоръ Новороссійскаго Университета.

Мацбевичъ Л. С., учвтель Одессвой дух. Семниарін. Мелетій, епископъ Рязанскій в Зарайскій.

Милорадовичъ Гр. Ал., графъ, генералъ-лейтенантъ.

Миропольскій С. И, помощникъ управляющаго Канцеляріей Св. Синода.

Модестовъ В. И., отставной профессоръ Новороссійскаго Университета.

Моралевичъ З. Н., секретарь Правленія Кіевскаго Университета.

Мухинъ Н. Ө., доцентъ Кіевской дух. Академін.

Назарій, епископъ Олонецкій и Петрозаводскій.

Никаноръ, епископъ Киренскій, викарій Иркутской епархія (нынѣ Якутскій и Вилюйскій).

Ниваноръ, епископъ Смоленскій и Дорогобужскій (нынѣ Орловскій и Сѣвскій).

Николаевъ Вл. Н., академикъ-архитекторъ.

Ногайскій В. Ст., начальнивъ Житомірской женской Гимназіи.

Олесницкій А. А., заслуженный орданарный профессоръ Кіевской дух. Академіи. Олесницкій М. А., экстраординарный профессорь той же Академіи.

Орловскій II. І., протоіерей, влючарь Кіево-Софійскаго каеедральнаго собора.

Орнатскій Ө. С., экстраординарный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Песоцкій С. А., секретарь Сов'вта и Правленія той же Академіи.

Петрушевскій М. Г., учитель Волынской дух. Семинаріи. Петрушерскій П. П. учитель Кіевской дух. Семинаріи. Петръ В. И., директоръ пятой Кіевской Гимназіи.

Петръ, епископъ Сумскій, викарій Харьковской епархіи. Писаревъ М. В., учитель Зарайскаго дух. Училища, Рязанской епархіи.

Платонъ архимандритъ, инспекторъ и экстраординарный профессовъ Кіевской дух. Академіи.

Покровскій Н. В., инспекторъ и профессоръ С.-Петербургской дух. Академіи.

Покровскій О., протоіерей Таганрогскаго собора.

Повровскій Ө. Я., экстаординарный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Помяловскій Ив. Вас., профессоръ С.-Петербургсваго Университета.

Поповъ К. Д., экстраординарный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Поспёховъ Д. В., сверхштатный заслуженный ординарвый профессоръ той же Академія.

Праховъ А. В., профессоръ С.-Петербургскаго Университета.

Преображенскій П. Г., протоіерей, настоятель Кіевонодольской Добро-Николаевской церкви.

Пъвницкій В. Ө., заслуженный ординарный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Регаме К. Л., лекторъ францувскаго языка въ той же Академіи. Розовъ А. А., помощникъ смотрителя Кіено-Софійскаго дух. Училища.

Рыбянскій Вл. П., доцентъ и левторъ англійскаго языка въ Кіевской дух. Академія.

Сергій, епископъ Уманскій, второй викарій Кіевской епархіи.

Сикорскій Ив. А., профессоръ Кіевскаго Университета. Скворцовъ В. М., чиновникъ особыхъ порученій при

оберъ-прокуроръ Св. Синода.

Скибинъ Г. И., вомощникъ инспектора Віевской дух. Академіи.

Соловьевъ Н. В., секретарь Кіевской дух. Консисторіи.

Сольскій С. М., отставной профессоръ той же Академів, Кіевскій городской голова.

Стеллецкій Н. С., священныкъ Кіево-Софійскаго казедральнаго собора.

Стеллецкій П. С., священникъ, настоятель Кіевопечерской Воскресенской деркви.

Тарнавский В. В., пом'ящикъ Киевской губернии.

Терлецкій Н., протоіерей, смотритель Переяславскаго дух. Училища.

Титовъ Анд. Ал., археологъ.

Титовъ Ө. І., доцентъ Кіевской дух. Академіи, священникъ и настоятель Кіевской Андреевской церкви.

Толстой Ив. Ив., графъ., вицепрезидентъ Императорской Академіи Художествъ.

Трипольскій Н. Н., казедральный протоіерей Житомірскаго собора.

Троцкій П. А., протоіерей, настоятель Кіевской Срфтенской церкви.

Успенсвій Н. Н., помощникъ инспектора Кіевской дух. Академіи.

Ханенко Б. И., помѣщикъ.

Херсонскій І. К., протоіерей, настоятель С.-Петербургской Введенской церкви на Петербургской сторонэ. Хойнацкій Ал. Ив., предсъдатель Кіевскаго Съёзда мировыхъ судей.

Хорошуновъ Ө. Д., протојерей, законоучитель Кјевскаго Института благородныхъ дёвицъ.

Христофоръ, епископъ Екатеринбургскій и Ирбитскій. Чеканъ Вик. Г., учитель Подольской дух. Саминаріи. Чемена Игн. Ант., учитель Одесскаго дух. училища.

Чемена Март. Өеод., протојерей, ревторъ Одессвой дух. Семинаріи.

Черневъ Н. П., старшій помощникъ дѣлопроизводителя Канцеляріи Кіевскаго генералъ-губернатора.

Щегловъ Н. Н., учитель Кіевской дух. Семинаріи.

Яновскій О., священникъ села Вишеновъ, Остерскаго у., Черниговской губериін.

Ястребовъ М. Ф., заслуженный экстраорд. профессоръ Кіевской дух. Академін.

Ооменко Кл. I., протојерей, вастоятель Кјевской Александро-Невской церкви.

4) Члены-корреспонденты:

Абрамовичъ Ив. Гр., директоръ Съдлецкой Гимназін. Бъляшевскій Н. Ф., библіотекарь Кіевскаго Политехническаго Института.

Вишневскій Д. К., учитель Смоленской дух. Семинаріи.

Вышемірскій А. П., учитель Литовской дух. Семинаріи.

Гапановичъ II., священникъ с. Бусьно, Грубешовскаго у., Люблинской губ.

Георгіевскій А. И., учитель Орловской дух. Семинаріи.

Горожанскій Я. И. учитель 2-го Орловскаго духовнаго Училища.

Дашкевичъ Ант., священнивъ с. Турія, Дубенскаго у., Волынской губ.

Дашкіевъ Ар. Г., священникъ Кіево-подольскаго Успенскаго собора. Димитріевичъ Ст., священникъ, учитель Бѣлградской дух. Семинарін, въ Сербін.

Доброхотовъ І. В., заштатный священникъ Зарайскаго собора, Рязанской епархін (въ г. Омскъ).

Желтоножскій І. Р., протоіерей, настоятель Кісво-подольской Христо-Рождественской церкви.

Иваницкій В. І., протоіерей Кіево-подольскаго Успенскаго собора.

Каменскій А., священникъ с. Подгорецъ, Кіевскаго уйзда.

Ковалевскій В. П., учитель Полтавскаго Епархіальнаго Женскаго Училища.

Константиновъ П. Е., инспекторъ пятой Кіевской Гимназіи.

Крыжановскій Гр. Я., учитель Волынской духовной Семинаріи.

Лашковъ Н., священникъ, законоучитель Кишиневской Гимназія.

Левицкій Авг., священникъ м. Новаго Дашева, Липовецкаго у., Кіевской губ.,

Ленскій Анат., священникъ, инспекторъ классовъ Ставропольскаго Женскаго Епархіальнаго Училища.

Мельниковскій І., священникъ, настоятель Александро-Невской Сулимовской церкви въ Кіевѣ.

Михалевичъ Е. Е., священникъ, учитель Кишиневской дух. Семинаріи.

Моссавовскій І., священнивъ с. Носачева, Черкассваго у., Кіевской губ.

Новицкій А. Ф., старшій помощникъ дёлопроизводителя Канцеляріи Кіевскаго генералъ-губернатора.

Оглоблинъ Н. Н., бывшій чиновнивъ при Московскомъ Архивѣ министерства Юстиціи.

Ольшевскій Іуст., священникъ, учитель Полтавской дух. Семинаріи.

Орловъ Ил. Ст., учитель Воронежской дух. Семинарія.

516

Digitized by Google

L

Поповь І. А., священникъ Острогожскаго собора, Воронежской епархіи.

Пясецкій Г. М., учитель Орловской дух. Семинаріи.

Рубановскій А. И., бывшій помощникъ Смотрителя Одесскаго дух. Училища.

Савлунинскій Сеофанъ, священикъ; настоятель Луцкой Покровской церкви.

Съцинский Ево., священникъ Каменецъ Подольскаго каосдральниго собора.

π

Тарнопольскій Г., минскій казедральный протоіерей.

Тыминскій Вл., смотритель Виденскаго дух. училища.

• Шпановскій Л. П., инспекторъ народныхъ училищъ г. Одессы и Одесскито утяда.

- Ювепалій; іеродійковъ при Русской Миссія въ Іерусалимв.

Яворовскій Н. И., смотритель Каменецъ-Подольскаго.

Яковина Ив. Игн., начальникъ станціи Цереспа югозападныхъ желёзныхъ дорогъ.

Ящуржинскій Хр. П., преподаватель Одесскаго Института благородныхъ дъвицъ.

Эртель Ал. Ди., севретарь Кісвскаго Общества Взанмняго Кредита.

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ.

### Вышли изъ печати и продаются въ Конторѣ редакціи журнала "Труды Кіевской дух. Анадеміи":

1) Религіозное вліяніе іудеевъ на языческій міръ въ вонцё ветхозавётной и въ началё новозавётной исторія и прозелиты іудейства. В. П. Рыбынскаю. 1898 г. (69 стран.). Ц. 60 в. съ перес.

2) Пятидесятилѣтній юбилей преосвященнаго Сильвестра, епископа Каневскаго, перваго викарія Кіевской епархіи, почетнаго члепа "Кіевской духовной Академіи". 1899 г. (70 стран.). Ц. 40 к. съ перес.

3) Незабвенной цамати профессоровъ А. С. Павлова в Н. Ө. Красносельцева. А. А. Джитріевскаю. 1899 г. (46 стран.).

Digitized by Google

# ГРЪХЪ ІУДИНЪ. СЛОВО.

сказанное въ церкви Ніево-Братскаго монастыря, въ пятонъ первой недъли великаго поста, 5 марта 1899 года, на вечернемъ богослужения, извъстномъ подъ именемъ пассия.

Едина ота васа предаста Ma (Mate. XXVI, 21).

Съ такими горькими словами укоризны божественная любовь нашего Спасителя и Господа обратилась въ соных избранныхъ и возлюбленныхъ учениковъ Его. Видя приближеніе часа своей искупительной смерти. Онъ вийсть съ двенадцатью учениками своими совершаль пасхальную вечерю,--послёднюю вечерю свою, положившую начало нашей непрестающей тапиственной вечери. На этой вечери Онъ изливалъ свою неизреченную любовь кът тъмъ, которыхъ, по божествеяному слову, возлюбилъ до конца, — въ трогательной прощальной бесёдё, которую и нынё мы не можемъ слышать безъ глубокаго сердечнаго умиленія, и вдругъ, среди этого изліяція любви небесной, мысль о предатель, вивсть съ Нимъ раздблявшемъ вечерю любви, возмутила чистый духъ Его, и къ сладостной бесёдё любви примёшалось горькое слово укоризны, вызванное неблагодарностию и изийною ученика, --то слово, которымъ мы предначали свою бесёду съ вами. Это слово глубовою скорбію поразило ученивовъ, преданныхъ своему Учителю, и видевшихъ съ Его стороны столько любви и внимательности къ себъ, и они въ недоумънии смотрёли другъ на друга, и оденъ за другимъ рёшились обратиться въ Нему съ робкимъ вопросомъ: "не я ли, Господи?" Съ тавимъ вопросомъ обратился къ Нему даже и тотъ, въ 34

Труди Кіев. дух. Академія, т. І, 1899 г.

сердцѣ котораго измѣна свила гнѣздо себѣ. Господь ясно указалъ между ними предателя, и даже предсказывалъ великое горе человику тому, имже Сынъ человъческій предастся-(Мө. XXVI, 24). Но слово обличенія и даже грознаго предостереженія не подѣйствовало на измѣнника, сердцемъ котораго овладѣлъ сатана, и онъ совершилъ злодѣяніе вѣроломства и измѣеы, которое поврыло его имя вѣчнымъ поворомъ, и, отвративъ его отъ Бога, низринуло его въ бездну погибели.

Тяжевъ грёхъ Іудинъ! Одно вмя его въ насъ возбуждаетъ бурю негодованія; мы мысленно бёжниъ предателя, и ненавистнымъ именемъ его готовы клеймить тёхъ, которыхъ считаемъ виновными въ вёроломствё и измёнё. Чистое сердце не мврится съ такимъ низкимъ поступкомъ, какимъ запятналъ свое имя Іуда.

Но мы смущаемся и трепещемъ, и боимся высказать слово, которое подсказываеть намъ наблюденіе надъ дёзніями, развертывающимися передъ нами въ средё живущихъ между нами. Что, если бы Господь явился нынё среди нашего обществя, даже среди множества люлей, собравшихся въ нашемъ храмѣ? Не услышали ли бы мы отъ Него слова укоризны, подобнаго тому, какимъ Господь смутилъ двёнадцать учениковъ, раздёлявшихъ съ Нимъ пасхальную вечерю? Не увидёлъ ли бы Онъ и въ средё нашей такихъ поступковъ, которые дёлаютъ насъ причастными грёху Іудину,—грёху измёны и вёроломства. И не вызвали ли бы мы отъ Него горькаго и тяжкаго слова: иные изъ васъ готовы предать Мена?

Благо намъ, если мы смёло, съ открытымъ челомъ, можемъ сказать своему Господу: нётъ, мы вёрны Тебё, Спасителю и Учителю нашъ! Всегда готовы идти съ Тобою, и тёмъ путемъ, какимъ ведешь Ты насъ, и никогда не послёдуемъ совёту нечестивыхъ, враждующихъ противъ Тебя!

Но можемъ ли мы имъть дервновеніе говорить подобныя слова? Дозволитъ ли намъ, или многимъ изъ насъ, непод-

520



вуппая совъсть дълать такое заявленіе предъ Всевъдущимъ?

Мы легкомысленно думаемъ, что ходимъ во свётё, и не замёчаемъ мрака, сгущающагося надъ напними голорами. Мы стоимъ въ сонмё вёрныхъ учениковъ и послёдователей Господа; а тёнь вины Іудиной падаетъ и на нашу среду. Съ высоты небесной, можетъ быть, и на насъ Господь ввираетъ съ такимъ же соболёзнованіемъ о насъ, съ какимъ въ свое время взиралъ на Гуду-предателя.

Вы недоумъваете, слыша такое слово, и въ душь вашей, по поводу его, можетъ быть, возникаетъ вопросъ, подобный вопросу апостоловъ, слышавшихъ отъ своего Учителя о прсдательствъ одного изъ нихъ: неужели это я виновенъ въ гръхъ Гудиномъ, — въ гръхъ измъны и предательства?

Для уясненія этого, внимательною мыслію обратьмся къ себѣ и окружающимъ насъ, и подвергнемъ себя пеподвупному суду своей совѣсти.

Вотъ Господь в Спаситель нашь вручилъ намъ великое сокровище, -- святую вёру православную. Храните это сокровище: оно непремънное условіе нашего спасенія. Кто не будетъ имъть этого сокровища, или утеряетъ его, тотъ, по слову Господа, осуждень будеть (Марк. XVI, 16). Когда къ Церкви Христовой обращаются вщущіе спасенія, она первве всего старается просвітить сердца яхъ світомъ віры, и ввёряеть ных для храненія это сокровнще, и потомъ, когда она воспринимаетъ ихъ въ составъ свой, она снимаетъ съ нихъ влятвенное объщание пребыть върными до конца тому исповёданію, какое они изрекають предъ лицемъ ся. Правда, мы вошли въ Церковь, -- этотъ единственный корабль, спасающій отъ потопленія плавающихъ по морю житейскому,--вогда не владёли своимъ сознаніемъ, въ младенчествё. Но за насъ изрекали исповъдание въры и давали обътъ не измънять ему наши воспріемники. Въ этомъ торжественномъ обитв преда Церковію мы, устами своихъ воспріемниковъ, заявляли, что отреклись сатаны и всёхъ дёль его, и сочетались

Христу в Богу, и будемъ вёрными Ему до гроба. Что же? Помнимъ ли мы эти объты? Хранимъ ли твердое и чистое исповёданіе вёры, воспринятое нами не отъ человёкъ, но отъ Бога и Церкви? Никого изъ присутствующихъ здйсь не хотимъ винить въ утратъ этого сокровища, хотя многіе изъ насъ, можеть быть, не умёють дёнить его. Но ны не можень ограничивать своего круговора тёснымъ кругомъ молитвенниковъ нашего храма. А среде тысячъ мятущихся по стогнамъ нашего града и другихъ градовъ какъ много усматривается наменниковъ Христу, топчущихъ ногами святое совровище въры! Чёмъ больше кто думаетъ владёть мудростію міра, тёмъ часто не только небрежнёе, но даже враждебийе относится въ тайнамъ въры, и мудрость Божія является предъ ними буйствомъ, отъ котораго они отвращаютъ уиственный взоръ свой. Вокругъ насъ ростутъ и множатся лживые учители, евангеліе Христово подивняющіе своимъ собственнымъ евангеліемъ. Забывъ доброе исповъданіе въры, они отъ истины отвращають слухъ (2 Тим. IV, 4), в многихъ увлекають во слёдъ себё. Когда для всёхъ свётить яркій свёть вёры. идущій съ неба, во дни (вакъ говорить праведный Іовъ) обыметь ихь тма, вь полудне же да осяжуть, яко же вь ноши (Іов. У. 14). Насъ смущаетъ многочисленный сонмъ идущихъ подъ знаменемъ современнаго просвъщенія. На сердце многихъ изъ нихъ тяжелымъ камнемъ легло бы слово укоризвы въ намёнё вёрё и Христу, если бы только они отврыли слухъ свой къ глаголу Божію, несущемуся отъ временъ древнихъ. Говорниъ: на сердце многихъ, а не всяхъ: есть между ними избранныя чада Церкви, дорожащія словомъ истины, даннымъ намъ отъ Бога. Но едва ли не большее число такихъ, которые бросають руководительную нить, данную намъ Цервовію, и Христу, пролившему вровь свою за насъ и принесшему намъ святое свангеліе, давшему намъ въру, залогъ нашего спасенія, если не словомъ, то дёломъ говорять: мы не нуждаемся въ евангелів, Тобою возвѣщенномъ; пусть хра-

522

нять и держатся его люди цервовные, живущіе старыжи преданіями; у насъ есть свой свёточъ, свой руководитель-умъ нашъ, наполняемый знаніями, собранными нами явъ того богатства, какое разбросано на распутіяхъ труженьками мыслы; ему им хотниъ слёдовать больше, а не слёпой вёрё. Изъ нихъ другіе, менёе полагающіеся на свой умъ, избирають себѣ учителемъ какого-либо духа обольстителя, облеченнаго обязанчивою славою, и какъ бы ни было далеко слово его отъ истины, не разсуждая принимають его и върять ему боле. чёмъ слову божественному, слову Христову, возвёщаемому въ церкви. Не явная ля это измёна Господу и тёмъ обётамъ, какіе даны нами или за насъ въ крещенія? И не тотъ ли человѣкоубійца, дѣйствующій въ сынахъ противленія, который вложиль въ сердце Іуды предать Господа, заставляетъ ихъ, незримо для нихъ самихъ, изм'внять праотеческой в'вр'в. А тв простецы, воторые бытуть оть ограды цервовной, оставляютъ своихъ пастырей, поставленныхъ пебеснымъ Пастырена. чальникомъ для охраненія своего стада, ищутъ для себя пажитей въ глухихъ дебряхъ и безводныхъ пустыняхъ, и, какъ заблудшія овцы, дёлаются добычею врага и хищника? Пусть вспомнять грёхь, тяготёющій на имени Іуды. Тяжесть вины предателя обрушивается и на нихъ, ушедшихъ изъ дона Божія, бросающихъ завёщанное имъ ихъ отцами и наслёдованное вми отъ Госпола, и мвняющихъ его на новое учепіе, измышленное извращеннымъ и слбпотствующимъ умомъ.

Но можно, и не измѣняя вѣрѣ и не отстуная оть преданнаго Господомъ евангелія, навлечь на себя вину Іудину. Какъ такъ, (спросите вы)? Своимъ поведеніемъ и дѣлами, несогласными съ заповѣдями, намъ данными Господомъ и Цервовію. Вѣра, насъ спасающая, не однимъ умомъ должна быть хранима. Она объемлетъ все существо наше, внѣдряется въ нашемъ сердцѣ и управляетъ нашею волею. Вѣра только ума нашего-вѣра мертвая, а не живая. Глазоляй, яко повнахъ Его (говоритъ апостолъ), и заповиди Его не соблюдаетъ, ложъ есть, и въ семъ истины нъсть (1 Іоан. 11, 4).

Два начала, противоборствующія между собою, стремятся подчинить себ'в нашу волю. Предлежать намъ два пути, по которымъ мы можемъ ходить въ жизни. Одинъ путь указывается намъ Духомъ истины. Духомъ Божіамъ, а другой духомъ міра. за которымъ скрывается невидемый нами. но сильно ратующій во вредъ намъ, враждебный духъ, называемый Господомъ княземъ міра сего (Іоан. XII, 31, XIV, 30. XVI, 11). Онъ ненавидитъ руководимыхъ Духомъ Божіных (Іоан. XV, 19), окружаеть ихъ соблазнами и силится совратить съ пути добродетели. Мы не можемъ слёдовать обоныя этими путями, --- въ одно и то же время служить и міру в Богу. Говоримъ это не мы, а самъ Господь, и върный истолкователь Его ученія, святый апостоль: "Никтоже можеть двима господинома работати (говорить Господь): любо единаго возлюбить, а другаго возненавидить, или единаго держится, о друзъмз же нерадити начнетъ. Не можете Болу работати и мамонъ (Мато. VI, 24). Наиз внушаеть апостоль не любить міра, ни яже во мірь: аще кто любить мірь (говорить онь), насть любее отчи ег немь (1 Іоан. II, 15). Господь видбать наши слабости, нашу удобопреклонность къ грёху, и въ предостережение намъ Онъ выражаль внушительное для нась опасеніе, что мірь можеть отвлечь насъ отъ Него и поработить себв. Въ своей первосвященнической молитвъ Онъ просилъ Огца небесваго охранять и блюсти тёхъ, которые принадлежать въ сониу избранныхъ Его (Іоан. XVII, 11. 15-17), и визстё съ темъ оболрялъ слабихъ, указывая на то, что духъ соблазнитель осужденъ уже, и что міръ, враждующій противъ спасаемыхъ, побъжденъ Имъ (Ioan. XVI, II. 33). Но что же? Мы взбравные Божів, омытые въ купели крещенія; мы члены тіла Его; им освящены Его благодатію и живень подъ освненіенъ силы Его. Но върны ли ны Ену? Всегда ли слёдуемъ тёмъ путемъ, какниъ ведетъ Опъ насъ ко спасению? Не уклоняемся ли отъ Него во вражій станъ, и не служамъ ли

524

Digitized by Google

часто нанонё виёсто того, чтобы служить Богу? Ахъ. неого. весьма много такназ дёлз за нами, по поводу которыхъ Господь могъ бы обратить въ намъ горькое скорбное слово: вы оставляете и предаете Меня. Господь принялъ насъ въ свою церковь, насъ спасающую, оградняъ насъ, вакъ твердинею, святыми заповёдями и установленіями. Но вакъ часто мы разрушаемъ эту твердыню! Какъ часто переступаемъ ограду, за которою Церковь старается охранять насъ отъ тлетворнаго възнія духа міра! Нужно ли приводить примары этого уклонения отъ охраняющаго нась бокествениаге руководства? Вотъ, въ навечеріе воскреснаго или праздничнаго дня, посвященнаго воспоминанию какого либо великаго событія назь жизни нашего Госнода или пресвятой Богоматери, Господь или во имя Его Церковь громянить звономъ колоколовъ, оглашающимъ всё стогны града, зоветъ насъ во святой храмъ на мольтву и славословіе Богу; а мы вакъ будто не слышимъ этого призывнаго звука, и ндемъ туда, куда своимъ шепотомъ манить насъ міръ, объщая намъ удовлетвореніе нашей похоти. Не изм'йна ли это Господу, для служенія міру? Или Церковь изъ годичнаго круга времени назначаеть извёстные дни поста и поваянія; а мы, пренебрегая этвиъ установленіемъ, введеннымъ для спосибшествованія нашему спасенію, ничёмъ не хотимъ отличать этихъ дней воздержанія отъ другихъ дней, когда все намъ дозволено, н слёдуень вь этомь случай своинь самовольнымь желавіямь и указаніямъ міра и князя его,-у насъ и въ эти дни, какъ и въ другіе, одинаковыя тучныя яства, роскошныя пириества, одинаковыя удовольствія и т. под. Много можно бы привести подобныхъ примъровъ, когда им преданностію Господу и Его завътамъ жертвуемъ требованіямъ и обычаямъ свъта, и въ силу требованій этого свъта измъвяемъ своему божественному Учителю и Спасителю. При видъ частаго повторенія такихъ примъровь, материнское сердце святой Церкви напочнается сворбію и сожалёніень о томь, что чада са

такъ легномысленно оставляютъ ее, и готовы идти на страну далече, увлекаемые своеволіемъ, не помышляя о томъ, какія опасности и преткновенія ожидаютъ ихъ внё ограды церковной. Писаніе различаетъ два разряда людей, навывая однихъ чадами Божінми, а другихъ чадами діавола (1 Іоан. III, 10). Всемёрно нужно стараться намъ, чтобы не быть исключенными изъ числа чадъ Божінхъ. А этого мы можемъ достигнуть только тогда, когда будемъ творить яже Божія, а не то; что предписываетъ вамъ грёховный міръ.

Можеть быть, вы подумаете, что им преувеличиваемь абло, и напрасно возволнить на степень намбны Господу простыя явленія и поступки наши, которые не имѣютъ особенной важности, не носять на себй вида преступленія и должны быть относены въ деянать безразличнымъ въ правственномъ отношения, и которыхъ не слёдчеть выблять въ вных дошускающимъ или совершающимъ ихъ. Къ глубокому прискорбію, тавія возарьнія господствують въ средь нашей, и это-то составляетъ бёду нашу, это-то и служетъ причиною, что мы безъ всякой осторожности иденъ по скользкому и опасному пути, могущену привести насъ къ погибели. Но можно ли быть такъ безпечно равнодушными въ важнёйшемъ и труднтишень двав нашего спасенія? Вспомнимь, что Господь саблалъ уже для насъ, и что претерпѣлъ за насъ. Онъ съ неба низошель въ нашу печальную юдоль, облекся нашею плотію, приняль на себя наше немощное естество, и въ немъ претерпёль самыя ужасныя страданія, при воспоменание о которыхъ содрогается сердце вёрующаго,-и все это для того, чтобы насъ извлечь изъ бездны погибели. Чтобы увлечь насъ за собою и облегчить для насъ путь оть бездны погибели въ вратамъ царствія. Онъ далъ подробныя наставленія, какъ идти намъ этимъ путемъ, --- далъ заповъди, заповъди не тяжвія и удобонсполнимыя для наст. А мы... мы знаемъ эти заповёди, но не стараемся быть вёрными исполнителями ихъ. Господь зоветь насъ къ себе и указалъ намъ взять па себя

526

легкую ношу, чтобы не пустыми придти къ престолу благодати Его; а мы отвращаемъ отъ Него свои взоры, не хотимъ ноднять на себя той легкой ноши, съ какою должны слёдовать за Нимъ, и разсёнивые идемъ далеко отъ Него, туда, куда воветъ насъ князь міра сего. Не наноснить ли ми этипъ оскорбленія Ему?

Но им (скажете вы) не всели заповедани пренебрегаемъ, а только вёкоторыми, неудобными для насъ въ нашемъ положения, неважными въ существъ своемъ. Но развъ есть запов'ян не важныя? Все, что оть Бога и Его святой Цервви, все это важно, все это необходимо для насъ, и въ законъ, намъ данномъ, намъ не дано позволенія разбирать, что важно и нужно для пасъ, и бевъ чего им ноженъ обойтись. Что увазано намъ Умонъ Божіниъ, на то мы делжны смотрёть, какъ на святыем, и прекословить Ему мы поженъ только въ своей погибели. Притомъ вой заповиди, данныя намъ, неразрывно связаны между собою, какъ происходящія отъ единаго Законодателя: изъ нихъ слагается одна неразрывная цёпь. Разорвете эту цёпь въ одномъ незначительномъ мвств, -- и она потеряетъ пелость. Мы нарушимъ малую заповёдь; по вредъ отъ сего большой. Такъ какъ однаъ Законодатель, давшій намъ заповёду, между которыми мы различаемъ большія и мазня, то, корда мы самовольно изийняенъ одной его заповёди, ны тёкъ оскорбляемъ Законодателя, оказывая неповиновение Ему. Иже весь закона соблюдета (говорить апостоль), согранить же во единаль, бысть всамь повиненз. Реки бо: не прелюбы сотворищи, рекль есть и: не убіення (Іак. 11, 10-11). Стонть разъ вступить на путь уклоненія оть закона, признать его необязательность для нась въ какой-либо частности, --- какъ наша удобопреклонная во грёху воля повлечеть нась долу; незамётно для нась самихь оть нарушевія одной малой заповёди мы перейдень къ нарушенію другой, погомъ третьей, и наконецъ сдёлаемся преступниками закона въ самыхъ важныхъ требовавіяхъ его.

Невнимание наше къ частнымъ требованиямъ закона Божія, кажущнися намъ маловажными, спокойное нарушеніе незначительныхъ, повидимому, распоряженій и узаконеній Церкви служить явнымъ признакомъ нашей безпечности и нераденія о нашемъ спасенія. А эта безпечность до чего не можетъ довести насъ? Отъ чего Іуда дошелъ до своего ужаснаго вкодбянія? Онъ не быль закоренблимь влодбемь наначала; вначе Госнодь не пріобщиль бы его въ совму дванадесяти. Но злое съмя, ностанное врагомъ въ душь его, при его безпечности, постеденно укореналось, и потомъ, разросшись, принесло плодъ, погубившій его. Господь преподаваль ему вийсть съ другиин спасительное ученіе; Онъ твориль предъ нима иногія чудеса, свидътельствовавной о божественной силъ Учителя; Онъ приблизиль его въ себъ, сдёлаль его участникомъ своей вечери, и наконецъ, изливая предъ нимъ любовь свою ко всёмъ, предостерегаль его напоминаціемь ему о его вломъ намвренія. А онъ, не думая о послёдствіяхъ своего поступка, легкоинсленно идеть въ врагамъ своего Учителя, и извавляетъ готовность за ничтожную плату предать Его. Но вогда совершень быль выв злой поступокь, в онь увидель, какими тяжкний послёдствіями сопровождался этоть поступокъ, --- овъ мучныся душею и свое бевуніе завлючнать самоубійствоять.

Мы считаемъ себя людьми порядка и долга. Но если, при этомъ самомийни, ийтъ у насъ внимательнаго наблюденія надъ собою, — легко намъ, безъ ревности о спасении своемъ, очутиться на томъ пути, идя по которому Іуда потерялъ все доброе, что было въ немъ прежде, когда онъ былъ въ числё дианадесяти приближенныхъ учениковъ Госнода, и потомъ быстро низвергся въ бездну. Мияйся стояти (говоритъ апостолъ) да блюдется, да не надеть (1 Кор. Х, 12). Ты опорою стоинии: не высокомудрствуй, но бойся (Рин. XI, 20). Почему такъ говоритъ апостолъ? Потому, что человёкъ слабъ, какъ трость, вётромъ колебземая. Повидимому<sup>2</sup> Овъ стоитъ твердо и прамо. Но подули вётры, явидись со-

528

Digitized by Google

блазны, невамѣтные тайные подступы отъ врага нашего снасенія, — и человѣкъ безпечный потерялъ свою стойкость, онъ колеблется и падаетъ долу, и его безпечная самопадѣянцость дѣлается ваною его гибели: Мняйся стояти да блюдется, да не падетъ.

Настоящіе дни поста внушають намь, братіе, представить вамъ, отъ лица Церкви, еще одно предостережение, Завтра многіе изъ насъ готовятся приступить къ трацезъ Господней, а другіе исполнять этоть долгь въ ближайшія недели. Приступая къ этой тралезф, мы будемъ просить Господа принять насъ причастниками тайной вечери, и при этомъ будемъ говорить, что не предадимъ Его, какъ Іуда, но будемъ всповѣдывать Его, подобно благоразумному равбойнику. Между тёмъ св. Церковь предостерегаеть насъ, что причащеніе святыхъ, страшныхъ и животворяцихъ таннъ можеть быть для насъ не только во исцёленіе души и тёла, но въ судъ и осужденіе. Убоимся этого предостереженія и будемъ крайне внамательными къ себъ; изгонимъ изъ храмным души своей, въ которую готовимся прянять Святёйшаго святыхъ, все скверное и нечистое, что можетъ оскорбить небеснаго Гостя, нами ожидаемаго, и не отнессися пренебрежительно въ Его неизречениой снисходительности и любви къ намъ. И Іуда былъ вмъств съ апостолами на тайной вечери; во она не послужила ему во спасение. Почему? Потому что, присутствуя при святвйшемъ тавиствъ, опъ былъ полонъ нечистоты в яда грёховнаго. Итакъ не будемъ подобными Іудь. Что же делать намь, чтобы избежать сего? "Никто пусть пе приступаетъ коварнымъ (скажемъ словами св. Іолиня Златоуста), никто исполненнымъ злобы, никто имъющимъ ядъ въ мысляхъ... Послё принятія предложеннаго въ Іуду вошелъ діаволъ, презр'явъ не тѣло Господпе, но презр'ввъ Гуду за его безстыдство, дабы ты зналъ, что на тёхъ, которые недостойно причащаются божественныхъ таннъ, особенно нападаетъ и постоянно входитъ діаволъ, какъ щ

529

тогда въ Іуду... Говорю это не для того, чтобы устрашить, но чтобы предостеречь... Эга жертва есть духовная пыща; н твлесная попадая въ желудовъ. ENTODIE Kary худые сови, еще больше усиливаетъ немощь. не по своему свойству, по по болёвен желудка, такъ обыкновенно бываеть и съ духовными тамиствами. И они, когда сообщаются душь, исполненной злобы, то больше повреждають и губять ее, не по своему свойству, но по болёвни принявшей души. Итакъ, пусть никто не имъетъ внутри себя здыхъ помысловъ, но очистить умъ; сдёлаетъ душу свою святою. Какъ и какимъ образомъ? Если имфешь что нибудь противъ врага, то оставь гийви, исцили рану, прекрати вражду, чтобы тебё получить пользу отъ этой трапезы"... 1) "Я хотёль бы еще болве продолжить рёчь, во и сказаннаго довольно для внимательныхъ, если они будутъ помнить"...

В. Ппеницкій.

<sup>1</sup>) Твор. св. Іоанна Злат. т. ІІ, кн. 1 стр. 417-418.

## Chobo

### О ПСАЛТИРИ 1).

О девятомъ же часъ вовопи Іисусъ глапомъ веліимъ глаголя: Или, Или, лима савахоани, еже есть: Боже мой, Боже мой, вспую Мя еси оставилъ (Мато. 27, 46. Псал. 21, 2).

Такъ возопилъ въ Богу, Отцу Своему, Агнецъ Божій, вземпій грёхи міра, въ сной предсмертный часъ, среди своихъ крестпыхъ страданій. По словамъ св. Іоанва Златоуста<sup>2</sup>), Онъ возопилъ въ этотъ часъ "ветхозавётнымъ пророчественнымъ воплемъ". Этотъ вопль Его былъ древле предуказанъ пророкомъ Давидомъ, въ одномъ его пророчественномъ псалмё, томъ самомъ (21-мъ) псалмё, въ которомъ пророчески предъизображалось, какъ нёкогда беззаконные люди возстанутъ на Агнца Божія, вмёнившагося со беззаконными, хотя грёха не сотворившаго, какъ ископаютъ руцё Его и нозё Его, кавъ раздёлятъ ризы его и о одежди Его метать будутъ жребій (ст. 16—19). Но такъ какъ этотъ псаломъ "пророчественнаго вопля" неразрывно связанъ со всёми остальными псалмами (да и другіе псалмы имёютъ столь же ясныя пророчества о страданіяхъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Произнесено въ Кіево-Братскомъ храмѣ, въ пятокъ второй недъли великаго поста, на пассія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Іланна Златоуста Вес, на езанг. Мате. 88,

Богочеловѣка), то и вся книга Псалмовъ становится въ особливую тѣсную связь съ евангельскою исторіею крестной смерти Спасителя. Каждый разт, когда предъ нами раскрывается евангельская страница страданій Господняхъ, предъ нашимъ духовнымъ вворомъ предносятся еще другія ветхозавѣтныя страницы пророческихъ книгъ, и въ ихъ числѣ священный свитокъ книги псалмовъ Давидовыхъ, какъ вещественное доказательство долженствовавшаго совершиться и совершившагося событія вскупленія человѣческаго рода.

Въ настоящія минуты, постященныя нарочитому воспоминацію страданій Господивхъ, именно квига Псалмовъ занимаеть наше вниманіс. Если Господь, съ высоты креста Своего, указаль на эту книгу, если Овъ Самъ, въ Свой предсмертный часъ, молился ся словами, то этимъ сямимъ Онъ не только запечатлёлъ ся истинность, какъ книги пророческой, но и высоко превознесъ ся вначеніс, какъ молитвенной и наставительной книги всёхъ вёрующихъ въ Него.

Вопрось о книги Псалновъ былъ однимъ изъ самыхъ живыхъ вопросовъ всей свято-отеческой письменности. Огды и учители церкви не упускали случая выставлять на видъ вврующимъ эту священную книгу, писали на нее многочислепныя истолковательныя бесёцы, въ которыхъ самыми высокими похвалами превозносние ся духовно воспатательное и назидательное значеніе и довлбемость спасающейся человбческой душЪ заключающихся въ ней модетвъ и пъсней. Къ этимъ отеческимъ бесёдамъ на книгу Псалмовъ и намъ необходимо винательние прислушиваться, для того, чтобы намъ не ошибаться въ своихъ собственныхъ сужденіяхъ о ней, и не увлекаться тёми летучным возврёшами, какія мы можемъ услышать о ней отъ людей въка сего. Воть одна изъ такихъ отеческихъ похвальныхъ бесёдъ о Псалмахъ иже во святыхъ отца пашего Василія Великаго, вселенскаго учителя и святителя, хотя в очень враткая, но необычайно выразительная в глубовая, представляющая нёвоторое вступленіе въ ряду его истолковательныхъ бесёдч. Я прочту вамъ эту свётоносную бесёду съ тёмъ, чтобы остальныя бесёды на Псалмы этого святого отца вы прочли сами для своего назиданія.

"Всяво Писаніе Богодухновенно и полезно есть и для того изречено Святымъ Духомъ, чтобы въ немъ находили врачевство каждый отъ недуга своего. Но книга Псалмовъ объемлеть все, что изречено во всёхъ другихъ священныхъ книгахъ. Она и пророчествуетъ о будущемъ, и приводитъ на память бывшее, в даетъ законы для жизни и правила для Богоугодной двятельности и влагаеть въ уста вврующихъ Богоугодныя изліянія чувства. Это-общая сокровищина добрыхъ ученій. Псаломъ врачуеть и застарблыя роны души, и свёжних ранамъ подаетъ скорое всцёленіе. Псаломъ водворяеть въ человъвъ нъкое тихое услаждение, дълающее равсудокъ цёломудреннымъ. Псаломъ-тишина души, раздаятель мира, нбо онъ утишаетъ мятежные и волнующиеся помыслы, сиягчаеть раздражительность духа и упилонудриваеть невовдержность. Псаломъ — единеніе раздѣленныхъ и примироніе BDARATIOMENS, HOO BTO NORCETS HOURTATS CROBA'S BDAFONS TOFO, съ къмъ возносниъ единый гласъ Богу, въ одномъ исаломсконъ лики? Псалонъ-орудіе отъ поченкъ страховъ, убъжище отъ вавождений демонскихъ. Псаломъ-успокоение отъ трудовъ дневныхъ. Псалонъ-охрана младенцевъ; псаломъукрашеніе людей молодыхъ; псаломъ – утбшеніе старцевъ; псаломъ-волотой вънсцъ для женъ. Для новопоступающихъ это-пачатки ученія, для преуспъвающихъ-приращеніе въдвнія; для совершенныхъ-утвержденіе. Псалонъ-населитель пустыни и укротитель торжищъ. Псаломъ-гласъ цервви; онъ дёлаетъ празднества ся свётлюми. Псалойъ-возбудитель покаянія и сокрушенія духа; онъ и неъ каменнаго сердца исторгаетъ слезы. Псалонъ-ангельское славословіе и кажденіе певещественное".

Намъ нечего прибавить по существу къ этимъ свътоноснымъ словамъ великаго учителя церкви Христовой. Но мы воспользуемся вми, какъ путеводными нитями, для натего пынбшияго назиданія.

"Псалома, говорить ов. отець, соть врачевство для рань человъческой диши, и свъжият и застарълыят.-Мы бонися телесныхъ ранъ, и когда поражаемся ями, спёщниъ употребить всё извёданных средства для ихъ уврачевания. Но есть недоступныя тёлесному врачебному испытанию, но еще боле тяжкія и опасныя раны души. Эти раны суть грёхи наши, и свёжіе и застарёлые, непрерывно слёдующіе одни за другами в столь привычные для насъ, что намъ кажутся онн не ранами, а здоровымъ и правильнымъ теченіемъ духовной жизни. Въ своемъ духовномъ ослъдления им говоримъ себъ, что вначе и быть не можеть, что человъкъ и рожденъ для грёха, в что, поэтому, сокрушаться особенно о своихъ грёхахъ не слёдуетъ. Вотъ для такого духовнаго состоянія человъка, увъренно идущаго путемъ гръха, книга Псалмовъ есть испытанное и незамённые врачевство. Никакая другая молитвенная книга не возбуждаеть въ человът такого яснаго сознавія своей грёховиости и виновности предъ Богонъ, таного омеребнія во грбху и беззаконію, такого пламеннаго желанія отрушиться отъ него, какъ книга Псалковъ. Всякій грёхь, учить поалмопёнець, есть тажкая рана на душё согрёпнышаго. Прилагать грёхи ко грёхамъ значить изъязвлять душу многими ранами (Пс. 31, 10), значить къ незажнышниъ старынъ ранамъ прибавлять новыя и тимъ слагать для себя тяжное и неудобоносниое бремя грёховныхъ ненощей. Беззаконія моя превзыдоща главу мою и, яко бремя тяжкое, отяготона на мня. Только крайнее легвомисліе можеть носнть тавое бремя грёковъ и не таготяться ими, точно такъ же, вакъ только крайне легкомисленный человъкъ можетъ носнть телесныя раны и не обращать на них винианія. Но какъ для больного тёлесными ранами спасевіе состоить въ ихъ омовенія, очищенія и явілажденія, похощію вспытанных. средствъ телеснаго врачевства, такъ и для больного гредов-

534

Digitized by Google

ными ранами спасеніе состоить въ ихъ духовномъ омовеніи, очищеній и изглаждевій. Средствомъ такого уврачеванія грѣховныхъ ранъ псалмонѣвецъ укавываетъ соврушеніе духа и покаяніе, въ постѣ и молитвѣ: Тотъ кающійся, который для нашего назиданія выставляется въ псалмахъ, дни и ночи проводитъ въ постѣ и молитвѣ; онъ не даетъ сна очамъ своимъ и вѣждома своима дреманія. Исциљи душу мою, ввываетъ онъ ко Госиоду, яко социтила Ти (40, 5). Слеками своего покаянія онъ измылъ все свое ложе... Его колѣна изнемогли отъ поста и тѣло его лишилось своего тука (108, 24). Отъ этихъ усилій покаяннаго духа постепенво сходятъ грѣховныя раны (146, 3) и душа принимаетъ чистоту переплавленнаго огнемъ металла: искусила ны еси, Боже, разженъ ны еси, якоже разживается сребро (Пс. 65, 10). И Господьбливъ есть къ такимъ сокрушеннымъ духомъ (Пс. 33, 19).

Къ такому врачеванію своихъ грёховныхъ ранъ псалюпёвець призываеть всёхь, повторяющихь за нижь его покаянное псалмопине. И быть не можеть, чтобы постоявный и внимательный читатель псалмовъ и самъ не былъ охвачевъ господствующимъ въ няхъ покаяннымъ соврушеніемъ спасающагося духа, чтобы повседневно повторяющій, напримъръ, трогательно-покаянныя слова 50-го псалма и самъ не восчувствоваль пламеннаго желанія псалмопфвца---омыться отъ беззавонія своего и отъ грѣха своего очиститься. Такое дъйствіе псалмовъ на душу засвидътельствовано встым христіанскими праведвиками, для которыхъ книга псалмовъ всегда служила настольнымъ молитвенникомъ и которые обращались къ ней, какъ къ возбудителю духовнаго сокрушевія о гріхахъ и слезъ умиленія. Безъ сомнёнія, и среди насъ, здёсь присутствующихъ, есть такіе, которые, по собственному опыту, знають о такомъ дъйствів псалмовъ на душу и для которыхъ внига псалмовъ, особенно въ текущіе дни поста и покаянія, также служить настольною книгою. Лучшаго выбора покаявно-молитвенной книги для себя они не могли

Toyan Kies, gyz. Anng. T. I. 1899 r.

35

одёлать. Исалтирь это само понаяніе. Читать исалым значить каяться, потому что, по выраженію святого отца, псалтирь изъ самаго грубаго и нераскаяннаго сердца, и даже противъ воли человёка, исторгаеть неудержимыя покаянныя слезы.

Псаломь уньломудриваеть человаческий помысль, продолжаеть въ приведенной бесёдё святый Василій Великій.---Врачуя грёховныя раны, псаломъ врачуеть и исправляеть самое внутреннее настроеніе человёка, приводящее во грёху: человёка пецёломудреннаго, невоздержнаго и нетрезваго дёлаеть циломудреннымь, сдержаннымь и трезвымь. Разви и ны всё не нуждаемся въ таконъ предохраняющемъ руководительствъ, въ такомъ цълебномъ елев трезвости и цъломудрія? Если же овъ нужень всёмь намь, если всё мы не свободны отъ увлечения соблазномъ, похотью наоти, похотью очесь и гордостью житейскою, то во всёмь намь относится и этотъ отеческій завётъ-искать въ закомъ случав помощи для себя въ псалиопънія Даведа. Тотъ духъ чистоты н целомудрія, который въ немъ вбеть, не можеть не объять н васъ, если его молитвенное исполнение мы сдулаемъ своимъ обычнымъ занатіемъ. Вёдь и всикое настойчивое чтеніе порабощаеть душу своимъ вліяніемъ: какія книги кто привыкъ читать, таковъ и самъ онъ. О такомъ сдерживающемъ и уцёломудривающемъ вліянія псалмовъ свидётельствуютъ опять вся христіанскіе праведники, всёхь времень Церкви. Правилонъ благочестія ихъ служиль такой обычай: вто чувствоваль приближение нечистаго помысла, тотъ немедленно и всецбло долженъ быль погрузиться въ чтеніе иля півніе псалмовъ. чтобы тёмъ цогаснть нечистый помысль въ самомъ его зарождения, подобно тому, какъ начинающуюся болёвненную тёлесную наклонность поташають заранёе принатыми предохранительными средствами. Сколько грёховъ не было-бы совершено, есля бы и всё, ны, во всёхъ подобныхъ случаяхъ зарождающейся грёховной нечистоты, обращальсь въ внигё псал-

536

Digitized by Google

мовъ, въ ся благоуханнымъ, какъ дымъ кадильный, изліяніямъ духа и чувства!.. (Псал. 140, 2).

Исаломъ-тишина души, продолжаетъ св. Василій Великій. — Въ одномъ изъ своихъ псалмовъ псалмопъвецъ изображаеть себя среди волнующагося моря, готоваго потопить его въ своихъ пучинахъ. Спаси мя, Боже, молился тогла Давидь: яко внидоша воды до души мося, углъбохъ въ тимъніи ъпубины и нъсть постоянія; пріидохъ во глубины морскія и буря потопи мя. Спаси мя да не углъбну, да не потопитъ мене буря водная, ниже да пожретъ мене ілубина. (Пс. 68, 1-3. 15-16). Если же, такимъ обравомъ, самъ псалмопфвепъ боялся духовнаго вораблекрушенія среди волнующагоси житейскаго моря, то не твиз ли более им должем бояться такого крушенія духа, когда и волненіе на житейскомъ моръ въ наши дни развилось несравненно большее, чемъ оно вогда либо было, и утлый челиъ человъческаго ума и воли въ нашень лицё измельчаль и износился? И нельзи сказать, чтобы нынёщній человёкь не созваваль вовсе такого тревожнаго состоянія своего духа и своихъ помысловъ. Онъ ясно чувствуеть, что почва, на которой онъ стоить, то и дело колеблется и углёбаетъ, и, какъ пловецъ воднаго моря, видаетъ во всё стороны безнокойные вворы, ища тихой пристани для своего утомленнаго духа. Но тишина души не достыгается обычными средствами житейскаго благоразумія и осмотрительности... Съ тёхъ поръ, какъ свётитъ солнце и человёкъ пришельствуеть на вемят, истинную ташину духа люди обрттали всегда только въ веръ въ Бога и въ возложенномъ на Него упования. Это-обычная мысль всёхъ псалмовъ Давида, и ею и самъ онъ поддерживалъ свой духъ въ часы своего унынія. Преисполненные вѣрою и упованіемъ его Богодарованные исалмы были для него тёмъ средствоиъ, которымъ онъ превращаль въ тишину великое море своихъ треволнений. Такъ и каждый, слёдующій за нимъ, пловецъ житейскаго моря, воспъвающій и поющій его псалмопьніе, найдеть въ

немъ и для себя желанную тишину, если будетъ искать ее въ духѣ Давида и самъ преисполнится его ревностію. Вси сходящіц во море смятошася, яко душа цаго во злыхо таяще, и вся мудрость иха поглощена бысть. Но воззвания по Господу. вненда скорбъти имъ, и отъ нуждъ ихъ изведе я; и повелъ бури и ста въ тишину и умолкония волны его. (Пс. 106, 23-29). А вотъ и другіе не ложные свидётели въ лицё цёлаго сонна христіанскихъ праведниковъ, повѣдавшихъ міру, что своею духовною тишиною, среди своихъ необычайныхъ испытавій. они были обязаны псалмамъ Давида. "Когда я читаю псалмы, въ ною душу влевается тихое услажденіе и меръ", говорить о себѣ св. Василій Великій. Бевъ сомнивнія, и среди нась, здёсь присутствующихъ, есть такіе, которымъ все это извёстно по ихъ собственному опыту. За твиъ воплемъ покаяннаго духа, какой вызывають въ насъ псалын, слёдують тишяна и миръ, потому что псалмы даровалъ намъ Святый Духъ, въ самыхъ прещеніяхъ Своихъ не оставляющій насъ въ жертву отчаянію в благословляющій люди Своя мироит (Псал. 28, 11).

Псаломъ-успокоеніе от трудовъ дневныхъ, продолжаетъ св. отецъ.-Послё трудовъ ны ищемъ отдыха въ такъ называемыхъ свётскихъ развлеченіяхъ. Но даютъ ли они дёйствительный отдыхъ для ума и сердца человёка? Каждый изъ насъ знаетъ по опыту, что нётъ. Не въ такихъ развлеченіяхъ, а въ вечерней молитвё и въ сладости Богомыслія искали успокоенія отъ дневныхъ трудовъ люди, ходившіе предъ Богомъ и знавшіе, что и пріятно Богу и душё доставляеть дёйствительное успокоеніе, а не призрачное. Келіи святыхъ подвижниковъ въ вечерніе часы всего чаще оглашались свищенными звуками псалмовъ. Да и самъ псалмопѣвецъ наставляетъ вѣрующихъ: въ нощехъ воздѣжите руки ваши и благословите Господа (133, 2). Нощію пѣснь Его отъ мене, молитва Богу живота моего (Пс. 41, 9). Благо есть возвѣщати заутра милость Твою и истину Твою на всяку нощь (Пс. 91, 2).

538

Digitized by Google

И многія другія изреченія псалмовъ призываютъ насъ искать успокоснія отъ дневныхъ трудовъ въ молитевъ и псалмопёніи.

Псаломз-орудіе отз ночных страховь; псаломз-убъжише отъ навождений демонскихъ. - Кто внаетъ священную исторію хогя въ ся начаткахъ, тотъ знастъ и то, какъ нёкогда духъ зла, смущавшій царя Саула, отступаль отъ него предъ псаломскими звуками Давида (1 Цар. 16, 23). Поэтому и нынѣ благочестивые христіане, чувствующіе на себѣ уязвленіе стрвлы лукаваго, въ смущеніяхъ среди ночной темноты, призывають имя Божіе (Псал. 118, 55) и читають псалмы Аавида, особенно псаломъ 67-й: "Да воскреснетъ Богъ и расточатся врази Ею и да бъжать оть лица Его ненавидящии Его, яко исчезаеть дымь, да исчезнуть, яко таеть воскь оть лица оння". Знаменательно для насъ то, что предъ этимъ дъйствіемъ псалмовъ останавливаются въ недоумёніи самые смёлые изъ сыновъ вёка сего. Мы видёли вольнодумцевъ, которые поносили молитвы и псалмы среди полудня, а среди ночной тишины усердно читали сами: да воскреснеть Богь!... Какъ такое охранительное оружіе противъ силы вражіей, цсаломскіе звуви сопровождають человёка и въ могилу, какъ напутствіе відной жизни (псалтирь читають надь умершими).

Псаломз — единеніе раздиленныхъ и далекихъ; псаломъ примиритель враждующихъ, продолжаетъ св. Василій Великій свою вохвалу псалму. — Какъ читающій молитву Господню: "Отче нашъ,... остави намъ доли наши, якоже и мы оставляемъ должникомъ нашимъ" не можетъ не восчувствовать, хотя бы на одинъ этотъ мигъ, братолюбнаго отношенія ко всёмъ своямъ ближнимъ, такъ и читающій псаломское славословіе не можетъ не проникнуться его мирнымъ всепрощающимъ отношеніемъ: съ ненавидящими мира бъхъ миренъ (119, 6). "Можно ли считать своимъ врагомъ того, кто вмѣстѣ съ нами одну и ту же вѣснь поетъ одному и тому же единому Богу?" Людямъ, ндущимъ вмѣстѣ, рука объ руку, въ одной и той же цёли, однимъ и тёмъ же путемъ, съ одною и тою надеждою и упованіемъ въ сердцё, съ одною и тою же молитвою на устахъ, пристало ли останавливаться на какихъ либо непріязненныхъ разсчетахъ, на какихъ либо, когда-то случившихся, столкновеніяхъ? Что значитъ минутное столиновеніе предъ вёчною цёлію жизни?...

Псаломъ-населитель пустыни, псаломъ укротитель городслиха торжища.-Эти слова св. отца переносять насъ въ то великое время, когда христіанскіе подвижники, одинокіе, ничего не имущіе, вром'в одного свитва псалтири и евангелія, появлялись среди пустынь Сиріи и Египта, оглашая ихъ божественными псалмами и когда на ихъ молитвенный голосъ собирялись вокругъ ихъ пещеръ многочисленные ученики, и такимъ образомъ безлюдная пустыня превращалась во многолюдную обитель. Эти слова св. отца переносять насъ въ то время исторіи Церкви, когда псаломскія восклицанія раздавались на встать городскихъ стогнахъ и торжищахъ, paspyшая совѣть нечестивыхь, укрощяя буйство и волненія тогсовопросниковъ и еретиковъ, враговъ истины и **ІАШ**НИХЪ правды, всёхъ враговъ церкви. Мы не дерваемъ поставить на рялу съ этимъ великимъ временемъ наше время духовнаго унынія и маловфрія. Т'вмъ бол'ве великимъ знаменіемъ милости Божіей въ намъ им должны считать то, что и въ наше скудное время, какъ и въ дни древніе, возниваютъ среди насъ все новыя и новыя иноческія обятели, все громче и громче оглашающія нашу православную землю все тою же исаломсвою пёснію, которая созидала великія древнія обителя. Торжища и стогна городскія ныні упали. На нихъ раздаются не псаломскіе звуки мира и тишний, а ненстовый шумъ раздора, корысти, бранныя слова, непристойныя пъсни. Только какъ нѣкій слабый отголосовъ древле раздававшихся ва торжищахъ псаломскихъ ввуковъ, нынъ можно услышать танъ исаломскую песню нищей братін. Всв мы знаемъ этихъ псалмолюбцевъ, возсъдающихъ на укромныхъ МВСТАХЪ Нашихъ городскихъ торжищъ, съ раскрытою книгою Псалмовъ

540

на колёнякъ и медленно, слово за словомъ, въ теченіе многихъ часовъ, перечитывающихъ избранные Давидовы псалмы<sup>1</sup>). Откуда знаютъ они, что исаломская пёснь вужна и для торжища, что псаломъ есть истинный укротитель торжище, Поистинё ихъ умудраетъ Господь.— Но торжище можетъ быть вездё, гдё бываетъ неистовый тумъ торжищъ, гдё слытатся необузданныя рёчи, непристойныя пёсни, гдё разыгрываются страсти свойственныя торжищамъ. Да пристидятся и усмирятся всё такія мёста, сознавіемъ христіанской обяванности непреставнаго славословія во имя Бога и закона Его: Блаженъ мужъ, иже не иде на соопьть нечестивыхъ, но въ законъ Господни воля его и въ законъ Господни поучится дени нощь!

Псаломъ – охрана младенцевъ, псаломъ – украшение молодыхъ людей, псаломъ-утъшение старцевъ и золотой вънець для жена. -- Псаломъ есть такая песня, которая равно прилична и въ дитскихъ лепечущихъ устахъ и въ устахъ преклоннаго старца, въ устахъ мужчинъ и женщинъ. О какой другой пёсни можно сгазать что-либо подобное? У нась есть избранныя мідскія ийсни. Если она назначаются для молодыхъ людей, то онв были бы странии въ устахъ двией или старцевъ. Одно молитвенное славословие объединяетъ всёхъ, всё возрасты, полы, состоянія в положенія. "Духъ Божій, ведя родъ человъческий въ добродътели, говоритъ св. Асанасій Веливій, къ Своимъ Божественнымъ ученіямъ и молитвеннымъ словамъ присоединнаъ сладкозвучіе пъсни, цля того чтобы им воспрининали Его Отвровение не однимъ лишь умонъ, но и всемъ существомъ нашимъ, чтобы и дети возрастомъ, и мужи и жены, новторяя Божественныя слова,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этоть обычай чтевія Псалмовь нищами на улицаха и базарахь чрезвычайно распространень въ южной и западной Россів. Каждый грамотный инщій вибеть такъ свою Исалирь и счатаеть овоею обязанностію прочитивать ее въ базарные дни на торжищь. Нерідко это чтевіе продолжается съ равияго утра до ночи.

няго сына твоего научи пёть преисполненные любомудріемь псалым Давида, учить св. Іоаннъ Златоусть (Толк. на посл. въ Кол. бес. 9), для начала обученія возьми псалмы говорящіе о вовдержанін яли прежде всего псаломъ о несообщеніи съ нечестивными, съ сею именно цёлію и поставленный во главѣ всѣхъ псалмовъ или другіе подобные псалмы". Нывышняя ваука о воспитании неодобрительно смотрить на это отеческое наставление. "Псалны, говорять, не дътское чтение; съ дётей довольно одвёхъ сказокъ и басней". И точно, всю дътскую библіотеву наполняють нынв однёми свазвани и баснями. Хорошо ли это? Не отъ этого ли излишества скавокъ и происходятъ всѣ врайности юношескаго легкомыслія? Воспитанному на однёхъ сказкахъ вся жизнь начинаетъ каодною легкою сказкою, въ которой нётъ ничего B3ATLCH серьезнаго, требующаго напряженія духовныхъ и тёлесныхъ силь. Между тёмь, по слово Божію, жизнь наша на земль есть время великихъ трудовъ в подвиговъ, предуготовля. ющихъ насъ къ наслёдію вёчной жизни. Чёмъ раньше пойметъ человъкъ это, тъпъ лучше. Молодынъ людямъ слъдуетъ помнить, что всё ихъ самыя лучшія мірскія пёсни скоро потеряють для нихъ свою прелесть, и тогда имъ не на чемъ будеть отвести душу, если они не будуть знать не старвющейся псаломской пёсни. Дёти лучше, чёмъ варослые, запоминають всякіе уроки и сохранняе удерживають ихъ. И тв урови, которые завлючены въ псалиахъ, если они будутъ восприняты дётскимъ умомъ, то настроеніе, какое они вызывають. если оно будетъ воспринято дётскимъ сердцемъ, останутся достояніемъ человѣка навсегда; они будуть отдаваться въ его умѣ и сердцѣ и въ зрѣломъ его возрастѣ и даже противъ его воли. Мы сами хорошо помнимъ эти псаломскія чтенія на первыхъ урокахъ грамоты. Они производили всегда вроткое, сдерживающее вліяніе, какого никавая такъ называемая нарочитая д'втская книга произвести не можеть. Свидътельство

 $\mathbf{542}$ 

Господне еврно, умудряющее младенцы (Исал. 18, 8. Исал. 118, 130). А почему псалмы, по выраженію св. отца, служать не только охраною дётей, начинающихъ свой жазненный путь, но и утёшеніемъ старцевъ, уже совершившихъ его, это, думаемъ, вразумительно всякому. Мы внали одного преклоннаго старца, потерявшаго зрёніе отъ старости. Все его занятіе состояло въ чтеніи псалмовъ, которые онъ зналь наивустъ и читалъ не только по цёлымъ днямъ, но и среди ночи. И вужно было видёть, какъ преображалось при этихъ чтеніяхъ его лицо, какая радость свётвлась въ его потухщихъ очахъ!... Такъ на чтеніи псалма онъ в почиль вёчнымъ сномъ.

Но не всегда идугъ дни нарочитаго покаяннаго душеиспытанія и наученія во вретищь и цепль. Бывають дня свётлыхъ, торжественныхъ воспомвнаній, въ сіянін которыхъ человъкъ на время забываетъ, что онъ рабъ гръха и хочетъ замёнить свои покаянныя молитвы и пёсни иными пёснями. И тутъ внига Псалмовъ не оставляетъ насъ. Среди ся скорбныхъ покаянныхъ псалмовъ есть псалмы свътлаго торжества и радости, озаряющіе душу яснымъ свътомъ Божественныхъ обътованій, какъ храмъ Божій освёщается огнями полуелея при пѣніи такихъ цсалмовъ (хвалитныхъ). "Всегда, во всякое время, при всякомъ положеній, читающій псалыы вайдеть въ нихъ то, что ему навболёе потребно; не тогда лишь, когда человъка постигли скорби и искушенія и когда онъ томится угрызеніями совёсти послё содёяннаго грёха, бываеть благовременно обращаться къ книгъ псалмовъ, но и тогда, когда человѣкъ чувствуетъ себя торжествующемъ, а враговъ свояхъ увичижевными, когда онь испытываеть потребность восхвалить и прославить Бога за особыя, оказанныя ему, благодёянія". (Св. Аеан. Вел.).

Псаломз-иласъ церкои; онъ дълаетъ празднества ея соътлыми. Такими словами св. Василій Вел. ваплючаетъ свою похвалу псалму.-Однимъ келейнымъ чтеніемъ и пъвіемъ псалмовъ не ограничивается ихъ употребленіе. Главишмъ навначеніенъ псалновъ всегда было служить богослужебнымъ пёдямъ, всполняться посреди церкви, въ часы молатвенныхъ собраній верующихъ, такъ какъ и Господь и апостолы воспъвали псалны въ своихъ молитвенныхъ общеніяхъ. И цервовь широво пользуется примиромъ своего Божественнаго Учителя! Канга псалмовъ читается въ храме чаще всёхъ другихъ священныхъ внигъ. Мы слышинъ ее здёсь и на вечернемъ богослужение и на утреннемъ и на литургии. HÅTL дня въ году, въ который не было бы какого либо псаломскаго чтенія. Въ теченіе каждой сельмицы всего года книга псалмовъ прочитывается вся отъ начала до конца, а въ теченіе великаго поста даже два рава въ седьмицу. Многія мёста изъ псалиовъ и цёлые псалыы исполняются въ храив и песенно. Кто не внаетъ такихъ псаломскихъ песней, какъ: "Господи, воззвахъ въ Тебъ, услыше мя"! (Псал. 140, 1), "Богъ Господь и явися намъ" (Псал. 117,26-27), "Хвалите вмя Господне, хвалите раби Господа" (Псал. 134, 1. 21. Псал. 135, 1. 26), "Да всправятся молнтва моя. яко кадило предъ Тобою" (Пс. 140, 2-4) и мн. друг. Даже тв вратвія молитвенныя восклицанія, которыя мы чаще всего слышимъвъ храм'в Божіемъ, какъ: Господи помилуй! аллилуія! аминь!суть псаломскія восклицанія.

Такое общврное, и келейное и церковное, христіанское употребленіе псалмовъ, по ученію отцовъ церкви, имфетъ для себя основаніе въ томъ, что, по своему молитвеннонаставительному духу и характеру, они всего болёе подходятъ въ положенію спасающагося человёка и въ этомъ отношеній всего болёе, такъ сказать, родственны ему. "То, что написано въ псалмахъ, говоритъ св. Асанасій Великій, для читающаго ихъ служитъ какъ бы зеркаломъ, въ которомъ онъ видитъ всего себя, во всёхъ своихъ душевныхъ состояніяхъ. Нёкій старецъ, держа въ рукахъ книгу Псалмовъ и указывая на нее, говорилъ миё, что въ ней, по вдохновенію отъ Бога, измёрена и описана вся живнь человёка, всё его

душевныя расположенія, всё движенія его помысловъ, и что сверхъ изображеннаго въ псалмахъ, ничего болѣе въ человъкъ не отыщется". Это тайное родство спасающейся человёческой души съ молитвенными изліяніями псалтири глубоко чувствовали древніе христіане и ся пѣснями замѣняли всё мірскія пёсни. "У насъ", говорить одинь церковный учитель IV въка, "вездъ услышищь псаломское пѣніе: и пахарь, идущій за плугомъ, поеть аллилуја, и покрытый потомъ жнецъ находитъ для себя развлечение въ произношения псалмовъ; и виноградарь, сръзающій кривымъ ножемъ виноградныя кисти, не знаеть другой пёсни, кромё псаломской". Вотъ какіе голоса слышатся намъ изъ великаго времени церковной исторіи! Если въ то время такъ любили книгу Псалмовъ, то, конечно, и жили по ея духу и руководству. Оттого-то и слава этого времени такъ велика, что оно всегда служило предметомъ удивленія и подражанія для всѣхъ послёдующихъ христіанскихъ вёковъ и поколёній.

Поревнуемъ же и мы сему славному житію, вдохновляемому Божественными псалмами! Да будетъ и у насъ внига Псалмовъ и охраною малолътнихъ, и украшениемъ езрослыхъ, и утъшениемъ старцевъ, желанною пъснию мужей и женъ. Да обрящемъ въ ней и мы ту тишину души, которой такъ неустанно, но и такъ тщетно, ищутъ въ неисчислимыхъ внигахъ всей міровой библіотеки. Аминь!

Акимъ Олесницкій.

## ВИЛЕНСКОЕ СВ.-ДУХОВСКОЕ ВРАТСТВО въ XVII и XVIII столътіяхъ.

### (Продолжение !).

"1609 годъ былъ роковымъ для православныхъ виленпевъ. Многіе изъ нихъ, лишившись своихъ церквей и приходовъ, поколебались и перешли въ унію. Многіе члены Св.-Духовскаго братства стали на сторону его противниковъ. Братство сократилось и уменьшилось въ своихъ членахъ, силы его вначительно ослабъли. Оно лишено было прежнихъ правъ и преимуществъ, лишено было значительной части своихъ имуществъ и доходовъ, отнятыхъ у него вывстѣ съ Троицкимъ монастыремъ<sup>2</sup>). Никогда еще Виленское братство не было въ такомъ тяжеломъ положении. Но горячая ревность по въръ, искренняя преданность интересамъ православія спасли братство и съ честью вывели его и на этотъ разъ изъ затруднительныхъ обстоятельствъ. Удаленное отъ Троицкаго монастыря, оно окончательно утвердилось при выстроенной имъ церкви Св. Духа<sup>в</sup>), перенесло сюда остатка своего вмущества, типографію, мало-по-малу устроилось здёсь, усилилось и своро зажило прежнею жизнью" 4). Говоримъ, зажило прежнею жизнью-это значить, что братство опять стало съ пастойчивостью и энергіей защищать православіе опять стало руководителемъ православныхъ въ борьбѣ за

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Си. Труди Альденін 1898 г. н. подбрь.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) "Лит. церк. унія" Кояловича, т. 2, стр. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) При которой въ настоящее время несовийнно существовалъ уже и понастирь.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Виленское Св. Троицкое братство. М. П-ча. Вильна 1890 г., стр. 57.

547

свою вѣру, опять стало переносить всевовможныя бѣды и преслёдованія за свое правое дѣло.

Когда православное братство окончательно утвердилось при церкви Св. Духа всё ремесленные цехи-братства, которые прежде обращали свои доходы отъ выварки меду и продажи воска на Троицкій монастырь, стали обращать ихъ теперь на монастырь Св. Духовский. Это, конечно, не понравилось уніатамъ, потерявшимъ одинъ изъ источниковъ своихъ доходовъ. Поций и Рутский обратились из королю, и 17-го августа Сигнамундъ Ш прислалъ въ Вильну грамату о воспрещения братствамъ: Радецкому, Купецкому, Кушнерскому и Росскому обращаться въ церкви Св. Духа и вносить въ пользу ся свои доходы; братства эти присоединялись въ Троицкому, какъ члены къ тёлу. Вмёстё съ тёмъ король повелёвалъ не допускать сходокъ "новаго братства" (Св.-Духовскаго) въ церквахъ и домахъ, подъ опасеніемъ денежнаго и тёлеснаго наказанія 1). Вообще Сигизмундъ Ш съ этого времени сталъ особенно враждебно относиться къ братству и старался всячески помёшать его полезной дёятельности на пользу православія, если не совсёмъ прекратить его существованіе.

Въ 1610 году извъстный ученый монахъ Св.-Духовскаго монастыря Мелетій Смотрицкій издалъ сочиненіе, отпечатанное въ братской типографіи, подъ названіемъ "Өрйуюс, т. е. плачъ единой апостольской восточной церкви на отступленіе отъ нея нъкоторыхъ сыновъ ея". Въ этомъ сочиненіи яркими чертами изображалось бъдственное положеніе южно-русской православной церкви, до котораго она была доведена латиноуніатами, опровергались клеветы, взводимыя на православныхъ, защищалась правота ихъ въроученія. Сами уніаты признавали и говорили, что въ немъ (Плачъ́) каждое слово жестокая рана, каждая мысль—смертоносный ядъ для уніи<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. гран. и акт. Вильны, ч. II, № 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пан. рус. стар. вын. V, стр. 74.

Въ отвѣтъ на это сочиненіе уніаты выпустили въ свѣтъ броmiopy: "Ilaphyopéia albo utolenie uszczyplivego lamentu mniemaney cerkwie Wschodniey" 1). Но литературной полемикой абло не ограничилось. Видя на этой почве себя побежденными. латино-уніаты обратились за цомощью къ королю. Въ вачаль мая Сигизмундъ III прислаль два указа виленскимъ властямъ, которымъ приказывалъ арестовать книги и наборшавовъ Св.-Духовской типографіи по причинѣ слуховъ, дошедшихъ до него, что въ этой типографія печалаются какіято пасввильныя вниги противъ духовной и свётской власти; вниги и другіе подоврительные предметы сжечь, а наборщива Логгина Карповича, корректора и авторовъ держать въ тюрьмѣ впредь до дальнёйшаго распоряженія<sup>3</sup>), а 7-го мая того-же года вороль запретилъ всёмъ обывателямъ великаго вняжества литовскаго покупку и продажу изданій Св.-Духовской типографіи подъ опасеніемъ штрафа въ 5000 червоныхъ здотыхъ<sup>8</sup>). Приказание короля стало приводиться въ исполненіе. 28 іюля братскіе старосты жаловалесь на виленскихъ бурынстровъ, которые даже у переплетчика отобрали 36 книгъ "ляменту цервви нашое всходное" 4). Диятельность Св.-Духовской типографіи на нёкоторое время должна была прекратиться. Но братство не увывало. Ревностный членъ н покровитель братства внявь Богданъ Огинскій церенесъ въ свое имѣніе Евье (въ 35 верстахъ отъ Вильны) спасенную братскую тицографію, гдё она съ успёхомъ и продолжала работать до своего водворенія опять въ Вильнѣ 5).

Между тёмъ страшный пожаръ 1610 года, опустощивтій Вильну и нанестій громадный уронъ вакъ православ-

•) Матеріалы для исторім западно-русской церкви (приложеніе из І тому Петра Могилы) Голубева. Кієвь 1883 г. & XXV.

<sup>1)</sup> Ист. рус. церк. Макарія, т. Х., стр. 408, врим. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ART. BRJ. APX. ROM. T. VIII, No 45.

<sup>\*)</sup> Ibid. r. VIII, Ne 44.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ист. рус. цер. Макарія, т. Х, стр. 410.

нымъ, такъ и уніатамъ, успѣхъ польскаго оружія подъ Смоленскомъ въ 1611 году и другія случайныя обстоятельства отвлекли въ сторону вниманіе польскаго правительства и латино-уніатскаго луховенства, оставившихъ въ поков на нъкоторое время православныхъ и, въ частности, Св.-Духовское братство. Братство тъмъ временемъ собиралось съ силами и устраивало свою внутреннюю жизнь.

18-го іюля 1613 года умеръ Ипатій Поцви, назначивъ еше при жизни себѣ пресмника въ лицѣ тронцкаго архимандрита и своего намёстника Іосифа Рутскаго<sup>1</sup>). Покамёсть жиль Поцёй, самый главный виновникь унів, православнымь, понсчно, и думать не преходелось о возстановлении своей іерархін. Но теперь, послё смерти его, надежды ихъ ожнились. Въ настоящее время особенно чувствовалась нужда въ православной ісрархів, такъ какъ на всю Литву и Западную Русь существоваль только одинь православный епископь Іеремія львовскій, котораго отъ Бёлой Руси отдёляло разстояніе около 200 миль. Поэтому С.-Духовское братство лишь только узнало о назначени Рутскаго митрополитомъ, тотчасъ чревъ Богдана Огинскаго и своихъ старостъ внесло протестацію свою въ требунальный судъ и требовало, чтобы православнымъ былъ давъ свой митрополитъ православный 2). Требованіе православныхъ тёмъ болёе было законно, что уже и послѣ введенія уніи, конституціею 1607 года имъ было дозволено им'ть свою православную іерархію. Но протесть остался безъ послёдствій. Король утвердиль Рутсваго въ звании митрополита и 16-го августа 1613 года ему были переданы уже всё митрополичьи владёнія 3). Оставалось православнымъ опять ждать удобнаго времени и случая для возстановленія своей іерархів.

<sup>1)</sup> Ист. рус. цер. Макарід т. Х, стр. 411-413.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. r. X, crp. 413; Synopsis nogs 1614 rogoms.

<sup>\*)</sup> Арх. Сборн. т. IV, № 48.

Между тёмъ уснанышаяся въ 1613 году дёятельность Св.-Духовскаго братства не могла не обратить на себя вниманія уніатовъ и особенно Тронцкаго уніатскаго братства, зорко слёдившаго за всёми действіями своего сосёда. Нужно было вакъ-нибудь воспрепятствовать этой деятельности братства. И вотъ члены уніатскаго братства, недавно отступившіе отъ православія, Левъ Мамовичъ, Петръ Коптевичъ и Игнатій Дубовичь подають Сигизмунду жалобу на Св.-Духовское братство о незавонномъ будто бы присвоении онымъ себѣ титула Троициаго братства, его имуществъ и доходовъ на сорокъ тысячъ вопъ литовскихъ, а также о присвоение себъ типографіи, изъ воторой выходять сретическія вниги, о построенія на ихъ землё новой церкви в пр. 1). 18-го іюля 1614 года вороль иззаль мандать на имя Св.-Луховскаго братства, въ которомъ, перечисливши всё упомянутыя вины братства, приказывалъ явиться къ нему на судъ и представить на его разсмотрение братския привиллегии, списокъ братчиковъ и реестры приходовъ и расходовъ братскихъ<sup>2</sup>). Братство, конечно, знало, что ожидаетъ его на судъ королевскомъ. Поэтому оно предварительно подало протестацію на уніатовъ въ городской урядъ за несправедливый позывъ его въ королевскому суду<sup>в</sup>). Но судъ королевский состоялся и, вакъ и сявдовало ожидать, решилъ дело не въ пользу братства 4). Послё этого братство подало слевную жалобу на конвокаціонный сеймъ 1615 года, въ которой яркими чертами опнсывало свое бълственное положение, всъ тъ притъснения, обиды и несправедлявости, которыя оно переносить отъ уніатовъ и противъ которыхъ протестуетъ на каждомъ сеймикъ, сеймё и съёзаё. Въ особенности братство жалуется на уніатсваго митрополита Рутсваго. Несмотря на то, писало брат-

<sup>&#</sup>x27;) Акт. Вил. Арх. Ком. т. VIII, стр. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bicth. Ban. Poc., 1864, KH. 3, ctp. 41-45.

<sup>\*)</sup> ART. BUJ. APX. KOM. T. VIII, M 48.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Арх. Сборв. т. ҮІІ, X 50.

ство, что на прошломъ себив всё мандаты и задводные процессы "снесены", т. е. вассированы съ православныхъ, Рутскій продолжаєть притьснять в преслёдовать ихъ. Такъ, онъ настойчиво взыскиваеть съ мъщанина Семена Красовскаго. члена (Св.-Духовскаго братства, штрафа 1000 копъ грошей<sup>1</sup>), взводить на братство небывалыя преступленія, позывають въ уряды и суды и пр. Въ завлючение братство просило сеймъ, чтобы декреты объ ихъ печатив, дерковныхъ грунтахъ и поиянутомъ штрафѣ быля отмѣнены и чтобы вообще братство оставлено было въ поков<sup>9</sup>). Сеймъ отнесся безпристраство къ авлу, разсмотрель жалобу братства и послаль къ королю пословъ "о знесене мандатовъ и процессовъ задворныхъ" противъ братства<sup>8</sup>). Но отъ королевской власти нельзя было ожидать справедливаго отношенія къ братству, и благопріятныя для братства постановленія сейма не принесли ему никакой существенной пользы, напротивъ. только, возбудили еще большую ненависть латино-уніатовъ в усилили преслёдованія. Тронцкіе уніаты-базильяне, во глав' съ митрополитомъ Рутскимъ, употребляли теперь всё средства для ванесенія вреда православнымъ вообще и Св.-Духовскому братству въ особенности.

Отъ этого времеви остался одинъ документъ, спеціально говорящій о тёхъ бёдахъ, которыя претерпёвали православные въ Вильнё <sup>4</sup>). Православное братство жалуется здёсь на уніатовъ, что они уничтожаютъ его права и привиллегіи па имущества и земли церковныя, привлекаютъ православныхъ

Труди Кіевск. дух. Академін, т. І, 1899 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Штрафъ этотъ былъ наложенъ короленъ еще въ 1612 году въ эрекъ членовъ Св.-Духовскаго братства за нарушение общественнаго спокойствия въ 1609 году по дълу съ Рутскимъ изъ-за Тронцкаго монастыря.-Арх. Сборн. т. VI, № 131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Apz. Сборн. т. VII, Ne 50.

<sup>\*)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Веречень обядъ, насилій и гоненій, претерайнасьнихъ отъ уніатовъ жителяни Ряльны вообще, а Св.-Духовскимъ братствомъ въ особенности". Въсти. Зап. Рос. 1864, октябрь, стр. 60–65.

въ задворному суду подъ страхомъ за неявку 100 тысять злотыхъ штрафа и на основания этихъ указовъ налагають запрещенія на ниущество не только умершихъ, но и жизыхъ братчиковъ; что они дёлають недействительными справедливыя рёшенія трибунальныхъ судовъ, уничтожая ихъ посреіствомъ королевскаго ассессорскаго суда; жалуется на Рутскаго, окладёвшаго церковными имуществами и сокровищами и разрёшившаго построить на мёстё сгорёвшихъ православныхъ церквей городскія кухня, лавки и питейные дома; жалуется и на виленскій городской урядъ, который, будучи въ стачкв съ увіатами. Ве принимаеть ни протестацій, ни репротестацій православныхъ для записи въ земскія городскія и ратушныя вниги <sup>1</sup>). Нужно удивляться, до чего доходили самоуправство, своеволіе и насиліе уніатовъ надъ православными, возможныя только въ польскомъ государстве. Въ Св.-Духовскій монастырь чуть не ежедневно бросали камнями. пускали стрёлы, стрёляли изъ ружей, однажды пробили голову св.-духовскому архимандриру Леонтію Карповичу, другой разъ избили и поранили болье двадцати и въ чемъ не повинныхъ дътей-пакольниковъ братскаго училища; еще разъ бросали камнями въ бхавщихъ въ церковь Св. Духа на богослужение подкоморинь трокскую и виленскую 2) и пр. и пр. Положевіе православныхъ м'ящанъ въ Вильвѣ было самое безотрадное. Ихъ безъ всякаго суда, безъ истца, безъ всякихъ доказательствъ ихъ вины, предавали неслыханнымъ пыткамъ, брали въ ратушу, заключали въ темницы; бурмистра и трехъ радцевъ православной вёры арестовали за то только, что ходили въ церковь Св. Духа, думая этимъ незаконнымъ поступкомъ лишить русскихъ (ławice Ruskiey) права засъдать въ магистратъ; исключили изъ разныхъ ремесленныхъ цеховъ



<sup>1)</sup> Biers. Bas. Poc. 1864, октябра, скр. 60-65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bicrs. Зап. Рос. 1864, октябрь, отр. 60-65; Акт. Вял. Арк. Кон. т. VIII, № 49.

людей православной вёры безъ малёйшей причины, за то только единственно, что они ходятъ на богослуженіе въ церковь Св. Духа <sup>1</sup>).

Конечно, противъ всёхъ этихъ обидъ и притёсненій Св.-Духовскимъ братствомъ были подаваемы многочисленныя жалобы и протестаціи въ трибуналъ, на сеймы, сеймики и пр., но братство несло только расходы на депутатовъ, а пользы не получало нивакой. Для иллюстраціи того, какіе порядки были на сеймахъ и сеймикахъ въ Польшё приведемъ слёдующій фактъ. Въ 1617 году на громничномъ (на Срётеніе) сеймикё въ Вильнѐ земянинъ Вериковскій хотёлъ говорить объ обидахъ и притёсненіяхъ Св.-Духовскаго братства, между прочимъ, и объ упомянутыхъ нами фактахъ нападенія на Духовскій монастырь, избіенія школьниковъ и др. Но нёкто Нарбутъ ("снать съ направы чіеесь") не допустилъ его говорить на томъ основаніи, будто онъ не дворянинъ (на самомъ дёлё Вериксвскій былъ природный дворянинъ), "тогда какъ на этомъ сеймикъ даже татары говорили о своихъ обидахъ"<sup>2</sup>.

Но отнимая у православныхъ ихъ религіозныя и государственныя права, уніаты захотёли уронить ихъ и въ общественномъ миёніи. Съ этою цёлью они вызвали Св.-Духовское братство на ученый публичный диспуть о вёрё. Православное братство сначала было приняло этотъ вызовъ, но за три дня до диспута отказалось отъ него<sup>3</sup>). Причины, которыя братство выставило-и совершенно резонно-для своего отказа, были слёдующія: во-первыхъ, некому было судить диспутирующія стороны; во-вторыхъ, братство не могло предвидёть счастливаго для себя конца диспута, такъ какъ на сторонѣ прогивниковъ была свётская власть и самъ король; въ третьихъ, не было на то разрѣшенія отъ константинополь-

553

1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въстн. Зап. Рос. 1864, октябрь, стр. 60-65.

<sup>2)</sup> Ast. Bes. Apz. Kow. t. VIII, N 49.

<sup>\*) &</sup>quot;Лпт. церк- унія" Коязовича, т. 2, стр. 314, прим. 124.

скаго патріарха<sup>1</sup>). Самою главною была, конечно, вторая причина. Мы внаемъ, писало Св.-Духовское братство, обращаясь къ королю, что тѣ, которыхъ ты хочешь съ нами свести, вмиграютъ, потому что ты имъ поможешь, а насъ сильно притѣснять будешь; ибо намъ, если захочешь, и молчать прикажешь"<sup>2</sup>).

Тесниное и гонимое со всёхъ сторонъ Св.-Духовское братство вспомнило теперь о давнишнемъ защитникъ право славныхъ. очень вліятельномъ лицв. литовскомъ гетмань князъ Христофоръ Радзивиллъ и ръшило обратиться къ нему съ просьбой о защить своихъ правъ. "Не только вамъ, князь, но и цочти всему свъту извъстно, писало братство князю, что мы въ продолжение 20 уже лётъ полаемъ въ кажлый сеймъ и съйздъ слезныя просьбы на оскорбленіе главиййшаго нашего права-свободы совъсти и върш". Прежніе пастыри, а теперь отступники, лашаютъ православныхъ всёхъ правъ и привилегій, когда-либо данныхъ; гоня свою прежнюю паству, оставшуюся твердою въ. въръ, эти наещники совершаютъ свои возмутительныя д'язнія прямо, безъ объясненій и извиненій, какъ настоящіе грабители. Въ этомъ неслыханномъ произволё особенно выдается Рутскій: кромѣ другихъ насилій, причиняемыхъ имъ братству, онъ дёлаетъ уже попытку отнять церковь и монастырь у братства, завладёть суммами и имъніями его. Вслъдствіе этого православные виленцы обращаются съ просьбой о защитв въ князю Радзивилу, какъ къ человѣку извѣстному "своею природною добротою и милостью" <sup>в</sup>). Въ 1618 году (29 анваря) Св.-Духовское братство опять обратилось съ письмомъ въ Радзивилу, прося у него защиты своихъ правъ на предстоящемъ сеймъ 4). Неизвъстно, помогъ ли и какъ помогъ князь Радзивилъ братству. Сеймъ

<sup>4</sup>) Ibid. τ. VII, № 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Obrona Werificacicy.-Apx. Юго-Зая. Рос. ч. 1, т. VII, стр. 427.

<sup>\*)</sup> Ibid.

<sup>\*)</sup> Арх. Сбори. т. VII, № 51.

1618 года постановилъ оставить православныхъ въ покой и при своемъ богослужения, а также не принуждать ихъ въ уни <sup>1</sup>). Не положение братства стало еще хуже. "Толико смирихомся, писало Виленское братство въ 1619 году къ Львовскому, яко заедва тёнь лёпоты и величества широковладнаго рода россійскаго и благочестия его оста намъ"<sup>3</sup>).

Тънъ не менъе, угнетенное и смирившееся въ силу визмнихъ обстоятельствъ. Св.-Духовское братство было сильно своею внутреннею силою, своею любовью въ православной вёрё, врёнкою стойкостью и терибливостью въ церенесении всевозножныхъ бъдъ и сворбей за правое двло. Оно не только само не падало духонь, но еще поддерживало и ободряло, какъ могло, свояхъ единовърцевъ: разсылало православнымъ, своя ободрающія посланія, поддерживало живое духовное общеніе съ другные братстваме<sup>8</sup>), печатало богослужебныя и другія полезныя для православія книги, снабжая ими нуждающихся, благоустрояло свое училище, подготовляя въ немъ искусныхъ ісреевъ для городовъ и весей 4). И православные западно-руссы высоко цънили плодотворную деятельность братства на пользу православія. Объ вхъ уваженія въ нему, кавъ представителю и ващитнику правословія, свидітельствують ті меогочисленныя фун-ДУШСВИЯ ЗАЧИСЯ ЛИТОВСКО-ДУССКИХЪ ДВОДЯНЪ, ВЪ КОТОДЫХЪ ОНИ отдають устрояемые ими церкви и монастыри "въ зуполную моцъ, владзу, держанье и уживанье братства церковнаго выленскаго" 5). Эти любовь, уважение и довфрие къ Св.-Духовсвому братству православныхъ людей были лучшею наградою братству за его труды и вийств съ твиъ доставляли ому единственное утёшеніе в отраду въ бъдахъ.

1) Synopsis Rogs 1618 rogens.

\*) ART. 348. Por. v. IV, N 217.

\*) Ibid.; Арх. Сборн. т. II, № 27.

\*) AEF. 380. Poc. T. IV, N 217.

<sup>5</sup>) См., напр., Собр. грам. Визьны, ч. II, № 40; Собр. грам. Минска; № 69; Акт. Виз. Арх. Ком., т. XI, № 81. Но недостаточно было только возбудить и затёмъ поддерживать религіозное чувство у православныхт, — надо было еще дать средства для удовлетворенія этого чувства, нужно было дать іерархію, въ воторой теперь чувствовался сильный недостатокъ. Православные родителя должны были очень часто оставлять дётей своихъ безъ врещенія, браки заключались безъ церковнаго благословенія, многіе умирали безъ религіознаго напутствія. Св.-Духовское братство все это, конечно, видёло и знало и старалось помочь горю православныхъ, но пока безуспёшно. Одно случайное обстоятельство помогло дёлу.

Въ 1620 году, около половины великаго поста прибыль въ Кіевъ и остановился здёсь возвращавшійся изъ Россіи ісрусалнысый патріархъ Өсофанъ. Это обстоятельство должно было, конечно, оживеть православныхъ и возбудеть угасния было яхъ надежды па возстановление православной исрархия. Конечно, обрадовалось этому обстоятельству и Св.-Духовское братство. Но, въ удивлению, оно въ течение **ВЪСБОЛЬВЕХЪ** мёсяцевь не завязываеть никакихь сношеній сь патріярхомъ, какъ будто бы даже не знаетъ о его пріввдв 1). Объясненія этого, на первый ваглядь кажущагося страянымь, обстоятельства, мы должны вскать вь политическихъ 06-Государственное положение того времени. стоятельствахъ Польши въ это время было незавидное. Съ одной стороны, ей грозила нелегвая война съ Турціей, Швеціей и Россіей, съ другой сторочы, внутри ся поднялась гровная нравственная и катерьяльная сила въ лицъ казаковъ. Патріархъ Өеофанъ, какъ подданный турецкаго султана и какъ лиде весьма уважаемое православнымъ казачествомъ, которое окружило его въ Кіевъ сыновнею заботливостью, могь казаться лицомъ весьма подоврительнымъ для польскаго правительства, и вступать съ такимъ лицомъ въ общение людямъ, которыхъ н безъ того польское правительство не разъ обвиняло въ подстревательствѣ въ нятежу, "къ взрушеню покою посполи.

556

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Werificatia niewinnosci. Apr. 10,-3an. Poc. v. 1, v. VII, crp. 295-6.

таго", было весьма не безопасно. Поэтому братство ожидало, кака отнесется правительство къ патріарху.

ORASALOGE, TTO HOLECKOE HDABHTELECTBO OTHECLOCE ES патріарху Өсофану совершенно вначе, чёмъ того можно было ожидать. Оно носмотрёло на него съ другой точки зрёнія, захотёло изъ его присутствія въ Польшё взвлечь себё выгоды. Какъ вліятельный турецкій подданный, натріархъ Өсофань могь, конечно, такъ или иначе повліять на отношенія турецкаго правительства къ Польшё, а какъ висній представитель православія, патріархъ еще болёе ногъ повліять на православныхъ казаковъ въ благопріятномъ для польскаго правительства симслё. Поэтому-то им видниз, что даже санъ вороль сталъ окружать патріарха свониъ вниманіемъ. Онъ ведавалъ грамоты вісескимъ гражданамъ и всёмъ увранискимъ и волынскимъ обывателямъ, въ которыхъ предписывалъ принимать патріарха съ почтеніемъ, проводить его до граннцы честно, бевоцасно, оказывал ему пособіе во всещъ <sup>1</sup>).

Лишь только братство узнало о такомъ благопріятномъ отнешенія короля въ патріарху, оно сейчасъ-же завязало съ нимъ дёятельныя сношенія, съ цёлью не потерять удобнаго времени для возстановленія завадно-русской православной іерархія. Открылись дёятельныя сношенія братства съ казанами и различными областами, чтобы на предстоящемъ сеймѣ былъ поставленъ вопросъ о православія, чтобы отъ Польши требовать свободы православной вёры и возстановленія православной іерархія<sup>2</sup>). Отъ С.-Духовскаго братства на сеймъ прибылъ извѣстный своею преданностью православію братскій староста, чашникъ земли волынской Лаврентій Древинскій. Его внаменитая, вылившаяся мэъ наболѣвшаго сердца рѣчь, сказанная на сеймѣ, преисполненная горькой правды по здресу самого короля, обрисовавшая яркими красками

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Лат. церв. унів" Кояловича, т. 2, стр. 111-12.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) "Лит. церк. узія" Колловича, т. 2; стр. 112, прим. 146.

поненія за въру в провсходящее отсюда здо, ричь, закончавшаяся даже угрозою польскому правительству со сторовы православныхъ 1), --- пронзвела сильное впечатлёніе на всёхъ присутствовавшихъ и заставная польское правительство удов-ACTEODETS BYRAN UDABOCARTHNAS, OCOGEBEO BOLAS ES STONY присоединились еще угрозы казакова, объявившихъ, что ови не пойдуть на войну, есля просьбы православныхъ не булуть всполнецы. Профессорь Колловвур двласть весьма освовательное предположение, что тогдачже на себит было дано словесное разрёшеніе патріярху Өсефану посвятить ісрарховъ, иначе едза ли бы казаки не подняли шуна<sup>2</sup>), по въ самую сейновую конституцію этого не было внесено, в только вы общихъ выраженіяхъ постановлено было православнымъ и уніатамъ жить въ мврѣ, не нарушая свободы вѣронсповѣданія и затёмъ подтверждена благопріятная для православныхъ конституція 1607 года<sup>3</sup>).

Пользуясь благопріятными обстоятельствами, православные еще до сейма стали двятельно готовиться къ поставленію своихъ іерарховъ. Къ этому времени появились и посланія патріарха Өеофана къ православнымъ западно-руссамъ съ увёщаніемъ избрать на опустёвшія епяскойскія каоедры достойныхъ кандидатовъ и прислать ихъ для посвященія къ нему въ Кіевъ 4). Виленское Св.-Духовское братство избрало такимъ кандидатомъ своего любимаго и уважаемаго архимандрита Леонтія Карновича, который былъ учредительна и первымъ настоятеленъ Св.-Духовскаго общежительнаго монастыря. Послёдвій уже намбревался было отправиться въ

\*) Голубевъ. Матер. для ист. Зап.-рус. церк., № 87.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Истор. объ унін" Бантишъ-Каменскаго, стр. 69-73.

<sup>\*) &</sup>quot;Дит. церк. унія" Колловича, т. 2. стр. 113.

<sup>\*)</sup> Профессоръ Колловичъ говоритъ, что била подтверждена конствруци 1609 годъ, предоставлявшая православныя казедры лицанъ греческой върш, во у Бантышъ-Каменскаго (стр. 68) и въ Synopsis'ż подъ 1620 годонъ говорится о конституція 1607 года.

Кіевт, но усилявшаяся болівнь заставила его отложить пойвядку. Погда братство: отправило въ Кіевъ съ норученіецъ къ патріарху своего ученаго ноцаха Мелетія Смотрицкаго съ просьбою утвердить братскаго архимандрата въ енисконскомъ вванія. 15 явгуста 1620 года патріархъ Сеофанъ посвитилъ въ митрополита віевскаго Іова Борецкаго, а затімъ въ ближайшіе дни были носвящены и другіе еписнопы. Мелетій Смотриций изъ простого монаха, по просьбі прійхаєшихъ съ нимъ наъ Вильны пранославныхъ пановъ, былъ посвященъ въ еписнова полоцкаго, а Карповичъ утвержденъ въ яванія "помящета епискова Володинірскаго и Берестейскаго". Но, прійжаеть въ Вильну, Смотрицкій не засталъ уже въ живыхъ своего "старшаго" Леонтія Карповича и на місто его самъ быль выбранъ въ архимандрата Свято-Духова монастыра 1).

Воестановление западно-русской исрархи, совернившееся при двятельномъ участія Ов.-Духовскаго братства, въ исторін западно-русской церкви было событіемъ весьма важнымъ по своему значению и по своимъ слёдствіямъ. Оно разрушило надежды увіатовь на превращеніе историческаго существованія праваславной церкви (при отсутствія іерарховъ) и дало православной церкви новыя селы, въ лецъ новопоставленныхъ ісрарховъ, для дальнёйшей успёшной борьбы съ врагами православія. Поэтому можно себ' представить, какова была радость Св.-Духовскаго братства по этому случаю. Патріархъ Өсофанъ, виновникъ общей радости, сдвлался предметомъ особаго уважения. Портретъ его, какъ святиня, былъ вывёщень въ видё хоругви на стёнё братскаго дона. А одинь нвъ братчиковъ Евстратіў Жиловскій нарочно отправился въ нимециую землю, отпечаталь здесь пножество ввображений патріарха и раздаваль въ Вильнъ даромъ православнымъ<sup>2</sup>). Мелстію Смотрицкому, по его возвращении взъ Кіева, вилен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ист. рус. церк. Макарія, т. XI, стр. 251-2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Лат. церк. унія" Колловича, т. 2, стр. 858, прам. 209.

ское купечентво поднесло велинолйнное архієрейское облаченіе. Смотрицкій, съ своей сторовы, старался удовлетворить общему возбуждевію и радости православнихъ: онъ соверщаль торжественно въ Св.-Духовонъ монастири архієрейскія богослушенія, ставилъ священниковъ для православныхъ виленцевъ, разсылалъ посланія въ своей полоцкой настий 1) и пр.

. Но не долго пришлось ликовачь православнымъ. Своро радость ихъ перешла въ скорбь. Латино-iceyитская партія, сначала онисломленияя совершившимся фактомъ, своро пришла въ себя и напрягла всё свои сиды. чтобы уничтожить зваченіе его. Канъ только убхаль изъ Литвы патріараз Өсофанъ (въ январъ 1621 года). Рутскій съ своямя клеврстами тотчасъ сталь распускать относительно личности натріарха саныя червыя навёстія. Говорили, что Ссобень волсе не патріврхъ, а простой мірянинъ, самозванно принявшій титулъ патріарха; говорили даже, что онъ шпіонъ туреццаго султана, склонявшій казаковь то на сторону Москвы, то на сторону посвященные имъ еписковы, слъдовательно, тоже Typnis: самозванцы, измѣнники отечеству и возмутители общественнаго сповойствія. Конечно, вымыслы эти были очевидим для всбхъ и въ нихъ не върили сами авторы ихъ; твиъ не менье они дошли до короля и онъ издалъ приказъ ловить и казнить новопоставленных ісрарховь православныхъ, какъ самозванцевъ, изивниковъ и бунтовщиковъ 2). Ісрархи должни били скрываться въ безопасныя мъста, по превмуществу, въ областяхъ вазацкихъ<sup>8</sup>). Изъ-подъ оружія вазаковъ добыть ieрархоръ оказалось невозможнымъ, а потому всѣ бъдствія обрушиннсь на бълное Виленское Св.-Духовское братство и виленскихъ православникъ, какъ главнихъ. дъятелей въ дълъ возстановленія ісрархін.

1) Obrona Werificaciey-Apz. 10.-3an, Por. v. I, v. VII, crp. 434-35.

\*) "Лет. церв. уніа" Колзовача, т. 2, стр. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Werificatia niewinuosci ~ Арх. Ю.-Зап. Рос. ч. І, т УІІ, стр 282—84; "Исторія объ унів" Бавтяша-Каменскаго, сгр. 74.

Уніаты стали всюду разгланить. что новоноставленный митрополять Говь Борецкій прибыль св казаками поль Вильну и православные вилечцы хотять силою ввести его на митрополію, что въ братскої церкви съ каселры всенародно вровозглашають объ этонь 1) и т. и. Этого было достаточно, чтобы поднять страшное гонене на православныхъ. Ни въ чень периновныхь нарамхъ виленскихъ гражданъ хватале средь двя на улици, сажали безь всякато разслидования въ полземныя темпины, полвергали страшнымъ пыткамъ, лишали должностей и заключали на сидение въ ратупу православныхъ членовъ виленскаго магистрата, отбирали ключи отъ цеховыхъ сокровнщинцъ и запрещаля торговать православпынь членамъ ремесленныхъ цеховъ. На Св.-Духовъ монастырь безпрестанно бросали камнями, зажженными головпами, пускали стрелы съ горичнии веществами. И все это провсходнао на страстной и сивтлой сединцахъ съ нарочитою цёлью поглумиться надъ религіозными тувствами православныхъ въ самые великіе и дорогіе для каждаго хрястіанина дин. Несчастнымъ заключеннымъ не позволили даже сходить въ церковь исповелаться и причаститься. Были такіе, которые предлагали въ залоть своихъ матерей, женъ и двтей, чтобы только на вёсколько часовъ позволево было ниъ сходить въ церковь, но и этого утёшенія ихъ лишили <sup>2</sup>).

Среди этихъ гоненій за стінами Св.-Духова монастыря успіль уберечься и стояль на стражі православія тогдашній настоятель монастыря, новопосващенный полоций енискойъ----Мелетій Смотрицкій. Совнавая необходимость оправдаться предъ польскимъ правительствомъ, ставшимъ преслідовать православныхъ, во ваводимыхъ на нихъ латино-уніатами обвиневіяхъ, Смотрицкій въ это время тотовиль въ исчати свое другое прекрасное сочиненіе подъ названіемъ "Weri-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Obrona Werificatii - Apv. 10 - 3au. Poc. u. I, t. VII, ctp. 382.

<sup>\*)</sup> Werificatia niewinnesci-Apx. 10.-3au. Poc. v. I. r. VII, crp. 282, 323, 832.

ficatia niewinnosci". Въ 1621 году два раза (въ апрълв н indeb) connectie and regand Guilo ort inde Ch.-Ayxobckaro братотва и вызвало громадную литературную нолемику между авуня братотвани: Св.-Духовскийъ-православныйъ в Троицвых-унатскимъ. О соченениять полемическихъ, валанныхъ BE BTO BREME ODETCTBONE. MIL CREMENE BE ADVIONE MECTE. & теперь укажень только, въ ченъ заключалась суть полемнии. Православное братство въ издаваемыхъ имъ сочиненияхъ старалось довазать протненикамъ, что возстановление западнорусской ісрархія вполн'я законно, что Особана есть истинный патріархъ а не простой монахъ, что онъ тъмъ болбе не половъ туренкаго султана, а, наоборотъ, доброжелатель Польши, о чемъ свидетельствуетъ его гранота из казакамъ, что братство не прежде вощао въ сношенія съ патріархонъ, SARS VERALO O GLAFOCKLORHON'S OTHOMENIA N'S HENY CANOFO короля и ибкоторыхъ самовниковъ, о чемъ свидътельствуютъ иль собственноручныя письма въ Өсофану<sup>1</sup>), что поставленные патріархомъ енископы рукоположены безъ всякаго нарушенія гражданскихъ и церковныхъ заволовъ, что право латронатства, принадлежащее королю, этимъ поставленіемъ нисколько не нарушается, такъ какъ право это касается лозько раздачи королемь бенефицій, но никакь не относится въ раздачв имъ степеней священства; доказывало затънъ Св.-Духовское братство, что новопоставленные ісрархи вовсе не возмущають народъ противъ власти, какъ о томъ говорять уніаты, а что, напротивъ они, какъ и всв вообще православные, -- самые върноподданные сыны Польши. Уніаты, лонечно, старадись доказать противное и взводили всевозножныя обвинения на Св. Дуловское виленское братство съ цёлью навлечь на мего гибвъ короля и тёмъ или совершенно прекратить его существование или, по крайней мбрб, ослабить его значение и вліяние на православныхъ.

<sup>1)</sup> В.5 эти инсьма были цаликомъ приложены къ Werificatia nievinności-Арх. Ю.Зап. Рос. ч. Ј. т. VII, стр. 289-98.

Уніатское братство достигло своей цули. Въ началу 1622 года Сигизмундъ издалъ указъ, которымъ Виленское Св. Луховское братство, равно какъ и свищенники братской церкви, предавались комиссарскому суду за построеніе безъ позволенія (будто-бы) новой церкви Св. Духа, привлеченіе въ себъ "шляхетнаго стана", взъ которато братство жибирасть себё старость, за неповиновение унатскому матрополяту Рутскому, правятіє турецкаго шціона, вменующаго себя іерусалнискань патріархонь, и поставленіе оть него епископовъ Борециаго и Смотрициаго, за печатание въ типографія братской оскорбительныхъ для достовиства ворожи внигъ 1). Изъ этого указа ясно видно было, что полемика Св.-Духовскаго братства съ увіатскамъ не достигла своей цёли, такъ какъ король усвоиль только обвинительные пункты уніатовъ, которые онъ дочти цёликомъ и изложилъ въ своемъ указъ, а оправдательныя возраженія православныхъ или остались неизвёстными королю, или же-что вёрейе-были заглушены въ яемъ желавіемъ всёми мёрами способствовать успёху унін. Православные принуждены были опять изыскивать средства, кака-бы поднять свое унавшее положение, какъ бы возстановить права, которыми они пользовались раньше и которыя телерь нарушены латино - унатскими происками.

Цриближался сеймъ 1623 года. Православные стали дёлтельно готориться къ нему съ цёлью добиться возстановленія и подтвержденія свояхъ законныхъ правъ. Душею всего дёла опять было Визенское Св.-Духовское братство и въ частности---его староста чамвикъ земли волынской Лаврентій Древинскій. Еще въ концё 1622 года Мелетіемъ Смотрицкимъ была составлена записка, подъ названіемъ: "Iustificatia niewioności", чрезъ китрополита Iosa представленияя королю, въ которой Смотриций подробно оправдывалъ себя

<sup>1</sup>) Висти. Зап. Рос. 1863, февраль, стр. 29, № 26.

и другихъ еписконовъ отъ взводимыхъ на нихъ обвиненій 1). А въ самому сейму твиз-же Мелетіенъ Смотрициямъ была составлена общирная "Supplicatia" отъ лица всёхъ нравославныхъ противъ насилій унів и латинства. "Вотъ уже 28 итть, обращаются въ ней православные въ членамъ сейма, какъ мы звявляемъ к перечисляемъ на каждомъ сеймъ тъ велний несираведливости и нестерникое угнотение, какимъ подвергають нась отступника оть нашей вёры-митрополить и спископы и со слезами, съ рыданіями умоляемъ васъ употребять ваше мощное холатайство предъ его величествомъ воролень, чтобы онь избавиль руссвій народь оть тяготвю**щаго надъ нимъ лнета.... Отъ унін. говорилось дальше въ** суппликація, происходять оскорбленія, преслёдованія, конфискація, пріостановленіе судебныхъ приговоровъ, лишевіе членовъ, заключевія въ темниць, казни, изгнанія ноъ отечества-и все это двлается надъ народомъ руссвимъ безирестанио. Что день, то дальше распространяется этоть губительный пожарь, начавшійся оть налой искры. Наши отступники постаповили, чтобы въ русской церкви не было русской вуры, воторая, однако, не прежде будеть уничтожена, какъ развё съ истребленіенъ всего русскаго народа..... Дворяцство-нашу братію-жителей воеводствъ витебскаго, истиславскаго, полоцкаго, повёту оршанскаго в братство виленское, воторое нийсть влясанными фанелін маязей, пановъ, шляхты народа русскаго, признаеть участнаками вакой-то изийны ототучных владика нолоций. (Іссафать Кунцевичь). Окъ-же явлираеть цериви, просиблуеть сващениевовь, вирываеть гробы православныхъ в вибрасиваеть ихъ твла на съвденіе собакамъ. О нечестие! О невыносника неволя!" Въ заключе--ніе русскіе дворяне просили, чтобы совойнь была выброшена зта "касть раздора", которая вовется уніею (соединеність), • •

<sup>1</sup>) Арх. Юго-Зал. Рос. ч. 1, т. VII, стр. 511-533; Макарій Ист. рус. цер. т. XI, стр. 296.

а ведетъ только въ раздёленію и снутамъ, чтобы король исполнылъ, наконецъ, свои об'ящанія, такъ часто даваемыя на словахъ, успоковлъ ихъ вёру и утвердилъ православныхъ епископовъ на ихъ каседрахъ<sup>1</sup>). Въ донолненіе въ этой общей жалоб'я православныхъ Св.-Духовское братство подало еще отъ себя пространную жалобу сейму, въ которой перечисляло всё обиды и преслёдованія, какія оно перенесло ва все время существованія увія<sup>2</sup>).

Жалобы и слезныя просьбы православныхъ не могли не повліять соотвётствующемъ образомъ на членовъ сейна, между которыми были такіе умене в справедливые люди, накъ литовскій канцлеръ Левъ Сапъга. Эти люди не могли видъть, что главибёщею причиною всего зла, дойствительно, служить унія, принесшая въ западную Русь релягіозное раздёленіе, а вибств съ нимъ и религіовную неторанмость. Но могли не видёть эти люди, что православный русскій народъ въ Литев и Польшё, дёйствительно, несраведляво и жестоко страдаеть, преслёдуемый польскимъ правительствомъ, которому онъ вёрноподданно служить, страдаеть единственно за лучшія убъжденія своей совёсти. Но немного могъ сдёлать сеймъ для православныхъ. Король не выдалъ своей излюбленной унін. Окончательное примиреніе православныхъ и уніатовъ было, по обывновению, отложено до слёдующаго сейна "за множествоиъ дълъ Ръчи Посполитой", а тецерь постанов. лено только, чтобы объ враждующія сторовы жили въ маръ между собою, чтобы всв судебныя рашенія и приговоры, всё процессы, банниців, секвестры и всякія по дёламъ вёры тяжбы и расари были кассированы<sup>8</sup>).

Но лучшіе люди литовско-польскаго государства, присутствовавшіе на соймћ, не ограничились этимъ. Они хорошо

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Долументи, объязнающіе исторію занадно-русскаго края. СПБ. 1865. Ж 19. стр. 230.

<sup>\*)</sup> Biors. San. Poc. 1865, noafps, crp. 38; 1864 r., aspins, crp. 60-65.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Ист. изв. объ унін Вантышъ-Каменскаго, стр. 86, приміч.

понинали, что чисто вибщиня мбом не приведуть въ пбли. что для полнаго рельгіознаго примиренія враждующихъ сторонъ нужци другія средства, болёе вёрныя. Такниз средствоиз. по мнёнию ихъ, быхо нибраніе особаго патріарха, общаго для православных и уніатовъ 1). Какъ ни стравевъ былъ этотъ планъ санъ по себъ, какъ ни неудобонсполнить онъ быль на практике, но обе сторовы повереле въ возможность исполнения его. Однако, прежде чёмъ приступить къ совъщаніянь объ исполненія этого плана, случилось одно обстоятольство, воторое ваставило вабить объ осуществление его и дало совершенно другое направление двлама. Въ Витебсиъ православный народь, доведенный до изступленія, тбиль уніатскаго архіепископа Іосафата Кунцевича, извёстнаго изувъра и фанатика, глумившагося вадь православными и надвавшагося надъ ихъ религіозными чуаствами до твхъ поръ, пока но переполнилась чаша ихъ терибија<sup>2</sup>).

Убійство Кунцевича вызвало новый верывь фанатизма со стороны латино-уніатовь. Кром'й того, что были жестоко наказаны причастные и непричастные къ делу убійства православные жители г. Витебска, тажесть наказанія легла и на православныхъ другихъ городовъ. Уніаты не преминули, затёмъ, поставить это дёло въ связь съ возстановленіемъ православной іерархіи, которая поэтому въ ихъ главахъ заслуживала еще большаго преслёдованія, чёмъ прежде. Прежде всего приходилось расплатиться за смерть Кунцевича Мелетію Смотрищкому, который своими носланіями въ полоцкой пастяѣ возбуждалъ въ православныхъ ревность по своей вёрѣ, а слѣдовательно---въ глазахъ уніатовъ могъ считаться виновиниемъ убійства. Предчувствуя бёду, Смотрицкій броснаъ свою наству,

566

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Лит. церк. увія Коядовича, т. 2, стр. 120.

<sup>\*)</sup> До чего доходния местокость обращения съ правоздавшия Іосафата Кунцевния, видно нез того, что заже сами латияще не одобраян его образа действий не основения за травосладания. См. янсько из вену День Санйги у Б.-Каненскага, стр. 75-84.

скрылся среди казаковъ и, наконецъ, ушелъ въ Турцію. Тогла въ порядкѣ виновныхъ слѣдовало Виленское православное братство. Въ 1624 году отъ Троицкаго уніатскаго братства послёдоваль громадный судебный повывь Св.-Духовскому братству, въ которомъ озлобленные уніаты сгруппировали всё свои прежнія влеветы и обвиненія на православное братство и присоединили еще новыя. Православное братство обвинялось въ томъ, что оно отдёлнаось якобы отъ привиллегированнаго Троицкаго братства, забрало его имущества и принадлежности, что оно заложило себъ церковь, или, "дучше сказать, синагогу "на грунтахъ братскихъ, безъ позволенія короля выбираеть себ'в ежегодно старшихь и старость, что оно выпусваеть изъ своей типографіи недозволенныя книги съ цёлью бунтовать народъ русскій, распространяеть изображенія патріарха Өсофана, выставляя вхъ даже въ публичныхъ мёстахъ, на монастырской стёнё, что братство вадумало, противъ стародавнихъ привиллегій, строить новую каменную церковь и уже заготовило много строительнаго матеріала и пр. Но самымъ главнымъ обвиненіемъ противъ Св.-Духовскаго братства было выставлено то, что оно посылало Максина Герасимовича (Смотрицкаго-уніаты называли его свётскимъ именемъ, не признавая его духовнаго сана) въ Кіевъ для посвященія въ патріарху Өеофану, который вовсе не патріархъ, а турецвій шпіонъ, а затёмъ, по посвящении Смотрицкаго, принядо его въ свое братство, разсылало его посланія къ полоцкой паствё и тёмъ способствовало убійству полоциаго владыки Іосафата Кунцевича 1).

Какъ разбиралось на судё это дёло, каково было судебное рёшеніе, остается неизвёстнымъ, но несомвённо, что въ это время православные должны были переносить страшныя муки. "Мы стёснены со всёхъ сторонъ, на насъ смотрятъ хуже, чёмъ на измённиковъ и явныхъ злодёевъ, хуже,

1) "Лят. церк. унія" Колловича, т. 1, стр. 353, прим. 209. Труди Кіев. дух. Академін Т. І. 1899 г.

чёмъ на туровъ, чёмъ на язычниковъ, писалъ митрополитъ Іовъ Борецкій въ внязю Радзивная въ августь 1624 года.и им народъ вёрный, народъ невиеный, къ панамъ доброжелательный, народъ древне-христіанскій, терцинъ на собственной земль своей преследованія оть этой вавидонской блудняцы, провію онившейся" 1). На Св.-Духовскій монастырь и церковь, на братскій домъ и школу попрежнему дёлались разбойническія и кощунственныя нападенія и цізались совершенно безнаказанно. Такъ въ 1629 году, вечеромъ въ самый день Богоявленія Господня, троициіе монахи, подъ предволительствомъ своего старшаго Игнатія Дадриховича, напали на монастырь Св. Духа, "вийя противъ него давнюю и обычную невависть и непріязнь", попортили стёну, фортку, окна, намъреваясь проникнуть внутрь монастыря и поубивать моваховъ; но, не будучи въ состояніи этого сдёлать, удалились съ руганью и объщаніемъ на всякомъ мёстё преслёдовать "людей старожитной религін греческой". Старшій монастыря братскаго и братскіе старосты на слёдующій-же день подали жалобу въ судъ, но, конечно, удовлетворенія не получили 2). Въ 1630 году виленские уніаты отняли у православныхъ тёло умершей дёвецы православнаго исповёданія и избили и окровавили ту госпожу, у которой это тёло оставалось. Но на этотъ разъ судебныя власти даже не приняли и протестаціи братской, поданной по этому новоду для заинси въ городскія книги<sup>\*</sup>). Братство жаловалось въ это время, что протестацій его уніатскія власти не принимають судебныя рёшенія, уже реферованныя, выдирають изъ цингь, не позволяють вынимать копій различныхъ привиллегій. дарованныхъ братству, а сами уніаты отягчаютъ братство вадворными мандатами 4). Администрація городская, которая въ

<sup>\*)</sup> Apx. Coops. r. VII, No 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Акт. Вилен. Арх. Ком. т. VIII, № 52.

s) ART. 384. Poc. T. IV, No 229.

<sup>4)</sup> Ibid.

это время въ преобладающемъ количествё состояла изъ уніатовъ и католиковъ, старалась всёми мёрами повредить братству. Въ томъ-же 1630 году виленскій городской судъ поввалъ Іосифа Бобриковича, старшаго братскаго, и членовъ братства — мёщанъ виленскихъ для сдачи отчета въ приходё и расходё имуществъ братскихъ. Братство опять должно было протестовать и доказывать уніатамъ, что всё дёла объ имуществахъ братскихъ могутъ разбираться только на "вальномъ" (генеральномъ) сеймё и притомъ въ присутствіи братскихъ старость ').

Вообще, братство переживало теперь очень трудное время. Кром'в указанныхъ гоненій и пресл'ядованій со стороны враговъ, кром'в сильной недостачи въ матеріальныхъ средствахъ, необходимыхъ для представительства въ разныхъ правительственныхъ учрежденіяхъ въ д'вл'в защиты православной в'вры, а также на разнообразныя судебныя издержки по д'вламъ братства<sup>2</sup>), — кром'в всего этого внутренняя мощь братства сильно пошатнулась. Причиной этому было, главнымъ образомъ, отступничество бывшаго старшаго братства и виднаго защитника его интересовъ Мелетія Смотрицкаго.

Отступничество Смотрицкаго изслёдователи объясняють многими причинами. Для насъ здёсь важно одно обстоятельство—это отношение Смотрицкаго въ Виленскому братству. Профессоръ С. Т. Голубевъ находитъ въ этомъ обстоятельствё главную причину поёздки Мелетія на востокъ и стоящаго въ тёсной связи съ этимъ путешествіемъ отступничества его<sup>3</sup>). Дёло въ томъ, что православныя братства въ Западной Руси, въ настоящее время состоявшія преимущественно изъ свётсвихъ лицъ, въ силу оказавшейся несостоятельности православнаго духовенства въ дёлѣ защиты вёры и церкви, стре-

s) "П. Могила"... т. I, стр. 109 и далве.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ART. BRJ. APX. KON. T. VIII, N 55.

<sup>2)</sup> Apx. Coops. r. VII, N 58, 62.

## 570 труды кіевской духовной академіи.

мелесь подченить своему вліянію въ дёлахъ цервовенахъ наже высшія нуховныя власти, стараясь поставить вхъ въ зависимости отъ себя и контролируя ихъ дъйствія. Виленское Св.-Духовское братство тоже всегда нивло неослабный надворъ за своимъ духовенствомъ, всегда сосредоточнвая въ себъ управленіе перковными дёлами. Ни одно болёе или менёе важное дёло не могло пройти безъ предварительнаго обсужденія его на братской сходку. Смотрицкому, какъ человуку самодюбивому, такая постановка дела не могла нравиться. Онъ задался цёлью измённть сложившійся порядокъ вещей. Безспорно, что это была одна изъ главныхъ цёлей его путешествія на Востокъ. Цёли своей Мелетій добился. Константинопольскій патріархъ прислалъ чрезъ него въ Западную Русь соборное опредёленіе, которое гласило, что всё права ставропигіальныхъ братствъ и монастырей въ Западной Руси уничтожаются и братства подчиняются духовной власти ). Извѣстіе объ этомъ быстро разнеслось по всей Западной Руси и произвело громадное волнение среди православныхъ. Въ Вильнё особенно поднялся противный шумъ и сердца возмутились<sup>• 2</sup>). Возвратившійся Смотрицкій благочестивыхъ встрётнях на родинё самый негостепріимный пріемъ. Въ Вильну онъ даже боялся показаться. Между тёмъ встревоженное Виленское братство, совместно съ Львовскимъ, снарядило въ патріарху депутацію съ цёлью выяснить значеніе грамоты, уничтожавшей порядки, установленные самими-же вонстантинопольскими патріархами. Въ началѣ 1627 года получилась отвётная на просьбу братчивовь грамота патріарха Кирилла Лукариса, въ которой выяснялось, что подъ братствами, которыхъ ставропигіальныя права уничтожались въ предыдущей грамотъ, нельзя разумъть братства Виленское и Львовское, какъ братства хорошо устроенныя и издавна

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Голубевъ. "П. Могила", т. I, прилож. Ж XLVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Голубевъ. "П. Могила", т. I, стр. 132.

пользующіяся этими правами, а нужно разумёть братства. утвержденныя въ этихъ правахъ повдийе, преимущественно патріархомъ Өсофаномъ<sup>1</sup>). Сильный и неожиданный ударъ былъ нанесенъ этимъ Смотрицвому. Положение его сдълалось весьма незавиднымъ. Съ одной стороны, онъ навлекъ на себя всеобщее недовольство и недоброжелательство православныхъ западноруссовъ, которые считали его измённивомъ. нарушителемъ церковнаго покоя и честолюбцемъ, съ другой стороны, онъ не достнгъ той цёли, въ которой стремился: главныя братства Виленское и Львовское остались при своихъ правахъ и попрежнему принимали дёятельное участіе въ дёлахъ церковныхъ. Ненависть въ Смотрицкому дошла до того, что его-епископа не пускали въ православные монастыри и не давали ему квартиры<sup>2</sup>). Такимъ стёсненнымъ положеніемъ Смотрицкаго во-время воспользовались уніаты и предложили сму перейти въ ихъ риды съ объщаніемъ дать доходное мёсто настоятеля въ богатомъ Дермансковъ монастырѣ и занять видное положеніе среди уніатской іерархів. Нетвердость религіозныхъ уб'вжденій Смотрицкаго и его честолюбіе рёшили дёло. 6-го іюня 1627 года митрополить Рутскій формально присоединиль его въ уніи 8).

Переходъ въ унію виднаго представителя и защитника православія и притомъ виднаго члена Св.-Духовскаго братства, которое заявило себя именно стойкостью въ православіи, могъ самъ по себѣ весьма скомпрометировать Св.-Духовское братство и сильно повліять на стѣсненныхъ и угнетенныхъ и вслѣдствіе этого колеблющихся въ вѣрѣ православныхъ. Но другія обстоятельства, связанныя съ этимъ переходомъ, еще болѣе скомпрометировали братство, еще боъ́ве губительно повліяли на православныхъ. Мелетій Смотриц-

<sup>1)</sup> Ibid., spanoz., M XLVL.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. рус. церк. Макарія, т. XI, стр. 334.

<sup>\*) &</sup>quot;П. Могила" Голубева, т. I, стр. 148.

кій, самъ принявшій унію, задумалъ вовлечь въ нее и другихъ православныхъ. Съ этою цёлью и по его иниціативъ были составлены два собора: въ Кіевъ въ 1628 году и въ Львовё въ 1629 году. Старанія Смотрицкаго направлены быля, главнымъ образомъ, на Св.-Духовское братство, совращеніе котораго въ унію рёшительнымъ образомъ повліяло бы и на другихъ православныхъ. Но на всё его зансвиванія и ухаживанія за православными братчиками извёстный уже намъ Лаврентій Древинскій отвётніъ: "им хотниъ держаться того, что постановлено для насъ на седьми вселенскихъ соборахъ св. отцани, а не теперешнихъ нововведеній", и въ другой разъ: "что постановить патріархь, на то всё ны будемъ согласны"<sup>1</sup>). Планъ примиренія уніатовъ съ православными, такимъ образомъ, кончился ничёмъ, но тогда же составлено одно постановление, которое могло въ корий подорвать репутацію Св.-Духовскаго братства.

На упомянутыхъ соборахъ было разсматриваемо православное исповѣданіе вѣры, а также просмотрѣны многія кинги, въ которыхъ излагалось православное ученіе вѣры. Результаты оказались плачевны. Въ кингахъ, изданныхъ Виленскимъ братствомъ, оказалось особенно много неточностей, погрѣшностей и неправославныхъ мнѣній. Уніаты указывали то на ту, то на другую книгу, изданную братствомъ, отыскивали въ ней еретическія мысли и упрекали въ этомъ православныхъ. Православные поневолѣ смущались и высказывали свое неудовольствіе на братство. На соборѣ вслѣдствіе этого было постановлено, чтобы никто не печаталъ сочиненій о вѣрѣ безъ духовной цензуры<sup>2</sup>). Авторитетъ братства еще болѣе поколебался среди православныхъ, когда Смотрицкій, переходъ котораго въ унію еще не всѣмъ былъ извѣстенъ, издалъ свой "Рагаеnesis"—сочиненіе, направленное исключи-

<sup>&#</sup>x27;) Ист. руск. цер., Макарія. т. XI. стр. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Лит. церк. унія" Коязовича, т. 2, стр. 163.

тельно противъ Св.-Духовскаго братства и его недостатковъ. Вообще, братство переживало теперь очень трудное время. Братская лётопись отмёчаетъ вначительное количество совращеній православныхъ въ унію въ это время; не мало и видныхъ членовъ братства не устояло въ вёрѣ <sup>1</sup>). Тёмъ не менёе братство не переставало существовать и въ скоромъ времени опять доказало свою жизнеспособность.

30 апрёля 1632 года умеръ Сигизмундъ III, 45 лётъ занинавшій литовско-польскій престоль и все это время непрерывно угнетавшій правослявіе въ пользу излюбленной и взлелёянной вых унін. Вёсть о смерти его тотчась облетёла всв уголки Литвы и Польши и оживила въ православныхъ надежду на лучшее будущее. Православные стали деятельно готовиться въ предстоящему конвокаціонному сейму для избранія новаго короля съ цёлью, во что-бы то ни стало, добиться возстановления своихъ утраченныхъ правъ. "Воистину приспѣдо время, писаль архимандрить печерскій Петръ Могила, и намъ обиженнымъ отозваться, добиться того, что намъ принадлежить. Гдё истина, тамъ и Богъ, а она съ нами! Нужно только единодушіе и согласіе. Теперь не время и нечего спать!"<sup>2</sup>). Роль главнаго двигателя дёла православныхъ снова взяло на себя Виленское Св.-Духовское братство. Къ предстоящему сейму оно издало цёлое сочинение "Synopsis". вавъ выражение мыслей всего православнаго народа и вакъ руководство для православныхъ пословъ на избирательномъ сеймъ. Въ этомъ сочинени братство проводило, главнымъ образомъ, двѣ мысли: во-первыхъ, унія въ западно-русской церкви въ прежнія времена не было, а во-вторыхъ, православные съ древнихъ временъ польвовались въ литовско-польскомъ государствё различными правами. Обё эти мысли братство довазывало довументальными данными. Но особенно

- ) Synopsis noga 1681 rogoma.
- <sup>2</sup>) Арх. Сборн. т. VII, № 64.

замёчательно было предисловіе въ Синопсису, въ которомъ братство яркими красками описало печальное состояние западно-русской церкви. "Богу, людямъ и едва-ли не цёлому свёту извёстно, въ какомъ положение и въ какихъ обстоятельствахъ въ прододжение нёсколькихъ десятвовъ лётъ находился славный народъ русскій", говорили въ этомъ предисловія православные братчики. Причиной всему этому было отступничество нёкоторыхъ духовныхъ отъ своего законнаго пастыря-патріарха и введеніе уніи. Отсюда-то начались гоновія на православныхъ, отнятіе и запечатаніе ихъ церввей, нарушеніе ихъ правъ и привиллегій, насиліе надъ ихъ совёстью. "Дошло до того, что дёти остаются теперь безъ крешенія, взрослые живуть безь церковнаго благословенія; иногіе безъ исповёди и причастія умирають; тёла покойниковъ безъ всявнаъ обрядовъ христіанскихъ погребаются, гдѣ поцало-въ поляхъ, огородахъ, садахъ и лёсахъ". Въ закиюченіе братство, представляя членамъ сейма свой "Synopsis", или враткое описаніе правъ и привиллегій, данныхъ народу русскому, выражаеть надежду, что сеймь внимательно разсмотрить эту книгу, найдеть, что всё права, данныя народу русскому, принадлежать православнымь, а не уніатамь и всявистые этого сохранить на будущее время народъ русскій православный въ его преимуществахъ, въ его золотой свободв 1). Но этимъ не ограничилась двятельность братства. Къ избирательному сейму 1633 года оно приготовило и издало еще новое сочинение "Supplementum Synopsis", или подробнёйшее объясненіе вратваго описанія правъ и привиллегій, данныхъ русскому вароду, находящемуся подъ властію константинопольсваго патріарха..." 2). Братство посвятило эту внигу всёмъ сечаторамъ и посламъ, ниёвшимъ собраться на избирательный сеймъ, и просило ихъ прочитать

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Голубевъ. П. Могила, т. І, прилож. № LXXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Synopsis z Supplementum Synopsis zazevatasu zz Apz. Dro-Sau. Poc. v. I, r. VII.

кныгу со вниманіемъ и возвратить законныя права обяженнымъ, т. е. православнымъ. И можно съ увъренностію свазать, что тёмъ усцёхамъ, какихъ православные добились на этихъ сеймахъ, они въ значительной мёрё обязаны Виленскому Св.-Духовскому братству. А усцёхи эти были большіе.

Коммиссія, подъ предсёдательствомъ королевича Владислава, выработала слёдующіе пункты для успокоенія православныхъ. Православнымъ предоставляется имътъ свободное отправление богослужения в совершение такиствъ, дозволяется чинить церкви и строить новыя, заводить богадёльни, семинарія, школы, твиографія, открывается свободный доступъ въ городскимъ должностямъ, утверждаются всё братства существующія въ настоящее время и разр'яшается открытіе новыхъ; позволяется православнымъ вмёть своего метрополита и спископовъ и учреждаются четыре спископіи: львовская, луцкая, перемышльская и истиславская; объявляется свободный переходъ изъ увін въ православіе и наоборотъ 1). Всё эти статьи новоизбранный король Владиславъ IV поклялся исполнить въ точности. Виленское братство, въ частности, также не было забыто Владиславомъ. 18 марта 1633 гона онь надаль грамату, воторою подтверждаль прежнюю грамату Сигизмунда III (1592 года, октября 21), предоставляющую братству свободное отправление богослужения, содержаніе училища и госпиталя. Кромѣ того, этой граматой Владиславъ утвердилъ за братствомъ деревянную церковь Св. Духа и позволилъ строить новую каменную (съ условіень, чтобы она не походила на крѣпость), предоставиль братству титулъ и печать Св. Тройцы, утвердилъ монастырское общежитие, основанное Леонтиемъ Карповичемъ, утвердиль за братствомъ всё фундуши, грунты, на которыхъ стоять цервовь и монастыри братскіе-мужской и женскій; утверждены за братствомъ и другіе монастыри, приписные

<sup>&#</sup>x27;) Истор. изв. объ уни В.-Баменскаго, стр. 95-10).

къ Св.-Духовскому: Мянскій Петропавловскій, Евейскій, Цеперскій, Сновскій, Новодворскій, Купатицкій в др. Въ граматё говорилось дальше, что накто не долженъ дёлать никакой обиды братству, что всё судебныя дёла братства судить одинъ только главный трибунальный судъ<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, многолѣтнія энергичныя старанія братства увѣнчались успѣхомъ. Оно добялось-таки не только для себя, но и для всей православной Западной Руси возстановленія и подтвержденія тѣхъ правъ, какими православные пользовались издревле до введенія уніи. Значеніе этого событія для Св.-Духовскаго братства было громадно. Оно было вѣнцомъ всей предшествовавшей многострадальной исторіи братства. Братство могло теперь съ увѣренвостью сказать, что оно не напрасно трудилось въ продолженіе иѣсколькихъ десятковъ лѣтъ, не напрасно претерпѣвало всевозножныя бѣды и преслѣдованія, что оно все-таки достигло того, чего желало и къ чему стремилось. Авторитетъ братства, нѣсколько было поколебавшійся въ прежнее время, возстановленъ былъ теперь въ полной силѣ.

Мы прослёдная исторію виёшняго положенія братства за самый важный періодъ его существованія—періодъ, какъ мы назвали, его цвётущей д'язтельности. Въ чемъ заключалась эта д'язтельность, мы знаемъ. Неуклонное и энергичное отстанваніе интересовъ и правъ православной вёры и церкви противъ нарушенія ихъ со стороны польскаго правятельства, римско-католическаго и уніатскаго духовенства—вотъ высокая, не неблагодарная задача, которую братство преслёдовало во все это время. И много нужно было твердости, терпѣнія, энергів и воодушевленія, чтобы довести до конца осуществленіе своей цёли, а не пасть подъ бременемъ многочисленныхъ препятствій, встрётившихся при осуществленіи ея. Величайшая заслуга братства для православной западно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. гран. и акт. Вальен, ч. П. № 42..

русской церкви для насъ будетъ вполнѣ ясна, если мы вспомнимъ, что братство это при отсутствій іерархій было главнымъ представителемъ и охранителемъ православной церкви въ это время и на него легла вся тяжесть гоненій и преслѣдованій православія. Единственнымъ утѣшеніемъ и наградою братству были сознаніе высоты и правоты того дѣла, за которое оно боролось, и сочувствіе православнаго общества, выражавшееся въ многочисленномъ поступленіи лучшихъ людей въ ряды членовъ братства и въ вспомоществованія ему матеріальными средствами. Уваженіе и довѣріе въ братству общества весьма рельефно выражалось въ томъ, что многіе богатые люди, строя въ своихъ имѣніяхъ монастыри и церкви, отдавали ихъ подъ власть Св.-Духовскаго братства, приписывая ихъ въ Св.-Духовскому монастырю, "какъ члены въ тѣлу".

Переходя затёмъ въ изложенію внутренняго состоянія Св.-Духовскаго братства въ описываемый періодъ, мы должны сказать, что оно такъ же было цвётуще, какъ и внёшняя дёятельность братства въ это время на пользу православія, и вполнё соотвётствовало тёмъ задачамъ, какія братство преслёдовало въ своей жизни.

Д. Сцъпуро.

(Продолжение будеть)

## АЛЕКСЪЙ СТЕПАНОВИЧЪ ХОМЯКОВЪ.

(Продолженіе<sup>1</sup>).

Хомяковъ, какъ сказано было, "принялся за лингвистику какъ за предметъ вспомогательный для истории". Исторія же интересовала его сама по себѣ какъ предметъ спеціальнаго занятія. О началѣ его историческихъ работъ мы имѣемъ слѣдующее свидѣтельство близкаго къ нему человѣка, А. Н. Попова.

"Сочиненіе свое о всемірной исторів, говорить Поповъ, Хомяковъ началь въ 1838 году или около того. Такимъ образомъ оно по началу предшествуетъ другимъ прозаическимъ сочиненіемъ Хомякова, который сталь писать статьи для печати только въ сороковыхъ годахъ. До того времени онъ написаль только, вынужденный случайными обстоятельствами, какъ помѣщикъ, статью о черезполосномъ владѣніи (1835 г.). Но еще будучи далекъ отъ мысли стать ученымъ писателемъ, онъ постоянно читалъ и очень много. Чтобы имѣть возможность изучать вопросы древней исторіи и исторіи религій въ самыхъ источникахъ, онъ выучился явыку греческому, а потомъ ознакомился съ санскритскимъ. Ни одно сколько нибудь важное въ ученомъ отношенія сочиненіе, въ какой бы изъ европейскихъ литературъ оно не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Си. Труды Кіевской дух. Академін за н. нарть 1899 г.

появлялось, не ускольвало отъ его вниманія. Изумительная память сохраняла до налёйшей подробности все прочитанное, а сильный умъ, работая неутомимо, всю эту массу свёдёній превращаль въ стройное, систематическое цёлое. Но все это не ложилось на бумагу, а передавалось друзьямъ и знакомымъ въ ежедневныхъ разговорахъ, часто продолжавшихся далево за полночь. Иногда бесёда, длившаяся цёлый вечеръ въ его вабинетв, выходила съ разъвзжавшимися собестденнами въ прихожую и оканчивалась на подъйздъ дона. Кто быль участникомь этихь бесёдь, тоть никогда ихъ не забудетъ и пойметъ, почему всё его собесёдниви нии лучше свазать слушатели, особенно же юные въ то время, неотступно надобдали ему просьбами, чтобы онъ писалъ, и упрекали его въ лёни, въ тратъ времени на разговоры со всёми в каждымъ. Составился даже заговоръ между его молодыми друзьями, въ которомъ принимала очень двятельное участіе его жена, а главнымъ зачинщикомъ былъ Д. А. Валуевъ, его племянникъ по женъ, въ то время молодой студентъ Московскаго университета, предавшійся ученымъ занятіянь со всёмь жаронь юнаго увлеченія, которое и свело его въ преждевременную могнлу. Долго Хомявовъ отдёлывался отъ настояній молодыхъ друзей шутками, которыя бывали такъ остроумны и веселы, такъ потёшали образованное общество Мосвы. Но его гонители в мучители, какъ онъ ихъ называлъ, были слишкомъ юны, чтобы оцёнить все достоинство этихъ шутовъ и ими удовлетвориться. Напротивъ, они съ негодованіемъ относились къ нимъ и только усиливали свои настоянія".

Въ числъ ионителей Хомякова былъ и самъ Поповъ. Въ отвътъ на его усиленныя просьбы Хомяковъ возражалъ: "Чтобы написать и даже начать писать такое сочинение, какое бы я желалъ, у меня еще не подготовлено матеріаловъ; иъкоторыя части и отдёльные вопросы готовы, но еще много другихъ остается впереди". Для Попова отвътъ этотъ казался уб'ёднтельнымъ; но когда онъ передаль эти сдова Валуеву, послёдній съ негодованіемъ отв'язаль: "Кто же думаетъ заставлять его писать подное, систематическое сочиненіе объ исторія? Пусть записываетъ то, что разсказываетъ, цусть пвшетъ вм'ёсто того, чтобы бодтать".

"Съ этого времени Валуевъ счелъ уже своею обязанностью приступить въ рашительнымъ мёрамъ. Набравъ въ внижной лавкъ кучу сочиненій, которыя, по его мизнію, нужны были Хомякову, онъ вынуднать его дать честное слово. что одинъ часъ въ день будетъ записывать то, что вчера говорыз въ обществе о вопросахъ историческихъ или что будетъ говорить въ этотъ вечеръ. Для приступа въ дёлу онъ приготовиль ему тетрадь, сшиль ее, принась нерья и въ шутку заперъ его на ключъ въ его кабинетъ на условденное время, а влючь унесь съ собою. Не разъ потомъ случанось Валуеву, который жиль въ это время въ верхнемъ этажѣ въ дом' Хомякова, повторять надъ нимъ это douce violence, и постоявно подготовляль онъ матеріалы для его работы. Условленный часъ мало по малу превратился въ два и болте... Честное слово, данное юношѣ другу, память о преждевременной его кончинъ и увлеченье трудомъ, развившимся все болёе в болёе, заставили его постоянно (хоть по временамъ н съ перерывани) продолжать эту работу, которая шла у него иараллельно со всёми другими его сочиненіями" 1).

Въ подлинной рукописи это историческое сочинение Хомякова не носитъ никакого заглавія. На верху первой страницы авторомъ выставлены только четыре условныя букви: И. н. н. н. Но у друзей Хомякова оно извѣстно било подъ опредѣленнымъ названіемъ, поводомъ для котораго послужило слѣдующее случайное обстоятельство. Однажды Гоголь, разсказываетъ Гильфердингъ, заставъ Хомякова за письменнымъ столомъ и ваглянувъ въ тетрадку почтовой бумаги, которую

<sup>\*)</sup> COMME. XON., 7. 3, V-VIII.

другъ его поврывалъ своимъ мельчайшимъ бисернымъ почеркомъ (не оставляя на цёломъ листё ни малёйшаго мёстечка ненсписаннымъ), прочелъ тутъ имя Семирамиды. "Алевсей Степановнуь Семирамиду пишеть!" сказаль онъ кому-то, и съ того времени это название осталось за сочинениемъ, занимавшимъ Хомякова. "Какъ подвигается Семирамида?" спрашивали его пріятели.-...Я нынче все лёто проработаль въ деревнъ надъ своей Семирамидой", такъ онъ однажды встрътиль Гильфердинга, по возвращения въ Москву изъ деревни. и видно было, зам'йчаеть послёдній, что онъ очень быль доволенъ такимъ употребленіемъ лётняго времени. "Когда вы наябетесь кончить Семирамиду?" спрашивалъ его Гильфердингъ. "Я ее никогда не кончу", отвъчалъ Хомяковъ.---"Приступите ли вы своро въ печатанію вашей работы"?— "При жизни моей, отвѣчалъ Хомяковъ, я и не думаю ее печатать; можеть быть, послё смерти кто нибудь издастъ" 1). Повдние, когда трудъ его сталъ принимать грандіозные равизры, Хомяковъ сталъ помышлять о его издании. "Прошедней зимою (1859 г.), свидётельствуеть Погодинъ, онъ повавываль мей въ деревнё кипы почтовой бумаги, исписанной, вплоть до краевъ, его мелкимъ почеркомъ, и объщался приступить скоро къ изданію" Э).

Если за начало этого его труда принять 1838 годъ, и если принять во внимание свидътельство Гильфердинга, что "послёднія пять-шесть лёть своей жизни Хомяковь вовсе не занимался Семирамидой", то придется признать, что надъ Записками по всеобщей исторія онъ работаль не "слишкомъ тредцать лётъ", какъ утверждаетъ Погодинъ, а около двадцати лёть. Само собою разунёется, что работа эта не была постоянною; она совершалась урывками, нерёдко съ большими перерывами, какъ это отчасти можно видъть изъ его

<sup>3</sup>) Pyccs. Bec., ibid., 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. III-|V|.

писемъ въ друзьямъ, въ которыхъ упоминание о Семирамидъ не ръдко. Такъ, зимою 1843 года онъ писалъ А. В. Веневитинову: "Взжу на вечернія бесбды, а дона дёлаю розысканія о предметахъ, современныхъ Семирамида, ликійскихъ вадинсяхъ и Кирв. Есть, однако, надежда, что на будущій годъ дойду до Рождества Христова" 1). Въ апреле (6-го) 1846 г., упомянувъ въ письмъ къ Самарину о двухъ своихъ статьяхъ, Хомяковъ добавляеть: воть все, что я сделалъ, вроив весьма небольшихъ прибавовъ къ своему постоянному труду. Впрочемъ, кое-что въ розысканіяхъ историческихъ подвинулось, и поэтому я только отчасти недоволенъ (собою). но каюсь въ лёни" 2). Иной разъ онъ надолго забрасываль свой трудъ и принимался за него только подъ вліяніемъ кавого выбудь случайнаго внёшняго толчка. Въ нозбот (6) 1850 года онъ писалъ Попову изъ Богучарова: "Вообразите себѣ, что привычка въ продолженіе нѣскольвихъ вечеровъ писать статейку такъ меня втянула въ писаніе, что рука и перо перешли какъ-то естественно въ болбе серьезному предмету, Семирамидъ, и я за нее принялся опять не на шутку <sup>6 3</sup>). Но разъ взявшись за работу, онъ часто отдавался ей дъйствительно не на шутку. Мёсяцемъ позже (1-го декабря) онъ писаль тому же Попову: "Объ себе скажу вамъ покуда только то доброе, что я давнымъ давно не работалъ такъ много и такъ аккуратно" 4). Послё смерти горячо любимой жены Хомяковъ въ трудъ надъ Семирамидой искалъ явкарства отъ давившей его тоски. Жена умерла въ январъ 1852 года, а въ августв (6-го) этого года онъ писалъ Самарину. "Невъроятная тоска напала на меня. Я старался не поддаваться, работаль усердно, упрямо... Да, я могу сказать, что я точно поработаль въ это время: и Семирами ди

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Барсуковъ. Ibid., км. VII, 114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pycce. Apx., 1879 r., Ke. 3, 323.

<sup>\*)</sup> Ibid. 1884 r., ss. 2, 311.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) 1bid. 312.

двинулъ впередъ значительно"... Отвлеченный отъ нея на время другою литературною работою, онъ принимается "опять за Семирамиду" 1).

Гильфердингъ полагаетъ, "что въ то время, когда Хомяковъ приступилъ къ своему труду, въ его умѣ уже выработана была цилая историческая система. Иначе было бы совершенно невообразимо, чтобы эта огромная масса разнообразныхъ фактовъ, какую заключаеть въ себъ "Семидамида". могла быть съ перваго разу сгруппирована съ такою послёдовательностью въ сочинении, которое, какъ сказано, есть лишь черновой набросокъ, и которое притомъ не представляеть ни прилисокъ, ни поправокъ, ни перестановокъ, ни двленія на главы или какія бы то ни было рубрики<sup>я 2</sup>). Полагаемъ, что для объясненія этихъ вибшиихъ сторонъ Семирамиды нътъ необходимости предполагать, что у Хомякова уже въ тридцатыхъ годахъ была пёлая историческая система"; для этого достаточно допустить существование общей схемы или просто плана. На эту мысль наводятъ письма Хомякова, изъ которыхъ видно, что смыслъ многихъ историческихъ явленій выяснялся для него вполиѣ только въ минуту изложения. Такъ въ 1846 году онъ писалъ Ю. Ө. Самарину: "Послёднее, чёмъ я занялся, исторія Меровинговъ, представило инъ бездну новаю. Этотъ, повидимому, глупый періодъ представляетъ бездну новыхъ выводовъ и содержитъ въ себъ, какъ въ зародышъ, исторію почти всъхъ послъдующихъ въковъ. Какъ много еще надобно сдълать \*). Если исторія почти всѣхъ послѣдующихъ вѣковъ" содержится, какъ въ зародыщѣ, въ исторіи Меровинговъ, и если въ этой послёдней исторіи Хомяковъ въ половинѣ сороковыхъ годовъ открывалъ "бездну новаго", то ясно, что и это новое и вы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 1879 r., se. 3, 336-33<sup>7</sup>.

<sup>\*)</sup> Сочян. Хом. т. 3, ІХ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Руссв., Арх. 1879 г., вн. 3, стр. 326.

Труди Кіев. дух. Авадемін т. І, 1899 г.

584

текающіе изъ него выводы, въ концѣ тридцатыхъ годовъ, когла Хомяковъ началъ писать свой исторический трудъ, еще не могли входить въ систему его историческаго міровозарѣнія. Въ вышеупомянутомъ письмй къ Попову, отъ 1 декабря 1850 г., между прочемъ, читаемъ: "Все въ исторіи принимаеть какой-то новый видь и живой смысль. Тавъ напр., теперь пишу время Оттоновъ и первыхъ Салійцевъ. Какъ ясно выступаеть взаимная зависимость двухъ властей, свътской и духовной, и ихъ истечение изъ одной Римской державы въ ся новой форм' Всехристіанства, Tota Christianitas. Какъ ясна впереди роль Франціи, чисто отрицательная. Когда общая идея, воторую воплощали въ себъ Германія и Италія, была уже уличена во лжи, когда все великое и поэтическое, что заключалось въ этой ндев, было признано мечтою, тогда на сцену выдвигается Франція съ жизнію чисто мёстною и УСЛОВНОЮ, СЪ АДВОКАТСКОЙ СУХОСТЬЮ МЫСЛИ, СЪ ВЗГЛЯДАМИ И требованіями врайне ограниченными, но за то крайне практическими. Когда французъ Ногаре, посланникъ французскаго вороля, далъ (?) папъ оплеуху, вакъ чудно выразвлось отнотеңе жизни реальной къ самымъ высокимъ мечтамъ!.. Что ва чудная вещь простая истива Исторіи! Какъ удивительно, и съ какою стройною логикой развивается вся эта цёпь заблужденій неизб'яжныхъ, принимаемыхъ временно за истину и потомъ обличаемыхъ истиною дёйствительной! Вы видите, что я въ духѣ труда дѣльнаго" 1). Ясно, что эти строки написаны подъ вліяніемъ мысли, недавно осфиньшей голову, мысли, воторая для самаго Хомявова была норостью и притомъ, повидимому, неожиданною. Аналогичное свидетельство МОЖНО УКАЗАТЬ И ОТНОСИТЕЛЬНО ВГО ЛИНГВИСТИЧЕСКИХЪ ИЗЫСКАній, которыми, какъ замізчено было, испещрена его историческая работа. "При своемъ теперешнемз трудъ, пишетъ онъ Гильфердингу въ 1853 г., я былъ еще болѣе прежнаго по-

<sup>1</sup>) Русск. Арх. 1884 г., кн. 2, 313.

ражена ввуковымъ сходствомъ языка латинскаго съ санскритскимъ и сродствомъ его съ восточнымъ отдѣденіемъ индо-европейскихъ нарѣчій (санскр., слов. и литовск.). Мое всегдашнее и, какъ вы знаете, давно уже записанное убъжденіе подтвердилось" <sup>1</sup>)...

Вибшияя форма историческаго труда Хомякова находится въ зависимости отъ характера самаго процесса его занятій. Усвоивая себѣ матеріалъ изъ сотенъ прочитанныхъ книгъ, Хомяковъ, по свидътельству Гильфердинга, "никогда никавихъ выписокъ и замётокъ не дёлалъ, и писалъ полагаясь исключительно на свою память, которая въ самомъ дълв ему почти нивогда не измвияла, даже въ мельчайшихъ подробностяхъ. При такомъ способѣ писанія, историческія зациски Хомякова могутъ быть поистинъ названы чудомъ человической памяти". Но въ этомъ способи занятій лежитъ причина и круппаго недостатка его труда. Не имая подъ руками выписокъ и замётовъ, Хомяковъ не былъ въ состояния обставить свое сочинение цитатами, а также провърять справками, во время писація, точность того, что у него хранилось въ памяти, о чемъ самъ онъ не разъ выражалъ сожаление. Исправить этоть недостатокъ при посмертномъ печатномъ издании его труда оказалось певозможнымъ въ виду громаднаго количества сочиненій, историческихъ, философ. скихъ, богословскихъ и др., послужившихъ Хомякову источниками. Въ виду этого издателю (Гильфердингу) пришлось ограничиться "только небольшимъ числомъ примёчаній въ н'вкоторыхъ случаяхъ, гдб они казались необходимыми" <sup>2</sup>).

Впрочемъ, подводить *Семирамиду* Хомякова подъ мѣрку, которою мы привыкли измѣрять ученыя диссертаціи, это значитъ допускать крупное недомысліе. При оцѣнкѣ этого труда никогда не нужно забывать тѣхъ условій, при которыхъ онъ появился. Изученіе историческихъ памятниковъ и ученыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) lbid. 1878 r., KH. 2, 569.

<sup>\*)</sup> COURS. XON. ibid., X.

изсявдованій о нихъ у Хомякова обывновенно сопровожда. лось работою собствевной мысли. Наполнявшія сознаніе мысли не давали ему покоя и требовали витшияго обнаружения; средствоиъ для этого была устная бесёда. И по инёнію слушателей Хомякова и по его собственному совнанію, высказываемые низ выгляды были настолько замёчательны, что псредача ихъ бумагъ казалась дёломъ безусловно необходимимъ, и Хоняковъ сталъ ихъ записывать. Понятно, что въ этихъ записяхъ для автора собственно дороги были самыя основныя положенія, а не ихъ научное обоснованіе, которое двлалось на сворую руку, по памяти, безъ необходимыхъ въ подобныхъ случаяхъ точныхъ научныхъ справокъ. Много читалось, много думалось, неважное отбрасывалось, существенное вристалливировалось и осёдало въ видё положений, которые слагались въ одно цёльное міровозврёніе. Добытыя при такихъ условіяхъ истивы били не столько сухими логическими выводами изъ точно установленныхъ положеній, сволько вартинами живой действительности, постигнутой чутьемъ художника и воспроизведенной его воображениемъ. Чтобы лучте уразумыть смысль сказаннаго и, вообще, чтобы составить асное представление о Хомяковъ, какъ историкъ, необходимо познакомиться и съ его взглядомъ на исторію и съ его методомъ, твиъ болве, что его методологическія возарвнія находатся въ прямой причинной связи съ его воззръніями гносеологическими.

Свой взглядъ на историческій мегодъ Хомяковъ развиваетъ въ связи съ критикой современнаго состоянія исторической науки на Западё. Здёсь, говоритъ Хомяковъ, "запась фактовъ увеличивается безпрестанно; безпристрастіе и правдивость сдёлались качествами довольно обыкновенными въ ученомъ мірё. Эта слава особенно принадлежитъ трудолюбивой и прямодущной Германіи, которая безспорно даетъ движеніе и направленіе всёмъ другимъ народамъ. До сихъ поръ ей послёдуютъ и противодёйствуютъ, но, во всякомъ случаё,

оть нея почерпають духь философическій, связующій науки, и духъ жизни, оплодотворяющій всякій отдёльный трудъ" 1). Но "Франців и Англія, къ несчастію, слишкомъ мало внаконы съ ученымъ движеніемъ Германіи: онѣ отстали отъ великой путеводительницы Европы. Сверхъ того, Англія завована въ цёпяхъ прошедшаго и въ сухо - ученой односторонности, которая убиваетъ въ ней способность сочувствовать остальному міру и понимать чужую мысль. Великая царица морей въ своемъ вещественномъ величіи и въ своей нелюдимой гордости отвергаетъ всякое иноземное ученіе и презираетъ всякую отвлеченность, убивая въ себъ даже сочувствіе къ цэлой области мысли челов'вческой... Франція, веселая, остроумная, щеголеватая, вёчно самодовольная въ своей ученой посредственности и художественномъ ничтожествъ, готовая принять и отвергнуть всякую новость безъ разбора, Франція, которая знаеть изъ Кузена про безсмертные труды германскихъ философовъ и изъ газетъ про всё открытія ученаго міра, требуетъ еще долгихъ и великихъ урововъ смиренія, прежде чёмъ въ ней возсоздастся чувство человёческое, способное понимать человёческую истину и сочувствовать ей". О другихъ вемляхъ романскихъ: о полудикой Италіи, о полуфранцузской Бельгіи, и говорить нечего. "Остается міръ Германскій, истивное средоточіе современнаго мышленія. Ему, приготовнышему всё матеріалы, слёдовало бы и соорудить зданіе. Но при всей свободь, которою гордится просвъщение нъмецкое въ наше время, при всей его многосторонности, на немъ лежать оковы стараго схоластическаго направления, апріористическихъ системъ и произвольной односторонности мыслителей. Глубовое уважение Германия къ наувъ обратилось въ поклоневіе ся тружониками, и новое ноколівніе не можеть освободиться вполит отъ предравсудковъ прежняго. Книги получили излишній авторитеть, и душивя тёснота кабинетной

<sup>2</sup>) 1bid, 51,

Digitized by Google

жизни поглотила и засушила силы, которыхъ развитіе могло бы быть плодотворнымъ для міра"<sup>1</sup>). Вийсто проявленія живой силы, германецъ сталъ поклопяться "бумажнымъ башнямъ, исписаннымъ волшебными цитатами изъ старыхъ книгъ".

Вообще, въ Германія ясно обнаруживается два направленія: систематиковъ-апріористовъ и чистыхъ фактистовъ. Первые весь міръ изъ логнческаго развитія ILLTSIOTCS BOBCOSLATE какой-нибуль произвольной догадки и питають благородное презрвніе къ фактамъ, потому что всякій бывшій фактъ (по мивнію систематиковъ) можеть быть построень изъ логическаго вывода, ибо онъ необходимъ... Въ противность апріористамъ работаютъ чистые фактисты, которые до того боятся даже твни апріоризма, что едва рёшаются сказать дважды два четыре, не повъривъ счета своего по пальцамъ. Къ вимъ то принадлежить почти вся школа историческая. Кроив того, всявій нёмецвій писатель считаеть себя въ обязанности избрать какой-нибудь отдёль науки (Fach) или подраздёленіе отдвла, и мыслить въ немъ, жить въ немъ всвие силами своего ума, съ полнымъ самодовольнымъ незнаніемъ всего остального міра. Добросов'єстный юноша, вступая на поприще ученаго творчества, выбираетъ или уголокъ головы человъческой. или крающевъ земли, или кусочевъ нарвчія, и съ тбяз поръ уже читаеть, слышить, видить только то, что прамо или непосредственно касается до его предмета. Это его домашена божокъ, и бъдный повлоннивъ умираетъ, не тольво не понявь человыка, земли или языка вообще, но не понявъ и той маленькой частицы, для которой онъ пожертвоваль всею живнію. Наконець, в'ємець нашего времени изъ челов'яка перерождается въ ученаго. Онъ рудокопъ науки, но уже не зодчій... Въ безконечномъ множествъ подробностей пропало всякое единство. Глазъ, привыкшій всматриваться во всё мелочи. утратных чувство общей гармонія. Картину разложныя на линіи и враски, симфонію на такты в ноты. Инстинкты глу-

<sup>1</sup>) Ibid. 532-533.

боко-человёческіе, поэтическая способность угадывать истину исчезли подъ тяжестью учености односторонней и сухой. Изъ подъ вольнаго неба, отъ жизни на Божвемъ міръ, средн волненія братьевъ людей, внижники гордо ушли въ душное одиночество своихъ библіотевъ, окружая себя виденіями соб. ственнаго самолюбія и заграждая доступъ великниъ урокамъ существенности и правды. Отъ этого вообще, чёмъ историкъ и лётописецъ древнёе и менёе ученъ, тёмъ его показанія върнъе и многозначительнъе; отъ этого многоученость Александой и Византии затеменда исторію древнюю, и внижничество германское наводнило міръ ложными системами. Когда мы сравниваемъ современный критическій духъ съ начвностью историковъ древнихъ и лётописцевъ среднихъ вёковъ, намъ они кажутся жалкими невёждами, или покрайней мёрё легковърными дътьми. За встить темъ, чемъ далбе им подвигаем. ся въ наукъ, тъмъ чаще намъ приходится соглашаться съ ихъ мивніями, находить смыслъ въ ихъ сказвахъ и удивляться вёрности ихъ заключений. Безхитростные, простодушные, чуждые нашей учености книжной и словесной, они не надбялись слишкомъ много на свою догадку, на тонкость своихъ изслёдовавій, по были доступны висчатленіямъ большихъ массъ и гармонія большихъ горизонтовъ, готовы были вёрить чужой мудрости, но не презирали чужого невъжества и охотно вёрная тому, что другіе народы сами про себя говорная и о себъ помнили. Въ наше время факты собираются со тщаніемъ и добросовъстностью, системы падаютъ отъ прикосновонія анализа"<sup>1</sup>).

Вообще, "грубый партикуляризмъ, или изложение происшествий въ ихъ случайномъ сцепления, безъ всякой внутревней связи: такова общая система история въ томъ индё въ которомъ она до сихъ поръ является на Западё. Большее или меньшее остроумие писателя, болёе или менёе художе-

<sup>1)</sup> lbid. 534, 42--48, 37.

ственный разсказъ, большая или меньшая вёрность съ но.линныме довументами, большая или меньшая тонкость или удача въ частныхъ догадкахъ-составляютъ единственное различіе между современными историческими произведеніями: система же остается все та же, у Ранке, какъ у Галлама, у Гфререра такъ же, какъ у Неандера, у Тьери и Шлоссера такъ же, какъ у Тьера въ его занимательной, но мелкой и бливорукой исторіи великихъ происшествій недавно минувшаго времени. Были на Западъ попытки выйти изъ этого твснаго круга и возвысить исторію до степени истинной науви; иныя попытки были въ смыслё религіозвонъ, иныя въ смыслё философскомъ; но всё эти попытки, не смотря на большее или меньшее достоинство писателей (пацр., Боссюэта и Лео) остались безуспѣшными. Яснѣе другихъ повялъ жалкое состояніе историческихъ наукъ послёдній изъ великихъ философовъ Германіи, челов'явъ, который сокрушиль все здание западной философии, положивь на нее послёдній камень,-Гегель. Онъ старался создать исторію, соотвётствующую требованіямъ человёческаго разума и совдаль систематическій призракъ, въ которомъ строгая логическая послёдовательность NYN MHUMAS необходимость CIVERTS. только маскою, за которою прячется неограниченный произволъ ученаго систематика. Онъ просто понялъ исторію на изворотъ, принявъ современность или результатъ вообще за существенное и необходимое, въ которому необходимо стремилось прошедшее; между тёмъ вавъ современное или результать могуть быть поняты разумно только тогда, когда ОВИ ЯВЛЯЮТСЯ КАКЪ ВЫВОДЪ ИЗЪ ДАННЫХЪ, Предшествовавшихъ имъ въ порядкъ времени. Его система историческая, основанная на вакомъ-то мистическомъ понятіи о собирательномъ духв собирательнаго человвчества, не могла быть принята: она была осыцана похвалами и отчасти васлужила ихъ не только по остроумію частныхъ выводовъ, но и по глубовимъ требованіямъ, высказаннымъ Гегелемъ въ этой части науки, какъ и во всёхъ другихъ; по она осталась безъ плодовъ, по той простой причнив, что она д'ёйствительно безплодна и см'ёшна...", <sup>1</sup>).

Изъ сказаннаго слёдуетъ, что такой исторіи, которая съ удовлетворяла твебованіямъ серьезной научной мысли, еще пока нётъ. "Лучшее же пріобрётеніе наше до сихъ норъ— это добросовёстность въ изложеніи фактовъ, качество рёдкое тому лётъ 50, теперь довольно обыкповенное".

Но факты, ваятые сами по себя, съ какою бы добросовёстностью они ни излагались, какой бы интересь они ни вовбуждали въ душѣ, еще не составляють исторіи. Правда, "есть вакая то поэтическая потребность въ нашей душъ открывать прахъ протекшихъ вековъ и отыскивать слёды прежней жизни въ ся личныхъ и общественныхъ проявленіяхъ; но удовольствіе, вакъ бы оно ни было благородно, не можеть служить цёлью науки и не стоить огромныхъ трудовъ, сопряженныхъ съ розысканіемъ глубокой древности... Только то имветь право на память человвческую, что оставило по себъ слъды, что подвинуло впередъ родъ человъческій по путямъ науки или преданія, что не только жило, но и живетъ и будетъ жить. Исторія Монголовъ погибла съ ними и отвывается только въ ся вліяніи на Россію, Персію или Индустань; но она входить въ исторію человізчества только какъ разсказъ о буръ, разрушившей половину города, входетъ въ исторію города". Словомъ, "не дѣла лицъ, не судьбы народовъ, но общее дёло, судьба, жизнь всею человъчества составляють истинный предметь истории". Но такъ какъ жизнь человъчества проявляется въ жизни отдъльныхъ народовъ, то "вмя и судьба каждаго народа двлаются предметомъ достойнымъ изслёдованія до самаго его семейнаго. источника; имена людей остаются случайностями занимательными только потому, что они служать точками опоры для дальн фйшвхъ розысканій".

<sup>1</sup>) ibid. r. 1, 36-37.

При такомъ взглядѣ на исторію она перестаетъ быть простою лётопысью, а въ то же время лётопись перестаеть быть единственнымъ для нея источникомъ. "Всякое произведеніе письменное, всякое твореніе ученое, всякій поэтическій отголосокъ, всякій памятникъ мертвый, какъ, напр., зданіе, или живой, какъ языкъ или физіономія, ділаются пособіями, точками отправленія или данными для разрѣшенія нашей вадачи. Исторія государствъ, народовъ, племенъ можетъ возникнуть изъ ирака древности, свёжая и исполненная запимательности, хотя вамъ не суждено никогда узнать имена ихъ вождей и подробности объ ихъ двяніяхъ".--"Дъло историка всегда было весьма труднымъ; по оно стало гораздо трудеве съ техъ поръ, какъ лётониси не считаются уже единственнымъ источникомъ истины. Званіе историка требують ръдкаго соединения качествь разнородныхь: ученоств, безпристрастія, многообъемлющаго взгляда. Лейбницевой способности сближать самые далекіе предметы и происшествія, Гриммова терпфијя въ разборѣ самыхъ мелкихъ подробностей и проч. и проч. Объ этомъ всемъ уже писано много и многими; ны прибавимъ только свое мижние. Выше и полезние вспях этих достоинства-чувство поэта и художника. Ученость можеть обывнуть, остроумие свлоняеть въ парадовсань: чувство художника есть внутреннее чутье истины человъческой, которое ни обмануть, ни обмануться не можетъ". И это понятно. "Художникъ - поэгъ творитъ новыя явленія не въ подражаніе былыхъ, но въ духть и силь бызого. Историкъ не отыскиваетъ былого, но возсоздаетъ его по нъкоторыми данными, развивающимся передь его духовнымъ вворомъ въ истинныхъ законахъ ихъ прошедшей жызни. Чувство истивы въ отношения въ племенамъ, т. е. въ наъ наружнымъ презнакамъ и ихъ бытовымъ отличіямъ, чувство истины въ отношении въ религиямъ и ихъ внутреннему яначенію, чувство истины въ отношенія въ языкамъ и ихъ звуковымъ и мысленнымъ законамъ, все одно: это истина чело-

· Digitized by Google

#### АЛВКОВИ СТЕПАНОВИЧЪ ХОМЯКОВЪ.

вическая, отзывающаяся въ души человика" 1). Изучая различныя области проявленія человёческой жизни, ны дёлаемь наъ нихъ отдёльные выводы. Выводы эти, стоящіе сначала одиноко, сливаются потомъ "въ одну общую гармонію, въ одинъ общій выводъ освобожденной жизни", тайну которой и долженъ постигнуть историкъ. А тайникъ жизни и ея внутренніе источники не доступны для науки, созидаемой СИЛОЮ СУХОЙ ДАЗСУДОЧНОЙ МЫСЛИ: ОНИ ПОСТИГАЮТСЯ ЛЕШЬ ПОЛнотою силь духа, между которыми первенствующее мёсто принадлежить любви 2). Чтобы понать исторію челов'ячества, необходимо постигнуть самый духъ жизни пелой семьи человёческой; а его "можно чувствовать, угадывать. глубоко сознавать; но нельзя заключить въ опредбленія, нельзя докавать тому, кто не сочувствуетъ... Когда передъ живымъ лицомъ или портретомъ неизвёстнаго мы говоримъ: "эта физіономія выражаеть умъ или глупость, доброту или влость", возьменся ли ны довазывать истину своего чувства тому, кто съ нами не согласенъ? Конечно нътъ. Не чувствуемъ ли мы разницу между типомъ нёмецкимъ и англійскимъ, между русскимъ и шведскимъ, французскимъ и испанскимъ? И въ то же время всё им убёждены, что различія этихъ тицовъ описать невозможно... Въ лицахъ людей сходство проявляется не чертами, разсмотрёнными порознь, но общимъ карактеромъ, такъ сказать, духовъ физіономіи: не похожи ни глаза, ни восъ, ни ротъ, а сходство разительно. Такъ и въ народахъ, и въ наръчіяхъ. Не нужно считать слова, разбирать грамматику и вообще вдаваться въ мелочной анализь, чтобы сказать, что нёмецкій и славянскій языки далёе отъ греческаго, чёмъ латинскій. Есть осанка, движенія, облачающія братство народовъ, какъ братство людей; но часто

<sup>1)</sup> Ibid. 29-31 # 895; r. IV, 660.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Руссв. Арх. 1879 г., кн. 3, 306, 310. Ученіе Хомявова о постяженів полнотою силь духа обстолівльно будеть разсмотрівно вь философсво-богословскомь (тділі).

### 594 труды віпрской духовной авадемін.

это родство, ясное для художника и вообще для человѣка, живущаго въ простотѣ истины человѣческой, ускользаетъ отъ кропотливаго ученаго, натрудившаго глаза и чувство на 15 мелочнымъ трудомъ сравнительной критики. Многія истины и, можетъ быть, самыя важныя истины, какія только дапо пожать человѣку, передаются отъ одного другому безъ догическихъ доводовъ, однимъ намекомъ, пробуждающимъ въ душѣ скрытыя ся силы. Мертва была бы паука, которая стала бы отвергать правду потому только, что она не явилась въ формѣ силлогизма".

Не слёдуеть ли изъ свазаннаго, что стремление науки облекать знание въ строго логическия формулы должно быть отвергнуто во имя постиженія истины непосредственнымь чутьемъ художнива? Конечно нътъ; вбо "нътъ сомнъвія, что довазательство, основанное на строгой формуль, менье другихъ встрёчаеть противорёчій и скорёе даеть истинё право гражданства въ области знаній; но держаться единственно формуль, не вёрить ничему кромё формуль есть односторонность, въ которую впадать непростительно. Сильное и глубокое убъждение можеть быть слъдствиемъ простого воззръния на предметь; и върная картина быта вароднаго, его жизни страдательной или деятельной такь же ясно представляеть черты типа славянскаго или германскаго, какъ портретъ, ири вида котораго им говоримъ невольно: "Это англичанинъ вли гревъ". Надобно тольво, чтобы рука живописца была вёрна и чтобы внутреннее чувство врителя было просвъщенно, и въ то же время не испорчено просвъщеніемъ. Къ несчастію, пристрастіе нашего въка къ сухимъ логичесвинь формуламъ лишаеть его способности сочувствовать простымъ человѣческемъ истинамъ; но всякая односторонность должна исчезнуть при дальнейшемъ развитів разума, и новыя убѣжденія въ исторической наукѣ, убѣжденія, основанныя на гарионія и объемѣ мысли, вытёснять духъ тёсныхъ системъ и мелочной критния" 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) COURE, 3, 49-51, 33.

Итакъ, историкъ не только путемъ разсудочнаго мышленія, но всею душою познаетъ прошлое, въ которомъ онъ чутьемь постигаетъ самый его духъ. Въ этомъ смыслѣ художникъ-романистъ добродушно можетъ угадать то, что недоступно историку профессіональному. Романисть прошедшее угадываеть по современному. Законность такого пути понять не трудно. "Все настоящее имветь свои корни въ старияч; даже самое неожиданное и странное явленіе, будучи хорошо изслёдовано, приводить вась или къ своему зародыщу, который есть не что вное, какъ плодъ прошедшаго времени, или къ своей прививкъ, или къ явленію древнъйшему, которое въ немъ поглотидось. Такъ отъ новаго постановления общественнаго, отъ новой границы, отъ новаго племени, отъ новой вёры къ прежнимъ постановленіямъ, границамъ, племенамъ в върамъ можно идти шагомъ твердымъ и върнымъ, потому что отправляеться отъ извёстнаго къ неизеёстному, а не сцёпляешь рядъ гипотетическихъ догадовъ".

Положеніе историка въ этомъ отношенія аналогично съ положеніемъ геолога. "Геологи отыскивають въ нѣдрахъ земли лѣтопись ся измѣненій, и труды ихъ вознаграждены блистательными открытіями. Не имѣя памятвиковъ писанныхъ (ибо письма новы, а земля стара), не имѣя почти никакихъ вспомогательныхъ средствъ, кромѣ темныхъ преданій, они раскрываютъ тайны прошедшаго времени добросовѣстнымъ изученіемъ современнаго состоянія земныхъ пластовъ. Никто еще, кажется, не попалъ на весьма простую мысль приложить въ исторіи человѣчества ходъ геологическій. Вглядитесь въ наслоеніе племенъ, въ ихъ разрывы, въ ихъ вкрапленіе другъ въ другѣ, скопленіе или органическое срощевіе, и, вѣроятно, вы разрѣшите неожиданно большую часть историческихъ загадокъ".

Вообще, если "хотите узнать то, что было,—сперва узнайте то, что есть". Правдя, "возвратный ходъ, т. е. отъ современнаго къ старому, отъ стараго къ древнему, не можетъ создать исторіи; но онъ, и онъ одинъ, можетъ служить ен повъркою... Всякій историкъ начинаетъ ab очо; но исправленіе исторіи начинается всегда съ времени ближайшаго къ самимъ писателямъ". Вотъ почему, "Я желалъ бы, говоритъ Хомяковъ, чтобы всякій, принимансь писать о еже быша, дълалъ съ сознаніемъ то, что дълалось истыми бевъ сознавія, т. е. чтобы онъ мысленно сводилъ свой разсказъ до своего или, по крайней мъръ, до совершенно извъстнаго времени и кончалъ воввратною повъркою; я увъренъ, что тогда наука подвинулась бы впередъ исполинскими шагами и что мракъ древности отодвинулся бы назадъ на нъсколько въвовъ" 1).

Возвратная повёрка важна для историка въ томъ отношенія, что она даетъ возможность установить историческую церспективу и однимъ, такъ сказать, вворомъ окннуть сложную эпоху или даже всю исторію; а при этомъ условіи изслёдователь, ивбавлиясь отъ опасности запутаться въ мелочахъ, получаетъ возможность постигнуть основной характеръ исторической жизни, самый ся духъ. А разъ основной характеръ исторіи постигнуть, то уразумёніе второстепенныхъ вопросовъ становится дёломъ болёе доступнымъ, ибо "всё частныя явленія во всякую эпоху человёчества тогда только дёлаются понятными, когда мы поняли уже характеръ самой эпохи. Точно такъ же всякій фактъ въ исторіи народа только тогда ясенъ, когда мы внутренно сочувствуемъ духу народа"<sup>2</sup>).

Для полнаго и всесторонняго ознакомленія съ методологическими воззрѣніями Хомякова необходимо еще установить его отношеніе къ такъ называемому историческому меmody. Сущность этого метода, какъ извѣстно, заключается въ примѣненіи въ исторіи начала органическаго развитія. Представители этого метода, предъявляя исторической критикѣ строго научныя требованія, смотрятъ на исторію, какъ на процессь

- 1) Ibid. 21-23.
  - \*) Ibid. 79.

постепеннаго генстическаго развитія, совершающагося по закону необходимости. Зародившись еще въ концѣ XVIII ст., методъ этотъ нашелъ горячихъ поборниковъ среди западныхъ ученыхъ червой половины XIX ст., работавшихъ въ области филодогическихъ и историко-юридическихъ изысваній. Русскіе ученые, знакомясь съ западной наукой, знакомились и съ историческимъ методомъ, примѣняя его въ своихъ ивслѣдованіяхъ. Одпимъ изъ первыхъ и, безъ сомиѣнія, самыхъ крупныхъ представителей этого метода у насъ былъ С. М. Соловьевъ, примѣнившій его сначала въ своихъ диссертаціяхъ, а потомъ и въ "Исторіи Россіи".

Какъ же относился Хомяковъ въ направленію "Исторической школы"? Осуждая "грубый партикуляризыъ, или изложеніе проистествій въ ихъ случайномъ сцібляніи, безъ исякой внутренней связя" и выдвигая мысль, что "все настоящее имветь свои ворни въ стариев", Хомяковъ проводилъ взглядъ о подчинения историческаго процесса началу причинности и закономърности. Мало того. Утверждая, что "единственный и постоявный дёйствователь исторія" есть народъ, онъ доказываль, что "каждый народь представляеть такое же живое лицо, какъ и каждый человъкъ, и что внутренняя его жизнь есть не что иное, какъ развитіе какого нибудь нравственнаго или умственнаго начала, осуществляемаго обществомъ, такого начала, которое опредбляетъ судьбу государствъ, возвышая и укръпляя присущею въ немъ истиною, или убивая присущею въ немъ ложью" 1). Ясно, что Хомявовъ былъ самымъ рёшительнымъ проповёдникомъ принципа, лежащаго въ основание "исторической школы". Если при этомъ вспомнямъ, что методологическія воззрѣнія Хомякова издагаются по преимуществу на первыхъ страницахъ его "Семирамиды", писанныхъ еще въ тридцатыхъ годахъ, то должны будемъ признать, что Хомяковъ и былъ первымъ у

1) Ibid. T. 1, 38.

насъ представитолемъ "исторической школы". Не нужно забывать, что первая у насъ серьезная историческая работа въ духѣ "исторической школы" принадлежитъ перу Д. А. Валуева. Его знаменитое изслёдованіе о мьстничествъ предупредило даже первую диссертацію Соловьева '). А Валуевъ былъ ученикомъ и горячимъ поклонникомъ Хомякова и его настоянію, какъ мы видёли, "Семирамида" обязана своимъ бытіемъ.

Тёмъ не менёе Хоняковъ, какъ мы видёли, не совсёмъ доволенъ былъ трудами представителей этой ликолы. Его не удовлетворяла даже "Римсвая исторія" знаменитаго Нибура. Онъ находилъ, что при всёхъ глубовихъ и остроумныхъ изслёдованіяхъ я догадкахъ Нибура, первая исторія Рима не получила еще никакого живого содержанія"<sup>2</sup>). Но свое недовольство трудами тоглашнихъ представителей "исторической школы" Хомяковъ развилъ въ статъй, направленной противъ С. М. Соловьева. Поводомъ для этой статьи послужило слёдующее обстоятельство. К. С. Аксаковъ написаль (въ 1856 г.) рецензію на тестой томъ "Исторін Россія". Солоньевъ, отвѣчая своему рецензенту, назвалъ школу, къ которой онъ принадлежаль, анти историческою, при чень затронуль дорогое для Хомякова имя -- тогда уже покойнаго---И. В. Кирбевскаго. Хомяковъ, всегда чуткій къ интересамъ основанной имъ школы, счелъ себя нравственно обазаннымъ выступить на защиту покойнаго друга. "У меня, писаль онь, пёть ни охоты въ полемиве, ни досуга для нея: не затронь г. Соловьевъ дорогого имени и замъчательнаго мыслителя, котораго безвременная потеря слишкомъ чувстви-

<sup>2</sup>) CONNE. T. 1, 39.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Первая диссертація Соловьева "Объ отношеніях" Новгорода къ великимъ виязьямъ" напечатана била въ 1845 г. Хотя книжка "Снибирскаго сборника", въ которой напечатана статья Вялуева о мысимическием, вышла въ свъть въ томъ же 1845 году; во цензурная помътка на ней отмъчева 27 мая 1844 года.

#### АЛЕКСЕЙ СТЕПАНОВИЧЪ ХОМЯКОВЪ.

тельна для словесности и вауки, не сталь бы я излагать причины ошибокъ историка въ сужденіяхъ о направленія, въ которое онъ. повидимому, не вникъ" 1). Упрекая Соловьева въ мертвенности его исторів, въ отстраненія имъ всъхз жисых сопросост, Хомявовъ пишетъ между прочимъ слёдующее. .Онъ (Соловьевъ) разсказываетъ не исторію Россіи, даже не исторію Государства Русскаго, а только исторію государственности въ Россіи, во сколько этотъ разсказъ подготовленъ другими изслёдователями и отчасти имъ самимъ. Этотъ трудъ, конечно, не безполезенъ. Это сборъ оффиціальныхъ столбцовъ исторической лётописи, подведенный подъ нёкоторую систему. Должно прибавить, что есть и не оффиціальная часть, слишкомъ мало обдъланная; но она не связана никакою живою связью съ оффиціальнымъ отдёломъ, такъ же, какъ водится въ современныхъ газетахъ. Послёдовательность кое-гай видна, жизни нигду. Это зависило, разумиется, отъ самаго свойства первой задачи (сознательной или безсозна. тельной), но вслёдствіе продолжительнаго занатія обратилось въ привычку; а самъ г. Соловьевъ уже сказалъ (разумфется, только о крестьянахъ), какъ вредно однообравіе занятій. Естественнымъ послёдствіемъ привычки къ односторонности было то, что, когда явилось направленіе, требующее отъ исторіи не только документальности, но еще органическаго смысла, г. Соловьеву такое направление повазалось анти-историческимъ.

"Дбйствительно, что хотбль онъ сказать? Что люди этого направленія отрицають прошедшее? Такое предположеніе было бы просто безсмысленно. Или желали бы прошлое передблать на свой ладь? Еще безсмысленнбе. Или не хотять историческихь знавій? Но онъ знаеть, что они не менбе

<sup>1</sup>) Ibid. 631—632. Статья Хонявова сначала ранечатана была въ Русси. Бес. 1857 г., кн. Ш, подъ заглавіенъ: "Зам'йчанія на статью г. Соловьевь: Шлецеръ и анти-историческое направленіе".

Труды Кіев. дух. Атаденія. Т. І. 1899 г.

его занимаются исторіей и стараются обращать вниманіе своихъ соотечественниковъ на это ввучение. Или не критически ивслёдують старину? Не знакомы съ критическими пріемами? Или не хотять ихъ знать, перестроивая образъ старины по своему хотваю? Этого г. Соловьевъ не могъ сказать: овъ знаетъ, что то направленіе, о которомъ онъ говоритъ, требуетъ изслёдованій и признаетъ даже невозможнымъ подвигомъ пясать исторію Россіи при отсутствія предварительныхъ трудовъ вритическихъ (о чемъ оно ему даже напоминало очень въжливо, но ясно). Итакъ въ эпитетъ "анти-историческое" можеть быть только одинь разумный смысль, а именно следующій. Это направленіе не восхищается всякима историческима періодома. Оно знаеть, что исторія народа, какъ развитіе человѣка, имѣетъ свои временныя отклоненія (иногда кеська продолжительныя); что ся двятели вступаютъ иногда на ложные пути, увлевая за собою всё правящія обществоиъ сны; что вногда направление, не вполнъ ложное, бываеть в неправымъ и ложнымъ вслёдствіе своей односторонности и веразумнаго отношенія въ другимъ, временно пренебрегаемымъ требованіямъ и силамъ народа; что не всегда поздибйmee бываеть лучшимъ, а совершенное не всегда върнымъ закону внутреннему, лежащему въ основѣ развитія правильнаго, и что, наконецъ, часто слёдуетъ въ прошедшенъ отыскивать тё разумныя начала, которыя, будучи временно затаены или отстранены отъ двятельности, должны еще (по счастливому выраженію г. Самарина) изъ прошедшаго прорости въ будущее. Въ этомъ только значения выражение г. Соловьева можетъ представлять смыслъ; но жаль историва, которому такое направление кажется анти-историческимъ" 1). Примёная, затёмь, въ оцёнкё исторической школы свою излюбленную точку зрънія, познаніе живой истины чутьемъ художника, -- Хомяковъ говоратъ: "Школа относится къ яв-

<sup>1</sup>) Ib. 680-631.

леніямъ русской жизни; какъ къ явленіямъ совершенно внѣшнимъ, о которыхъ она узнаетъ только путемъ внѣшнимъ и средствами случайными. Что писано и уже разобрано, что́ на пергаментѣ или на бумагѣ, что засвидѣтельствовано вещественнымъ знакомъ, она то знаетъ, тому вѣритъ, и болѣе не знаетъ ничего. Въ дальнѣйшемъ развитіи своего мертваго и мнимаго прагматизма, она, по необходимости, теряетъ также то чувство истины художественной или человѣческой, которое не дозволяетъ принятъ картину Остада за картину Рафарля, даже если бы на Остадѣ была поддѣлана подпись Рафарля, подкрѣилепная свидѣтельствами, повидимому, несомнѣнными. Школа получила характеръ мертвенности; она уже не чуетъ жизни и живого не понимаетъ нигдѣ, ни дома, ни въ чужихъ людяхъ.

"Другое отпошеніе къ наукѣ находится тамъ, гдѣ прежде всего и болѣе всего требуется жизнь. Люди этого направленія легко могутъ чувствовать истину даже въ чужеземныхъ явленіяхъ, въ силу своей собственной человѣческой жизни. Это чувство художественной истины. Въ домашнихъ же явленіяхъ они чувствуютъ истину вслѣдствіе неотразимаго внутренняго убѣжденія. Они (въ Россія) сознаютъ свое русское, какъ человѣкъ чувствуетъ и знаетъ явленія своей собственной жизни, или какъ членъ сознаетъ жизнь организма, котораго онъ составляетъ часть" 1).

Изъ приведенныхъ выдержекъ видно, что главное различіе между возврѣніемъ Хомякова и воззрѣніемъ того направленія, съ которымъ онъ ведетъ борьбу, заключается въ слѣдующемъ. Привнавая вмѣстѣ съ исторической школой, что историческая живнь народа есть не что иное, какъ процессъ постепеннаго развитія, онъ однакоже не допускалъ, чтобы это развитіе подчинялось закону, дѣйствующему съ роковою необходимостью; сообравно съ этимъ онъ не могъ признать,

<sup>1)</sup> Ibid. 612- 613.

что все, что совершилось и совершается, есть единственно возможное и какъ таковое должно быть признано естественнымь и вормальнымъ, не допускающимъ критическаго отношенія къ себѣ. Хоняковъ думалъ иначе. Главный двятель исторія, по его мибнію, есть народъ; а народъ есть живая воллективная личность, слагающаяся изъ соединенія такихъ же живыхъ частныхъ личностей, изъ которыхъ каждая надблена свободною волею. Правда, свобода народной воли часто ослабляется разными внёшнями обстоятельствами: но отъ ослабленія еще далеко до полнаго уничтоженія. Народъ, въ лицё своихъ руководителей, свободно можетъ ставить себъ задачи и прінскивать средства для ихъ осуществленія. И въ постановки задачь и въ пріисвавіи средствъ народъ можеть поступать разумно, т. е. согласно съ своями встинными интересами матеріальными и духовными; но онъ можетъ и заблуждаться въ дёлё пониманія этихъ интересовъ, и допускать ошибки, тормовящія или даже прямо извращающія путь его естественнаго развитія. Воть почему историкъ не долженъ быть панягиристомъ совершившагося факта потому только, что онъ совершился. Его задача состоитъ не въ томъ только, чтобы понять факть въ смысль уясненія его связи съ ближайшими его причинами, но и оцвнить его съ точки зрвнія общаго теченія исторической жизни народа, или в'брифе-съ точки врёнія тёхъ высшихъ началъ, которыя воплощаются въ жизни. А чтобы понять начала народной жизни, нужно уразуміть основной законъ, управляющій посліднею; а жизненный законъ не можетъ быть понятъ путемъ изученія только "оффиціальныхъ столбцовь исторической лётописи"; онъ проявляется во всёхъ, не исключая самыхъ мельчайшихъ, сторонахъ народной жизни; а поэтому всё стороны народной жизни и должны быть поставлены предметомъ внимательнаго изученія историка, который долженъ разсматривать ихъ не по одиночны, а въ ихъ общей совокупности, постигая въ нихъ живую истину путемъ художественнаго чутья. Такова мысль

Хомякова, которой нельзя отказать ни въ глубинъ, ни въ основательности.

Выражаясь такимъ образомъ, мы не забываемъ стараго по провсхожденію, но входящаго теперь въ особую моду направленія, которое, проповѣдуя принципъ безразличной Эволюціи, подъ законом врностью въ исторіи повимаетъ случайное спѣпленіе причинъ и дѣйствій, цѣпь которыхъ оно надвется продлять до механическаго сочетанія первичныхъ элементовъ по законайъ химін, физики и механики, и потомъ объяснить изъ нихъ весь сложный процессъ историческаго развитія. Полагаемъ, что это такая же мода, какъ въ свое время была мода смотрёть на исторію, какъ на фактъ воплощенія абсолютнаго духа. Хомяковъ не былъ ни матеріалистомъ, ни цантеистомъ. Допуская принципъ законом врности, онъ требовалъ, чтобы законы исторія не навязывались извнѣ подъ воздействіемь какой-нибудь готовой системы, а отыскивались путемъ строго научнаго изученія реальной дъйствительности, являясь строго логическимъ выводомъ изъ фактовъ, а не принимались вакъ готовыя положенія, тенденціозно объясняющія факты; по онъ въ то же время думаль, что добытые такимъ строго научнымъ путемъ законы будуть не результатами игры безсмысленной случайности, а окажутся нормами жизни, ведущими человѣчество по пути разумнаго прогресса. Цуть этотъ длиненъ и извилистъ; на немъ возможны исвривленія, застоя и даже движенія назадъ. Вотъ почему онъ полагалъ, что конечную цёль исторіи должно составлять не изучение фактовъ самихъ по себъ, а постижение тъхъживыхъ началъ, которыя скрываются за фактами.

### В. Завитневичъ.

(Продолжение будеть).

# CH0B0

### въ пятокъ третьей недѣли великаго поста <sup>1</sup>).

### двло жизни.

Дпло совершихь, еже даль еси мнп, да сотворю (Ioan. XVII, 4).

Проникая божественнымъ взоромъ Своимъ то малое время, какое осталось Ему пробыть еще на землё, Господь Іасусъ Христосъ ясно видитъ копець его. "Дѣти! не долго уже быть мнё съ вами" (Іоан. ХІІІ, ЗЗ; сравн. ХVІ, ЗО), говоритъ Овъ Своимъ ученикамъ. "Еще не много: и міръ уже не увидитъ Меня" (ХІV, 19; сравн. ХVІ, 16)... "Иду отъ васъ" (ХІV, 28; XVI, 5)... "Я изшелъ отъ Огца, и пришелъ въ міръ; и опять останляю міръ, и иду въ Огцу" (XVI, 28)... "Я уже не въ мірѣ" (XVII, 11)... Еще немного (какой нибудь часъ), и Сынъ человѣческій преданъ будетъ въ руки грѣшниковъ — на беззаконный судъ и позорную смерть... Итакъ, то великое дѣло, для котора́го Онъ пришелъ въ міръ, видится Ему уже оконченнымъ, исполненнымъ. "Я... совершилъ дѣло, которое Ты поручилъ Мнѣ исполнить", торжественно Самъ Онъ говорить Огцу Своему.

Отъ необъятно великой, въ своемъ существѣ для нашего слабаго разума совершенно непоствжимой земной жизни воплотившагося Сына Божія перенесемъ мысль свою къ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Произнесево въ Кіезс-Вратскомъ храмѣ 19 марта 1899 года на пассія.

малой, бѣдной, повидимому столь хорошо извѣстной всѣмъ намъ жизни человѣческой. Сколько отдѣльныхъ существованій, отдѣльныхъ самостоятельныхъ жизней появляется и исчезаетъ на землѣ въ каждый едва уловимый моментъ времени! Для чего получаетъ бытіе каждая изъ нихъ? Какое назначеніе, какое дѣло должна выполнить она? Есть ли здѣсь у каждой изъ нихъ свое особое призваніе, или одна общая задача дается премудрымъ и всемогущимъ Творцомъ всѣмъ имъ? Отсюда—когда, въ какомъ состоянія имѣетъ право человѣкъ сказать Небесному Отцу своему: "я совершилъ дѣло, которое Ты поручилъ мнѣ исполнить?"

Вопросы слишкомъ большой важности, чтобы вто нибудь имвлъ право обойти ихъ. Они настойчико, неотвязно просятся въ душу каждаго человъка, достигшаго извъстной степени развитія. Изъ нихъ, какъ изъ своего верна, выростаетъ весь вругъ вашихъ жизненныхъ воззрѣній и убѣжденій. Вотъ почему искони, отъ временъ глубокой древности и до нашихъ дней человъвъ напрягаетъ всъ усилія своего разума въ тому, чтобы расврыть эту тайну бытія своего. Но что же: на сколько успѣшна оказывается эта работа его? Много отвѣтовъ дано на эти вопросы, много рёшеній самыхъ разнообразныхъ; но если бы им захотёли пересмотрёть всё ихъ и, углубившись мыслію, выбрать изъ нихъ одно, которое вполнё удовлетворвло бы насъ, такого ръшенія мы не нашли бы здъсь. Поэтому вмъсто безплоднаго вятанія въ области туманныхъ и сбивчивыхъ гаданій любомудрсткующаго разума, обратимся къ самой жизни человѣческой, насколько доступна она нашему наблюденію, и посмотримъ, какъ ришаются ти же вопросы здёсь, на практикё. Уклониться отъ такого рёшенія ихъ не можетъ ни одинъ человъкъ: получивъ жизнь, онъ по необходимости продолжаеть ее и, слёдовательно, тёмъ самымъ уже такъ или иначе, по неизбъжно даетъ свой отвътъ на вопросы жизни. Итакъ, что же мы видимъ здъсь?

Человъкъ вступаетъ въ жизнь при условіяхъ самаго

разнообразнаго характера. Одинъ рождается въ бёдности. иногда въ той крайней нищетъ, при видъ воторой сжимается сердце отъ ужаса и боли, другой -среди тавихъ богатствъ. которыхъ хватило бы для жизне многихъ тысячъ; одному указывается высокое мёсто среди избранниковь міра, другомутяжелая доля въ рядахъ отверженцевъ общества. Mezzy этими врайними предвлами неисчислимое множество среднихъ, переходныхъ положеній, какъ бы связующихъ звеньевъ въ одной неизмървиой цъпи человъческихъ существований. Семья и школа, кому достаются онё въ удёль, во всякомъ случав вся окружающая жизненная среда и всь тв обстоятельства, среди которыхъ растегъ и развивается человѣкъ, далеко не одинаковы, слишкомъ различны. Но если мы заглянень въ міръ души челов'вческой, то разнообразіе, какое найдемь здёсь, можеть быть, покажется намь еще болёе поравительнымъ. Силы и способности, съ какими является человъкъ па свътъ, не одинаковы уже по своему объему: отъ слабоумія до дивныхъ дарованій генія-длиниващая лёстница среднихъ состояній, множество ступеней, каждая изъ воторыхъ, возвышаясь надъ встями предшествующими, оказывается еще не послёднею, не самою высовою. Но вром'в различнаго объема, количества силы и энергіи, въ этихъ природныхъ способностяхъ и дарованіяхъ человёка мы находимъ еще цвлую бездну особенностей, какъ бы оттвиковъ, выражающихся то въ неодинавовомъ сочетавія отдёльвыхъ духовныхъ силъ, съ преобладаніемъ одной или нёсколькихъ надъ другими, то въ различии направлений ихъ, въ ясно замътвыхъ особыхъ расположеніяхъ, склонностяхъ и т. д. Разнообразіе въ этомъ чудномъ мірѣ души человѣва тавъ веливо, что мы не можемъ представить себъ и двухъ человъческихъ существъ, воторые были бы совершенно тождественны по духовному складу своему.

Не должно ли все это отражаться и на ръшеніи человъкомъ своей жизненной задачи? Что составляетъ предметъ

самыхъ завётныхъ желаній бёлнаго сельскаго пахаря, то можеть ли удовлетворить многостороние развитого жителя большого города, привыкшаго предъявлять въ жизни свои особые запросы? Человёкъ съ грубо практическимъ направленіемъ, смотрящій на всёхъ и все только корыстными глазами, пойметь ли труженика мыслителя, всю жизнь занятаго вопросами отвлеченнаго характера, рёшеніе которыхъ ве принесеть ему ничего осязательнаго въ награду за потраченныя силы и время? Бёдный ремесленникъ, шесть дней изъ семи авкуратно отдающій своему дёлу, посмбеть ли мечтать о праздной живни тёхъ пресытившихся богатыхъ людей, которые не знають какъ "убить" время, разсвять скуку, неотвязно какъ тень везде следующую за ними?.. Итакъ, естественно, разнообразіе жизненныхъ условій, силъ, способностей, расположений, развития по необходимости должно сказываться и въ выборѣ человѣкомъ опредѣленваго дѣла для себя, тъхъ или другихъ задачъ въ жизни, и въ самыхъ способахъ служенія этому дёлу, рёшенія этихъ задачъ. Жизненныхъ путей, по которымъ идетъ человъкъ, такимъ образомъ оказывается весьма много. Однако, какъ ни многочисленны они и какъ ни многоразличны вообще желанія и стремлевія человёка, во всёхъ ихъ мы видимъ одно общее начало, одну руководящую мысль, заправляющую жизнью человѣка на всѣхъ ступевяхъ развитія его и при всѣхъ условіяхъ, въ кавихъ только можемъ мы представить его: это--одно общее всёмъ людямъ желаніе блага, одно глубоко в невскоренимо заложенное въ каждой душѣ стремленіе къ счастію. Не въ развитыхъ только умахъ, но и тамъ, гдъ человъкъ веспособенъ подняться мыслью до сознательнаго вопроса о счастіи, безсовнательное, инстинктивное стремленіе въ нему слишкомъ живо и дъйственно.

Но гдё же это благо, въ чемъ это счастіе? Не задумываясь надъ вопросомъ во всей его глубинѣ, человѣкъ выходитъ на шировое поле жизни и здѣсь, въ своей обстановкѣ, 608

среди тёхь самыхь условій, въ которыхь живеть, ищеть это счастіе въ различныхъ доступныхъ ему благахъ земныхъ. Сколько вхъ! Богатство, роскошь, знатность, почетъ, власть, извъстность, словомъ все, что даетъ удовлетвореніе твиъ или другимъ желаніямъ человёка, что доставляетъ удовольствіе, сулить наслажденіе, грубо-чувственное или высовоидеальное, все это кажется благомъ ему, манитъ къ себъ, овладъваетъ душею его. И вотъ, всъ силы и дарованія свои, всю эпергію воли направляеть онъ въ одной цёли-въ возможно большему обладанію этими благами, отдавая предпочтеніе тёмъ или другимъ изъ нихъ. Но на этомъ пути ему нивогда не удастся избъжать столкновенія съ очень многими другими людьми: таково уже особое свойство и самыхъ благъ этихъ и человѣческаго стремленія къ нимъ. Здѣсь же радомъ съ однимъ къ той же цёли стремятся и другой и третій и множество такихъ же какъ онъ разумныхъ и свободныхъ существъ. Предметъ столь многихъ желаній, естественно, достается только более сильнымъ, владеющимъ лучшими средствами для того, чтобы одержать побёду, отодвинуть другихъ, стять въ первомъ ряду и захватить добычу.

Такъ жизнъ человѣческая превращается въ обширное поле брани со всёми трудностями и тягостями послѣдней. И чѣмъ больше людей сходятся въ одномъ мѣстѣ яко бы для лучшей, болѣе удобной и счастливой жизни, повидимому для дружнаго рѣшенія общими силами жизненныхъ задачъ и тѣмъ самымъ, по человѣческому расчету, для болѣе вѣрнаго достиженія земного благополучія, тѣмъ труднѣе становится жизнь и тѣмъ дальше, неуловимѣе чудный призракъ счастія. Сколько лучшихъ силъ ума, сколько богатыхъ дарованій, высокихъ талантовъ, накая бездна энергіи, труда, самой напряженной и неусыпной дѣятельности всѣхъ видовъ в направлевій затрачивается здѣсь съ одною цѣлью—сдѣлать жизнь лучшею, извлечь изъ нея возможно больше благъ для человѣка. И что же? Цѣль какъ будто и достигается: въ области внёшней жизни делаются все новыя отврытія, взобрътенія, усовершенствованія, создаются все новыя и новыя удобства, такія яко бы блага, о которыхъ раньше и не нечталъ челов'вкъ, а жизнь отъ этого становится только тяжеле. Весь этоть колоссальный совмёстный трудь человёческій, какъ будто увеличивая количество вемныхъ благъ, на самомъ двлв лишь раздражаеть въ человвкв стремленіе къ нимъ, все болье расширяеть пределы человеческихъ желаній, увеличиваеть безь конца и мъры то, что начинаетъ казаться человьку необходимыми потребностями жизен. Для удовлетворенія послёднихъ, естественно, требуется все болёе силъ в способностей; отвоевать блага жизни становится все труднёе. Но спѣшитъ человѣкъ безъ оглядки все впередъ, къ тому, что манитъ и увлекаетъ его, не присматриваясь къ путямъ, по которымъ идетъ, не разбирая средствъ, которыми пользуется. Пусть падають слабые, опровинутые болёе сильными, нусть жалуются всё неуспёвающіе, пусть страдають небитые, стонуть израненные, пусть гибнутъ всв, у кого нътъ достаточно силъ, чтобы твердо держаться въ этомъ Грозномъ потовъ жизне: человъкъ все же бросается въ него, увлекаемый одною веутолимою жаждою благь земныхъ.

Вотъ картина человъческой жизни, какою представляется она нашему наблюденію. И сколько жалобъ, сътованій и нареканій на трудности жизни слышится ивъ устъ человъка! А между тьмъ, кто же, какъ не онъ самъ, причиною ихъ? Такую жизнь создаетъ себъ собственными руками каждый, кто смотритъ на нее только плотскими очами, кто видитъ въ ней одной начало и конецъ всъхъ желаній и стремленій своихъ. Полагая всю задачу бытія своего въ возможномъ пользованіи земными благами, въ нихъ однихъ видя и цъль жизни и все счастіе свое, человъкъ уже этимъ самымъ люшаетъ себя на всю жизнь мира, покоя души и счастія. Одно желаніе смъиятся другимъ; одна достигнутая цъль, подаривъ радостью люшь мимолетною, уступаетъ мъсто новымъ и новымъ стремленіямъ. И нётъ имъ конца и предёла... А время не ждеть; дни бёгутъ; ни одно прожитое мгновеніе не повторяется для человѣка. Съ годами силы слабёютъ, энергія гаснетъ, бренный тёлесный покровъ нашъ ветшаетъ и наконецъ приходитъ часъ, когда каждый долженъ дать отвётъ на вопросъ: что сдёлалъ я въ жизни? Рёшилъ ли задачу свою? Не простоялъ ли на торжищё жизни весь день свой праздно (Мато. XX, 6)?

Какъ праздно! скажете вы. А если жизнь проведена въ трудѣ, въ исполнения своего гражданскаго долга, въ дѣятельности, которая приносила свою долю пользы обществу и государству? Это ли праздность? Да, братіе, не только все то время, какое тратится въ жизни бевъ всякой видимой пользы для себя и другихъ, безъ дѣла, въ лѣпости или въ суетныхъ, пустыхъ забавахъ, нужно считать потеряннымъ безплодно; но в самый трудъ нашъ, трудъ, быть можетъ, выдающійся цо своимъ благимъ результатамъ, можетъ оказаться безполезнымъ для насъ предъ лицемъ праведнаго Судія. Что руководило этимъ трудомъ? Какія побужденія увлекали человъка отдавать ему свои силы и время? Стяжание богатствъ многихъ, расширеніе власти, слава, извёстность, тё или другіе личные ворыстные расчеты? Если такъ, то и трудъ и силы потеряны напрасно для человъка: такая жизнь правдна предъ Богонь. Кая бо польза человъку, аще мірь весь пріобрящеть, душу же свою отщетить; или что дасть человъкъ измъну sa dywy csow (Maro. XVI, 26)?

А высокое служение долгу, безворыстное стремление дѣлать свое дѣло ради нользы, какую приносить оно обществу, ради того значения, какое должно имѣть оно въ общей суммѣ совокупнаго труда всего человѣчества? Неужели и такая жизнь правдна? Если человѣкъ несетъ бремя жизни только потому, что оно возложено на плечи его, и во всей дѣятельности своей не видитъ ничего другого, кромѣ роковой необходимости поддерживать и своимъ посильнымъ трудомъ непрестанную

610

· Digitized by Google

работу огромнаго сложнаго механизма общечеловёческаго существованія, то вотще для него весь трудъ его, хотя бы и самый добросовёстный и вполнё отвёчавшій своимъ цёлямъ. И этотъ человёкъ не исполнилъ дёла, ради котораго посланъ былъ въ міръ, потому что не позналъ Пославшаго его, не нашелъ въ мірё Того, о немъ бо живемз и движемся и есмы, не увидёлъ Его, хотя и не далече отз единаю коегождо насъ суща (Дёан. XVII, 28. 27). И поистинё, глубоко несчастливъ такой человёкъ. Не найдетъ онъ услады въ трудё своемъ; тяжелымъ бременемъ всегда будетъ казаться живнь ему, и ни одинъ лучъ истинваго свёта не озаритъ и не согрёстъ мрачный, холодный путь его.

Но есть еще побужденія для двятельности, которыми можетъ руководиться человбкъ, повидимому -- самаго высокато достоянства: стремленіе къ истині, къ добру, къ правді, ко всему прекрасному. Живнь, направленная къ достижению столь высокихъ иденловъ, ужъ конечно не можетъ оказаться потраченною напрасно? Увы! И этотъ, повидимому, столь надежный путь можеть не привесть человёка, въ истинной цъли. Кто ищетъ этихъ идеаловъ лишь при слабомъ и потому нервяко обманчивомъ свете собственнаго равума, тотъ способенъ ли будетъ постичь ихъ во всей ихъ высотѣ? Не приметь ли онъ ложь за истину, несправедливость за правду, зло за добро? Но допустимъ даже, что человъкъ стоить на върномъ пути въ пониманію этихъ идеаловь: насколько способепъ онъ будетъ собственными силами осуществить ихъ въ своей жизни? Габ найдеть онь помощь и поддержку въ этомъ трудномъ дёлё, ободреніе въ минуты неизбёжныхъ паденій. утѣшеніе въ часы тяжелыхъ разочарованій? Самые горячіе порывы могуть овончиться полнымъ охлажденіемъ отъ ненябъжнаго сознанія своего безсилія и отсутствія идеальныхъ началь въ окружающей действительности. Не такъ ли и бываеть съ каждымь, кто вступаеть на этоть прекрасный путь, не владбя твик средствами, которыя одни только дають возможность бодро и съ успѣхомъ ндти по немъ, не открывая сердца своего Тому, Кто есть сама истяна (Ioan. XIV, 6), сама любовь (1 Ioan. IV, 8, 16), въ Комъ вся полнота правды (IIc. X, 7. CXLIV, 17).

Такъ, братіе, какими бы путями ни шелъ человѣкъ, къ какимъ бы цёлямъ ни стремился на землё, жизнь его можеть оказаться праздной предъ Богомъ, если она удаляется отъ Совдавшаго ее. Если весь міръ, не только доступный нашему взору, но и невндимый, лишь умопредставляемый нами, получиль бытіе свое оть одного премудраго и всеблагого Творца, то не къ Нему ли должна направляться и вся жизнь этого міра, не Ему ли одному служить? Если Господня земля и исполнение ея, вселенная и вси живущии въ ней (Пс. XXIII, 1), если Онъ сотвори небо и землю и море и вся, яже во нихо (Двап. IV, 15), то не по Его ли велѣніямъ в законамъ должна совершаться и жизнь въ этой вселенной, не въ Нему ли должны быть обращены и взоры всёхъ тварей Его? Вся природа живеть и дышеть только Его милосердіень, только однень всемогущимь дыханіемь Его ненамвримой любви въ ней. Вся къ тебъ чають, дати имь пищу во блаю время, въ благоговенномъ восхищения говорилъ древле святый царственный пророкъ Давидъ: давшу тебъ имъ, соберутъ: отверъщу тебъ руку, всяческая исполнятся благости. Отвращину же тебъ лице, возмятутся: отгимении духг ихг, и исчезнутг, и въ персть свою возвратятся: послеши духа твоего, и созыждутся, и обновиши лице земли (Пс. СПІ, 27-30). Какую же чудную пёснь хвалы и благодаренія непрестанно, немолчно должно возноснть все живущее на землѣ всеблагому Создателю своему, отъ Котораго исходять для него всяко даяние блаю и всякь дарь совершень (Іав. І, 17), яко изъ того и тъмъ и въ немъ всяческая (Римл. XI, 36)!

Но среди всёхъ тварей земныхъ человёкъ отличенъ особыми дарами милости Божіей. Онъ совданъ по образу

Digitized by Google

Божію (Быт. І, 26—27): вдохнувъ ез лице ею дыханіе жизни (Быт. ІІ, 7), Господь вложняъ въ душу его такія высовія силы—и разума, и чувствя, и свободной воли, какнять не двять на вемяћ ни одному изъ прочихъ созданій Своихъ. Онъ умалила его малыма чима ота ангела, славою и честію отнчала его: поставила его нада дилы руку своею, вся покорила пода нозв его (Пс. VIII, 6—7). Но и это не все, что сдйлалъ Господь для человъка. Чтобы спасти этого человъка, павшаго, омрачившаго душу свою грѣхомъ и тѣмъ осудившаго себя на вѣчную смерть, Онъ Сына своего не пощади, но за наса вспата предала есть его (Римл. VIII, 32), и вы, братіе, слышали нывѣ, что претерпѣлъ ва грѣшнаго человѣка безгрѣшный Сынъ Божій, какую великую жертву искупленія принесъ Онъ ва насъ.

Такъ дорога живнь человъка для Господа. Неужели же она появляется на свътъ лишь для того, чтобы, промелькнувъ па землё на мигъ одинъ, безслёдно исчезнуть затёмъ въ необъятной бездив непрерывно сменяющихся человечесвихъ существований? Неужели все назначение ся здъсь въ достиженів лишь тёхъ вичтожныхъ желаній и стремлевій, вакія порождаются въ бевсмертвой душё человёка тольво всявдствіе временнаго обитанія ся среди міра чувственнаго? Нёть, высокія дарованія даны человёку не для этого. И онъ самъ смутно чувствуетъ это: тв состоянія неудовлетворенности, равочарования, смятения души, какия испытываеть важдый человёкъ даже при самыхъ лучшихъ жизненныхъ условіяхъ, эти постоянныя стремленія къ чему то лучшему, къ какому-то благу высшему, къ счастію полному, не говорять ли ему, что не здёсь, на землё, послёдная цёль бытія его, что не можетъ быть поэтому достигнуто здёсь и то счастіе, какого жаждеть душа его. Но то, о чемъ можеть ляшь гадать человёкъ, ясно открываетъ ему Самъ Господь. Онъ привываетъ лучшее изъ вемныхъ созданій Своихъ въ тотъ чудный союте (I Петр. II, 9), въ какомъ обытаетъ Самъ, Онъ отврываетъ предъ человъкомъ путь возможнаго приближенія къ Себѣ, святому и совершенному, Онъ указываетъ силамъ человъка то направленіе, которое одно только и можеть привесть его къ истинному счастію. Путь этотъ есть путь подражанія Самому Господу (Ефес. V, 1), сыновняго слѣдованія всъмъ уставамъ и велѣніямъ Его, путь постояннаго неуклоннаго стремленія въ совершенству Самого Отца Небеснаго (Матө. V, 48), по образу явившагося во плоти Единороднаго Сына Его. Счастіе это есть неизреченное счастіе единенія съ Нимъ (Іоан. XVII, 21) въ жизни будущей, блаженство, всю высоту котораго земной человъкъ и постичь не можетъ, блага, изъ же око не видт, ухо не слыша и на сердце человъку не взыдоща.

Воть истинный симсль жизни человъческой. Не здъсь, на землё послёдняя цёль бытія нашего, а тамъ, въ вёчности, на небеспат (Филип. III, 20): не имамы бо здп пребывающаю града, но грядущаго взыскуеми (Евр. XIII, 14). Поэтому одна задача, одно дбло назначается здбсь каждому человбку отъ Посылающаго его въ міръ: не прилёпляясь всею душею своею къ стяжанію обманчивыхъ благъ земныхъ, къ наилучшему устроенію цутей этого краткаго странствованія своего на землё, вездё, во всякомъ положения и состояния своемъ искать прежде царствія Божія и правды Ею (Мато. VI, 33), во всякомъ земномъ служение своемъ, на чредѣ котораго поставиль его премудрый Промысль Божій, служить Ему, своему всеблагому Создателю и Господу. И что можеть быть естественные, вийств съ твих выше и отрадние для человъка! Въвецъ созданія, царь природы не долженъ ли идти во главѣ ся и въ служеніи Творцу своему? Но для созданнаго по образу Божію можеть ли быть служеніе выше в совершенные стремления вы своему Первообразу, приближенія и уподобленія Ему? Для души, носящей въ себѣ искру божества и потому неудовлетворяющейся ничёмъ на земяе, а вевольно стремящейся въ одному источнику истинияго

614

Digitized by Google

свёта, можетъ ли быть благо дороже и выше соединенія съ нимъ? И—что особенно дивно въ мірё Божіемъ—это высокое служеніе и это неизреченное счастіе доступны всёмъ намъ, каждому человёку, какое бы положеніе ни занималъ онъ на землё. Богатые и бёдные, превознесенные и униженные, высокоразвитые и простецы малосвёдущіе—всё идите на служеніе Господу, кійждо оз званіи, оз немз же призванз бысть (I Кор. VII, 20), каждый по своимъ силамъ и дарованіямъ, среди данныхъ вамъ условій земного бытія вашего, и Господь приметъ трудъ вашъ, и счастіе неложное будетъ уготовано вамъ!...

Но что же видимъ мы? Позна волз стяжавшаю и, и осель ясли юсподина своею (Ис. I, 3), а человѣкъ такъ легко вабываетъ Творца своего! Слишкомъ труденъ этотъ путь для слабыхъ силъ нашихъ, говоримъ мы, и, забывая о неизмѣримомъ милосердіи Божіемъ, о всёхъ этихъ безпримѣрныхъ страданіяхъ нашего Господа, о всевосполилющей благодати Его, стоимъ весь день свой на торжищѣ жизни праздны...

Господи и Владыко живота нашего, духъ праздности не даждь намъ!

Н. Маккавейскій.

Труды Кіевской дух. Академін, т. I 1899 г.

# АРСЕНІЙ, АРХІЕПИСКОПЪ ЕЛАССОНСКІЙ (суздальскій тожъ),

# и его вновь отврытые историческіе мемуары. ДОПОЛНЕНІЯ И ПОПРАВКИ.

Важное историческое значение открытыхъ нами мемуаровъ Арсенія, архіепископа елассонскаго, понято было вами сраву, при первомъ же съ ними ознакомлении, по пе съ такою ясностію и отчетлиростію, какъ въ настоящее время, послб возможно-всесторонняго изучевія эпохи, которую они обнымають. Послёднее обстоятельство, до извёстной степени, отравилось и на нашемъ трудѣ. Первоначально мы думали ограничиться извлеченіемъ изъ этихъ мемуаровъ лишь нікоторыхъ, наяболее, по нашему миенію, интересныхъ местъ. Но посл'в, при печатаніи своего труда, мы сознали, что подобныя извлеченія должны быть не только расширены, но к представлять, по возможности, дословный переводъ особенно тёхъ страницъ изъ вновь открытыхъ мемуаровъ, которыя писаны были авторомъ, какъ очевидцемъ. Оказавшіеся у насъ, такимъ образомъ, пробълы въ началъ второй главы мы ржшились восполнить въ настоящихъ дополненияхъ 1).

<sup>1</sup>) Остается нывѣ не переведенною липь та небольшэя (всего девять (3-11) листовъ рукописн) и не ниѣющая особеннаго историческаго вначенія часть менуаровъ архіеп. Арсенія, которая обнимаеть начальный керіодъ русской исторіи до воцаренія Феодора Ивановичэ, при которомъ авторъ прибылъ въ Россію и ниѣлъ возможность изучать историческія событія нашего отечества, какъ непосредственный дѣятель и очевидецъ ихъ. Кромѣ того, эти дополненія вызываются и другими обстоятельствами.

Во время печатанія настоящей работы, намъ удалось разыскать нёсколько новыхъ данныхъ, восполняющихъ скудныя свёдёнія о жизни и дёятельности архіепископа Арсенія, при чемъ данныя эти заключаются въ такихъ, связанныхъ съ именемъ архіепископа Арсенія, рукописяхъ, которыя, представляя весьма значительный церковно-археологическій интересъ и сами по себё, невольно требуютъ къ себё особеннаго вниманія съ нашей стороны в заслуживаютъ обстоятельнаго описанія ихъ.

Наконецъ, уже и въ настоящее время мы успъли замътить въ своемъ трудѣ нѣсколько погрѣшностей, требующихъ всправленія. В'вроятно, таковыхъ погр'вшностей потомъ найдется и болѣе: за указаніе и исправленіе ихъ мы приносимъ нашимъ читателямъ заранве свою глубокую благодарность. А въ настоящее время вмёняемъ себё въ нравственный долгъ и пріятную обязанность выразить свою искреннюю признательность всёмъ лицамъ, содёйствовавшимъ намъ, при составлении настоящаго труда, своими указаніями и доставленіемъ нужныхъ справокъ, --- въ особенности же задрскому (въ Далиація) епископу Никодиму Милашу, протојерею суздальсваго собора М. И. Хераскову, о. библіотекарю руссваго Пантелевмоновскаго монастыря на Авонѣ монаху Матвею. Ө. И. Успенскому, П. М. Милюкову, С. А. Бълокурову и зав'ядую. щему церковно-археологическимъ мувеемъ при Александро-Невскомъ братствѣ во Владимірѣ на Клязьмѣ В. Т. Геориевскому.

Къ стр. 7–9 (вн. І, 1898 г.). Архіепископъ Арсеній въ мірѣ носилъ имя Апостолія. (Ούτος ούν 'Αποστόλης δνομα, 'Αρσένιος μοναχός έχλήθη). Объ этомъ говорится опредѣленно въ его житіи. См. Прилож. стр. 201.

- Третій брать Арсенія, архіепископа елассонскаго, архимандрить Аванасій принадлежалі въ братству родной обители Дусика, иначе называемой монастыремъ "Великихъ

Вратъ" (см. выше стр. 9). Архіеннскопъ Арсеній, проведшій и самъ нѣкоторое время въ стѣнахъ этой обители, послѣ поселения въ России на постоянное жительство, не забывалъ о благодбаніяхъ, полученныхъ имъ отъ близвой его сердцу . обители, и старался всячески повровительствовать ей и матеріально помогать. Несомевнно, благодаря его участливому отношению, обитель Дусива вошла въ сношения съ Россиею, и монахи ся бывали цербдко гостями въ Москве для испрошенія милостыни у царя на нужды обители. Въ числё первыхъ гостей изъ этой обители и явился въ намъ въ Россію, "братъ родной архіепископу елассонскому", архимандритъ Асанасій. Онъ прійхаль въ Москву въ свити тырновскаго митрополита Діонисія, въ 1590 году привезшаго изъ Константинополя утвердительную соборную грамоту относительно учрежденія у насъ въ Россіи патріаршества. Въ дель о прійаді этого митрополита въ Россію говорится, что съ нимъ вивств прибыли "три архимандрита: архимандрить Аванасей оть Преображеня Христова Душкова монастыря, да съ нима священника Герасима, а другой архимандрить Дамасвина ото Всёхъ Святыхъ изъ Метеора Варлаама, да старецъ Квиріянъ, а третій Меоодій ото Ображенія Христова отъ Заборда (sic) да съ нимъ стадецъ Нюофида, да два человъка Ланда (?), да Лупа, а взяты мультянскія земли" (Гречесь. дъла, архив. мин. иностр. дълъ въ Москвъ 7099 г. Ж 3). Объ этихъ архимандритахъ митрополитъ Діонисій "государю билъ челомъ, что ови люди имянитые, и монастыри почтенные, а прібхали для милостыни" (тамъ же). Желанная милостыня была получена для монастырей, а архимандриту Асанасію, предпочтительно передъ другими архимандритами спутниками, вавъ "брату родному архіепископа елассонскаго", была оказана особяя честь, и даны болёе цённые подарки. чёмъ прочимъ прівзжныт архимандритамъ (тамъ же). Изъ того же монастыря Дусика или "Великихъ Вратъ" снова являлись за милостынею въ Россію въ 1604 году три іеромонаха Даніилъ, Евфимій и Каллиникъ, но такъ какъ "смоленская дорога была заперта", по случаю морового повѣтрія, то имъ выдана была въ Смоленскѣ милостыня, и они принуждены были воротиться назадъ, не побывавъ въ Москвѣ. (Греческ. дѣла арх. мин. иностран. дѣлъ 7111 г. № 4).

Къ стр. 49-52. Относительно года кончины архіецископа Арсенія необходимо сдёлать важную поправку. Мы. вакъ извёстно нашимъ читателямъ, отнеслись съ недовёріемъ въ надгробной плить, находящейся въ суздальскомъ соборъ надъ гробницею святителя и заключающей въ себъ на этотъ счеть опредёленную дату, т. е. 1625 годз, 29 априля. Основаніемъ для этого недов'єрія послужиль главнымъ образомъ разсказъ ключаря Ананія Өеодорова о томъ, что архіепископъ Арсеній въ этомъ 1625 году и притомъ 23 ноября принямаль участіе въ торжествахъ по случаю перенесенія въ Суздаль чудотворной иконы Казанской Божіей Матери. въ разслёдовании, по поручению патріарха Филарета, относительно чудесъ, бывшихъ въ Суздалъ отъ этой иконы, и установления праздника въ честь ся на въчныя въ BDemeна. Но мы впали здесь въ оппибку, упустивъ изъ вниманія то обстоятельство, что разсказчикъ держится хронологія церковной, отъ сотворенія міра, по которой годъ начинается съ сентября мъсяца, и человъкъ, скончавшійся въ 7133 году (по современному счисленію 1625), 29 или 13 апръля. могъ, слёдовательно, съ полною возможностію принимать непосредственное участие въ событияхъ, происходившихъ въ ноябръ мъсяцъ того же года. Въ достовфрности 1625 года, какъ года кончины святителя, насъ можетъ убъждать теперь и свидетельство, одного изъ ближайшихъ его преемниковъ по казедръ и почитателя, Стефана, архіепископа **дувдальскаго, который** въ 1668 году, т. е. всего только черезь сорокь четыре года, по кончинь архіепископа Арсенія, писаль патріарху Іоасафу, что, "будучи онь, архіепископъ Арсеній, въ Суждаль на своемъ престоль, волею Божіею, преставися, и погребень бысть въ соборной церкви Рождества Пресвятыя Богородицы въ прошломъ 7133-1625

иоду, на лёвой странё подлё столпа". (Временникъ Импер. Москов. Общ. Исторія в древностей россійскихь 1855 кв. XXII, стр. 32).

Къ стр. 62. Въ 1592 году архіепископъ Арсеній архимандриту Хиландарскаго чонастыря Гавріилу, пріфзжавшену въ намъ въ Россію за милостынею и получившему особую грамоту отъ патріарха Іова въ 1591 году (Сношен. Россін съ Востокомъ по дёламъ церковнымъ т. І. стр. 229-231) на право сбора ея, а затёмъ и рекомендованному нашвиъ правительствомъ русскому Авоно-Пантелеимоновскому ионастырю въ качествё его устроителя (тамъ же стр. 261), подарилъ славяно-русское евангеліе. Рукопись эта небольшого формата, въ 32 долю листа, писана четкимъ изящнымъ почеркомъ 1592 года, на 387 листахъ. Вь концѣ рукописи рукою писца сдълава слъдующая приписка: Сії суліс писано въ бгохранный й всенародномъ цотвоний граде Москвы. въ дин елгочитиваго ї бгохранимаго цря й великаго киза Фефуа Иваншвича всей Гочсій. самодрьжца, а даль его и блгословнав БТОЛЮБЕЗНЫН И ВСЕШЕННЫН Архинппв Кирв Арсенте Сласшскин. архимайрита хиладарьского Григоріа. ЛЕ 337. Ліца февраріа. 13, (Эта дарственная запись безъ соблюденія ореографіи и съ нъкоторыми неточностями была напечатана въ "Магазинъ сербскомъ-далматинскомъ" у Задру 1864 г. кн. ХХШ, стр. 174 и приписана здъсь безъ достаточныхъ основаній ("истомо рукомъ написато") самому Арсенію, архіепископу елассонскому). Подаровъ архіепископа Арсенія въ Хиландарскую обитель не попалъ, в перешелъ въ частныя руки, какъ гласитъ о томъ слёдующая подпись внизу, на поляхъ евангелія: Скинникъ Іwаннъ Бусовичъ 1785 г. Сщиномонахъ Викинтін Книживнив купная сне стое евангелие щая Петра сина сщеника Іоана Бусовича пострижникъ сто Архагельския шентели Крчкиана 1803 года (л. 11-19). Во второй половинъ истекающаю стольтія рукопись эта принадлежала далматинскому епископу Сте-

фану и, по его духовному завъщанію, была передана въ библіотеку Задрской богословской школы, гдъ она и хранится нынъ подъ знакомъ: 13. І. b. а IV. 24. Благодаря любезному содъйствію, бывшаго питомца нашей Академіи, извъстнаго далматинскаго епископа Никодима Милаша, это евангеліе было выслано въ Совътъ Кіевской духовной Академіи для нашего непосредственнаго ознакомленія съ нимъ.

Евангеліе это имбеть изящныя виньстки и заглавныя буквы въ началъ каждаго свангелиста, сдъланныя голубою краскою съ вологомъ, и только лишь въ пачалё четвертаго евангелія и предъ мёсяцесловомъ ваньетки писаны чернилами. Предъ виньетками и заглавными буквами вставлены шелковые предохранительные листы. Переплеть на евангелін врасный кожаный, съ серебряными наугольниками, съ серебряной пластинкой съ начертательнымъ ивображеніемъ Спасителя посрединѣ и съ серебряными застежвами XVI в. Тевсть евангельскій предваряется молитвою, воторую мы приводимъ цъликомъ, какъ образчикъ правописанія атов рув лиси: Гн Гс XG. Сне ідіноршнын везналнаго шца. рекын пречистыми ти оусты. Жео безмене не можете творити ничесоже. Ги мон Ги второю шеле въ дши мон и срун тобою речённай, припадаю твоей блгоети. помозі ми грешномоч. сте желанное мною начень о тебе само и повершіти, Стцевы ради надежа прочітати должни стое егалте на конжо диь. Га Хс, огнь пріндо въврещи на землю. сиедателен же сен вещи лочкаваго вства. П й вжещи вскорь хоще. снрыть, ебльское проповедании, иже образо огна очищай, и погочблай стрешения вержющиха (л. 1).

Къ стр. 63—54. Относительно греческаго напрестольнаго евангелія, писаннаго Арсеніемъ, архіепископомъ елассонскимъ, въ Москив въ 1596 году и пожертвованнаго имъ въ обитель пр. Саввы Освященнаго, мы ограничились лишь приведеніемъ приписокъ къ нему, имѣющихъ вначеніе для біографіи списателя рукописи. Подробнаго описанія рукописи мы не сділали на томъ основаніи, что такое описаніе, какъ намъ казалось тогда, интересующіеся могли видёть въ книгі Пападопуло-Керамевса "Ігрододоцитих Зіβдюд уху. Έν Петроол. 1897 ет. т. 7', σελ. 200—203", но, познакомившись съ этимъ евангеліемъ непосредственно, во время послідняго (1898 г.) путешествія въ Герусалимъ, мы уб'ядились, во-первыхъ, что описаніе г. Пападопуло-Керамевса ве отличается обстоятельностію и не чуждо нікоторыхъ важныхъ погрішностей, а во-вторыхъ, что настоящее евангеліе, по нашему мийнію, заслуживаетъ гораздо большаго къ себі вниманія и боліе подробнаго описанія со стороны русскихъ изслідователей, и въ виду его особаго историческаго значенія, и какъ памятника русскаго художестна конца XVI в., ваключающаго въ себі довольно много миньятюръ, заставокъ и раскрашенныхъ заглавныхъ букві.

Евангеліе арх. Арсенія въ большой листь ( $40 \times 20$  сантиметровъ), 512 листовъ, писано разгонистымъ и довольно крупнымъ почеркомъ (величина текста на страницахъ  $24 \times 13$ саятиметронъ) по 18 стрекъ на страницѣ. Рукопись эта-Апракосъ, и поэтому, кромѣ четырехъ евангелистовъ въ порядкѣ чтеній изъ нихъ въ теченіе цѣлаго года, заключаетъ въ себѣ 1) Едарредла έωдита хад агастабира са', 2) Мигодоргон и 3) Едарредла είς διαφόρους μνήμας άρίων.

На оборотѣ перваго листа, въ цѣльную страницу, имѣется изображеніе св. евангелиста Іоанпа Богослова, стоящаго предъ скалистою пещерою. Голова его повернута по направленію къ небу, откуда на него падаютъ три луча, лѣвая рука прижата къ груди, а правая сложена какъ бы для благословенія. Ученикъ его Прохорз сидитъ передъ пещерою и пишетъ со словъ евангелиста диктуемый текстъ пославянски. Бордюра нѣтъ, но его замѣняетъ цвѣтокъ, сдѣланный чернилами. На слѣдующемъ листѣ, передъ началомъ текста наъ евангелія отъ Іоанна, имѣется простая виньетка, состоящая изъ цвѣточнаго орнамента, сдѣлавнаго перомъ; наверху за-

622

ставки и по бокамъ написаны врасками въ небольшихъ медальонахъ Денсисъ, четыре евангелиста, святитель Николай чудотворецъ съ надинсью: "о а Никола" и преподобный Савва Освященный съ надписью: прибъ. Слава. (Мъсто, куда предназначалось евангеліе). Славянскія надписи имъются и надъ остальными ивображеніями данной страницы.

Каждая начальная букка чтеній изъ евангелія отъ Іоанна, за исключеніемъ трехъ послёднихъ чтеній, заключаетъ въ себѣ меньятюру, влаюстрирующую текстъ даннаго чтенія. Величина этихъ миньятюръ-буквъ въ общемъ хотя и не велика, но чрезвычайно разнообразна: миньятюра-первая имбеть 7×6 сантиметровъ, девятая -7×5 с., шестнадцатая -5×4 с., двадцать первал и двадцать вторая -5×3 с., двадцать третья. тридцать первая и тридцать пятая — 6×5 с., тридцать meстая-6×3 с., сорокъ первая-6×41/2 с., сорокъ четвертая-6×4 с., сорокъ пятая-5<sup>1</sup>/•×4 с., пятнадцатая, деватнадцатая и двадцатая  $-3^{1}/_{2} \times 2$  и  $3 \times 2$  с., а всё остальныя  $-4^{1}/_{2} \times 3$  с. Первая миньятюра-буква заключаетъ въ себѣ двѣ картины: а) Воскресение Господа и на облакахъ Господь Вседержитель въ видъ старца съ вороною на головъ и b) проповъдь Предтечи въ пустынъ, кторая-ввленіе Христа апостоламъ, по воскресенів, въ храмяні, дверемъ заключеннымъ, третья-дві нартины: а) Богъ Отецъ на троне и на лоне Его Господь Інсусъ Христосъ и b) посольство въ Предтечи съ вопросомъ: Онъ ли Христосъ? четвертая --- деб картины: а) апостоль Петръ въ гробъ Спасителя соверцаетъ пелены и b) явление Господа двумъ ученывамъ, шедшимъ въ Еммаусъ, пятая-свидительство Іоанна Предтечи: "Се Агнецъ Божій", шестая-бесёду Спасителя, сидящаго на тронъ, съ Никодимомъ, седьмая-изгнание продавцевъ изъ храма, восьмая-дев картивы: а) крещеніе Іоанномъ Предтечею приходящихъ къ нему въ Енонъ и b) и крещеніе имъ же Господа "перач той 'Іорбачои", девятая-осязыніе Спасителя апостоломъ Оомою, десятая-бракъ въ Канъ Галилейской (Христосъ, Богоматерь и ученики сидять вийсть съ

женихомъ и невъстою, имъющими на головахъ вънцы, за сервированнымъ столомъ. Архитриклинъ наливаетъ вино изъ кожанныхъ мёховъ, а вблизи его одинъ изъ слугъ закалаетъ животное), 11-14, 18-22, 24-25, 27-30, 34-37, 39-40, 42-43 и 45-49 миньятюры изображають Госпола бесёлу-• ющимъ или съ учениками, или съ приходящими кь нему группамя іудеевъ, 15-я-двё картины: а) удаленіе Спасителя на гору для молитвы и отъёздъ учениковъ въ Капернаумъ и b) и хожденіе по водамъ, 16-я-три картины: а) распятіе, b) просьба тёла Інсусова у Пилата, сидящаго на тронѣ, Іосифомъ Аримафейсвимъ и с) положение во гробъ Спасителя, 17-я-двъ вартины: а) просьба кацернаумскаго сотника объ исцълени Господомъ его болящаго сына и b) воскрешение этого сына, 23-я-исцёление разслабленнаго у овчей купели, 24-я-Христосъ-Отрокъ въ хранѣ іерусальмскомъ среди книжниковъ и фарисеевъ, 31-я---двѣ картины: а) исцёленіе Спасителемъ слёпорожденнаго и b) умовеніе послёдняго въ Силоамской купели, 32-я-синедріонъ іудейскій, замышляющій убить Господа, 33-я-двё картины: а) синедріонь и b) проповѣдь Христа среди іудеевъ, 38-я-насыщеніе пяти тысячъ народа пятью хлёбами и двумя рыбами, 41-я-Вознесеніе Господа и 44-я - первосвященническая молятва Господа. Три послёднія чтевія взъ евангелія Іоанпа имёють заглавныя буквы изт. цейточнаго орнамента. Миньятюры съ первой по сорокъ шестую писаны художественно красками, а три послёднія писаны на скорую руку штрихами и перомъ.

Евавгелистъ Матеей (л. 65 об.) наображенъ сидящимъ за столомъ, съ письменными принадлежностями, въ виду двухъ зданій, изъ коихъ одно на подобіе кресла съ высокою спинкою, а другое домъ съ навёсомъ, поддерживаемымъ двумя толстыми, съ перехватами вверху и внизу, колонками. Оба вданія соединяются посредствомъ флаговъ или перекинутыхъ полотенъ изъ одного зданія въ другое. Изображеніе имѣетъ слѣдующую наднись, сдѣланную вязью: агес Маданысъ. Краски блѣдныя. На слѣдующей страницѣ, передъ текстомъ чтеній изъ евангелія отъ Матоея, имбется, въ качествѣ виньетки, изображеніе ангела съ книгою въ рукахъ, а наверху и по бокамъ его находятся медальерныя изображенія Денсиса, четырехъ евангелистовъ и святителей Василія Великаго и Іоанна Златоустаго бевъ всякихъ надписей. (Изображенія святителя Григорія Богослова, о которомъ упоминаетъ г. Пападопуло - Керамевсъ, мы не нашли среди этихъ ;медальоновъ, да оно было бы излишне и портило-бы симметрію).

Заглавная буква перваго чтенія  $(7^{1}/_{2} \times 5$  сант.) представляеть двѣ картины: а) вверху Богъ Огецъ, сѣдящій на тронѣ, въ бѣломъ одѣяніи съ державою въ рукѣ и предстоящіе по бокамъ ангелы и b) внизу Спаситель, прощающій грѣшниковъ. Въ чтеніяхъ изъ этого евангелиста имѣется еще одна миньнтюра—буква на л. 71 об.  $(6 \times 4^{1}/_{2}$  сант.), изображающая бесѣду Господа съ учениками, а всѣ остальныя заглавныя буквы чтеній сдѣланы изъ растительнаго орнамента, раскрашеннаго красками.

Евангелистъ Лука (л. 173 об.) изображенъ сидящимъ на свамеечкв передъ столомъ, на воторомъ красуются чернильница, пожницы, подсвёчникъ и другія вещи, необходимыя при писанія рукописей, а въ столь видивются рукописные свитки. Текстъ списываемаго евангелія и оригинала для него. лежащихъ на этомъ столъ, греческий, но съ ошибками. За евангелистомъ изображены два зданія, одно многоугольное съ многоугольнымъ куполомъ и двускатною кровлею, а другое обыкцовенной формы съ надстройкою наверху и съ полукупольною покрышкою. На слёдующей страницё, въ началё чтеній изъ евангелія отъ Луки, изображень левъ съ закрытою книгою въ лапахъ, а наверху и по бокамъ его-изображенія въ медальонахъ Деисиса, четырехъ евангелистовъ и московскихъ святителей въ бёлыхъ клобукахъ (Указаніе на мёсто, гдъ было изготовлено настоящее евангеліе) съ славянскими надписями: Пита и Алекса. (Объ этихъ русскихъ святителяхъ г. Пападопуло-Керамевсъ совсёмъ умолчалъ). Всё начальныя буквы чтеній изъ этого евангелія, за исключеніемъ одной (л. 218 об.), ивображающей сразу три картины: а) просьбу Іанра въ Господу объ исцёленіи его дочери, b) исцёленіе кровоточивой женщины и с) воскрешеніе дочери Іанра, оплакиваемой матерью (6×3<sup>1</sup>/• сант.), сдёланы изъ цвёточнаго орнамента и росписаны довольно изящно краскамы.

Евангелисть Маркъ (л. 319 об.) съ вязною надинсью наверху: агом Ма(в)кил изображенъ сидящимъ за столомъ съ письменными принадлежностями и пишущимъ по-гречески евангеліе съ ошибкою: ώς γέγραται. Предъ столомъ на пропитрѣ лежитъ греческій оригиналъ съ опискою: ώς γέγαται. Въ столъ находятся свитви, а подъ столомъ черинльницы. На заднемъ фонъ изображены два зданія съ перекинутыми Флагами, изъ коехъ одно походить на храмъ съ куполомъ, а другое въ видъ трона съ полукруглою высокою спинково. Слѣдующая страница дапнаго евангелія, вверху передъ текстомъ евангелія, имфеть изображеніе орла съ закрытою книгою въ когтяхъ. Наверху и по боканъ этого орла им видимъ, какъ и на другихъ подобныхъ страницахъ, въ медальонахъ изображение Денсиса, а вивсто обычныхъ четырехъ евангелистовъ изображенія русскихъ святыхъ съ славянскими надинсями: Бой и Глеск. Оба святые въ княжескихъ шубкахъ и шапочкахъ на головахъ, на подобіе вёнца Мономаха. (Г. Кераневсъ-Пападопуло принялъ этихъ руссвихъ святыхъ за изображенія двуха пророкова). Внизу подъ изображеніемъ мученика Бориса находятся изображенія (Тирова) Онибо (Это изображение г. Пападопуло-Керамевсъ совсёмъ замалчиваетъ) и священномученика Осмдоть (по Керамевсу-Пападопуло, это изображение " Θεοδοσίου τοῦ χοινοβιάργου"), а подъ изображеніемъ Гліба на лівой сторонів-изображенія Марів Магдалины въ строго-восточномъ одбянии съ покрытою головою и съ алавастромъ для мура въ рукахъ (По Керамевсу, -- это язображеніе "Маріас Аіуоптіас") и преподобной Кініл. Каждая

626

начальная буква чтеній изъ евангелія составлена изъ цвёточнаго орнамента и художественно раскрашена красками.

Евангеліе 1596 г. имёло на себё несомнённо драгоцённый окладъ, доказательствомъ чего могутъ служить серебряные гвозди, сохранившіеся доселё на выходныхъ доскахъ и прикрёплявшіе нёкогда этотъ окладъ, и красный атласъ на внутренней сторонё этяхъ досокъ, которыя, при снятіи оклада, были переломаны пополамъ. Объ этомъ драгоцённомъ окладё сообщилъ намъ свёдёнія нынёшній скевофилаксъ святого Гроба, архимандритъ Евенмій, что онъ въ 1862 году былъ употребленъ на нужды святого Гроба. Если принять во вниманіе, что данное евангеліе имёло какое нибудь отношеніе къ личности Бориса Годунова, а въ этомъ, какъ увидимъ сейчасъ, едвали можно сомнёваться, то окладъ ва этомъ евангеліи долженъ быть не малоцёненъ...

Въ нашемъ описаніи настоящаго евангелія нельзя не обратить вниманія на л. 320, т. е. на начало евангелія Марка, или, точнёе, на его начальную виньетку и имёющіяся здъсь медальонныя изображенія святыхъ, присутствіе которыхъ въ данномъ евангеліи едва ли можно объяснять простою случайностію. Въ группь изображенныхъ святыхъ мы видниъ здёсь св. мученика князя Бориса, св. Марію Магдалины, великомученика Өеодора Тирона и преподобную Ксенію, т. е. святыхъ покровителей всей семьи конюшеннаго боярина и царскаго шурина Бориса Годунова, у котораго супруга называлась Маріею Григорьевною, сынъ и наслёдникъ Geodoромъ Борисовичемъ и красавица дочь Ксеніею Борисовною. Изображение св. мученика Глъба попало сюда несомивнно для симметріи и потому еще, что эти два родные брата-святые мученики-въ нашей иконографіи всегда пишутся вмѣстѣ. Но почему здъсь пишется ивображение преподобнаго Өеодотаэто для насъ непонятно, и мы затрудняемся дать объяснение этому явленію. Припоминая теперь время написація даннаго евангелія, т. е. 6 марта 1596 года, "когда, по выраженію

627

прициски въ евангелію, свиптръ (русскаго) царства держалъ (въ своихъ рукахъ) царь Өеодоръ (Ивановичъ)", и когда его вліятельный бояринъ Борись Годуновъ еще былъ далекъ отъ русскаго престола, странность появленія святыхъ патроновь этой семьи въ рукопаси, предназначавшейся къ отправкѣ въ Іерусалимъ, въ обитель пр. Саввы Освященнаго, и притомъ отъ имени самого переписчика, Арсенія, архіепископа елассонскаго, на поминъ его собственной родной семьн, --- вполнъ очевидная для всякаго читателя. Въ виду этого у насъ является невольно убъждение, что настоящая рукопись была писана. по поручению Бориса Годунова, и преднавначалась къ пожертвованію въ чтимую имъ лавру пр. Саввы Освященнаго черевъ, гостившаго въ то время въ Россіи, келаря Дамаскина, пользовавшагося особеннымъ благоволеніемъ его. (Греческ. дёла въ главн. архивё мин. иностран. дёль 7099 г., № 3; 7111 г., № 2; 7111 г. № 3). Отправлена эта была рукопись въ навначенное мёсто не ранёе 1604 года, когда Борисъ Гоачновъ сидваъ уже на русскомъ престолв, потому что Дамаскинъ келарь, прибывъ въ Россію въ 1590 году, не выйзжалъ изъ Россін болфе десяти летъ (тамъ же 7111 г. Ж 2), и монахи лавры "четырнадцать лёть царсвой милостыни не имвли". Можно думать, что эта посылка была одновременною съ посылкою другого евангелія і) для святого Гроба,

1) Βτοροε Γρεчεское евангеліе, писанное въ Москвѣ и певѣстное нодъ именемъ евангелія царя Бориса, хранящееся нынѣ въ Святогробской скевофинакіи, оцисиванось уже неодновратно, но эти описанія не были обстоятельны и не лишени иѣкоторихъ фавтическихъ погрѣтностей. Ученые греки Г. Палама (Теродолоция́с, я́тоі е́піторос історія тя́с а́үіас по́леюс Тероваля́µ. ἐν Теровал. 1862 ἐτ. σελ. 489—490, σημ. 1), архимандрить Кириллъ Аванасіадись (Σωτήρ 1889, τ. XII, τεῦχος β΄ σελ. 55, σημ.) и Ав. Пападопуло-Керамевсь (Теродоλομιτική βιβλιοθήκη. ἐν Πετρουπ. 1897 ετ. τ. γ΄ σελ. 219—223), восиронзводя цѣнномъ и совершенно правилено (хотя въ самонъ надин-

628

врученною патріаршему посланнику этого времени, архимандриту Өеофану (Тамъ же), съ которымъ покинулъ Россію и

санін на оклад'я инфится ореографическія описки, допущенныя русскимъ мастеромъ) греческія прилиски на евангеліи и на его окладь. считають, однако, это свангеліе даронь царя Өсодора Ивановича, или этого послёднаго висстё съ руссиних диктаторомъ (ρώзο; διατάτωρ) Ворисонъ Годуновынъ (А. П.-Кераневсъ). Основаніенъ для вихъ служать заключительныя слова приписан на окладь евангелія, въ которой упоминается ния Өводора, сына Бориса Годунова ( (хай v)ibc. αύτου Θέδο(ω)ρος, принятое ими, очевидно, по недоразумино, за имя царя Осодора Ивановича, который на самонъ деле не выбеть никакого отношенія къ этому второму греческому евангелію, если не им'ять въ виду, что оно писалось и получило свой драгоцённый окладъ въ царствование этого послёценго. Надлежащних образонь поняли значеніе этихъ прицисовъ наши любители древенхъ нанятенковъ искусства и инсьменности, которымъ приходилось разсматривать и интересоваться даннымь свангеліень, напр. А. Г. Якослевь (Извіст. археологическаго внотитута въ Константиноводъ вн. I, отд. III, стр. 24 – 25), О. И. Успенскій (танъ же кн. II, отд. I, стр. 34—35) н А. А. Суворчинь (Шилестина в. XXII), но, къ сожалёнію, и нами однешватели данняго евангелія не только не воспроизвели точно греческихъ принисокъ нъ евангелію но не напечатали цвликомъ даже и славянской вкладной записи, находящейся на краяхъ златокованнаго оклада. Читается эта любопытная запись такъ: Лита "Зрда" сню стоо книго W пречистыха н бжитвиных оустя салием ГДима глемое вваньгнале положнав во ствю щжов пресвитлаго и тридневнаго воскретниа ве-ликого Гда Бга и Спеа наше Теа Ха на стый и превысокии престиль на бжественны его грикомь нже есть во стемь граде Ісраме многигрешным Борн и Осдиря. ("Сро' То пароч вивлоч, δπερ έκ του καθαρωτάτου και θεϊκωτάτου Αύτου στόματος του Κυρίου ώνομάσθη εύαγγέλιον, άφιέρωσεν είς την άγιαν έχχλησίαν την φωτηνοτάτην (sic) τῆς τριημέρου 'Αναστάσεως τοῦ μεγάλου Θεοῦ xai Σωτῆρος ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, εἰς τὴν ἀγίαν καὶ ὑψηλωτάτην (sic) τράπεζαν, άνωθεν είς τον θεωτηχόν (sic) Αύτου τάφον, τον έν τη άγία πόλει 'Ιερουσολήμ (sic) Μπαρούσιος (καί υ)ίος αύτου Θέδορος (sic). Οбстоятельное

#### труды вівоской духовной академія.

названный веларь Дамаскинъ (Тамъ же, 7111 г. № 3). Этимъ обстоятельствомъ мы объясняемъ и тотъ фактъ, что евангеліе, писанное Арсеніемъ, архіепископонъ елассонскимъ, не попало, до своему назначенію, въ обятель св. Саявы, а задержано было въ скевофилавіи св. Гроба, гдё оно хранится и до настоящаго времени. Какъ изв'естно, монахи лавры, въ силу разнаго рода неблагонріятных обстоятельствь, повинули тогда обитель "на ма 10е врсия, доколё отъндетъ гийнъ Господень, и, понмавъ всё свои сосуды монастырскіе, и пришли въ святый градь Іерусалимь, въ другой монастырь свой великихъ чиноначальникъ Михаила и Гавріила" (Греч. дѣла арх. мин. иностран. дёлъ 7111 г. № 2). Скевофилакія святого Гроба была признана удобною хранительницею этого царскаго подарка навремя, но после, по переселении иноковъ обители пр. Саввы Освященнаго снова въ давру, данное евангеліе оставлено было въ своемъ временномъ пріють и уже навсегда потомъ сдёлалось неотъемлемымъ сго достояніемъ.

Считаемъ благовременнымъ исправить здёсь нёкоторыя свои неточности въ переводё второй приниски къ настоящей рукописи, говорящей о времени написанія ся Арсеніемъ, архіспископомъ слассонскимъ. Вотъ болёс правильный переводъ ся: "Книга эта окончена 6 марта рукою грёшнаго (таха) Арсенія и архіерея богоспасаемаго града, т. с. Елассоны, который находится и лежитъ вблизи Эллады, въ 7104 = (1596 году) отъ начала существованія всего міра, въ городё Москвё великой Россіи, когда скиптръ этого царства держалъ царь Өеодоръ, великій самодержецъ владимірскій, московскій и всего сёвера. Послана она на поминовеніе меня и родителей, и родиыхъ моихъ братьевъ архіереевъ и ісромонаховъ (другероноча́ую»):

описаніе настоящаго ованголія в его драгоцівнаго оклада, съ существенными поправками и дополненіями къ извістнымъ намъ описанія чъ, мы сдізлаемъ въ особой статьй, обіщанной нами для «Извістій археологическаго института въ Константинополі».

630

Өеодоръ священникъ былъ отцемъ моннъ и Христодуліяматерью моею, а также братьями моннъ и Христодуліястагонскій, Маркъ, (епископъ) Димитріады, Аоанасій, Пахомій, слава іеромонаховъ, — въ честную обитель Саввы Освященнаго, находящуюся въ Палестинъ, вблизи Іордана, во славу Отца и Сына и Святаго Духа трисіятельныя и святыя (хай септъ́, въ подлинникъ, а не тъ́, соептъ́, какъ прочиталъ г. Керамевсъ-Пападопуло) нераздъльныя Трояцы". Признаемъ не лишнимъ упомянуть здъ́сь и о томъ, что на рукописи имѣется, кромѣ двухъ приписовъ писца рукописи, отмѣченныхъ г. Пападопуло-Керамевсомъ, и еще одна, писансанная повднѣйшею рукою: "То таро̀и а́уюи едаууе́люи е́ура́сто а́то̀ 'Ада̀µ 7104=1Сро́.".

**К**ъ стр. 69. Славяно-русское евангеліе XVI в., подаренное Арсеніемъ, архіепископомъ суздальскимъ, въ 1619 году въ Никольский Шартомский монастырь, въ настоящее время передано въ церковно-археологическій музей Александро-Невскаго братства въ городъ Владиміръ на Клязьмъ. Ознакомившись непосредственно съ эгимъ свангелісиъ, мы убъдались, что описание его, сдёланное іеромонахомъ Іоасафонъ (Перковно-историческое описание суздальскихъ достопамятностей. Чугуевь 1857, стр. 30-31), не отличается точностію, по крайней мёрё, для нашего времени, такъ какъ съ 50-хъ годовъ истекающаго столътія оно пережило, очевидно, немало превратностей. До настоящаго времени евангеліе это, въ осьмую долю листа, сохранило лишь 287 листовъ. Рукопись имбла вогда-то миньятюрныя изображенія четырехъ еванпо изъ нихъ уцблёли лишь двё миньятюрыгелистовъ. о ауюс Мархос и ауюс Лоихас. Изображения, сдёланныя перомъ и расврашенныя потомъ красками, не высокаго достоинства въ художественномъ отношении, хотя, судя по правильности надписаній надъ изображеніями, художнивомъ былъ грекъ, но виньетки предъ началомъ каждаго евангелиста изъ Труди Кіевсвой дух. Академін, т І, 1809 г. 41

цвъточнаго орнамента сдъланы довольно недурно. Заглавныя буквы писаны киноварью. Вкладная занись (л. 97 об.), писанная собственноручно Арсеніемъ, архіепископомъ суздальскимъ, находится поолё предисловія къ евангелію отъ Марка (а не стъ Луки, какъ говоритъ о. Іоасафъ) и дословно читается такимъ образомъ: Смирінный, Арсеній архининскопъ соудальскый, и тороускый и преже (о. Іоасафъ) и дословно читается такимъ образомъ: Смирінный, Арсеній архининскопъ соудальскый, и тороускый и преже (о. Іоасафъ читаетъ: а прежеде) еласонъскый гранинъ. далъ сие еблие. на пристолъ вдомъ віликаго чюдотворъца Николы в Шарътомъскей монастыръ дал доущівнаго спесина. и дъла поминание (у о. Іоасафа: и для поминовенія) родитіли мой (тамъ же: родителей моихъ) свщійе. нерта Фешдора, инскоу Христодоулию. и дал братий моён Ишсафа. спкпа. Марка спкпа. Арьсенна архиеракпа: сщійо. инока. Афонасия архимоДрита: сщёно, инока. Пахомиа. Христофора. Виланоуила. Нешфита. Калиникию (у о. Іоасафа: Калиннивія): Лъта Зркз. мща Йюйа въ а диь.

Въ качествъ обравчика явыка рукониси, мы дълаенъ слъдующую выдержку: Поніжі оўбо либози начаша чиничти покъсть ї навъстований въ на вещё. Іакожі предаша на неперка самовидцы, и слоугы сыкше словеси. Изболиса и мит последовакшоу, сыкше всёхъ испытио: по радоу писати тест державным Фещдиле. да разоумъеши. Синуже наоўчилса еси словесё оутвержение.

Къ стр. 367—371 (III, 1898 г.). Послё разсказа о построеніи царемъ Өеодоромъ Ивановичемъ, такъ называемой, царь-пушки, авторъ мемуаровъ ведетъ довольно пространную ръчь о широкой благотворительности этого царя и его добромъ характеръ. "И другія безчисленныя благодъянія совершилъ онъ внутри и внъ Москвы и во всей Россіи и во всякомъ городъ и деревнъ. И послалъ онъ богатую милостыню по родителямъ своимъ не только въ Россію, но и въ другія царства, святымъ патріархамъ въ Константинополь, въ Александрію, въ Антіохію, въ Іерусалимъ, въ церкви и въ муж-

свіе и женсвіе монастыри, и всёмъ бёднымъ и нуждающимся. Особенно богатую индостыню онъ отправиль во святую Гору и во всё монастыри Востока и Запада (хай ей атачта та μοναστήρια 'Ανατολῆς τε χαὶ Δύσεως). Эτοτъ святой царь и великій внязь Өеодоръ быль весьма добрый и милостивый, и весьма кроткій царь, какъ никто другой изъ прежде его бывшихъ великихъ князей; и за его доброту всё цари и властители, находившіеся бливъ него, промышленіемъ и мановеніемъ великаго царя нашего Бога, почитали его. Сей святвишій царь и великій князь Өеодоръ, поцарствовавши въ своемъ вемномъ царствъ пятнадцать лють, (водворился) въ небесномъ царствё со святыми вёчно, получивъ въ обмёнъ на земное царство небесное, 7 числа января мъсяца. И погребли его въ честномъ соборномъ архангельскомъ храмъ съ отцами его, внутри предёла святого Іоанна Лёствичника, съ плачемъ в рыданіемъ въ теченіе многихъ дней. Весь народъ Москвы и всей великой Россіч пролилъ великій и весьма горькій вопль, такъ какъ лишились такого кротчайшаго и благочестиввишаго святого царя".

## Царствованіе благочестивѣйшаго царя и веливаго внязя Вориса Өсодоровича Годунова всея Россіи.

"Весь синклить двора и соборь архіереевь, и весь народь великой Москвы и всей Россіи, согласно съ мнѣнісмъ и волею царицы и великой княгини Ирины, провозгласили царемъ и великимъ княземъ всей великой Россіи великаго боярина Бориса Годунова въ женскомъ монастыръ за Москвою, гдѣ находилась царица Ирина, сдѣлакшаяся монахинею, переименовавшись въ божественной и ангельской схимъ въ монахиню Александру. Въ лѣто отъ созданія міра 7107, отъ рождества же Христова 1598, въ Сентябрѣ мѣсяцѣ, въ день воскресный, великій патріархъ Москвы и всей Россіи избраннаго Бориса Годунова, брата Ирины, царицы всея Россін, короноваль въ царя московскаго и всея Россін въ патріархів, въ соборномъ храмѣ пречистой Богородицы, въ присутствін всёхъ архіерсевъ и архимандритовъ, и бояръ, и всего санилита, и всего народа Москью. Находились 1) (при этомъ) многіе архіерец и архимандриты изъ Константинополя: епископъ Ериссо и святой Горы киръ Игнатій, который, спустя нъкоторое время, сдълался архіспископомъ рязанскимъ и патріархомъ Москвы и всей Россіи, и архіепископъ ахридскій вирь Нектарій, и митрополить видинскій Өсофанъ, и великій архимандритъ ісрусалимскій киръ Дамаскинъ изъ Эллады, и великій старецъ великой лавры святого Саввы Освященнато въ Іерусалемъ Дамаскиев, и мноrie другіе іеромовахи святой Асонской горы и изъ другихъ равлечныхъ монастырей. И какъ только былъ вѣнчанъ царь и вовсёль на царскій престоль, то особенно почтиль боярь н всёхъ придворныхъ, давъ имъ многіе подарки и учинивъ проивнодства ихъ ивъ одного достоинства въ другое.

"Итакъ, онъ явился подражателемъ блаженнъйшаго и освященнаго отца своего царя Өеодора (Обтос обо ѐμιμήθη то̀о µахарιώтатоо хад ήγιασμένου πат є́ра (sic) аютоо βасяλέа Θεόδωρου) и раздавалъ каждый день великую милостыню. Имѣлъ онъ во многихъ мъстахъ назначенныхъ людей, кото-

<sup>1</sup>) "Υπήρχον και πολλοί ἀρχιερεῖς και ἀρχιμανδρῖται ἀπὸ Κουσταντινουπόλεως: ὁ ἐπίσχοπος Ἐρισσοῦ καὶ ᾿Αγίου Όρους κὑρ Ἱγνάτιος, ὅστις μετὰ καιρὸν οὑ πολὑν ἀρχιεπίσχοπος ἘΡαζανίου καὶ πατριάρχης Μοσχοβίας καὶ πάσης Ῥωσσίας ἐχρημάτισε, καὶ ὁ ἀρχιεπίσχοπος ᾿Αχριδῶν κὑρ Νεχτάριος, καὶ ἑ μητροπολίτης Βοδενῶν Θεοφάνης, καὶ ὁ μέγας ἀρχιμανδρίτης τῶν Ἱεροσολόμων κὑρ Δαμασχηνός, ὁ ἐξ Ἐλλάδος (πραθαμαθές, καὶ κακεισα, μες μετεορεκαιο μομασχηνός, ὁ ἐξ Ἐλλάδος (πραθαμαθές, καὶ κακεισα, μες μετεορεκαιο μομασχηνός, ὁ ἐξ Ἐλλάδος (πραθαμαθές, κοῦ Δαμασχηνός τῆς μεγάλης λαύρας τοῦ ἀγίου Σάββα τοῦ Ἡγιασμένοῦ, τοῦ ἐν Ἱεροσολόμοις, καὶ ἅλλοι πολλοὶ ἱερομόναχοι ἀπὸ τοῦ ʿΑγίου Ὅρους τοῦ Ἅδωνος καὶ ἀπὸ ἅλλα διάφορα μοναστήρια\*. рые раздавали повседневно милостыню не только по Москвё, но и по всей Россіи. Одъ роздаль милостыню по монастырямь, священникамь и всёмь нуждающимся.

"Во второй годъ его царствованія. былъ великій голодъ во всей Россіи, и продавался мёшокъ пшеницы болёе, чёмъ за тысячу двёсти аспръ, т. е. за десять золотыхъ флориновъ. И сей царь, какъ великій милостынедавецъ, каковымъ былъ, роздалъ много хлёба и много продуктовъ нуждающимся и бёднякамъ и освободилъ безчисленный народъ отъ великаго и ужаснаго того голода.

"Эготъ царь и великій внязь Борисъ имѣлъ превраснаго сына по имени Өеодора и врасивѣйшую дочь по имени Ксенію"... Далѣе разсказъ идетъ о сватовствѣ датсваго принца за дочь царя Бориса Ксенію и о посольствѣ въ Грузію съ цѣлью сосватать за сына, царевича Өеодора, грузинскую царевну у царя Александра. См. стр. 367-368.

"Въ томъ же году (т. е. четвертомъ) скончалась сестра царя, царица Александра монахиня, и похоронили ее въ Вознесенскомъ монастырѣ внутри Москвы съ прочими великими княгинями и царицами. Она, послѣ смерти мужа ея, прожила четыре года. Въ (память) этой царицы Александры монахини царь Борисъ роздалъ большую милостыню архіереямъ, священникамъ и во всѣ монастыри не только въ Москвѣ и въ Россія, но въ Контантинополь, и въ Александрію, и въ Антіохію, и въ Іерусалимъ святѣйшимъ патріархамь, архіереямъ, отправилъ великую милостыню на святую Гору и во всѣ монастыри Востока и Запада. Онъ возобновилъ и украсилъ многія церкви и монастыри и т. д. См. выше стр. 369—370.

"'Αλλ' ὁ πάντα ') βασχαίνων δαίμων, μὴ δυνάμενος ὑποφέρειν δεωρεῖν τὸ ἀγαθὸν καὶ τὰς καλὰς καὶ πολλὰς πράξεις, καὶ ἀνδρογαθίας τοῦ καλοῦ καὶ εὐσεβοῦς βασιλέως, ἢ ἐξ ἡμῶν ἀμαρτιῶν, ἦ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русскій перелодъ этого восьма интереснаго міста менуаровъ архіенископа Арсевія, который въ свойхъ возврѣніяхъ на лачность Лжедиматрія несомийнно двоился, см. выше стр. 370.

οίς χρίμασιν οίδε ὁ Θεός, ἀνήγειρε νέον ἀνθρωπάριον καὶ μοναχον μακενδύτην, καὶ ἰεροδιάκονον, τοῦνομα Γρηγόριος μοναχὸς ἐκ τῆς μεγάλης μονῆς τοῦ ἀρχιστρατήγου Μιχαήλ ἔνδον Μοσχοβίας, καὶ μοναοτήριον τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν μητροπολίτου Μοσχοβίας 'Αλεξίου τοῦ θαυματουργοῦ. Καὶ ἐστρώθη δι' αὐτὴν τὴν βασίλειαν, ὅστις ἀπελθών εἰς τὴν Λεχίαν, ἔχων μεθ' ἑαυτοῦ καὶ δύο μοναχούς, συνεργοὺς τοῦ θελήματος αὐτοῦ, ὠνομάσθη διὰ υίὸς τοῦ βασιλέως καὶ μαγάλου κνέζου Ἰωάννου Βασιλειεβίτζη μεγάλης 'Ρωσσίας, Δημήτριος ὄνομα. 'Οστις Δημήτριος πρὸ τοῦ Θεοδώρου βασιλέως ἐφονεύθη, ἐν ῷ κάστρῷ ἐφυλάττετο Οὕγλητζα, συνεργεία τοῦ βασιλέως Μπαρούση, ὅντος αὐτοῦ ἔτι ἄρχων, καθώς πολλοὶ εἶπαν.

"И нъкто князь по имени Адамъ Вишневецкій, услыхавъ, такъ какъ монахи утверждали, что онъ истинно сыпъ царя и великаго князя Ивана Васильсвича, взялъ его въ домъ свой, сняль съ него монашескія одізнія, оділь въ світскій востюмъ и представилъ великому королю Польши. Великій же король, принявши его милостиво, поручилъ его Сендомирскому военодѣ господину Георгію на время, чтобы разувнать относительно него. Воевода Сендомпрскій, принявшій его въ домъ свой, имън и доче дъвицу по имени Марію, условились другъ съ другомъ, что онъ возметъ се въ жены, что и случнаюсь въ непродолжительномь времени. Этотъ воевода Сендомирскій, безъ совъта и желанія великаго короля Польши Сигизмунда, собравши въ качествъ войска многихъ юношей къ нему, который именовался Димитріемъ, сыномъ цяря великой Россіи Ивана Васяльевича, началъ выдавать его, именуемаго Диметріемъ, что онъ сыяъ даря великой Россіи Ивана Васильевича. И когла они явились со мпогимъ войскомъ на границы великой Россіи въ городъ Черниговъ, то воеводы черниговскіе, услышанши молву о немъ, что онъ сынъ царя Ивана всея Россіи, приняли его съ радостію безъ всякаго замъшательства или войны, какъ сына царя Ивана. Равнымъ образомъ п Путивль, -и это укрѣпленіе большое и сильное, -иринялъ его съ удовольствіемь. Услышавши, и прочіе города в

636

народъ поклонились ему, какъ царю и сыну цари Ивана. Царь Борисъ, получивъ это извъстіе, смутился и, пославши многочисленныя войска, съ великимъ стараніемъ преслёдовалъ его. Войско его (т. е. Лжедимитрія) было раздёлено на двё части: самъ онъ одинъ съ немногочисленнымъ войскомъ убъжалъ въ большую врёпость Путивль и скрылся, а другая часть войска его вошла въ крёпость Кромъ, крёпость большая и сильная. Итакъ, неразумные осаждали Кромъ, а не Путивль, которая была корнемъ и главою, въ теченіе трехъ съ половиною мёсяцевъ.

"И 13 Апреля месяца, въ субботу, царь Борисъ, будучи здоровъ, посл'в об'вда, когда бояры удалились по своимъ домамъ, и самъ царь Борись, удалившись изъ столовой во внутренній покой дворца, неожиданно скончался. Прибывшій вскорѣ патріархъ киръ Іовъ едва успѣлъ и пріобщилъ его Божественныхъ Таинъ и постригъ его въ монахи, назвавъ его Боголёпомъ монахомъ, т. е. Боголюбезнымъ. Итакъ, патріархъ, архіерен, священники, всѣ бояре и народъ похоронили его съ велякою честію и псалмопфніемъ въ всечестномъ архангельскомъ храмѣ съ прочими царями и великими князьями, вблизи благочестивъйшаго царя Өеодора. Всъ бояре в народъ, лишившіеся такого царя и попечителя о царствѣ и милостиваго во многомъ, сильно скорбёли и оплакали великимъ и весьма горькимъ плачемъ. О несчастие! Какое несчастие началось съ того часа"... См. далее стр. 371.

Къ стр. 90 (кн. V, 1898 г.), Считаемъ нужнымъ исправить ошибку въ переводъ слъдующихъ строкъ мемуаровъ: "Итакъ, если бы онъ пожелалъ взять царицу Марію въ жены, будучи вдовымъ и не имъя въ то время супруги, при желаніи и самой царицы и отца ея Георгія Сендомирскаго и всъхъ его приверженцевъ, то онъ не лишился бы царства (одх йделе тоепист тйς βασιλείας), но онъ предпочелъ взять себъ молодую и красивую дъвицу и т. д. Къ стр. 102 Неудачнымъ намъ кажется переводъ и послёднихъ строкъ этой страннцы, а ноэтому мы исправляень его такимъ образомъ: "Все это произонило по той причиев, что король не хотёлъ дать сына своего въ цари имъ, какъ об'ящался раньше. Говорилось (въ Польшё), что онъ или дастъ сына своего въ цари имъ, или оставитъ Москву сожженною и т. д., (Тойто блои сре́ието бла и и и делися у храдис и добоги точ обои адтой бла васиба адтойи, хадос, пройнестрето. А се о и те с. бти й иа бооги то̀и обои адтой бла васидеа адтойи, й иа асибои тъ хатахехацие́ити Москов(ка и.т. д.).

А. Дмитріевскій.

## СЛОВО

## въ пятокъ четвертой недѣли Великаго Поста при воспоминаніи страстей Христовыхъ<sup>1</sup>).

И егда пріидоша на мъсто, нарицаемое лобное, ту распяша Его... Іисусъ же глаголаше: Отче, отпусти имъ (Лув. XXIII, 33-34).

1

Евангельское повѣствованіе о страданіяхь Христовыхъ представляетъ нашему ввору, братіе, печальное и ужасающее зрѣлище человѣческой злобы и порока... За то какою отрадой исполняется душа наша, когда слышимъ мы евангельскія слова: *Іисусъ же глаголаше*: Отче, отпусти имъ! Какой дивный и умилительный образъ всепрощающей любви, — образъ долготерпѣнія и кротости среди оскорбленій и неправдъ возпикаетъ предъ нами при этихъ словахъ!..

Никто не претерпёлъ столько отъ злобы человёческой, какъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ. Отъ Виелеема до Голгоем, въ теченіе всей своей земной жизни Онъ страдалъ отъ человёческой неправды. Ослёпленный своими вождями слёными, жестоковыйный народъ іудейскій не только отвергъ то ученіе, для возвёщенія котораго Сынъ Человёческій со-

<sup>\*)</sup> Произнесено въ церкви Кіево-Братскаго монастыря 1899 г. 26 марта.

640

шелъ съ неба на землю, но оклеветалъ, емпьният со беззаконными величайшаго Праведника; какъ преступника, предалъ Его на позорную смерть... И вотъ, оставленный всъми, пріявшій заплеванія и заушенія, увёнчанный вёнцомъ отъ тернія, пригвожденный ко кресту, Сынъ Человъческій подвергается новымъ насмёшкамъ, новымъ не заслуженнымъ оскорбленіямъ, не сдерживаемымъ даже видомъ льющейся крови. Какою невообразимою тяжестью должны были ложиться эти оскорбленія на безгръшную душу Богочеловъка! Какія болюзни смертныя и муки адовы должна была переживать эта душа!.. И однакоже, не вопли проклятія, не обличенія и жалобы мы слышимъ со Креста, а слова любви и всепрощенія, возносимую отъ чистаго сердца молитву за оскорбителей: Отче, отпусти имъ!

Братіе! По слову апостола, Христосъ пострада по наса, намъ оставль образъ (1 Пет. II, 21). Въ своей молитвъ о распинателяхъ Овъ оставилъ образъ для нашихъ отношеній къ тъмъ, отъ кого испытываемъ мы оскорбленія и обиды.

Но этоть образь всепрощающей любви, долготеривнія и кротости Госнодь явиль намъ не одной крестной молитвой за враговъ своихъ, а и всей своей земною жизнью, всёмъ совершеннымъ Имъ подвигомъ вскупленія. Сынъ Человѣческій для того и въ міръ пришель, чтобы основать на земль парство всепрощенія, любви и благодати. Онъ для того принесъ Себя в въ жертву, для того пролилъ и кровь неповинную, чтобы прамирать людей съ ихъ небеснымъ Отцомъ в пріобрёсти для нихъ прощеніе и забвеніе ихъ неправдъ. Отсюда законъ всепрощающей любви сталъ основнымъ закономъ, который долженъ действовать въ Церква Божіей, среда посл'ядователей Христовыхъ. Древній до-христіанскій міръ не въдалъ этого закона. Даже избранному народу, руководношемуся свётомъ откровенія, предоставлено было требовать дужу за душу, око за око, зубъ за зубъ... язву за язву, вредъ за ереда (Исх. ХХІ, 23). Благовъстіе евангельское не управд-

няеть закона правды и возмездія. Оно запов'ядуеть намъ воздавать всёмъ должное. Оно предоставляетъ каждому ограждать себя, свое имущество и свою честь отъ зла, какое можеть быть причинено ближнимъ. Въ тёхъ случаяхъ, когда обида, наносимая одному, падаеть на многихъ, служить соблазномъ для другихъ, а также источнивомъ зла и для самого осворбителя, -ограждение отъ обиды законными средствами для насъ даже обязательно... Но тёмъ не менёе, благовёстіе евангельское надъ закономъ правды возвышаетъ законъ милости и прежде возмездія за осворбленіе внушаеть помнить о прощении. Ученику Христову дается повелёние-добромъ побъжлать зло, и, воздавая должное, не допускать въ свое сердце истительныхъ и зложелательныхъ чувствъ, всёми силами охранять взаимный миръ. Любовь всепрощающая, не ищущая своиха си, есть высшая обязанность христіанина и высшая добродътель, уподобляющая Богу. Любите враги ваша, добро творите ненавидящимъ васъ, молитесь за творящихъ вамъ напасть и изгонящихъ вы, да будете подобни Отиу вашему, Иже есть на невеста (Лув. VI, 27-28),вотъ заповёдь, которую намъ далъ Господь. И въ благовёстія евангельскомъ закону всепрощающей любви придается столь большое вначение, что исполнение его поставляется необходимымъ условіемъ нашего спасенія. Кто не находитъ въ себъ силь, чтобы простить грёха ближнему, тоть и самь не можеть получить прощенія груховь оть Бога. Аще отпущаете человъкомъ сопръшенія ыхъ, отпустить и вамъ Отець вашь небесный; аще не отпущаете, ни Отець вашь отпустить вамъ согръшений вашихъ (Мв. VI, 14). Даже самая молитва въ Богу о прощения грёховъ можетъ быть возносния только тёмъ, вто прощаетъ грёхи ближнаго. Только тотъ можетъ просить: и остави намъ доли наша, кто съ чистымъ сердцемъ иожетъ свазать: якоже и мы оставляемъ должникомъ нашимъ. Поэтому св. апостолъ ве только заповѣдуетъ намъ не побѣждаться влоиъ, (Рим. XII, 21) не проникаться глубовимъ чувствомъ злобы противъ брата огорчившаго, но и повелѣваеть: солние да не зайдетъ во инъвъ вашемъ (Еф. IV, 26). Бывайте другь ко другу блази, милосерди, прощающе другь ко другу, якоже и Богъ во Христъ простилъ есть насъ (Еф. IV, 21-22). Имѣя въ виду указанное значеніе заповѣди о прощенія обидъ, и св. отецъ церкви Іоаннъ Златоустъ со дерзновеніемъ говоритъ: "вотъ напередъ объявляю и громкимъ голосомъ взываю: никто изъ имѣющихъ врага да не приступаетъ къ священной трапезѣ и не привимаетъ Тѣла Господня; никто приступающій да не имѣетъ врага! Имѣешь врага? не приступай. Хочешь приступить? помирись и тогда привоснись къ святынѣ" (18 бес. посл. низвер. стат.).

И эта готовность прощать ближнему и мириться со врагомъ должна исходить отъ чистаго сердца, и источники ся никогда не должны въ насъ изсякнуть. По заповёди евангельской, не седмь только крата должны мы прощать согрёшившему брату, но седмьдесята крата седмерицею (Мо. XVIII, 21).

Вотъ, братіе, тотъ образъ отношеній къ осворбленіямъ и обидамъ, который оставилъ намъ Господъ Іисусъ Христосъ и въ своей крестной молитвъ за враговъ, и во всемъ своемъ ученів.

Огорченія отъ ближнихъ въ жизни, конечно, приходится испытывать намъ всёмъ. Эти огорченія многочисленны и разнообразны. Длинный рядъ ихъ начинается суровымъ взглядомъ, жесткимъ или насмёшливымъ словомъ, мимолетной вспышкой гиёва и простирается до глубокой сознательной ненависти, подстерегающей каждый шагъ, не щадящей ни имущества, ни добраго имсни, ни даже самой жизни ближняго. Какое же преобладающее у насъ настроевіе въ отношеніи къ этимъ многоразличнымъ огорченіямъ?

Бевъ сомийнія, въ наше время не много можно найти такихъ людей, которые склонны оскорбленія и обиды переносить съ долготерийніемъ и прощать съ христіанской любовью. Почти ежедневно намъ приходится быть свидётелями

642

и отовсюду слышать о томъ, какъ по самому ничтожному поводу, изъ-за одного только слова--здесь возникаетъ продолжительная вражда, въ другомъ мъстъ-пролнвается 18.326 человѣческая кровь. И изъ насъ, стоящихъ здѣсь, у вого не осквернено сердце злобой противъ брата огорчившаго? Кто можеть сказать вибств съ псалиопбицень: ищущи влая мни глаголаху суетная и льстивнымъ весь день поучахуся. Азъже, яко ілухъ, не слышахъ, и, яко нъмъ, не отверзаяй устъ своихъ; и быхъ, яко человъкъ не слышай и не имый во устъхъ своихъ обличенія... Яко азъ на раны готовъ, и болъвнь моя предо мною есть выну (IIcas. XXXVII, 3-18)!.. И не только забыть въ наши ден образъ, оставленный намъ Христомъ, но и распространяются воззрѣнія, прямо этому образу противоположныя. Нынъ христіанское всепрощеніе многіе считають не добродѣтелью, а только признакомъ малодушія, недостаткомъ сознанія своего достоинства. Нынё тому, вто желаєть быть человёкомъ своего времени, вмёняютъ въ долгъ на осворбленіе отв'ять осворбленіемъ и всегда быть готовымъ отмстить обиду, хотя бы для этого понадобилось пролить человѣческую кровь, отнять человѣческую жизнь... И отсюда въ жизни нашей всяка юресть, и инъвз, и ярость, и кличъ, и хула (Еф. IV, 31) и непщеванія лукава, — и далевъ отъ насъ тотъ миръ, который оставленъ намъ Спасителемъ нашимъ.

Въ виду такого настроенія нашего, и полезно намъ, братіе, запечатлѣть въ душѣ своей образъ Господа Распятаго, смиреннаго и кроткаго, возносящаго молитву за враговъ своихъ; благовременно припомнить, что долготерпѣніе и кротость, прощеніе обидъ высшая христіанская добродѣтель и необхо димое условіе спасенія.

Когда мы желаемъ, братіе, оправдать недостатовъ въ насъ названныхъ добродътелей христіанскихъ, то съ особенной охотой мы выставляемъ на видъ тяжесть оскорбленій и трудность заповёди о прощеніи. Однакоже нужно сказать, что въ большинствё случаевъ это оправданіе бываютъ несправедливо. Дёйствительная причина нашихъ влобныхъ чувствъ противъ брата огорчивщаго чаще всего лежитъ не въ тажести оскорбленія, не въ трудности прощенія обидъ, а въ томъ ложномъ и преувеличенномъ совнаніи своего достоинства, которымъ съ раннихъ лётъ проникнутъ нынѣшній человѣкъ, въ его мелочномъ и пустомъ самолюбіи. Чѣмъ только не оскорбляется нынѣшній человѣкъ!.. И для самолюбія его всякая обида, даже самая ничтожная и иногда невольная, представляется тяжелой и достойной памятованія въ теченіе цѣлой жизни... Значитъ, не на трудность прощенія обидъ прежде всего должны мы сѣтовать, а на свою гордость, на свое тщеславіе, на свою излишнюю чувствительность къ обидамъ.

Но, темъ не мене. бывають, безъ сомнения, обнаш, при воторыхъ, дёйствительно, приходится душѣ выдерживать трудную борьбу, и сердцу слишкомъ тяжело хранить невлобіе. Легко стерпёть мимолетную всимшку гвёва, который такъ же быстро потухаетъ, какъ и возгорается. Но какъ, скажетъ кто-вибудь, остаться незлобнымъ, когда источникъ осворбленія лежить въ глубоко затаенной враждь, въ сознательной и спокойной ненависти, часто, при томъ, прикрывающейся видомъ справедливости и лицемърной ревностью объ общемъ блигъ? Поистини, тажело. Но потому-то и высова добродитель всепрощенія; потому и сіяющіе ею уподобляются Саможу Богу. Аще любите любящихъ васъ, кую мзду имате; не и мытари ли тожде творять; и аще цълуете други ваша токмо, что лишие творите; не и язычницы ли такожде творять (Мо. V, 46-47). Съ другой стороны, ссылаясь на трудность прощенія обидъ, должно помнить, что Спаситель нашь не заповѣдалъ намъ ничего такого, что превышало бы наши силы,--и для того, вто всею душею преданъ Господу, ию Его всегда блаю и бремя легко. "Что легче", — спрашиваетъ св. Іоаниъ Златоусть, собственнымь опытомь извыдавшій всю горечь обиды, ..., что легче, скажи мив, какъ перестать гизваться на

644

оскорбившаго? Развѣ нужно пускаться въ дальній путь, тратить деньги, упрашивать другихъ? Довольно только захотёть, и дёло окончено" (18-я бес. посл. низв. стат.). И вийстё съ ЭТЕМЪ, ТОМУ, КТО УСТРАШАЕТСЯ ТРУДНОСТЬЮ ЗАПОВЪДИ О ПРОщенін, св. отецъ даеть такой совъть: "когда, полвергаясь какому-нибудь тяжкому и невыносимому оспорблению, ты станешь приходить въ ярость и гнёнъ, то вспомни кротость Хри- " стову, и тотчасъ сдёлаешься тихимъ и вротвимъ, и не только самъ получить величайтую пользу отъ вротости, но доставишь пользу и врагу, и его научишь быть добрымъ" (Бес. о крот.). Вспомнимъ, въ самомъ дълъ, что сесею кротостью я своямъ долготерпѣніемъ Господь вашъ соврушилъ свлу ада, победиль жестовосердіе милліоновь людей и привлекь ихъ въ подножию креста. Заповёдуя вротость в всепрощение ученикамъ Своимъ, Господь этимъ самымъ избираетъ ихъ вродолжателями своего дёла и чрезь нихъ хочетъ распространить побрах добра надъ зловъ во встать людяхъ... Припомнимъ, далёе, что, попуская терпёть разнаго рода искушенія, Богь Самъ охраняетъ насъ, чтобы мъра сворбей не превышала мёры силь нашихь и чтобы не искуситися намь паче, еже возмощи намъ понести (1 Кор. Х, 13). Пригомнимъ,-и въ сознаніи великаго значенія кротости, въ надеждё на всемогущую десницу Божію, найдемъ мы и побужденіе, и подврвпленіе въ исполненіи заповеди Христовой о прощеніи обидъ.

Кромѣ того, братіе, оскорбленія и обиды, какъ и всѣ скорби, есть средство, которымъ Господъ хочетъ очистить душу нашу и приготовить насъ къ дню страшнаго суда. По слову апостола, Господь наказуетъ, екоже бо любитъ, біетъ же всякаю сына, еюже пріемлетъ (Евр. XII, 5—8). Отъ кого-бы ни приходили въ намъ скорби, какъ-бы ни были тяжки обиды, мы должны принимать ихъ съ полною преданностью Волѣ Божіей, съ увѣренностью, что въ нихъ залогъ любви и милости Божіей въ намъ, чрезъ нихъ раврѣшаются наши грѣхи. Кто терпитъ обиды и осворбления, тотъ пріобщается страданіямъ Самого Господа, а чревъ это получаетъ надежду и на участіе въ Его прославления. Поэтому и св. апостолъ увѣщаеть насъ такъ: возлюбленные! огненнаго искушения, для испытанія вамъ посылаемаго, не чуждайтесь, какъ приключенія для васъ страннаго. Но какъ вы участвуете въ Христовыхъ страданіяхъ, радуйтесь, да и въ явленіе славы Его воврадуетесь и восторжествуете (1 Пет. IV, 12)!

Сыны въка сего, конечно, скажуть намъ, что прощеніе обядъ есть только слабость духа, не сознающаго свое достоинство; что имъ нарушается то чувство справедливости, воторое вложено въ насъ Самимъ Богомъ и которое требуетъ воздавать всёмъ должное. Но если бы высовая добродётель христіанская была только слабостью духа, то какъ часто приивры ся встречались бы въ нашъ векъ, когда отовсюду слышатся жалобы на оскудение великихъ душъ, на измельчание людей. И однакоже, какъ ръдки эти примъры! Очевидно, не слабость, а великая сила духа заключена въ любви всепрощающей. И какъ заблуждаемся мы, если думаемъ, что требованіями этой любви нарушается чувство правды, повелфвающее воздавать всёмъ должное! Мы забываемъ, что и кромё насъ есть Судія нелицепріятный, испытующій сердца и утробы. Обидяй воспріиметь, еже обидь (1 Сол. Ш, 20). Бот не имать-ли сотворити отмщение избранныхъ своихъ (Лук. XVIII, 7)? Мню отмщеніе, глаголеть Господь, Азъ воздань (Рим. XIX, 19). Ему и должны мы предоставить воздаяние за всё овазываемыя намъ несправедливости и, уповая на Божественное правосудіе, хранить невлобіе.

И чего достигаемъ мы, гнѣваясь на брата огорчившаго и отвёчая оскорбленіемъ на оскорбленіе? Злобнымъ чувствомъ жесткимъ словомъ и грубымъ дёяніемъ мы не уничтожаемъ нанессенной раны, а только причиняемъ душё своей новую язву. Ни въ очахъ Божіихъ, ни въ мнёніи людей благоразумныхъ наше истинное достоинство ие уменьшается отъ не-

646

справедливо нанесеннаго оскорбленія и не возвышается отъ того, что за обиду заплачено обидой. Ничёмъ такъ не изглаждается несправедливая обида, ничёмъ такъ не охраняется истинная честь человёческая, какъ великодушнымъ прощеніемъ оскорбителя, какъ добромъ, противопоставляемымъ влу.

Будемъ же, братіе, памятовать завёты Господа нашего Інсуса Христа и запечатлёвмъ въ себё образъ, оставленный Имъ намъ. Пріндите и научимся отъ Него вротости и любви всепрощающей. Только тогда мы обрящемъ покой душамъ нащимъ, и миръ, принесенный Господомъ съ неба на землю, водворится и въ жизни нащей, и въ нашихъ сердцахъ!

Вл. Рыбинскій.

Труди Віев. дух. Акад. Т. і. 1899 г.

42

## ИСТОРІЯ ДЪТСКОЙ ДУШИ.

Пов'єть не для д'втей. Переводъ Е. А. Изданіе К. П. Побидоносиева второс. Москва. 1898.

Предъ нами внига весьма интересная, заслуживающая вниманія. Вотъ въ двухъ словахъ содержаніе ся.

Богатая аристовратическая англійская семья — отецъ, мать и сынъ. Глава семьи-человёкъ холоднаго практическаго разсудка, не согрѣваемаго ни одною искрою вѣры и любви. Въ душе его давно вытравлены самые корни святого чувства христіанской вёры, а вмёстё съ ними и все доброе, магкое, человѣчное. Съ утратою этой основы жизни, тамъ водворились крайній чрезмірный эгонзмь да жесткія требовамія своеобразно понимаемаго долга, среди которыхъ видное мёсто принадлежить аристократическимъ традиціямъ, хороmemy тону, приличіямъ "высшаго свѣта". Это деспотъ семьи, сковавшій своими холодными эгоистическими предписаніями всв самые законные жизненные запросы своей жены, отиявшій у нея ребенка и доведшій ее, наконецъ, до різшимости бъжать изъ дому. И вотъ, въ полномъ распоряжения такого человъва чудное существо-мальчикъ Ліонель, богато одаренный отъ природы, съ умомъ быстрымъ и глубовимъ, съ сердцемъ мягкимъ, отзывчивымъ, съ волею гибкою, удобопреклонною: "способный, вдумчивый, послушный" (206), какъ характеризуеть его воспитатель, черствый ученый, никогда во всю свою жизнь нивого не любившій, а здъсь невольно, къ

собственному удивленію даже, горячо привязавшійся къ этому чудному мальчику.

. Въ угоду личному своему честолюбію", отепъ задумаль выработать изъ своего сына "начто необывновенное по развитію ума и обпирности познаній" (227). И дівствительно, мы видимъ нёчто поразительное: въ 11 лётъ Ліонель напичкапъ уже такою массою всевозможныхъ свёденій-изъ области филологія, исторія, естествознанія, литературы, даже философіи, что невольно ставить втупикь самыхь великихь мастеровъ по части такого обучения. Тотъ же ученый воспитатель его, старикъ профессоръ Горъ, приступившій къ своему дёлу съ врайнимъ предубъяденіемъ относительно способностей и прилежанія мальчика, "былъ пораженъ умомъ, развитіемъ, тонкимъ поняманіемъ своего ученика. Оказывалось, что этотъ ребеновъ теперь зналъ больше, нежели онъ въ свое время зналъ, когда ему было 20 лѣтъ" (102). И что же? Мальчикъ этотъ все же кажется ему "страннымъ, очень страннымъ" (206). Онъ ищетъ разръшенія такихъ вопросовъ, отапить которые ни одинъ человъческій умъ собственными силами не можеть: откуда все произошло, гдѣ первая причина бытія, и какая цёль человеческой жизни, въ чемъ назначеніе человѣка на земль? Эти вопросы не даютъ покоя его не по дётски развитой душё, между тёмъ удовлетворительнаго рёшенія ихъ онъ не можетъ найти въ тёхъ теоріяхъ, съ вакими познакомили его ученые воспитатели. Знакомство же это шло въ такомъ направлении.

Огецъ Ліонеля зорко слёдить за тёмъ, чтобы при воснитаніи его сына какъ нибудь не заронили въ его душу сёмя вёры въ Бога. Одного изъ воспитателей, даровитаго, истиннаго педагога, онъ удаляетъ изъ дома именно за то, что тоть "суевёрно вёритъ въ миеъ (!!) христіанства, вёритъ въ какого то легендарнаго Бога, Создателя вселенной и, наконецъ, вёритъ и въ безсмертіе души". "Ковечно, это слишкомъ нелёпо, чтобы даже вызвать пегодованіе, —съ презрёніемъ го-

ворить онъ, -- но въ двай воспитанія ребенна нельвя не быть слишкомъ осторожнымъ" (21). И вотъ, эта осторожность ваставляеть его ворко слёдить за убъжденіями тёхь, кому онъ поручаетъ развитіе свсего сына, и выбирать для этого людей подобныхъ м-ру Скиту. Объ этомъ "замізчательно образованномъ" педагогъ самъ мальчикъ такъ говоритъ профессору Гору: "онъ былъ, какъ опъ говорилъ, позитивиста и вотъ онъ то много мнъ разсказывалъ про атомо; онъ май лаже показаль увеличенный снямокъ съ атома, виденнаго чрезъ микроскопъ: смёшная какая то длинная штучка. похожая на человическое ребро, какъ представлено оно въ моемъ учебникъ анатоміи, и овъ мнъ объяснялъ, что случайное соединение таких атомовь создаеть міры... Ужасно все это меня изумляло, и я не могъ себв представить, какъ такая штучка, какъ нервый атомъ, могла до чего выбудь сама додуматься, совдать міры в населить ихъ людьми, настолько больше ся самой" 108)...

Что удивительнаго, если послё такихъ роспитателей Ліонель сталъ мальчикомъ "страннымъ", томившимся неотвязными мучительными вопросами объ этомъ "атомв". "Гдъ атомъ?" спрашиваетъ онъ и профессора Гора, и когда тотъ называеть вопросъ этотъ глупостью, съ рёшительностію отставваетъ глубокую живненную важность его. "Нётъ, это не глупость, твердо заявляеть онъ; это не можеть быть глупостью, потому что въ этомъ причина всего, что есть. Вы ия, мы в'ёдь живые и мы живемъ на земл'ё; ц'ёлые милліоны такихъ же живыхъ существъ, какъ мы, тавже живутъ на ней. Но книги утверждають, что наша земля крошечная планета, самая ничтожняя изъ всёхъ планетъ, что есть милліоны другихъ планетъ больше ся. Посмотрите на наше солнце! Безъ него им бы жить не могли, но им знаемъ, что оно не одно, что есть милліоны солнечныхъ системъ, отдѣльныхъ міровъ. Если все это не чіо иное, какъ атомы, н произошло изъ атома,-гдъ же овъ?-ототъ удевительныя

крохотный первый атомъ, который, не подозръвая, что дълаетъ, безъ всякаю посторонняю указанія, не имъя ни собственнаю разума, ни собственнаю сужденія, проиввель такое чудное творевіе? Если вы сумъете объяснить, гдъ онъ, — не объясните ли мнъ также, откуда онъ" (107)?

Тавіе вопросы смущають ученаго профессора, и онъ зальляеть, что есть первал причина, но "гдё она и отвуда она—это непроницаемая тайна" (109). Но удивительный ребенокь не можеть удовлетвориться такимь отвётомь. Онъ укавываеть на безотрадность и безињалность живни человёка, обреченнаго па такое невёдёніе. "Знасте, не очень то жить хочется, когда чувствуешь себя самою ничтожною частицею твореній атома, который не зналь самь, что дълаеть, когда теориль.... На сколько было бы отраднёе чувствовать, что это личность, которая знаеть, что дёлаеть и чего хочеть".... Чёмъ больше думаю, тёмъ больше чувствую, что только личность совершенная могла создать цвёты, чудное небо, музыку и все..., которая знаетъ, что дёлаетъ, и насъ знаетъ, которая насъ жальетъ и намъ помогать хочетъ, потому что мобить все, что создано ею" (110—111)....

Такъ своею чистою дётскою душею этотъ прекрасный мальчикъ невольно, инстичктивно стремятся къ Тому всемогущему, всевёдущему Богу, Которому въ своемъ дётствё молияся и этотъ старый ученый, но противъ Котораго онъ давно уже вовсталъ, увлеченный своею "положительною" ваукою. Теперь эти наивныя и вмёстё съ тёмъ глубоко вёрныя разсужденія дитяти способны возбудить въ немъ липь злобу. "Наукой дознано, кричитъ онъ, что всё религіи сказка и обманъ, только люди новёжественные могутъ придуматъ себё Бога; мы знаемъ лучше. Намъ извёстно, что исе ткореніе построено случяйнымъ соединеніемъ атомовъ; но откуда они, умъ человёческій познать не можетъ. Мы не знаемъ, почему и для чею мы живемъ".

Не трудно понять, какое потрясеющее впечатизые

должно было произвесть на Ліонеля это категорическое заявленіе профессора, являвшагося для мальчика человёкомъ учевёйшимъ, какъ бы воплощеніемъ всей науки, отъ котораго поэтому онъ ждалъ послёдняго слова. "Если тавъ, то жить не стоитз", говоритъ онъ слабымъ голосомъ. Зачъмз же люди родятся, 'если жить не для чего, – если нётъ смысла ни въ чемъ и пёть цёли въ будущемъ; зачъмз мучиться и трудиться? Какъ это жестоко"!...

Такія тяжелыя безотрадныя мысли и чувства зарождаются въ этой искалёченной душѣ. Она такъ жаждала живой вёры въ Бога, она такъ искала ея, молила о ней! Но жестокая рука мудрецовъ вёка сего безжалостно вырвала у нея это сокровище, въ замёну его не давъ ничего. На мёсто вёры она думала поставить разумъ. Но трудно ли пошатнуть его мнимое могущество! Страсть легко побёждаетъ его, увлекая въ бездну грёха, отчаявія п смерти. А горе? Тяжелымъ гнетомъ ложится оно на душу, доводитъ до изступленія, до потери всякаго сознанія, и отъ силы разума не остается тогда и слёда... И бёдному мальчику, съ его необыкповенно чуткою душею, пришлось стать лицемъ къ лицу съ такими тяжелыми жизпенными уроками, воторые потрясли все существо его и перенесть которые онъ оказался не въ силахъ.

Уже такія случайныя обстоятельства, какъ встрѣча съ безобравнымъ страшнымъ калѣкой-нищимъ и самоубійство одного неизвѣстнаго туриста, тажело дѣйствуютъ на него, съ безпощадною неумолимостію подчеркивая его мысли о безцѣльности человѣческой жизни, о жестокости самаго со--зданія на свѣтъ человѣка, обреченнаго лишь на трудъ, бо лѣзнь, страдавіе и смерть (134). Разлука съ матерью, повинувшею его и мужа, и особенно смерть маленькой дѣвочки Жесмины, къ которой онъ прививался всѣмъ любищимъ сердцемъ своимъ, докончили процессъ разрушенія въ этой душѣ. Желаніе внать истичу: атомъ или Богъ? Христось миеъ ли нли "То, что закъ чудно возвѣщаетъ Евангеліе" (202)?--овладѣваетъ всѣмъ существомъ его. И вотъ, это дитя, "измученное страшною тайною жизни, безстрашно вступаетъ на путъ, который, согласно его чаянію, долженъ былъ привесть его къ Тому Богу, Котораго жаждала душа его, но Котораго людская гордыня и людская злоба силились у него отнять", на страшный путь самоубійства....

Такова исторія этой дётской души. Мы взяли изъ нея лишь нёсколько моментовъ, но и они ярко очерчиваютъ прекрасную высокую идею этой повёсти. Она написана, дёйствительно, не для дётей, а для родителей и всёхъ воспитателей вообще, съ цёлью показать, какое страшное преступленіе совершаютъ они, поднимая руку противъ того, что одно только и можетъ дать живненную опору ихъ питоицамъ, противъ вёры въ Бога, замёнить которую въ дёлё воспитанія никакіе "катихизисы свободнаго мышленія" не могутъ.

Полезно разобрать и подробно изложить какую нибудь важную мысль въ формё ученаго трактата, обставивъ свои положенія всёми доводами уб'ёдительной аргументаціи. Но въ такой форме мысль эта становится доступною сравнительно небольшому кругу читателей, только людямъ, стоящимъ на соотвѣтствующей высотѣ научваго развитія. Та же мысль, изложенная въ формъ публичной популярной ръчи, годной для чтенія въ любой авдиторіи, независимо отъ состава послёдней, можеть расчитывать уже на большее распространеніе. Въ частности, громалное значеніе должна бы нийть иная цёлесообразно составленная проповёдь съ церковной казедры. Но всё ли относатся къ церковной проповёди съ твиъ глубокимъ серьезнымъ вниманіемъ, какое она должна бы вызывать? Къ сожалёнію, нельзя не сознаться, что проповёдь наша не можеть на это расчитывать-по многимъ причинамъ, завлючающимся, и въ ней самой в веб ся... И вотъ, есть еще способъ явложенія и распространенія вдей, воторый и избрала талантливая англійская писательница Ма-

рія Корелли. Свою высовую идею она облекаеть въ живую художественную форму повёсти, разсказа. Здёсь нёть теоретическихъ доказательствъ, доводовъ въ защиту проповъдуемыхъ ею положеній: предъ вами живо, ярко, съ захвативающимъ интересомъ постепенно развертивается картина ду. шевной жизни ребенка, поставленнаго въ извѣстную обстановку. Не смотря на нёкоторые недочеты въ психологическомъ отношении (слишкомъ ужъ глубово развитие для мальчика 11 льть), вы переживаете вийств съ этимъ ребенвоиъ всв его душевныя движенія, живете его радостани и печалями и, въ концв концовъ, вамъ неизмъримо-глубоко жаль этого столь прекраснаго созданія Божія, такъ безвременно и страшно окончившаго жизнь по винь своихъ воспитателей. А въ этомъ и заключается задача автора: цёль его достигнута блестящимъ образомъ. Итакъ, такой способъ доказательства и популяризаціи азв'ястныхъ положеній нельзя ве признать весьма цёлесообразнымъ.

Отъ души пожелаемъ, чтобы онъ привился и у насъ въ Россіи, а пока пусть эта преврасная книжка, изданная изящно и недорого, найдетъ у насъ то вниманіе и шировое распространеніе, какихъ она вполить заслуживаетъ.

М.

## подлогъ.

( Библіографическая заибтка ).

Въ Римѣ, на Via delle botteche oscure, проживаетъ ивкто Іуліанъ Константиновъ сынъ Астромовъ. Сей семидесяти четырехлётій мужъ уроженець города Кіева. Родители его православные. Статья о его рождение в врещение записана въ метрической княгь того прихода города Кіева, въ которомъ я настоятельствоваль съ 1864 г. (Метрическую справку о рожденія и крещенія І. Астрокова я уже приводиль въ монхъ путевыхъ замёткахъ о Римё, "Церк. Вёдом.", 1897 г. № 46-й). Въ 1845 г. Астромовъ окончилъ С.-Петербургский университетъ. На 20-иъ году своей неспокойной жизни понменованный Астромовъ эмнгрировалъ за-границу, отступиль въ чужнаъ краяхъ отъ православной въры, принялъ католичество и въ довершеніе всёхъ своихъ измёнъ вступилъ въ орденъ iesyuтовъ. Принявъ по ватолическому обряду монашество и священнвчесвій чень, онь отдаль себя на дёло воспитанія юношеотва... Изъ сяхъ враткихъ словъ видно, что за личность сей Іуліанъ Астроновъ... Говорять, что въ эти послёдніе годы овъ уже вышель изъ конгрегаціи ісзунтсваго ордена. Такъли это?! Но одно несомежнио, что въ душе онъ остался загадочнымъ человъкомъ. Это видно изъ тъкъ модлонова, которие творить сей Астромовь въ своихъ книжныть трудахъ.

Еще въ Римъ я узналъ о томъ, что новый Іуліанъ отступникъ усердно занимается богословскими сочиненіями и пешеть ихъ на русскомъ и французскомъ языкахъ. Но самыхъ сочиневій мий не дали. А воть на сихь дняхь, совершенно случайно, попадается мев большой томъ сочивений Астромова. Книга носить буквальво такое заглавіе: "Христіанскій катихивись правосласной касолической церкви". Римъ. 1890 г. Типографія П. Станкевича в Берлини. Авторъ Іуліанъ Астромовъ, "каеолический русский священениеъ". Стоило лишь взять эту книгу въ руки, чтобы сразу замётить въ ней ридъ двусмысленныхъ подлоговъ и поддёловъ. Въ Риме я виделъ Астромова въ одеждъ ватолическаго ксендза, совершавшаго католическую мессу. А подъ своей книгой онъ подинсался: "каволическій русскій священника". Для какой это надобноств?!?... На внигъ вапечатано: Римо. А напечатава ова въ Берлинь, въ какой - то польской типографіи Ставкевича. И это только заглавный листь, я уже столько подлоговъ! Конечво, водлоговъ не безцёльныхъ...

На первой страницъ вниги дано мъсто "предувъдомленію". Вотъ это хитроумное предувидомленіе. "Христіанскій катихизись православной каволической церкви, предлагаемый мною здёсь моних милымъ соотечественникамъ, не будеть для нихъ вполнъ новостно: онъ заключаетъ въ себъ учение имъ отчасти знакомое. Перенося это ученіе на бумагу, я имѣлъ постоявно предъ глазами шестьдесять третье издание известнаго въ Россіи "Пространнаго христіанскаго катихнинса", (это онъ святотатственно указываеть на катихизисъ митропольта Филарета). Предувёдомленіе заключается такимъ заявленіемъ: "обстоятельства заставили меня отложить по сію пору печатаніе моего труда, ожидающаго уже нёсколько лёть благопріятнаго времени, дабы появиться предъ людьки. Да послужитъ-же трудъ этотъ на славу Господа нашего Інсуса Христа, (конечно въ смыслѣ извѣстнаго ісвунтскаго термина ad gloriam Dei), и на польву какъ всёхъ достойныхъ душъ

656

вообще, такъ и въ особенности нашей любезной и дорогой Россіи". Какое право имѣетъ авторъ называть Россію—, нашей любезной и дорогой Россіей", когда онъ бѣжалъ изъ отечества, какъ измѣнникъ вѣрѣ, царю и отечеству?!—И здѣсь подлогъ.

Такимъ образомъ изъ "предувъдомлевія" какъ-бы усматривается, что квига Астромова "Христіанскій катихизись православной касолической церкви" есть только передёлка въ Римё "Пространвато христіанскаго ватихизиса Православной Касолической Восточной церкви" святителя Филарета, изданнаго въ Россіи. Начало объихъ внигъ, порядовъ катихизическихъ вопросовъ въ обѣихъ кныгахъ, раздъленіе ихъ на: введеніе, предварительныя понятія, объ откровеніи Божественномъ, о Св. предания и Св. писания, о върв, надеждё и о любви, т. е. разделение обенхъ внигъ на три части, действительно, тождественно какъ у святителя Филарета, такъ и въ кингъ Іуліана Астромова. Но здёсь именно и поставлева ловушка для младенцева ва впорп... Первые вопросы вниги Астронова такіе: \_что есть православный касолическій катихизись? Что звачеть слово: катихизись? Что нужно для благоугожденія Богу в для спасенія души? Почему, во-первыхъ, нужна въра? Почену съ вёрою должна быть неразлучна жизнь по вёрё, или добрыя дёла?" и т. д. и т. д. Извёстно каждому, что въ сихъ слокахъ и въ такомъ-же порядкѣ выражены и первые вопросы "Пространяато Христіанскато Катихизиса" и святителя Филарета. И отвёты въ обёнхъ книгахъ на предложенные вопросы одинаковы и тождестновны. "Православный каеолическій катихнянсь есть, отвёчаеть Астромовъ, первоначальное наставление въ православной касолической вбрё христіанской, преподаваемое во имя христіанской православной касолической церван, для благоугожденія Богу и сцасенія души". "Катихизисъ, продолжаетъ Астроновъ, по переводу съ греческаго языка, значить оглашеніе, или изустное наставленје. а по употреблению отъ временъ апостольскихъ и т. д.-Вы

готовы уже сказать: да это простая перепечатка за-границей Катихизиса митрополита Филарета! Но, ийтъ.

Беру я въ руки Катихизисъ досточтимаго почившаго сватителя Филарета-нашь общій учебникь, наь котораго им всь черпали образъ здравыхъ словесъ, и вижу, что въ немъ значится 102 страницы. Княжица малая, но глубово содержательная! Беру в книгу Астромова. Это большой томъ. Въ немъ 452 страницы. Соцоставляя поименованныя дев книги. наченаю слёдать,--сь какого именно пункта послёдній авторъ началъ уклоняться отъ своего образца, т. е. отъ Катихизиса интрополита Филарста? Уклоневія необходимо было ожидать. Вёдь, взялся передёлывать его человёвъ отступившій отъ православной церкви. Въ ръзкихъ чертахъ передълка началась съ 8-го члена Сумвола вёры, гдё изложено ученіе о Святомъ Духв. Въ семъ мвств (стр. 164) уже прямо поставленъ вопросъ: римско-католическаго въроучения: Согласноли ученіе объ исхожденія Святаго Духа отъ Отца и Сына, съ ученіемъ Святыхъ Отцевъ?-И ствётъ поставленъ утвердительный. Оно не можеть быть съ ними несогласно, нбо оно слишкомъ дено заключено въ учения Церкви, равно какъ и въ Св. писаніи. Ученіе противоположное этому ученію Перкви было введено послёдователями Несторія; и не смотря на всё усилія этихъ еретиковъ, чтобы найти защитниковъ ихъ лжи между сывами церкви, имъ пришлось притворно удоволь-**СТВОВАТЬ**СЯ нъсколькими словами одного св. Іоанна TAMP Дамаскина, ничего не утверждавшимъ въ пользу сретиковъ, и т. д.". Это ученіе неправославное. Здёсь подлогь къ катихизнсу святителя Филарета обнаружныся явный и оскорбительный. А между твиъ мнимый православный "русскій священикъ" въ вонцъ своего отвъта объ исхождени Святаго Духа и ото Сина притворно вываеть: "да дасть же Богь, чтобы несторіанское заблужденіе перестало, наконець; списаться въ тё кружки людей, кон хотя и говорять объ вхъ преданости ев. Церкви, но несмотря на то предолжають осуждать се за

658

•

нрибавленіе слова и от Сына, къ словамъ символя: отъ Отца. Таковыя осужденія тімъ боліве прискорбны и т. д. (стр. 167). Это уже по адресу православныхъ чадъ церкви. Это мы всё названы здёсь еретиками и несторіанами.

За снив, переходя въ разсмотрвнию учения, изложеннаго Астромовымъ въ 9-мъ членѣ Сумвола вѣры, естественно было Ожидать, что въ семъ пунктъ обнаружится вполнъ его отступничество отъ православной церкви. Такъ и вышло. "Ученію о главенств' папы Іуліанъ Астроновъ отвелъ значительную часть своей книги. Искажая ученіе 9-го члена Сумвола, онъ уже прямо ставить рядъ вопросовъ: "Какъ Петръ можетъ быть видимой главой, или видимой основой церкви, когда Петръ давно уже умеръ?"-Живы преемники Петра, отвъ. чаетъ авторъ, епископы Рима. "Всв члены церкви суть служители церкви, какъ же Петръ можегъ быть ся глава?"-И отвѣчаетъ: "Петръ или его преемникъ есть глава видимая видимой церкви". "Если Петръ или преемникъ его есть видимая глава церкви, то не долженъ-ли онъ быть также безошибоченъ и непогрёшниъ какъ церковь, которая тёмъ самымъ, что она одушевлена лишь благодатію Спасителя, ни ошибаться, ни грёшить не можеть?"-Въ пространномъ рёръшения сего вопроса мнимый "канолический священникъ" обнаруживаеть себя большимъ папистомъ, чёмъ сами римскіеватолики. Кто изъ католиковъ искренно върить теперь въ непогрёшимость папы?! Само собою разумёется, что у насъ нёть ни малёйшаго желанія выписывать здёсь схоластическія мудоствованія, приводимыя Астромовымъ въ доказательство безгрѣшности папы. Ясно, что онъ, закрывъ глаза на Ватиканъ, который онъ видитъ каждый день, и на исторію цапства, дерзновенно рышается ставить вопросы: "Какъ можеть быть, чтобы смертный человъкъ быль безошибоченъ?" (стр. 190). Если преемникъ Петра безопибоченъ, то зачъмъ ему совывать вселенский соборъ" (стр. 193), "Кто выше--вселенсвій соборъ нан преемникъ Петра?" (стр. 195). Далбе, из-

ć

лагая свое чисто католическое ученіе о томъ, что папа имѣетъ власть даже надъ церковью торжествующею, т. е. небесною, онъ переходитъ къ ученію о чистилищи. Остановимса и дальше не будемъ брать на себя трудъ выписывать такіе вопросы, что яко-бы степеней іерархія, приготовляющихъ къ свяществу--6-ть, и т. д., хотя остается еще впереди добрая половина схоластики Астромова. И, сказанное вполнѣ обнаружило и изобличило автора Римскаго катихизиса...

Итакъ, катехизись Астромова есть бевусловно катехизисъ римско-католическій. Составитель его чуждъ православія. Онъ отступилъ отъ православной церкви. Какое-же послё всего этого имѣлъ право сей отступникъ назвать свою кригу: "Христіанскій катихизисъ православной касолической церквя?" Какое онъ имѣлъ право на первой страницѣ поименованной своей книги торжественно заявить, что онъ составляетъ ее по образцу "Пространнаго Христіанскаго Катихизиса" митрополита Филарета-книги высокочтимой на нространствѣ всей обширной Руси? Наконецъ, какое онъ имѣлъ право подписываться подъ своей книгой "касолическій русскій священникъ"?-Все это подлогъ, подлогъ и подлогъ.

Какая была цёль этого подлога?—Онъ не безцёльный. Онъ вышелъ изъ подъ рукъ знающаго іезуитскую науку... Подлогъ этотъ—тенета и западни и ловушки для тёхъ русскихъ путешественниковъ за-границу, которые ищутъ тамъ не однихъ чужеземныхъ диковинокъ, но и отвётовъ на запросы вѣры. А развё есть и такіе путешественники?—Встрѣчаются, и по преимуществу между женскимъ поломъ... Встрѣчаются и мужчины. Я долго думалъ, какъ могъ русскій священникъ Толстой отступить отъ православія въ Римѣ?! Какъ онъ могъ служить литургію въ катакомбахъ Каллиста и поминэть папу?—Оказалось, что Толстой... другъ Астромова, съ которымъ сей послёдній ведетъ оживленную нереписку. (См. статью проф. А. А. Дмитріевскаго: "Православное русское паломничество на западъ. "Труды Кіев. Д. Акад." за

**66**0

1897 г.). Конечно, ни одного священника Толстого сбиль съ праваго пути Астромовъ и его пресловутая книга катихизист православной церкви съ общирнымъ изложеніемъ ученія о главенствё и непогрёшности римскаго папы. Мы считали своимъ пастырскимъ долгомъ предостеречь русскихъ паломниковъ на Западъ отъ одного изъ тёхъ подводныхъ камней, которыхъ за-границей не мало. Блюдите како опасно ходите...

Нельзя не обратить вниманіе на конецъ книги Астромова. Говоря о 10-й заповѣди, онъ оканчиваетъ свою книгу сими словами: "Сокровище христіанъ—Христосъ. Если кто не любитъ Господа нашего Іисуса Христа, пусть будетъ анаосма. 1 Корино. XVI, 22". На чью это голову изъ улицы Рима Via delle botteche oscure раздается сіе отлученіе?!... Извѣстно, что iesyитамъ развязана совѣсть на всякое дѣло. ("Iesyиты и ихъ отношенія къ Россіи". Ю. Ө. Самарина).

#### Протојерей Кл. Ооменко.

### объявленіе.

#### ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДНИСКА НА 1899 г. (VI г. изд.)

## на ежемъсячный научно – философскій и литературно-критическій журналъ

# HAY THOE OBO3PBHIE.

#### Издавіе П. П. Сойкина подъ редакціею д-ра философія М. М. Филиппова.

Вышель 11 Марта 🛪 3 (Марть). Содержание: І. Положнтельная философія и вепозваваемое. Проф. Де-Греефа. II. Психологическій анализъ понятій о сознавіи и матеріи. Проф. Д. Оршанскаю. III. Нёсколько замёчаній о законё Ньютона. Гильома. IV. Физіологическія бесёды. Рефлексъ. Проф. А. Герцена V. Привычка и инстинктъ. Доц. В. Ватнера. VI. Проблема соціологіи. Георы Зиммеля. VII. Соціальныя условія римской имперін наванунъ нашествія варваровъ. Эриста. VIII. Вынершія чудовища. В. Динислыштедта. ІХ. Аграрный вопросъ въ Англін. Д-ра соц. начкъ. В. Тотоміанца. Х. Письмо Карла Маркса М. Салтыкову по поводу статьи Н. Михайловскаго. XI. Психологія Авенаріуса по неизданнымъ матеріаламъ. Д-ра философіи М. Филияпова. XII. Идеклизація натуральваго хозяйства. П. Маслова. XIII. Экономическія иллозін. А. Санина. XIV. Зам'ятки о текущей литературѣ: негодныя средства. П. М. ХУ. Обзоръ журналовъ. XVI. Изъ русскихъ изданій. XVII. Научныя новости. XVIII. Библіографія ХІХ. Хроника. ХХ. Оригинальное примиреніе двухъ теорій. М. Филиппова. XXI. Письмо въ редакцію. Ва. Тюрина. XXII. Приложевія: 1) Викторъ Фаусекь. Этюды по вопросамъ біологической эволюців. 2; Б. Львовъ Соціальный законъ. 3) Берне. Полное собрание сочинений. Томъ І. Парежския письма.

ПОДПИСНАЯ ЦВНА: на годъ 7 руб. (за гранину 10 руб.) съ доставново и перес. На <sup>1</sup>/2 года 4 руб., на <sup>1</sup>/4 года 2 рубля. Комплекты за 1898 годъ, цвна 7 р. съ пер. С.-Петербурга, Стремянная ул, собств. д. № 12. Главная Контора журнала "Научное Обозръние".

Продолжается подписка на "Научно - энциклопедический Словарь". Ц. съ пер. 5 р. За журналъ "Научное Обозрѣніе" со "Словаремъ" 10 руб. съ пер.



**3** 

•

Acme Bookanding Co., Inc. 300 Subject Treat Boston, 17 to Co. 19

. . . . . . . .

÷



