

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

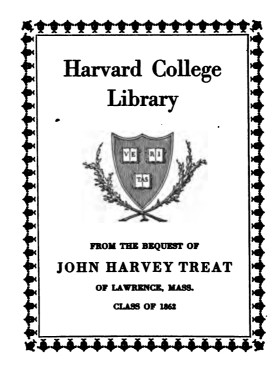
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





1

2.



Divilia





# XPHCTIAHCROE YTEHIE,

ИЗДАВАЕМОЕ

ПЬИ

### САНКТЛЕТЕРБУРГСКОЙ

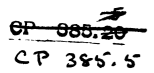
### ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

### 1880.

### ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія Ю. Г. Едионскато и К<sup>0</sup>. Неволій просп., д. № 140. Digitized by Google

### 1880.



HARVARD COLLEGE LIBRARY TREAT FUND TEB 6 1925

Печатать дозволяется. С.-Петербургъ, 10 Ноября 1879 г. Экстра-орд. профессоръ Андрей Предтеченский.

Ju, II, I Digitized by Google

## Прочны-ли выводы естествознанія о пропсхожденіи жизни и человѣка?

### (Споръ натуралистовъ Геккеля и Вирхова о научной состоятельности дарвиновской теоріи «развитія»).

Истекающее десятилётіе представило въ области естествовнанія два весьма важныхъ факта, изъ которыхъ послёдній по вренени почти совсёмъ не замёченъ отечественною литературою. Между твиъ факты эти стоили того, чтобы обратить на нихъ серьезное внимание: оба они были "послъдними словами" естественнонаучнаго знанія по высшимъ вопросамъ философской мысли и каждый изъ нихъ произвелъ громадное впечатлёніе на весь образованный міръ. Факты эти:-собрание английскихъ натуралистовъ, членовъ Британскаго Общества, въ Бельфасте въ 1874 году и собрание неиецвихъ натуралистовъ въ Мюнхенъ въ 1877 году. Первое собраніе, руководимое извёстными британскими натуралистами Тиндаленъ и Гевсли, формулировало и обнародовало, какъ окончательный результать своихъ сов'ящаний, "полное, формальное и признание дарвиновской теорія развития, съ ся поплетинов слёдними логическими выводами". Удивительно, какъ наше отечественное, издавна дарвинствующее, естествознание проглядело такой благопріятный для себя факть. Впрочень оно ножеть утвшить себя въ этомъ опущения тёмъ, что оно сано своини собственными силами давно уже привело излюбленную довтрину въ такинъ широквиъ и сиблымъ выводамъ, о которыхъ не снилось ни сапону изобрѣтателю ся, ни его британскимъ учонымъ послѣ-

1\*

дователямъ. Решение британскихъ натуралистовъ сковывало дальнъйшее развитіе науки цёпями формально признанной теоріи. Но наука свободна по своей природ и потому никакъ не можетъ долго теривть какихъ бы то ни было цвлей догнатизма, а особенно оковъ односторонней теорія. Реакцію противъ этого догнатизна она и заявила въ "собраніи общества нёмецкихъ натуралистовъ", бывшемъ въ Мюнхенъ осенью 1877 года, въ лицъ одного изъ самыхъ видныхъ представителей современнаго естествознанія. Реакція явнлась скорѣе даже, чѣмъ можно было ожидать. Своею серьезностію и рѣшительностію она произвела необыкновенно сильное впечатлёніе во всей Европё. У насъ она однакоже осталась совершенно незамъченною, — печальный признакъ! Собранie, на которомъ заявила себя реакція, было замѣчательно во многихъ отношеніяхъ: оно состоялось въ 50-ю годовщину самого "общества" и было такъ сказать его юбилеемъ. На немъ предсъдательствовалъ баварскій король и оно состояло изъ необыкновеннаго иножества знаменитъйшихъ представителей науки. Но что особенно сдълало замъчательнымъ это собраніе, такъ это-произошедшій на немъ ученый споръ извёстнёйшихъ учоныхъ натуралистовъ Геккеля и Вирхова. Для насъ важенъ этоть споръ въ томъ отношенія, что онъ представляетъ обильный и удобный матеріалъ для серьезной оцёнки того, насколько прочны выводы естествознанія по вопросу о происхожденіи жизни, развитіи органическихъ формъ вообще и происхожденія человёка въ участности. Споръ названныхъ натуралистовъ начался съ произнесенныхъ ими въ собраніи рёчей. Этими рёчами и другими сочиненіями, имѣющими въ нимъ прямое отношеніе, мы буденть пользоваться при изложении спорныхъ положений 1).

- 4 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сочиненія и рёчи, которыя цитуются въ этой статьё, носять слёдующія полныя заглавія:

A. Die Heutige Entwickelungslehre im Verhältnisse zur Gesamtwissenschaft (Новъёщее ученіе о развитія въ отношенія въ общеваучному знанію), Эрнеста. Гехксая.

B. Die Freiheit der Wissenschaft im modernem Staate (CBO60ga Haykh B5 BOBLämens rocygapcrsž), Pygolsøa Bupzoea.

Натуралисть Геккель давно извёстень какъ представитель врайней школы матеріализма, какъ явный и своеобразный поборникъ изступленнаго дарвинизма. Онъ признаетъ только одну силу въ природѣ-иеханическую, вслёдствіе чего и самое ученіе свое онъ называеть монизмом: въ отличіе оть дуализна, который предполагаетъ существование особаго духовнаго начала или особой силы, отличной отъ механической. Действіемъ этой механической силыя по ученію Геккеля, уголь, водородъ, кислородъ и нитрогенъ, сочетавшись между собою, образовали первоначальные организмы (монеры); изъ монеръ путетъ случайныхъ видоизменений, подбора, наслъдства и приспособленія образовались затъмъ всъ формы животной и растительной жизни въ томъ видѣ, въ какошъ NR знаемъ ихъ теперь и въ какомъ онъ являются въ палеонтологическихъ памятникахъ. Самъ человъвъ TREMA DA DETA FQ. кого нибудь особеннаго начала. Онъ прямой потомовъ обезьянъ, которыя въ свою очередь, витств со встями другими позвоночными, произошли отъ одной пары нѣкіихъ животныхъ; правда эти "прародители" совершенно неизвёстны и отъ нихъ нётъ нигдё и слёда въ наслоеніяхъ вемли, но это объясняется тёмъ, "что неинслино-де, чтобы всё иногоразличныя и сложныя жизненныя условія, доводившія долгимъ путемъ развитія до типа позвоноч-

D. Naturliche Schöpfungsgeschichte (Естественная исторія творенія), Эрнеста Геккеля.

Первыя два сочиненія суть рѣчи, произнесенныя въ Мюнхенѣ на собранія въ сентябрѣ 1877 года. Третье составляеть «отвѣть» на второе, явившійся въ іюнѣ 1878 года. Четвертое содержить полное изложеніе новѣйшей, усовершенствованной теоріи развитія. Во избѣжаніе частаго повторенія длинныхъ заглавій въ цитатахъ, сочененія эти ми обозначили буквами, чтоби этими буквами потомъ цитовать ихъ. Для лицъ, котория пожелали би болёе спеціальнихъ свѣдѣній по даннымъ вопросамъ, укажемъ на статью англійскаго учонаго Чарльза, Элама въ журналѣ «Contemporary Review»; этою статьею ми пользовались, но имѣя въ виду большинство читателей нашего журнала, должны были опустить многія спеціальныя и для обыкновеннаго читателя утомительных подробности.

C. Freie Wissenschaft und freie Lehre (Свободная наука и свободное обученіе), Эрнеста Гекксая.

наго животнаго, могли встрётиться болёе, чёмъ однажды въ исторіи земли"<sup>1</sup>).

Таково въ общихъ чертахъ учение Геккеля. Онъ сдёлалъ задачею своей жизни разъяснение и распространение этого учения, въ особенности той его части, которая касается происхожденія человъка. Всв его сочинения, каковъ бы ни былъ ихъ предметь, состоять въ свази съ этою задачею. Въ рёшенія разсматриваемыхъ вопросовъ онъ не видить никакой трудности и не обнаруживаеть при этонъ ни налъйшихъ сомизний и колебаний. При таконъ отважномъ настроенін духа для него объясненіе явленій жизни не представляеть большей трудности, чемъ-паденіе вання на землю. , Когда (говорить Геккель) вамень, брошенный на воздухъ, падаеть опять на землю по опредёленнымъ завонамъ, вогда кристаллъ образуется изъ жидкости, пропитанной солью, когда съра и меркурій въ своемъ соединенія образують киноварь: то эти факты представляють такія же исханическія явленія жизни — ни болье, ни менле, ваеъ распложение и чувствительныя способности животныхъ или воспріятія и разунъ человёка" 2).

Идя далёе въ своей натурфилософін, Геккель говорить, что ивть никакого существеннаго различія между живымъ и неживымъ веществомъ, — все различіе между ними сводится на "вопросъ о степени". Всё предметы природы, какіе только извёстны намъ, одинаково живы <sup>3</sup>). А еще далёе онъ утверждаеть, что каждый атомъ матеріи имёеть душу — "атомную душу", — которая составляеть сумиу "атомныхъ силъ"; и если извёстное количество атоиовъ угля въ соединении съ извёстными количествами атомовъ водорода, кислорода, нитрогена образуеть иолекулъ протоплазиы, называешый технически пластидуломъ, то сумиа атомныхъ силъ элементовъ составляеть душу пластидула; и такимъ образовъ "изъ случайнаго совокупленія иногоразличныхъ сочетаній неизиённыхъ атон-

<sup>4)</sup> Haeckel (A), p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Haeckel (D), p. 21.

нихъ душъ возникають сложныя и въ высшей степени изивнуивые нластидульныя души, полекулярные факторы органической жизни<sup># 1</sup>).

Съ таков же развязностью объясняеть Геккель и духовныя явленія въ человёкё. "Вся душевная жизнь" въ послёднемъ результатё по его инёнію можеть быть возведена къ двумъ элементарнымъ функціямъ—чувствованія и движенія. Простое ощущеніе удовольствія и неудовольствія, простия движенія притяженія и отталкиванія—воть истинные элементы, изъ которыхъ, въ безконечно разнообразныхъ и сложныхъ сочетаніяхъ, построены всё духовныя способности. Любовь и ненависть атомовъ, притяженіе и отталкиваніе молекуловъ, движеніе и ощущеніе клёточекъ и организмовъ построенныхъ изъ клёточекъ, имсль и сознаніе человёка--все это различныя степени одного и того же всеобщаго процесса исихологическаго развитія" 2).

Воть ясный и точный очеркъ ученія, которое Геккель счель нужнымъ предложить вниманію знаменитійшихъ представителей науки, собравшихся въ Мюнхені. Ученіе это, по смілому заявленію его автора, представляеть будто бы единственное раціональное истолкованіе явленій живаго міра и правильное опреділеніе положенія, занимаемаго въ немъ человікомъ. Ученіе это такъ будто бы непреложно и истинно, что по выраженію Геккеля "оно какъ бы начертано на лиці всей природы, и начертано такъ ясно, что не нуждается въ некъйдованіяхъ и не требуеть никакихъ доказательствъ".

Кто-де не видить этого, тоть слёпь либо оть природы, либо вслёдствіе своей испорченности, а кто требуеть доказательствъ болёе сильныхъ, чёпъ тё, которыя уже даны, тоть-де обнаруживаетъ только недостаточность своихъ познаній или свою неспособность понинать самыя простыя вещч <sup>3</sup>). Это ученіе Геккель предлагаеть ввести въ основу школьнаго воспитанія, замёнивъ ниъ "устарёлый" церковный синволь вёри. "Новая ионистическая философія, по словаюъ Гек-

<sup>1)</sup> Haeckel (A), p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid.

<sup>\*)</sup> Ibid. pag. 6.

келя, въ первый разъ открыла *добасточтельный* пръ для нашего разума; она же первая откроетъ для насъ и путь въ нравственному совершенствованію, въ его благодѣтельномъ приложенін къ практической жизни. Теперь при ея помощи мы можемъ-де освободиться отъ соціальнаго варварства, въ которое мы еще погружены, не смотря на прославленную цивилизацію нашего вѣка" <sup>1</sup>). Изъ этого печальнаго состоянія мы можемъ возвыситься отнюдь не посредствомъ "внутрснией лжи и внѣшнихъ прикрасъ, не при помощи отжившихъ и вредныхъ догматовъ церковныхъ религій, а только путемъ непосредственнаго и искренняго признанія нашего происхожденія отъ предковъ-обезьянъ"; въ силу этого признанія путемъ нѣкотораго процесса, еще несовершенно уясненнаго, им придемъ къ "естественной религіи, единственно истинной религіи, высшую заповѣдь которой составляеть *любовъ"* <sup>2</sup>).

Что васается вѣры самого автора изложенной монистической доктрины въ ея истинность и непреложность, то въ этомъ не можетъ быть ни налбишаго сомевнія послё тёхъ откровенныхъ заявленій, которыя онъ дёлаль предъ лицень блестящаго собранія извъстнъйшихъ натуралистовъ. Геккель не робкій клевретъ своего монизма, а человѣкъ, который исповѣдываетъ свои убѣжденія съ полнымъ мужествоиъ. Поэтому нѣтъ надобности доходить при помощи умозаключеній до его взглядовъ на то, что онъ называють церковными догиатами. Матерія-де сана по себѣ вполнѣ достаточна для объясненія всёхъ явленій вселенной. Душа или духъ суть не что вное, какъ результаты отношеній между матеріальными атонами. Наука о человѣческой природѣ есть наука о неханическомъ двиствія частицы частицу. Что касается нден о Богв или Ha Творцѣ піра, то она, по заявленію Геккеля, такъ нельпа, что ногла авиться только въ унахъ людей-обезьянъ, около того времени, когда они впервые стали отучаться выть и начали издавать

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Haeckel (D), p. 657.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Haeckel (A), p. 18.

членораздёльные звуки <sup>1</sup>). Свободной воли не существуеть <sup>2</sup>); ибо "при свётё все той же ионистической философін им (т. е. Геккель) видимъ, что тё явленія, которыя обыкновенно считаются самыми свободными и независимыми обнаруженіями человёческой воли, подчинены такимъ же твердымъ и неизмённымъ законамъ, каковы законы, управляющіе всёми другими <sup>с</sup>явленіями природы<sup>« 2</sup>). По закону необходимой причинности не можеть быть ни праваго ни неправаго, ни добродётели ни порока, ни добра ни зла; надъ всёмъ господствуетъ неумолимая и неизбёжная судьба; и человёкъ, вёнецъ и слава творенія, столь благородный по разуму, столь неистощимый по способностямъ, есть только рабъ бездушной тиранніи, рабъ силы и матеріи, — есть животное, которое вслёдствіе ряда несчастныхъ случайностей пріобрёло сознаніе и безпредѣльную способность къ страданію.

Какъ ни склоненъ нёмецкій умъ къ умозрёніямъ, но и для него есть предёлъ, за которымъ его умозрёнія становатся бредомъ изступленнаго воображенія. Этотъ-то предёлъ повидимому и переступилъ Геккель. "Крайнее направленіе изложенныхъ взглядовъ (пишетъ кореспондентъ Times'a) представляло слишкомъ рёзкую дисгармонію съ возвышеннымъ настроеніемъ, проникавшимъ это собраніе, и потому не могло быть оставлено безъ вниманія болёе серьезными и умѣренными членами его. Чувствовалось, что какими бы скептическими наклонностями ни отличалась нація и ся ученые профессоры, но большинство едва ли расположено усвоить себё матеріалистическую философію, которую восхваляли предъ нимъ, какъ единственное ученіе, совиѣстямое съ раціональнымъ просвѣщеніемъ настоящаго времени" <sup>4</sup>). И это чувство скоро было энергически выражено лицомъ, которое и по своему личному положенію и по своимъ научнымъ заслугамъ имѣло особое право говорить съ авто-

- <sup>3</sup>) Anthropogenie, p. 707.
- <sup>3</sup>) Anthropogenie, p. 707.
- 4) Times'a ноябрь 30, 1877.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cpas. (D), pp. 68 m 657.

ритетонъ. Имя учонаго естествоиспытателя Вирхова знакомо научной и вообще образованной Европъ около тридцати или сорока лётъ, какъ наиболёе почтенное между самыми почтенными именами. Вудучи замёчательнымъ политическимъ дѣятеленъ, съ успѣхомъ боровшинся даже съ желёзнымъ Висмаркомъ, Вирховъ еще болёе замёчателенъ и силенъ въ области науки. Онъ-то и выступилъ съ рёчью противъ Геккеля.

Рѣчь его, произнесенная четыре дня спустя послѣ рѣчи Геккеля, представляеть пронивнутое истинно-философскимъ духомъ изслѣдованіе, и произвела чрезвычайно глубокое впечатлѣніе не только на членовъ собранія, но и на всёхъ представителей науки въ Европъ. Въ этой ръчи все почувствовали ясно высказанную, хотя давно сознававшуюся, потребность освободиться отъ тираніи псевдофилософскаго догнатизна, такъ долго задерживавшаго прогрессъ истинной науки, основанной на наблюдении и опытв. Въ рвчи своей Вирховъ не столько утверждалъ или отвергалъ какое нибудь частное научное положение (хотя немногие учение нивли бы равное съ нимъ право говорить объ этихъ предистахъ), сколько настанваль на необходимости строго различать то, что составляетъ дъйствительное пріобрётеніе науки, отъ того, что есть только предположеніе, гаданіе, гипотеза, --- различать фавты и начала, составляющія достояніе науки, оть твхъ "не провёренныхъ гипотезъ" передовых мыслителей, воторыя, по высоко-авторитетному инв-Hino профессора Тиндаля, суть только внинслы воображенія". предисловіи въ печатному изданію Βъ своей рвчи Вирховъ говорить, что "ему казалось вполив своевременнымъ выразить энергическій протесть противь поползновенія-провозглашать гипроблемы изслёдованія за дёйствительные полезы к Фабты, инвнія учоныхъ за установившуюся науку, и такить образоть ставить въ ложный свёть въ глазахъ налосвёдущихъ нассъ не только кетоды науки, но и саное ся положение въ отношения къ уиственной жизни отдёльныхъ людей и народовъ". Обратиися въ самой ръчи. Воздавъ должную дань памяти основателя об-

-10 -

щества нёмецкихъ естествоиспытателей", Окена, и упомянувъ, сколько трудовъ стоило Окену отстоять свободу научныхъ изслёдованій въ этоиъ "обществё", Вирховъ сказалъ, что им теперь вполнё пользуемся этою свободою. Наша обязанность теперь состоитъ только въ тоиъ, чтобы умёть пользоваться свободою.

«Я (продолжаль онь) желаль бы сказать, что напь нёть надобности требовать для себя еще большей свободы; пы напротивь достигля той точки, на которой напь особенно слёдуеть наложить на себя обязанность, посредствомъ нашей умъренности и посредствомъ извъстнато отреченія отъ пламенныхъ фантазій и личныхъ мнъній, предотвратить опасность поколебать и разрушить то благорасположеніе чувствъ народа, которымъ пы пользуенся теперь. Мое собственное инёніе таково, что пы дёйствительно находиися въ опасности погубить будущее слишковъ неограниченнымъ употребленіемъ той свободы, которую даютъ намъ существующія обстоятельства; и я съ безпокойствовъ высказываю предостереженіе противъ дальнёйшаго развитія той свободы распространенія нашихъ собственныхъ излюбленныхъ умозрёній, которан теперь господствуеть широко во иногихъ отдёлахъ естествознанія»<sup>1</sup>).

Всё установленныя и доказанныя истины науки могуть, даже должны быть предметовъ преподаванія. Какъ скоро вы поженъ сказать о каконъ либо положеніи, что оно составляеть истину естествознанія, то это положеніе должно сдѣлаться полнывъ достояніенъ общества; таковы—открытія, относящіяся къ области пара, телеграфу, фотографіи, химическимъ изобрётеніямъ, техникѣ цвётовъ и т. п. Не такъ слѣдуетъ поступать съ теоріями и гипотезами, которыя по самой своей природѣ не могуть быть строго научно доказаны.

«Легко напр. сказать, что клёточка состоить изъ наленьких частиць, называеныхъ пластидулями; что пластидули состоять изъ угля, водорода, кислорода и азота и одарены особою душою; каковая душа составляетъ произведение или сумму силъ, которыми обладаютъ химические атомы. Быть можетъ—все это вёрно, но я не могу ручаться за вёрность всего этого. Это—одно изъ тёхъ положений, которыя для меня еще недо-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вирховъ (С), р. 8.

ступны. Здёсь я подобенъ мореплавателю, вступающему въ пучину, пространства которой нельзя обозрёть. Я скажу прямо, что пока никто не можеть опредёлить для меня свойствъ угля, водорода, кислорода и азота настолько, чтобы я могъ понять, какъ изъ сочетанія ихъ происходить душа, до тёхъ поръ я не могу допустить, чтобы мы имёли какое нибудь право вносить пластидульную душу въ курсъ нашего воспитанія, или требовать, чтобы каждый образованный человёкъ принималъ ее какъ научную истину, дёлалъ изъ нея выводы какъ изъ логической большой посылки и основывалъ на ней свои взгляды на міръ» <sup>1</sup>).

Затёмъ 2) что касается ученія о произвольномъ зарожденіи или происхождения живыхъ существъ изъ неживой матеріи, то, по сознанію Вирхова, каждый натуралисть испытываеть большія искушенія къ тому, чтобы произвести всё живыя существа, включая человёка, изъ одной первоначальной формы (монеры), связать съ нею не только неорганический, но и органический міръ и признать только одну силу, заправляющую всёми этими преобразованіями. Вѣдь пріятно сказать, что вдругъ уголь и компанія элементовъ основали новое общество --- живыхъ существъ, --- что проще этого?! Но дёло въ томъ, что серьезная наука, основанная на опытё и наблюдения, говорить намъ совершенно другое. Мы знаемъ теперь, что положение Гарвея От пе vivum ех о vo (все живое изъ яйца) не имъетъ строгой точности, такъ какъ живыя существа получають начало и другими способами-посредствомъ деленія, развитія почекъ и сибны поколбній. Но мы знаемъ также, что жизнь не получаетъ начала безъ присутствія и вліянія предсуществующей жизни. Мы не можемъ указать ни одного положительнаго факта въ подтверждение того, чтобы жизнь произошла когда нибудь отъ "случайнаго соединенія угля и компанін".

«Тёмъ не менёе я допускаю, что если бы кто-нибудь рёшился составить собственное понятіе о томъ, какъ могло начать свое бытіе первое органическое существо и начать са мо собою, то не остается ничего бо-

<sup>9</sup>) Послёдующее составляеть отчасти сокращенное изложение замёчаний учонаго оратора, и потому цитаты и ссилки приведены не везде.

<sup>4)</sup> Virchov (C), p. 24.

лёс, какъ возвратиться къ теоріи произвольнаго или случайнаго зарожденія. Если я не хочу принять теорію творенія, если я отказываюсь вбрить вь то, что существуеть Творець, если я предпочнтаю составить для себя новый стихь по моему собственному вкусу вибсто извёстнаго стиха въ книге Бытія, въ такомъ случат я долженъ сдёлать это въ смыслѣ generatio aequivoca (теорін самопроизвольнаго зарожденія). Tertium |non datur (третьей возможности ибть). Но на это им не имбель никакого дбйствительнаго доказательства. Никто не видёль самопроизвольнаго зарожденія совершающинся на санонъ дёлё; и кто предполагаеть, что оно случалось, тотъ противорѣчитъ не только богословію, но и наукѣ естествознанія... Говоря откровенно, ны должны допустить, что натуралисты инбють иало сочувствія къ ученію о самопроизвольномъ зарожденіи (generatio аеquivoca). Если бы оно могло быть доказано, то конечно чего еще лучше! Но вы должны признать, что оно еще не доказано. И если вто припомнить плачевную неудачу 1) всткъ попытокъ, сдиланныхъ очень недавно съ цёлію открытія рёшительнаго доказательства для самопроизвольнаго зарожденія въ низшихъ формахъ, на переходё оть неорганическаго ира къ органическому, тотъ вдвойнѣ почувствуеть трудность принять теорію, которая въ такой ибрѣ потеряла всякое довѣріе. Тѣиъ иенѣе она иожеть быть принята въ основание цёлаго міросозерцанія»<sup>2</sup>).

Въ наукъ ничто такъ не опасно, какъ преждевременный синтезъ. За такой синтезъ Окенъ пострадалъ много во мнѣнім не только своихъ современниковъ, но и послѣдующаго поколѣнія <sup>3</sup>),

э) По этой причний Окень заслуженно пострадаль во мийній всёхь тёхь учоныхь, которые обработывали болёе науку, чёмь дикое умозрёніе. Никто въ настоящее столётіе (не исключая даже самого Геккеля) не обнаружиль такого крайняго и безстрашнаго синтеза и неуваженія къ фактамъ, какъ Окенъ. Для оправданія этого приговора достаточно процитовать и сколько сентенцій Окена относительно происхожденія природы и жизни:

898. Уголь въ тожественномъ смѣшенін съ воздухомъ и водой есть нлъ (mucus). 900. Всякое органическое существо произошло изъ ила.

901. Первичный илъ, изъ котораго создано все, есть морской илъ.

905. Морской иль, подобно солн, произведень свытомь. Сетть соттить на воду, и она дилается соленою. Сетть соттить на осоленное море, и оно оживаеть.

884. Гальваннзиъ есть начало жизни. Нъть иной жизненной сили, кромъ гальванической полярности.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Намекъ на хорошо извёстную исторію съ Батибіенъ (Bathybius).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Virchov (C), p. 39.

нотому что онь быль одникь изъ техъ деятелей науки, которые давали синтезу болёе иёста въ своихъ сочиненіяхъ, чёмъ возножно было бы допустить, соображаясь съ требованіями болёв научнаго нетода. И если не спеціально образованное общество видить, что ученіе, которое предлагалось ему, "какъ ученіе върное, окончательно установленное и инвищее право на всеобщее принятие", оказывается ложнымъ въ самыхъ своихъ основаніяхъ, или произвольнымъ и натянутымъ въ своихъ существенныхъ и главныхъ выводахъ, то иногіе утрачивають вёру въ самую науку. Тогда слышатся упреви: "ахъ, вы сами не вполнъ увърены въ этомъ; ваша доктрина, которую вы называете истинною сегодня, будеть ложью завтра; какъ же ножете вы требовать, чтобы ваше учение сдёлалось предметонъ воспитанія и вошло какъ часть въ наше общее обученіе? Изъ такого опыта я вывожу предостережение, что если ны желаенъ поддержать наши притязанія на всеобщее вниманіе, то наиз слёдуеть упорно противиться искушенію-давать такое преобладаніе нашимъ гипотезамъ, нашимъ чисто теоретическимъ и умозрительнымъ построеніямъ, что им стараемся на нихъ однихъ! основать всю систему построенія вселенной " <sup>1</sup>).

Послё этого Вирховъ сдёлалъ нёсколько замёчаній относительно воззрёній д-ра Негели, и въ частности — относительно его требованія, чтобы область духа была распространена не только съ животныхъ на растенія, но что духовныя явленія им должны даже перенести съ органическаго ира на неорганическій. Профессоръ

885. Организмъ есть гальванизмъ, дъйствующій въ однородной совершенно массъ...

Гальваническій столбъ, будучи разложень на атомы, оживаеть. Такимъ обра. зомъ природа производить органическія тіла.

Чесла указывають на параграфы въ изданіи «Ray Society». Во всякой другой наукѣ мы ожидаемъ отъ ораторовъ и писателей, что они будуть держаться въ вѣкоторой близости отъ границъ факта и опита; но когда лѣло идетъ о біологія, то повидимому всякій признается въ правѣ виставлять положенія, какія ему заблагораюздятся, если только они звучать похоже на науку, какъ бы они ни были нелѣли и далеки отъ истини.

<sup>4</sup>) Вярховъ (С), р. 41.

Digitized by Google

Тиндаль также выражаль догадку, что, нива болёе утонченныя способности, ны могли бы наблюдать, что не только растительность, но и минеральный піръ можеть чувствовать доступныя ему стороннія раздраженія. Наконець Геккель сдёлаль отважное от врытіе, что разность нежду неорганическою и органическою дунюю состоить въ топъ, что послёдняя одарена панятью <sup>1</sup>). Heлёпость здёсь, очеведно, достигла своихъ крайнихъ предёловъ; но интересно было бы узнать, какинъ процессомъ мышленія или наблюденія послёдній писатель открыль, что пластидуль ниветь память, а неорганическій атомъ не имъсть ся. Какъ могь онъ узнать, что "если бы наши способности и воспріятія инвли достаточную тонкость", то мы не могли бы всетаки отврыть, какъ врасный песчаникъ и углеродъ обявнивались своими впечатлёніями и наблюденіями въ то время, когда вемля была на нѣсколько иналіоновъ лёть моложе; или — подслушать, какъ третичный слой повъствоваль своимь сосъдямь старую, но всегда чарующую легенду о необыкновенномъ ребенкв, явившенся въ его дни нежду племенень горилль и оказавшенся впослёдствіи человёконь?

"Представленіе, что душа или духъ присущъ всему существующему (говорить Вирховъ), очень естественно, если вы старастесь привести дёйствія ума въ связь съ другими процессами вселенной. Вы приходите въ такомъ случаё въ распространенію психическихъ явленій, наблюдаемыхъ въ человёкё и въ высшихъ позвоночныхъ явленій, наблюдаемыхъ въ человёкё и въ высшихъ позвоночныхъ явленій, наблюдаемыхъ въ человёкё и въ высшихъ позвоночныхъ явленій, на низшихъ до послёдней степени. Затёмъ приходится одарить душею растенія; а послё этого нельзя отказать и простой клёточкё въ мысли и ощущеніи, и наконецъ дёлается естественный нереходъ къ химическимъ атомамъ, которые тоже питаютъ взаимную любовь и ненависть, ищутъ другъ друга или объгутъ другъ отъ друга".

«Все это (продолжаеть Вирховъ) очень остроунно и интересно и даже

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Душа пластидуля отличается оть неорганической души молекула обладаніемъ памяти».—Наескеl (А), р. 28. Digitized by Google

ножеть въ послёдствін оказаться правдой. Я не нийю ничего возразить противъ положенія, что атомы углерода обладають душою или что они пріобрётають душу, соединяясь съ компаніей пластидулей; только я невнаю, какъ возможно мив воспринять это. Это просто — игра словъ. Процессы человёческаго духа могуть въ концё концовъ получить иническое объясненіе; но въ настоящее время, по моему инёнію, не дёло серьезной науки ставить въ связь эти области. Въ настоящей рёчи я вовсе не утверждаю, что никогда не будеть возножно привести психические процессы въ непосредственную связь съ процессами физическими. Я говорю только, что въ настоящее время мы не имёмъ никакого права выставлять эту возможную связь въ видё научной доктрины, и я долженъ заявить мой рёшительный протесть противъ попытокъ преждевременно расширять наши доктрины такимъ образомъ, и постоянно выставлять на первый планъ, какъ дёло вполнё разъясненное наукой, такія вещи, которыя такъ часто оказывались неразрёшимыми загадками» <sup>1</sup>).

Съ такою настойчивостью нёмецкій ученый убёждаеть им'ять въ виду различіе между тёмъ, что можеть быть предметомъ обученія, и тёмъ, что нужно напередъ изслёдовать.

Къ послъдней категорія относятся проблемы или гипотезы; ихъ нътъ надобности беречь про себя, —изслъдованіе свободно; но им не должны выдавать нашихъ недоказанныхъ научно догадокъ за удостовъренныя данныя науки; им должны говорить, что такіе то и такіе предметы могутъ быть повърены опытоиъ, а такіе-то въ настоящее время составляють нашу теорію, подлежащую послъдующимъ поправкамъ.

«Я убъжденъ (говорилъ далёе Вирховъ), что, только наложивъ на себя такое самоограниченіе и руководясь имъ въ отношеніи къ остальнымъ людямъ, мы будемъ въ состояніи вести борьбу съ нашими противниками и одержать въ ней побёду. Каждая попытка преобразовать наши проблемы въ положительныя доктрины, ввести наши гипотезы въ школы въ качествё основъ обученія, въ частности каждая попытка немедленно лишить церковь ея достоянія и сразу замёнить ея догматы философской релитіей «развитія», будьте увёрены, милостивые государи, каждая такая попытка потерпитъ крушеніе и въ своемъ крушеніи принесеть кромё того величайшій вредъ для науки вообще».

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Virchov (C), pp. 52-55.

«Поэтому умёрнить нашу ревность; рёшнить терпёливо и самоотверженно предлагать всегда въ видё только проблемъ даже самыя любимыя свои положенія; никогда не перестанемъ повторять сотни и сотни разъ: «не принимайте этого за установленную истину; будьте готовы къ тому, что это окажется заблужденіемъ; въ настоящее время мы держимся этого только какъ мнёнія, что это может быть такъ» ').

Что васается вопроса о родословіи человёва и истинномъ его положения въ природъ, то замъчания объ этомъ учонаго профессора интересны и важны въ высшей степени. Онъ признаетъ, что почти всё естествоиспытатели въ настоящее время держатся того миёнія, что человѣкъ стоитъ въ нѣкоторой связи съ остальнымъ животнымъ царствомъ и что "такую связь возможно открыть, если не въ отношении въ обезьянамъ, то всетаки быть можетъ, какъ предполагаеть Фогтъ, въ какомъ нибудь другомъ пунктъ". Онъ признаеть, что такое открытие составляеть для науки ся desiderium. Онъ самъ "совершенно приготовленъ" къ такому результату и нисколько бы не изумился, еслибы явились доказательства, что человъкъ имъетъ своихъ предковъ между позвоночными животными; но онъ чувствуетъ себя обязаннымъ заявить, что до настоящаго времени "вст положительныя открытія, какія только мы импемь въ области до-исторической антропологии, все болъе и болъе удаляли насъ отъ доказательства такой связи". Учение о томъ, что человъкъ относится къ четверичному періоду, составляеть уже не проблему, а "завоевание" науки; третичный человыкъ остается еще "проблемой, нуждающейся въ дальныйшемъ разслёдованіи".

«Будемъ же теперь имъть въ виду только четверичнаго человъка, котораго находимъ дъйствительно. Изучая этого ископаемаго человъка четверичнаго періода, — человъка, который естественно стоялъ въ сравнительной близости къ нашимъ первичнымъ предкамъ въ порядкъ нисхожденія или скоръе восхожденія, мы находимъ человъка точно такого же, каковы люди теперь. Такого же ископаемаго типа, который былъ бы низшей степени въ развитіи человъка, совершенно нътъ. Каждая прибавка

Digitized by Google

- 17 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Virchov (C), pp. 52-55. XPECT. ЧТЕН. № 1-2, 1880 г.

къ сумит предметовъ, которые вы получили въ качествт матеріаловъ для изсладованія, удаляла насъ все болае и болае отъ подтвержденія разсиатриваемой гипотезы» <sup>1</sup>).

Косненся теперь миноходонъ запѣчаній профессора Гексли въ его рѣчи по антропологіи на послѣднемъ собраніи Британскаго общества; они такъ близко касаются даннаго предмета и представляютъ такой интересъ, что мы считаемъ нужнымъ привести ихъ здѣсь.

«Наконецъ ны переходниъ (говорилъ Гексли) въ санону интересному вопросу о томъ, возможно ли при тѣхъ доказательствахъ, какія у насъ есть относительно существованія человѣка въ эти времена, выслѣдить какія нибудь доказательства въ пользу постепеннаго видоизитенения человтческаго типа, несколько отличнаго оть существующаго теперь. Я долженъ заявить, что ное интине остается и теперь такинъ же, каково оно было восемнадцать лёть тому назадь. Я высказаль тогда мнёніе, что извёстный неандертальскій черепъ изъ человѣческихъ остатковъ представляеть самые ясные и опредъленные признаки низшаго типа, - если употреблять этоть языкъ въ томъ же спыслё, въ какомъ ны употребили бы его въ другихъ отрасляхъ зоологін. Я дунаю, что онъ принадлежалъ саной низшей форм' челов'ческаго существа, о какой ны только инбень какія нибудь свёдёнія; и однакоже ны знаень, судя по остаткамъ этого челов'яческаго существа, что оно въ отношения ко встять основнымъ пунктапъ строенія было такимъ же человѣкомъ, какъ и ны, — погло носить сапоги такъ же удобно, какъ и каждый изъ насъ; такъ что, по моему инѣнію, вопросъ остается въ прежнемъ положенія. Я не знаю никакого основанія для сомнѣнія въ томъ, что люди, существовавшіе въ тѣ времена, были во всёхъ отношеніяхъ подобны людянъ, существующимъ теперь».

Профессоръ Гексли прибавиль впрочемъ, что онъ не считаетъ этого факта какимъ нибудь доказэтельствомъ противъ теоріи развитія. Лошадь этого періода была во всёхъ существенныхъ отношеніяхъ тожественна съ теперешнею лошадью; но если взять еще болѣе раннее время, то та же лошадь представляетъ менѣе совершенный, болѣе ранній типъ; подобное заключеніе отъ лошади можетъ быть сдёлано въ отношеніи къ человѣку, "хотя факты, которые

Digitized by Google

- 18 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Virchov, p. 61.

им имбенъ относительно человбка, не говорять намъ ни того, ни другаго". Этотъ доводъ безъ сомнёнія совершенно законенъ и наученъ, но онъ всетаки далекъ отъ того, что еправов быть названо доказательствомъ. Вирховъ предлагаетъ намъ почти точно такой же рядъ заключеній и допускаетъ, что третичный человёкъ мога существовать нёкогда въ Гренландін или Лемуріи <sup>1</sup>) и быть можетъ когда нибудь будетъ выведенъ изъ нёдръ земли на свётъ.

«Если же не вдаваясь въ гаданія, пы (поясняеть Вирховъ) буденъ строго держаться только факта, то ны должны положительно признать, что все-таки есть строгая разграничительная черта нежду человѣковъ и обезьяной. Мы не можемз учить, мы не можемз выставлять публично достояниемз науки доктрину, что человъка происходить отз обезъяны или отз какого нибудь другаю животнаю. Мы ножевъ укавывать на это только какъ на гипотеву, какъ бы она ни казалась вѣроятною, и какое бы ни представляла ясное и легкое рѣшеніе дѣла <sup>2</sup>).

Общій урокъ, который слёдуеть вывесть изъ этой исполненной глубокихъ мыслей рёчи, состоитъ не столько въ принятіи или въ отверженіи какой-либо частной доктрины или теоріи, сколько въ указаніи истиннаго *метода* научнаго изслёдованія и обученія. Вирховъ приходитъ къ слёдующимъ выводамъ: наука свободна; изслёдованіе — свободно, поэтому изслёдуйте всякую вещь; вся область знанія принадлежить вамъ. Преподаваніе науки также свободно<sup>3</sup>); но это преподаваніе должно быть соразмёряемо съ степенью достигнутаго знанія. Что вы знаете и истину чего можете доказать, то можете вы преподавать какъ завоеваніе, какъ пріобрётеніе науки, и это пріобрётеніе можеть дёлаться общимъ достояніемъ образованнаго общества. Напротивъ то, что составляеть только гаданіе, гипотезу, — то и провозглашайте какъ гипотезу, подлежа-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Предполагаемый материкъ на Индэйскомъ океалъ, о которомъ предполагается, что онъ былъ первоначальною родиною человъка и который Геккель называетъ «раемъ». Мадагаскаръ считается остаткомъ этого материка.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Virchow (Б), р. 63. Курсивныя строки напочатаны курсивомъ и въ оригиналѣ.

щую провёркё, исправленію, не смотря на то, что эта гипотеза кажется вёроятною и правдоподобною. Особенно не нужно строить на такихъ неудостовёренныхъ окончательно гипотезахъ широкихъ системъ природы и человёческой жизни, системъ, которыя могутъ имёть серьезное вліяніе на соціальныя и нравственныя отношенія человёка.

Это положение такъ ясно и разумно во всёхъ отношенияхъ, что едва ли возможно возражать противъ него; оно выражено такъ точно, повторено столько разъ, подтверждено и объяснено столькими примърами изъ разныхъ отраслей познанія, что кажется почти совершенно не возможно не понять или неправильно истолковать его. Но всё эти для здраваго смысла невозможности оказались возможными для учонаго натуралиста Геккеля, который не замедлилъ выступить противъ правдивой и сильной ричи Вирхова съ своимъ "Отвётонъ". Въ этомъ отвётё, истолковывая мысли Вирхова вкривь и вкось, Геккель между прочимъ и ту мысль послёдняго, по которой "выдавать за фактъ нужно только то, что действительно составляеть факть, а все, что только въроятно, но не доказано, нужно выдавать только за гипотезу", истолковываетъ какъ нападеніе на свободу науки и наивно утверждаеть, что въ такомъ случав <sup>9</sup>/10 профессоровъ въ Европѣ должны оставить свои каеедры <sup>1</sup>). Нечего сказать, хороши эти профессоры, когда изъ нихъ 900/0 пробавляются исключительно гипотезами, безъ которыхъ они какъ рыба безъ волы!

"Отвѣтъ" Геккеля представляетъ вообще одно изъ самыхъ чудовищныхъ по своей желчности и придирчивости произведеній. Въ смыслѣ критическаго разбора рѣчи Вирхова, "отвѣтъ" такъ далекъ отъ пониманія или оцѣнки ея смысла, что можно думать, что Геккель никогда не читалъ этой рѣчи, а только изъ вторыхъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Haeckel (C), pp. 4 H 6.

рукъ отъ какого нибудь разсваннаго слушателя получилъ отчотъ о ней. Какъ вкладъ въ науку "Отвѣтъ" — безусловное ничто; за то, вакъ сборникъ ругательствъ-онъ обиленъ и содержателенъ. хотя не очень деликатенъ или утончененъ. Всякій, кто осмѣливается выразить разногласіе съ его излюбленными теоріями или даже колебаніе принять ихъ, въ его глазахъ лишенъ самомалъйшей доли здраваго синсла. Всякое ничтожное ничёмъ разсудка и HOизвёстное имя, но лишь бы оно благосклонно отзывалось о теорін Дарвина, Геккель возвышаеть до небесь; напротивъ нъть имени, которое, не смотря на свою знаменитость, не казалось бы Геккелю достойнымъ всякаго осужденія, если его поситель не принимаетъ теорін. Покойнаго, уважаемаго въ общеевропейской наукъ этой нашего соотечественника натуралиста Бэра онъ честить "безвреднымъ одряхлёвшимъ болтуномъ", еще будто бы въ 1859 году. выказавшинъ свою неспособность понять извёстную книгу Дарвина: "О происхожденіи видовъ" <sup>1</sup>); Дюбуа-Реймонъ у него "риторическій составитель фразъ" 2) и профессоръ закоснѣлаго неввжества; Карлъ Семперъ – "личность, не обращающая вниманія на истину". Однимъ словомъ Гевбель щедро надбляетъ несогласныхъ съ собою ученыхъ натуралистовъ эпитетами, которые совсёмъ не употребляются нежду порядочными людьми. Нечего и говорить, что самые полные фіалы негодованія расходившимся натуралистомъ изливаются на самого Вирхова, который по его отзыву есть "поборникъ тьмы" (Finsterling), опраченный ханжа, сдѣлавшійся орудіень саной вредной реакція, адвокать креатизма (ученія о твореніи), невѣжда въ геологіи, зоологіи и палеонтологіи, не имѣющій ни налъйшаго понятія объ успъхахъ морфологіи; и вообще, выражаясь вороче, даже болѣе невѣжественъ, чѣмъ сашъ Бэръ <sup>8</sup>). "Онъ. не имъетъ никакого права (?) выражать свое мнёніе по разсматриваемымъ вопросамъ; въ отношеніи ко всёмъ имъ онъ достоинъ не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Haeckel (C), p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. p. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. p. 24.

столько порицанія, сколько сожалёнія". Нёть надобности приводить дальнёйшихъ цитать, хотя самая большая часть девяноста трехъ страницъ "Отвёта" посвящена подобнымъ недостойнымъ выходкамъ.

Въ виду такого страстнаго отношенія въ дёлу представляется вполнъ упъстнымъ обратить вниманіе людей науки и всего образованнаго общества, что подобный обычай, сдёлавшійся въ послёдніе годы довольно общимъ въ печатныхъ учоныхъ спорахъ, ---обычай разражаться обвиненіями въ невёжествё и некомпетентности безъ доказательствъ этого невѣжества и этой некомпетентности-не только худъ самъ по себѣ, но весьма легко можетъ поседить къ наукѣ и ея представителямъ недовъріе и даже презръніе. Что писатели типа Геввелевской гориалы могуть отвёчать только личностями на серьезныя доказательства---это ни для кого неудивительно. Но то обстоятельство, что действительно люди науки, которые кроиф того упражнялись въ цивилизованной поленнев, должны нисходить до употребленія такого оружія, --- ясно говорить о слабости и непрочности дѣла, которое они защищають. Изъ одного этого кожно заключить, что противники современной дарвинистической доктрины "развитія" имъютъ точныя и иногообъемлющія свёдёнія о фактахъ, приведшихъ ихъ къ противнымъ дарвиновскому взглядамъ на природу. Единственная разность между спорящими сторонами состоитъ въ томъ, что по мижнію эволюціониста всё эти феномены допускаютъ только одно истолкованіе; между тёмъ противники теоріи развитія, въ точности изслёдовавъ эти феномены и вполнё признавая ихъ глубовое значение, находятъ однакоже, что они могутъ быть объяснены по врайней изръ деумя другими (въроятно еще гораздо большинъ числомъ) гипотезами, и что нежду послёдними дарвинистическая гипотеза, наиболже распространенная теперь, менже всёхъ прочихъ вёроятна и наиболёе не согласна со всёми извёстными наблюденіями и аналогіями.

Для примъра возъщемъ вопросъ о происхождении жизни и живой материи. Монистъ думаетъ, что онъ первоначально образовались посредствоиъ случайнаго механическаго сочетания неорганическихъ элементовъ. "Если я (говоря безлично) не признаю этого взгляда, то это не значить, что я не знаю той цвии логическихъ положеній и выводовъ, которая приводитъ КЪ TAKOMV вагляду, или недостаточно оцёниваю важность этихъ выводовъ. Совершенно напротивъ: я не принимаю этого вгляда потому, что я знаю, что эти элементы — углеродъ, водородъ, кислородъ и азотъ (нитрогенъ)-не только не имъютъ сильнаго сродства или стремленія къ соединению (при температурахъ, въ предълахъ которыхъ единственно можетъ существовать жязнь), но что никакимъ процессомъ, извёстныхъ наукѣ, ихъ нельвя довести до соединенія при какойбы то ни было температурѣ---не только въ живой матеріи, но даже въ какомъ нибудь химическомъ соединении, имъющемъ сходство съ какою нибудь одушевленною живою вещью. И эти соображенія непремънно должны быть приняты во вниманіе — хоть для нъвотораго извиненія моей слівоты. Если мив говорять, что когда міръ былъ юнъ, тогда существовали условія, которыя мы не моженъ воспроизвесть теперь, то и я признаю (и оплакиваю) мою крайнюю неспособность осуществить такія "условія". Если косинческія силы во природъ были тогда такія-же, какія существують теперь, — именно теплота, химическая сила, св'ять, электричество, и проч., — то, по моему мизнію, наука можеть воспроизвесть всявія тогдашнія условія, съ которыми бы была совмъстима жизнь. Я не могу вообразить себ'я матеріальныхъ условій, которыя не подходили бы подъ термины матеріи и силы; но если тогда дійствовали другія силы, о которыхъ мы не знаемъ теперь ничего, то весь вопросъ получаетъ хаотический видъ, и того еще нельзя считать слёпымъ, кто не видить пути черезъ хвосъ".

Между твиъ нужно согласиться, что даже тв, которые особенно крвпко держатся механическаго объяснения тайны жизни, единогласно признаютъ, что происхождение жизни изъ неживой материи никогда еще не было документально засвидътельствовано.

Digitized by Google

. •

Самъ Геккель признаетъ, что доселё результаты всёхъ попытокъ доказать это "имёли только отрицательный результатъ".

Кромъ чрезмърнаго восхваленія теоріи Дарвина и безчисленныхъ обвиненій въ невѣжествѣ и неспособности противъ всѣхъ не принимающихъ ся, въ отвётё Гекксля не много такого, что бы стоило подробнаго разбора. Въ предисловіи онъ объявляеть, что "доктрина развитія, — основаніе всей біологической науки и самое драгоценное пріобретеніе всего образованнаго человечества, --- установлена и доказана такъ твердо, что ни анаеема церкви, ни оппозиція высшаго научнаго авторитета, хотя бы имя ему было Вирховъ (сколько остроумія!), не могуть повредить ся прочности". Въ первой главѣ, озаглавленной "Развитіе и Твореніе", онъ опять излагаетъ монистическую довтрину, опредъляя ее какъ глубокосодержательное философское построеніе вселенной, въ которомъ руководящая идея та, "что въ цвломъ природы совершается великое, единообразное, непрерывное и въчное теченіе прогрессивнаго развитія, и что всв явленія природы безъ исключенія, отъ движенія небесныхъ твлъ и паденія камня до роста былинки и до сознанія въ человѣкѣ, слѣдуютъ одному и тому же великому закону причинности, и что всё они должны быть возведены навонець въ механическому действію атомовъ" 1). На это ножно пока миноходомъ замътить, что было бы въ высшей степени интересно видъть, какъ это прослъдили такой всеобъемлющій законъ причинности и уяснили для сознанія самый ero modus operandi (образъ дъйствія); но до настоящаго времени мы остаемся въ совершенномъ мравъ относительно того, кака этотъ исвлючительно механическій процессь производить всё тё чудеса, какія приписываются ему, и не можемъ понять, какъ при одной только дъйствующей въ мірѣ силю могло быть когда нибудь произведено какоелибо уразноображение (дифференціація).

Затвиъ Геккель приступаетъ къ изложению преимуществъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Haeckel (C), p. 10.

"ламаркизма" и "дарвинизма", противопоставляя тоть и другой, съ цёлію указанія ихъ преимуществъ, "нелёпой и неустойчивой доктринё творенія". Теоріи эти онъ считаетъ вполнё доказанными и стоящими выше всякаго сомнёнія или разслёдованія; такъ какъ онё, какъ онъ заявляетъ во второй главё, основаны на "фактахъ сравнительной морфологіи и физіологіи рудиментарныхъ органовъ, эмбріоническаго развитія, ископаемыхъ остатковъ и географическаго распредёленія организмовъ"<sup>1</sup>). Если этого недостаточно, то какихъ же (восклицаетъ Геккель) и гдё еще, въ какой области природы, Вирховъ порекомендуетъ искать доказательствъ? Почему для Вирхова недостаточно подобныхъ аргументовъ, — для Геккеля совершенно непонятно; единственное объясненіе, которое онъ можетъ вообразить себѣ, состоитъ въ томъ, что Вирховъ никогда не читалъ со вниманіемъ ни книги Дарвина, ни какой либо другой объ этомъ предметѣ, или если читалъ, то не понялъ ихъ<sup>2</sup>).

Въ третьей главѣ Геккель опять провозглашаеть какъ догмать свою теорію происхожденія человѣка отъ обезьяны, безъ всянаго новаго подтвержденія, кромѣ того, что человѣкъ долженъ происходить отъ обезьяны, потому что онъ — Геккель, котораго "никто не можетъ обвинить въ недостаткѣ воображенія", часто пытался, но никогда не успѣвалъ въ попыткѣ представить себѣ "какую либо извѣстную или неизвѣстную животную форму, которая была бы болѣе подходящимъ, чѣмъ обезьяна, предкомъ человѣка". "Я, говорить онъ, возвращался опять и опять къ происхожденію отъ обезьяны, какъ къ безусловной необходимости" <sup>3</sup>). Недостатокъ доказательствъ у него опять возмѣщается желчными обвиненіями Вирхова въ невѣжествѣ, безцеремонностію въ приведеніи неотносящихся къ дѣлу фактовъ и поразительнымъ многословіемъ, двумя особенностями, которыя можно назвать распущенностью въ наукѣ и ко-

<sup>4)</sup> Haeckel (C), p. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сокращено изъ стр. 16-20.

торыя въ Германіи теперь вошло въ обнуай называть геккелизновъ <sup>1</sup>).

Въ четвертой главъ разбирается природа "души", которая, по его объяснению, есть не что иное какъ механическое произведение дъйствия атомовъ въ ихъ сочетании; но и здъсь, какъ прежде, виъсто доказательствъ и разъяснений того, какъ атомы могутъ произвести сознание, им принуждены довольствоваться наборомъ пустыхъ фразъ.

Въ пятой главѣ о "генетическопъ и догнатическопъ методахъ преподаванія" Геккель критикуеть сов'ять Вирхова преподавать какъ безусловную объективную истину только то, что единогласно признается за такую истину; пытается показать, что научная область въ такомъ случав сдёлалась бы крайне ограниченною, и наконецъ предлагаетъ вопросъ: "существуето ли такая вещь, кака объективная истина?" 2) Далве онъ говорить, что даже натематическая наука не пожеть быть названа вполнѣ достовърною и чисто объективною, такъ какъ иногіе "математики, физики и философы настоящаго времени принимають въ пространствѣ болѣе чёнь три измёренія". Потомъ онъ спрашиваетъ: "что вы знаемъ навторно о сущности натеріи и силы, о тяготвній, притяженій нассъ, дъйствін на разстоянія? <sup>3</sup>) Что вы знаемъ о сущности электричества или магнетизма, о такъ называемой электрической жидкости или о невѣсомыхъ иатеріяхъ вообще, самое существованіе которыхъ не доказано? Что мы знаемъ объ земрв, на которомъ построена наука о свътъ и оптика, и что извъстно намъ о теоретическихъ основаніяхъ (въ родѣ атомистической теорін), на которыхъ построена наша химія? Но слёдуеть ли намъ прекратить преподавание этихъ наукъ на томъ основания, что ин не знаемъ навърно этихъ вещей?"

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cm. Der Haecke lismus in der Zoologie, Kapsa Cemnepa. Fausyprs, 1876.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hackel (C), р. 52: «Есть ин вообще объективная наука?»

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вопросъ о дъйствін на разстоянія (actio in distantia), занимающій физиковъ и метафизиковъ ийсколько столётій, состоить въ томъ, могуть ни тёла дъйствовать другъ на друга, не входя во взаниное соприкосновеніе.

--- 27 ----Отвёть на все это слишкомъ очевиденъ, такъ что не нужно

даже затрудняться формулированіемъ его. Мы не знаемъ ничего о сущности матеріи, силы и чего бы то ни было; но им наблюдаемъ и провъряемъ явленія,---не въ томъ видъ, въ какомъ они по воль нашей фантазін должны существовать согласно съ требованіями предзанятой теоріи, но въ томъ, въ какомъ им можемъ повазать и доказать ихъ другимъ. Эти явленія ны приводимъ въ порядокъ и располагаемъ по влассамъ въ науки, и преподаемъ ихъ какъ пріобрётенія науки. Въ пособіе систематическому ишленію ны составляемъ еще теоріи и объявляемъ, что наши теоріи должны инть значение только вспомогательныхъ средствъ. Теоріи могуть быть истинными или ложными, онв могуть изивняться и изивняются изъ года въ годъ, но наука въ симсле системы явленій продолжаетъ свое существованіе. Такъ им говорниъ объ "электрической жидкости", но большая часть учоныхъ употребляеть это выражение только какъ удобную формулу; или говоримъ объ "электричесвомъ товъ", хотя очень сомнительно, течеть ли здъсь что ннбудь. Теорію электричества ножно совершенно отдёлить отъ фавтовъ, которые останутся неприкосновенными, признаемъ ли мы электричество одной жидвостью, или двумя жидвостями, или будемъ считать его вовсе не жидкостью, а только подвижнымъ (кинетическимъ) элементомъ.

Такъ Латимеръ Кларкъ говоритъ въ своемъ превосходномъ изслёдованія объ "Электрическомъ измёренія", что "самъ откавываясь опредёлить сущность электричества онъ совётовалъ бы учащемуся, пока его взгляды не сдёлаются болёе зрёлыми, смотрёть на электричество какъ на субстанцію, подобную водё или газу, имёющую дёйствительное существованіе, и хотя легко превратимую въ теплоту и наоборотъ, но въ другихъ отношеніяхъ неразрушимую".

Подобнымъ же образомъ мы преподаемъ ученіе о фактахъ химіи. Мы говоримъ напримъръ, какъ о фактъ, подлежащемъ доказательству, о томъ, что химическіе элементы стремятся въ соединенію

(или соединяются) въ извёстныхъ опредёленныхъ пропорціяхъ, воторыя могуть быть выражаемы въ числахъ. Когда намъ нужно объяснить, почему это бываеть такъ, то ны составляемъ теорію объ атомахъ и пр., и излагаемъ этотъ результать како теорію, причокъ фавты останутся фавтами, будетъ ли теорія истинною или ошибочною. Такъ, чтобы опредълить епсс предполагаемаго атома, мы можемъ для удобства мышленія сказать, что онъ равняется столькимъ-то микрокритамъ 1); но мы никогда не учимъ, что микрокрить есть начто большее, чакъ ens rationis (сымышленное существо). Мы ножень говорить, что молекуль водорода вёсить два этихъ микрокрита, молекуль кислорода --- тридцать два микрокрита и молекуль нитрогена — двадцать восемь мивровритовъ, и такъ далёв; это --- просто удобный для ума способъ выраженія и представленія возножной и в'вроятной теоріи относительно того известнаго намъ факта, что такія-то и такія-то тела соединяются въ извёстныхъ пропорціяхъ вёса. Мы никогда не принимаемъ, что инкрокрить есть реальность, и не строимъ науки на этомъ имени. Что касается также силы и матеріи, то мы не знаемъ ничего и потому не учимъ ничему относительно ихъ существа. Мы пытаемся опредѣлить, что должно быть истиннымъ относительно состава матеріи, по всякой теоріи 2); и пытаемся повазать результаты "силы" при условіяхъ, отврытыхъ для изслёдованія. Эти результаты существують сами по себъ и нисколько не перемънятся, какой бы теоріи им ни держались относительно сущности "силы" самой въ себъ.

Тоже самое оказывается вёрнымъ въ отношеніи и ко всёмъ другимъ случаямъ несовершенства нашего знанія. Вездё теорія или гипотеза служитъ пособіемъ для мысли или средствомъ для классификація, но никогда не вторгается въ область факта. Далеко не то мы находимъ въ монистической теоріи, въ теоріи преобразованія

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тысячная часть грана или несуществующій самомальйшій вёсь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Какъ это сдёлано въ крайне интересныхъ изслёдованіяхъ профессора Теша о «грубой неразрушимости» матеріи.

видовъ и въ гипотезё о происхожденіи человёка отъ обезьяны. Въ нихъ теорія и факты "солидарны"; они стоятъ и падаютъ вмёстё.

Принужденный противъ своего желанія донустить, что наука не имбеть прамыхъ или непосредственныхъ свъдъній о преобразованіи видовъ. Геккель утверждаетъ, что доказательства этого преобразования принадлежать въ тому же порядку и такъ же сильны, какъ и доказательства нашего историческаго знанія или доказательства геологін и языковѣдѣнія 1). Но ссылки эти опять неудачны. Мы въримъ вообще въ исторію (но далеко не во всё ея подробности), потому что исторія продолжаеть совершаться подъ нашимъ собственнымъ наблюденіемъ; вы не поженъ представить времени безъ исторіи, т. е. безъ событій, и мы соединяемъ и прослѣживаемъ до глубины далекаго прошедшаго ся воспоминанія съ извѣстною долею увѣренности. Мы вѣримъ въ науку о языкѣ и его видоизмёненіяхъ, такъ какъ знаемъ изъ обыкновенныхъ наблюденій, что извёстныя перемёны постоянно совершаются въ литературѣ и живыхъ языкахъ, а систематизація этихъ перемѣнъ составляеть значительную часть науки о языкв. Мы ввримъ въ главныя положенія нашихъ геологическихъ теорій (такія напримѣръ, которыя васаются наслоеній и органическихъ остатвовъ, находимыхъ въ нихъ), потому что мы можемъ понятнымъ и разумнымъ образомъ поставить ихъ въ историческую связь съ процессами отложенія, возвышенія и пониженія, которые совершаются постоянно предъ нашими глазами до настоящаго времени. Въ монистической гипотезъ совершенно недостаеть этого рода доказательствъ. Мы не можемъ самолично наблюдать въ настоящее время ни одного явленія, которое бы указывало напримиръ на стремленіе къ образованію живой матеріи изъ неодушевленныхъ ся элементовъ.

Геккель очень негодуеть на то, что Вирховъ не разобрало его доказательствъ, а только "посивялся" надъ его "излюблен-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Eaeckel (C), pp. 55-58.

ными фантазіями". Можетъ быть Вирховъ имълъ для этого болте оснований, чвиъ кажется съ перваго взгляда. Геккель быль ученикомъ и другомъ Вирхова, и очень можетъ быть, что послёдній желаль пощадить эти прежнія отношенія. Рішивь 38.1вить серьезный протесть противъ преподаванія ненаучнаго знанія, онъ хотълъ сдълать это съ возможно меньшимъ огорченіемъ для своего прежнаго друга. Онъ могъ бы сказать: "ваши факты, мой другъ, не собраны изъ природы; ваши посылки неточны и ваши заключенія неосновательны; вся ваша система-фантастическое и плохо построенное изиышление". Вивсто этого онъ говорить: "все, что вы утверждаете, можеть быть върныхъ и можеть быть когда нибудь въ будущее время будетъ доказано; но въ настоящее время я не вижу для себя возможности удостовёриться, вёрно ли это или нёть. Вы говорите, что атомъ углерода имёсть душу, которая отличается оть органической души только твиъ, что не инветь паняти. Это можеть быть и такь, но я ничего не знаю объ этокъ. Было бы безопаснѣе не преподавать такихъ доктринъ, пока онъ не окажутся епорными и не будетъ доказана ихъ истина; потому что если онъ будутъ положены въ основание шировой теоріи, обнимающей жизнь міра и человізческую природу, то трудно и предугадать, какія вредныя нравственныя слёдствія могуть произойти оть этого".

Есть еще причина, почему разборг, въ обыкновенномъ смыслѣ этого слова, геккелевыхъ доктринъ былъ бы безполезенъ, если только онъ возможенъ. Геккель находитъ жизнь въ паденіи камня на землю и въ движеніяхъ небесныхъ тѣлъ; онъ находитъ душу или духъ въ явленіяхъ простаго притяженія и отталкиванія; и наконецъ онъ находитъ *христіанство* въ жизни и дѣйствіяхъ муравьевъ и въ соціальныхъ инстинктахъ высшихъ животныхъ вообще! <sup>1</sup>) Во всемъ этомъ обнаруживается такое невозмож-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Овъ думаеть, что муравья совершають свои различныя отправленія по «чувству долга» (Pflicht-Gefühl) и что муравей есть «*сристіанинь* въ дучшень смыслѣ этого слова». Haeckel (С), р. 76.

ное сибшеніе понятій, такое легкомысленное неуваженіе къ принатой въ наукъ терминологіи, что обыкновенный человѣкъ, употребляющій слова въ ихъ законномъ и принятомъ симслѣ, не можетъ найти ни общаго основанія для спора, ни общаго языка, на которомъ можно было бы вести споръ. Споръ въ такомъ случаѣ долженъ постоянно прерываться по недостатку взанинаго пониманія. Жиеос и нежсиеос суть термины или выраженія для вполнѣ понятныхъ условій, — понятныхъ въ симслѣ противоположности между ними. Жизнь есть собирательный терминъ для извѣстнаго рода явленій. Поэтому выраженіе, что все "одинаково живо", составляетъ совершенпо безсмысленную фразу, которая дѣлаетъ науку біологіи невозможною.

Другая трудность серьезнаго разбора геккелевыхъ доктринъ состоитъ въ слёдующемъ. Геккель имеетъ если не полное, то замвчательно-сильное пренебрежение въ фактанъ. Онъ думаетъ, что ,постижение общихъ законовъ" составляетъ для натуралиста **Г0**раздо болёе возвышенную цёль, чёжь наблюденіе подробностей 1); онъ опускаетъ изъ виду, что безъ такого наблюденія нельзя формулировать никакихъ общихъ законовъ, заслуживающихъ этого имени, и что такие законы, чтобы нивть цвиу, должны обнинать есть подробности и не противоръчить ни одной изъ нихъ. Когда впроченъ факты бывають безусловно нужны, то онъ ръдко испытываетъ недостатовъ въ нихъ. Они не всегда оказываются у него взятыми изъ наблюденій надъ природою; не всегда-принадлежать въ числу тавихъ, которые были бы извёстны другимъ натуралистамъ, даже обладающимъ самыми обширными знаніями; его факты вообще имъють такую окраску, что оказываются замъчательно пригодными для требованій его теорія. Поразительный приибръ этого им находниъ въ его замбчаніяхъ о происхожденіи новидовъ вслёдствіе плодовитости гибридовъ (ублюдвовъ). выхъ Вопреки общему инвнію натуралистовь о доказанной безплодности гибридовъ, Геккель заявляетъ, безъ всякихъ усилій доказать свое заявленіе, что примёры безплодія гибридовъ составляютъ рёдкія исключенія и что плодовитость ихъ есть общее правило <sup>1</sup>). Разбирать серьезно такія положенія невозможно, да и нётъ надобности.

Но вто желаетъ увидъть въ полномъ блескъ способъ, которымъ построена теорія происхожденія человѣка отъ обезьяны, разсмотрыть ть воздушныя основанія, на которыхь она гордо высится, и мнимые факты, употребленные какъ матерьялъ при постройкъ, тоть не можеть сдёлать ничего лучше, какъ прочитать внимательно двадцать вторую главу геккелевой "Естественной исторіи мірозданія"; здёсь онъ излагаеть полную и обстоятельную исторію нашихъ предковъ съ родословнымъ деревомъ изъ двадцати двухъ степеней, внизу котораго стоить одноячейная монера. а вверху современный челов'якъ. Изв'естный натуралистъ Дюбуа - Реймондъ навлевъ на себя сильный гизвъ Геккеля твиъ, что это родословіе назваль въ такой же мврв подлиннымь въ глазахъ H&туралиста, въ какой родословія гомеровскихъ героевъ подлинны въ глазахъ историка<sup>2</sup>). Что въ самомъ дълъ служитъ ручательствомъ этихъ 22-хъ степеней родословія человёка?---Главнымъ образомъто, что онъ необходимы для геккелевой теоріи. Есть ли какія нибудь доказательства, то есть прямыя и несомивнныя, доказательства въ пользу того, что существа, представляющія эти двадцать двѣ степени, существовали когда нибудь?-Безусловно никакихъ въ большинствъ случаевъ; но они "должны были существовать", иначе генеалогія была бы разорванною <sup>3</sup>).

- <sup>2</sup>) Darwin versus Galiani, 1876.
- 3) Въ подтверждение того, что именно таковы въ существе дела доказательства

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Преводемъ въ точномъ переводъ эту тираду: «Прежде считалось догматомъ, что два отдъльныхъ рода никогда не могутъ производить ублюдковъ, которые могли бы размножаться, какъ ублюдки. При этомъ ссылались почти всегда на ублюдковъ отъ лошади и осла — муловъ (Maulthiere und Maulesel) которые дъйствительно могли размножаться только въ ръдкихъ случаяхъ, но такие безилодные ублюдки составляютъ, какъ оказалось, только ръдкия исключения, и въ большинствъ случаевъ ублюдки двухъ совершенно различныхъ породъ плодовити и могутъ размножаться. D. р. 245.

Мы обозрѣли доказательства, которыя приводятся въ пользу общей теоріи преобразованія видовъ и въ частности происхожденія

- 33 -

Гевнеля въ пользу своей теорін, приводниъ нёсколько примёровъ. Вотъ какъ аргументируетъ Геккель:

1) «Относительно нашихъ самыхъ раннихъ «вредковъ» монеръ установленъ ясный историческій (?!) факть, что они произошли въ началѣ Лаврентіанскаго періода посредствомъ archebiosis'а или произвольнаго зарожденія изъ тадъ называемаго неорганическаго сочетанія углерода, водорода, кислорода и азота» (D., р. 578). Надобно ли повторять, замётних съ своей стороны, что на это нёть и не можеть быть даже тёне доказательства? 2). Въ своей минженской ричи Геккель разсказываеть намъ старую, престарую исторію (какъ будто не повторяли ее сотни разъ) о томъ, что «эта монера была своего рода мостомъ черезъ глубокую пропасть между органической и неорганической природой и наглядно (?!) показывають намъ, какъ самый простой и старейшій организмъ должена была произойти изъ неорганическихъ сочетаний углерода» (А., р. 13) Но, замътниъ, эти «простые и древнъйшіе организмы» химически и динамически точно такъ же далеки отъ неорганической матеріи, какъ организмы дьва или орла. Неязвёстно ни малёйшаго основанія утверждать, что эти монери были самник древними или обними организмами, и даже что они когда нибудь существовали. Ссилки на фантастическихъ монеръ постоянно приводятся и громко провозглашаются, какъ будто внебшеес заблуждение должно сдёлаться до извёстной степени истиною вслёдствіе того, что его будуть повторять завтра. 3) Пройдя у Геккеля черезъ Амебондъ и Планендъ, ны достигаемъ другой важной группы предвовъ человъка Пастреадъ, которая одожжа была существовать въ первоначальное время и заключала между своими членами пряныхъ предковъ человъка». Никто не видълъ никогда ни одного представителя этой группы; не осталось и никакихъ слёдовъ ся существованія; но «торное доказательство» (D., р. 581) ся существованія найдено Геккеленъ въ томъ фактѣ, что Amphioxus въ одниъ изъ періодовъ своего развитія представляетъ тних, схожій съ типомъ Гастрен, созданной его воображеніемъ!! 4) Затёмъ у Геккеля слёдують болёе близкіе наши предки — черви; и они одолжны были существовать, потому что сравнительная анатомія и онтогенесись требують ихъ для произведения articulata вообще». 5) Но самый сиблый и блистательный подвить воображенія ми встрічаемь у Геккеля на той стелени родословія человёва, которая отдёляеть Invertebrata (безпозвоночныхъ) отъ Vertebrata (позвоночныхъ). То, что всегда было камнемъ протиканія и соблазна для построятелей вседенной, для Геккеля не представляеть никакой трудности. Современные мислители постронли на Ascidia-хъ мость черезъ эту процасть; но такъ какъ иля принятія этой теоріи есть носколько неодолимихъ трудностей, то нашь авторь изобрётаеть совершенно новый типь, Chordonia, который долцень быть прародителень какъ Ascidia, такъ и Vertebrata (позвоночныхъ). Они тразвились сами собой» (Ibid. р. 588), если не принимать въ разсчетъ взнаха Геккельскаго пера, для котораго все легко и удобно. 26) Пріобритин

Хриот. Чтен. № 1-2, 1880 г.

человѣка отъ обезьяны. Мы сдѣлали это въ той мърѣ, въ какой обло нужно для того, чтобы показать ен характеръ и направленіе. Теперь мы можемъ возвратиться назадъ къ вопросу Геккеля: "чего вы еще желаете, и какихъ вамъ нужно еще дальнѣйшихъ доказательствъ въ пользу доктрины развитія?" <sup>1</sup>) Геккель предвидитъ отвѣтъ и заранѣе называеть его—сперва мягко "скороспѣлымъ", а потомъ посуровѣе—признакомъ невѣжества. Тѣмъ не менѣе мы осмѣливаемся сказать, что для подтвержденія теоріи развитія требуется еще ни болѣе ни менѣе, какъ какое либо опытное доказательство возможности процессовъ и началъ, предполагаемыхъ этою теоріею. Именно у васъ нѣтъ доказательствъ въ отношеніи къ тремъ пунктамъ изслѣдованія: во первыхъ относительно происхожденія жизни и живой матеріи; во вторыхъ отно-

позвонын, наши предки начали плавать. Мы проходных благополучно черезъ разряды рыбъ и амфибій, пока не встричаемся съ другою небольшою трудностью --- появленіемь твпа млекопитающихся; но и эта трудность устраняется торыхъ никто не знаетъ ничего и не можетъ составить никакого опредёденнаго понятія, но которые должны были существовать, чтобы дать теорін непрерывную генезлогическую связь. О влассе, предшествующемъ имъ непосредственно, у Геккеля зажёчено, что онъ «быль вызвань необходимостню, какъ свазующее звёно между прежними и послёдующими степенами» (D. p. 587). 7) Черезъ Marsupials Prosimiae и низшихъ обезьянъ им доходимъ до человъковидныхъ обезьянъ, которыя и развились около средним третичнаго періода, всявдствіе утраты шерсти и большей части волось и всявдствіе преобладающаго развитія череца надъ развитіемъ лицевыхъ костей (Ibid. p. 590). Впрочемъ у Геккеля ясно сказано, что человёкъ не произошелъ непосредственно оть какой нибудь человёковидной обезьяны извёстной теперь, но что нашихъ непосредственныхъ предковъ должно искать между нензвъстными изчезнувшими обезьянами міоценоваго періода, втроятно въ Лемурін вли въ третичныхъ отложеніяхъ Южной Азін или Африки. Pithecanthropi или «обезьяни - люди» являются на ближайшемъ и послёднемъ мёстё предъ человёкомъ. Ближайшіе, современные намъ, ихъ представители-«кретним и идіоты» (Ibid. p. 592), и изъ нихъ развился «истинный человъвъ», переставъ лаять и начавъ издавать членораздъльные звуки. Такова дикая, скучная и печальная исторія образованія человъка! Нужно удивляться тому, какъ человъкъ въ концов концовъ оказался животнымъ, способнымъ смѣяться!

4) C. p. 15.

сительно возможности преобразованія видовь и въ третьихъ относительно солидарности человѣческой природы съ природою животныхъ. И прежде, чѣмъ сдѣлать нѣсколько частныхъ замѣчаній о каждомъ изъ этихъ пунктовъ, мы пожемъ сказать, что противники теоріи развитія не такъ неразумны въ своихъ требованіяхъ, какъ ихъ часто представляютъ. Они не требуютъ, чтобы живое животное было построено изъ неорганическихъ элементовъ въ лабораторія; они не требуютъ, чтобы была засвидѣтельствована дѣйствительность процесса перехода отъ одного вида животнаго къ другому; они не хотятъ увидѣть какое-нибудь семейство объзьянъ настолько культивированнымъ, видоизиѣненнымъ и "подобраннымъ", чтобы для него былъ близокъ переходъ въ человѣку; но они желаютъ имѣть какія нибудь, хотя слабыя, опытныя доказательства, которыя помогли-бы имъ связать опредѣленныя идеи съ извѣстными терминами этой доктрины.

1. Начненъ съ происхожденія жизни. Во всёхъ монистическихъ трактатахъ утверждается, что живая матерія произошла изъ неорганической матерія вслёдствіе случайнаго <sup>1</sup>) соединенія ея элементовъ. Профессоръ Фискъ<sup>2</sup>) говоритъ, что "всякая шпотеза, недопускающая повърки, не можетъ бытъ принимаема". Сопоставниъ два этихъ положенія.

Писателянъ, которые съ такою легкостью объясняютъ, что "тайна и чудо жизненности" состонтъ только въ "сочетаніи силъ, принадлежащихъ неорганическому пру" было бы полезно задать себѣ вопросъ: соединяютъ ли они какую нибудь опредѣленную идею съ такими фразами, или это только фрази, предназначенныя для забавы празднаго и ненаучнаго ума? Попытаемся показать, что это за силы и каково должно быть сочетаніе изъ нихъ.

Не теорія, а фавть неоспоримый, что сила или силы, дъйствую-

<sup>4)</sup> Haeckel.

<sup>\*)</sup> Cosmic Philosophy t. I, p. 430.

шія въ органическихъ процессахъ, совершенно неизвѣстны напъ въ неорганическомъ мірѣ, и никакое сочетаніе какихъ бы то ни было изъ этихъ послёднихъ силъ не замёнитъ первыхъ даже въ "ВЫСШИХЪ МНОГОВРАТНЫХЪ саной слабой степени. Гипотеза о силахъ" есть чистая выдушва. Мы не знаеть ничего о нихъ и ни о какихъ посредствующихъ степеняхъ между сравнительно простыми неорганическими сочетаніями углерода, кислорода, водорода и азота и между болёе сложной натеріей, въ которой уже явилась жизнь. Если эти четыре элемента въ своемъ соединении образовали первоначально живую натерію, какъ скоро это дозволено было инъ охлажденіемъ температуры, то почему они не ділаютъ тогоже тенерь? И если они дёлають это, то почему им не можемъ застигнуть некоторыхъ изъ этихъ "сложныхъ" веществъ въ моментъ перехода? Или почему ин не ноженъ искусственно показать возножность сушествованія нівкоторыхъ изъ этихъ переходныхъ степеней? Ex uno disce omnes (по одному узнай всёхъ). Оказывается, что сторонники теоріи развитія болбе унбють догиатически утверждать, чёнь доказывать свои положения. Мы требуемъ доказательства, что углеродъ и компанія элементовъ могуть при соединеніи образовывать нёчто похожее на живую натерію. Если намъ не дають этого доказательства, то пусть простять намъ неделикатность, по которой им считаемъ сибшною настойчивость эволюціонистовъ, съ упорствоиъ твердящихъ какъ объ историческоиъ фактъ о тоиъ, что табыло начало жизни на землѣ. Можеть KOBO быть 9**T**0 MOLIO произойти тамъ, гдъ пространство инъетъ, какъ допускаетъ Геквель, четыре взивренія или болбе; но въ нашенъ староноднонъ пространстве этого явленія еще не было наблюдаено.

2. "Какое ванъ нужно еще доказательство доктрины объ измѣняемости и прогрессивномъ развитіи видовъ?" — спрашиваетъ Геккель. Въ отвѣтъ на этотъ вопросъ мы приведемъ здѣсь глубокомысленное замѣчаніе англійскаго натуралиста профессора Гекскли, что "если бы истина такой гипотезы могла быть когда нибудь доказана", то "она могла бы быть доказана единственно только наблюденіемъ и опытомъ надъ существующими формами жизни"<sup>1</sup>). Въ друговъ сочиненіи тоть же авторитетный натуралисть говорить, что "наше принятіе дарвиновой гипотезы должно бить временнимъ и не безусловнымъ (provisional), пока ей недостаетъ одного звёна въ цёпи доказательствъ; пока всё животныя и растенія, несомиённо происходящія путемъ отдёльнаго рожденія отъ общаго корня, плодоносны и способны къ дальнёйшему разиноженію, до тёхъ поръ у этой гипотезы будета недоставать этого зельна"<sup>2</sup>). Хотя это послёднее замёчаніе было написано назадъ тому восемнадцать лёть, но оно остается въ такой же мёрё истиннымъ теперь, какъ было тогда, — дёйствительно звёна этого нёть еще по сіе время.

Чену же учать нась "наблюдение и опнть надъ существующини формани жизни?" Ясно и безъ всякихъ недоразунвній тону, что физіологическія особенности вида безусловно постоянны и неизивны. Второстепенныя особенности подлежать безвонечныть изивненіямь и эти изивненія простираются до того, что различныя разновидности одного вида бывають повидимому часто более удалены другь оть друга, чёмъ экземпляры, принадлежащие къ разныть видать. Но что бы вы ни делали въ отношения въ рожденію, подбору, воспитанію, какія бы искусственныя ивры ни приникали, им всотаки не кожемъ изгладить существенныхъ черть вида. Конь, будеть ли онъ арабский, русский или английский, всегда остается конемо; и никогда онъ не дълается чъкъ-либо инниъ, такъ какъ производить потоиство, способное разиножаться только нежду собою. То обстоятельство, что Геккель воспользовался случаень разновидностей коня, вакь "экспериментальнымь доказательствоиъ" изийняемости видовъ, служить только новымъ приивроиъ той безперемонности сторонниковъ дарвинизиа, съ которою

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Persistent Types of Life in Lay Sermons, p. 226.

<sup>\*)</sup> Man's Place in Nature, p. 107.

они стараются вытянуть изъ каждаго факта подтверждение для своей доктрины.

Мы знаемъ, что въ настоящіе дни, когда дарвинизмъ или теорія развитія служить знаменень самонов'яшаго просв'ященія, высказанные выше взгляды считаются ограниченными, узкими, совершенно невѣжественными и потому заслуживающими единственно презрвнія. Твиъ не менве им всетаки скаженъ, что учоный, защищающій доктрину постоянства видовъ, находить для себя подво всёхъ явленіяхъ природы въ томъ видё, въ держку ĸaможемъ знать и наблюдать ихъ; нежду твиъ кожъ мы измёняемость видовъ. Rakh ТĎ. которые довазывають Haroдять себѣ опору только въ умозаключеніяхъ и выводахъ изъ фактовъ, --- изъ такихъ фактовъ, которые могуть быть объяснены иногими другими способами. Вопросъ состоить просто въ томъ, должно ли науку строить на камив факта и истини, или можно оснозыбконъ грунть личной фантазіи и гипотезь? ---вать 66 88 Вёдь надо сознаться, что вром'я фантазіи и гипотезъ мы не нивень никакихъ ручательствъ за върность теорін, по которой всъ различныя формы органической жизни развились изъ "одной или немногихъ" 1) простыхъ формъ. Въ дъйствительности нътъ ни одного даже ничтожнъйшаго пряного доказательства на то, что одинъ видъ когда нибудь произошолъ отъ другаго. Въ природѣ нѣтъ такой вещи, подлежащей набмодению, какова "изивняемость видовъ"; неизвъстно ни одного случая, который можно назвать всявдъ за Дарвиновъ "благопріятной перемвной" одного вида въ другому лучшему виду; нёть даже на это ни налёйшаго сколько нибудь понятнаго намека <sup>2</sup>). Нѣтъ никакой "борьбы за существованіе", такой, которая бы показывала "особенную живучесть наибо-

- 38 ---

<sup>1)</sup> Геккель.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дарвниз, говоря о трудности даже вообразить такую «благопріятную перемізну», совітуєть всетаки создать ее воображеніемь, потому, говорить онь, что какого инбудь единичнаго случая нельзя встріятить». Origin of Species, p. 78.

лее способныхъ недёлимыхъ" или допускала ее; иёть никакихъ доказательствъ того ,, естественнаго подбора", который имёлъ бы своимъ послёдствіемъ усовершенствованіе какого нибуль вила <sup>1</sup>).

Оть сторонниковъ теоріи развитія им требуенъ воть чего: пусть они уважуть нанъ или доважуть возможность невоторой переизны вь физіологическихъ отношеніяхъ различныхъ членовъ какой нибудь грунцы или вида. Мы не требуенъ, чтобы были представлены наиъ самыя подробности действительнаго процесса превращенія одного вида въ другой. По гипотезъ этотъ процессъ такъ медленъ, что для его совершенія потребовались бы милліоны поволіній <sup>2</sup>). Но если этоть процессь дійствительно совершается во вев времена (что необходнио допустить при доказаннои однообразін въ дёйствіяхъ природы), то им должны бы ниёть возможность видёть его и теперь, при теперешнихъ условіяхъ. Но этого нигдё мы найти не можемъ и нътъ значить единственнаго доказательства, на основание котораго кожно было бы составить заключение относительно дарвиновской теоріи органическаго развитія. Изслідованіе и познаваніе "причинъ вещей" составляетъ необходимость нашей интеллектуальной природы; но чтобы удовлетворить нашниъ не превращающимся требованіянъ знанія причинъ, эти причины должны быть причинами производящими. Да, удивительный феноненъ представляють тё читатели, которые удовлетворяются, встрёчая въ новъйшихъ натуралистическихъ книгахъ постоянно и бездоказательно повторяемую формулу, что механической силы достаточно для объясненія образованія живой изтеріи изъ ся неорганическихъ элементовъ, и что вст различныя формы органической жизни произошли отъ непрерывающагося действія той же силы!

З. Прежде, чёнъ принять со всёни ся послёдствіями доктрину о прямомъ происхожденія человёка отъ обезьяны, ны требуемъ болёс твердыхъ доказательствъ тождественности въ цёломъ его

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Подробныя доказательства этехъ положеній можно видёть въ сочиненіи Чарльза Элама: «Winds of Doctrine», гл. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дарвинъ, Origin of Species, p. 124.

природы съ природою этого животнаго. Геввель допусваеть, что nonnatie ofmen reopin passeria (Descendenz-Theorie) ne Beдеть еще безусловно къ принятію "частнаго случая" происхожденія человёка оть обезьяны. Общую теорію, по его мнёнію, должно считать вполнъ обезпеченнымъ "достояніемъ науки", не подлежащимъ сомивнію или спору; всявій частный случай поясненія или приложенія ся ножно считать больс или неньс предположительныть (гипотетическимъ), смотря по степени его доказанности. Такимъ образомъ происхождение человъка подлежить еще въ нъкоторыхъ отношеніяхъ нереизслёдованію, именно въ отношенія къ "видовой" формъ или типу животнаго, отъ котораго онъ произошель. Хотя для собственнаго уна Геккеля очевидность происхожденія человёка оть обезьяны такъ же несомнённа, какъ REGUL установившаяся истина въ наукъ; тъкъ не менъе при настоящемъ положенія вопроса ны осм'вливаенся утверждать, что довавательства, взятыя оть природы человёка въ ея цёлости, говорять совершенно и рёшительно въ пользу того, что человёкъ инёетъ отдъльное, видовое происхождение, каковъ бы ни былъ этотъ видъ.

Можно принять безъ колебанія все, что было или можеть быть сказано относительно тёлесныхъ (морфологическихъ) аналогій, существующихъ между человёкомъ и высшими обезьянами. Можно вполнё признать вслёдъ за англійскимъ натуралистомъ Гексли близкое сходство между ихъ организаціями и допустить, что "разности въ строеніи, отдёляющія человёка оть гориллы или чимпанзе, не болёв тёхъ, которыя отдёляють гориллу отъ низшихъ обезьянъ"). И однакоже тотъ же самый высокій авторитеть въ естествовнаніи говорить намъ, что человёкъ есть "единственный сознательно-разумный гражданинъ этого міра" и что вся его природа свидётельствуеть о "неизмюримомъ и на практикъ безпредъленомъ разстояніи между человёкомъ и обезьяной" <sup>3</sup>). Отзывъ этотъ въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Геккель цитуеть это мѣсто изъ Гекксли, стр. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Man's Place in Nature, p, 103.

висшей степени важень и заибчателень, такъ какъ показываеть, что при разскотрѣнія человѣка отнюдь нельзя ограничиваться его физическимъ строеніемъ. При извёстной разности въ строеніи нежду низшими . обезъянами и горидлой, им находимъ соотвътственную, но несомнённо имёющую предёлы и легко измёримую, разность природы нежду ними; нежду твиъ какъ, при менте замътной разности строенія нежду горилюй и человбковъ, предъ нани оказывается различіе природъ не легкоизибриное, а "безпредбльное въ практикъ". Специфические или видовно признаки человъка не иогуть быть исчерпаны особенностями или подробностями его твлеснаго строенія. Нравственная природа челов'яка, его способность къ религіозному чувству, его способность понимать отвлеченным иден истины и справедливости, права и преступленія, членораздівльная рвчь, сознательное импленіе, разумная и желательная способности: - все это съ несомивнностью доказываеть, что человвиз не принадлежить въ животнымъ, что "онъ существенно отличается отъ всяваго другаго существа, -- отличается безусловно, а потому отличается и по происхождению" 1).

Морфологія можеть много сказать объ этонь предметѣ, когда вопрось о немъ подвергнется спеціальному разслѣдованію, — много въ высшей степени интереснаго и поучительнаго, но ничего — рѣшительнаго. Морфологія не есть наука о цѣломъ человѣкѣ или человѣческой природѣ. Палеонтологія также бросаеть лишь немного свѣта на этоть предметъ. То, что она дѣйствительно открыла доселѣ, вполнѣ служить въ пользу того взгляда, что человѣкъ не произошелъ путемъ медленнаго развитія отъ обезьяны. Четвертичный человѣкъ есть установленный фактъ; третичнаго человѣкъ доселѣ еще не открыли. Урокъ, преподаваеный намъ самыми ранними человѣческими остатками, состоить въ томъ, что они несомнѣнно принадлежали такимъ же модямъ, какie существуютъ теорія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Lesson's from Nature, by George Mivart, p. 190. Digitized by Google

эта не имѣетъ за себя никакихъ научныхъ данныхъ, и самое ученіе о происхожденіи человѣка отъ обезьяны не кожетъ бытъ названо даже гипотезою, а просто "вымысловъ воображенія".

При такихъ обстоятельствахъ для всякаго понятно, что поднятый Геккеленъ вопросъ о публичнонъ или школьнонъ преподавани такой доктрины быль преждевременень; нужно подождать пока болье или иснье сносныхъ доказательствъ въ пользу ся. Интересно и поучительно однавоже видёть, какъ инслящіе люди ногуть нивть самые различные взгляды на такой повиденому простой вопросъ, какъ этоть: "должно ли преподавать въ школахъ то, что мы знаемъ, или то, чего не знаемъ?". Геккель является самымъ ревностнымъ защитникомъ общественнаго и школьнаго преподаванія теоріи развитія вообще и гипотезы о происхождении человъва отъ обезьяны въ частности; съ одной стороны, какъ онъ поясняетъ, --- потому, что теорія эта, поего инвнію, составляеть высшую степень воспетанія, какое только способенъ получить человёческій умъ; но главнымъ образомъ потому, что она освободитъ-де насъ отъ всёхъ церковныхъ догиатовъ, суевърій и религій, — "этихъ безиравственныхъ выдуновъ", которыя впрочемъ въ счастью-де человѣчества имѣютъ непродолжительное существование, такъ вакъ "даже христанская религия, нивющая самое долгое существованіе, существуеть едва ли более двухъ тысячъ лёть, что составляеть почти незанётную точку времени, въ сравнение съ многотысячными геологическими періодами "1). Принятіе этого ученія откроетъ-де намъ путь въ новой нравственности, которая виесто того, чтобы основываться на ..... вровеніяхъ"<sup>2</sup>), будеть выведена изъ признанія нашего истиннаго итста въ природъ, изъ наблюденій надъ привычками и обычалик обезьянъ и другихъ стадныхъ животныхъ, и изъ должной оценки "чувства долга между ними" 3). По мизнію Геккеля, церковныя

- <sup>2</sup>) Ibid. p. 20.
- <sup>8</sup>) Ibid. p. 81.

Digitized by Google

- 42 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) A., p. 18.

религія должны бы съ радостію ухватиться за это ученіе вийсто того, чтобы вступать съ нинъ въ борьбу, потому-де, что "будущее принадлежить не твиъ богослованъ, которые осийливаются встуцать въ безнадежную войну противъ побёдоносныхъ доктринъ развитія, но тёмъ, которые признаютъ это ученіе, утилизирують его и сдёлаютъ его своинъ неотъемленымъ достояніемъ" 1).

Вирховъ держится совершенно противоположнаго взгляда по основаніямъ, приведеннымъ выше, и по изкоторымъ другимъ. Онъ признаетъ, что естествовъдъніе интетъ справедливое притязаніе на вліяніе въ школахъ, что изученіе природы должно быть введено въ возможно-широкихъ разитрахъ въ нормальный курсъ обученія. Но онъ думаетъ, что "дѣло воспитателей"—-рѣшить, слѣдуетъ ли принять теорію развитія, тотчасъ же и безъ изслѣдованія, въ основу воспитанія, и пластидульную душу считать основаніемъ всѣхъ идей, относящихся къ духовному бытію.

"Если теорія развитія (разсуждаеть Вирховъ) такъ вёрна, какъ это утверждаеть Геккель, то им должны требовать, даже инбенъ неотьеиленое право требовать, чтобы она была введена въ школы. Какъ ножно допустить, что такая великая доктрина, производящая цёлый перевороть въ унё каждаго, инбющая претензію на образованіе новой религіи, не внесена въ ея полнотё въ программу нашних школъ? Какъ ножно было доселё иолчать о таконъ откровении?... Каждый икольный учитель, принимающій эту доктрину, долженъ преподавать ее, впроченъ безъ всякой тенденціозности. Иначе онъ долженъ былъ бы разыгрывать роль лиценёра; онъ долженъ былъ бы искусственно отлагать на время въ сторону свои собственныя знанія, если бы не хотёлъ обнаружить факта, что признаеть теорію развитія и твердо вёрить въ нее, и благодаря ей точно знаеть, какъ человёкъ получилъ бытіе и отъ кого онъ произошелъ... И утверждаю наконецъ, что если бы им и не требовали введенія теоріи развитія въ иланъ нашнихъ школъ, то она вошла бы въ него сана собов<sup>и 2</sup>).

При этомъ однакоже, по митию Вирхова, могутъ произойти слъдующія опасности. Не нита прочныхъ доказательствъ для своей

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) A., p. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Virchov (B), pp. 15, 16.

теорія, учитель однакоже для поддержанія своего авторитета будеть стараться придать своей теоріи видъ достовѣрности, будеть проповѣдывать ее съ увѣренностью, которая въ воспріиичивыхъ и впечатлительнихъ уивхъ приметъ форму непогрѣшинаго догната, какъ это и бывало не разъ. Часто приходилось наблюдать, что теорія эта, высказанная даже съ надлежащею осторожностью, въ неспеціально-образованной нассѣ приникала чудовищныя форми.

Какъ на поразительный и интересный прим'връ этого, Вирховъ указалъ на свое ученіе о кліточкі, которое было извращено и изуродовано изв'ястными писателями до такой степени, что было распространено на явленія всей видимой вселенной и на основаніи его было выработано предположеніе, что самыя небесныя тіла представляють клітчатку (собраніе кліточекъ). На основанія всего этого онъ настанваеть на мудромъ сов'яті — терпіливо ждать и продолжать тщательно изслідовать.

Въ самомъ дѣлѣ, одно время можетъ рѣшить, вѣрно ли или ложно предсказаніе, что эти доктрины въ свое время сдѣлаются общепринятыми истинами въ нашихъ школахъ. Но съ другой стороны нужно имѣть въ виду и тотъ фактъ, что ученые естествоиспытатели давно уже съ лихорадочной настойчивостью добиваются какого нибудь прочнаго подтвержденія для этихъ доктринъ—, посредствомъ наблюденія и опыта", и однакоже всѣ усилія оказывались тщетными, и доктрины эти до сихъ поръ принуждены оставаться въ положеніи недоказанныхъ гипотезъ, наравнѣ съ другими подобными имъ, уже канувшими въ рѣку забвенія измышленіями.

Въ концѣ прошлаго столѣтія во Франціи, подъ вліяніемъ неосимсленнаго увлеченія односторонними идеями, возникла странная имсль фактически устранить Творца изъ міра и на его мѣсто воцарить "Разумъ"; едва ли въ лучшему приведетъ и апоееоза теоріи "развитія". Если монистическая доктрина — истинна, то человѣкъ — не свободный дѣятель, но автомать, для котораго добродѣтель и порокъ безразличны. Приведетъ ли распространеніе или вообще принятіе этого ученія къ той усовершенствованной правственности, ко-

- 44 -

торую пророчить Геккель, или будеть нийть въ своемъ результатё разрушение всякаго общества, — рёшение этого серьезнаго вопроса должно предоставять здравому спыслу общества.

Въ своихъ теоріяхъ, выражаемыхъ съ "скронною осторожностію", ученые, какъ замѣчаетъ Вирховъ, имѣютъ въ виду совсѣмъ не то, что извлекаетъ изъ нихъ грубая и рѣзкая логика толим, непосвященной въ тайны науки. Примѣроиъ того, къ чему приводитъ теорія развитія, можетъ служить слѣдующая невыдуманная рѣчъ: "собакъ имѣетъ такое же происхожденіе какъ и им; она произошла отъ пары первоначальныхъ позвоночныхъ и если идти далѣе, то нашимъ общимъ родоначальникомъ былъ колекуль протоплазим, образованной механическою силою изъ углерода, водорода, кислорода и нитрогена. Есть ли послѣ этого какая нибудь существенная разность между человѣкомъ и собакой, и что иѣшаетъ намъ постуцать съ человѣкомъ такъ же, какъ мы поступаемъ съ собакой".

Делая общій выводъ изъ всёхъ разсиотрённыхъ выше данныхъ, необходимо сказать, что вопросъ о сущности, происхожденія и развитія органическаго міра въ области естествознанія остановился на самой неудовлетворительной стадіи рішенія,---на такой, на которой онъ ни въ какоиъ случав долго оставаться не ножеть. "Передовая" дарвиновская доктрина развитія, какъ ни прилаживають ее въ объяснению происхождения жизни и развития органическихъ формъ, оказывается вынужденною принимать въ союзъ съ собор не только невъроятности, но безусловныя физическія невозможности, и не только не поддерживается никакими правным доказательствани, а пряно опровергается данными изъ всвхъ опытовъ и наблюденій. Впроченъ рьяные сторонники ся не унывають и при такихъ трудныхъ для ихъ доктрины обстоятельствахъ: они съ удивительнымъ постоянствомъ оцять и оцять возвращаются къ своимъ формуламъ, и ими трубять и гремять на весь міръ, объщая дать наявысшее откровеніе для науки и жизни; изъ всёхъ этихъ об'ещаній въ результате постоянно оказывается разочарованіе. На ихъ знанени следовало бы волотным

буквами начертать извъстный девизъ: "Credo, quia impossibile" (въргию потому, что это -- невозможно). Они не приводять никакихъ доказательствъ, даже никакого резоннаго основанія въ пользу своего принципа, единственное достоянство котораго состоять въ томъ, что онъ не можетъ быть довазываемъ; но за то съ вавянъ высоконвріень и съ какинъ презриніенъ скотрять они на всяхъ тяхъ. вто осубливается инслить отлично отъ нихъ!.. Несчастные-пескать. какъ могуть они сибть свое суждение имъть! Но въ какомъ бы презр'внін ни находились уб'яжденія, противор'ячащія дарвинизму, ны всетаки, рискуя прослыть въ глазахъ Геккеля и Ко отсталиин невъждани, признаемъ за лучшее держаться того ученія, которое наиболёе согласно съ подлежащими наблюденію фавтами и явленіями природы, чёнъ того передоваго, просв'ященнаго, моднаго ученія, которое, гордо нося на своемъ знамени девизъ: "Impavidi progrediamur" 1), въруетъ только въ то, что не довазано, и во-СХВАЛЯСТЪ НСВОЗНОЖНЫЕ ПАРАЛОВСИ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Т. е. «безстрашно идемъ впередъ»: эта датинская фраза виставлена Геккелемъ какъ епиграфъ въ своему возражению противъ Вирхова, вышедшему въ июнъ 1878 г. и носящему заглавие «Freie Wissenschaft und Freie Liehre».

## Св. Апостојъ Іоаннъ — писатель Четвертаго Евангелія и Апокалипсиса<sup>1</sup>).

Четвертое Евангеліе и Апокалипсисъ, по инвнію ивкоторихъ герианскихъ вритиковъ, до того будто бы различаются нежду собою какъ съ внёшней, такъ и съ внутренней стороны, что они не могли выйти изъ-подъ пера одного и тогоже автора. "Въ новозавётной критике (говорить Де-Ветте) ничто не установилось такъ твердо, какъ то, что ап. Іоаннъ, если онъ авторъ Евангелія и посланій, не писалъ Апокалипсиса, или, если это его произведеніе, то не онъ авторъ другихъ произведеній"<sup>2</sup>). Поэтому одни изъ этихъ учоныхъ, признавая подлиннымъ произведеніемъ ап. Іоанна Евантеліе, не признають этого за Апокалипсисовъ; другіе наобороть въ Апокалипсисъ видятъ истинное произведение ап. Іоанна и отрицають апостольское происхождение Евангелія и посланій. Но такой взглядъ на разности, представляеныя Евангеліенъ и Апокалипсисомъ, врайне одностороненъ и обусловливается твиъ, что какдая изъ помянутыхъ партій слишбомъ буквально понимаетъ и толкусть Апокалицсись и скотрить на него, какъ на произведение съ іудейскимъ узко-ограниченнымъ партикуляризиомъ, а на апокалиптическія видёнія не какъ на символы и образы только, подъ которыни скрываются такія же глубокія истины, какъ и въ Евангелін, — а какъ на буквальную чисто-іудейскую форму представленій апокалиптика, весь запась религіозныхъ понятій и воззр'вній котораго не идеть будто бы дальше понятій о Мессіи, какъ царъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Предлагаемая статья нийеть тёсную связь съ изслёдованіями того же латора, нанечатанными въ Христіанскомъ Чтенін за прошлый годъ (часть I, стр. 8-81, 279-332; часть 2, стр. 245-271).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lehrbuch d. histor. kritisch. Einleit. in d. kanon. Bücher d. N. Test. 6 Ansg. Berlin 1860 r. § 422.

и завоевателѣ, имѣющемъ возстановить Іерусалимъ, основать земное царство и первыя мѣста въ немъ отдать іудеямъ. При такомъ буквальномъ пониманія Апокалипсиса и апокалипсическихъ видѣній естественно придти въ отрицанію единства авторовъ того и другого произведенія; но такое пониманіе Апокалипсиса и такой взглядъ на отличіе его отъ Евангелія далеко не отвѣчаетъ истинѣ. Сравнивая Апокалипсисъ и Евангеліе по ихъ внѣшней и внутренней сторонѣ, разсматриваемыя партія протестантскихъ учоныхъ берутъ во вниманіе только тѣ крайнія точки, въ которыхъ оба эти писанія расходятся между собою, и совершенно упускаютъ изъ виду тѣ черты, въ которыхъ они поразительно сходны.

Всё увазываеныя, вполнё впрочень понятныя и объясниныя въ одномъ писателѣ, внѣшнія разности нежду Евангеліемъ и Апокалинсисовъ рёшительно сглаживаются тёми, иногда очень поразительными и характерными чертами вибшияго же сходства, кавія встрёчаются въ обонхъ, разскатриваеныхъ нани, писаніяхъ. Во 1-хъ, любиныя выраженія евангелиста фос и охотіа, употребляемыя имъ въ нравственномъ значения, не чужды и апокалициику, приченъ послёдній, соотв'ятственно характеру Апокалинсиса, выражаеть ихъ въ чувственныхъ, конкретныхъ образахъ (Апок. XXI, 10. 11; XXIII, 24; XXII, 5; cp. EB. I, 5. 9; V, 35; I noen. I, 5; II, 8). Впроченъ и въ Евангелін виёсто понятій "свёта" и "тьны" встрёчаются конкретные образы "дня" и "ночи" въ томъ же переносномъ значения (XI, 9. 10), равно вакъ и въ Апокалиценсв цонятія "свёта" н "тымы" употребляются совершенно такъже, какъ въ Евангелія и въ посланія (Апок. III, 17.18; Ев. IX, 39. 41; I посл. II, 8-11). Во 2-хъ, самыя употребительныя въ Евангелія понятія жизни и смерти, инбющія также нравственное значение, равно какъ понятія о вѣчной жизни и вѣчной погибели им находимъ и въ Апокалипсисъ (Апок. III, 1. 2; ср. Ев. УІ, 50; УШІ, 21. 24; ІХ, 26; Апов. ХІІ, 8—11; ср. Ев. V, 24. 29; VI, 39-40; I посл. III, 14. 15). Въ 3-къ. замъчательно также сходство между Евангеліенъ и Апокалипсисонъ въ употребленія слова фолд, которое тамъ и здізсь употребляется въ совершенно одинаковомъ значения, какъ только

- 48 --

неопредъленный звукъ, а не какъ опредъленное слово, членораздёльная рёчь, какъ напр. въ кн. Дёяній ап. XIII, 27; XXIV, 21 (Апок. I, 15; Ев. III, 8: см. также сходные образы Апок. XVIII, 23 и Ев. III, 29). Въ 4-хъ особенно поразительно сходство между Евангеліень и Апокалипсисонь въ употребленін такихъ характеристическихъ выраженій и понятій, которыя санынъ ржшительнымъ образомъ говорятъ за принадлежность того и другого произведенія одному и тому же автору и въ виду которыхъ даже отрицающіе эту принадлежность признають, что писатель одного позднийшаго изъ этихъ произведеній быль послидователень и полражателенъ писателю раннему, не апостолъ апостолу. Такъ Неандеръ, признавая Евангеліе подлиннымъ произведеніемъ ап. Іоанна, въ апокалиптикъ видитъ пресвитера Іоанна, жившаго въ Ефесъ и находившагося въ личныхъ отношеніяхъ къ апостолу того же имени, чёмъ и объясняетъ черты сходства между Апокалипсисонъ и Евангеліенъ <sup>1</sup>). Ренанъ, наоборотъ, признавая Апокалицсисъ подлиннымъ произведеніемъ ап. Іоанна, о четвертомъ Евангеліи говоритъ, что "авторъ его не могъ не стоять въ какихъ - нибудь отношеніяхъ въ ап. і Іоанну и поэтому представляеть изв'ястное сходство въ стилъ и образахъ съ книгою, приписываемою на важныхъ основаніяхъ ап. Іоанну" (т. е. съ Апокалипсисовъ)<sup>2</sup>). Эти характеристическія и исключительно свойственныя только ап. Іоанну черты, встречающіяся въ Евангелія в въ Апокалипсисе, следующія: изображение Інсуса Христа подъ образонъ Агица, название Его с Лотос той Осой (Апов. XIX, 13; Ев. 1, 1; 1 посл. I, 1), образъ живой волы (Ацов. ХХІ, 6; ХХП, 17; Ев. ІУ, 10. 14; УП, 38), цитать изъ пр. Захаріи (ХП, 10) по тевсту, приближающенуся въ еврейскому подлиннику и далекому отъ текста LXX. (Anor. I, 7; Eb. XIX, 37 3).

Вообще относительно визшней стороны Евангелія и Апокалипсиса нужно замѣтить, что писатель того и другого произведенія

<sup>4)</sup> Geschichte d. Pflanz. u. s. w. II Th. S. 615.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>, Der Antichrist. Einleit. S. XXX.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Си. болёе подробное указаніе сходныхъ мёсть въ языкё Апокалнисиса н \*) См. болбе подрооное указани случини перев. арх. Маханда, § 26. Евангелія у Герике: «Введ. въ н. з. кинги» перев. арх. Маханда, § 26. Digitized by Coggle

Христ. Чтвн. № 1-2, 1880 г.

съ одной стороны сбнаруживаетъ общирное знаніе ветхозавѣтнаго писанія, хорошее знакомство съ іудейскими воззрѣніями, преданіями и обычаями, непосредственное знаніе Іерусалима и храма, съ другой --- полное усвоение греческаго языка и литературное примѣнение его. То и другое какъ нельзя лучше совмъщается въ au. loaннъ, который родился и жиль въ Палестинъ среди іудеевъ, хорошо быль знакомъ съ ветхозавѣтнымъ писаніемъ, къ которому онъ какъ въ Евангелии, такъ и въ Апокалипсисв, соотвѣтственно своему созерцательному характеру, относится везд'в такъ сказать метафорически, иносказательно, понимая тв или другія, приводимыя имъ ветхозавѣтныя изрѣченія въ переносномъ значеніи, видя въ нихъ указаніе на тв или другія событія изъ жизни Іисуса Христа. Но ап. Іоаннъ не все время жилъ въ Іудев: въ концъ 60 годовъ онъ переселился въ м. Азію, въ Ефесь, и жиль тамъ болѣе 30 лѣтъ, въ продолжение которыхъ онъ имълъ полную возможность въ совершенствё овладёть греческимъ языкомъ, бывшимъ общепринятымъ разговорнымъ языкомъ среди малоазійцевъ <sup>1</sup>).

Сравнивая Евангеліе и Апокалипсисъ по ихъ внутренней сторонѣ, по ихъ содержанію, мы должны сказать, что оба эти произведенія не только не стоятъ въ противорѣчіи, но взаимно доподняютъ одно другое и вмѣстѣ составляютъ одно гармоническое и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Многіе изъ признающихъ и Апокалипсись и Евангеліе произведеніями ап. Іоавна различія въ языкѣ этихъ писаній объясняють темъ, что написаніе Апокаленсиса относать къ раннему времени пребыванія ан. Іоанна въ малой Азіи, именно къ тому времени, когда онъ еще не уситлъ хорошо овладъть греческных языкомъ и когда іудейскій образъ возарёній и представленій быль еще очень живь и свъжъ въ его сознания. Дёллянгеръ ръпаетъ этотъ вопросъ еще проще. Отисся написание и Евангелія и Апокалипсиса въ концу жизни ап. Іоанна, онъ говоритъ, что «значительныя разности въ языкѣ между Евангеліемъ и Апокалипсисомъ объясняются просто темъ, что Іоаннъ при послёднемъ (при написавии Апокалипсиса) пользовался другимъ герменевтомъ, чёмъ какой быль у него при первомъ. Потому что онъ (Іоаннъ), какъ сынъ галилейскаго рыбаря, не зналь греческаго языка въ такомъ совершенствъ, чтобы онъ былъ въ состояния написать такія сочиненія безъ помощи элинняста» (Christ. und Kirche, 2 Ausg. 1868 г. s. 117). Объясненіе Дёллингера, кромѣ того, что оно произвольно, само требуетъ объясненій, потому что въ эляннясть согершенно неповятны ошвокв, встречающися въ Апованносист, какъ напр. ало о уч ало нартор и т. вод.

законченное цълое. Это сходство въ содержани Евангелія и Апокалипсиса выступаетъ такъ рѣшительно, что даже противники тоевангелиста съ апокалиптикомъ, именно тюбингенская жества школа называеть Евангеліе "одухотвореннымъ Апокалицсисомъ" 1). Всв тв разности въ содержании Апокалипсиса и Евангелія, въ которыхъ будто бы евангелистъ и апокалиптикъ совершенно расходятся нежду собою, при внимательномъ и безпристрастномъ ихъ разсмотрёніи и при правильномъ пониманіи Апокалипсиса и его характера, оказываются не только вполнѣ примяримыми и возможными въ одномъ и томъ же писателъ, но и заключаютъ въ себъ такія характеристическія черты сходства, которыя, вибств сь поразительнымъ сходствомъ въ общемъ направлении того и другого писанія, необходимо заставляютъ признать и евангелиста и апокалиптика за одно и то же лицо, за одного и того же автора. Эти указываемыя различія въ содержаній разсматриваемыхъ писаній касаются слёдующихъ пяти пунктовъ:

Во 1-хъ представленія о Богв. По Евангелію, говорять, Богь есть прежде всего жизнь, свёть и любовь; по Апокалипсису же Онъ-Существо всемогущее, сильное, грозное, Онъ-Богъ Вседержитель. Совершенно согласны, что Богъ по Евангелію главнымъ образомъ есть любовь, свётъ, Отецъ вёрующихъ, тогда какъ въ Апокалипсисъ Онъ представляется какъ всемогущая и вседержавная. Сила, что вполнъ обусловливается санымъ содержаніемъ того и другого произведенія; но в'трно также и то, что какъ Евангелію не чуждо апокалиптическое представление Бога, такъ Апокалипсису-евангельское. Такъ, если по Евангелію Богъ есть жизнь и источникъ всякой жизни, то такое же понятіе о Богв неодновратно повторяется и въ Апокалипсисъ, въ которомъ Богъ называется "Богонъ живынъ" (VII, 2), "живущинъ во вѣки въковъ", Который и върующимъ даетъ въчную жизнь — "царство во въки въковъ" (XXII, 5). Если далъе въ Евангели и 1 посланія Богъ называется свётонъ, а нивющіе общеніе съ Богонъ-

<sup>\*)</sup> Esyps, Ueber d. Composition und d. Character d. Johan. Evang. Jahrbuch. Zeller-a 1844 r. h. 4, S. 690.

ходящими во свётё, то точно тавія же представленія не чужды и Апокалипсису, въ которомъ они, соотвётственно внёшнему характеру Апокалипсиса, изображены въ наглядныхъ образахъ и сравненіяхъ; такъ напр. Богъ уподобляется драгоцённымъ блестящямъ камнямъ (IV, 3 и сл.), тронъ Его бѣлый (XX, 11); веливій городъ, святый Іерусалинъ, подъ образонъ котораго изображаются всё вёрующіе и оправданные, не нуждается ни въ соднив, ни въ лунв для освещения своего, "ибо слава Божия освътила ихъ и свътильникъ ихъ Агнецъ; спасенные народы будуть ходить во свете Его" (XXI, 23. 24) и "не будуть иметь нужды ни въ свётильнике, ни въ свёте солнечномъ, ибо Господь Богъ освѣщаетъ ихъ" (XXII, 5). Что касается наконецъ евангельскаго названія Бога любовью, Отцень, то, если обращать внинавіе на количество ивсть въ Евангелія и въ Апокалипсисв, въ которыхъ Богу усвояется такое название, то дъйствительно въ Евангелія это названіе встр'вчается чаще, чёмъ въ Апокалинсись, въ которомъ наоборотъ преобладаетъ изображение гнъва и ярости Божіей. Но подобное явленіе совершенно понятно и, какъ им выше запѣтили, объясняется предметонъ того и другого изъ разсматриваемыхъ нами произведеній: предметь Евангелія-спасеніе, предметь Апокалипсиса-судъ. Поэтому евангелисть изображаеть Бога преимущественно со стороны Его безконечной любви, а апокалиптикъ-со стороны Его безконечной правды. Но обращая вниманіе не на количество, а на самую сущность названий Бога любовью и Отцемъ съ одной стороны и карающимъ и грознымъ Судіею съ другой, ---ин должны сказать, что эти названія и въ Евангеліи и въ Апокалипсисъ занимаютъ одинавовое мъсто и имъютъ равное значеніе. Какъ въ Евангели Богъ называется любовью, Отцемъ върующихъ, когда именно идеть ричь о спасения вирующихъ, такъ точно и въ Апокалипсисъ, когда изображается самое состояние спасения, Богъ представляется любвеобильнымъ Отцемъ спасенныхъ, безвонечно благиять Богожъ, "обитающимъ съ своимъ народомъ", у котораго Онъ "отретъ всякую слезу съ очей" и "который не бу-. деть знать ни вопля, ни плача, ни болёзни и будеть царствовать во въки въковъ" (XXI, 3. 4. 7; XXII, 5). Не полное

ли это общеніе Бога и человёка, не совершеннёйшая ли и тёснёйшая это любовь Перваго къ послёднему?! Но если далёе Евангеліе говорить о вёчной жизни и спасеніи вёрующихъ, то оно говорить также и о смерти и о вёчной погибели невёрующихъ во Христа и несоблюдающихъ Его заповёдей, и если поэтому оно говорить о Богё Отцё однихъ, то оно знаеть также и Бога карателя и Судію другихъ (Ев. V и VIII).

Во 2-хъ какъ на различіе въ содержаніи Евангелія и Апокалипсиса указывають на великую борьбу Христа и антихриста, добра и зла, неба и ада, борьбу, которая составляеть главную тему Апокалипсиса, но о которой въ Евангеліи нѣть будто бы и рѣчи. На это возраженіе Лютардъ даетъ слѣдующій совершенно справедливый отвѣть:

"Апокалинсисъ (говоритъ онъ) есть великая драма исторіи царства Божія въ его борьбѣ съ богопротивнымъ міромъ. Богъ и сатана, Христосъ и антихристь, церковь и піръ и т. д. — эти великія противоположности выступають предъ нашими глазами въ самыхъ яркихъ картинахъ. Нечего доказывать этого, потому что весь Анокалинсисъ движется около этой великой борьбы между небоиъ и преисподней, пока не наступить наконецъ послѣ всеобщаго суда торжество царстви неба. Но не то же ли самое въ содержания Евангелія только въ границахъ жизни Інсуса: Евангеліе тоже драма въ исторіи этой жизни, тоже изображеніе столкновеній между Христомъ и Его противниками; и здёсь тёже конечныя правственныя противоположности: свёть и тыма, истина и ложь, любовь и ненависть, Богь во Христѣ и сатана. Тотъ же образъ выслей, то же настроеніе и здѣсь и танъ, -- только танъ въ форит апокалиптическихъ виденій будущаго, здёсь въ формѣ вдохновеннаго воспомнанія прошедшаго, тамъ на великой міровой сцень, здёсь въ тёсныхъ границахъ единичной исторіи; отсюда такъво всемъ блескѣ яркниъ картинъ, здѣсь-въ спокойномъ движеніи чувства; но тамъ и здёсь имёются въ виду однё и тё же силы, и тамъ и здёсь исторія, исторія полная, рёшительная: такъ конечная, здёсь центральная ') "

Въ 3-хъ христологія Евангелія не только не различна, какъ думають, отъ христологіи Апокалипсиса, но совершенно тожественна. Какъ по Евангелію Христосъ есть Единородный Сынъ Отца и Единосущный Ему, отъ вѣчности существовавшее Слово,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Der Joh. Urspr. d. viert. Evang. S. 209.

чрезъ Которое все произошло, такъ и по Апокалинсису Онъ есть Слово Божіе (XIX, 13), Сынъ Отца (I, 6) и какъ Сынъ-единосущный Отпу, Онъ есть, какъ и Богъ Отецъ, алфа и онега, начало и конецъ, первый и послъдний (I, 8; XXI, 6; ср. XXII, 13; І. 17), Онъ — начало созданія Божія (Ш. 14). Поэтому, какъ единосущный Отцу и въчный, Онъ равенъ Ему: "кто не чтить Сына, тотъ не чтитъ и Отца, пославшаго Его", - говоритъ евангелисть (V, 23); свдящему на престоль (Богу Огцу) и Агнцу благословеніе, и честь, и слава, и держава во вѣки вѣковъ, --- говорить апокалиптикъ (V, 13). Вообще въ Апокалипсисв Богъ и Христосъ вездё поставляются висстё и обониъ принисывается одинаковое достоинство и значение (VII, 10; XI, 15; XIV, 4; XXI, 22; ХХП, 1. 3). Такимъ образомъ отношение Христа въ Богу, какъ Бога къ Богу, Сына къ Отцу, втораго Лица къ первому, совершенно одинаково какъ по Евангелію, такъ и по Апокалипсису. Такое же сходство между обоими писаніями и въ изображенія Христа вочелов'вчившагося и Его отношеній къ людямъ. По Евангелію Слово стало плотію (І, 14) и въ Апокалипсисъ Оно-Сынъ Человѣческій; тамъ Христосъ говорить, что спасеніе и слёд. Санъ Онъ-Спаситель отъ іудеевъ (IV, 22), что Христосъ долженъ произойти отъ съмени Давидова и изъ Виолеема, изъ того ивста, откуда былъ Давидъ (VII, 48), что Онъ, какъ победившій міръ, Царь міра (XVI, 33),—здѣсь, въ Апокалипсисѣ, Онъ левъ изъ колѣна Іудина, корень Давидовъ, Побѣдитель (V, 5) и Царь царствующихъ (XIX, 16). Что васается отношеній Христа въ человѣчеству, то и по Евангелію и по Аповалипсису Онъ есть въ этомъ отношении: а) Спаситель міра и б) Судія вселенной. а) Первое названіе, какое усвояется въ Евангелія воплотившемуся Слову, есть Агнецъ Бога, принявшій на Себя грѣхи міра (І, 29), отдавшій Себя за жизнь міра (VI, 51), въ своей смерти принесшій Богу умилостивительную жертву за грёхи всего міра (1 Іоан. II, 2) и своею кровію омывшій всякій грѣхъ (I, 17). Точно также и въ Апокалипсисѣ "Агнецъ" есть главное и почти постоянное наименование Христа, — наименование, употребляемое буквально въ такомъ же смысле, какъ и въ Евангелии. Апокалиц-

тикъ, какъ и евангелистъ, говоритъ о Христь, что Онъ "возлюбилъ насъ и ощылъ насъ отъ грёховъ нашяхъ кровію своею" (I, 5), что Онъ "Агнецъ закланъ былъ и кровію своею искупилъ насъ Богу изъ всякаго колъна, и языка, и народа, и племени" (V, 9), и іудеевъ (XIV, 4) и язычниковъ (VП, 14). Если далье въ Евангеліи Агнець называется по-гречески фичос, а въ Апокалипсисъ фругоу, что также будто бы указываеть на разныхъ авторовъ, то это различіе во 1-хъ касается не смысла. а выраженія, и во 2-хъ вполнѣ понятно въ томъ и другомъ произведении. 'Аниос (оть анеиос - слабый, слабосильный) въ приложени во Христу вполнъ упъстно въ Евангелии, именно тамъ, гдъ идетъ ръчь о Христъ уничиженномъ, принявшемъ зракъ раба, пришедшемъ искупить своею смертію родъ человъческій и своею кровію смыть грѣхи всего міра, гдѣ изображается Агнецъ, ведомый ня закланіе и полагающій свою жизнь за овецъ (Ев. Х. 15): тогда вакъ. наоборотъ, другоу (молодой, игривый барашевъ.άρνεύω ділаю прыжки отъ радости, отъ избытка силъ) вполить приложнию во Христу въ Апокалипсисъ, гдъ Онъ изображается препрославленнымъ и превознесеннымъ превыше господства и власти, возсѣдшемъ на престолѣ со Отцемъ, гдѣ Агнецъ, когда-то слабый и закланный, является полнымъ побъдителемъ звъря, сатаны и всего ада. Что касается далёе того выраженія, что Христосъ по Апокалинсису представляется очень грознымъ и стращнымъ-, изъ усть Его исходить острый нечъ, чтобы поражать инъ народы, которыхъ Онъ пасетъ жезломъ желѣзнынъ" (XIII, 15; ср. II, 26.27), --- тогда какъ по Евангелію Онъ является кроткимъ учителенъ, добрынъ пастыренъ, любвеобильнымъ и миролюбивынъ: то на это нужно сказать во 1-хъ, что изображение Христа въ Апокалипсисъ грознымъ обусловливалось характеромъ самой ръчи въ данныхъ мъстахъ, въ которыхъ изображается борьба Христа съ своими врагами; во 2-хъ, что подобное представление о Христв нечуждо и Евангелію, которое также изображаеть предъ нами Христа съ бичемъ въ рукахъ, выгоняющимъ изъ храма торговцевъ, опрокидывающимъ отолы и разсыпающимъ деньги (П, 15); въ 3-хъ, что апокалнитикъ знаетъ не только грознаго, но и Digitized by GOOGLE любвеобильнаго Христа (1, 5), добраго Пастыря и Агида, Который пасеть несчетное множество людей изъ племенъ, и колёнъ, и народовъ, и языковъ, водить ихъ на живые источники водъ, и подъ водительствомъ Котораго они не будуть ни алкать, ни жаждать, ни солнце и никакой зной не будетъ палить ихъ (VII). б) Не менње согласны воззрѣнія и евангелиста и апокалиптика на Христа, какъ на Судію и Мздовоздаятеля. Разсматривая въ этомъ отношения Евангелие и Апокалипсисъ, можно сказать, что послъдній, по крайней мъръ большая часть его, есть ничто иное, вавъ повтореніе, только представленное въ образахъ и картинахъ, многихъ мѣстъ перваго, напр. слѣдующихъ словъ самого Іисуса Христа: Отецъ не судитъ никого, но всякій судъ отдалъ Сыву (V, 22); Онъ даетъ Ему власть производить судъ, потому что Онъ есть Сынъ человъческий; не дивитись сему, ибо наступаеть реня, въ которое всв, находящиеся во гробахъ, услышатъ гласъ Сына Божія и изыдуть творившіе добро въ воскресеніе жизни, а дълавшие зло въ воскресение осуждения (У, 27-29).

Въ 4-хъ какъ на различіе въ ученія Евангелія и Апокалипсиса указывають на неодинаковое будто-бы понимание значения искупленія, которое по Евангелію имветь универсальное, всеобъемлющее значение, —примирение съ Богонъ во Христв простирается на всвхъ-и на јудеевъ и на язычниковъ безъ различія, тогда вакъ по Апокалипсису оно привязывается будто-бы только въ удеямъ, только іуден изъ 12 колёнъ имёють право на спасеніе. Словомъ автора Апокалипсиса обличаютъ въ ограниченномъ, іудейскоиъ направления, которое съуживало универсальное значение христіанства въ тёсныя рамки іудейскихъ представленій и традицій и видёло въ первоиъ только дальнёйшее развитіе послёднихъ. Эти и подобныя соображенія и возраженія уже достаточно опровергаются тёмъ, что этотъ мнимый юданзиъ апокалиптика сводится единственно къ одной внёшней, формальной сторонё его произведенія, къ заимствованію у ветхозав'ятныхъ пророковъ и вообще ветхозавётнаго писанія только одной формы — образовъ, лянка и отчасти словаря; содержание же Апокалинсиса, его сущность, міровоззрівніе апокалиптика и его общее направленіе-все

это почти до буквальности тожественно съ содержаниетъ Евангелія и направленіемъ евангелиста. Такъ, если по Евангелію христіанство имбеть міровое значеніе, если тамъ искупительныя заслуги страданій и смерти Христа простираются на все человізчество и кровь Агнца очищаеть грёхи всего ніра, то не такое же ли значение приписывается искуплению и въ Апокалипсисъ, когда говорится, что Агнецъ быль заклянъ и своею кровію искупилъ изъ всякаго колѣна, и языка, и народа, и племени (V, 9), искупилъ и іудеевъ и язычниковъ (VП)? Гдѣ же тутъ юдаизиъ и партикуляризиъ апокалиптика? Не въ томъ ли, что апокалиптикъ спасенныхъ іудеевъ насчитываетъ 144 тысячи (VII, 4), а язычнивовъ — великое иножество, котораго никто не можетъ перечесть? Если понимать Апокалипсисъ буквально, какъ понимаютъ именно отрицающіе тожество евангелиста съ апокалиптиковъ, то послёдняго нужно обвинать не въ юданзив, а напротивъ въ нерасположения въ іудеянъ, изъ иналіоновъ которыхъ онъ только сравнительно ничтожную часть (144 тысячи) относить къ числу "запечатлённыхъ", тогда какъ взъ есёхъ другихъ народовъ и языковъ — несчетное множество. Нельзя конечно отрицать того, что въ Апокалинсисъ спасенные изъ јудеевъ стоятъ на нервомъ ивств, упоминаются ранбе спасенныхъ изъ язнчниковъ; но это во 1-хъ отнюдь не указываеть на какос-нибудь преимущество и первенство іудеевъ предъ язычниками въ царствѣ Бога и Агнца, Который всвхъ безъ различія-и іудеевъ и язычниковъ пасетъ и питаетъ, а указываетъ только на историческій порядокъ вступленія въ церковь сначала іудеевъ, потомъ язычниковъ, а во 2-хъ такое первенство и значение въ царстве благодати іудеевъ, о которыхъ самъ Христосъ по Евангелію Іоанна говорить: "мы, іуден, знаемъ, что спасеніе отъ іудеевъ" (Ев. IV, 22), усвоялось имъ и ап.: Павломъ, этимъ будто бы антиюданстомъ, который говорить, что "благовъствование Христово есть сила Божія во спасенію всякому вёрующему, во-первыхъ іудею, потомъ эллину" (Рин. I, 16), и подобно апокалиптику самую церковь называетъ "Израилемъ" (Гал. VI, 16), "вышнимъ Іерусалимомъ" (IV, 26), или уподобляя церковь Христову дереву, природными вътвами его счи-Digitized by GOOGLE

таеть христіань изь іудеевь, христіань же изь язычниковь Haзываеть "дикою наслиною, привитою въ корню благостію Божіев" (Рим. XI, 17). Такимъ образомъ и въ этомъ отношения апокалиптикъ столько же и небольше можетъ быть названъ юдаистомъ сколько и евангелисть Іоаннъ и ап. Павелъ. Если наконецъ по Апокалипсису только "побъждающіе наслёдують все" (XXI, 7), будуть царствовать во въке въковъ (ХХП, 5) и только тъ будутъ блаженны и будутъ имъть право на древо жизни, когорые соблюдають заповѣди Христа (XXII, 13, 14), то и Евангеліе не знаетъ какого-нибудь абсолютнаго спасенія всёхъ и оно говоритъ, что дълающие вло изыдутъ въ воскресение осуждения (V, 29), что только соблюдающій заповёди Христа знаеть Его, пребываеть въ Немъ, рожденъ отъ llero, всякій же согрѣшающій – сынъ діавола. Мы видъли, что и Евангеліе и Апокалипсись говорять объ абсолютномъ и универсальномъ, на весь міръ простирающемся спасеніи, но только съ одной объективной его стороны, насколько оно есть дъло Христа-Богочеловъка, своею кровію примирившаго съ Богомъ и искупившаго дъйствительно все человъчество, ---- но не со стороны субъективной, насколько спасение есть личное дело каждаго отдёльнаго человёка. Безусловнаго универсализма спасенія въ этонъ послёднемъ симслё, въ симслё необходпиаго и безусловнаго спасенія всёхъ людей безъ исключенія, не проповёдывалъ не только евангелисть и апокалиптикъ Іоаниъ, но и Самъ Христосъ и никто изъ Его апостоловъ, -- такая проповъдь немыслима, она разрушила бы самое христіанство. Заслуги Христа безконечны и всякій можетъ пользоваться ими даромъ, но не всякій необходимо, а только хотящій пользуется ими; потому только хотящіе, дёятельно стремящіеся къ царству небесному насліздують его: таково основоположеніє христіянства, таково оно и въ Евангеліи и въ Апокалипсисъ.

Обличая апокалиптика въ юданзив, извёстная партія учоныхъ обличаеть его также въ антипавлинизив, во враждебномъ отношеніи его къ ап. Павлу, его ученію и его послёдователянъ. Но это обвиненіе теряетъ всякую силу въ виду, во 1-хъ, разсмотрённаго уже нами общаго направленія апокалиптика, которое нисколько не сто-

Digitized by GOOGLC

итъ въ противоръчіи съ направленіемъ ап. Павла; во 2-хъ ръшительно опровергается твиъ, что самый Апокалипсисъ, --- написанъ ли онъ въ 68 году или въ 96, -- прежде всего предназначенъ быль для христіань твхъ церквей, основаніе которымъ положено ап. Павломъ и члены которыхъ были обращены апостоломъ языковъ; уже это одно дълаетъ немыслимымъ въ Апокалипсисъ противодъйствіе ап. Павлу и враждебное отношеніе въ его послѣдователянъ, "братонъ" которыхъ и "соучастниконъ въ скорби" называеть себя апокалиптикъ; въ 3-хъ этотъ мнимый антипавлинизмъ точно въ такомъ же видѣ, какъ въ Апокалипсисѣ, мы находимъ и въ 4 Евангеліи и слёд. онъ указываеть скорёе на единство личности евангелиста и апокалиптика, чемъ на ихъ различіе. "Знаю твои дёла, и скорбь, и нищету и злословія оть тёхъ, ворые говорять о себь, что они індеи, а они не таковы, но сборище сатанинское", говорить Господь въ Апокалипсисѣ ангелу Сиирнской церкви (П, 9), - или въ друговъ мъстъ: "Я сдълаю, что изъ сатанинскаго сборища, изъ тъхъ, которые говорятъ о себъ, что они іудеи, но не суть таковы, а лута, вотъ я сделяю то, что"... и пр. (Ш, 9). Эти слова, въ которыхъ подъ іудеяни только по имени, а не на деле думаютъ видеть христіанъ, обращенныхъ ап. Павломъ 1), почти буквально повторяются въ Евангелін: "мы—съмя Авраамово, отецъ нашъ есть Авраамъ, и мы не были рабами никому никогда" (VIII, 33. 34), — говорили Христу іудеи, на что Онъ имъ отвѣчалъ: "если бы вы были дѣти Авраана, то дѣла Авраана дѣлали бы (-39); но вы дълаете дъла отца вашего (-41), отеца же ваша діавола, и вы хотите исполнять похоти отца вашего. Онъ былъ человъкоубійца отъ начала и не

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «Апокалиптикъ (говоритъ Шольтенъ) въ своей ядовитой ненависти противъ всего языческаго идеть такъ далеко, что всъхъ участниковъ этого (яденія ндоложертиеннаго и вступленія въ бракъ съ язычниками—такъ объясняетъ Шольтенъ слово порукіа II, 14) клеймитъ какъ послѣдователей ложнаго пророка Валаама и безбожной језавели. Они назинаютъ, говоритъ онъ (апокалиптикъ), себя «Іудеями» (ср. Гал. VI, 16) и «апостолами» (Корине. IX, 1; XV, 9), но они не таковы, и исключаетъ ихъ вслѣдствіе этого какъ «нечистыхъ и лжецовъ изъ царства Божія». Der Apost. Ioh. in Kleinas. S. 10. Тоже у Ренана Der Antichrist. S. 378.

устояль въ истинъ. Когда онъ говорить ложь, говорить свое, ибо онъ лжещъ и отецъ лжи" (-44). Какъ по Евангелію іуден хвалились своимъ происхожденіемъ отъ Авраама и увѣренные, что одно это рождение по плоти отъ ,,отца върующихъ" даетъ имъ право на участіе въ царствѣ Мессіи, не считали нужнымъ для себя "дёлать дёла Авраамовы", а потому названы Христомъ не дётьми Авраама, а дътьми діавола, отца лжи, - такъ и по Апокалипсису иногіе члены новаго Израиля, думая, что одна принадлежность къ церкви, одна теоретическая такъ сказать въра во Христа достаточна для спасенія, считали себя, вакъ іуден по Евангелію, вполнъ свободными отъ всякато закона и предписанія, предавались разврату и возвращались къ языческимъ обрядамъ и жертвоприношеніямъ, словомъ дѣлали дѣла діавола, за что и названы "іудеями только по имени", "сборищемъ сатаны", "лжецами". Поразительное сходство и въ общемъ, и въ частяхъ, и по внъшней сторонъ и по самой сущности двла!

Послѣ всего сказаннаго нами относительно ученія Апокалипсиса о Лицѣ Христа, какъ Слова и Агнца, Бога и всемірнаго Спасителя, о совершенной равноправности іудеевъ и язычниковъ на вступленіе въ живое общеніе и непосредственный союзъ ихъ съ Богомъ (XXI, 3), объ одинавовомъ участіи тѣхъ и другихъ въ вѣчномъ царствѣ Бога и Агнца, — послѣ всего этого, такъ ясно раскрытаго въ Апокалинсисѣ, не показываютъ ли слѣдующія слова Ренана крайняго авторскаго произвола въ пониманіи имъ разсматриваемой книги новозавѣтнаго пророчества?

"Апокалипсисъ (говоритъ Ренанъ) есть преимущественно книга іудейскаго высокомфрія. Различіе между іудеями и язычниками продолжается, по автору, и въ царствё Божіемъ и, тогда какъ двёнадцать колёнъ вкушаютъ плоды древа жизни, язычники должны довольствоваться лекарствомъ, вывареннымъ изъ его листьевъ (XXII, 2). Авторъ смотритъ на язычниковъ, еслибы они даже вёровали въ Інсуса и мученически умерли за Него, какъ на дётей усыновленія (Adoptionkinder), какъ на допущенныхъ чужестранцевъ въ семействѣ Израиля, какъ на плебеевъ, которымъ изъ милости позволили приблизиться къ аристократіи (Апок. VII, 9; XIV, 3); его миссія существенно іудейская миссія; Інсусъ для него прежде всего сынъ Давида (V, 5), порожденіе церкви Израиля, членъ святаго, избраннаго Богомъ иле-

Digitized by GOOGLC

мени; церковь Изранля осуществляеть дёло спасенія чрезъ этаго, вышедшаго изъ ен среды Избраннаго (— II, 9; III, 9; XI, 19; XIV, 1—3; ср. XII и XXI, 12). Всякій поступокъ, способный завязать отношенія между чистымъ племенемъ и язычниками (ядёніе обыкновеннаго мяса, вступленіе въ бракъ при обыкновенныхъ условіяхъ), ему кажется мерзостію. Язычники ъ его глазахъ во всемъ презрённы. запятнаны всёми преступленіями, ими можно управлять только страхомъ" <sup>1</sup>).

Гдв же туть то безпристрастие, котораго требуеть оть критика и экзегета истина; гдф туть объективное и справедливое отношение къ дѣлу, котораго требуетъ отъ научнаго изслъдованія дъйствительность и исторія? Неужели Ренанъ, читая Апокалипсисъ съ тавимъ повидимому вниманіемъ, не нашелъ въ немъ названія Христа "возлюбившимъ насъ", "Словомъ Божіимъ", "Агицемъ, закланнымъ за людей изъ всёхъ народовъ", — названій, такъ рёзко бросающихся въ глаза, а только замътилъ единственное указаніе апокалиптика на Его происхождение отъ Давида? Выставляя далёе это указаніе на видъ, какъ черту іудейскаго высокомврія апокалиптика, неужели Ренанъ не зналъ и не знаетъ, что о плотскомъ происхождении Христа отъ Давида говорить и апостолъ язычнивовъ-Павелъ, и другіе апостолы и священные писатели, и авторъ четвертаго Евангелія и самъ Христосъ? Или, говоря о различеніи въ Апокалиценств іудеевъ и язычниковъ и относя въ тоже время наиисание этой книги въ концу 60-хъ годовъ перваго христіанскаго столътія, когда въ Церкви во всей силъ бросалось въ глаза различіе христіанъ изъ іудеевъ и христіанъ изъ язычниковъ, — что удивительнаго находить Ренанъ въ этомъ различении у автора, писавшаго свое произведение въ эпоху сильнаго брожения въ Церкви этихъ разнородныхъ элементовъ? Притомъ это различение върующихъ изъ іудеевъ и изъ язычниковъ-различеніе въ Апокалипсиск чисто внёшнее, указывающее, какъ мы видёли, не на различное положение ихъ въ царствъ Христовомъ, а на различное ихъ положение до вступленія въ это царство, т. е. такое различіе, которое проводится и въ другихъ новозавётныхъ писаніяхъ. Если же Ренанъ видить въ этомъ существенную разницу въ самомъ положении тёхъ

<sup>&#</sup>x27;) Der Antichrist. S. 377-378.

**'**,-

и другихъ въ царствъ славы, --- въ іудеяхъ именно видитъ райскую аристовратію, а въ язычникахъ небесныхъ плебеевъ,---то конечно противъ личнаго вкуса Ренана мы, по пословицъ, спорить не будемъ. Что же касается дъйствительныхъ какихъ нибудь, данныхъ въ самомъ Апокалипсисв, основаній для той градаціи между христіанами изъ іудеевъ и язычниковъ, какую въ немъ находитъ Ренанъ, для раздёленія тёхъ и другихъ на своихъ и чужихъ, на аборигеновъ и чужестранцевъ, на аристократовъ и плебеевъ, даже на чистыхъ и скверныхъ, на любимыхъ и презрѣнныхъ,--то для такого деленія неть въ Апокалипсисе никакихъ основаній. Места, указываемыя Ренаномъ въ пользу своего мнёнія и не разъ уже нами приводимыя, говорять совершенно противное тому, что думаеть видъть въ нихъ Ренанъ. Такъ онъ указываетъ напр. VII, 9. Кром' того, что это м'сто нисколько не потверждаетъ мнения Ренана, оно очень наглядно обличаеть его самого въ пристрастномъ и предзанятомъ, чтобы не сказать недобросовъстномъ, толкованіи Апокалипсиса. 9 ст. VII гл. читается такъ: "Послъ сего (говоритъ апокалиптикъ) взглянулъ я и вотъ великое множество людей, котораго никто не могъ перечесть, изъ всёхъ племенъ и колёнъ и народовъ и языковъ стояло предъ престоломъ и предъ Агнцемъ въ бѣлыхъ одеждахъ и съ пальмовыми вѣтвями въ рукахъ своихъ". Ясно, что здёсь нётъ указанія не только на плебейское, но ини на какое другое состояние упоминаемаго здёсь великаго множества людей; это состояние описывается далье и описывается такъ: "одинъ изъ старцевъ сказалъ мнв (loaнну): это (великое множество людей) тв, которые пришли отъ великой скорби; они ожыли одежды свои и убълили одежды свои кровію Агнца; за это они пребывають нынъ предъ престоломъ Бога и служать Ему день и ночь въ храмъ Его и съдящій на престолъ будетъ обитать въ нихъ. Они не будуть уже ни алкать, ни жаждать и не будеть палить ихъ солнце и никакой зной; ибо Агнецъ, который среди престола, будетъ пасти ихъ и водить ихъ на живые источники водъ и отретъ всякую слезу съ очей ихъ" (VII, 14-17). Итакъ върующіе изъ язычниковъпредъ престоломъ Бога въ храмъ Его, Самъ съдящій на престолъ живеть въ нихъ, самъ Агнецъ пасетъ ихъ и водитъ ихъ на живые Digitized by GOOGLE

источники водъ, они ни алкають, ни жаждають, солнце ихъ не палитъ, — словомъ наслаждаются полною блаженною жизнію, такою жизнію, какой едвали бы не пожелаль всякій іудей "аристократь". Габ же забсь указываемая Ренаномъ униженность язычниковъ, плебейство ихъ и презръніе къ нимъ? Но Ренанъ какъ будто не заибчаеть этихь стиховь и этого описанія и указываеть только на одинъ 9-й стихъ, который, какъ мы видели, также не заключаетъ въ себъ ничего презрительнаго и упизительнаго для христіанъ изъ язычниковъ, кромѣ развѣ того, что апокалиптикъ говоритъ о нихъ "послё сего", т. е. послё того, какъ онъ говорилъ уже о 144 тысячахъ іудеевъ, и въ чемъ Ренанъ дъйствительно видитъ "прозрѣніе". Вообще съ полнымъ правомъ мы можемъ сказать Ренану и подобнымъ ему критикамъ то же самое, что и самъ авторъ "Антихриста" говорить Шольтену, ---именно, что онь "факты подчиняеть нысли и рёдко стоить на чисто исторической (т. е. вёрной и безпристрастной, прибавимъ мы) точкѣ зрѣнія"<sup>1</sup>).

Наконецъ, въ 5-хъ, какъ на значительную разность между Евангеліемъ и Апокалипсисомъ указывають на эсхатологію того и другого писанія, именно на ученіе объ антихристь, о второмъ притествія Христа, о воскресснія мертвыхъ, всеобщемъ судѣ и о слёдствіяхъ этого суда-вѣчной жизни и вѣчной погибели. Собровенный, пророческий характеръ Апокалинсиса не позволяеть входить въ подробныя изслёдованія его эсхатологіи, имёющей преинущественно таинственный смысль, и сравнивать ее во всёхъ частностяхъ съ эсхатологіею Евангелія. Но насволько апокалиптические образы и символы позволяють вывести изъ нихъ общия положенія, опредёлить самую сущность ихъ, - въ этомъ отвлеченномъ видѣ, въ своей сущности, такъ сказать, эсхатологическія представления апокалиптика не отличаются отъ эсхатологіи евангелиста Іоанна. Такъ, если въ Евангеліи мы не находимъ представленія объ антихристъ, какъ индивидуальномъ существъ, какъ личности, олицетворяющей въ себѣ все противное Христу и христіанству, какимъ антихристь представленъ въ Апокалинсисв, то въ Евангелін, равно

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Der Antichrist. S. 445.

какъ и въ первомъ посланія Іоанна, даны всё элементы, необходимые для такого представленія. Правственная тьма, ложь, ненависть, отрицание божества и человичества во Христи, вражда противъ Него и Его послъдователей - все это, изъ чего слагается представление объ антихриств и олицетворениемъ чего служить апокалиптическій зв'ёрь, дано и въ Евангеліи; все различіе нежду Евангеліень и Апокалицсисовь въ томъ только и состоить, что въ первомъ, какъ въ исторіи, всё эти черты антихриста изображены такъ, какъ они проявляются въ отдёльныхъ, многихъ личностяхъ, тогда какъ въ Апокалипсисв онв соединены въ одной личности, олецетворяющей собою все злое и антихристіанское. Съ этинъ злынъ началомъ въ мірѣ борется и въ своемъ воскресеніи полагаетъ начало торжеству добра надъ злонъ воплотившійся Христосъ; съ нинъ борется Духъ Христа, когда Самъ Онъ вознесся на небо: о томъ и другомъ свидътельствуетъ намъ Іоаннъ въ своемъ Евангеліи и въ посланіяхъ; наконецъ въ послёдніе дни, когда зло проявится во всей своей силь, Христось снова придеть, поразить антихриста и завершить побъду надъ адонъ, - это изображаетъ Іоаннъ въ отвровенія. Второй пунктъ ученія о послёднихъ дняхъ, какъ мы сказали, есть второе пришествіе Інсуса Христа во плоти въ извѣстный, опредёленный моменть времени. Говорять, что Евангеліе не знаеть такого втораго пришествія; оно учить о пришествія Христа, но пришествія постоянномъ, духовномъ, т. е. о Его постоянномъ пребыванія въ Церкви среди в'врующихъ. Но и въ Евангеліи можно увазать мѣста, въ которыхъ Христосъ не только говорить о своемъ постоянномъ, духовномъ общения съ върующими, но и дълаетъ очень ясный намекъ на свое пришествіе во плоти. "Я иду ко Отцу Моену (говорить Христось ученикамь) и Я умолю Отца и дасть вамь другаго Утвшителя, да пребудетъ съ вами во ввкъ; не оставлю васъ сиротани, прійду къ вамъ" (XIV, 13. 16. 18). Очевидно, что, если бы Христосъ говорилъ здъсь о своемъ постоянномъ пребыванія съ учениками и твиъ утвшалъ ихъ, тогда имъ не нуженъ бы былъ другой Утвшитель, Который бы училь ихъ всему и напоминаль бы имъ все, что говорилъ Христосъ (-26). "Я иду ко Отцу (говорняъ Христосъ) и умолю Его дать вёрующниъ другаго Утёшителя,

Который будеть пребывать съ ними во въкъ, до конца міра; но и Я не навсегда оставляю Монхъ послѣдователей; Я иду приготовить только имъ мёсто, а потомъ приду опять и возьму ихъ къ Себъ" (-2. 3). Это видимое во плоти второе пришествие Христа по Евангелію подтверждается еще болье ясныть ученіеть этого же Евангелія о слёдующихъ моментахъ въ эсхатологіи, именно ученіемъ о восвресени мертвыхъ, "находящихся во гробахъ", о судъ и издовоздаянін, — этихъ основныхъ пунктахъ эсхатологія Аповалиценса. "Наступаеть время (говорить Христось), вогда мертвые (находящиеся во гробахъ-V, 28) услищать голосъ Сина Божія и, услышавъ. оживуть" (У, 25); за этикъ воскресеніень следуеть судь: Отець даль Ему (Сыну Человёческому) судь (-27), за которымъ для однихъ, творившихъ добро, настанетъ въчная жизнь, а для творившихъ вло-въчное осуждение (-29). Вообще витств съ Лютардонъ можно сказать, что въ эсхатологіи Аповалинсиса и Евангелія "нёть никакого существеннаго различія, а то различіе, какое существуеть, ---- поколику каждое изъ этихъ писаній занимается твиъ, чего нёть въ другомъ, ---- условливается различіемъ предметовъ, которые они излагають, и задачь, которыя они преследують. Не нужно только Евангеліе односторонне спиритуализировать, а Апокалипсисъ одностороние матеріализировать" <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ Евангеліе и Апокалипсисъ не стоятъ по своему содержанію въ противорѣчіи одно съ другимъ, а напротивъ, какъ это им видѣли, оказываются такъ тѣсно и внутренно связанными, такъ глубоко проникнутыми одной общей идеей, что Евангеліе въ полномъ смыслѣ можно назвать началомъ Апокалипсиса, а Апокалипсисъ концомъ, объясненіемъ и такъ сказать иллюстраціей Евангелія, а тотъ и это вмѣстѣ составляютъ одно величественное цѣлое. Основная тема и Евангелія и Апокалипсиса это исконная борьба свѣта со тьмою, истины съ ложью, добра со зломъ, — борьба, существующая въ иірѣ "отъ начала" (Ев. VIII, 44), обнимающая все человѣчестъб; продолжающаяся чрезъ всю исторію и заканчивающаяся при кончи нѣ міра. Эта глубокая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Urspr. d. viert. Evang. s. 218. XPHCT. ЧТЕН. № 1-2. 1880 г.

универсальная истина, эта сущность всей исторіи человічества во всей ся полнотв, отъ начала до конца обната свангелистомъ и апокалиптиковъ Іоанновъ, возлюбленнымъ учениковъ Христа н, какъ называетъ его Шаффъ, вторынъ Інсусонъ. Но въ однонъ Евангелія эта истина, что весь мірь во зл'я лежить, D8Cврыта неполно; оно говорить только о началѣ великой шіровой борьбы и ся продолжении въ исторіи древнято челов'ячества и заванчивается изображеніями этой борьбы въ жизни Інсуса. Но Христосъ своею смертію и воскресеніемъ только положилъ начало побѣдѣ, но не уничтожилъ зла въ мірѣ совершенно; вторую половину исторіи этой міровой драмы, какъ говоритъ Лютардъ, и конецъ ся рисусть передъ нами Апокалипсись. Такимъ образомъ только въ Евангеліи и Апокалицсись ап. Іоаннъ обниваеть всю исторію, оба ся конца, и каждое изъ этихъ писаній одно безъ другого было бы неполно. Но этого изло: и всё другіе пункты одного изъ разсматриваемыхъ произведеній находять вполнѣ отвѣчающіе себѣ пункты и точки совпаденія въ другомъ. Какъ евангелисть, такъ и апокалиптикъ не останавливаются на исторіи земли, --исторіи человѣчества; тоть и другой или одинь и тоть же ап. Іоаниъ идетъ дальше, въ началу, въ корню такъ сказать этой зепной исторія, къ исторіи неба и ада. Исторія въ шировоять симслѣ слова, съ точки зрѣнія ап. Іоанна, который сиотрить на нее, какъ на постоянную борьбу добра со злонъ,----въ этомъ смыслё исторія началась до человёчества, въ пірё ангельскомъ и уже изъ этого піра принесена на землю, въ пірь человіческій. Ап. Ісаннъ и устреиляетъ свой взоръ къ этому неземному началу земной исторіи. "Діаволъ (говорится въ Евангелія) быль челов'явоубійца отъ начала и не устоялъ въ истинѣ; онъ лжецъ и отецъ лжи" (VIII, 44). Но если начало правственной борьбы въ міръ положено діаволомъ, то и конецъ всякой исторіи настанеть тогда, когда "великій драконъ, древній зиій, называеный діаволомъ и сатаною, обольшающій всю вселенную (Апок. XII, 13), будеть вверженъ въ озеро огненное и сърное и будетъ мучиться во въки въковъ" (Апок. ХХ, 10). Но древній зній и сатана самъ по себъ еще не начало и не конецъ всего, и ап. Іоаниъ, въ силу своей

особенной созерцательной природы и всепроникающей послёдовательности своего ума, не могь остановиться на конечномъ, изобразить только исторію хотя бы и съ перваго ся можента до послёдняго,--онъ идетъ за предълы самой исторіи и времени въ ту и другую сторону ихъ и устремляеть свой, озаренный благодатію, взоръ на въчность. Отъ въчности, съ Бытія довременнаго онъ начинаетъ свое евангельское повёствованіе: "въ началё было Слово и Слово было Богъ"; изображеніемъ бытія въ ввчности, бытія послѣ всей исторіи заканчиваеть онь Апокалипсись; начало времени, по Евангелію, положило Слово-Вогъ, безъ Котораго не начало быть ничто, что произошло (I, 3); Слово Божіе (Апок. XIX, 12) полагаеть и конецъ времени по Апокалипсису; воплотившійся для спасенія безсильнаго человъчества отъ его сильнаго врага и убійцы и положившій своею смертію и воскресеніевъ начало поб'яд'я надъ адомъ и смертію, Тоть же евангельскій Агнець, по Апокалипсису, торжествуеть полную и окончательную победу надъ древнимъ зміемъ, --- н "смерть и адъ ввергаетъ въ озеро огненное" (Анок. XX, 14).

Вообще все міровоззрѣніе того и другаго писанія такъ сходно и тожественно, что, говоря словами Лютарда, "еслибы при томъ пониманія исторія, которое лежитъ въ основанія (Іоаннова) Евангелія, нужно было изобразить великую картину послѣднихъ міровыхъ событій въ формѣ апокалиптическихъ представленій, то едвали бы можно было выполнить это иначе, чѣмъ какъ это мы имѣемъ въ Апокалипсисѣ" <sup>1</sup>).

И. Успенскій.

<sup>4</sup>) Der. Urspr. d. viert. Evang. s. 209-210.

## Троякое пониманіе ученія Оригена о Святой Троицѣ

(Рѣчь предъ публичною защитою магистерской диссертаціи: «Ученіе Оригена о Св. Троицѣ», сказанная 28 октября 1879 г.).

Предметь моего сочинения составляеть одно изъ самыхъ замвчательныхъ явленій въ исторіи догнатовъ, уже въ отдаленной древности обращавшее на себя внимание богослововъ и въ продолжение настоящаго стольтія изследованное многими первоклассными западными учеными. Вопросъ объ учении Оригена о св. Троицё, имъющій многовѣковую давность въ общей богословской литературь, не можеть считаться совершенно новымъ даже и въ нашей русской. Въ послъднее десятилътіе появились уже двъ монографіи о догматической системѣ Оригена вообще и его ученіи о св. Троицѣ въ частности; равно и въ другихъ историко-догматическихъ трудахъ съ содержаніенъ не столь спеціальнымъ болве или менве значительное число страницъ посвящено этому отделу догмативи Оригена. Являясь на судъ образованной публики съ новымъ сочиненіемъ на старую тему, считаю своею обязанностію выяснить тв его стороны, въ которыхъ оно отличается отъ существующихъ уже трудовъ въ нашей богословской литературь.

Мивнія западныхъ богослововъ по вопросу объ ученіи Оригена, при всемъ разнообразіи ихъ въ частностяхъ, въ общемъ направленіи распадаются на три группы: одни видятъ въ ученіи Оригена о св. Троицѣ такое единство, послѣднимъ словомъ котораго служитъ идея единосущія и равенства божественныхъ Лицъ; другіе усматриваютъ въ этой богословской системѣ двойство, правда болѣе или менѣе понятное, объяснимое, но, какъ фактъ, остающееся - 69 -

во всей силѣ; третьимъ это ученіе представляется тоже однороднымъ цѣлымъ, но подъ главенствомъ субординатическаго принципа. Эти три взгляда имѣютъ своихъ представителей и въ нашей богословской литературѣ <sup>1</sup>). Первая точка зрѣнія, которая иногда становится апологетическою, въ нашей литературѣ представлена наиболѣе полно и сильно, послѣдняя — высказана въ сочиненіи, гдѣ вопросъ объ Оригенѣ затронутъ лишь кратко. Къ этой точкѣ зрѣнія, еще не нашедшей полнаго выраженія въ нашей литературѣ, примыкаетъ и мое сочиненіе.

Понятіе Оригена о Богъ Отпъ и объ отношенія въ Нему Сина сложилось подъ весьма замътнымъ вліаніемъ философіи той эпохи. Одинъ изъ существенныхъ моментовъ его понятія о Богв есть Его высочайшее единство, которое выражается не только въ тоиъ, что существо Божіе безусловно просто, и не въ томъ только, что его онтологическія и иравственныя опредбленія, напр. бытіе и благость, такъ взаимно проникають другь друга, что являются двумя сторонами одного факта: высшимъ выраженіемъ этого единства служить представление, что Вогь выше всякихъ качественныхъ определеній. Съ другой стороны, вавъ въ христіанской системъ, Богъ у Оригена иыслится со всею вонвретною определенностью личнаго духа; слёдовательно Его единство должно быть не только простымъ, но и всесодержательнымъ. Между этими вовзръніями посредствуетъ объединяющее ихъ представление о Богв какъ силв, въ которой всъ опредъленія существа Его содержатся такъ сказать потенціально, въ безравличномъ единствѣ. Эта сила предполагаетъ собою бытіе своей энергін, и эта энергія есть Сынъ Вожій. Въ Ненъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Первая точка зрѣнія представлена въ сочниеніяхъ проф. К. И. Скворцова (Философія отцовъ и учителей церкви. Кіевъ, 1368), Малеванскаго (Догматическая система Оригена, 1870), Ө. П. Едеонскаго (Ученіе Оригена о божестве Сына Божія и Св. Духа и объ отношеніи Ихъ къ Бону Отиу). Второй точки зрѣнія, впроченъ съ замѣтнымъ расположеніемъ въ первой, держится проф. В. А. Снегиревъ (Ученіе о Лица Господа Іисуса Христа въ первой, держится проф. В. А. Снегиревъ (Ученіе о Лица Господа Іисуса Христа въ первыхъ трехъ викахъ христіанства. Казань, 1871). Третья точка зрѣнія представлена въ сочиненіи С. В. Кохонскаго (Ученіе древней церкви объ исхожденіи Св. Духа. Спб. 1873).

въ единствѣ Его ипостаси, но виѣстѣ — въ идеальной иножественности и раздѣльности, актуально осуществляется вся полнота божества Отца, всѣ высочайшія неотъемлемыя опредѣленія существа Его.

Эта основа воззрѣнія Оригена видимо благопріятствуеть апологетическому представленію его доктрины. Уже въ силу своего абсолютнаго, исключающаго всякое дробленіе единства божество Отца можеть выразиться въ Сынѣ лишь всецѣло, а не отчасти. А такъ какъ Оригенъ со всею рѣшительностію училъ о совѣчности Сына Божія Отцу, то Сынъ можетъ быть мыслимъ только какъ вѣчное, всецѣлое, адэкватное откровеніе Отца; все, что есть въ Отцѣ, есть и въ Сынѣ. Повидимому единственно возможный отсюда выводъ--тотъ, что Сынъ единосущенъ и равенъ Отцу.

Однако же весьма часто, по самымъ разнообразнымъ поводамъ, Оригенъ повторяетъ, что Отецъ выше, больше Сына,---и однажды высказывается даже въ томъ смыслѣ, что Отецъ настолько же или даже еще болѣе превосходитъ Сына, насколько Сынъ выше всего остального, что Сынъ ни въ чемъ несравнимъ съ Отцемъ. Субординаціонизмъ Оригена есть настолько очевидный фактъ, настолько обычное явленіе въ его богословской системѣ, что его приходится объяснять такъ или иначе, но игнорировать или отряцать никакъ невозможно.

Затрудненіе, въ которое ставить изслёдователя это разногласіе между тёмъ, что требуется самымъ строемъ системы, и тёмъ, что она представляеть на дёлё, — повидимому безвыходное: съ одной стороны цёлый рядъ данныхъ, выражающихъ тёснёйшее общеніе между Отцемъ и Сыномъ, съ другой стороны субординаціонизмъ, столь упорно заявляющій о своемъ существованіи, обленающійся въ столь рёзкія формы.

Таково состояніе спорнаго вопроса, который пытаются разъяснить по своему сторонники всёхъ трехъ воззрёній на ученіе Оригена, — одни — насколько возможно смягчая субординаціонистическія данныя, другіе — признавая фактъ противоположности этихъ данныхъ во всей его силѣ, третьи — отдавая предпочтеніе субор-

- 70 -

динаціонистическимъ представленіямъ, какъ наиболёе постояннымъ и безспорнымъ.

Въ сущности остается лишь одинъ коментъ равличія между Отценъ и Сынонъ, къ которому ножетъ применуть субординатическое воззрѣніе на отношеніе исжду Ними: Отецъ есть Вогъ нерожденный, Сынь — Вогь рожденный; Отець есть начало Сына, Сниъ зависитъ отъ Отца какъ Своей причины. Этотъ признакъ, составляющій ипостасное отличіе Отца и Сина, ножеть быть понять какъ преннущество Отца предъ Сыновъ. Сторонники первой нзъ трехъ точекъ зрвнія на этопъ поменть и основывають свое изложение учения Оригена. Они полагають, что Оригенъ въ своихъ субординаціонистическихъ выраженіяхъ не дуналъ сказать ничего болёс, вроив той безспорной истины, что Отецъ есть начало Сина и Богъ нерожденный. Такинъ образонъ принципъ, объясняющій отношение нежду Отценъ и Сыномъ, найденъ, и остается только слёдить его отображение въ тёхъ или другихъ такъ называемыхъ субординатическихъ формахъ. И такъ какъ у Оригена дъйствительно почти всё субординатическія выраженія стоять въ соприкосновенія съ этикъ различіенъ нежду Отцемъ и Сынокъ, то реставрація системы Оригена съ этой точки зрівнія представляются обоснованными весьма твердо и съ фактической стороны. Проникнутое одною основною идеею, учение Оритена въ изложении богослововъ апологетическаго направленія представляетъ весьма связное и стройное цвлое.

İ

Но этой блестящей форм'в не отв'ячаеть прочность матеріала, изъ котораго слагаются эти апологетическія построенія, и тщательный пересмотръ подробностей воззр'внія Оригена открываеть всю недостаточность, кажется, неисправимую, —даже фиктивность того объясненія, какое въ состоянія предложить богословы этого направленія.

Въ самомъ дёлё, когда намъ говорятъ, что Отецъ потому столь безмёрно, до несравнимости возвышается надъ Сыномъ, что Онъ не имъетъ причины Своего бытія, тогда какъ Сынъ, хотя и не въ томъ

Digitized by GOOGIC

- 71 -

симслё, въ вакои в твари, зависить отъ начала и въ этомъ единственно пунктв стоить-и то лишь логически-ближе къ происшедшену ніру. чёмъ въ непроисшедшему Отцу: то это объяснение можно принять. потому что его можно понять. Равнымъ образомъ съ этой точки зрѣнія довольно понятно, почему Оригенъ называеть Отца единымъ самодовабющимъ. Но действительно ли им понимаемъ, вакимъ образомъ изъ того факта, что только Отецъ есть Богъ нерожденный, слёдуеть тоть выводь, что лишь Отець есть Айтобеос и о Овос? Действительно ли для насъ логически ясно, почему рожденный Богъ, Сынъ, есть только Өзос? Саныя глубовомысленныя разсужденія о различіи божественнаго самосознанія Отца какъ начала отъ самосознанія Сына могуть ли разъяснить намъ, почему Отецъ сознаетъ Себя не только выше и совершениве, но и ясибе, чвиъ познаеть Его Сынъ? Преимущество нерожденнаго Отца надъ рожденнымъ Сыномъ оправдываеть ли логически такое различіе между волею того и другаго, которое граничить съ инслію, что Снить не съ твиъ абсолютнымъ совершенствоиъ постигаетъ значение Своихъ искупительныхъ страданій, съ какинъ Отецъ? Дійствительно ли чисто ипостасное различіе нерожденнаго и рожденнаго даеть хотя вакое нибудь логическое право на заключение, что въ собственномъ симслё молиться должно только Отцу, а никакъ не Сину? Навонець, дёйствительно ли им способны съ разсиатриваемой точки зрънія понять логику напр. такого разсужденія Оригена: вочеловѣчившій Богъ называется истиннымъ свѣтомъ, который во тьмѣ · свётить, но не объемлется ею; слёдовательно здёсь рёчь идеть не объ Отцѣ, а о Сынѣ, потому что Отецъ выше этого истиннаго свѣта, который хотя и побъждаеть тьму, но входить въ нъкоторое соприкосновение, въ борьбу съ нею? И если во всёхъ этихъ случаяхъ Оригенъ основывается на различіи между рожденнымъ и нерожденнымъ; если это различіе между началовъ и тёмъ, что отъ начала, для Оригена является достаточнымъ, а для насъ — непонятнымъ оправданіенъ положеній несомнённо субординаціонистическихъ: то ин обязаны поставить вопрось: инвють ли понятія "рожденный" Digitized by GOOGLE

и "нерожденный" въ ученія Оригена тотъ самый симслъ, вакой соединяють съ ними позднёйшіе богословы? А если такъ, то апологетическія воспроизведенія системы Оригена дають намъ не разъясненіе ся симсла: они просто подставляють на мёсто одного допустимъ—неизвёстнаго другое едва ли болёе извёстное.

Представители второй точки зрвнія на ученіе Оригена усматривають въ немъ два порядка мыслей, настолько различныхъ между собою, что одинъ изъ нихъ завершается высокою идеею единосущія Отца и Сына, а другой ниспадаеть до самаго глубоваго субординаціонизна, до ученія о различіи существа Отца и Сына. Представители этого взгляда тверже чвиъ предшествующіе стоять на почвъ фактическихъ данныхъ: въ ихъ изложения субординаціонизиъ Оригена воспроизводится, какъ онъ есть, -- не урѣзанный, не затушеванный въ своихъ мелкихъ, но тёмъ не менёе весьма характерныхъ подробностяхъ. Но насколько эта точка зрвнія совпадаетъ съ первою въ представлении свётлой стороны учения Оригена, --- она едва ли состоятельна. Рядъ возвышенныхъ воззрѣній Оригена расходится съ его субординаціонистическими мизніями далеко не такъ сильно, какъ это представляется съ перваго взгляда, и уже одно то, что эти видимо противоположныя мысли у самого Оригена иногда чередуются на пространстве лишь несколькихъ строкъ, -- показываетъ, что располагать ихъ въ двѣ различныя ватегоріи нѣть необходимости.

Кажется, болёе правильное освёщеніе ученіе Оригена получають лишь съ третьей точки зрёнія. Можно признать содержаніе его богословія однороднымъ, но подъ главенствомъ субординаціонистическаго его элемента <sup>1</sup>). Сумма того, что считаютъ противо-

- 73 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Положенія, развиваемыя авторомъ въ его диссертаціи и представленныя на диспуть, слёдующія:

Предположевие Руфина, что сочинения Оригена испорчени еретиками, не имъетъ твердихъ основаній.

<sup>2)</sup> Латинскіе переводы сочиненій Оригена, сділанные Іеронимомъ и Руфиномъ, не могуть быть вполні удовлетворительнымъ источникомъ для изложенія ученія Оригена о св. Троицѣ.

положными ему воззрѣніями, далеко не столь значительна, чтобы для ихъ объясненія слёдовало представлять Оригена несубординаціонистомъ. Положительныхъ данныхъ въ смыслё единосущія у Оригена весьма немного; всё они содержатся лишь въ одномъ мёстё, сомнёваться въ подлинности котораго нётъ достаточныхъ осно-

- 3) Въ учения Оригена о Богѣ Отцѣ есть подробности, благопріятствующія развитию субординаціонизма въ учение о Смнѣ.
- Къ ученію о рожденія Сына Божія изъ существа Отца Оригенъ относился полемически.
- 5) Рожденіе Сына отъ воли Отца, по воззрѣнію Оригена, не тождественно съ твореніемъ въ томъ смыслѣ, въ какомъ это допускали аріане.
- 6) Понятія оббіа и биботась; у Оригена строго не различаются.
- 7) Къ учению о единосущии Сына съ Отцемъ Оригенъ относился полемически.
- 8) Субординаціонизмъ-преобладающая черта въ его ученіи о Сынѣ Божіемъ.
- 9) Различіе между Отцемъ, какъ Аύτόθεος (абсолютнымъ Богомъ), о Θεός и единымъ истиннымъ Богомъ съ одной стороны, —и Сыномъ, какъ Θεός, истинно Богомъ, обожествляемымъ чрезъ участіе въ божествѣ Отца, съ другой, — не выясняется во всемъ своемъ объемѣ изъ различія между первымъ, какъ началомъ, и вторымъ, какъ зависящемъ отъ начала.
- Различіе между единымъ благимъ Отцемъ и образомъ Его благости-Смномъ глубже, чёмъ простая разность между благостію первоначальною и производною.
- 11) Изъ простаго прениущества Отца, какъ начала Сына, не объясняются тѣ ограниченія въ вѣдѣніи Сына сравнительно съ вѣдѣніемъ Отца, какія доцускаетъ Оригенъ.
- 12) Темная сторона въ учени Оригена о молитев-та, что въ собственномъ смыслё не слёдуеть молиться Сыну даже и вмёстё съ Отцемъ.
- 13) Предполагаемое Оригеномъ различіе между тѣми чудесами, которыя Хрнстосъ творитъ Своеп властію, и тѣми, предъ совершеніемъ которыхъ Онъ молится Отпу, — равно какъ различіе между Отцемъ, какъ безмѣрнымъ свѣтомъ, и Сыномъ, какъ истиннымъ свѣтомъ и сіявіемъ перваго свѣта, между Отцемъ, какъ подателемъ бытія, и Сыномъ, какъ подателемъ разума, ведетъ къ субординаціонизму по существу.
- 14) Ученіе о единствѣ Отца и Сына не получило удовлетворительной постановки въ богословін Оригена.
- 15) Св. Духъ, по учению Оригена, подчиненъ Отду и Сыну.
- 16) Воззрѣніе Оригена, что Св. Духъ отъ Отца чрезъ Смна, несогласно не только съ православнымъ ученіемъ, что Св. Духъ отъ Отца исходитъ, но и съ западнимъ «qui ex Patre Filioque procedit».
- 17) Аріанство, при различія его оть ученія Оригена въ самой основѣ, сближается съ нимъ во многихъ подробностяхъ.

Digitized by Google

٠

ваній. Всё другія даненя этого порядка или сомнительны или содержаніе ихъ таково, что не ведеть далве заключенія, что ученіе Оригена есть субординаціонизмъ тонкій, весьма возвышенный. Съ точки зрвнія апологотической противъ такого представленія двла можно замътить, что единосущіе Сына, — какъ бы ни были бъдны положительныя данныя въ этомъ родъ. --- неотразимо требуется основнымъ логическимъ строемъ системы Орнгена, его понятіемъ о Богв Отцв и объ отношенія въ Нему Сына, — понятіемъ, которое исключаеть всякое другое различіе нежду Ними, вром'в нпостасной разности рожденнаго и нерожденнаго. На это можно отвётить, что изслёдователь, отдёленный отъ Оригена великою эпохою никойскаго собора, когда многія богословскія понятія выяснились въ своихъ слёдствіяхъ,--едва ли въ правё считать себя вполнѣ компетентнымъ въ вопросѣ о томъ, чего требуетъ логическая связь системы Оригена. Для насъ можеть вазаться нелогичнымъ то, что не было такимъ для инслителя третьяго въка, и слёдовательно чёмъ меньше мы будемъ судить о его доктринё по выводамъ изъ нея, твиъ вбриве воспроизведемъ ее. И если двяствительно невозножно указать на другое различіе нежду Отцень и Сыномъ, кромѣ отношенія нерожденнаго и рожденнаго, то все же это представление въ сознания Оригена осложнялось имслию, что Отецъ премудрости выше ипостасной премудрости --- Сына. Эластичный смысль этого послёдняго положенія объясняеть по крайнейиврв психологически всв тв субординаціонистическія представленія, предъ которыми оказывается безсильною порвая TOYES. зрвнія.

Таковы особенности той точки зрвнія, которую я раздёляю, таковы мотивы, которые расположили меня предпочесть ее другимъ.

— 75 —

Догматика полуаріанъ представляетъ весьма много общаго съ богословіемъ Оригева.

<sup>19)</sup> Истинное содержаніе такъ называемыхъ оригенистическихъ споровъ, окончившихся осужденіемъ оригенизма при Юстиніанѣ, составляетъ борьба не противъ ученія Оригена о св. Тровцѣ, а противъ его антропологіи съ христологическими и эсхатологическими ея слёдствіями.

Вибшнія особенности моего труда въ значительной ибрѣ опреавлялись этимъ общимъ взглядомъ на смыслъ ученія Оригена. Признавъ субординаціонизмъ основнымъ элементомъ этой доктрины, я обязанъ былъ довазать это, разсмотръвь его обнаруженія въ его подробностяхъ. Я не могъ слёдить за развитіемъ одной опредёленной идеи, потому что принципъ Оригена слишкомъ эластиченъ; инъ неръдко приходилось лишь выяснять симсль того положенія. которое сторонники другихъ точекъ зрвнія уже объясняли, связывали въ единство цёлаго, иногда, правда, игнорируя неудобныя для нихъ подробности. Многія страницы моего сочиненія знатовамъ литературы напомнять скорѣе кропотливыя, детальныя работы богослововъ ХУП в., чънъ знаменитыя произведенія первоклассныхъ богослововъ настоящаго въка, въ которыхъ систематизація, философское обобщение, столь замътно преобладаетъ надъ изучениемъ подробностей. Но я считаль бы себя только тогда достигнувшинь своей цёли, вогда бы мнё удалось, удовлетворяя гдё возможно вонечно законныть систематизаторский стремленіямъ нашего въка. ввести въ вругь моего труда и тщательное изучение фактическихъ данныхъ, въ которомъ во всякомъ случав лежитъ гарантія объевтивнаго отношения въ предмету.

Въ заключеніе не могу не упомянуть съ глубокою признательностію высокоуважаемое имя покойнаго профессора И. В. Чельцова, подъ руководствомъ котораго я началъ эту работу. Его разъясненія помогли инѣ удержаться на избранной иною точкѣ зрѣнія въ то время, когда предо иною ясно обрисовались ся тѣневыя стороны. Въ продолженіе послѣдняго года я пользовался руководствомъ профессора И. Е. Троицкаго. По его указаніямъ обработани иною нѣкоторые отдѣлы моего сочиненія, восполнени нѣкоторые пробѣлы въ его планѣ; благодаря его вниманію, я могъ воспользоваться нѣкоторыми учеными пособіями. Считаю своимъ пріятнымъ долгомъ высказать ему искреннюю благодарность и жду слова моихъ достоуважаемыхъ оппонентовъ.

Bacentia Bosotobs. Digitized by GOOgle

# Ошнбочность пессимистическаго воззрѣнія на жизнь и вредныя послѣдствія его.

Высказывается мнёніе, что *матеріализм*а, всяёдствіе крайне вредныхъ проявленій его въ сферё практической жизни, чему такъ много способствовали злосчастные герои соціализма, отживаетъ свои дни и, не смотря на послёднія вспышки его, онъ видимо теряетъ уже силу и вліаніе, равномёрно съ тёмъ проходитъ уже и пренебреженіе къ идеалистической философіи вообще, — послёдняя воскресаетъ вновь. Безъ сомнёнія утёшительно то и другое; но не нужно упускатъ изъ виду и того, что выступающій на смёну матеріализма идеализма иногда вдается въ своего рода крайности и притомъ не менёе опасныя, чёмъ крайности его предшественника. Мы разумёемъ умозрёнія знаменитаго "философа новейшаго времени" Гартмана, который считается однимъ изъ представителей своеобразнаго идеализма, извёстнаго подъ именемъ пессимизма.

Опасны выводы матеріализма по отношенію въ нравственной жизни человѣка, но было бы несправедливо считать пессимизмъ Гартмана хотя бы только равнымъ въ этомъ отношеніи съ матеріализмомъ. У Гартмана есть еще болѣе опасныя по своимъ слѣдствіямъ умозрѣнія, которыя онъ извлекаетъ якобы "изъ наблюденій надъ фактами дѣйствительной жизни". Эти воззрѣнія, гармонируя отчасти съ духомъ времени, создали философу-пессимисту значительную популярность въ средѣ даже такихъ людей, которые не заботатся о знаніи основъ его міровоззрѣнія.

Между твиъ въ основѣ этого ировоззрѣнія лежитъ капитальная ошибка. Дѣло въ тоиъ, что конечною цѣлью настоящей чело-Digitized by Google въческой жизни Гартманъ считаетъ счастіе, понимаемое имъ въ смыслѣ наслажденія. Но полное наслажденіе человѣку найти въ мірѣ невозможно; абсолютное счастіе недостижимо для насъ въ условіяхъ настоящей жизни. Относительное же счастіе, возможное для человѣка, покупается только цѣною предшествующаго страданія; оно результатъ освобожденія отъ послѣдняго. Мало того, удовлетвореніе всѣхъ желаній человѣка, если бы это было возможно, должно было бы породить также своего рода страданіе, апатію и пустоту въ сердцѣ. Уже одно это показываетъ, что цѣлью настоящей нашей жизни нельзя считать то, для достиженія чего намъ отказано въ средствахъ. Цѣль жизни не еннъ ея, тѣмъ больше не въ томъ, что не можетъ быть достигнуто, а въ ней самой.

Жизнь-это процессь непрестанной, непрекращающейся, безпрерывной и безпрерывно расширяющейся діятельности. Понимаемая иначе она теряеть всякій смысль и значеніе. Это будеть только прозябание, продолжающееся существование, но не жизнь въ истинновъ смыслѣ этого слова. Все живое существуетъ для жизни, понимаемой въ смыслѣ непрерывной, постоянно продолжающейся доятельности. Послёдняя же, разументся, возможна только въ предёлахъ техъ силъ, какія чувствуеть въ себё тоть или другой индивидуумъ. Человъкъ сообразно свойствамъ и силамъ своей духовной природы проявляеть себя преимущественно въ сознательной дѣятельности, но нуждается также и въ дѣятельности физической, вслёдствіе соединенія въ немъ духовной природы съ тёлесною. Что бездѣятельность порождаеть недовольство жизнію, прачную скуку и апатію ко всему и нер'вдко заживо сводить въ могилу бездеятельнаго человека, или же заставляеть его въ погоне за неуловинымъ призракомъ наслажденія унижаться ЛО вздорныхъ прихотей и капризовъ, до полуживотной жизни-это фавть общеизвъстный. Но им однако же ошиблись бы, дуная, что одна двятельность, только какъ дѣятельность, составляетъ конечную цѣль человъческой жизни. Жизнь разумнаго существа немыслима безъ идеала, дающаго ей норму и направление. Напрасно стали бы им искать предъла развитію духовныхъ силъ человъка: онъ не старёются виёстё съ тёломъ, самая смерть не уничтожаетъ возмож-

ности ихъ дальнёйщаго развитія. Человёкъ не можетъ остановиться на сдёланныхъ его духомъ пріобрётеніяхъ, но стремится все далбе и далбе. Это показываетъ, что идеалъ жизни человбка--безпредпльное развитие силь его души; оно же должно быть признано и главною цёлію челов'яческой жизни. Въ немъ заключается главныйшій источникь человическаго достоинства, а вийсти съ твиъ блага и счастія. Это не то благо и счастіе, которое разумветь Гартианъ. Человвиъ можеть быть счастливъ, не наслаждаясь, какъ счастливы всё тё люди, которые отдали всю свою жизнь увлекшему ихъ дёлу, хотя бы оно доставляло имъ больше неудовольствій, чемъ наслажденія, которые беззаветно жертвують даже саною жизнію ради торжества того дёла, съ которынъ они сроднились душею. Этотъ высовій актъ самоотверженія служитъ лишь наиболее выразительнымъ проявлениемъ истиннаго понятия объ истинной, нестаръющейся и непрекращающейся жизни, и не имъетъ ничего общаго съ болѣзненнымъ стремленіемъ въ небытію, которое Гартианъ находитъ съ своей точки зрвнія счастливее всякаго битія. Тамъ человъкъ, закрывая глаза, бросается съ нъмымъ отчаяніемъ въ пропасть, чувствуя, что жизнь его пуста, что она безплодня и безцёльна; здёсь онъ сознательно глядить въ будущее, онъ не возмущается до отчаянія страданіями настоящей жизни, потому что онъ и не ищеть оть нея однихъ наслажденій...

При такомъ взглядѣ на жизнь тѣ страданія и наслажденія, какихъ не мало разсѣяно въ жизни и изслѣдованію которыхъ Гартманъ посвящаетъ не мало трудовъ и стараній, оказываются уже побочными, несущественными явленіями. Эти наслажденія, какъ бы много ихъ ни было сгруппировано въ чьей нибудь жизни, не даютъ еще счастія: видимъ же мы людей, вся жизнь которыхъ проходитъ въ безпрерывной смѣнѣ наслажденій и которые всетаки далеки отъ счастія, отъ довольства своимъ состояніемъ. Ошибочно было бы слѣдовательно въ безплодной погонѣ за ними искать осуществленія истинной цѣли человѣческаго существованія, или же приходить въ пессимистическое отчаяніе отъ неосуществимости этого фиктивнаго счастія. Счастіе, наслажденіе, въ какой бы формѣ мы его ни представляли, — является такимъ образомъ лишь призраколь

того счастія, въ которому действительно стремется и долженъ стремиться человёкъ. Истинное счастіе --- это идеаль ничёмь невознутинаго, безконечнаго блаженства при всестороннемъ развити силъ душевныхъ,---блаженства, которое бы не унижало, но возвышало человъческое достоинство. Въ настоящей жизни приходится видёть лишь твнь этого счастія, полное приближеніе въ нему невозможно въ предблахъ земнаго существованія человѣка. Но это не пожеть, не должно и дъйствительно не убиваеть въ душт его стремленій въ поискамъ за неосуществичниъ здёсь идеаломъ. Не безцёльно же въ самомъ дълъ существуютъ въ его душъ задатки безвонечнаго усовершенствованія, не могуть же быть безплодными его стремленія въ достижению идеала совершеннаго человъка, --- стремления, составдяющія самую сущность души... Оттого сознанію человівка предстаеть, въ умѣ его является неотразимая увѣренность въ существованіи иного міра, гдѣ восполнится недостающее, недостигнутое здѣсь. Въ этомъ почерпаеть онъ въру, что не погибнеть его личность витств съ прекращениемъ жизни, но что въ новой неведомой, но предчувствуемой наъ сферъ всесторонне и безпрепятственно разовыются его силы.

Эта идея, идея существованія иного лучшаго иіра, ярко свётить человёку и въ самые мрачные безотрадные моменты его жизни; въ ней находить онъ поддержку и утъщение на тяжелонъ жизненномъ пути. Изгнать ее изъ души все равно и такъ же невозножно, кавъ изгнать солнце изъ міра. Можно конечно, закрывая глаза, не видёть послёдняго, но и сквозь опущенныя ресницы пробиваются лучи его, давая тёмъ знать о существованія своего источника и не позволяя даже и наибреннаго его отрицанія; послёднее было бы уже слишковъ странно. Такою же, если не большею, страниостію представляется и отрицаніе безсмертія души. Какъ и идею свободы воли, идею безсмертія нивогда нельзя изгнать изъ сознанія. Отрицая со, человѣкъ становится въ противорѣчіе самъ съ собою, со всёмъ внутреннимъ содержаніемъ своей души. И если Гартианъ считаеть эту идею иллюзіей, то безъ твердыхъ и достаточныхъ енутренних основаній для того; не сталь же онь выше этой мнимой иллюзіи...

Какъ бы то ни било, но Гартианъ, согласно основанъ своего нантенстическаго міровоззрёнія, не раздёляеть и вёры въ личное безсмертіе души (которое только и можеть назваться безсмертіень въ собственномъ синслѣ), но считаетъ ее лишь иллюзіею, въ первый разъ будто бы занесенною на землю христіанствомъ. Онъ не вѣрить и въ будущее улучшение, въ прогрессъ въ жизни человѣчества, не признавая ничего хорошаго ни въ его прошломъ, ни въ настоящемъ состоянія. Естественно онъ приходить въ выводу, что небытіе міра предпочтительнье его бытія, что наступить время, когда и все человъчество, сознавъ тщету бытія, подавить въ себъ всв желанія, отважется оть самаго желанія жить, окончить самоубійствонъ свое печальное существование, вкусить безмятежный покой небытія-высшее счастіе, на какое только оно можеть надвяться, вкусить наслаждение самоуничтожения. На этомъ кончится и міровой процессь: съ уничтоженіемъ человёчества рушится и ирь.

Эти фантастическія умозрівнія и излишная поспівшность его выводовь не опасны для лицъ съ серьезнымъ и трезвымъ взглядонъ на жизнь. Только въ человѣкѣ бездълья, уиственной и нравственной косности, чей умъ не прозривалъ выше интересовъ будничной тривіальной дёйствительности, вто намёренно или ненамъренно стремится потупить въ душъ своей никогда не оставляющее ся стремление къ совершенству, иден Гартмана найдуть себѣ благодарную воспріимчивую почву. И не нужно быть проровомъ, чтобы предсказать невообразимо печальныя послёдствія, если его умозрѣнія, воспринятыя во всей цѣлости и послѣдовательности, попытается осуществить въ своей жизни-не говоринъвсе человѣчество (эти исчтанія Гартиана неисполнимы), но хотя самая малая часть его. Не трудно представить себѣ душевное состояние поклонниковъ этого ново-европейскаго будлизма. Сознание того, что горе-злосчастіе, какъ Данокловъ нечъ, виситъ надъ бёднымъ человёчествомъ, что сколько бы оно ни старалось, никуда не уйти ему отъ этого страшнаго врага, чувство "міровой" скорби и горькаго сознанія неотвратимости б'ядствій собственнаго, безцивльнаго и безплоднаго существованія леденящимъ холодомъ Digitized by GGOGLC

Христ. Чтвн. № 1-2 1880 г.

охватить душу; прачный взглядъ на жизнь отравить и тв немногія и кратковременныя радости, которыя, по взгляду Гартиана, иногда достаются бёдному человёчеству: человёкъ сдёлается психически неспособнымъ восприникать ихъ. Холодный байронизиъ минувшихъ временъ, ирачная мизантропія, примъры которой встрічаются не въ однихъ образахъ созданныхъ фантазіею поэтовъ, но и въ дъйствительности, --- это только слабия подобія того душевнаго состоянія, которое должно быть удёловъ всякаго, въ чьемъ сердцё будуть всецёло властвовать иден пессимизна. Bce это подавляющих образовъ отзовется на дъятельности человъка. Тутъ, разумъется, уже и ръчи не можетъ быть о нравственной дівятельности и всякаго рода дівятельность должна быть чуждою человъку. Мъсто ея заступить полная апатія и презръніе ко всену. Или же взамёнъ того горькое, щемящее сердце, отчаяние посэтить пессилиста; въ упорновъ стремлении отыскать себе радости и наслажденія, попирая всё законы божескіе и человёческіе, онъ будетъ стараться достигнуть этой единственной, по его инвнію, цёли въ жизни, или же самовольно разстанется съ нею, вогда всё усилія его на этокъ пути не приведуть ни въ чему... Что бы ни говорили, въ человёкё никогда не умираетъ стреиленіе жить въ полновъ значенія этого слова, и только тогда, когда отнимутся у него всё опоры для жезни, когда она покажется ему "пустою и глупою шутвой" (шутвой какого нибудь "Бевсознательнаго" или "царствующей въ мірв необходимости", какъ говорятъ матеріалисты), онъ болёзненно порывается къ небытію, страстно жолая уснуть вёчнымъ сномъ безъ сновидёній, въ вёчномъ холоде иогилы забить о дрязгахъ и треволненіяхъ жизни...

И Гартиана стращать эти печальные результаты его печальныхъ умозрѣній; онъ старается отклонить ихъ, пуская въ ходъ (если не намѣренно, то такъ сказать по инстинктивному чувству самосохраненія) тоть же самый маневръ, который употребляли уже не разъ творцы самыхъ фантастическихъ теорій въ области естествознанія, предрекавшіе погибель землѣ отъ новаго потопа или столкновенія са съ другою планетой чрезъ нѣсколько сото тысячз мюто. Какъ и они, исполненіе своей теоріи коллективнаго

Digitized by GOOGLE

саноубійства Гартианъ отодвигаеть въ глубь отдаленнъйшихъ временъ, когда "сознаніе" въ человъчествъ разовьется до послъдней степени совершенства и эта идея получитъ право гражданства въ унахъ всъхъ. Считая въ силу этого безполезнымъ индивидуальное отрицаніе жизни, онъ видитъ здъсь гарантію противъ подобнаго рода явленій. Но его идеи по этому поводу, созрѣвшія въ тиши кабинета, едва ли пригодни даже и для подобныхъ ему кабинетныхъ инслителей, а тъчъ болъе для простыхъ смертныхъ, "не плавающихъ (по его выраженію) въ эфирѣ чистой инсли". Если идеи и могутъ иной разъ инрио уживаться въ головѣ, то вещи по выраженію Шиллера.—всегда тяжело сталкиваются въ жизни.

Не полагая и не нита въ душт человъка основъ для своего. ученія, странно возлагать надежду на одни теоретическія соображенія, - дукать, что они могуть до поры до времени удержать человъчество на пути въ самоуничтоженію, тавъ естественно вытекающему изъ положеній Гартиана. Говорить подобное значить не знать и не видёть, что человёкъ всегда живеть своимъ я, никогда не можеть отвазаться отъ своей личности, принести ее въ жертву какому-то безличному "Безсознательному" началу всего сущаго, въ первый разъ открываемому Гартманомъ — "Этимъ замедлится развитие сознанія", увѣряетъ Гартманъ. Что-же изъ того? — вправѣ сказать всякій; эта медленность развитія сознанія предоставляется на долю тёхъ, которые сравнительно мало страждуть въ жизни, что-же мию до того? развѣ отъ того уменьшаются мон страданія? въдь придется же умирать рано или поздно, --- зачъмъ же я, имъя возможность теперь же вкусить "безиятежный покой небытія", стану страдать еще неопредёленное время ради какихъ-то призрачныхъ цълей? вакое инъ дъло до будущихъ поколъній, развъ тогда я опять появлюсь? "-Но послёдняго, согласно воззрёніямъ Гартиана, ожидать нельзя: (по смерти индивидуума прекратится и сознание имъ своего бытія и своихъ страданій, отъ него и слёда не останется, онъ разольется какъ дымъ въ воздухъ, погрузившись въ безсознательную міровую сущность... Очевидно, Гартианова отсрочка самоубійства не имветь цвны и значенія и его надежды на чело-

- 83 -

вѣчество въ данномъ случав являются, можно скязать его же словами, лишь иллюзією.

Это тёмъ болёе удивительно, что и самъ Гартманъ ие считаетъ невозможнымъ новое возникновеніе изъ нёдръ "Безсознательнаго" (согласно стремленію неразумной волв) новаго міра, въ которомъ опять потянется старяя исторія стоновъ и скорбей человёчества до новаго конца и т. д. Неужели же можно думать, что представленіе объ этой безсмысленной сизифовой работѣ человѣчества способно удержать отдѣльную личность отъ заманчиваго покушенія поскорѣе обратиться въ ничто?!..

Наконецъ нужно зам'ятить и то, что согласно съ воззр'яніями Гартмана самоубійство само по себ'я не можетъ считаться предосудительнымъ, лишь бы только оно не часто повторялось; Гартманъ видитъ въ немъ напротивъ высокій прим'яръ, напоминающій челов'яку: memento mori... Кому же, спрашивается, дана будетъ эта привиллегія раньше другихъ вкусить сладость небытія? В'яроятно—тому, кто почувствуетъ себя болёв способнымъ къ этому шагу, т. е. всякому истинному послёдователю Гартмана.

Въ силу этого им вправѣ смотрѣть на воззрѣнія Гартиана только какъ на плохо скрываемую апологію частнаго самоубійства, возведенную фантастическимъ предположеніемъ коллективнаго самоубійства до апоееоза. Къ этому прибавлять, разумѣется, нечего. Это уже не матеріализмъ въ самомъ неприглядномъ значеніи этого слова, но нѣчто несравненно худшее...

Тёмъ не менёе печальные выводы изъ недавно появившейся на Божій свётъ теоріи Гартиана успёли уже нагладнымъ образомъ выразиться въ жизни. Уже являются на родинё теоріи факты, очень ясно доказывающіе это <sup>1</sup>). Все написанное о жизни и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Среди другихъ особенно характеренъ слёдующій недавній случай. Въ Берлинё одвих литографъ разбилъ желёзной полосой голову своему товарищу по профессіи «изъ дружби», какъ онъ виразился при допросё. На судё онъ даль откровенное признаніе и сообщилъ мотевы своего поступка. На вопросъ: не чувствуетъ ли онъ раскаянія, — Блюмель (подсудимый) отвёчаль: нисколько, я согласенъ съ ученіемъ философа Гартмана, что жизнь есть инчего нестоющая вещь и что мой другъ долженъ быть благодаренъ, что я удалялъ его изъ этой «юдоли слезъ». И для себя Блюмель не желалъ лучшаго жребія (Моск. Вёд.

для жизни легко прививается въ послёдней. Не всё умёють подобно самимъ творцамъ новоизмышленныхъ теорій нравственности хитроумно отдёлять область теоріи отъ практической жизни и, питаясь ради упражненія философствующей мысли самыми противообщественными и противонравственными умозрёніями, оставаться чуждыми стремленій переводить ихъ въ дёло, облекать въ осязательныя формы...

Можно поэтому признать до извёстной степени справедливным опасенія, что эта смёлая и грандіозная апологія самоубійства явилась во-время и приходится по сердцу многимъ. Она — плодъ тяжелаго недовольства жизнію, все чаще и чаще замёчаемаго среди современнаго человёчества, падающаго "подъ бременемъ сомнёнья". Она — только болёе сильное (хотя одностороннее) и яркое воплощеніе и развитіе идей, вёяніе которыхъ чувствуется въ воздухё, которыми незримо, но тёмъ не менёе дёйствительно (особенно на Западѣ) проникнута жизнь частная и общественная, которыя даютъ себя чувствовать во иножествё печальныхъ явленій...

Ив. Скворцовъ.

<sup>1876, № 16).—</sup>Итакъ съ легкой руки автора «саморазложенія христізнства» являются уже своеобразные проповѣдники новой религіи, гдё убійство считается главною добродѣтелью, а самоубійство—основнымъ догматомъ!Конечно это «недозрѣлый плодъ недолгой науки» у философа новѣйшихъ временъ (впрочемъ «зрѣлыхъ» онъ едвали и дождется, не смотря на всю свою популярность), тѣмъ не менѣе это указываетъ на направленіе, къ которому должна склоняться жизнь частеля и общественная подъ вліявіемъ ндей Гартжана.

#### Современное развитіе и значеніе утилитаризма

(Рёчь, сказанная 4 ноября 1879 г. преподавателенъ с.-петербургской духовной семинарія А. П. Мальцевниъ предъ защитою виъ магистерской диссертація: "Правственная философія утилитаризма", историко-критическое изслядованіе).

#### Преосвященнъйшій Владыко, Милостивые Государи и Милостивыя Государыни!

Пользуясь предоставленных мнё правомъ рёчи, я не буду утомлять Вашего просвёщеннаго вниманія длинными объясненіями по вопросу о нравственной философіи утилитаризма. Все, что я желаль и могь сказать по этому предмету, сказано мною въ самомъ моемъ сочиненіи, представляемомъ въ настоящее время на Вашъ просвёщенный судъ. Въ настоящую минуту я позволяю себё, въ немногихъ словахъ, обратить Ваше вниманіе во 1-хъ—на то крайнеширокое развитие, какое получилъ за послёднее время принципъ утилитаризма не только въ жизни, но и въ сферё теоретической и научной, и на тё причины, которыми вызвано такое его преобладаніе, несомнённо свидётельствующія о глубокой важности и современномъ интересть предмета, во 2-хъ—на планъ, которому я слёдоваль въ моемъ сочиненіи, на пріемы, которыми пользовался, и задачи, въ рёшенію которыхъ я стремился.

Едва ин нужно иного наблюдательности, чтобы видёть, что переживаемое нами время есть еремя очевиднаю и преимущественнаю преобладанія воззрёній и идеаловъ утилитарныхъ. Начиная съ отдёльныхъ и незначительныхъ явленій частной и общественной жизни и кончая самыми врупными и шировими предпрія- 87 -

части чертани безсердечности, правтичности и расчета. Истинные и высокіе идеалы оказываются какъ бы забытним и редко кого воодушевляють въ подвиганъ, ненивющинъ подъ собой практической почвы. И такъ какъ сферы жизни и знанія, двательности и убъяденій взанино проникають и переплетають другь друга, то вдеалы жизни находять себё откликь и со стороны теоретичесвой инсли, со стороны науки. Послёдняя, санкціонируя эти взгляды своимъ авторитетомъ, принимая ихъ полъ свою защиту, несомнённо оказываеть и съ сесей стороны болёе или менёе сильное вліяніе на умы людей. Такая солидарность и гарионія нежду практическими стремленіями съ одной стороны и теоретическими идеалами съ другой-въ нашъ въкъ достигла едва-ли не послъдней степени своего развитія, такъ что "утилитаризиъ", по справедливыиъ словашъ одного французскаго поралиста, "въ настоящее время носится въ самонъ воздухѣ и подъ тысячами разнообразнъйшихъ формъ и способовъ проникаетъ въ самую нашу кровь"<sup>1</sup>).

Но остановиться на одновъ простовъ указанія факта широкаго развитія утилитаризна въ настоящее время, безъ указанія причина этого развитія, было бы недостаточно. Обращаясь къ этой сторон'я дела, т. е. въ выяснению причинъ повсюдной распространенности утилитарнаго принцина собственно въ области паучно-теоретической, мы находимъ, что на всемъ пути философскаго мышленія утилитаризмъ шель неразрывно съ эмпиризмомъ въ санонъ широконъ синслѣ этого слова и стояль въ саной тёсной связи съ выработной новыхъ научныхъ методовъ и съ тёсно связанными съ этикъ быстрыки успёхами естествознанія. Несомнённо, что начиная съ Бэкона. -- этого великаго организатора метода точныхъ наукъ, --- естествознаніе сдёлало настолько быстрые шаги по пути развитія и сказалось для человѣчества такимъ множествомъ благод втельных результатовъ, что возбуждало и возбуждаетъ доселё вполнё заслуженное вниманіе. Поражаясь этикъ очевиднымъ успъхонъ наукъ физическихъ, естественно было попытаться пере-

<sup>1</sup>) L. Carrau, La morale utilitaire, Paris, 1874, p. 296.

нести методъ и пріемы послёднихъ и на область нравственныхъ явленій. Извѣстныя средства, вызвавшія успѣхъ въ одной области, должны свазаться столь же блестящимъ результатомъ и въ другой, если послёдняя будеть поставлена въ тё же условія. Надежды на новый истодъ были столь велики и увлечение успёхами естествознанія столь безпредёльно, что въ этомъ методѣ видёли единственный залогъ успёховъ и въ области нравственныхъ наукъ. "Въ опытномъ методъ", по прекрасному выражению д-ра Эттингена, "для всего теперешняго учонаго міра есть что-то особенно манящее, подобно тому, какъ для путника, утомленнаго зноемъ, оазись съ его источниками" <sup>1</sup>). Утилитаристы же всегда и при всякомъ случав выставляли себя-вврными последователями, а свои системы -- строгими выразительницами этого метода. И хотя подобныя надежды впослёдствій оказались обланчивыми и увлеченіепреждевременнымъ, потому что природа правственныхъ явленій оказалась качественно несоизм'вримой съ природой явленій міра физическаго, но начатое дёло, въ силу первоначально даннаго толчка, всегда находило себъ продолжателей и защитниковъ.

<sup>1</sup> Правда, доколѣ былъ живъ и силенъ нѣмецкій философскій идеализмъ, высоко державшій идею нравственнаго долга и соединенныхъ съ нею обязанностей, утилитарное направленіе находило въ немъ довольно сильное сдерживающее начало. Но за то, съ окончаніемъ эпохи процвѣтанія идеализма, открылся еще большій просторъ для развитія и распространенія опытно-утилитарнаго направленія. На развалинахъ погибавшаго идеализма теперь свободно стало воздвигаться новое зданіе современнаго, самаго широкаго утилитаризма. "Въ исторіи развитія человѣческаго общества, — скажемъ мы словами одного изъ отечественныхъ писателей, — часто смѣняются два противоположныя направленія: человѣкъ или строитъ внѣшній міръ по законамъ внутренняго міра, наблюдаемаго имъ въ себѣ самомъ, или наоборотъ—законами внѣшняго міра стремится опредѣлить законы внутренняго міра. Если Шеллингъ и Гегель объясняли всѣ физическія и химическія явленія міровой жизни пу-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Oettingen, Die Moralstatistik, s. 1.

темъ логическаго процесса мысли, наблюдаемымъ ими въ себъ сашихъ, то теперь наступило вреня, когда другіе учоные пытаются свести всё духовные процессы на физическія причины, будто ихъ обусловливающія" 1). Нужно ли говорить, что утилитаризиъ какъ нельзя удачные примкнуль къ этому поворотному моменту въ историческоиъ развити философской мысли? Воть почему позиція, занимаемая утилитаризмомъ въ настоящее время, слишкомъ выгодна неблагопріятна для въ то же вреня слишкопъ BIR Hero X противника. Вотъ почему одинъ изъ наиболее, повидиero ному, безпристрастныхъ представителей утилитаризма прямо заявляеть, что "споръ между нравственностію, опирающеюся на внёшнюю ибрку (утилитарнов), и нравственностію, основанною на внутреннеиъ убъждении (интунтивною), есть споръ нравственности прогрессивной противъ неподвижной, разума и доказательства противъ обожанія мити и привычки"<sup>2</sup>). Н'ять ничего поэтому удивительнаго, если наиболбе ревнивие приверженцы утелитарнаго принципа придають ему теперь столь важное значение, что сравнивають открытіе его съ открытіемъ Архимедонъ основнаго закона гидростатики (Бэнтамъ), или съ открытіемъ Ньютономъ закона тяготвнія (Саутвудъ Смитъ).

Но вакъ бы ни были широко распространены въ настоящее время утилитарныя воззр'внія, какою бы популярностію и почетомъ они ни пользовались, это отнюдь еще не говорить за ихъ несомнённую истинность, нормальность или абсолютность, подобно безмѣрность притязаній естествознанія отнюдь нө TOMV KARL свой внутренній довазываеть еще его зрвлости. Углубляясь ВЪ міръ, душа человѣка находить въ немъ такія стреиленія и требованія, которыя остаются мало или вовсе неудовлетворенными утилитарными идеалами. Человёческой природе всегда было свойственно болёе или менёе сильное стреиленіе въ болёе достойнымъ и высокимъ сторонамъ жизни, чёмъ стреиленіе въ счастію, или

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Н. Хиббикковъ, Изсийдованія и характерастики, Кіевъ, 1879. Опытъ объ «эволюціонизмѣ», стр. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) J. S. Mill, Dissertations and Discussions polit., philos. and historical. Lond. 1859, vol. II, p. 472-8.

пользё, всегда быль присущъ запрось на долженствующий быть морядовъ вещей, болже идеальный чёмъ тотъ, который дается неносредственною жизнію и ся влеченіями. Съ этой стороны идеализиъ не только не похороненъ современной наукой, но всегда жиль, живеть и будеть жить въ душе человека, какъ бы далеко онъ не уклонился отъ этого завътнаго идсала. Неполнота и односторонность утилитарнаго провоззрения всего лучше доказывается твиъ искреннима признаніенъ, какое высказываетъ одинъ изъ саинхъ видныхъ представителей современнаго утилитаризма. "Положниъ", — писалъ этотъ замбчательный мыслитель, — "что всв твои стреиленія осуществлены, что всё реформы въ учрежденіяхъ и мивніяхъ тобой задунанныя исполнены, но доставитъ ли тебв этоть успёхъ полную радость и счастіе?" "Нёть"---отвёчалъ его внутренній голось и въ этомъ искреннемъ "нётъ" сказалась, по его слованъ, "вся пустота и безпёльность той жизни, въ которой высшія безкорыстныя, альтрунстическія удовольствія невозножны, а эгонстическія-противны". "Единственная возможность достигнуть счастія заключаются", по словань этого автора, "въ тонъ, чтобы считать не счастіе, а что либо другов цілію жизни" 1). И въ самомъ дѣлѣ, при достиженіи или осуществленіи идеала "нанбольшаго счастія" или "пользы", не возниваеть ли неизбъяный Лессинговскій вопросъ: "какая же польза самой пользы?"

Теперь, сознаніемъ съ одной стороны широкаго господства въ настоящій вѣкъ утилитарнаго міровоззрѣнія, съ другой—его внутренней ограниченности, неполноты и ненормальности опредѣляется задача моего труда. Такъ какъ утилитаризмъ, какъ извѣстная система, есть явленіе историческое, выросшее не вдругъ и не сразу, но имѣвшее цѣлые ряды представителей въ различныхъ вѣкахъ и странахъ, то это обстоятельство повело меня къ разсмотрѣнію утилитаризма въ исторіи,—что составило первую часть моего сочиненія. Такъ какъ далѣе эти утилитарина воззрѣнія, какъ я сказалъ выше, односторонни и нечужды вообще болѣе или менѣе крупныхъ недостатковъ и промаховъ, то это вызвало кри-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дж. Ст. Мелль, Автобіографія, стр. 147-8.

тическую работу, составившую вторую часть моего труда. Въ частности-задача исторической части состояла въ тонъ, чтобы представить картину постепеннаго генетическаго развитія доктрины утилитаризна, начиная съ самыхъ элементарныхъ ся выраженій въ древности и доходя до позднёйшихъ системъ, выступающихъ подъ знаменемъ этого направленія въ настоящее время. Этой задачей объясняется выборъ самыхъ системъ утилитаризна для историческаго очерка. Въ этотъ очеркъ вошли только такія изъ систенъ, которыя, въ порядкъ своего историческаго развитія, вносять вавія-либо новыя черты сравнительно съ системани, ниъ предшествовавшими и которыя, при своей типичности и оригинальности, отличаются наибольшею полнотою и законченностію. Начиная съ ученія греческихъ софистовъ, которое, по моему убѣжденію, нужно признать первоначальнымъ зерномъ всего послёдующаго утилитаризна, открывается въ высшей степени сложная и цёльная картина постепеннаго роста утилитарной доктрины. Выразившись сначала въ системахъ самато грубаго стихийнаго эгонэна, отвергшаго всякую заботу о благѣ другого и сосредоточившаго всё стреиленія только на личных удовольствіяхь и наслажденіяхъ, утилитаризиъ мало по налу покидаеть почву узкаго и нельзго эгонзма, поставляя цёлію дёятельности сначала пользу національную (въ лицё Гельвеція), а затёнъ и общую или, выражаясь точнёе, ....., наивозножно большаго числа людей". Подобнынъ же образовъ и мотщез дёятельности, воплощавшійся сначала въ формуль: "все для меня самого и только для изня", сивняется болве шировинь: "для других постольку, посвольку они для меня, и наконецъ въ форий чувства благожелательности или симпатіи переходить въ болёе или ненёе безкорыстное служение благу другого лица. Чёмъ дальше отстоять, по своей хронологія, утилитарныя системы отъ своего первоначальнаго исходнаго пункта, тёмъ болёв онё сглаживаются въ своихъ крайностяхъ и твиъ ближе подходять въ системанъ нравственности интунтивной, такъ что уже система покойнаго Дж. Ст. Милля, заслужившая отъ нѣкоторыхъ западныхъ вритиковъ эпитеть систеин "синкретической", и всв послёдующія за ней представляють

- 91 -

собой весьна не мало пунктовъ для сближенія съ интуативнымъ методомъ, конечно въ менёе крайнихъ его формахъ. Не предрёшая того, насколько надежны и прочны эти пункты сближенія въ будущемъ, я позволилъ себё отмётить здёсь только простой фактъ ихъ существованія.

Переходя затёмъ ко 2-й части моего сочиненія, я долженъ быль установить прежде всего самый принципь и задачу критической оценки. Всиатриваясь въ критические труды, которые даны по этому предмету западными писателями моралистами (какъ-то Лекки, повойнымъ Джономъ Гротомъ, Виресомъ, Вляки, Флинтомъ, Карро, Гюйо (Guyau), Гарфэ, Штейномъ и др.), а увиделъ, что въ однихъ изъ нихъ болёе преобладалъ оптимистический взглядъ, при которомъ почти всё положенія утилитаризна представлялись въ идеальномъ свётё и заслуживающими въ большинствё случаевъ лишь одобреніе; въ другихъ же была занётна противоположная точка зрѣнія, съ которой утилитаризмъ рѣшительно осуждался на всёхъ его пунктахъ, такъ что съ этой стороны въ отношени утилитаризна вполнѣ оправдались слова Маколея, что "утилитаристовъ иногда порицали какъ людей невоздержныхъ, надменныхъ, враговъ религін, литературы, изящныхъ исвусствъ и прелестей домашней жизни, что ихъ унижали за многое, въ чемъ они дъйствительно были виповаты, но въ то же время за многое, въ чемъ они были совершенно невинны" 1).--Что касается сделаннаго нами критическаго разбора, то онъ вовсе не клонился къ отвержению утилитарной системы, вакъ безусловно негодной или излишней. Каждая система, при всей ея ошибочности, при всёхъ ся промахахъ, можетъ и должна служить ступенью, средствомъ для достиженія болёв полной, истинной и совершенной доктрины. Не отрицая за утилитарными нравственными системами извёстнаго научнато значенія и признавая за ними многія и весьма важныя заслуги въ дълв развитія науки правственности, им твиъ не менве старались отжетить и те стороны и положенія, которыя намъ представлялись въ нихъ ошибочными, противоръчивыми или недостаточными. Сло-

<sup>4</sup>) Маколей, Полное собраніе сочиненій, т. XIV, стр. 208. Digitized by Google

- 92 -

вомъ-, опредълить истинный симслъ доктрины утилитаризма, указать соотвётствующее ей нёсто и значение въ общенъ развити науки правственности, оцёнить истинныя и неотъемлемыя заслуги, принесенныя ею, а вибств съ твиъ показать ся двяствительные промахи и недостатки"--- такова задача, которую я преслёдоваль въ этой части моего труда. Выполнению этой задачи оказалъ большое содбиствіе тоть истодъ сравнительнаго историческаго изученія системъ, которому я слёдоваль въ первой части. Этотъ методъ далъ инъ теперь ключъ въ разгадкъ истиннаго и дъйствительнаго значенія утилитаризна, въ уразумёнію его внутреннихъ основъ. Онъ показаль мнв, что при всемь кажущемся громадномъ различіи между прежними и новыми системами утилитаризма, --- различіи, дёлающемъ эти системы какъ бы неимъющими другъ съ другомъ ничего общаго, онъ были на самонъ дъле отдаленными звеньями одной и той же великой цёпи. Благодаря этому методу, я увидёль, что всв лучшія, возвышенныя и симпатичныя стороны позднейшаго утилитаризма не принадлежать ему по самой природъ и не вытекають съ необходимостію изъ его основнаго принципа, а заимствованы имъ изъ другихъ и притомъ совершенно несродныхъ съ нимъ нравственныхъ системъ. Наибольшая санобытность, целостность и послёдовательность утилитарнаго принципа проявлялась тамъ, гдё связь позднёйшаго утилитаризна съ прежникъ была ближе, всякое же уклоненіе отъ прежнихъ формъ его происходило вслъдствіе сближенія съ другими системами. Отсюда и самая вритика ивстами должна была по необходимости носить характеръ двойственности. То, что можно и должно было сказать о древнихъ формахъ утилитаризма, то было бы неприложнио въ позднъйшниъ его видамъ, твиъ болве, что въ послёднихъ нередко выступаютъ новые вопросы, или вовсе невыступавшие въ прежнихъ системахъ, или же обращавшіе на себя слишкомъ незначительное вниманіе, таковы вопросы о генезисть нравственнаго чувства и соотвётствующихъ ему понятій, о доказательствахъ принципа и пр. Впроченъ во всёхъ пунктахъ, какъ исторической части, такъ и критической, главное и преимущественное внимание мной обращалось на позднитиия систены, какъ болёе высокія и гунанныя, какъ болёе популярныя в

близкія къ современной жизни. Что касается до древнихъ формъ утилитаризна, то онѣ излагались мной не такъ подробно и спеціально потому, что онѣ были важны для меня какъ историческій фундаментъ, на которомъ впослѣдствіи воздвигнулось зданіе современныхъ системъ. Притомъ же я думаю, что древнія формы утилитаризма, какъ форми *зюизма* по преимуществу, едва ли могутъ въ настоящее время привлекатъ къ себѣ чье-либо вниманіе, не говоря о симпатіи къ нимъ. Счетъ съ этого рода системами, по справедливому замѣчанію англійскаго профессора Сиджвика, "можно считать сведеннымъ и онѣ едва ли воскреснутъ, развѣ въ моженты самаго безнадежнаго и отчаяннаго пессимизма".

Общій планз критической части моего сочиненія обусловливался 4-ия вопросами, вытеклющими изъ самой сущности каждой вообще нравственной системы, а слёдовательно и утилитарной. Эти вопросы: 1) откуда возникають самыя понятія о нравственномъ, добродівтельномъ и справедливомъ, равно какъ и соотвътствующія имъ чувства? 2) Въ ченъ полагается главный принципа довтрины? 3) Какія доказательства истинности этого принципа и что гарантируеть его выполнение, вначе говоря, каковы его санкции? и наконецъ, такъ какъ въ своенъ стреилени въ универсальности утилитарная доктрина не можеть обойти такой высочайшей нравственности, какова христіанская, то 4-й и посл'ялній вопросъ естественно, вытекаль тотъ---какое отношение утилитарной нравственности въ христіанской? Не резюмируя частивищаго содержанія каждаго изъ означенныхъ отдёловъ, такъ какъ это можно найти въ представленныхъ мною тезнсахъ 1), я сважу только нёсколько сдовъ о послёдномъ отдѣлѣ, въ виду его спеціальнаго значенія.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Воть эти тезисы г. Мальцева:

Первоначальные слёды возникновенія правственной доктрины утилитаризма скрываются въ учевія греческихъ софистовъ (около половины V-го в. до Р. Х.); ближайшимъ же родоначальникомъ утилитаризма долженъ быть признанъ Аристициъ, представитель Киренской школы.

<sup>2)</sup> Особенности, характеризующія собой древнія формы утилитаризма и болізе раннія изъ новыхъ, состоятъ: а) въ признанія единств енныхъ мотивомъ діятельности—эгонзма; б) единственною цілію жизни—личнаго удовольствія, пользы или счастія.

<sup>3)</sup> Слёдующая форма утилитаризма (съ Лонка и до Джемса Милля вилочи-

Ничвиъ инниъ, какъ вышеуказаннымъ иной особенно выгоднымъ въ настоящее вреня положениемъ утилитаризна, кожно объяснить себв его притязание не только на привлечение на свою сторону христіанскаго правоучения, но и на полное отожествление себя

тельно) характеризуется положеніяни: а) что мотивь двятельности—чисто эгонстическій въ началё—можеть, пройдя рядь ассоціацій, сдёлаться болёе или менёе безкористичих и альтруистическимь; б) что цёль жизни состоить въ стремлении къ пользё не личной только, но и общей.

- 4) Такъ-называемый нео-утилитаризмъ, открываемый системой Дж. Ст. Милля,
- характеризуется: а) привнессеніемъ нѣкоторикъ новихъ элементовъ въ опредѣленіе природы нравственности—въ видѣ чувства человѣческаго достоинства, чувства общительности и безкорыстнихъ эмодій (симпатіи) и б) болѣе миролюбивниъ отношеніемъ въ доктринамъ и принципамъ другихъ направленій.
- 5) Утилитаріанское объясненіе происхожденія нравственнаго чувства, равно какъ и чувства справедливости накопившимися опытами полезности не можетъ бить признано состоятельнимъ.
- 6) Ученіе о неразрывности и тэмъ болёе полномъ сліянія между собою ассоцінруемыхъ ндей, приводное утилитаристами въ доказательство сложной природы правственнаго чувства, при кажущейся простотё его, не можетъ быть доказано и принято точной наукой.
- 7) Добродѣтель имѣеть нравственную цѣну не въ силу ея возможной полезности, но сама по себѣ; доброе намѣреніе дѣйствующаго лица и подобный же мотивъ дѣятельности составляють существенные элементи добродѣтель.
- 8) Удовольствіе, какъ ингредіенть счастія, и самое счастіе, какъ «наибольшая сумма удовольствій», — крайне условни, неопреділенни и езмінчиви, и потому не могуть быть положени въ основу дедукцій въ нравственной наукі.
- 9) Понимаемое въ прямомъ и непосредственномъ смыслѣ, счастіе является принципомъ самостоятельнымъ, хотя и незаключающимъ въ себѣ съ необходимостію нравственнаго элемента; понимаемое же въ болѣе широкомъ нео-утилитаріанскомъ смыслѣ — оно теряетъ прежній харавтеръ самобытности.
- 10) Иден добродѣтели, симпатія, самоотреченія и самоножертвованія не даны въ самонъ фактѣ стремленія въ счастію и если, не смотря на то, включаются поздиѣйшимъ утилитаризмомъ въ число элементовъ утилитарной иравственности, то совершенно произвольно и съ тенденціозною цѣлію.
- 11) Доказательства, приводемыя утелитаризмомъ въ пользу своего принципа, неправильны: а) съ логической стороны (по формё), какъ заключающія въ себё паралогизмъ, и б) съ исихологической (по содержанію), какъ неоправдываемия фактами дёйствительной жизни.
- 12) Обращение утилитаризма къ саниціямъ есть contradictio in adjecto и не оправдывается ни основными положеніями утилитаризма, ни практикуемымъ имъ методомъ.
- 18) Истинная и полная нравственная наука предполагаеть религіозний фунда-

съ послѣднимъ, хотя подобное притязаніе никоимъ образомъ не оправдывается дѣйствительно содержащимися въ немъ началами. Полная несоизмѣримость идеаловъ утилитарныхъ и христіанскихъ, самое существенное и принципіальное различіе какъ въ цѣломъ, такъ и въ самыхъ частностяхъ и подробностяхъ, представляется столь очевиднымъ, что исключаетъ необходимость распространяться объ этомъ сколько-нибудь подробно. Широта и абсолютность хри-

стіанства и односторонность и относительность утилитаризна не позволяютъ ставить ихъ одно противъ другого, какъ воззрвнія сколько нибудь соизмёрними и равноправныя. Единственная сторона христіанскаго ученія, погущая повидимому дать нівкоторыя, впрочекъ довольно косвенныя и чисто внёшнія данныя къ сближенію этихъ доктринъ, это учение о благахъ оказалось также совершенно несроднымъ утилитарному ученію о счастіи, какъ по духу и пониманію, такъ и по своимъ приложеніямъ. Касаясь нравственнаго ученія христіанства, я не имблъ въ виду излагать пёлую систему христіанскаго нравоученія, а лишь показать то, что нравственность утилитаризна не есть нравственность христіанства. Не отрецая того, что более подробный разборъ утелитарныхъ воззрвній съ богословской точки зрвнія быль бы желателень, я не могу не зам'втить, что такая постановка предмета указала бы для меня иныя задачи, потребовала равнаго, если только не гораздо большаго

ментъ, не только какъ средство для разрътенія противоръчій, наблюдаемыхъ въ нравственной жизни, но и для опредъленія высочайшаго правственнаго образца или идеала. Отношеніе правственности къ религіи есть отношеніе взанинодъйствія.

<sup>14)</sup> Притяваніе утилитаризма на сходство съ христіанскимъ правственнымъ ученіемъ не можетъ считаться основательнымъ: а) по различію философскаго правоученія и редигіознаго вообще; б) по различію въ основномъ принципѣ утилитаризма и христіанства и в) по несогласію въ частиѣйшихъ подробностяхъ того и другого правоученія.

<sup>15)</sup> Христіанское ученіе о наградахъ и наказаніяхъ, какъ въ этой живни, такъ и въ будущей, отнюдь не ляшаетъ добродътель свойственной ей чистоти и достоинства, такъ какъ, по христіанскому ученію, награди отнюдь не составляютъ цёли дёлтельности сами по себё, а наказанія не служатъ положительными ся мотивами, а тё и другія суть лишь естественныя слёдствія этой дёлтельности и въ практическомъ отношеніи имёють значеніе лишь воспитательное.

- 97 -

изсивдовать доктрину собственно утилитаризна. Какъ система философская, утилитаризыъ требовалъ и критики главнымъ образомъ на философской же почвё. Взявшись за этоть трудъ, имёющій лишь подготовительное значение для нравственно-богословской науки, им хотели способствовать по возножности общему развития нравственно - богословской науки, такъ какъ несомнѣнно, **TTO** успёхи послёдней въ весьма значительной степени обусловливаются выясненіемъ истиннаго значенія собственно философскихъ системъ нравственности самихъ въ себе и въ отношения въ христіанству. И ны дунаенъ и вёрниъ, что послё настоящаго тяжелаго культурнаго момента снова наступить свётлая пора идеализма, а съ нинъ виёстё возбудится какъ-то заглохнувшій въ настоящій вёкъ интересь въ столь важнымъ вопросамъ, какъ вопросы религи и нравственности. Нёкоторые, хотя и слабые моменты приближенія этого времени отчасти занётны уже теперь въ сравнительно большемъ количествё выходящихъ въ этомъ направленія сочиненій какъ переводныхъ, такъ и самостоятельныхъ и выходящихъ притонъ изъ сферъ, остававшихся досель если не враждебными, то во всякомъ случав индефферентными къ подобнымъ вопросамъ 1). Насколько инветь значенія въ этомъ отношенія мой настоящій трудъ, объ этомъ скажуть мон почтеннъйшіе оппоненты и вообще безпристрастная критика. Съ своей стороны я желаль и считаль своимъ долгонъ внести, по мъръ возможности, въ эту область и свою посильную лепту...

Въ заключеніе считаю для себя пріятнымъ долгомъ выразить мою искреннюю благодарность достоуважаемымъ: о. ректору Академіи протоіерею І. Л. Янышеву и профессору Александру Емельяновичу Свѣтилину за ихъ постоянное участіе и содѣйствіе во все время моихъ занятій по этому предмету.

А. Мальцевъ.

Хриот. Чтин. № 1-2, 1880 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Таковы сочиненія: изъ переводныхъ—Блэкки (Четыре фазиса нравственности), Фаррара (Жизнь Інсуса), Ессе homo-неизвёстнаго автора и др.; —изъ самостоятельныхъ—Чичерина (Наука и религія), Хлёбныкова (Изслёдованія и характеристики, Кіевъ 1879 г.) и др.

### Къ исторія литургической стороны тапиства брака.

Всв семь Богоустановленныхъ церковныхъ таинствъ группировались въ святоотеческой древности около двухъ таинствъ, какъ своихъ центровъ. Будучи по существу своему отдѣльными автами, они примыкали однако въ богослужебной практикъ или къ крещению, или въ евхаристии, имвли съ этими двумя таинствани весьма близкую связь или по времени или по цёли совершенія. 1) По времени совершенія соединались: съ крещеніемъ-муропомазаніе, съ евхаристіев публичное покаяніе, священство и бракъ. Муропоназаніе совершалось непосредственно послё крещенія, въ томъ же зданія, т. е. въ ваптистерія. Акть разръшенія отъ гръховъ въ покаяніи, которое имѣло въ древности характеръ по преимуществу публичный, совершался за литургіей и состояль въ преклоненіи колёнъ и въ возложени рукъ священника на головы кающихся, нослё чего они, визстё со всёми вёрными, допусвялись въ слушанію литургія в'врныхъ и въ пріобщенію св. Таянъ. Посвященіе въ іврархическія степени, какъ и у насъ теперь, совершалось также въ непосредственной связи съ литургіею, такъ что евхаристія являлась вакъ бы заключеніенъ таннства священства. Бракъ совершался въ древности въ связи съ таниствомъ евхаристіи, къ которому сочетавшіеся браковъ, послё молитвы и благословенія священника, и приступали туть же, т. е. за литургіей. 2) Цізлію и необходимымъ (хотя и не непосредственнымъ по времени совершенія) завершеніемъ являлась евхаристія для частнаго поваянія и для елеосвященія. Такъ, частное покаяніе, хотя и не совершалось за литургією, тёмъ не менёе получившіе разрёшеніе отъ грёховъ, въ ближайшій послё того день, какъ и у насъ теперь, пріобщались св. Таннъ. Точно также и елеопомазаніе больныхъ, хотя по времени совершенія не соединалось съ литургіею, обыкновепно также вело къ пріобщенію <sup>1</sup>); послё елеопомазанія больные напутствовались св. Тайнами. Таинство евхаристія являлось такимъ образомъ завершеніемъ какъ частнаго покаянія, такъ и елеопомазанія. Такая тёсная связь съ крещеніемъ и евхаристіею остальныхъ пяти таинствъ въ литургической практикѣ,—связь, которую отвергать нѣтъ достаточныхъ основаній, — имѣла, по нашему мнѣнію, не малое вліяніе на историческую судьбу какъ литургической стороны таинствъ, такъ и на раскрытіе догматическаго о нихъ ученія.

Литургическая связь иуропомазанія съ крещеніемъ, а покаянія, священства, брака и елеосвященія съ евхаристіею была, по нашему инвнію, между прочимъ причиною малоразвитости въ древній періодъ обрядовой стороны таинствъ, соединенныхъ съ этими двумя таинствами. Въ самомъ дѣлѣ трудно было обставлять иногочисленными обрядами таинство иуропомазанія, когда оно совершалось въ связи съ крещеніемъ, имѣвшимъ въ древности, особенно въ Ш и IV вв. весьма иногочисленный кругъ обрядовъ и сверхъ того, когда въ слѣдъ за крещеніемъ слѣдовало обыкновенно совершеніе литургіи. Далѣе, при продолжительности древней литургіи, неудобно было удлиннять ее введеніемъ въ нее какого-либо обширнаго послѣдованія посвященія или подобнаго нашему вѣнчанія. Весьма естественно было также, при всемъ уваженіи къ елеопомазанію, какъ благодатному средству, не удлинняя его совершенія, спѣщить напут-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Такиство елеопомазанія впрочемь тёсно связано было и съ другимъ таинствомъ, именно съ такиствомъ покаянія — не покаянимы только своимъ характеромъ (вслёдствіе чего въ древнёйшахъ свидётельствахъ, импр. у Оригена и у другихъ отцовъ и въ первыхъ догматическихъ формулахъ, вапр. у монаха. Іова XIII в. оно сопоставляется съ покаяніемъ), но и по времени совершенія. Оно предварялось покаяніемъ, а завершалось евхаристіею.

ствіемъ больнаго, врученіемъ ему "залога нетлёнія и безсмертія", какъ часто называли евхаристію древніе отцы церкви: и въ этомъ случаё евхаристія, являясь важнёйшимъ заключительнымъ актомъ приготовленія больнаго къ переходу въ другую жизнь, препятствовала, виёстё съ состояніемъ больнаго, развитію обрядовой стороны предшествующаго акта, т. е. елеопомазанія. Единственнымъ исключеніемъ въ этомъ случаё служитъ таинство покаянія, которому связь его съ литургіею не воспрепятствовала развиться довольно широко; разумѣемъ публичное покаяніе; здѣсь обстоятельства и нужды времени были, очевидно, сильнѣе неудобствъ, вытекавшихъ изъ тѣсной связи его съ литургіею.

Но эта тёсная связь съ крещеніемъ и евхаристією остальныхъ таянствъ, инввшая, по нашему инвнію, вліяніе на замедленіе въ одномъ случав (что касается таинствъ брака и елеосвященія) и на совершенное прекращение развития обрядовой стороны въ другомъ (что касается таннствъ муропомазанія и священства), имѣла нѣкоторыя последствія и для исторіи раскрытія догиатическаго ученія о таинствахъ. Наиъ кажется, она можетъ быть признана одною изъ причинъ, конечно далеко неглавныхъ, того явленія, которое ны встрвчаень въ исторія догнатической формулы, касающейся таинствъ. Кромѣ другихъ важнѣйшихъ причинъ 1), на позднее образование догматической формулы, касающейся седмеричнаго счисленія тамиствъ, обнаружило быть ножетъ свою долю вліянія и то обстоятельство, что богослужебная практика выдвигала на первый планъ два священнодъйствія — крещеніе и евхаристію; ставя ихъ на особенно видное ивсто, она твиъ самынъ какъ бы оставляла въ тъни, на второмъ планъ другія священнодъйствія, стоявшія съ ними въ тъсной связи, хотя эти пять священнодъйствій считались весьна важными священнодфиствіями, выходившими изъ ряда простыхъ обрядовъ. Въ особенности это нужно сказать объ евхаристін и на-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Причины подробно указаны въ нашемъ сочинении: «Доги. учение о семи церковныхъ талиствахъ въ творенияхъ древиййшахъ отцевъ в писат. церк.». СПБ. 1877 г.

ходившихся въ тёсной съ нею связи таннствахъ. Евхаристія, справедливо всегда считавшаяся величайщимъ изъ таннствъ, таннствомъ таннствъ, въ силу присутствія въ ней не благодати только въ видимомъ знакѣ, но истинной плоти и крови Самого Христа Спасителя, естественно могла какъ бы заслонять собою другія таннства: покаяніе, священство, бракъ и елеосвященіе, а богослужебная практика еще болѣе содѣйствовала выдѣленію евхаристіи на счетъ другихъ таинствъ и оставленію послѣднихъ виѣ поставленія въ одинъ рядъ съ крещеніемъ и евхаристіею.

Такимъ образомъ извёстная богослужебная практика не осталась, можно думать, безъ вліянія, какъ на исторію образованія послёдованій таинствъ, такъ и на исторію раскрытія догматическаго ученія о нихъ. Въ первомъ случав ею можно объяснить медленность въ образованія послёдованій однихъ такиствъ (брака и елеосвященія) и даже совершенную остановку въ развитіи или расширенія обрядовой стороны другихъ (муропомазанія и священства), во второмъ случаё — медленность въ образованія догматической формулы: "таинствъ церковныхъ семь".

Насколько богослужебная практика вліяла на историческую судьбу обрядовой стороны таинствъ, покажетъ очеркъ исторіи послёдованія брака, составляющій предметъ настоящей статьи.

Наше послѣдованіе брака состоить изъ двухъ отдѣльныхъ послѣдованій: изъ "послѣдованія обрученія" и "послѣдованія вѣнчанія".

I. Начнемъ съ "послёдованія вёнчанія". Наше вёнчаніе можно раздёлить на двё части. Первая часть состоить изъ псалиа 127 съ припёвомъ "слава Тебё Боже нашъ, слава Тебё", изъ эктеніи, изъ трехъ пространныхъ молитвъ священника, изъ возложенія вёпцовъ съ словами "вёнчается рабъ Божій рабё Божіей во имя Отца и Сына и св. Духа", троекратнаго благословенія священника и возглашенія имъ: "Господи Боже нашъ славор, и честію вёнчай а". Вторая часть содержить въ себѣ чтеніе апостола и евангелія съ извѣстными припѣвами, эктенію ("рцемъ вси" какъ на литургіи послѣ евангелія), молитву священника, новую эктенію ("заступи, спаси помилуй... дне всего совершенна" какъ на литургіи Злат. и Вас. В. послѣ херувимской или предъ молитвою Господнею, какъ въ литургіи преждеосв.), возгласъ священника "и сподоби насъ неосужденно", пѣніе молитвы Господней (съ обычнымъ въ литургіи заключеніемъ: яко Твое есть царство, имръ всѣмъ, преклоненіемъ головъ), молитву общей чаши и подаяніе этой чаши брачущимся, обхожденіе вокругъ аналоя съ пѣніемъ св. пѣсней (Исаје ликуй и пр.), снятіе вѣнцовъ съ извѣстными словами, двѣ заключительныя молитвы и отпустъ.

Изъ этихъ двухъ частей послёдованія вёнчанія обращаеть на себя особенное вниманіе вторая его часть, представляющая поразительное сходство съ литургіей преждеосвященныхъ св. Даровъ. Эта часть нашего вёнчанія есть несомнённо самая древняя его часть. Изъ глубокой древности им имёемъ достаточно свидётельствъ, чтобы утверждать существованіе тёсной связи совершенія брака съ совершеніемъ литургіи. Кромѣ не вполнѣ ясныхъ на это указаній, встрёчаемыхъ у Климента александрійскаго <sup>1</sup>), Тимоеся еп. александрійскаго <sup>2</sup>), Павлина енископа ноланскаго <sup>3</sup>), им

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Strom. 1. Ш, с. 10. Доказивая, что бракъ не есть грёхъ, Климентъ говоритъ, что «грёхъ (т. е. если бракъ есть грёхъ) не можетъ пріобщаться истамнія, которое есть праведность». У Климента, какъ и у другихъ отцевъ древняго времени, афдараїа было терминомъ, обозначавшимъ евхаристію, а діхаюсо́уч самого Христа.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Аще вто звати будеть священнослужителя на сочетание брака и сей услишить, что бракь сей незаконный... то должень ли священнослужитель послушати таковыхъ или теорити приношение (просфорду). См. кан. отвёты Тим. еп. алекс. вопр. П. Книга Правиль.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Patr. curs. compl. t. LXV poem. XXV. Épithalam. p. 633 vers. 1, 2, 11 et sequ., 190 etsqu., 224 etsqu. «Христе! услиши сващенниковъ молящихся и благочестивне обѣти утверди молитвенныхъ священнодѣйствіемъ. *Напой* (imbue), *Христе*, новур чету сопраженную святниъ предстоятеленъ и помогай сердцанъ цѣлонудреннымъ, пріявъ гоздѣяніе рукъ чистихъ. Подъ словами «напой Хриете» разумѣется по всей вѣроятности евхаристія.

нивень весьна ясное и решительное объ этонь свидетельство въ нзвестныхъ словахъ Тертулліана: "Откуда, говорить онъ, взять силь, чтобы описать счастие того брака, который сопрягаеть Первовь, скрппляет приношение, запечативаеть благословение, ангелы свидѣтельствують, Отецъ утверждаетъ" 1). Изъ этого въ высшей степени замвчательнаго свидетельства съ несомивностью следусть, что въ древней церкви совершение брака находилось въ твсивищей связи съ евхаристиею. Первынъ выражениевъ: бракъ "сопрягаеть церковь (conciliat ecclesia)" обозначается вообще, что бракъ совершается въ перкви по ея иолитванъ, вторынъ: "скрбпляеть приношение (confirmat oblatio)",--что совершение его тесно связано съ литургією, на которую указываеть слово oblatio, третьник: "запечатлѣваетъ благословеніе (obsignat benedictio)", — что сущность венчанія заключается въ благословенія (съ призываніенъ конечно имени св. Тронцы) священника, который полагаеть на брачущихся печать подобно тому, какъ запечатлёвается человёкъ благодатію Вожією въ врещенія: obsignat выраженіе родственное съ signaculum, сфраудс, а это последнее употреблялось для обозначенія какъ врещенія, такъ въ особенности муропоназанія. При свътъ такого яснаго и ръшительнаго свидътельства пріобрътають значеніе и выше указанныя нами не столь ясныя свидётельства другихъ отцевъ и писателей церковныхъ, ставящія бракъ въ тёсную связь съ евхаристіею, или какъ выражаются они, съ "пріобщеніемъ нетлівнія", съ "совершеніемъ приношенія", съ "напаяніенъ Христа".

Изъ Тертулліана невидно ясно, когда же именно совершался бракъ въ первые въка, до пріобщенія или послѣ пріобщенія брачущихся: его слова можно понимать и такъ и иначе, хотя естественнѣе понять—на основаніи словъ "скрѣпляетъ приношеніе" въ томъ смыслѣ, что церковное свящепнодѣйствіе брака предшествовало пріобщенію сочетавающихся. Въ этомъ случаѣ слова Павлина

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ad uxor. c. 9.

ноланскаго: "напой, Христе, новую чету сопряженную святных предстоятеленъ" яснёе указывають на время совершенія благословенія брака, именно на то, что молитва надъ брачущимися произносилась священникомъ до пріобщенія ихъ святыхъ Таинъ, послё чего, вёроятно, еще читалась окончательная молитва, которую можетъ быть и разумёлъ Тертулліанъ, когда, послё словъ "скрёпляетъ приношеніе", въ слёдъ затёмъ прибавилъ: "запечатлёваетъ благословеніе".

Въ полномъ согласія съ этими свидётельствами глубовой христівнской древности находятся дошедшіе до насъ остатки литургическихъ памятниковъ. До насъ дошли напримъръ брачныя молитвы въ сакраментаріяхъ папъ Льва Великаго, Геласія и Григорія Вел.. Въ этихъ сакраментаріяхъ брачныя молитвы пом'вщены въ самонъ канонъ литургін, именно предъ самымъ пріобщеніемъ, по приняти котораго новобрачными, произносилась надъ ними еще молитва <sup>1</sup>). Эти остатки древности дороги для насъ во многихъ отношеніяхъ. Они показывають не только то, къ какому именно моиенту литургіи пріурочено было въ древности совершеніе брака. но особенно то, что совершение брака въ первне въка было включаено въ саную литургію, что брачныя политвы составляли часть литургін верныхъ после освященія св. Даровъ. Совокупность всёхъ обстоятельствъ и историческихъ данныхъ не только выше изложенныхъ, но и ниже нами приводимыхъ позволяетъ (не смотря на сравнительно позднее, время, къ какому относятся учоными эти сакраментарія<sup>2</sup>) думать, что такъ именно и было въ первые въка христіанства.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Daniel, Cod. liturg. t. 1, p. 257-262. Cpass. Binterim, Die vorzüglichsten Denkwürdigkeiten. Mainz 1830. B. VI, Th. 2, p. 80-92, гдё приводятся деё молетве нев Галлеканскаго сакраментарія, *по безт миссы*.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Если согласиться съ учоными вритиками, что сакраментарій Льва Великаго составленъ не имъ, а къмъ либо въ концъ У в., а древиващий списокъ сакраментарія Григорія Вел. относится къ 800 г., то мы нитемъ возможность на основанін этихъ памятниковъ составить себѣ понятіе о томъ, какъ совершалось вън-

Соединеніе вѣнчанія съ литургією не позволяло, конечно, первому расширяться въ объемѣ и количествѣ молитвъ и обрадовъ. Вѣроятно, все вѣнчаніе происходившее за литургією состояло изъ пѣнія приличнаго псалма, одной или двухъ молитвъ, благословенія во имя св. Троицы, соединенія рукъ и обхожденія вокругъ престола, на которомъ предлежали освященные, за этою же лилитургією, св. Дары. Къ этому нѣсколько по́зднѣе присоединился обрядъ надѣванія вѣнковъ на востокѣ и возложенія покрывала на западѣ.

Къ такому заключенію ми приходимъ, сопоставляя различныя свидѣтельства изъ отеческихъ твореній отъ II до V в. <sup>1</sup>). Клименть александрійскій говорить о "возложеніи руки пресвитера" и о "совершеніи брака словомъ (молитвы)". Григорій Богословъ—о "сочетаніи юныхъ рукъ рукою Бога" и о пѣніи 127 псалма <sup>2</sup>), Іоаннъ Златоустъ "о молитвахъ и благословеніяхъ", Иннокентій I "о благословеніи, которое полагается священникомъ на брачущихся". Но особенно полно изображаетъ совершеніе брака св. Павлинъ еп. ноланскій въ брачномъ привѣтствіи сыну епископа Мемора:

"священныя чада священника связуются досточтиныть обязатель- ствомз<sup>3</sup>)... Пусть благословить васъ санъ отецъ ещескопъ: пусть онъ санъ

чаніе на Западѣ до начала IX в. в отсюда сдѣлать заключеніе къ древнѣйшей практикѣ и восточной церкви, по крайней мѣрѣ до VI или VII в.

<sup>4</sup>) Эти свидётельства собраны въ статьё: «О церковномъ благословения и вёнчани брака—противъ новоженовъ» (Приб. къ Твор. св. отц. М. 1858. ч. ХУП). См. цитати приводнимъъ ниже свидётельствъ въ этой статьё; мы процитуемъ голько то, чего тамъ нётъ.

<sup>3</sup>) Migne, Curs. compl. t. XXXVII (Euseb. amico ep. 231, p. 374). Въ посланія къ своему другу Евсевію, имѣющему вступить въ бракъ, св. Григорій, отказываясь по болѣзненному своему состоянію присутствовать при его вѣичанія, замѣчаетъ: «Пусть другіе изображаютъ красоту дѣвы... А я пропою вамъ брачную имель: Бланословита Господь ота Сіона, Самъ сочетаетъ ваше супружество и узриши сыны сыновъ твоихъ (Псал. 127, 6. 7)».

<sup>8</sup>) Опущенныя въ этомъ мёстё слова довольно замёчательни; они могуть характеризовать содержаніе молитвы при бракё въ У в. «Да снядутся мир», чмломудріе и благочестие. Дёло сего союза Богь освятиль собственными устами и божественною десницею поставиль переую чету людей. Чета нерасторжяная! предначнеть священныя тископтия прежде ликовь пёснословящихъ. Веди честиёйпій отецъ Менорь чадъ твонкъ ко алтарю Господию и съ нолитвою передай ихъ святительскою рукою. Но... что это за человёкъ издалека идеть тихими стопами? Это мужъ, богатый многими дарами Христа Господа, мужъ свётоносный, епископъ Емилій. Помия свои обязанности, сообразно съ законнымъ порядкомъ Меноръ передаетъ дорогихъ дётей въ руки Емилія. А тотъ, подклоня злабы обоихъ подъ мирное иго супружества, десницею возлагаетъ на нихъ покровъ и освящаетъ изъ момитеою. Христе! услыши священниковъ молящихся и благочестивые обёты утверди молитвеннымъ священнодъйственъ. Напой, Христе, новую чету сопряженную святымъ предстоятеленъ".

Въ этомъ привѣтствіи св. Павлина, — кромѣ произнесенія брачущимися обязательства, кромѣ далѣе пѣснопѣній, приведенія брачной четы предъ алтарь, преклоненія ими головъ и молитви, упоминается о возложенія брачнаго покрывала, которое на западѣ замѣняетъ равносильный ему восточный обрядъ возложенія вѣнковъ на головы брачущихся. Есть основаніе думать, что въ первые три вѣка эти обряды не были восприняты въ число церковныхъ обрядовъ и что христіане изоѣгали покрывала и вѣнковъ по причинѣ широкаго ихъ распространенія въ язычествѣ. Справедливо замѣчаетъ Бинтеримъ <sup>1</sup>), что только съ IV в. вошло въ обычай возложеніе священникомъ покрывала на брачущихся, а что до того времени если и употреблялось покрывало, то только одною невѣстом (какъ говоритъ Тертулліанъ) <sup>2</sup>), которая приходила ко алтарю съ надѣтымъ уже на лице покрываломъ. Многочисленныя свидѣтельства изъ нервыхъ трехъ вѣковъ говорятъ также объ от-

жным, всегда воспомнная о миб; да будеть игомъ твонить досточтнимий кресть. Да связуеть васъ та любовь, какою Церковь объемлеть Христа и какою Христосъ взанино любить свою Церковь. Съ послёдними выраженіями срави. разсуждевія св. Кипріана еп. кареагенскаго объ евхаристія, какъ между прочимъ виражающей мдею единства Церков (Доги. ученіе о таниствахъ въ твор. древнёйшихъ отцовь и писателей церковнихъ до Оригена, стр. **3**72—378).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Binterim, B. VI, Th. 2, p. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tert., De vel. virginibus: tegantur virgines solae ad hoc nuptum venientes, nec antequam cognovernit sponsos (c. 4). Atqui etiam apud êthnicos velatae ad virum deducuntur (c. 11).

сутствія употребленія первенствующими христіанами в'виковъ вообще и при бракахъ въ частности <sup>1</sup>), что весьма понятно и естественно. Широкое употребление вънковъ въ язычествъ и притонъ употребленіе, тесно связанное съ инеодогіею (вёнки на богахъ, н8 побъдителяхъ при играхъ, на чашахъ и кубкахъ) должно было внушить христіананъ отвращеніе отъ употреблевія этихъ украшеній при бракахъ. Только послѣ того, какъ христіанство восторжествовало надъ язычествоиъ христіане стали употреблять вънки 2) и даже восприняли ихъ въ число церковныхъ обрядовъ, такъ что св. Іоаннъ Златоустъ говорилъ уже о возложения вёнцовъ въ цервви на брачущихся "въ знавъ побъды надъ сладострастиемъ" <sup>3</sup>). Если же признать, что въ описания торжества девственницъ, --содержащенся въ творени св. Мессодія патарскаго "Пиръ десяти дввъ",---образы небеснаго торжества двественницъ взяты св. отцемъ изъ употребительнаго въ то время церковнаго вѣнчанія брака, то ножно допустить употребление вънковъ уже въ концъ Ш в. Это описание настолько замѣчательно, что, виѣстѣ съ словами Тертулліана и Павлина ноланскаго, заслуживаеть особеннаго вниманія. "Вотъ, говоритъ св. Мессодій, наше торжество, прекрасныя дівственницы! Воть награда за чистый подвигь цёломудрія. Обручаюсь Слову и пріемлю въ даръ вѣчный вѣнецъ нетлѣнія; созложсиет втенець на главу, украшаюсь свётлыми и неувядающими цвётами мудрости. Обхожу со Христонъ, воздающинъ награду на небеси, окресть безначальнаю и безсмертнаю Царя, становлюсь свъщеносицею неприступныхъ свётовъ и восплваю новую плень съ ликомъ ангеловъ" 4). Въ этомъ изображенія, вроив возложенія въщовъ, обращаетъ на себя вниманіе упоминаніе объ обхожденіи

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Just., I Apol. c. 9; Minut. Fel., c. 12; Clem. alex., Paed. l. II, c. 8; Tert., Apologet. c. 42. De cor. milit. c. 13 et c. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Объ употребленія вёнковъ, только не извёстно въ качествё ли обыкновеннаго свадебнаго обычая или и церковнаго обряда, говоритъ и св. Григорій Богословъ въ вышеуказанномъ посланія къ Евсевію другу.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Epist. ad Wigilium.

<sup>4)</sup> См. цит. въ вышеуказанной статъй «Приб. въ Твор. св. отц. О. С.

кругомъ Царя (т. е. престола) съ свѣчами и съ пѣніемъ св. пѣсни: это есть новая подробность, дополняющая общую картину вѣнчанія въ древней церкви.

На основании сопоставления различныхъ отрывочныхъ свидътельствъ, дошедшихъ до насъ изъ II-V в., им старались возстановить схему вёнчанія въ эти первые вёка христіанства, состоявшую, по нашему мивнію, изъ указанныхъ выше частей. Но говоря о составъ вънчанія въ древней церкви не слёдуетъ забывать значительной доли свободы, предоставляемой въ древней церкви предстоятелямъ церкви относительно какъ воличества, такъ и объема молитвъ и пѣснопѣній, а равно и относительно увеличенія или сокращенія количества песущественныхъ для таинства обрядовъ, а потому на вышеисчисленныя нами составныя части вѣнчанія въ цервви слёдуеть спотрёть какъ на наиболёе общую церквамъ норму совершенія этого таниства, допускавшую въ несущественномъ измѣненія и отступленія отъ нея. Словомъ, съ послёдованіемъ вёнчанія было, ножно дунать, то же, что и съ литургією. Кроив того, съ въроятностью ножно полагать, что великіе святители востока, св. Василій и Іоаннъ Златоусть, столь иного сдёлавшіе, по свидётельству св. Софронія <sup>1</sup>), для устройства всего вообще богослуженія восточной церкви, не оставили безъ вниманія и церковнаго в'внчанія брака. Къ сожалънію, изъ литургическихъ памятниковъ восточной церкви не допло до насъ, — изъ въковъ IV, V и VII, не говоря уже о первыхъ трехъ вёковъ, --- ни одного памятника, относящагося въ послёдованію вёнчанія. Только уже изъ VIII в. сохранилась одна воротенькая молитва при возложени вънцовъ, поибщенная въ посланіи св. Өеодора Студита къ Симеону<sup>2</sup>). Приводя эту молитву,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. Пис. св. отц. п учит. церкви, относящіяся въ истол. прав. богосл. (СПБ. 1855. т. І, сгр. 266): «изкоторые изъ божественныхъ отцовъ слагали молитвы и возношенія и полное послядование священныхъ службъ, какъ напр. славный во святыхъ Епифаній и ведикій Василій и божественный Златоустъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. у Binterim, <sup>6</sup>B. VI Th. 2. Молнтва эта чатается слёдующимъ образомъ: «Ти Господи нисносли руку Твою отъ святаго жнища Твоего и сочетай раба Твоего и рабу Твою и сопрати ихъ въ единомудріи, вънчай ихъ въ плоть Diginzed by Свою и сопрати ихъ въ единомудріи, вънчай ихъ въ плоть

св. отецъ ясно даеть понять, что онъ приводить не молитву собственнаго сочинения, а молитву, употреблявшуюся въ его время при богослужения; именно онъ замъчаеть: "молитвы, которыя употребляются при возложение вёнцовъ, я привожу не для научения, а для возобновленія въ памяти". Весьма зам'ячательно, что эта очень воротенькая политва сосредоточиваеть въ себв содержание двухъ нашихъ молитвъ (изъ семи, входящихъ въ послѣдованіе нашего вѣнчанія), именно третьей (предъ возложеніемъ вѣнцовъ) и четвертой (послё свангелія и эктеніи), т. с. тёхъ самыхъ молитвъ, которыя, какъ увидниъ далйе, въ древнийшихъ изъ дошедшихъ до насъ интургическихъ памятниковъ являются неизийнно главными и почти единственными, такъ какъ къ нимъ присоединяется только еще одна коротенькая наша молитва общей чаши. Если молитва, приводнивая св. Өеодоромъ Студитомъ, не есть результатъ искусствениаго соединенія св. отцемъ двухъ употреблявшихся въ церковномъ богослужении его времени молитвъ, то она, можно думать, есть единственная молитва, съ глубовой древности употребительная при вёнчанія, вромъ, конечно, формулы благословенія (во имя Св. Троицы), псалмопвнія (Пс. 127) н. можеть быть, краткой эктенін.

Вскорѣ однако въ томъ же VIII в. или въ слѣдующемъ IX в. произошло умноженіе молитвъ, сначала впрочемъ весьма незначительное; именно эта упоминаемая Осодоромъ Студитомъ молитва разбита на двѣ и сверхъ того явилась третья молитва — молитва общей чаши, если только она не существовала прежде. Изъ двухъ послѣдованій вѣнчанія, дошедшихъ до насъ въ древнихъ барбериновыхъ спискахъ и помѣщенныхъ Гоаромъ въ его евхологіонѣ, первое <sup>1</sup>) самое древнее (VIII или IX в.) и краткое состоитъ изъ одной экте-

еднну (см. нашу 8-ю мол.), — ихъ, которыхъ Тебѣ угодно сочетать другъ другу, честнымъ ихъ бракъ покажи, несквернымъ ихъ ложе соблюди, непорочнымъ ихъ сожительство пребывать благоволи» (см. нашу 4-ю мол. послѣ евангелія).

M. S. Barber. S. Marci (Goar — Ευχολογ. edit. Paris 1647, p. 394 — 395).
 О древности этого манускрипта см. въ ad lect. proemium. Гоаръ относить его къ VIII в. Надписывается: Εὐχὴ εἰς γάμους; слово εὐχὴ οчень характеристично.

нін (имѣющей сходство съ пашею первою эктеніею 1), но короче нашей), изъ 3-й нашей молитвы (предъ надъваніемъ вънцовъ), неъ возложения вънцовъ, соединения рукъ, подаяния мира. (свящ.), изъ преклоненія головъ (діак.), изъ колитвы (нашей 4-й, которая читается у насъ послѣ евангелія) и изъ молитвы общей чаши (нашей 5-й). Такимъ образомъ это послѣдованіе втрое менѣе нашего: нътъ въ немъ первыхъ двухъ пространныхъ нашихъ молитвъ, ничего не говорится о томъ, что произносить священникъ при надъвание вънцовъ, не положено чтения апостола и евангелия съ эктеніею, нётъ эктенін предъ молитвою Господнею, равно какъ не полагается и самой молитвы Господней съ извёстнымъ возгласонъ, ничего пе унонинается о хожденіи вокругъ аналоя съ пёніемъ извёстной пёсня, нёть молитвы по снятія вёнцовь и заключительной колитвы. Это послёдование поражаеть своею крайнею простотою. Оно имбетъ такой видъ и объемъ, что легко могло быть совершаемо за литургіею. Особенно характеристично здёсь отсутствіе чтенія апостола и евангелія, легко объяснимое изъ предположенія, что вѣнчаніе по этому списку совершалось за литургіею предъ пріобщеніень, слёдовательно тогда, когда уже прочитаны были и апостоль и евангеліе, повторять чтеніе изъ которыхъ представлялось нарушеніенъ стройности и установившагося порядка службъ церковныхъ.

Приводимые нами далёе литургическіе памятники принадлежать уже къ тому переходному времени, когда вѣнчаніе отдѣляется отъ литургіи въ новую церковную службу, стремясь при этомъ устроить себѣ послёдованіе по образцу литургіи, въ тѣсной связи съ которою оно совершалось столько вѣковъ. Весьма любопытно прослёдить тѣ фазисы развитія, которые прошло послёдованіе вѣнчанія до того момента, когда оно явилось въ настоящемъ его видѣ. Греческіе и славянскіе литургическіе памятники XIII, XIV и XV вѣковъ дають намъ къ тому возможность.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Замечательно, что здёсь содержится прошеніе о благословенія вёнцовъ.

Изъ греческихъ памятниковъ ны имѣемъ въ виду прежде всего послѣдованіе по второму барберинову списку и послѣдованіе по списку криптоферратскому XIII в.

Второе изъ приводимыхъ Гоаромъ древнихъ послъдованій, неизвёстно какого времени <sup>1</sup>), нёсколько пространнёе перваго. Послё важденія и возглашенія "благословенно царство" слёдують: краткая эктенія, чтеніе апостола и свангелія съ прокимномъ ("Господь просвѣщеніе мое") и стихомъ предъ евангеліемъ ("жена твоя, яко лоза плодовита"), эктенія послё евангелія ("премудрость, рцемъ вси", -подобная нашей, но пространнѣе), молитва наша 3-я (предъ надёваніемъ вёнцовъ), при возложеніи вёнцовъ священникъ произносить: "вѣнчается рабъ Божій вѣнцомъ нетлѣнія во имя Отца и Сына и Св. Духа... влагаеть правую руку невъсты въ правую руку жениха", діаконъ: "премудрость", пъвецо: "Славою и честію вёнчай ихъ", стихъ: "положилъ еси на главё ихъ вёнцы", діавонъ: "Господу помолимся", священникъ произносить молитву (имѣющую сходство съ нашею 2-ю молитвою, но короче нашей), затвиъ молитва чаши, пвніе пъсни: "слава Тебв Боже нашъ, слава Тебъ", и стиха: "блажени вси боящінся Господа" (пс. 127) и наконецъ молитва (наша 4-я, положенная послѣ евангелія). Въ этомъ послёдованія хотя также недостаеть многаго сравнительно съ нашимъ вѣнчаніемъ, но во всякомъ случаѣ эта вторая редакція послёдованія вёнчанія гораздо сложнёе первой и ближе къ нашей. Здёсь, --- кромё лишней противъ предъидущаго списка эктеніи, кромѣ упоминанія о произнесеніи священникомъ извѣстныхъ словъ при возложении вѣнцовъ и пѣнія пѣвцомъ извѣстныхъ стиховъ, — обращаетъ на себя особенное вниманіе чтеніе апостола и евангелія съ извёстными припёвами, а также произнесеніе священникомъ, сверхъ трехъ краткихъ молитвъ (какъ въ предъидущемъ спискъ), еще одной болъе пространной, нъсколько приближающейся

<sup>1)</sup> Barber. secundum sub № 88 (Goar-edit Paris. p. 395-396). Объ этомъ спискѣ см. въ томъ же предисловіи. Надпись: 'Ахоλουθία τοῦ τάμου 00 [С

по объему въ нашей второй молитев. Не говоримъ уже о томъ, что въ разсматриваемомъ последования положено пёть пс. 127 съ припѣвомъ: "слава Тебѣ Боже нашъ" и притомъ, что замѣчательно, не въ самонъ началѣ вѣнчанія какъ у насъ, а въ концѣ его послѣ вкушенія общей чаши.

Если предъидущій списокъ несомивнию свидвтельствуетъ о преобразованія вінчанія въ отдільное отъ лятургія послівдованіе, но не представляеть въ себъ отраженія иноговъковой связи вънчанія съ литургіею (какъ это впроченъ всегда и бываетъ: на первыхъ порахъ новой стадіи бытія всегда забывается прошедшее), то одно изъ греческихъ же послёдованій вёнчанія, дошедшее до насъ изъ XIII в. въ такъ называемомъ крипто-ферратскомъ спискѣ 1), гровко говорить о прошедшей тёсной связи вёнчанія съ литургіею, хотя такъ же, какъ и предъидущій списокъ несомийнно заявляеть и объ отдёльности совершенія вёнчанія оть литургін. По крипто-ферратскону списку въ началъ вънчанія полагается, какъ и у насъ, пс. 127, после чего замечено: брачущиеся, "иля ко алтары (прос той визнасторіои), опускають взанино руки и стоять предъ св. вратани, на святой же трапезъ находится потиръ, инвищи преждеосвященные (св. Дары), два вёнца и стеклянный сосудъ, наполненный виномъ"; затъмъ, какъ и у насъ (съ опущеніемъ только вопрошенія и "благослови Владыко"), первая эктенія (наша, нёсколько только короче), З-я наша молитва (первой и второй нѣтъ), двукратное надъ жениховъ и потовъ надъ невъстою произношение при надъванія вёнцовь: "Господи Боже нашъ славою" (нёть словъ: "вёнчается рабъ Божій", нёть и чтенія апостола и евангелія съ изв'ястными припъвани), соединение рукъ, имръ всвиъ, главы ваши, молнтва (наша 4-я, положенная у насъ послѣ евангелія; нѣтъ здёсь эктеніи послё этой колитвы, нёть "сподоби нась неосужден-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Составъ послѣдованія по этому списку (хотя оно и не напечатано у Гоара) вполнѣ ясенъ изъ variae lectiones Гоара, приложенныхъ имъ къ имиѣшнему посяйдованию брака (см. Гоара — edit. Paris. p. 394). О древности манускрипта см. его вред. въ читателю.

но", не положено и молитвы Господней), послё этого говорится: "и держа чащу возглашаеть: прежедеосвященная святая святыма и пріобщаеть ихъ", затёмъ слёдуеть молитва общей чаши, въ заключеніе замёчено: "потомъ держа чашу, даеть ее сначала мужу, потомъ женё и это дёлаетъ до трехъ разъ и отдаетъ чашу комулибо или, какъ нёкоторые (дёлають), разбиваеть ее и послё этого уходята". Нётъ обхожденія вокругъ аналоя съ пёніемъ извёстимхъ св. пёсней, двухъ нашихъ молитвъ (6-й и 7-й) и заключенія.

Этоть синсокъ, представляя замѣчательную немногосложность молитвъ (всего три), будучи въ этомъ отношеніи вполнѣ сходенъ съ древнѣйшимъ барбериновымъ (VIII в.), свидѣтельствуеть о стремленіи послѣдованія вѣнчанія преобразоваться на подобіе литургіи преждеосвященныхъ св. Даровъ. Но это стремленіе въ этомъ спискѣ представляется только еще въ зародышѣ, такъ какъ здѣсь, кромѣ предначатія псалмопѣніемъ, отсутствія чтеній изъ новозавѣтнаго св. Писанія и возглашенія: "преждеосвященная святая святымъ", еще нѣтъ другихъ подробностей, сближающихъ вторую половину вѣнчанія съ этою литургіею: нѣтъ эвтеніи предъ молитвою Господнею, самой этой молитвы съ возгласомъ: "и сподоби насъ".

Пути, указываемому разсмотрённымъ литургическимъ памятникомъ, слёдуютъ славянские памятники XIV и XV в. Благодара рукописнымъ служебникамъ и требникамъ XIV и XV в., сохранившимся въ нашей Московской синодальной библіотекъ и описаннымъ К. И. Невоструевымъ <sup>1</sup>), а равно и даннымъ, какія представляютъ творенія Симеона Содунскаго, мы имъемъ возможность прослъдить постепенное развитіе нашего чина вънчанія съ XIV по XV в.

По нѣкоторымъ памятникамъ XIV — XV в. первая часть натего вѣнчанія была менѣе общирна, чѣмъ у насъ теперь, имѣя видъ подобный тому, какой она имѣла въ разсмотрѣнныхъ нащи греческихъ памятникахъ, а вторая была ничѣмъ инымъ, какъ второю частью преждеосвященной литургів. При этомъ им имѣемъ въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пользуенся послёднимъ томомъ «Описанія слав. рукоп. Моск. Синод. Библ. Отд. третій: Книги богослужебныя (часть первая)». Москва, 18:9.05 Христ. Чтви. № 1-2, 18:0 г.

виду служебники московской синодальной библіотеки Ж. В. 344 (Кипріановъ) и 345. Здёсь мы также не находниъ первыхъ двухъ большихъ нолитвъ въ началѣ венчанія, а есть только третья сравнительно краткая, нёть чтенія апостола и евангелія и нёть обхожденія вокругь аналоя съ півніемъ "Исаје ликуй", но за то есть пріобщеніе преждеосвященными св. дарами съ различными возгласами, весьма характеристичными;---воть болье крупныя черты отличія оть нашего чина вънчанія. Въ общемъ тогдашнее вънчаніе несомнённо было вороче нашего 1).---Въ частности вёнчаніе тогда состояло изъ слёдующаго. Оно начиналось какъ и теперь у насъ пъніенъ пс. 127<sup>2</sup>), далье эктенія (какъ у насъ), молитва (наша третья), вовложение вънцовъ съ словани: "Господи Боже нашъ славою и пр. 3), по соединения рукъ молитва (положенная нынъ послъ апостола и сванголія, которыхъ по этому послёдованію не полагалось), отче наша 4), вонмема, преждеосвященная святая святыма, "чашу спасенія пріиму" (пвицы), пріобщеніе св. тавнъ н затънъ молитва общей чаши и вкушение ся <sup>5</sup>). За приобщениемъ

<sup>4</sup>) Если принять во винманіе, что первия двё молитви, не читавшіяся тогда, и апостоль съ евангеліемъ составляютъ цёлихъ пять страницъ въ нашемъ изданіи требника большаго формата (въ <sup>4</sup>/2 листа), то понятно, насколько тогдашнее вёнчавіе совершалось скорёе нашего.

\*) Только безъ принёва: «Слава Тебѣ Боже нашъ» (№ 344); пёли весь этоть псаломъ (№ 345); по псалиё нётъ вопросовъ жениху и невёстё (тамъ же).

<sup>3</sup>) Словъ: «вѣнчается рабъ Божій» нѣтъ (№ 144). Въ № 145 при возложенія вѣнцовъ священникъ произноситъ слова псалма: «Господи Боже нашъ славов и честів вѣнчалъ еси и поставнаъ еси надъ дѣны руку Твоев» и *такъ даляе по псалму*. Потомъ краткая молитва: «Господи Боже нашъ, иже славов и честью вѣнчалъ еси своя мученики святыя, Ты и нынѣ вѣнчай раба Твоего вѣнцемъ славѣ и чести, вѣнцемъ міру, вѣнцемъ веселію, въ квалу Твою и славу».

4) Тропарей. «Исаје ликуй и др.» съ троекратнымъ обхожденіемъ вокругъ аналод не положено (№ 345 п № 344).

5) Въ служебникъ Кипріановонъ (№ 344) по «Отче нашъ» священникъ беретъ потиръ, «въ немъ же суть преждеосвященная», діаконъ «вонмемъ», священникъ «преждеосвященная святая святниъ»; ватъмъ пріобщаетъ; пъвци ноптъ «чашу спасенія прінму». Отнесши св. Дари на престоль, преподаетъ потомъ и общую чашу, предварительно произнесил надъ нею молитву (та же, что и нишъ), когда же все вниьютъ, «тихиялично скрушають».

дальнъйшія д'яйствія описываются 1) слёдующихь образонь: "таже, ведя на лавицю, возглашаеть: Господи, Господи призри съ небесе и посёти сыны человёческыя". Это возглашаеть троекратно съ пенісиъ стиховъ. Потомъ, на слава и нынѣ, "радуйся радосте Ангелонъ" (тропарь). Наконецъ говорится: "посадить я на лавищи". Въ заключение же всего произносить политву, положенную на разръшеніе вънцовъ. Визсто благословенія, какое нынъ дается послъ снятія вѣнцовъ ("Отецъ, Сынъ в св. Духъ" и пр.), тогда 2) употреблялось апостольское привътствіе: "братіе, радуйтеся о Госполеви всегла".

Съ указанными славянскими служебниками въ сущности схолно описание вънчания у Симеона Солунскаго, такъ какъ и вдъсь нътъ первыхъ двухъ и послёднихъ двухъ молитвъ, а равно и чтенія апостола и евангелія. Сказавъ въ началъ, что брачущіеся ведутся во алтарю съ пёніемъ пс. 127 <sup>3</sup>), предъ алтаремъ держа свёчи и визстё съ ними инбють свёчи въ рукахъ всё клирики, далёв говорить объ эктенія, о переой молитие (наша 3-я), о надъваніи вёнцовь, взятыхъ съ престола, на голову вужа и жены 4) съ произношениемъ словъ "Господи Боже нашъ" <sup>5</sup>), о второй эвтенін 6) в о еторой молитев 7) (эта молитва та же, что у насъ 4-я, послъ евангелія). Далье: "сподоби ны неосужденно, Отче нашь (поють всё), возглась, мирь в стыть, преклонение головь, полнтва надъ общею чашею (та же что и у нась), возгласъ ("яко благосло-

<sup>4</sup>) № 845.

<sup>3</sup>) **N 344**.

<sup>8</sup>) О припѣвѣ «слава Тебѣ Боже нашъ» ничего не говорится.

4) «Ввящы эти принимаетъ стоящій позади воспріемникъ цёломудрія и единомыслія, который замёняеть нив отца и наставника въ единомыслів и добромъ супружествъ (стр. 357).

5) На нихъ намекалъъ слова: «моля Господа и Бога всяческихъ вёнчать ихъ славою и честію.

•) «Снова вспросными миръ присовокущиеть вторую молитву». Слово «миръ» у него есть терминь для обозначения эктения.

7) По этому случаю замёчаеть, что бракъ собственно дело архіерея, но «предоставляется однаком» ісреямъ съ разрёшенія и притомъ на каждый случай Digitized by Google брака». Танъ же.

вися и прославися"), прежедеоссященная святая святыма, едина свята (поють всв), пріобщеніе св. таннь, затвиь — общей чаши при пвніи: "чащу спасенія пріиму" 1), сугубая эктенія сь возглашеніемь новобрачныхь и воспріемника, возглась ("яко милостивь"), апостольское приввтствіе ("братіе, всегда радуйтеся о Госнодв" до словь: "Богь мира да будеть сь вами"). "Тотчась послѣ этого, взявь ихь за руки, онь ведеть ихь ко алтарно и двлая кругь въ веселіи о Христь, поеть съ певчими песнь: святіи мученицы 2), какъ при хиротоніи, и другую: Слава Тебе Христе Боже... Потомъ присовокупляеть молитву на разрёшеніе вёнцовъ (наша шолитва на разрёшеніе вёнца) 3)... Наконенъ, призвавъ Христа, чтобы Онъ ради Своея матери и святыхъ подалъ всёмъ шилость и спасеніе, разрёшаетъ вёнцы и новобрачные, получивъ отъ него благословеніе съ радостью отходять домой" 4).

Чтобы видёть, какъ постепенно входили въ употребление съ одной стороны 1) двё большія молитвы и съ другой—2) чтение апостола и евангелія и 3) хождение вокругь аналоя, то составлявшія принадлежность вёнчанія, то не составлявшія,—для этого обратимся къ требнику сербскому XV в. Послёдование, описанное Симеономъ Солунскимъ, составляеть, по степени своего развития, иёчто среднее между послёдованіями XIV в. и тёмъ, какое содержится въ требникё сербскомъ, подходя впрочемъ ближе къ служебникамъ "Е№ 344 и 345.

Всего ближе къ нашему последованию венчания то последование,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) При этомъ Симеонъ Солунскій ділаетъ слідующія замічанія: «Конецъ всякаго священнодійствія и запечатлівніе всякаго тавиства—священное причащеніе. И прекрасно ділаетъ церковь, что приготовляетъ, святие дари. Недостойнымъ причащенія, какъ напр. двоеженцамъ и подобнымъ, не преподаются божественные дары, а только общая чаща—въ осяящевіе отчасти, благое общеніе и единеніе въ благословенія Божіемъ» (стр. 359—360).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Закѣчательно, что «Исаје ликуй» не пѣли.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О второй нашей молнтей на разр'ящение в'ищовъ («согласная достигше» и пр.) не упоминаетъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) CTp. 360-361.

какое находится въ сербскопъ требникъ XV в. 1). Здъсь им находниъ, хотя и не совершенно въ тонъ порядкв и видв какъ у насъ, и первыя двё молитвы (соеданенныя впрочемъ въ одну) и чтеніе апостола и евангелія. Начинается это послёдованіе <sup>2</sup>) съ эктенін и молитвы (наша З-я), потомъ слёдуеть возложеніе вёнцовъ. Оно совершалось слёдующинъ образонъ: пёлся псалонъ 20 ("Господи силою Твоею"), трижды возлагались вёнцы и потомъ священникъ произносилъ: "Господи Воже нашъ, иже славою и чьстью в'внчавь святыя мученикы, Ты и нын'в в'внчай раба твоего онсицу и рабу твою онсицу"<sup>3</sup>). Послѣ возложенія вѣнцовъ чтеніе апостола и евангелія. Послё евангелія слёдуеть весьма пространная молитва, въ которой соединены объ молитвы, читаемыя нынъ въ началъ вънчанія. По окончанія этой молитвы-(діаконъ) "созмобима друга друга", (хоръ) "Отца и Сына"..., священникъ ивловаль обонхь и они ивловались между собою съ словани: "посредѣ насъ есть Христосъ и есть и будетъ". Потоиъ колитва (какая у насъ полагается послѣ евангелія), молитва Господня, пріобщение преждеосвященных св. Дарова, и непосредственно за симъ политва на общение святыя чашв, привътствие: "братие радуйтеся о Господъ", хождение вовругь аналоя трижды съ пъниемъ: "Господи Господи призри съ небесе и виждь и посъти виноградь свой, нже испръва насади десница Твоя Господи" 4). Въ заключение полагаются двъ молитвы на снятіе вънцовъ 5).

Итакъ разсмотрёніе главнёйшихъ отеческихъ свидётельствъ и литургическихъ памятниковъ, относящихся къ обрядовой сторонё.

<sup>1) № 873.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Псал. 127 не полагается.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) «И емь жену за десную руку и даеть мужу въ десную руку и потомъ чтеть апостоль и евангеліе». Апостоль читался не тоть, что нынё, именно не изъ Ефес. V, а изъ 1 Кор. VII, 7—14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «Обращаетсе священникь съ нима на десно поюще: «Господи Господи призри» и пр.-виќсто: «Исаје ликуй» и проч.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Одна изъ нихъ та же, что и у насъ («Господи Боже нашъ пришедий въ Кану галидейскую»), другая же надписивлется: молитеа украсити неевству: «Господи, Господи чърьтогь благолица...

таннства брака, съ несомнѣнностью, надѣемся, показало, какое важное вліяніе на всю послѣдующую историческую судьбу послѣдованія вѣнчанія и на нынѣшній его видъ имѣло совершеніе въ первне вѣка христіанства таинства брака за литургіею, въ непосредственной съ нею связи. Понятно послѣ всего вышензложеннаго, почему въ нашемъ требникѣ предъ послѣдованіемъ обрученія зашѣчено: "по божественной литурии, священнику стоящу во святилищи, предстоятъ хотящіи сопрягатися", почему наконецъ даже въ римско-католической церкви доселѣ существуетъ missa pro sponso et sponsa, хотя это есть богослуженіе особенное, не составляющее части собственно вѣнчанія.

Въ частности изъ всего вышензложеннаго вытекаютъ слѣдующіе выводы:

Древнѣйшими частями нашего послѣдованія вѣнчанія нужно признать третью нашу молитву (предъ возложеніемъ вѣнцовъ), содержащую воспоминаніе учрежденія Богомъ еще въ раю таинства брака, и четвертую (послѣ евангелія), указывающую на освященіе брака въ Новомъ Завѣтѣ. Далѣе—пѣніе 127 псалма и пріобщеніе общей чаши (вмѣсто пріобщенія св. Даровъ) и благословеніе брачущихся во имя св. Троицы.

Менње древни: возложение вънцовъ съ произнесениетъ извъстныхъ словъ, обхождение вокругъ аналоя съ пъниетъ извъстныхъ св. пъсней, молитва общей чаши и нъкоторыя изъ эктений, именно эктения предъ молитвов Господнею съ извъстными возгласами священника, пъние самой молитвы Господней, хотя послъдния частности и живо напоминаютъ древность (разумъемъ древний обычай совершать таниство брака за литургиею).

Еще менёе древни: двё первыя молитвы, чтенія изъ апостола и Евангелія съ извёстными припёвами, а равно и двё послёднія молитвы (6-я и 7-я) по снятія вёнцовъ. Не говоримъ уже о молитвё на разрёшеніе вёнцовъ въ осьмый день.

II. Послёдованіе обрученія, по нашей богослужебной практикі, совершается въ непосредственной связи съ вінчаніемъ, составляя нѣчто неразрывное съ послѣднимъ. Между тѣмъ на самомъ дѣлѣ оно есть нѣчто совершенно отдѣльное отъ послѣдованія вѣнчанія и въ глубокой древности едва ли даже существовало какъ церковный обрядъ.

Правда, первенствующіе христіане, привыкшіе ничего не дівдать безъ благословенія церкви, епископа и пресвитеровъ, по всей вёроятности весьма своро начали обращаться въ священнослужителянь съ просьбане - благословить тотъ свадебный контракть, какой они, по греко-ринскимъ законамъ, обязаны были совершить въ присутствін гражданскихъ чиновниковъ. А эти контракты состояли изъ слёдующаго: 1) давалось обёние сторонане письменное согласіе на вступление въ бракъ въ присутстви свидетелей съ той и другой стороны; 2) составлялась запись приданаго за подписыю присутствующихъ и за печатью, причемъ назначалась пеня для той стороны, которая откажется отъ брака; 3) предлагаены были дары со стороны жениха, называемые обыкновенно залогами, между которыми женихъ приносилъ обыкновенно невеств кольцо; сверхъ того 4) женихъ торжественно давалъ невеств пелование и наконецъ у того и другого въ знавъ ихъ союза соединяли руки. Такіе вонтракты совершались иногда за нёсколько лёть до вступления въ бракъ. Весьна въроятно, что первенствующіе христіане, предъ завлюченіень такого контракта или послё его, приходили въ епископу или пресвитеранъ, прося у нихъ благословенія на заключеніе обрученія. Правда, ніть ясныхь на это указаній изъ первыхъ трехъ въвовъ. Хотя и говорится у Тертулліана и Клинента александрійскаго о кольців <sup>1</sup>), равно какъ и o tabulae nuptiales, ИО ПРЯМЫХЪ ВЫВОДОВЪ ИЗЪ ИХЪ СЛОВЪ ВЪ ПОЛЬЗУ Цервовнаго обрученія сдёлать нельзя. О кольцё говорится такъ, что дается прямо понять, что кольцо давалъ самъ женихъ своей невъств, а o tabulae nupliales, --- хотя и заизчается у Тертуллівна по поводу браковъ на идолоноклонницахъ: "неужели им представниъ предъ Господній

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тертулліань нёсколько разь говорить о кольцё, но особенно зам'ячательни его слова: cum aurum nulla norat praeter unico digito, quem sponsus oppignorasset pronubo annulo (Apolog. c. 6). Подобное же говорить и Клименть александрійскій (Paed. l. III, c. 11).

трибуналь брачныя записи (таблицы) оть такого человѣка? И неужели вы засвидѣтельствуевь, что законно совершенъ тоть бракь, который запрещенъ саминъ Господовъ" <sup>1</sup>),—но изъ этихъ словъ ничего не слѣдуеть кровѣ развѣ того, что о совершенія обрученія давалось знать церкви и брачныя записи или брачный контракть, составленный въ присутствіи гражданскихъ чиновниковъ, представляемъ былъ предстоятелямъ церкви лицами, желавшими закончить свое обрученіе полученіевъ благодати въ таинствѣ вѣнчанія. Тѣмъ не менѣе нельзя совершенно отрицать существованіе обычая,—хотя и не повсемѣстнаго и неузакопенцаго, — прибѣгать къ иолитванъ церкви и къ благословенію священника предъ обрученіевъ или послѣ обрученія гражданскаго, за извѣстное время до церковнаго брака.

Болёе данныхъ представляетъ періодъ съ IV в. Въ это время несомнённо, вмёстё съ гражданскимъ, существовало и церковное обрученіе. Ничёмъ инымъ кромё этого нельзя объяснить напримёръ правила (11-го) Анкирскаго собора (314 — 315): "дёвъ обрученныхъ и потомъ похищенныхъ разсуждено возвращати предобручившимъ, аще бы и насиліе претериёли отъ похитившихъ". Едва ли можно объяснить происхожденіе этого церковнаго правила безъ предположенія, что церковь въ этомъ случаё ограждала не дёйствіе только чисто гражданское, которое требовало бы потому и огражденія единственно со стороны гражданской власти, но виёстё и церковный актъ, который требовалъ потому своего рода огражденія со стороны церковной власти. Обстоятельства, въ какихъ находилась тогда церковь (разумѣемъ торжество христіанства), содёйствовали тому, чтобы церковь положила свою печать и на дёйствіе, принадлежавшее къ сферё гражданской. Папа Сн-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ad uxor, l. II, c. 3. Nunquid tabulas nuptiales de illo apud tribunal Domini proferemus? Et matrimonium rite contractum allegabimus, quod vetuit ipse? B5 другомъ соченения (De virg. velandis c. 12) Тертудліанъ различаеть tabulae nuptiales отъ tabulae sponsales, замъчая: hae sunt tabulae priores naturalium sponsalium et nuptiarum. См. у Бинтерима свидътельство св. Іоанна Знатоуста, Іеронима, Августина и другихъ, равно накъ и не храстіанскихъ инсателей o tabulae nuptiales.

рицій, современникъ св. Іоанна Златоуста, также замѣчаетъ, что дѣвицу обрученную не можетъ другой взять въ супружество, ибо у христіанъ считается какъ бы святотатствояъ нарушать благословеніе, данное невѣстѣ священникомъ <sup>1</sup>). Эти слова и правило (98) шестаго вселенскаго собора, предписывавшее: "жену иному обрученную — берущій въ брачное сожитіе, при жизни еще обрученника, да подлежитъ винѣ прелюбодѣянія", — несомнѣнно свидѣтельствуютъ, что наравнѣ съ гражданскимъ существовало и церковное обрученіе или, лучше сказать, гражданскій обычай брачнаго контракта завершался молитвами церкви.

Но, при несомивнномъ существованія церковнаго обрученія съ IV в., нельзя съ увѣренностью утверждать, что съ этого именно времени церковное обручение было для всёхъ христианъ обязательно. а не предоставлено было ихъ свободѣ рѣшеніе вопроса: завершать ли гражданскій акть церковнымъ благословеніемъ или же ограничиваться только гражданский. Изъ вышеприведенныхъ данныхъ слёдуеть съ несомнённостью только одно, что если обручение совершено было въ церкви, то оно являлось неразрушинымъ, въ случат же нарушенія вело въ церковнымъ навазаніямъ; но это обстоятельство нисколько не говорить въ пользу обязательности для всёхъ. крожѣ гражданскаго, еще и церковнаго обрученія. Есть полное основаніе дунать, что церковное обрученіе до X и XI в. было предоставлено желанію и волё каждаго. Мы инбель положительные факты, которые говорять о томъ, что императоръ Левъ философъ (оволо 900 г.) началъ, а Алексви Комнинъ (1081 – 1118) окончиль реформу гражданскихъ законовъ о бракъ, постановивъ для всёхъ обязательнымъ не только вёнчаніе въ церкви, но и церковное обручение, такъ что гражданское обручение, - хотя оно еще иродолжало существовать даже въ XV в. 2), --- требовало уже какъ

-121 -

<sup>&#</sup>x27;) Epist. ad Himerium, c. 3 et 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Симеонъ Солунскій пишеть: «Когда настанеть день, когда нужно напесать условія, биваеть собраніе почетнихъ лицъ для засвидётельствованія совершаемаго и что проезводится соглашеніе о ваконномъ бракѣ. Для этого назначенъ

непрем'вниаго условія для своей полной законности завершенія его церковнымъ обрученіемъ <sup>1</sup>). Всего лучше это видно изъ сл'вдующихъ словъ loanna епископа цитрскаго:

"новыя законоположенія двухъ царей Льва и Алексёя Комнина восполнили недостатокъ прежнихъ законовъ объ обрученіи и бракѣ. Древніе законы дозволяли совершать обручение въ семилѣтній возрасть по одному согласно и съ записью контракта. А новые законы назначили болѣе позднее обрученіе для жениха и невѣсты и опредѣлили утверждать обрученіе ничтьмъ инымъ, какъ только священносовершеніемъ, а если обрученіе будетъ совершено не такъ, то оно признается недѣйствительнымъ и какъ бы не бывшинъ"<sup>2</sup>).

Въроятно въ это же время, т. е. съ конца XI и начала XII в., обручение начало совершаться въ одно время съ вънчаниемъ. Несомивно, что такъ было по крайней мъръ въ XV в., какъ видно изъ Сямеона Солунскаго <sup>3</sup>). Едва ли могло и быть иначе: какъ скоро

и чиновникъ, который пишетъ условія и полагаетъ печати договаривающихся въ видѣ креста..., а будущіе супруги и ихъ родители подписываютъ тростію, виражая этимъ добровольное согласіе и то, что Христосъ сочетаваетъ ихъ. Посему они сперва и поклоняются Ему и потомъ уже берутся за трость...; контракти эти называются крестними и ихъ нельзя расторгнуть безъ какихъ инбудъ законныхъ причинъ... Когда уже настанетъ *еремя* (совершенія) брака, женихъ и невѣста являются въ храмъ» и затѣмъ описывается совершеніе церковнаго обрученія. См. Писанія св. отцевъ и учит. церкви о прав. богосл. СПБ. 1856 г., т. П., стр. 353.

<sup>4</sup>) Пользуемся вышеупомянутой статьей Приб. къ твор. св. отц. (О церк. благ. и вёнчанія брака противъ новоженовъ). Въ этой статьё вполиё основательно доказано, что именно съ этого времени церковное обрученіе явилось непремённымъ условіемъ для законнаго брака.

<sup>2</sup>) См. тамъ же (стр. 262—263). Не мало приводится и другихъ данныхъ, доказывающихъ вищензложенную имсль (см. напр. законъ Льва и Константина VIII в., стр. 268 и другіе факты).

<sup>3</sup>) «Когда настанеть еремя брака, женихь и невёста являются въ храиъ... Іерей, облекинсь въ священныя одежды, полагаеть сперва на священной трапезё желёзный перстень въ знакъ сили мужа и перстень золотой въ знакъ нёжности и чистоты жены; потомъ-*преждеосеященные святые* (Дары)»; послёдникъ выраженіемъ онъ указываеть на приготовленіе къ вёнчанію; затёмъ описывается обрученіе и въ слёдъ за нимъ вёнчаніе, при которомѣ было пріобщеніе этихъ приготовленныхъ преждеосвященныхъ св. Даровъ съ провозглашеніемъ: преждеосвященная святая святымъ. См. писанія св. отцевъ, относящ. въ прав. бог., стр. 353-359.

обрученія раннія, за нѣсколько лѣть до вступленія въ бракъ, были запрещены закономъ, какъ скоро гражданское обрученіе нужно было совершать незадолго до вступленія въ бракъ, то весьма естественно, что, во избѣжаніе двукратнаго церковнаго богослуженія, начали пріурочивать необходимое по законамъ утвержденіе гражданскаго обрученія церковнымъ обрученіемъ — ко дню вѣнчанія и такимъ образомъ совершать церковное обрученіе и вѣнчаніе въ одинъ день.

Всё вышензложенныя обстоятельства инёють для насъ значеніе въ томъ отношенія, что проливають нёкоторый свёть на возникновеніе и дальнёйшую судьбу "послёдованія обрученія", какъ чего-то доселё, по крайней иёрё по богослужебнымъ книгамъ, отдёльнаго отъ послёдованія вёнчанія, хотя и совершающагося нынё на практикѣ въ тёснёйшей связи съ послёднимъ.

Если церковное обручение возникло изъ весьма естественной потребности обручившихся граждански утвердить церковнымъ благословеніенъ и политвами церкви гражданскій ихъ контракть, т. е. взаимный договоръ и брачныя условія, — и если это утвержденіе не есть нёчто существенно входящее въ составъ таинства, если наконецъ это церковное утверждение гражданскаго акта предоставлялось долгое время на волю каждаго, то до извёстнаго времени могло и не быть точно опредѣленнаго послѣдованія обрученія. Такъ именно, можно полагать, было до IV в.; въ первые три въка по всей въроятности отъ усмотрения епископа или пресвитера, къ которынъ приходили обручившіеся за благословеніемъ, зависвло облечь преподаваемое инъ благословение въ такия или иныя формы, что вполнъ гарионируетъ съ большою свободою, предоставленною до IV в. предстоятелямъ церкви въ устроении вообще всего богослуженія. Даже и тогда, когда церковное обрученіе начало входить уже въ болѣе общій и постоянный обычай, т. е. съ IV в., и когда начали выработываться норма и формула совершенія церковнаго благословенія, эта формула едва ли отличалась сложностью обрядовъ и молитвъ. До VI или VII в. послъдование обручения едва ли выходило изъ узвихъ рамовъ одной какой-либо краткой молитвы,

-123 -

- 124 -

благословенія колець и формулы въ родѣ нашей: "обручается рабъ Божій... во имя Отца и Сына и св. Духа".

Дошедшіе до насъ литургическіе памятники послёдованія обрученія не восходять по своей древности ранѣе VIII в.; мы встрѣчаемъ ихъ въ тѣхъ же спискахъ, — древнѣйшемъ барбериновомъ (VIII в.) и крипто-ферратскомъ (XIII в.),—въ какихъ находимъ и послёдованіе вѣнчанія <sup>1</sup>).

Послѣдованіе обрученія въ томъ и другомъ гораздо короче нашего. Наше послѣдованіе обрученія состоитъ изъ трехъ молитвъ, изъ которыхъ третья послѣдняя довольно обширна, изъ двухъ эктеній и изъ надѣванія перстней съ произнесеніемъ извѣстныхъ словъ: "Обручается рабъ Божій". Все это расположено въ слѣдующемъ порядкѣ: послѣ кажденія и извѣстнаго начала ("благослови владыко") эктенія (довольно пространная), потомъ первая коротенькая молнтва ("Боже вѣчный"), миръ всвиъ, преклоненіе головъ, молитва вторая (также весьма краткая: "Господи Боже нашъ, отъ языкъ предобручивый Церковь"), надѣваніе перстней съ извѣстными словами и троекратнымъ благословеніемъ, третья пространная молитва ("Господи Боже нашъ отроку патр. Авраяма") и эктенія съ возгласомъ.

Какъ и слёдовало ожидать, въ древнихъ спискахъ не оказывается третьей пространной молитвы, а есть только двё первыя коротенькія. По барберинову списку (VIII в.) все послёдованіе состоить только изъ этихъ двухъ иолитвъ съ словани діакона: "главы ваша"<sup>2</sup>); въ ней нётъ ни третьей молитвы, ни эктеній, ни

Εὐγή ἐπὶ μνηστείας.

Ο Θεός ό αἰώνιος

Καὶ τοῦ διάχονο; λέγοντος. Τὰς χεφαλὰς ἐπεύχεται ὁ ἱερεύς. Κύριος ὁ Θεὸς ήμῶν ὁ τὴν ἐξ έθνῶν,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. у Гоара по парижскому изданію, стр. 383 — 384. О крипто-ферратскомъ см. у него же въ variae lectiones.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Вотъ все послѣдованіе, какъ оно напечатано у Гоара. И здѣсь въ надписанін, также какъ въ надинсанін вѣнчанія по тому же списку, поставлено слово εὐχή.

. — 125 —

даже словъ: "обручается рабъ Божій", — словъ, которыя впроченъ не встрёчаются и въ вёкоторыхъ другихъ древнихъ послёдованіяхъ.

По крипто-ферратскому <sup>1</sup>) списку (XIII в.) уже есть и наше начало и наша первая эктенія (хотя и въ изивненномъ и укороченномъ видв), первая и вторая молитвы (какъ у насъ, съ преклоненіемъ головъ послё первой), надваваніе перстней, съ произнесеніемъ извёстныхъ словъ и перемёною того и другого перстня. Но въ этомъ спискё нётъ ни нашей третьей молитвы, ни слёдующей за нею эктеніи. Въ этомъ спискё находятся уже и подробныя наставленія, подобныя тёмъ, какія печатаются въ нашихъ требникахъ относительно того, что дёлаетъ священникъ, какъ становятся обручающіеся, какіе полагаются перстни, какъ они перемёняются и тому подобное.

Совершенно сходно съ предъидущимъ описание обручения у Симеона Солунскаго (въ XV в.) съ твиъ только различиемъ, что надъвание перстней (безъ произнесения впрочемъ какихъ-либо при этомъ словъ) совершается послъ первой молитвы, такъ что вторая является заключительною; третьей молитвы и эктении нётъ <sup>2</sup>).

Замъчательно, что словъ: "обручается" и пр. не означено и въ служебникъ Кипріановомъ (XIV в.), въ которомъ послъдованіе

<sup>3</sup>) «Итакъ iepeй благословляеть Бога и... послё эктевін молится, чтобы Богь, разстоящаяся собразый ез соединеніе и бланословивый Исаака и Резекку, благословиль и сочетьвающихся благословеніемъ духовникъ.... потомъ громогласно прославныши милостиваго Бога iepeй даеть женё желёзное кольцо, такъ какъ оно мужнино, а мужу золотое, такъ какъ оно женино, и до трехъ разъ перемѣнаеть ихъ, чествуя Тронцу, которая все совершаеть и утверждаетъ. Потомъ сопрагаетъ ихъ правыя руки, въ знакъ того, что они соединились во Христѣ и стали одно, и что мужъ получилъ жену отъ руки Церкви. Iepeй, возгласивши: «мвръ всѣмъ», чѣмъ выражаетъ единеніе и единомисліе, и повелѣвъ приклонить глави, молится, чтобы ота языхъ предобручный себи церковъ деручающихся въ марѣ и единомисліи. Затѣмъ громко прославниъ державу, царство, силу и единую власть Тронци... при пѣніи приличнаго поалиа: блажени еси болицися Господа и такъ далѣе до коица, вводить ихъ... средннов храма ко алтарю предъ святыя врата» для вѣнчанія, котој ое затѣмъ и овисывается (стр. 254-256).

<sup>1)</sup> Вивсто аходоовія въ надинсанін стопть табіс.

igitized by GOOQ

вообще сходно съ описаніемъ Симеона Солунскаго; въ Кипріановомъ служебникѣ вторая молитва является заключительною <sup>1</sup>). Что касается третьей нашей молитвы, то ея мы не находимъ въ служебникахъ и требникахъ XIV — XV в.; въ служебникѣ № 345 (XIV в.) правда есть третья молитва, но не наша <sup>2</sup>). Обращаеть на себя вниманіе также то, что въ сербскомъ требникѣ (XV в.), — въ которомъ послѣдованіе обрученія излагается сходно съ послѣдованіемъ въ Книріановомъ служебникѣ, — по окончаніи обрученія предполагается общеніе чаши, если не въ тотъ же день послѣдуетъ вѣнчаніе.

Изъ вышеизложеннаго слёдуеть, что въ послёдованія обрученія нужно признать самыми древними двё наши первыя коротенькія молитвы. Произнесеніе словъ: "обручается рабъ Божій" и первая эктенія — менёе древни. Третья же молитва и вторая, заключительная эктенія — нозднёйшаго происхожденія.

Въ заключеніе позволить себѣ сказать нѣсколько словь о цѣли этой статьи. Предлагая вниманію читателей нѣсколько собранныхъ нами и по возможности поставленныхъ въ связь данныхъ для исторіи послѣдованія брака, им отнюдь не претендуенъ на всесторонность разсмотрѣнія предмета и полноту историческаго иатеріала, предоставляя это будущимъ спеціальнымъ историко-археологическимъ изслѣдованіямъ, появленіе которыхъ было бы очень желательно; равно какъ им чужды имсли, что <sup>9</sup>наши выводы не нуждаются ни въ какихъ измѣненіяхъ, въ виду данныхъ намъ <sup>6</sup>неизвѣстныхъ или опущенныхъ нами изъ вниманія. Мы желали только своимъ общимъ очеркомъ исторіи послѣдованій таинства брака дать предмету такую постановку изслѣдованія, которая представлялась намъ болѣе

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. «Опис. рукоп. М. С. Б., стр. 24 (замѣчаніе по поводу другого служебника № 345, родственнаго съ Кипріановниъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Она начинается: «призываемъ ти Владыко Господи Боже вседержителю».

научною, взамёнь приведенія отрывочныхъ историческихъ свёдёній о тёхъ или другихъ частностяхъ въ совершеніи таинства брака (какъ то: о кольцё, вёнцахъ, хожденіи вокругъ аналоя, общей чашё и т. п.), чёмъ до сихъ поръ, сколько намъ извёстно, ограничивалось у насъ изслёдованіе литургической стороны таинства брака.

А. Катанскій.



## Сношевія русскихъ съ востокомъ объ іерархической степени московскаго патріарха <sup>1</sup>).

Съ окончаніемъ шумныхъ празднествъ въ Москвѣ по случаю возведенія Іова на патріаршество быстро наступним тихіе дни великаго поста, которые издавна посвящались русскить народовъ усиленнымъ подвигамъ молитвы и воздержанія и отличались такою строгостію выполненія церковныхъ уставовъ, что удивляли собою православныхъ грековъ, прівзжавшихъ въ Россію. Передъ наступленіень этихь дней патріархь Іеремія, соскучившійся долгимь пребываніенъ въ Москвѣ и прежде просившій отпуска на Востокъ, вновь повторнать свою просьбу объ отпусків. По этому случаю къ нему на подворье прибыль Борись Годуновь съ царскою просьбою отсрочить свой отъёздъ еще на нёкоторое время. Поводомъ къ этой отсрочкѣ служила сколько трудность отправки патріарха съ иногочисленною свитою въ раннее весеннее время по неустроеннымъ московскимъ дорогамъ, столько, если еще не болѣе, необходимость заручиться особою гранотою, которою бы цареградскій патріархъ канонизовалъ совершенное имъ въ Москвѣ посвящение Іова въ натріархи. Безъ такой грамоты все діло учрежденія патріаршества въ Россіи оставалось бы недоконченнымъ непрочнымъ, не имъло бы юридической силы и при измѣнившихся обстоятельствахъ легко могло быть опротестовано какъ самниъ Ісреміею, такъ и другими

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Статья эта составляеть заключительную по отношению въ двунъ статьянъ объ •Учреждения патріаршества въ Россін•, помѣщеннымъ въ Христ. Чтения за прошлий годъ (часть II, стр. 3-40; 369-406; 552-581).-Ред.

восточными патріархами. Іеремія поставиль въ Россіи патріарха на свой страхь, одинь безь письменнаго согласія восточныхь патріарховь, вопреки своему личному желанію, единственно по настоянію московскаго правительства. Поэтому для русскихь было весьма важно и необходимо, чтобы Іеремія еще до отъёвда изъ Россіи письменно изъявиль одобреніе совершенному имъ дёлу, чтобы потомь, по пріёздё на востокь, когда будеть разсматриваться вопрось о достоинствё и правахъ русскаго патріаршества, онъ какъ участникь въ его устройствё не только самъ отстаиваль его предъ другими патріархами, но и вліялъ на нихъ въ пользу совершеннаго имъ дёла. Таковы были причины, почему Іеремія былъ задержанъ въ Москвё еще на три мѣсяца.

Въ это время произведены и вкоторыя перемъны въ русской церковной ісрархін, которыя вызывались возвышеніснь ся первосвятителя въ санъ патріаршескій. Кромѣ поставленныхъ двухъ митрополитовъ новгородскаго и ростовскаго устроено еще двв интрополін-казанская и вругицкая. На первую возведенъ архимандрить преображенскаго монастыря въ Казани Гермогенъ, извёстный въ послёдствін патріархъ и ратоборецъ за русскую землю въ спутное время; ему дано титло митрополита казанскаго и астраханскаго. На крутицкую интрополію возведенъ прежній епископъ ся Геласій и названъ интрополитомъ сарскимъ и подонскимъ. Визстё съ четырьмя интрополіями установлены шесть архіепископій въ Вологдъ, Суздали, Нижнемъ Новгородъ, Сиоленскъ, Рязани и Твери. Число епископій увеличено до восьми; для чего кромѣ бывшихъ епископій воломенской и черниговской вновь предположены въ открытію епархін во Псковъ, Ржевъ Володиміровонъ, въ Великонъ Устюгъ, Бълоозерв, Динтровв.

Составление уложенной грамоты о патріаршестві обращало на себя особенное внимание русскаго правительства и происходило не безъ хлопотъ и затруднений. Грамота составлена въ маю 1589 г., написана на большомъ пергаментномъ листі языкомъ славянскимъ и укращена золочеными прописными буквами и заставкою. Она,

Хриот. Чтен. № 1-2, 1880 г.

Digitized by GOOS

кавъ видно, написана съ большою торопливостію 1); въ нее внесено нѣсколько такихъ указаній, которыя не могутъ быть оправканы фактическими данными, но которыя сдёланы съ цёлію придать всему делу учрежденія русскаго патріаршества высшій авторитеть, основанный не только на добровольномъ соглашение царя съ Гереніею и съ русскимъ священнымъ соборомъ, но и на согласи всёхъ восточныхъ патріарховъ. Содержаніе этой грамоты слёдующее: Послё прописки длинной формы полнаго царскаго титула. сначала въ краткихъ словахъ излагается исторія пришествія въ Москву патріарха Іеремін со свитою, совѣщаніе царя по этому поводу съ своею супругою объ устройстве патріаршества въ Россін, предложение царской мысли патріарху Іереміи и исполнение ся патріархонъ "по изволенію царскаго величества", по совѣту "со всёнъ освященнымъ соборомъ веливаго россійсваго и греческаго царствія" и согласно съ "избраніемъ" самого Іереміи цареградскаго "и прочихъ вселенскихъ патріарховъ александрійскаго, антіохійскаго, іерусалинскаго и всего собору греческаго, по прявиламъ божественныхъ апостолъ и св. отецъ". Затънъ въ граноту внесенъ особый отвътъ отъ имени патріарха Іереміи на царское предложеніе, въ которомъ Іеренія выражаетъ свою радость и похвалу царскому благочестивому желанію устройствомъ русскаго патріаршества почтить, украсить и прославить соборную успенскую церковь, городъ Москву и

<sup>4</sup>/ Поспѣшность составленія уложенной грачоты 1589 г. о натріаршествѣ видна какъ изъ того, что такой важный документь писанъ скорописью вопреки обычному уставному письму подобныхъ грамотъ того и послѣдующаго времени, такъ и изъ того, что въ подлинномъ текстѣ си имѣются пробѣли, пустыя мѣста, оставленныя для записи лицъ въ послѣдствія; встрѣчаются даже прямыя ошибки въ названіяхъ лицъ. Въ печати эта грамота въ первый разъ издана при Никонѣ въ кормчей (л. 13—20), но здѣсь она приведена не во всемъ согласно съ подлинникомъ: подписей подъ грамотою здѣсь приведено больше (до 52), чѣмъ ихъ значится въ подлинникѣ (в2); между этими подписями значатся часто такія имена, когорыхъ иѣтъ въ подлинникѣ, и опущевы иногда имена, значащіяся въ нослѣднемъ. Подлинный списокъ грамоты изданъ во 11 томѣ «Собр. госуд. грамотъ и договоровъ» № 59, стр. 95—102, гдѣ означены и, пробѣлы подлинной грамоть и приложены свимки съ привѣщенныхъ къ ней печатей. все россійское царство во всей вселенной. Для подтвержденія большаго величія русскаго царства и законности учрежденія въ немъ патріаршества въ уста Іеремін вложены слёдующія зав'ячательныя слова подобныя тёмъ, какія прежде были высказаны старцемъ Фидовеенъ въ послание въ великому внязю Василию Ивановичу и отчасти напоминали собою слова самого Іеремін, высказанныя на празднествахъ по случаю посвященія Іова: "тавъ какъ ветхій Ринъ налъ оть аполлинаріевой ереси, а вторый Ряиз, Константинополь, находится въ обладании у безбожныхъ туровъ, то твое, благочестивый царь, великое россійское царство, третій Римъ, превзошло благочестіемъ всв прежнія царства, и всё благочестивыя царства соединились въ одно твое царство, и ты одинъ теперь именуешься христіанскимъ царежъ во всей вселенной; поэтому и превеливое дело (учрежденія патріаршества) по Божію промыслу, молитвами чюдотворцевъ русскихъ и по твоему царскому прошенію у Бога и по твоему совъту исполнится". Далъе въ грамотъ свидътельствуется факть посвященія Іова на патріаршество, приводится соборное опредбленіе объ умножения и возвышения епископий, прилагается списокъ духовныхъ лицъ, бывшихъ на соборахъ по учреждению патріаршества въ Россія 1), и передается соборное опредѣленіе о правѣ русской церкви на будущее время поставлять у себя патріарха соборонъ ибстныхъ епископовъ съ условіемъ извѣщенія о тонъ каждый разъ константинопольскому патріарху. Въ заключенім излагается соборное опредёление считать это уложение о русскомъ патріаршествѣ непреложнымъ на вѣки и для большей крѣпости утвердить его подписовъ и приложениемъ печатей<sup>2</sup>).

ġŧ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Между этими лицами упоменаются и иностранцы; кром'я натріарха Іеремін, митрополита Іеровея значатся имена архимандритовъ Веодосія изъ Іерусалима отъ гроба Господия, Лаврентія съ Синайской горы и игумена Сергія съ Авона.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На грамотѣ подписи царской нѣтъ; ее замѣнала государственная печать. Другихъ печатей привѣшено только 9, а именно: патріарховъ Іеремін и Іова, интрополитовъ и архіепископовъ казанскаго, ростовскаго, монемвассійскаго, сарскаго, великоперискаго, суздальскаго и епискона коломенскаго Изъ 76 лисновъ,

Составленная такимъ образовъ уложенная грамота о русскомъ патріаршествѣ представляла собою выполненіе царской воли, заявленной еще въ первыхъ числахъ января 1589 года, когда царь предложилъ боярской дунѣ испросить у цареградскаго патріарха письменное согласіе на то, чтобы впредь поставляться русскому патріарху отъ своихъ митрополитовъ и епископовъ безъ предварительнаго сношенія съ восточными патріархами и для того умножить число епархій въ русской церкви<sup>1</sup>). Хотя означенная грамота издавалась отъ имени собора, но им не имвенъ положительныхъ данныхъ утверждать, что она действительно была составлена и разсмотрёна соборомъ. Скорёе можно дунать, что она составлена по царской мысли дьякомъ Андреемъ Щелкаловниъ и послё представлена для подписи остававшимся еще въ Москвѣ высшимъ духовнымъ лицамъ. Основаніемъ такого предположенія служить разсказъ хронографа Доровея о томъ замѣчательномъ эпизодѣ, какой произошель при подписания этой грамоты греческими властями. Разсказъ хронографа прямо даетъ разумѣть, что уложенная грамота была составлена безъ вёдона и согласія грековъ. Когда дьякъ Андрей Шелваловъ принесъ въ нимъ большую и длинную перганенную хартію болгарскаго письма, то патріархъ Іеренія подписаль ее безъ возражений. Но Іеровей монемвасійский, всегда протестовавшій противъ действій Іеремін въ учрежденін русскаго патріаршества, и на этотъ разъ отнесся въ подписи его неодобрительно; вогда царскій дьякъ обратился за подобною же подписью къ иитрополиту Іероеею, то послёдній встрётиль его такими вопросами: "что это за грамота? и что я долженъ въ ней подписывать?"

<sup>4</sup>) Стат. санс. Ж 3-й, л. 75—78; Сннод. рук. Ж 708, л. 82—88.

Digitized by Google

участвовавшихъ въ учреждения и опредълени правъ русскаго патріаршества и повменованныхъ въ тексій грамоты, самую грамоту подписали только 32 члена, остальные 44 члена собора раньше виёхали изъ Москвы и потому грамоти не подписали. Изъ греческвхъ подписей на грамотъ им видниъ имена патріарха Іереміи, Іероеея монемвассійскаго, Арсенія елассонскаго и архимандрита Христофора; два послёднихъ лица подписались подъ грамотою, хотя въ текстё грамоты участвиками въ засёданіяхъ соборныхъ и не означены.

Щелкаловъ отвётилъ Ісроссю: "написано, какъ вы поставили патріарха и какъ вы пришли сюда". Монемвасійскій возразиль на это: "приличние было бы написать ее по гречески, а не по русски, да и предложить ее выслушать". Подписали эту грамоту јероионахи патріарха и Арсеній елассонскій, а Іеросей монемвасійскій одинъ долго, до самаго вонца не соглашался подписывать се изъ опасенія, чтобы не раздёлилась церковь Божія, не настала другая глава и не произошла великая схизма. Такимъ отказомъ отъ подинси уложенной граноты Іеровей вызываль большія непріятности, онъ опасался даже за свою жизнь, боялся, чтобы не бросили его въ рвку. И только заступничество за него со стороны патріарха Іеремія и наложенное послёднихь заклятіе на русскихъ соотвётственно предостереженіямъ монемвассійскаго, о чемъ вскользь замёчаеть греческій хронографъ 1), номогли и этому дёлу окончиться благополучно. Митрополить Іероеей, долго и настойчиво отказывавшійся отъ подписи грамоты, наконецъ подписалъ ее и согласился приложить къ ней свою печать.

По составленія и подписанія уложенной грамоты Іеремію не нашли уже нужнымъ долёе удерживать въ Россія. Къ патріарху отправлены царскіе посланники съ заявленіемъ объ отпускё его въ Константинополь. Іеремія со всею свитою вновь былъ принятъ во дворцё для прощальной аудіенція, на которой царь оказалъ ему особенный почетъ, взялъ его за руку, возвель на свое возвышенное мёсто и посадилъ рядомъ съ собою. Патріарху и его свитё предъявлены новые прощальные дары изъ золотихъ и серебряныхъ кубковъ, матерій, шубъ, соболей и денегъ. Среди этихъ даровъ особенно выдёлялась митра, богато украшенная драгоцёнными кашеньями, съ искусными изображеніями Деисуса на челё, распятія на верху, разныхъ святыхъ вокругъ; шежду послёднями отличались изображенія царскихъ ангеловъ — св. Өеодора Стратилата и

<sup>4)</sup> Переводъ отрывка изъ греческаго хронографа на русскій язикъ въ цёльномъ видѣ можно читать въ изслѣдованія Ф. Терновскаго: «Изученіе визант. исторія и сл тенденціозное приложеніе въ др. Россіи», выш. 2.4, стр. 71-78.

нученицы Ирины; женчужная надпись кругонъ интры говорила о дарѣ "отъ царя патріарху". Подарки выдавались каждону лицу изъ патріаршей свиты особо отъ царя и царицы; получая ихъ, патріархъ и бывшіе съ нимъ архіерен произносили благодарственныя рѣчи, въ которыхъ обѣщали всегда молить Бога о царскомъ здравіи и чадородіи. Арсеній елассонскій сверхъ того принесъ умильную колѣнопреклоненную просьбу къ царскому величеству навсегда оставить его въ предѣлахъ московскаго государства и былъ обнадеженъ царскою милостію <sup>1</sup>).

Въ мав того же 1589 года патріархъ Іеремія вывхаль наз Москвы. Его провожали до Сиоленска вроит двухъ царскихъ приставовъ еще тридцать дётей боярскихъ; на всёхъ станціяхъ ещу со свитою выдавался почетный кориъ; въ Сиоленскъ воеводы должны были заготовить до 80 ведеръ неда и разныхъ събстныхъ припасовъ и отправить ихъ на рубежъ, чтобы тамъ явить цатріарху послѣднее царское жалованье въ дальную дорогу 2). На границѣ, въ Оршѣ, патріарха догналъ особый гонецъ со богатою царскою денежною инлостынею на постройку зданій константинопольской патріархін и съ письмами и гранотами отъ царя и Вориса Годунова. Изъ этихъ писемъ видно, что Іеренія передъ самынъ отътядомъ изъ Москвы обратился въ Годунову съ двоякою просьбою: во-первыхъ исходатайствовать особую государеву грамоту въ. султану о бережение и охранѣ патріарха въ Константинополѣ и во вторыхъ помочь Іеремія деньгами въ сооруженія патріархіи-Патріарху посылалась теперь тисяча рублей на постройку его зданій и особая грамота на имя султана. Въ отв'ятныхъ письмахъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ статей номъ списки не упоминается объ этой прощальной аудіенція патріарха Іеремін. Свёдёнія о ней подробно изложены въ описанія Арсенія елассонскаго (изд. Саем стр. 75—81; Старч. стр. 382—384), откуда они помищени и въ «Снош. Рос. съ Вост.» (ч. 1, стр. 222—224). Въ хронографі Дороеея отмичено, что царь даль патріарху Іеремія 30,000 аспръ при посвящения Іова, и столько же при отпускі; митрополиту Іероеею 5,000 аспръ по прійздів въ Россію и 5,000 при отпускі кромі чашъ, шубъ и соболей (Сае. стр. 21).

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Стат. синс. л. 90-117.

Іеренія высказывалъ глубокую благодарность носковскому правительству за оказанную инлость и просиль совершенно "опростать" страждущихъ восточныхъ христіанъ изъ рукъ<sub>д</sub>невѣрныхъ <sup>1</sup>). Устройство церковныхъ дѣлъ на-долго задержало Іеренію въ Литвѣ и Западной Россіи; особенно долго онъ прожилъ въ Замостьѣ, гдѣ пользовался вниманіемъ канцлера Яна Замойскаго, подъ охраною котораго онъ переправился и за границу польскихъ владѣній <sup>2</sup>). Всю зиму Іеренія прожилъ въ Молдавіи, воевода которой Петръ Мирчичь относился къ нему съ почетомъ и далъ богатую милостыню въ 2,000 золотыхъ; патріархъ думалъ здѣсь пожить подольше, но безпорядки, произведенные намѣстникомъ его Никифоромъ въ Константинополѣ, немедленно вызывали его на свою патріархію. Іеренія прибылъ въ Царьградъ весною 1590 года <sup>3</sup>).

Въ май 1590 г. <sup>4</sup>) въ Константинополй былъ созванъ соборъ, на которомъ присутствовали кроми Іереміи еще два патріарха антіохійскій Іоакимъ и іерусалимскій Софроній со многими лицами изъ греческаго духовенства. На этомъ собори патріархъ Іеремія долженъ былъ отдать отчотъ въ своихъ дийствіяхъ по учрежденію патріаршества въ Россіи, испросить отъ восточныхъ патріарховъ согласіе и благословеніе ихъ новоучрежденному патріаршеству и опредилить соборомъ права и положеніе русскаго патріарха въ общей іерархіи восточныхъ церквей. Къ этимъ причинамъ созванія со-

<sup>9</sup>) О дёятельности Іеремін въ Западной Россіи см. «Ист. русс. церк.» преосв. Макарія т. ІХ, стр. 460, 488—494; о вниманія Яна Замойскаго въ патріарху въ хронографѣ Доровея (изд. Сави, стр. 22—23).

<sup>3</sup>) Хронографъ Доровея (изд. Савы, стр. 25); изслёдованіе Н. Малишевскаго «Александр. патріархъ Мелетій Пигасъ» т. І, Кіевъ, 1872 г., стр. 331-385.

<sup>4</sup>) День созванія собора и изданія соборной грамоти по указанію печатной инконовской кормчей (на л. 23) отнесень къ 9 мая. Digitized by GOOGIC

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Грамоты царя на имя турецкаго султана и натріарха Іеремін, грамота Годунова, равно и отвётныя грамоти Іеремін — двё на имя государя, двё на имя Годунова, также двё грамоти Годунову отъ архимандрита Христофора и грека Петра пом'ящены въ «Стат. спискё» л. 118 — 144; главныя наъ нихъ изданы въ «Древ. росс. вивл.» изд. 2, ч. ХП, стр. 834—342, въ Ж. М. Н. Пр. 1840 г. № 1-2, стр. 56-60 и въ «Снош. съ Вост.» І, стр. 224-229.

бора присоединялось еще личное желаніе Іеремін исполненіенъ даннаго въ Москвъ объщанія и царской воли заслужить новое вниианіе въ своимъ нуждамъ и усиленную денежную помощь со стороны Москвы для устройства храна и зданій патріархін, на которой числился теперь значительный долгь въ 6000 золотыхъ <sup>1</sup>). На соборѣ составлена грамота, въ которой въ первый разъ офиціально и открыто устами однихъ восточныхъ патріарховъ высказывалось опредѣленіе ихъ о русскомъ патріаршествѣ 2). Изъ этой грамоты мы получаемъ свёдёнія о порядкё и характерё соборныхъ разсужденій и опредівленій. На соборів Іеренія прежде всего разсказаль о томъ почетномъ пріемѣ, какой онъ встрѣтиль въ Москвѣ отъ русскаго государя, сообщилъ о царской къ нему просъбѣ устроить патріаршество въ Россін; описывалъ благочестіе царя, величіе и общирность его царства, которыя послужили главными побужденіями для Іеремін исполнить царскую волю <sup>3</sup>). Іеремія сообщиль далёе о поставленіи Іова и изданіи въ Москвё уложенной грамоты. Въ заключени доклада Іеремія передалъ царскую просьбу ко всему собору дать на совершонное ниъ въ Москвѣ дѣло общее согласіе и благословение первосватителей православнаго Востока. По слованъ соборной грамоты отцы собора приняли царское прошеніе съ большинъ внинаніенъ и любовію; тогда же единогласно опреділили, во-первыхъ, одобрить и подтвердить все, что сдълано Іереміею въ Москвѣ относительно русскаго патріаршества. Во-вторыхъ, отцы собора подробнѣе изъяснили права русскаго патріарха въ общей іерархін Востова, о которыхъ въ носковской уложенной гранотв говорилось неопредёленно и въ общихъ выраженіяхъ; они назначали русскому патріарху пятое місто, сряду за патріархомъ івру-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «Мелетій Шигасъ» стр. 335-337.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Грамота приведена въ стат. синс. (л. 179 — 184); славянскій переводъ грамоти изданъ въ никоновской кормчей (л. 21 — 25), также къ приложения къ книгѣ «Жезлъ правления», въ «Древн. рос. вивл.» изд. 2, ч. XVI (стр. 125—130), въ Ж. М. Н. Пр. (64—66) и въ «Снош. съ Вост.» (стр. 235—237).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) «Онъ одниъ въ мірѣ царь великій и православный и несправедливо было би не исполнить его воли».

салимскимъ. Въ третьихъ, права патріаршества въ Россіи утверждались не только лично за Іовомъ, но и за всёми преемниками его на русской казедрѣ. Такое опредѣленіе собора занесено въ особую грамоту, которая была закрѣплена подписью и печатями членовъ собора и отправлена въ Россію. Доставить эту грамоту въ Москву поручалось Діонисію митрополиту тырновскому и всей Болгаріи, человѣку пользовавшемуся на Востокѣ особымъ уваженіемъ, такъ какъ онъ происходилъ изъ рода царей Кантакузиныхъ и Палеологовъ; Діонисій снабженъ былъ рекомендательными письмами въ Москву, и ему поручалось еще по дорогѣ чрезъ Болгарію и Молдаво-Валахію собирать отъ мѣстныхъ архіереевъ дополнительныя подписн къ соборной грамотѣ <sup>1</sup>).

Діонисій тырновскій на-долго быль задержань собираніень этихь подписей и только въ первыхъ числахъ ная слёдующаго 1591 г. успёль достигнуть московскихъ предёловъ. Смоленскіе воеводы (отъ 9 ная) опять извёщали государя о прибытіи посольства изъ Константинополя, прилагали извёстительную грамоту Діонисія и спрашивали царскаго наказа о пропускё его въ Москву. Изъ Москвы опять отправленъ былъ царскій дьякъ для встрёчи Діонисія и его свиты съ наказомъ развёдать дорогою: какимъ обычаемъ были патріархи на соборѣ? молились ли они за государа? поминали ли натріарха Іова на богослуженія? и откуда и какіе были на соборѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стат. спис 1. 261—262. Имена янцъ, подписавшихъ соборную грамоту, приведены въ стат. спискё 1. 184—189; изданы въ никоновской кормчей (л. 23— 25) и въ «Древней росс. вивл.» (въ неисправленномъ видѣ, ч. ХП, стр. 356—359, и въ исправленномъ, ч. ХVІ, стр. 127—130); но въ подписяхъ лвцъ по всёмъ этимъ изданіямъ представляется разница: 1) число подписей на этой грамотѣ неодинаково: въ кормчей и въ ХVІ части вивліоенки приведено 82 подпису, въ ХП части вивліоенки 83, а въ другихъ издавіяхъ насчитывается 84 подинси (Ж. М. Н. Пр. л. 66 и «Снош. съ Вост.» стр. 237); 2) многія лица въ «вивліоенкѣ» по обонмъ изданіямъ значатся на другихъ мёстахъ, чѣмъ въ кормчей, подъ другими именами и титулами, указываются и такія лица, какія въ кормчей не встрѣчаются. Кромѣ того и самий текстъ грамоти въ кормчей разнится отъ текста въ стат. спискѣ и дополненъ нѣкоторыми хоти и не важными въ существѣ дѣда вставками.

- 138 -

интрополиты и епископы? Навстрѣчу Діонисію отправлена особая депутація и оть русскаго патріарха для привѣтствія его предъ сатою Москвою; депутаціи предписывалось при этоиъ прежде вызвать интрополита изъ колынаги, чтобы онъ, стоя, выслушалъ привѣтствіе оть патріарха, и потоиъ уже просить у него благословенія. Діонисію для жительства отвели новгородское подворье на врестцѣ ильинскоиъ <sup>1</sup>).

Діонисій прибнять въ Москву 28 ная и только 20 іюня билъ принять во дворцё виёстё съ присланными отъ собора двумя архинандритани и съ прибывшить съ никъ для милостыни изъ Болгарін архіепископонъ гревенскинъ Каллистратонъ. При встрівчі ену оказанъ обычный почетъ; по врыльцу и дворцовынъ свнянъ разставлены бояре и дворяне въ золотомъ платьй, и государь ожидаль посольство въ середней палатѣ въ полномъ царскомъ нарядѣ. Послѣ привѣтственной рѣчи, въ которой Діонисій извѣщалъ объ исполнени царской воли на константинопольскоиъ соборѣ, онъ вручилъ государю соборную грамоту о русскомъ патріаршествѣ. Виѣстѣ съ нею передано еще нёсколько грамоть и писемъ съ Востока: три грамоты отъ Іереніи на имя государя, и одна грамота на имя царицы Ирины и одна частная гранота отъ членовъ собора государю. За твиъ явлены поминки отъ патріарха и членовъ посольства- мощи святыхъ; Діонисій явилъ государю отъ себя царскій золотой вівнецъ съ каменьями и царицъ особую царскую ворону. Посидъвъ нешного, царь приказаль своимъ приставамъ проводить митрополита и его свиту на подворье, об'йдать ихъ въ себ'й не звалъ, а витесто стола велёль послать имъ кормъ изъ своего дворца<sup>2</sup>). Прошло

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стат. спис. л. 154—169; Ж. М. Н. Пр. стр. 61 — 63; «Снош. съ Вост.» стр. 232—284.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стат. снис. г. 170—191. Помники отъ патріарха-часть отъ мощей великомученика Пантелевмона кость отъ руки; отъ Діонисія поднесени царючасть отъ мощей Маріи Магдалини кость отъ локтя, мощи Іоанна новаго перстъ отъ руки и царицѣ-порстъ отъ руки Маріи Магдалини; отъ архіепископа Каллистрата и архимандритовъ частици мощей: апостола Андрея Первозваннаго, апостола Тимоеся, св. Іоанна Златоустаго перстъ отъ руки.

болёе иёсяца, а интрополить Діонисій еще не представлялся русскому патріарху; по царскому наказу онъ долженъ былъ явиться къ loby 1 августа; и самое представление происходило не въ патріаршихъ палатахъ, а въ Успенскоиъ соборѣ. На подворье за интрополитонъ Діонисіенъ, епископонъ Каллистратонъ и свитою ихъ вздиль особый приставъ; интрополить и епископъ вхали въ соборъ на лошадяхъ, а архимандриты и старцы шли пѣшкомъ; предъ входомъ въ соборъ они встричены особою депутаціею отъ патріарха Іова. Въ это время патріархъ облачался среди собора, готовясь идти на рёку для освященія води; Діонисій вошель въ Успенскій соборь, сначала прикладывался въ образанъ, потонъ былъ подведенъ въ патріарху. Принявъ отъ Іова благословеніе, Діонисій привётствовалъ его ръчью отъ имени вселенскаго патріарха и передаль ему двъ грамоты отъ собора и lepeniu. Патріархъ Іовъ, выслушавъ привътствіе, пригласилъ Діонисія и его свиту участвовать въ врестновъ ходъ на воду; послъ чего Діоннсій въ соборъ слушаль объдню и послё об'ядни быль отпущень на подворье 1). 15 августа по просьбѣ тырновскаго митрополита царь позволиль ему слушать литургію въ Успенскомъ соборѣ, и Діонисій съ своими архимандритами и дьякономъ, по приглашению Іова, участвовалъ въ торже-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Къ столу патріархъ не пригласилъ Діонисія, а велѣлъ отпустить ему кормъ. Государь въ этотъ день не присутствовалъ въ Успенскомъ соборѣ; онъ «мачался (ногружался въ освященной водѣ) у Пречистия Богородици на Симоновѣ» (Стат. спис. л. 192—204). Въ соборной грамотѣ на имя Іова восточние патріархи извѣщали объ утвержденіи его въ санѣ патріарха, предоставляли ему пятое мѣсто между патріархами, просили возносить имена ихъ при богослуженіи и распространить это возношеніе во всѣхъ подвластныхъ ему епархіяхъ, оказать-наконецъ-винманіе въ митрополиту Діонисію, какъ посланнику собора. Патріархъ lepемія въ частной своей грамотѣ просиль Іова прииять присланиую отъ собора грамоту объ утвержденіи его патымъ патріархомъ «со благодареніемъ и тихомиріемъ» и ходатайствовать предъ государемъ и царицею объ оказанія объщанной помощи на построеніе константивопольской патріархіи, потому что ел теперь невозможно устроить въ прежнемъ видѣ безъ помощи царской. Объ указанныя грамоти на имя Іова издани въ «Древн. росс. вивы.» ч. XII, стр. 345, 359—360 и въ «Снош. Росс. съ Вост.» стр. 238-240.

ственномъ богослужени съ натріархомъ; послѣ чего былъ приглашенъ и въ патріаршему столу <sup>1</sup>).

Прошло еще полтора ибсяца. 2 октября слёдующаго 1592 г. Діонисій объявиль, что онъ имветь особыя граноты съ Востока въ Борису Өеодоровичу Годунову, и высказалъ желаніе ему представиться. Съ царскаго разрѣшенія это представленіе состоялось 5 овтября и отличалось особою торжественностію. На двор'в Годунова интрополиту оказаны три встрёчи боярскими людьми, у вороть, на врыльцё и сёняхъ; самъ Годуновъ вышелъ къ дверянъ средней палаты своихъ хоронъ и принялъ благословение отъ Діонисія. Митрополить правиль предъ Годуновынь (поклонъ и благословение оть вселенскаго патріарха, поднесь ему двѣ грамоты — одну оть собора, другую отъ Іереміи и дары: отъ патріарха части мощей великомученика Пантелениона и смирну, и оть себя два золотыхъ атласа, булатную саблю и два цёнинныхъ сосуда. Годуновъ приняль части мощей, а оть другихъ даровъ отказался съ такими словами: "намъ у васъ даровъ брать не подобаетъ, а довлёетъ намъ васъ надёлять, чёмъ Богъ благословилъ"; только по усиленной просьбѣ Діонисія, не желая оскорблять его, Годуновъ принялъ отъ ного два цёнинныхъ сосуда. Бояринъ свлъ на своемъ мёстё противъ дверей, а митрополита посадилъ по правую руку отъ себя на большой лавкъ; посидъвъ немного, онъ отпустилъ Діонисія на подворье съ извиненіемъ, что не можетъ пригласить его къ столу изъ-за недосуга за иногими государевним дълами, и вибсто стола послаль ему почетный кормь <sup>2</sup>).

.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «А чину святительскому и службѣ (и обѣду у натріарха) письмо воему на патріаршемъ дворѣ» (Стат. синс. л. 205—206).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Стат. синс. л. 207—223. Въ грамотъ на имя Годунова патріархи називали его «величествонъ», благодарван его и царскую семью за помощь восточнимъ христіанамъ, висказивали радость по случаю учрежденія патріаршества въ Россіи «по изволенію царя и его (Годунова) желанію» и виражали мисль о приличія устройства патріаршества при такомъ православномъ царъ, какимъ былъ Өеодоръ Изановичъ. Грамота Іеремія Годунову замѣчательна по випискѣ общирнаго титула этого боярина и по просьбѣ патріарха исходатайствовать у

Въ описанныхъ представленіяхъ митрополита Діонисія московскому государю, патріарху и Борису Годунову рёзко бросается въ глаза нёкоторая холодность въ отношеніяхъ въ этому посланняку изъ Константинополя, доходящая до нежеланія принимать его, между темъ какъ инъ привезено было съ Востока много важныхъ грамоть разнымъ лицамъ. Отъ прибитія Діонисія въ Москву до перваго пріема во дворцѣ, потомъ отъ этого пріема до втораго и третьяго проходять ивсяцы, и самое пребывание Діонисія въ Москвѣ задерживается на полгода. Порядокъ перваго представленія Діонисія русскому патріарху, во время облаченія послёдняго въ соборь, инветь характерь какь бы случайной встрвчи и чуждъ сердечности; а между тёмъ онъ былъ предусмотрёнъ и опредёленъ зарание во всихъ подробностяхъ. Все это говорить о какоиъ-то недовольствѣ московскаго правительства привезенною соборною гранотою и опредъленіями константинопольскаго собора 1590 г. о русскоиъ патріаршествѣ. Изъ послёдующихъ за тёмъ переговоровъ н переписки съ Востоковъ мы узнаемъ дъйствительныя причины этого недовольства. Въ Москвъ думали и надъялись, что учреждениемъ въ ней патріаршества русское царство и русская церковь возвысятся въ глазахъ всего христіанскаго міра, что русское государство, какъ единственно-православное тогда царство, замвнитъ собою царства римское и греческое, что при единственномъ тогда православновь государь будеть устроено такое патріаршество, которое бы соотвётствовало величію царства. Мысль о величіи этого царства отчасти поддерживаль въ унахъ русскихъ самъ патріархъ Іеремія во время пребыванія въ Россіи, когда онъ открыто заявляль, что здёсь прилично быть первому вселенскому патріарху. Между твиъ по прівздв на Востокъ Іеренія не только не под-

царя 6,000 золотыхъ на построеніе патріархів въ Царьградъ; «тебъ, господину, гораздо извъстно, что объщали царь и царица, чтоби воздать достойную помощь, и ныив настало время пріать мелость царскую» (Грамоты эти изданы въ «Древн. росс. вивл.» ХП, стр. 346-350, въ «Ж. М. Н. Пр.» стр. 68-70 и въ «Снош. съ Вост.» стр. 241-243). Digitized by Google

держалъ этой имсли на соборѣ, но отводилъ русскому патріарху самое послѣднее мѣсто въ ряду другихъ восточныхъ патріарховъ: русскій патріархъ долженъ считаться пятымъ патріархомъ и слѣдовать за іерусалимскимъ. Извѣщая о такомъ опредѣленіи константинопольскаго собора, Іеремія просилъ Іова принять такое извѣстіе "со благодареніемъ и тихомиріемъ". Въ Москвѣ не могли иного благодарить восточныхъ патріарховъ за такое, составленное ими, опредѣленіе правъ русскаго патріаршества. Продолжительныя холодныя отношенія къ посланнику собора, митрополиту Діонисію, были только первымъ выраженіемъ недовольства москвичей присланнымъ изъ Константинополя опредѣленіемъ.

Разсматривая внимательно присланную соборную грамоту о русскомъ патріаршествѣ, въ Москвѣ не могли не подмѣтить въ ней два такихъ выраженія и ивста, которыя не точно передавали саные факты въ учреждение русскаго патріаршества и всябдствіе этой неточности могли ослаблять значение присланнаго соборнаго опредѣленія и давали поводъ искать новаго разсмотрѣнія и перерёшенія опредёленій соборныхъ. Во-первыхъ, въ соборной грамотв говорвлось, что патріархъ Іеремія въ изданной и подписанной ниъ въ Москвѣ уложенной грамоть тогда же опредълялъ нятое итсто русскому патріарху въ ряду другихъ первосвятителей Востока; тогда какъ на самомъ дълв въ московской уложенной грамотъ мъсто русскаго патріарха оставалось безъ всякаго точнаго опредѣленія, разъясненіе степени русскаго патріарха представлялось собору всёхъ восточныхъ патріарховъ и могло быть направлено въ ту или другую сторону; восточные патріархи направили его въ опредблению пятой степени для русскаго патріаршества, а въ Москвѣ направляли его къ опредѣленію другой, болѣе высшей Во-вторыхъ, въ соборной грамотъ говорилось, что она степени. прислана отъ лица всёхъ восточныхъ патріарховъ константинопольскаго, александрійскаго, антіохійскаго и іерусаличскаго; тогда какъ на ней вовсе не было подписи патріарха александрійскаго и не могло быть этой подписи, потову что патріарха адександрій-

Digitized by GOOGLC

скаго Сильвестра на соборѣ не было; незадолго до собора онъ скончался, а вновь избранный Мелетій еще не быль поставлень; объ этокъ Діонисій извъщаль въ Москвъ словесно 1). Такинь образовъ константинопольский соборъ 1590 г., разсуждавший о правахъ русскаго патріарха, оказывался не полнымъ соборомъ и определение его въ глазахъ русскихъ представлялось далеко неудовлетворительнымъ.

На этомъ основания въ Москве задунали хлонотать о перерешенія составленнаго въ 1590 г. опредёленія восточныхъ патріарховъ въ благопріатномъ для русскихъ смыслё и о созванія для того новаго собора. Московский государь Өеодоръ Ивановичъ и натріархъ Іовъ вели нежду собою разсужденія объ этонъ и, по предварительновъ соглашения, установили и "утвердили на въки" считать русскаго патріарха и пошинать его при богослуженін, если не первынъ, изъ уваженія къ вселенскому патріарху Іеренін, первенство котораго опредблено древники вселенскими соборани, и если не на второмъ месте, такъ какъ вторая степень въ iepapхін предоставлена была александрійскому натріарху, который носиль имя папы и судін вселенной, то по крайней мбрё третьимъ патріарховъ-выше патріарховъ антіохійскаго в іерусалинскаго. По инжнію русскихъ, третья степень въ іерархія должна быть предоставлена московскому патріарху, во-первыхъ, для лучшаго соотвётствія величія русской церкви величію русскаго царства, этого третьяго Рима; во-вторыхъ-потому что санъ Іеренія въ бытность въ Москвё въ подписанной имъ уложенной граноте признаніенть величія этого третьяго царства какъ бы признаваль и третью степень для русскаго патріархата въ общей іерархіи восточныхъ церквей. Настоящее ръшение московскаго правительства представлялось какъ-бы возстановленіемъ того рёшенія, которое признано прежде уложенною грамотою 1589 г. О новошь постановленіи носковскаго правительства должны быть посланы из-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Древн. росс. виви.» XII, стр. 367—393; «Мелетій Пигась» І, стр. 337—838. Digitized by

вёстительныя грамоты на Востокъ виёстё съ просьбою о созваніи новаго полнаго собора патріарховъ и о присылкё ими новой удоженной грамоты <sup>1</sup>).

Задунанное дёло спёшели привести въ исполнение. Діонисію тырновскому приказали готовиться къ отъёзду изъ Москвы, а передъ отъвздонъ ему оказывали особенное внимание и почетъ, какъбы въ вознаграждение за долгое его удержание въ русской столицѣ и за прежнее къ нему равнодушіе. Ему дозволено посѣтить знаменитую Троицьо-Сергіеву лавру, гдё ему поднесены были дары 2). 2 декабря Діонисій принять на прощальной торжественной аудіенція во дворців, послів которой приглашенъ въ царскому столу и вибств со всею свитою получиль подарки оть паря и царицы 3). 19 декабря онъ вздилъ въ Чудовъ монастырь, гдъ также былъ привётствованъ и угощаемъ 4). 12 января Діонисій принять на прощаньи русскимъ патріархомъ. На патріаршій дворъ онъ шелъ чрезъ соборную успенскую церковь, гдё для него пёли нолебны носковскимъ чудотворцамъ; по дорогѣ во дворѣ были разставлены стръльцы, по крыльцу и въ свняхъ-патріаршіе боярскіе д'яти и дворяне; патріархъ встр'ятняъ его въ б'ялой почетной палатъ, окруженный представителями изъ высшаго и назщаго духовенства; послёдніе подходили въ Діонисію за благословеніемъ и онъ въ свою очередь благословлялся у русскихъ архіереевъ. Послё взаниныхъ привётствій патріархъ Іовъ, стоя, держалъ предъ Діонисіенъ соборную різчь, въ которой подробно описывалъ весь ходъ своего поставленія на патріаршество оть прівзда патріарха

\*) Стат. спис. л. 281-241; Ж. М. Н. Пр. стр. 71.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Подробное разъяснение такого постановления московскаго правительства о третьей степени русскаго патріаршества, составленнаго въ битность Діонисія тырновскаго въ Москвё, можно читать въ отправленныхъ съ нимъ грамотахъ царя и Іова на имя Іереміи; въ этихъ грамотахъ означенному постановленію приданъ характеръ опредёления всего московскаго освященнаго собора (Стат. синс. л. 290-317, 345-373; «Сноп. съ Вост.» стр. 350, 351, 355-356).

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Стат. синс. л. 223-231; Ж. М. Н. Пр. стр. 70-71.

<sup>4)</sup> Стат. спис. л. 426-480; Ж. М. Н. Пр. стр. 72.

Ісремін до прибытія самого Діонисія; въ этой ричи Іовъ ни однимъ словомъ не намекнулъ о недовольстве предоставленнымъ ему патынъ мъстонъ въ церковной ісрархія; напротивъ, онъ отдавалъ восточнымъ патріархамъ предпочтеніе и себя ставиль послёднимъ нежду ними, сряду за патріархонъ ісрусалинскимъ. Въ отвёть на эту ръчь Діонисій подробно сообщиль о признаніи и опредъленія правъ россійскаго патріарха на константинопольскомъ соборѣ, о составление соборной о томъ грамоты и подписи ея јерархами Востока и славянскихъ земель. Въ заключения ръчи онъ сдълатъ завъчательное предложение Іову назначить особаго полномочнаго представителя при константинопольской патріархіи, который бы всегда присутствовалъ въ Цареградъ и отъ имени русской церкви всегда ходатайствоваль по дёламь ся на соборахь 1). Іовь обёщалъ совътоваться объ этомъ съ государенъ и соборонъ и поступить тавъ, какъ они найдутъ нужнымъ; благословилъ митрополита Діонисія украшенною панагією и просилъ его передать восточнымъ патріархамъ свое челобитье, поклонъ и благословеніе. Бывшій при этонъ царскій дьякъ Андрей Шелкаловъ заявилъ Діонисію, что сь нимъ будуть отправлены дарскія грамоты патріарху и собору<sup>2</sup>). 15 февраля Діонисій получиль царскій приказь и 18 числа совсёмъ разстался съ Москвою, въ которой прожилъ оволо девяти ифсяцевъ. По дорогѣ ему дозволено заёхать въ Бо-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Приводних въ цёльномъ видё это предложеніе Діонисія. «Оть царскаго величества многое жалованье и честь мий учинена. И нинё которыя рёчи миё объявнах еси, и я все то извёщу отцу нашему святёйшему Іеремін патріарку и собору; а вамъ би и впередъ о всянихъ духовнихъ дёлехъ совётовати обсынаясь съ святёйшимъ патріарховъ Іереміемъ вселенскимъ также, накъ и прочіе патріархи александрійскій и антіохійскій и іерусалимскій, а для ради дальнаго пути избрати би тебё святёйшему патріарху въ свое мёсто нах греческихъ митрополитовъ и архіенисконовъ, которой въ тому годенъ, и приказати ему бити у вселенскаго патріарха для ради соборовъ и духовнихъ дёлъ вийсто вашего святительства, чтоби былъ вамъ пріятель, и всякія дёла на немъ положити, также какъ и отъ прочихъ натріарховъ... во Цареградѣ у натріарха пріятели въ ихъ мѣсто, живуть» (Стат. спис. л. 262-268).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прощальная аудіенція Діонисія у патріарха описана въ «Стат. силсяв» л. 241—267; Ж. М. Н. Пр. 72—74; «Сноп. съ Вост.» 245—248. Христ. Чтен. № 1—2. 1880 г.

ровскій Пафнутієвь монастырь <sup>1</sup>). Всю дорогу до русской границы провожали его боярскія дёти и стрёльцы. На рубежё догналь его царскій гонець съ грамотами и поминками къ восточнымъ патріархамъ отъ царя, Іова и Годунова. Во всёхъ этихъ грамотахъ излагались отвёты московскаго правительства на присланныя съ Діонисіемъ граматы и опредёленія восточныхъ патріарховъ о русскомъ патріаршествё; выставлялись на видъ и недовольство опредёленіемъ пятой степени русскаго патріарха, и тьердая рёшимость удержать за русскимъ патріархомъ третье мёсто въ общей церковной іерархіи и царская просьба составить новый соборъ патріарховъ и на немъ вновь опредёлить патріаршія права въ Россіи согласно желанію государя. Грамотъ съ Діонисіемъ было отправлено много; онѣ имѣли офиціальный и частный характеръ; въ частныхъ грамотахъ ваключались отвёты по поводу постройки константинопольской патріархіи и просьбы по частнымъ и семейнымъ царскимъ нуждамъ <sup>2</sup>).

<sup>3</sup>) Отъ царя послани lepeniu двъ грамоти; одна общерная въ отвътъ на грамоту соборную («Стат. спис.» л. 290-317), другая о церковномъ сооруженія (л. 317-323) и три особыхъ грамоти въ остальнымъ восточнымъ патріархамъ (л. 324-345). Отъ Іова отправлена одна общирвая грамота натріарху Іеремін (л. 845-373); Борисъ Годуновъ особо писадъ Іеремін (л. 873-391), патріарху ісрусалнискому Софронію (л. 391 — 403) и келарю монастиря св. Савен Дамаскину (л. 422-426). Грамоти изданы въ «Древи. росс. вивл.» XII, стр. 351-354, 363-414, 423-425. Содержание ихъ приведено въ Ж. М. Н. Пр. 76-83 и «Снош. съ Вост.» 248 - 264. Съ митрополитомъ Діонисіемъ отнравлены и слёдующіе подарки на Востокь: 1) натріарху Іеремін оть царя на постройку и украшение патріархін омофорь украшенный жемчугомь, такой же убрусець, волотая чаша для святой води, 40 сороковъ соболей, 30 сороковъ куницъ, горностайные мёха и 15 пудовъ рыбьяго зуба; отъ патріарха Іова бархать и 40 соболей; Борись Годуновь посылаль Іеремін оть себя 40 соболей, отъ своей жени Марьи Григорьевни ширинку и отъ своего сына Өедора серебряный визолоченый кубокъ; 2) каждому изъ остальныхъ трехъ патріарховъ посланы отъ даря митра, золотая водосвятная чаша, вишитий жемчугомъ убрусець и 4 сорода сободей; 3) вроив того Софронію ісрусалимскому послани Годуновниъ лично отъ себя сорокъ соболей, отъ жены ширинка, отъ сина золоченый кубокъ, отъ дочери Ксенін икона Сласова и ширинка; въ церковь ко

Digitized by GOOGLE

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Описаніе пріема и угощенія Діонисія въ пафнутьевомъ монастирѣ см. въ «Древн. росс. вивл.» ХП, 850 и въ «Исторіи росс. іерархіи» Амвросія ч. Ш, 434—436; Ж. М. Н. Пр. стр. 75.

По счастливой случайности царская просьба о созвания новаго собора въ Константинополъ для пересмотра опредъденія собора 1590 г. о руссвомъ патріаршествѣ нашла для себя поддержку въ знаменитомъ въ то время дёятелъ на Востокъ и учономъ александрійскомъ патріархъ Мелетів Пигасв. Мелетій, за бользнію и смертію александрійскаго патріарха Сильвестра управлявшій дівлани его патріархіи, не могъ присутствовать на соборѣ 1590 г. и былъ весьма недоволенъ какъ дъйствіями патріарха Іеремія во время потздки его въ Россію, такъ и созваніемъ собора и составленіемъ опредѣленія о русскомъ патріаршествѣ. Дѣйствія Іеремія въ Россін по учрежденію патріаршества Мелетій открыто признаваль незаконными, вызванными принужденіемъ; въ распоряженіяхъ Іеремін въ Румынія видбять поводъ къ разнаго рода злоупотребленіямъ и замъшательствамъ; намекалъ Іереміи на недоставку ему какихъто подарковъ изъ Москвы и самый соборъ 1590 г. считалъ неполнымъ, составленнымъ поспѣшно, незаконно, безъ общаго согласія всёхъ патріарховъ. Недовольный Іереміею, Мелетій не поёхалъ даже въ нему посвящаться въ патріархи, не смотря на приглашенія, и быль рукоположень въ Египть антіохійскимь патріархомь Іоакимомъ и изстными архіеренми. Онъ послалъ нъсколько писемъ къ Іереміи, въ которыхъ самымъ почтительнымъ образомъ разъяснялъ свои личныя отношенія въ нему и свой взглядъ на дело учрежденія патріаршества въ Россіи 1). Въ одномъ изъ тавихъ писемъ Мелетій говорилъ Іереміи:

"Я очень хорошо знаю, что ты погрѣшилъ возведеніемъ московской митрополіи на степень патріаршества, потому что тебѣ не безъизвѣстно (если только новый Римъ не научился слѣдовать древнему), что въ этомъ дѣлѣ не властенъ одинъ патріархъ, но властенъ только сунодъ и притомъ вселенскій сунодъ; такъ установлены всѣ до нынѣ существующія патріар-

гробу Господню—хрустальный потиръ украшенный золотомъ, яконтами и лазами, сосудъ для елея съ яконтами и изумрудами, золотое кадило и на масло 4 сорока соболей; а на церковь Божіей Матери въ Гезекианіи — серебряные сосуды и 500 золотыхъ деньгами на покупку міста.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «Мелетій Пигасъ» т. І, стр. 337-341; П, сгр. 8-4.

хін. Поэтому ваше святёйшество должно было получить единодушное согласіе остальной братів, такъ какъ, согласно постановленію отцевъ третьяго собора, всёмъ надлежить знать и опредёлять то, что слёдуеть дёлать, всякій разъ, когда разсматривается вопросъ общій. Извёстно, что патріаршій престолъ не подчиняется никому иному, какъ только касслической церкви, съ которою онъ соединенъ и связанъ исповёданіемъ единой и неизмёняемой православной вёры. Я знаю, что ты будешь поступать согласно этимъ началамъ, и то, что ты сдёлалъ по принужденію, по размышленія уничтожищь словесно и письменно. Но такъ какъ наши слова не приводять тебя пока ни къ чему доброму, а только къ смущенію, гнёву и ихъ послёдствіямъ, то я избавляю ваше святёйшество оть монхъ упрековъ и самого себя отъ хлопоть; и молю Бога быть милостивымъ къ вамъ во всемъ на будущее время» <sup>1</sup>).

Начинавшіяся пререканія между двумя восточными патріархами, Мелетіемъ и Іеремією, могли бы имъть непріятныя послъдствія и для русскаго патріаршества, если бы личное благоразуміе патріарховъ и вмѣшательство московскаго двора не остановили дальнѣйшаго развитія этихъ пререканій. Въ Москвѣ не могли не знать объ этихъ пререканіяхъ; Мелетій Пигасъ велъ съ Москвою переписку<sup>2</sup>). Царь Өеодоръ Ивановичъ, отправляя съ Діонисіемъ тырновскимъ письма на Востокъ, въ посланіи къ Мелетію не безъ причины замѣчалъ объ отсутствія его на константинопольскомъ соборѣ<sup>3</sup>), просилъ его быть "во единомъ согласія" съ вселенскимъ патріархомъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Эго письмо Мелетія пожёщено въ сочиненія Пансія Лигарида, митрополита газскаго, посвященномъ описанію суда надъ патріархомъ Никономъ на московскомъ соборё 1667 г. (Греческій синсокъ съ этого сочиненія находится въ московской синодальной библіотекѣ за № 469. См. «Указатель» Савви стр. 119. Изъ этой греческой рукописи письмо Мелетія переведено на англійскій языкъ и помѣщено въ сочиненіи Пальмера: «The patriarch and the tsar. Vol. III. History of the condemnation of the patriarch Nicon. William Palmer. London. 1878, pag. 29-30).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сохранилось отъ этого времени письмо Мелетія къ царю Өеодору Ивановичу, въ которомъ онъ извёщалъ о своемъ возведения на патріаршество и давнемъ личномъ расположения къ Россія. Письмо это издано въ сочинения «Мелетій Пигасъ», т. 11, стр. 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Государь писаль: патріарха Сильвестра «Божіни» судонь въ то время не стало, а ваше святібшее архіерсйство по немь на престоль не взиде».

Іереніею и со всёмъ соборонъ 1). Санъ Мелетій упоминалъ въ послёдствія объ особенныхъ царскихъ къ нему грамотахъ, которыми онъ призывался подать свой голосъ о русскомъ патріаршествъ, созвать полный совершеннъйшій соборь и на этомъ соборь опредълить права русскаго патріарха съ наибольшею славою для русской державы и церкви <sup>2</sup>). Царскія просьбы на Востокъ всегда подкрвплялись и денежными подарками. По отъбаде Діонисія тырновсечто эти подарки особенно усилились. Сряду за Діонисіенъ отправлено на Востокъ особое посольство, въ главѣ котораго стоялъ извъстный царскій дьякъ Григорій Нащокинъ и которому поручалось не только раздать инлостыню греческому духовенству, но и селонить его въ исполнению царской имсли и воли 3). Въ декабръ 1593 г. отправленъ другой дьякъ Иванъ Кошуринъ для раздачи новой индостыни въ славанскихъ земляхъ, на Асонъ и въ самонъ Цареградъ 4). Въ слъдъ за нимъ, черезъ нъсяпъ отправлено новое замѣчательное посольство, состоявшее изъ извѣстнаго тогда въ Москвъ паложника Трифона Корабейникова и дъяка Михаила Огаркова, которынъ поручалось раздать на Востокъ самую богатую, когда-либо посылавшуюся прежде, инлостыню; они везли съ собою пать тисячъ патьсотъ шестьдесять четире золотыхъ венгерскихъ (изъ которыхъ каждый равнялся двумъ червонцанъ), восемь сороковъ соболей и иножество рухляди изъ изховъ собольнать, куньнать, лисьнать и бёличьнать; кромё того имъ поручалось взять въ Цареградъ у дьяка Кошурина еще шестьсотъ золотыхъ венгерскихъ и всю эту индостыню раздать по особой росписи лично всёмъ патріархамъ, ихъ свитё, всёмъ митрополитамъ и спископанъ, всвиъ монастырямъ и церквалъ, нищимъ и заключеннымъ въ тюрькахъ на всемъ православномъ Востовѣ. Послы прибыли въ Царьградъ въ мъсяцу апрълю, роздали все по росписи

- <sup>2</sup>) Ом. шесьма Мелетія въ сочиненія Малищевскаго т. П. стр. 5-9, 18.
- <sup>3</sup>) «Снош. съ Вост.» стр. 265.
- 4) «Снош. съ Вост.» 265-266; «Древн. росс. вивл.» XII, 1426., Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Древн. росс. вны.» ч. ХП, 380-382.

и были свидётелями только что совершившихся передъ тёмъ собитій <sup>1</sup>).

12 февраля 1593 г. въ Константинополъ состоялся новый замёчательный соборъ, на которомъ присутствовали патріархи: цареградскій Іеремія, александрійскій Мелетій, замёнявшій и патріарха антіохійскаго за смертію Іоакима, и іерусалимскій Софроній со множествонъ другихъ іерарховъ православнаго Востока; на соборѣ присутствовалъ и посланникъ русскаго государя дьякъ Григорій Асанасьевъ. Давно не бывало на Востокъ такого многочисленнаго собора; давно не видали на немъ и представителя царей православныхъ; отъ того этотъ соборъ въ памятникахъ носить название собора "великаго" и "цёлосовершеннаго". Онъ былъ созванъ сколько по царской просьбѣ о пересмотрѣ соборнаго опредѣленія 1590 г., столько же и по настоянію патріарха Мелетія, желавшаго заявить личное участие въ ръшении вопроса о русскомъ патріаршествъ. Вліяніе Мелетія на этомъ соборѣ сказалось очень сильно. Мелетій открылъ соборное засёданіе особенною ричью, въ которой объясняль причины созванія собора. Причины этого заключались въ приглашеніяхъ въ нему патріарховъ Іереміи и Софронія прибыть въ Константинополь для разрёшенія церковныхъ нуждъ и въ царскихъ. письмахъ на его имя и просьбѣ дать согласіе на учрежденіе патріаршества въ Россін; заботясь о томъ и другомъ, о нуждъ церкви и царскомъ дѣлѣ, Мелетій просилъ отцовъ собора дать свое опредѣленіе на тв разсужденія, которыя онъ выскажеть передъ ними. Въ основу своихъ разсужденій Мелетій полагаеть правила вселенскихъ соборовъ, благодаря которымъ православная церковь получила полное совершенство не только въ догматахъ боговъдънія и благочестія, но и въ устройствъ своей ісрархіи и богослуженія. Прилагая эти соборныя правила въ учреждению русскаго патріаршества, Ме-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Роспись милостыни 1593 г. розданной Корабейниковых издана въ «Древн. росс. вивл.» XII, 425—449 и въ «Снош. съ Вост.» 266—278. Первое же путетествіе Корабейникова въ Іерусалимъ въ 1592 г. издано въ «Сказаніяхъ русскаго народа» Сахарова, т. П., стр. 135—158.

летій находиль, что, согласно двадцать осьмому правилу халкидонскаго собора, ради величія русскаго царства весьма справедливо возвеличить и церковную кассдру сего царства до степени патріархіи; русскому патріарху приличествуеть честь "равная чиномъ и достоинствомъ" со всёми православными патріархами и онъ долженъ подписываться "патріархъ московскій и всея Россіи и свверныхъ странъ". Что касается главнаго особенно заникавшаго тогда вопроса о степени русскаго патріарха въ ряду восточныхъ патріарховъ, то въ ръшении его Мелетий, какъ судія вселенной и строгій канонисть, не считаль возможнымь отступить оть выраженныхь на этотъ счетъ церковныхъ опредъленій и, согласно соборнымъ правиламъ (6 правилу перваго вселепскаго собора, 24 халкидонскаго и 36 трулльскаго собора), точно обозначавшимъ последовательность патріаршихъ каеедръ, не соглашался дать московскому патріарху третью степень во вселенской ізрархіи, но утверждаль за нимъ пятое мъсто сряду за јерусалинскимъ патріархомъ во священныхъ помянникахъ и въ церковныхъ собраніяхъ. Такъ какъ ръчь патріарха Мелетія въ существѣ своемъ ни мало не противорѣчила опредѣленіянъ собора 1590 г. и представляла собою только точную, полную и каноническую формулировку определеній прежняго собора, то она была принята отцами собора; на эту ръчь патріархъ Іеремія счелъ нужнымъ отъ себя присовокупить: "это и мы прежде сдёлали и письменно изъявили благочестивъйшему царю". Отцы собора, вместъ съ означеннымъ опредѣленіемъ правъ русскаго патріаршества, опредълили еще на будущее время поминать московскаго царя, какъ они поминали и прежде, на всемъ Востокъ въ священныхъ службахъ, во святыхъ предложеніяхъ и въ священныхъ помянникахъ. Патріархъ Мелетій занялся и письменнымъ изложеніемъ дёяній константинопольскаго собора 1593 г., которое потомъ было скривлено подписями и печатами высшихъ духовныхъ лицъ, бывшихъ на соборѣ, и вручено царскому дьяку Григорью Асанасьеву для отправки въ Россію <sup>1</sup>). Подъ охраною царскаго дьяка Мелетій отпустиль въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Подлинный списокъ дёлнія константинопольскаго собора 1598 г. на гре-

Россію и своего архимандрита Неофита съ чтецонъ Іоанномъ, которые должны были доставить письма и подарки александрійскаго патріарха дарю и патріарху Іову. Въ этихъ письмахъ Мелетій співшнаъ поздравить русское правительство и обрадовать его извёстіями о состоявшенся соборноиз определении васательно русскаго патріаршества, описывалъ значение этого собора и свои личные труды на нень въ пользу руссвихъ; "сань я одинъ (писаль Мелетій царо) сложнаъ тотъ тонъ соборный, въ которонъ утверждается патріаршій престолъ твоего православнаго царства съ обычными и каноническими основаніями" и "посылаемъ его твоей державѣ, какъ нѣкій столиъ патріаршему престолу твоего царства". Мелетій посылалъ въ даръ носковскому патріарху посохъ, который въ глазахъ его должень интать великую цёну не дороговизною вещества, а почтенною древностію, такъ какъ онъ былъ посохомъ патріарха александрійскаго Іоакина, который управляль церковію 79 літь, жиль свыше 100 лёть и, испивь ядъ, остался по благодати Вожіей невредниъ. Мелетій посылаль государю царскую діадниу и въ письив къ нему просилъ устроить въ Москвъ греческое училище, какъ жнвую искру священной мудрости, источникъ которой грозилъ изсякнуть на Востовъ до основания 1).

<sup>4</sup>) Си. письма Мелетія въ сочиненія Малишевскаго, т. П. стр. 5-10.

ческомъ языкѣ съ собственноручными подписами и нечатями отцевъ собора, присланный въ Россію, находится въ московской синодальной, бывшей патріаршей библіотекѣ за № 198. Патріархъ Никонъ повелѣлъ учоному иноку Епиеанію Славинецкому перевесть его на славянскій языкъ; въ этомъ переводѣ соборное дѣяніе читано било на московскомъ соборѣ 1654 г. и въ первый разъ отпечатано въ «Скрижали». Этотъ славянскій переводъ дѣянія собора 1593 г. можно читать и въ незданномъ братствомъ св. Петра митрополита «Дѣяніи московскаго собора 1654 г.». Москва, 1878 г. Греческій списокъ дѣяній ковстантинопольскаго собора 1693 г. изданъ іерусалимскимъ натріархомъ Доснееемъ; русскій же переводъ этого дѣянія съ греческаго языка сдѣяанъ преосвящ. Порфиріемъ и изданъ въ «Тр. кіев. дух. академів» за 1865 г. т. Ш. Степень участія Мелетія александрійскаго въ созваніи собора подробно описана въ сочиненіи И. Малишевскаго, т. І, стр. 386, 841—845, 358; разсужденіе же его на соборѣ о русскомъ патріаршествѣ изложено въ статьѣ Соколова въ «Приб. къ твор. св. отцевъ, т. XVIII, стр. 830—833.

Digitized by Google

Въ Москвъ ждали другихъ въстей съ Востока. Въ ней крънко върнин, что царское соглашение съ Іовонъ о признании за русскинъ патріарховъ третьяго въста въ ряду другихъ патріарховъ будетъ безпрекословно принято и одобрено новымъ константинопольскимъ соборонъ; въ этихъ видахъ и отправлены на Востовъ инсьма, посольства, просьбы и чрезвичайные подарки. Въ Москвъ особенно надъялись на учонаго патріарха Молотія, который свонить вліянісить много помогъ бы русскимъ въ ихъ дёлё и самъ лично ничего не теряль бы предоставленіень русскону патріарху третьяго міста во вселенской іерархів. И вдругъ въ Москвъ узнають, что надежды ся остались безъ выполненія, что новый полный константинопольскій соборъ рышых дёло въ другонъ синсай и подробнымъ указаніенъ канонической основы своего рёшенія отниналь у русскихъ всякую возножность перерёшенія этого вопроса въ будущенъ. Не трудно было угадать, какъ недружелюбно будуть приняты въ Москве письненныя извёстія о такомъ опредёленіи константинопольскаго собора. Отправленныя отъ имени собора лица, имъвшія особыя порученія отъ патріарха Мелетія, были встрівчены весьма сухо и должны были поплатиться еще долгимъ заключеніемъ за свое неумёнье исполнять дипломатическія порученія. Спустя три года Мелетій писаль по этому случаю царю: "больше трехъ лёть им ожидали возвращенія отправленнаго нами архимандрита, ожидали съ нимъ и нѣкотораго вспоноженія нуждамъ церкви; вибсто всего этого теперь пришелъ въ намъ одинъ чтецъ, бъдный, задолжавшій, съ объявленіемъ, что архимандрить нашь заточень въ Россія"; Мелетій умоляль освободить этого архимандрита и наградить его ради слезъ его матери и своихъ личныхъ хлопотъ для русской церкви<sup>1</sup>). Самый письменный акть соборнаго дёлнія 1593 г., присланный въ Москву, долго оста-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О томъ же писать Мелетій и Борису Годунову, и думному царскому дъяку Василію Щелкалову; въ письмё въ послёднему онъ прибавляль: «Твоей честности прилично было бы не обращать вниманія на болтливость этого архимандрита; онъ кота и монахь, но человёкъ, котя и архимандрить, но немощенъ» (Письма въ сочинение Малишевскаго, т. П. стр. 18—22). Сосод

вался здёсь безъ вниманія и до временть Никона не только не издавался въ печати, но едвали былъ переведенъ и на славянский языкъ 1). Мысль о томъ, что русское царство должно представлять собою третій Рань и русское патріаршество, въ соотвѣтствіе съ этимъ, должно занимать третье мёсто въ ряду другихъ патріаршествъ православнаго Востока, оставалась неизмённою въ Россіи, не смотря на всё опредёленія восточныхъ патріарховъ, ясно и точно формулированныя на константинопольскихъ соборахъ 1590 и 1593 годовъ. Мысдь эта настойчиво выражалась еще прежде въ письмахъ царя Өеодора Ивановича и патріарха Іова, отправленныхъ съ Діонисіемъ тырновскимъ цареградскому патріарху Іеремін, и отказываться отъ этой мысли русскіе считали для себя неудобнымъ. Въ твхъ же случаяхъ, когда приходилось касаться исторіи учрежденія патріаршества въ Россіи и опредбленія правъ его восточными патріархами, русскіе всегда старались обставить это опредѣленіе та-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Патріархъ Никонъ ознакомленіе съ актомъ этого собора считаетъ нео\_ жиданнымъ для себя отврытіенъ во время продолжительныхъ занятій въ патріаршей библіотекѣ (См. предисловіе къ книгѣ «Служебникъ» 1655 г.). Пря мыхъ же ссылокъ и указаній въ русскихъ историческихъ памятникахъ на акты собора 1593 г. до Никона мы не знаемъ. Патріархъ Іовъ въ своей «повѣсти» о царѣ Өсодорѣ Ивановичѣ, описывая учрежденіе патріаршества въ Россіи, не говорить ни о соборѣ 1590 г., ни о соборѣ 1593 г. и все дѣло издагаеть въ общенъ благопріятномъ для русскихъ синслѣ («Русская лѣтопись по Никонову списку» ч. VII, СПБ. изд. 1791 г., стр. 324 — 326; «Исторія россійская» Татищева кн. 5. Москва. 1848 г., стр. 500 — 502). Въ утвердительной грамоть патріарха Өсофана, изданной по случаю поставленія Филарета Никитича на патріаршество, сділана только общая ссылка на хранящееся въ патріаршей московской библіотекв опредвленіе восточныхъ патріарховъ о русскомъ патріаршествё безъ указанія собора, издавшаго это опредёленіе, и степени, предоставленной ему въ общей ісрархін; здёсь въ числё лицъ, подписавшихъ это опредбление, поставлены на ряду патріархи и Мелетій александрійсвій и Іоавинъ антіохійскій («Собр. госуд. гран. и догов.» Ш, № 46 стр., 204). Въ особомъ извёстін о поставленія Филарета Никитича на патріаршество говорится только объ опредёления собора 1590 г., привезенномъ Діонисіемъ тирновскимъ, а о соборѣ 1593 г. вовсе не упоминается («Доп. къ акт. ист.» П, Ж 76, стр. 205, 208). Въ статейныхъ спискахъ московскаго главнаго архива неостранныхъ дёлъ, бывшихъ у насъ подъ руками, им не нашли никакихъ пряныхъ документовъ и указаній, относящихся въ исторіи собора 1593 г. le

кими объясненіями, которыя должны были примирять его съ рёшимостью московскаго правительства удержать третью степень для русскаго патріарха и не умалять его предъ патріархами Востока <sup>1</sup>). Другихъ какихъ-либо офиціальныхъ переговоровъ русскихъ съ Востокомъ о степени русскаго патріаршества болёе мы не видимъ.

Такимъ образомъ, та основная мысль, которая была положена русскими въ дѣло учрежденія патріаршества, не нашла для себя полнаго осуществленія. Мысль эта развивалась на русской національной почвѣ подъ сильнымъ вліяніемъ непосредственныхъ отношеній между церковію и государствомъ. Она состояла въ желаніи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Патріархъ Іовъ въ пов'єсти о житін царя *Θеодора* Ивановича говорить, что Іеремія при посвященія нарекь его четвертних патріархомъ въ церковной ;ерархів; но при этомъ коственно дается разумѣть, что эта четвертая степень за отлученіемъ римскаго папы есть собственно третья степень для русскаго патріарха («Літоп. по Никонову списку» ч. УП, 324; «Ист. рос.» Татищева, кн. 5, стр. 500-501). Въ лётописяхъ же русское патріаршество прямо выставляется зам'яною патріаршества древняго Рима (П. С. Л. IV, 344). Та же мысль проводится и въ предисловіи инконовской кормчей. Въ историческомъ извістіи объ учреждения патріаршества въ Россін хотя сказано, что восточные патріархи «святительская предсёданія устронша сему (русскому) святому престолу ниёти по іеросалимскомъ патріарсь, но и здесь оговорено, что сіе устроено «не россійскаго ради патріаршескаго престола умаленія, яко новопоставлену, но почесть воздающе іеросальнскому патріарху спасеныхъ ради страстей Христовыхъ. (Доп. въ авт. ист. т. П. № 76, стр. 192). Особенно распространено было въ русскихъ хронографахъ ХVП в. слёдующее толкованіе мёста русскаго патріарха въ общей пятериці православныхъ патріарховъ: «Восточные патріархи грамотами своими укрѣпиша и вси согласно утвердиша, да будеть московскій патріархъ виёсто ветхоримскаго пятый патріархъ и да имеетъ достовнство и честь разную съ прочний православными патріархи на вся вёки. Се же по смотрѣнію Божію бысть, да по Христѣ главѣ церкви изобразуется аки пять чувства содержимыя нанначе во главе пять натріарховь, имже преображаетъ древнѣйшаго языка греческаго слово, знаменающее главу карай, въ немже « сказуеть константинопольскаго, а александрійскаго, р россійскаго вийсто римскаго, а антіохійскаго, і ісрусалимскаго патріарховъ (Хронографъ москов. синод. библ. № 151, л. 906 об.; Сборники румянц. музея № СССLXIV, л. 308 об., № ССССLVII л. 860 и импер. публ. библ. изъ толстовскаго собранія отд. І, № 157, л. 282). Digitized by Google

правительства возвышеніемъ сана русскаго первосвятителя украсить и возвыснть русское царство въ глазахъ всего православнаго міра и придать ему значение древняго греко-римскаго христіанскаго царства. По перенесеннымъ въ Россію византійскимъ понатіямъ, русскій государь, наслёдовавшій титулы греко-римскихъ царей, непреивнно долженъ имвть около себя патріарха; этого, по тогдашнимъ понятіянъ, требовала полнота царства и церкви. Русская церковь давно уже считалась самостоятельною и независимою оть греческаго патріарха; русскій митрополить уже успёль развить и укрёпить свою власть въ управленіи дівлами своей церкви; оть него зависёль выборъ епископовъ; голосъ его былъ силенъ на московскихъ соборахъ; онъ офиціально считался главою своей церкви. При всемъ токъ "почести ему было кало", какъ отозвался царь Иванъ IV на соборѣ 1564 года; ему недоставало титула патріарха, чтобы сравняться съ высшини представителями восточныхъ церквей. Къ этону главному побуждению устроить въ России патріаршество присоединались и другія побужденія, также заявленныя въ этомъ двлъ. Съ учрежденіемъ патріаршества въ Россіи дунали представить въ русскоять царстве твердый оплоть для поддержанія православія на Востокъ. Появление этой мысли вызывалось спокойнымъ состояніенъ христіанства въ Россіи подъ охраною православныхъ носковсвихъ государей и тяжелымъ состояніемъ восточныхъ христівнъ подъ игоиъ невърныхъ. Эту имсль поддерживали въ русскихъ унахъ и восточные патріархи, когда обращались въ Россіи съ мольбою "опростать" христіанъ изъ рукъ невёрныхъ (какъ писалъ патріархъ Іеренія) и поддержать на востокѣ слабѣющій лучь христіанскаго просв'ященія (какъ писалъ патріархъ Мелетій). И вотъ, благодаря благочестивому расноложению въ церкви царя Өеодора Ивановича и благодаря случайному прибытію въ Москву восточныхъ патріарховъ, русскій интрополить быль возведень на степень патріарха. Но самое дёло учрежденія русскаго патріаршества происходило не безъ хлопоть и затруднений. Іеренія сань хотвль остаться патріархонь въ Россін; въ Москвъ же хотали нивть патріархонъ

Digitized by GOOgle

своего русскаго человѣка, а не иноземца. Съ двухъ сторонъ заявленные въ этокъ дёлё національные интересы должны придти въ столкновение между собою и были причиною того, что при учрежденін московскаго патріаршества не всё желанія русскихъ были исполнены. Восточные патріархи согласились на отврытіе патріаршества въ Россіи, но не соглашались на предоставление русскому патріарху особаго преимущества во вселенской церковной ісрархін; основываясь на канонахъ древнихъ соборовъ, они предоставляли ему только пятое мъсто въ ряду другихъ восточныхъ патріарховъ. Русскіе же хотвли предоставить ему третье ивсто въ общей церковной ісрархів и, недовольные опредёленість восточныхъ патріарховъ, завязали съ ними переписку, которая окончилась не въ пользу русскихъ. Послёдующая исторія дала лучшую оцёнку всему делу учрежденія патріаршества въ Россіи, веденному иного времени и съ такими хлопотами. Россія XVII въка не только не освободила восточныхъ христіанъ отъ мусульманскаго ига, не только не была центромъ просвъщенія для православнаго христіанскаго міра, но сама постоянно должна была обращаться въ Востову за помощью и совътами въ дълъ исправленія своей церковной обрядности и разръшенія разныхъ возникавшихъ тогда религіозныхъ недоуминій и вопросовъ; восточные патріархи даже нарочно приглашались въ Москву произнесть свой судъ по церковнымъ дёланъ. Судъ надъ Никономъ, однимъ изъ умныхъ и деятельныхъ патріарховъ русскихъ, произнесенный устами восточныхъ патріарховъ, со всею очевидностію раскрыль предь нами взглядь самихь восточныхъ патріарховъ на значеніе русскаго патріарха въ государствѣ и на отношенія его къ Востоку. По словань ихъ, патріархъ долженъ быть во всемъ покоренъ государю, какъ существу, облеченному на землё самымъ высшимъ достоинствомъ и честію; если онъ въ ченъ либо станетъ противиться царю, то не можетъ называться не только архіереемъ, но и христіаниномъ 1). Осуждая Никона за многія его вины, безъ разбора на него взведенныя, восточ-

<sup>4</sup>) Собр. госуд. грам. и догов., IV, стр. 89-90.

ные ісрархи въ лицё его осуждали и всё давнія надежды русскихъ патріотовъ учрежденіемъ патріаршества въ Москвѣ возвысить русскую церковь въ глазахъ всего востока; они говорили, что Никонъ имълъ замыселъ называться папою и патріархомъ, нарушая темъ должное почтеніе къ истинному пап'й и патріарху александрійскому, которому это титло принадлежало искони и канонически; онъ оскорбилъ іерусалинскаго патріархя, назвавшись патріархонъ новаго Іерусалима; онъ хотёль подчинить себё и антіохійскій престоль, стараясь обнанчивою подписью и подложнымъ сочинениемъ быть третьепрестольнымъ. При осуждении Никона, восточные патріархи открыто высказывали пріятную надежду на возстановленіе своей прежней свободы, славы и чести въ глазахъ христіанъ не только русскихъ, но и всего востока; при этомъ они разсчитывали на возстановленіе, даже усиление прежней обычной инлостини изъ России въ пользу своихъ церквей и престоловъ 1). Когда въ концѣ XVII в. византійскія понятія видимо стали ослаб'явать въ Россін, благодаря приливу въ нее новыхъ понятій съ Западной Европы, тогда быль высказанъ другой взглядъ на значеніе патріаршества въ дёлахъ церковныхъ; патріаршая форма церковнаго управленія признана была не необходимою для силы и деятельности церкви; власть патріарха признана даже опасною для государства. Тогда патріаршество въ Россіи было уничтожено, и константинопольскій патріархъ тоже Іеренія своею гранотою безпрекословно утвердиль его закрытіе.

Священникъ П. Николаевский.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Н. Субботина, «Дъло п. Никона» М. 1862 г. стр. 136-187, 245, 247, 248. Digitized by GOOGLE

## Индиферентизмъ в скептицизмъ въ редигіи –

(дев вступи тальныя лекція къ курсу богословія) <sup>4</sup>).

Ми. гг. Въ области научныхъ познаній предметь саный важный и необходиный, изучение котораго наиболёе удовлетворяеть благородной жаждѣ знанія, составляющей непреодолниую потребность человѣческой природы, ----это наука, инфющая своей задачей ръшение вопросовъ самаго высшаго порядка, - вопросовъ о Богъ, о человъкъ, о времени и въчности, о жизни и ся законахъ, однимъ словомъ-наука о религии. Вы не должны слёдовательно удивляться, что эта наука входить, какъ главный и основной элементь уиственнаго и нравственнаго образованія человѣка, въ программу вашихъ занятій. Разсматриваемая какъ со стороны своего предмета, такъ со стороны своего высшаго принципа-Вожественнаго авторитета, который служить ей основаніемь и гарантіей, наука о религіи повелительно требуеть вниманія къ сёбѣ отъ всякаго ума, который мыслитъ, отъ всякой совъсти, которая себя испытываеть. По своему предмету религия касается величайшихъ задачъ жизни: откуда вы произошли и куда стренинся, каковъ принципъ жизни и ся законъ, каково ся послёднее слово, въ чемъ состоить связь, соединяющая конечное съ безконечнымъ, видимое съ невидниымъ, человѣка съ Богонъ. Чего бы человѣкъ ни хотѣлъ и что бы ни дѣлалъ,--онъ не можеть перестать интересоваться наукой о своемъ происхождения, о своей природѣ и о своемъ назначении. Неизбѣжная загадка представляется на каждовъ шагу одинаково и передъ тёмъ, кто избёгаетъ, и передъ тёмъ, кто ищеть ся разрёшенія. Если вопросъ о происхожденія и назначени человѣка не рѣшонъ, то все остается не рѣшеннымъ и темнымъ, н жизни пе достаеть твердаго направленія. Если же, напротивь, дойдуть

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Извлекаемъ эту статью изъ conferences sur la religion, à l'usage des Lycées аббата Тильо (Tilloy), печатаемыхъ въ парижскомъ журналѣ L'enseignement catholique за настоящій годъ. Эти чтенія заслуживають вниманія какъ образци того метода, котораго держатся нинѣ въ преподаваніи религів въ среднихъ и висшихъ учебныхъ заведеніяхъ во Франців. *Н. Б.* 

до того, что дадуть себё на эти вопросы точный отчоть, то свёть, являющійся отсюда, освёщаеть нашь путь и, указывая намь на нашь конень, научаеть нась, въ какомъ направленія вы должны вести нашу жизнь.

Такимъ образомъ, гг., религіозный вопросъ господствуетъ надъ всёми другими научными вопросами и можно сказать, что на немъ опирается зданіе истины. Поэтому ніть изученія болісе законнаго и болісе необходинаго какъ то, которое инфетъ своимъ преднетомъ ръшение великихъ задачъ, указанныхъ нами. Напрасно намъ совѣтуютъ забыть эти неуничтожиныя задачи, напрасно совётують смотрёть лишь себё подъ ноги, говоря, что нёть ничего вверху, ничего виз чувственной природы: всё софизны идеализна и натеріализна никогда не въ состоянія будуть ни разрушить нашей вёры въ божественное, ни потушить въ человёческовъ духё стренленія къ невидимому и безконечному. Вопросы "какъ" и "почему" сохранять всегда для всякаго, кто не отказался отъ уиственной жизни, непреодолниую притягательную силу, высшую прелесть. Не мало, конечно, есть людей легкомысленныхъ, которые не желаютъ отдавать себе въ этомъ отчота, но для умовъ серьозныхъ и внимательныхъ, которые чувствують и понимають себя, для людей, желающихъ жить по человёчески, всегда будеть существовать непреодолимая потребность изучать, рёшать эти вопросы и сообразовать свою жизнь съ убъжденіенъ, которое они пріобрётуть себъ путемъ сознательнаго изслёдованія ихъ. Этому то изслёдованію и должно быть посвящено учение о религи, котораго курсь ны открываень.

Это религіозное изслёдованіе касается области философіи и области вёры; философіи, которая, разумёется, не въ состояніи дать намъ ясныхъ и полныхъ рёшеній, но которая однакоже представляеть намъ содёйствіе своего свёта и своего метода; — вёры, которая, принимая помощь разума до той точки, гдё человёческое знаніе останавливается полуосвёщенное естественнымъ свётомъ разсудка, бросаеть на этотъ полумракъ лучи откровенной истины, такъ что тамъ, гдё философскій разумъ, предоставленный своему собственному свёту, схватываетъ только тёни, приходитъ только къ нерёшительнымъ миёніямъ, къ противорёчивымъ системамъ, откровенное ученіе представляетъ намъ вёрныя рёшенія, подтвержденныя непогрёшимымъ свидётельствомъ Бога и внушающія къ себё уваженіе отъ самого разума.

Что касается метода, которому я предполагаю слёдовать, то я спёшу заявить вамъ, что онъ соотвётствуеть какъ величію предмета, такъ и степени вашего умственнаго развитія, равно какъ и характеру современной критики, — что онъ совмёщаеть въ себё пріемы точной науки, которая наблюдаеть явленія, и философіи, которая отъискиваеть причины, и вёры, которая слушаеть Бога. Мы не можемъ ограничиваться лишь догматическимъ изложениемъ христіанскаго ученія, какъ это дёлается въ элементарномъ курсѣ Закона Божія. Условія настоящаго времени, потоки невѣ-

рія, которое проникаеть въ общество и не щадить и вашего возраста; настепень вашего унственнаго развитія не оставляють возможности конепъ довольствоваться такниъ изложеніемъ, которое было достаточно при ясности върований младенчества. Достигши возраста зрълыхъ убъждений, возбужденные шумомъ, который производить вокругь васъ критика, затрогивающая даже основанія вашей в'тры, вы хотите знать, чего вамъ держаться въ области върованій. Вы хотите, чтобы ваша въра была убъжденіенъ свободнымъ, обдуманнымъ, разумнымъ. Для васъ уже недостаточно, чтобы ванъ говорили о тонъ, чему вы должные вёровать; вы хотите, чтобы ванъ сказали, почему вы должны вёровать; чтобы вань дали опору для вашей вёры. Такое уиственное состояніе ваше обязываеть вашего законоучителя измёнить программу и методъ элементарныхъ чтеній и приступить къ трудностямъ, воздвигнутымъ критикою, придать всему преполаванію характеръ болёе научный. Итакъ, я не буду игнорировать ничего ни изъ открытій науки, ни изъ заключеній философіи о вопросахъ, которые ны будень разбирать; но я инбю вь виду вибсте съ тень отчетливо излагать и учение вёры, и да будеть инё позволено присоединить къ свёту знаній человёческихъ и свёть науки религіозной, свёть мудрости Божественной, открываемой намъ въ словѣ Божіемъ.

Послё этихъ необходимыхъ предварительныхъ замёчаній, прежде чёмъ приступить къ вопросамъ нашей программы, я хочу 1) опровергнуть систему, которая имёетъ предметомъ устранить насъ отъ всякой заботы объ изученіи религіи, и 2) показать, что этотъ индиферентизмъ очень подозрителенъ въ своихъ истинныхъ причинахъ, каковы суть невёжество, ложное направленіе ума и слабость воли.

## I.

Всякое религіозное ученіе необходимо сводится къ тремъ главнымъ пунктамъ: Богъ, вселенная и человѣкъ. Богъ разсматривается, какъ необходимое начало и конецъ вещей, вселенная и человѣкъ разсматриваются въ ихъ происхожденіи, природѣ и въ ихъ отношеніяхъ къ Богу, Который есть ихъ начало и конецъ. Вопросы, относящіеся къ этимъ пунктамъ, принадлежатъ къ самому высшему разряду человѣческихъ познаній, они самые интересные, самые достойные нашего вниманія, и каждый серьезный и разсудительный умъ не могъ бы, не обманувъ самого себя, устранить ихъ отъ своего изслѣдованія. Эти вопросы слѣдующіе: какое мѣсто занимаетъ человѣкъ въ мірѣ

Христ. Чтен № 1-2. 1880 г.

и что онъ долженъ въ немъ дёлать? Есть ли міръ причина самого себя или онъ имветъ Творца? Двйствительно ли онъ есть произведение Причины верховной, разумной и свободной, а не есть только явиствіе слёнаго порядка? Остается ли верховная и творческая Причина чуждою нашей делательности, и можемъ ли мы быть безразличны для ней? Существо безконечное, абсолютное не есть ли отвлеченный идеаль, безъ реальности, безъ личности, или напротивъ оно есть реальный Богъ, живой и личный, отецъ, владыка, законодатель и судія челов'вчества? Что такое религія, что такое долгь, что такое добродѣтель? Имѣетъ ли то, что обозначается этими словами, реальное бытіе, или это лишь чувство чисто субъевтивное? И въ первомъ случав, свободенъ ли человъкъ безнаказанно нарушать предписанія долга и добродътели? Настоящая жизнь есть ли послёдняя цёль человёческаго существованія, или она есть только время испытанія и приготовленія къ иной жизни? За предълами этого міра есть ли другое бытіе, которое объяснить тайны, противорьчія, неровности и исправить всё несправедливости жизни настоящей? Есть ли смерть конечный предель человеческаго существованія или, напротивъ, она открываетъ собою новый міръ, гдѣ высшая сила, сотворившая этотъ видимый міръ и управляющая имъ,-сила, часто сврытая, но никогда не отсутствующая,- разръшитъ молчаніе, которое она хранитъ относительно большей части нашихъ дъйствій, и оправдаетъ часто порицаемое маловъріемъ и невъріемъ свое Провидёніе, увёнчавъ непризнанную на землё добродѣтель и наказавъ наглые успѣхи порока.

Свёть разума достаточень ли для рёшенія этихь вопросовь, или человёкь нуждается для этого въ высшемь свётё, въ сверхестественной помощи и небесномь руководствё? Между нёсколькими положительными религіями, существующими въ человёчествё, — которыя всё утверждають факть этой высшей божественной помощи человёку и изъ которыхъ каждая принисываеть себё въ этомъ преимущество, — есть ли какая нибудь одна, которая носить въ сеоё подлинный и несомнённый характеръ сверхъестественнаго происхожденія, или всё положительныя религіи должны быть разсматриваемы какъ послёдовательныя формы, въ которыхъ обнаруживался

въ различныя эпохи исторіи и цивилизаціи лишь естественный религіозный инстинктъ народовъ?

Таковъ предметъ религіознаго преподаванія, разсматриваемый въ самомъ себѣ и въ его отношеніяхъ въ современной критикв. Всв эти вопросы, философские и богословские, въ той или другой составляють предметь великой борьбы нашего времени. формѣ борьбы, по отношению въ которой мы не можемъ оставаться безразличными, потому что намъ необходимо знать, какъ относиться въ вопросанъ, касающинся насъ такъ близко. Мы далеки отъ нысли оспаривать важность естественныхъ наувъ. Мы признаемъ не менье кого-либо другого ихъ важность и даже необходимость для юношества, которое предназначаеть себя для свободныхъ общественныхъ профессій. Да; упражняйтесь въ наукахъ и словесности, изучайте съ ревностью математику и физику, химію и естественную исторію, геологію и географію, исторію и психологію. Пріобрётеніе этого рода познаній есть законное право разумнаго существа, предназначеннаго для господства надъ міромъ физическимъ и въ то же вреня подчиняющагося въ своей личной индивидуальной жизни безотчетнымъ физическимъ инстинктамъ своей природы; въ стремлении къ изучению этихъ наукъ выражается любовь къ истинѣ и столь естественное желаніе объяснить веливую книгу творенія и обнаружить ся скрытня сокровища. Мы привётствуемъ отъ всего сердца успёхи всёхъ этихъ наукъ, потому что оне предметонъ своимъ имъютъ познание дълъ Божихъ и гения человъка; мы привётствуемъ это великолёпное, годъ отъ году возрастающее торжество духа надъ матеріей, достигнутое знаменитыми учеными, которые изучають и объясняють законы природы, измѣряють неизмъримость небесъ, отъискивають въ нихъ новыя свътила. Мы привётствуемъ колоссальные труды этихъ неутомимыхъ піонеровъ знанія, которые съужбли открыть, изучить и направить на пользу промышленности, наувъ и искуствъ самыя могущественныя, самыя сврытыя силы природы. Уподобляясь Всемогущему, наука дёлаеть вътры своими врильями и огонь своимъ слугою. Она сдълала молнін ручными и бури поворными. Подъ пламенными стопами пара и электричества разстоянія уничтожаются и отдаленнёйшія страны.

~<u>11</u>\*ð'

земли сближаются нежду собою. Но какъ бы ни были чудесны результаты естествознанія, которое научаеть вась уравнивать долины. прор'євывать горы, украшать земное отечество, улучшать условія существованія, позвольте однако сказать, что эти успѣхи не составляють всёхъ условій человёческаго счастія. Выше этой науки о видимой природѣ есть еще другая ваука болѣе важная, которою человѣкъ не можетъ пренебрегать, которая даетъ ему отчетъ о немъ самомъ, его началъ и концъ, о его происхождении и назначения: это наука о религи, которая говорить о Богѣ и человъкъ и о тъхъ отношеніяхъ, которыя существуютъ между ними. Нъть неизбъжной необходимости для человъка владъть всъмн естественными познаніями, быть глубокимъ математикомъ или великимъ философомъ; но что необходимо и безусловно необходимо для каждаго — это знать: зачёнь я нахожусь на зенлё, я, который раньше или позже, долженъ ее покинуть; для какой цвли я здёсь существую; къ какой цёли долженъ я направлять мон труды, и какіе законы долженъ я исполнять, чтобы достичь этой цели; однимъ словомъ: каково мое назначение и какимъ способомъ я могу достигнуть его. Понятно, что безъ этихъ познаний изучение всёхъ другихъ наукъ не имъло бы особенной цъны. Наши разнообразные труды остались бы безъ цёли и безъ причины, и наши дёйствія были бы не болёе, какъ механическія движенія автомата, который действуеть такъ, а не иначе только потому, что такъ заведены его волеса. Какая польза въ токъ, что я знаю всё естественныя науки, если я не знаю главнаго --- науки о самомъ себъ, составляющей предёль и цёль всёхь познаній. Представьте себё, что вы встрвилете путешественника, идущаго на удачу со своей поклажей на плечахъ, который сказалъ бы ванъ, что онъ не знаетъ ни откуда онъ идетъ, ни куда онъ направляется, что онъ не имветь опредвленной цвли и не хочеть даже осведомиться о предълъ, въ которому онъ долженъ стремиться. Вы сказали бы, что этоть человёвь находится не въ нориальномъ состояния уиственныхъ способностей. Но такое состояние не похоже ли на состояние человъка, который, ясно сознавая всю важность вопросовъ о своемъ происхождении, природе и судьбе, о конечноить и безконечноить,

нисколько би не заботился достигнуть категорическаго рёшенія этихъ вопросовъ, того рёшенія, которое ему можетъ дать лишь религія?

Такимъ образовъ во всѣ времена всемірной исторія всѣ возвышенные уны и честныя души нисколько не сомнъвались въ важности этихъ вопросовъ, въ необходимости найти на нихъ отвётъ. Они разсматривали ихъ какъ основание и исходный пунктъ всявой морали, всякой философіи и всякой религіи. И древніе философы, несмотря на мракъ, облегавшій ихъ умственный горизонтъ, и на ихъ безсиліе рёшить вполнё эти великія задачи, провозглашали какъ первое правило мудрости это знаменитое изрѣченіе: "познай самого себя". Итакъ индиферентизиъ по отношению къ предметанъ религіознаго образованія во всякомъ случав безразсуденъ и преступенъ; безразсуденъ потому, что первая потребность, первый законъ человёческаго духа состоить въ томъ, чтобы знать самого себя въ своемъ происхождении, въ своей природъ, въ своемъ назначении и въ своихъ отношенияхъ къ Богу и міру; преступенъ по тому уже одному, что индиферентизиъ осуждаетъ духъ на незнаніе того, что ему нужно болѣе всего внать. Прибавлю, что если мы будемъ разсматривать познаніе религіи со стороны ся положительнаго авторитета, то и тогда индиферентизиъ будетъ не менъе безразсуденъ и не менње преступенъ.

Относительно всей совокупности фактовъ и законовъ, которые составляють религіозное знаніе, христіанство представляеть намъ ученіе, которое основывается на авторитетѣ самого Бога, и утверждаетъ, что оно есть божественное откровеніе; между тѣмъ его догматы отвѣчаютъ на всѣ интересующіе насъ вопроси о происхожденіи, природѣ, обязанностяхъ и назначеніи человѣка. При существованіи такихъ положительныхъ и точныхъ преданій, постоянно преемствуемыхъ въ теченіе 18-ти столѣтій между милліонами вѣрующихъ, можно ли быть столь безпечнымъ, чтобы отвергать съ улибкой презрѣнія, какъ недостойную-де нашего изслѣдованія, религію, которая является передъ нами какъ выраженіе истины касательно всѣхъ великихъ задачъ жизни? Нѣтъ, потому что независимо отъ интереса, связаннаго съ этими вадачами, христіанство

занимаеть въ исторіи человѣчества и въ особенности въ преданіяхъ европейскихъ народовъ мёсто слишкомъ важное для того, чтобы позволительно было серьезному уму проходить мимо его, не удостоивая даже ознакомиться съ авторитетомъ тёхъ свидётельствъ, которыя оно представляеть въ подкрѣпленіе своего ученія, и наконецъ исключить его изъ программы своихъ занятій. Христіанствогосподствующая религія въ Европ'я; оно составляеть религію вашихъ семействъ, вашу собственную; оно имъетъ всюду своихъ учениковъ во всёхъ классахъ общества, во всёхъ клинатахъ; оно имъетъ ісрархію, которая блистаетъ во всъхъ концахъ земнаго шара; оно пріобрёло привязанность, удивленіе самыхъ лучшихъ геніевъ; оно проникло въ наши учрежденія, въ наши законы, наши нравы, и у всёхъ народовъ, принявшихъ его, породило новую цнвилизацію. Разсматриваемое съ одной челов'вческой точки зр'внія. христіанство есть величайшее событіе исторіи, есть могущественнъйшее учреждение изъ всёхъ, намъ извёстныхъ, возбуждающее наше внимание и уважение тою непобъдимою силою, по которой оно устояло противъ всёхъ противодёйствій, противъ всёхъ нападеній въ течение 18-ти въковъ. Сами его противники не могуть не удивляться его учению. "Христіанство, говорить одинъ изъ нихъ, есть самая совершенная и, если можно такъ выразиться, самая религіозная изъ религій" 1). "Церковь, говорить другой, имветь отвѣты на всѣ интересующіе насъ вопросы; она научаетъ человѣка о его началѣ и его концѣ, т. е. обо всемъ томъ, что ему необходимо для направленія и утёшенія въ своей жизни" 2). "Она соединяеть самую умную истафизику съ самой совершенной и, если ножно такъ выразиться, самой реальной простотою..." 3).

Религія, которая представляеть, по признанію противниковь ея, такія черты величія, — ученіе, которое содержить "отвѣты на всѣ вопросы, насъ интересующіе," кожеть ли не возбуждать само по себѣ всего нашего вниманія. Я согласенъ съ тѣмъ, чтобы это ученіе приникалось послѣ обсужденія свидѣтельствъ, которыя оправдывали бы

<sup>1)</sup> Renau, Etudes religieuses, p. 19, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jules Simon, Religion naturelle, preface.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Jules Simon, Liberté de conscience, introduction.

истинность его передъ разумомъ; но отвергать его, съ самаго перваго взгляда и по предубъжденію безъ всякаго изслёдованія его внутренней истины, было бы конечно доказательствомъ легкомыслія и безпечности, которыя осуждаются одинаково и разумомъ и совёстью.

Итакъ слёдуетъ дать себё отчетъ въ великомъ фактё учрежденія христіанства, изучить его въ его началё и въ его развитіи, найти объясненіе успёха этой религіи, которая во всё времена имѣла преимущество овладѣвать человѣческою душою, вчушать самое геройское самоотверженіе, равно какъ и возбуждать самую непримиримую ненависть со стороны своихъ противниковъ; разуму нужно знать, почему ему должно держаться авторитета христіанскаго символа, который "содержить въ себѣ отвѣть на всѣ вопросы" и который исповѣдуется во всѣхъ странахъ земнаго шара, на всѣхъ языкахъ; слѣдуетъ знать, можетъ ли этотъ символъ, который соединяетъ "самую возвышенную метафизику съ самой реальнѣйшей простотою" и передъ которымъ склонялись лучшіе геніи цивилизаціи, какъ-то: Августинъ, Паскаль и Декарть, Боссюэть и Лейбницъ,—выдержать испытаніе и получить согласіе нашего разума.

Вотъ что здравый смыслъ, разумъ и нашъ собственный интересь повелёвають намъ. Хотёть отвратить ваше внимание оть ученія, которое предлагается ванъ какъ высокоавторитетное, хотёть исключить его изъпрограммы вашихъ занатій, не освёдомившись даже о важности писаній, которыя служать свидівтельствонь его истини, это значить обнаружить неразсудительность и-даже более -- положительное безразсудство. Нужно или принять божественное начало христіанства и покориться его ученію, или же отвергнуть и въ послёднемъ случав смотрёть на него, какъ на дёло чисто человёческое. Между этими двумя крайностями для васъ невозножна середина. Но, что бы быть основательнымъ, для этого всякое утвержденіе, равно какъ и всявое отрицаніе истины ученія, предполагаеть знаніе, изслёдованіе этого ученія; слёдовательно сказать, что мы не хотимъ изслёдовать божественность христіанства, отказываемся повёрять истин ность его ученія о великихъ задачахъ жизни, это значитъ нарушить законъ человѣческаго духа. Мы должны сознаться, что встрѣчаются

- 167 -

люди, которые бывають согласны въ этомъ случав отказаться отъ самаго лучшаго преимущества своей природы, отнестись безучастно къ самымъ важнымъ предметамъ, равно какъ есть не мало и такихъ, которые хвалятся своимъ скептицизмомъ, присутствуя съ улыбкою на устахъ и повидимому съ холодомъ въ сердцё при великихъ религіозныхъ торжествахъ, называя ихъ комедіями. Но это доказываетъ только то, что для легкомыслія человёка нётъ гранипъ. Мы съ своей стороны можемъ лишь жалёть такихъ людей...

Безразсудный и преступный въ самомъ себъ. редигіозный индиферентизиъ, если мы его будемъ разсматривать въ его послѣдствіяхъ, есть чудовищная нельпость. Если бы существованіе человъка ограничивалось узвою сферою земной жизни, еслибы вопросы о происхождении и назначении были только одною отвлеченною теоріею, не предписывающею никакого долга, никакой практической обязанности, то можно было бы объяснить, если не оправдать, этотъ упорный индиферентизиъ. Но дёло въ томъ, что религія въ существъ своемъ практична; она не есть только теорія, она законъ обязательный для всёхъ людей, имёющій свою санкцію, --- законъ, котораго мы не можемъ не знать, не подвергая опасности самые дорогіє наши интересы. Я безнаказанно могу не знать трудныхъ задачъ математики и геометріи; это незнаніе никопиъ образомъ не подвергнеть опасности моей будущности. Но знать -- есть или нъть Богъ, Творецъ, Законодатель и Судія человъчества, постановиль ли этоть Богь человъку обязанности, въ которыхъ Онъ потребуеть отчота; знать, есть ли за могилою высшая жизнь, воторая исправить несправедливости настоящей жизни, накажеть преступленія и наградить добродѣтель; знать, открылся ли Богь человъку, основалъ ли Онъ религію, предписаніямъ которой мы должны слёдовать подъ страхомъ подвергнуться приговору Его правосудія въ будущей жизни: это ни для кого не безразлично. Игнорировать такой великій предметь, отказываться оть рёшенія этихъ великихъ задачъ, отвъчая: какая инъ нужда до нихъ,---это значитъ обнаружить самую безумную неосмотрительность.

Мив остается теперь показать вамъ, что индиферентизмъ по отношенію къ вопросамъ религіи, разсматриваеный какъ въ своихъ

причинахъ, такъ въ оправданіяхъ, къ которымъ онъ прибѣгаетъ, обнаруживаетъ въ самомъ себѣ поразительное забвеніе правилъ какъ логики ума, такъ и логики нравственнаго долга.

## II.

Первая причина скоптицизиа это-невѣжество въ преднетахъ религія. Странная вещь! возраженія человёка, ничего незнающаго о положеніяхъ естественныхъ наукъ, противъ физики, химін, механики вызывають нашу улыбку. Мы не придаемъ имъ никакого значенія, потому что возражающій совершенно не компетентенъ въ той наукъ, которой заключенія, наилучшимъ образомъ доказанныя, онъ оспариваетъ. Когда же дёло идетъ о религін, заключающей въ себт все, что есть самаго возвышеннаго въ культуръ человъческаго духа, обыкновенно дужають, что и безъ предварительнаго ея изученія можно пренебрегать ею или противор'вчить ся ученію; и отрицанія, даже когда они исходять оть писателей, никогда не ИЗУЧАВШИХЪ религіи или ИЗУчавшихъ ее весьма поверхностно, неиолно, принимаются какъ приговоры знанія. Кто не видаль юнопей, съ гордостію провозглашающихъ, что они ничему болѣе не върятъ. Для нихъ учители и родители, Церковь и преданія, веливіе люди и великіе в'яка,---все это для нихъ ложь, глупость, суевъріе, мракъ. Они одни знаютъ все. Для всяваго очевидно, что сужденія, которыя эти юноши безъ изслёдованія произносять о релитіи, не имёють нивакого значенія передъ судомъ здраваго смысла, потому что они высказаны не компетентными судьями. И не удивительно, что эти полодые люди относятся совершенно безравлично въ религіи, которой они не знають, которой учение они такъ свысока третирують, въ которую они никогда не углублялись. Другое дело отрицанія, высказываемыя писателями и учеными болёе или менёе извёстными, которые знають всв науки, за исключениемъ, впрочемъ, науки о религи. Здёсь есть надъ чёмъ подунать. Но в здёсь ны охотно соглашаемся съ выводами, которые они намъ дають въ области знанія о природѣ которымъ они владъютъ; но въ наукъ, въ которой они не знаютъ даже азовъ или которую они изучали очень поверхностно, ихъ суждение

Digitized by GOOQ

не имбеть значенія; они не вомпетентны, потому что не знають предмета, о которомъ высказываются.

Сколько разъ, читая произведенія писателей важныхъ и серьезныхъ, но враждебныхъ или просто индиферентныхъ по отношенію къ религіи, я останавливался, смущенный и какъ бы оглушенный ихъ глубовинъ невъжествонъ въ религіозныхъ преднетахъ. И враждебностью такихъ-то учоныхъ пользуются, чтобы оправдать свой индиферентизнъ! Отвергають религио по свидётельству тёхъ, воторые осуждають ее, не зная ся! Согласитесь, гг., что отрицаніе, такъ мало мотивированное, не можетъ быть названо ни философскимъ, ни научнымъ. Неужели вы думаете, что Босскоэтъ, Фенелонъ, Паскаль, Мальбраншъ, Декартъ и еще прежде нихъ Оона Аквинать, Ансельмъ, Августинъ посвятили бы свою жизнь на защиту нелёностей и умерли бы, исповёдуя химеры? Неужели вы дунаете, что свидётельство этихъ учоныхъ, которые глубоко изучили науку о религіи, должно им'ять значеніе не больше, чамъ свидівтельство учоныхъ, не знающихъ ее? Неужели вы думаете, что въ течение 18-ти въковъ столько людей несравненныхъ по своему генію, знанію и добродѣтели могли рѣшиться со столь удивительнымъ согласіемъ исповѣдывать сиѣшное ученіе и исповѣдывать его съ такою глубовою вѣрою, что многіе изъ нихъ не усумнились бы запечатлёть его своею кровью? Признайтесь по крайней мёрё, что это было бы крайне странное явленіе, явленіе небывалое въ исторів. "Но что же они нашли", восклицаеть Восскоэть въ негодованія на то предубъжденное легвомысліе, съ которынъ невърующіе высказываются о религін, "что же они, эти певбрующіе нашан въ христіанствѣ такого, что они познали лучше, нежели другіе? Какое невъжество, и какъ легко было бы ихъ опровергнуть, -- если бы они, робкіе и предубъжденные, не боялись быть вразуиленными! Дунають ли они, что лучше увидёли тё трудности, котерыхъ они не преодолёли, чёмъ другіе, которые видёли и презрёли ихъ?" Мы требуень отъ недиферентистовъ и невърующихъ, чтобы они, прежде нежели осуждать догнаты христіанства, произвели серьезное и внимательное изслёдованіе ихъ. Справедливость и законность требують, чтобы они не высказывались противъ насъ прежде, не-Digitized by Google

жели выслушають насъ. Пусть они изслёдують религію въ ея источникахъ, ея ученія, съ духомъ свободнымъ оть предразсудковъ, съ прямою и чистою волею, съ полною добросовёстностью и тогда пусть высказываются! Печать истины такъ явно напечатлёна на нашемъ ученіи, что мы не сомнёваемся въ результатё ихъ изслёдованія.

Вторая причина индиферентизна по отношенію въ религіи есть предубёжденная и ничёмъ неоправданная увёренность въ результатахъ, достигнутыхъ и имёющихъ быть достигнутыми науками положительными. Мы отдаемъ честь наукамъ, которыя спеціально занимаются матеріальными интересами, и едва ли было бы справедливо не привётствовать тё побёды, которыя онё совершили въ области изученія природы. Мы знаемъ и вмёстё съ Дантомъ провозглашаемъ, что всё науки суть сестры между собою, что промышленность есть дочь Бога и отображеніе божественнаю монущества, которое сотворило и управляеть міромъ. Религія, философія, индустрія суть составныя части одного цёлаго.

Но исключительное изучение естественныхъ наукъ влечетъ за собою опасное искушение, устоять противъ котораго нужно унёнье. Вслёдствіе успёховъ, достигнутыхъ и инёющихъ быть достигнутыми въ изучении природы, возникли надежды болье химерическия, нежели удобоосуществимыя, о возможности подобныхъ же отврытій въ области отвлечонныхъ началъ; естествознание стало слишкомъ иного воображать о своихъ силахъ и, подобно всёмъ великимъ силамъ, оно забыло свои границы. Изъ порядка естественныхъ вещей, который собственно ему принадлежить, оно вторглось въ порядокъ сверхъестественный, гдъ и запуталось. Гордясь своими усивхами, наука о природъ надъется найти объяснение міра сверхъестественнаго посредствоиъ міра естественнаго, ключемъ котораго она владбетъ, и она пророчитъ эпоху, когда въ состояния будетъ бросить свёть на всё факты, доселё еще необъясненные. Для науки о природъ не должно быть больше тайнъ и настанетъ день, въ который человъкъ, посредствоиъ совершеннъйшаго изученія законовъ природы, овладеютъ причиною всёхъ вещей. Основательны ли эти надежды?

- 171 -

изучение религи подъ тёмъ предлогомъ, что достовёрность въ предметахъ религіозныхъ не достигаетъ математической или физической очевидности. Я охотно признаю, что математикъ напр. никогда ничего не пойметъ въ религіи, если онъ будетъ въ ней искать натематическихъ доказательствъ, которыхъ въ ней не существуеть. Но человъкъ имъетъ не только математическія и физическія достовёрности; онъ имбеть еще достовёрности созерцанія, разума, сердца; онъ имветъ достовврности историческія, которыя представляются ему съ авторитетовъ не меньшимъ, чёмъ физическая или натематическая очевидность. Мы должны принять это во вниманіе и отвергнуть эту антифилософскую исключительность, которая, устраняя главнъйшіе способы изслёдованія, находящіеся въ распоряженія человѣка, не достигаетъ ничего вромѣ совращенія области знаній. Говорять, что когда родители барона Коши спросили совъта у Лагранжа васательно порядка обученія своего геніальнаго математика сына, то Лагранжъ отвѣчалъ: "Не позволяйте ему открывать натематической книги прежде, чвиъ онъ окончить курсъ словесныхъ наукъ". Указывая такую программу занятій для математика отъ природы, Лагранжъ имёлъ въ виду подчинить его самой плодотворной дисциплинъ. Мы не хотимъ сказать, чтобы естественныя науки были сами по себъ гибельны, но онъ необходимо должны быть сопровождаемы философскимъ и нравственнымъ образованіенъ, которое служило бы имъ противовѣсомъ. Умъ, наиболёв зрёлый и способный наблюдать совокупность истинъ,---тотъ, который изучить науки духа и науки матеріи въ стройной параллели.

Всё великіе учоные были религіозны, потому что всё знанія, проходя передъ лицомъ этихъ общирныхъ умовъ, сохраняли въ нихъ прекрасное равновѣсіе. Я могу здёсь указать на богословское образованіе Паскаля и Декарта, Ньютона, который провелъ послёдніе годы своей жизни въ изслёдованіи тайнъ Апокалипсиса, Эйлера, который оставилъ сочиненіе подъ заглавіемъ "Защита Откровенія", Лейбница, который былъ настолько знакомъ съ религіозными вопросами, что могъ предлагать возраженія Босскоэту. Наконецъ большое число научныхъ свётнять въ Германіи, Англіи,

Америкъ, не считая французскихъ, каковы Кювье, Алекс. Броніаръ, Бине, Віо, Амперъ, Коши, Марсель де-Серръ и де-Бленвиль, свидътельствують, что удаляетъ отъ въры не обладаніе знаніемъ природы, но отсутствіе знанія религіи.

Сколько натуралистовъ, вслёдствіе неполноты своего образованія, принимаютъ за вселенную только то, что они въ ней знаютъ, и мѣрятъ истину количествомъ своихъ опытовъ! Это умы не уравновѣшенные, потому что слишкомъ большая тяжесть на одной сторонѣ ихъ головнаго мозга и слишкомъ малая на другой перевѣшиваетъ вѣсы ихъ разсудка въ одну сторону. Излагая причины скептицизма, я принялъ во вниманіе только одинъ элементъ умственный. Но въ скептицизмѣ участвуетъ еще элементъ нравственный, гораздо болѣе важный.

Каковы бы ни были предразсудки и заблужденія ума въ отношеніи въ религіи, не слёдовало бы отчаяваться въ перемёнё къ лучшему, если бы имъ не содъйствовало разстройство воли. Способъ воспитанія, вліяніе среды, интересы, честолюбіе, во что бы то ни стало ищущее популярности, могуть вести къ индиферентизиу. Но ни для кого не тайна, что если религія встрёчаеть такое большое число противниковъ, то не потому, что у ней нётъ математической или физической доказательности, но потому что она есть правило и узда, и что всяки не безъ труда върить истинанъ, налагающимъ на него трудныя обязанности; эти такъ называемые индиферентные умы, часто суть не что иное вавъ больныя совёсти, и пора ихъ отступленій отъ христіанства есть именно пора ихъ дурныхъ увлечений; такимъ образомъ истинная причина этихъ отступленій отъ въры есть не таянственная неясность нашего догната, но чистая строгость христіанской нравственности не мирящейся со страстями. Еще Мальбраншъ сдълалъ слъдующее остроувное замвчаніе: "если математическія науки отличаются неоспоримой очевидностью, то это потому, что никакая человъческая слабость не заинтересована въ опровержени ихъ; но если бы когда нибудь квадратъ гипотенузы или биномъ Ньютона сопровождались какою нибудь правственною обязанностью, геометрія сдёлалась бы предметомъ софистиви".

Воть младенецъ. Набожная мать, умный учитель бросили свнена вёры въ его молодую душу, которая вскорё сдёлалась плодотворнымъ полемъ, гдё подъ вліяніемъ религіознаго воспитанія расврылись и распустились весенніе цвёты чистоты и благочестія. Религія, симпатичная для его разума и для его сердца, сама собою внёдрилась въ нихъ безъ усилій. Онъ даже не подозрёвалъ, чтобы можно было высказать малёйшее сомнёніе въ истинё религіи, которая покорила его разумъ величіемъ и высотою своихъ дегнатовъ, увлекла его сердце святостью своей морали, возбудила его удивленіе поэзією своего богослуженія. Но ребенокъ выросъ, и вотъ пламенная въра первыхъ годовъ уступила мъсто индиферентизму, увлеченіямъ души, независимости ума и сердца. Этотъ блудный сынъ удалился отъ храмовъ Божінхъ, которые онъ такъ почиталъ, и отъ всёхъ вёрованій, которыя были утёшеніенъ и опорою его жизни. Что произошло въ исмъ? Откуда такая перемъна? Было ли это результатомъ разумнаго изслъдованія религія? Не пріобръль ли онъ убъяденія, что върованія его были ложны? Нівть, онъ никогда не давалъ себт труда подвергнуть изслъдованию разума догматы вѣры. Но дуновеніе дурныхъ страстей пронеслось надъ его душою. Этоть полодой человень уступиль обольщеніямь обнанчивой сирены, которую называють сластолюбіень. И такъ какъ его въра повелъвала ему противиться ся обольщениямъ, такъ какъ его христіанская сов'ясть протестовала противъ слабостей его сердца, то онъ старался примирить свою совёсть со своими страстями и затемнить божественныя внушенія вёры. Недовольный вёрой за то, что она не позволяетъ ему въ мірѣ наслаждаться радостями порока, онъ обращается противъ ися, онъ ищетъ у пауки софизиовъ, чтобы осуждать ее, потому что онъ самъ осуждается ею. И вотъ онъ отвергаеть вёрованія своей натери, желаеть въ глубинё своей души, чтобы они не были истинными; его совъсть побуждаеть исповёдывать ихъ, а его страсти въ то же время побуждаютъ отвергать ихъ, чтобы онъ не чувствовалъ себя обязаннымъ поворяться имъ. Онъ заграждаетъ свой разумъ отъ всёхъ доказательствъ, которыя напоминають ему о божественности его вёры, онъ объявляеть ихъ безсильными убъдить его, и между твиъ принижаеть

— 177 —

безъ повърки и безъ изслъдованія всъ системы, которыя направлены противъ нея. И это отступленіе отъ въры, которое представляютъ напъ какъ результатъ обдуманнаго изслъдованія разума, вступарщаго будто бы во владёніе своими правами, увы, есть не что иное, какъ только дёло воли, лишенной мужества.

Вотъ, гг., тайна иногихъ невърій, вотъ причина наклонности принимать въ разсчетъ болье неясности ученія въры, нежели широкій пламень религіознаго свёта, гдё истина сіяеть съ побёдоноснымъ блескомъ; вотъ объяснение, почему съ большимъ удовольствіємъ слушають то, что говорять противь вёры христіанской, нежели то, что говорится въ ея пользу. Человъкъ, нравственно совращенный, избъгаетъ свъта, потому что свътъ изобличаетъ его и, если бы онъ быль пранодущенъ, онъ отвётилъ бы тёнъ. которые у него спрашивають отчета въ его невъріи, словани, которыя Цицеронъ вложилъ въ уста Веллея: "Кто ногь бы перенести иго учителя, котораго должно бояться день и ночь, внижая всему и не забывая ничего" 1). Фихте справедливо замѣтилъ: "наша философская система часто есть не что иное, какъ исторія нашего сердца"<sup>2</sup>). И такъ, если ны искренно любинъ истину, то ны должны бороться противъ этихъ слабостей воли, противъ этого обязна санихъ себя нами самими, должны вности въ изучение религи ту совершенную добросовъстность, которая не задужывается приносить истинъ всъ жертвы и исполнять всъ обязанности, которыя истина налагаеть на каждаго добросовёстнаго ся изслёдователя. Страсть опрачаеть разсудовъ и даеть ложное направление суждению; OHA покрываеть душу завёсою, которая ляшаеть ее созерцанія истины. "Блаженны чистые сердценъ, ибо они Бога узрять". Эти слова, гг., выражають законь столь же философскаго порядка, сколько и порядка сверхъестественнаго. Есть внутреннее сродство нежду истиною и чистотою сердца. Руссо сказалъ: "Сынъ ной, соблюдай свою душу въ состояния всегда желать того, чтобы быль Вогь, и ты никогда не будешь соинъваться". Я прибавиль бы: соблюдай свою душу въ состоянии всегда желать того,

Христ. Чтен. № 1-2. 1880 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>, De natura Deorum. I, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Théod. I, U.

чтобы религія съ ея догматами, съ ея десятословіемъ, съ ея вѣчными уставами была истинною, и ты никогда не будешь сомиѣваться.

Платонъ далъ хорошее толкованіе этой истины: "Пусть возьмуть (говорить онъ, разсуждая о душахъ омраченныхъ, оматеріализированныхъ чувственностью), пусть возьмуть эти души съ ихъ дътства, пусть отсъкутъ и отдълять оть нихъ то, что наложили на нихъ чувственныя страсти, пусть ихъ освободятъ отъ ихъ привязанностей къ удовольствіямъ стола и сластолюбію, пусть снимуть съ нихъ эту тяжесть, которая увлекаетъ къ низшимъ предистамъ взоръ духа: тогда этотъ самый взоръ въ этихъ самыхъ людяхъ, освобожденныхъ отъ этихъ препятствій, направится къ предметамъ истиннымъ и будетъ созерцать ихъ съ проницательностью" 1).

Что справедливо относительно времени Платона, справедливо и относительно нашего времени, и если такъ много людей противится истинъ, то это потому, что они не хотятъ понять се изъ боязни быть обязанными дълать добро.

Сохрани Богъ, чтобы мы смотрѣли на всѣхъ противниковъ вѣры, какъ на подвластныхъ этой тираніи страстей, ослѣпляющихъ духъ! Я хочу сказать только, что большее число между ними было бы менѣе враждебно къ религіи, если бы обладало нѣсколько большею долею нравственности въ практической жизни.

Наконецъ, гг., если бы, несмотря на вашу добросовъстность, добрую волю и чистую нравственность, свътъ въры не озарилъ бы вашихъ умовъ, если бы сомнъніе осталось, несмотря на дълаемыя вами усилія достигнуть вожделённыхъ, но постоянно удаляющихся береговъ истины, то что нужно дълать? Слёдуеть ли отчаяваться въ истинѣ? Нътъ, нужно, нужно молиться. "Но какъ молиться? Въ томъ состоянии сомнѣнія, въ которомъ я нахожусь, мнѣ не къ кому обратиться съ молитвою, мое сердце не имѣетъ даже того жертвенника для неизвъстнаго Бога, который былъ въ Асинахъ".

Нѣтъ нужды; нужно все-таки молиться. Вы не знаете, есть ли Вогъ, но вы также не знаете навѣрное, что Его нѣтъ и вы согла-

<sup>4)</sup> Républ., lib. VII et IX. 586.

— 179 —

ситесь, что, если Онъ существуеть. Онъ услышить васъ и можеть придти въ вамъ на помощь. Итакъ вы можете молиться условно, на всякій случай, какъ заблудившійся путникъ ночью вричить въ пространство (гдѣ можеть быть его голосъ затеряется, но гдѣ также, можеть быть, онъ встрётить человѣческое ухо, которое услышить) и зоветь невидимаго проводника, чтобы навести его на путь.

Нёть такого человёка, который, какъ бы ни былъ онъ рёмителенъ въ своемъ скептицизиё, не могъ бы произнести слёдующей молитвы:

«О, если правда, что есть выше человѣка какое то Существо, болѣе могущественное и лучшее чѣмъ человѣкъ, отъ Котораго человѣкъ зависить, я умоляю это Существо Его благостію употребить Свое могущество на помощь мнѣ. Оно видитъ мое искреннее желаніе, мое недовѣріе къ самому себѣ, мое обращеніе къ Нему. О, Существо безконстно совершенное! Если правла. что Ты существуешь и слышишь желанія моего сердца, то откройся мнѣ, сними завѣсу, которая покрываеть лицо Твое, сохрани меня отъ опасности не знать Тебя, отъ блужданія вдали отъ Тебя и отъ опасности потеряться въ напрасныхъ понскатъ Тебя. О истина, о мудрость, о верховная благость! Если правда, что Ты все то, что говорять о Тебѣ, и что Ты меня сотворилъ для Себя, не потерии, чтобы я существовалъ для меня самого и чтобы Ты не владѣлъ Твоимъ твореніемъ, открой мнѣ глаза, явнсь Твоеху творенію » <sup>1</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Fénélon, Première lettre sur la Religion.

# Болбе краткія статья.

### I. Стереотипныя изданія свящ. книгъ ветхаго и новаго завѣта.

Стереотипное искусство своимъ возникновеніемъ въ Россіи обязано «Россійскому Библейскому Обществу» при посредствъ дъятельнаго члена его, англійскаго пастора Джона Патерсона.

б-го декабря 1812 года Высочайше утверждено было въ СПБ. Библейское Общество, которое по Высочайшему указу 4 сентября 1814 года стало именоваться Российскима Библейскима Обществомъ. Оно имѣло своею цѣлю-распространеніе въ народѣ употребленія библін или свящ. книгъ ветхаго и новаго завѣта. Руководимое горячо сочувствовавшимъ этому дѣлу вняземъ А. Н. Голицынымъ, а также многими высшими јерархическими лицами, Общество съ слъаующаго же 1813 года открыло свою двятельность печатаніемъ, продажею по дешевой цёнё и даровою раздачею свящ. внигъ. Отовсюду посыпались выражения благодарныхъ чувствъ и похвалы новообразовавшемуся Обществу. Писали и благодарили Общество духовные, писали своемъ восторгѣ люди чиновные, писали Обществу о томъ же полуграмотные крестьяне и казаки съ пожеланіемъ «Божіей помощи» Обществу. Польза и важность Общества быстро росли въ сознанія сотней тысячъ людей. При такомъ повсюдномъ сочувствія очевидно возрастало и требованіе на св. книги, что озабочивало Общество, такъ что оно скоро съ прискорбіемъ и печалію въ сердцѣ сознало, что этихъ требованій оно «при всёхъ своихъ усиліяхъ нынё вдругъ никакъ удовлетворить не можетъ», и что-вообще «дъло сіе (снабженіе библіями) общирно и многовидно становится въ исполнении своемъ». Въ такомъ подожении было дёло Росс. Библ. Общества въ 3-мъ году его существованія: Обществу предстояло большое затрудненіе. Для удовлетворенія требованій на его изданія, возраставшихъ «до непомърнаго

числа», нужно было принять особыя мъры, придумать особыя средства. Въ этомъ-то послёднемъ случай пасторъ Патерсонъ оказаль Обществу неоцененную заслугу, предложивъ печатать св. книги стереотипомъ. Стереотипъ (отъ греч. stereos плотный, твердый и суроз отпечатовъ) есть особый способъ печатанія: сначала набирается обыкновеннымъ наборомъ форма, а потомъ эта форма заливается гартомъ. Важность стереотипа заключается въ томъ, что разъ составленныя такимъ образомъ стереотипныя доски могли служить для отпечатанія съ нихъ инсколекихо сото тысяча экземпляровъ. Польза отъ стереотипнаго искусства какъ нельзя болёе отвёчала желаніямъ Общества. Стереотипнымъ изданіемъ Общество достигало двоякой цёли: оно могло теперь при посредствъ стереотипныхъ досокъ сразу печатать столько экземпляровъ книгъ, сколько нужно было, а съ другой стороны-имело возможность продавать св. книги по несравненно-меньшей противъ прежняго цвив. И вотъ приступиди въ заведению и устройству въ Петербургъ стереотипной типографіи, досель не существовавшей въ Россіи. Доски были заказаны въ Англіи стереотипному знаменитому мастеру Рутту, а въ 1815 году онъ доставлены въ Петербургъ. Стереотипная типографія первоначально устроена была въ небольшонъ видъ на 4 стана. Она со всъми своими принадзежностями была помъщена въ каменномъ домъ 1) на берегу Екатерининскаго канала, близъ Лётняго сада; тутъ же помъщались: библейское книгохранилище, давка для продажи книгъ свящ. писанія и изгазинъ для храненія запаса бумаги.

Съ 1815 же года приступлено было въ изготовлению стереотипнаго издания Носаю Застта на славянскомъ языкъ. Наблюдение за приличною и врасивою выръзкою пунсоновъ для литеръ принялъ на себя директоръ комитета Росс. Библ. Общества архим. Филаретъ, тогда ректоръ СПБ. Духовной Академия<sup>2</sup>). Такъ какъ въ печатномъ дълъ, особенно стереотипномъ, важное значение имъетъ корректура, то Св. Синодомъ опредълены были особые два корректора подъ непосредственнымъ наблюдениемъ того же архим. Филаретъ и ректора СПБ. духовной семинариа архим. Иннокентия, кромъ того — общий надзоръ въ этомъ дълъ порученъ члену Св. Синода преосв. Миханлу, архиеп. Черниговскому <sup>3</sup>).

<sup>2</sup>) 2-й отчетъ (за 1864 годъ) Комитета Росс. бибя. общества.

<sup>3</sup>) Всв эти лица, какъ и многіе другіе знаменитые іерархи, состояли членами Росс. Библ. Общества.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Домъ втотъ 15 іюня 1816 года былъ подаренъ Обществу самимъ Государемъ, который также сильно сочувствовалъ Обществу и былъ въ числв членовъ его.

реотипома, быль Новый Завёть. Стереотипное искусство,---новое тогда въ Россіи и дававшее громадную помощь Обществу,-конечно сильно интересовало всёхъ членовъ и участниковъ Общества, всёмъ хотёлось скорёе видёть это изобрётеніе въ примёненія къ русской печати: желаніе очень естественное. Требовался первый опыть, проба стереотипнаго искусства, тёмъ болёе, что выписанный мастеръ этого дела — молодой Руттъ былъ изъ патентованнаго дома <sup>1</sup>). Такою пробою по всей въроятности и было Еваниелие Матвея, какъ первая книга Новаго Завъта. Въ библютекъ нашей Академін хранится одна замъчательно-ръдкая книга, върнъе-книжка. Это-Евангеліе отъ Матеея на славянскомъ языкъ, напечатанное на бълой шолковой матеріи (атласъ) вивсто бумаги, — на 17 листахъ, занумерованныхъ славянскими литерами, а внизу-пагинація арабскими цифрами-всего 32 страницы (на 17 листв неть пагиналія); внижка въ 8 д. листа: 5 вершк. съ 1/4 (съ полями) въ длину и 31/4 вершка въ ширину; въ два столбца-полный столбецъ въ 51 строку; затвиъ, каждый листъ-двойной и не разръзанъ; печатано только на внъшнихъ страницахъ листа, а внутреннія — чистыя. Въ началъ внижки чистый листь розовой шолковой же матеріи, также двойной; на оборотъ его напечатана развернутая книга-съ надписью: Ссятая библія, страницы на ней — въ два столбца, — книга въ сіяніи, а вверху надъ ней (полукругомъ): Российск: Библейск: Общ:-Выходнаго ИЛИ ЗАГЛАВНАГО ЛИСТА ВЪ КНИЖКЪ НЪТЪ, А ПОТОМУ НЕИЗВЪСТНО, ГДЪ И когда она напечатана. Эта *ридкая* книжка<sup>2</sup>) во многихъ отношеніяхъ представляеть весьма оригинальное издание. Только розовый листь съ изображениемъ библи говоритъ о томъ, что это-издание Росс. Библ. Общества. По вышеизложеннымъ соображениямъ должно думать, что эта книжка напечатана ранве севраля 1816 года и есть именно первый опыть или проба стереотипнаго изданія, начавшагося съ Новаго Завъта. Весь Новый Завътъ вышелъ только въ февралъ 1816 года. Размъръ и ръзъба буквъ, форматъ книги и число стровъ въ столбцъ-все въ этой ръдкой книжкъ одинаково съ Новымъ Завътомъ, ---тою первою книгою, которая напечатана была «иждивеніемъ Росс. Библ. Общества стереотипнымъ дёломъ».

<sup>2</sup>) Въ библіографіи о ней не упоминаются.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Во 2-мъ Отчотв (ва 1814 годъ) говорится: «мастеръ сей принадлежитъ къ дому Руттъ, который въ Лондонв производитъ стереотипныя и другія книгопечатныя работы для тамошняго библейскаго общества».

Отпечатать на такомъ матеріалѣ, какъ шолковая ткань, чисто, отчотливо, въ высшей степени красиво и правильно, требуетъ большаго искусства, —и мастеръ стереотипнаго дѣла (Руттъ) дѣйствительно оправдалъ рекомендацію и надежды Общества. Книжка отпечатана была, по всей въроятности, для нѣсколькихъ только высшихъ лицъ — князя Голицына, митрополита с.-пбургскаго и друг., —значитъ въ нѣсколькихъ только экземплярахъ<sup>1</sup>).

Общество спъшило стереотипнымъ изданіемъ свящ. книгъ, такъ какъ «стереотипное искусство способствовало весьма много къ достиженію цёли общества» (3-й отчетъ за 1815 годъ); а потому немедленно приступило въ печатанію. Первою, какъ сказано выше, книгою, напечатанною стереотипомъ былъ Новый Зав в т ъ. т. е. Четвероевангеліе съ двяніями, посланіями и апокалипсисомъ. Книга напечатана въ 8 д. л., въ деа столбца по 49-51 строкъ въ каждомъ; шрифтъ медкій, но чоткій и отчотливый; печать ясная и чистая. Чистоть и отчетливости много сольйствовало то, что стереотипныя доски быля внова. Издание вышло совершенно безукоризненное и весьма красивое: все стараніе обращено было на очертание буквъ, ихъ ясность, круглоту и отчотливость, такъ что не смотря на мелкій шрифтъ, печать не представляетъ ни малъйшаго затрудненія при чтеніи. Всего въ книгъ 2 ненум. и 126 нум. листовъ; нумерація вверху листовъ славянскими литерами, а внизу пагинація арабскими цифрами всего 252 стран. Первый ненум. листь — заглавный; на немъ (по среднив): Новый Завътъ Господа нашего Іисуса Христа; второй листь — выходной; на 1-й стран. его выходъ: «Во славу... и проч. Благословеніемъ же Св. Прав. Всероссійскаго Сунода: Новый Завътъ Господа нашего Інсуса Христа напечатася въ богоспасаемомъ гръдъ Санктистербургъ, въ лъто отъ созданія міра "ЗТКД, отъ воплощенія же Бога Слова "АѾЗІ, индивта 4, мѣсяца февруарія, иждивеніемъ Россійскаго Библ. Общества, дёломъ стереотипнымъ». На 2-й стр. этого же листа-по срединъ развернутая книга, въ сіянія, съ надписью «Святая Библія», —страницы въ 2 столбца; вверху книги — полукругомъ: Российск: Библейск: Общ: внизу тоже полукругомъ: Дина съ перепл. 2 руб. 50 коп. Бумага бълая, чистая и плотная. Всего напечатано 5000 экземпляровъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Импер. Публ. Библіотекъ и въ Библіотекъ Акад. Наукъ нътъ эгой ръдкой книжки. Напъ экземпляръ — въ прекрасномъ саоъянномъ переплетъ, съ выбитыми золотомъ по краямъ крышекъ украшеніями въ видъ бордюра.

Второю внигою, напечатанною стереотипомъ, была Библія или вниги свящ. писанія Ветхаго и Новаго Завёта, - также въ 8 д. листа, въ 2 столбца, твиъ же шрифтонъ, ---съ твиъ же искусствомъ и изяществомъ, какъ и Новый Завътъ; всего въ книгъ 2, 506, 1 и 126 цист.; — нумерована также слав. буквами, — а внизу арабскими цифрами (1012 и 252 стран.). Въ выходъ сказано: «...Благословеніенъ же Св. Прав. Всеросс. Синода: Библіа сирвчь вниги свящ. писанія Ветхаго Заввта, греческому богомудрыхъ семидесяти двоихъ толковниковъ преводу, Новаго же, самоначальному св. апостолъ писмени, тщательнёе и вёрнёе отъ преждепечатанной 1663 года въ царств. градъ Москвъ, на славянскомъ языкъ во всемъ соглашенная, и въ чемъ потреба бъ, исправленная: напечатася нынъ въ богоспасаемомъ градъ Санктпетербургъ, въ лёто отъ созданія міра "Зткє, отъ воплощенія же Бога Слова "dwsi, индикта 5, ивсяца ноемвріа... иждивеніемъ Росс. Библ. Общества, первымъ изданіемъ стереотипнаго дъла». Такимъ образомъ въ одниъ и тотъ же 1816 годъ отпечатанъ стереотипомъ и Ветхій Завёть. Съ этого времени стереотипъ сталь входить въ большее употребление, такъ что съ 1818 года съ обыкновеннаго набора по отчоту (6-й за 1818 г.) «производится издание токио на такихъ языкахъ, на коихъ потребны книги Слова Божія не болъе какъ въ тысячахъ экземпляровъ; но тъ, кои нужны десятками и сотнями тысячь, производятся со стереотипныхъ досовъ». И дъйствительно въ теченіе 9 лють съ примененія стереотипнаго искусства (съ 1816 по 1824 годъ) комитетъ Росс. Библ. Общества отпечаталь стереотипомъ сотни тысячъ библій и новыхъ завътовъ на славянскомъ, славяно-русскомъ, русскомъ и иностранныхъ языкахъ-разныхъ сориатовъ, печатая по 5, 10 и 20 тысячъ экземпляровъ въ годъ. Большее количество стереотипныхъ изданій вынало на долю славянскихъ и русскихъ книгъ. Такъ Новаго Завёта (въ 8 д.) на славянскомъ языкё отдёльно (одно и было изданіе-первое стереотипное) напечатано 5000 экземпляровъ 1); затвиъ вместе съ Ветхимъ Заветомъ книга выдержала 15 изданій, въ количествъ 75 тыс. экземпляровъ; отсюда славянская библія въ 8 д. также имъда 15 изданий и быда изпечатана въ 75 тыс. Новый Завътъ въ 12 д. л., напечатанный стереотипомъ на славянскомъ языкъ, выдержалъ 12 изденій въ количествъ 60 тыс. На русскомъ языкъ (вмъстъ съ славянскимъ) весь Новый Завътъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ концъ 1816 года комитетъ ръшелъ «тиснуть еще 10 тыс. экземпляровъ отдъльно Новаго Завъта» (3-й Отчотъ за 1815 годъ).

былъ напечатанъ (стереотипомъ) нъ 1822 году — въ 8-ку, двумя изданіями въ количести́в 25 тыс. экземпляровъ, а въ 1824 году онъ изданъ былъ ез 12 д. л. на одномъ русскомъ изыкѣ въ краткіѣ 8-ми мѣсячный срокъ въ 20 тыс. экземпляровъ. Славянская библія съ параллельными мѣстами въ 4 д. л. выдержала 7 стереот. изданіѣ—въ 35 тыс. экземпляровъ. Наконецъ были стереотипныя изданія Новаго Завѣта на другихъ изыкахъ и нарѣчіяхъ: греческомъ, нѣмецкомъ, онискомъ и другихъ. Такимъ образомъ Русс. Библ. Общество было вправѣ сказать, что «симъ усиленнымъ средствомъ (т. е. стереотипомъ) оно наконецъ поставляется въ вожделѣнное для него состояніе — издавать книги свящ. писанія на славянскомъ языкѣ десятками тысячъ ежегодно» (4 отчотъ за 1816 г.).

### Библіотекарь Алексий Родосскій.

II. Описаніе документовъ и дтяъ, хранящихся въ архивт Св. Правительствующаго Синода. Тонъ II. Перван часть 1). (1.722-й года). Спб. 1879 г. -- Новый общирный томъ описанія документовъ и дёль синодального архива представляетъ отнюдь не менфе, если не больше живаго историческаго интереса, чвиъ томы предъидущіе. Подобно другимъ, онъ распадается на двъ почти равныя по объему части: текстъ описанія (въ настоящемъ томѣ описано всего семьсоть шестьдесять три дёла, за время съ 1-го января 1722 года по 1-е іюля того же года) и приложенія (пятьдесять восемь статей различнаго объема-въ числъ ихъ одинадцать нумеровъ документовъ по дълу Тверитинова, и 71 документъ, подъ однимъ XLIV №,-по дълу о Максинѣ Суворовѣ). — Въ теченіе 1722 г. въ личномъ составѣ Св. Синода произошли весьма важныя переивны. Президенть его митроподить Стефань Яворскій скончался (27 ноября); назначение на его мъсто новаго лица не послъдовало, и предсъдателенъ Синода былъ въ продолжение всего года вицепрезидентъ архіепископъ Өеодосій Яновскій. Число совѣтниковъ Синода увеличено назначениемъ пятаго, архимандрита Ософилакта Лопатинскаго. Число ассесоровъ Синода также увеличено однимъ лицомъ-монахомъ Өеофиломъ Кроликомъ, обратившимъ на себя внимание трудами по переводу лексикона Буддея, для чего онъ былъ посланъ въ Прагу (въ 1716 году). Въ этомъ же году послёдовало назначение перваго оберъ-прокурора Синода. Полковникъ Болтинъ, имя котораго до избранія упоминается въ дёлахъ этого

1

Digitized by GO

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) 1190 столбцовъ текста, 600 стран. приложений и 133 стр. указателси.

года дважды, вступиль въ отправление этой должности 19 июня 1722 г., причемъ ему была вручена инструкція, составленная примёнительно къ инструкціи генералъ-прокурора, съ которымъ онъ сравненъ былъ и въ жалованьи, - подписанная, за отсутствіемъ Государя, сенаторами. Эта инструкція. составляющая, какъ извъстно, дъйствующій досель государственный законъ, наравнъ съ духовнымъ регламентомъ, вошла въ составъ полнаго собранія законовъ. — Весь 1722 годъ Св. Синодъ провелъ въ Москвъ, куда отправился, вмёстё съ сенатомъ, въ слёдъ за Государемъ, еще въ декабръ 1721 года. Въ Петербургъ для управленія текущими дълами оставались синодальные ассесоры: іеромонахъ Өеофилъ Кроликъ и протопопы: Тронцкій — Іоаннъ и Петропавдовскій — Петръ. Сначала они писались «полною синодальною титлою», но потомъ, въ слъдствіе предложенія архіепископа Өеодосія, стали писаться: «Святвйшаго Синода обрвтающиеся въ С.-Петербургв члены».

Оставляя въ сторонт обычныя дела текущаго синодальнаго производства-о выдачё паспортовъ лицамъ, подвёдомственнымъ синодальному въдомству, и жалованья служащимъ въ синодъ, о назначении и перемъщени священнослужителей, дъла судныя о крестьянахъ синодальнаго въдомства, а также о лицахъ монашествующаго и бълаго духовенства, о пострижении въ монашество, о постройкъ и исправлении церковныхъ и монастырскихъ зданий, отмётимъ въ настоящемъ томё дёла, болёе замёчательныя. Дёло о Тверитиновь, извёстное уже въ литературё (главнымъ образомъ по статъв профессора Ф. Терновскаго: «Московскіе еретики въ царствованіе Петра І-го»), изложено здёсь въ первый разъ со всею документальною точностію и со всёми подробностями. Одинадцать весьма иногда общирныхъ документовъ (напечатаны самыя «тетради» Тверитинова, представляющія подборъ текстовъ въ подтверждение его учения) помъщенныхъ въ приложенияхъ сообщаютъ настоящему тому значеніе первоисточника по дълу о Второе по объему и по историческому значенію составереси. ляетъ дъло о Мансимъ Суворовъ, синодальномъ переводчикъ, посланномъ въ Сербію въ качествъ учителя по просьбъ сербскаго митрополита Моисен Петровича. Это чрезвычайно замъчательный и характеристичный эпизодъ изъ исторіи сношеній Россіи съ сдавянскими странами, лишь отчасти извёстный досслё въ литературъ. Пятьдесятъ слишкомъ писемъ Суворова въ Св. Синодъ дають богатый матеріаль для внутренней и визшией NCторіи Сербіи въ этотъ періодъ времени, ---то же самое должно ска-

зать о ряд'я «прошеній» и «доношеній» какъ митрополита Монсея, такъ и другихъ лицъ, напечатанныхъ также въ приложеніяхъ. Изъ дълъ, относящихся въ исторіи русскаго церковнаго законодательства, замёчательны: о выборё священниковъ самими прихожанами (№ 257), объ учреждени синодальныхъ конторъ (№ 283), объ учреждении должности стряпчихъ отъ епархіальныхъ архіереевъ при Св. Синодъ, о нестроении часовенъ (№ 422), о снятін надгробныхъ камней на кладбищахъ (№ 470), объ упразднени домовыхъ церквей (№ 474), объ отличіяхъ и преимуществахъ Кіевскаго и другихъ малороссійскихъ архіереевъ и монастырей (№ 680), о лицахъ духовнаго званія, подлежащихъ записи въ подушный окладъ и объ опредълении штатнаго числа священнослужителей при соборахъ и церквахъ (№ 756), объ учреждении должности надзирателей за иконописаниемъ (№ 480); въ приложеній (№ 42) помёщены указъ и инструкція назначенному на должность суперъ-интендента въ «Изуграфскую Палату» архитектору Зарудному, о привъсахъ при иконахъ (Ав. 85), о перстив св. Алексвя митрополита (№ 140), о чудотворныхъ иконахъ, о ханжахъ, о затворникахъ (№№ 243, 290, 245, 202). Изъ остальныхъ двлъ наибольшее число приходится на двла: объ отбыванія государственныхъ повинностей духовнымъ вёдомствомъ (поставка подводъ, строеніе додокъ и барокъ, гаванное строенье, наборъ плотниковъ, постой солдатъ, «канальное дёло» — на одно это дёло синодальное въдомство въ 1722 году доставило по 6 алтынъ и 4 деньги съ 145,6561;, дворовъ принадлежавшихъ ему крестьянъ-29,131 тогдашнихъ рублей и пр.); о пререканіяхъ лицъ и учрежденій духовнаго вёдомства съ лицами и учрежденіями вёдомства гражданскаго (между ними особенно замвчательно двло Сумарокова и Шишкова № 653,-пяркая картина тогдашнихъ административныхъ и судебныхъ правовъ). Изъ осъмнадцати дълъ о школахъ лишь одно относится къ ариеметическимъ школамъ, которыхъ документъ насчитываетъ во всей Россіи сорокъ семь (въ 1722 г.),--остальныя всё относятся въ хозяйственнымъ и учебнымъ дъламъ alma mater великорусскаго просвъщенія-московской славяно-греко-латинской академія (№№ 57, 60, 194, 289, 253, 262, 268, 306, 316, 331, 378, 442, 516, 565, 669, 695 и 757). Любопытенъ отдёльный эпизодъ изъ исторіи русскаго просвёщенія того времени-дёло по прошенію присно-памятнаго труженика науки Софронія Лихуда. Въ своемъ прошеніи въ Св. Синодъ въ іюнѣ 1722 года Софроній пишетъ:

«По прибытія нашемъ въ Россію, служили ны всликому Государю 36 изтъ

въ прелодаянів школьныхъ ученій въ разная времена, Греческа, Латинска. и Итальянска языковъ, такожде и въ правленіи св. Библіи, о которыхъ нашихъ трудёхъ уповаю, яко вамъ, Св. Пр. Синоду не неизвёстно. А нывъ въ греческую школу опредёленъ иной учитель, а я обрётаюся при старости и въ крайней нищетв. Свят. Пр. Синодъ прошю, дабы Вашимъ Св. Синода благоразсмотрёніемъ за толикія наши съ братомъ монмъ купно и съ племянники монми въ толика лёта труды, я не былъ оставленъ безъ призрёнія, и дабы мий была учинена награда въ прокормленіе, что за благо разсудится. вашему святѣйшеству».

Синодъ опредълилъ выдавать о. Софронію «прежнее» жалованье. Заслуживають также вниканія: двло по жалобъ игумена. Дятловицваго монастыря на обиды и притёсненія православнымъ со стороны уніатовъ (№ 235 и приложеніе № XXXIII); эпизодъ изъ жизни Симона Кохановсказо, извъстивго проповъдника (прил. № XXXIV), дающій нізсколько новыхъ деталей къ характеристикъ Өеофана Прокоповича; подробныя статистическія свъдънія о числь церквей и лиць бълаго духовенства въ Москвъ (всёхъ церквей въ первопрестольной отоляць, въ шести сорокахъ, значится 271; при нихъ «поповъ» 321, діаконовъ 237, церковниковъ 475, - всего духовенства съ протопопами, ключарями, протодіако. нами, иподіаконами, пъвчими, подъдьяками-1163 человъка; кромъ того поповъ врестцовыхъ-196, изъ нихъ въ наличности въ Москвѣ—179,—а 17 въ отлучкѣ,—циора замѣчательная! Запечатанныхъ домовыхъ церквей въ 1723 году значилось 26). Далёе замёчательно дъло о совращеніи въ католичество дворянъ смоленской губерніи----Потемкиныхъ (№ 106); дъла о лицахъ греческаго православнаго духовенства прівзжавшихъ въ Россію (№№ 73, 92, 158, 250, 314, 393, 410, 449, 562, 742); нёсколько дёль о церковныхъ и монастырскихъ доходахъ; нёсколько дёлъ о раскольникахъ. Наконецъ, какъ и въ предъидущихъ томахъ, не мало здёсь можно найти данныхъ и матеріаловъ для культурной и бытовой исторіи того времени — таковы дёла: объ истребования рыбьихъ, слоновыхъ и мамонтовыхъ костей, о доставкъ изъ старорусскихъ и новгородскихъ садовъ вишневыхъ деревъ въ Петергофъ, о ловлѣ жемчуга (№№ 361, 514), о расквартировании полковъ (№ 344). Дѣло о пожиткахъ вятскаго архіепископа Діонисія содержитъ въ себѣ драгоцѣнные матеріалы для археологія: роспись приданаго одного изъ лицъ, привосновенныхъ въ дѣлу, помѣщенная редакторомъ тома въ подстрочныхъ примъчаніяхъ, съ ръдкою подробностію описываеть предметы домашняго обихода того времени, а также предметы роскоши.

Реданція большей части дёль настоящаго тома принадлежить

члену коммисіи протоіерею Симеоновской церкви Н. И. Верховскому; составленіе указателей—Н. И. Григоровичу.

### H. 5

# III. Историческое описаніе Свято-Троицкія Сергіевы лавры, составленное по рукописнымъ и печатнымъ источникамъ профессоромъ Моск. Дух. Академіи А. В. Горскимъ въ 1841 году. М. 1879 г.).

Какъ извъстно, доселъ существовало въ печати одно только обстоятельное историческое описание Троицко-Сергиевой лавры, составленное бывшимъ профессоромъ, а потомъ и ревторомъ московской духовной академія, протојереемъ А. В. Горскимъ. Но это печатное издание не соотвётствовало первоначальному рукописному описанію давры, какъ оно вышло изъ подъ пера А. В. Горскаго. Первовачальное, рукописное его описание имъдо вполнъ ученый характеръ, изобилуя множествомъ, хотя сухихъ для обыкновеннаго читателя, ищущаго общедоступнаго популярнаго чтенія, однако драгоцённыхъ въ научномъ отвошеніи различныхъ историческихъ и археологическихъ подробностей, замъчаній и указаній. Но преосвященный Филареть, митрополить московскій, редактировавшій этоть трудь Горскаго, желаль дать посётителямъ давры только популярное, общедоступное описаніе ся, и потому своею рукою вычеркнуль изъ описанія всё научно-историческія и археологическія подробности, которыя очень увеличивали объемъ изданія и двлали его недоступнымъ для большинства богомольцевъ лавры. Такимъ образомъ въ печати появилось (и существуеть до сихъ поръ) не полное, не въ первоначальномъ своемъ видъ, описание лавры, какъ оно было составлено знаменитымъ А. В. Горскимъ, но, можно сказать, извлеченіе изъ него съ крупными или мелкими поправками преосвященнаго Филарета. Мы говоримъ — извлечение потому, что иреосвященный редакторъ выпускалъ десятки письменныхъ листовъ въ рукописи Горскаго, и мы едва ли преувеличимъ если скажемъ, что въ концъ концовъ, послъ исправления первоначальной рукописи, отъ труда Горскаго осталась половина только,не болве.

Но если такимъ образомъ печатное изданіе описанія Троицко-Сергіевой лавры выиграло въ интересахъ популярности, то оно очевидно значительно проиграло въ интересахъ научныхъ. А если мы вспомнимъ при этомъ, что интересующій насъ трудъ незабвеннаго А. В. Горскаго даже и въ измѣненномъ и сокращенномъ его видъ, послъ упомянутой редакции, всетаки современными ему критиками одного изъ свътскихъ журналовъ (Москонтямина) былъ названъ «слиткомъ золота», — то какого же еще болъе лестнаго сравнения могъ бы заслужить этотъ трудъ въ полномъ его видъ, со всъми неотъемлемыми отъ него научными достоинствами?..

Въ виду несомнённыхъ научныхъ достоинствъ первоначальнаго (рукописнаго) труда покойнаго Горскаго и въ виду уже существующаго популярнаго описанія лавры, удовлетворяющаго потребностямъ большинства посътителей давры, въ текущемъ году о. намъстникъ Троицко-Сергіевой давры архимандритъ Леонидъ предпринядъ изданіе «историческаго описанія св. Троицкія Сергіевы лавры» уже въ полномъ его видъ, со встии научными историческими и археологическими подробностями, вышедшими изъ подъ пера Горскаго, такъ что, съ сохраненіемъ всёхъ поправокъ митрополита Филарета, отъ которыхъ описание много выиграло въ изложении, въ немъ тепорь возстановлено и все то, что было опущено въ видахъ общедоступности изданія; затвиъ сюда же внесены, въ видъ второй части, какъ приложения, позлнъйшія добавленія къ первому изданію, съ присовокупленіемъ нёкоторыхъ первоисточниковъ, заимствованныхъ изъ даврской библіотеки и архива.

Разсматриваемый нами трудъ Горскаго сначала былъ помъщенъ въ журналѣ «Императорскаго Общества Исторіи и Превностей Россійскихъ» за первые мъсяцы нынъшняго года: а затвиъ въ послёднее время вышелъ отдёльными оттисками. Предметы, вошедшие въ составъ содержания его, слъдующие. Въ первой части: 1) начало Троицкой лавры; 2) зданія лавры въ разныя времена; 3) обозръніе зданій лавры въ настоящее время; 4) ризница; 5) льтопись настоятелей и обители до осады; 6) осада; 7) продолжение лътописи послѣ осады; 8) степень монастыря и преимущества его настоятелей; 9) библіотека; 10) монастыри, отъ лавры происшедшіе; 11) о владеніяхъ Троицкаго Сергіева монастыря до 1764 года; 12) о владбиіяхъ лавры въ настоящее время. -- Во второй части, въ виде приложений, содержится следующее: 1) древніе тропарь и кондакъ преп. Сергію; 2) пр. Сергій и его участіе въ государственныхъ дѣлахъ по лѣтописямъ; 3) Троицкіе столовые обиходники XV и XVI въковъ; 4) кормовая книга XVI въка, библіотеки Троицко-Сергіевой лавры № 821, л. 92; 5) объ осадъ Троицкой лавры по польскимъ источникамъ; 6) о предисловіи къ житію пр. Сергія, писанномъ

келаремъ Симономъ Азарьинымъ; 7) знатные богомольцы въ Сергіевой лавръ съ востока послѣ преставленія пр. Сергія до XVIII стольтія; 8) списокъ надгробій Троицкаго-Сергіева монастыря, составленный въ половинъ XVII въка; 9) списокъ замѣчательныхъ лицъ духовнаго званія, погребенныхъ въ Троицко-Сергіевой лавръ; 10) списокъ іерарховъ и настоятелей монастырей изъ числа настоятелей, намѣстниковъ, келарей, казначеевъ, экономовъ, ризничихъ и старцевъ Троице-Сергіевой лавры.

Не можемъ не поименовать здёсь знатныхъ богомольцевъ лавры съ востока, посёщавшихъ ее до XVIII въка, и не привести образчикъ подлиннаго описанія одной изъ патріаршихъ повздокъ на богомолье въ Тропцко-Сергіеву лавру. Богомольцы были слёдующіе:

1) Іоакимъ, патріархъ Антіохійскій, прівзжавшій въ Москву за милостыней въ 1586 году, коему царь изъявилъ желаніе учредить патріархію въ Россіи.

2) Іеремія, патріархъ Константивнопольскій, 26 января 1589 года посвятившій въ Москвё митрополита Іова въ патріарха всероссійскаго, — въ томъ же году посётилъ Сергіеву лавру, въ сопровожденіи Іеровея, митрополита монемвасійскаго и Арсенія, архіепископа элассонскаго, гдё удивлялись богатству иконъ, сосудовъ и ризъ служебныхъ. Царь Өедоръ Ивановичъ велѣлъ троицкимъ властямъ честить патріарха и поднести ему слёдующее: «образъ Спасовъ чеканенъ съ пеленою, который чуднѣе изъ старыхъ; образъ—Сергіево видѣнье, обложенъ серебромъ, вѣнцы со сканью; кубокъ серебрянъ гривенокъ въ семь (3<sup>1</sup>/2 фунта); чару или братину серебряну рублевъ въ 20...40 соболей въ 30 рублевъ; 200 рублевъ денегъ, два полотенца троецкихъ, 5 братинъ троецкихъ, ставики троецкіе, ковшъ троецкій» и проч.

3) Діонисій Палеологь, митрополить Терновскій (болгарскій) въ іюнь 1591 года привезъ царю Өедору Ивановичу соборную грамату объ утвержденіи патріаршества въ Россіи, за подписью патріарховъ константинопольскаго, антіохійскаго и іерусалимскаго, множества митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ, вмъстъ съ мощами святыхъ и съ двумя коронами для царя и царицы. Сей митрополитъ вытхалъ изъ Москвы въ севралъ 1592 года.

4) *Θеофанъ, патріархъ Іерусалимскій*, въ 1619 году посвятивъ. митрополита Филарета въ санъ патріарха, посвтилъ Троице-Сергіевъ монастырь. О посъщеніи имъ лавры писано подробно, въ житіи препод. Діонисія Радонежскаго.

5) Паисій, патріархъ Іерусалимскій, посъщалъ давру преп. Сергія въ 1649 году.

6) Аванасій, патріархъ Константинопольскій, посёщалъ завру въ 1653 году, но подробности его посёщенія неизвёстны.

7) Макарій, патріархъ Антіохійскій, посьтиль Тронцкую лавру въ 1655 году, послё Троицына дня. Посёщеніе это въ запискахъ его спутника, архидіакона Павла, описано слёдующимъ образомъ: «Въ четвергъ (послё Троицына дня) нашъ господинъ (т. е. патріархъ) обратился къ патріарху Никону и царскому намѣстнику съ просьбою о позволенія посѣтить Троицкій монастырь». Никонъ охотно согласился на эту просьбу и даже услужливо далъ патріарху Макарію свою карету и лошадей, — и утромъ въ субботу они уже подъвзжали къ знаменитому въ русской исторія монастырю, извѣстному подъ именемъ Сергіево-Троицкой лавры.

Первая встръча сдълана была имъ еще вдалекъ отъ монастырскихъ стёнъ келаремъ и казначеемъ монастыря, которые выъхали къ нимъ въ карстахъ, въ сопровождени отряда стральцовъ. Вышедши изъ кареть они били челомъ патріарху и освъдомились о его здоровью, причемъ подели ему большую ковригу хлаба, большую соленую рыбу и боченовъ меду. Потомъ, простоявши литургію въ церкви на Клементьевскомъ базаръ, сирійцы отправились для отдыха въ эдъсь же находящуюся гостинницу, которую для ихъ прівзда будто бы натопили такъ, что они не знали, куда деваться отъ страшнаго жара. Изъ лавры немедленно прислали богатый, чисто княжескій объдъ изъ 50 или 60 разныхъ блюдъ, со множествомъ разныхъ напитковъ, состоящихъ большею частію изъ воды: вишневой, яблочной и т. п., которыя гораздо выше критскаго вина и по вкусу своему пре. восходять даже царскіе шербеты.-Все это было подано патріарху Божьнго града Антіохія... и всего востока съ обычною московскою церемоніальностію; а послѣ обѣда кромѣ того патріарху были поданы разные подарки. «Но, съ сожальніемъ замъчаетъ Алеппскій, напитки были такъ холодны, что мы не могли вдосталь ихъ пить».

Въ тринадцатый часъ дня въ Троицкомъ монастырѣ зазвонили въ большой колоколъ, и патріархъ антіохійскій въ каретѣ, окруженный со всѣхъ сторонъ своей свитой и съ отрядомъ стрѣльцовъ впереди, двинулся въ самый монастырь.

«Это невысовое строеніе, такъ что его не видно издалека, похоже по фасаду на дамасскій замокъ; величина его въ чет-

верть Емессы, и оно окружено широкими ствными новой постройки—и свраго цвёта. Весь монастырь окруженъ садами, и только одна часть стёнъ прилегаеть къ большому посаду съ нёсколькими монастырями, между которыми даже есть женскій (въ настоящее время приходская Пятницкая церковь), церквами, озерами и водяными мельницами. Монастырь хорошъ во всёхъ отношеніяхъ, исключая двухъ: во 1-хъ вблизи нётъ рёки и во 2-хъ онъ расположенъ въ глубокой долинѣ, а не на возвышеніи, такъ что его не видать издали. На восточной сторонѣ монастыря двое чрезвычайно большихъ и великолѣпныхъ воротъ съ иконостасомъ надъ каждыми,—это во 1-хъ св. ворота, назначенныя только для входа патріархуи императору, когда они посѣщаютъ монастырь, и во 2-хъ ворота для народа и прогона скота; кромѣ того есть еще ворота на запалѣ.

«Когда мы подъёхали къ главнымъ воротамъ, то нашъ патріархъ, при звонё во всё колокола, вышелъ изъ кареты и пёшкомъ пошелъ по мосту. Здёсь встрётило патріарха во всемъ облаченіи монастырское духовенство. Игуменъ и казначей взали его подъ руки и повели въ большую церковь во имя св. Троицы прямо къ вечернё».

Потомъ сирійцевъ отвели въ царскіе покои, гдъ во время чумы жила царица, и снова принесли имъ великолъпнъйшій объдъ.

«Наконецъ, пишетъ архидіаконъ, мы окончили объдъ и съ намъреніемъ подкръпить свои силы ръпились соснуть. Но сонъ намъ не давался. Комары, блохи, мухи и другія насъкомыя ръпительно не давали намъ покоя; отъ нихъ не можетъ защитить здъсь въ эти мъсяцы (т. е. въ лътніе) никакая покрышка. Наконецъ ударили къ утрени и мы встали съ полною благодарностію къ Богу за то, что Онъ избавилъ насъ отъ зда.

«Какъ только мы вопіли въ церковь, началась великая вечерня — псалмы пѣлись поперемѣнно на два хора и очень долго. Потомъ вышелъ со свѣчей діаконъ, а священники съ кадиломъ, и они сказали литіи и пойолились надъ пятью хлѣбами и виножъ. По окончанія заключительной молитвы началось первое чтеніе изъ жизни св. Сергія. Потомъ встали и, послѣ звона во всѣ колокола, начали утреню. Пѣніе утрени и вычитываніе назначенныхъ чтеній продолжалось до тѣхъ поръ, пока не взошло солнце. По счету оказалось, что мы простояли цѣлыхъ 6 часовъ, —и все это дѣлалось изъ уваженія къ намъ; и однако—что пользы намъ въ этомъ уваженія, намъ, которые ни днемъ ни ночью не имѣли ни минуты спасительнаго сна и стояли въ церкви въ какомъ-то оцѣпенѣніи отъ крайней усталости?...

Христ. Чтен № 1-2. 1880 г.

«Утромъ мы пошли отдохнуть до третьяго часа дня; когда зазвонили къ литургіи, мы вошли въ ту же церковь. Сначала совершено было молебствіе и водоосвященіе, потомъ начали литургію, и нашъ господинъ посвятилъ діаконовъ».

Если что особенно бросилось въ глаза архидіакону во время этого богослуженія, такъ это роскошь и богатство облаченій и священныхъ сосудовъ. «Всъ облачались въ обременсиные золотомъ, камнями и жемчугомъ стихари и пояса, таковы же были и фелони на јеромонахахъ. Чаша вся была изъ чистаго золота,украшенная драгоцёнными камнями; тарелки для антидора были также выше всякой цёны; евангеліе никто не могъ несть одинъ. по причинѣ большаго количества чистаго золота; равнаго этомУ евангелію мы не видали, какъ по количеству чистаго золота, такъ по камнямъ и изяществу. Что же касается кадила, то его не могъ нести ни одинъ человъкъ, оно было въсомъ 14 окъ (око=3 фунт.) и усыпано дорогими камиями. Во время выхода сослужащій клиръ шелъ въ процессіи подъ тремя плащаницамиодна изъ нихъ (изображение снятия Господа съ креста) вся кругомъ въ жемчугъ; другая и третья изъ зодотой парчи; по врасотв цввтовъ и фигуръ вы можете счесть за нарисованныя на BO383.

После литургіи наши путешественники осмотрёли богатую церковь, въ которой они служили, приложились къ мощамъ преп. Сергія и пошли въ ризницу полюбоваться на собранныя тамъ сокровища; отсюда они отправились посмотрёть церковь св. Никона, ученика преп. Сергія, Успенскій соборъ и колодезь преп. Сергін чудотворца, гдё вынили даже нёсколько воды, которая показалась имъ очень сладкою и пріятной, а затёмъ ихъ прямо провели въ трапезу, гдё угостили ихъ самымъ роскошнымъ и обильнымъ обёдомъ. Послё обёда, вмёсто отдыха, имъ предложили опять отправиться на осмотръ монастыря и разныхъ его построекъ, начиная съ толстыхъ ствнъ и прилежащихъ къ нимъ построекъ. Такъ провели они время до вечерни. Когда заблаговъстили и зазвонили къ вечернъ, сирійцы опять отправились въ церковь, а послё вечерни монастырская братія уже простилась съ антіохійскимъ патріархомъ, причемъ, по русскому обыкновенію, не забыла даже дать ему и его спутникамъ кое-что и на дорогу. «Нашему господину патріарху,-говорить Алеппскій,поднесли монахи большую ковригу чернаго хлъба, соленую рыбу и насколько боченковъ вина, меду и т. п., также дали и намъ

каждому по хлёбу, по рыбё и по боченку изъ питій». И затёмъ наши путешественники снова отправились въ Москву.

8) Патріархи: Антіохійскій Макарій и Александрійскій Паисій, поставивши въ 1667 году настоятеля Троицко-Сергіевской лавры, архимандрита Іоасафа въ патріарха, посётили Троицкую давру въ 1668 году. Посъщение это въ дворцовыхъ разрядахъ описано такъ: «176 году, апрёля въ 19 день ходили въ Троицё въ Сергіевъ монастырь святвйшіе вселенскіе патріархи: святвйшій Пансій, папа и патріархъ Александрійскій и судія вселенскій, святьйшій Макарій, патріархъ Антіохійскій; а съ ними были власти: Газской митрополить Паисей, Грузинской митрополить Епифаней, да ихъ греческіе архимандриты и игумены. А приставы были у святвишихъ патріарховъ: столникъ князь Петръ княжъ Ивановъ сынъ Прозоровскій, да полковникъ и голова стрелецкой Артемонъ Сергъевъ сынъ Матвъевъ, да дьякъ Ларіонъ Ивановъ. И апръля въ 21 день у Троицы въ Сергіевъ монастыръ святъйшимъ патріархамъ подносили троецкіе власти архимандрить старець Кипріянъ Симоновской: по образу - видение преп. Сергія, по кубку большому съ кровлею, по бархату золотному, по бархату гладкому, по атласу золотному по объерямъ, по атласу гладкому по камкъ, по два сорока соболей, по 100 рублевъ денегъ. А къ Москвъ патріархи пришли апрёля въ 23 день» (см. Истор. Описаніе Свято-Тронцкія Сергіевы лавры, стр. 74-79).

M.

## IV. Свъдънія объ иконъ Черниговской-Ильинской Божіей Матери, поднесенной по взятіи Азова, въ 1696 году, Петру Великому.

Въ описаніи собора всёхъ учебныхъ заведеній, помѣщенномъ въ III-мъ выпускё историко-статистическихъ свёдёній о с.-петербургской епархіи, есть извёстіе объ иконѣ Черниговской-Ильинской Божіей Матери, иаходящейся въ означенномъ соборѣ. Тамъ сказано: «сія икона поднесена была Императору Петру 1-му, по возвращеніи ею изъ азовскаю похода, архимандритомъ Черниюзскаю Ильинскаю монастыря, Лаврентіемъ Крещеновичемъ съ братіею, а пожертвована въ бывшій Воскресенскій монастырь (т. е. Смольный) основательницею ею> '). Такимъ образомъ этой иконѣ приписывается историческое значеніе, какъ нѣкогда, по особенно важному случаю, поднесенной Петру Великому и затѣмъ пожертвованной въ Смольный монастырь его основательницею импе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор.-статист. свяд. о с.-петерб. епархін, выпускъ III-й, стр. 294.

ратрицею Елисаветою Петровною. Но то и другое извъстіе объ иконъ-не върно и ни на чемъ не основано. По взятіи въ 1696 году Азова и по возвращеніи Петра Великаго изъ похода, дъйствительно была поднесена ему архимандритомъ Черниговскаго монастыря икона Черниговской-Ильинской Божіей Матери, но не та, которая находится въ соборъ Смольнаго монастыря и которан въ 1850 годахъ поставлена въ немъ по распоряжению бывшаго настоятеля собора протојерея Н. Ө. Раевскаго.

Въ запискъ для обозрънія древностей русскихъ, изданной въ 1851 году Императорскимъ Археологическимъ Обществомъ и тогда же разосланной по всъмъ церквамъ и епархіямъ въ Россія, на стран. 39-й въ § 6-мъ: «о видахъ городовъ, церквей и монастырей на иконахъ»—на вопросъ: «иють ли на дрезнихъ иконахъ снизу: сидовъ юродовъ, монастырей, церквей, сражений, надписей?»—мы въ примъчаніи читаемъ: «по Петергооской дорогъ, въ селъ Ульяновкъ, въ приходской церкви, подъ образомъ Черниговской Божіей Матери, помъщенъ планъ езятія Азова и крест ника ходъ. Образъ сей былъ поднесенъ императору Петру I-ну отъ архимандрита Черниговского Ильинскъго монастыря».

Вотъ имъющееся у насъ рукописное описание этой дъйствительно замбчательной и подлинно исторической святыни. Размёръ иконы въ вышину 2 аршина 9 вершк. (безъ 7 вершк. сажень), а въ ширину 1 арш. 9 вершк. Риза на иконъ серебрянная, въсомъ 26 фунт. 63 зол. съ серебрянными же вызолоченными вънцами. Кромъ лика Божіей Матери съ Предвъчнымъ Младенцемъ, на иконъ изображены: планъ азовскаго сраженія, видъ Черниговскаго Ильинскаго монастыря, крестный ходъ изъ онаго въ предшествія патріарха Адріана, два привётственныя подношенія или ръчи Петру І-му отъ архимандрита Черниговскаго монастыря, семь малыхъ изображеній Матери Божіей на поляхъ иконы и два россійскіе государственные герба. Первый гербъ находится съ правой стороны отъ лива Божіей Матери, рядомъ съ первымъ привътственнымъ подношеніемъ. Вокругъ орла, въ серебряномъ вънцъ (мърою въ 31/2 вершв.) изображена надпись изъ заглавныхъ буквъ: «Божіею инлостію, Петръ Алексеевичь, Царь и Всея Великія и Малын и Белыя Россіи Самодержецъ». Въ среднив орла изображение св. великомученика Георгія на конѣ. Въ правой дапѣ орда держава съ ключемъ врёпости Азова, а въ лёвой мечъ. Внизу, въ средние иконы, по. ивщенъ второй гербъ (иврою 6<sup>4</sup>/, вершк.) съ тою же надписью. Въ срединъ орда находится изображение Матери Божией съ Предвъчнымъ Младенцемъ въ правой рукв и съ копьемъ въ лёвой.

У орла въ правой лапъ держава съ изображеніемъ города Азова и при немъ кедра—символа кръпости и силы, а въ лъвой—мечъ и масличная вътвь—эмблемы войны и мира. Направо отъ герба изображено солнце, въ полномъ сіянія, а надъ нимъ Господь Саваовъ. Подъ гербомъ надпись: Поблждающаю сотворю столла въ церкви Бога моего и напищу на немъ имя Бога моего и имя града Бога моего Новаго Герусалима (Апок. III. 12). Затъмъ представлено одицетвореніе времени въ видъ старца. Въ одной рукъ онъ держитъ молотокъ, а въ другой—ръзецъ, которымъ высъкаетъ на кубическомъ камнъ планъ кръпости Азова. На главъ у старца, нвображающаго время,—солнечные часы. Надъ камнемъ надпись: на семъ камени созижду церковъ Мою и врата адовы не одолнотъ ей. И внизу: Новый Азовъ строеніемъ Царскимъ обновленъ.

Семь малыхъ изображеній Матери Божіей, находящіяся на иконъ, осъняются шестокрылатыми серафимами. При каждомъ изображеніи находятся надписи, заимствованныя изъ ветхозавътныхъ книгъ св. писанія.

Первое взображеніе находится въ середнит иконы надъ сіяніемъ. Оно круглой оормы, мърою 4 вершка. Божія Матерь изображена возносящеюся на небо, вмъстъ съ ангелами, среди масличныхъ деревъ. Руцъ имъетъ распростертыя и въ одной держитъ чащу, а въ другой повидимому снопъ колосьевъ. Въ верхнемъ полукружін деревъ надпись: Вертоградъ заключенный (Пъснь Пъсн. IV. 2). Два летящіе ангела держатъ въ рукахъ свитки. На одномъ написано: изыдите на гору и принесите спитви масличны, и спитви древесъ кипарисныхъ, и спитви мирсінныя и спитви финиковы (Неем. VIII. 15). На другомъ: и спиде во градъ съ хваленіями и саїями, и съ пуслехъ, и кимеальхъ и сопилехъ, и съ писнехъ и пиміихъ, яко сокрушися срагъ селій отъ Израиля (1 Маккав. XIII. 51).

Второе изображеніе находится на правой сторонѣ иконы, на поляхъ, въ равной вышинѣ съ первымъ. Здёсь изображенъ летящій свитокъ съ надписью: Яко масмина блаюменна на поли. А внизу его—Духъ Св. въ видѣ голубинѣ надъ главою Матери Божіей, Которая стоитъ на шарѣ, спускающемся на облакѣ къ землѣ. Предъ Матерію Божіею—масличное древо. Внизу надпись: да возмутъ ти елей отъ масличія, чистъ, исиъженъ въ свътльніе, да юритъ свътло всеида (Лев. XXIV. 2).

Третье изображение внизу подъ вторымъ въ томъ же направлении. Здёсь изображено солнце въ видё лица. А Матерь Божія стоитъ на облакё, держа въ рукахъ распростертую, пурпуровую

ż

h

į

1

1

1

ĉ

мантію. При ней масличное древо. Внизу надпись: простреть кореніе свое яко же Ликанъ. Пойдутъ вътви ею и будетъ яко же маслина плодовита и обоняніе ею аки Ливана. Обратятся и сядутъ подъ кровомъ ею, поживутъ и утвердятся пшеницею и процоптетъ яко виноградъ память ею (Осіи, XIV. 6. 7. 8).

Четвертое изображение—подъ предъидущимъ. Здёсь, въ свиткъ, надъ главою Матери Божіей, написано: яко кипарись на горахъ Ермонскихъ (Притч. XXIV. 14). А Матерь Божія, со сложенными на персяхъ руками, стоитъ на скелетъ. Передъ ней та же маслина. Внизу надпись: яко кипарисъ возрастаяй до облакъ, егда пріяти ему одежду славы и еще облачится въ совершение хваленія (Сирах. L, 12).

Пятое изображеніе пом'вщено на поляхъ съ лёвой стороны иконы, въ параллель со вторымъ. Здёсь представленъ городъ Азовъ, осв'ященный восходомъ солнца. По срединѣ, на главномъ планѣ стоитъ кедръ. Надъ нимъ, въ облакѣ, Божія Матерь, держащая въ правой рукъ корону, а въ лёвой снопъ колосьевъ. Въ свиткѣ, надъ Матерію Божіею, написано: яко кедръ вознесохся въ Ливанъ (Сир., XXIV. 14). А внизу: Достойно есть яко воистими блажити Тя Богородицу... (до конца).

Шестое изображеніе поставлено въ параллель съ третьниъ. Матерь Божін стоитъ надъ подымающимся изъ земли человъкомъ, какъ бы воскресающимъ. Въ правой рукъ у ней лавровый вънокъ, а въ лъвой — щитъ. Надъ нею, въ облакахъ, блеститъ молнія. Предъ нею кедръ, —а на землъ, гдъ подымается человъкъ, изображено кладбище. Внизу надпись: Восхвалять разумъ ею мнози и до опка не погибнетъ, не отъидетъ память его и имя ею поживетъ во опки (Сирах. XXXIX. 11).

Послёднее седьмое изображеніе находится въ параллель съ четвертымъ. Божія Матерь представлена стоящею на лунё и въ облакѣ. Въ правой рукѣ у ней держава, а въ лѣвой—букетъ цвѣтовъ. Предъ нею кедръ, подъ которымъ сидитъ олицетворенное время, въ видѣ старца. Надъ кедромъ въ свиткѣ надпись: яко кедръ вознесохся въ Ливанъ. А внизу: азъ отъ избранныхъ деревъ кедра высокаю, отъ верха, дамъ отъ главы отрасли и насажду на юръ высоць и возраститъ подъ нимъ всяка птица. И увъсть всяко древо полевое, яко Азъ Господъ, смиряяй древо высокое и возносяй древо смиренное (Іезек., XVII. 22-24).

Привътственныя подношенія игумена Черниговскаго монастыря Петру Великому находятся: первое съ лѣвой стороны отъ дика

Digitized by GOOSIC

Божіей Матери, а второе съ правой. Оба они написаны витіеватымъ слогомъ конца XVII столътія. Такъ какъ оба они довольно общирны и притомъ не вездъ разборчиво написаны, то мы ихъ вполиъ не приводимъ. Въ концъ перваго привътствія, подноситель-авторъ такъ обращается къ Петру Великому: «Примите Благовърный Царю! отъ насъ, богомольцевъ своихъ, сіе приношеніе, садъ живоносенъ, чудотворной иконы Богородичной, насажденный отъ Христа и украсившій царскій тріумоъ. Богомольцевъ своихъ и постниковъ царскими милостями своими не оставь». Въ концъ втораго, желан государю «со усердіемъ, по долговременномъ и благополучномъ царствованіи, получити вънецъ неувядаемый», онъ подписывается такъ: «Вашему Царскому Пресвътлому Величеству поднесшій, нижайшій богомолецъ, Лаврентій Крисановичь, игуменъ монастыря Свято-Троицкаго Ильинскаго Черниговскагосъ братією» <sup>1</sup>).

Икона, какъ видно изъ имъющихся на ней изображеній и надписей, заблаговременно была приготовлена для поднесенія Петру Великому, по полученіи въ Черниговъ извъстія о взятій 10 тюля 1696 года города Азова. Поднесена была ему въ Черниговъ, что доказывается изображеніемъ на ней крестнаго хода изъ Черниговскаго Ильинскаго монастыря, взята была государемъ въ Москву и поставлена въ Успенскомъ соборъ. Затъмъ въ первой половинъ XVIII столътія, по высочайшему повелънію, передана вмъстъ съ другими церковными вещами изъ московскаго Успенскаго собора въ перковь св. Петра митрополита, что на петергофской дорогъ<sup>2</sup>). Тамъ эта замъчательная историческая святыня хранится и въ настоящее время.

<sup>2</sup>) О церкви св. Петра митрополита, *на Ульянка*, по Петергооской дорога, имаются слад. историческия свадания. Церковь построена на томъ маста, гда стояль лагерь Петра Великаго и гда онъ получнать извастие о побада, одер-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Свято-Троицкій Ильинскій Черниговскій мужской монастырь находится блязь города Чернигова и носить названіе каседральнаго черниговскихь архіереевь. Основаніе монастыря относится къ 1079 году. Въ немъ двѣ церкви: 1) соборная, во имя Пресв. Троицы и 2) во имя св. пророка Иліи. Въ послѣдней находится чудотворный образь Илииской-Черниюской Божіей Матери, празднованіе которому положено совершать 16-го апрѣля. Съ втой иконы и быль поднесень синмокъ Петру Великому. Въ самомъ же городѣ Черниговѣ находится Елеций Успенскій Черниюский мужескій монастырь, построенный въ 1069 году преподобнымъ Антоніемъ Печерскимъ въ память явленія иконы Божіей Матери на деревѣ сли. Почему и самая икона именуется Елецикою-Черниюскою. Празднованіе ей совершается 5-го севраля. См. Описаніе россійскихъ монастырей въ Полномъ Христіанск. Мѣсяцесловѣ изд. 1822 г.

Что касается до иконы Червиговской Божіей Матери, находящейся въ соборѣ Смольнаго монастыря, то она небольшихъ разитровъ (1 арш. выш. и 11 верш. ширин.) и довольно еще свъжаго письма. На ней нътъ другихъ изображеній, кромъ лика Божіей Матери съ Предвёчнымъ Младенцемъ, равно какъ и канихъ либо признаковъ поднесения ся Петру Великому. Но эта икона въ то же время и не есть даръ императрицы Елисаветы Петровны основанному ею Смольному конастырю, какъ это утверждаетъ составитель описанія собора. При императрицѣ Елисаветъ Петровиъ не были окончены внутреннею отдёлкою и освящены соборъ и монастырскія церкви и пожертвованій въ нихъ отъ нея никакихъ не было сдёлано. Всё ся распоряженія относительно заготовленія утвари и другихъ вещей для церквей монастырскихъ, за ся смертію, не были приведены въ исполненіе и остались только въ двлахъ о построеніи Смольнаго конастыря. Но икона кромъ того не имбеть на себв и никакихъ признаковъ царскаго пожертвованія или дара. До внесенія своего въ соборъ, въ 1850-хъ годахъ, ова находилась въ общемъ складъ старыхъ церковныхъ вещей монастырскихъ, на ней не было ни ризы, ни другихъ какихъ либо украшеній. Если бы она была даромъ императрицы, --- то чёмъ объяс-

жанной надъ шведами. Узнавъ объ этомъ радостномъ событів, онъ приказаль отслужить въ своей походной церкви литургію и молебствіе. Такъ какъ это происходнло 24-го августа, въ день перенесенія мощей св. Петра митрополита московскаго, то государю угодно было, чтобы на томъ мёств, гдё стояла его походная церковь, основаніе которой было выложено дерномъ, построена была деревянная, во имя св. Петра митрополита, которан и существовала уже въ 1720-хъ годахъ, какъ это видно изъ различныхъ указовъ Московской Тіунской конторы, посылаемыхъ въ церковь св. Петра митрополита на петергоеской дорогъ. Въ нее же, по высочайшему повелѣнію, доставлены были изъ Московскаго Успенскаго собора: резница, утварь, богослужебныя книги и иконы, а въ числѣ ихъ и образъ Черниговской Ильинской Божіей Матери, поднесенный Петру Великому.

Для означенія мѣстности, на которой находилась церковь, послѣдняя называлась и писалась сначала такъ: церковь св. Петра митрополита, за Краснымъ Кабачкомъ. Кабачокъ втотъ существовалъ на землѣ, принадложавшей герцогинѣ Книгстовъ (см. о ней въ Русск. Старинѣ 1877 г.). Впослѣдствіи нашли неудобнымъ и даже неприличнымъ сопоставлять со словомъ-церковъ и словокабакъ, и потому для означенія мѣстоположенія храма стали писать на Ульяновкъ, по блисости отъ него ониской деревии — Ульяновки, въ просторѣчіи Ульямки, гдѣ жила женщина Ульяна, имѣвшая свой домъ и занимавшаяся продажею крѣпкихъ напитковъ. Имя втой женщины и ея профессія вѣроятно были столь популярны у окрестныхъ жителей, что сначала дали названіе самой деревнѣ, в затѣмъ и цѣлой мѣствости (Заимствовано изъ рукописи. истор. стат. описанія Ульяновской деркви).

нить это небрежное храненіе и даже полное забвеніе этого царскаго дера почти цёлое столётіе? Мы не приводимъ здёсь разсказовъ объ обстоятельствахъ, нослужившихъ поводомъ къ появленію этой нконы наъ подъ спуда и къ поставлению ся въ соборъ. Они слишкомъ разнообразны и не отличаются ясностію и точностію. Скажемъ только, что стечение столичной публики ко вновь поставленной иконъ въ соборъ Смольнаго монастыря на первыхъ порахъ было столь значительно, что обратило даже на себя вниманіе епархіальнаго начальства, которое дёлало по этому случаю запросъ соборному причту. Но какія были даны объясненія со стороны послёдняго-намъ неизвёстно. Не дунаемъ впрочемъ, чтобы при этоиъ имъ было указано на вновь открытое, яко бы историческое, значение иконы. Оно прилисано ей уже впослёдствии и въроятно въмъ-либо изъ членовъ соборнаго причта, анавшимъ о сакть поднесенія Черниговской иконы Петру Великову, но не собравшимъ необходимыхъ свёдёній, какъ объ отличительных ъ признакахъ поднесенной икопы, такъ и о томъ мъств, гдв она въ настоящее время находится. Не върнъе ли было бы предполо-жить, что икона, находящаяся въ соборъ Смольнаго монастыря, первоначально составляла собственность какой-либо монахини, вызванной визств съ прочими въ Сиольный монастырь въ прошломъ столатіи изъ обителей московскихъ, и по кончинъ владательницы поступила въ число вещей монастырской церкви св. Маріи Магдалины, а по упразднени оной въ 1835 году, вивств со всвиъ ея церковнымъ имуществомъ, была передана собору.

#### Монастырскій.

### V. Православная семинарія въ Задръ.

Въ Далмаціи живетъ около 85 тысячъ православныхъ сербовъ, въ церковномъ отношеніи подвѣдомственныхъ двумъ епископамъ: задарскому и которскому. Тижело православнымъ сербамъ жилось доселѣ въ этой католической странѣ: съ одной стороны итальянцы, съ другой—нѣмцы и мадьяры, съ третьей—свои же братья хорваты то и дѣло тѣснили ихъ, а отчасти тѣснятъ и теперь. Во время владычества венеціанцевъ (съ 1420 по 1797 г.) итальянское вліяніе до того усилилось здѣсь, что и понынѣ язывъ итальянскій господствуетъ на всемъ далматинскомъ побереньѣ. Славяне – даже между собою кавъ будто стѣсняются говорить на родномъ языкѣ. Если горсть итальянцевъ въ 25 тысячъ душъ, живущихъ теперь въ Далмація, имѣетъ такое преобладаніе надъ 425 тысяч-

нымъ населеніемъ славянскимъ, то значитъ не легко жилось славянамъ подъ властію венеціанской республики. Больше всего конечно доставалось православнымъ сербамъ: венеціанское правительство, подъ вліяніемъ фанатическаго духовенства, не предоставляло имъ въроисповъдной свободы, запрещало не только строить новые храмы и монастыри, но и возобновлять старые. Въ православныхъ церквахъ устроялись католические придълы и во всей приморской области Далиаціи не было ни одного храма. безъ такого придъла. Если иногда и издавались правительствомъ декреты въ пользу православныхъ, то фанатическое духовенство и народъ не придавали имъ никакого значенія. При всякомъ удобномъ случав они нагло нарушали распоряженія правительственныя, --- препятствовали православнымъ совершать богослуженіе, звонить въ колокола, устроять даже склепы для погребенія мертвецовъ и вообще совершать отврыто какіе бы то ни было обряды. Такимъ образомъ православнымъ подъ властію венеціанцевъ приходилось не менње терпъть притъсненій за въру, чъмъ н подъ властію турокъ. Не улучшилось ихъ положеніе и съ переходомъ Далмація въ 1797 г. подъ власть Австрія. Только за короткое время оранцузскаго владычества (съ 1806 г. по 1815 г.) православнымъ зажилось свободнёе: французы предоставили имъ полную свободу вёронсповёданія и даже Наполеономъ I подписанъ быль декреть объ открыти въ Далмаци православной семинарии. Вёнскій конгрессъ (1814-15 г.) возвратиль снова Далмацію Австрін, а съ возстановленіемъ австрійскаго владычества положеніе правосдавныхъ стало ухудшаться. Австрійцы всегда относились враждебно въ своимъ сербскимъ подданнымъ и подавляли всякое проявление національнаго чувства у нихъ. Едвали не больше турокъ они угнетали православныхъ сербовъ. Народность сербская въ Далмаціи ими совершенно игнорировалась, сербовъ насильно хотвли окатоличить и охорватить. Съ этою целію они, подобно венеціанцамъ, не дозволяли имъ имъть собственныя православныя школы и строить храмы. Въ Далмаціи нѣтъ ни одного православнаго храма, который бы могъ сравниться съ казедральною церковію въ Мостаръ, воздвигнутою въ послъдніе годы турецкаго владычества. Каседральная церковь св. пророка Илін въ Задръ, по своему визшнему виду, по своей тёснотё и бёдности, устунаеть не только мостарской церкви, но и нёкоторымъ другимъ церквамъ герцеговинскимъ. Между великолёнными костедами, которыхъ такъ много по всей Далмаціи, православныя церкви совсёмъ и незамётны. Пишущему сію замётку недавно привелось

пробажать черезъ Далмацію, заглядывать въ православные церкви и вести бесёду съ духовенствомъ и мірянами. Тяжело становилось на душё послё посёщенія православныхъ церквей, и еще тяжелёе, слушая разсказы о продёлнахъ католическаго духовенства въ средё православнаго народонаселенія, о недобросовёстномъ отношеніи властей къ сербамъ, о наглости хорватовъ, печатно издѣвающихся надъ духовными и мірскими представителями сербской народности. Въ каждомъ почти нумерѣ газеты «Narodni list», издаюцейся въ Задрѣ подъ редакцією кзендза Павлиновича, печатаются пасквили на сербское духовенство и осмѣиваются православные обряды и обычая сербовъ. И чтоже? Православные сербы въ конституціонной Австро-Венгріи не могутъ открыто защищаться отъ издѣвательствъ фанатика Павлиновича и его компаніи.

Несмотри однако на вёковыя притёсненія далматинскихъ сер. бовъ, они не утратили своей народности, сохранили лучше хорватовъ свой родной языкъ, свои нравы и обычаи; и всёмъ этимъ они обязаны исключительно своей вёрё православной. Православіе доселѣ спасало далматинскихъ сербовъ отъ слитія съ итальнищиною и хорватщиною; можно надёяться, что и въ будущемъ они не поддадутся чуждому вліянію. Хотя и мало живетъ сербовъ въ Далмаціи, но они довольно сильны духомъ. Возстаніе кривошіянъ въ концѣ 60-хъ годовъ показало австро-венгерскому правительству, что горсть православныхъ сербовъ можетъ причинить не малыя затрудненія монархіи, а выборы въ вёнскую палату депутатовъ въ іюнѣ сего года должны были еще больше убёдить, кого слёдуетъ, что смотрёть свысока на нихъ, нгнорироватъ ими теперь невозможно, какъ въ былое время.

Поддержкою для православія и сербской народности въ Далмація служить отчасти задарская семинарія. Это учебное заведеніе, существовавшее до 1864 г. подъ именемъ «православной илирикальной школы», открыто въ декабрѣ 1833 года. Мысль объ открытія православной семинарія въ Далмація возникла во время владычества еранцузовъ. Чтобы расположить въ свою пользу славянъ, еранцузы относились къ нимъ совершенно иначе, чѣмъ венеціанцы и австрійцы. Сербамъ они предоставили полную свободу вѣроисповѣданія и не прочь были оказывать имъ и матеріальную поддержку для удовлетворенія религіозныхъ нуждъ. Декретомъ Наполеона I отъ 19 сентября 1808 г. опредѣлено было открыть въ Далмація семинарію для приготовленія достойныхъ служителей православной церкви. На основанія сего декрета собранъ былъ въ Задрѣ (30 ноября того же года) церковно-народный соборъ, на которомъ между другими вопросами церковными решенъ былъ и вопросъ объ устройстве семинаріи. Церковнонародное собрание проектировало, чтобы въ открываемой семинаріи обучалось 18 воспитанниковъ, -- изъ нихъ 10 на правительственномъ содержания, а 8 своекоштныхъ,---чтобы науки, назначаемыя для преподаванія-догматическое и нравственное богословіе, кононическое право, литургика, герменевтика, сербскій и греческій языки и итальянская литература-читались непремённо на сербскомъ языкъ, чтобы при семинаріи состояло четыре преподавателя и ректоръ, который по своему положенію долженъ быть и членомъ капитула, --- и чтобы верховный надзоръ надъ заведеніемъ имълъ епархіальный епископъ. Проектъ церковно-народнаго собранія объ устройствъ семинаріи быль утвержденъ Наполеономъ, но по политическимъ обстоятельствамъ она не была открыта. Когда же Далмація, согласно постановленію вънскаго конгресса, снова возвращена была Австрія, то послёдняя подтвердила тё права, которыя предоставлены были французскимъ правительствоиъ православной сербской церкви. Открытіе семинарія послівдовало въ Шибеникъ, въ началъ 1819-20 учебнаго года, но это была не православная, а уніатская семинарія. Управлявшій православною церковію въ Далмація (съ 26 марта 1810 г.) епископъ Венедиктъ Кралъвичъ, грекъ по отпу и болгаринъ по матери, возъниты пагубную мысль отторгнуть далиатинцевъ отъ православной церкви и совратить ихъ въ унію. Съ этою цалію онъ предложных австрійскому правительству назначить преподавателями въ открываемую для православнаго далиатинскаго клира семинарію уніатскихъ священниковъ изъ Галиціи. Правительство повидимому лучше епископа Кралёвича понимало, что затём его не приведуть ни къ чему. Въ течение трехъ лътъ оно колебалось принять предложенный имъ проектъ, но затёмъ все-таки назначило уніатскихъ священниковъ Алексвя Ступіуцкаго – ректоромъ, Іакова Чистинскаго и Іакова Гировскаго-преподавателями богословскихъ наукъ въ семинаріи и датинского языка, а Василія Терлецкаго-преподавателемъ нёмецкаго языка. Не долго однако продолжелась дёятельность сихъ ревностныхъ уніатовъ: на Духовъ день 1821 г. убиты были православными далматинцами ректоръ семинаріи и его помощникъ, а вивств съ ними и плацъ-мелоръ Шибеника. Самъ Кралъвичъ, противъ котораго и направленъ быль заговорь, хотя и спасся отъ смерти, но скоро убёжаль въ Виченцу, а оттуда перешелъ въ Венецію, гдб и влачнаъ свою жизнь до 1862 г. Послё народной расправы съ двятелями уніи не-

навистная семинарія была закрыта, а вийств съ нею прекратилась и уніатская пропаганда. Наступило бидственное время для правосдавной церкви въ Далиаціи, лучшіе сыны которой были адестованы и посажены въ тюрьму. Въ течение восьми лътъ паства оставалась безъ высшаго пастыря, а разумъется и безъ всякой шкоды. Наконець въ іюнь 1829 г. назначенъ быль епископомъ Іосифъ Раячичъ, извёстный впослёдствія времени патріотъ сербскій и патріархъ всёхъ православныхъ въ австрійскихъ владеніяхъ. Тотчасъ по вступленія на далматинскую васедру онъ сталъ хлопотать предъ правительствомъ объ открыти школы для обучения клириковъ. На двукратное ходатайство его не было обращено никакого вниманія, поэтому въ апръль 1831 г. онъ обратился съ просьбою непосредственно въ императору. Въ сентябръ 1832 г. последоваль указь объ открыти въ Шибенике «Православной клирикальной школы», но самое открытіе ся послёдовало 27 девабря 1833 года. Швода состояда нат пяти классовъ съ отдёльнымъ учителемъ для кождаго. Предметы распредълены были по влассамъ слёдующимъ образомъ: въ первомъ влассе: законъ Божів, славянская грамматика, чтеніе псалтири съ грамматическими объясненіями, греческая грамматика; во второмъ влассъ: церковная исторія, логина, риторина, антропологія, психологія, греческая и итальянская грамматика; въ третьемъ влассъ: догматика, церковная исторія, риторика, метафизика, физика, хронологія, итальянскій языкъ; въ четвертомъ классь: догматическое богословіе, метафизика, физика, герменевтика, изъяснение евангелия, катихетика, сельское хозяйство; въ пятомъ клессв: нравственное и пастырское богословіе, каноническое право, гомилетика, литургина, пенагогина съ методикою. Особые учителя преподавали языкъ нъмецкій и церковное пініе съ уставомъ церковнымъ. Въ такомъ видъ существовала влирикальная школа до конда 1863-64 учебнаго года. Со времени открытія и до конца 1840 — 41 учебнаго года школа оставалась въ Шибеникъ, а въ слёдующемъ году, съ перенесеніемъ епископской казедры въ Задаръ, и она переведена. была туда. Въ течение 31 года въ школъ обучалось 186 учениковъ; изъ нихъ 177 уроженцевъ Далиаціи, а 9 изъ другихъ сербскихъ земедь. Воспитанники клирикальной школы большею частью занимали должности священническія въ Далмація, два ся питомца удостонлись сана епископскаго, а нёкоторые были учителями въ Боснія, Герцеговинѣ и Черногорія. Такимъ образомъ значительная часть православныхъ сербскихъ двятелей получили воспитаніе въ Шибеничко-Задарской влирикальной школь. Изъ этой шко-Digitized by GOOGLE

III \*

1

a.

£

R

ť

ß

r.

1.

12

i É

2

37

1

ГĊ.

11

51

Æ

N.

1

J.H

18,9

**PF** 

1

81

15

[TE

157.8

R<sup>1</sup>

3BPI

۲h<sup>3</sup>

6 64

Клирикальная школа, несмотря на разнообразіе преподававшихся въ ней наукъ, не могла считаться удовлетворительнымъ учебнымъ заведеніемъ. Преподаваемыя науки, за отсутствіемъ общаго образованія у слушателей, воспринимались ими не совсёмъ сознательно. Самое распредёленіе предметовъ и способъ преподаванія были неудовлетворительны, а потому съ теченіемъ времени признано было необходимымъ устроить школу на началахъ, болёе соотвётствующихъ научнымъ требованіямъ. Нынёшній епископъ далматинскій Стефанъ Кнеживичъ, управляющій епархіею съ 1853 г., обратился съ предложеніемъ къ правительству о преобразованія школы. Хотя на его предложеніе язъявлено было согласіе еще въ октябръ 1860 года, но самое преобразованіе школы окончательно послёдовало въ началѣ 1869-70 учебнаго года.

Сущность устройства задарскаго православнаго богословскаго заведенія состоитъ въ слёдующемъ: 1) курсь ученія въ заведеніи продолжается четыре года; 2) въ слушатели богословскихъ наукъ принимаются, согласно императорскому указу отъ 25 октября 1864 года, только тё молодые люди, которые окончили полный курсъ въ гимназіи; 3) при заведеніи полагаются четыре просессора для чтенія наукъ и каждый изъ нихъ обязанъ имѣть не менѣе 15 уроковъ въ недѣлю; 4) для обученія церковному пѣнію и церковному уставу полагается особый учитель. Высшій надзоръ за преподаваніемъ наукъ и управленіе заведеніемъ принадлежитъ епархіальному епископу.

Преподаваемыя науки, по числу профессоровъ, раздѣлены на четыре группы. Первую группу составляють основное богословіе, исагогика съ экзегетикой и исторія церкви; вторую—пастырское бословіе, литургика и каноническое право; третью—догматическое богословіе, нравственное богословіе и гомилетика; четвертую—славяннскій языкъ, греческій языкъ, катихетика и педагогика. Чтеніе наукъ распредѣлено слѣдующимъ образомъ: въ перевий годъ читаются основное богословіе (2 урока въ недѣлю), исагогика (2 урока), церковнославянскій языкъ (4 урока), греческій языкъ (3 урока) и педагогика (4 урока); во еторой—основное богословіе (2 урока), вкзегетика (2 урока), церковная исторія (3 урока), догнатическое богословіе (2 урока), нравственное богословіе (2 урока), катихетика (2 урока) и церковно-славянскій явыкъ (2 урока); въ третій—экзегетика (2 урока), исторія церкви (2 урока), догнатическое богословіе (2 урока), нравственное богословіе (2 урока), пастырское богословіе (2 урока), нравственное богословіе (2 урока), пастырское богословіе (2 урока), нравственное богословіе (2 урока), пастырское богословіе (2 урока),

Digitized by GOOG C

литургина (2 урока) и каноническое право (3 урока); въ четертей — догнатическое богословіе (2 урока), пастырское богословіе (3 урока), литургика (2 урока), каноническое право (3 урока) и гомилетика (5 уроковъ). Для обученія церковному пінію съ уставомъ положено 6 уроковъ въ неділю. Кромѣ того, съ 1877—78 учебнаго года сділано распоряженіе о преподаваніи агрономіи и экономіи, по одному уроку въ неділю и той и другой.

Изъ программъ, помъщенныхъ въ отчотъ о состояния заведенія за истекшій учебный годъ, видно, что предметы читаются пространно, а основное богословіе и каноническое право даже очень пространно.

Į

į,

9

F

ť

1

3

10

P

13

p

1

3

÷ 🕈

1 P

E

Ţ\$

کو ،

ins 131

ţ:۴

(**1**) |-3

p,ø

1.0

51

T.I

При заведении состояло въ прошломъ году только два профессора: протосинкеллъ Никодинъ Милашъ и Любоніръ Вунновичъ. Оба они окончили курсъ ученія въ нашихъ духовныхъ академіяхъ-первый въ кіевской, а второй въ петербургской. Какъ уроженцы Далмація, они съ одной стороны отлично знакомы съ враждебными православію элементами, в съ другой --- съ духовными нуждами своей родины. И одинъ и другой трудятся на пользу православной церкви и своего народа съ замвчательнымъ усердіемъ. Православные далматинцы гордятся своими профессорамибогословани, а католическое духовенство и хорваты ужасно ихъ ненавидять. Хорваты приписывають имъ побъду, одержанную сербами при выбор' депутатовъ въ нижнюю палату въ Вене, и это совершенная правда. Для защиты православно-сербскихъ интересовъ въ Далиація, а также въ Герцеговинъ и Боснія, они намфрены издавать газету; но безъ средствъ едвали эти труженики въ состоянии будутъ осуществить свое намърение. О. Никоцимъ состоитъ преподавателенъ каноническаго права, пастырскаго богословія и литургики, каковыя науки онъ изучаль и въ бытность свою въ академіи. Вуиновниъ читаетъ основное богословіе, исагогику съ экзегетикою и церковную исторію.

Въ прошломъ учебномъ году всёхъ учениковъ было въ заведеніи 19, между ними 7 вольнослушателей изъ уроженцевъ Босніи; окончили курсъ съ успёхомъ двое. Если оккупація Босніи и Герпеговины обратится въ окончательное присоединеніе сихъ областей къ Австро-Венгріи, тогда задарское православное богословское заведеніе сдёлается разсадникомъ духовнаго просвёщенія и въ этихъ странахъ.

Библіотека, существующая при заведеніи, не многочисленна: всёхъ названій въ ней считается 822, а книгъ 1545. На пополненіе ся отъ казны отпускается только 100 гульденовъ. Было бы Digitized by весьма полезно, еслибы русскіе авторы сочиненій богословскаго содержанія жертвовали по энземпляру своихъ трудовъ въ библіотеки православныхъ семинарій бѣлградской, цетиньской, задарской и карловицкой, которыя по скудости средствъ не имѣютъ никакой возможности пріобрѣтать нашихъ книгъ. Теперь библіотека получаетъ даромъ: Христіанское Чтеніе съ Церковнымъ Вѣстникомъ, Православное Обозрѣніе, Православный Собесѣдникъ, Труды Кіевской Духовной Академіи и Воскресное Чтеніе. Получаются еще въ библіотекѣ два изданія сербско-хорватскія, четыре-оранпузскія, два-нѣмецкія и два – итальянскія.

И П.

## VI. Православныя сербскія школы въ Герцегевинь.

Въ Герцеговина, какъ и везда на православномъ востока, монастыри были средоточіемъ уиственной двятельности. Людей сколько нибудь начитанныхъ можно было встратить только въ нихъ. Особенно благотворное вліяніе имёли въ Герцеговинё монастыри житомысличскій, дужскій, пивскій и косіеревскій. Инови сихъ обителей, а равно и прочихъ, исполняли обязанности приходскихъ священниковъ въ селахъ и городахъ, знакомили народъ съ истинами въры православной, оберегали его отъ пропаганды мусульманской и датинской, обучали чтенію сдавянской грамоты и начертанію сдавянскихъ буквъ. Скудныя познанія сообщали иноки-пастыри своимъ пасомымъ, но что знали сами, то и сообщали. Быть твердымъ въ въръ православной, свято чтить и исполнять установленія церкви, жертвовать жизнью за въру и народность-вотъ что они сообщали главнымъ образомъ своимъ пасомымъ и исполненія чего отъ нихъ требовали. Народъ винмаль совётамъ своихъ «духовниковъ», остался непоколебимымъ въ въръ православной и не утратилъ своей народности. По близости около монастырей ни мусульманская, ни католическая пропаганды не имъли никакого успъха. «Монастыри сербскіе, говорить профессорь Ранке въ своей исторіи сербскаго народа (стр. 58), связуя народность съ религіею, наиболёе содействовали въ сохранению той и другой». Если такое великое значение придаеть монастырямъ даже учоный протестанть, отвергающій въ самой идев монашество, то не можетъ быть никакого сомнёнія въ благотворномъ вліянім ихъ на народъ какъ въ Гердеговинь, такъ и въ прочихъ земляхъ сербскихъ. Внъ монастырей въ Герцеговинъ почти совсъжъ не было школъ. Православ-

ì

1

1

ł

ныя общины были до того бёдны, что не могли содержать самыхъ недорогихъ учителей; исключение составляла только община мостарская. Православные мостарцы усердно заботились о научения своихъ дётей грамотъ. Еще въ сорововыхъ годахъ они отврыли шводу для обученія дітей чтенію и письму и стели собирать поданнія для постройки приличного пом'ященія. Когда собралась достаточная сумма, приступлено было въ постройнъ школы. Въ течение 1854 и 55 г. здание было выстроено и по тому времени могло считеться великолённымъ. Мостарцы принимали самое длятельное участие въ постройкъ шкоды и всъ чернорабочія обязанности исполняли свин. Для обученія въ школь приглашаены были преподаватели изъ Австріи и Сербіи. Ba 1857 и 58 г. въ ней обучалось свыше 200 мальчиковъ, рездъленныхъ на четыре класса, съ отдъльныхъ учителенъ для кажнаго. По отзыву покойнаго А. Ө. Гильферднига, посттившаго въ то время мостерскую школу, оне была лучшею не только въ Герцеговини, но и въ Боснін; трое изъ учителей ся воспитывались въ бълградской семинаріи и съ усердіенъ и любовію относились къ своену дълу. Менду прочинъ учителяни были тогда извъстные въ настоящее время архимандриты Никифоръ Дучичь и Серачниъ Перовниъ. Данное ими и покойнымъ П. Сербниемъ устройотво и направление школъ сохранилось и въ послъдующее время. А какъ серьезно поставлено было ими учебное дило, -можно судить по тому, что четыре питомца мостарской школы того времени, отпревленные въ Россію, съ усибхомъ окончили курсъ въ нашихъ среднихъ и высшихъ учебныхъ заведенияхъ. Къ сожелёнію ни одному наъ нихъ не пришлось служить на роинив. Всё четверо остались въ Россіи: одинь уже умерь, состоя учителень петроковской гимиезін, другой учительствуеть въ полтавской семинаріи, третій состонть начальникомъ дентральнаго училища въ колонін Камрать, а четвертый, кажется, венскимъ враченъ въ воронежской губернін. Нанъ навъстны еще нёкогорые питонцы мостерской школы, съ усибхонъ окончившие курсъ въ нашихъ гимназіяхъ, а также въ гимназік и семинаріи бълградской. Большею честью они трудились для своей несчестной родяны, а накоторые съ замачательнымъ самоотверженіемъ трунатся и тенерь. Наяболёе выдавались своею лёятельностію въ качествъ учителей мостерской пікоды Санва Косановичъ, теперешній архимандрить сараевскій, І. Перовичь и І. Лицава, состоящіе и нынё преподавателями оной. С. Косановичъ, окончившій курсь въ бълградской семинарія, быль одникъ изъ луч-

Христ. Чтвн. № 1-2. 1880 г.

Digitized by GGGGC

шихъ и свёдущихъ преподавателей въ началё 60-хъ годовъ. Послё перехода его въ Сараево, школа костарская стала было приходить въ упадокъ, но въ это время явился на помощь І. Перовичъ, воспитанникъ кіевской академіи. Съ ръдкимъ усердіемъ этоть учитель-страдалець обучаль мостарское юношество, пожа не постигла его горькая участь въ 1870 г. По распоражению боснійско-герцеговинскаго вали произведенъ быль обыскъ въ монастырв Житомысличъ, где братъ его архимандритъ Серачинъ состояль нуменомь. Хотя обыскивавшие ничего не нашли компрометирующаго о. архимандрита, но тёмъ не менёе онъ былъ арестованъ, а вслёдъ за нимъ арестовали и брата его, а также и состоявшаго при монастырской церкви јеромонаха Леонтія Раауновича. Напрасно постарцы хлопотали объ освобождении своихъ любниыхъ пастырей и учителя, ихъ засадили въ саравскую тюрьму, потомъ соследи въ Триподи, а оттуда въ оазисъ Феценъ, гдё страдальцы нёсколько лёть мучились въ неволё. Года три тому назвать имъ удалось, при помощи, кажется, греческаго и итальянскаго консуловъ, убъжать изъ ссылки и возвратиться въ Черногорію, гдѣ и жили до вступленія австровенгерскихъ войскъ въ Герцеговину. Съ радостно встрътили мостарцы возвратившихся страдальцевъ: архимандритъ Серафимъ опять вступилъ въ управление монастыремъ, иеромонахъ Леонтий, возведенный въ архимандриты, назначенъ настоятелемъ мостарской церкви, а І. Перовичъ-учителенъ старшихъ классовъ въ школѣ. Ихъ благотворное вліяніе на народъ уже успёло обнаружиться. Православные мостарцы, благодаря имъ, живутъ теперь въ добромъ согласін между собою. А какая ужасная разладица существовала нежду ними въ послёдніе годы. Не начнись смуты въ Герцеговинё, часть мостарцевъ могла бы увлониться съ истиннаго пути. Недостойные просвётители смущали простодушныхъ мостарцевъ своими бреднями относительно вёры православной и установленій церковныхъ и даже, въ стыду своему, въ турецкомъ судъ съ кощунствомъ отзыващсь о Божественномъ Основателъ христіанской религии. Прискорбныя явленія въ средѣ православныхъ мостарцевъ стали обнаруживаться скоро послё ссылки вышеупомянутыхъ лицъ и смерти архимандрита мостарскаго Іовниявія Памучины, послёдовавшей въ августъ 1870 г. Этотъ замёчательный начетчикъ извёстенъ былъ во всей Герцеговинъ и пользовался уваженіемъ даже со стороны сербовъ-магометанъ. Преданный православной върт и своему народу, онъ зорко следилъ за разными лжеучителями и устраняль своимъ вліяніемъ ссоры и раздоры въ

Digitized by GOOGLC

- 211 -

народъ. Совътовъ его слушались епископы — санаріоты, а не рёдко въ совётамъ его прибёгали и власти турецкія. Разумёется, пока онъ живъ былъ, ничто гнилое, противуправославное не могло проникнуть въ православную паству герцеговинскую. Когда же не стало архимандрита Іоанникія, тогда явилась полная возможность свять плевелы, но не во всей Герцеговинь, а въ одномъ только Мостарв, нбо въ другихъ мёстахъ святелей лжи могла бы постигнуть не хорошая участь отъ твердаго въ въръ и неиспорченного нороде. Главными виновнивами смуть между мостардами были просвётители ихъ юношества. Послё ссылки учителя Перовича школа стала приходить въ упадовъ. Въ короткое время смённдось нёсколько учителей: одни остевляли училище, не довольствуясь свудною платою, другіе-вслёдствіе недовольства ини общины, третьи отправлялись въ Сербію и въ Россію для полученія высшаго образованія. Наконецъ въ 1872 и 73 г. обшина мостарская добыла себе учителей, которые по своему обравованию могли состоять преподавателями, въ любомъ училище и у насъ. Они были питоицами мостарскаго училища, но получили среднее образование въ Сербии и России. Одинъ окончилъ курсъ въ бълградской семинаріи, другой-во 2-й кіевской гимназіи, третій-въ одной нуъ потербургсянхъ гимназій, а затёмъ нёкоторое время быль слушеленеть въ медино-хирургической академіи и московскомъ университетъ. Послъдніе два учителя взялись за дъло серьезно и безъ всякаго сомнънія принесли бы не малую пользу делу народнаго образования въ Гердеговина, если бы къ несчастию не прибылъ въ Мостаръ еще одниъ молодой человъкъ, прошедшій сквозь огонь и воду, побывавшій и въ петербургской академін, и въ московскомъ университеть, и въ Цюрихъ, и въ Женевь, поклонявшійся Прудону, а еще болье Рошеору. Этоть-то бывалый человавъ, уроженецъ тоже Герцеговины, поступилъ въ учители мостарской школы и стель усердно просв'ящать не столько юношество, сколько взрослыхъ мостарцевъ и самихъ учителей. Бѣлградскимъ семинаристомъ онъ овладёлъ сразу и сдёлалъ его самымъ послушнымъ своимъ орудіемъ, а затёмъ искалёчнать и умственно и нревственно. Питомецъ петербургский, — и прежде знаконый съ нимъ, --- тоже подделся всецело вліянію его; но питомецъ кіевской гимназін, — умный и очень свідущій І. Ілпава, не поколебался софизиани бывалаго молодаго человака, отвергавшего и религію, и народность, и собственность и все, что угодно. Просв'ящение мостарцевъ началось съ того, что учители стали нарушать установленія церковныя, открыто ёсть масо въ вели-

Digitized by GAOGLE

кій пость, кощунствонно отзываться о святына христіянской, а потонъ стали касаться и самаго ученія христівнскаго. Сичиная народъ своими бредняли, они въ то же время свяли ссоры и раздоры въ средѣ его и, въ несчестию, до того инкли успѣкъ, что мостарцы раздълнико на партін. Было время, говорятъ, когда хотвли перегородить терновникомъ церковь, чтобы не сообщаться и во время молитвы. Наконець люди здравоныслящіе вывелены были изъ теритенія лисучителями, нечевшими отвываться о Сшаситель въдухъ Ренана и Ко, и обратились съ жалобою нъ турецинъ властянъ, прося удалить ихъ изъ Мостара. Говорятъ, что мостарскій кодій съ большимъ уваженіемъ и благогореніемъ отзывался о Інсусъ Христь, чънъ двое нвъ учичелей костарской школы. Такъ какъ они не могли больше оставаться въ школъ. то и повинули Мостаръ. Школа осталась совсёмъ безъ учителей, ибо изъ-за недостойныхъ повинулъ училище и достойнъйший. Вирочемъ, вслёдствіе охватившего Герцеговину возстанія, не безопасно было и оставяться въ Мостарь.

Надзоръ за дътъми и ихъ обучение ввърены были двоимъ мостарскимъ священникамъ, обучавшинся вогда-то въ духовной школъ въ Задръ. Общее бъдствіе скоро соединило разведниявшійся было народъ: мостарцы принарились, избрали изъ среды своей достойныхъ членовъ для завёдывалія церновными и училищными двлами и оъ прежнимъ усердіемъ стели заботиться о церкви и школё. Возвретившіеся изъ заточенія пастыри-патріоты еще болье способствовали въ возстановлению прежней братеной любви и единодушія въ средъ мостарцевъ. Не ожидая инчего хорошаго для православныго сербскаго народа отъ австровенгерской оккупалія, мостерская община съ замѣчательною энергіею дъйствуеть для поддержанія православной въры в народности сербской въ Герцеговинъ. Прежде всего община занялась устройствомъ свояхъ школъ-пужской и женской. Въ первую школу, кроий возвратившагося изъ ссылки І. Перовича, она пригласила еще бывшаго учителя І. Лъпаву, пользовавшагося и прещае общею любовію мостарцевъ. Хотя въ годъ трудно было много едълять, но то, что одблали упомянутые два труженика, достойно всякой похвалы. Мы имали случай побывать въ мостарской школа, познакомиться съ ся устройствоить и слышать отвёты бойкихъ датей мостарскихъ изъ преподаннаго имъ учителнии. Ресультаты очень хорошіе. Устройство школы четырехиласоное. Въ теченіе прошлаго года было три класса, въ которыхъ обучалось 209 исльчиковь, а съначала настоящаго учебнаго года открыть и четвер-

Digitized by GOOGLC

тый классь. Въ школь обучають чтению, письку, пёнию церковному, закону Божію (свящ. исторія и катихизнеу), сербсной грамнатикъ, арнометикъ, географія в исторіи сербской. Ученики втораго и третьяго класса читають бойно, передають пройденное сознательно, далаютъ довольно подробно этимологический и слитаксический разборъ прочитаннаго, быстро ришають задачи на чотыре первыя ариеметическія дэйствія, а лучніе ученики II власса. не затрудняются надъ ришеніемъ нетрудныхъ задачъ и съ дробями, очень толково разстазывають преподанное изъ географія и сербской исторія, на преподаваніе которой обращено особенное внимание учителями. Видя, каная серьсаная опасность угрожаеть въ настоящее время сербской народности отъ швабовъ и мадьяръ, считающихъ сербовъ боснійснихъ и герцеговинскихъ хорватами, учители всячески стараются развить въ своихъ питомцахъ чувство народности, внушить имъ, что они чиствиние сербы, что языкъ, которынъ ови говорятъ, не есть хорватскій, а самое лучшее изъ нарвчій сербскихъ. Двта съ любовію слушають рвчи своихъ учителей, охотно заучивають патріотическія пасни извастнаго сербскаго поэта Іовановича и при некламированіи съ накоторою гордостію и какою то особенною выразительностію, свойственною только сербанъ, произносять свои національныя имена: срб, србин, српче, српкина, српка, српскій.

Патріотическія пёсня, распівваеныя ученяками школы, намъ приходилось слышать оть взрослыхъ и дітей дале натилітняго и шестилітняго вовраста. Значить, вліяніе школы благотворно отражается и на семействахъ учащихся. Если вынішніе учитали долго останутен въ школі мостарской, они окалуть велиную услугу народному ділу въ Герцеговний. Боятся, чтобы любимые народомъ труженики не подвергансь преслідованію отъ швабомадыярскихъ властей, агенты которыхъ назь среды хорватовъ и темерь зорко слідять за ними.

Въ Мостаръ православная сербская община инветъ и женскую школу, открытую, камотся, въ 1861 г. Шпола женская обязана своимъ существованіемъ нашей всемилостивъйніей Государынъ, а мысль о необходимости ся отпрытія, насколько намъ извъстно, принадлежитъ кезабвенному для герцеговинцевъ и босняковъ А. Ө. Гильсердингу. Въ бытность свою нонсуломъ въ Сарасвъ (въ 1857 и 58 г.) понойный А. Ө. ознакомился съ нуждами православнаго населенія въ Герцеговинъ и, для удовлетворенія ихъ хоть отчасти, исходатайствовалъ разръщеніе іеромонаху Проконію Чокорико прибыть въ Россію для сбора пожертвованій на православныя церкви и понастыри. Въ теченіе двухъ итъ (1858-60 г.) о. Прокопій, благодаря двятельному участію А. Ө., возвратившагося тогда въ Россію, собраль достаточную сумму денегъ и значительное количество церковной утварн. На собранныя деньги выстроены храны въ Коньицъ, Габелъ, Бълопъ полё (въ трехчасовомъ разстоянія отъ Мостара) и, кажется, въ Дувий, а часть оставлена для постройки въ Мостари церкви и женской школы. Для постройки зданія женской школы пожертвована была значительная сумма Государынею Императрицею. Въ зданія школы устроена была и небольшая церковь во ния св. Марін Магдалины. Это была какъ бы наша русская церковь, ибо въ ней поминались и на ектеніяхъ и во время великаго входа священныя имена Государя и Государыни. При консулахъ нашихъ Б., К. и И. каждый воскресный и праздничный день совершалось въ ней богослуженіе, но въ послёдніе годы, вслёдствіе давленія епископа герцеговинскаго Прокопія, а отчасти и вследствіе ненастойчивости консуда г. О., священники, боясь отвётственности, стали въ ней служить все рёже и рёже. Со времени оккупація въ ней служили всего одинъ разъ, а именно въ храмовой день 22 іюля.

Женская школа имъетъ устройство сходное съ школою мужскою, съ тою разницею, что въ ней обучаютъ учительницы, обыкновенно приглашаемыя или изъ княжества Сербія или изъ Войводины. Въ прошломъ году состояда на лицо одна учительница, окончившая курсъ въ бълградской гимназія, а школу посъщало 130 ученицъ. Въ текущемъ учебномъ году приглашена еще другая учительница изъ Войводины, а потому есть надежда, что и въ женской школъ учебное дъло будетъ вестись такъ же успъщно, какъ и въ школъ мужской. Община мостарская дълаетъ все зависящее отъ нея, чтобы учебное дъло поставить хорошо въ своихъ школахъ, и если бы средства ся были значительнъе, то она навърное не пожалъда бы ихъ для возведенія существующихъ школъ на степень среднихъ учебныхъ заведеній.

На какія средства содержатся школы? Родители обучающихся въ школѣ дѣтей, смотря по своему состоянію, добровольно назначаютъ ту или другую плату за ихъ обученіе, но если община находитъ, что плата не соразмѣрна состоянію, она требуетъ увеличить взносъ. Бѣдные ничего не платятъ, а равнымъ образомъ не обязаны платить и тѣ изъ православныхъ обывателей, которыхъ дѣти не обучаются въ школѣ; имъ предоставлено жертвовать, сколько кому угодно. Изъ собираемыхъ такимъ способомъ E

!

ł

Į

ſ

!

t

đ

1

i

:

денегъ и изъ тарелочнаго сбора въ церкви на нужды школы община выдаетъ учащимъ жалованье и покрываетъ различные расходы по школъ. Нынѣшніе учители, при общественной квартирѣ, получаютъ жалованья по 100 австрійскихъ червонцевъ (500 руб.) каждый, столько же получала въ прошломъ году и учительница. Съ открытія женской школы и до послѣдней войны на содержаніе ен ежегодно жертвовалось Государынею 100 червонцевъ, а теперь всё расходы по школѣ несетъ сама община. Великое благодѣяніе было бы сдѣлано, если бы наше общество не оставило безъ помощи мостарскую и другія православныя общины въ Босніи и Герцеговинѣ, болѣе прежняго нуждающихся теперь въ нашей братской помощи.

И. П.

## VII. Древнія литургія; сборникъ текстовъ какъ оригинальныхъ, такъ и переводныхъ болѣе важныхъ литургій церкви, изъ разныхъ источниковъ, съ введеніемъ, принѣчаніями и литургическимъ оловаремъ. К. Е. Гаммонда. Оксфордъ. 1878<sup>1</sup>).

Изданный въ минувшемъ году подъ этимъ заглавіемъ сборникъ литургій представляеть пріятное и полезное явленіе въ богословской литературь. Онъ свидътельствуеть объ оживлении ученыхъ изслъдованій въ церковно-богослужебной области, нъкоторое время тщательно разработываемой въ Англіи, но послъ Ниля и Форбса<sup>2</sup>) повидимому оставленной безъ вниманія англійскими учеными, которые между тёмъ имёютъ возможность собирать богатые матеріалы для подобныхъ изслёдованій со всего свёта и которыхъ труды по этому предмету отличались большимъ безпристрастіемъ, нежели въ другихъ западно-европейскихъ странахъ католическихъ и протестантскихъ. Достойнымъ образомъ примыкая въ этимъ трудамъ, изданіе молодаго англійскаго ученаго Гаммонда представляетъ съ одной стороны дальнъйшую разработку памятниковъ литургіи, доселё извёстныхъ по разнымъ сборникамъ и описаніямъ, съ другой-весьма полезныя соображенія объ историческомъ развитіи дитургій во всемъ христіанскомъ мірѣ и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ancient liturgies; being a Reprint of the Texts, either original or translated, of the most representative liturgies of the Church, from various sources. Edited, with Introduction, Notes and a liturgical Glossary, by C. E. Hammond, lecturer of Exeter College, Oxford. 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Neale, A History of the holy Eastern Church. T. III. 1830; Neale and Forbes, The Gallic. Liturgies. 1855-1858.

постепенномъ установленіи составныхъ частей ен до настонщихъ формъ въ различныхъ странахъ христіанства восточныхъ и запалныхъ.

Изслёдованія г. Гаммонда преимущественно направлены къ опредвлению существенного характера каждой литурги въ частности и из обстоятельному наглядному объяснению взанинаго сходотва и различія самыхъ древнихъ литургій. Ни въ одномъ изъ прежнихъ изданій литургическихъ памятниковъ на западно-европейскихъ языкахъ мы не найдемъ такъ много интургий восточныхъ и западныхъ, представленныхъ съ возиожною точностію --греческихъ и детинскихъ въ подлинникъ, а восточныхъ въ датинскомъ и англійскомъ переводъ, —какъ въ этомъ преврасномъ изданіи, и притомъ расположенныхъ для болёе удобнаго сравненія съ особеннымъ умъньемъ и тщательностію. По соображенію всъхъ данвыхъ, относящихся къ постепенному развитію формъ евхаристическаго богослужения въ разныхъ странахъ древняго христианства и въ внутреннему характеру самыхъ литургій, авторь раздёляеть ихъ на пять отдёльныхъ группъ, которыя и излагаетъ почти подъ твии же общини заглавіями, въ томъ же порядкв и составв, какъ онъ изложены въ Собрании древнихъ литургій восточныхъ и западныхъ въ переводъ на русский языкъ, изданноиъ редакціею Христіанскаго Чтенія (1874—1878 г.), именно: 1) литургія Палестино-сирійская, въ которой въ частности относятся литургіи Климента (иначе-Постановленій апостольскихъ) и апостола Іакова, епископа Іерусалинскаго, Греческая и Сирская, распространенныя по всему Іерусалимскому и Антіохійскому патріархатамъ, и происшедшая отъ нихъ Константиноподьская въ редакціяхъ св. Василія Великаго и св. Іоанна Златоуста, и Армянская; 2) Александрійская, которой древнёйшій памятникъ составляетъ греческая литургія, приписываемая евангелисту Марку, а затёмъ близко подходящія въ ней три Коптскія литургія, приписываемыя св. Кириллу, св. Василію и св. Григорію, и происшедшая отъ этихъ послёднихъ Ефіонская, сохранившаяся на древнемъ абиссинскомъ языкъ; 3) литургія восточной Сиріи и Персіи, древнийшая форма которой извъстна подъ именами апостоловъ Өздден и Марія, а болже поздняя форма содержится въ разныхъ несторіанскихъ литургіяхъ; 4) Исцано-Галликанская, подъ именемъ которой разумъются въ частности литургія Мозарабская и Галльскан, нитющія, по мнѣнію г. Гаммонда, «однородное происхожденіе, но не происшедшія одна оть другой», а свидательствующія о древнемъ, бывшемъ въ самыя первыя времена христіанства, сношенія и ду-Digitized by GOOQIC

-216 -

ховномъ сродствъ этихъ западныхъ странъ непосредствевно съ восточными странами близъ Ефеса; 5) Римско-Медіоданская литургія. Излагая исторію всёхъ этихъ литургій и самые тексты ихъ по санымъ лучинимъ источникамъ, авторъ съособенною тщательностію и свойственною ому способностію анализируеть наждую изъ нихъ, раздъляеть на составныя части и для сравненія съ другини однородными иногда располагаеть въ такомъ анализировалномъ видъ параллельными столбцами; такъ на стр. 284-373 онъ представляеть въ параллельныхъ столбцахъ сводъ четырекъ главныхъ сорыъ древней датинской литургін, между которыми у него первое ивсто занимаеть Римская, по сакраментаріянь палы Іьва, Геласія и св. Григорія Великаго, второе-литургія св. Амаросія Медіоланского въ токъ болёе древнемъ виде, въ какомъ она отличалась оть Ринской и отстанвала свое самоотоятельное существованіе, третье-литургія Галликанская, не поздибищая, но та, которая уже не существовала более на практике съ IX-го столетія и только по нёкоторымъ древнёйшимъ отрывочнымъ памятникамъ опредъляется въ своемъ порядив и существенныхъ частяхъ, четвертое - Испанская или Мозарабская, сохранившаяся въ изданіяхъ Кардинара Ксименеса и досель употребляющаяся въ нёвоторыхъ церквахъг. Толедо. Сужденія г. Ганнонда объ историческихъ судьбахъ всёхъ этихъ видовъ одного и того же свларистическаго богослуженія и ихъ взаниныхъ отношеніяхъ отличаются зрёдою основательностію и отчетливымъ знакоиствонъ съ саными текстами литургій, критнуески изслёдованными по изчисленнымъ у него лучшимъ руконисямъ и болве достовърнымъ печатнымъ изданіямъ. Съ такою же тщательностію и знанісмъ како от костаточною полнотою въ тахъ предалахъ, какie авторъ самъ себъ назначнать, и съ нолнымъ уваженіемъ въ глубовой древности и особенной авторитетности, онь анализируеть черты сходства и различія и въ тенстахъ восточныхъ литургій, не исключая и литургію преждеосвященныхъ даровъ. Сравненіе такъ называейой Климентовой литургік (т. е. Постановленій апостольснихъ), ливеней вооточное происхождение и употребление въ тамошнихъ странахъ, съ описаніемъ литургическаго богослуженія въ твореніяхъ св. мученика. Іустина, по всей въроятности совершавшагося въ Римв и его окрестностяхъ, проведено съ такимъ многосторонникъ сопоставленіемъ подробностей, которое служить новымъ доказательствомъ первоначальнаго единства христіанской литургін, не смотря на употребленіе ся въ отдаленнъйшихъ другъ отъ друга

ивстностникъ. Правда, сужденія автора о некоторыхъ частныхъ предметахъ, входящихъ въ составъ дитургій, оказываются недостаточно твердыми и основанными на не вполнё несомнённыхъ историческихъ данныхъ, каково, напримёръ, миёніе его, изложенное во 2-й главъ Введенія, о существованія въ восточныхъ литургіяхъ трехъ возношеній (или о троякомъ значеніи слова ачафора), изъ которыхъ первое состояло въ приношении хлёба и вина всвми членами общины, второе — въ принесении избранныхъ частей хлъба и вина къ алтарю, и наконецъ третье-въ принесенія безвровной жертвы на конпъ литурги. Самый анализъ всёхъ вообще литургій, или сравнительное сопоставленіе ихъ частныхъ отдёловъ отзывается нёсколько идеальнымъ построеніемъ, приспособленнымъ къ принятому имъ принципу деленія всёхъ видовъ евхаристическаго богослуженія не на литургію оглашенныхъ и литургію върныхъ, а на часть приготовительную въвозношению (missa proanaphorica) и самое возношение (missa anaphorica), начинающееся съ извёстного въ западныхъ литургіяхъ Praefatio. Но при этихъ частныхъ недоразумёніяхъ, составляющихъ личныя воззрёнія автора, трудъ г. Гаммонда въ цёломъ своемъ составё и въ своемъ направлении заслуживаетъ справедливаго одобрения; удовлетворяя ученой любознательности о тёхъ формахъ христіанскаго богослуженія, которыя принадлежать самымъ древнимъ временамъ, онъ содержитъ въ себе важный и особенно назидательный для западныхъ писателей выводъ, какъ результать критическаго изслёдованія первоначальныхъ литургій, выводъ о всеобщенъ и почти тождественномъ върования христіанъ, до появленія на западъ въ ХVІ-мъ столётін ересн Цвинглія, въ присутствіе Самого Інсуса. Христа въ тамиствъ евхаристіи или въ дъйствительное пресуществленіе хлёба и вина свхаристія въ истинное тёло и истинную вровь Христову. Этотъ результатъ, усматриваемый въ разныхъ мёстахъ книги, выраженъ авторомъ и на заглавномъ листъ ся словами другого благонамъреннаго и безпристрастнаго изследователя восточныхъ литургій Ренодота: «inde clucet magnopere ea, quae antiquam de Eucharistia totius Ecclesiae doctrinam confirmat, orationum rituumque similitudo inter graecas orientales occidentesque liturgias, quae ex linguarum diversitate regionumque longinguitate, immo ab ipsis haeresibus, detrimentum nullum accepit» 1). Издожению всёхъ означенныхъ литургій въ этонъ изданіи предшествуетъ довольно обширное Введеніе, въ которомъ умъренно и осмотрительно гово-

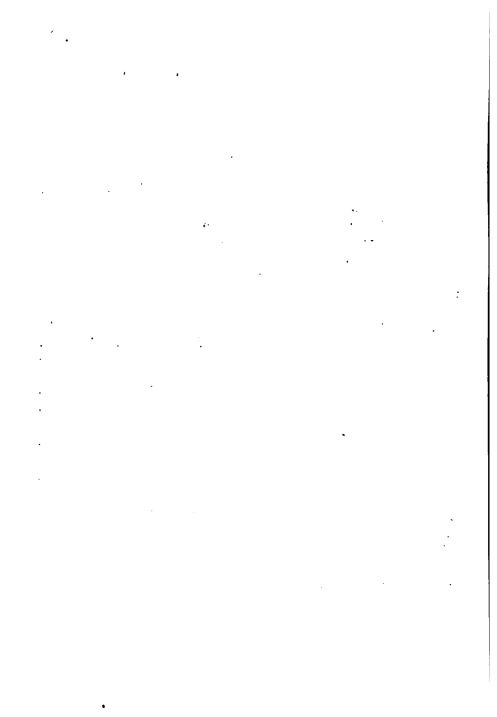
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ronaudot, Liturg. oriental. Collectio. T. II, p. XVIII. Paris. 1716.



рится о нёкоторыхъ общихъ и частныхъ вопросахъ касательно литургін и о значеніи этого важнёйшаго богослуженія въ жизни христіанскихъ обществъ, и выражаются собственные взгляды автора на эти вопросы въ отличіе отъ ваглядовъ другихъ изслёдователей (особенно англійскаго писателя Ниля); а въ концѣ приложены два словаря, составленные по содержанію литургій съ примъчаніями автора, для объясненія встръчающихся въ нихъ терминовъ, одинъ----датинскихъ и англійскихъ, другой---греческихъ. Все это делаеть книгу г. Гаммонда весьма удобною и полезною для употребленія и свидётельствуеть о добросовёстности его занятій столь вежнымъ и интереснымъ предметомъ. — Не калымъ доказательствомъ его ученой способности и добросовъстной разработки того же предмета служить новый его трудъ, изданный въ 1879 году подъ заглавіемъ: Древняя литурия Антіохійская и другіе литуршческіе отрыски. Оксо. 1879 (The ancient Liturgy of Antioch. and other liturgical Fragments, being an appendix to: «Liturgies eastern and western». Edit. by C. E. Hammond. Oxford. 1879). Эта брошюра въ 56 стр. есть не что инсе, какъ прибавленіе къ вышеупомянутому труду, имъющее главною цвлію-возстановить древнюю литургію антіохійскихъ областей, отъ которой произопын почти всё греческія литургін; авторъ и возстановляеть эту литургическую форму преимущественно на основанія цитать изъ твореній св. Іоанна Златоустаго, выбранныхъ ученымъ Бингамомъ<sup>1</sup>), и по собственнымъ соображениямъ приходитъ къ заключенію, что эта литургія имбеть болбе сходства съ литургіями Климента (т. е. Постановленій апостольскихъ) и апостола Іакова, занимая какъ бы средину между ними, нежели съ позднъйшею Златоустовою. Визстъ съ этою возстановленною литургіею сообщаются еще тексты и краткое объясненіе изсколькихъ интересныхъ отрывковъ изъ древнихъ литургій восточно-сирской, воптской и галликанской.

Е, Л.

<sup>4</sup>) J. Bingham-Origin. Ecclesiast. T. V. p. 193-234. Edit. 2. Halae. 1754. Digitized by OOOIC



# Греко-россійская церковь сама въ себъ и въ свояхъ отношеніяхъ къ церквамъ Запада: современный очеркъ <sup>1</sup>).

Худая вещь — незнаніе; оно служить причиною многихъ золь для людей; такъ какъ окутываеть вся предметы какъ бы туманомъ, каковымъ закрываетъ и истину (Лукіанз: Пері тої ил пісейси ту біаводу).

#### Витсто предисловія.

Считаемъ не лишнимъ сказать два-три слова для читателя нашего этюда о тэмѣ, въ немъ разсматриваемой.

До объявленія русско-турецкой войны 1877 г. Европа различно относилась къ громадной имперіи Петра Великаго; руссофобія, распространившаяся по всей Европ'ь и усиленная Наполеономъ I, превратилась въ эпидемическую болёзнь, для которой до сихъ поръ еще не отыскано никакого лекарства, если не считать кое-какихъ жалкихъ, не заслуживающихъ вниманія статей, появлявшихся въ европейской журналистикь, а въ послёднее время проникшихъ и въ турецкую, ---статей, имѣющихъ цѣлію облегчить лишь страданія зараженныхъ ею, и брошуръ, которыя потому только и заслуживають упоминанія. что въ нихъ насибшки по временамъ сибняются койкакими благожелательными замётками. Все это, т. е. стальи и листки. служать своего рода лекарствомъ противъ болѣзни руссофобіи. Волѣзнь эта, послё того какъ уже многіе ею перехворали, стала было ослабевать, но въ наши дни ее снова оживилъ Наполеонъ III, особенно усердно старавшійся вызвать страшное пугало панславизна въ 1853 и слёдующихъ годахъ по всей Европѣ и поднять противь Россіи врестовый походъ, извѣстный подъ имененъ Крымской войны.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Авторъ статьи-грекъ, тотъ самый, котораго двѣ статьи помѣщены были въ «Христ. Чтеніи» за прошлый 1879 г. (Часть II, стг. 407-467). Переводъ съ новогреческаго сдѣланъ долтопочтеннымъ провессоромъ церк. исторія въ нашей академіи И. Е. Троицкимъ. *Ред.* 

Христ. Чтен. № 3-4. 1880 г.

Если читатель знаетъ, что идея Наполеоновскаго врестоваго похода расчитана была на гегенонію Франціи надъ Европою и слёд. на утвержденіе династіи Наполеона, то легко пойметь, по какой причинѣ и съ какою цёлію пугалъ міръ Россіей жалкій Седанскій плённикъ. Вотъ откуда ведетъ свое начало идея, будто панславизиъ есть духъ, охватившій всю Россію и выжидающій только благопріятнаго иомента для того, чтобы ноглотить всё народности русской народностью. Вотъ почему робкіе умы иннистровъ Турціи, вдохновляеные французскимъ и англійскимъ дворами, часто искали себё выхода въ темной Макіавелевской политикѣ этихъ дворовъ, провозгласившей, будто интриги панславизма не дозволяютъ турецкой имперіи идти путемъ благосостоянія и прогресса. Руссофобія и панславизмъ постоянно эксплуатировались, какъ благовидное оправданіе для шарлатанства увурпаторовъ и послѣ того, какъ пріобрѣли себѣ прозелитовъ въ Европѣ, мало по малу переданы были и востоку преимущественно англійскими и французскими агентами.

Волненіе идей, направлявшееся съ запада, произвело свое дъйствіе и на востокъ, гдъ нъкоторыя періодическія изданія начали охватываться эпиденіей руссофобін, и крайніе патріоты съ казедръ по временанъ стали нетать колніи народныхъ анассиъ въ славянскій міръ. Къ тому же съ давнихь порь начали рыскать по Болгаріи папскіе инссіонеры и нёкоторые изъ нихъ, особенно въ началѣ, хорошо знакомые съ русскипъ язывонь, --- вёроятно изъ польскихъ католиковъ, --- оскорбительно отзывались о восточной греко-россійской церкви, склоняя болгаръ къ отдёленію отъ константинопольскаго патріарха, котораго выставляли сообщниковъ Порты, поногающинь ей удерживать ихъ въ рабствѣ. Воть откуда ведетъ свое начало болгарскій вопросъ. Возникши первоначально, какъ вопросъ адиинистративный, онъ превратился потопъ въ догнатический. Но хотя отделение болгаръ отъ константинопольской церкви и было привътствуемо константинопольскими греками, тёмъ не менёе оно было дёломъ минутнаго увлеченія. Подъ вліянісиъ этого увлеченія на первыхъ порахъ высказывалось требованіе объ отсёченія всего славянскаго міра отъ тёла православія, о низложение всёхъ архіепископовъ и патріарховъ, сочувствовавшихъ славянанъ. о провозглашении Асонской горы и встопребываниемъ однихъ только грековъ и объ изгнаніи оттуда русскихъ на томъ основанія, что Асонъ есть жилище православныхъ, а православные теперь одни только греки! Руссофобія сділалась чёнъ-то въ родё эпиденіи и иного навредила греканъ. Въ то вреня, какъ европейский міръ, очнувшись отъ въковаго заблужденія, пересталъ уже посяв 1856 г. скотръть на Россію прежними глазами, когда европей-

Digitized by GOO

- 223 -

скія державы стали искать дружескаго сближенія съ Россійской имперіей, православные греки вдругъ объявили войну этой державё, а вмёстё съ нею и всему славянскому міру. Нёкоторыя неразумныя головы вообразили себё, что западныя державы возьмуть подъ свою защиту права эллинизма, на которыя никто не посягалъ, и введенныя въ заблужденіе англійской политикой. увёряли себя и другихъ, будто иожно вести начатую ими войну посредствомъ галатскихъ газеть и зажигательныхъ и легкомысленныхъ филиппикъ, и будто Европа предприметъ вторую Крымскую компанію въ интересё эллинизма.

Русско-турецкая война 1877 г. показала во очію этимъ горячимъ гречоскимъ головамъ, что положеніе европейскихъ державъ относительно Россіи изибнилось, а пренія на Берлинскомъ конгрессѣ обнаружили, что Россія и не думала смотрѣть завистливыми глазами на величіе и благоденствіе эллинизма, какъ они себя увѣряли, и что наконецъ ихъ жаркія филиппики противъ Россіи вовсе не выражали собою настроенія греческаго народа.

1877 годъ доказалъ, что Европа не руководствуется уже принципами 1856 года и тѣ, которые думали, что Европа объявить войну Россіи изъ-за того, что эта послѣдняя захотѣла облегчить болгарамъ возможность жить по человѣчески во второй половинѣ XIX вѣка, заблуждались. Къ счастью такихъ было немного. Многіе думали, что эллинизму не слѣдуетъ ждать своего спасенія отъ Западной Европы. Эти были правы. Равно какъ правы были они и въ томъ своемъ предположеніи, что русское племя вовсе не желаетъ порабощенія греческаго племени. Это даже и въ доказательствахъ не нуждалось.

Въ предпринятонъ нами очеркъ отношеній греко-восточной церкви къ русской и объихъ вивстё къ церкванъ Запада ны инбенъ въ виду сообщить данныя, полезныя какъ для тёхъ, такъ и для другихъ; это и даетъ намъ сивлость писать настоящій этюдъ.

Можеть быть нёкоторые пожелають остаться при своихъ инёніяхъ не смотря ни на что; такіе, безъ сомнёнія, оттолкнутъ отъ себя нашъ этюдъ, встр'ётивъ въ немъ данныя и выводы, не оправдывающіе ихъ инёній. Тё же, которые не считаютъ себя непогр'ёшиными, этого не сдёлаютъ. А нашъ этюдъ и писанъ для этихъ послёднихъ. Инъ же онъ и посвящается.

Авторъ.

— 224 —

Когда европейскіе публицисты и учоные собираются трактовать о Восточной церкви, или прямо упоминають о ней по тому или другому случаю, то называють ее обыкновенно греко-россійскою церковію.

Причина такого названія очень проста и понятна.

Такъ называемую греческую церковь составляютъ церквиконстантинопольсвая, александрійская, антіохійская, іерусалинская и кипрская, а россійскую — всё православные, живущіе въ Россійской имперіи. Въ недавнее сравнительно время къ русской церкви присоединена независимая православная архіепископія Иверіи или по болѣе употребительному названію — Грузіи, а въ константинопольской церкви независиная православная архіепископія Ахриды или Болгаріи. И наобороть тоже сравнительно недавно отдѣлились отъ константинопольскаго патріаршаго престола, прежде бывшія соединенными съ нимъ въ административномъ отношения, церкви ----Эллинскаго королевства и княжествъ Румынскаго, Сербскаго и Болгарскаго. Была нѣкогда соединена въ административномъ отношени съ константинопольскою церковью и церковь русская, какъ въ томъ же отношение была отдёлена отъ вселенскаго патріархата независимая архіепископія Ипекская, обнимавшая епархіи, находящіяся въ настоящее время въ предълахъ Албаніи. Но административное отделение означенныхъ церквей вовсе не означало ихъ раздёленія съ церковію, отъ которой онъ отдёлялись. Когда патріархъ Фотій созваль великій соборь, которому предлежало рышить вопрось о Болгарін, т. е. о томъ, какому патріарху долженъ принадлежать надзоръ за нею, тогда православная церковь объявила, что предёлы той или другой церковной области могуть быть измёняемы всякій разъ, какъ скоро измёняются предёлы политической области, въ которой находится церковь. Отсюда и на основания этого принципа совершилось освобождение церквей-Эллады, Семностровья,

Румынія; такимъ же точно образомъ и по тому же принципу могло состояться освобожденіе церкви болгарской, сербской и всякой другой. По этой же причинѣ, когда отдѣлилась отъ патріаршей Константинопольской области церковь русская, патріархи и архіепископы Восточной церкви иичего не сказали и не сдѣлали никакихъ препятствій. По этой же причинѣ, когда Россійская имперія присоединила къ себѣ царство Грузинское и вмѣстѣ съ нимъ и независимую архіепископію этого царства, то ни вселенскій патріархъ ничего противъ этого не сказалъ, ни остальные патріархи греческой церкви. Это мы говоримъ мимоходомъ, считая эти замѣтки полезными для нашей тэмы.

1

Единеніе православной церкви не есть единеніе административное, оно покоится на болѣе прочномъ и непоколебимомъ основанія. есть единение въ догиатъ, единение въ любви, и всегда существовало какъ между церквами восточными, такъ и между ними и русскою церковію. А пом'єстные соборы, собиравшіеся въ разныя времена и по разнымъ церковнымъ нуждамъ, равно какъ и обмѣнъ ныслей, который поддерживали между собою всё эти церкви по догматическимъ вопросамъ, постоянно поддерживали и укрѣпляли существовавшую нежду ними двоякую связь-связь вёры и любви. А православный читатель знасть, что это-величайшія христіанскія доброд тели. Въ нихъ пребывали неразрывно соединенныя другь съ другомъ греческія церкви Востока и русская церковь. Желая указать на эту связь, публицисты, учоные и богословы Запада и называють православную церковь церковью Греко-Россійскою. Да оно такъ и есть на самомъ дълъ, поелику въ настоящее время она состоить изъ двухъ главныхъ стихій греческой и славанской и въ своей практикъ употребляетъ оба языка этихъ стихій, и потому имбетъ такое же право называться греко-россійскою, вакое западная церковь---латинскою. Отъ этой послъдней мы должны отличать церкви протестантскія.

Эта связь между русской и греческой церковью, это единеніе имѣютъ историческое происхожденіе и скрѣплены событіями и фактами цёлыхъ девяти вёковъ. По прошествіи же столькихъ вёковъ явилось обстоятельство, омрачившее отношенія между русскою церковію и греческими церквами Востока и произведшее охлажденіе между ними. Обстоятельствомъ этимъ была болгарская схизма 1872 г. Какъ снёгъ на голову посыцались тогда оскорбленія на русскую церковь; къ этому же времени относится и требованіе, предъявленное нёкоторыми горячими головами константинопольскому патріарху о совершенномъ отсёченія отъ тёла православія всёхъ, находившихся подъ управленіемъ церкви сёвера. Греки, воображавшіе себя публицистами и политиками, выступили противъ русской церкви съ совершенно неосновательнымъ обвиненіемъ въ томъ, что она будто бы преслёдуетъ свою сестру, греческую церковь Востока. Это совершенно несправедливое обвиненіе подало однакожъ разнымъ греческимъ ортодоксаламъ поводъ платить тёмъ же русской церкви.

Можеть быть эти идеи и до сихъ поръ гивадятся въ душтв нѣкоторыхъ и извѣстная часть греческаго общества позволяетъ по прежнему обманывать себя разнымъ демагогамъ, распинающимся за интересы какой либо посторонней, неправославной власти. Поэтому читатель не долженъ удивляться, если услышить, что иностранная политика или церковная власть, ухватившись за это охлаждение между греческой и русской церковью, создала путало панславизна. Въ 1872 г. Фанаръ сдълался ареной, на которой состязались одна съ другой двѣ, скорѣе церковно-политическія, чѣмъ религіозныя партія, изъ которыхъ одна хотвла ухаживать за церквани и державами Запада, въ предположения, что онв поспвшать устроить возсоединение греческой церкви съ западными, а другая искала братскаго содъйствія и любви русской церкви, — другими словани, представители этой последней старались сохранить истинное и действительное настоящее, а представители первой гонялись за невърнымъ и фантастическимъ будущимъ. Эти ухватились объими рукани за схизну 1872 г., но напрасно поусердствовали: ни одного поощрительнаго голоса не раздалось, ни одна рука не протянулась съ За-Digitized by GOOGLE

пада. Ошибка состояла въ томъ, что они искали невозножнаго, забывши великіе уроки цёлыхъ столётій.

Дъйствительно, развъ были когда либо дружелюбно расположены къ греческой церкви церковь латинская или протестантскія церкви Запада? Развъ съ другой стороны русская церковь посягала когда либо на догмати, преимущества и независимость сестры своей церкви греческой или преслъдовала ее? Если изслъдованіе исторіи отношеній греческой церкви къ русской съ одной стороны и къ церквамъ Запада съ другой покажетъ нѣчто противное тому, что думаютъ старающіеся поддерживать упомянутое охлажденіе шежду церквами, то результатъ этого изслъдованія вполнѣ оправдаетъ тѣхъ, которие думаютъ, что виъсто невозможнаго будущаго лучше позаботиться объ улаженіи настоящаго, чтобы не очутиться въ положеніи Езоповой собаки, бросившей кусокъ дъйствительнаго ияса и виъсто него пытавшейся схватить его тѣнь, отражавшуюся въ ръкъ.

ł

ł

Исторія учить, что со временъ перваго вселенскаго собора и далёе до патріарха Фотія церкви — восточная и римская хранили единение въ догнатъ и назывались сестрами, хотя братская побовь между ними была сворбе кажущеюся, чёмъ дёйствительною. Обѣ онѣ смотрѣли одна на другую подозрительно, нерѣдко сталвивались одна съ другой, поднимали богословские споры, оканчивавшіеся уже совсѣнь не по братски. И въ эту эпоху, равно какъ и въ предшествовавшую, столкновенія между об'вими церквами им'вли своимъ результатомъ лишь охлаждение любви между ихъ членами, любви, служившей связью между ними. Если бы об'в он'в отдали свое дёло на судъ историка, то ему не трудно было бы постановить приговоръ. Этотъ приговоръ былъ бы слёдующій. Главная причина частыхъ недоразумъній и стольновеній нежду церевани, окончившихся столь печально, заключалась въ томъ, что римская церковь ни за что не хотбла признать восточную церковь равночестною себь, а добивалась главенства надъ нею, что и было причиною соблазновъ и твиъ болве, что восточные патріархи и архіе-

Digitized by GOOGLE

рен никогда не признавали папу римскаго выше себя и не жертвовали своимъ равночестіенъ даже въ минуты опасности. Въ актахъ Флорентійскаго собора сохранился одинъ эпизодъ, показывающій, какъ были ревнивы на счетъ своего достоинства восточные архіерен. По прибитіи патріарха Іосифа съ императоромъ Іоанномъ Палеологомъ въ Феррару, напа Евгеній отправилъ къ нему шесть епископовъ съ требованіемъ, чтобы какъ самъ онъ, такъ и архіереи греческіе при представленіи папѣ облобывали его ногу. Старецъ патріархъ пришелъ въ негодованіе и—совершенно справедливо. "Какъ можетъ папа заявлять такое требованіе?—спросилъ онъ. Если онъ— преемникъ апостола Петра, то и им тоже преемники другихъ апостоловъ. А развѣ апостолы цѣловали когда либо ногу у Петра? И никакой соборъ не давалъ папамъ этого права". И въ заключеніе объявилъ, что онъ возвратится назадъ, если папа не отступится отъ своего ни съ чѣмъ несообразнаго требованія.

Всв, которые возьнуть на себя трудъ перелистывать церковную нсторію, увидять, что высоком'врныя притязанія на главенство всегда смущали всю церковь и неръдко іерархи другихъ церквей входнии изъ-за этихъ притязаний въ коллизии съ римскими папами. Такъ еще въ концѣ II вѣка ринскій папа Викторъ выразилъ претензію навязать свое мнёніе епископу ефесскому Поликрату, а въ среднит III въка подобную же претензію обнаружиль напа Стефанъ, навязывавшій свое мнѣніе о крещенія церкви кареагенской, что и было причиною церковной распри нежду нимъ и Кипріановъ Кареагенскияъ. Таково же было отношеніе ринской церкын въ церкванъ востока до санаго Фотія. Во весь этотъ длинный девятивъвовый періодъ времени отношеніе ринской церкви какъ къ восточныть такъ и къ другимъ церквамъ было пренебрежительнее, т. е. отличалось твить же духомъ и характеромъ, какниъ отянчалось отношение древняго высовомфрнаго Рима въ покоренныть и униженныть инъ народамъ и государствамъ. Этниъ же жостяниь, отталкивающимь характеромь отличались отношенія рим-

скихъ первосвященниковъ къ восточнымъ церквамъ съ IX вѣка до реформаціи.

Читатель видить, что им принимаемъ собственно одинъ только періодъ въ исторіи отношеній между греческой и русской церквами. И дъйствительно онъ былъ одинъ.

1

Все сказанное доселѣ служить прелюдіей къ драмѣ, важнѣйшія перицетіи которой мы намърены развернуть предъ читателемъ. Съ IX въка присоединилась къ православной церкви громадная масса върующихъ, воторые всегда отождествляли свои интересы съ интересами греческой церкви на востокѣ и которые никогда не хотвли отпадать отъ константинопольской церкви, съ которой съ самаго IX в. и до настоящаго времени были постоянно связаны единствоиъ догнатовъ и христіанскою любовію, а до взятія Константинополя турками были соединены и единствомъ администраціи. Поэтому главнёйшею точкою исхода въ нашемъ изслёдовани будеть та эпоха, въ которую славянскій міръ дёлается дорогимъ членовъ великаго православно-христіанскаго общества. Исторія отношеній между греко-россійской и римской церквами до взятія Константинополя или вернее до половины XVI в. вынуждаеть насъ остановиться на этой великой эпохв. До этой эпохи грекороссійская церковь была единою церковью не въ догнатическомъ только, но и въ административномъ отношения, такъ же точно, какъ римская церковь. Съ этого момента онв отдвляются одна отъ другой. Но отделение русской церкви отъ греческой было простымъ административнымъ и потому совершилось тихо и безъ всякихъ дурныхъ послёдствій для ихъ дальнёйщихъ отношеній: между твиъ какъ отделение протестантовъ отъ западной церкви было не только административнымъ, но и догматическимъ.

Протестантская церковь, отдёлившись оть римской, стала клониться къ упадку. А почувствовавши этотъ упадокъ, она стала искать себё твердой опоры. Почувствовала подобный же упадокъ в отдёлившаяся отъ римской церкви церковь англиканская, — п та также стала осматриваться вокругъ себя и искать споры н

прочныго центра, который инбль бы за себя исторический авторитеть вѣвовъ. Такимъ центромъ была греко-восточная церковь, признанія и поддержки которой и стали добиваться и протестанты и англикане, такъ что междуцерковныя отношенія греческой церкви съ XV въка благодаря этому начинають расшираться. Вслъдствіе всего этого необходимо предварительно разсмотр'ять положеніе, занятое относительно греческой церкви церквами ринской, протестантской и англиканской, и потомъ уже бросниъ биглый взглядъ на отношения греческой церкви къ русской, отношения, представляющія въ настоящее время особый интересь вслёдствіе усилій иностранной политической и религіозной пропаганды пошатнуть ихъ вёвсовую основу. Надёенся, нётъ нужды оправдывать предъ нашими читателями намбченный нами планъ нашего очерка. Онъ такъ простъ и понятенъ, что, по нашему инвнію, достаточно оправдываетъ самъ себя. При выполнени его ин буденъ инвть ВЪ ВИДУ, НАСКОЛЬКО ПРАВЫ ТЪ, КОТОРНЕ ВЪРЯТЬ, ЧТО ЗАПАДННЯ христіанскія государства посп'ять на помощь и спасеніе б'яствующему православному эллинизму, и насколько правы другіе, думающіе, что для эллинизма не страшна война ни съ англичанами. ни съ французами, ни съ ватоликами, ни съ протестантами, ни съ мессіонерами англиканской церкви, а страшна лишь война съ рус-КИМИ СВЯЩенниками и монахами.

## II.

Первый поводъ въ окончательному раздёленію обёнхъ церквей, т. е. восточной и западной, поданъ былъ во времена патріарха Фотія, когда болгары принали христіанство. Римскій дворъ подъ тёмъ предлогомъ, что болгарская страна принадлежить ему, началъ, вслёдъ за сообщеніемъ болгарамъ первыхъ свёдёній о христіанствё греками, посылать прямо отъ себя массы франкскихъ монаховъ—миссіонеровъ для наставленія болгаръ въ истинахъ христіанства <sup>1</sup>). Въ это же время Римъ принялъ и пресловутое при-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Факть этоть изложень у автора не точно. Во 1-хъ вани требовали нод-

бавленіе въ символу въры 1),-что привело въ негодованіе греческую церковь, которая чтила неприкосновенность синвола, какъ неприкосновенность самого евангелія, не позволяя себ'я прибавлять или убавлять въ немъ ни одной іоты или черты. Впрочемъ на Константинопольскомъ соборѣ 869 г. папа ничего больше не требовалъ кромѣ провозглашенія его главою всей церкви со властію, превышающею власть вселенскихъ соборовъ. Требование это, какъ извъстно, было отвергнуто великимъ Константинопольскимъ соборомъ 879 г. И на этомъ послёднемъ соборё папская церковь показала, что ее интересуеть не прибавление filioque къ символу, а вопросъ о признаніи ся власти надъ Болгаріей и преобладанія надъ всёми прочими восточными церквами. По этой же, кажется, причинѣ послѣдующіе византійскіе императоры пытались возстановить сношенія между объеми церквами то по политическимъ, то по личнымъ разсчетамъ. Такъ наприм. императоръ Левъ Мудрый, желая вступить въ четвертый бракъ съ своей фавориткой и встрътивъ сопротивление своему желанию со стороны патріарха Николая Мистика, прибътъ къ папъ Сергію III, который поспъшняъ дать свое согласіе не только на желаніе императора, но и на низложеніе сопротивлявшагося этону желанію патріарха Ниволая. Тогла сношенія между церквами были возстановлены, но потомъ снова были прерваны. Позднѣе императоръ Василій болгаровтонъ, задунавши подчинить своему свицетру Италію, снова возобновиль сиошенія съ римскою церковію, главою которой быль въ то время папа Іоаннъ XIX. Впослѣдствіи и императоръ Константинъ Мономахъ, находясь въ войнъ съ норманнами, входилъ въ сношенія

чененія себё Болгаріи на томъ основаніи, что страна ний занимаемая входила нёкогда въ составъ Солунскаго экзархата, принадлежавшаго къ римскому патріаршему округу; во 2-хъ миссіоперовъ въ Болгарію папа (Николай I) отправилъ не по собственному почину, а по просьбё болгарскаго князя Бориса Михаила. Перев.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Опять не точность. Filioque въ это время не было еще внесено въ символъ Римской церкви, а лишь въ символъ франкскихъ церквей; вотъ почему напы и не настанвали на приняти его въ сливолъ восточной церкви. Перез. Digitized by

съ римскою церковію, но всё эти попытки установить братскія отношенія между римскою и греческою церквами потерпёли неудачу и взаимное настроеніе церквей въ половинѣ XI в., когда патріархъ Михаилъ Керулларій и папа Левъ IX обмѣнялись взаимными анасемами, оказалось крайне враждебнымъ.

Съ этого времени ринская церковь дёлается непримиримымъ врагомъ и гонительницей восточной церкви. Начало формальнаго гоненія, воздвигнутаго ринской церковью противъ восточной, относится въ послёднимъ годамъ XII вёка. Потериёвши много разъ неудачу въ своихъ усиліяхъ подчинить себів свою восточную сестру, она устроила извёстное разбойническое нападеніе Роберта Гюнскарда на Иллирію и тв страшныя опустошенія, которыя произвели по ея мановению норманны по берегамъ и на материкъ этой несчастной страны, и имбла утвшение видеть взятие города Диррахія <sup>1</sup>) и другихъ прибрежныхъ городовъ нынъшней Албанія, принадлежавшихъ тогда византійской имперія, а слёдов. п греческой церкви, и затёмъ паденіе Солуня, надъ жителяни котораго служители папсвой тиранній совершили неслыханныя жестокости потому только, что они были греки, непризнававшіе **HAN**Y главою цервви. Подробное описание этихъ жестокостей оставили намъ тогдашній солунскій архіепископъ Евстаеій, бывшій очевидценъ этихъ жестокостей, и византійскій историкъ Никита Хоніать, тоже современный имъ. Описание послъдняго дышетъ такой реальной правдой, что мы не можемъ удержаться, чтобы не прпвести изъ него нисколько нанболие характерныхъ мистъ. "Событія, послѣдовавшія за этимъ (взятіемъ города), составляють цѣлую Иліаду б'ядствій, ужасы которой выше трагическихъ. Всё дона въ городъ были покинуты жителяни; не было ни жилища, въ которомъ можно было бы спастись, ни переулка, который избавлялъ бы отъ убійцъ, ни подземельевъ, которыя скрывали бы надолго. Ни жалобный видъ не возбуждалъ состраданія, ни просьбы не

Digitized by Google

— 232 **—** 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Нынѣ Дураццо вли Драчь.

жизнь, полагалъ предёлъ неистовству. Напрасно многіе сбёгались и во святые храмы, тщетна была надежда и на святыя иконы. Варвары, сибшавъ божеское и человѣческое, не уважали божественныхъ предметовъ, и не давали пощады прибъгавшимъ во святыя изста... Враги, съ оружіенъ въ рукахъ врываясь въ храны. умерщвляли всёхъ, кого встрёчали и, какъ жертвенныхъ животныхъ, безпощадно закалали твхъ, кого хватали. И могли ли щадить людей тв, которые не уважали святыни и нисколько не боялись Бога! Но еще не столько удивительно то, что они похищали вещи, посвященныя Богу, свверными руками касались того, что было неприкосновенно, и песьими глазами разсматривали то, что должно быть недоступно для взора, -- сколько нечестиво то, что они повергали на землю святыя иконы Христа и Его угодниковъ. попирали ихъ ногами, и, если находили въ нихъ какое нибудь дорогое украшение, срывали его какъ попало, а самыя иконы выбрасывали на перекрестки для попранія прохожить, или варенія пищи. Всего же нечестивъе и нетерпиите для слуха върующихъ то, что нѣкоторые изъ нихъ, взойдя на престолъ, предъ которымъ благоговѣютъ сами ангелы, плясали на немъ, безобразно прыгали, распъвая какія-то варварскія, отвратительнъйшія народныя пъсни"... Разсвазывая объ этихъ безобразіяхъ и неистовствахъ, историкъ дёлаеть нёсколько замёчаній, неутратившихъ своего значенія и для настоящаго времени: "конечно, и всѣ вообще съ взятыми на войнъ пленниками обращаются дурно, поступають немилосердно и дёлають все, что внушаеть гордость побёдителя: но латинянинъ, побѣдившій врага и захватившій его въ свои руки, есть зло самое несносное и неизобразимое словомъ. И если пленникомъ его будетъ ромей (гревъ) и притомъ человевъ вовсе незнающій втальянскаго языка и столько чуждающійся иностранныхъ обычаевъ, что даже въ одеждъ у него нъть ничего общаго съ латинами, то его считають существомь отверженнымь оть Бога и осужденнымъ на то, чтобы принять несмёшанный сосудъ и испить нераст-Digitized by GOOgle воренную чащу гићва Божія. Какая смертоносная эхидна, вакой адовитый зићй, блюдущій цяту, какой девь, губитель быковь, пренебрегающій вчерашникь ловонь и цитающійся только свѣжею добичею, можеть такъ неистовствовать, какъ неистовствують безчеловѣчные латинане надъ своими плѣнниками? Они не трогаются мольбами, не сиягчаются слезами, не ушиляются ласковыми словами... Какого самаго ужаснаго зла не сдѣлаеть человѣкъ, ненавидящій ромеевъ, собравшій въ сердцѣ своемъ такую злобу къ грекамъ, какой никогда не собиралъ въ себѣ и не порождалъ самъ древній змій, врагъ человѣческаго рода? Проклатые латиняне считаютъ чуть не раемъ страну, въ которой намъ досталось жить и собирать плоды; до безумія влюбленные въ наши блага, они вѣчно злоумышляютъ противъ нашего рода и стараются всически сдѣлать намъ зло".

"Но будемъ продолжать свой разсказъ... И не въ продолженін только войны солунцы, какъ ны сказали, терпёли ужаснёйшія бъдствія, но, и съ окончаніенъ ся, судьба не склонилась въ инлосердію, и побідители не сділались къ никъ снисходительние. Варвары не только выгнали владбльцевъ изъ ихъ домовъ и присвоили себѣ все, что въ нихъ было собрано, но отняли у нихъ и платье. не исключая послёдней одежды... даже куска хлёба не давали они донохозяеванъ, трудовынъ имуществомъ которыхъ овладъли. Сидя въ чужихъ донахъ, они ежедневно пировали и прогуливали все, что было ножно, а твхъ, воторые съ трудонъ нажели это, пустили бродить по переврестванъ, голодать, спать на голой землё, ходить безъ обуви и одежды, такъ что для людей, прежде богатыхъ и знатныхъ, теперь ложенъ была зепля, кровлею-небо, а теплою постелью — навозъ. Но, — что хуже всего и что уязвляеть въ саное сордце, — прежнимъ хозяевамъ нельзя было входить даже въ свои доны. Если же вто входиль или только заглядываль, того... тотчасъ же хватали, приводили въ отвёту и послё иногократныхъ допросовъ... жестово свили и заставляли отдать деньги, нодагая. что онъ спратаны у него гдъ нибудь въ доить... Не разъ случа-

лось, что пной отдаваль все, что спряталь,... и однакожь не избавлялся отъ плотей... А недававшехъ пытале, съкля, въшали за ногу, воптили дымомъ, зажигая подложенную подъ нихъ солому, назали имъ уста нечистотою, кололи ихъ копьями въ бока и подвергали безчисленному множеству другихъ мученій. Они или умирали среди такихъ страданій, или полумертвые были вытаскиваемы изъ дому за ногу, и брошенные какъ соръ лежали на улицахъ подъ открытымъ небомъ... Но латиняне не оказывали никакого сострадания твиъ, кого лишили имущества... напротивъ они еще сибялись надъ наготою многихъ и громко хохотали, когда проходиль вто нибудь высохшій оть голода, сь раздутынь желудвомъ, съ блёднымъ какъ у мертвеца лицемъ отъ того, что лучшую его пищу составляли овощи... Если же заставали ромеевъ за столомъ, когда они вли полбовый хлёбъ или какую нибудь другую пишу..., въ насибшку надъ ними опрокидывали чаши, толкали ногою столъ и прерывали об'ядъ; не давали ни во вреня съйсть кусокъ горькаго хлиба, ни спокойно вышить чашу прокислаго вина, ни утолить жажду водою, взятою изъ цистерны"... Но довольно. Картина выходить слишкомъ грустною и безобразною для нашего времени, хотя наиболёе возмутительныя ся части им оставили у историка, въ которому и адресуемъ читателей, снабженныхъ крвикими нервами 1). Если бы за всё эти злодёлнія злостные служители папской тираннім по крайней мірув подверглись заслуженному порицанію оть своего владыки, то ножно было бы еще всё эти безобразія отнести на счеть непосредственныхъ виновниковъ; HO весь видъ дѣла измѣняется, когда мы знаемъ, что римскій первосвященникъ не только не порицаль действій безобразниковъ, но и одобрялъ и благословлялъ ихъ, и особенно послѣ того, какъ византійское войско выгнало латинскихъ солдать изъ Солуня.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Незнающимъ греческаго языка рекомендуемъ русскій переводъ Исторіи Нявиты Ховіата, изъ которой заимствованы вышеприведенныя мёста, изданный при нашей академія въ 1860 (т. І) и 1862 годахъ (т. ІІ). Перез.

Подобную же враждебность и притоиъ отврыто и непосредственно обнаружила латинская церковь къ представителямъ греческой перкви послё завоеванія Ричардонъ Львиное Сердце несчастнаго Кипра въ 1192 г. Оставлая въ сторонъ греческихъ историковъ, которне пожалуй могутъ быть заподозрвны въ преувеличеніяхъ, обратимся въ латинскимъ, которые конечно стоятъ выше подобныхъ подозрвній. Для этой цвли им избираень описаніе истязаній и злодействъ, совершенныхъ представителями латинскаго духовенства, появившагося на островѣ вслѣдъ за свирѣпыни завоевателями, надъ представителями туземнаго греческаго духовенства, изданное однимъ писателемъ-папистомъ за два вѣка тошу назадъ. "Латиняне, говоритъ анонимный историвъ, съ царствованія Мануила Коинина (1170) до царствованія никейскаго императора Іоанна Вататцы (1240) съ неистовствомъ занимались разрушениемъ городовъ и крѣпостей, принадлежавшихъ грекамъ; при этомъ изгоняли православныхъ греческихъ архіереевъ, а витсто нихъ ставили латинянъ, исповёдывавшихъ папскій догмать, въ Константинополъ, Кипръ, Антіохіи и другихъ странахъ, ими завоеванныхъ. Но этимъ однакожъ не ограничивались, а вынуждали силою священниковъ, монаховъ и простой народъ принимать этихъ вновь поставленныхъ для нихъ пастырей и поминать ихъ при священнодъйствіяхъ. Съ соглашавшимися на ихъ требованія обращались любезно, какъ съ друзьями, а сопротивлявшихся и отвергавшихъ ихъ догмать подвергали тяжкимъ наказаніямъ и заставляли ихъ двлаться мучениками за вёру, точь въ точь какъ это было при римскихъ императорахъ, преслѣдовавшихъ древнихъ христіанъ. Объ этомъ свидътельствуетъ исторія кипрскихъ мучениковъ. Одни изъ нихъ, не пожелавшіе вступить въ церковное общеніе съ латинскими священниками, были заключены въ темницы, где въ теченіе трехъ лёть подвергались всевозможнымъ истязаніямъ. А поелику они и на словахъ не хотвли исповвдать покорности напв, то однихъ изъ нихъ убивали, привязавши въ хвостамъ лошадей и гоняя ихъ по неровной, тернистой и каменистой местности, другихъ, именно

пользовавшихся особенной извёстностью и уваженіень за свое благочестів и учоность, сожигали на кострахъ. Одинъ изъ этихъ послёднихъ, именно игуменъ Іоаннъ, долго былъ видёнъ среди огня молящинся. Это взбёсно одного изъ находившихся тутъ латинскихъ рыцарей; онъ бросилъ въ святаго страдальца дротикъ и убиль его. Но этого еще показалось мало мучителямь. Когда костеръ погасъ, они собрали кости мучениковъ и сибшавши ихъ съ костями нечистыхъ животныхъ, бросили ихъ на новый костеръ и превратили въ пепелъ".

Такова была тогда политика западной Европы, раболёпствовавшей предъ мановеніями римской церкви. Одинъ лишь востокъ не подчинялся папской тиранній. Тщетно папа истязаль православныхъ солунцевъ, тщетно воспланенялъ костры на многострадальномъ Кипрѣ. Потомъ впрочемъ обстоятельства сложились болье благопріятно для его видовъ. Алексей Коннинъ младшій 1), похитивши инператорскій престоль, лишиль власти императора Исаака Комнина въ 1195 г., равно какъ и сина Исаакова Алексвя права престолонаслёдія. Этоть послёдній бёжаль прямо въ Римъ и обратился съ просьбою о повровительстве въ цапе Инновентию, который поручилъ врестоносцамъ, приготовлявшимся тогда въ отправеѣ въ Палестину для освобожденія святой земли изъ подъ власти иусульмань, отправиться сначала въ Византію и посадить на престоль Исаака, отца Алексвева. Коварный Инновентій, действуя діаметрально противоположно своему имени (innocens --- невинный), заключнаъ съ прибъгшинъ въ нему Алексвенъ такой унизительный для послёдняго договоръ, какого никто никогда изъ государей не заключаль. "Алексей, говорить цитованный нами выше историяъ Нивита, объщаль не только дать врестоносцань цёлый овеань денегь, но и отправиться вивств съ ними на войну противъ са-

<sup>1)</sup> Родовва фаннлія Алексвя была Анисль; но онъ, находя ее слишкомъ скромною иля себя, произвольно замённих ее болёе громкою фамиліей Коммина. Брать же его Исаавь, котораго нашь авторь называеть тоже Комнинамь, никогда не носназь этой фамилін, а оставался при родовой фамилін Ангела. Перес. Колот. Чтин. № 3...4. 1880 г.

Храст. Чтен. № 3-4. 1880 г.

рациновъ съ ронейскими пъхотными войсками и пятидесятью трехгребными кораблями. Мало того, - что особенно важно и особенно нельпо,---онъ объщалъ принять латинскія уклоненія въ въръ, признать всё папскія преимущества и неразрывно съ этипъ отмёнить и измёнить древніе ромейскіе обычан". Крестоносцы, отплывши къ Константинополю, осадили этотъ городъ, вынудили похитителя престола. Алевсёя, отказаться оть престола и возвели на оный Исаака, хотя онъ быль уже слёпь 1). Но Исаавъ не въ состоянія быль исполнить всёхъ об'ещаний своего сына Алевсея, по педостатку денегь, хотя не только обложилъ народъ новыми налогами, но и обобраль изъ церквей всё золотые и серебряные сосуды и украшения. Народъ вознутнися, низложниъ и Исаака и Алексвя, возвелъ на престолъ сначала одного, потомъ другого императора<sup>2</sup>), крича, что не хочеть знать объщаний Алексвя. После этого врестоносим вступили въ Константинополь и овладёли ниъ. И такниъ образонъ подчинение греческой церкви пап'я совершено было силою оружия.

"Увы! восклицаетъ Никита, собственными своими глазами видъвшій возмутительныя сцены, послъдовавшія за взятіемъ Константинополя крестоносцами, вотъ безчестно повержены достопокланяеимя иконы! Вотъ разметаны по нечистымъ мъстамъ останки мучениковъ, пострадавшихъ за Христа! О чемъ и слышать страшно, можно было видъть тогда, какъ божественное тъло и кровь Христовы повергались и проливались на землю. Расхищая драгоцънимя виъстилища ихъ, латиняне одни изъ нихъ разбивали, пряча за пазуху бывшія на нихъ украшенія, а другія обращали въ обыкновенное употребленіе за своимъ столовъ виъсто корзинокъ для

Digitized by Google

4

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Овъ былъ ослёпленъ своимъ братомъ сряду же по низложения съ престола. Кстати замётимъ, что Алексёй Ангелъ (Комнинъ) инкогда не отказивался отъ престола; онъ позорно бъжалъ въ самомъ началё первой осади Константиноволя престоносцами и потомъ, когда его зятю Осодору Ласкарису удалось сдёлаться императоромъ въ Никей, не разъ интриговалъ противъ него, съ цёлію отнять у вего корону, котя пользовался его гостенріямствомъ. Перея.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Спачала быль избрань Канавось, а потомь Алексьй Дука Мурцуфль. Перес.

хлъба и кубковъ для вина, какъ истинные предтечи антихриста, или предшественники и провозвёстники его дёяній. О нечестіяхъ, совершенныхъ тогда въ великой церкви, тяжело даже разсказывать! Жертвенная транеза, составленная изъ разныхъ драгоценныхъ веществъ, сплавленныхъ носредствонъ огня и разнъщенныхъ нежду собою такъ, что всё они искуснымъ подборомъ своихъ самородныхъ цевтовъ представляли верхъ совершеннъйшей красоты, неоцвникой ни чёнь и достойной по своей художественности удивленія всёхь народовъ, была разбита на части и раздълена грабителями наравиъ со всвиъ другимъ церковнымъ имуществомъ, огрожнымъ по количеству и безприиврнымъ по изящности... Вотъ какая-то непотребная женщина, преисполненная грёхами, жрица нечестія, дьявольская слуга, гудовъ неприличныхъ, соблазнительныхъ и срамныхъ напъвовъ, хулительница Христова, усвлась на сопрестолін, распъвая свою визгливую нелодію, и потонъ бросилась въ пляску, быстро вружась и потрясая ногою!... Предаваясь до такой степени неистовству противъ всего священнаго, латиняне конечно уже не щадили честныхъ женщинъ и дъвицъ, ожидавшихъ брака, или посвятившихъ себя Богу и избравшихъ девство... На уляцахъ плачь, вопли и сътованія; на перекресткахъ рыдапія; во храмахъ жалобные стоны; мужья изнывають оть горя; жены крачать,---ихъ тащать, порабощають, отрывають оть твхъ, съ вънъ онв прожде были соединены телесно, и насилуютъ! Знатные родомъ бродили опозоренными, почтенные старцы плачущими, богатые нащими"...

1

1

ļ

Посл'я избранія въ константинопольскіе императоры француза Балдунна, а въ патріархи венеціянца Ооны Морозини, Иннокентій III прислалъ на востокъ легатонъ нѣкоего архіерея по имени Пелагія, который сряду же открылъ жестокое гоненіе на православныхъ грековъ, принуждая ихъ признать своимъ началовожденъ римскаго первосвященника, сопротивлявшихся ему монаховъ и священниковъ заключая въ узы и осуждая на заключеніе, а храмы закрывая. Современный всёмъ этимъ событіянъ византійскій историкъ Георгій Акрополитъ говоритъ, что каждому греку предстояла тогда трудная дилемма-или признать папу верховнымъ первосвященникомъ и поминать его при священнодвиствіяхъ, или принять смерть какъ наказаніе за непослушаніе пап'в. Впрочемъ едва прошло лишь тридцать лёть, какъ имперія, основанная греками въ Никев, начала расширяться и процвётать, между тёмъ какъ латинское царство въ Константинополѣ, подъ ударами нибейскаго императора Іоанна Вататци, начало ослабъвать и разрушаться. Тогда и императорь Іоаннъ обнаружилъ желаніе устроить соглашеніе и возсоединеніе съ римскою церковію и папа Григорій IX, увидівши, что только путемъ возсоединенія можно примирить об'в имперіи, пожелалъ поддержать франкскую имперію, которую Римъ любилъ, какъ свое дътеще. Попытка была сдълана въ 1233 г., но не имъла успъха, потому что ни та ни другая церковь не хотвла поступиться не только ни однимъ догматомъ, но и ни однимъ обычаемъ. Впрочемъ она была возобновлена въ 1250 г. Инновентиемъ IV, но н опять неудачно. Между тёмъ въ 1261 г. императоръ никейскій Миханлъ Палеологъ прекратилъ существованіе франкской имперіи въ Константинополѣ и папа увидълъ, что этотъ передовой боецъ римскаго религіознаго прозелитизма на востов' палъ. Правда, осталось еще нёсколько мелкихъ и жалкихъ латинскихъ владёній на востокъ, которыя пробовали примънить въ восточной церкви программу, начертанную легатонъ Пелагіенъ. Таковы были латинскія королевства и княжества въ Кампаніи, Аоинахъ, Закинов, Критв, Навсосв, Андросв, Хіосв, Митиленв, Кипрв. Во всваъ этихъ латинскихъ владвніяхъ греки терпьли невъроятныя напасти. Единственными ихъ утъщителями и предстателями были ихъ священники и архіерей, но и тёхъ, на ихъ глазахъ, бросали въ темницы, били, отръшали отъ должности, замъняя ихъ латинскими священниками и архіереями, требовавшими безусловнаго повиновенія папъ. Еще въ началъ XV в., когда дъла Европы были врайне запутаны, православные греки, жители острова Крита, тонясь подъ ярионъ папскихъ легатовъ, явно обнаружили, что предпочитаютъ турецкое завоевание венеціанскому управлению. Что же касается

православныхъ церквей, то во всёхъ латинскихъ владёніяхъ на востокё безъ исключенія онё съ величайшей готовностью подчиняли свое православное стадо подъ власть мусульманской имперіи въ Стамбулё, потому что, — нужно откровенно сознаться въ этомъ, — оттоманское правительство никогда не осуждало на смерть ни одного архіерея или священника, въ политической благонадежности котораго было увёрено, и никогда не обнаруживало коварной наглости Иннокентія III, т. е. не вступало въ договоръ съ греческими христіанами на условіи отреченія ихъ отъ своей вёры и принятія исламизма. Эгимъ объясняется готовность, съ какою православные греки, находившіеся подъ тиранніей венеціянцевъ и другихъ франкскихъ князей, открывали ворота городовъ турецкимъ завоевателямъ.

Разрушение латинской имперіи въ Константинополѣ было тяжкимъ ударомъ для самолюбія и честолюбія римскихъ первосвященниковъ. Они положительно были взбёшены тёмъ, что добыча, которую съ такими усиліями прибирали въ своимъ рукамъ, вдругъ ускользнула отъ нихъ, и начали приготовлять новый крестовый походъ на западъ не для освобожденія Іерусалима, какъ это было прежде, а для изгнанія изъ Константинополя греческихъ властей и для возстановленія вновь латинскаго трона, который съ такими трудани и усиліями удалось было инъ основать. Къ усиліянъ папъ присоединилъ свои усилія и итальянскій король Карлъ<sup>1</sup>), которому послёдній латинскій императоръ Византін Балдуинъ II продаль свои насявлственныя права на троиз Палеологовъ. Императоръ Миханиъ Палеологъ, желая во что-бы то ни стало отвратить бурю, которую подготовляла римская курія, завязаль переговоры съ нею о возсоединенія церквей съ цвлію выиграть время, IIOEA env удастся вовлечь венеціянскую республику въ войну противъ Карла итальянскаго. Папа Григорій Х, нонимая это, потребовалъ, чтобы греческая церковь подписала исповидание виры, которое съ этою цилию было прислано изъ Рима въ Константинополь. Подпись эта дол-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Собственно король Сицилійскій Карль Анкуйскій. Перее.

- 242 -

жна была служить доказательствомъ искренности возсоединенія. Императоръ Миханлъ согласился на это и началъ съ того, что бросилъ въ темницу наиболёв образованныхъ изъ клириковъ и ијрянъ, которые защищали письменно прародительскіе догматы, и затёмъ послалъ въ Римъ пословъ, которые приняли римскіе догматы отъ имени императора и греческой церкви.

Съ этого времени сталъ властвовать надъ восточною церковію ринскій папа; Миханлъ Палеологь быль лишь простывъ всполнителемъ его жестокостей и тиранническихъ распоряжений. Ни натріархъ Іосифъ не погъ избъжать изгнанія, ни сестра императора Евлогія по той простой причний, что не была сестрою папы. Греческие историки съ величайшинъ ужасонъ разсказывають о жестокостяхъ Миханда, которыя ны впроченъ принисываенъ не столько ену, сколько Риму, который, несмотря на то, что училъ другихъ овангельскимъ истинамъ и христіанской цивилизаціи, велъ себя во всёхъ отношеніяхъ гораздо хуже турокъ, невёрившихъ въ евангегеліе. Вотъ нёсколько образчиковъ жестокостей Миханла Палеолога, совершенныхъ имъ по внушению Рима. "Онъ, разсказываетъ современный историкъ Пахимеръ, велбаъ надёть на шею длинныя веревки сперва великому ритору Мануилу Словачу, за никъ второну-Іаситу Мелію 1) и такъ далве подъ рядъ до десяти человъкъ, а на концъ всъхъ-нленянницъ его, какъ будто за чародъйство; потожъ первыхъ двухъ велёлъ обвёшать овечьние внутренностями со всёми находившинися въ нихъ нечистотами, -- за то, будто они непокорны царю, а ритора сверхъ того приказалъ постоянно бять по устанъ овечьним печенями, и въ такой торжественной процесси водить ихъ по всему городу, около же церкви подвергать ихъ еще большену безчестив, угрожая чрезъ это духовнымъ лицамъ и наводя на нихъ страхъ"... "Однихъ сослали на Ленносъ, другихъ на Скиросъ, иныхъ на Косъ, а нъкоторыхъ въ

Digitized by Google

i

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Это быль крестовий монахь и любимець низложеннаго натріарха Іосифа. *Перев*.

городъ Никею"... "Двоихъ родныхъ братьевъ Мануила и Исаака. приходившихся въ родствѣ ему, осавниль и вообще обращался съ своими единоплеменниками греками такъ, какъ могъ бы обращаться съ ними самъ римский папа" 1). Особенную жестовость выказалъ онъ въ попыткахъ принудить асспескихъ иснаховъ къ принятию унія. На Авонъ императоръ отправился вийстё съ единомысленнымъ себѣ патріархомъ и, посѣтивши лавру, гдѣ былъ овазанъ ему сердечный и предупредительный пріенъ, онъ отправился за твиъ въ Иверскій ионастырь, ионахи котораго отказались инвть церковное общение съ нимъ и его патріархомъ; вслёдствіе этого Миханлъ тёхъ изъ нихъ, которые были родонъ изъ Иверін, отправилъ въ Италію, а грековъ приказалъ всёхъ посадить на судно, вывести въ море и оставить на жертву волнанъ, просверливши напередъ судно въ разныхъ ивстахъ. Наиболве выдающихся ионаховъ Ватопедскаго понастыря велёль повёснть, раззорявши саный монастырь. Та же участь постигла раньше и Иверскій. Но особенно жестоко и безчеловвчно поступиль онь съ болгарскимъ монастыремъ Зо-Подвизавшиеся въ немъ инови въ количествъ двадцати графа. шести, не желая вступать въ церковное общенее съ царенъ н патріархомъ и опасансь насилій съ ихъ стороны, заперлись въ монастырской баший и оттуда повели съ ними переговоры. Такъ какъ ни царя не желали они принять въ свой монастырь, ни сами не выходнии изъ своего убъжнща, то Миханиъ приказалъ обложить башню со всёхъ сторонъ хворостомъ и другими легвовосплаисняющинися веществами и сжечь ихъ всёхъ живыми. Многіе ко-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ дъйствительности Михандъ Пајеодогъ въ своихъ жестоностяхъ защедъ дальме, чъмъ это требовалось политикой Рима, наяъ это видно изъ исторіи еписконовъ Мелетія и Игнатія, отправленныхъ имъ въ Римъ на гизвъ и милость пали за сопротивленіе уніи: «пала, свидътельствуетъ Пахимеръ, не только не думалъ наказивать обвиненныхъ, а еще ножалълъ объ нихъ, боясъ какъ-бы это не послужило пропятествены къ прилирению есликият церкеей; потону весьма благосклонно отпустилъ ихъ назадъ къ царъ и даже инсалъ, чтоби царь относительно этихъ людей не безпоковлем и обращался съ ними ласково и благосклонно» (Пахим., по русскому переводу стр. 426-427). Перес.

нахи были изрублены мечами. Совершивши этотъ подвигъ, царь и патріархъ съ торжествомъ возвратились въ Константинополь '). Но всё эти кровавыя жертвы принесены были напрасно. Черезъ годъ или черезъ два послё этого Михаилъ Палеологъ скончался, анаеематствованный незадолго предъ тёмъ папою за то, что принялъ унію лишь на словахъ, а не на самомъ дёлё. Но со смертію Палеолога смуты въ восточной церкви не прекратились.

Исторія упоминаеть еще объ одной попыткѣ къ возсоединенію церквей, которую сдѣлалъ папа Іоаннъ XXII въ 1334 г. у императора Андроника Палеолога младшаго, — попыткѣ, кончившейся тоже неудачно. Всѣ же остальныя попытки въ этомъ направленія были дѣлаеми уже самими византійскими императорами<sup>3</sup>), но мы не останавливаемся на нихъ, потому что, хотя онѣ и оканчивались неудачами, но постоянно сопровождались для православныхъ грековъ тѣми же послѣдствіями, какими и всѣ предшествовавшія тоже неудачныя попытки, т. е. ссылками, тюремными заключеніями и смертными казнями. Остановимся лишь на послѣдней попыткѣ къ порабощенію греческой церкви, сдѣланной римскою церковію на Флорентійскомъ соборѣ.

Исторіи этого собора ны излагать не буденъ. По всей въро-

<sup>3</sup>) И эта политка, равно какъ и большая часть предъедущихъ и всё безъ исключенія послёдующія, сдёлана была не Іоанномъ XXII, а Андроникомъ Палеологомъ младшимъ чрезъ извёстнаго Варлаама Калабрійскаго, по той простой причних, что въ это время, какъ и потомъ, не папи нужданись въ императорахъ, а императори въ напахъ. Перез.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О пойздий Миханла Палеолога съ Іоанномъ Веккомъ на Асонъ н о жестокой расправё съ тамошними противниками унія сохраннянсь извёстія липь въ Асонскомъ патерикъ. Современные византійскіе историки не упоминаютъ объ этомъ. Самъ по себё фактъ пойздки съ цёлію лично повліять на подвижниковъ св. гори въ благопріятномъ для унія смислё не представляетъ инчего невёролтнаго; прецедентомъ для него могла служить подобная же пойздка ватріарха Іосифа въ 1267 или 1268 г. въ восточные (преимущественно въ Висинскіе) монастири съ цёлію личнымъ вліяніемъ парализовать здёсь успѣхи Арсеніевскаго раскола; но такъ какъ въ изложенія патерика не мало встрѣчается хронологическихъ и фактическихъ несообразностей, то оно и не можетъ бить принято за достовѣрное во всѣхъ подробностяхъ. Перее.

;

ş

ļ

ſ

ļ

ятности наши читатели знають, что императоръ Іоаннъ Палеологъ созвалъ этотъ соборъ и пытался при помощи его подчинить восточную цервовь латинской потому, что надвялся задобрить папу и побудить его предпринять крестовый походъ для поддержанія византійской имперіи противъ турокъ; и потому довольно зам'втить, что вативанскій дворъ не останавливался ни предъ какими средствани, какъ бы они суровы и неблаговидны ни были, чтобы принудить греческихъ епископовъ, прибывшихъ на соборъ, къ принятію догжатовъ римской церкви: давленіе на ихъ волю онъ простираль до того, что лишаль греческихь епископовь санаго необходинаго для ихъ жизни, отказываль имъ въ выдачъ объщанной ниъ субсидін на ихъ содержаніе во время пребыванія въ Италін, грозилъ, что не дастъ имъ кораблей для возвращенія въ Константинополь. Благодаря этимъ средстванъ, ему дъйствительно удалось заставить греческихъ архіереевъ и русскаго интрополита Исидора принять унію, но императоръ Іоаннъ Палеологъ увидёлъ, что онъ жестоко обявнуяся въ своихъ разсчетахъ на объщанную папою помошь. Не спотря на заключение уни, папа ни войска ему не посылалъ, ни денегь не даваль, такъ что съ пустыми руками и печальный возвратился онъ въ столицу своего микроскопическаго царства. П0само собою, что онъ не привезъ съ собой ни малъйшаго OHTRH расположенія поддерживать опред'вленія Флорентійскаго собора оружіенъ, какъ Миханлъ Палеологъ, потому что не имълъ достаточно оружія для защиты своей виперіи оть ся неумолимаго врага. Всявдствіе этого онъ спокойно относился въ обнаружившенуся въ восточной церкви движению противъ уни и ни мало не препятствоваль ея епископамъ собираться на соборы и анасематствовать опредёлеленія ненавистнаго имъ Флорентійскаго собора. Съ своей стороны и папа римскій ни тогда ни послѣ не послаль нивакой помощи византійской имперіи, несмотря на то, что города ся одинъ за другинъ переходили во власть турокъ. Уже въ послъдніе дни ея существованія, когда турки готовились въ риштельной осади несчастной столицы погибавшей инперіи, инператоръ Константинъ

Digitized by GOOGLE

Палеологь, обратившись въ папѣ за помощью, получиль отъ него отвѣть, что для полученія этой помощи необходимо предварительно принятіе опредѣленій Флорентійскаго собора всею восточною церковію. Требованіе папы было исполнено императоромъ, но повело лишь въ тому, что православные вонстантинопольцы раздѣлились на двѣ партіи, изъ которыхъ одна по свидѣтельству Михаила Дуки отала смотрѣть на самый храмъ св. Софіи, какъ на жилище демоновъ, послѣ того какъ папскій легать отслужилъ въ немъ въ послѣдніе дни литургію вмѣстѣ съ латинскими и греческими священниками и помянулъ папу.

Такимъ образомъ и въ послёдній критическій иоменть, когда хоронили греческую имперію и свободу греко-восточной церкви, римская церковь не простерла руки помощи, а оставила эллинизиъ на произволъ судьби. "Самое созваніе Флорентійскаго собора, говорить историкъ Георгій Франца, было первой и главной причиной нападенія нечестивыхъ на Константинополь и послѣдовавшей затёмъ осади и взятія его. Таково то наше несчастіе!" Къ счастію, въ настоящее время и европейскіе историки, освободившись нёсколько отъ тумана, напущеннаго вѣронсповѣдной ненавистью и фанатизиомъ, сознаются, что византійская имперія и восточная церковь подпали подъ иго рабства вслѣдствіе братоненавистнаго и предательскаго поведенія запада.

Римская церковь конечно съ удовольствіенъ смотрѣла на разрушеніе свободы восточной церкви; но чрезъ нѣсколько времени, и на этотъ разъ вѣроятно ужъ безъ большого удовольствія, — увидѣла, что турецкій султанъ гораздо лучше относится къ порабощенной церкви, чѣмъ пана, именно — что онъ предоставилъ ей свободу и во внутренней жизни и во внѣшнихъ отношеніяхъ и не сдѣлагъ ни малѣйшаго препятствія избранію въ патріархи Геннадія Схоларія, извѣстнаго между прочимъ своей ненавистью къ патинянамъ. Влагодаря этой свободѣ, патріархъ Синеонъ транезундскій въ 1484 г. имѣлъ возможность созвать большой помѣстный соборъ въ Константинополѣ для отмѣны Флорентійскаго собора. Съ

Digitized by GOOGLE

.

T

E

1

2

Ĺ

F

1

i

изуиленіенъ увидаль Ринъ, что султанъ Магонеть II запретняъ сизшанные браки между греками и латинянами, бывшіе до твхъ поръ обыкновеннымъ явленіемъ. Это послёднее распоряженіе, візроятно, послужило ближайшинъ поводонъ къ твиъ интриганъ, которыя началь ринскій дворь въ окрайнахъ восточной церкви съ цёлію посёнть въ ней смуту. Такъ напр. въ началё XVII в. онъ возмутилъ спокойствіе православной церкви монемвасійской тёнъ, что учоный грекъ Арсеній Апостолидъ, при содбиствія папы, изгналъ православнаго митрополита Монеивасійскаго и, хотя. самъ принадлежалъ въ партіи латиномудрствующихъ, былъ однавожъ рукоположенъ на его въсто въ пастыри православнаго стада епископомъ Peongocomъ (Reondos), розыгравшимъ при этомъ роль патріарха, при двухъ епископахъ ассистентахъ, представлявшихъ собою сослужащихъ интрополитовъ. Патріархъ Пахоній лишилъ этого псевдомитрополита Монемвасійскаго сана; но римская церковь приняла его подъ свою защиту. А такъ какъ Монемвасія принадлежала тогда не турецкой имперіи, а венеціянской республикъ, то остественно нашлись въ ней и сторонники патріарха и сторонники папы, и въ результатъ получился весьма соблазнительный расколь, причинившій иного заботь и огорченій и константинопольской церкви.

Но еще большія заботы и огорченія готовились самой римской церкви. Въ это именно время выступилъ со своимъ ученіемъ Мартинъ Лютеръ. Этотъ простой монахъ, незадолго предъ тёмъ съ благоговёніемъ лобызавшій ноги св. отца, основалъ йовое церковное общество, къ которому стали присоединяться тысячами бившіе послёдонатели Рима. Такъ какъ это новое общество отвлекло на время вниманіе папства отъ восточной церкви и вообще начинаетъ собею новую эпоху въ его исторіи, то мы прежде чёмъ перейти къ очерку отношеній, установившихся между греческой и латинской церквами съ этого времени, огляненся еще разъ на разсмотрённый нами періодъ.

Читатель навёрное согласится съ нами, что въ теченіе всего Digitized by GOOgle этого періода западная церковь съ усердіенъ и послёдовательностью, достойными лучшаго примёненія, трудилась надъ униженіень

греко-россійской церкви, надъ разрушеніемъ ея свободы и независимости. И когда эта свобода съ паденіемъ Константинополя была по видимому убита, то сердобольная западная сестрица стала съ такимъ же усердіемъ изготовлять саванъ, чтобы похоронить ее безвозвратно. Но, благодареніе Богу, ошиблась въ своихъ разсчетахъ!

### Ш.

Утвшительный примёръ братской любви и уваженія во все продолжение разскотрённыго нами періода представляють намъ отношенія греческой церкви къ русской, которая была административно соединена съ нею. Отношенія эти начинаются съ того времени, какъ великая княгиня Ольга приняда христіанство и передала его Россін, хотя и раньше ся, именно въ 866 г., два русскихъ вождя Аскольдъ и Диръ уже приняли святое врещение въ Константинополь. Исторія русской церкви въ собственновъ симсль этого слова вспоминаеть съ благоговѣніемъ имя Владиміра, который занимаеть въ ней то же самое мъсто, какое въ восточной Константинъ Великій. Но и греческая церковь чтить память этого равно-апостольнаго князя, оказывавшаго ей истинно сыновнюю любовь и уважение. Такъ, изъ исторіи им знаемъ, что, желая уничтожить въ Россін идолослуженіе, онъ отправилъ благоразумныхъ нужей въ Ринъ и Константинополь, чтобы они посмотрёли на ивств религіозные обряды той и другой страны и по возвращенія сообщили бы ему, которые изъ этихъ обрядовъ были бы предпочтительные для Россіи. Посланные возвратились въ Россію преисполненные благоговънія и удивленія въ обрядамъ греческой церкви и вслёдствіе этого великій князь отправиль въ Константинополь требование о присылкъ священниковъ и архиерся. По другому преданію, миссіонеры Рима и Византій сами обратились въ Владиніру съ предложениемъ важдый своей вёры, но великий внязь предпочелъ

въру греко-восточной церкви и, прибывши въ Херсонесь, принялъ здъсь крещеніе, будучи оглашенъ въ въръ во Христа епископомъ того города Василіемъ. Городъ этотъ, принадлежавшій Византійской имперіи, былъ незадолго предъ тъмъ отнять у нея Владиміромъ.

ç

ć

ł

ŗ

Если читатель припомнить все то зло, которое сдёлали франки, по внушенію папъ овладъвшіе Константинополемъ, Солунью, Кипромъ и пр., то этотъ эпизодъ изъ жизни св. Владиніра даетъ намъ преврасный случай оцёнить, вакъ должно, благоговёние и любовь, которыя питали въ греческой церкви и въ греческой имперіи русскіе государи. Дёло въ томъ, что Владиміръ сряду же послё крещенія возвратиль завоеванный имь Корсунь Византін. Уваженіе свое къ греческой церкви Россія перенесла и на греческую націю. Съ этихъ поръ послёдняя дёлается вавъ бы родной сестрой для нея. Къ просьбанъ и увъщаніямъ этой старшей сестры своей она прислушивалась всегда съ полнымъ вниманіемъ и съ такою же готовностью спѣшила исполнять ихъ. Изъ иножества примъровъ приведенъ одинъ. Римская церковь, узнавши о ревности Владиміра къ христіанству, отправила къ нему пословъ съ цёлію завязать сношенія съ русской державой, а чрезъ нее и съ русскою церковію, въ видахъ привлечь ту и другую въ ограду Петрову. Послы папы, принесшіе съ собою цённые дары, были приняты съ честію какъ великимъ княземъ, такъ и митрополитомъ Михаиломъ, которые въ свою очередь отправные въ Римъ посольство отъ себя. Узнавши объ этояъ, вселенскій патріархъ послалъ в къ Владиміру и къ митрополиту грамоту, въ которой упрекаетъ ихъ за эти сношенія, внушаетъ имъ не имъть никакого отношенія къ римской церкви и подробно излагаетъ разности въ догнатахъ и обычаяхъ, существовавшія уже въ то время между объими церквами. Русская церковь послушалась. Подобное же послушание своей натери вонстантинопольской церкви оказывали неръдко и другія славянскія пломена. Они изъявляли даже готовность пожертвовать своини матеріальными внтересами для сохраненія и укрѣпленія общихъ духов-

Digitized by GOOGLE

ныхъ интересовъ. Кому изъ славанъ и грековъ неизвёстенъ поучительный примёръ, поданный болгарскимъ царемъ Симеономъ во время малолётства Константина Порфиророднаго при патріархѣ Николаѣ Мистикѣ? Къ несчастію, современные намъ греки и болгары повидимому забыли этотъ высокій примёръ; а то безъ сомнѣнія устыдились бы за свои мелочныя и эгоистическія претензіи другъ къ другу.

Но изъ всёхъ славянскихъ церквей наибольшую твердость и постоянство любви къ своей духовной изтери и воспитательницѣ, церкви константинопольской, отъ начала и до конца постоянно и нензитино обнаруживала русская церковь. Такъ, достойный сынъ равноапостольнаго Ярославъ I, неуклонно слёдуя по стопанъ своего родителя, продолжалъ пересаживать на русскую почву формы не только церковной, но и вообще культурной жизни Византін: приказаль поревести на русскій язниь многія какь богослужебныя, такъ и богословскія греческія книги, вводилъ греческіе уставы нонашеской жизни и---что особенно важно---ввелъ въ русскія школы преподавание греческаго языка. Связь, установлявшаяся нежду обънии церквани этикъ путемъ, оказалась на первыхъ же порахъ столь прочною, что всё усилія папъ поколебать ее оказались тщетными. Изъ русской исторія им знасиъ, что въ 1252 г. TIS.TIS. Инновентій ІУ посылаль въ великому князю Александру Невскому двухъ пословъ съ предложениемъ последовать прянеру киевскаго внязя Данінла Ропановича и принять догнати ринской церкви. Моненть для предложенія быль выбрань очень удачно: татары вь это время опустошали Россію и папа объщаль изгнать ихъ изъ нея посредствоиъ врестоваго похода. Мы видели выше, сколько ошибокъ и бъдъ надълалъ въ подобныхъ обстоятельствахъ византійскій императоръ Миханлъ Палеологъ. Русскій великій князь оказался прозорливъе византійскаго императора, --- и себя предохраниль оть роковой ошибки и свой народъ оть бедствій коварной унін.

Какъ тесна была въ это время связь нежду русской и грече-

ской церквами, видно уже и изъ того, что первая не позволяла себё канонизовать ни одного мёстнаго святаго — мученика, или преподобнаго, безъ вёдома и согласія константинопольскаго патріарха, который въ свою очередь считалъ своей обязанностью сообщать предстоятелямъ русской церкви имена новоявленныхъ угодниковъ Божінхъ, прославившихся даромъ чудотвореній въ греческой церкви, для внесенія въ святцы русской. Связь эта также находила себё твердую поддержку и въ административновъ единеніи обёвкъ

церквей.

Русская церковь, какъ извъстно, составляла одну изъ митрополій, подчиненныхъ константинопольскому патріаршему престолу и въ ряду спархій этого престола при Львь Мудрожъ занимала шестидесятое, а потоиъ восеждесять первое ийсто. Патріархъ константинопольскій присылаль ей митрополита, который поминаль имя патріарха при богослуженін, какъ рукоположенный имъ. Изріздка впрочекъ случалось, что русские епископы въ исключительныхъ обстоятельствахъ рукополагали сами своего митрополита и притомъ изъ природныхъ русскихъ; такъ напр. въ XI в. былъ рукоположенъ въ митрополиты Иларіонъ, въ XII в. Клименть (Сиолятичь); по во всёхъ подобныхъ случаяхъ патріархъ константинопольскій обыкновенно протестоваль, усматривая въ этихъ действіяхъ нарушеніе правъ своего престола. Матеріальнымъ основаніемъ для такого протеста служило сомевніе въ достаточности богословской подготовки природныхъ русскихъ для занятія столь важнаго ивста. А что сомнѣніе это не было совсѣпъ безосновательно, это доказывается низкимъ, сравнительно, уровнемъ тогдашияго церковно-богословскаго образованія на Руси вообще, и въ частности принъромъ интрополита Зосним при Іоанит III, впадшаго въ ересь жидовствующихъ. Окончательно же рядъ интрополитовъ-грековъ, присылаемыхъ изъ Константинополя, прервался со взятіенъ этого города турками. Всявдствіе съ одной стороны неудобствъ имвть двло съ турецкимъ правительствомъ, съ другой внутренияхъ смутъ и неурядицъ въ самой патріархін, русская церковь съ этого времени

- 251 -

стала поставлять для себя своихъ митрополитовъ изъ природныхъ русскихъ, не ослабляя тёмъ своихъ каноническихъ отношеній къ патріаршему престолу.

Не лишне здёсь замётить, что посылаемые вселенскими патріархани въ Россію интрополиты принадлежали въ числу образованнъйшихъ гревовъ своего времени, обладавшихъ не только солиднымъ богословскимъ образованіемъ, но и ревностью послужить какъ церкви, въ которой имъ суждено было предстоятельствовать, такъ и своей новой родинь, въ которой приходилось отнынь жить и сложить свои кости. Они усердно подвизались не только надъ распространениемъ и утверждениемъ въ странъ истинъ въры, но и надъ развитіемъ и укрѣпленіемъ народнаго самосознанія, пріобрѣтавшаго особое значение въ тажкую эпоху татарскаго ига (1223-1480). Хотя сани они были родовъ греки, но не отдёляли православія русскаго отъ православія другихъ народовъ, какъ сдёлали въ наши дни виновники болгарской схивиы. Православіе для нихъ было выше народности, и во имя его они служили послъдней; а не паобороть. Исторія русской церкви свидітельствуеть, какое выдающееся положение занимали въ России памятные своими заслугами не только для русской церкви, но и для русской народности имтрополяти: Петръ (1308), скончавшійся въ 1326 г., Осогность, умершій въ 1353 г., и Фотій, оставившій память не только просвъщеннаго, но и мудраго пастыря. Къчислу этихъ знаменитостей должны быть причислены также интрополиты Георгій (1065-1079), написавшій каноническое право (?) и трактать противь латинань. Іоаннъ II (1080), авторъ каноническихъ постановленій, и Іоаннъ IV, рукоположенный патріарховъ Лукой Хрисоверговъ (1164—1166), авторъ трактата противъ латинянъ 1).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Считаемъ излишнить исправлять мелкія фактическія неточности относательно событій и личностей отечественной исторіи въ родѣ сношеній св. Владяміра съ римскимъ дворомъ, національности митрополита Петря, о литературныхъ трудахъ митрополитовъ Георгія, Іоанва II и IV и пр., весьма извнительныя подъ перомъ автора-грека, но не нуждающіяся въ помаркахъ и исправлетічъ для русскихъ читателей. Перез.

Взятіе Константинополя турками прервало административную связь нежду греческой и русской церковью, но не прервало связи и единенія въ догнать и любви. Русская церковь по прежнену осталась и все время оставалась вёрной и преданной сестрой греческой церкви, ся утёшительницей въ скорбяхъ, помощницей въ нуждахъ, внимательной и предупредительной до самозабвенія, насволько ся сердечное участие въ положения ся страждущей сестры допускалось подозрительностью и недоввріемъ турецкаго правительства. А оно действительно весьма косо посматривало на дружескія сношенія между представителями той и другой церкви, и особенно съ тъхъ поръ, какъ Россія дала ему почувствовать свою силу, такъ что оговоръ того или другаго греческаго патріарха, или епископа въ дружеской перепяскъ съ кънъ-либо изъ русскихъ угрожалъ виновному висёлицей. Греческимъ патріархамъ позволялось, и то изръдка, посъщать Россію для сбора милостыни на покрытіе нуждъ бъдствовавшаго престола.

1

1

Подтвержденіе всему сказанному им найдемъ при дальнѣйшемъ изложенія отношеній греко-россійской церкви къ папской. Но прежде чѣмъ приступимъ къ этому изложенію, сдълаемъ очеркъ отношеній протестантской и англиканской церквей къ восточной, такъ какъ дружескія попытки ихъ завязать сношенія и установить единеніе съ восточною церковію играли весьма важную роль въ тѣхъ интригахъ, которыя римская церковь вела противъ нея въ Константинополь и которыя стоили ей столько слезъ и напастей.

(Окончание слъдуетъ).

Христ. Чтен. № 3-4. 1880 г.

## Св. Ириней Люнскій въ борьбъ съ гностицизмомъ.

Борьба древней христіанской церкви съ вибшивии и внутревними врагами. Два рода внутренных враговъ церкви. Характеръ борьбы съ гностиками со времень апостоловь до Иринея и ся христіавскіе представители. Ириней Ліонскій, какъ первый представитель систематической борьбы съ гностицизмомъ. Сущность и происхождение гностицизма, какъ определеннаго религиозно-философскаго направления. Опасность этого явления для здороваго состояния церкви. Важность полемным Иринея и задача изслёдованія. Общее раздёленіе полемныя

Иринея сообразно съ сущностио гностицизма.

Перковь съ самаго начала, какъ хранительница истичнаго христіанства, должна была отстанвать его истину въ борьбѣ со врагамя. Враги ся раздёлялись на виёшнихъ и внутреннихъ. Съодной стороны христіанство, какъ религія новая, универсальная по своену назначенію, составляло совершенную противоположность религіянь до-христіанскимъ, языческой и іудейской, нифвшинъ характерь народнаго партикуляризма. Языческое правительство и языческая философія защищали свою религію и относились недоброжелательно къ христіанству. Какъ правительство преслёдовало христіанство физическою силою, такъ философія старалась опровергать христіанство и подрывать въ нему довфріе силою слова и краснорфчія. Съ этими витшинии врагами христіанства должна была бороться церковь, располагая въ тому только такими средствами, какъ нравственная сила и твердость убъжденія, поддерживаення благодатію св. Духа. Такая сила христіанства особенно проявлялась въ мученикахъ, которые шли на смерть, сознавая вполнѣ свою невинность, правоту и истину того, за что ихъ преследовали. Мученіе для нихъ было не страшно, но страшно было ослабъть, выдерживая пытки, и твиъ изивнить своей въръ, своему убъжденію 1). Въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Евсев. кн. V, 1-4.

борьбѣ правственной селы христіанства съ силою физическою правительства принимало участіе и слово; но это не было пустое ораторство, а выражение убъждения христианина, старавшагося убъдить азычника-императора въ правотъ и невинности христіанъ. Таковъ періодъ апологотовъ въ христіанской исторіи втораго въка. Какъ апологіи приносили съ собою часто облегченіе участи христіянъ, указывали язычникамъ въ христіанствѣ явленіе безвредное и высовонравственное, такъ мученичество способствовало къ быстрому распространению христіанства. Одновременно съ борьбою противъ деспотизна и невъжества правительства и вообще язычества <sup>1</sup>) шла борьба и съ философами. Это была борьба мысли и слова христіанскаго съ мыслію и словонъ языческимъ. Достаточно вспомнить пренія ап. Павла въ ареопать Аоннскомъ о воскресенія мертвыхъ, чтобы видёть древность подобной борьбы въ христіанской церкви. Достаточно обратить вниманіе на сочинсніе Асинагора о тожъ же предметь, книги въ Автолику Өеофила Антіохійскаго, сочиненія Татіана, Ермія и др., чтобы уб'вдиться, что такая борьба была не случайная въ древней церкви христіанской. Она особенно развилась въ Ш-иъ въкъ, представляя собою борьбу христіанскихъ философовь Г.лимента Александрійскаго и Оригена съ неоплатонизнонъ. Такова въ общихъ чертахъ была внъшняя борьба церкви.

Но рядомъ съ нею шла борьба енутренняя, болёе близкая къ сердцу церкви, борьба истиннаго христіанства съ христіанами только по имени, или съ еретиками. Въ началё такая борьба шла тихо, незамётно. Защитники христіанства предостерегали правовёрныхъ отъ внутреннихъ враговъ, излагая при этомъ положительное христіанское ученіе, котораго и совётовали постоянно твердо держаться. Такъ было во времена апостоловъ и мужей апостольскихъ. Живое слово самихъ апостоловъ служило твердымъ оплотомъ противъ всёхъ поползновеній исказить истину. Время мужей апостольскихъ также немного отличалось отъ времени апостольскаго. Тогда

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Мы не упоминаемъ о борьбѣ съ іудействомъ, или лучше о гонеціяхъ іудеевъ противъ христіанъ, потому что вто-часть одной и той же борьбы, продолжавшаяся кратковременно.

вийсто апостоловъ съ любовио и уваженіенъ спотрёли на ихъ преемниковъ-епископовъ и пресвитеровъ; вийсто живого слова апостоловъ, было живо ихъ преданіе, передаваеное иужами апостольскими, и писанія апостольскія. Тѣ и другія строго охранялись отъ поврежденія и подлога <sup>1</sup>). Тогда не только писанія апостольския, но и писанія мужей апостольскихъ уважали наравиѣ съ писаніяни апостоловъ <sup>2</sup>); тогда во всѣхъ раздорахъ обращались за судомъ къ церквамъ, основаннымъ апостолами <sup>3</sup>). При такой живости проповѣди апостольской и уваженіи къ ихъ преемникамъ, рѣдкіе осиѣливались подвергать критикѣ истину христіанства.

Христіанство, какъ оно основано своимъ Виновникомъ, составляло собою новую религію, отличную отъ религіи іудейской и языческой. Оно имбло связь съ религіею іудейской и эта связь была ясно показана апостольскими посланіями, прениущественно посланіями ап. Павла; но оно не было отождествлено съ іудействоиъ. Палбе, оно совершенно отрицало язычество. Это была религія, возрождающая ветхаго человёка въ новаго; это была религія богооткровенная. Человъкъ, принявши эту религию, долженъ былъ отказаться совершенно отъ своей прежней религіи и переродиться въ новаго человъка. Многіе такъ и поступали. Узнавши существо христіанской религіи, проникнувшись ся духомъ, они не отрекались оть нея, несмотря на жестокія гоненія, пытки и мученія. Другіе, принимая христіанство, справедливо смотрёли на него, какъ на послёднее рёшеніе міровыхъ задачъ и какъ на высшій пунктъ божескаго отвровенія, но считали неправильнымъ то пониманіе его, какое предлагала имъ церковь. Какъ іуден, такъ и язычники, съ разныхъ точевъ зрёнія видёли и въ своихъ прежнихъ религіяхъ отвровеніе божества и желали примирить прежнія свои религіозныя убъжденія съ твин, которыя получили отъ христіанства. При такоиъ колебания естественно было возникнуть тому примирительному направлению въ теоріи и жизни, какое особенно проявилось въ ере-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Послав. Игн. въ Ефес. 8. д.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евс. III, 16 о посланія Климента.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) О церкви Коринеской напр. Ирин. прот. Ерес. 3. 111. 3.

сяхъ втораго въка и даже раньше. Іудеи, прежде язычниковъ начавшіе принимать христіанство, прежде послёднихъ стали обнаруживать своеобразное понинание христіанства. Многіе христіане изъ іудеевъ, оставаясь христіанами, смотрвли неправославно на лице I. Христа, именно какъ на простаго человъка, великаго пророка, подобнаго Мочсею или пожалуй высшаго его, но только пророка, а не Богочеловѣва; принимая христіанское нравственное ученіе, они съ прежнинъ рабствонъ относились къ обрядовынъ постановленіанъ закона Монсеева. Таковы съ одной стороны іудействующіе христіане, которыхъ люди, незнакомые съ христіанствомъ, смѣшивали,---по словамъ Іустина въ его разговоръ съ Трифономъ Іудеемъ 1),--съ истинными христіанами подобно тому, вакъ іудейскія севты, перечисляеныя Іустиномъ и Евсевіенъ<sup>2</sup>), сибшивались съ настоящими јудеями. Таковы евјониты, такъ названные христіанами за скудость своего ума, говорить Евсевій, потому что они считали Христа бъднымъ и обыкновеннымъ человъкомъ, ибо слово \_евіониты" на евр. языкъ значить "бъдные" <sup>3</sup>). Это одинъ влассъ внутреннихъ враговъ христіанской церкви. Съ нимъ боролась церковь со временъ апостоловъ. Пославія ап. Павла раскрывають истины христіанства, постоянно имбя въ виду христіанъ, приверженцевъ іудейства 4). Изъ послъдующихъ защитниковъ христіанства, какъ отличнаго отъ іудейства, замёчательны Іустинъ и Ириней. Севтанты этого рода еще не такъ были опасны для церкви Христовой.

Гораздо опаснѣе для церкви были другаго рода еретики-философы, называвшіеся гностиками. Будучи по происхожденію язычники, по образованію своему—знакомые съ тогдашнею философіею, они принимали христіанство, но не оставляли господствовавшихъ въ то время убѣжденій. Такое направленіе въ области христіанской мысли, отчасти проявлявшееся еще во времена апостоловъ, ко второй половинѣ втораго вѣка уже очень точно опредѣлилось.

4) THT. I, 9-14.

<sup>1) § 80-</sup>ā.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Евс. Ц. Ист. IV, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 111, 27.

Апостолы называють ихъ учителяни, увлекающини своимъ "льстивымъ и безнравственнымъ ученіемъ", и предостерегають отъ этихъ учителей <sup>1</sup>), совращающихъ въ "ино благовъствованіе"<sup>2</sup>). просять не внимать ихъ "баснямъ и безконечнымъ родословіямъ" 3). Все послание Іуды направлено въ тому, чтобы предостеречь правовърныхъ отъ того безправственнаго образа жизни, который былъ свойственъ последователямъ Симона Волхва и Николантамъ и предостеречь въ частности 4) отъ отвергающихъ единаго Бога и единаго Господа I. Христа. Св. Іоаниъ приписываетъ ниъ отрицаніе воплощенія Господа I. Христа 5). Евангеліе Іоанна написано въ положительной формъ, какъ дополнение къ евангелиятъ другихъ евангелистовъ; но богословскія истины, изложенныя въ его евангелін имёли въ виду противоположныя инёнія гностиковъ: Симона Волхва, отрицавшаго предвёчное рождение Слова и выдававтаго себя за воплощеннаго Бога, и Керинов, отличавшаго Христа отъ Інсуса и др. <sup>6</sup>). Св. Ириней, касаясь этихъ пунктовъ, въ подтверждение своихъ инслей ссылался на евангелие св. Іоанна. Изъ мужей апостольскихъ Игнатій Богоносець въ своихъ посланіяхъ часто предостерегаетъ върующихъ отъ заблуждений Керинов, который отличаль Христа отъ человъка Інсуса и не допускаль, что Христосъ пострадалъ<sup>7</sup>). Изъ апологетовъ Іустинъ уже боролся съ гностицизмомъ. Въ своей первой апологіи онъ упоминаеть о своемъ сочинения противъ "всёхъ ересей" <sup>в</sup>). Въ своихъ сочиненияхъ онъ называетъ ихъ "безбожными и нечестивнии" <sup>9</sup>) за то, что они учать визств и «о Творца ніра и о другомь Богв, Господа ветхозавётнаго отвровенія» и виёстё сь тёмъ "о Синё другаго

- 1) 2 Петр. П, 1-2, 10 к дал.; 2 Тем. Ш, 1-8.
- <sup>9</sup>) Галат. I, 6.
- <sup>8</sup>) 1 TEM. I, 3-4.
- 4) Iyg. I, 1-4.
- <sup>5</sup>) 1 IOAH. IV, 3; 2 IOAH. 7.

<sup>9</sup>) Разгов. съ Триф. 80.

<sup>•)</sup> Ирин. пр. ерес. 1, ХХҮІ. 1; Епиф. о Керинеіанахъ или Меринеіанахъ гл. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Посл. въ Ефес. VII, 18. 19; Тралл. 9, 10, 11; Смерн. 2-7.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Anosor. 1, 26.

Бога" <sup>1</sup>). Изъ этихъ краткихъ свъдъній о борьбъ съ гностициямомъ до половины втораго въка им видимъ, что уже со временъ апостольскихъ сознавали большую опасность для церкви со стороны подобныхъ учителей и боролись противъ еретиковъ, извъстныхъ въ послёдствін подъ вмененъ гностиковъ, видниъ, что еще съ тёхъ поръ были извёстны нёкоторыя черты ихъ ученія, какъ-то: "безвонечныя родословія", отверженіе воплощенія Христа, отличеніе Христа отъ Інсуса, отридание единства божества и наконецъ проповѣдываніе безправственной жизни. Но видимъ также, что гностицизиъ еще не представлялъ систематическаго целаго, съ которынъ бы можно было бороться систематически,---что онъ по началу былъ достояніемъ очень немногихъ личностей и только съ теченіемъ вреиени пріобрёталь себё больше и больше послёдователей, такъ что Ириней уже сравниваль ихъ съ "грибани" изъ земли 2), а Ипполить съ "многоголовою гидрою" <sup>3</sup>). Къ половинѣ втораго вѣка по Р. Х. уже были извёстны цёлыя системы гностицизма. Поэтому и борьба церкви противъ гностицизия съ начала втораго въка усилилась. Появился цёлый рядъ полемивовъ противъ гностицизма. Евсевій упоминаеть въ числё лицъ, боровшихся съ гностицизмомъ, Діонисія Кориноскаго, Өсофила Антіохійскаго, Филиппа Гортинскаго, Модеста, Вардесана Сирійскаго (послёдній, говорить Евсевій, принадлежалъ сначала въ школъ Валентина, но потомъ обличилъ его невнія о баснословіяхъ и установиль свое, которое варочень не совсёмь очистилось отъ прежней среси 4), Родона, происходившаго изъ Asin <sup>5</sup>), Агриппу Кастора, написавшаго обличительное слово противъ Василида 6), Іустина Философа, написавшаго противъ гностивовъ цълое сочинение "противъ всъхъ ересей", и Иринея, епископа Ліонскаго, написавшаго "пять книгъ наконепъ противъ ересей" 7). Несиотря на такое количество борцевъ про-

- <sup>3</sup>) Философунена VIII, 11.
- 4) Ц. нст. Евс. IV. XXX.
- 5) Ibid. V, 13.
- •) Ibid. IV, 7.
- 7) Послѣ Иринея Ліонскаго долго еще боролись отця церкви противъ гно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Anosor. 1, 26. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ир. пр. ерес. 1; 29. 1; Епиф. о Валентаніанахъ.

тивъ гностицизиа, до Иринея Ліонскаго нивто намъ не оставилъ письменнаго памятника своей борьбы съ нимъ <sup>1</sup>).

Нескотря на всё кногоразличныя опредёленія сущности гносиса, никто изъ учоныхъ изслёдователей не далъ такого TOTHERO определения, которое бы совершенно исключало собою все другія. Но всё опредёленія ножно свести въ двунъ главнымъ. Одни обращають внеманіе на содержаніе гносиса и, находя общій свое главное пунктъ въ содержания всёхъ гностическихъ системъ въ дуалистическомъ представлении отношений Везконечнаго въ міру конечному, считають космогонический процессь развития Вожеской и міровой жизни существеннымъ элементомъ въ гностицизив. Но разсиатривая ближе процессь образованія и развитія Божества, приходять въ другой существенной чертв гностицизия, отличающей его отъ восточныхъ религій съ характеронъ дуализна. Эта черта состоять въ тонъ, что развити Безконечнаго придается харавтеръ исжуяленія, послёдняя цёль котораго-освобожденіе вообще духа и въ частности созванія пневиатиковъ (гностиковъ) отъ катеріи. Это – инвніе Неандера<sup>2</sup>), Баура<sup>3</sup>), Мёллера<sup>4</sup>) и другихъ, которые обращають свое главное внимание на содержание и происхождение гностическихъ интній. Другіе, каковы Липсіусъ 5), Циглеръ 6), обращають главное свое вниманіе на формальный принципъ гностицизна, на «гносисъ», и считають его существеннымъ элементомъ въ гностицизив, отличающимъ его отъ христіанской въры. Считая свое

стицизма. Изъ вихъ извёстим особенно Ипполить, Тертулліань, Оригень, Климевтъ Александрійскій, Евифаній Кипрскій и лр.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) По свидътельству Евсевія (Ц. Ист. V, 4) Иряней въ санъ пресвитера Ліовской церкви отправнися къ Римскому епископу Елевеерію при императоръ Антовинъ (между 177—178 г.) съ посланіемъ мучениковъ. Въ этомъ посланіи мученики рекомендують Иринея, какъ «ревнителя завъта Христова». По смерти Поевна (Ibid. V. 5), скончавшагося на 90-мъ году мученически съ другими Галльсьмии мучениками, Ириней принялъ управленіе Галльскою церковію въ санъ Ліонскаго епископа (178-4179 г. по Р. Хр.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Neander, Allgemeine Geschichte, 201-217.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Baur, Die christliche Gnosis, Tübingen 1885 r. s. 11-18.

<sup>4)</sup> Zeitschrift für Wissenshaftliche Theologie 1862. s. 401-401.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Lipsius, Enzyklopedie, Ersch und Gruber, Band 71, s. 247-269.

<sup>•)</sup> Ziegler; Irenäus der Bischof von Lyon. Berlin 1871. s. 66-69.

- 261 -

знаніе, свой гносисъ выше сознанія христіанской церкви, гностики уже твиъ самымъ утверждали противоположность между совершенными и менѣе совершенными членами церкви. Именно сущность христіанства ими понималась, какъ возвращеніе отпадшаго духа къ своему безконечному началу или иначе сообщеніе ему совершеннаго знанія, или что тоже спасеніе его.

Гносисъ, врожѣ своего обыкновеннаго значенія — простаго знанія, у нёкоторыхъ философовъ употребляется въ смыслё знанія высшаго, метафизическаго. Гушоис --- у Сократа добродвтель, не простое знаніе, но высшее, божественное. У Платона учовся-то же, что επιστήμη των αληθών xal δντως δντων, - наува объ истинномъ, подлинно сущемъ <sup>1</sup>). Такой же синслъ гносисъ имвлъ у стоиковъ. Къ этому присоединимъ тотъ фактъ, что 70 толковникамъ извъстно было понятіе "үчюсис'а", какъ въдънія Божія 2). Филонъ знаетъ гносисъ, какъ духовное понимание св. Писания, пріобрѣтаемое чрезъ аллегорическое объясненіе, въ противоположность пониманію буквальному, антропоморфическому. Первое пониманіе у него относится во второму, какъ душа въ твлу <sup>8</sup>). Духовное аллегорическое понимание у Филона есть понимание эсотерическое, для иногихъ сврытое 4). Апостолъ Павелъ даръ гносиса (λόγος γνώσεως), какъ одинъ изъ благодатныхъ даровъ Св. Духа 5), отличаетъ отъ ажениеннаго гносиса (феобоюрос үйосс) в), "скверныхъ суесловій и прекословій котораго (заключающихся въ басняхъ и родословіяхъ безконечныхъ) 7) онъ совѣтуетъ уклоняться, а держаться преданія". Первый гносись онъ называеть гносисомь благоуханія, который данъ Христомъ апостоламъ и который послёдніе распростра-

ţ

5

5

ť

I

ţ

I

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Разговоръ Протагоръ и Республика; Новиций-Развитие философскихъ учений, 39 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Цар. П, З. Еврейск. выражение רעות יהוה – 70-ю толковинками переведено: Коріоо учю́осюς.

<sup>3)</sup> Philo; De migr. Abr. § 16, стр. 450.

<sup>4)</sup> De profugis § 32, стр. 573. De somniis § 26, 645 стр. и пр.

<sup>5) 1</sup> Kop. XII, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) 1 THM. VI, 20.

<sup>7)</sup> Ibid. I, 4.

нии на всякоиъ ивств 1), --- познаніенъ славы Вожіей о лицъ I. Христа 2),---гносисонъ Вожіннъ, пленяющинъ всякій разунъ въ послушание Христово; и съ другой стороны гносисъ противополагается вёрё, безъ которой онъ-ничто 3), противополагается созидающей любви, какъ кичливый гносись 4). Очевидно, тотъ и другой гносись строго различаются. Далёв въ посланія Варнавы учоск употреблается въ симслъ глубоваго уразунънія Божественнаго доностроительства ветхаго завѣта при свѣтѣ евангелія 5). Отсюда для насъ ясно, что формальный принципъ ученія гностиковъ вовсе не изобрётеніе послёднихъ, но уже давно употреблялся въ синслё вёдвнія высшаго, чвиъ обыкновенное знаніе, — ввдвнія, нивющаго своимъ источникомъ Божество. Такое въдъніе очевидно не можетъ быть достояниемъ всёхъ, а только нёкоторыхъ избранныхъ. Апостолъ Павелъ считаетъ его даромъ Св. Духа, сообщение котораго обусловливается у него твердымъ убъжденіемъ въ истинности и спасительности апостольскаго ученія (преданія) и неизивнныхъ его храненіемъ; Варнава также относить его въ глубокому пониманію Писанія. Между тёнъ гностики, исходя изъ того, что Писаніе и Преданіе, пропов'ядуемыя и хранимыя перковію, доступны и спасительны становятся для всёхъ людей, знаніе и вёру церкви по отношению въ Св. Писанию считають обывновеннымъ знаниемъ. Гносись, какъ такой, долженъ возвышаться надъ обыкновенною вфрою и знаніемъ церкви, — возвышаться надъ саминъ Св. Писаніемъ и Преданіемъ церкви. Таковъ формальный принципъ гностицизма. У апостола Павла неоднократно различаются люди духовные и плотские. Это различие касалось нравственнаго состояния падшаго человѣка и возрожденнаго. Такъ поникали всѣ послѣдующіе отцы и учители церкви и для нихъ не служило соблазнояъ ученіе апостола. Между твиъ гностиви не когли возвыситься до такого пониманія ученія апостола и поняли его различеніе людей оз смысло-

<sup>&#</sup>x27;) 2 Kop. II, 14.

<sup>2)</sup> Ibid. IV, 6.

<sup>3) 1</sup> Kop. XIII, 2.

<sup>4)</sup> Ibid. VIII, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Гл. 1, 2, 6, 9, 10; «Христ. Чтеніе» за 1859 г., 14 стр., статья Чистовича.

- 263 --

естественнаю дуализма. Отспда и знаніе совершенное приписали только пневматикамъ ото природы, тогда какъ вёру отдали въ достояніе людямъ такимъ, которне-илотяны по природѣ, которые не могуть возвыснъся до духовнаго пониманія, до высшаго гносиса. Но это уже точка зрѣнія языческая, точка зрѣнія восточнаго и философскаго западнаго дуализма, по которому одни элементы творенія составляютъ проязведеніе свѣтлаго, совершеннаго начала, другіе-темнаго и несовершеннаго. Принявши такую точку зрѣнія и считая свое ученіе истинно христіанскимъ, гностики вели христіанство къ язычеству.

Прежде всего быль заимствовань изъ язичества дуализма ва первоначаль и развити всею сущаю. Вытекая въ представленін язычества изъ наблюденія человъка надъ борьбою въ себъ двухъ началъ, совершенно противоположныхъ, дуализиъ былъ общимъ явленіемъ въ языческихъ религіяхъ какъ востока, такъ и запада. Чёмъ серьезнёе человёкъ смотрёлъ на эту борьбу, тёмъ дуализиъ выглядывалъ ярче, какъ им это моженъ видъть въ индійской и бактро-персидской религіяхъ. Наоборотъ, чёмъ веселве человвить смотрблъ на себя, или чвить болве сознавалъ себя сапостоятельнымъ, темъ более дуализиъ приближался въ монизму, или дуализму не чистому (гдф дфательно одно начало, а другое пассивно). Это замътно отчасти въ египетской религія, а главнымъ образомъ въ греческихъ осогоніяхъ и греческой философіи. Сообразно съ твиъ, въ первымъ ли, или въ послъднимъ примыкалъ гностицизмъ, онъ имветъ также характеръ или полнаго дуализма, или характеръ ионизма. Особенно запъчателенъ тотъ фактъ, что во всёхъ религіяхъ древняго міра (исключая іудейской) и въ философін дуалистическое представленіе являетя тогда, когда піръ божественный соприкасается съ твиъ, что енть его, какъ бы это вижинее ни понималось.

Принявши языческую точку зрънія на дуализиъ въ первоначаль, гностики естественно должны были принять и языческій способъ примиренія дуализма. Въ этомъ случав гностическія системы раздъляются на два главныхъ класса, смотря по тому, какъ смотрятъ на начало злое. Одни, согласно съ александрійцемъ

Филононъ и приближаясь къ есогоніянъ орфиковъ и философія Платона, спотрять на начало злос, какъ на происшедшее витсті съ натеріей и вступившее въ борьбу съ началонъ добрнить; другіе спотрять на него, какъ на совѣчное началу доброну, приближаясь въ этомъ случав въ религіи персовъ. У первыхъ начало злос—не въ нравственнонъ смыслѣ, но въ симслѣ физическаго несовершенства, слабости, безсилія, удаленія отъ нервоначала.

Очевидно, что въ этого рода гносисъ нельзя отрицать дусализма, потому что здёсь ясно выступаеть второе начало въ виде "Пустоты" вив царства эоновъ, соприкосновение съ которою производить страданіе, служить началонь піра и всяваго зла. Hoa другой стороны нельзя не признать, что это начало недтьятемное, это — "пятно" въ царствѣ эоновъ, тяжесть, отъ которой оно должно освободиться. Дуализиъ здъсь не полный. Если обратить вниманіе на то, что допущень этоть дуализив не сь твиз, чтобы объяснить начало зла, какъ явленія чисто нравственнаго порядка, а только за твиъ, чтобы объяснить разнообразіе и естественное несовершенство въ мірѣ,--то пожно этого сорта гностицизиъ подвести подъ понятіе монизма. Въ токъ, что гностики придають мірообразованію характерь искупленія духа, — зам'ятно вліяніе христіанства. Гностицивиъ хочеть возвыситься надъ языческой точкой зрвнія. Въ языческихъ религіяхъ, особенно въ персидской и египетской, выражается надежда на прекращение борьбы противоположныхъ началъ, на возстановление царства добра и свѣта. Осуществление этой надежды гностицизиъ нашелъ въ христіанствв, въ его учения объ "искупления" и "откровения Высшаго Бога". Но только внесеніенъ въ кругъ своихъ воззрѣній христіанскаго ученія объ искупленія и отличается гносись оть язычества. Толкование же искупления получаеть синсль чисто языческій, — сиыслъ поворота въ ніровонъ развитін духа. Эта точка зрвнія на искупленіе, перенесенная на христіанское ученіе объ искуплении человъка, прежде всего выдвигаеть на сцену вопросъ объ отношения нежду религиями христинской, ічдейской и языческой. Маркіонъ, не составивній такой цілостной системы, какъ другіе, начинаеть именно съ вопроса объ отношеніи христіанскаго

Бога въ Богу іудейскому. Обобщая гностическіе взгляды на этотъ предметь, им находимъ два главныхъ воззрѣнія. Стараясь съ дуалистической-пантенстической точки зрвнія понять христіанство и твсно связанное съ никъ іудейство, тв и другіе различають Вога В. Завѣта и Бога христіанскаго. Но въ то время, какъ представители энанаціи царство іудейскаго Бога считають среднимъ пунктомъ въ исторіи міровой жизни, --- Бога невёдомаго 1), Бога христіанскаго самымъ высшимъ, а самымъ низшимъ царство матеріи съ сатаною во главѣ; -- представители дуалистической эволюціи Бога іудейскаго отождествляють съ сатаною, міродержителенъ и виновникомъ зла. Изъ сибшенія элементовъ божественныхъ и натеріальныхъ, по представленію первыхъ гностиковъ, происходитъ или преобладание божественнаго надъ плотскимъ, что кожно замътить въ личности гностика (пневматика), или нъчто среднее между божественнымъ и катеріальнымъ, что кожно замётить въ Диміургё, Богв В. Завъта и служащихъ ему членахъ христіанской церкви и іудейскаго народа, — или преобладаніе матерін надъ духовъ, какъ это происходило въ языческомъ міръ, въ міръ матеріи и сатаны. Сообразно съ такимъ пониманіемъ процесса развитія божеской и міровой жизни, искупленіе, принесенное Христонъ, состоить въ отвровения пневыатыкають сысшаго знания, т. с. ихъ высшей пневыатической природы и того источника, отъ котораго они происходать, именно высшаго Бога. Послъдняя же цъль пришествія Христа есть возстановление царства соновъ и тёхъ духовъ, которые получили отъ нихъ начало, а затёмъ и вообще приготовленіе всёхъ пневматиковъ и психиковъ и иликовъ къ тому состоянию, какое инъ опредблево ихъ природою. Состояние пневматиковъ – въ царствѣ Плироны, состояніе психивовъ-въ царствѣ Диніурга, состояніе иликовъ-ничто, пустота, какъ слёдствіе ихъ истребленія. По инению гностиковъ-дуалистовъ до пришествія Христа слёдствіенъ сившенія знаго начала съ добрниъ было преобладаніе перваго надъ послёднимъ; съ принествіемъ же Христа въ этой борьбе начинается реакція въ пользу добраго начала, которая кончится возстановле-

4) Даян. XVII, 23.

ł

í

ніенъ духовнаго царства добра и любви и истребленіенъ тёлъ, матеріи и всякаго зла. Замёчательно также воззрёніе тёхъ и другихъ на нравственную дёятельность. Между тёхъ какъ первые проповёдують необузданный индиферентизиъ, истекающій изъ взгляда на матерію, какъ на начало пассивное, которое вовсе не пожетъ повредить пневматику, вторые, смотря на матерію, какъ на носительницу злаго дъятельнаю начала, проповёдують строгій аскетнямъ.

Изъ этого враткаго очерка происхожденія и сущности гностицизиа нельзя не видёть, что какъ формальный принципъ гностицизиа. такъ и сущность содержанія его (происхожденіе духовнаго и матеріальнаго піра, искупленіе и спасеніе духа путекъ уничтоженія натерів) представляли собою пониманіе христівнства съ языческой точки зрвнія, и въ этомъ-то состояла его опасность для христіанства. Онз прямо велз христіанство вз язычество. Взглядъ гностивовь на свое знаніе, какъ на единственно ришающій голось истины, признаніе ими одинавово божественнымъ откровеніемъ какъ религіозныхъ возрѣній азычниковъ, такъ и божественнаго отвровенія В. и Нов. Завѣта, низводили послѣднее на степень обыкновеннаго источника знанія и всеебщую вёру церкви обрашали въ ничто. Дуализиъ гностиковъ и эманаціонное ученіе ихъ отрицали коренное христіанское понятие о Единовъ и абсолютновъ Богъ, какъ Творцъ и Проинслителё ира. Учение о совершенныхъ и несовершенныхъ отъ природы людяхъ отрицало собою единство человъческаго рода, правственную свободу человѣка-возвышаться къ нравственному совершенству или падать, отрицало нравственныя отношенія человівка къ Богу, а затвиъ отрицало паденіе человѣка, какъ явленіе нравственнаго порядка, искупление человъка Богомъ, какъ правственную потребность человёка и какъ реальное, дёйствительное удовлетвореніе Богонъ этой потребности; оно вносило докетизма въ учение о лицъ Искупителя и,ограничивая сакоедёло искупленія только высшинь вёдёніемъ, историческій фактъ искупленія обращало въ иллюзію. Наконецъ вавъ слёдствіе дуализна и доветизна является въ гностицизив отрицаніе вёчной жизни или вёчнаго спасенія человёка, воскресенія пертвыхъ и всеобщаго суда. Вообще же гностицизиъ отрицалъ нравственныя отношенія людей, какъ свободныхъ личностей, къ личному Богу

Digitized by Google

\_

и вводнаъ на ивсто ихъ естественно-натуральный процессъ развитія. піровой жизни, приченъ человѣкъ спасаемый и Богъ спасающій, какъ личности, совершенно исчезали <sup>1</sup>).

Гностицизиъ тёмъ болёе былъ опасенъ для здороваго состоянія церкви христіанской, что представители его считали себя не только христіанами, но и единственными представителями истиннаго христіанства<sup>2</sup>). Считая себя истинными христіанами, они излагали свои системы въ язическомъ духѣ, приспособительно къ тогдашнему направленію философской мысли въ языческомъ мірѣ и тѣмъ увлекали многихъ. Самая таинственность ихъ ученія, которое они открывали только лицамъ, посвященнымъ въ ихъ таинства, способствовала привлеченію въ ихъ общество многихъ изъ христіанъ. Гностицизмъ не только подрывалъ основы христіанства, но и заключалъ въ себѣ "сиренскіе голоса", какъ выражается Ипполитъ, привлекающіе толиу въ общество гностиковъ. Таковъ былъ гностицизмъ во время св. Иринея. Опасность его для благосостоянія церкви не могъ не видѣть Ириней Ліонскій.

Этоть пастырь Ліонской церкви, какъ преданный ученикъ миролюбиваго Поликарпа Смирнскаго, скорбёлъ по поводу всякаго явленія, нарушающаго миръ въ церкви Христовой и заботился о его ослабленіи или искорененіи. Ворьба его съ гностицизмомъ стала для него "задачею жизни", какъ выражается Липсіусъ<sup>3</sup>). Онъ сначала употребляетъ обыкновенныя средства сохраненія мира: пишетъ къ Флорину посланіе, съ указаніемъ, въ какую пропасть тащитъ его увлеченіе гностицизмомъ, и составляетъ небольшое сочиненіе объ "осмерицѣ". Онъ обращаетъ вниманіе на предъидущую борьбу съ гностицизмомъ и видитъ, что эта борьба не имѣла успѣха. Отыскивая причины неуспѣшности прежней борьбы, онъ останавливается на томъ, что до него плохо знали сущность гностицизма. Какъ пастырь церкви, сознающій, что открыть ложь не значитъ научить лжи, онъ постарался, какъ можно полнѣе изслѣдо-

I

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Предясл. въ 4-й кн. Пр. Ер.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 3, 15, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Historische Zeitschrift. 1872. s. 258.

вать гностицизнь и познакомить съ нимъ вёрующихъ членовъ церкви. Онъ первый такинъ образовъ находитъ причины ближе ознакомиться "съ чудовищными таинствами" гностицизия и открыть тѣ ученія, которыя до сего времени скрывались въ тайнѣ 1). Послѣ личныхъ бесваъ съ гностивани и прочитавъ сочиненія послёдователей Валентина, Ириней находить, что учение Валентиніанъ полнѣе и послѣдовательнѣе и въ тоже время чудовищнѣе всѣхъ: онъ выносить то убъждение, что учение Валентина содержить въ себѣ всѣ ереси и опровергнуть Валентнијанъ значить опровергнуть всёхъ еретиковъ. Поэтому Ириней старается начертить ученіе Валентиніанъ какъ кожно подробнее; затемъ излагаетъ ученіе и другихъ гностиковъ, однихъ-подробнее, другихъ-короче, но такъ, что несмотря на разноречие гностивовъ въ подробностяхъ, сущность ихъ ученія остается одна и таже. Изложенію ученія гностиковъ Ирвней посвящаетъ всю первую книгу своего сочиненія<sup>2</sup>) и такниъ образонъ первый знакомита наса болье обстоятельно са иностициямомъ. Но этого нало. Между върующнии иного было людей неопытныхъ, еще не окриппихъ въ христіанскихъ убижденіяхъ и потому способныхъ увлечься "всякимъ вѣтромъ ученія". Сочиненія Иринея представляють намъ первый опыта систематической борьбы съ гностицизмомъ посредствонъ письменнаго опроверженія гностическихъ системъ, а также и первый опыть полемической письменности древней христіанской церкви. Именно, его сочинение вроит того, что знавонить насъ съ гностицизмомъ, содержить "обличение и опровержение лжемменнаго знания", какъ

<sup>4)</sup> Пр. Ер. Преднся. къ 1-й кн. 1. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Евсевій упоминаеть о другихь сочиненіяхь Иринея по тому же предмету. Такъ напр. «о посланія къ Флорину о единоначалів» или о томъ, что Богъ не есть Творецъ зля. Когда Флоринъ впаль въ заблужденіе Валентина, то Ириней сочиниль противъ него книгу «объ осьмерицѣ» (V, 20). Какъ изъ того, такъ и изъ другой у Евсевія есть по огривку. Изъ другихъ сочиненій Иринеа сохравилось нёсколько отривковъ, заключающихся въ писаніяхъ послёдующихъ отцовъ и учителей церкви: Евсевія, Максима Турскаго, Іоанна Дамаскина, Икуменія и др. – Эги отривки можно видѣть въ приложеніи къ сочиненію Иринея «Противъ ересей» въ переводѣ о. Преображенскаго.

оно и озаглавлено на греческомъ языкѣ 1). Наконецъ, показавши ложь гностицизна, Ириней опять въ видахъ мирнаго теченія христіанской мысли и жизни, долженъ быль показать и истину христіанскаго ученія, хранимаго церковію. Такъ какъ системи гностицизма затрогивали собою почти всв пункты христіанскаго міровоззрѣнія, то полемика Иринея важна еще въ тоиъ отношенія, что представляеть первый опыть систематическаго изложения христіанскаго ученія во внутренной связи и послёдовательности его нунктовъ. Эта сторона полемики Иринея даже важиве двухъ остальныхъ, потому что она знакомить насъ съ пониманиемъ христіанскихъ истинъ перковію временъ Иринея. Сама по себѣ борьба съ гностицизмомъ можеть имъть только научное значение, какъ памятникъ борьбы двухъ направленій. Но въ виду того, что въ христіанствѣ пониманіе истинъ его колеблется между православіенъ, католичествоиъ и протестантствоиъ, поленива. Иринея инветь великій богословскій интересь. Эту сторону въ ней оцёнили достаточно на западв и тамъ появелось много отдельныхъ трактатовъ о разныхъ пунктахъ ученія Иринея <sup>2</sup>). Впроченъ Ириней санъ

<sup>4</sup>) Евс. V, 7. — Эти двё стороны сочиненія Иринея очень важны были для послёдующихъ борцевъ съ гностицизмомъ. По крайней мёрё извёстно, что Тертулліанъ, Ипполитъ, Е пефаній и др. въ своей борьбё съ гностицизмомъ руководствовались сочиненіемъ Иринея. Первый почти буквально воспроизводитъ нѣкоторыя доказательства Иринея въ борьбё съ Маркіономъ. Ипполитъ только болёе философскимъ слогомъ излагаетъ то же, что и Ириней. Епифаній излагаетъ многія системы гностиковъ такъ же, какъ и Ириней, даже его словами. Слёдя за ихъ сочиненіями, можно видёть, что каждый наъ нихъ имёлъ предъ глазами сочиненіе Иринея и своимъ сочиненіемъ хотёлъ только пополнить пробёли сочиненія Иринея. Такъхъ пробёловъ особенно много касательно ученія гностиковъ сирійскихъ, дуалистовъ, съ которным Ириней вёроятно мало былъ знакомъ.

<sup>9</sup>) Изъ нихъ мы обратняя вниманіе только на главние, которие были подъ рукаму, а имевно: Ziegler, Irinäus der Bischof von Lion. Berlin 1871; — Duncker, Des heiligen Irinäus Christologie. Göttingen 1843;—Graul, Die christliche Kirche an der Schwelle d. Irinäuschen Zeitalters. Leipzig. 1860;—Dorner, Entwickelungs geschichte d. Lehre v. d. Person Christi. Band I. Berlin. 1853; — Lipsius, Irinäus und seine Zeit; Sybel, Historische Zeitschrift. 1873;—Mossueti dissertationes II u. III, помъщенныя во 2 т. изданныхъ Адольфомъ Штиреномъ трудовъ Иринея;—Höfling, Die Lehre des Irinäus v. Opfer im christlichen Cultus. Erlangen. 1840; — Kirchner, Eschatologie des Irinäus. Theol. Studien und kritiken. 1863.—Изъ руссиять изсябдованій особенно замѣчательна статья Гу-

Храст. Чтен. № 3-4. 1880 г.

сознаваль важность положительнаго раскрытія христіанскаго ученія к обратнять на него особенное вниманіе. Пункты вфроученія нивють у него тёсную связь, которая заставляеть его въ однонъ трактатъ говорить о разныхъ пунктахъ. Но съ другой стороны во иногнахъ ивстахъ эта связность представлений переходитъ въ слитность и неясность понятій. Ириней говорить, что онъ не заботился "ни объ искусстве речи, котораго онъ не изучалъ, на объ обнаружения писательской способности, которой выказать не старался, ни о красотъ выражени и увлекательности, которыя ену чужды", а заботнися главнымъ образомъ о томъ, чтобы проложить границы нежду еретическимъ гносисовъ и христіанскимъ вѣроученіень, хранинынь церковію, — показать нелівпость перваго предъ судомъ здраваго разума и оправдать истину втораго. Поэтону и поленика св. Иринея съ гностицизионъ разделяется на двё главныя части. Порвая часть касается вопроса о принципаль и источникахъ христіанскаго знанія; вторяя часть — вопроса о содержании христіанскаго знанія.

I.

## О принципахъ и источникахъ христіанскаго знанія.

Взглядъ церкви на ср. писаніе и св. преданіе, представляемый Иринсемъ, и несогласіе съ нвиъ гностиковъ.

Въ вопросѣ о принципахъ и источникахъ христіанскаго знанія св. Ириней имѣлъ дѣло какъ съ валентиніанами, такъ съ Маркіономъ и евіонеями. Церковь во время апостоловъ получала хркстіанское просвѣщеніе изъ устъ самихъ апостоловъ, изъ писаній ихъ и кромѣ того изъ свящ. книгъ ветхаго завѣта. Всѣ эти три

сева: Догнатическая система Иринея. Правосл. Соб. 1874 г. Іюль и Сентябрі;— А. Л. Катанскаго «Ученіе От. Ц. Первыхъ трехъ въковъ о 7-ин таниствахъ церковныхъ. 1877 г.; --Скворцова, Философское ученіе Иринея Ліонскаго. Тр. К. Д. Ак. 1867 г. Ноябрь.- Есть еще нёсколько статеекъ въ нашихъ журналахъ, какъ объ Иринеё Ліонскомъ, такъ и о нёкоторыхъ пунктахъ его ученія,но опѣ не важни.

- 271 -

источника христіанскаго знанія — св. преданіе, св. писаніе новаго завёта и св. писаніе ветхаго завёта признавались одинаково богодухновенными. Всв они и послё апостоловъ считались богодухновенными, какъ писанные и преподанные по внушению одного и того же Вога, хотя предписанія ветхаго зав'ята и считались необязательными для новозавътнаго человъка. Въ церкви было твердое убъжденіе, что одинъ Богъ виновникъ вотхаго и новаго завёта 1), отврившій себя въ обонхъ завётахъ. Касательно ветхаго завёта не могли сомивваться въ его божественномъ происхождении, потому что чрезъ весь ветхій зав'ять проходять изреченія оть лица Самого Вога. Ветхій зав'ять, согласно съ ученіенъ Христа и апостоловъ о немъ, относился въ новому, какъ его прообразъ и пророчество <sup>2</sup>). Св. писание и предание новаго завѣта, происшедшее отъ апостоловъ, также считалось богодухновеннымъ. Апостолы не изиыслили истинъ вбры сами, но проповбдывали и излагали въ посланіяхъ и евангеліяхъ то, что видёли и чему научены отъ Господа <sup>3</sup>), проповёдывали и писали ихъ не прежде, какъ были облечены силами св. Духа въ день Пятидесятищы 4) и властіею Господа <sup>5</sup>). "Послё того, какъ Господь нашъ воскресъ изъ мертвыхъ, -- говорить св. Ириней, -- и апостолы облечены были силою нисходящаго св. Духа, исполнились всёхи дарами Его и получили "совершенное (телекач) знание (үчшэги)", -- они вышли въ концы земли и проповёднвали (схириссоч) сначала устно, а затёнъ (остероч) по волѣ Божіей преподали (парабебшхаси) нанъ сущность устроенія нашего спасенія въ писаніяхъ (ём урафай), какъ будущее основаніе в столиъ нашей въры. Такъ Матеей издалъ у евреевъ на ихъ собственновъ языкъ писаніе Евангелія въ то вреня, какъ Петръ и Павелъ въ Ринъ благовъствовали и основали церковь. Послѣ нхъ отшествія, Маркъ-ученнкъ и истолкователь Петрапредаль намь письменно то, что было проповедано Петроиъ. И

- <sup>3</sup>) Ibid. 3, V, 1.
- 4) Ibid. 8, XVII, 2.
- <sup>5</sup>) Лук. X, 16; ср. Пр. Ер. вреднся. къ 8-й кн.

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Πp. Ep. 4, XXXII; 4, IX.
 <sup>2</sup>) Ibid. 3, IX; 4, Π, Υ, Χ, ΧΙ, ΧΧΠ.

Лука, спутникъ Павла, язложилъ въ книгъ проповъданное нъ Евангеліе. Потонъ Іоаннъ, ученикъ Господа, возлежавшій на его груди, также издалъ Евангеліе во время пребыванія своего въ Ефесѣ Азійскоиъ 1). И всѣ они проповѣдали наиъ единаго Бога, Творца неба и земли, возвѣщеннаго закономъ и пророками, и единаго Христа, Сына Божія; и вто несогласенъ съ нини, тоть презираеть причастниковъ Господа, презираетъ и Саного Христ Інсуса, презираеть и Отца" 2). Такъ истины вёры не потону истини. что онв проповёданы пророками и апостолами, но потому, что саная проповёдь и писапія ихъ получили происхожденіе божественное, --- потому, что самые источники истинъ въры, --- св. писание и св. предание -- богодухновенны. Что въ этихъ источникахъ говорялось о Вогъ и Его отношения въ ніру, то принималось върою в хранилось оть порчи и повреждения. Если и прининаль участи разунь въ раскрытія и доказательствахъ истинъ св. писанія, то сообразуясь съ св. преданіенъ, какъ руководительнымъ принципонъ. Таково общее върование церкви до Иринея, представляение санниъ Иринеенъ.

Гностики, послёдователи Валентина, возстають противъ такого вёрованія церкви. Они соглашались съ тёмъ, что источники христіанскаго знанія заключаются въ св. писаніи и св. преданіи. Далёе они соглашались съ тёмъ, что эти источники богодухновенны. Но они расходились съ церковію въ томъ, что богодухновенность св. книгъ вовсе не такъ понимали, какъ понимала церковь. Хотя всё св. книгъ вовсе не такъ понимали, какъ понимала церковь. Хотя всё св. книгъ вовсе не такъ понимали, какъ понимала церковь. Хотя всё св. книгъ богодухновенны, но не въ одинаковой степени. Смотря по тому, какой св. писатель и что говорилъ и писалъ по вдохновенію отъ невёдомаго Бога и какой и что по вдохновенію отъ Диміурга, одна часть писанія болёв богодухновенна, другая менёе, — одна приближается къ истинё, другая.—къ лжи. Наряду съ гносисовъ Валентина и Маркіонъ такъ же былъ несогласенъ съ ученіемъ церкви о богодухновенности источниковъ вёроученія <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) IIp. Ep. 8, I, I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Маркіонь не училь о гносней, какъ висшень источникѣ христіанскаго знанія; и его даже нельзя въ этомъ случав назвать гностивонъ. Вст последо-Digitized by Control of the state of the

Исходя изъ дуалистическаго выгляда на Бога новаго завъта, какъ отличнаго отъ Бога ветхаго завъта, Маркіонъ совершенно отвергалъ богодухновенность ветхаго завъта и его важность для христіанина. Онъ признавалъ богодухновеннымъ источникомъ христіанскаго знанія только новозавътное откровеніе. Евіонем признавали богодухновенными не только внутреннюю сторону ветхаго завъта, но даже и обрядовыя преднисанія; отсюда настанвали на обязательности обрядовъ и постановленій закона Монсеева для христіанина. Такимъ образовъ противъ валентиніанъ Иринею нужно было показать нелбность понятія о различной богодухновенности священныхъ книгъ; противъ Маркіона нужно было доказать единство обонхъ завътовъ — ветхаго и новаго, какъ происшедшихъ отъ одного и того же Бога; противъ евіонеевъ — различіе завътовъ ветхаго и новаго.

ł

- 273 -

Изъ такого троякаго пониманія богодухновенности являлось троякое отношеніе къ канону новозавётныхъ книгъ. Валентиніане, ечитая всё священныя и несвященныя книги въ извёстной ифрё богодухновенными, признавали каноническое достоянство. за всёми книгами не только подлинными, но и апокрифическими. Маркіонъ исключалъ изъ канона новозавётныхъ книгъ тё изъ писаній апостоловъ, въ которыхъ указывалась тёснёйшая связь между завётами. Евіонен наобороть отвергали тё изъ новозавётныхъ книгъ, въ которыхъ ясно высказывалось различіе обонхъ завётовъ и необязательность для христіанина ветхозавётныхъ предписаній. Св. Ириней долженъ былъ показать несостоятельность такого отношенія къ новозавётному канону.

Валентиніане кром'в того подняли вопросъ вообще объ отношеніи разума къ откровенію и въ частности о руководительномъ принцип'в при толкованіи св. нисанія. Чтобы узнать, что въ св.

ватели гностицизма затрудняются поэтому подвести ученіе Маркіона подъ какой-либо изъ современныхъ ему видовъ гностицизма. Ляпсіусъ потому только ставить его въ ряду гностиковъ, что «его система можетъ быть разсматриваема, какъ дальнѣйшее развитіе гностическихъ воззрѣній Кердона» (Hilgenfeld, Zeitschrift für Wissenschaftliche Theologie 5 Jahr). Какъ бы то ни было, но Ириней поставляетъ Маркіона въ числѣ гностиковъ и опровергаетъ очень подробно его взглядъ на источники христіанскаго знавія.

писанія в вообще въ сочиненіяхъ разныхъ людей древняго врещени написано по вдохновенію Плиромы, что по вдохновенію Диміурга и пр., —чтобы отличить истину отъ лжи, для этого нужно имъть высшій руководительный принципъ. Такимъ принципомъ у гностиковъ считается ихъ "высшій гносисъ", или точнѣе "тайное преданіе". Этотъ гносисъ для времени послѣ апостольскаго считался также откровеніемъ, какъ св. писаніе для времени апостольскаго. Но какъ позднѣйшая ступень въ богооткровеніи, онъ считался даже выше св. писанія. Отсюда гносисъ, какъ саностоятельный принципъ гностицизма, является своего рода высшимъ источникомъ христіанскаго знанія, а по отношенію къ толкованію св. иксанія высшимъ руководительнымъ принципомъ. Ириней, разсматривы гносисъ съ той и другой стороны, показываетъ его настоящее значеніе и указываетъ дѣйствительный руководительный принципъ при толкованіи св. писанія.

## 1. Вопросъ о богодухновенности свящ. писанія.

. Несостоятельность мийнія валентиніань о сообщеніи вдохновенія св. писателямь чрезь посредство инзшехь боговь и о различной богодухновенности книгь св. писанія какь ветхаго завіта, такь и новаго. Несостоятельность мийнія Маркіона и евіонеевь объ отношеніи ветхаго завіта кь новому.

Валентиніане и ихъ послёдователи, какъ и вообще гностики ионисты, сообразно съ своимъ взглядомъ на исторію міра и человёчества, какъ на саморазвитіе божества въ области-вёдёнія, признавали извёстную степень богодухновенности или откровенія "высшаго в'ёд'ёнія" не только за свящ. писаніемъ новаго и ветхаге завёта, но и за религіозно-философскими произведеніями древняго міра. Отсюда въ частности ученіе ветховавѣтныхъ пророковъ но ихъ инёнію не имъло того характера предсказаній о пришествія Христа, какой ему приписываетъ церковь; но составляеть простое сообщеніе знанія или отъ Плиромы или отъ Диміурга <sup>1</sup>). Эта богодухновенность сообщалась и послё пришествія Христа, только въ

<sup>4</sup>) IIp. Ep. 4, XXXV; 1, VII, 8.

болёе высокой степени, чёнъ прежде. Въ новонъ завётё такъ же, какъ и въ ветхонъ, "высшее знаніе" сообщено всёнъ св. писателянъ не ез одинаковой степени. Одни изъ апостоловъ говорили по вдохновенію отъ невёдомаго Бога, другіе принёшивали къ этону нёчто отъ закона и Диніурга<sup>1</sup>).

Разность въ степеняхъ богодухновенности изреченій имѣла и чисто практическое основаніе. Между людьми не всѣ способны были воспрининать высшія тайны. Почитающіе Диміурга не могли воспринять то, что отъ Плиромы. Спаситель и апостолы говорная то, что сообразно было съ пониманіемъ слушателей. "Они приспособляли (fecerunt doctrinam secundum audientium сараціtatem) свое ученіе къ ихъ пріемлемости и давали отвѣты сообразно съ инѣніями вопрошающихъ. Для слѣпыхъ они выдумывали басни сообразно съ ихъ слѣпотою, для слабыхъ — сообразно съ ихъ слабостію и для заблуждающихся — сообразно съ ихъ заблужденіемъ. Тѣмъ, которые Диміурга почитали единымъ Богомъ, проповѣдывали его, а способнымъ понять неименуенаго Отца ивлагали неизреченную тайну (mysterium) посредствомъ (per) притчей (parabolas) и загадожъ (et aenigmata)<sup>2</sup>).

Опровергая такое учение гностиковъ о различной богодухновенности въ св. писании, Ириней рёшаетъ два вопроса: а) возможна-ли такая богодухновенность и б) дёйствительно-ли можно найти слёды ся въ св. писания встхаго и новаго завёта.

а) При рѣшеніи перваго вопроса Ириней обращаеть вниманіе прежде всего на состоятельность сообщенія богодухновенности чрезъ посредство низшихъ божествъ и находитъ, что такое посредство заключаеть въ себѣ внутреннее противорѣчіе и противорѣчіе свойстваиъ Вожіниъ; затѣнъ обращаеть вниманіе на свойство богодухновенныхъ проповѣдниковъ, какъ проповѣдниковъ истины, и находитъ, что если би только такою посредническою богодухновенностію обладали пророки, Христосъ и апостолы, то они не достигли бы своей цѣли—сообщить людяють только истину<sup>3</sup>).

\*) Ученіе гностиковь о томъ, что нікоторыя изреченія въ Св. Писанія про-Digitized by GOOG

<sup>1)</sup> IIp. Ep. 8, II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) IIp. Ep. 3, V, 1.

Далёе, ученіе валентивіанъ и другихъ гностиковъ о тенъ, будто бы одни изреченія св. писанія произошли не прямо отъ Бога, но чрезъ посредство сиžлой матери—Ахамооъ, или Диміурга, противорёчитъ понятію о Богё, какъ любвеобильномъ и всемогущенъ Существѣ. Въ самомъ дѣлѣ, что за всемогущество Бога, если Онъ не можетъ Самъ по Себѣ, независимо отъ сиѣшенія съ духомъ, принедшимъ въ состояніе уничиженія и невѣдѣнія, сообщитъ воло Свою людямъ? Что за любовь Его, если Онъ сообщаетъ истини посредственно? Одно изъ двухъ: или Богъ былъ безсиленъ приготовить Самъ для Себя тѣхъ, которые бы возвѣстили пришествіе Спасителя, или боялся, что иногіе спасутся, услышавши неискаженную истину. Но то и другое не совиѣстимо съ понятіемъ о Богѣ, какъ Существѣ полномъ любви и могущества <sup>1</sup>).

Ученіе о различной богодухновенности св. писанія предполагаетъ, что каждый св. нисатель обладалъ и истиною и ложью, и въдъніемъ и невъдъніемъ, говорилъ для однихъ истину, а для другихъ ложь. Такова теорія приспособленія гностиковъ. По ней виходило, что пророки, Христосъ и апостолы іудеянъ возвъщали того Бога, въ котораго они въровали, а въ притчахъ и загадкахъ, непонятныхъ для нихъ самихъ, проповъдывали совершенно другаго, инъ невъдожаго. Теорія приспособленія, по Иринею, свойственна только лжеучителянъ, злычъ обольстителянъ и лиценъранъ, каковы сами валентиніане. Они поддёлываются подъ образъ ръчи лодей, которыхъ называютъ касоликами и церковными, дабы по-

изощан отъ Цанроны не прямо отъ Высшаго Богэ, а чрезъ посредство съмени низшаго зона, заключаетъ въ себъ внутреннее противоръчіе. Когла послъдній зопъ, —по мийвію Вадентиніанъ—Софія, —возвращенъ былъ изъ пустоты, области невъдънія онять въ Цанрому, то въ этой области все-таки осталось его помешленіе — Ахамоетъ. Съмя этого помышленія и сообщаетъ Св. Цисателямъ то, что отъ Плиромы. Ириней находитъ, что въдъніе зона въ области невъдънія не имслимо. «Область веть Плиромы есть сбласть невъдънія. Мать ихъ (помышленіс), породившая съмя въ этой области, находилась виз въдънія. Какимъ обравомъ она сообщаетъ тайны Плиромы, находясь за ея предълами, въ области невъдънія, непонятно. Это возможно только въ томъ случа, если виз Плиромы, гдъ блуждаетъ Ахамоет, для Божества нъть невъдънія, но съ этимъ не согласни гностини (пр. Ер. 4, XXXV, 8).

4) IIp. Ep. 4, XXXV, 1.

слёдніе чаще ихъ слушали. Съ тою же цёлію называють себя христіанами и упрекають насъ за то, что мы ихъ называемъ еретиками. Когда же посредствоиъ своихъ умствованій отвратять кого-лябо отъ вёры и сдёлають его своимъ безпрекословнымъ слушателемъ, то излагають ему отдёльно неизреченное тамиство своей плиромы. Того, кто не слушаеть ихъ, они называють неспособнымъ принять истину и относять его къ числу существъ душевныхъ; а кто, какъ овечка, отдается имъ, тоть уже надиёвается и думаетъ, что онъ выше неба и земли, и вошелъ въ самую плирому <sup>1</sup>).

Но ножно-ли такъ мыслить о пророкахъ, Христв и Его апостолахъ и таковыми-ли они намъ являются въ своей жизни и двятельности? Нётъ. Это не согласно съ свойствами пророковъ, Христа и апостоловъ, какъ учителей истины.

И во-первыхъ, что касается пророковъ, то истина ихъ ученія заключалась въ пророческомъ характерѣ ихъ ученія. Теперь, если отрицать ихъ пророческую дѣятельность и инслить, что пророки получали совершенное вѣдѣніе отъ Плиромы, а несовершенное отъ Диміурга, и что такое различное вдохновеніе имѣло значеніе только для ихъ времени, какъ и учатъ гностики, то — какъ совершенно, непонятно совмѣщеніе въ пророкахъ совершенства и недостатка, вѣдѣнія и невѣдѣнія, лжи и истины, свѣта и тъмы, такъ совершенно излишне пришествіе Христа и апостоловъ. То, что сообщили Христосъ и апостолы, т. е. вѣдѣніе для однихъ и невѣдѣніе для другихъ, это могли сообщить и сообщали пророки, книжники и фарисен<sup>2</sup>).

Во-вторыхъ — ученіе гностиковъ, будто Христосъ приспособлялся къ миѣніямъ своихъ современниковъ, говоря о Диміургѣ вѣровавшимъ въ Диміурга, а способнымъ понять неименуемаго Отца излагая ученіе о Немъ въ притчахъ, противорѣчитъ сущности и цѣли пришествія Христа на землю. Господь говоритъ, что Онъ

đ

f

Į

t

ŗ

f

ł

8

<sup>&#</sup>x27;) IIp. Ep. Ⅲ, XV, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ilp. Ep. 4, XXXV, 2.

пришель, какъ врачъ исцълить больныхъ, а не здоровыхъ, IDEзвать грешниковъ къ покаянию, а не праведниковъ (Лук. V. 31. 32). По теорія гностивовъ выходить, что Інсусь Христось исцьлялъ больныхъ, угождая ихъ прихоти; но кто же не согласится съ твиъ, что для исцвленія больнаго нужно не удовлетвореніе его прихоти, а лекарство, хотя и непріятное для больнаго? Люди, къ которынъ пришелъ Христосъ, били больны невежествоиъ. Kars ногъ исцёлить ихъ Господь отъ невёжества, проповёдуя инъ ихъ же настоящія мизнія? Очевидно Онъ могъ, не приспособляясь къ ихъ инвнію, а распространяя нежду ними истинное знаніе. Болёзнь людей, далёе, состояда въ томъ, что они были грёшники. Какъ надлежало Христу привести ихъ къ показнію и исправленію прежненъ положеній, или соверсвоей жизни, оставляли ихъ въ шивъ великую перемъну въ ехъ образъ жизни? Очевидно, послъдникъ образонъ. И им дъйствительно видинъ изъ писанія, Онъ и больныхъ исцёлялъ и грёшниковъ воздерживалъ отъ грёха; и распространялъ истинное познаніе, сообщая іудеянъ понятіе о Себѣ, какъ о Сынѣ Божіемъ, возвратившенъ людянъ свободу и даровавшенъ нетление не по ихъ ложнымъ надеждамъ, а согласно съ предсказаніями пророковъ; язычникамъ кромѣ того апостолы вопреки ихъ учению о богахъ благовъстили истиннаго Бога, сотворившаго и проиншляющаго о міріз и человівкі 1). И если бы Господь пришелъ съ твиъ, чтобы сохранить прежнее инвніе каждаго о Вогв и спасения, то никто не узналъ бы отъ Него истины, и Его пришествіе было бы излишне и безполезно. Онъ Самъ истина (Ioaн. IV, 6) и принесъ другииъ также истину<sup>2</sup>).

Въ-третьихъ — им изъ евангельской исторіи узнаемъ, что Христосъ и апостолы перенесли иного страданій отъ соврешенииковъ за свое ученіе. Христосъ и иногіе изъ апостоловъ подверглись смерти за свое ученіе. Если бы они проповъдывали сообразно съ укоренившимися у современниковъ миъніями, то не страдали бы; если же они не только страдали, но и перенесли смерть за

<sup>3</sup>) IIp. Ep. 8, V, I; 3, XII, 6.

Digitized by Google

I

<sup>4)</sup> IIp. Ep. 8, V, 2-8.

свою пропов'ядь, то очевняно, что они пропов'ядывали истину іудеянъ и еллинамъ со всёмъ дерзновеніемъ, не приспособляясь въ ихъ инёніямъ <sup>1</sup>).

Въ-четвертнах, апостолы не приспособлялись въ инвніямь іудеевь и язычниковь при обращении ихъ въ христіанство, но стараднеь среди христіанъ исворенять по возножности прежніе обычан, отъ воторыхъ не хотвли отвазаться христіане вакъ изъ іудеевъ, такъ и изъ язычниковъ. Такъ христіане изъ іудеевъ продолжали обръзнваться и соблюдать законы Монсеевы и налагали это бремя на христіанъ изъ язнуниковъ. Это визвало соборъ апостоловъ въ Ісрусалний, на которонъ ришили освободить язычниковъ отъ обръзанія и исполненія закона, постановили равенство предъ Господонъ какъ обрѣзанныхъ, такъ и не обрѣзанныхъ, сдѣлали доступнымъ вступленіе въ христіанство язычникамъ, считавшинся доселё нечистыми предъ Вогонъ сравнительно съ избраннынъ іудейскимъ народомъ <sup>2</sup>),---только заповѣдали имъ воздержаніе оть идоложертвеннаго. Все это несогласно съ инвијенъ, будто апостолы приспособлялись въ инфијанъ современниковъ. Такинъ образонъ Ириней ясно повазываеть несостоятельность ученія гностиковъ о различной богодухновенности. Оно опровергается какъ свойствани Санаго Бога, саной истины, такъ и свойствани Его проповеднивовъ и посланниковъ, какъ учителей истины.

Указавши невозножность принятія ученія гностивовъ, Ириней дальше подробно излагаеть вакъ то, что гностиви не ногутъ доказать изъ св. писанія своего ученія о сообщеніи св. писателямъ различной богодухновенности, тавъ и то, что и отврытое ученіе и приточное возвѣщають намъ одного Бога, отврывшагося въ ветхомъ и новомъ завѣтѣ.

Гностики въ доказательство своего ученія указывали на ученіе встхаго и новаго завѣта о разныхъ богахъ. Тамъ, въ встхомъ завѣтѣ встрѣчаются разныя наименованія Бога, каковы напр. Савассъ, Элос, Адонан, которыя показываютъ

[

l

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Πp. Ep. 3, Xif, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 3, XII, 14-15.

существование различныхъ сняъ и боговъ. Въ новоиъ завётё товорится о разнихъ богахъ и нежду прочихъ апостолъ Павелъ ущиннаеть о Богв ввка сего (2 Кор. IV, 4). Эти ивста изъ св. инсанія, по мивнію Иринся, вовсе не выражають того симсла, какої ниъ хотять придать гностики. Всё означенныя наниенованія составляють наименованія одного и того же Бога. Элое означаеть истиннаго Бога, а Элусть въ еврейскомъ языкъ Вседержителя. Адонан означаетъ некиенуемаго, Саваосъ выражаетъ, "первое несо" и пр. Очевидно, что наяменованія эти тоже выражають, что и в датинскомъ Господь силъ, Отецъ всего, всемогущій Вогъ, Господнебесь, Творець, Создатель и имъ подобныя. Ими означается одно и тотъ же Вогъ Отецъ, который все содержитъ и всему дасть битіе <sup>1</sup>). Что касается словъ апостола: "Богъ в'вка сего ослѣныъ уны невърующихъ", то Павелъ подъ Богонъ не разунъетъ какоголибо Бога низшаго, отличнаго отъ истиннаго Бога, а самаго истинаго Вога. Слова же "въка сего" относятся не къ Вогу, но въ невърующинъ, которыхъ уже не будетъ въ въкъ будущенъ. А то, что они вакъ будто поставлени не на ивств, объясняется бистротой ричи и стреинтельностию духа Павла, заставляющей его иногда переивщать слова. Принвры подобнаго переивщенія Ирнеі находить и въ другихъ ибстахъ пославій Павла (Гал. Ш. 19; 2 Сол. П, 8). Мы приведенъ 2 Сол. П, 8, какъ наиболве релефное. Апостолъ говоритъ объ антихриств: тогда откроется беззаконникъ, котораго Господь I. Христосъ убъетъ духомъ устъ своихъ и истребитъ явленіемъ пришествія своего, котораго пришествіе по д'вйствію сатаны (будеть) со всякою силою и знаменіями и чудесами. Здёсь "пришествіе по действію сатаны" повидимому относится въ Христу, тогда какъ его очевидно нужно отнести въ антихристу<sup>2</sup>). Св. Ириней разбираеть подробно нёкоторыя иёста из св. писанія, которыя бы могли дать поводъ отрицать абсолотность Вожества и соглашаться съ гностнками, будто въ ветхоиз и новоиъ завътъ говорится о существованія разныхъ висшахъ и из-

<sup>&#</sup>x27;) IIp. Ep. 2, XXXV, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 8, VII, 1-2.

шихъ боговъ, и ни въ одномъ изъ такихъ ивсть не находить такого повода. Если и говорится въ ветхонъ завётте о богахъ, то по Ирянею - вовсе не разунвются подъ богами боги существующіе, действующіе, вообще живыя существа и сильныя, какинъ представляется истинный Богь, а просто, изображение демоновъ", "идоли", "изваянія безполезныя". Они называются Іереніею "богани, не сотворившини неба и земли" (X, 11), Иліею-, ничего не слышащини". Точно также и въ новомъ завътъ говорится о богахъ, какъ несуществующихъ (Гал. IV, 8-9). Между твиъ только истинный Богь называется, "сущемъ" (Исх. III, 14), "избавляющимъ свой народъ" (Исх. Ш, 8), Богомъ истиннымъ, Вогомъ Авраана, Исаака, и Іакова, отъ котораго все и которону и мы принадлежимъ (1 Кор. VIII, 4) 1). Если Господь говорить о Вогв и нанонв (Мо. VI, 24), которымъ люди не могутъ служить въ одно и то же вреия, то подъ намоной вовсе нельзя разумъть какого-либо бога, а жадность, эгоизмъ, что и означаетъ это слово на евр. языкъ. Точно также, когда Господь называеть дьявола сильнымъ (Ме. ХП, 26), то не по сравнению съ Собою, но съ людьми, и вовсе не называетъ его Богонъ. Если говорится объ ангелахъ, архангелахъ, престолахъ, господствахъ, то всё они считаются твореніями истиннаго Вога, безъ котораго ничего не произошло (Ioan. I, 3)<sup>2</sup>). Такимъ образомъ вовсе нёть основаній согласиться съ ученіемъ гностиковъ о богодухновенности св. писателей чрезъ посредство низшихъ божескихъ сущностей.

Такъ какъ гностики ученіе о различной богодухновенности старались подтвердить ссылками на то, что свящ. писатели проповёдывали то о Богё Творцё міра, то о невёдомомъ Богё, Отцё І. Христа; то Ириней рядомъ мёстъ изъ св. писанія ветхаго и новаго завёта старается показать, что Отцемъ І. Христа и Богомъ христіанскимъ никто не считался у новозавётныхъ писателей кромѣ Бога Творца міра. Это Ириней старается доказать, какъ изъ Евангелій и изъ Дёяній апостольскихъ, такъ и объясненіемъ

<sup>2</sup>) Ibid. 8, VIII, 1-3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) IIp. Ep. 3, VI, 2-5.

притчей евангельскихъ, на которыя особенно ссилались валентиніане. Какъ Моисей (Втор. ХХХП, 1), Давидъ (Пс. 123, 8), Исаія называютъ Господа Богоиъ неба и земли, такъ и Господь исповѣдуетъ того же Самаго Отценъ своимъ, когда говоритъ: "Славлю Тебя Отче, Господь неба и земли" (Ме. XI, 25; Лук. X, 21).

Какого Отпа, спрашиваеть Ириней, должно разумѣть намъ по инѣнію этихь негоднёйшихъ софистовъ Пандоры? Глубину-ли, ими выдуванную, пли нать иль, или Единороднаго? или, что истинно, Творца неба и земли, вотораго и пророки пропов'ядывали и Христосъ испов'ядуеть Отценъ своимъ 1). Когда пророкъ говорить: Господь сказалъ Господу ноену: сёди одесную Мене, пока сдѣлаю враговъ твоихъ подножіенъ ногъ твоихъ (Пс. 109, 1) и еще: Престолъ твой Боже (пребываеть) во въкъ, жезлъ царства твоего есть жезль правды. Ты возлюбель правду и возненавидель беззаконие и потону тебя поназаль Богь, Богь твой (Пс. 54, 7),- то разунветь Вога Отца и Сына Его, нотому что обоихъ называеть Господонъ, --одного Отца называеть показующимъ, а другаго-Сына показаннымъ<sup>2</sup>), Того же Бога н Сына Его разунбеть и св. Матеей, когда говорить объ Ангель: Ангель Господень явился во сиб Іосифу (Мо. І, 20), --какого Господа, онъ сань объясняеть: да сбудется реченное Господовъ чрезъ пророка: «отъ Египта воззвалъ я сына коего (Мо. II, 15). Се Дёва во чревё пріннеть и родить Сына и нарекуть Ему имя Енианунль, что значить: съ нали Вогъ» (Ме. I, 23) и пр. Итакъ одинъ и тотъ же Богъ, проповёдуеный пророкали и возв'єщаєный свангелісих и Его сынь, Епианунаь, родившійся оть Дѣвы Давидовой<sup>3</sup>). По евангелію Луки, Захарія предъ лиценъ Госнода просто, рѣшительно и твердо исповѣдуеть отъ себя Богонъ и Господонъ Того, Кто избраль Іерусалниз и установиль законь священства, Коего слуга и ангелъ Гавріилъ. Онъ не испов'ядалъ бы Творца Богонъ, если бы зналъ еще другаго совершеннѣйшаго Вога и Господа 4). Того же Бога Изранлева воспёвають ангелы предъ внелеенскими пастухани, во время рождения Спасителя, току же Господу представляется родившійся Спаситель въ день очищенія по закону Монссееву, того же Бога въ это время восхваляють Синеонъ и Анна пророчица, а также и Маркъ въ началъ своего евангелія называеть Отцонъ Господа нашего I. Христа<sup>5</sup>). По евангелію отъ Іоанна, Іоаннъ Предтеча «въ духё и силё Иліи» посылается отъ того же Вога,

- <sup>1</sup>) IIp. Ep. 4. II, 2.
- <sup>2</sup>) IIp. Ep. III, VI, 1.
- <sup>3</sup>) Ibid. 3, IX, 2.
- 4) Ibid. 3, X, 1-3.
- 5) IIp. Ep. 3, X, 4-6.

Котораго никто не видаль и только единородный Сынь, сущій въ нёдрё Отчень, повёдаль Его (Іоан. І, 18). Таковы первыя начала евангелія: они проповёдують, что единь Богь Творець сей вселенной, Который быль возвёщень пророками и чрезъ Моисся установиль законодательство, — Отець Господа нашего І. Христа и кромё Его не знають другаго Бога и другаго Отца<sup>1</sup>).

Представивъ свидётельства изъ свангелій въ пользу того. что евангелисты говорили объ одномъ и томъ же Богъ, Который былъ проповёдуень и пророками, Ириней не приводить также подробно свидётельствъ изъ посланій апостольскихъ, но виёсто того для враткости приводить цёлые разсказы изъ Дёяній Апостоловъ. Изъ этихъ разсказовъ видно, что всв апостолы говорили объ одноиъ и тоиъ же Богѣ ветхаго завѣта и Его Сынѣ I. Христѣ и по вдохновению того же Духа святаго, чрезъ Котораго говорили пророки. Такъ ан. Петръ, при избрании 12-го апостола на изсто Іуды, возвѣщаеть, что теперь исполнилось обѣщаніе Бога послать Духа Святаго, изреченное чрезъ пророка (Двян. I, 16, 17, 20; Пс. 58, 26; 108, 8). Тотъ же Петръ предъ іудеяни проповѣдуеть Сына Божія, Інсуса Христа, пришествіе Котораго возвёстили пророки, Котораго распали іудея и Котораго Богъ воскреснять назь иертвыхъ (Двян. П). Когда Петръ и Іоаннъ исцелили хромаго у дверей храма, Петръ говоритъ удивленнымъ іудеямъ, что это они не своею силою совершаютъ, но что Богъ Авраана, Исаака и Іакова прославляеть Сына своего во всёхъ подобныхъ дёлахъ (Дъян. З гл.) Когда апостолы и ихъ ученики услышали запрещеніе первосвященниковъ и старъйшинъ проповъдывать о Інсусъ, то всё собравшіеся единодушно возвысили голось и сказали: Господи, Ты Богъ, сотворившій небо и землю и море и все, что въ нихъ; Который чрезъ Духа Святаго устани отца нашего Давида, раба твоего, сказаль: что возмутились язычники и народы заныслили тщетное? Предстали цари земные и внязи собрались виёстё на Господа и на Христа Его и пр. (Двян. IV, 24-28). Таковы, говорить Ириней, голоса церкви, отъ которой всякая церковь

<sup>4</sup>) (1p. Ep. 3, XI, 4, 6, 7.

получила свое начало; таковы голоса митрополія гражданъ новаго завёта; таковы голоса апостоловъ, таковы голоса учениковъ Господа, содёланныхъ Духомъ Святымъ по вознесенія Господа совершенными: они призывали Бога, сотворившаго небо и землю и море, Который былъ возвёщенъ пророками, и Сына Его Інсуса, Котораго показалъ Богъ, а другаго бога, или плиромы не знаютъ <sup>1</sup>).

Валентиніане не могли не согласиться съ Иринеемъ, что Христосъ и Апостолы учили открыто о Богѣ Творцѣ, но они, какъ мы видѣли, объясняли это теоріей приспособленія. "Христосъ и Апостолы, говорили гностики, проповѣдуя у іудеевъ, не могли инъ возвѣщать иного Бога кромѣ того, въ коего они (іуден) вѣровали"<sup>2</sup>). Ученіе же о Богѣ высшемъ, отличномъ отъ Диміурга, они находили въ притчахъ. Поэтому Ириней не оставляетъ безъ вищманія и притчей и при объясненіи ихъ старается показать, что и въ притчахъ проповѣдуется одинъ и тотъ же Богъ. Інсусъ Христосъ свонии притчами <sup>3</sup>) показываетъ, что новый завѣтъ есть продолженіе завѣта ветхаго, что въ новомъ завѣтѣ дѣйствуеть одинъ и тотъ же Богъ, какой дѣйствовалъ и въ ветхомъ, употребляющій только другія средства для достиженія одной и той же цѣли спасенія людей.

Послушайте, говорить Ириней, что говорить Господь въ своей прити о домохозяний, насадившенть виноградникъ. Виноградарь, устроивши виноградникъ со всёми его принадлежностями, отдалъ его поселянанъ; когда приблизилось время снимать виноградъ, онъ посылаеть своихъ слугъ за илодами и ихъ поселяне убиваютъ; посылаетъ другихъ больше прежняго, и съ ними поступаютъ также; наконецъ посылаетъ своего единственнаго сына и его постигаетъ та же участь. Тогда домохозяниъ подвергаетъ винограда-

<sup>4)</sup> Пр. Ер. З, XII, 1-Б. — Эти изста св. писанія приводятся Иринеенъ, накъ противъ валентиніанъ, отрацавшихъ ученіе ветхаго и новаго заябта объ абсолютности Божества, такъ и противъ Маркіона, отрицавшаго тожество новозавётнаго Бога съ ветхозавётнымъ, потому что-какъ ученіе первыхъ о различныхъ богахъ, пропозёдуемыхъ будто св. писаніемъ, такъ и дуализиъ втораго сходились именно въ отрицаніи тожества Бога новозавётнаго и Даміурга.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) IIp. Ep. 3, XIII, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Объяснение смысла притчей направлено было также какъ протнвъ валентиніанъ, находившихъ въ нихъ тайное учение о Первоотцѣ, такъ и противъ Маркіона, отрицаншаго связь между завѣтами.

рей смерти и отдаеть виноградникъ другинъ поселянанъ. Какъ объяснятъ эту притчу еретики? Каждый вникающій въ содержаніе ветлаго союза съ людын не можеть не придти къ той мысли, что Господь подъ донохозянновъ разумбетъ Бога Отца, подъ дблателями винограда іздеевъ, подъ слугами своими пророковъ и другихъ ветхозавётныхъ служителей Божінхъ, воторыхъ неоднократно гнали и даже убивали іуден, подъ своимъ единственнымъ сыномъ-Господа I. Христа, Сына Божія, принесшаго намъ новый завёть. Сынь Божій быль также убить іудеяни, —и Господь отдаеть свой виноградникъ другимъ, дбластъ участниками въ Его спасеніи язычниковъ. Можно-ли найти другое объяснение, болбе вбрное, чёнъ представ. ленное? Если нёть, то какже еретики стараются доказать, что пророки были посланы и говорили не отъ одного и того же Бога Отца, отъ Котораго и Христось <sup>1</sup>). Если для вась нало этого, то обратите внимание на другія притчи, на притчу о цар'я, устроившень брачный пиръ. Онъ пригласнать всёхть избранныхть званныхть, но званные не только не пошли, но даже прибили его слугъ. И тогда удостоились быть на брачномъ пиръ стоящіе на распутін, т. е. б'ёдные, рабы отверженные обществоять; исключены только злые, пришедшіе не въ брачной одеждѣ. Не то же ли самое показываеть эта притча? Но она кроий того показываеть, что не вей званные и въ новоиъ завётё будуть избранными въ Его царствія. «И не только вышеприведенными притчами, но и въ притчахъ о двухъ сыновьяхъ, изъ которыхъ иладшій расточнаъ свое инбніе, живя съ блудницами, Онъ училь объ одножь и токъ же Отцё, Который для старшаго не даваль и козленка, а для погибшаго иладшаго сына своего повелёль заколоть откориленнаго теленка и подарилъ ему первую одежду. И посредствоиъ притчи о работникахъ, которые посылались въ виноградникъ въ разныя времена, показывается одинъ и тотъ же Господь, однихъ призывающій въ саноиъ началё творенія ніра, другихъ послё того, иныхъ въ средней, иныхъ по прошествін долгаго времени, а нныхъ въ концё, такъ что много работниковъ въ каждое изъ вреия, но одинъ созывающій изъ допохозяннь; какъ равно одинъ виноградникъ-праведность, одинъ распорядитель-Духъ Божій, все устрояющій, и всё получають одну и ту же награду-познаніе Сына Божія, которое есть безспертіе<sup>2</sup>).

Кердонъ, а за нимъ Маркіонъ <sup>8</sup>), разсуждая объ отношеній ветхаго завёта къ новому, сходились съ валентиніанами въ томъ, что отвергали тожество Бога ветхаго и Бога новаго завёта и слё-

- <sup>a</sup>) Ibid. 4, XXXVI, 5-8.
- <sup>3</sup>) Jbid. 1, XXVII, 1; 3, XXV, 3. XPHOT. ЧТВИ. № 8-4. 1880 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Πр. Ер. 4, XXXVI, 1-4.

довательно отвергали пророческое значеніе ветхаго завёта для новаго. Мёста изъ св. писанія, приведенныя Иринеемъ противъ валентиніанъ въ доказательство того, что апостолы не проповёдывали о другомъ Богё, кромѣ Бога ветхаго завёта, направлены такимъ образомъ и противъ Маркіона. Основанія, которыя приводняъ Маркіонъ для своего дуалистическаго взгляда на Бога ветхаго и новаго завёта и на взаимное отношеніе обонхъ завётовъ, заимствованы Маркіономъ: 1) изъ понятія о Богѣ ветхозавѣтномъ и Богѣ новозавѣтномъ; 2) изъ дѣйствій І. Христа по отношенію къ ветхому завѣту.

1) По ученію Маркіона, Богъ, пропов'яданный закономъ в пророками, исключительно правосуденъ,—Онъ караетъ преступлевія и судить; тогда какъ д'яйствія Бога новозав'ятнаго проникнути исключительно любовію и благостію,—вс'в Его д'яйствія направлени на спасеніе людей. Пропов'яданный закономъ и пророками Богъ есть виновникъ зла, ищетъ войны, непостояненъ въ своемъ намѣренія и даже противор'ячитъ себ'я, чего нельзя сказать о Богѣ. Отцъ І. Христа<sup>1</sup>).

Такое ученіе Маркіона по Иринею не согласно ни съ понятіемъ истиннаго Бога, ни съ св. писаніемъ. Богъ не можетъ быть ни исключительно правосуднымъ, ни исключительно благниъ; самое понатіе божества требуетъ того и другаго для полноты Его существа. Богъ съ однимъ правосудіемъ безъ благости и съ одною благостію безъ правосудія не можетъ быть названъ Богомъ, потому что въ томъ или другомъ случав Богъ не будетъ премудрымъ. Богъ премудръ. А премудрость на судв въ томъ и состоитъ, чтобы по закону однихъ справедливо осуждать, а другихъ справедливо инловать<sup>2</sup>).

Но утверждать, что Вогъ ветлозавѣтный исключительно судить и наказываеть, тогда какъ Богъ христіанскій только подаеть блага и инносердствуеть, — утверждать такъ, значить не вникать въ симслъ писанія. Когда Іоаннъ Креститель говорить, что «Господь собереть пшеницу въ жит-

<sup>&#</sup>x27;) IIp. Ep. 1, XXVII, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 3, XXV, 3.

нних свою, а солону сожжеть огненъ неугаснымъ» (Мо. III, 11.12), то этинъ онъ не даетъ понять, что одинъ соберетъ плодъ въ житницу, а другой сожжеть. ---а одниъ и тоть же сдёлаеть и то и другое. Если въ христіанствё открылось больше инлосердія, больше благодатныхъ даровъ для человѣка, то и больше требованій отъ человѣка. І. Христосъ требуеть отъ нась не только добрыхъ дёлъ, но и добрыхъ расположений и чувствъ и наобороть уклоненія не только оть дурныхъ поступковъ, но и отъ легкомысленныхъ развышленій и словъ. Далёе, какъ Богъ обильно излилъ свое милосердіе къ върующему и праведнику, такъ велико явилось и Его правосудіе. Въ ветховъ завётё наказанія грёшному человёку Богь даваль «временныя», тогда какъ въ новомъ завътъ Богъ наказываеть «въчнымъ огненъ» (Мо. XX. 41) <sup>1</sup>). Стало быть наказанія новозав'ятныя несравненно больше въ количественновъ отношении сравнительно съ ветхозавётными. Но они также велики и по своему качеству. Спаситель говорить, что лучше и отрадийе на суди будеть Содому и Гоморри, чимь тому городу. который не принялъ Его ученія 2). Считающіе встхозав'єтнаго Бога безсильнымъ, вщущимъ кары и вести, на основания того, что Богъ безъ погибели сгиптянъ не могъ спасти іудеевъ, пе могутъ понять проимсла Вожія въ отношения къ вёрующихъ въ Него, — пропысла, который подобнымъ же образовъ допустилъ погибель іудеевъ, распявшихъ Христа, чтобы спаслись верующие въ Него <sup>3</sup>). Симслъ, этого сравнения тотъ, что какъ въ ветковъ завѣтѣ, такъ и въ нововъ спасаются вѣрующіе и погибають невёрующіе и беззаконные; послёдніе иногда служать средствонь для спасенія первыхъ.

2) Новое доказательство того, что виновникъ ветхаго и новаго завёта не одинъ и тотъ же, Маркіонъ находитъ въ томъ, что І. Христосъ отивнилъ ветхій завётъ и учредилъ новый <sup>4</sup>); тогда какъ этого не могло быть при принятіи одного виновника обоихъ завётовъ. Інсусъ не разрушилъ бы закона; "городъ великаго царя не былъ бы оставленъ" (разрушенъ) <sup>5</sup>). Противъ этого Ириней пространно воспроизводитъ ученіе апостола языковъ объ отношеніи ветхаго завёта къ новому, — закона обрядоваго къ нравственному, — закона рабства къ закону свободы.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) IIp. Ep. 4, XI, 2.
<sup>9</sup>) Ibid. 4, XXVIII, 1--3.
<sup>3</sup>) Ibid.
<sup>4</sup>) Ibid. 1, XXVII, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. 4, 1V, I.

Ветхій зав'ять, говорить Ириней, относится къ новону какъ пророчество и его основание. Все учение ветхаго завѣта, всѣ надежды, вся жизнь, всё радости ветхозавётнаго человёка сосредоточнваются на липе Мессін. какъ нитющаго придти; радости же новозавтнаго человтка сосредоточены. инфить основание тоже въ Мессии, только уже пришедшенъ (Пс. XXXIV, 9; CDAB. Mo. XXI, 8 -- IIc. VIII, S; CDAB. Mo. XXI, 16) 1). Both mecanic perхозавётныя, начиная писаніями Монсса и кончая пророками, заключали въ себѣ пророчества о будущемъ Мессін<sup>2</sup>), о новомъ завѣтѣ (Iep. XXXI, 31)<sup>\*</sup>), ные уже пришеншень I. Христе, какъ объ этонъ говориль и санъ Спаситель, побуждая прочитать о Немъ Монсея и пророковъ (Ioan. V, 46, 47) 4). Съ одной стороны пророки представляли Его чуднымъ, совътниконъ, Богонъ сельнымъ (Исвін VIII, 3; IX, 6; VII, 14) н. возвёщая Его Еннануиловъ отъ Дёвы, открывали соединеніе Слова Божія съ своимъ сознаніень 5), называли падень славы, которону князья небесные открывають врата вѣчныя (Пс. Ш, 6; ХХШ, 7. 9), Сыновъ Божіниъ. Съ другой стороны Его представляли челов'ёконъ слабынъ, безславнынъ, с'ёдящинъ на жеребенкѣ ослецы и ѣдущемъ въ Іерусалимъ, и полагающемъ свои илечи на удары и свои ланиты на заушенія, ведонынъ подобно овцё на закланіе, наполенымъ уксусомъ и желчью, оставленнымъ друзьяни и близкищи Его, простирающимъ свои руки въ теченіе цталаго дня, подвергалощинся насибшканъ и злословію оть сиотрящихъ на Него, и что одежды Его будуть дёлным, и будеть истаться жребій объ одеждё, и Онь будеть сведенъ въ персть смерти, --и другія частности Его земной жизни <sup>6</sup>). И все это каждый кожеть видёть исполнившинся на лицё І. Христа. Читайте вникательно, говорить Ириней, данное намъ апостолами свангеліе и читайте вникательние пророковъ, и вы найдете, что вся диятельность, все ученіе, все страданіе Господа нашего предсказано нин. Если же у вась возникнеть такая высль и скажете: что же новаго принесъ Госполь своинь пришествіенъ? То знайте, что Онъ принесъ Себя Саного. Ибо это саное н было предсказано, что придеть новое, что обновить и оживотворить человъка 7). Теперь спрашивается, говорить Ириней дальше, откуда пророки могли предсказывать пришествіе царя и предвозв'ящать даруеную инъ свободу и все совершенное Христонъ, Его слова, дёла и страданіе и предре-

- 4). IIp. Ep. 4, XI, 8; 4, VI, 1.
- <sup>9</sup>) 1 bid. 4, XV, L
- <sup>8</sup>) Ibid. 4, IX, 1.
- <sup>4</sup>) lbid. 4, II, 3; 4, X, 1.
- <sup>5</sup>) Ibid. 4, XXXIII, 11.
- •) Ibid.-12.
- <sup>7</sup>) Ibid. 4, XXXIV, 1.

кать новый завёть, если они получили пророческое вдохновение оть другаго Бога, не вёдая, какъ вы утверждаете, неизреченнаго Отца, Его царства и распоряжений Его, которыя Сынъ Божій въ послёдніе дни прищедъ исполныть на зеклё. «Не кожете вы говорить, что это случилось по нёкоторому случаю, такъ какъ будто бы пророками было говорено о другомъ лицё, а подобное сбылось на Господъ. Ибо всё пророки предсказывали одно и тоже, и это не сбылось ни съ кънъ изъ прежнихъ. А если бы это исполнилось на конъ-либо изъ древнихъ, то бывшіе послё того пророки не говорили бы, что это сбудется въ послёднія времена. Притонъ же никого нёть ни изъ отцовъ, ни изъ пророковъ, ни изъ парей превникъ, надъ къмъ бы собственно исполнилось что-либо изъ предсказаннаго о Христи. Ибо котя вст пророчествовали о страданіяхъ Христа, но сами были далеки отъ того, чтобы претерпёть страданія, подобныя предсказаннымъ. И предсказанныя подробности страданій Господа не нибли ибста ни въ каконъ другонъ случав. Ибо не случилось при смерти кого-либо изъ древнихъ, чтобы солнце зашло среди полудня, или завёса храна разорвалась, или произошло зеилетрясеніе, или камии распались, или мертвые воскресли, или кто изъ нихъ самъ возсталъ въ третій день, или взять быль на небо, или при взятіи отверзлись небеса, или во имя кого либо другаго увёровали народы, или кто изь нихъ, умерши и воскресши, открылъ новый завътъ свободы. Посему пророки говорния не о конъ другонъ, но о Господъ, въ которонъ сощинсь всъ прежде указанные признаки»<sup>1</sup>). Законъ и пророковъ съ ихъ служеніемъ въ Іерусалим' и новый зав'ть Ириней сравниваеть съ в'твями дерева, приносящими плоды. Какъ виноградныя вътви не сами по себъ ниткоть значение, но по плоданъ, которые они приносять, такъ и ветлій завёть инфеть значеніе не самъ по себѣ, не есть само цѣль, но служилъ приготовленіемъ къ завѣту новону, какъ его плоду. Какъ вътви, по созрѣніи и снятіи винограда, оставляются, - такъ и Іерусалинъ, послё того какъ сняты съ него плоды (Христосъ и апостолы) и ихъ сёмена разсёяны по всей землё, устраненъ, какъ неспособный приносить плоды, -- такъ законъ и пророки, по слованъ евангелиста (Лук. XVI, 16) прекратились съ пришествіенъ Христа<sup>2</sup>). Итакъ, если ветхій завёть относится къ новому, какъ пророчество къ его исполненію, —если пророчества всё относились въ І. Христу, а не въ кому-либо другому, то очевидно виновникъ пророчествъ тотъ же, какой и исполненія ихъ на Христе. Прекращение пророчествъ, интершихъ значение только для будущаго, съ пришествіенъ этого будущаго, совершенно естественно.

Далее Маркіонъ отвергаеть ветхо-завётный законъ, какъ от-

<sup>2</sup>) Ibid. 4, IV, 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) IIp. Ep. 4, XXX1V, 3.

вровение другаго Бога, а не христіанскаго, на тонъ основания, что Христось своими двиствіями нарушаль законь и своимь ученіемъ отмѣнилъ его совершенно. Противъ такого пониманія дѣлъ и ученія Спасителя Ириней возражаеть, что тв двиствія, за которня іуден укоряли Христа въ нарушенія закона (прощеніе грёховъ н исцъление больныхъ въ день субботы; срывание его ученивани колосьевъ въ субботу), вовсе не были нарушениемъ закона. Законъ подобныхъ добрыхъ дёлъ не воспрещалъ, а повелёвалъ только воздерживаться отъ рабскаго дъла, т. е. отъ любви въ стажанию в т. п. дъламъ<sup>1</sup>). Если дъйствія Господа и были несогласны, то отнюдь не съ законожъ богооткровеннымъ, а только съ преданіями старцевъ. Повинуясь предписаніямъ этихъ преданій, іуден сани нарушали законъ, потому что ихъ преданія прим'вшали къ закону много ложнаго и противнаго ему, за что и укорялъ ихъ Спаситель словани: "зачёмъ вы преступаете заповёдь Божію ради преданія вашего" (Мо. XV, 3). Такъ І. Христосъ нарушаль не законъ, но преданія старцевъ, разрушавшія сущность закона. Наоборотъ, І. Христосъ самъ говорилъ, что Онъ пришелъ не разрушать законъ, а исполнить (Мо. V, 17. 18)<sup>2</sup>); Онъ не только не обвиняеть служителей Іеговы въ іерусалинскомъ хранв, а наобороть обличаеть тёхъ, которые довъ молитвы Господу сдёлали домомъ вупли и торговли (Мо. XXI, 13)<sup>3</sup>). Маркіонъ и ему подобные, считая І. Христа разрушителенъ закона, высказываютъ свое полное невѣжество, незнаніе того, что въ законѣ Монссевонъ существенно, неизмённо и что временно, т. е. что дано евреямъ по требованіямъ ихъ тогдашняго подзаконнаго рабскаго состоянія и что слёдовательно, съ перемёною этого состоянія, должно уступить мёсто новому порядку вещей.

Въ самонъ дёлё, говоритъ Ириней<sup>4</sup>), изъ чего состоитъ весь веткозавётный законъ? Прежде всего изъ десятословія (десяти заповёдей Вожінкъ) и затёнъ изъ предписаній объ обрёзаніи, получившенъ узаконеніе еще

- <sup>8</sup>) Ibid. 4, X, 6.

<sup>4)</sup> IIp. Ep. 4, VIII, 1-8.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) 1bid. 4, XXIV, 2.

раньше Монсея, --- о левитсковъ служенія: жертвахъ и приношеніяхъ. Что же въ этонъ законѣ в прединсаніяхъ ветхозавѣтныхъ важнѣйшаго и неизибинато и что должно быть оставлено и заибнено новозавбтными учрежденіями? Это показываеть нанъ Санъ Христосъ. По Его ученію духъ вотхаго завъта, его внутренняя сторона должна остаться неизибнною в въ новоиъ завётѣ; форма же этой внутренней стороны, оболочка ся, сторона внёшняя, обрядовая должна изиёниться. Сущность всего ветлаго завёта, всего закона и пророковъ I. Христосъ поставляеть въ двухъ главныхъ, во въки неизибнныхъ заповъдять: въ искренией любви къ Богу и къ ближнему, какъ самому себѣ. Эти важиѣйшія заповѣди затемнялись отеческими преданіями книжниковъ и фариссевъ, такъ что они учили правильно, а поступали неправильно. Въ виду этого и І. Христосъ не запрещалъ, а напротивъ повелёвалъ поступать такъ, какъ они учатъ, но не брать принёра съ ихъ жизни (Мо. XXIII, 2-4) 1) Всъ частныя заповъди закона Вожія Христось не уничтожиль, а только раскрыль ихъ духъ, указаль на легкость ихъ исполненія при вравственномъ, внутреннемъ настроенін, когда считаль преступленіень предъ закономь не только прелюбодёйство, но н взглядъ на женщину съ вожделёніенъ, - не только убійство, но и гнёвъ на брата и пр. (Ме. V, 21. 22. 27. 28. 33-37), вообще когда заповёдаль не только воздержаніе отъ худыхъ дёлъ, но и пожеланій<sup>2</sup>. Инёющій такое доброе внутреннее расположение становится не рабомъ, но свободнымъ; такой чедовъкъ повинуется Богу, любитъ своихъ ближнихъ не по необходемости, какъ рабъ, но добровольно; Онъ заповёдалъ это людянъ, сдёлавъ нхъ напередъ изъ рабовъ свободными друзьями, -- не рабу, но свободному, бывшену прежде рабонъ, какъ Онъ Санъ говорилъ: "Я уже не пазываю вась рабани, но друзьяни, потому что Я открыль вань все, что слышаль оть Отца Моего» (Іоан. XV, 15). Рабъ же не знаетъ, что дълаетъ господинъ Его. Вотъ сущность изибненія закона І. Христонъ. Очевидно, что Онъ не уничтожнать закона, а напротивъ восполнилъ и распространилъ<sup>3</sup>).

Но возразять: положинъ, этого не уничтожилъ Христосъ, а только раскрылъ и дополнилъ; зачёнъ же Онъ уничтожилъ ветхозавётные обряды, жертвоприношенія, обрёзаніе? Не доказываетъ ли это, что законъ произошелъ отъ другаго Бога, чёнъ евангеліе? Дёйствительно, находились нёкоторые еретики, евіонен, которые считали обязательною для христіанина всю обрядовую сторону; но это несправедливо.

<sup>2</sup>) Ibid. 4, XIII, 1-4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Πp. Ep. 4, XΠ, 1-4.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>, Ibid. 4, XVI, 5.

Въ обрядалъ к жертвоприношеніялъ, по Иринею, нужно отличать дет стороны, внутреннюю - сокрушение въ грблагъ и раскаяние, какъ необлодиный элекенть жертвь и приношений, и вибшиюю--саные обряды жертвоприношений и празднествъ. Участие внутренняго элемента, существенность его выражается въ сужденіяхъ о жертвахъ у иногизъ пророковъ и ветхозавётныхъ писателей. Они прямо заявляють, что Богь требуетъ не всесожженій и жертвь, какъ только простыхъ обрядовь, но раскаянія во грѣхахъ своихъ съ сокрушеннымъ и смиреннымъ сердцемъ 1); обряды же, т. е. закланія въ жертву тельцовъ, воловъ, козловъ и т. под., новои бсячія. субботы и праздники, безъ сердечнаго раскаянія. Богъ отвергаеть, какъ ненужныя (Исаін I, 11-18)<sup>2</sup>). Пророки прямо заявляли, что Богъ инлости хочеть, а не жертвы, и болбе познанія Бога, чбиъ всесожженія (Осін VI. 6). Если Вогъ допустилъ эти обряды и жертвоприношения въ ветхоить завътъ, то не потоку, что Онъ нуждается въ нихъ, но по наклонности людей въ идолослужению, --- допустилъ для того, чтобы еврен свои жертвы. общія всёнъ язычнеканъ, не употребляли, по наклонности, тайно на идолослужение, но употребляле на служение Богу. Обряды точно также и на тёхъ же основаніяхъ допущены Боговъ, на какихъ нёкоторыя заповёди даны еврениъ по жестокосердію наъ (Ме. XIX, 7-8),-какъ и въ новоиъ завъте апостоль даеть нёкоторыя заповёди, какъ совёты (1 Кор. VII, 25), какъ позволение, а не какъ въ полновъ спыслѣ заповѣдь Божию (1 Кор. VII, 6), по невоздержанию людей <sup>2</sup>). Если Богь, ни въ чемъ не нуждаюшійся, отвергаеть жертвы, какъ такія, если онё нибють свою основу въ подзаконновъ состоянія человёка, то очевидно, что съ перемёною этого состоянія на новое-благодатное онѣ должны накѣнться. И дѣйствительно жертвы не превратились совершенно, но изибнились. Вибсто іудейской, ограниченной исстоиъ, жертвы --- стала приноситься жертва уристіанская, онијанъ, жертва чистая, въ простоте сердца приносимая на всяковъ весте, какъ предсказаль пророкъ (Мал. I, 10-11), и онијановъ Іоаннъ называетъ иодитвы святыхъ (Откр. Y, 8), — витесто жертвы рабской, кровной — жертва свободная, безкровная, сопровождаеная колитвою, - вийсто жертвы неуголной Богу приносится жертва Богу благопріятная, благопріятная тогда, когда она приносится съ предварительнымъ примиреніемъ съ ближними (Мо. У.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Иривея приводится очень инсто мёсть изъ псанновъ Давида, нисаній пророковъ Исани и Геремін, выражающихъ высказавную намя инсль, — таковы ийста: Пс. XXXIX, 7; L, 18, 19; XLIX, 9—13, 14, 15; Исани: I, 11, 16, 16; XLIII, 23, 24; LXVI, 2; Геремін: VI, 20; VII, 2, 3, 21 — 25; IX, 24; XL, 15 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Пр. Ер. 4, XVII, 1-4.

<sup>3)</sup> Ibid. 4, XV, 2.

- 293 -

23, 24), съ истиннымъ раскаяніемъ во грёхахъ противъ ближнихъ<sup>1</sup>). Тёмъ болёе должны прекратиться обрёзаніе и субботы, которыя Богъ далъ не какъ дёло праведности, но въ знаменіе завёта между Богомъ и людьми (Быт. XVII, 10, 11; Исх. XXXI, 13). Тёмъ болёе это справедливо, что Авраамъ и другіе праведники и безъ обрёзанія и соблюденія субботы были оправданы (Іак. II, 23). При томъ, по апостолу, об рёзаніе тёлесное замённлось обрёзаніемъ нерукотвореннымъ (Колосс. II, 11) и виёсто субботь каждый день научились служить Господу<sup>2</sup>).

Изъ всего этого выходить то заключение, что внёшняя обрядовая сторона ветхаго завѣта, съ учрежденіенъ новаго, должна замёниться обрядами новыми, соотвётствующими благодатному обновлению человёка. Внутренняя же сторона закона осталась та же саная, только сна поливе раскрыта Христокъ и измёнила отношенія челов'яка къ Богу — рабскія на сыновнія, свободныя. При такомъ понимания отношения ветхато завёта въ новому, нельзя не видёть ихъ внутренней связи, -- нельзя не видёть, какъ одинъ приготовляль людей къ другому,- нельзя не видеть, что ветхій быль въ рукахъ одного и того же Вога орудіенъ для приготовленія людей въ завъту новому. Ветхій законъ былъ прообразонъ новаго закона, о которомъ возв'ящали пророки (Ис. П. 3, 4; Мих. IV, 2. 3). Никто не ножеть сказать, что предсказанія пророковъ о новомъ законъ исполнились еще до пришествія Господа. Если бы указали новый законъ въ созданіи храна по переселеніи въ Вавилонъ, то жестоко ошиблись бы (а только и ножно указать на это), потому что тогда не было дано никакого новаго закона. Какъ пророчества съ ихъ исполнениемъ прекратились, такъ жертвы и приношенія ветхозав'ятныя, какъ прообразы жертвы новозавѣтной, теряють уже свое прежнее значеніе для человѣка и замёняются новыми, удовлетворяющими христіанина, какъ человёка обновлеенаго.

## 2. Вопросъ о канонѣ новозавѣтныхъ книгъ.

Несостоятельность мейнія Валентина, Маркіона в евіонеевь о каноническомъ достоинстві св. писанія новаго завізта. Канонъ евангелій.

Второй пункть поленики Иринея въ вопросв объ источникахъ

1

1

<sup>&#</sup>x27;) IIp. Ep. 4, XVII, 5-6; XVIII, 1-4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 4, XVII, 1.

и принципахъ христіанскаго знанія касался канона новозавётныхъ книгъ. Здёсь Ириней также имёетъ дёло какъ съ валентиніанами, такъ съ Маркіономъ и евіонеями.

Валентиніане, сообразно съ понятіемъ о различномъ гносисѣ, о различной богодухновенности, сообщаемой однимъ и твиъ же св. писателямъ, не считали однѣ св. книги безусловною ложью, а другія бевусловною истеной. Доля истины, по ихъ инфию, заключалась въ каждомъ св. произведения. Отсюда они не отвергали ни одной изъ новозавётныхъ книгъ, но пользовались тёмъ изъ ихъ содержанія, что подходило въ ихъ ученію. Валентинъ и его послёдователи больше всёхъ другихъ внигъ пользовались евангеліенъ loaнна 1), но вром'я того и больше того пользованись евангеліяни апокрифическими. За подобное прибавление въ четыремъ евангеліянъ еще другихъ и возстаеть противъ валентиніанъ Ириней. "Послѣдователи Валентина, говоритъ Ириней, безъ всякаго страха предлагають свои сочинения и хвалятся, что инвють больше евангелій, чёнь сколько ихъ есть. Они дошли до такой дерзости, что свое недавнее сочинение озаглавливають "евангелиенъ истини", хотя оно ни въ чемъ несогласно съ евангеліями апостоловъ, тавъ что у нихъ и евангелія нётъ безъ богохульства" 2). Св. Ириней считаетъ возможнымъ принять ихъ евангеліе, если бы оно было согласно съ евангеліями, имбющими дбйствительно апостольское происхождение, но оно совершенно несогласно съ ними и это несогласіе служить яснымъ доказательствомъ его подложности. Если ихъ евангеліе, говорить Ириней, истинно, а между твиъ несходно съ твие, которыя наиъ преданы апостолами, то оно вовсе не предано намъ апостолами <sup>3</sup>).

Маркіонъ и его послёдователи, считая ветхій завёть произведеніемъ Бога Творца, отличнаго отъ Бога христіанскаго, считая стало быть его вовсе не богодухновеннымъ съ христіанской точки зрёнія, держались другой крайности, чёмъ валентиніане. Они исключали изъ канона новозавётныхъ книгъ тё свящ. книги, въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) IIp. Ep. 8, XI, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. 3, XI, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibidem.

которыхъ утверждалась тёснёйшая связь нежду ветхимъ и новымъ завътомъ. Изъ сочиненія Иринея видно, что они не признавали за каноническую книгу Джянія апостольскія. Какія изъ другихъ священныхъ книгъ наркіониты отвергали, Ириней не говоритъ. Тертулліанъ свидівтельствуеть 1), что Маркіонъ не признаваль посланій Павла въ Тимовею и Титу, Дівяній апостольскихъ и Отвровенія Іоанна. Объ этомъ Ириней об'вщается говорить особо въ другомъ сочинении (которое или до насъ не дошло, или совсѣмъ имъ не было написано). Ириней упоминаетъ опредъленно только о томъ, что маркіониты сокращали евангеліе Луки и посланія апостола Павла, почитая подлинные только то, что они оставили послѣ такого сокращения. Поэтому въ своей полемикѣ противъ маркіонитовъ относительно канона Ириней касается евангелія Луки и посланій Павла. Ириней возстаеть противъ маркіонитовъ за то, что они приписывають одному Павлу знаніе истины<sup>2</sup>) и говорять, что писатель книги Деяній апостольскихъ вовсе не тотъ, кто написалъ евангеліе, извёстное съ имененъ Луки. Первую мысль Ириней опровергаеть свидётельствомъ самого Павла, что одинъ и тотъ же Богь, который содействоваль Петру въ апостольстве у обрезанныхъ, содъйствоваль ему и у язычниковъ (Гал. II, 8), и Павелъ нигдъ не считаетъ только себя знающимъ истину, а напротивъ свое дёло считаеть общимъ апостольскимъ дёломъ (Риил. Х. 15; 1 Кор. V, 11). Затёмъ говоритъ Ириней, если бы одинъ Павелъ зналъ истину, зачвиъ же І. Христосъ избралъ для проповвди сначала дебнадцать апостоловъ, а затенъ 70 учениковъ, и какъ Онъ дозволилъ имъ проповъдывать евангеліе истины, если они не знали истины <sup>3</sup>). Ириней такими вопросами очевидно даетъ понять, что если считать только одного Павла знающимъ истину и на основанія этого отрицать писанія другихъ, какъ ненивющія истины, то придется зачеркнуть большую половину исторіи христіанства, какъ истинной религи, каковою ее считаютъ даже сами еретики 4).

- <sup>8</sup>) Ibid. 8, XIV, 1-2.
- 4) Ibidem. 3, XiV, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Прот. Марк. IV н V.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) IIp. Ep. 8, XIII, 1.

Второй вопросъ Ириней ръшаетъ указаніемъ на характеръ свангельской исторія въ евангелін Луки и на характеръ исторія Діяній апостольскихъ. Въ обонхъ этихъ произведеніяхъ характерь одинъ и тотъ же. Евангеліе съ имененъ Луки отличается тенъ, что событія въ немъ разсказаны очень подробно, въ порядкі из происхожденія, и притонъ разсказано иного такого, что только ножне найти у одного его. Это показываеть въ авторъ наклонность во записать, что только онъ зналь, записать, какъ кожно полите в притомъ въ историческомъ порядкъ. Такниъ же представляется нанъ и авторъ Дѣяній апостольскихъ. Онъ разсказываетъ всв свои путешествія съ Павлонъ по порядку, со всею тщательностію указывая ивста, города и число двей, пока они не пришли въ Ісрусалинъ, всъ случан съ Павлонъ, названія вораблей, острововъ, гдѣ происходили случан. Все это говорить въ пользу тождества лица, написавшаго евангеліе Луки и внигу Дівній апостольскихь. Кроив того Павелъ санъ считаеть Луку своинъ не только спутникомъ, но и сотрудникомъ (2 Тим. IV, 10, 11; Колосс. IV, 14). Такимъ образомъ напрасно стараются маркіониты отвергнуть книгу Деяній, какъ непринадлежащую Лукв; въ этонъ случав они должны отвергнуть и евангеліе, несомнённо ему принадлежащее, что отчасти и есть, потому что они урѣзываютъ его евангеліе <sup>1</sup>).

Какъ Маркіонъ и его послёдователи, по своему дуалистическому взгляду на іудейство и христіанство, отдавали предночтеніе только тёмъ книгамъ писанія, въ которыхъ высказывалось предпочтеніе христіанства предъ іудействомъ, такъ наобор отъ во время Иринея находились другіе еретики — евіонен, которые считали истиннымъ въ христіанствё только то, что исходило отъ христіанъ изъ іудеевъ, и отдавали преимущество тёмъ св. книгамъ, въ которыхъ проводилась тёсная связь между ветхимъ и новымъ завѣтомъ. На этомъ основанія евіонем отвергали писанія апостона Павла и Луки. Ириней, возражая такимъ лжеучителямъ, указываетъ на ту же историческую подробность и достовѣрность писаній Луки, какую указывалъ и противъ Маркіона, хотя цёль этого

<sup>4)</sup> IIp. Ep. 3, XIV.

- 297 -

указанія совершенно другая. Между твиъ какъ Маркіонъ отвергалъ только часть писаній того и другаго писателя, какъ не имъ принадлежащую, евіонен отвергали писанія этихъ авторовъ, какъ ложь. Указывая вопреки такому инвнію о Лукѣ на характеръ его писаній, какъ на доказательство того, что онъ описалъ истинныя происшествія относительно Павла, Ириней указываетъ на фактъ призванія этого апостола, какъ на убѣдительное доказательство истины его ученія <sup>1</sup>).

Касательно каноническаго достоинства апостольскихъ посланій мы находимъ у Иринея только эти замъчанія противь еретиковъ двухъ противоположныхъ изправлений, одинавово вредныхъ для христіанскаго пониманія канона св. книгь. Мы не находимъ у Иринея, какія апостольскія посланія входели въ канонъ въ его время, хотя, перечитывая его сочинение, мы встричаемъ мыста почти изъ всёхъ посланій, существующихъ теперь въ канонъ. Недостаетъ у него только упоминанія о второмъ посланін Петра, третьемъ Іоанна и о посланія Іуды. Что касается евангелій, то Ириней не ограничивается только отрицательною стороною въ своей полемикъ, но и положительно утверждаетъ, что евангелій должно быть четыре, ни более (противъ валентиніанъ), ни менее (противъ Маркіона, усвиавшаго евангеліе Луки, и евіонеевъ, признававшихъ одно евангеліе Матоея) 2). Евангелій должно быть ни болёе, ни ненёе, какъ четыре. Это свое положение Ириней довазываеть твиъ, что евангеліе, какъ столиъ и утвержденіе истины, должно представлять собою четыре столпа, соотвётственно четырекъ странамъ свёта, по которымъ разсвяна церковь. Эти четыре столиа и составляють четыре евангелія-оть Матеея, Марка, Луки и Іоанна. Содержаніе каждаго евангелія, по его мнёнію, соотвётствуеть характеру каждаго изъ тёхъ животныхъ, которыхъ ввдёль Іоаннь въ откровенія (Апок. IV, 7), прославляющими сёдащаго на престолѣ Госнода.

Какъ левъ-первое животное, видённое Іоанномъ, характеризуетъ дёй-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) IIp. Ep. 3, XV, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 8, X1, 7;-срав. Ц. Ист. Евсев. вн. 5, гл. 8.

ственность, господство и царскую власть Господа, — такъ евангеліе Іоаны излагаеть первоначальное, дъйственное и славное рожденіе Слова отъ Отца; какъ животное, подобное волу, означаеть Его священнодъйственное и священническое достоинство, — такъ евангеліе Луки, нося на себъ священническій характеръ, начинается съ священника Захаріи, приносящаго жертву Богу; какъ "третье животное, подобное человъку", ясно изображаеть Его явленіе, какъ человъка, — такъ Матеей возвъщаеть Его человъческое розденіе, начиная съ Его родословія. Это евангеліе изображаеть Его человъческое розденіе, начиная съ Его родословія. Это евангеліе изображаеть Его человъческое роздень, начиная съ Его родословія. Это евангеліе изображаеть Его человъческое роздень, начиная съ Его родословія. Это евангеліе изображаеть Его человъ чество; во всемъ евангеліи Онъ представляется смиренно чувствующинъ и кроткинъ человѣковъ. Какъ «четвертое, подобное летящему орду», указиваеть на даръ Духа, носящагося надъ церковію, — такъ Марвъ начинаеть съ пророческаго Духа, съ пророчества Исаін; все евангеліе представляеть собою сжатый и бъглый разсказъ, ибо таковъ пророческій духъ. Затѣвъ Ириней подобіе четвероеванселія находить въ четырехъ завѣтахъ Бога съ людьии, заключенныхъ при Адамѣ, Ноѣ, Монсеѣ и Христѣ<sup>1</sup>).

## 3. Вопросъ о руководительномъ принципѣ при толковании священнаго писанія.

Несостоятельность «гносиса», какъ источника христіанскаго знанія, возвиналщагося надъ священнимъ писаніемъ. Несостоятельность его, какъ руководительнаго принципа при толкованіи свящ. инсанія.—Превосходство преданія церкия, какъ руководительнаго начала при толкованіи св. писанія.

Кром'я вопроса о богодухновенности и подлинно-каноническонъ достоинств'я св. книгъ, валентиніанами былъ поднять вопросъ е руководительномъ начал'я при толкованія св. писанія. Мы вид'яли. что валентиніане учили о различной богодухновенности св. инсанія и д'ялали безразличнымъ вопросъ о каноническомъ достоинств'я св. книгъ. Спрашивается, какое основаніе нитали для этого гностика? Основаніемъ этимъ они считали свой "высшій гносисъ". Это не простое знаніе, но божественное в'яд'яніе, своего рода вдохновеніе Плиромы. Этотъ гносисъ былъ отчасти сообщаенъ пророканъ, отчасти апостоламъ, но въ высшей степени онъ сообщенъ гностиканъ. Для обладающаго такимъ гносисомъ не можетъ быть и р'ячи о томъ, будто въ св. писаніи содержится только истина, потому что истина только въ гносисъ. Онъ одинъ можетъ отд'ялить истину отъ ликъ

<sup>4)</sup> IIp. Ep. 3, XI, 8.

въ св. писаніи. Отсюда видно, что "гносисъ" у гностиковъ ставился выше св. писанія и былъ самымъ высшимъ источникомъ знанія; видно также, что онъ считался единственнымъ руководительнымъ принципомъ при толкованіи св. писанія; въ послѣднемъ смыслѣ гносисъ носилъ названіе "тайнаго преданія". Предъидущее опроверженіе мивнія о богодухновенности и канонѣ св. писанія имѣло дѣйствительное значеніе только тогда, когда будутъ опровергнуты богодухновенность самаго ученія гностиковъ и высшее происхожденіе ихъ гносиса, — когда будетъ указана его несостоятельность, какъ руководительнаго принципа при толкованіи св. писанія, — когда будетъ указанъ дѣйствительно неногрѣшимый принципъ и самому гносису будетъ отведено настоящее, принадлежащее ему мѣсто. Все это мы находимъ въ дальнѣйшей полемикѣ Иринея.

Прежде всего Ириней старается опровергнуть гносись еретиковъ, какъ высшій источникъ истины и указать "знанію" надлежащее отношение въ истиванъ, отврытымъ въ св. писании. Мы видъля выше, что въ доказательство одинаковой богодухновенности, одинавовой истины св. писанія ветхаго и неваго завъта Ириней выставиль единство и тождество въ тоиъ и другонъ ученія о Вогв. Единство ученія о Боль Ириней и теперь принимаеть за основание въ своемъ разсуждении о иносисть, какъ источникть истины. Истина по Иринею должна быть едина въ представленія людей. Есля представители извёстнаго ученія согласны между собою въ разныхъ пунктахъ своего ученія, то ихъ ученіе имветъ признакъ истины. Если же наоборотъ они разноръчатъ и не соглашаются другь съ другомъ, то ихъ учение колеблется между истиною и ложью. Обращаясь въ ученію сретиковъ, Ириней находить у нихъ безчисленное множество разноръчій объ одномъ и томъ же предметв, такъ что не знаешь, кому изъ нихъ больше вврить.

Одни изъ нихъ напр. «говорятъ о Глубинѣ, что она не имѣетъ четы, не есть ни мужескаго пола, ни женскаго, и вообще не есть что-либо; а другіе называютъ ее мужеско-женскою; третън соединяютъ съ нею Молчаніе, какъ супругу, чтобы образовалась первая чета; четвертые принисываютъ ей двухъ супругъ-имсль и волю» и пр. <sup>1</sup>). Точно также гностики

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) IIp. Ep. 1, XI, 4-5; XII, 1.

разнорёчать въ ученія о Ляцё Искупителя. По ученію Валентина, Інсусь есть произведеніе всей плироны<sup>1</sup>); другіе говорять, что онъ есть произведеніе десяти зоновъ, ниме производять его оть Христа и Духа Святаго<sup>2</sup>). Если у гностиковъ столько разнорёчій объ одновъ и товъ же преднетѣ. то можно ли согласиться съ ихъ притязаніемъ считать свой гносисъ вкешимъ, совершеннымъ источниковъ знанія христіанскаго. Очевидно, что нѣть. Ихъ гносисъ есть обыкновенное субъективное знаніе, способное колебаться нежду истиною и ложью. Мало того, представляя собою измыныленіе санаго содержанія знанія, гносисъ приближается болёе ко лжи, чёмъ къ истинѣ, а по отношенію къ свящ. писанію и преданію онъ просто есть ложь<sup>3</sup>). Именно въ этовъ измышленіи и заключеется причина разнорѣчій и лжи въ ученіи гностиковъ.

Нормальное же "большее или меньшее знание состоить не въ изивнени санаго содержанія, какъ это дёлають гностики, не въ топъ, чтобы изнишляли инаго Бога, кроий Создателя, Творца и Питателя сей вселенной. ил инаго Христа, или инаго Единороднаго, но въ токъ, что, принимая содержаніе, данное въ откровенія, изслёдують содержаніе ветхозав ётныхъ притчей и обътованій и согласіе ихъ съ содержаніенъ въры, — въ тонъ, чи раскрывають ходъ дёль и допостроительство Божіе относительно рода человёческаго, проникають въ цёль Божія долготерпёнія къ отступничеству ангеловъ и людей, --- изслёдують причину творенія временнаго и вёчнаго, причину иногихъ завётовъ Вога съ человёкани и различныхъ его откровеній,проникають въ цёль воплощения и страдания Слова Божия, пришествия Сына Божія не въ началѣ паденія, а въ послёднія времена, -- раскрывають, чю содержится въ писаніи о концё и о будущенъ, не умадчивають и о тонъ. почену не нивыше упования народы Богъ сотворилъ «сонаслёдниками, составляющими одно тёло, и сопричастниками со святыми» (Ефес. III, 6),изслёдують возножность воскресенія плоти, наслёдують, почену язычники призваны въ участию въ спасени". Воть въ чекъ состоить истинное знаніе, а не въ изнышленіи содержанія, противнаго откровенію и богохульнаго 4).

Такъ Ириней причину заблужденія лженменнаго гносиса указываетъ въ измышленіи каждымъ содержанія откровенія и начертываетъ программу, какой долженъ былъ бы держаться гностикъ. если бы онъ хотёлъ приложить свой разумъ къ даннымъ откро-

<sup>4</sup>) IIp. Ep. 1, X, 8.

- 300 -



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) IIp. Ep. 1, II, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. 1, XII, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Предиса. во 2-й кн. Пр. Ересей.

венія. Отношеніе разуна очевидно должно быть чисто формальное. Онъ кожетъ вникать въ различные періоды откровенія, связывать причины съ цъляни и способани божественнаго домостроительства, но не изимплять своего откровенія, своего "совершеннаго знанія". Ириней доказываеть, что гносись, какъ бы высоко гностики его ни ставили, можетъ быть принятъ только какъ формальная сторона христіанскаго знанія. Но это участіє разуна при расврытін истинъ въры можетъ быть допущено тогда, когда содержание христіанскаго знанія будеть усвоено вёрою. Иненно вёрё Ириней приписываеть ръшающій голосъ истины. Въра прежде всего, а затемъ уже знаніе. Знаніе не отрицается Иринесиъ, но одно знаніе есть отчужденіе отъ истины и увлеченіе всякимъ заблужденіемъ. Такое знаніе дёлаеть болёе софистани, чёнь учениками истины 1). Одно знаніе безъ въры и любви надибваеть, не не приближаеть къ истинъ<sup>2</sup>). что и хочетъ выразить апостолъ словани: знаніе надивваеть, а любовь назидаеть (1 Кор. VIII, 1). Непосредственное отношение къ истинъ инъетъ именно въра. Какъ одно субъективное знаніе ведеть къ разнорёчіянъ и противорёчіянъ, такъ вёра христіанская инветъ преимущество единства въ проповъданіи христіанскихъ нстинъ церковію.

Обращаясь къ ученію церкви, св. Ириней находить единство вёры во всей церкви. Это единство вёры приводить его къ убёжденію, что истина заключается въ церкви. Какъ въ доказательство разнорёчія еретиковъ Ириней приводить ихъ инёнія объ извёстныхъ предметахъ, такъ и въ доказательство единства вёры во всей церкви онъ приводитъ правило вёры, тогда извёстное.

"Церковь, говорить Ириней, хотя разсёяна по всей вселенной, даже де концевь земли, но приняла оть апостоловь и оть учениковь ихь выру во Единано Бона Отиа, Вседержителя, сотворившано небо и землю и море, и все, что въ нихъ, и во Единано Христа Ішсуса, Сына Божія, воплотивтанося для нашего спасенія, и въ Духа Святано, чрезь пророковъ возвъстившано все домостроительство Божіе, и пришествіе

<sup>9</sup>) Ibid. 3, XXVI, 1. XPEOT. ЧТЕН. № 3-4. 1880 г.

<sup>4)</sup> IIp. Ep. 3, XXIV, 2.

и рождение ото Ливы, и страдание, и воскресение изъ мертвыхъ, и вознесение на небо возлюбленнаго Христа Інсуса, Господа нашего, а также явление Его съ небесть во славть Отчей, чтобы возълавить все (Кес. I. 10) и воскресить всякую плоть всего человъчества, да предъ Хрестоять Інсусовъ, Господовъ нашниъ и Боговъ и Спасовъ и Царевъ, по благоволению Отца невидинаго преклонится всякое колёно небесныхъ и земныхъ и преисподнихъ, и всякій языкъ испов'єдуеть Ему (Филип. П. 10) и де сотворить Онг праведный судь о вспяхь: духовь злобы и ангеловь соговшившихъ и отпадшихъ, а также и нечестивыхъ, неправедныхъ, беззаконныхъ и богохульныхъ людей Онъ пошлетъ въ оточно епочный, напротив праведнымъ и святымъ, соблюдавшимъ заповёди Его и пребывшимъ и дюбви къ Нему отъ начала или по раскаяніи, даруетъ жизнь, подасть нтявніе и сотворить въчную славу» 1). «Все это церковь приняла от апостолова и, не смотря на свое разстание по всей зение, тщательно кранить истины вёры, какъ бы обитая въ одномъ домё, одинаково вёрусть этону, какъ бы инвя одну душу и одно сердце, согласно проповвдуеть это, какъ бы у ней быле одне уста. Ибо хотя въ мір' языки различны, во сила преданія одна. Не иначе в'брять и не различное нибють предани церкви, основанныя въ Германін, въ Испанін, въ Галлін, на востокъ-въ Египть, Ливін и въ среднив ніра (въ Италін)<sup>2</sup>). Но какъ солице — это твореніе Божіе — во всенъ кірѣ одно и тоже, такъ и проповёдь истини вездё сіясть и просвёщаеть всёхъ людей, желающихъ придти въ познани истины. Ни сильный въ слов'й пе скажеть бол'ее своего учителя, HE CILбый въ словѣ не уналить преданія» <sup>3</sup>).

Такъ, по ученію Иринея, истины вёры инёють объективный характерь, поэтому и органъ усвоенія ихъ долженъ быть общій у всёхъ людей. Такимъ органомъ является епора. Какъ общая всёмъ вёрующимъ, она не уничтожаеть объективности истины; результатомъ подобнаго усвоенія истинъ вёры всёми вёрующими является единство, гармоническое единство вёры во всей церкви. Только при такомъ усвоеніи истинъ вёры возможно участіе разума, только усвоивши ихъ вёрою, "ни сильный въ словё ничего не прибавить.

<sup>4)</sup> Пр. Ер. 1, Х, 1. — Мы нарочно привеля весь символь вёры, дошедшій оть Иринея, чтобы видёть, что въ немъ содержатся почти всё догмати вёры, извёстные нынё, не уноминаются только объ исхожденія Св. Духа отъ Отца, с церкви и таниствахъ, внесенные въ символъ внослёдствія, въ противовёсъ ученію сретиковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Гарвей. См. пер. Преобр. 45 стр., примѣч. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) IIp. Ep. 1, X, 2.

ни слабый не умалить". Такъ Ириней, отвергнувши значеніе гносиса, какъ высшаго, богодухновеннаго источника знанія, показаль витеств съ твить и его настоящее значеніе, какъ субъективнаго формальнаго принципа при раскрытіи истинъ, усвоенныхъ втрою. Единствомъ втры въ истины, содержащіяся въ писэніи и храниимя церковію, онъ подтвердилъ богодухновенную истину св. писанія и указалъ на втру, какъ непосредственное, субъективное условіе при усвоеніи истинъ св. писанія. Теперь Иринею остается опровергнуть гносисъ, какъ единственный руководительный принципъ при толкованіи св. писанія, и указать надлежащій принципъ, придающій втрув и разуму устойчивость при усвоеніи и раскрытіи истинъ священнаго писанія.

Такииъ принципомъ валентиніане считали, какъ сказано выше, свое "тайное предание". Послё впостольского времени за разными недоумъніями въ пониманіи св. писанія вообще обращались въ ихъ непосредственнымъ преемникамъ, епископамъ и пресвитерамъ церквей, какъ къ лицамъ, получавшимъ отъ апостоловъ не только письменное, но и устное наставление. Это устное предание и переходило отъ однихъ представителей церкви въ другинъ и служило действительно руководительнымъ началомъ при объяснении непонятныхъ ивсть писанія. По примвру церкви и гностики свой принципь назвали "преданісиъ". Но такъ какъ преданія этого въ двиствительности у нихъ не существовало и это было небольше, какъ способность находить въ писанія, въ языческихъ религіяхъ и философін таниственный приточный симсль въ дух'в гностическихъ системъ, то гностики свое преданіе назвали "тайнымъ преданіемъ" въ противоположность преданію, открыто проповёдуемому церковію. Съ этой точки зрёнія понятно, если Ириней говорить:

Когда обличають еретиковъ изъ писаній, то они обращаются къ обвиненію самихъ писаній, будто они неправильны, не инбють авторитета, различны по изложенію и что изъ нихъ истина не можеть быть извлечена твин, кто не признаеть преданія. Ибо (говорять) истина предана не чрезъ письмена, но живымъ голосомъ и потому будто Павелъ сказалъ: мы говоримъ премудрость между совершенными, премудрость же не міра сего (1 Кор. П, 6). И этом премудростію каждый изъ нихъ называеть изобрѣтенный имъ самимъ вымыслъ. Когда же мы отсылаемъ ихъ онять къ тому дот нреданію, которое происходить оть апостоловь и сохраняется въ церкнать чрезъ преемства пресвитеровъ, то они противятся преданію, говоря, что они премудрже не только пресвитеровъ, но и апостоловъ, и что они нании чистую истину; неповрежденно, несомиённо и чисто знають «сокровенное таинство» (absconditum mysterium)<sup>1</sup>).

Опровергнуть тайное преданіе, какъ такое, было нельзя уж ! по одному тому, что оно "тайное", стале быть недоступное ди опровержения. Но такъ какъ оно употреблялось, какъ принципъ при толковании св. писания, то Ириней береть во внимание главнуг черту такого толкованія и по ней уже судить о санонь принцень Такая черта — приспособление гностиками учения св. писания в своему учению. Прежде эта теорія приспособленій употреблялись гностиками въ доказательство извёстнаго низшаго рода богодухновенности св. нисанія новаго зав'ята; теперь она составляеть изв'ястный способъ толкованія св. писанія подъ руководствоиъ нёкотораю "сокровеннаго таниства". Какъ по ихъ мизнію Христосъ и аностолы приспособлялись къ инвніянъ своихъ современниковъ, такъ теперь гностики сами заставляють Христа и апостоловъ приспособляться въ ихъ учению 2). Что же изъ этого выходило? Предоставииъ показать это самому Иринею. Опровергнувъ инёніе о приспособлении І. Христа и апостоловъ и указавъ, что старание приснособляться въ интиниять или говорить сообразно съ наклонностани людей --- свойственно только обнанщикамъ, каковыми не могутъ быть Христось и апостолы, Ириней не можеть того же сказать о гностикахъ. Если у Христа и апостоловъ нъть и слъдя приспособленія въ мевніямъ, то это не значитъ, чтобы не было его у гностивовъ. Не отрицая слъдовъ приспособленія у самихъ гностиковъ. Ириней объясняеть слёдствія такого приспособленія принёрани.

«Если кто-нибуль, взявъ царское изображеніе, говорить Ириней, прекрасно сдёланное умнымъ художникомъ изъ драгоцённыхъ камней, уничтожитъ представленный видъ человёка, переставитъ и приведетъ въ другой видъ эти камни и, сдёлавши изъ нихъ образъ пса или лисицы, станетъ доказывать, что это тоже самое произведеніе, какое произвелъ умный ху-

<sup>a</sup>) Ibid. 1, VIII, 1.

Digitized by Google

- 304 --

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) IIp. Ep. 3, II, 1. 2.

дожникъ, то онъ этипъ обнанетъ неопытныхъ, не ипѣющихъ понятія о царсковъ лицѣ, потому что хотя камни тѣже, изъ которыхъ и художникъ дѣлалъ изображеніе царя, но самое изображеніе другое. Такъ и гностики, сшивши старушьи басни, вырываютъ оттуда и отсюда слова, выраженія и притчи, и эти изреченія Божія приспособляють къ своивъ баснялъ» <sup>1</sup>).

Этниъ Ириней хочеть сказать, что гностики вырывають безъ всякой связи и послёдовательности изреченія св. нисанія и приводать ихъ въ доказательство такихъ инслей, какихъ у Христа или у св. писателя вовсе не было. Такинъ образовъ повидимому и выходить, что изречения тв же, какия и въ св. писании, нежду твиъ изъ этихъ изрвчений составлено такое христіянство, что его вовсе не узнаешь, а именно узнаешь изображение "старушечьихъ басенъ" или язычества (образъ пса или лисицы). Ириней приводить множество примъровъ подобнаго объясненія св. писанія или ссыловь сретиковь на св. писаніе, чтобы засвидетельствовать истину ихъ вымысла о токъ, что внутри Плирожы<sup>2</sup>) и что внё ея <sup>3</sup>), и всё приведенныя иёста служать подтвержденіень произвольнаго обращенія гностиковъ съ симслонъ св. писанія. Ириней большую часть подобныхъ ссылокъ не опровергаеть, указывая на то, что эти ивста, взятыя безъ связи съ другими ивстами и обстоятельствани, при которыхъ данныя слова были сказаны, когуть быть отнесены въ чему угодно. Напр. въ доказательство того, что Спаситель есть произведение всей Плировы, валентиніане ссылаются на ивста св. писанія, гді слово "весь" употребляется для определенія количества спасаеныхъ Христонъ, или количества божества во Христв 4); въ словахъ: во въки въковъ, употребляющихся для означенія времени, гностики находять указаніе на своихъ воновъ 5). Эти и подобныя изста каждый кожеть находить въ св. писаніи и видеть произвольность приспособленія ихъ гностиками къ своему учению. Но некоторыя ссылки гностиковъ, болев серьезныя, отли-

<sup>4</sup>) IIp. Ep. 1, VIII, 1.
 <sup>5</sup>) Ibid. 1, III, 1-6.
 <sup>8</sup>) Ibid. 1, VIII, 2-5.
 <sup>4</sup>) Ibid. 1, III, 4.
 <sup>5</sup>) Ibid. 1.

чающіяся искусныхь объясненіемъ словь писанія съ незантитных опущеніенъ предыдущаго и послёдующаго синсла, подвергаются у Иринея болёе или менёе подробному разбору. Такъ напр. ссыли на раздёленіе Павловъ людей на перстныхъ, душевныхъ в духовныхъ (1 Кор. ХУ, 48; П, 14, 15) <sup>1</sup>). Такое произвольное и тенденціозное объясненіе в'ясть писанія Приней сравниваетъ далы съ твиъ поступконъ, какъ нёкто, задавшись имслію очисать гонеровыми стихами Иракла, отправленнаго Еврисоссиъ за адскить псоиъ, старался выбирать стихи изъ разныхъ пъсней<sup>2</sup>), но смотря на то, что одинъ выбранный стихъ сказанъ былъ въ свое вреня объ Одиссев, другой о самомъ Иравле, иной о Пріамв, а другой о Менелай и Агаменнони. Какъ такой поступовъ искажаетъ содержаніе пісней Гомера, такъ теорія приспособленія гностиковъ искажаеть содержание св. писания. Такинь субъективизионь и тенденциозностію въ объясненія св. писанія Ириней и объясняеть разнорвчі еретивовъ и ихъ несогласіе ни съ св. писаніенъ, ни съ преданіенъ.

Сопоставляя такое суждение о тенденціозности еретиковъ съ вышеприведеннымъ ученіемъ Иринея о необходимости въры при усвоеній истинъ въры и о формальномъ участія разума при раскрытія ихъ, пы не поженъ не видеть, какъ глубоко понималъ епископъ Ліонскій правильное отношеніе челов'яческаго разуна въ св. писанію. какъ богодухновенному источнику зпанія. Онъ понималъ, что возможно или тенденціозное отношеніе разума съ предвзятою мыслію. которую хотять подтвердить, - или отношение объективное. Въ послёдновъ случаё человёкъ приступаеть къ чтенію и объясненію св. писанія съ искреннею вёрою въ его богодухновенность, не задаваясь предвзятою мыслію найти въ немъ желаемый отвётъ. Отвётъ будеть, хотя и не желательный вногда, но за то полный правды и истины. Такіе отвёты, приницаемые вврою, были приняты апостолами отъ Христа и постоянно хранятся въ церкви. Такіе отвѣты составляють достояние большинства церкви и есть ся предание. Оно-то, вавъ отражение и дополнение св. писания, и можетъ быть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) IIp. Ep. 1, VIII, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Примъръ такого выбора стиховъ и связи разныхъ мыслей приводится у Иринея (Пр. Ер. 1, IX, 4).

единственнымъ руководительнымъ началомъ при объясненіи св. писанія. Въ чемъ заключается превосходство этого преданія предъ преданіемъ еретиковъ? Приней выставляеть такія достоинства пре-

данія церкви, противъ которыхъ гностики ничего не могли возразить.

Во-первыхъ это не "тайное преданіе", на какое ссилаются еретики, какого никогда не преподавали апостолы; это npedanie открытое, вездё и для всёхъ проповёдуеное церковію <sup>1</sup>). Если он нужно было руководствоваться преданіенъ тайнымъ, говорить Ириней, то апостолы преподали бы такое преданіе прежде всего тёмъ, кому они поручили попеченіе о церкви, именно епископамъ и пресвитерамъ, ибо они хотёли, чтобы были совершенны и безукоризненны тё, кого оставляли своими преемниками и кому передавали свое мёсто учительства, такъ какъ оть ихъ правильнаго дёйствованія должна происходить всякая польза, а оть паденія ихъ величайшее несчастіе. И если они преподали только открытое преданіе, то нётъ нужды ни въ какомъ тайномъ <sup>2</sup>).

Вторая отличительная черта преданія, находящагося въ церкви, по которой его кожно отличить отъ преданія ложнаго, его древность. Въ то время какъ преданіе гностиковъ получило начало со времени жизни ихъ представителей: Валентина, Кердона, учителя Маркіона и Менандра, ученика Симона, — лицъ, жившихъ уже въ среднія времена церкви <sup>3</sup>); преданіе истинное ведетъ свое начало со временъ апостоловъ.

«Апостолы, облеченные силою св. Духа, какъ богачъ въ сокровищницу, положили въ церковь все, что относится къ истинѣ, такъ что всякій желающій береть изъ нея питіе жизни (Откр. XXII, 17). Поэтому должно съ величайшниъ тщаніемъ избирать все, что отпосится къ церкви, и принимать преданіе истины. Если возникаетъ споръ о какомъ-либо важномъ вопросѣ, то надлежитъ обратиться къ древнѣйшимъ церквамъ, въ которыхъ обращались апостолы, и отъ нихъ получить, что есть достовѣрнаго и яснаго относительно настоящаго вопроса»<sup>4</sup>).

1

!

Ł

ţ

t

ł

1

£

- <sup>3</sup>) Ibid. 3, IV, 3.
- 4) Ibid. 3, IV, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прот. Ер. 3, Ш, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem.

Эти двъ черты преданія — древность и годность для всъхъ настолько важны, что преданіе церкви у иногихъ заитеняетъ даже писаніе.

«Есть вногія племена варваровь, вёрующихь во Христа, которыя вийють спасеніе свое безъ хартів или черниль, написанное въ сердцахъ своихъ Духовь и тщательно блюдуть древнее преданіе. (Дагёс въ короткі представляется содержаніе преданія, сохраняеваго варварами, или повтореніе вышеозначеннаго символа вёры). Принявшіе эту вёру безъ письмен, суть варвары относительно нашего языка, но въ отношеніи ученія, нрава и образа жизни они по вёрё своей весьма мудры и угождають Богу, живи во всякой правдё, чистотё и мудрости. И если бы кто сталь проповёдывать этимъ людявъ еретическія измышленія, говоря съ ничи на ихъ собственногь языкё, — тоть часъ бы они бёжали, какъ можно далёв, зажиман уши, ве терпя даже слышать богохульную бесёду. Такивъ-то образовъ, вслёдстве того древняго апостольскаго преданія, они даже не допускають въ уль свой чудовищную рёчь еретиковъ, хотя у нихъ не было ни церковнаго собранія, ни установленнаго ученія» <sup>1</sup>).

Третья отличительная черта преданія—это его постоянное и неизмпиное сохранение ва церкви чреза преемство епископова, чёмъ и обусловливается показанное выше единство вёры въ церкви. "Такъ какъ было бы весьма длинно въ такой книгѣ, какъ эта, перечислять преемства предстоятелей всёхъ церквей, то я, говоритъ Ириней, приведу преданіе, которое имбеть отъ апостоловъ величайшая, древнёйшая и всёмъ извёстная церковь, основанная и устроенная въ Римѣ двумя главнѣйшими апостолами Петромъ и Павломъ. Съ этою церковію, по ея преимущественной важности, согласуется всякая церковь, т. е. повсюду вѣрующіе, такъ какъ въ ней апостольское преданіе всегда сохранялось вѣрующият повсюду". Здѣсь Ириней упоминаетъ всѣхъ епископовъ Рима, начиная съ перваго Лина и кончая двѣнадцатымъ Элевееріемъ (Линъ, Анаклитъ, Климентъ, Эварестъ, Александръ, Сикстъ, Телесфоръ, Гигинъ, Пій, Аникита, Сотиръ, Элевеерій).

"Въ таконъ порядкъ и преемствъ церковное преданіе отъ апостоловъ и проповъдь истины дошла до пасъ. И это служитъ санынъ полнынъ доказательствонъ, что одна и таже животворящая въра сохранилась въ церкви

') IIp. Epecef 3, IV, 2.

отъ апостоловъ до нынё и передана въ истинноиъ виде <sup>1</sup>). Точпо также Поликариъ, поставленный апостоловъ въ Смирит во епископа, доживши до глубокой старости, всегда училь тому, что узналь оть апостоловь, что передаеть и церковь и что одно только истинно. Также и церковь ефесская, основанная Павлонъ и интершая среди себя Іоанна до самыхъ временъ Траяна, есть истинная свидътельница апостольскаго преданія. Вслёдствіе такого преемства епископства<sup>2</sup>), церковное преданіе лишено той шаткости и неопредёленности ученія, какими отличается ученіе еретиковъ. Между тёмъ какъ гностики, отчуждившись отъ истины, будучи непричастны действованию Духа, естественно увлекаются всякимъ заблуждениемъ и, различно думая объ одновъ и товъ же предметъ, никогда не инъютъ твердаго знанія; церковь по преемству оть апостоловъ и затёмъ епископовъ, принявши одну и ту же въру и одно и то же преданіе (constantem et aequaliter perseverantem praedicationem), постоянно и неизийнно сохраняеть ихъ. Наконецъ, саная неизивнность и сохранность преданія въ неповрежденности обусловливается всендашнымо присутствиемо во церкви Духа святаю, наставляющаго ее на всякую истину. "Ибо въ церкви -- говорится -- Богъ положиль апостоловь, пророковь, учителей (I Кор. XII, 28) и всё прочія орудія дёйствованія Духа, такъ что гдё церковь, танъ и Духъ Божій, и гдъ Духъ Божій, тапъ церковь и всякая благодать, а духъ есть истина" <sup>3</sup>).

Итакъ древность и богодухновенность преданія, хранимаго церковію, неизмѣнное храненіе его подъ постояннымъ присутствіемъ св. Духа въ церкви, служатъ несомнѣнными доказательствами превосходства церковнаго преданія предъ тайнымъ преданіемъ еретиковъ, котораго апостолы никогда не преподавали. Поэтому всѣ желающіе знать истину могутъ во всякой церкви узнать преданіе апостоловъ, открытое для всего міра <sup>4</sup>). Въ этомъ преданіи каждий можетъ съ увѣренностію найти отвѣтъ, исключающій всякія сомнѣнія и разнорѣчія. И если кто оставляетъ проповѣдь церкви, выставляя ненаучность святыхъ пресвитеровъ, тотъ не соображаетъ того, сколько важнѣе вѣрующій простецъ сравнительно съ богохульнымъ и безстыднымъ софистомъ. Ириней еще разъ указываетъ на шаткость и разнорѣчіе мнѣній еретиковъ и, сравнивая ихъ съ слѣпыми, падающими въ яму невѣдѣнія, совѣтуетъ избѣгать ихъ

- <sup>3</sup>) Ibid. 3, XXIV, 1-2.
- 4) Ibid. 8, III, 1.

1

i

ţ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. Ц. Ист. Евс. кн. V, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) IIp. Ep. 8, III, 2-4.

ученій <sup>1</sup>); еще разъ указываеть на достоянства преданія церковнаго, какъ руководительнаго начала при истолкованіи св. писині. Церковь дошла до насъ съ неподдільнымъ соблюденіемъ писині, не принимая ни прибавленій, ни убавленій: здісь чтеніе бев искаженій, истолкованіе писаній правильное, тщательное, беопасное и чуждое боюхульства <sup>2</sup>). И въ заключеніе совітуєть воспитываться лучше въ нівдрахъ церкви <sup>3</sup>).

Какъ итогъ полемики Иринея съ гностицизиомъ по вопроз объ источникахъ и принципахъ христіанскаго знанія можно представить слёдующіе выводы:

1) Книги св. писанія ветхаго и новаго завёта, какъ проишедшія отъ одного и того же Бога и проповёдующія объ одногь и томъ же Богё, суть одинаково богодухновенные источники тристіанскаго знанія. Поэтому содержаніе, заключающееся въ этихь источникахъ, есть истина, а не ложь.

2) Изъ новозавётныхъ книгъ только тё истинно богодухновение источники, которые несомнённо написаны апостолами, или подъ 115 руководствомъ. Никто не виёстъ права ни прибавлять къ 100. линнымъ другихъ, апокрифическихъ, ни убавлять ни одной 135 книгъ подлинныхъ.

3) Кромѣ этихъ источниковъ нигдѣ нельзя искать высшаго христіанскаго вѣдѣнія. Содержаніе, заключающееся въ этихъ источникахъ, какъ истинное, не должно быть изиѣняемо и должно усвояться вѣрою. Разумъ можетъ принимать только формальное участіе при раскрытіи истинъ св. писанія.

4) Высшимъ же руководительнымъ принципомъ при толкованіи св. писанія можетъ быть только то св. преданіе, которое несомнѣнно носитъ на себѣ апостольское происхожденіе, неизмѣнію хранится въ церкви преемствомъ епископовъ и постоявнымъ присутствіемъ въ ней св. Духа.

Алексей Никольскій.

(Окончание сладуеть).

<sup>3</sup>) Ibid. 5, XX, 2.

<sup>4)</sup> IIp. Ep. 5. XX, 1. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) 1bid. 4, XXXIII, 8.

## Вліяніе христіанства на семейный быть русскаго общества въ періодъ до времени появленія "Домостроя".

t

Į

I

1

ĩ

"Никто не будетъ отрицать, что изъ всёхъ частей нашей исторіи менёе другихъ разработана исторія русскаго человёка въ его семейномъ быту<sup>" 1</sup>).

Такъ писалъ тридцать лютъ тому назадъ въ предисловіи къ своему историческому изслёдованію о состояніи русскихъ женщинъ одинъ изъ нашихъ историковъ. Нельзя не сознаться, что эти слова историка остаются вполиё приложнишии и къ настоящему времени. Собственное сочиненіе автора, предпринятое, какъ видно изъ заглавія, въ общирнихъ размёрахъ, вышло только однимъ выпускомъ, въ которомъ прослёжена исторія русской женщины въ эпоху языческаго состоянія Руси.

Съ тёхъ поръ, какъ вышелъ первый, оказавшійся и послёднимъ, выпускъ сочиненія Шульгина, прошло уже тридцать лётъ; это время хотя и не прошло совсёмъ безслёдно для исторіи семейнаго быта нашихъ предковъ въ древнюю пору, но не иного и прибавило новыхъ данныхъ. Правда, появлялись по почину, можетъ бытъ, того же Шульгина, который первый откликнулся на запросъ времени, спеціальныя сочиненія, посвященныя разъясненію положенія въ древне-русской семьё женщины, —члена, пожалуй, въ этомъ отношеніи самаго главнаго, которому въ на-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Шудьгинъ, О состояния женщинъ въ Россин до Петра Великаго. Вып. І. Кіевъ. 1850 г. XV стр.

шихъ пъсняхъ даже спеціально пріурочено названіе "сельн, се меющен" и т. под., члена составляющаго узслъ, центръ сены. Таковы напримъръ сочиненія Добрякова 1), Забълина 2) и Чудинова <sup>3</sup>). Мы не упоминаемъ о журнальныхъ статьяхъ по вопрот о русской женщинъ Буслаева, Минаева и др., у которыхъ вопросъ о русской женщинъ ръшается безотносительно къ семейной древне-русской жизни и самыя статьи которыхъ не представляють цёлостности, обдунаннаго единства 4). Но изъ всёхъ указанных сочинений по своей серьезности заслуживаеть внимания только сочиненіе Заб'влина, посвященное спеціально характеристик донашняго быта русскихъ царей и царицъ и по изстанъ характеристик домашняго быта русскаго народа вообще въ XVI и XVII в. Во II т. своего сочиненія, озаглавленнаго такъ: "Домашній бытъ русскихъ царицъ" или "Домашній бытъ русскаго народа въ XVI 1 XVII в.", Забёлинъ, въ виде введенія къ самому изслёдованія, представляеть стройный и замёчательный по цёлостности и единству идеи очеркъ развитія семейныхъ понятій нашихъ предковъ съ самаго древняго времени. Авторъ воспользовался программов, воторую въ свое время наивтилъ Виталій Шульгинъ для исторія русской женщины, хотя сообразно своей главной идеть онь выполниль эту программу не въ томъ видё, какъ предлагалъ Шульгинъ.

Неоспоримо то, что христіанство болёе или менёе должно било радикально измёнить всё стороны нашего древне-русскаго бита.

"Изъ всёхъ богоучрежденныхъ человёческихъ отношений семейство— самое древнее и самое великое. Основные законы его— вёр-

j.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Добряковъ, Русская женщина въ до-монгольский періодъ. Сиб. 1864 г.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Забёлинъ, Домашній бить русскихъ царей и царицъ въ XVI и XVII з. Два тома. Москва. 1869-72 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Чудиновъ, Очеркъ исторіи русской женщини въ послёдовательномъ развитіи ся литературныхъ типовъ. Оредъ. 1878 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ послъднее время появился рядъ разсказовъ Мордовцева въ біографіяхъ болъе или менёе взеёстнихъ въ исторіи русскихъ менщинъ. Но эти разскази, представляющіе слабое подобіе мизнеописаніямъ важитайнихъ историческихъ дъятелей Костомарова, написани не съ учоною цълью и не для учонихъ.

ность, любовь, повиновение служать самыми прочными основами всякаго человѣческаго блага. Прежде всего непоколебниости .сенейныхъ началъ должно принисать изумительную живучесть добра, способность его сохраниться во времена величайшаго развращенія нравовъ" <sup>1</sup>). При такомъ важномъ значение семейства христіанство, по самому существу его, должно было воснуться быта семейнаго больше всего и повліять на него въ висшей степени. Явленіе понятное. Между вногами характернстическими чертами, отличающими общество въ христіанскомъ мірь оть общества древняго, напримъръ восточнаго и классическаго, особенно замъчателенъ перевёсь жизни донашней и въ собственномъ смыслё семейной предъ общественною, публичною. Сенейство, какъ царство женщины, какъ ея жизнь, было возвышено христіанствонъ. Христіанство высоко поставило женщину, давъ ей права, высшія тёхъ, которыя она нивла въ законъ Ринскоиъ и даже Монссеевонъ. Христіанство благопріятствовало гарионін семейнаго быта, проявленію свободныхъ человъческихъ отношеній цежду всёци членами семьи.

I

1

۱

٤

5

ļ

1

Но вопросъ въ томъ: при какихъ обстоятельствахъ принесено было въ нашъ христіанство изъ Византіи и при какихъ условіяхъ должно было развиваться его вліяніе на семейный бытъ русскаго общества. Забёлинъ, какъ видно, задался вопросомъ: было ли принесенное изъ Византіи въ Россію христіанство чистниъ ученіенъ Христа и его апостоловъ, или въ нашъ въ Россію виёстё съ христіанствомъ была перенесена своеобразная византійская форма христіанствовъ была перенесена своеобразная византійская форма христіанствовъ была перенесена своеобразная византійская форма христіанствовъ была перенесена своеобразная византійская форма христіанство со всёми аттрибутами понятій этого общества? Отрицательное рёшеніе первой половины этого вопроса послужило для Забёлина основаніемъ, на которомъ онъ построилъ свою теорію семейныхъ понятій и весь складъ семейной жизни нанимъ предковъ съ введенія въ Россію христіанства и до XVII в. включительно.

Византія, по взгляду Забѣлина, къ родовому началу, господствовавшему въ древней Руси до - христіанской, прибавила новую

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тириљ, Христіанскія начала семейной жизни. Москва. 1861. Перев. съ нёмецкаго. 9.

силу въ видё христіанской аскетической иден. Эта сила заглуший своимъ ригоризмомъ многія добрыя свиена семейныхъ началъ, когорыя у насъ дёйствовали и въ языческую эпоху въ слабнатъ разиёрахъ. Византійская форма христіанства въ соединеніи съ родовымъ русскимъ началомъ придавила всё попытки личности получить свободу и самостоятельность въ семьё; она способствовала развитію деспотизма старшаго въ семьё и обезличенію всёхъ остальныхъ членовъ семьи въ пользу этого старшаго. Чтобы строго выдержать свою идею, Забёлину пришлось отвергнуть совершенно вліяніе на семейние взгляды, на семейный быть нашихъ предковъ татарскаго намествія и ига. Это и сдёлалъ онъ, ниёя предшественника въ лицё Соловьева, хотя Соловьевъ отвергаетъ вліяніе татаръ на семейный бытъ русскихъ совершенно по другиють основаніянъ <sup>1</sup>).

Съ самымъ взглядомъ Забѣлина конечно нельзя согласнться; но нельзя не сказать того, что взглядъ этоть проведенъ въ сочиненія его послёдовательно. Вообще его сочиненіе представляеть блистательную научную попытку найти основную ядею, которая проходила чрезъ всю нашу исторію въ быту семейномъ до XVIII в. Изслёдователь въ той части сочиненія, гдё Забёлинъ разсматриваетъ семейный бытъ русскихъ до XVI в., найдетъ нало фактовъ <sup>2</sup>) научнаго достоинства, но за то найдетъ блистательную теоретическую постановку вопроса и стройное логическое и философское рёменіе его <sup>3</sup>).

Для полной характеристики сочиненія Забёлина необходине замётить, что, какъ написанное по поводу броженія вопросовъ объ общественныхъ правахъ женщины по вопросу объ энансипаціи ея, оно спеціальнымъ образовъ направлено къ раскрытію исторія именно этой стороны быта женщины въ древнюю пору.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Соловьевъ, Исторія Россін съ древнѣйшихъ временъ. IV, 345.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Фактическая сторона у Забёлина начинается съ XVI вёка.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мы не упомвиаемъ о другомъ сочиненів Забёлина, помёщенномъ въ «Русскомъ Вёстникѣ» за 1857 г. Т. ІУ подъ заглавіемъ: «женщина по понятіямъ стеринныхъ кнежниковъ», — потому что большая часть выводовъ этого сочиненія относительно семейныхъ понятій нашихъ предковъ въ древиѣйшую нору почти цѣликомъ вопла въ составъ его сочиненія: «Домашній бытъ русскихъ церицъ въ XVI и XVII в.».

Сочинение Добракова, авившееса въ хронологическовъ порядкв раньше сочинения Забълина, ни по объему своей задачи, ни твиъ болёе по выполнению не привнесло положительно ничего новаго въ науку для уясненія вопроса о семейномъ быть нашихъ предковъ въ древнёйшую эпоху. Авторъ ни воспользовался даже трудонъ своего предшестванника Шульгипа. Самое изслёдованіе, разбитое для чего то на четыре рубрики: женщина - язычница, женшина-христіанка, женщина-раба и женщина былинъ, ведется въ такомъ родъ, что не выносится никакихъ представленій объ исторической судьбъ семейнаго быта русскихъ въ древнъйшую пору. Вообще въ сочинения Добрявова пожно найти только отрывочные вопросы и такіе же отрывочные на нихъ отвѣты, но ничего нельзя встрётить цёльнаго. Нужно напримёрь Добрякову доказать, что въ древности мужья любили женъ своихъ,--онъ ссылается на ноучение Мономаха, гдъ говорится: "жену свою любите" 1). Нужно Добрявову доказать, что катери въ старину любили своихъ дътей, -- онъ приводить ивсто изъ лётописи, гдъ говорится, что тавая то внягиня заботнязсь о своихъ детяхъ. Нужно Добрявову довазать, что дёти въ древности почитали своихъ катерей – довазательство опять изъ лётописи, гдё говорится, что Святославъ вернулся въ Кіевъ, когда кіевляне извъстили его о грозившей его натери опасности<sup>2</sup>) и т. под. И въ періодъ язычества, и въ періодъ христіанства, Добряковъ доказываеть, - нужья любили своихъ женъ, жены мужей, изтери любили своихъ дътей, дътиматерей и т. под., т. е. онъ довазываеть то, что не требуетъ нивакихъ довазательствъ. Но въ какихъ формахъ и по какинъ мотиванъ проявлялась въ объ эти эпохи любовь, этого Добряковъ не объясняетъ.

Волѣе серьезную сравнительно съ сочиненіемъ Добрякова, хотя и несовсѣмъ удачную попытку въ разрѣшеніи вопроса о семейной жизни нашихъ предковъ, представляетъ сочиненіе Чудинова. Авторъ поставилъ себѣ серьозную задачу: шагъ за шагомъ прослѣдить путь

<sup>3</sup>) Такъ же, I, 27-28; V, 106-107; VII, 287-288.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) П. С. Р. Л. 1, 102.

развитія у насъ семейныхъ понятій, найти въ этонъ развитія посявдовательность, опредвленность. Предпославъ своему сочинению философское разсуждение о законахъ, которнии вообще опредълаются отношенія членовъ семьи одного въ другому, Чудиновъ прилагаеть эти законы въ исторія развитія русскихъ семейныхъ понатій. Прим'вненіе этихъ законовъ действительно сдёлано весьма удачно по отношению въ семейной жизни нашихъ предвовъ въ эпоху до-христіанскую. Саныя лучшія страннцы этого сочиненія есть именно тв, на которыхъ авторъ характеризуетъ семейные порядки эпохи языческой. Общіе законы развитія семейныхъ понятій, приивненные автороиъ къ родовону быту древней Руси, послужнии илотною канвою, по которой онъ весьма краснво ткалъ узоры своей общей идеи, въ чемъ онъ имълъ уже себв предшественника и руководителя въ лице Забелина. Христанство, дунаетъ Чудиновъ, должно было бы нивть очень важное значение и благотворное вліяніе въ развитіи нашего сецейнаго быта. Но благодаря упругости нашихъ предвовъ и ихъ упорному коснѣнію въ языческихъ понятіяхъ и языческой жизни, первые пропов'ядники христіанскіе, въ видахъ противодъйствія язычеству, довели отрицаніе языческихъ обычаевъ нашихъ предковъ до аскетизиа. Аскетический взгладъ на всё проявленія жизни еще болёе усилиль ту безотрадность сенейнаго быта, какою быть этоть отличался и во времена язычества у нашихъ предвовъ. Татарское нашествіе послужило новынъ поводоиз вз развитию аскотической иден. Путь развития этой аскотической иден описывается у Чудинова такъ же, какъ и у Забълина; съ послёднимъ Чудиновъ во иногихъ изстахъ своего сочиненія сходится до буквальной точности. Авторъ такинъ образоить нало привнесть новаго къ тому, что уже было сказано раньше его о семейной жизни нашихъ предковъ. Какъ въ постановкъ, такъ и въ самонъ рёшенін вопросовъ у него замёчается TOEC саное, что и у его предшественника Забълина. Въ сочинения Чудинова, какъ и у Забёлина, заибчается стройность, логическая видержанность одной общей идеи, и философское теоретическое суждение объ истории семейнаго быта нашихъ предковъ преобладаетъ надъ фактическою исторією. Эта послёдняя черта впроченъ

была очень естественной въ виду той посторонней задачи, для которой и разрабатывалъ вопросъ о женщинъ Чудиновъ<sup>1</sup>).

Всѣ указанныя сочиненія спеціально посвящены обзору исторіи нашей древне-русской женщины. Но "никто не будеть отрицать, что первоначальною и главною сферою дѣятельности женщины всегда было семейство: здѣсь она имѣла и безспорно всегда будеть имѣть важное значеніе, здѣсь ея главныя права и обязанности"<sup>2</sup>). Такимъ образомъ вопросъ о женщинѣ вообще необходимо обращается въ вопросъ о семейномъ бытѣ. У насъ въ Россіи эти вопросы и не могутъ быть строго отдѣлены одинъ отъ другаго уже по тому самому, что съ введенія хриотіанства женщинѣ подъ вліяніемъ различныхъ обстоятельствъ оставлена была одна сфера дѣятельности—внутри семьи.

Въ виду такой важности вопроса о русской женщинѣ въ древнюю эпоху, нельзя не пожалѣть, что у насъ не появлялось еще до настоящаго времени ни одного сочиненія, спеціально посвященнаго разработкѣ вопроса о всѣхъ сторонахъ семейнаго быта. Отчего зависитъ' эта бѣдность литературы по исторіи вопроса о семейномъ бытѣ нашихъ предковъ въ древнюю эпоху? По отношенію къ настоящему времени, конечно, не отъ равнодушія къ вопросу и не отъ недостатка учоныхъ силъ, а отъ свойства тѣхъ источниковъ, изъ которыхъ мы можемъ почерпать свѣдѣнія объ этой сторонѣ быта нашихъ предковъ.

Первымъ источникомъ всёхъ историческихъ свёдёній о минувшей судьбё нашихъ предковъ обыкновенно служить лётопись во всёхъ ея видахъ. Этотъ источникъ дёйствительно чрезвычайно обиленъ матеріалами для изображенія внёшнихъ проявленій общественной жизни; лётописи попреимуществу говорять о внёшнихъ событіяхъ и главнымъ образомъ слёдятъ за дёятельностію князей, а потому ихъ справедливо можно назвать въ этомъ отношеніи княжескими. Причину тому слёдуетъ искать, по справедливому замё-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Чудиновъ читалъ въ Орлѣ публично лекцін. Онѣ сначала были напечатаны въ Филологическихъ Запискахъ, а затёмъ изданы отдёльно брошорою.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Шульгинъ, О состоянія женщины въ Россія. Выл. 1, XV и XVI. Христ. Чтен. № 3—4. 1880 г. Digitized by 21.09[С

- 318 -

въ обществъ, въ которомъ мало еще развито стреиленіе къ разиншленію, внечатлёніе обращается исключительно къ внёшности и исключительно останавливается на крупныхъ явленіяхъ внёшняте шра; князья же были органами внёшней дѣятельности общества <sup>1</sup>). О бытѣ семейномъ наши лѣтописи даютъ свѣдѣнія чрезвычайно краткія и отрывочныя, потому что лѣтописи,—по крайней шѣрѣ ервоначальныя, —всѣ велись такими лицами, которыя, будучи удалесы отъ семьи, отъ всѣхъ ея печалей и радостей, мало интересовались семейною жизнью своихъ современниковъ и предшественниковъ.

Много свёта на семейный быть нашихъ предвовъ могла би пролить литература свётская, которая по самому существу свеё задачи витаетъ попреимуществу именно въ предёлахъ внутренней жизни человёка. Но отъ древнёйшей эпохи до насъ дошло только два произведенія такого характера—Слово о полку Игоревё и Слово Даніила Заточника, изъ которыхъ чрезвычайно трудно сдёлать о бытё семьи какой нибудь основательный выводъ.

Болёе распространены были въ нашемъ древне-русскомъ обществё и потому дошли до насъ въ большемъ количествё повёствовательныя произведенія духовнаго — церковнаго характера. Таковы житія святыхъ. Нёкоторые полагаютъ, что этого рода источникъ "даетъ намъ, хотя не многія, но за то вёрныя и полныя жизни свёдёнія"<sup>2</sup>). Съ справедливостію этого инёнія согласиться нельзя<sup>2</sup>) въ виду того обстоятельства, что въ житіяхъ нашихъ святыхъ иногда трудно отличить то, что въ нихъ заимствованнаго изъ Византіи и что принадлежитъ дёйствительной русской жизни. Житія писались по одному болёе или менёе опредёленному шаблону. Такъ, общественный и замёчательный фактъ, который приводится какъ образецъ вліянія христіанства на семью и какъ прим'ёръ от-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Начало единодержавія въ древней Руси, Костонаровъ. «Вёстинкъ Евроин», 1870 г., Т. VI (ноябрь), 21 стр.

<sup>\*)</sup> Шульгвиъ, О состояния женщинъ до Петра. Вып. 1, ХХІУ.

<sup>\*)</sup> Ключевскій, Житія святихъ, какъ историческій источникъ. Москив. 1871 г. Предисл. 1.

ношеній матери къ сыну и сына къ матери въ самую древнійшую пору, страдаеть, по зам'ячанію Ореста Миллера, зам'ячательными несообразностями съ ходомъ жизни частной и общественной нашихъ предковъ въ древнійшую пору <sup>1</sup>). Мы разуміемъ случай изъ жизни св. Феодосія. И вообще нужно сказать, что въ житіяхъ святыхъ необыкновенно идеализируются происшествія дійствительной жизни <sup>3</sup>). Послії этого понятно, съ какою осторожностію можно пользоваться этимъ источникомъ при заимствованіи изъ него фактовъ для опредівленія и характеристики нашей древней жизни. Это именно и показалъ своимъ трудомъ Ключевскій <sup>3</sup>).

ł

i

Такинъ же недостатковъ отличается и другой, чрезвычайно важный по своему значению для характеристики семейнаго быта русскихъ въ древнюю эпоху, источникъ — цервовныя слова и поученія. Многія изъ церковныхъ поученій, на которыя указывають. какъ на чрезвычайно важныя для характеристики селейнаго быта русскихъ, представляютъ не что иное, какъ буквальный переволъ греческихъ произведеній. Таковы наприм. два интересныя **ПОХА**9нія, озаглавленныя ихъ издателями въ "Православномъ Собесёдникъ" "поученія о благоустройствѣ семейной жизни" 4). Эти поученія, по "характеру содержанія и изложенія" считаемыя издателями и затвиъ знатовани древностей, напр. Буслаевынъ 5), чисто русскими произведеніями, на самомъ дёлё представляють буквальный переводъ съ греческаго. По крайней ибрё второе изъ этихъ поученій, направленное противъ уб'вгающихъ отъ семьи въ монастырь, съ буквальною точностію сходно со сдовомъ "въ недёлю деватую по намяти всёхъ святыхъ: поучение святаго отца нашего Іоанна Златоустаго оть патерика душеполезно", помѣщеннымъ въ печат-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Миллеръ, Опитъ историческато обозрѣнія русской словесности. Т. I, 277-8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Буслаевъ, Исторические очерки русской народной словесности и искусства. Т. П. Сиб. 1861 г. Идеальние менские характери древней Руси. 238—268.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ключевскій, Житія святихъ, какъ историческій источникъ.

<sup>4) «</sup>Православный Собесидникъ». 1858 г., Ч. Ш, 508-513.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) «Правосл. Собес.» Тамъ же, 508; Буслаевъ въ лётописяхъ русской литератури и древности Тихоир. Т. I, 1859 г., 98-101.

номъ Златоуств <sup>1</sup>). Самое слово взято изъ слова Космы пресвитера на еретиковъ Богомиловъ <sup>2</sup>). Въ Измарагдъ Румянцевскаго музеума это слово прямо озаглавливается: "Слово святаго Козмы о хотящихъ отъити въ черныя ризы"<sup>3</sup>).

Въ связи съ церковными поученіями находится цёлый рядъ такъ называемыхъ пастырскихъ посланій, направленныхъ или къ къ одному лицу, или къ цёлой области. Какъ имёющія свою причину происхожденія въ современныхъ обстоятельствахъ, эти посланія составляютъ самый надежный источникъ нашихъ свёдёній о состояніи семейнаго быта въ извёстную эпоху. Но число этихъ посланій очень ограниченно, и притомъ они большею частью во происхожденію своему составляютъ произведенія довольно поздняге времени.

Сводъ имслей относительно устройства семьи, которыя встрѣчались въ словахъ и поученіяхъ, предназначавшихся какъ для произнесенія съ церковныхъ клеедръ, такъ и для домашняго чтенія, представляетъ нашъ "Домострой", произведеніе XVI вѣка. Вся схема отношеній членовъ семьи одного къ другому, идея, положенная въ основу отношеній, не есть оригинальное произведеніе автора "Домостроя". "Домострой"—это сборникъ практическихъ правилъ. получившихъ силу закона къ его времени; и потому онъ представляетъ чрезвычайно богатый источникъ свёдѣній о бытѣ семьи въ древнюю пору. Недостатокъ этого источника заключается только въ томъ, что онъ затрогиваетъ бытъ семьи съ внёшней, формальной и офиціальной стороны и вовсе молчить о томъ, что всеге интереснѣе знать, о внутренней жизни семьи.

Остается еще источникъ, чрезвычайно важный для характеристики семейнаго быта русскихъ въ древнюю пору, это-памятники русскаго права, какъ церковнаго, такъ и гражданскаго. Но прежде всего право разсматриваетъ жизнъ не со стороны самаго

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Печатный Златоустъ библ. Саб. духовной академін № 394, 270 л. на оборот. н 271.

<sup>)</sup> Описание рукописси московской синодальной библютеки. Отдёль П, книг. 3, 56.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Измарагдъ XIV вѣка № 186, даст. 53-55; смотри Востокова: Описаніе Румянцевскаго музеуна, 234.

факта, а со стороны того, какъ должна быть поставлена эта жизнь; злоупотребленія, случающіяся въ семейномъ быту, онъ предусматриваетъ, а не указываетъ; а между идеею и фактонъ — большое разстояніе. Притомъ же съ принятіемъ христіанства у насъ вошло въ употребленіе византійское, такъ называемое греко-римское право, которое нашло особенно широкое примѣненіе въ церковной практикъ. Поэтому по статьямъ древне-русскаго юридическаго права, говорящимъ объ извѣстныхъ фактахъ изъ семейнаго быта, довольно рискованно дѣлать заключеніе къ существованію самыхъ фактовъ.

Съ начала XVI столѣтія особенно укножаются записки о Россін иноземцевъ, или жившихъ у насъ въ Россіи постоянно, или посъщавшихъ Россію временно. Важность этого рода источнива для характеристики древняго сещейнаго быта русскихъ открывается уже изъ того, что иностранцы, больше всего поражаясь внутреннею стороною быта нашихъ предковъ, и записывали больше всего сведевнія именно объ этой сторонь быта русскихъ. Но при этомъ нельзя оставить безъ вниманія тоть вглядъ русскихъ на иностранцевь, что они нехристи, и послёдствіе этого взгляда - ихъ строгое заключеніе въ предёлахъ извёстнаго мёста, почену имъ часто приходилось пользоваться свёдёніями изъ вторыхъ и третьихъ рукъ. Поэтому, почерпая у иностранныхъ писателей свёдёния о семейной жизна русскихъ въ описываемое ими время, всего болве нужно быть осмотрительнымъ, чтобы не смъщать взглядъ автора на извёстное явленіе, на извёстный факть сь самымъ явленіемъ или фактомъ. Иностранецъ, какъ бы онъ ни старался безпристрастно наблюдать частную жизнь чужаго для него народа, никогда не можеть быть ся вёрнымъ оцёнщивомъ: онъ схватить, можеть быть, върно наружныя черты обычаевъ; но внутренній бытъ народа, завътъ отцовъ, повърья останутся неуловиными для пришлеца. Всего лучше въ этомъ насъ могутъ убъдить "записки барона Герберштейна о Московін" 1). И вообще нельзя сказать, чтобы записки

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Баронъ Сигизмундъ Герберштейнъ, посолъ императора Максимилана, въ первое свое посольство пробилъ въ Россія съ апръля по иолорь 1517 с. Во

иностранцевъ о Россіи иогли служить богатынъ матеріалонъ по вопросу о семейномъ битё русскаго общества въ разсиатриваеное нами время. Начинаются они съ позднёйшаго времени и трактуютъ не о самой семейной жизни, а о томъ, что русскій человёкъ видёлъ высокій образецъ благочестивой и совершенной жизни въ подвигахъ отшельничества. Лучшимъ выразителенъ мнёнія иностранцевъ объ этой сторонё дёла можетъ служить Одерборнъ. По его слованъ русскіе думали, что ничёмъ такъ нельза угодить Богу, какъ отреченіенъ отъ земныхъ занатій и посващеніенъ себя строгинъ правиланъ и благочестивымъ исполненіенъ монашескихъ обѣтовъ <sup>1</sup>).

Таковы памятники древне-русской письменности, изъ которыхъ им можемъ почерпать свъдънія о семейномъ бытв нашихъ предковъ. Они чрезвычайно обильны по количеству и общирем по объему, хотя въ то же время чрезвычайно скудны по матеріалу, относящемуся до семейнаго быта. Эта скудость не можетъ ли быть пополнена памятниками устной народной словесности.

Первое мёсто въ ряду этого рода источниковъ безспорно должны занимать пёсни. Духъ нашихъ пёсенъ (бытовыхъ) есть семейная жизнь, говоритъ Терещенко<sup>2</sup>). Изучая народную русскую поэзію, говоритъ Бунаковъ, нельзя не замётить, что въ ней русскій человёкъ всегда, во всёхъ положеніяхъ, при всёхъ обстоятельствахъ является, какъ семьянинъ, какъ членъ семьи, въ ней личность едного человёка никогда не отдёляется отъ семейства, напротивъ постоянно поставляется лицовъ къ лицу съ семейными связями и отношеніями: они главный мотивъ, любимый колеръ русской народной поэзіи<sup>3</sup>). Та же народная поэзія, всегда мётко характеризующая то, что она описываетъ, представительницею семьи

второе посольство отъ Фердинанда онъ пробыль въ Россіи съ 1 мая по 11 ноября 1526 г. См. Записки о Московін Герберштейна, перев. Анонимова. Си<sup>4</sup>. 1866 г., І-Ш.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Рущинскій, Религіозний быть русскихь по свёдёніямь иностранныхь инсателей XVI и XVII в. Москва. 1871 г., 84.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Терещенко, Быть русскаго народа. Саб. 1848 г., 7, IV, 185.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) «Разсийть». 1860 г., Т. V, № 1. Бунаковь. Русское семейство, какъ виразидось оно въ народной поэзия. 161.

называеть женщину, жену, прилагая постоянно въ ней эпитеты "семьи", "семеюшки", "семьицы". А потому наша русская лирическая, бытовая пёсня <sup>1</sup>) есть въ собственномъ смыслё пёсня женская. Пёсню поеть женщина, пёсня и воспёваеть женщину. Мужчина въ этого рода пёсняхъ затрогивается лишь настолько, насколько онъ имёеть отношеніе въ женщинё. Причина этого явленія можетъ быть заключается въ самомъ положеніи русской женщины. И вотъ тогда какъ всё памятники какъ будто страшатся упоминать о женщинё, она сама оставила намъ ясныя свидётельства о себё въ своей задушевной пёснё.

ŗ

1

"Die Sache lebt im Gesang", говорять нёмцы, "пёсня—быль" говорять русскіе. Въ самомъ дёлё, народная пёсня въ смыслё источника для характеристики семейнаго быта русскаго, русскаго въ собственномъ смыслё, имёеть преимущество предъ всёми указанными источниками. "Пёсня", писалъ Костомаровъ, "выражаетъ чувства не выученныя, движенія души не притворныя, понятія не занятыя. Народъ въ ней является такимъ, каковъ есть: пёсня — истина. Есть и другое, столь же важное достоянство народной пёсни: это—ея всеобщность. Никто не скажетъ: когда и кто сочинилъ извёстную пёсню; всякій, кто ее поетъ, считаетъ ее какъ будто за собственное произведеніе; нигдё народъ не является такимъ однимъ лицомъ, какъ въ этихъ звукахъ души своей, слёдовательно ни въ чемъ такъ не высказываетъ своего характера, какъ въ пёснэ" <sup>2</sup>).

Но важность этого рода источника для характеристики внутренней стороны быта русскаго народа сознана была самими русскими не очень давно, именно—съ прошлаго столётія. Правда, Сахаровъ въ первомъ томъ своего сочиненія: "Сказанія русскаго народа", появившемся въ 1841 г. третьимъ изданіемъ, насчиталъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Говоря о пёсняхъ, им имѣемъ въ внду попревмуществу пѣсни битовыя. Битовыми же въ общемъ смислё называются всё пѣсни, въ которыхъ изображаются черти какъ вообще народнаго бита, такъ и въ частности жизни семейной (Порфярьевъ, Исторія русской словесности. 1870 г. Казань. Ч. I, 102).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Костомаровъ, Объ' историческомъ значенія русской народной поэзія. Харьковъ. 1843. 10.

руссвихъ пѣсеннивовъ въ 1838 г. сто двадцать шесть <sup>1</sup>); но. строго говоря, у насъ только съ Сахарова началось болье или менње серьезное отношение собирателей народныхъ произведений къ собираемому ими матеріалу. Со второй половины настоящаго столётія началась усиленная и вполнё добросовёстная дёятельность по собиранию и записыванию всякихъ произведений устной народной словесности. Благодаря этому дружному действію иногихь инъемъ великолъпные сборники пъсенъ Киръевскаго. липъ, мы Рыбникова, Гильфердинга, Якушкина и особенно заивчательные сборники бытовыхъ пѣсенъ Терещенко и Шейна. Въ то же время появлялись собранія п'есень въ повременныхъ изданіяхъ, какъ наприм. въ "Летописяхъ русской литературы и древности", издававшихся Тихонравовымъ, въ этнографическомъ сборникъ, ВЪ Москвитянинъ и др. Наконецъ есть собранія духовныхъ стиховъ, изданныя Безсоновымъ подъ названіемъ: "Калики перехожіе" и Варенцовымъ: "Духовные стихи".

Но въ настоящее время и при настоящемъ состояніи науки еще нельзя, какъ бы слёдовало, пользоваться этипъ важнымъ для характеристики семейнаго быта источникомъ. Только тогда будетъ возможно безопасное пользованіе этипъ матеріаломъ, какъ историческимъ источникомъ, когда будутъ разъяснены смыслъ и значеніе каждой пёсни, когда указано будетъ время появленія пёсни, наслоенія, которыя она испытала въ различныя эпохи. Безъ того народная поэзія есть богатый, но не разработанный рудникъ свёдёній о минувшей судьбё семейной жизни русскихъ людей.

Правда, въ недавнее время Оресть Миллеръ въ своенъ сочиненіи: "Опытъ историческаго обозрѣнія русской словосности" сдѣдалъ попытку разграничить народную поэзію по эпохамъ. Но на эту попытку и нужно смотрѣть, какъ только на попытку. Здѣсь обращено вниманіе только на весьма малое число произведеній народной словесности, которое въ ряду уже извѣстныхъ въ настоящее время сборниковъ составляетъ какъ бы каплю въ морѣ. Еще раньше Миллера и потому гораздо въ меньшихъ размѣрахъ потру-

<sup>4</sup>) Сахаровъ, Сказанія русскаго народа. 1841 г., Т. I, кн. 1, 23.

дился по этому предмету Порфирьевъ въ своемъ сочиненіи: "Исторія русской словесности". Какъ тотъ, такъ и другой имѣли руководителя своей попытки въ лицѣ Кавелина, который по поводу книги Терещенко "Бытъ русскаго народа" сдѣлалъ блистательный разборъ русской народной поэзіи, опредѣливъ историческіе моменты сохранившихся въ этой поэзіи семейныхъ понятій '). Кавелинъ однако осторожно уклонился указать съ точностію и опредѣленностію время дѣйствія тѣхъ или другихъ семейныхъ понятій, упоминаемыхъ въ нашей народной поэзіи. Только о тѣхъ пѣсняхъ, въ которыхъ воспѣваются общензвѣстныя по времени проявленія семейныхъ понятій, онъ высказалъ свое сужденіе съ точностію и опредѣленностію. Такимъ образомъ вопросъ о пѣсняхъ, какъ историческомъ источникъ свѣдѣній о семейной жизни нашихъ предковъ, все еще остается неразработаннымъ вопросомъ.

E

ē

ş

То же самое нужно сказать о другихъ памятникахъ русской народной жизни. Мы разумѣемъ народные обычан, повѣрья, примѣты, праздники, игры, пословицы. Этихъ памятниковъ въ настоящее время собрано еще слишкомъ мало и тѣмъ менѣе сдѣлано для опредѣленія времени ихъ происхожденія. По этимъ предметамъ мы имѣемъ труды Снигирева, Даля, Сахарова, Костомарова, Аеанасьева, Рыбникова, Якушкина и др.

Изъ представленнаго обзора источниковъ свёдёній о семейномъ бытё русскихъ открывается бёдность количественная и несовершенство качественное и ихъ, и литературы о нихъ. Эти источники такого рода, что при нихъ и въ настоящее время трудно представить полную характеристику семейнаго быта нашихъ предковъ. Не даромъ и такой изслёдователь исторіи, какъ Костомаровъ, началъ свою характеристику домашняго быта именно съ XVI вёка<sup>2</sup>), съ котораго приходится имёть дёло съ источниками другаго рода, чёмъ большая часть указанныхъ. То же самое сдёлалъ и Забё-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сочиненіе Кавелина, напечатанное сначала въ «Современникі» за 1848 г. Т. IX, вопло впосл'ядствій въ составъ его сочиненій, изданныхъ въ 1859 г. отдільно. Часть IV.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Очеркъ домашней жизни и правовъ великорусскаго народа въ XVI и XVII вв. Спб. 1860 г.

линъ. Притомъ же эти источники носять на себе ясние слеми сившенія двухъ формацій — языческой и христіанской. Правдя. какъ произведенія письменныя, большая часть изъ нихъ принадлежить уже эпохё христіанской и даже позднійшей, кабъ HO инсль народная, какъ его въковое преданіе, они несомнѣнно принадлежать еще эпохв языческой. Это особенно нужно сказать о паиятникахъ устной народной словесности и о разныхъ преданіяхъ. обычаяхъ и т. п. Но, по изтвому выражению "некоего христолюбца", жизнь нашихъ предковъ со времени принятія христіанства представляла въ себѣ замѣчательное двоевѣріе<sup>1</sup>), т. е. сочетаніе въ одно языческихъ и христіанскихъ понятій, такъ что съ этого времени уже трудно прослёдить по памятникамъ грани, раздъляющія эпоху христіанскую оть языческой. Понятія той и другой религи мирно уживались между собою въ семейномъ бытъ, и случалось такъ, что подъ покровомъ христіанской вившности скривались и до сихъ поръ скрываются язнческій духъ и симслъ, в наобороть: подъ языческими формами скрывались и скрываются симслъ и понятія, навъянныя христіанствонъ. Отсюда является ничёмъ иногда непобёдивая трудность прослёдить нашъ семейный быть по эпохамь съ строгимъ разграниченіемъ одной эпохи оть другой, потому что самые памятники наши иногда представляють двойственность понятій объ одновъ и товъ же преднетв.

I.

Вліяніе христіанства, по самому существу его, заключается по преимуществу въ дъйствіи его на внутреннія стороны жизни человъка. Проявленіе извъстныхъ свойствъ человъка въ его отношеніяхъ семейныхъ представляетъ собою одну изъ этихъ сторонъ. Отсюда вліяніе христіанства на семейную жизнь нашихъ предковъ было дъломъ неизобъжнымъ. Можно даже сказать, что христіан-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ кирилло-бѣлозерской библіотеки, нынѣ Сиб. дух. академін № 1081, XIV в., 28 л. на обор.; Лѣтоп. русск. литературы и древности, изд. Тихонравовниъ. Т. IV, отд. 3, 89 и 92.

ская церковь, по главной задачѣ своей — дѣйствовать на нравственность, должна была прежде всего обратить вниманіе на отношенія семейныя <sup>1</sup>). Замѣчательный фактъ, что христіанская церковь у насъ на Руси, съ самаго момента объявленія христіанства религією государственною, всѣ дѣла по семейной жизни взяла въ свое исключительное распоряженіе, результатомъ чего было появленіе у насъ церковныхъ уставовъ Владиміра и Ярослава. Въ этомъ отношеніи церковь русская, какъ церковь народа, только что выступавшаго въ смыслѣ государственномъ на сцену исторіи, представляла собою рѣзкое различіе съ церковію восточною, византійскою, своею аіта mater, какъ церковью народа, успѣвшаго устроиться и уложнъся по началамъ строго юридическимъ.

Въ обществъ греко-ринскомъ всъ отношенія семейныя уже издавна подчинены были гражданскимъ законамъ. Въ главахъ "закона градскаго", помѣщаемыхъ обыкновенно въ нашихъ Кормчихъ книгахъ, шагъ за шагомъ, съ подробностями свойственными грекоримскимъ юристамъ, прослъжены всв отношения семейныя, гдв возиожны были уклоненія отъ установленной норыы, указаны всевозиожныя статьи права по этимъ отношеніямъ 2). Греческой церкви въ этихъ главахъ "закона градскаго" не оставлено почти ни одной стороны въ семейныхъ дёлахъ и отношеніяхъ, гдё бы она ногла проявить самостоятельность решенія. Даже бракъ, и именно тою своею стороною, которая несовнённо должна была принадлежать вёдёнію церкви, такъ какъ она касается существенной стороны брава, какъ таинства, какъ установления божественнаго, напримъръ согласіе на бракъ лицъ брачущихся <sup>3</sup>), предѣлъ степеней родства и свойства, въ которыхъ возножны браки 4), количество браковъ, возножныхъ для одного лица 5) и т. п., - былъ поставленъ внъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Соловьевъ, Исторія Россін съ дрезнъ́вшихъ временъ. Москва. 1854 г. Изд. второе. Т. I, 260; Знаменскій, Руководство въ русской церковной исторіи. Казань. 1870 г. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Печатная Кормчая вныга, 404-493 ля.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Печатная Корычая книга. Закона гражданскаго грань 1, листъ 404, гр. 4, л. 408-409; 409-411 и друг.

<sup>4)</sup> Тамъ же, гр. 7, 416 л. на оборот.; 421 л. и др.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Тамъ же, гр. 4, 410 и 411 лл. и кр.

сапостоятельнаго усмотрёнія церкви и подчиненъ "градскимъ законамъ". На Руси же, въ первое вреня по введеніи христіанства. произошло совершенно обратное этому явленіе. Юная русская церковь взяла подъ свое исключительное вёдёніе всё дёла и отношенія по семейной жизни, не исключая даже и такихъ, которыя не инбли прямаго отношенія къ церкви, къ ея задачь. Поступая такимъ образомъ, русская церковь, въ лицѣ ся первыхъ дѣятелей и представителей, действовала безъ сомнения по строго облужаеному плану, съ полнымъ пониманіемъ внутревней, психической стороны человѣка. Религія вообще, какъ справедливо замѣчаютъ Неволинъ, всегда имъетъ необыкновенно сильное вліяніе на закони о семействахъ. "Для религи въ высшей степени важно надлежащее устройство жизни семейной. Съ одной стороны въ семействахъ, прежде чёмъ где нибудь, человёкъ научается познавать и почитать Бога и здёсь же, какъ въ налонъ хранё, онъ въ продолжени всей жизни своей совершаеть свое частное служение Божеству. Съ другой стороны эта преимущественно область человъка нуждается въ законодательствѣ, дѣйствующемъ непосредственно на сердце в совёсть. Самое важнёйшее въ семейныхъ отношеніяхъ недостижние для гражданскаго суда и законодательства. Любви, преданности и другихъ тому подобныхъ чувствованій, вакія должны питать другъ въ другу члены семейства и безъ которыхъ союзъ нежду ниш уничтожился бы въ самомъ его существъ, нельзя ни опредълить въ количествъ указаніями на какія либо внъшнія дъйствія, ни вынудить гражданскими иврами" <sup>1</sup>). Вполне сознавая такую важность воздъйствія религіи на семейную жизнь и семейной жизни на рельгію, христіанство, какъ религія духа, какъ религія внутренняго мира и любви, не могло, въ лицъ первыхъ своихъ представителей, отнестись на Руси иначе къ семейной жизни, какъ только съ полныть и самыхъ горячихъ вниманіемъ.

Христіанство перенесено къ намъ въ Россію уже въ то вреня.

<sup>4)</sup> Неволинъ, Исторія россійскихъ гражданскихъ законовъ., Слб. 1851 г. Т. І. 45; «Назначеніе христіанскаго семейства» въ Духовной Бесёдё за 1859 г. Т. VII, 25-82.

когда здёсь семейныя отношенія существовали, будучи обоснованы на прочныхъ началахъ, определенныхъ вековыми обычаями старины. По этому самому христіанство въ собственномъ смыслѣ не организовало вновь семьи, а только утвердило и саньціонировало своими постановленіями и законами и преимущественно своимъ нравственнымъ ученіемъ еще большую прочность однихъ, уже установившихся началь, и старалось искоренить, уничтожить или по крайней мврв • подорвать основу другихъ. Но утверждая и санкціонируя одни начала и порядки семейной жизни и уничтожая или подрывая основу другихъ, которые стояли слишкомъ въ разрѣзъ съ его собственными принципами, христіанство должно было обратить все свое вниманіе на то, чтобы охристіанизовать оставляемые имъ самородные, туземные порядки и обычан въ семейной жизни языческой Руси, вложить въ нихъ тотъ божественный и животворящій духъ, который бы придаль имъ особый христіанскій цвёть, особую закваску. Отсюда значеніе христіанства для семейной и уже довольно прочно сложившейся жизни языческой Руси состояло въ томъ, что "сверхъ обычая и отеческихъ преданій, на которыхъ зиждилась въ язычествѣ у нашихъ предковъ вся семейная жизнь, всв семейныя отношенія, явились у насъ съ христіанствомъ божественный законъ и нравственный долгь" 1). Самое важное и самое ощутительное вліяніе христіанства на семейную жизнь нашихъ предковъ именно и заключалось въ томъ, что "христіанство", говоря словами Бестужева-Рюмина, "внесло нравственное начало въ отношенія семейныя, составлявшія дотол'в дёло исключительно личное; оно создало трибуналь для сужденія діять семейныхъ" 2).

Правда, нельзя съ неоспоримостью утверждать, что вся семейная жизнь, всё отношенія семейныя въ языческой Руси были построены на одномъ грубомъ, естественномъ началё, равно какъ нельзя отрицать присутствія нёкоторыхъ нравственныхъ элементовъ, нравственнаго начала въ семейной жизни, въ семейныхъ отношеніяхъ нашихъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Костомаровъ, Начало единодержавія въ древней Руси, въ «Вёстникё Европы» за 1870 г. Т. Yl, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Бестужевъ-Рюминъ, Русская всторія. Спб. 1872 г. Т. І, 134.

предковъ въ эпоху язычества; но нравственность христіанская, какъ справедливо замёчаетъ Бестужевъ-Рюминъ, возведенная въ обязанность, существенно отличается оть нравственности языческой, составляющей результать непосредственнаго чувства человъка 1). Нравственность, проникавшую иногда семейныя отношенія въ языческую пору жизни нашихъ предвовъ, кажется вполнѣ справедливо можно назвать правственностію естественною, несознательною, въ отличіе отъ нравственности христіанской, какъ нравственности высшей, разуиной, сверхъестественной, божественной. Перваго рода нравственность, нравственность естественная, языческая, по самому исходному началу своему была нравственностію, вытекающею съ необходимостію, слёдовательно была нравственностью, подавляющею личность человъка. Нравственность втораго рода, нравственность христіанская, основана на свободъ личности, и, какъ такая, она направляется не къ подавлению личности человёка, а къ ся возвышению. Поэтому съ полною справедливостию ножно сказать, что христіанство вообще развило сознание русскаго человъка, и именно сознание себя, какъ личности. Это-то сознание развитое христіанствомъ въ русскомъ человъкъ и стало важнъйшимъ агентомъ во всъхъ его семейныхъ отношеніяхъ, проникало ихъ постоянно собою, несмотря ни на какія неблагопріятныя обстоятельства, направлявшіяся въ подавленію этого сознанія въ различныхъ членахъ русской семьи.

Насколько можно судить по дошедшимъ до насъ свёдёніямъ, заключающимся въ лётопися<sup>2</sup>), въ Правилё митрополита Кирилла<sup>3</sup>), во множествё свадебныхъ пёсенъ и обрядовъ<sup>4</sup>), у русскихъ славянъ въ древнёйшую языческую эпоху употреблялись и были господствующими три формы брачныхъ союзовъ: 1) умычка или похищеніе невёсты въ собственномъ смыслё и, какъ переходный моментъ къ слёдующей формъ брачныхъ союзовъ, похищеніе съ

<sup>4)</sup> Рус. Ист. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Полное собрание русскихъ лътописей. 1, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Востоковъ, Описаніе румянцевскаго музеума, 321.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Терещенко, Битъ русскаго народа. 1848 г. Сиб. Ч. П: 28, 219, 222, 227, 283, 254, 267, 349, 355—56, 517—518, 173, 844, 465 и др. Множество свадебныхъ ивсенъ и обрядовъ представлено также у Сахарова, Шейна, Рибникова и др.

платою за похищенную незамужною женщину похитителемъ или его родными родителямъ и роднымъ похищенной; 2) покупка невъсть въ собственномъ смыслё и, какъ переходный моментъ къ слёдующей формъ брачныхъ союзовъ, брачный договоръ между семьями жениха и невъсты, приченъ была въ обычав плата "за вёно"; 3) бракъ съ приданымъ, которое давалось за невъстою ея родными. Нельзя не замѣтить того, что форма брака, бывшая у полянъ, племени вротваго, тихаго, имфвшаго у себя зачатьи цивилизаціи, и заключавшаяся въ "веденіи" невёсты къ жениху, приченъ виёстё съ новъстою приносилось въ домъ жениха и приданое,--и съ точки зрвнія летописца, и съ современной намъ точки зрвнія была ближе всего по существу своему въ христіанской, византійской формѣ брака. Не безъ основанія можно думать, что происхожденіе этой формы брава у полянъ не было совершенно чуждо вліянія христіанскихъ началъ, такъ какъ поляне гораздо ранъе введенія въ Россію христіанства при Владимір' могли быть и д'йствительно были, по изслёдованію учоныхъ 1), знакомы съ христіанствоиъ. Какъ бы то ни было, съ введеніемъ въ Россію христіанства общепризнанною и законною формою брачныхъ союзовъ стала считаться форма брака, состоявшая въ "ведения" невъсты въ ся жениху, приченъ за невъстою давалось приданое. Объ этомъ ин знаемъ изъ того, что во всёхъ, чрезвычайно многочисленныхъ извёстіяхъ лётописца о бракахъ русскихъ князей употребляется техническій териннъ о невъстахъ "ведена бысть"<sup>2</sup>), о лицахъ же, которыя приводили невѣсту въ жениху, — терминъ "приведоша" <sup>3</sup>). Форма браковъ чрезъ умыканіе невѣсть, со времени окончательнаго принятія русскими христіанства, входить у насъ въ число браковъ, запрещавшихся церковными законами. Церковный уставъ Владиміра <sup>4</sup>), грамота новгородскаго внязя Всеволода `новгородскому

<sup>3</sup>) П. С. Р. Л. I, 180; П, 87, 94, 121 ждр.

<sup>4</sup>) Дополненіе въ актамъ историческимъ. І, 1; Макарій, Исторія русской церкви, 1, 282, 288, 285; П. С. Р. Л. VI, 82 и 84.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Макарій, Исторія христіанства въ Россія до равноапостольнаго князя Владиніра. Изданіе второе 1868 г. Спб. 219—237. Сравн. П. С. Р. Л. 1, 20, 22 и.23; ср. также 1, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) П. С. Р. Л. I, 170; П, 39 ж др.

владыкѣ <sup>1</sup>) въ область церковныхъ судовъ относять "умыканіе", что уставная грамота Ростислава Мстиславича Сиоленскаго поясняеть словами: "ажъ уволочетъ вто дъвку"<sup>2</sup>). Въ церковномъ уставъ Ярослава есть статья, прямо направленная противъ брака чрезъ умыканіе невъстъ: "аже кто умчить дъвку или насилить" <sup>3</sup>). Прямаго запрещенія брака чрезъ покупку невъсть им не встръчаень ни въ одновъ узаконения русской церкви. Впрочемъ нельзя не сдёлать предположенія, что статья изъ церковнаго устава Ярослава: "аже дъвка не восхощетъ за мужь, а отепъ и мать силою дадуть" 4), или обратная сторона этой статьи, составляющая другую саностоятельную статью того же устава: "аже девка всхощеть занужь, а отецъ и мати не дадать" 5), косвеннымъ образомъ направлены противъ браковъ чрезъ покупку и продажу невъстъ, такъ какъ при этомъ женщина больше всего подвергалась опасности быть выданною замужъ насильно, или насильно быть оставленною при домѣ отца.

Съ точки зрѣнія христіанства бракъ чрезъ похищеніе или чрезъ покупку невѣстъ былъ уже немыслимъ. Христіанство придаетъ браку чрезвычайно важное значеніе уже не только въ смыслѣ семейственномъ, но и въ смыслѣ церковномъ. Съ христіанской точки зрѣнія бракъ есть таинство, слѣдовательно установленіе божественное. Какъ образъ духовнаго союза Христа съ церковію, бракъ съ христіанской точки зрѣнія требовалъ такой полноты и такого единенія между лицами вступавшими въ брачный союзъ, какъ всеобъемлюще, постоянно и совершенно единеніе Христа съ церковію. "И созда Господь Богъ ребро, еже взя отъ Адама, въ жену, и приведе ю къ Адаму. И рече Адамъ: се нынѣ кость отъ костей моихъ, и плоть отъ илоти моея: сія наречется жена, яко

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Макарій, Исторія русской церкви. П, 381; Православный Собесёдникъ за 1861 г. П, 215.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дополнение къ актамъ историческимъ. П, 399.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Караманнъ, Исторія государства россійскаго. Изд. Эйнерлинга. Сиб. 1842 г. II т. прим. на столбц. 42; П. С. Р. Л. VI, 84; Макарій, Исторія русской церкви.. II, 377.

<sup>4)</sup> Карамзинь, Тамъ же, 43; П.С. Р. Л. VI, 85; Макарій, Тамъ же. 387.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) П. С. Р. Л. VI, 81; Макарій, П, 899.

. отъ мужа своего взята бысть сія. Сего ради оставить челов'ять отца своего и матерь и прилёпится въ жен' своей: и будета два въ плоть едину"<sup>1</sup>).

Таковъ былъ взглядъ ветхозавётной церкви на бракъ и значеніе его въ семейной жизни. Этоть взглядь ветхозавізтной церкви на бракъ своею основою вошелъ и въ церковь новозавётную съ самниъ малниъ различіенъ, касающимся того, что новозавётная церковь еще болёе признавала силу полноты и неразрывности нежду лицани, вступающими въ брачный союзъ. "Оставить человъкъ отца своего и матерь: и прилъпится въ женъ своей, и будета два въ плоть едину. Яко же въ тому нъсть два, но плоть едина: еже убо Богъ сочета, человѣкъ да не разлучаетъ"<sup>2</sup>). Жена, говорить апостоль, вакъ бы поясняя смыслъ ученія Спасителя, "своимъ тёломъ не владветь, но мужь, такожде и мужь своимь твломь, но жена" 3). Выше подобнаго единенія нежду мужень и женой невозножно ничего и представить. Только одна супружеская невёрность когла служить предлоговъ въ разводу между муженъ и женою 4). "Поинио же этого случая оженившиися завъщеваю не азъ, но Господь", писаль апостоль Павель въ кориноянань, "женв отъ нужа не разлучатися. Аще ли же и разлучится, да пребываеть безбрачна. или да смирится съ муженъ своимъ, и мужу жены не отпущати" »). Сано собою разунвется, что добровольное чистосердечное и твердое согласіе на бравъ самихъ брачущихся лицъ, при такомъ пониманіи брака, должно было быть одново изъ самыхъ необходимыхъ принадлежностей святости и законности брака, какъ таниства 6).

Христіанство русскіе приняли изъ Византіи. Нётъ сомнёнія, что вийстё съ христіанствомъ русскими усвоены были и взгляды и понятія о бракѣ, господствовавшіе въ то время въ Византіи <sup>7</sup>).

- 333 -

<sup>&#</sup>x27;, Bur. II, 22-25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мате. XIX, 8-7; Ефес. V, 31-82; сравн. Марк. X, 11-12.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>, I Kopnee. VIII, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>/ Mate. XIX, 7-10; V, 82.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I Корине VII, 10-11; 39; срави. Римл. VII, 1-4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пространный катихизись православена кассличес із восточных церкы. Москва, 1839 г. Изд. 50, стр. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Неволичъ, Исторія россійскихъ гражданскихъ законовъ. I. 45-46. Христ. Чтвн. № 3-4, 1880 г. 22

Вполнѣ яснаго и опредѣленнаго понятія о церковномъ византійскоиъ взглядё на бракъ того времени, когда русскіе приняли изъ Византіи христіанство, им не можемъ составить по недостатву историческихъ свъдъній объ этомъ предметь. Но судя по тому, что въ чинъ вънчанія греческой церкви нътъ того пункта, въ которонъ самымъ яснымъ, ощутительнымъ образомъ высказывается согласіе на бракъ лицъ брачущихся, --- согласіе необходвиое для истинности и авиствительности христіанскаго таннства брака <sup>1</sup>), т. е. нётъ вопросовъ жениху и невъств о добровольновъ и взаниповъ согласіи ихъ на бракъ<sup>2</sup>), — ножно полагать, что въ византійской церкви къ этому времени сложился и прочно установился взглядъ на бракъ болье визшній. А этоть визшній, гражданскій, юридическій, такъ свазать византійскій взглядъ на бракъ со всею полнотою и очевидностію выраженъ въ "главахъ закона градскаго", вошедшихъ въ составъ нашихъ Коричихъ книгъ. Здёсь смыслъ и значение брана, обстоятельства, при которыхъ бракъ могъ считаться законнымъ, опредѣляются нежду прочимъ слѣдующимъ образомъ.

q

"Вракъ не тънъ составляется, еже снати кужеви съ женою, но брачнымъ сов'єщаніемъ ихъ" <sup>э</sup>). "Бракъ есть мужеви и женѣ сочетаніе и съ бытіе во всей жизни, божественныя же и человѣческія правды общеніе. Законныя же браки составляють нежду собою грецы, егда же о брацъть законны повелённыя сохранять. Подобаеть убо юношань въ наусін быти: дёвицамъ же пріятнымъ браку, се же есть, кужемъ убо превзыти возрастопъ четыренадесять лёть: дёвань же вящинь быти двунадесяти лёть сія же глаголенъ, аще самовластны, аще же и подъ властію родителей суть совокупляющинся браку. Не бываеть бракъ, аще не сов'єщають собравшеся имущін власть, на хотящихъ женитися, или посягати" 4). "Аще плёненъ бу-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пространный катихизисъ, 68.---Въ статьт «о тайни супружества», обыкновенно повъщаемой въ нашихъ требникахъ, нежду прочимъ читаемъ: «Зри, о јерев, и опасно сохрани, аще единъ отъ новобрачныхъ предречениая обътовная словеся, безъ нихъ же законный бракъ составитеся никакоже можетъ, или единъ ти речетт, яко не хощу: да ни какоже дерзнеши венчати я, абіе престаня, ныя же во свояси отънти повели. Треб. вад. 1646 г., 417.

<sup>2)</sup> Ebyológiov sive rituale graecorum complectens... Opera Iacobi Goar. p. 386.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Коричая внига (печатная), грань 4, глав. 17, 409 л. на обор ; срав. Корич. (рукописную) новгородской софійской библіотеки. ХУ в. № 1176, 64 л.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Коричая книга (печатная), гр. 4, гл. 1-4, л. 408; Руконисная Коричая Hobropogeson codificace oudriotess XV B. M 1176, 62 J. Ha ofop. # 68. Digitized by GOOGLE

деть отець, и до скончанія тріехъ лёть невозвратится, сынь его ножеть женитися. Аще же за три лёта отець невёдовь будеть гдё живеть, или живь есть, или мертвъ, сынове его и дщери могуть законно жиниться, или посягати; аще же прежде скончанія тріехъ лёть дёти паёненнаго оженятся, или посягнуть, и пришедшу отцу, не годё будеть ему невёста, или зять, не составленъ бракъ" <sup>1</sup>).

Этини и подобными имъ узаконеніями дёти, жившія при донъ отца, въ семьъ родителей, относительно брачныхъ союзовъ поставлены были въ Византіи въ совершеннёйшую зависимость оть родителей и преимущественно-отъ воли отца. Только жившія совершенно независимо оть отца дёти им'ели по греко-римскимъ законать право жениться и выходить замужь по своей собственной волё: "самовластный сынъ, совершенъ имёя возрасть, и безъ отча совъщанія женится"<sup>2</sup>). "Самовластна дщи совершенъ имущи возрасть, и нехотящу отцу ся, законнымъ бракомъ идеть запужъ" <sup>3</sup>). Впроченъ и въ ограждение дътей, жившихъ при донъ, въ семьъ отца, отъ излишняго проявленія власти отца надъ дётьми въ дёлё брачныхъ союзовъ греко-ринскими юристами составлены были особня статьи, получившія м'ясто въ Коричихъ внигахъ: "Бес правды возбраняя женитися, или посягати отецъ подъ властію его сущимъ своимъ дътямъ, или не дадый въна, отъ властеля женити сыны, ния ишери даяти вёно, возбраняти же мнитинся еже не искати обрученія" 4). Важность значенія приданаго со стороны родителей невъсты и въна въ собственномъ смысль со стороны родителей жениха въ деле брачныхъ союзовъ, по греко-ринскимъ законамъ, опредъляется въ слёдующихъ словахъ закона градскаго: "Не могуть дёти разрёшати совёщаннаго отъ нихъ брака на вредъ и на погибель данному за ня вёну или предбрачному дару" 5). Самый обычай давать приданое за женою и вёно со стороны родителей

Digitized by GOO 22

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Коричая (печатная), гл. 8—9, л. 409; Рукон. Новг. соф. библ. № 1176, 63 л. на обор.

Э Коричая (цечатная), гл. 12, л. 409; Рукон. Новг. соф. библ. № 1176, 64 л.

<sup>\*)</sup> Коричая (печатная), гл. 15, л. 409; Рукон. Новг. соф. библ. № 1176, 64 л.

<sup>4)</sup> Коричая (печатная), гл. 10, л. 409; Рукон. Новг. соф. библ. 34 1176, 68 на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Коричая (печатная), гр. 4, гл. 27, л. 410; Рукон. Новг. соф. библ. № 1176, 64 л.

жениха былъ до того сильно вкоренившинся въ Византіи при брачныхъ союзахъ, что здёсь даже могло возникнуть у нёкоторыхъ лицъ миёніе о незаконности и несостоятельности самаго брака безъ приданаго и вёна. Въ опроверженіе такого миёнія, нужно пологать, и была составлена греко-римскими юристами статья, внесенная потомъ въ Кормчія книги, что "бракъ и безъ написанія вёна составляется, сирёчь соблюдаемымъ законнымъ заповёдемъ" <sup>1</sup>).

Всё указанные нами и имъ подобные взгляды и узаконенія греко-римскія, съ принятіемъ русскими христіанства, не замедлили обнаружить свое вліяніе и дёйствіе на русской почвё. И прежде всего въ тогдашней русской церковной практикё отразились слёды сильнаго вліянія практики восточной византійской церкви относительно довольно существенной части обряда совершенія таинства брака. Мы разумёемъ тоть факть, что въ чинопослёдованіи таинства брака и въ нашей руссской церкви, вслёдъ за греческою церковію, до самаго XVII в. не встрёчается вопросовъ, даваемыхъ совершителемъ таинства брака жениху и невёстё относительно того: съ добровольнаго ли и взаимнаго согласія они вступаютъ въ брачный союзъ, или нётъ? <sup>2</sup>).

Византія, съ принятіемъ русскими христіанства сообщила Руси свой внёшній, гражданскій, юридическій такъ сказать взглядъ на бракъ. Почти всё указанныя нами византійскія узаконенія, гражданскія, юридическія, относительно брачныхъ союзовъ въ самомъ скоромъ времени послё принятія русскими христіанства начали обнаруживать на Руси свое вліяніе и мало по малу входить здёсь въ обычай. Какъ мы указали, число лётъ для лицъ брачущихся, по греко-римскимъ законамъ, въ Византіи было повидимому строго и точно опредёлено: для вступленія въ законный бракъ необходимо было имёть мужчинё болёе четырнадцати, а

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Коричая (печатная), гл. 14, 409 л. на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рукописный служебникъ Московской синодальной библіотеки XIV в. № 844, л. 127 (См. Горскій и Невоструевъ, Описаніе рукописей Московской синодальной библіотеки. Ч. Ј. отд. Ш., 19); Служебники Новгородской софійской библіотеки № 531, л. 168; № 837 л. 296; № 839, л. 117 и др.

женщинѣ болѣе двѣнадцати лѣтъ 1). Но по тѣмъ же самымъ греко-ринскимъ законамъ считались дозволятельными и законными съ юрилической точки зрънія брави между тавими лицами, которыя нивли меньше положеннаго для того законами числа лёть. Между статьями "градскаго закона" въ нѣкоторыхъ рукописныхъ нашихъ Коричихъ есть слёдующая заивчательная статья: "о таковеть обручение бываеть, сеже есть да и не будеть отровъ меньше семи лѣтъ возрастомъ"<sup>2</sup>). Такниъ образомъ по греко-римскимъ законамъ, возможно было обручение семилётнихъ мужчинъ, что по твиъ же самымъ законамъ равнялось относительно силы и крвпости почти что самому акту брака. Относительно лицъ женскаго нола въ завонъ градскомъ находится слъдующая статья: "меньше дванадесятихъ лётъ шедъши замужъ, тогда будетъ законная жена, егда у мужа исполнить дванадесять лёть"<sup>3</sup>). У насъ на Руси эти статьи греко-римскихъ законовъ, оправдывавшія собою возножность исключенія изъ общаго правила, нашли особенно шировое приложение, - и притоиъ въ смыслѣ положительнаго юридичесваго обычая, --- въ семьяхъ князей. Число лёть для женщины, вступавшей въ брачный союзъ, въ минимумъ низведено было у насъ до восьми лётъ: Всеволодъ Юрьевичъ отдалъ дочь свою Верхуславу за Ростислава Рюриковича въ такое время возраста, когда она имъла всего только восемь лъть отъ роду 4). Число лъть для мущины, могущаго вступить въ брачный союзъ, въ минимумъ у насъ низведено до одиннадцати лътъ. Константинъ Всеволодовичъ и Святославъ Игоревичъ Съверскій были женаты, нивя отъ роду только по одиннадцати лёть <sup>5</sup>). Само собою разумеется, что о согласін или несогласіи на бракъ, о взаимномъ соглашеніи между такими брачущимися лицами, которыя едва только выходили изъ иладенческаго возраста, при такихъ случаяхъ не могло быть и

- <sup>2</sup>) Рукописная Коричая Новг. соф. библ. № 1176, 60 л.
- <sup>8</sup>) Коричая (нечатная), гр. 4, гл. 4, 408 на обор.
- <sup>4</sup>) П. С. Р. Л. П. 186.
- <sup>5</sup>) Соловьевь, Исторія Россів III, примѣчаніе 24, стран. П.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кормчая (нечатная), гр. 4, гл. 2, 408 л.; ср. тамъ же Леона царя в Константика главизны, л. 497 на обор.

рёчн. Браки устранвали въ такихъ случаяхъ единственно родители жениха и невёсти; они же входили и во взаниныя сдёлки, всегда неизбёжныя въ такихъ случаяхъ. Сдёлки эти попреимуществу касались того, что называлось греко-римскими законами "вёномъ", т. е. касались приданаго за невёстою со стороны ея родителей и обезпечения ея со стороны родителей жениха, какъ объ этомъ им можемъ судить изъ описания свадьби Верхуславы съ Ростиславомъ <sup>1</sup>).

Но браки между налолётними, вошедшіе въ обычай у русскихъ людей со времени введенія въ Россію христіанства, не могутъ быть признаны за постоянный обычай, за норму браковъ вообще у русскихъ людей послѣ принятія ими христіанства. Поэтому, на основании подобнаго рода бравовъ, составлявшихъ съ точки зрвнія положительныхъ узаконеній хотя и обычное, но не вполнѣ юридически законное явленіе, им во всякомъ случаѣ не можемъ еще судить и заключать вообще о степени личнаго участія и взаимнаго соглашенія у насъ въ дёлё брака самихъ лицъ, вступавшихъ въ брачный союзъ. Судя по иногочисленнымъ упоиннаніянь лётописей о бравахь въ средё вняжескихъ семействъ уже послѣ введенія въ Россію христіанства, ножно заключать, что браки, и при полномъ уже совершеннолътіи дътей, на Руси заключались на всей волё родителей, часто помимо всякаго согласія и воли, или же при самомъ слабомъ участіи самихъ брачущихся лицъ, заключались между лицами, совершенно не знавшими другъ друга до самаго вступленія въ брачный союзъ.

Подъ 1106 г. въ лѣтописи читаемъ: "поя Володимеръ за Юргя Аепину дщерь, Осеневу внуку, а Олегъ поя за сына Аепину дщерь, Гергеневу внуку<sup>«2)</sup>. Подъ 1121 г. читаемъ: "се же лѣто приведоша изъ Новагорода Мстиславу жену, другую Динтровну, Завидову внуку<sup>«3)</sup>. Подъ 1143 г. читаемъ: "Изяславъ отда дщерь свою Полотьску за Борисовича за Роговольда<sup>«4</sup>). Подъ 1148 г.: "Ростиславъ Сиоленскій проси дщери у Свято-

- э) П. С. Р. Л. 1, 120.
- <sup>8</sup>) П. С. Р. Л. П, 9.
- 4) Тамъ же, 19.

¹) П. С. Р. Л. № П, 186.

слава у Олговича за Рокана сына своего Сколеньску, и ведена бысть изъ Нова города" 1); подъ 1150 г.: "вда Гюрги дщерь свою за Святославича за Олга, другую за Володимерича за Ярослава въ Галичь"<sup>2</sup>); подъ тёмъ же годомъ: "Изяславъ, стадавъ съ зятемъ свониъ королемъ и съ сестрою своею королевою, и пояща у Бана дщерь за Володимера"<sup>8</sup>); подъ 1155 г.: "повелѣ Дюрги Мстиславу, сынови своему Новѣ городѣ, женитися Петровною Михалковича; и женися". "Той же зний Дюрги поя у Изяслава Давыдовича Черниговъ дщерь его за сына своего Глъба въ Кіевѣ" 4); подъ 1160 г.: "Изяславъ же отголѣ посла Гюргивичу въ Андреви, нспроси у него дщерь за сыновца своего за Святослава; тогда же Андреевну приведоша за Святослава за Володимирича въ Вышижъ" 5); полъ 1163 г.: "приведе Ростиславъ Белуковну, князя Половецкаго дщерь изъ Половецъ за сына своего Рюрика" 6); "поя Ярославъ Галичскый князь за свой за Володинера Святославлю дшерь Болеславу Всеволодовича. Токъ же лётё приведе Ярославъ Изяславичъ, послё дщерь у Дюргя у Ярославича Мальфридъ изъ Турова, за сына Всеводода" 7); подъ 1179 г.: "приведе Святославъ за Всеволода, за середняго сына, жену изъ Ляховъ Казинфриу. Того же лъта призва Всеволодъ Гюргевичь Володинера Святославича къ себѣ Володимерю, и вда за свою братанину Михалкову дчерь" <sup>8</sup>); подъ 1182 г.: "князь Кыевскій Святославъ Всеволодичь ожени два сына, за Глёба поя Рюриковну, а за Мстислава Ясыню изъ Володинера Суздальскаго, Всеволожю свёсть" э). Подъ 1190 г. читаемъ: "Святославъ ожени внука своего Давида Олговича Игоревною" 10); подъ 1199 г.: "благоверный великій князь Рюрикъ Ростиславичъ отда дщерь свою Всеславу въ Рязань, за Ярослава за Всеволодовича" 11); подъ 1206 г.: "великій князь Всеволодъ жени сына своего Ярослава, и приведоша за нь Юргевну Кончако-BH48 " 12).

Можно было бы привести еще множество примёровъ того, какъ въ средё княжескихъ семействъ родители или лучше сказать отцы

- <sup>3</sup>) Tant me, 48. <sup>3</sup>) Tant me, 53.
- <sup>4</sup>, Tanz me, 79.
- <sup>5</sup>/ Танъ же, 87-83.
- 6, Tamb me, 92.
- 7) Tant me. 94.
- 8) Tant me, 121.
- •) Tans me, 125.
- 10, Тамъ же, 139.
- 11) Tans me, 152.
- 12, Tans me, 1, 180.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> П. С. Р. Л. П, 39.

полновластно распоряжались судьбою своихъ дётей въ таконъ важ-- номъ и знаменательномъ въ жизни каждаго человѣка дѣлѣ, какъ брачный союзъ. Но, не приводя ихъ, ны замътниъ только. что и въ нихъ, какъ и въ указанныхъ уже нами примърахъ, личность самихъ брачущихся представляется въ дёлё брачныхъ союзовъ совершенно пассивною, ничего незначущею и какъ бы совсвиъ несуществовавшею; рвшительницею брачныхъ союзовъ сыновей и дочерей представляется почти, если не совершенно всегда, воля родителей, или воля одного отца. При такихъ отношеніяхъ въ брачнымъ союзамъ и другъ въ другу самихъ лицъ, вступающихъ въ брачный союзъ, на языкѣ христіанскихъ лѣтописцевъ названіе жены техническимъ терминомъ "водимая" не пустое, ничего не выражающее собою слово, но цёлая характеристика жены тогдашняго времени. Русь языческая, выражая идеаль отношеній между мужемъ и женой, выработала для названія жены особый техническій терминъ "хоть", или даже "милая хоть", который также не быль пустымь, ничего незначущимь словомь 1).

Была еще другая сторона, которая, нива въ своей основъ принципъ чисто христіанскій, способствовала своеобразному усвоенію понятія о бракъ, какъ таниствъ, изображающемъ собою духовный союзъ Христа съ церковію. Апостольская точка зрѣнія на бракъ, выраженная въ словахъ: "честна женитва во всѣхъ, и ложе нескверно: блудникомъ же и прелюбодѣемъ судитъ Богъ", <sup>2</sup>), съ трудомъ понималась и усвоялась даже самыми лучшими взъ первыхъ проповѣдниковъ христіанства въ Россіи. Извѣстный по иногимъ замѣчательнымъ для своего времени историческимъ трудамъ черноризецъ Іаковъ писалъ въ посланіи своемъ къ великому князю Изяславу: "имаши жену, матерь похотемъ, ея же ради остави отца и матерь... Не съравнитъ бо ея смрадъ съ вонею, ни зла воня съ смрадомъ, ни безаконіе съ закономъ" <sup>3</sup>). Этотъ взглядъ

Digitized by Google

i

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Слово о полку Игоревѣ, вѣснь 3: «Кая раны дорогя, братіе, забывъ чти и живота, и града Чръннгова, отня злота стола, и своя милмя хоти красныя Глѣбовны свичая и обичая», Сахаровъ; Сказанія русскаго народа. Сиб. 1841 г. Т. І, iV, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Esp. XIII, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Макарій, Исторія русской церкви. П т. Прилож. на стр. 340.

Іакова на бракъ, составляя самый естественный выводъ изъ предыдущей характеристики женщины въ самомъ посланіи Іакова, характеристики, заимствованной Іаковомъ изъ "Пчелы" 1), служить довольно върнымъ выраженіемъ мнёнія о бравё многихъ русскихъ людей того времени. Въ данномъ случав взглядъ черноризца Гакова на бракъ, какъ удовлетворение плотской похоти, вполнъ основательно можно назвать заимствованнымъ изъ внижныхъ произведе-Но вообще же нельзя его считать на Руси цёлиній Византіи. конъ заниствованнымъ изъ Византіи безъ всякой примѣси санороднаго русскаго элемента; напротивъ, кажется необходимо признать, что на первыхъ по врайней мёрё порахъ, по введения въ Россію христіанства, взглядъ этоть быль неизбъжнымъ слёдствіемъ крутаго перелома языческихъ понятій русскихъ людей на христіанскія. Въ то время, какъ большинство русскихъ людей, т. е. почти вся жасса простаго русскаго народа, какъ увидимъ ниже, не понимая и не принимая христіанскаго взгляда на бракъ, сторонилась отъ христіанства, старалась избъгать выполненія надъ собою христіанскихъ церковнихъ формъ брава; часть высшаго, интеллигентнаго въ то время общества понимала и принимала христіанство и его предписанія болье внышне, поверхностно; лучшее, въ христіансковъ симслё, меньшинство изъ русскихъ, избранныя такъ сказать натуры, принимая христіанство сознательно, цёня его со всею важностію и строгостію, идеализировали нёвоторыя предписанія и заповѣди. Подобная идеализація общехристіанскихъ прединсаній и запов'ядей, какая зам'ялась у этого избраннаго русскаго меньшинства, была въ то время самымъ естественнымъ, саиниъ обычнымъ явленіемъ. Съ этимъ избраннымъ меньшинствомъ у насъ на Руси въ первое время послѣ введенія христіанства случилось тоже самое, что случилось съ первыми христіанами врененъ апостольскихъ и ближайщихъ къ нимъ. Какъ и въ апостольскія и ближайшія въ нимъ времена, такъ и у насъ въ первыя времена христіанства, при началь действія христіанскихъ началъ, лучшіе лю-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О Пчелѣ и значенія этого сборанка по отношенію къ разсматриваемому зопросу будеть сказано няже.

ли. упоенные такъ сказать свангельскимъ христіанскимъ ученісмъ. н противополягая ему свою прежнюю жизнь въ язнчествё, свою, язнческую доктрину, оть этого противоположенія склонны были идеалы христіанскіе возводить въ обязанности, необходиння для важдаго человька въ дёлё его спасенія. Такимъ именно образомъ одинъ изъ христіанскихъ идеаловъ, выраженный апостоловъ въ словахъ: "добро человёку женё не прикасатися" 1), или: "глаголю безбрачнымъ и вдовицамъ: добро ниъ есть, аще пребудутъ, якоже и азъ"<sup>2</sup>), нъкоторыми у насъ возведенъ былъ въ обязанность, въ требованіе, необходеное для спасенія каждаго, а это саное уже послужнло поводомъ въ принижению самаго таинства брака, или върнъе брачныхъ отношеній. Уже о сынъ равноапостольнаго князя Владиніра, Борисѣ, жизнеописатель его, какъ дунаетъ Срезневскій <sup>3</sup>), CB. преподобный Несторъ, закъчаетъ: "блаженный худъ рачаще о бракв. Се же блаженный сотвори", т. е. вступиль въ брачный союзъ, "не похоти ради телесныя, не буди то" 4). Преподобный Варлаанъ, по сказанию того же Нестора, также оставляетъ свою жену и идетъ въ пещеру въ Өеодосію <sup>5</sup>).

Нельзя конечно думать, что древне-русскіе люди, тогдашнія избранныя натуры, не могли отличать понятія объ идеалё отъ понятія объ обязанности, о долгё: разграниченіе между тёмъ и другимъ понятіемъ было въ сознаніи первыхъ русскихъ христіанъ. Довольно прозрачные слёды отраженія подобнаго разграниченія мы можемъ наблюдать въ Патерикё Печерскомъ, въ которомъ, какъ справедливо думаетъ Хлёбниковъ, выражены идеи и понятія лучшихъ христіанскихъ людей того времени <sup>6</sup>). Въ "житія" преподобнаго Монсея Угрина бракъ не считается ничёмъ непобёдимою

Digitized by Google

<sup>4)</sup> Kop mue. VII, 1.

<sup>&</sup>quot;, Тамъ же, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сказаніе о святыхъ Борисѣ и Глѣбѣ, изд. Срезневскаго 1860 г. Спб. Предисловіе Срезневскаго.

<sup>4)</sup> Тамъ же. Текстъ житія, 9 столб.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Патерикъ Печерскій, изд. 1791 г., 75 д. на обор. и 76 д.; срав. Житіе Феодосія нумена Печерскаго въ Чтеніяхъ иосковскаго общества исторіи и древностей за 1858 г., кн. Ш., отд. Ш., 7—8 дя.

<sup>\*)</sup> Хлѣбинковъ, Общество и государство въ др. монгольскій періодъ русской исторіи. Спб. 1872 г. 446.

преградов къ спасению, хотя и здёсь унижается предъ безбрачиенъ, которое одно составляетъ, по воззрёнию писателя "жития", вёрный и безпрепятственный путь къ спасению.

«Друзін, читаемъ въ «Житін» Монсея, увѣщаша Монсея, глаїолюше: брате Монсее, что возбраняеть ти женитися: аше бо илаль есн... Аше ли речеши, не могу преступити заповёди Христовы; не глаголеть ли Христось въ Евангеліи: сего ради оставить человѣкъ отца своего и натерь, и прияблится къ женѣ своей, и будета два въ плоть едину; такожде и апостоль: лучше есть женитися, нежели разжизатися. Той же и о вдовицахь: хощу юнымъ вдовицанъ посягать: ты же и не обязавъ чиномъ конашескихь, но свободь сый оть того... Кто бо оть первыхъ праведникъ возгнушася женъ, якоже Авраанъ, Ісаакъ и Іаковъ; никто же кропт нынтшнихъ черноризцевъ. Іосифъ въ калѣ отъ жены избѣжа, но послѣди и той жену поять»... На такія ув'ящанія «блаженный Монсей отв'яща: ей братіе и добрін друзи мон, добре мий совйтуете, разуміно, яко лютійшая отъ змінна шептанія, еже въ ран къ Евё, словеса предлагаете инё: нудите иня поворитися женть, но ни како же совъта вашего пріниу... И аще инози праведницы спасошеся съ женами, азъ единъ гръшенъ есть, не могу спастися. Что бо въ Евангелін Христось рече: всякъ, иже оставить донъ, или братію, или сестры, или отца, или катерь, или жену, или чада, или села, имени отца моего ради, сторицею пріиметь, и животь вѣчный наслѣдить. Христа ли паче послушати, или васъ; Апостолъ же глаголеть: не оженивыйся печется о Господнихъ: како угодити Господеви, а оженивыйся печется о пірскихъ, како угодити женѣ; вопрошу убо васъ, кому подобаеть цаче работати, Господеви ли, или женть... Николи же прельстить ия красота женска, ниже отлучить кене оть любве Христовы <sup>1</sup>).

Такой взглядъ на бракъ, на брачную жизнь, выходя изъ идеализація общехристіанскихъ предписаній и требованій, могъ быть, какъ мы уже зам'ятили, на нервыхъ порахъ по введеніи въ Россію христіанства самороднымъ и независимымъ явленіемъ на русской почв'я. И самъ по себ'я подобный взглядъ на бракъ, им'я основу въ словахъ апостола<sup>2</sup>), не могъ конечно производить вреднаго вліянія и д'яйствія на семейныя понятія и отношенія тёхъ русскихъ, которые уже вступили или должны были вступать въ брачный союзъ и вести жизнь семейную, хотя и онъ уже былъ не безъ по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Патерикъ Печерскій, 106 л. и на обор.; Рукоп. Новг. соф. библ. (пергаменная) № 1365, л. 163—164; № 1364, л. 194 обор., 196.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Корняе. VII, 1.

слёдствій для семейной жизни, такъ какъ нивль въ своенъ результатѣ разрывъ въ нѣкоторыхъ случаяхъ семьн 1). Но съ этимъ самостоятельнымъ явленіемъ русской жизни, составлявшимъ плодъ христіанизаціи понятій избраннымъ и лучшимъ меньшинствомъ русскихъ людей, вошло въ связь нёчто постороннее, внёшнее, инозепное, которое взглядъ и этого русскаго меньшинства на бракъ измѣнило на свой ладъ. Вивств съ христіанствомъ въ намъ занесены были изъ Византіи з иногихъ предметахъ такія понятія, до воторыхъ едва ли бы додумался самостоятельный, не предзанятый руссвій унь, на какой бы ступени развитія онь ни стояль. " Визств съ благовъстіенъ евангельскаго ученія приносится въ намъ нашими учителями греками и ихъ литературная образованность, ихъ унственная и нравственная культура въ многочисленныхъ произведеніяхъ ихъ литературы, приносится и извёстный, собственно византійскій складъ понятій о многихъ предметахъ жизни и именно тоть складъ понятій, какой въ ту эпоху господствоваль въ умахъ византійскаго духовенства, находившагося въ отношеніи своей проповѣди въ исключительномъ положени вслѣдствіе особеннаго воспитанія и развитія византійскаго общества"<sup>2</sup>). Чувственность, вообще свойственная по самому темпераменту и по условіямъ ивстности восточному человёку, въ Византіи уже съ давняго времени, по врайней мури гораздо раньше принятія русскими христіанства, вызвала въ противодъйствіе себѣ цѣлое направленіе, которое спеціальною своею цівлію поставило проведеніе аскетической идеи и въ литературъ, и въ жизни. Это направленіе, ратуя за все духовное и отвергая все пірское, чувственное, предметомъ своихъ нападеній поставило женщину, въ которой лица этого направленія видёли источникъ всякаго зла въ пірё.

Направленіе это образовалось и господствовало въ монастыряхъ византійской имперіи. Составители монастырскихъ уставовъ наиболѣе всего предостерегали своихъ монастырскихъ братій отъ женщинъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Патерикъ Печерскій, 75-76.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Забѣлинъ, Домашній бытъ русскихъ царицъ въ XVI и XVII в. Москва. 1869 г., 83.

а многіе изъ нихъ даже безусловно запрещали женщинамъ входъ въ монастыри. Такъ "Уставъ Студійскаго монастыря" дёлалъ ионастырь этоть недоступнымъ для лицъ женскаго пола <sup>1</sup>). Въ монастыряхъ же въ Византіи подъ вліяніемъ указаннаго направленія весьма рано начали составляться сборники, анеологіи, въ которие, помимо всёхъ содержащихся здёсь статей аскетическаго.

торые, помимо всёхъ содержащихся здёсь статей аскетическаго, созерцательнаго характера, вносились цёлыя главы о женахъ въ указанномъ духѣ. Эти главы представляли собою сборъ шёсть и изрѣченій изъ священнаго писанія, отцевъ и учителей царкви, древнихъ языческихъ мудрецовъ, историковъ, поэтовъ, философовъ и т. п. о женахъ. Все, что гдѣ нибудь, когда нибудь и кѣмъ нибудь было сказано и написано противъ женщины, внесено было въ подобныхъ сборникахъ въ главу "о женахъ". Въ этомъ родѣ главу "о женахъ" мы находимъ въ анеологіѣ или сборникѣ Максима Исповѣдника, жившаго въ VII в., и въ анеологіѣ Антонія, въ сборникахъ, получившихъ у грековъ названіе "Пчелы" Ме́люсоса. Эти сборники, анеологіи Максима и Антонія, соединявшіеся иногда въ одну рукопись, въ одинъ сборникъ Пчелы или Мелиссы и имѣвшіе въ Греціи множество редакцій<sup>2</sup>), съ введеніемъ въ Россіи христіанства, если не въ цѣломъ своемъ составѣ, то по частямъ, сдѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ рукописномъ «Уставѣ Студійскаго монастыря» конца XII наи начала ХШ віка о посіщения женщинь монастиря ділаются слідующія замічанія: «аще царица въсхощетъ молитвы, дъля прити въ монастырь, то единой дати (должно быть-ити) въ монастырь, и служащимъ ей, а женамъ, елико ей по ней въслѣдуютъ, враты лѣвьными (т. е. банными) вънити, и къ церкви прити, и оттудуже накы изыти, ни отъ единаго мниха видемонъ бывъшенъ. Нъ царицы пришъдъщи, не всей братіи усър'всти, въ нивиъ не исходити и невидомомъ въ своихъ келіяхъ; единому же нгумену и иконому, и съ сима протопопѣ и парамонареви Сътворити усърбтение, и нибит ибкымъ старбйшнит, и свётыльшит женамъ, и добродѣтелею утворенных яже на получение Богородиця заступлении въ църьквь прити въсхощеть, отъ явленныхъ вратъ левьныхъ да входятъ, и въ скорѣ помольшеся оттудѣ паки да изидуть, не видевыше никого же оть благоговъёныхъ мнихъ, развъ реченыхъ чьстьныхъ мужъ, ни отъ единаго кого видёна бывши». Рукописный уставъ Студійскій Московской синод. библ. № 380 и 229. См. Горскаго и Невоструева, Описаніе славянскихъ рукописей Московской сянод. библ. отд. Ш., ч. І, 266.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Временных императорскаго московскаго общества исторіи и древностей россійскихъ. Москва. 1857 г. книга XXV. Отділъ памятниковъ древнерусской словесности. «Книга Пчела», издан. Безсоновниъ. П---П.

оно оказывается произведеніенъ XII в., написаннымъ съ умилостивительною цёлію къ Юрію Долгорукому. По редакціи же Слова въ изданіи Уидольскаго <sup>1</sup>) и Срезневскаго <sup>2</sup>), оно оказывается произведеніемъ XIII вёка, писаннымъ къ Ярославу Владиміровичу, какъ это и читается въ самомъ заглавіи слова: "Слово Даніяла Заточника еже синса къ своему князю Ярославу Владиміровичу"<sup>3</sup>). Но собственно говоря, точное обозначеніе времени происхожденія "Слова" Даніиля Заточника для нашей цёли не представляется въ данномъ случаё то, что въ XII вёкё или въ началё XIII вёка вліяніе греческой Пчелы и особенно одной главы Пчелы "о женахъ" онло настолько онцугительно въ русскомъ интеллигентномъ обществѣ, что этимъ вліяніемъ прониклась и свётская литература <sup>4</sup>).

<sup>4</sup>) Русская Бесёда за 1856 г. П, 101-122.

4) «Что за причина странной и влий и филиппики противь женщинь въ словъ Данінда Заточника, написанной при томъ въ посланіи князю, съ желаніемъ оправлаться?, спрашиваеть Хлебниковь, и самь же отвёчаеть: «Конечно она должна была операться на факть, всёмъ извёстный, всёми признанный, т. с. на. злоупотребленія женщинами своимъ вліяніемъ при дворъ. Безъ этого предположенія все это мисто было бы безсмысленнымъ изліяніемъ безумнаго мизантропа, не имеющимъ ни цели, ни оправданія себе» (Хлебниковъ, Общество и государство въ домонгольский періодъ русской исторіи, 33). Эго объяснение происхожденія фелиппики противъ женщинъ въ словѣ Давінда Заточника, ни на чемъ, вромъ предположенія, не основанное Хлъбенковымъ, мы считаемъ возможнымъ обосновать чрезъ сопоставление самой филиппини съ слёдующимъ мъстомъ «Исторіи россійской» Татищева. Въ характеристикъ Юрія Долгоруваго между прочных читаемъ у Татищева: «Юрій, хотя ниблъ княгиню любви достойную и ее любиль, но при томъ многихъ женъ подданныхъ своихъ часто налёщаль и съ ними болёе, нежели съ княганею, веселидся: ночи сквозь на скомонтать (музыка) пронгрывая и пія препроводнять, тамъ многіе вельможи его осворблансь, а младые, послёдуя болёе своему уму, нежели благочестивому старъбнихъ наставлению, въ томъ ему совётомъ и дёлонъ служние. Между всёми полюбовницами жена тисецкаго Суздальскаго Кучка нанболёе имъ владіла, н онь все по ся хотінію ділаль (Татищевь, Исторія россійская, кн. П., 800). Если им согласнися съ твиъ, что «Слово» Данінла било написано въ Юрію Долгорукому, что, по нашему мивнію, ниветь за себя болёв основаній, то нападенія Давінда на женщинъ въ «Словѣ» вполнѣ понятны и объясними: Давінль свонин нападеніями на женщинь вообще м'ятиль на назвістний образь. Digitized by 🔽

. — 348 —

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Извѣстія Императорской академін наукъ по отдѣленію русскаго языка и словесности. Т. Х, 263—272 столб. Здѣсь «Слово» издано по Копенгагенскому списку.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Извёстія Императорской академін наукъ 263 столб.

Такинъ образонъ прачный взглядъ на женщину, съ византійско-аскетической точки зрівня представлявшуюся не иначе, какъ въ образи злой жены, правственный страхъ вообще предъ женскинъ существонъ, все это принесенное къ напъ изъ Византіи, соединившись съ самороднынъ благочестивынъ настроеніемъ лучшихъ русскихъ людей того времени, очень скоро стало давать себя чувствовать на русской почві: женщинъ стали преслёдовать имененъ злаго существа, злівншаго всёхъ звёрей.

«Оле зло злёйшее жена лукава». «Люти суть зніеве, и злодёеми асниды: но сугуба женска лютость въ звёрехъ». «Никое же звёря въ имру есть любопрётельнёйше жены лукавой». «Что есть лви лютёйшее въ четвероногихъ? но ничтоже. Что же сыровёе зиія въ гадехъ! но ничтоже, развё жены лукавой»<sup>1</sup>) и проч. Составители «Пчелъ» общую характеристику женщины воплотили такъ сказать въ слёдующихъ словахъ: «Секундъ иудрый вопрошенъ бывъ, что есть жена? рече: иужу погруженіе, хранинъ буря, безпечалію препона, житію илёнь повседневная тщета, самовльный сваръ, иногоцённая брань, сиёдаеное звёря, соприсёдящая печаль, соплетенная львица, украшенная псица, животное лукавое, нужное злье»<sup>2</sup>). Подобнымъ же образовъ характеризуетъ женщину и Данінлъ Заточникъ. «Что есть жена зла?» даетъ себё вопросъ Данінлъ, и самъ же отвёчаетъ: «гостница неусыпаеная, купница бъсовская... Что есть жена зла? Мирскій изтежъ, ослёвленіе уму, начальница всякой злобё, въ церкви бёсовская мытница, поборница грёху, засада спасенію»<sup>3</sup>).

Вивств съ христіанствоиъ пришли въ Русь изъ Византін еще другаго рода понятія о женщинё, не инвизія пряной связи съ взглядами на нее, выработанными тамошникъ аскотическимъ направленіемъ. Этаго рода понятія унижали женщину во имя начала естественнаго. "Восточная идея о великомъ неравенствё существа женскаго съ существомъ мужскимъ, о великомъ превосходствё мужскаго существа предъ женскимъ осязательнёе всего чувствовалась напримёръ въ томъ физіологическовъ фактё, что для жен-

Христ. Чтин. № 3-4. 1880 г.

жизни Юрія, на его отношенія въ жевщинанъ и особенно къ жевъ Бучка, вліянію которой на князя онъ приянсиваль и свою сенлку.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) KEBTA IIYOJA, XXXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tans me, XXXII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Извістія Иннераторской академін наукь. Т. Х. 270; Панят. росс. слов. ХП в. 237.

щены наставали въ извъстное время дне очищенія. Эти дне становятся для женщины днями изгнанія. Въ эти дни она является существонъ нечистниъ, поганниъ" <sup>1</sup>). Подобный взглядъ на женщену, какъ на существо нечистое, поганое даже въ естественновъ спыслё, не запедляль обнаружить свое действіе и на русской почв'я вскор'я же носл'я введенія въ Россію христіанства. Къ XII в'яву ввглядъ этотъ до того сильно пронивъ въ нассу интеллигентныхъ и простыхъ русскихъ людей, что известный вновъ XII вёка. Кирикъ спрашиваль Нифонта, епископа новгородскаго: "аще случиться плать жоньский въ порть въщети попу, достоить де въ тонъ служити портв". Въ своенъ отвътв на этоть вопросъ Нифонть прямо указываеть на тё понятія о женскомъ существё, которыни возбуждено было недоуивніе Кирика. "И рече (Нифонтъ): достоить, ци погана есть жена"<sup>2</sup>). Но этоть же саный Нифонть, въ данномъ случав шедшій протявъ убвжденій своего ввка во взглядахъ на существо женщины всобще, въ другонъ случав проповёдиваль о женщине те же саныя восточныя, византійскія понятія, т. е. будто бы женщина въ извъстные моменты бываетъ настолько нечиста, что пожеть осквернить собою и то ивсто, гдъ она находится, и техъ лицъ, которыя входять въ это иесто. "Въ немже хранъ дътя мати родить", предписываетъ Нифонтъ, "не достоить влазити вь нь по три дни, потоить помыють всюдё и модитву створять оскворнышинся, политву вызнеть чистую, и тако **ВЛАЗНТ**Ь <sup>8</sup>)".

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Забілинь, Домашній быть русскихь цариць XVI и XVII стол., 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Паматники россійской словесности XII віна, 196.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Памятники россійской словесности XII віка, 182. Епископъ новгородскій Нифонтъ извістенъ намъ, какъ строгій приверженецъ византійской церкви. Эта приверженность Нифонта къ византійской церкви съ особенною силою и очевидностію висказалась въ вопросі о признаніи Климента Смолятича митрополитомъ Руси. Само собою разуміется, такой ревностний приверженецъ византійской церкви въ своей церковной практикъ руководился порядками византійской церкви. Отсюда съ достаточнимъ основаніемъ можно думать, что въ вопросі о признавни нечистних міста, гді женщина разрішается отъ бремени, Нифонтъ руководился взглядами на это діло византійской церкви. Эти же взгляди стояли въ прямой преемственной смави съ взглядами на это діло, изложенними у Монсея (си. Девить, гл. XII; срав. гл. XV).

Всв указанные нами взгляды на женщину, выходя изъ понятія о женскомъ существъ, какъ о ченъ то низконъ, нечистонъ и съ нравственной, и съ естественной стороны, должны были отразиться и во взглядахъ русскихъ христіанъ на христіанскій бракъ. Если лучшіе русскіе люди изъ первыхъ христіанъ уже въ силу одного только возведенія идеала христіанскаго въ общехристіанскую обязанность "худъ рачали" о бракъ, бъгали его, то союзъ съ существоиъ низкимъ и нечистниъ твиъ болве не когъ казаться нашинь внижнымъ людамъ чёмъ то священнымъ, прямымъ божественнымъ установленіемъ, образомъ тёснёйшаго духовнаго союза Христа съ церковію. Нравственная божественная сторона брака, какъ невидиная, заслонялась другою стороною въ понятіяхъ и въ сознанія русскихъ людей того времени. А отсюда самынъ естественнымъ выводомъ было сложившееся въ то время въ умахъ большинства интеллигентныхъ русскихъ людей убвядение, что для полученія спасенія необходимо христіанину вести безбрачную жизнь. Въ "житін" Монсея Угрина эта общая инсль проглядиваеть очень ясно <sup>1</sup>). Въ частности же: въ отвётъ па предложение женитьби Монсей, какъ представлено въ "дити", говорить слёдующее: "который нужь, послушавъ жены исправился вогда; Аданъ первозданный жены послушавъ, изъ рая изгнанъ бысть. Сампсонъ силою паче всёхъ преуспёвъ, и ратныкъ одолёвъ, женою преданъ бысть иноплеменникомъ. Соломонъ премудрость глубину постигъ, женъ повинувся, ідоловъ поклонися. Иродъ иноги побъды сотворивъ женъ поработився, Іоанна Предтечу усъкну: како убо азъ свободь буду, егда рабъ сотворися женъ, ея оть рожденія не познахъ <sup>2</sup>)".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ прологѣ въ «Житію» Монсея Угрина читаемъ: «нанначе врагъ нечистий обиче страстію нечистою, блудною, брань воздвизати на человѣка, яко до того сиверною помраченъ человѣкъ не взираетъ во всѣхъ дѣлѣхъ своихъ на Бога: понеже чистіи сердцемъ Бога узратъ. Подвизася на той брани наче иныхъ, злопострадавъ довольно, яко добръ воинъ Христовъ, сей блаженный отецъ нашъ Монсей, дондеже до конца побѣди нечистаго врага силу и намъ образъ остави» (Патерикъ Печерскій, 104 л. на обор.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Патерикъ Печерскій, 105 л. и на обор.; Рукоп. Новг. соф. библ. № 1365, л. 162; № 1364, л. 192—193.

Правда, средній болёе или менёе разсудительный взглядъ на брачную семейную жизнь и на безбрачіе быль уже и въ древней Руси. Какъ на принъръ такого взгляда ножно указать на слълующія знаменательныя слова изъ поученія знаменнтвйшаго древне-русскаго князя Владиніра Мононаха въ детянь: "ни одиночьство, ни чернечьство, ни голодъ, яко иніи добрія терпать, но иалынь дёлонь улучети иелость Божів" 1). Въ "повёсти же чудесной о блаженновъ князъ Давидъ Святославичъ, внукъ Ярослава Владиніровича" составителенъ ся прано высказывается опроверженіе инвнія твхъ, которие, уняжая брачную семейную жизнь, счетали возноженить спасение только въ понашестве, въ пределахъ понастыря: "мнози невъгласи", читаемъ здъсь, "глаголють: не нив жены, и кроив піра пребывая, заповёди Господни исправити можетъ; а съ женою и съ чади живуще не ножетъ спастися. Сей же князь, нже б'в четвертый отъ св. Владнијра, не въ нерь ин пребывая, не въ сей ин земля Чернеговстви господствуя, еже тогда бяще княжение кроив Киева? и како заповъдь владычню всправи во всемъ, не нив ли жены, не чада ли породи, како спасеся и ваковой славъ сподобленъ бисть отъ Вога"<sup>2</sup>). Но этоть взглядъ на брачную и безбрачную жизнь, составлявший результать убъждений санаго пезначительнаго меньшинства русскихъ людей того времени, оставался одинокамъ. Значительное большинство русскихъ интеллигонтныхъ людой, сдёлавшись съ введеніенъ христіанства въ Россію христіанами, подъ вліянісиъ первыхъ христіанскихъ пропов'ядниковъ, подъ вліяніемъ господствовавшихъ въ тогдашней литератур'в взглядовъ, держалось того взгляда, что не заслуживающій похвалы сань по себё брачный союзь становится преградою въ спасению въ виду того, что этотъ брачный союзъ долженъ быть заключенъ съ источнымъ началомъ нравственнаго соблазна — женщиною, существовь низшикь, нечистыкь по физической и по нравственной своей природъ.

<sup>4)</sup> П. С. Р. Л. Լ 101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Книга степенная, царскаго родословія содержащая исторію россійскую. Москва. 1775 г. Ч. І, 235.

Но христіанскій идеаль безбрачія, хотя въ силу указанныхъ нами обстоятельствъ и былъ настолько распространенъ, что сдёлался господствовавшимъ въ убъжденіяхъ самаго значительнаго большинства тогдашнихъ русскихъ людей, тёмъ не менёе уже, по самому свойству своему какъ и всякій идеалъ, не могъ быть выполненъ всёми въ дёйствительной жизни. О такомъ христіанскомъ идеалѣ Самъ Основоположникъ христіанства высказался въ условной формѣ: "могій вмѣстити, да вмѣститъ" 1). Онъ же Самъ при этомъ замѣтилъ, что "не вси вмѣщаютъ словесе сего (рѣчъ была о безбрачів), но имъ же дано есть"<sup>2</sup>). Какой же выходъ изъ этой дилемим могли находить и дѣйствительно находили русскіе люди того времени?

Одобряя въ идев безбрачіе, благоговіз предъ этимъ христіанскимъ идеаломъ, считая его какъ бы единственнымъ средствомъ къ спасению, многіе русскіе люди на самонъ ділів стремились провести и выполнить этотъ идеалъ въ жизни и съ первыхъ же дней сознательной жизни шли въ конастырь <sup>3</sup>). Но значительное большенство тёхъ же русскихъ людей, даже въ средё такъ называемой интеллигенція, по правственнымъ условіямъ и естественнымъ обстоятельствань своей жизни не могло осуществить на себв идеаль безбрачія, хотя во взгляде на этоть идеаль и это большинство вполеф сходилось съ избраннымъ меньшинствомъ, осуществлявшенъ на санонъ дълъ взлюбленный идеалъ. Такинъ образонъ это большинство русскихъ людей было поставлено въ затруднительное положение: съ одной стороны въ силу естественныхъ и нравственныхъ условій жизни человъка на земль, оно должно было жить и дъйствительно жило въ бракъ, въ семейной жизни; съ другой стороны въ силу теоретическихъ убъжденій, составлявшихъ плодъ господствовавшихъ идей того времени, оно съ сомнѣніемъ относилось въ возножности присутствія духовнаго и правственнаго элемента

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Mate. XIX, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ же, XIX, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. Жатіе Феодосія, вгумена Печерскаго въ «Чтеніяхъ общества исторіи и древностей россійскихъ за 1858 г. кн. Ш, 1-6 л. (Ср. Патерикъ Печерскій съ листа 23 на обор.).

въ своей брачной, семейной жизни. Очень можеть быть, что такихъ строгихъ логическихъ выводовъ отъ пониманія существа женской личности въ смыслѣ чего-то нечистаго къ отрицанію въ бракѣ, въ брачной жизни всякаго нравственнаго и духовнаго элементовъ русскіе интеллигентные люди первыхъ временъ введенія христіанства въ Россію не всѣ и не всегда могли дѣлать, но несомнѣнно то, что всѣ, ознакомившіеся съ перешедшими въ Россію изъ Византіи виѣстѣ съ христіанствоиъ восточными представленіями о женщинѣ, должны были усвоить приниженный взглядъ на бракъ, на брачную, семейную жизнь. Усвоенію подобнаго рода взгляда на бракъ и на брачную жизнь много помогли самородныя русскія понятія, принижавшія бракъ въ силу идеализація христіанства, въ силу возведенія именно идеала безбрачія въ общехристіанскія требованія, необходимыя для выполненія каждому христіанны, желающему получить спасеніе.

Въ нассё простаго славяно-русскаго народа, особенно же удаленнаго отъ центра христіанства въ Руси — Кіева, не ногло быть, съ введеніенъ христіанства въ Россію, ни браковъ нежду налодётними женихонъ и невёстою, ни книжныхъ византійскихъ восточнихъ взглядовъ на женщину, какъ на существо низкое, нечистое въ нравственномъ и естественномъ симслё. Но за то здёсь не ногло быть въ большинствё случаевъ и признанія за браконъ значенія божественнаго установленія, не могло быть признанія за нимъ значенія христіанскаго тавиства.

Пятнадцатое правило интрополита русскаго Іоанна говорить: «і еж жрут бёсом и болотовъ и кладевен, иж ся поникають безь благословеніа сочтаніе; и иного поймають отъ жены, иж отистаютьс, иж своих жень пущають і прилепляются ипёмъ.... ты вёси тёмъ всёмъ чужемъ быти нашеа непорочныя вёры»<sup>1</sup>). Правило тридцать первое того же интрополита еще яснёе предыдущаго характеризуеть взглядъ на бракъ, отношеніе къ христіанскому браку въ средё простаго русскаго народа того времени и способъ совершенія брака въ этомъ простомъ народё. «Якоже реклъ еси», писалъ интрополить къ Іакову черноризцу: «иже не бывает на простых людехъ благословеніа и вёнчаніа, но боярои токио и князем вёнчатие, но

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, П, прим'я. на стр. 872. Google

нростым ж людем аки меньшицы пониають (жены своа) с плясаніемь і гуденіем і плесканіем. Разум даем всяко, і речен: иж простіи простуемь і и нев'яжда сим творят совокупленіе, іже Божественную церкви кром'є благословеніа творяще свадбу, таино понианіе нареченіе <sup>1</sup>).

Таково было отношение въ христіанскому таниству брака въ средѣ простаго русскаго народа въ XI вѣкѣ, т. е. спустя цѣлое уже столѣтіе послѣ введенія въ Россію христіанства. Во имя старины простые русские люди уклонались отъ церковно-обрадовыхъ фориъ христіанскаго тавиства брака, уклонялись, не понимая его истиннаго значенія. Въ произведенія XII в'яка, однородномъ по характеру содержанія съ церковными правилами митрополита Іоанна, въ "прошанія Кириковонъ, еже въпроша епископа Новгородскаго Нифонта и инъхъ", уже нътъ указаній на существованіе такого взгляда на бракъ и такого отношенія въ христіанскому таннству брака въ средъ простаго русскаго народа, на какіе указываеть интрополнть Іоаннъ. На этомъ основания преосвященный Макарій въ своей "Исторін русской церкви" сдёлалъ заивтку, что въ XII въкъ уже прекратился и въ простоиъ русскоиъ народъ обычай языческихъ бракосочетаній, соединенныхъ съ извёстными символическими обрядами, и что простой народъ пересталъ бъгать христіанскаго таниства брака 2). На самонъ же деле им нивенъ изъ XII въка "панатникъ юридическаго права, хотя и отличный отъ правилъ Іоанна и вопросовъ Кирика, но который твиъ не менве съ несомивнностью можеть указывать на существование въ это время языческихъ обрядовъ брака. Въ уставной гранотв споленскаго князя Ростислава Мстиславича, данной епископіи смоленской въ 1150 г., въ числъ судовъ или "тяжъ", подлежащихъ въдению церкви, упошинается, и именно третья "тяжа" такого

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Макарій, Исторія русской церкви. П. 876. Въ этонъ явленія древне-русской жизни нёкоторие думали видёть вліяніе византійскихъ обичаевъ, но ксторниъ раби вступали въ брачний союзъ безъ церковнаго благословенія и вёнчанія (Буслаевъ, Истерическіе очерки русск. народной словесности и искусства. Спб. 1861 г. П. 67). Но такое мийніе явленіямъ чисто русскимъ назазиваетъ не самостолтельное, иноземное происхождевіе.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, Ш, 250.

- 356 -

рода: "аще вто поимется чрезъ закенъ" <sup>1</sup>). Эта статья уставной грамоты тёмъ болёе важна въ дёлё указанія на дёйствительно существовавшіе случан, которые ею запрещались, что въ ряду другихъ статей по семейнымъ дёламъ, составляющихъ повтореніе церковнаго устава Владиміра, она представляются въ нёкоторомъ смислё новою и самостоятельною статьею.

Правда ножно сдёлать предположение, что остатен языческаго взгляда на бракъ, уклонение простаго народа отъ христіанскаго, совершаемаго съ взейстными церковными обрядами, таниства брака, составляли въ ХП въкъ исключительное и ибстное явленіе одной - тольво Сиоленской области внязя Ростислава Мстиславича, нежду твиъ какъ по всей остальной тогдашней Руси господствовавшими взглядами на бракъ и господствовавшими обычаями совершенія брачныхъ союзовъ были взгляды и обычан христіанско-церковные; но такое предположение оказывается ошибочнымь. Мы инвень заивчательний по указанію на разсматриваеный нами вопрось паиатникъ XIII въка, составляющій произведеніе не одного лица, но цёлаго собора, какъ объ этонъ ножно заключить по санону заглавію панятника: "Правило Кирила, Митрополита Русьскаго, Фегноста Переяславскаго, Синеона Полотьскаго, на поставление Епископа Серапіона Володимирскаго"<sup>2</sup>). Въ это соборное "правило", по всей ввроятности по иниціативе Далиата, епископа новгородскаго, занесено слёдующее извёстіе о брачныхъ обычаяхъ. ниввшихъ ивсто въ предълахъ новгородскихъ, въ которыхъ нъкогда епископствовалъ и писалъ свои отвёти на вопросы Кирика Нифонть: "се слышахотъ въ предълъть новгородскихъ невъсты водать въ воді, в нині не вілинь тому тако быти, или то проклинати повелёваемъ. Се слышахомъ въ субботу вечеръ собираются

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Для яснаго поннианія указанной статьи им представань ее въ связи съ другами статьями, насавшимися дёль семейной жизни русскахъ людей того времени: «первая тяжа—роспусть, другая тяжа аже водить кто двё женё, третья тяжа аще вто поймется чрезъ законъ; а четвертая уволочская, ажъ уволочить вто дёвку, а натое ажъ ту женку». Дополненіе въ актакъ истор. 1, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Русскія достопамятности, задаваемыя обществомъ исторія и древностей россійскихъ. Москва. 1815. Ч. 7, 106.

нуже и жены вкупь и іграють безстудно и скверно двють, в нощь святаго воскрессныя, яко днонисовъ праздникъ празнують нечестивин оллены вкупб, мужи и жоны; яко и кони вискають и ржуть и скверну діють; ныні да останутся того" 1). Въ наматникахъ законодательной деятельности церкви XIII и XIV вековъ, наприивръ въ "Правилѣ Мансина митрополита русскаго", существують указанія на то, что въ XIII-XIV в. взглядъ на бракъ, какъ на христіанское талиство, требующее извістныхъ церковныхъ обрадовъ, въ простоять народъ былъ далеко еще не всеобщъ. Судя по тому, что Мансимъ съ особенною силою и настойчивостью въ своемъ "Правилъ" ратовалъ противъ лицъ, избъгавшихъ церковныхъ обрядовъ таннства брака, можно думать, что такихъ ляцъ въ его время было не нало, особенно же въ простоиъ народъ. "Аще женъ держите въ блуд(ф), безъ благословения церковнаго", писалъ Максинъ, - "ТО ЧТО ТИ ВЪ ПОМОЩИ ССТЬ; НО МОЛИСЯ ИМЪ (Т. С. ИЗОВГАВШИМЪ обрядовъ церковнаго вънчанія) и нуди ихъ, аще и стари суть и илади, да в'енчаются въ церкви" 2). Даже въ XV в. были еще такіе нежду русскими, особенно въ средѣ простонародья, которые ножеть быть, считаясь христіанами, въ сущности не признавали и даже визшинить образонть не выполняли церковно-обрядовыхъ фориъ христіанскаго тавиства брака, а жили съ женами, взятним по язнческимъ обичаямъ брака. Въ посланія въ новгородскимъ священнякаять интрополнть Фотій писаль оть 1410 г.: "... а воторый не по закону живеть съ женою, безъ благословенія поповска понялися, твиъ опитемія три лёта вакъ блуднику, да паки совокупи ихъ <sup>8</sup>), а учите ихъ и приводите въ православію, съ благословениеть поннатись съ женами, а не съ благословениеть въсхотять жети, ино ихъ разлучити" 4). То же самое писалъ Фотій (1410-1431 г.) въ поучения священникамъ и инокамъ: "слышахъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Коричая (рукописная) Румянцевскаго музеума. 1620 г. № 288, л. 410 на обор. См. Востоковъ, Описаніе Румянцевскаго музеума, 821.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, 1V, врим. на стр. 367.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. е. соединить ихъ бракомъ христіанскимъ съ соблюденіемъ церковнообрядовой стороны таниства брана.

<sup>4)</sup> Акти археографической экспедиція. І, прибав. 461-462. GOOGIC

неподобнаго неподобнёйшее, еже яко закону Божію нёконхъ ругателёхъ, вже не хотящихъ совокуплятися отъ Божію церкви, законовъ Божьниъ, и поннати собё жени, но опроче закона Божія дёющихъ, иніи по нужи, а по нопрасьству, и ласкосердьствонъ лукаваго пойнають себё жени, и се убо си отъ инудь яко закону Божію разрушители и ругателіе, и сіе мирьской казни великой подлежать, и вы сихъ отъ церкви удаляйте,... дондеже съ покояніенъ и со слезани законнымъ обравонъ совокупятся " 1).

Кронть этихъ болтье или ментье прявыхъ указаній на отсутствіе христіанскихъ браковъ, соединенныхъ съ соблюденіенъ извъстныхъ церковныхъ обрядовъ, въ наредѣ руссконъ, уже спустя долгое врещя послѣ введенія въ Россію христіанства мн интенъ особенно отъ XIV, XV и даже XVI в. иножество поученій и посланій, предназначавшихся для чтенія, вразумленія в руководства какъ одного частнаго лица, такъ и иногихъ лицъ и даже цёлыхъ обществъ и областей, изъ которыхъ можно дѣлять выводы объ отсутствія въ народѣ браковъ въ симслѣ христіанскаго таинства на основаній иѣкоторыхъ данныхъ, затрогиваемыхъ въ этихъ поученіяхъ и посланіяхъ.

Таковы напривёрь окружная гранота Ростовскаго архіепископа Феодосія духовенству оть 1458 г.<sup>2</sup>), посланіе витрополита Симеона въ Периь въ духовенству и ипрананъ оть 1501 г.<sup>3</sup>), посланіе витрополита Іоны въ Ватку оть 1452<sup>4</sup>) гранота Новгородскаго архіепископа Макарія въ Вотскую пятину оть 1534 г.<sup>5</sup>), гранота Новгородскаго архіепископа Феодосія туда же отъ 1548 г.<sup>6</sup>) и иногія другія поученія, посланія и граноты. Общее всёхъ этихъ поученій, посланій и гранотъ заключается въ томъ, что всё онѣ, между прочимъ, направлены были въ свое время противъ беззаконныхъ съ христіанской точки зрёнія браковъ.

Нельзя конечно съ положительностію утверждать, что до са-

- 5) Дополнение въ актамъ историческимъ. 1, 20.
- <sup>6</sup>) Tans ze, 59-59.

Digitized by Google

- 358 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дополн. въ актамъ историч. І, прибав. 829; Рукоп. Новг. соф. библ. № 1281, л. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ARTH ECTOPENECEIe. I, 115.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Акти исторические. I, 167.

<sup>4)</sup> Тамъ же, въ прибавлевіяхъ, 491-492.

наго XVI въка, съ котораго 1) совершенно почти прекращаются известія о случаяхъ браковъ въ простоиъ народе безъ церковнаго обряда вёнчанія, не признававшихъ и избёгавшихъ брачныхъ союзовъ въ синске христіанскаго таниства, совершаенаго съ извёстними церковными обрядами, въ насси простаго русскаго народа было значительное большинство. Но необходино принять за несомивные то, что до санаго татарскаго ига, съ котораго началось развитие религіозной, христіанской иден въ нассь народа, браки въ простонъ народъ если и совершались съ извёстными церковными обрядани, то эти церковные обряды не уничтожали у христіанина двоевёрія, т. с. языческаго пониманія брака. Вракъ, понимаений съ точки зрвнія русскаго язычника, нивлъ за себя вёковую древность исторін; понятія о немъ всосались въ плоть и кровь русскаго человъка. Между твиъ христіанство введено на Руси слишковъ бистро и безъ достаточной подготовки къ нему народа. Народъ большею частію Принималь христіанство, не совсёмь поникая его, приникаль потому, что принимали его другіе. Тф, на которыхъ лежала обязанность разъяснять народу симслъ христіанской вёры, законы и предписанія христіанства, т. е. наши первые пропов'ядники, по большей части греки, не понинали надлежащимъ образомъ потребностей русскаго народа. Но если бы даже эти насущных потребности русскаго народа времени введенія въ Россію христіянства и били сознани вполнё пропов'ядниками, то сами пропов'ядники въ большинствъ случаевъ не могли действовать сообразно этикъ потребностякъ по ненивнію средствь для живаго общенія съ русскимь народомь. Наши первые митрополиты и большая часть епископовъ почти всв были греки; ихъ и въ Руси занималъ животрепещущій въ то время въ Византіи вопросъ о заблужденіяхъ латинянъ. Здёсь и лежитъ причина того, что наши первые проповъдники писали болъе всего посланія и обличенія противъ латинянъ, писали эти посланія и обличенія, равно какъ и всё другія сочиненія свои, на родноиъ своень языве, греческовь, непонятновь большинству русскихъ. Подъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стогдавъ есть послёдній офиціальный памятникъ, уноминающій о существованіи въ народё якическихъ обичаевъ брака.

вліяніенъ первихъ у насъ проповёдниковъ христіанства изъ грековъ, даже русскіе люди такъ сильно увлекались стреиленіенъ обличать латинянъ въ ихъ догиатическихъ и церковно-обрядовыхъ заблужденіяхъ, что и они вдались въ полемику съ латинявани <sup>1</sup>). А нежду тёмъ какъ интеллигентныя силы церковныхъ линъ ебращены были на предупрежденіе не грозившей еще опасности, — русскій народъ, особенно простой, жилъ въ это время внутри своихъ сеиействъ по язычески, и немногіе изъ пропов'ёдниковъ обращали должное и ревностное вниманіе на это <sup>2</sup>).

Отсюда вполнѣ справедливою и вполнѣ объяснимою представляется намъ картина русской жизни послѣ введенія въ Россію христіанства, начертанная въ "Словѣ нѣкоего христолюбца, ревнителя по правоі вѣре"<sup>3</sup>).

Прининая во вниманіе всё указанныя свидётельства объ обичаяхъ языческихъ браковъ нежду русскими послё ебъявленія въ Россія христіанства единственною, госуда рственною религіею и обстоятельства, вызвавшія указанныя въ этихъ свидётельствахъ явленія, им не имбенъ права, да и не моженъ, по недостатку необходимаго количества историческихъ свёдёній, говорить до самаго татарскаго пашествія о радикальномъ изибненіи подъ вліяніемъ христіанства семейнаго быта всёхъ вообще русскихъ. Христіанство со времени объявленія его въ Россіи государственною релитією и до татарскаго нашествія не успёло еще христіаннзовать духа, созна-

<sup>5</sup>) Сборника (рукописний) Кирило-Белозерской библіотеки (Шамліевскій), № 1081 л. 28 на обор. по 82.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Таковъ былъ вреподобный Феодосій, игуменъ Печерскій, писавшій носланіе къ великому князю Изаславу о вёрё варяжской. См. посламіе его у преосв. Макарія въ «Исторіи русской церкви», П, прим. на стр. 837—339.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лучшіе наши пронов'ядники, русскіе уже по самому пронскожденію своему и слёдовательно внолий знавшіе русскую жизнь и ту среду, из которой прівню держалось язичество-среду семьи, и эти лица, какь напримірь Лука Жидата, епископь Новгородскій (Макарій, Исторія русской церкви, І, 278-279; Русскія достонамятности, І, 1-16), митрополить Иларіонь (Прибавленіе из творенію св. отцевь за 1844 г. П, 201-299) и Кириліь Туровскій (Пакатники россійской словесности XII віка, 3-107), въ поученіяхь своихь, которыя говорились всенародно съ церковникь казедрь, раскривали или общія обязанности кристіанства, или обще-догматическія христіанскія истини безотносительно къ пониманію среди.

нія, склада убъжденій и вообще всего существа русскаго человѣка, особенно удаленнаго отъ центра тогдашней государственности и церковности. Браки среди тѣхъ русскихъ людей, которые жили внѣ и далеко отъ центровъ христіанства и общественно государственной жизни, чаще всего даже и по формѣ оставались, какъ ин старались показать, тѣ же саные, какіе были и въ язиче́ствѣ. Если же форма браковъ бивала иногда другая, христіанская, совершавшаяся съ соблюденіемъ извѣстныхъ церковныхъ обрядовъ, то сущность брака, понимаемаго въ симслѣ высоко-христіанскаго таянства, оставалась чуждою и невоспріемленою для этихъ русскихъ людей. А отсюда можно заключить, что и весь семейный быть этой половины русскихъ людей оставался отъ введенія въ Россію христіанства и до самаго татарскаго нашествія ночти тоть же самый, какой былъ въ періодъ язическаго состоянія Руси.

Но не то было, какъ мы уже видёли, въ средё такъ называеныхъ интеллигентныхъ русскихъ людей того времени и вообще тёхъ русскихъ, которые жили въ самыхъ центрахъ или близъ центровъ тогдашней общественной и государственной жизни. Поставленные обстоятельствани жизни и теченісить дёль въ самый круговороть движенія, произведеннаго христіанствоиъ, эти русскіе люди волею нии неволею должны были непреийнно подвергнуться вліянію и отразить на себъ, въ своей семейной жизни, слъды вліянія, произведеннаго въ Россія христіанствоиъ. Въ качествъ христіанъ, не только по внутренныхъ побужденіянъ, но даже и офиціально такъ сказать долженствовавшихъ сдёлаться и быть такими, эти русскіе люди не могли, если бы и хотёли даже, изолировать себя, свою жизнь отъ вліянія христіанства и его фориъ. Отсюда по семейному быту этой половины русскихъ людей ны ноженъ и должим судить о качестве вліянія христіанства на семейный быть русскихъ за первый періодъ времени отъ объявленія въ Россіи христіанства господствующею религием и до нашествія татарь.

## Димитрій Дубакинь.

(Продолжение сладуеть).

## Свёдёнія о нёкоторыхъ рёдкихъ экземплярахъ церковно-славянскихъ книгъ, хранящихся въ библіотекѣ сиб. Духовной Академін.

ХУШ впыка 1).

№ 63. Евангеліе напрестольное—въ листъ, напочат. въ Москвё, въ 1701 году, н. августа. 1 и 457 листъ съ взображеніенъ 4-хъ евангелистовъ (въ счотѣ) и съ киноварными оглавленіями.

Сопиковъ I № 301. Пекарскій<sup>2</sup>) II, стр. 53—съ ссыяков на Сопикова (только № у него показанъ невёрно: 501 вм. 301); Ундольскій и Каратаевъ, — съ ссыяков на того же Сопикова, — безъ счота листовъ. Книга налонзвёстная.

Первый листь—заглавный: вверху его ръзанное на деревъ изображеніе св. Троицы, въ видъ 3-хъ ангеловъ; внизу—киноварная заставка съ надписью: Евгліе Імса Хрта. Затънъ — заглавіе, которое одинаково съ заглавіемъ перваго никоновскаго евангелія. «Во славу человънопюбца... и проч. Нанечатася въ типографіи царотвующаго вел. града Москвы... въ лъто отъ сотворенія міра 7209, отъ Рождества же по плоти Бога Слова 1701, инд. 9, мъс. августа». По расположению и содержанію оно одинаково съ евангеліями 1703 и 1711 (подр. описан. у Пекар. П. № 200).

Броий 4-хъ изображеній свангелистовъ, въ этонъ изданіи есть другія изображенія (налыя) предъ каждынъ свангеліснъ, рёзан. также на мёди, именно: передъ 1-мъ—Рождества Христова, передъ 2-нъ и 3-мъ—Брещенія Господня, передъ 4-мъ—Воскресснія Христова.

Замюч. Экземпляръ полный, довольно чистый и кривкий (за исключ. лл. 222-224, которие порваны), — въ кожаномъ съ досками переплети. Ак. б. № 512.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Наука и литература при Петрѣ Великомъ».



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Свёдёнія о кнегахъ XVII вёка напечатаны въ «Христ. Чт.» 1879 г. (ч. І, стр. 780-806; ч. II, стр. 223-244).

**№ 64.** Анеологіонъ — въ листъ, нанеч. въ Москвё, въ 1701 г. н. октября: 6, 485 и 286 лист. съ изображеніемъ. На изображенія представленъ 1-й всел. соборъ; на немъ предсёдательствуетъ ов. царь Константинъ — въ коронѣ и съ крестонъ въ правой рукѣ; кругонъ трона его — архіерен съ иконами въ рукахъ; внизу изображенія стихи:

> Бога всетворца достойно есть пёти, Указанный чинъ отъ святыхъ виёти, Святи соборы сіе утвердища, Пёсни въ празднества церкви предложница.

Книга по каталоганъ неизовестная: объ ней подъ этинъ названіенъ нигдё не упоминается. Сопиковъ упоминаетъ объ ней подъ именемъ Минеп общей, I, № 635. За нимъ тоже повторяютъ: Пекарскій — П, отр. 59, Каратаевъ — № 1179 и Ундольскій 1298, — посябдніе два — съ ссылкою на библ. новг. Соф. Собора. Пекарскій по ошибкъ показываетъ книгу съ 4-ку.

Въ заглавномъ листъ читаемъ: «...Издадеся инига сія Аноологіонъ, сі есть Цвътословъ, во всемъ крузъ лѣтнемъ по мъсяцеслову предпразднествомъ, и праздникомъ господьскимъ, и богородицынымъ, и святымъ угодникомъ Божіниъ, нѣкоторымъ особыя и общія службы, кому когда и како по церковному уставу пѣти повелѣвается. Въ царствующемъ вел. градѣ Москвѣ. Въ лѣто отъ сотв. міра 7210: отъ рождества же по плоти Бога Слова 1701, инд. 10, иѣс. октовріа».

Книга, какъ видно изъ санаго оглавленія, раздёляется на деё части: первая закаючаеть въ себъ службы «во всемъ крузъ лътнемъ по мъсяцеслову», съ праздникани господскими, богородичными и проч., втораяслужбы общія. Первая часть-большая, на 485 лист., вторая-пеньшая, 286 лист.; из той и другой есть оглавление, каждое съ особою нунераціею (2 п 2 люта), но съ однимъ выходнымъ листомъ. Первая начинается службою новому лёту (1-го сент.), оканчивается службою Нерукотворенному образу Спасителя (16-то авг.); вторая содержить службы общія, которыя въ этонъ изданія собраны в отпечатаны отдёльно, —въ видъ дополнения въ Анеологіону. Эго послёднее Пекарскій называеть Минеею Общено, именно: описывая Анеологіонъ 1706 года (П. № 106), онъ занъчаеть: «въ экзения. Акаденія Наукь приплетена также Минея Общая; заглавнаго листа въ ней мють: въ 7. 2 листа (оглавленія), текоть на 286 листахъ... бунага и шрифтъ въ обонхъ одни и твже». Саный Анеодогіонъ 1701 ивсколько различается отъ Анеологіона 1706 года. По экземпляру нашей библіотеки въ Анеологіонъ 1706 года кругь праздничныхъ службъ заканчивается 29-ма августа. Затвиъ въ видв прибавленія (въ томъ же послёдовательномъ счотё листовъ) помёщены дете службы свят. и чуд.

Николаю — на 6-е дек. и 9-е ная <sup>1</sup>), — тёмъ и заканчивается; всего въ немъ не 571 листъ, какъ показано у Пекарскаго, но нёсколько болёс.

Замяч. Экземпларъ описиваемой кинги-полный и чистий, но разбитий, въ старомъ вожаномъ перевлетъ. На обор. верхней кришки надинсь (менков скороянсьв): «Сна Минеа общая Новограда Каменнаго города церкви Мариі егинетские что за соборомъ, церковная», —а на 1-иъ чистомъ листѣ —другая наднись (крупнов скорописки): «Сіл Книга глаголемая Миніа общая Новгородскаго Святософійскаго собора, казенная»; Ак. б. № 637.

**№ 65. Ириологій**— въ 4-ку, напеч. въ Москвѣ, въ 1702 году, н. января: 4 (ненун.) и 300 лист. Счотъ листовъ вверху, а внизу поиѣта по тетрадянъ (38).

Въ библіографіи книга мало извёстна. Ундольскій (№ 1323) и Каратаевъ (№ 1200)—безъ счота, съ ссылкою на библ. Новг. Соф. собора. Пекарскій (П. стр. 71) ссылается на Сопикова и Каратаева.

Первый ластъ—заглавный: «Во славу святыя... и проч. Издадеся книга сія Ириологій типографонних тисненіенъ въ царствующенъ воликомъ градѣ Москвѣ. Въ лёто отъ сотворенія ніра 7210, отъ рождества же по плоти Бога Слова 1702. Инд. 10, иъс. Іаннуаріа».

Второй и третій (ненун.) листы — «Оглавленіе вещей обрётающихся въ книзё сей, глаголемой Ириологій».

Четвертый листь (ненум.)—изображение св. Іоанна Дамаскина, р'взанное на деревѣ, съ слёдующимъ двустишиемъ внизу:

Святый Іоаниъ духовна цъвница,

Пъсния постъ тря въ Бозъ свята лица.

Тексть на 300 листать; послёдняя статья: «Прицёвы на 9-й пёсни на Господскія праздники, и Богородичны».

Замяч. Экземпляръ полний; листи по м'естамъ ветхи, — въ старинномъ кожаномъ съ досками перепдетъ. На обор. ваглавнаго листа надинсь: «Казениа». Ак. 6. № 752.

Ne 66. Канонникъ-въ 8-ку, напоч. въ Москвё, въ 1702 году, и. декабря. 1 и 282 листа, ---счотъ листовъ вверху, а внизу поибта по тетрадянъ (36).

Въ бабліографія книга неизепстна.

÷

Первый инсть—заглавный. Въ венъ: «Во славу святыя единосущныя, животворящія, и нераздёлиныя Тронцы, Огца, и Сына, и святаго Духа: повалёніенъ благочестивёйшаго великаго Государя Петра Алексіевича, всея великія, и малыя, и бёлыя Россіи самодержца. При благороднёйшенъ Государё Царевичё и великонъ князё, Алексіи Петровичё. Благословеніенъ же преосвященныхъ архіореевъ между патріаршествонъ. Нанечатася книга сія Канонникъ въ царствующенъ великонъ градё Москвё: въ лёто отъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ оглавление служби эти отдёлены чертою оть общаго оглавления (л. 8-ё).

сотворенія міра 7211. Отъ́рождества же по плоти Бога Слова, 1702, инд. 11, мѣсяца декемвріа».

Каноннивъ этотъ перепечатанъ съ канонника московскаго изданія 1694 г., а потому по содержанію одинаковъ съ нимъ<sup>1</sup>).

Между 40 и 41 инст. находится (не въ счотв) изображ. Божіей Матери съ предвъчнымъ Младенцемъ. Изображение въ рамкъ, ръзано на деревъ; внизу его слъдующія 4 стиха:

> Маріа Дёво, Христа Бога Мати, Враговъ ня грёховъ изволь сониъ отгнати; Яко древле скузъ отъ святаго града, Да будетъ и инъ пъти тя отрада.

Замъч. Экземпляръ полный, — въ старинномъ кожаномъ съ досками переплети, съ застежками; јисти въ начали и средний ветхи. На первихъ 4-хъ лестахъ надпись: «1708 года февраля въ 27 день далъ книгу сію канунникъ по благословевію отца архимандрита Иринарха псаломщикъ Нектарій по родителехъ своихъ». Другая на посл. чистомъ листи: «Сій каноникъ святия общтели сея <sup>3</sup>) обритается у еродиякона Симеона 1776 году». Ак. б. № 869.

67. Патеринъ или Отечникъ печерский — въ листъ, напеч. въ Біевъ, въ 1702 году, и. декабри. Изданіе 3-е: 26, 273 и 15 листовъ, съ 48 грав. въ текстъ и съ планомъ пещеры преп. Θеодосія (въ одинъ большой листь, вложенный между 40 и 41 лист.).

Полное описаніе этой книги у Пекарскаго (П, № 55 и 56). Здёсь Пекарскій упоминаеть объ одномъ экземплярѣ Патерика (И. П. Каратаева) съ планомъ нещеры преп. Өсодосія, произведеніе рѣщика іером. Никодима Заруцкаго; на планѣ нашего экземпляра Патерика помѣчено другое имя, именно: Leo Tarasewicz sculpsit. На немъ изображены мѣста, съ лежащими въ нихъ святыми, двё церкви: Рождества Пресв. Богородицы и Зачатія св. Анны, затѣмъ мѣста церкви: Рождества Пресв. Богородицы со стороны входа въ нещеру: церкви Рождества Христова, преп. Өсодосія и Благовѣщенія Пресв. Богородицы. Надъ каждымъ святымъ или иѣстомъ святаго — надинсь съ начальною буквою, обозначающею какимъ даромъ прославился святой; бунвы эти объяснены на особой таблицѣ.

<sup>5</sup>) Т. е. Святотронцкаго Александроневскаго монастиря.

Хриот. Чтин. № 3-4. 1880 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Объ этонъ наданія Каноннка у Соликова не упомнаается; у Каратаева и у Ундольскаго-безъ счота листовъ. Въ нашемъ экземпларъ (№ 868), кота и ветхомъ, всего 3 и 362 листа. Первие три листа-нумерованные: 1-й-виходъ, 2-й и 3-й-оглавление книги. Въ виходъ сказано: «Во славу... и пр. Издадеся книга сія Канонникъ въ ц. в. градъ Москвъ, въ лёто отъ сотв. міра 7202: отъ рождества же по плоти Бога Слова 1694, инд. 2. м. актуста». Печать въ Канонникъ крупная.

озаглавленной: «Знаменія даровъ во святыхъ лежащихъ въ пещерё сей». Изображ, рёзаны на мёди.

Замъч. Экземпляръ описываеной книги полний, чистый и хорошо сохранившійся. Онъ нёкогда принадлежалъ мятроп. Стефану Яворскому, а нотому переилетъ его очень богатый, залотообрёзный, а доски обтянути перганентонъ, на кришкахъ вибити фигури и слова вверху: Патерикъ, винзу: Житія селтиктъ. Теперь отъ частаго употребленія переплетъ потерялъ свой роскошний видъ. На 1-мъ листё (внизу) сохранилась собственноручная надинсь Стефана Яворскаго (Смиренний Стефанъ митр. рязанскій и муром.); на дальнёйшихъ листахъ — другая, слёдующая: «Сня книга Кирилова монастиря Белоозерскаго архимандрита Иринарха. 1721 года августа въ 1 день; подинсалъ своею многогрѣшною рукою». Ак. б. № 2295.

68. Евангеліе напрестольное—въ бол. листо, напечат. въ Москвъ, въ 1703 году, н. августа. 1 н 268 лист., —съ изображ. 4-хъ евангелистовъ, въ счотъ; помъта листовъ вверху, а внизу—по тетрадянъ.

Сопик. I, № 304. Пекарскій II, стр. 86, Ундольскій № 1346 и - Каратаевъ № 1222—всё три съ указаніемъ на библ. Новг. Соф. Собора.

Первый листь—заглавный; вверху его—нзображ. Воскресения Христова, подъ нимъ—киноварная заставка съ словами: Евангеліе Інсуса Христа, и по концамъ—съ словами: *альфа* и *омега*. Самое заглавіе книги такое же, какое въ Евангеліц 1701 года (см. выше № 63): «Во славу человёколюбца... и проч. Напечатася въ типографіи царствующаго вел. града Москвы... Въ лёто отъ сотворевія міра 7211. Отъ рождества же по плоти Бога Слова 1703. инд. 11, мёс. августа».

Это изданіе заибчательно во многихъ отношеніяхъ и отличается отъ всёхъ изданій. По формату — Евангеліе это въ листь, но особенно большаго разивра: въ немъ на страницё 22 строви врупной печати <sup>1</sup>). Затёмъ каждая страница обрамлена узорчатою рамкою. Въ заглавіи имена Божім и имена царской фамиліи напечатаны киноварью. Вообще — изданіе изящное; изображенія въ немъ сдёланы отчотливо; изданіе это сходно съ роскошныма <sup>2</sup>) изданіенъ кіевсиниъ 1707 года.

Изображенія свангелистовь въ описываемонъ Квангелін представляють особенность противъ такихъ же изображеній въ другахъ изданіяхъ. Каждое изображеніе въ узорчатой ранкъ; вверху надпись О Аліос Матесй, О Аліос Маркъ и дал. На каждонъ изображенія свангелиста есть наднись (изъ двустишія и четырестинія), характеризующая благовъстинка. Такъ на изображенія св. Матеся:

«Евангеліе Матоей свять писаше,

«Рождшася въ плоти Бога возвёщаще.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ прежнихъ изданіяхъ-по 17-18 строкъ такой же печати.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Пек. II, № 111.

- 367 ---

На изображения ев. Марка:

«Во проповёдь Марко положних зачало,

«Что въ Христъ спасение стало.

На изображении ев. Луки:

«Лука сой святый сказа жизнь Христову,

«И апостольску въ піръ проповёдь нову.

На изображении ев. Іоанна:

— вверху:

«Отъ Бога Слово Бога благословитъ

«Въ началъ суща въ въру люди ловить.

— внизу:

«Богословъ святый Іоаннъ любезный,

«Чги внемли вёрне слогъ его полезный».

Замич. Экземиларъ полний, чистий и хорошо сохранивнійся, переплеть сділанъ только вчерий, т. е. книга въ корешки, но безъ кожи и съ дубовним нолудосками. Ак. б. № 513.

69. Евангеліе вседневное съ толкованіенъ блаж. Өеофилакта—въ листъ, нацечатано въ Москвё «въ лёто отъ сотв. міра 7212, отъ Р. Хр. 1703, инд. 12, м. ноября»: 8 (съ изобр. св. Ме.) лист.; текстъ: 192, 86, 209, 359 листовъ; въ концё еще 16 лист. (съ помёт. винзу по тетр. всего 2), въ два столбца мелкой цечати, заключающіе «Краткое объявленіе по азбуцё достопамятныхъ словесъ, скораго ради обрётенія». Сопик. I, № 138.

Толковое Евангеліе ранбе начечатано было въ 1649 году (Сах. № 513). Это изданіе было съ ошибками и пропусками и кром'я того самыя «свангольская словеса... не сходна въ печатномъ, томъ преводъ» (Пред. л. 5 на об.). Почему и повелёно было вновь переснотрёть его и исправить. Въ первый разъ по исправлении Толк. Евангеліе было нацечатано въ 1698 году, а во 2-й (въ исправленновъ же видъ)-въ 1703 г. Въ первоиъ (1698 года) есть предисловіе (6 лист.), въ которонъ разеказана исторія этой книга и ея исправленія. Этого предисловія нізть въ настоящемъ 2-мъ изданія (1703 года). Въ этомъ состоять разность этихъ 2-къ (исправленныхъ) изданій, которыя по тексту не отличаются одно отъ другато (Некар. II, № 66). Кроив того — въ носябдновъ взданія (1703 г.) на ненум. листь съ силлобическими стихани напечатано: «Кратк)е изложение о Толковники святия книни сся, чего изть въ предшествовавшихъ взданіяхъ. Эго «взъявленіе» очень коротенькое, въ нъсколько строкъ, имено: «Царица Маріа болгарская, вождёлё оть сердца разунёти свангельское писаніе, и унонъ архієписнова охридскаго, блаженнаго всофиланта, сказати сй толком' святов

евангеніе. Онъ же пріниъ благоразумно прошеніе ея, сёдъ избра отъ Златоустова толкованія, и сниса виратцё сказаніе четырехъ евангелистовъ сице».

Занич. Описываемый экземпларъ-полный, чистый и хорощо сохранившійся, иъ старинномъ кожаномъ съ досками переплетё, съ застежками. На 1-хъ лист. надпись: «Сія книга благовѣстникъ или толкованіе бл. Өеофилакта іздавна библіотеки Алек.-невского монастыря». Ак. б. № 125.

70. Псалтирь слѣдованная—въ листъ, нацеч. въ Москвѣ, въ 1703 году, м. октября. 1, 21 (изобр. ц. Давида) и 633 листа.

У Сопивова не упоминается. Пекарскій (П. стр. 86), Каратаевъ (№ 1209) и Ундольскій (№ 1338) упоминають, но безъ счота листовъ, съ ссылкою на библ. Моск. типогр. двора. Книга малоизопстная.

Въ заглавін книги (л. 1-й) сказано: «Издадеся въ царствующемъ великомъ градъ Москвъ, въ лъто отъ сотвор. міра 7212, отъ рождества же по плоти Бога Слова 1703, инд. 12, иъс. октоврія».

Содержавіе Псалтири и составъ — тёже, что и въ Псалтирахъ Слёдованныхъ прежнихъ изданій.

Занюч. Экземпляръ полный, но ветхій, — въ старинномъ кожаномъ съ досками переплетѣ. На обор. заглавнаго листа надинсь: «Сія книга пожалована великой княжной Татіаной Михайловной въ 1706 году», —другая внезу 16—28 листовъ: «Лѣта 1706 марта въ 1-й день. Благовървая царевна и великая княжна Татіана Михайловна пожаловала въ домъ Пресв. Богородици и чудотворца Кирилла Бълоезерскаго книгу сию въ въчное поминовеніе души своея при архимандритѣ Иринарѣе». Ак. 6. № 561.

71. Псалтирь—въ 8-ку, напеч. въ Москвё, въ 1705 году, н. февраля. 1 и 358 лист. съ изобр. ц. Давида (въ счотё); на загл. листё—заставица съ изобр. Спасителя въ архіерейскомъ облачения и съ евангеліемъ въ лёвой рукё. Счотъ листовъ вверху, а внизу помёта по тетрадямъ (всёхъ 45).

Книга по каталоганъ неизепстна. Первый листъ—заглавный: «Во славу святыя... и проч. Напечатася богодохновенная книга сія Исалтиръ, въ царств. великомъ градѣ Москвѣ: въ лёто отъ сотв. Міра 7213. Отъ рождества же по плоти Бога Слова 1705, нид. 13. иъс. февруаріа».

По содержанию Псалтирь одинановъ съ могилевскимъ изданиемъ Псалтири того же 1705 года (Пек. П. № 95). "

Замяч.—Экзенныяръ нолный, чистый, хорошо сохраннынійся, крінкій, въ старянномъ кожанномъ переплеті. На листахъ съ 38 по 41 на поляхъ — надпись: «1705. Сня книга іеромонаха Савватія кілейная»; другая надинсь— винзу: «1708 году февраля 27 день далъ сію книгу польтирь монахъ Нектарій въ Кириковъ монастирь Білоозерскаго въ вічное поминовеніе при отці архимандриті Ирвиархі». Ак. б. № 841.

72. Служебникъ въ большую 4-ку, напеч. въ Москвв, въ 1705 году,

н. марта. Сначала 2 листа: заглавный и оглавненіе, потовъ 8 листовъ нумер.: чинъ священнослужзнія, далёе — 166 листовъ: три литургів; съ 163 по 166 л : «Изъявленія о нъвінхъ исправленіяхъ въ служенів преждеосвящ. литургів». Броив того въ книгѣ 4 изображ. (не въ счотѣ)—именно: Іовн. Злат., Вас. Вел., Григ. Богосл. и Распятіе, рѣз. на деревѣ, каждое съ четверостишіенъ. Посл. 27 лист. заключаютъ въ себѣ: «Извѣстіе учительнос и како іерею и діакону служеніе въ цериви святѣй совершати».

У Сопикова (І, № 1377). Служебникъ этотъ показанъ въ листъ; за нимъ тоже повторяютъ Къратаевъ (№ 1246) съ ? Пекарский (П, стр. 123) лишь упоминаетъ по указаніянъ Сопикова и Каратаева. У Ундольскаго (№ 1383) показанъ въ 4-ку-бевъ счота листовъ. Книга малоизепстиная и ридкая.

Въ заглавія: «Во славу святыя... и пр. Напечатася святая книга сія Служебникъ, въ царств. великомъ градъ Москвѣ, въ лѣто отъ сотв. міра 7213. Отъ рожд. же по плоти Бога Слова 1705, янд. 13, м. нарта».

Это первое московское издание Служебника въ ХУШ стол., напечатанное по вновь исправленному при патр. Іоакимъ изданію 1668 года; но отличается отъ прежнихъ твиъ, что въ концѣ его есть особая статья «Извёстіе Учительское...», которое было отдёльно напечатано въ 1705 году (см. Певар. П. № 89) и тогда же вошло въ Служебникъ 1705 года, что и видно изъ оглавления; здвоь эта статья безъ заглавнаго листа, ---и инветь разность оть отдёльно напечатаннаго экземпляра. Въ отавльновь экзонциярь статья озаглавлявается такь: Изепстic pnuu. тельное въдственныхъ и недоумънныхъ случаяхъ, и како јерею и діахону, и прочимо во томо исправлятися (Москва, 1705 г. инд. 13, н. нарта, въ 8-ку). При Служобникъ: Извъстие учительное. како іерею и діакону служеніе въ церкви святьй совершати: и призютовлятися къ священнодъйствію, наипаче же къ божественный литурии, и каковыя бывають бъдственныя и недоцжънныя въ скорости случаи, како въ томъ исправлятися: предложися вкратив. Это учительное извёстие вошло въ Служебники 1707, 1709 и 1717 гг. Посяб (въ 1723 г.) св. Спнодъ нашолъ неудобныть помбщать это взебстіе въ Служебникахъ (Пек. II, стр. 108). Здёсь оно напечатано мелканъ шрефтонъ, счотъ листовъ вверху, а вназу полъта по тетраданъ. Заканчивается статьею: правило неунбющинъ читать; въ саномъ же концъ правила —слъдующіе стиха:

> Человёкомъ всёмъ правило належить, Кому что требно всякъ то да держать, Господу славу всегда возсылая, Яко тварь творца своего въ вёмъ зная.

Замыч. Экзекцаярь описываемаго нами Служебника 1075 года — волный, чистий и прекрасно сохранившійся въ доскахъ обтанутихъ кожею—съ позолотою на кришкахъ. Ак. б. № 684.

73. Ириологій— въ 4-ку, нанеч. въ Москвё, въ 1706 году, иёс. января. 4. (съ язобр. Іоанна Дам.) и 244 листа.

Сон. I, № 418. Каратаевъ № 1258—бевъ счота листовъ, съ ссылкою на библ. Новг. Соф. собора. Пекарский П, стр. 138—съ осылкою на библ. Моск. тепогр. двора. У Ундольск. № 1395 счотъ не половъ: 1 и 244 листа.

Ириодогій 1706 года по поднотё и составу ничёнъ не отличается. отъ Ириодогія 1702 года (см. выше № 65).

Замич. Экземпляръ полный, дов. чистый и крёпкій, въ старомъ кожаномъ съ досками переплет<sup>3</sup>; первые листи подклеены. Ак. б. № 751.

74. Діалогиснъ духовный си есть Двоесловіе <sup>1</sup>) (соч. іерон. Варлаажа Голенковскаго)— въ 8-ку, напеч. въ Кіевъ «року отъ Р. Хр. 1714».— 9 нен. и 259 (по нупер. 257) листовъ.

Толст. № 228 и Пекер. П. № 244-съ полнынъ описаніемъ.

По каталоганъ счотъ листовъ не полонъ. Въ концё книги нумерація нерепутана; такъ: послё 243 л. идетъ ненум. листъ, затёмъ другой съ нумер. 243-го, а потонъ уже 244 и далёе по порядку. Два листа виё нумерація и потому въ книгъ должно бытъ всего 9 и 259 листовъ, котя по нумерація якъ 257 (вля по опсчаткъ 157). Строевъ (Толст. № 228) нереложилъ число листовъ въ книгё на страницы, но екъ вынао 532, тогда какъ въ книгё 536 страницъ.

Книга состоять изъ 3-хъ частей: о добрыхъ ісреяхъ, о Евхеристіи и о наодахъ ся. Въ концё книги, въ видё приложенія, находятся: 3 молитвы по иричащеніи, 5 «пресладкихъ бесёдъ на уединеніи» и 6 чудесь «о бож. Тайнё тёла и крове Христовы». Книга доволено ридкая.

Зажич. Экземпляръ полный, чистый, прекрасно сохранившійся, — въ крыпкомъ команомъ съ досками переплетѣ, — съ вибитимъ на верхней крышкѣ небольшимъ крестомъ, а на нижней — вображеніемъ Божіей Матери съ Младенцемъ. Но что особенно важно и дорого въ нашемъ экземплярѣ — это собственноручная надписъ автора книги. — Варлаама Голенковскаго, находящался на обор. перваго чистаго листа. Изъ этой надписи видно, что книга эта подарена была авторомъ другу своему Іоссафу Булновскому. Вотъ эта дарственная надписъ Варлаама Голегковскаго:

«Іоасафу Булновскому Варлаанъ Голенковслій. Въ знаменіе любен сію носилаю кнежену в' любовникъ мониъ челоновлоненіенъ, и прому любевною сто-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ немъ «бес ѣдуетъ Любитель съ Любовію о ісреяхъ добрыхъ и влихъ и такиствѣ Евхаристін и о илодахъ ел». Отсюда из книгѣ З части. Digitized by GOOG

ею прийми ю Десницею, въ молитвать же своихъ святихъ молю молю незабувай Іоасафе преграмич(й) maro ия Варлаама».—Ая. б. № 361.

75. Псалтирь—въ 4-ку, напеч. въ Москвъ, въ 1716 году, н. октября, 20 и 256 лист. съ изобр. ц. Давида (въ счотъ); счотъ листовъ вверху, а випзу помъта по тетрадямъ.

По наталоганъ внига неизевстна.

«Первый листь—заглавный: Во славу святыя единосущныя, животворящія, и неразділимыя Троицы, Отца, и Сына, и Св. Духа: Повелініент благочестив. вел. Государя нашего царя и вел. князя Петра Алексієвича, всея, великія, и малыя, и білыя Россіи самодержца: При благороднійшемь Государії Царевичії и вел. князії Алексії Петровичії, и при благороднійшемь Государії царевичії и вел. князії Петрії Петровичії, и, при благороднійшемь вел. князії Петрії Петровичії, и, при благороднійшемь вел. князії Петрії Алексієвичії. Благословеніемь же преосвищ, архіереевь, между патріаршествомь, издадеся сія богодохновенная книга Псалтирь типографскимь тисненіемь, въ царств. вел. градії Москвії, въ літо оть сотв. міра 7225. Оть рождества же но плоти Бога Слова 1716. Індикта 10. шісяца октовріа».

Содержаніе Псалтири тоже самое, что и въ Псалтири 1697 г. съ тёмъ только различіемъ, что въ описываемой Псалтири въ самомъ концё находятся 3 статьи, лишнія противъ Псалтири 1697 года, именно: 1) чинъ какъ пѣть 12 псалмовъ особь, 2) отъ старчества о келейномъ правилъ и 3) правило, еже даде ангелъ вел. Пахомію (на обор. послёдняго 256 листа).

Книга рёдкая. У Ундольскаго упоминается о Псалтири 1716 года, въ 4-ку ше, но безъ счота листовъ и изданной въ С.-Петербурию, и иненно со ссылкою на Пекарскаго (П, стр. 360). На указанной отраницё у Пекарскаго сказано: «Изъ синодальнаго дъла 1722 г. № 18 видно, что въ С.-П.-Б. типографія въ 1716 г. напечатанъ былъ «Псалтирь учебной въ 4°...». Тутъ у Пекарскаго ошибка. Въ указанномъ Пекарскимъ синодальномъ дёлё 1722 г. № 18<sup>1</sup>) петербургскаго изданія Псалтири учебной — въ 4-ку не упоминается подъ 1716 г., московскаго же изданія подъ этимъ годомъ упоминается о «Псалтири учебной съ киноварью и безъ киновари»<sup>2</sup>). Въ 1716 г. въ С.-П.-Б. существовала типографія, но въ ней печатались книги гражданской печати, а не церковной, которой первыя изданія вышли въ

<sup>3</sup>) Танъ же-стр. 587 и 591.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ теперешнемъ изданіи: «Описанія документовъ и дёлъ Архива Св. Синода» (т. П. ч. П-я Спб. 1878) № <u>1237</u> <u>330.</u>

1717 г. и затёмъ изъ типографіи александронев. монастыря въ 1720 году <sup>1</sup>). Такимъ обравомъ Псалтири 1716 года въ 4-ку С.-п. бургскаго изданія не было, а было московское, которое въ библіографіи доселё неивеѣстно.

Замъч. Экземпляръ дов. чистий и крбикій, въ старинномъ кожаномі съ досками переплеть. На обороть 1-го чистаго листа надинсь (почерком XVIII ст.): «Ставленической школы». Ак. б. № 734.

76. Требникъ—въ 8-ку, напеч. въ Москвё, въ 1717 году, м. анваря. 1, 4 и 371 дистъ.

По каталоганъ книга неизевства.

Первый листъ заглавный: «Во славу святыя... и проч. (кит въ Псалтири 1716 г.). Издадеся внига сія Требникъ въ царствующемъ велик. градъ Москвъ: въ лъто отъ сотворенія игра 7225: отъ рождества же по плоти Бога Слова 1717, инд. 10, иъсяца ганнуаріа».

Пзданіе это сходно съ моековскимъ же изданіемъ 1704 года (Пекар. П. № 78).

Замюч.—Экземпляръ полный, чистый и хорошо сохранившійся, въ криномъ кожаномъ съ досками перенлетв. На 1—10 лист.—внизу надинсь: «Сей Требникъ издавна библіотехи свято-троицкой Александро-невской. Подписалъ б. Х. І. С. Ю. 1753 <sup>3</sup>). Ак. б. № 862.

77. Тріодь постная—вълисть, напеч. въ Москвѣ, въ 1717 году, ш. марта. 1, 622 и 23 листь. Послёдніе 23 листа, заключающіе въ себѣ «Марковы главы», напечатаны въ два столбца—мелкой печати.

Изданіе это неизепстню въ библіографін. Пекарскій (II, стр. 381) и Ундольскій (съ ссылкою на Зубрицкаго и Сахарова) упоминають о Тріоди Постной 1717 года—въ листь же, но Льзовскаго изданія.

Въ заглавія говорится: «Во славу святыя... и пр. Благословеніенъ преосв. архіереевъ, между патріаршествонъ: издадеся сія книга Тріодіонъ, си есть Трипъснецъ, въ царствующенъ вел. града Москва, въ лато отъ сотв. міра 7225: отъ рождества же по плоти Бола Слова 1717, инд. 10, мас. марта».

Первое исправленное патр. Никономъ изданіе Тріоди было въ 1656 году; послё до начала XVIII в. было много изданій,....въ каждое десятилётіе по нёскольку. Описываемое изданіе Тріоди сходно по составу съ изданіемъ 1704 года и съ одинавовымъ числомъ листовъ (Пек., П, № 79). На обор. загл. листа — изображеніе Спасителя (въ рость),

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Христ. Чт. 1857, II, 841: «Св'яд'вна о бившей твиографіи адександронев. монастиря и о нацечатанных въ ней книгахъ». *И. Чистовича*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. е. Библіотеки хранитель ісродіаконь Сильвестрь Юницкій.

съ благословляющею правою рукою, — въ сіннін, онруженнаго ангелани; внизу изображено слёдующее четверостищіе:

> Крове мося куплени цёною, Людіе мон грядите за мною. Храняще тайны духовнаго пира, Внидите въ царство небеснаго міра.

Замыч. Экземпляръ полный, но нёкоторые лесты въ немъ ветхи, — въ кожаномъ съ досками переплетв. Ак. б. № 592.

78. Алфавитъ духовный — въ 8 ку, напеч. въ С.-П.-Б. въ 1717 году, и. октября. 1, 3 и 187 инстовъ.

Соник. V, № 12811. Книга *малоизевствная*. Пекарскій знаять объ этомъ изданіи только изъ указанія Сонккова и синод. діла 1722 г. № 18 (П, № 402), а потому ограничивается тіми свёдёніями, что книга эта напечатана «въ количестві 600 риз. и продавалась въ переплеті 15 алтынъ, а въ тотр. 12 алтынъ» (П, стр. 381).

Первый листь (ненум.) — заглавный: «Во славу святыя... и проч. Благословеніемъ же преосвященныхъ архіереевъ, пежду патріаршествомъ. Издадеся внига сія Алфавитъ духовный, въ пользу інокомъ и мірскимъ, богоугоднъ жити хотящимъ, типографскимъ тисненіемъ *первое*, въ царствующемъ Санктъпитербурхъ, въ люто отъ сотворенія міра 7225: отъ рождества же Бога Слова 1717. індикта 10. мъсяца октовріа».

Слёдующіе три листа заключають «Оглавленіе главань яже въ книзё сей обрётаются». Тексть на 187 лист. съ 165 (об.) листа «Стихословія». Это изданіе есть буквальная перепечатка съ кіевскаго перваго изданія 1710 года Алфавита духовнаго и отличается отъ послёдняго тёмъ, что въ немъ нётъ «Посвященія Іоанну Краковскому, а взамёнъ этого есть оглавленіе, чего нётъ въ 1-иъ изданія.

Замъч. Описываемый экземпляръ нашей библіотеки—полный, чистый и хорощо сохранившійся, въ красивомъ старинномъ кожаномъ съ досками переплети, съ краснымъ обризомъ и съ вастежками. На 1-хъ листахъ налинсь: «Сей Алфавитъ іздавна свято-троицкой Александро-Невской библіотеки. Подписалъ б. Х. J. С. Ю. 1753. Ак. б. № 240.

79. Апостолъ (книга Двяній и посланій св. Апостолъ)—въ янсть, напеч. въ Москвё, въ 1719 г. м. декабря. 1, 10 (нумер.) и 264 листа и сверхъ того 7 изображ. — не въ счотё (нумерація вверху, и внизу ноиёта по тетрадамъ, всего 33).

По каталоганъ счотъ листовъ неизвёстенъ: Баратаевъ (№ 1422) и Ундольскій (№ 1594) ссылаются на библіот. Тип. двора и Серг. лавры. Пекарскій (П. стр. 450) указываетъ на Баратаева съ тою же ссылков. Это ведавіе Апостола малонзвёстное; по содержанію в полнотё Апостолъ одинавовъ съ Апостоломъ 1704 и 1699 г. (Пек. П, № 21 и 73). Но по внёшней сторонё изданій онъ отличается какъ отъ вышепоказанныхъ, такъ в отъ воёкъ другяхъ веданій. Съ 1679 года — года исправления Апостола<sup>1</sup>) — было много изданій этой книги<sup>2</sup>), в всё по вновь исправление изданію; различались только печатью и ввображеніями. Описываемое наши изданіе Апостола — чище, печать его мелче, а изображенія рёзаны на иёди. На двухъ изъ нихъ, именно на изображенім ан. Іакова и ап. Іудынаходится подпись рёзчика: Іванъ Зубовъ <sup>3</sup>). На первой гравюрё взобратемо распитіе І. Христа, кругомъ его мученическая кончина 12 апостоловъ. На 2-иъ—св. Лука, съ слёд. надписью винзу:

Дъйства апостолъ свять Лука писаше,

Въръ во Христа вся люди учаше.

На З-й-св. ап. Іаковъ; внизу:

Сей кротости вёрё цвёсти въ насъ ври дёлё писания сказуеть,

Нищинъ зло теритти, сильнымъ не гордъти врвицъ обязуетъ.

На 4-иъ-св. ап. Петръ; внизу:

Свять апостоль Петръ, къ Богу въ вёрё теплъ, мужъ ревности бяше, — Въ Рямё по Христё стреиглавъ на врестё распять пострадаше.

На 5-й-св. ев. Іоаннъ; внизу:

Христовъ другъ любезный слогъ душеполезный въ книзъ сей писаше, Другъ друга любити, злодженъ не истити, върныхъ поучаше.

На 6-й-ап. Іуда; внизу:

Сей святый Іуда словесныхъ рыбъ уда кринка въ дилахъ бяше,

Къ въръ бо во Христа нести бреня креста многихъ удовляще.

На 7-й-св. ап. Павелъ; внязу:

Сей прежде гонитель потовъ свётлъ учитель церкви показася,

Свыше имя Савла премёнивъ на Павла усёченъ скончася.

Броиž того въ текстё много медкихъ взображеній (на виньстахъ); они рёзаны на деревё.

Замич. Эквемпляръ полний, чистий и превосходно сохранившійся, въ кринкомъ кожаномъ съ досками переплети. Ак. б. № 534.

80. Первое ученіе отрономъ, «въ ненъ же буквы я слоги. Тоже: Краткое толкованіе законнаго десятословія, политвы Господен, суйвола еёры н

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Прав. Об. 1861, т. IV, стр. 294-806.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Однихъ московскихъ изданій съ 1679 по 1719 годъ было 9 въ листъ и одно въ 4-ку.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Имя этого рёзчека вотрёчается ранёе-на гравпрованномъ заглавномъ лиотё книги «Весёди св. І. Златоуста на 14 посланіи ан. Павла», изд. въ 1709 г.

довяти блаженствъ», — въ 8-ву, напеч. въ Сиб. въ 1723 году, и. зпредля. 1, 6, 6 (ненуи.) и 54 лист. Бинга эта есть седъмое изданіе, малоизвистиное въ библіографіи.

Пекарскій II, стр. 595, Каратаевъ № 1492 и Ундольскій № 1690 яншь упоминають объ этой книгів, ссылаясь на библ. Новг. Соф. Собора. Коть уназаніе на эту книгу и у *м. Евзенія*, II, стр. 304.

На оборотъ заглавнаго листа читаемъ: «Повелъвіемъ всепресвътлъйшаго державнъйшаго Петра Великаго, Инператора и Санодержца всероссійскаго. Благословеніемъ же свят. правит. всеросс. Сунода, седное напечатася при Санктъпетербурхъ, въ Троицкомъ Александро-Невскомъ монастыръ 1723 лъта, мъсяца априлліа».

Нервыя изданія этой книги вообще излоизвёстны. У Пекарскаго сообщаются положительныя свёдёнія только объ одномъ четвертомо издавів (П. № 499), --вышедшемъ въ 1722 году, іюля 27 дня. Описываемое нами седьное изданіе вышло въ 1723 г. въ апрёлё. Такимъ образомъ въ теченіе 8 мёсяцевъ было три изданія «Перваго ученія отрокомъ» или букваря. Это объясняется тёмъ, что букварь этотъ введенъ былъ, вийсто прежнихъ неудовлетворявшихъ по своену составу «букварей языка славенска», во всеобщее употреблевіе не только школьное, но и церковное, указами Петра Вел., прединсывавшими даже «читать его въ церквахъ по великимъ постамъ, вибсто твореній Ефрема Сирина и Соборника» (Полв. Собр. Зак. т. УП, № 4172).

Описываеное нами седмое изданіе Букваря и по составу и по расположевію и по счоту инстовъ совершенно одинаково съ 4-иъ изданіемъ, описаннымъ Пекарскимъ. Въ немъ: 1) Предисловіе въ благоч. родителямъ и проч., затёмъ 2) Начальное ученіе..., и 3) о Законё Божіемъ, съ краткимъ толкованіемъ блаженствъ. Заканчивая эти толкованія, авторъ говоритъ: «Аще же кто возъвийетъ суминительство о сихъ толкованіяхъ, той да вёсть, что будетъ другая книжица, содержащая въ себё всёхъ здё положенныхъ толковъ, ясныя доводы и свидётельства отъ священныхъ писаній, до тося убо книжицы всякъ сумнящійся отсылается» (л. 54-й обор.).

Занич. Нашъ экземпляръ «Перваго ученія отроковъ» полный и хорошо сохраннышійся въ кожаномъ корешкѣ; при немъ переплетена другая книге, именно: «Христови о блаженствахъ проповѣди толкованіе» (1722 г. авг. 28 дня, изд. 8-е). Ак. б. № 8548.

81. Минея (м. сентябрь)—вълнотъ, напеч. въ Москвё, въ 1724 году, м. октября. 3 (ненум.), 345, 16 м 2 (ненум.) листа.

Бинга малоизопстная. Баратаевъ (№ 1503) и Ундольскій (№ 1702) уноминають о полномъ кругѣ миней 1724 года, но безъ описанія и счота

листовъ, съ указаніемъ на библ. Серг. Лавры. Пекарскій (П., стр. 616) хотя в упоминаетъ о Минен, но ссылкою на «Историко-статистическое описаніе Спб. Петропавловскаго Собора» (Дм. Флоринсказо. Спб. 1857 г.).

Первый (ненун.) листь — заглавный: «Во славу св. единосущныя, животворящія и нерездёлимыя Троицы, Отца, и Сына, и Св. Духа. Повелёніень Всепресв. Державн. Императора и Самодержца Всероссійскаго Петра Великаго Отща отечествія. Благословеніень же Свят. Правит. Синода: исдадеся сія богодухновенная книга Миніа мёсяць Септемерій, печатныйь тисненіень четвертое, въ царствушщемь великонь градё Москвё, въ лёто оть сотворенія міра 7233: оть рождества же по плоти Бога Слова 1724 инд. 2. мёсяца Октовріа». Заглавіе это находится въ средниё листа, кругомь его изображенія — вверху: Спасителя, внизу: Благовёщенія Пресв. Богородицы, по бокамь лики: архангельскій, ангельскій, апостольскій, пророческій, ликъ святителей, мучениковь, мучениць и преподобныхъ. Изображенія эти рёзаны на мёди.

Второй (ненун.) листь завлючаеть въ себъ «Уелщание въ сію священную книгу взирающимъ». Въ этомъ «Увъщания» говорится, что книга эта окончена печатаніемъ ранбе царскаго уваза о возношенія на церк. службахъ титула Императора вийсто Царя, и потому въ этомъ ийсяци таковаго титула не положене; почему предлагается въ концъ книги реэстръ съ выпискою дистовъ, дабы въ показанныхъ ийстахъ титулъ возносить вийсто Царя Инператора. Воть буквальный тексть этого Увёщанія. «Въ 1720 году, въ мартъ мъсяцъ, по Его Императорскаго Величества указу, въ Московской типографіи, сія книга миніа мёсячная, мёсяцъ Септемврій, предана тисненію, протявъ прежняго выхода. А въ 1721 году, Святбятій Правительствующій Синодь, по согласному съ Правительствующимъ Сенатомъ совёту, приговорили: на всёхъ церковныхъ службахъ, Его Величества титулъ возносить, вийсто Царя, Императора: А сей ибсяцъ прежде дбланъ, и въ немъ тако всего титула не положено. Того ради въ преддверія сіе предлагается: дабы въ концъ книги сся, по приложенному реэстру, Его Величества титулъ возносить вивсто Царя Императора».

Третій (ненум.) янсть заключаеть изображенія святыхъ мёсяца сентября; изображенія рёзаны также на мёди. Затёмъ тексть на 345 янст. съ книоварными оглавленіями. Далёе 16 нумер. лист. —Богородичны воскресны на осмь гласовъ. Послёдніе 2 ненум. листа заключають въ себё ревстръ, напечатанный мелкимъ шрифтомъ въ 4 грани, съ показаніемъ мёсть, въ которыхъ должно возносить титулъ Императора виёсто Царя.

Замюч. Экземпляръ описываеной Минен полный, чистий и кривкий, въ кожанонъ съ досками переплети. Въ библіотеки сдинственный экземпляръ. Ак. б. № 617. - 377 -

82. Лестооруское си сотъ Служебникъ съдержащъ в себё почные святыя Восточныя Церкви Литургін, іже въ святыхъ отецъ нашихъ Іоанна Златоустаго, Василиа Великаго, и Григоріа Папы Римскаго, съ всёми службани Недельными и Праздничными с Супраслю Пересе тупонъ издедеся въ общежителномъ Монастери, Чину святаго Василія Великаго. Лёта отъ Рождества Господа нашего Iс Хрта, АУКЗ (1727). — Въ листъ. 8 (ненум.) лист. и 478 стр. (счотъ перепутанъ: до 38 счотъ по стран., съ 39 по 60-по листамъ, съ 61 и до воица опять по стран.).

Книга *малоизопетная*. Каратаевъ № 1548 в Ундольскій № 1758 безъ счота листовъ, — оба съ ссылкой единственно на экз. Публ. Вибліотеки.

Книга напечатана въ два столбца, двумя шрифтами-крупнымъ и самымъ мелкимъ; оглавленія и заглавныя буквы печатаны киноварью. На заглавномъ листъ изображенъ кіотъ, въ среднит выписанное выше заглавіе книги, вверху-изображеніе папы съ тіарою на головъ,-правая рука благословляющая, въ лъвой длинный осмиконечный кресть, надъ правымъ уломъ его-голубь, по бокамъ два ангела съ трубами; у колонъ кіота два святителя-Гоанев Злат. и Васплій Вел.-оба съ благословляющею правою рукою <sup>1</sup>); въ подножія кіота гербъ съ имтрою, архіерейск. жезломъ и мечонъ, а на щитъ герба подкова съ 3-ия крестами,-вниву цита.-гирлянда цвътовъ.

Второй ненуи. листь завлючаеть «Предисловіе въ читателю». Въ немъ сначала говорится о значение такиства Евхаристия и о высовояъ служения настыря, а затёмъ и объ издания настоящаго служебника. «Тёмже убо дабы всявъ къ сей пресвятой тайнъ искусно приуготовлятися могаъ: отъ своего усердія Пастырскаго еще за житія своего С. П. Преосвященный Архіепископъ Леонъ Киника Метрополита всея Россіи, лёта оть рождества Сына Божія АУКЗ опасно восхотёнь, дабы яко вси есны въ единомъ твлё (си есть Церкви святёй) и единому Господню причащаемся твлу: тако дабы единымъ образомъ, в едиными молитвами, угоднъе сію неовыменную и стращную Тайну, достойно изображали, придемнымъ тяжаніемъ свониъ, Служебникъ сей Типомъ издати повелблъ». Далёе слёдуеть краткій перечевь содержанія Служебника, и въ заключеніе говорится: «И ничтоже въ немъ непотребно (аще и искусишися) постижени, токио сіе, якоже древле по Чину Церковному употребленно бяше, произ разиственнаго исправления, якоже имаши въ оглавления. Употребляй тогда въ долгоденствии, достонев сый сего трудодобія, и молетвани

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Какъ у святителей, такъ и у папи, изображение именословнаго благословския раскольническое.

къ исправлению страшныя сея Тайны, честий въоружайся. Таже колю тя Чатателю бодрый, аще обрящеши ное погрёшение или поползновение въ Служебницё семъ, да не презриши ня человёческаго ради неможения, но вся ми прости, и самъ поползновение, яли сруоръ исправи».

На посявдней странице (478-я) находится выходная летопись или посявеловіе, изъ котораго видно, что Служебникъ этоть нечатался очень долго и вышелъ только черезъ 5 лётъ, именно въ 1732 году. Это носайсловіе напечатано одинаковымъ шрифтомъ съ оглавленіемъ, сразу за которымъ оно и слёдуетъ. Вотъ тевстъ его: «Въ хвалу пречистыя, животворящія и нераздёлимыя Тровцы, Отца и Сына и Святаго Духа: въ честь Преблагосл. Владычицы нашей Богородицы, и всёхъ святыхъ. Начася печатати сей служебникъ року <u>АУКЗ</u>. Повеленіемъ преосвященнаго Архі-епископа Метрополиты всея Россія Леона Кийки. Скончася в' Прессы Ту(по)графичной року <u>АУЛЯ</u>. Мъсяца Іануарія дия 14. при преосвященномъ Архіепископъ Метрополитъ всея Россія Аванасія Шентыцкомъ, и всечестномъ Архи-Мандритъ Супрасльсковъ, Іановентія Харковичу, в' Супраслю».

Содержание Служебника слёдующее: а) Сборникъ 12 ийсяцаиъ (6 ненум. лист.); 6) Проскомидів литургіань; в) Литургія св. Іоанна Злат.; г) Лятургія Вас. Вел.; д) Латургія преждеосвященныхъ даровъ; е) Службы празникомъ Господнимъ, богородичнымъ и нарочнтымъ святымъ (службы всего явта-съ ивсяца сентября по августь) 1); ж) Службы различнымъ святымъ общін; з) Служба о усопшехъ неогнать или о единомъ; н) Службы всего лёта неделные (службы всего лёта по неделенъ, начиная съ нед. о мытари и оканч. 32-ю нед. но пятидесяти.); і) Евангелія воскресные утреннів, тропари и кондаки; в) Чинъ великія вечерия (сначала 8 молитвъ для священиева); л) Молитвы утреннів; в) Ектинія на нужнъйшіе случая 2); в) Чинъ евангелій всего азта утреннихъ; о) Молатвы благовотребныя (на благословение свящ. одеждъ и принадлежностей, а въ ковцъ 2 молитвы на благословение зедия на Успение Пресв. Богор.). Наконець три послёдніе листа заключають въ себё полибёшее оглавленіе всего Служебника, а въ концъ этого оглавления «Исповъдание касолич. въры, св. Амвросія енисв. Медіоданскаго» (Тебѣ Бога хваличъ); то и другое печатако въ 2 столбца; за «Исповёданіемъ» слёдуеть вынисанное нами выне посласловіе.

Настоящее издание Служебника во иногонъ разнится отъ носковскихъ

<sup>2</sup>) Здёсь на ектинін читается: «о вселенскомъ архіерен папѣ римскомъ».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Здёсь подъ 16-иъ числовъ и. сентября находится служба блаженному саященномученику Христову Іосафату, архівп. Полоцкому.

и другихъ изданій и по языку и по обряданъ. Такъ въ Увѣщаніи іереямъ предписывается: «Подобаеть вѣдати іереови яко многія части на Дискосѣ полагати не всегда потребно есть, но точію егда многіи будуть людіе ко причащенію уготовлініся. Въ таково бо время прилично есть полагати всѣ части 9 чиновъ... Аще же ни единъ будеть ко причащенію, то довлѣеть ко литургисанію самъ точію агнецъ на Дискосѣ предложити без частей... Часть виѣсто 9 чиновъ едину» (стр. 7-я); или въ литургіи преждеосвященныхъ даровъ: «Обычай же древній, Агнци напаяти кровію Христовою отъ святыя чащи, да оставится»... (л. 59 обор.); въ уставѣ «О полунощници на Воскресеніе Христово» описывается также католическій обрядъ: «Настоятель же входитъ внутръ в гробъ, и приемъ кадизьницу прекловь колѣнѣ кадитъ 3-жды святыя Тайны»... (стр. 308).

Замюч. Описываемый экземпляръ Служебника-полный, чистий и хорошо сокранившійся, въ кожановъ переплеті. Винзу 10-го л. есть слід. замітка, написанная по польски: Szarancza bylo u roku 1748 Msca Augusta I. Таже замітка повторяется на конці послідней (478-й) стр., но по русски. Ак. б. № 536.

**№ 83.** Камень вѣры (Стефана Яворскаго) — въ лнотъ, напеч. въ Москвѣ въ 1728 году, м. девабря. 4 (ненум.) листа, 32 стр., 1 (ненум.) листъ, 6 и 1099 стран. (всего 5 лнст. и 1137 стран.). Книга напеч. въ два столбца, за исключ. предисковій и оглавленія.

Сопне. I, № 513<sup>1</sup>). У Ундольскаго (№ 1708) счоть неполонъ. 1-й листь выходной: «Во славу святыя... и проч. Благословениемъ же свят. Правит. Синода: Книга сія имянуемая Камень вёры православно касолическія восточныя церкве, издадеся печатнымъ тисненіемъ въ царств. великомъ градё Москвё, пересе. Въ лёто отъ сотворенія міра 7237. отъ рождества же по плоти Бога Слова 1728. индикта 7, щёс. октовріа».

На оборотъ выходнаго листа напечатано слъд. цензурное увъдоиление за подписью Феофилавта (Лопатинскаго)<sup>2</sup>), архіеп. Тверскаго:

«Сію душеполезную книгу нарицаемую Канень въры, оть ревности по истинъ, и оть любви въ цервви святъй и сыновомъ ея, богословсними трудами блаженныя памяти преосвященнаго Стефана интрополита рязанскаго и муромскаго, на защищеніе святыя православно-ваеолическія апостольскія восточныя церкве, противу христіано-оглаголинковъ, лютерановъ и калевинистовъ, и виъ послъдующихъ и раскольщиковъ, богомудръ сочиненную, азъ нижеподписавшійся прочтохъ со винианіемъ. И сужду книгу сію быти не токио полезную православнымъ, на утвержденіе

Digitized by GOOGLC

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) По замѣчанію Сопикова «чистые и хорошо сбереженные экземпляры ридки»—І, стр. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О судьбъ вниги Каменъ Виры и объ отношения Феофиланта из Яворскому-си. «Труди К. Д. Ак.» 1878 г., м. апрёдь и май, ст. П. Сасмучинскаю.

въ догнатёхъ православныя христіанскія церкве, на возраженіе же богохудныхъ еретическихъ язывоболій, но и весма потребную. Смиренный Ософилактъ Архіспископъ Теерскій и Кашинскій, ийсяца октовріа 28, 1727. года». Листы: 2—4 (ненун.) «Сказаніе о творц'ї книги сея», въ которомъ излагается жизнь Стефана Яворскаго.

Стран. 1—32 (съ нумерацією внизу странвцъ) заключають: а) «Вика и случай написанія сей книги» (съ изложеніемъ исторія еретика Дамитрія Тверитинова и его соумышленниковъ); б) «Предисловіе въ Читатеню» (на 7 стран.); в) «Оглавденіе догматовъ, частей и главъ»; г) «Предувѣщаніе прав. христіаномъ благопотребное» (печатано въ 2 столб.), въ которомъ раскрываются знаменія лживыхъ пророковъ, т. е. ересеучителей и расколоучителей, и даются наставленія остерегаться ихъ лживыхъ ученій. Затѣмъ одинъ ненум. листъ съ заглавіемъ книги (киноварью) и съ малыми изображеніями вокругь заглавія—вверху: Соществія Св. Духа, по бокамъ—4-хъ евангелист., 2-къ апостоловъ и 4-хъ московскихъ святителей, —внизу изображеніе Москвы съ кремленъ.

Стран. 1—6 содержать: «Догнать о иконахъ святыхъ». Тексть на 1099 страницахъ— въ два столбца. Полное заглавіе книги, нацечатанное киноварью, слёдующее: «Камень вёры Православнымъ Церкве святыя сыномъ, на утвержденіе и духовное созиданіе. Претыкающинся же о камень претыканія и соблавна, на востаніе и исправленіе».

Замач. Эвземпляръ полный, чистый, хорошо сохранняшійся, въ старинномъ кожаномъ съ досками переплети; переплеть золотообризний съ выбитими фигурами. На 1-мъ чистомъ листи надинсь: «изъ ризници», — на второмъ чистомъ листи другая: «Куриллова монастира Билоезерскаго казеннал». Ак. б. № 292.

**№ 84. Указъ** Ен Инпер. Величества, Самодержицы всероссійскія, изъ Святбашаго Правительствующаго Синода въ Санитлетербургѣ; «нанеч. въ Московской типографія, іуніа 17 дня 1734 года».

Указъ этотъ собственно въ библіографія славянскихъ книгъ не уноиннается. Онъ напечатанъ церковно-славянскимъ шрифтомъ, на 3-хъ листкахъ. Указъ этотъ трактуетъ «объ открывшейся новой ереси и о явий учителянъ и послёдователямъ оной на опредёленный срокъ къ духовнымъ властимъ для принесснія повинной». Онъ цёликомъ напечатанъ въ Полномъ Собр. Законовъ Росс. Имперіи <sup>1</sup>). Ересь эта называлась квакерского <sup>2</sup>). Въ открытія ея много участвовалъ графъ С. А. Салтыковъ. Занесенная изъ за границы въ Россію, она сильно распространилась въ предёлахъ ся и имъла не мало послёдователей, особенно

<sup>4)</sup> T. IX, Me 6618.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) «Странникъ» 1869 г. I: «Преосв. Өсодосій, нервый архіси. С.п.бургскій» свящ. М. Арханисмокаю, —стр. 77.

Въ Москвъ. Учреждена была особая коминссія взъ дуловныхъ и свётскихъ лицъ: Ософана новгородскаго, Леонида Сарскаго и Питирима нижегородскаго, свётскихъ: графа Остериана, внязя Черкасскаго и генерала Ушавова. Коминссія разузнала, въ чонъ состояла сущность ереси, забрала многихъ послѣдователей ея и предала ихъ суду: зачинщики казнены смертію, а другіе биты кнутомъ и сосланы въ Тобольскую губернію. Для предостереженія и огражденія православно-вёрующихъ, а съ другой стороны для пресѣченія и декорененія новой <sup>1</sup>) ереси, св. Синодъ обнародовалъ указъ отъ 17 іюня 1734 г.

Замъч. Онисниваемый экземпляръ Указа, наклеенный на холств, представляеть большой листь въ 1 арш. и 5 верши.; въ немъ всего 121 строка; послёдняя 121-я строка типографское увёдомление. Подъ нимъ въ самомъ концё надинсь: «Статский Совётникъ Синицинъ-въ Библіотеку Сиб. Духовной Академія. 5 сентября 1854 года». Ак. б. № 613 А.

А. Родосскій.

(Окончание сладуеть).

<sup>4</sup>) «Странникъ--въ указан. выше статьй. Хриот. Чтвн. № 3--4. 1880 г.

## Три подъема русскаго народнаго. духа для спасенія нашей государственности во времена самозванческихъ смутъ

(Ричь, читанная на годичномъ актъ С. П. Духовной Академія 17 севраля 1880 г.).

Много тревожныхъ дунъ, иного мучительныхъ вопросовъ возбуждается въ это ужасное время въ душе русскихъ людей на великомъ пространствѣ нашего отечества! Настойчиво задается всѣмъ намъ — и высокообразованнымъ, развитымъ, и самымъ простымъ людянъ непосильная работа – разрёшить поскорёе такія задачи нашей жизни, которыя пожеть разрёшить вёрно лишь не близкое къ намъ будущее, именно: уяснить поскоръе дъйствительное положеніе Россін, сосчитать повърнъе злыя и добрыя силы са и разгадать: составляемъ ли им, руссвіе, действительно разлагающееся историческое общество, недостойное высшихъ благъ цивилизация в годное лишь быть этнографическимъ натеріаломъ для культурной исторической работы другихъ народовъ, какъ твердятъ наиъ почти всё иноземцы и съ ихъ голоса многіе изъ насъ самихъ, или ин лишь по скойственной современникамъ близорукости для оценки своихъ дёлъ, усиленной въ насъ еще страшными злодёяніями нашего времени, не видимъ здоровыхъ, могучихъ русскихъ силъ, которыхъ не можетъ сокрушить никакая адская работа злыхъ лодей, которыя криво держать будущность нашего отечества и, можеть быть, теперь же, при всёхъ невзгодахъ, незримо для насъ, вырабатывають истинное благо и славу Россіи.

Наука Русской исторія, которую я имѣю честь представлять нынѣ отъ лица нашей Академія вниманію высокоуважаемаго собра-

- 383 -

I

Ĵ.

Ń

i

Ē

Ĺ

Ļ

÷

нія, не ножеть дать прямого, яснаго отвёта на эти нучительные вопросы, хотя неоспорино будеть ихъ рышать въ будущенъ,---не ножеть потону, что настоящее не есть ся достояние. Но исторія не даронъ навывается наставницею послёдующихъ вёковъ, священною въ нёкотороиз синслё книгой народовъ, какъ выразнася нашъ нсторіографъ Каранзинъ 1). Исторія, въ особенности наша отечественная, съ которой такъ тесно связано наше пастоящее, обладаеть богатствоиъ разгаданныхъ, уясненныхъ воспоминаній прошедшаго, которыя ногуть проливать свёть на главнёйшія стороны давящихъ насъ задачъ нашего времени и, ножетъ быть, въ состоянін спасти въ нашемъ сознанія, доже въ настоящее время, историческое достоянство и историческую живучесть русскаго человёка.

Я обращусь въ отдаленнымъ отъ нашего времени историческичь воспоннаніянь, когда тв же вопросы были неотступными въ русскоиъ народъ въ течение почти десяти лътъ, -- обращусь къ санозванческимъ смутамъ начала XVII въка и разскажу, какъ возстановлена была когучнин силами русскаго народа, --- тремя подъенани его народнаго духа, поруганная и приводившая, повидимому, всвхъ въ неисходное отчаяние русская государственность.

Санозванческая смута не была лишь случайною смутою изъ-за того, что у насъ тогда нарушился естественный порядокъ престолонасявдія и что у нівоторних русскихъ и у нашихъ тогдашнихъ сосёдей — поляковъ явнось корнстное желаніе помогать искателямъ приключеній санозванцань въ вхъ замыслахъ губить полюбнинхъ въ Россія царей-Годунова, Шуйскаго. Н'втъ! Наша санозванчоская снута была глубовниъ, внутреннинъ потрясеніенъ русскаго строя жизни, колебавшинъ всё его основы, и, кроит того, это была саная систематическая интрига инозепцевъ, злоумышлявшихъ на пагубу Россін съ поразительною дальновидностью и поразительнымъ внаніень нашихъ слабыхъ сторонъ.

Чтобы уденить эти слабия стороны, которыя давали пищу

- ") Предисловів въ исторія Каранзина-первая стрека. Digitized by G008

самозванческой смуть и иноземной интригь, я въ самыхъ короткихъ словахъ очерчу состояние русской государственности до начала самозванческой смуты.

По ибрё того, какъ выростало могущество Московскаго княжества; по ибрё того, какъ оно стягивало къ себё всё области Россіи, — бывшія удёльныя княжества и вёчевыя общины, около престола Московскихъ великихъ князей, а потоиъ царей накоплялось больше и больше людей, — бывшихъ удёльныхъ князей, бывшихъ дружинниковъ и бывшихъ представителей вёча. Эти люди, ставъ около престола Московскихъ государей, естественно желали имѣть дѣло, и прежде всего дѣло старое, привычное имъ, — участіе въ княжескомъ, потоиъ царскомъ, совѣтѣ, думѣ. Дума Московскихъ князей увеличивалась и естественно усиливалась. Московскіе князья покорялись до извѣстной степени этому настроенію окружавшихъ ихъ людей, терпѣли думу; но Московское единодержавіе развивалось по совершенно другому основному началу, которое должно было ниспровергать всякія поползновенія думи на большую силу, самостоятельность.

Московскимъ государямъ, – людямъ большев частью весьма практическимъ и иногда подрядъ замѣчательно даровитымъ, созидавшимъ притомъ единеніе Россін съ великимъ трудомъ и среди великихъ опасностей, нужны были прежде всего исполнители княжеской, потомъ царской воли, — нужны были служилые люди, — военвые и гражданскіе, — и въ эту службу должны были всё поступать и считать ее главнёйшимъ своимъ дёломъ. Служилое сословіе, состоявшее въ большинствё изъ людей средней руки, сдёлалось предметомъ особенной заботливости Московскихъ государей. При Іоаннѣ III-мъ они получили значительную прочность посредствомъ усилившейся раздачи имъ помѣстій. Эта мёра не могла нравиться ни вотчинникамъ боярамъ, ни сельскому народонаселенію, такъ какъ помѣстная система развивалась, между прочимъ, на счетъ конфискованныхъ вотчинъ опальныхъ бояръ и на счетъ черныхъ волостей. Притомъ, бояре, особенно бывшіе удёльные князья, съ усиленіемъ

- 384 -

служилыхъ средней руки лишались возножности развивать подлѣ себя, по старому обычаю, учреждение иладшихъ дружинниковъ, а народъ, кроить ослабленія самобытности сельскаго міра черезъ выдвленіе на него населенныхъ ивсть для служидыхъ, долженъ былъ ночувствовать тягость новыхъ помъщивовъ, какъ людей мелкопоивстныхъ и не всегда постоянныхъ владъльцевъ. Въгство народа съ ивста на ивсто и особенно на окрайны Россіи и бъгство въ холопство въ сильнымъ людямъ стали вскорѣ выдающимися явленіями, нашедшями себъ сдержку въ законодательствъ. При Іоаннъ IV сдълана была попытка объединить всв, разрозненныя сословными интересами, силы руссваго народа. и отврыть имъ путь въ совивстнону участию въ государственной жизни России. Сознана идся зеиства, значение собрания въ важныхъ случаяхъ выборныхъ, и созывались зеискіе соборы. Попытка эта сразу привилась и такъ была сродна русской жизни, что удержалась, если не всегда въ сущности, то въ своей форм'я даже до Петра. - Но Іоаннъ IV не такой быль человёкь, чтобы выноснть нравственную силу зеиства. Онъ съ первыхъ шаговъ своей саностоятельной деятельности поставиль себё странную задачу своей внутренней политики, -- разьединять верхніе и нижніе слои народа и возбуждать нежду ними дурныя чувства. Онъ всенародно, передъ лиценъ впервые собравшихся представителей земства обвиниль огудомъ все боярство въ беззавоніяхъ и призваль всёхъ обиженныхъ, угнотенныхъ искать въ ненъ лично защиты, отищенія 1). И это не было безразсудствоиъ нылкой юности. Такинъ Іоаннъ и остался. Мало того. Если върить свидътельству Курбскаго, Іоаннъ пришелъ въ мысли, что не надобно держать подлё себя уннёе его людей, --- т. е. онъ отвергалъ въ основѣ всякій симслъ зеискихъ соборовъ, царской дуны. Старое начало Московскаго единодержавія касательно служилыхъ лодей нашло въ ненъ страстнаго послёдователя. Устройство служилаго сословія вызывало въ немъ лихорадочную заботливость. Онъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>, Это бяло въ 1550 г. Собр. госуд. гран. т. 2, № 37. Digitized by GOOgle

организоваль и усилиль раздачу помъстій, сибшиваль безцеренонно съ помъстьяни вотчены и, задавшись мыслію выработать изъ служилихъ людей самыхъ покорныхъ и върныхъ слугь, развилъ эту мысль съ такою неумолимою, необузданной логичностью, на какую въ дълахъ жизни способенъ лишь съумасшедшій человъкъ, онъ явно заимствовалъ у Турокъ учрежденіе янычаръ, устроилъ опричнину, которую противопоставилъ не одникъ боярамъ, а всему земству, всему народу и даже съ особенною заботливостью опустошалъ цълыя области, въ которыхъ были болъе живучи преданія,

дававшія силу зеиству.

Совершенно естественно случилось, что когда Ворисъ Годуновъ пролагалъ себъ путь въ царскому вънцу, въ которому не былъ призванъ ни рожденіемъ, ни народною любовью, то, подобно встить людямъ такого положенія, онъ заботился привлечь въ себѣ готовую силу въ Россін-служилое сословіе, оснивлъ его инлостяни и, чтобы дать ему еще болёе врёнкую силу, закрёностиль въ его ниенно пользу крестьянъ. Мёра эта тогда была естественна; но въ ней сказалась весьма недальновидная политика. Закръпощеніе давало, конечно, неоспориную практическую выгоду служилому сословію и государству; но рядомъ съ твиъ оно производило зло для государства, гораздо больше вышеуказанной выгоды. Оно поссияло въ народъ неудовольствіе въ служилону сословію и въ ближайшенъ будущенъ приготовляло действительния выгоды не столько служелому сословію, сколько боярству, богатнить вотчинниканъ. Саная даже прочность служнаяго сословія могла существовать лишь при врёпости правительства, — раздававшаго пом'ёстья. Разъ это правительство поколебалось, разъ явилась возножность получать поивстья помино его, и служнае сословіе оказывалось самынь опаснымъ элементомъ. Вотъ состояние русской государственности въ началу самозванческихъ сиутъ, ---боярство раздраженное унижениетъ, нечтавшее объ особенныхъ своихъ правахъ; народъ раздраженный врёпостнымъ состояніемъ, выдёлившій притомъ къ тому времени изъ среды себя иногихъ бёглецовъ въ казачество, т. е. образовавшій

Digitized by GOOGIC

военную силу, готовую стать на его сторону; наконецъ, — служнлое сословіе между этими крайностями, большею частью враждебное имъ об'вимъ и способное пристать во всякому новому правительству, лишь бы оно раздавало пом'єстья.

Нани тогдашије ближайшје сосёди — поляки, прекрасно понииали эти болёзни русской жизни и пользовались ими съ поразительнымъ умёнјемъ.

Давніе, неумолниме крёностники для своего польскаго народа, всегдашніе историческіе крёпостники для всего русскаго народа Западной Россіи, Холиской области и Галиціи, они по дёланъ своего Дибпровскаго казачества, образовавшагося большею частью изъ бёглецовъ отъ благъ польской цивилизаціи, прекрасно зикли, какъ страшна эта сила для болёзненнаго государства, въ которомъ образовалась <sup>1</sup>). Они зпали также, сколько опасныхъ элементовъ заключается въ русскомъ Донскомъ казачествё и не могли не имёть подробныхъ свёдёній о томъ грозномъ скопищё бёглыхъ крестьянъ и холоповъ, которое подъ начальствомъ Хлопки вышло изъ Сёверщины и вело упорную битеу съ войскомъ Годунова подъ самой Москвой въ 1603 г.<sup>2</sup>). Собрать и двинуть противъ Русскаго пра-

- 387 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ концё XVI столётія в въ началё XVII-го, казаки производние ночти непрерывныя смути въ Польскомъ государствё. Арх. Югозапади. Росс. часть 8, т. 1, ЖМ XXI--XXX, XXXVIII; Акт. Южной и Западной Росс. т. 1, № 217.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Русское правительство, безъ сомийнія, не безъ основанія допрашивало Юрія Миншка, носяй смерти перваго самозванца, ватімъ онъ, когда самозванець былъ у него въ Самборі, посылать за Дейпровскими и Донскими казаками (Собран. госуд. гр. т. 2, № 139, стр. 296, 2 и № 152, стр. 823, 1). Совнаніе важности сношеній этого самозванца съ казаками обнаружніть и Польскій король Сигизмундъ въ нисьмі нъ Жолкевскому отъ 16 февр. (по нов. ст.) 1604 г. (Зан. Жолкевск. Прилож. № 2). Не безъ основанія, наконець, русское правительство допрашивало ближайшихъ лицъ самозванца Бучнискихъ о тайныхъ бесідахъ его съ Константиномъ Вишевецкимъ, предметомъ которніъ било, между прочимъ, истребленіе русскихъ болръ (Собр. госуд. гр. т. 2, № 140). Въ дневникѣ осади Смоленска есть двѣ драгоційнима въ этомъ отношеніи обмолики автора полака. 1) Подъ 19 ч. ноября 1609 г. онъ говорять, что г. Чарлинскій, подойда въ крімости, порусски убъядаль народъ и стрільцоть сдаться короло, которий можеть не только возвратить имъ ихъ ниущество, но и нодъ-

вительства эту опасную силу казацкую, распалять вражду низшить слоевъ русскаго общества противъ висшихъ, возбуждая въ то же время въ служилонъ сословін надежду лучше устроить себя, а въ высшихъ русскихъ слояхъ аристократическія стремленія, — было главнъйшею задачей нашихъ сосъдей полявовъ во всю самозванческую смуту. Разумбется такой позорной задачи старались не записывать или принимали изры, чтобы она не дошла до потоиства; какъ по всей въроятности не записывають подобной задачи и въ настоящее время дъйствительные руководители смуты нашихъ дней; но сохранились и для потоиства нёвоторые отрывки этого адскаго плана и, главное, сохранились неоспориныя указанія на двяствительную связь и симслъ событий того времени, и я беру . сиблость предполагать, что каждый новый пересмотръ извёстныхъ уже памятниковъ и вновь издаваемыхъ будетъ болѣе и болѣе подтверждать и разъяснять этоть планъ. Впроченъ, ин должны здёсь сдёлать одну оговорку, требуемую исторической правдой. Сила зла этого плана и сказавшаяся въ немъ сила извращеннаго ужа такъ велики, что превосходять всякую польскую испорченность и всякое польское лукавство того времени, и еслибы им даже не знали, что въ Польше тогда всемъ заправляли іезуиты, что они давно злоунышляли противъ русскихъ и что они близки были въ первону санозванцу, а знали бы лишь, что језунты существовали тогда въ Польшѣ, то и въ такомъ случаѣ им должны были бы предположить, что этоть адскій планъ могь быть діялонь только этихъ ужасныхъ людей; большая же часть полявовъ, какъ и наши бояре и другіе русскіе того времени, были только слѣпыни орудіями въ опытныхъ на зло рукахъ ісзуитовъ.

лать ихъ болрани и раздёлеть между нами болрскія волости, пусть только не дають вести ихъ такъ упорно къ. ногибели, и убъждалъ, чтобы они книулись на воеводу Шенна. Русск. Ист. библіот. т. 1, стр. 485—6. Подъ 12 ч. декабря 1610 г. описнивается, что въ тому же убъждалъ Сиольнянъ, по порученію мольскихъ сенаторого, одниъ изъ русскихъ бояръ, сдавшихся королю. Тамъ же, етр. 701—5.

При первоиъ самозванцъ этотъ планъ не ясно еще сказался. Онъ зателняется не только сложности шумныхъ, неожиданныхъ, повидимому, событій, но и твиъ еще, что первый самозванець представляеть въ своихъ воззрѣніяхъ и дѣйствіяхъ двойственность <sup>1</sup>). Онъ проводитъ явно польскія воззрёнія, каковы: предубъжденіе его противъ всего русскаго строя, стараніе его образовать изъ русской думы сенать, раскрыть двери Россіи всёмъ для въёзда и вытвада, его мечты воевать съ турками, - почти буквально тв же, какія развивались незадолго передъ твиъ на польскихъ сеймахъ. Но рядонъ съ этипъ, въ самозванцъ видънъ и питомецъ дурныхъ низшихъ слоевъ---казачества. Отсюда его, давно уже подивченныя, . особенности: пренебрежение въ царскому этикету, страсть быть средн толпы, на конъ, разнузданность въ жизни. Извъстно, что овъ и выдвинуть на русскій престоль собственно Дибпровскими и Донскими казаками и что казаки и нижній слой народа больше всего радъли объ его безопасности. Извъстно также, что ко времени его смерти, къ нему стремнася по Волгѣ инимый его родственникъ, Петръ (Илейка), съ шайкой самыхъ ожесточенныхъ враговъ всего,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Двойственность эта естественно возникая въ немъ въ сайдствіе сийшенія разнородныхъ началъ, положенныхъ въ оспову его самозванческаго восинтанія главными его руководителяни. Донъ Вишневецкихъ, имбишій тогда еще не мало предавій казацкихъ, знакомилъ самозванца съ битомъ этихъ людей. Великій развратникъ и ханжа Юрій Миншекъ вводнать его въ кругъ польскихъ и језунтскихъ воззрѣній. Вдали отъ этихъ руководителей, но, въ дѣйствительности, ближе къ самозванцу стоялъ замѣчательный по уму канцлеръ Левъ Сапѣга,--участникъ въ военныхъ успёхахъ и думё Баторія, замышлявшаго покорить Польш' всю Россію посредствоиъ военнаго оружія в духовнаго оружія іезунтовъ. Сами поляки обвиняли Сапъгу въ томъ, что онъ видвинулъ перваго самозванца. Участіе іскунтовъ до сихъ поръ не разъяснено. По ихъ собственнымъ показаніянь, они визваны били на знакомство и сближеніе съ самозванцень другими-священинкомъ Мнишка Помаскимъ, Краковскимъ воеводой Зебяндовскинъ и саминъ самозванцемъ (Записки Жолкевскаго, прилож. № 44, стр. 123-130). Де-Ту, имъвній не нало върнихъ свёдёній о нашей самозванческой спутё, говорить, что самозванець отврияся сперва (т. е. прежде всего) іезунтамь, н что они сначала хранили въ глубочайней тайне со объщания касательно латинства (Сваз. о Сам. т. І, стр. 329-30).

что было выше врестьянина, которые на возвратномъ пути неистовствовали у Казани и произвели не малое волненіе въ средѣ простого народа и инородцевъ, разразившееся вскорѣ возстаніемъ у Нижняго и въ Астрахани <sup>1</sup>).

Эти факты дають право сказать, что польскіе аристократы и русскіе бояре, а сзади ихъ ужасные люди латинской Европы јевуити дийствительно выдвинули перваго самозванца въ положеніе вождя недовольныхъ своимъ положеніемъ низшихъ слоевъ русскаго народа.

Но это было лишь предвёстіенъ изчавшейся борьбы нежду простымъ народомъ и интеллигенціей того времени. Борьба эта обнаружилась съ неистовою силою съ самаго вступленія на престоль Василія Шуйскаго. Въ это время ясно обозначилось раздёленіе русскаго народонаселенія на двѣ части. На одной сторонѣ стояли бояре, служилые и торговые люди, и во главѣ ихъ новоизбранный царь Василій Шуйскій, принявшій ограничительныя условія въ ихъ пользу,-признавшій боярскую дуну, какъ саностоятельное учрежденіе, безъ которой онъ не могъ никого изъ этихъ сословій казнить <sup>2</sup>); на другой сторонѣ стояли во главѣ казаковъ и бѣглыхъ холоповъ упомянутый выше Лже-Петръ и присланный къ нему вскорѣ изъ Польши Болотниковъ, выработавшій долговременнымъ рабствоить въ Россіи и Турціи ненависть къ господствующимъ классамъ народа. Они объявили войну всему боярству, всему служилому сословію, безпощадно истребляли ихъ во всей южной половинъ Русскаго государства, вромъ Рязанской области, приблизились къ Москвъ и производили уже броженіе и здъсь въ низшей

- 390 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Никон. Лют. т. VIII, стр. 85-6, 81-2; показаніе Илейки-Лже-Петря, Акт. Арх. Эксп. т. 2. № 81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Запись Шуйскаго см. Собр. госуд. грам. т. 2, № 141, и (важный варіанть о черныхъ людахъ) Иное сказаніе о самозванцахъ. Врем. М. О. Ист. т. XVI, стр. 41-2. Поясненіе см. Літ. о м'ятеж. стр. 104-5; Ник. літ. т. 8, стр. 75-6; Новый літ. стр. 74-5.

сред <sup>1</sup>). Ворьба Шуйскаго съ этими ужасными людьми представляеть длинный рядь неудачь, поражений, не смотря на то, что при этонь всё сословные интересы служилыхъ заставляли ихъ стоять за Шуйсваго<sup>2</sup>). Насилу ему удалось отразить иятежниковъ отъ Москвы и, только благодаря счастливой догадливости боярскаго сына Краввова, предложившаго затопить Тулу, Шуйскому удалось овладёть вдёсь скопищемъ воровъ и въ числё ихъ Лже-Петронъ Но это не нанесло действительнаго пораженія и Болотниковымъ. поднявшемуся движению. Оно было поддержано извёстіями, что снастійся будто бы изъ Москвы царь Димитрій идеть снова доставать престоль. Его долго розыскивали въ Украйни; но онъ не являлся, пова Лже-Петръ и Болотниковъ были сильны; а какъ только они сдались Шуйскому, такъ и явился этотъ давно отыскиваемый царь Димитрій Ивановичь, и его сейчась-же окружным иногочисленныя толпы поляковъ<sup>8</sup>).

Главнійшій представитель этого польскаго скопища—гетианъ новаго самозванца Рожинскій въ посланія къ русскимъ торжественню отрекался за всіхъ поляковъ отъ участія въ ділахъ Лже-Петра и Болотникова <sup>4</sup>). Но исторія обличила эту ложь. Болотниковъ сопозникъ и, можно сказать, руководитель Лже-Петра быль присланъ изъ Самбора, гиїзда, въ которомъ оперился первый самозванецъ; тамъ онъ и наученъ візрить и распространять, что царь Димитрій живъ. Извістія, что второй самозванецъ изъ званія бізднаго білорусскаго учителя неожиданно, даже противъ собственной воли и

4) Русск. историч. библіот. т. 2, 36 39.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Акт. Арх. Эксп. т. 2, стр. 129, столб. 1 и стр. 231, столб. 2; Собр. госуд. грам. т. 2, № 151, стр. 820—1; Никон. Лът. т. 8, стр. 80—2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Након. Лют. т. 8, стр. 88 — 89; Сказаніе соврем. о самозв. т. 1, стр. 79—83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это были большею частію бунтовщики Польскаго государства, остававшеся безъ дёла и безопаснаго пристанища послё пораженія, понесеннаго ими въ борьбё съ своимъ королемъ Сигизмундомъ. Польша сбыла вь Россій это скоинще безпокойныхъ своихъ людей; но они оказались вёрнымъ ел орудіемъ для нагуби Россія.

помимо поляковъ, попалъ въ положение царя, будто бы вторично спасшагося отъ смерти, мало заслуживаютъ въры. Болъе трезвымъ нужно признать миъние лучшихъ восточно-русскихъ памятниковъ, что происхождение этого загадочнаго человъка неизвъстно<sup>1</sup>), и еще большаго внимания заслуживаютъ извъстия, что какъ только объявился этотъ загадочный самозванецъ, такъ его сейчасъ-же окружили поляки, латинские ксендзы, выбивались изъ силъ, чтобы убъдить всъхъ, что это истинный царь Днинтрий, руководили имъ и даже составили ему программу подготовлять постепенно въ Россим господство польскихъ людей и латинской церкви.

Второй самозванецъ пошелъ по слѣданъ Лже-Петра и Волотникова, — "возста на готовое селеніе діаволи мечти", какъ выражается одниъ русскій современникъ въ хронографѣ<sup>2</sup>). Онъ также истреблялъ боярство и служилое сословіе, впрочемъ, съ нѣкоторыми изъятіями. Бѣглые холопы и мужики, окружавшіе Лже-Петра, имѣли въ виду месть и одно разрушеніе, и потому рѣдко дѣлали изъятія боярамъ и служилымъ людямъ Второй самозванецъ, имѣвшій въ виду положительныя задачи, польскую программу и желаніе сѣсть на русскій престоль, не могъ обойтись бевъ интелли-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Замѣчательно мнѣвіе, вышедшее изъ среды іезунтовъ, которые лучше другихъ могли знать дёло, именно мизніе, что вторей самозванецъ былъ врещеный еврей, бывшій писцомъ при первомъ самозванць и бъжавшій изъ Москви посл'я его убійства. Прилож. къ зап. гетиана Жолкевскаго (второе изд.) № 44, стр. 192. Любовытно, подкрѣпляющее это мнѣніе, извѣстіе, передаваемое авторомъ польскаго дневника осады Смоленска, что после бегства изъ Тушина второго самозванца, нашли (очевидно, - въ его комнатахъ) талмудъ (ро ktorym snadz y Talmut znaleziono). Русск. Историч. Библ. т. I, стр. 527. Замѣчательны также нёкоторыя особенности титула, усвоеннаго этниъ самозванцемъ, обличающія еврейскія воззрівнія,-Мы, Демитрій Ивановичт, царь и государь всея Россіи, Богомъ избранный и дарованный, Богомъ хранимый и чтимий, Богомъ помазанный и возвышенный надъ всёми прочные царями, подобно второму Изранию руководницій и управляений селов Божієв, единий царь Христіанскій въ подсолнечной . . . . Буссовъ-Вэръ. Сказан. соврем. о сачозв. т. 1, стр. 105-6. Такой титуль есть действительно въ гранатахъ втораго самозванца. См. Акт. Историч. т. 2, № 111; Сборникъ князя Оболенскаго. № 9. Москва 1838 г. <sup>э</sup>) Изборн. Попова, стр. 197.

генцін, и потому поступаль слёдующимь образовь: казакамь, холонанъ и крестьянамъ онъ такъ же, какъ и Дже-Петръ, поручалъ истреблять бояръ и служилыхъ и овладъвать ихъ инуществонъ, но только тѣхъ изъ нихъ, которые держались Шуйскаго <sup>1</sup>). Тѣхъ же изъ нихъ, которые приставали къ нему, онъ щедро одблялъ пом'встьяни <sup>2</sup>). Эта программа произвела великую смуту и въ народъ и въ служиловъ сословін, и Шуйскій очутился въ еще боле затруднительновь и позорновь положения, чёмъ во время борьбы съ Лже-Петронъ. Поразительная картина государственнаго разложенія въ Россія развернулась вполить, когда санозванецъ подошель къ Москвѣ и утвердился въ Тушинѣ <sup>3</sup>). Русскіе лѣтописные свидетели съ грустию заивчають, что служилие люди бросали Шуйскаго и переходили въ самозванцу. Служилые люди даже устроили позорную игру въ чины, помъстья, — переходили отъ одного правительства въ другому (отъ Московсваго въ Тушинскому), и паоборотъ, смотря по тому, где представлялось больше выгодъ. Эта нгра заразила собою громадную нассу людей всёхъ званій. "Всякъ оть своего чиву, говорить Палицынь, выше начаша восходние; раби убо господіе хотяще быти и невольніи въ свободѣ прескачуще" 4). Не только южная половина Россіи, но и большая часть свверной быстро перешли во власть Тушинскаго самозванца. За Шуйскимъ остались лишь главные торговые пункты, какъ Новгородъ-Великій, Нижній-Новгородъ, или такіе окрайные пункты, какъ Сиоленскъ и Казань, гдъ русскіе стояли въ виду иноземцевъ и больше дорожным своею государственностью, ным, наконецъ, такой выдающійся изъ всёхъ своими особенностями пунктъ, какъ Троицко-

4) Авр. Палиц. стр. 41, а также 37 и 44.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сказан. современ. о самозв. т. 1, стр. 94; Ник. лит. т. 8, стр. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сказан. соврем. о самозв. тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) По такъ называемой л'ятовиси Бэра самозванецъ утвердился въ Тулинъ 29 јюня 1608 г. (Сказ. совр. о самозв. т. І, стр. 97); въ дневникъ за время втораго самозванда глухо сказано, послъ 24 јюня (Русск. Истор. библ. т. 1, стр. 135). Сводъ другихъ ноказаній см. Сказ. Массы, стр. 251, примъч. 864.

Сергіевскій монастырь. Но Шуйскій быль вскорй оторвань оть всёхь этихь пунктовь, когда Тушинцы осадили Троицко-Сергіевскій монастырь. Онь оказался осажденнымь и уединеннымь въ Москвё оть всей Россіи.

Въ Тушинѣ кежду тѣкъ образовалось необычайное правительство, съ особенностяки, никогда невиданными въ Россіи. Здѣсь собрались представители кногочисленныхъ народностей; были заправлявшіе всѣкъ поляки, были литвины, русскіе всѣхъ племенъ, нѣицы, татары; были, по всей вѣроятности, и жиды. Всѣхъ ихъ объединяла жажда господствовать надъ Россіей и наслаждаться удовольствіями на ея счетъ <sup>1</sup>). Изобиліе съѣстныхъ принасовъ, изобиліе вина, шумные пиры язумляли современныхъ свидѣтелей <sup>2</sup>). И что особенно поразительно, — въ православной Россіи, на глазахъ большинства русскихъ совершалось въ Тушинѣ страшное глумленіе надъ священными православными предметами и духовными лицами <sup>3</sup>), и, что еще поразительнѣе, русскіе приверженцы Тушинскаго самозванца не только не возмущались этикъ, но, по свидѣтельству современныковъ, были покорными, даже самоотверженными слугами

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ дополнение въ давно извъстнымъ даннымъ, недавно издано богатое въ этомъ отношения собрание матеріаловъ въ сборникъ вн. Хилкова (Спб. 1879). Изъ этихъ матеріаловъ, между прочвиъ, видно, что Янъ Сапѣга очень любилъ предметы роскоши и пріятнаго препровожденія времени, какъ напр. хорошую рыбу, вино, охотничьнхъ собавъ, и что богатая Вологда, торговавшая и заграничвыми предметами, била лакомниъ для Полаковъ мѣстомъ, въ которому они страстно доберались. Сб. кн. Хилкова, № 12, письма: I, II, VI, XX, XXVII, XXXI, XXXIV, XXXV и XII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сказан. совр. о самозв. т. I, стр. 102. Добича била несмитал, говорится въ т. наз. дит. Бэра; и въ Тушини и въ Тронцкомъ загери войско плавало въ изобили: нельзя било надивиться, откуда бралось такое множество съйстнихъ припасовъ, всякаго рода скота, масла, сиру, муки, меду, солоду, вина; даже собаки не усливали пожирать головъ, ногъ и внутренностей животнихъ, разбросаннихъ по улидамъ и производившихъ столь ужасний сирадъ, что уже онасанихъ морового повитрія. Польскіе солдати готовили для себя кушанья ежедневно изъ нанлучшихъ припасовъ, а пива такъ много забрали у крестьянъ и монаковъ, что его некуда било дивать; пили только медъ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Палиц. стр. 46, 47, 54.

ннозенцевъ 1). Даже иногихъ русскихъ женщинъ увлекъ этотъ неистовый разгулъ дивихъ страстей, и онв наполняли Тушинскій таборь 2). Руководители всёхъ въ этопъ неистовомъ разгулё -- поляки дошли до невъроятнаго опьяненія. Они сибло высказывали, что служать хорошую службу въ честь и славу польскону имени. Они даже полагали, что пріобрѣтають въ Россіи всемірную славу. Въ одновъ воллевтивновъ заявление своему воролю они писали: "если посмотримъ на славу нашего народа, громко, какъ бы съ горы, провозглашенную всену свёту, то она не только ни въ чемъ не повреждена нами, но напротивъ, при Божьей помощи, при счастія вашего величества и нашей предпріинчивости, черезъ разныя битвы, счастливо нами выигранныя, пріобрёла въ мірё бозомортіе, такъ-что, гдв прежде о ней кало кто слышалъ, такъ теперь она хорошо извёстна и знакома; предёлы ся извёстности упираются даже въ ледовитыя моря"<sup>3</sup>). Даже нѣкоторые русскіе современные исторические свидетели, какъ Аврааний Палицинъ, введены были въ заблуждение обланчивыми признаками вившней цивилизации поляковъ и хвалять ихъ добрыя качества, рёзко выдававшіяся при сравнения съ крайнею испорченностью русскихъ воровъ 4). Свидътели эти, очевидно, не понямали, что русские воры были невзрачными чернорабочнии иноземных художниковъ высшей школы въ одноиъ и тоиъ же деле. Но те русские люди, которые ближе знали поляковъ, были подъ ихъ властью, и въ числъ ихъ даже нъкоторые Тушинцы, совершенно иначе на нихъ сиотръли, и исторія не пожеть не признать правды на ихъ сторон 5).

Многонародный союзъ собравшихся въ Тушинъ русскихъ и иноилеменниковъ, беззавътная, ничъмъ не стъснявшаяся дружба людей всъхъ званій м состояній были въ дъйствительности гнуснъйшимъ

- <sup>в</sup>) Русская Историч. библ. т. I, стр. 146.
- <sup>4</sup>) Палец. стр. 87-40.
- <sup>5</sup>) Свидѣтельства этого рода увидниъ нише.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Паляп., стр. 87-40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-ще, стр. 40.

обмановъ и злодѣяніевъ. Отдаленная, таниственная рука, но всей въроятности іезунтская, направляла этотъ союзъ и эту дружбу къ весьма практическинъ иновеннымъ цѣлямъ и пользовалась для этого всёми дурными качествами испорченной человѣческой природы.

Утвердившись въ Тушинѣ, руководители самозванца очень хорошо поняли, что теперь ихъ сила вовсе не въ "преже-погибшей Сверщинь", не въ казацкой Украйнь, гдъ притонъ опасно было затрогивать казацкіе инстинкты, даже не въ Москві, а въ сіверной половинъ Россіи — этомъ родникъ кръпкой русской государственности и русскаго народнаго терибливаго труда и сбережений. Коваривний изъ поляковъ Янъ Сапъга засвлъ у входа въ этотъ родникъ- у Тронцко-Сергіевскаго монастыря (23 сент. 1608 г.). Другой полякъ, не столь хитрый въ политикъ, но еще болъе хитрый и неугомонный въ военныхъ дълахъ, Лисовскій пошелъ виередъ и покорялъ санозванцу свверныя отъ Москвы русскія области. Сапъга сталъ настоящимъ правителенъ Россіи, въ которому всв обращались и которому усердно угождали 1). Лисовскій быль ужаснымъ и большею частью нежданнымъ посётителемъ изстностей, гдъ только дужали не признавать власти самозванца. Подъ главнымъ покровительствоиъ этихъ людей шли въ свереную половину Россіи всякаго рода Тушинцы, разсбевались по ней и принимались управлять. Сейчасъ же обозначалась вышеуказанная общая особенность, объединявшая всёхъ этихъ людей, --- это нажива русскимъ добронъ и наслаждение удовольствиями, во что бы то ни стало, ничежь не стёсняясь. Паны польскіе, какъ люди высшей цивилизаціи, извлевали более ценное добро, более утонченныя удовольствія и съ большимъ умъніемъ прикрывали свое хищничество благовидными предлогани, - грабили купцовъ подъ предлогомъ конфискаціи имуществъ приверженцевъ Шуйскаго<sup>2</sup>), захвативали дворцовыя имънія подъ

<sup>4)</sup> См. выше прим'яч. 1 на стр. 394 и цитат. изъ Сборн. кн. Хилкова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Акт. Арх. Эксп. т. 2, № 88, стр. 180; Сказан. совр. о самоз. т. І, стр. 100; Сборн. кн. Халкова, № 12. письма: VII и XXI.

твиъ же предлоговъ и, конечно, потому еще, что считали себя высшини государственными людьми новаго Русскаго правительства<sup>1</sup>). Для более грубыхъ действій существовали шайки Лисовскаго и особенно шайки пахоликовъ---низшей военной челяди, существовавшей при каждонъ панъ въ числъ, соразиърнонъ его значению. Эти шайки и эта челядь поворачивали все вверхъ дномъ, и возбуддали сильнъйшія жалобы<sup>2</sup>). Съ польскими панами шли русскіе служилые люди, и какъ люди, кенте образованные и кенте привыкшіе въ утонченному лицем'врію, притонъ вакъ люди свои, им'ввшіе разные донашніе счеты съ твин, которыхъ поворяли санозванцу, стёснялись менёе и потопу больше возбуждали жалобъ <sup>3</sup>). И польскіе паны, и русскіе служилые люди, не сдерживаеные никакою сволько-нибудь сильною центральною властію, не стёснялись даже въ отношеніяхъ другъ друга, ссорились, вырывали другъ у друга попадавшуюся добычу 4). По примёру ихъ стали дёйствовать и иеньшіе люди. Образовались сапостоятельныя, нивого не хотвешія знать шайки русскихъ воровъ и пахоликовъ, и довершали разореніе и страданіе народа <sup>5</sup>). Особенно неистовствовала шайка цана Наливайки 6).

Въ простотъ первобытной русскіе страдальцы стали подавать жалобы Тушинскому самозванцу 7); заговорило родное чувство въ нъкоторыхъ Тушинскихъ служилыхъ людяхъ, и они приссединили

<sup>в</sup>) Палиц. стр. 38.

<sup>5</sup>) См. прамъч. наже-жалобы воеводъ Тушинскихъ.

•) Сборн. вн. Хилкова № 12, инсьмо XVI; Русская Историч. Библ. т. 2, № 183, стр. 814.

<sup>7</sup>) Жалоба Тушинскому самозванцу врестьянь изъ Переяславскаго утяда (Доноли. въ Акт. Истор. т. 1, № 159) и цълой группи монастирей того же увада (Сборн. ен. Хилкова № 12, инсько ХУШ).

Христ. Чтен. № 3-4. 1880 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сборн. вн. Хнякова такъ-же и № 18 стр. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же N 12, письмо XXX; Авты Историч. т 2, № 195, стр. 226, столб. 2.

<sup>4)</sup> Сб. кн. Хилкова № 12, нисъма LI, XXX; Акт. Ист. т. 2, № 128, П, Ш, №№ 124, 125, 161. Пани набзжали и пустопили дворцовня имѣнія своего царика, на что онъ самъ жаловался (Акт. Ист. т. 2, № 284) и даже грабили его гонцовъ (тамъ-же № 168).

свои жалобы 1). Но это быль вопль въ пустынё 2). Русскій народъ сталь бъжать отъ всёхъ этихъ благодётелей въ лёса, болота, пустыни, какъ во времена татарскихъ нашествій. "И преизнишася тогда, говоритъ Аврааній Палицынъ, жилища челов'яческая на звёрская... медвёди, волки, лисицы и зайцы приходили на ивста человѣческихъ селеній... и крыяхуся тогда человѣци въ дебри непроходнимыя и въ чащи темныхъ лёсовъ и въ пещеры недовёдоныя" <sup>з</sup>).—Такниъ образонъ подобно Шуйскому, уединенному въ Москве, и по областямъ лучшая часть народонаселенія была въ уединении по отношению ко всей России и даже въ пустынномъ уединение, со всёми обычными его невзгодами, по нерёдко постигали его и невзгоды необычайныя, никогда не слыханныя на Руси до того времени. Поляки, имѣвшіе на своей родинѣ обычай отыскивать обглыхъ крестьянъ не только черезъ людей, но и посредствоиъ дрессированныхъ для этой цёли собакъ, пускали такихъ собакъ для поисковъ и за этими русскими бъглецами \*), надежнъйшими, какъ оказалось после, носителями русской государствен-HOCTH.

<sup>4</sup>) Напримёръ: Ярославскій воевода, князь Борятинскій (Акт. Истор. т. 2, № 155), Владимірскій воевода Вельяминовъ (тамъ же № 185) и особенно часто в сильно жалованся Суздальскій воевода Тушинскаго самозванца Плещеевъ (тамъ-же № 161; Сборн. кн. Хилкова, № 12, письма: LXI, LXII). Въ одной жалобѣ Плещеевъ даже говоритъ, что противъ насилій «управи инкоторие изть» (письмо LXI, Сб. кн. Хилкова). Защищая собственныя имѣнія, жалованся часто Касимовскій царь (Сбори. кн. Хилкова № 12, инсьма: LVI, LVIII; Акт. Истор. т. 2, № 168). Даже польскіе папы вопіяли противъ наѣздовъ, какъ напр. Янъ Рѣчицкій (Сб. кн. Хилкова, № 12, письмо ХХХ).

<sup>2</sup>) Только Наливайко и накоторые другіе вори, въреятно, его сообщинки, поплатились за свои дъла и то, но всему видно, благодаря тому, что пробудилась совъсть у Туминскаго воеводи Вельниннова. Санти квалить его за это, но извъстно, что Сапти получиль замъчание оть самозванца за ходатайство о Наливайкъ. Акт. Историч. т. 2, №№ 116, 129 и 180; Сбери. ин. Хилкова, № 12, письмо XVI. Какой то Наливайко упоминается и въ новъсти объ осадъ Устожни. Русск. Историч. Библ. т. 2, № 187, стр. 814.

<sup>3</sup>) Палиц. стр. 47—8. Что Тушинцы разгоняють народь, говорится ночти во всёхь жалобахь на нихь.

4) Палиц. стр. 48-49.

Русская государственность тогда, повядниому, совершенно погибала и, казалось, немного еще нужно было нанести ей ударовь. чтобы ся погибель стала совершившинся, не подлежащинъ никавому сомнѣнію фавтомъ. 30 ноября 1608 г. Шуйскій въ одной граноть. нивешей значение окружной, писаль, что у Литвы, т. е. у Поляковъ, подлинно унышлено всёхъ государевнихъ, т. е. служелыхъ людей, побити и въ полонъ поннати, и что они уже нежду собою росписали, кому какинъ городонъ владъти<sup>1</sup>). Въ занадной Россін ходили тоже слухи объ этонъ планів съ подробностями, еще болёе тревожными. Тамъ говорили, что у польскаго вороля есть тайный планъ овладёть Россіей и на иёсто русскихъ шляхтовъ и купцовъ, выславъ вхъ хотя би въ Подолію, посадить польскихъ добрихъ людей 2). Это не били пустые страхи или ложные слухи. Русскій народъ видълъ осуществление этого плана на самонь двяв, чувствоваль его жестокія последствія въ своей невыносниой жизни, и иногіе до такой степени поражени были билствіяни и такъ изв'врились въ будущенъ, что сани искали себ'в CHEDTH 3).

Но русская государственность не погибла. Въ русскоиъ народъ сказались могучія силы, которыхъ не слонили не только эти бъдствія, но не слонила даже двукратная неудача, когда онъ поднялись на спасеніе этой государственности.

Съ двухъ, совершенно различныхъ по своему характеру сторонъ поднялись эти силы, — въ уединенной отъ всей Россіи Москвё и среди бъжавшаго въ пустыни народа. Шуйскій, оторвавшійся отъ народа при самонъ своемъ вступленія на престолъ и оставленный почти всёмъ своинъ народонъ, пришелъ къ совершенно естественному въ такомъ положеніи заключенію, что его можеть спасти только иноземная помощь, и обратился за ней къ Швецін<sup>4</sup>), кото-

<sup>4</sup>, Никон. лёт. т. 8, стр. 100; Дёт. о матежахъ, стр. 140-141, Оттакие Digitized by 26\*

<sup>4)</sup> Собр. гос. гр. т. 2, № 165.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Акт. Экси. т. 2, стр. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Палия. стр. 52--53.

рая при тогдашней враждё ея въ Польшё не могла спокойно смотрёть на польскіе успёхи въ Россіи и давно уже предлагала Шуйскому свое содёйствіе.

По счастливой случайности, которая обыкновенно всегда является въ исторически-живучихъ обществахъ, вести это дёло выпало на долю Михаила Скопина-Шуйскаго, который не смотря на свою молодость, уже извёстенъ былъ тогда многимъ своими военными дарованіями<sup>1</sup>) и обладалъ кромё того такими прекрасными качествами души, что способенъ былъ привлечь къ себё сердца всёхъ лучшихъ людей<sup>2</sup>). Этому-то необыкновенному человёку и суждено было исправить грёхъ царя Шуйскаго — невёріе въ русскія народныя силы, и собрать на защиту русской государственности не столько иноземную помощь, а народное ополченіе, давно поднявшееся само собою, давно искавшее объединяющаго центра и кинувшееся къ нему при первомъ же зовё Скопина и даже помимо этого зова.

Историческіе свидітели, главнымъ образомъ иноземные, пораженные необычайною перемізною въ ділахъ русскихъ со времени прихода иноземняго войска, приписали всему этому ділу, — призыву иноземнаго войска—причину возстанія Россіи противъ Тушинскаго самозванца<sup>3</sup>). Дипломатія царя Шуйскаго и обаяніе иноземной

<sup>4</sup>) Онъ участвовалъ въ борьбё съ Болотвиковымъ и съ Тушинскимъ самовванцемъ.

<sup>5</sup>) Отзывъ Жолковскаго: Скопниз-Шуйскій, хотя быль молодъ, нбо ему было не болёе дердцати двухъ лёть; но, какъ говорять люди, которые его знали, быль надёлень отличными даровавіами души и тёла, великимъ разумомъ не по лётамъ, не ниёль недостатка въ мужественномъ духё и быль прекрасной наружности. Записк. Жолкевск. стр. 25.

<sup>3</sup>) Такъ наз. лът. Бера, Сказан. совр. о самовь т. 1, стр. 104. Иные писатели даже совсъмъ не усматриваютъ какого-любо двъженія въ то время рус скаго народа на защиту своей государственности. Сказан. Исаака Масси (русск. изд.) стр. 251, 252; Сказан. Геримана, стр. 310, 811.

Шуйскаго такъ было велико, что онъ даже предложнаъ бившинъ въ Моский служнаниъ людямъ: или оставаться въ ней или уходить въ Тушино, и первниъ изъ нихъ приносить присагу (Тама-же — Ник. лит. 101 и Лит. о мат. 142). Какъ бы ни было коварно это предложение, но его не сдилаъ-бы Шуйский, еслиби нийлъ хотя малййшее довёрие къ служняниъ людямъ.

дружбы были по смыслу этихъ свидётельствъ первою причиною зарождавшагося тогда спасенія Россіи. Но это было заблужденіе историческихъ свидётелей, не понимавшихъ дёйствительнаго дёла. Завёсу, скрывавшую отъ иногихъ глазъ это дёйствительное дёло, приподняли наши лётеписцы того времени, и отъ нихъ им узнаемъ, что одновременно съ посылкою Скопина Шуйскаго для найма иноземной помощи и сначала совершенно независимо отъ этой посылки началось чисто народное движеніе на спасеніе Русской государственности, въ той ишенно средё народа, которая была изгнана изъ человёческихъ жилищъ и пребывала въ жилищахъ звёрей.

Въ углу, образуемомъ ръками Волгой, Окой и Клязьмой, -въ юго-восточной части нынъшней Владимірской губернія и западной Нижегородской, у твердаго опорнаго пункта власти Шуйскаго-Нежняго-Новгорода. - русскіе изгнанники изъ своихъ жилищъ стали собираться, составлять отряды и выходить на борьбу съ врагани своего отечества, и, что особенно поразительно и дорого намъ, потожезиъ, это не были лишь люди озлобленные, истители лишь за свое погнбшее добро и поруганную честь, способные только разрушать, а не созндать. Нътъ! Между ними многіе были воодушевлены высшинъ чувствоиъ, -- любовію въ родинѣ 1) и потому то, несиотря на всв неправды царя Шуйскаго, сами пошли на соединеніе съ нимъ. Они вошли въ соединеніе съ Нижнимъ-Новгородонъ, съ его воеводой Алабьевниъ, препровождали туда пойнанныхъ воровъ и затёмъ соединялись съ отрядомъ Шереметева, который, послё усмиренія воровъ у Астрахани, подвигался вверхъ по Волгё. Эти первыя русскія дружини, появившіяся, ножно дунать, даже раньше, чвиъ пришло извъстіе, что Скопинъ-Шуйскій ведеть иноземное войско<sup>2</sup>), имвли могущественное вліяніе на другія области.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Лётописцы прямо говорять, что Богъ вложнать въ этихъ людей добрую мысль, или что Богу тако изволися. Новый лёт. стр. 100; Лёт. о интежахъ стр. 155; Никон. лёт. т. 8, стр. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Первыя взяёстія о возставів народа въ указанной мёстности относятся къ началу декабря 1608 г., когда народныя ополченія уже вышля на борьбу съ Digitized by

Цёлая сёть приволжскихъ городовъ послёдовала за этипъ движеніемъ простаго народа '). Возстаніе бистро распространялось на сёверъ и встрётилось съ такимъ же движеніемъ, шедшинъ оттуда и начавшинся у верховьевъ того же воднаго пути, волжскаго, у другаго твердаго пункта, державшагося Шуйскаго, Новгорода Великаго, и недалеко отъ знаменитой обители Кирилло-Б'ялозерской.

Тушинцами, т. с. спустя немалое время послё того, какъ они начали составлаться, что должно было происходить въ вонцё октября или въ ноябрё 1608 г. Такъ, лучній наблюдатель народнаго недовольства Тушинцани, Суздальскій воевода Племеевъ сообщать Санъгь известия о подвление ополчения у Нижияго и Валахны оть 7 и 10 декабря 1608 г. (Сбор. кн. Хилкова № 12, письмо XXV; Акт. Ист. т. 2. № 351), Касимовскій царь-оть 14 декабря и Вельяминовъоть 16-го (Акт. Ист. т. 2, ЖА 114 и 116). Плещеевъ въ одноиъ изъ указанныхъ песенъ (Авт. Ист. т. 2, № 851) извътлетъ, что возставшіе ндутъ на Суядаль, даено ужо въ Суздальскомъ убяде. Известие о томъ, что Скопнел-Шуйскій ведеть наемныхъ вноземцевь, тогда не когдо быть. Грамота объ этомъ Скопина-Шуйскаго стала пересилаться на свверв Россин только въ концв девабря 1608 г. (Акт. Эксп. т. 2, № 94) и тодько 23 декабря этого года царь Шуйскій опоьйстніх окружною граматою, что онь надвется на приходь иноземной помощи (Собр. госуд. грам. т. 2, № 167). Первые вноземцы приным въ Новбородь только 14 апр. 1609 г. (Акт. Арх. Эксп. т. 2, № 122, стр. 226, 1). Шеремстовъ съ низовою силою тоже еще былъ далеко, когда поднималось народное ополчение, вменно быль въ Казани (Сб. вн. Хилкова, № 12, письмо ХХУІ). Есть возможность, хота нёсколько, уаснить происхождение и возрастание у Нажняго народныхъ ополченій. Они визивалесь въ жизне съ двухъ сторонъ. Съ одной стороны, Тушинцы ожесточали народъ своими неправдани съ первыхъ дней своего появленія въ тёхъ мёстностяхъ, т. е. сь ноловины октября 1608 г. Съ другой сторовы, дёла эти, видно, зорко наблюдали и дали имъ поддержку Нажегородин. Еще въ воябръ 1608 г. они вели переговоры съ Банахонцани, чтобы не присягать самозванцу, а имить государень того, вто будеть на Москви (Акт. Ист. т. 2, № 107). Ко 2-му декабря 1608 г. они уже обладали значительвою воевною силой, въ составе которой были между прочнить какимъ-то образомъ и Серби, и отрядъ, присланний изъ Казани Шереметевниъ. Съ этими-то BOËCRAME OHH CTAIN BNXOANTS HA BODOB'S B'S TË MËCTHOCTE, ILË HOHHMAICH HAродъ, о чемъ прямо упомнивается въ сохранившенся объ этомъ деле намятникъ (Акт. Ист. т. 2, № 118).

<sup>4</sup>) Уже 10 и 11 декабря 1608 г. писались донесснія, что многіє города новолжскіе, какъ' Юрьевецъ-Поволжскій, Галичь, Кострома, Ярославль, Переяславль и даже Вологда цёловали кресть Шуйскому. Донессніе Нижегородскаго воеводи Алябьева (Акт. Истор. т. 2, № 112). Объ этомъ же извёщалъ Сапёту и Касимовск. царь. Тамъ-же № 114.

Началось это новое народное движение именно въ ничтожновъ по военнымъ средстванъ, но могущественномъ по силъ нравственной, городь, въ Устажнь Жельзнопольской. Этотъ малый городокъ, незнавоный съ ратныть делокъ и осаднымъ сиденьокъ. решнися даже не признавать вовсе Тушинскаго самозванца и дать отпорь его полчищать. Явились самоучки инженеры, и состроили ограду; явились самоучен мастера артиллерійскаго дёла, и стали вовать орудія и ядра. Несколько разъ Устюженцы вступали въ борьбу съ Тушинцами; были побиваемы, когда выходили за городъ и вступали въ отврытую борьбу; но каждый разъ отбивались, когда подвергались приступанъ. Они показали даже необыкновенную военную изобрётательность, --- сдёлали прорубь на всей, окружавшей ихъ рвкв Мологв, и этипъ еще болбе усилили свою насворо сдёланную твердиню. Кирилло-Бёлозерскій монастырь оказываль ниъ помощь людьие и, конечно, еще больше правственнымъ воодушевленіенъ. Скопенъ-Шуйскій, бывшій тогда уже въ Новгородѣ, съ свойственной ему отзывчивостью откликнулся на геройскій вличь этихь необывновенныхъ людей. Онъ инъ прислалъ ратныхъ людей изъ своихъ сверинхъ нивній и пороховую казну изъ Новгорода. Такъ они и отстояли свой родной городъ, и представили потоиству поразительную картину доблестей, --- картину, въ маломъ видѣ напоминающую знакенитое сидѣніе въ осадѣ русскихъ людей въ Тронцко-Сергіевскомъ монастырѣ <sup>1</sup>).

Это геройское сидине въ осади налаго и, повидимому, невоинственнаго населения Устюженскаго было яснымъ указаниемъ на мощную силу всего сивера Россия, — силу, которая тогда же стала обнаруживаться на всемъ этомъ огромномъ пространстви, — отъ Новгорода до Перии. Везди русские люди вставали противъ Тушинцевъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Подробное описаніе этой замѣчательной осады см. Русск. Истор. Библ. т. 2, № 187. Осадное это дёло началось еще 6 декабря 1608 г. и продолжалось въ началё 1609 г. Упоминается оно, какъ слухъ, дошедшій до царя Шуйскато, въ его грамотё Устюженцанъ отъ 28 декабря 1608 г. (Собр. госуд. грам. т. 2, № 167; Акт. Арх. Экснед. т. 2, № 93).

сносились нежду собою, собирали и соединали свои отряды, начальствовать надъ которыми, въ началѣ 1609 г., Скопинъ прислалъ воеводу Вышеславцева 1). Это уже не были одни врестьяне, понявшіе тщету всёхъ санозванческихъ ратованій за народъ. Это были русскіе люди всёхъ состояній и званій. Въ нёкоторыхъ изстахъ они даже не понинали, что пожетъ быть борьба нежду низшини и высшини слоями русскаго общества. Головы Каргопольскаго, Бълозерскаго и Двинскаго ополчений, отправляясь въ приволжскія страны, съ изупленіенъ говорять въ гранотѣ въ Ронановцанъ о дошедшихъ къ нимъ слухахъ, будто у техъ черные люди грабять и бырть понещивовь, и заявляють, что у нихъ нъть этого, что у нихъ черные люди дворянъ и дътей боярскихъ чтать и позору имъ нивотораго нёть и благодарать о токъ всеинностиваго Бога, что Богъ соединилъ всёхъ въ православную въру и отъ иконоборецъ и разорителей православныя въры избавиль безь кровопролитія<sup>2</sup>). И дійствительно на сівері Россіи им вездѣ видимъ всенародное движеніе. Въ церквахъ, у земскихъ избъ, на городскихъ площадяхъ передаются извъстія, читаются грамоты, принимаются ръшенія. "И ванъ бы, господа, пишутъ Устюжане въ Вычегодцамъ въ пачалъ декабря 1608 г., ратныхъ людей собравъ, тотчасъ, также, какъ въ иныхъ городъхъ радъютъ и людей собирають, отпустити вверхъ въ Устюгу и въ Тотьиъ... а съ Тотыны и до Вологды итти <sup>3</sup>)". "И вы-бъ, государи, писали въ конпѣ 1608 г. Тотькечанъ Вологодскіе посядскіе и врестьяне, попомнили Бога и пречистыя Богородицы и врестное цѣлованіе за государя и великаго князя Василія Ивановича всея Руси, и вѣры крещеныя не нарушили и за государя и за свое врестное цёлованіе постояли съ нами виёстё, и ожить и упереть заодинъ другъ за друга 4). Хотниъ всѣ за одно за православную

4) Тамъ-же, № 91, II.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Истор. смути. врем. Бутурлина, т. 2, стр. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Акт. Истор. т. 2, № 150.

<sup>8)</sup> Акт. Арх. Эксн. т. 2, № 91, 1.

крестьянскую вёру помереть, писали тогда же Соль-Галичане <sup>1</sup>). Сбираемся, государь, итти, писали тё-же Соль-Галичане царю Шуйскому въ мартё 1609 г., противъ твоихъ государевыхъ измённиковъ воровъ, литовскихъ людей, а своихъ (т. е. нашихъ) домовъ разорителей, а женъ своихъ и дётей поругателей, всё головани своими <sup>2</sup>)".

Это единеніе силъ и открытая общественная дёятельность производили могущественное вліяніе и закрёпляли за сёверонъ великую авторитетность, которую им увидинъ и при послёдующихъ подъемахъ русскаго народнаго духа для спасенія государственности. Такинъ образонъ, народное движеніе, начавшись самостоятельно въ двухъ отдаленныхъ пунктахъ на старонъ волжсконъ пути, слилось во едино не только физически, но и правственно, въ симсяё объединенія сословій, охватило всю сёверную половину Россіи и направилось на защиту того самаго царя Шуйскаго, который извёрился въ русскихъ силахъ и призвалъ иноземную помощь.

Къ этипъ двупъ слившинся потоканъ народнаго воодушевленія присоединился третій—возникшій также сакостоятельно и не истощавшійся и въ послёдующія времена. Жители Сиоленской области, лучше другихъ унѣвшіе оцѣнивать блага польской цивилизація <sup>3</sup>).

<sup>8</sup>) А Смольяномъ Поляки и Литви (Литва), говорится въ одномъ хронографѣ, грубны искони, вѣчные непріятели, что жили съ ними поблизу и бон съ ними бывали частие и Литву на боехъ побивали (Избори. А. Понова, стр. 353). Жители Смоленской области кромѣ того неоспоримо получали надлежащія свѣдѣнія о направленін по отношенію въ русскихъ польской цивилизація. Виленское братство, которое разгромилъ Сигизмундъ на ноходѣ въ Россію, въ наску 1609 г. уніати обвинали, что оно передаетъ дурныя извѣстія въ Россію (Relacya y uwazenie postepkow niektorych okolo cerkwi ruskich Wilenskich roku 1608 у 1609, гоздијат 6). Мало того, въ дневникѣ осади Сигизмундомъ Смоленска говорится, что нольские шијоны принесли изъ Москвы извѣстіе, что наши (т. е. Польскаго государства) купци-злодѣйская Русь-сказали міру (народу въ Москвѣ) и духовенству русскихъ, что король хочетъ наступить на ихъ вѣру и церкви, поэтому пусть они не склоняются на его сторону (Русск. Историч. Библіот. т. І, стр. 512).

•

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ-же, № 91, I.

<sup>\*)</sup> Авт. истор. т. 2, № 177, стр. 206, 1.

давно уже, еще во времена смуты Болотникова, были върными защитниками Шуйскаго и посылали ему свои отряды<sup>1</sup>). При Тушинскоиъ самозванцѣ они усердно очищали свою страну отъ воровъ, и въ началѣ 1609 г. -очистили ее до Вязъмы и дожидались приближенія Скопина-Шуйскаго, чтобы соединиться съ нимъ<sup>2</sup>).

Много страданій и неудачь испытали всё эти ополченія, прежде чёмь соединились съ Скопинымъ-Шуйскимъ. Тушинцы еще въ концё 1608 г., когда еще только начиналось народное движеніе, кинулись подавлять его. Ихъ военное искусство давало имъ часто превосходство надъ численностью возставшихъ, а страхъ за колебавшуюся власть и за самое существованіе свое визывалъ въ нихъ страшное озлобленіе при всякомъ успёхъ <sup>3</sup>). Иння области по три, по четыре, по пяти разъ высылали ополченія одно за другитъ <sup>4</sup>), и о нёкоторыхъ им достовёрно знаемъ, что они ногибали <sup>5</sup>). Какъ траву, скосили Тушинцы отрядъ Устюженцовъ, вышедшій въ поле противъ нихъ <sup>6</sup>). Попадались иногда живьенъ въ руки Тушинцевъ вожди народнаго ополченія <sup>7</sup>) и, безъ сомиёнія, не легко расплачивались за свою народную службу <sup>8</sup>). Но не смотря ни на какія страданія и неудачи, народное движеніе устояло и дождалось Скопина-Шуйскаго. Къ нему съ самаго Новгорода присоединялись

4) Никон. Літ. т. 8, стр. 82.

<sup>2</sup>) Собран. госуд. грам. т. 2, № 181; Акт. Истор. т. 2, № 221.

<sup>3</sup>) Сборн. кн. Хилковэ, № 12, ин. XLII, XLIV; Акт. Историч. т. 2, № 177; Буссовъ-Беръ, Сказ. о Самозв. т. I, стр. 101.

4) Собр. госуд. гран. т. 2, № 177; Акт. Историч. т. 2, №№ 214, 216.

<sup>5</sup>) Акт. Ист. т. 2, №№ 170 и 172; Сборн. кн. Хилкова, № 12, нп. XLIV и XLIX.

•) Руссв. Историч. библіот. т. 2, № 187, стр. 798.

<sup>7</sup>) Тушинскій воевода Наумовъ, разсказиван о нораженія подъ Костроной возставшихъ, говорить о ноникѣ Бѣлайки Ногавецина (Сбори кв. Хилкова, № 12, п. LXIX). По всей вѣроятности, это тоть-же Ногавецинъ—начальникъ Гороховецкаго ополченія, котораго упоминають наши лѣтописци, называя его Θеодоромъ или Федькой Ногавицинимъ. Лѣт. о мят. стр. 155; Никон. лѣт. т. 8, стр. 110; Новий лѣтонисецъ стр. 100.

<sup>8</sup>) Буссовъ-Беръ отназывается онисивать неистовства усинравшихъ народное возставіе. Сказ. совр. о сам. т. 1, стр. 105.

- 406 -

- 407 -

-частные свеерозападные отряды <sup>1</sup>); у Торжка присоединились Сиольняне <sup>2</sup>); у Колязина—главныя силы свеернаго ополченія <sup>8</sup>); у Алевсандровской слободы—Шереметьевъ съ низовним силами <sup>4</sup>).

Влагодаря этой-то народной поддержкё, Скопинъ-Шуйскій могь одолёть враговъ. Онъ заставиль ихъ снять осаду Троицкаго монастыря (12 января 1610 г.), бёжать изъ Тушина, и освободилъ отъ разобщенія съ Россіей Москву, въ которую вступилъ 12 иарта 1610 г. съ величайшинъ торжествояъ, какъ народный вождь всего Русскаго народа.

На этого необыкновеннаго человѣка, заслужившаго восторженныя похвалы даже со стороны иноземцевъ <sup>5</sup>), устремлены были чувства и упованія всей земли русской <sup>6</sup>) и въ главахъ впечатлительныхъ людей онъ представлялся уже увѣнчаннымъ не только народною любовью, но и царскимъ вѣнцомъ <sup>7</sup>). Но не суждено было Сконину Шуйскому дожить не только до царскаго вѣнца, о которомъ онъ, впрочемъ, и не думалъ <sup>8</sup>), но и до прочнаго умиротворенія Россіи, которой онъ служилъ съ такою честію и съ такимъ успѣхомъ. Онъ безвременно умеръ 23 апрѣля 1610 г. естественною-ли

<sup>3</sup>) Акт. Истор. т. 2, № 252; Собран. госуд. гр. т. 2, №№ 181, 184, 186.

4) Лѣтон. о мят., стр. 174.

5) Изб. Андр. Попова, стр. 384; см. такъ-же выше отзывъ Жолкевскаго.

<sup>4</sup>) И бисть воевода храбрь и мужествень, добрымь благопріятствомь во всему народу русскому себе показа... мићаь би убо и всел страни русскія земли таковник мужественнымь храбрствомь оть рукь супостатныхь свобожевник (свобожевн?) битя, аще не би смертоноснымь серпомь ножать бись. Иное сказаніе о самовв. Врем. М. Общ. Ист. и древн. т. 16, стр. 66. Срётоша (Скоинна-Шуйскаго подъ Москвой) вси сущім на Москвей со многою радостію и воздаща ему велію честь за очищевіе всего Московскаго государства. Новий Дёт. стр. 114.

7) Лётон. о жят., стр. 174.

<sup>5</sup>) А про то (будто Скопниз-Шуйскій желаль быть царемь) и всей земли вёдомо всёмь людямь, что у него того и въ умё не было. Лётоп. о мятеж. стр. 185.

<sup>1)</sup> Сборн. кн. Хилкова, № 32.

<sup>\*)</sup> Собран. госуд. гран. т. 2, № 181; Акт. Истор. т. 2, № 221.

смертью или отъ отравы, одинъ Богъ знаетъ, говоритъ лётонисецъ и за нимъ исторія<sup>1</sup>).

Эта неожиданная смерть была великинъ несчастіенъ для Россія, оплакиваемынъ всёми, кто любилъ родину<sup>3</sup>). Россія была въ ужасающенъ положеніи. Одновременно съ тёнъ, какъ Скопинъ-Шуйскій двигались на Россію другіе иноземци—Польскій король Сигизиундъ съ государственными своими силами, и въ то время, какъ Скопинъ побивалъ Тушинцевъ и приближался къ Москвё, Сигизиундъ осадилъ Сиоленскъ, а какъ только получилъ извёстіе о смерти Скоинна, то послалъ съ войсконъ одного изъ лучшихъ своихъ вождей гетиана Жолкевскаго, чтобы довершать влосчастіе перваго русскаго ополченія<sup>3</sup>). Русскіе выступили теперь противъ Жолкевскаго въ униніи, иновещни съ вловёщимъ раздушенъ, и всё подъ начальствонъ неспособнаго и нелюбинаго вожда—царскаго брата Динитрія Шуйскаго<sup>4</sup>), жена котораго была подозрёваена въ отравленія

1) Лат. о ият. стр. 186; Никон. авт. т. 8, стр. 132, 1.

<sup>2</sup>) На Москвѣ-жъ бысть плачь и стенаніе веліе, яко уподобися тому плачу, како блаженные памяти по царѣ Өеодорѣ Іоанновичѣ (единственномъ лицѣ, оставшенся отъ иноговѣковаго и иногочисленнаго рода Рюряка) планаку. Тамъ-же. И слышавше народное иножество, что хотять тѣло его въ Чюдовъ монастырь положить, и возопиша всенародное иножество яко единѣми усты: подобаетъ убо таковаго иужа – вонна и воеводу и на сопротивным одолителя, яко да въ соборной цоркви у Архангела Миханла положено будетъ, и гробомъ причтенъ будетъ царскимъ и великихъ книзей великія ради его храбрости и одолѣнія на враги и понеже овъ отъ ихъ же рода и колѣна. (Когда хоронили Скопина Шуйскаго) не бѣ видѣти ни одного человѣка не плачющася, но велии слезны кричь и вопль и рыданіе велико всякаго человѣка. Избори. Андр. Попова, стр. 335.

<sup>5</sup>) Извъстіе о смерти Скопина Шуйскаго записано въ дневникѣ объ осадѣ Смоленска подъ 13 мая (нов. ст.) 1610 г. (Русск. Ист. Библ. 1, 583); подъ 15 и 26 — дъятельные переговоры съ Тушинцами объ единствъ дъйствій (стр. 585, 591); 1 іюня ръшено послать Жолкевскаго, чтобы онъ соединияся съ Тушинцами и велъ ихъ противъ русскихъ (стр. 593); 6 іюня гетманъ собрался зхатъ (стр. 593).

<sup>4</sup>) Богъ отъядъ (Скопина Шуйскаго) и въ его ивсто далъ воеводу сердца нехрабраго, но женствующими обложена вещьми, иже красоту и пищу любищаго, а не луки натязати и копія приправляти хотящаго. Иное сказаніе о самозв. Врем. М. Общ. Ист. и древи. т. 16, стр. 66.

- 408 -

Скопина <sup>1</sup>). Оба войска сошлись у Клушина. Иноземцы, на которыхъ такъ вного надёялся царь Шуйскій и ради которыхъ пожертвовалъ Русскою областью, изиёнили; русскіе были побиты <sup>2</sup>). Жолкевскій пошелъ къ Москвё и, какъ бы по соглашенію съ нинъ <sup>3</sup>), Тушинскій самозванецъ выступилъ изъ Калуги, куда было запратался, и двинулся тоже къ Москвё, показывая всёмъ, что онъ ратуетъ за Русскій народъ, и браня поляковъ. Русскимъ, оставшинся въ Москвё, предлагалось такимъ образомъ на выборъ, — или податься на польскую сторону и принять давно уже подготовленное дёло избраніе въ русскіе цари сына Сигизиундова, Владислава <sup>4</sup>), или отдаться самозванцу.

На нёкоторое, впроченъ, время русскіе люди пріостановились бросаться въ ту или другую крайность и придушали средство выйти съ честію изъ этого страшнаго затрудненія. Было соглашеніе между людьми Московскими и Тушинскими отказаться разонъ и отъ царя Василія и отъ Тушинскаго самозванца и избрать царя общинъ совѣтонъ всей земли <sup>5</sup>), а покамѣстъ будетъ управлять болрская дума. Разослана была изъ Москвы въ этонъ смыслѣ 20 йоля 1610 г. гранота съ призывонъ выборныхъ <sup>6</sup>), и нельзя сказать навѣрное, что не было тогда въ Москвѣ и среди Тушинцевъ никого, кто-бы сердечно и искренно думалъ о таконъ именно избраніи царя. Одно уже то, что за этотъ планъ стоялъ патріархъ Гермогенъ и простой

<sup>4</sup>) Си. выше примъч. 1 на 408 стр.

<sup>3</sup>) Донесеніе Жолкевскаго, Русск. Ист. Библ. т. І, стр. 617—627; Записки Жолкевскаго, прилож. № 27.

<sup>3</sup>) Соглашение самозванца съ Польшей давно уже установлялось. Русск. Истор. Библ., стр. 590 и 648-649, 198-209; Лётоп. о мят., стр. 191.

4) Зап. Жолк., прилож. №№ 20, 24 и 27.

<sup>5</sup>) Лът. о нятеж. стр. 195-6; Сказ. Авр. Палиц. стр. 234-5.

•) Акт. Арх. Эксн. т. 2, № 162; Собр. госуд. гр. т. 2, №№ 197 и 198. Гранота эта бросаетъ новый свётъ и на сношенія передъ тёмъ Дяпунова съ Тушинцами. Весьма справедниво можно думать, что Дяпуновъ не думалъ вовсе приставать къ Тушинскому самозванцу, а устроялъ объединеніе русскихъ-и державшихся царя Василія Шуйскаго, и державшияхся самозванца съ условіейъ тёмъ и другниъ отказаться отъ своего царя. Но эти искренніе люди не могли успѣть въ своемъ доброшъ намѣренія, и не потому, что не прибыли выборные, какъ объяснядось въ слѣдующей за тѣмъ боярской грамотѣ<sup>2</sup>), а потому, что и въ станѣ Жолкевскаго, и въ станѣ Тушинскаго самозванца работала одна и та же иноземная интрига, добивавшаяся одного избранія польскаго королевича, въ интересахъ котораго поляки съ одинаковымъ усердіемъ ласкали и Московскую боярскую думу (законное наслѣдіе царя шубника, Шуйскаго), и Тушинскаго самовванца, увлекавшаго на свою сторону простой народъ<sup>3</sup>). Владиславъ былъ избранъ на русскій престолъ 17 авг. 1610 г. и избранъ коварнымъ со стороны заправлявшаго этимъ дѣломъ, гетмана Жолкевскаго<sup>4</sup>). Вопреки настойчивому требованію патріарха Герногена<sup>5</sup>

\*) Акт. Арх. Эксп. т. 2, № 164; Собр. госуд. гран. т. 2, № 202.

<sup>а</sup>) Жолкевскій льстиль боярской думи. Изъ короловскаго стана подь Смоленскомъ зангрывали съ Тушинскимъ самозванцемъ. Сказан. совр. о самозв. т. 1, стр. 123; т. 2, стр. 43; Русск. Историческ. Библ. т. 1, см. выше стр. 409, примъч. 3; Записки Жолкевскаго стр. 67—8, 72—3.

<sup>4</sup>) Одниъ составитель хронограза приведенъ былъ этимъ избравіемъ Владислава въ крайнее недоумѣніе и никакъ не могъ объяснить его себѣ. Не вѣмъ бо, говоритъ онъ, что и въ православныхъ тогда случилося, виъсто убо истины тъму прославнша и виъсто правды лукавое похвалища. Изб. Анд. Попова, стр. 198. Но другіе яѣтописцы, ближе знавшіе дѣло, прекрасно понимали сказавшуюся здѣсь иноземную интригу и говорятъ: а все у нихъ (въ станѣ Жолкевскаго и самозванца) исмъ себя было за одно, какобы внити въ Московское государство... все обманываху Московскихъ людой. Лѣт. о мятеж., стр. 202-203; Ник. яѣт. т. 8, стр. 144; Новый лѣт. стр. 122-3.

\*) Дът. о мят. стр. 198 — 202; Никон. лът. стр. 141 — 4; Новый лът. стр. 120 – 2. Digitized by GOOGLE

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Записки Жолкевскаго, стр. 74—75. Жолкевскій перодаеть, что указаны были и кандядаты на Московскій престоль изъ природныхъ русскихъ, – Василій Голицынъ и сынъ Ростовскаго митрополита (Миханлъ Өеодоровичъ). Наши литописцы представляють весь итоть планъ безъусловно діломъ обмана со стороны Тушинцевъ. Но едвали это справедливо. Едвали тогда присталь бы къ этому плану патріархъ Гермогенъ и едвали было бы возможно посылать призывныя грамоты къ выборнымъ земства.

вопросъ о приняти православія новонзбраннымъ царемъ былъ коварно заслоненъ въ договорахъ русскихъ съ поляками. Виесто него въ первоить пунктв этого договора сказано, что новый царь будеть поназанъ на царство по обычному русскому чину, а самый вопросъ о въръ новоизбраннаго царя поставленъ въ концъ договора, въ числё разныхъ второстепенныхъ дёлъ, о которыхъ нужно проснть короля и договариваться съ нихъ <sup>1</sup>). И однако русскіе люди приносили присату новоизбранному царю<sup>2</sup>), о которошъ неизвёстно было навёрное, что онъ приметь православіе. Легкомысліе русскихъ, заключавшихъ договоръ, и коварство поляковъ выразились еще въ одномъ параграф'я договора. Они сочли нужнымъ поднять и рёшить самый опасный вопросъ, дававшій главную пищу самозванческой смутв, --- вопросъ о закръпощения крестьянъ. Они утвердили закрѣнощеніе съ прибавкой, весьма выгодной для Польши, о недозволении перехода врестьянъ изъ одного государства въ другое 3). Представители высшей цивилизаців — поляки, выставившіе двухъ самозванцевъ для блага, повидимому, русскаго народа, страдавшаго отъ коварства бодръ, явились поборниками закръпощенія русскаго народа! Это было, впроченъ, естественно и логично съ ихъ стороны. Русское крипостное право было заинствованиемъ инозеннаго, -польскаго учрежденія, и неръдко до буквальнаго сходства

<sup>1</sup>) Собр. госуд. грам. т. 2, NN 199 и 200. Въ наказъ посламъ, отправленнымъ къ Сигизмунду подъ Смоленскъ, даже прямо сказано, что касательно крещенія Владислава въ православную христіанскую въру гречоскаго закона гетманъ Жолкевскій заявняъ, что отъ короля науки не имъетъ. Тамъ-же № 201, стр. 408, 1. И послы получили наказъ просить короля объ этомъ и о иныхъ статьяхъ. Тамъ же, 2-й столб. Самый договоръ Жолкевскаго есть не что иное, какъ исправленная копія договоръ Тушинцевъ съ королемъ Сигизмундомъ. Записки Жолкевскаго, прилож. № 26.

<sup>2</sup>) Собр. госуд. гран. т. 2, № 203.

<sup>3</sup>) Торговымъ и пашеннымъ крестьенамъ въ Литву з Руси и з Литвы на Русь выходу не быть; такъже и на Руси промежъ себя крестияномъ выходу не быти. Бояромъ и двораномъ и всемъ чикомъ держати крепостныхъ людей по прожнему обычаю, по крепостямъ. Тамъ-же, № 199, стр. 396, 1 и № 200 стр. 404, 2. Статья эта съ дополненіемъ о холопахъ есть и въ Салтыковскомъ договоръ. Зап. Жолк. приб. № 20, стр. 47-8. воспроизводило польскія постановленія касательно крестьянства. Но рвшеніе врвпостнаго вопроса въ договоръ объ избраніи Владислава, въ виду Тушинскаго полчища, увлекавшаго простой народъ, и прибавка къ этому решению условія - не выдавать изъ Польши русскихъ врестьянъ были вопіющимъ дѣломъ, котораго не могло ослабить общее постановление договора о разм'вив пленныхъ. Это значило давать новую жизнь Тушинской санозванческой спутв и вроив того-волновать иногочисленныя русскія ивстности, изъ которыхъ поляки увели крестьянъ въ Польшу и Литву, чёмъ они усердно занниались въ тв времена<sup>1</sup>). Наконецъ, русская носковская дуна донустила еще одно вопіющее діло. Какъ бы въ насибшку подъ твиъ пунктомъ договора, въ которомъ говорилось, что польский король долженъ вывести изъ Россіи польскихъ людей, она впустила въ Москву польское войско и оказалась подъ защитою, но TAEXO и подъ властию иноземной силы.<sup>2</sup>). Центральное Русское правительство и съ нимъ Москва оказались во власти иноземной силы! За этими вопіющими дёлами послёдовало еще новое. Сигизмундъ далъ понять, что, поканъсть, онъ санъ будетъ управлять Россіей \*), и сейчасъ же сталъ это доказывать санынъ дёлонъ, -- сталъ управлять Россіей и прежде всего жаловать поивстья служилымъ людянъ <sup>4</sup>), т. е. вроит центральнаго Руссваго правительства сталъ забирать въ свои руки военную русскую силу по областанъ.

<sup>3</sup>) Собран. госуд. грам. т. 2, № 214.

4) Московскаго-жъ государства многіе люди предьстяшася, — бояре и всякіе люди посылаху подъ Смоленскъ и сами вздяху съ дарами, и просели у него (короля Сигизмунда) чести, пожёстій, вотчинъ и жалованія. Лёт. о илтеж. стр. 210; Ник. лёт. т. 8, стр. 149; Нов. лёт. стр. 126. Списки пожалованій см. Собран. государств. грамотъ т. 2, №№ 220, 231, 232, 259; 260 и 270.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. ниже Смоленская грам.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Насизника надъ договороиъ и народное оскорбленіе поддерживались еще твиъ, что боярская дума, назначивъ города для кориленія засъвшихъ въ Москив поляновъ, послала поляковъ же собирать доходы, а поляки кроиъ того стали еще при этоиъ сильно безчинствовать. Сама дума потоиъ отивнила это безразсудное распоряженіе. Записки Маскевича, Сказ. совр. о самозв. т. 2, стр. 46.

Все это было нензибрино важиве прежнихъ успёховъ поляковъ. Уже не искатели приключеній, не случайные и во всякои случай временные смутотворцы наводняли Россию. Теперь вступало въ обладаніе Россіей сосёднее государство со своинъ государенъ во главё и съ большини организованными средствани власти. Но поляки не выдержани надложащей ибры и надлежащаго терифијя. Они потороннись слишковъ ясно обнаружить свои действительныя наибре-HIA H, FJABHOO, CIHILBOH'S HOTOPOHLIBCE HERBHATL POCCID COBODILOHHO обезсиленною, погибшею. Такія веши, какъ гибель родной вёры, которой не хочеть прининать избранный царь и слёдовательно будеть держать и вводить другую, -- такія вещи, какъ действительное обладание Россией иноземнымъ государенъ, были слишкомъ ясны для всякаго русскаго, ногли будить родныя чувства даже въ испорченныхъ смутою русскихъ людяхъ, и нервый призивъ къ спасению вёры и отечества способенъ быль поднять на ноги всю Россію. Признизь этоть и раздался изъ той саной Москвы, которая доведена была до такого натерыльнаго и нравственнаго унижения.

Торжествующіе поляки перехитрили себя санихъ. Желая удалить изъ Москвы болёе опасныхъ для польскаго господства подей, Жолкевскій устроилъ такъ, что они были назначены въ посольство къ Сигизиунду подъ Сиоленскъ, не предполагая конечно, что эти саные люди своей твердостью затруднятъ заключеніе договора и сдачу Сиоленска. Но чёнъ особенно поляки повредили себѣ, такъ это тёнъ, что не позаботились или не съунёли понять надлежащинъ образонъ личныхъ качествъ патріарха Гериогена и значенія его власти въ Россіи. Кажется, они введены были въ заблужденіе его, повидимому, второстеценнымъ положеніемъ при избраніи Владислава и слишкомъ увёровали въ силу бодрекой думы

Христ. Чтин. Ж 3-4, 1880 г.

Ант. Западн. Россія, т. 4, ММ 181, 182 и особенно важный списокъ подъ М 183. Тутъ помащено 808 пожалованій разнымъ лицамъ. 20 января 1611 г. Сигизнундъ даже прислалъ списокъ лицъ, назначенныхъ имъ въ разные приказы. Собр. госуд. грам. т. 2, № 219.

въ Москвъ. Но въ дъйствительности сила сказалась не у дуни. а у этого санаго патріарха. Это быль человівкь несокрушиной сили характера, твердый адамантъ, несокрушнный столпъ, какъ его обыкновенно называли; его ничёмъ нельза было смутить, устращить <sup>1</sup>), и одно слово его стало могуществениве всёхъ обольщений и военныхъ снаъ Польши. Его-то слово и стало раздаваться, какъ только уяснились действительныя цёли поляковъ, и раздавалось съ неодолимою авторитетностью, съ неотъемленымъ правомъ на нее со стороны говорившаго. Если Владиславъ не приметъ православія, то онъ не можетъ быть русскимъ царемъ, сталъ говорить и писатъ Гериогенъ. Вибств съ Гериогеновъ заговорнаъ вліятельний человъкъ единственной въ южной части Московскаго государства зенской области-Рязанской Прокопій Ляпуновъ, человікъ, не разъ увлекавшийся смутой, но неоспорнио горячо любивший отечество. Будетъ-ли Владиславъ на Москвъ, принявъ православіе, и виведетъ-ли вороль полявовъ изъ Россіи? Эти вопросы сдёлацись всеобщнии и самыми мучительными, и на нихъ, какъ им сейчасъ видёли, кожно было давать лишь саные безотрадные отвёты.

Между твиъ, стали получаться съ разныхъ сторонъ новые отвѣты самаго подавляющаго свойства. Сигизмундъ болѣе и болѣе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А у насъ, пишутъ Москвичи въ окружной грамотъ, вначалъ-Божія икности и пречистыя Богородицы и Московскихъ чудотворцевъ, да первопрестольникъ апостольныя церкви святъйшій Ермогенъ патріархъ прямъ, яко настырь, душу свою за въру крестьянскую полагаетъ несумивно, а ему всъ престьяне послъдуютъ, ямше не явственно стоятъ. Акт. Арх. Эксп. т. 2, М 176, I, стр. 299, 1. И Господь на насъ еще не до конца прогиъванся, иншутъ Ярославцы иъ Казанцамъ, неначаемоо учинилось: отцемъ отецъ, святъйшій, боголюбявый, велякій господинъ, святъйшій патріархъ Ермогенъ Московскій и всея Руссіи сталъ за православную въру несумивно, я не убоясь смерти... призвавъ всёхъ православныхъ крестьянъ, говорняъ и укръпнаъ, за православную въру всъмъ велякъ стояти и померети... и только бы не отъ Бога пославъ и такого досточуднаго дъла патріархъ не учинытъ, и за то бымо кому стояти? Тамъ-те, № 188, II, стр. 321, 2. Самъ король Сигнзмундъ привнавалъ патріарха Гермогена главнымъ виновникомъ возстанія русскихъ противъ него. Собр. госуд. грам. т. 2, № 255.

привлекать въ себе искателей выгодъ<sup>1</sup>). Московская боярская дуна усернно помогала сму въ этонъ, вскорѣ даже по его указанію стала платить русскія государственныя деньги великому смутотворцу и руководителю санозванца Яну Санъть <sup>2</sup>). Съ другой стороны, дело этого санозванца поднивалось снова и растлевало Россію <sup>3</sup>). Случилось даже совершенно неожиданное дёло. Въ Казани, когда узнали, что поляки вошли въ Москву и что санъ король хочеть управлять Россіей, то стали присягать самозванцу, вогда его уже не было въ живыхъ 4). Но самое сильное освёщение безотраднаго положенія Россіи и новыхъ ожидающихъ ее бидствій послёдовало изъ Смоленской области, изъ той самой области. гдё. накъ и прежде, лучше иогли оцёнивать польскую цивилизацію. Въ гранотв, присланной оттуда, получались вразумительные для всякаго отвёты на вопросы, что будеть съ Россіей при новонзбранновъ царъ? Въ гранотъ рисовалась потрясающая картина глупленія надъ православіенъ польскихъ и литовскихъ людей и истинно варварское пленение въ Польшу русскихъ людей, которыхъ не удавалось ихъ роднымъ и близкимъ ни выполить, ни выкупить <sup>5</sup>).

•) Даже Шереметевъ-вождь низового ополченія во времена Скопина-Шуйскаго посылаль въ королю Сигнамунду бити челомъ о вотчинныхъ своихъ <sup>4</sup>о ревнишкахъ и просилъ канцлера Дьва Сапъгу ходатайствовать объ немъ, ссылаясь при этомъ на то, что служба его въдома гетману Станиславу Станиславичу, т. е. Жолкевскому. Акт. Ист. т. 2, № 298.

\*) Собр. госуд. грам. т. 2, №№ 240, 263, 276, 277 и (касательно Сапёги) №№ 246, 257; Сказ. совр. о самозв. т. 2, стр. 70; Записки Жолкевскаго, прилож. № 40.

<sup>3</sup>) Масковичъ, Сказанія соврем. о самозван., т. 2, стр. 44 и 46; Зап. Жолкевскаго, стр. 116—117.

4) Собр. госуд. гр. т. 2, №№ 224 и 225.

•) Въдомо вамъ смертная наша погибель, какъ мы и вы далксь безъ всякаго противленія литовскимъ людемъ, во своихъ городъхъ и уъздъхъ, и принесли есма свои головы и животы иъ нимъ для избавленія душь своихъ, чтобъ не отбыть православнаго врестьянства въ латынство и въ конечной погибели и въ посътеньъ и во планенъ разведеннымъ не быть; и мы всъ изо всъхъ городовъ и изъ уъздовъ, безъ остатка и безъ всякаго пощаженія погибли, и ни малыя милости и пощаженія не нашли. Во всъхъ городъхъ и въ уъздъхъ, опотесто и пощаженія не нашли. Во всъхъ городъхъ и въ уъздъхъ, Всякій, читавшій эту граноту ногъ легко соображать, что и православіе, и судьба меньшихъ русскихъ людей подвергаются величайшей опасности, — неизиврино большей, чвить когда-либо бывшая, при какихъ бы то ин было невзгодахъ Россіи. Патріархъ Гериогенъ послалъ по Россіи Сколенскую граноту съ гранотой отъ косковскихъ жителей, въ которой русскій народъ явно призываенъ былъ не считать обязательной для себя присаги Владиславу <sup>1</sup>).

IT SABLARLE ANTOBCRIC HOLE, HE HODYTARS IN BAMA RDOCTARCEAR BADA & HO разорены не божія церквя? Не сокрушены не в поруганы зныть поруганість н укоразною божественныя яконы божія и божіе образы? Все то зрять очи наши. Где наши головы, где жены и дети, и братья и сродницы, и друза? Не остались ли есия отъ тысящи десятой, или ото ста единъ, токио единою душею и единымъ тълокъ? И та вся нашедшая накъ смертная наша погибель невъдоно ванъ: пришли есия изъ своихъ разореныхъ городовъ и изъ узадовъ къ кородю въ обозъ подъ Смоденсконъ, и живемъ туто не мало, иной бодьше году живетъ, нной мало не годъ, чтобъ намъ выкупите отъ плёну нвъ латынства и отъ горькія смертныя работы бёдныхъ своихъ натерей и женъ и да-TOE, N HERTO HE CHRAVETCE, E HERTO HE HOMAGETS; & MHORIC ESS HACT KOREAN въ Литву, въ Польшу для своихъ матерей и жевъ и дътей, и тв свои головы потеряли; и собрано было христовымъ имянемъ окупъ, и то все разграбили, и никто, не еднить человакть отъ всяхть литовскихть людей, надъ бадными шайнными людьми, надъ православными крестьяны и беззлобивыми младенцы не смилуется, и вся порабощены смертною работою и въ натынство отданиеся... Польскіе и литовскіе люди дали вань ввру крестнымъ целованіемъ всей земле Московской, а что на ихъ върз вправду устояло? Не помните того и но смышляйте никоторыми дёлы, что быть у насъ на Москвё королевичу государень: первое за то, что видять на Москвъ надъ лучшини людьмя непостоянство, во всемъ крестопреступленіе, да за то, что вся люди въ Польшта и въ Литва никако того не поступятся, что дати королевича на Московское государство мено своего государства; много о токъ было у Литвы на соймища думы со всею зеклею, да в положено на токъ, чтобъ вывесть лутчикъ людей и онустошнть всю землю и владети всею землею Московскою. Зда им не нало время живенъ и подлинно про то въдземъ, для того и пишенъ въ ванъ. Для Бога положите о томъ крѣпкой совѣтъ межъ себя: пощинте въ Новгородъ и на Вологду и въ Нижній нашу грамотку, списавъ, и свой совёть из никъ отнишите, чтобъ всёнь было вёдоно, всею зенлею обще стати за православную престышскую вёру, покажёста еще свободны, а не въ работё и въ планъ не разведены. Собран. государств. гран. т. 2, 36 226; Акты Арх. Эксп. т. 3, **34** 176. II.

<sup>4</sup>) Собр. госуд. гран. т. 2, Ж 227 и 229; Акт. Арх. Этен. т. 3, Ж 176. L. Digitized by GOOG C

Эти призывы русскаго народа на защиту русской въры и государственности подъйствовали еще погущественные, чыть движение народа и голосъ Скопина-Шуйскаго во времена перваго подъема русскаго народнаго духа. Изъ конца въ конецъ Россіи перелетали граноты Гермогена. Лянунова, дополнялись по изстанъ новыми извъстіяни и выростали въ длинные свертки <sup>1</sup>). Съ поразительною неутониностью и быстротою перебёгали народные гонцы по огронныть пространствать. У Ляпунова въ Рязанской области оказывались гонцы и вольные казаки изъ средневолжскихъ и поморскихъ странъ 2). Выборные люди събяжались по разнинъ ибстанъ, постановляли: всвиъ стоять за одно за ввру и противъ поляковъ, и высылать къ Москве отрады на соединение съ Ляпуновынъ. Повсюду приносились присяги быть вёрными этому рёшенію и не давать пощады твить, кто будеть отъ него отказываться \*). Явная гибель вёры и государственности быстро объединала русскихъ людей саныхъ различныхъ званій и положеній. Родное чувство заговорнию въ сердцахъ иногихъ, завъдоно испорченныхъ смутою людей. Къ народному движению присталъ казацкий атананъ Просовецкій, какъ бы увлеченный порывонъ свверной половины Россіи, въ которой онъ тогда находнися 4). Народное воодушевление проникло и въ южную, украинскую половниу Россін. Къ Ляпунову пристали тушинскій бояринъ Трубецкой и даже перешедшій было къ Сигизиунду казацкій атаманъ Заруцкій <sup>5</sup>). Нёть сомнёнія, что тушинцы, особенно казаки, руководились при этомъ практическими разсчетами, такъ какъ со смерти тушинскаго самозванца, т. е. съ 11-го декабря 1610 г. они находились безъ дъла; но нельзя ут-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Акт. Арх. Эксп. т. 2, ЖМ 170, 176, 178, 179, 182.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собр. госуд. гран. т. 2, № 238.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Собран. госуд. гр., т. 2, № 236 и 241; Акт. Арх. Эксп. т. 2, № 179, 188.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Собр. госуд. грам. т. 2, № 230; Акт. Арх. Эксп. т. 2, № 179, стр. 305, № 182, ЦІ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Дат. о натея., стр. 213-214; Залиски Жолкевскаго, стр. 116-117.

верждать, что среди ихъ не было людей, которые исвренно приставали въ народному движению. Наконецъ, одно уже то, что тушинцы пристали въ этоку движению, по какинъ бы то ни было побужденіянъ, а не въ королю Сигизмунду 1), доказываетъ ногушество этого движенія и его вліяніе на всёхъ. Благо руссвой государственности было такъ ощутительно, несмотря на всв ся недостатки, что на защиту ся призывались и шли русские внородцы, какъ татары, мордва и др. 2). Сознаніе, что всв теперь ясно видять благо этой государственности, что всё теперь ногуть стоять за одно. было такъ могущественно, что отразилось даже на визшнихъ особенностяхъ тогдашнихъ многочисленныхъ грамотъ. Въ началь ихъ, въ обращении, обыкновенно упоиннается прежде всего духовенство, затвиз русскія сословія до самыхъ низшихъ, далво инородцы и даже иногда Литва <sup>3</sup>). И это не было искусственностью. Изъ областей получались извёстія, что въ народному движению, действительно, присоединились инородцы, что и они целовали кресть по своему закону (какъ тогда выражались) стоять за одно съ русскими противъ поляковъ и Литвы 4). Народное русское воодушевление подало даже поводъ къ позорнъйшену лиценърио и коварству. Янъ Сапъга, бывшій уже на сторонъ Сигизичида и получавшій русскія деньги и распоряженія отъ Московской боярской дуны, заявлялъ настойчиво свою готовность присоединиться къ народному ополчению и визств съ нимъ стоять за православие и про-THES KODOJA 5).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Поляки давно уже убъждали ихъ къ этому и для этого нарочно вадилъ въ Калугу К)рій Трубецкой. Лівтоп. о мят., стр. 213 — 214. Тушинцы, перешедшіе на сторону короля Сигизиунда, даже силов заставляли было козаковъ переходить въ ному. Руссв. Ист. библіотеки, т. 1, стр. 530, 543, 546.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ART. Apx. Эксп., т. 2, № 179, стр. 305-6.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Для примъра см. Акт. Арх. Эксп., т. 2, ММ 183, 188, стр. 320 — 2. **M** 175, 176, crp. 301-2, 178, 179.

<sup>4)</sup> Акт. Арх. Эксп., т. 2, № 179, стр. 306, І.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Собран. Госуд. грам., т. 2, № 237; Ант. Арх. Эксп., т. 2, № 182, II; Акт. встор., т. 2, № 318; Зап. Жолкевск. прилож. 41; Собр. госуд. гр., т. 2, M 238.

Необикновенная широта, въ какой теперь сказалось народное воодушевленіе, конечно, была одною изъ причинъ разложенія народнаго ополченія, собравшагося къ 1-му апрёля 1611 года ') у Москвы, или лучше сказать, у развалинъ ся (къ этому времени Москва была выжжена поляками, засёвшими въ ней) '); но несправедливо въ этомъ одномъ видёть причину сказавшагося потомъ зда и еще несправедливёе обвинять въ этомъ главнаго двигателя этого движенія — Прокопія Ляпунова. Онъ бралъ готовыя силы, старался организовать ихъ и въ эту организацію полагалъ такія начала, которыя ясно показываютъ, что онъ обладалъ дарованіями государственнаго человёка.

Какъ только собралось у Москвы народное ополчение, решено было связать себя всёмъ высшею вравственною силой — присягой, для служенія отечеству, — нценно: стоять за православную вёру, за Московское государство, а королю и королевичу польскому и литовскому креста не цёловати, и не служити и не пряжити ни въ ченъ никоторыни дѣлы... и (ихъ) на Московское государство и на всё государства Россійскаго царствія не хотёти... а кого на Мосвоеское государство... государя Богъ дасть н... ему государю служити и прянцти и добра хотёти во всенъ вправду. Кроит того ополчение обязывалось этою клятвой очистить Московское государство отъ польскихъ и литовскихъ людей и нежду собою соблюдать единение и согласие <sup>3</sup>). Но чтобы эта влятва иогла быть исполнена, необходним были правтическія ивры, необходнио было устронть поскорбе какое нибудь правительство для веденія дёль санаго онолченія и для управленія областями, съкоторыми опелченіе было такъ тёсно связано. Для осуществленія этой задачи въ народномъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Детоп. о мят., стр. 223 — 4; Никон. лет., т. 8, стр. 159; Новый лет., стр. 134 — 5; Собран. госуд. гр., т. 2, № 251; Сказ. совр. о самозв., т. 2, стр. 66—7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дітоп. о мятеж., стр. 220 – 223; Никон. літ., т. 8, стр. 156 – 158; Новый літ., стр. 132 – 3; Изборн. Андр. Попова, стр. 200.

<sup>•)</sup> Напеч. въ Собр. госуд. грам., т. 2, № 252.

ополченія подъ Москвой сдёлано было 30-го іюня 1611 г. юстановленіе, которое, къ сожалёнію, не оцёнено по достопнотву изслёдователями событій того времени, и только Каранзинъ, обладавшій необыкновеннымъ историческимъ чутьемъ, если ножно такъ выразниться, далъ ему виднее мёсто <sup>1</sup>).

Въ этопъ постановления виступаетъ прежде всего одно положеніе, которое не разъ въ непъ высказывается и которое чёнъ дальше, твиъ больше завоевывало себв вниманіе русскихъ людей по иврв того, какъ они больше и больше терпвли отъ санозванчесвой новизны, именно, что нужно возстановить старые порядки косковской государственности. По этой инсли возотановили и устронии главибищіе приказы для веденія діяль. Но эти старые порядки оживлены были теперь новымъ духомъ или, правильнёе сказать, они одушевлены были самыми старыми, исконными началами русской жизни, сказывавшинися въ лучшія времена и въ исторіи восковской государственности, --- началани народнаго, земскаго сов'та. По этемъ началатъ не только устроено совъщание главнъйшизъ вождей ополченія-Трубецкаго, Ляпунова и Заруцкаго для рішенія текущихъ дёлъ, но и узаконено зеиское совѣщаніе при рѣшенін важнійшихъ діль, каковы: изийна, смута <sup>2</sup>). Но главнійшая часть этого постановленія, которая по силь пониманія русской государственности и своей практичности въ тогдашней жизни ирвля саное большее значение и ставить это постановление на високое ивсто въ ряду другихъ наиятниковъ того времени, заключалась въ слёдующенъ. Въ народновъ носковсковъ ополчения пришля въ сознанию, что служное сословие вибеть гронадное значение въ русской государственности, что его нужно ненедленно устроить не только ДЛЯ НУЖАЪ ДАННОЙ МИНУТЫ И ВЪ ВИДУ ТОГО, ЧТО ЕГО ОРГАНИЗУЕТЪ для своихъ целей король Сигизмундъ въ сощей съ носковской боярской дуной, но и для прочной будущности русской государствен-

— 420 —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напоч. у Карамзина, т. 12, въ примъч. 793, по вад. У-му Ейнерлинга.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Карамяниъ, тамъ же, стр. 142, въ концѣ.

ности. Поэтону саная больныя часть статей народнаго постановленія 30-го іюня посвящена этому преднету. Въ основу этихъ статей, конечно, положены в насущныя потребности того времени, поэтону всв. прибывше въ ополчене должны были получить или нопестье нан жалованіе, и всякій служнани, неявившійся въ ополчение, вогда могь явиться, а твиъ болве ушедший изъ него, лимался поивстья или жалованія. Но рядонъ съ этой нуждой того времени и даже выше ся поставлено начало правды и даже признаніе отечественныхъ заслугъ. Всв должны были получать поивотья по правив. Владвощіе лишними поивствани должны были отказаться отъ нихъ; получившіе ихъ въ законной ибрё удерживали, хотя бы даже получели ихъ отъ короля Сигизиунда. Но, что особенно завъчательно и дълаеть великую честь составителянь постановленія, пом'єстья удерживали за собою сенейства служилыхъ, бывшихъ въ ополчение Скопина-Шуйскаго, и семейства сидъвшихъ въ сколенской осяде. Даже людянъ (т. е. вероятно холопанъ) этихъ нослёднихъ дано право жить въ поиёстьяхъ и получать прокориление, хотя бы стало извёстно, что ихъ господа и ихъ сенейства перемерли, и поивстья сдёлались вымороченными. Это распредъление повъстий по правдъ и правственному началу, конечно, но могло нравиться дурнымъ людямъ, но для людей хорошихъ оно было дорого и давало жизненную прочность лучшей части носковскаго ополченія.

Но обезпеченіе служняють людей, распреділеніе между ними помістій, приводило необходимо въ рішенію другого вопроса, вопроса роковаго, еще больше вліявшаго на ходъ санозванческой смути, чімъ шатость служняюто сословія. Оно необходимо приводило въ рішенію вопроса о закрівнощенія крестьянъ, по крайней мірів, въ рішенію того, что ділать съ тіми людьми, которые сами вышли изъ этого закрівнощенія и стоять теперь лицомъ въ лицу съ обезпечиваемыми служняюти людьми? Они составляли значительную часть отряда Трубецкаго, Просовецкаго и едва-ли не большую часть отряда Заруцкаго, и пришли въ Москвів съ готовымъ ріше-

Digitized by GOOgle

нісять этого вопроса. Инъ было объявлено, что вто изъ нихъ пойдеть защищать ввру и отечество, тоть получить воло 1). Ониэти былые врестьяне, холоны, пришли теперь завоевывать свободу роднны и свою личную волю, стояли лицонъ къ лицу передъ иногени изъ своихъ бывшихъ поивщиковъ, господъ, и ждали риненія своей участи, и иногіе наъ нихъ ждали совершенно сознательно, потому что не пошли къ коварному Санъгъ, который лукаво наныт ихъ въ себв, какъ своихъ старихъ знаконыхъ <sup>2</sup>). Настала теперь саная роковая минута санозванческой смуты и, если позволительно обращаться въ поэтическииъ образанъ, то ножно сказать, что историческій геній Россіи носился теперь надъ посковскинъ ополченіенъ, — надъ этнин сошедшинися вибств понвщикани и врестьянами, господами и рабами, и ждалъ нетерибливо ихъ рвшенія, чтобы еди остаться съ ними и воодушевить на новыя славныя діла, ели отлетіть оть нихъ надолго или навсегда. Да позволено вий будеть сдёлать еще одно отступленіе, невольно вызываемое близостию 19-го февраля, и попросить вась, гг., приблизиться со внов въ недовъдовой еще внолнъ для настоящаго времени тайнъ, — въ той величественной минуть, когда въ 1861 г. нашъ вѣнценосный Вождь русскаго народа рѣшалъ тотъ же великій и роковой врестьянскій вопросъ среди восторженныхъ надежиз однихъ и отчаянныхъ воплей другихъ, и вогда тотъ же историческій геній Россіи носился надъ нами и, конечно, радостно глядъль на нашего Паря-Освободителя, даровавшаго русскому врестьянину свободу съ землей.

Но если только нашему времени дано было увидъть это ве-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) С. М. Соловьевъ (т. 8, стран. 394-395) говорать, что Трубецкой и Заруцкій давади вго об'ящаніе, и приводить отривокъ изъ ихъ призывной грамоти, не указивая, гд'я эта грамота. Въ Акт. Арх. Экспед. (т. 2, № 188, стр. 827, 1) находится буквально то же самое приглашеніе б'яглимъ крестьянамъ и ходопамъ въ грамотё отъ имени Проконія Лапунова и другихъ воеводъ и служилихъ, собравшихся подъ Москвой.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сборн. вн. Хилкова, № 46.

ливое, истинно славянское благо, то било-ли. действительно, сознание его въ тв отдаленныя и страшно смутныя времена и былъли какой-либо поводъ такъ называемому историческому гению Россіп носнться, хотя бы и въ отдаленныхъ сферахъ, надъ вторниъ русскихь ополченіемъ? Самозванческая смута и самолюбіе людей, заглаживавшихъ позорные слёды своего участія въ ней. унесли изъ историческаго достоянія иного панятниковъ 1). Мы не знаемъ подробностей, какъ происходили совъщанія объ этемъ вопросв въ носковскомъ ополчения. Но до насъ сохранились хотя не иногіе, но драгоцёвные влочки историческихъ свидётельствъ. Наши лётоинсим того времени, какъ бы инноходонъ, обронным одну драгоцённую частность, которая показываеть, что въ носковсконь ополченія неоспоримо было разсужденіе объ этомъ дёлё. И про боярскихъ людей, кои сидать въ Москве бояре, люди ихъ нынё въ RASARAND. 4TOGD O MART MODERNO DOLOBORD VULHUMD 2). FOBODETD одинъ лётописецъ; а составитель другой редакци того же лётописнаго разсказа, выразныся еще яснёе: а которые измённики есть нынъ на Москвъ съ королевскими людьми, а люди ихъ нынъ въ вазавахъ и о тъхъ мюдяхъ, поинсля, сказать имъ указъ, въ какома чину има служить <sup>3</sup>). Двтописцы съузили это двло или

<sup>4</sup>) Въ Московскомъ постановленія 30 іпня упоминается другое постановленіе того-же ополчевія, сдёланное, по всей вёроятности, 30 мая (Карамз. прим. 793 из 12 т., стр. 140, нед. Ейнерлинга) и еще одно постановленіе патріярха Герногена (тамъ-же, стр. 14<sup>0</sup>).

<sup>э</sup>) Автон. о мят., стр. 235.

<sup>а</sup>) Новый лёт. стр. 139. Въ Ник. лёт. (т. 8, стр. 166) это мёсто согласно какъ и вь другихъ случаяхъ, съ Лётописью о матежахъ. Есть, впрочемъ, въ Никоновской лётописи одинъ варіантъ въ продолженіи рёчн объ этомъ, не лишенный интереса, именно: и о всакихъ о многихъ модежь въ той же челобитной писано (Ник. лёт. тамъ-же). Въ Лётописи о мятежахъ это мёсто иначе квложено: и о всакихъ о многихъ дилахъ въ тойже челобитной писано. Зная неисправность Шлёцеровскаго издавія Никоновской лётописи, им провъряли это мёсто по рукописи —списку Академич. № ХІУ, находящемуся въ Арх. Коммиссіи и нашли это мёсто такимъ же, то всякихъ модежь, а не о всякихъ дилахъ. инвли въ виду лишь одно изъ иногихъ инвній, проектовъ. Въ гранотв, которою признвались на службу родине бытлые, съ объщаніенъ ниъ воли, говорится: а которые боярскіе люди врёностные и старинные и тё бы шли безъ всякаго сущийныя и боязни, всёнъ ниъ воля и жалованіе будеть, какъ и вныль казаканъ, и грамоты имъ отъ бояръ и воеводъ и ото всей земли приговору своего дадуть 1). Здёсь, очевидно, разунёются боярскіе холопи вообще всёхъ бояръ, а не однихъ тёхъ, которые сидёли въ Москве съ полявани. Въ санонъ носковсконъ постановлении есть основаніе душать, что дёло это представлялось тогда гораздо нире, что делался разборъ казаковъ, кто они? когда попали въ казаки? и рёшено било: старихъ казаковъ уравнять съ остальними служиинин людьни <sup>2</sup>), а о новыхъ унолчано; унолчано даже́о тонъ изъятіи, которое, очевидно, нибли въ виду летописцы, когда говорили о вазавахъ изъ людей бояръ, сидъвшихъ въ Москвъ, которыхъ нивнія подлежали конфискація по словань твхъ же лівтоинсцевъ <sup>3</sup>). Новые казаки по московскому постановлению 30 июня, по всей въроятности, подразунъвались въ той статът его, въ которой говорится, что вывезенныхъ и бъглыхъ вреотьянъ нужно

<sup>2</sup>) А которые атаманы и казаки служать старо, а нынё нохотять верстаться номёстными и денежными оклады и служить съ городы, за виз службы номёстными и денежными оклады поверстать, смотря по ихъ отечеству и но службё, а которые атаманы и казаки верстаться не похотять, и тёмъ атаманомъ и казакомъ и стрёльцомъ давати хлёбный кормъ съ дворца, а деньги съ большого приходу и изъ четвертей во всёхъ колкъхъ равно. Карамзинъ, тамъ же стр. 142.

<sup>4</sup>) Лётоп. о мят., стр. 284; Новий Лёт. стр. 188. Полагаемъ, что Московское постановленіе нацечатано у Карамзина безъ пропуска. Оговорка эта визивается тёвъ, что XII т. Карамзина, гдё нацечатано это постановленіе, взданъ не Карамзинымъ, а послё его смерти почнтателями его таланта, и примѣчавія къ этому тому составлялись ими но запискамъ и указаніямъ поойнаго исторіографа (см. предисловіе въ XII т.) и не всегда съ такой точностію, какую любилъ нокойний Карамзинъ. Неточность вкралась и въ то примѣчавіе, въ которомъ нацечатано Московское постановленіе. Сказано, что намечатано съ подливника, а гдё подлиницъ---не сказано, и им не могли узнать, гдё овъ находится.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Акт. Арх. Эксп. т. 2, № 188, стр. 827, 1.

возвращать на старыя ивста т. е. носковское ностановление ЗО поня признавало всю силу закрёпощения, даже усиливало его <sup>1</sup>) и осуждало на него всёхъ тёхъ казаковъ, которые вышли изъ него въ казачество и которые въ большопъ числё находились теперь подъ Москвой. Мало того, даже старые казаки, хотя уравнивались съ служилыми людьми, но устранялись отъ участия въ областной администрація, въ посылкахъ туда безъ дворянъ, и инъ предлагалось но ихъ волё замёнять ноиёстья денежнымъ жалованіенъ.

Чёнъ объяснить эту явную неправду и это неунъстное раздраженіе такой опасной среды? Не сохранилось ясныхъ извъстій, кто далъ такое направленіе дёлу о бъглыхъ и какое Ляпуновъ заниналъ ноложеніе между обънии сторонами, — служилыми и казаками при рёшенія этого дёла; но есть нёкоторыя данныя, дозволяющія съ значительною вёроятностью опредёлить образъ имслей и положеніе Ляпунова при рёшенія этого роковаго вопроса и объяснить дёйствительное происхожденіе постановленія 30-го іюня и скрывавшееся въ немъ рёшеніе участи новыхъ казаковъ, т. е. бъглыхъ крестьянъ и холоповъ.

Провопій Ляпуновъ былъ самынъ вліятельнычъ лицонъ въ Ра-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Воть эта статья, которая прямо не относится из бёглина, бившина въ казакаха, но въ ней устанавливается принципь закрёнощенія, которий при умодчанія въ другиха статьяха о новиха казакаха, легко мога бить прилагаена и нь нима. А которие дворяне в дёти болрскіе въ нинёшнее смутное время и въ разоренье вивознати у своей-же братьи у дордить и у дётей болрскиха крестьяна и подей и которие ота ниха вибъкава, живуть по городона, по носадона и про то по иха челобитью сискивать, и но сиску крестьяна и лодей отданать назвада старина понащикама. Карама, тамъ-же стр. 143. Замѣчательно, что въ этока нунктё увеличивается существовавий до того времени илтийтий срока, дававній право на отискиваніе и возвращеніе назада умезенниха и биганать право на отискиваніе и возвращеніе назада умезенниха и биганать крестьяна, т. е. здёсь вообще усиливается крёностное ираво. Постановненіе это можно било нонимать така, что ноизицики нийли право отисимать бѣжавинахь въ санома началё смутнаго времени, т. е. въ 1606 и даже 1604 г., слёдовательно изгилітній срока на право отискивания бѣжавинаха востановленіема до 6, 7 лѣта.

запской области и удерживаль это вліяніе до конца. Это одно уже ноказываеть, что онъ умълъ кирить интересы висшихъ и низшихъ слоевъ населенія своей страны. Что ему близки были интересы простыхъ люней, это доказывается твиъ, что ны не видниъ ихъ сиуты вь Разанской землё 1), и даже твиз, что самъ Лапуновъ подавался въ сторону самозванческой смуты, отъ которой однако сейчасъ же отшатывался, какъ только уяснялъ себе действительный ея симсть. Что онь не быль исключительнымъ поборнивонъ интересовъ бояръ или служилихъ людей, это видно изъ того, что онъ быль, ножно сказать, всегданнымъ врагомъ царя-шубника Василія Шуйскаго и насявдовавшей ему боярской дуны, и даже сурово обращался съ вненитыми боярами, отецкими дётьми, какъ выражартся гётописцы, въ косковскопъ ополчения. Гарконическое соединеніе въ его инсляхъ блага всёхъ русскихъ людей, искренняя готовность его служить всей Россіи со всею ясностью сказались въ его восторженновъ поклонение доблестявъ Своинна-Шуйскаго, въ его сердечной близости къ патріарху Гермогену, въ его дружбё съ князенъ Пожарскинъ<sup>2</sup>) и въ сочувствін къ великону подвигу Дяпунова -- собиранию русскихъ людей на защиту родины, -- сочувстви со стороны тронцкихъ властей и во главъ ихъ такого высоконравствен-

<sup>9</sup>) Замёчательно, что Ляпуновъ въ порней ненависти къ царо Шуйскому за смерть Скопина Шуйскаго, которую признавалъ насильственною, завязавъ сноменія съ Калугой и будто би съ саминъ самозванцемъ, въ то же время открылъ свои мисли князю Пожарскому, котораго никакъ не могъ считать способнимъ на союзъ съ Тушинскимъ воромъ. Замёчательно еще, что Пожарскій, хотя разсердился за это на Дяпунова, но это не помёшало ему аскорё возстановить близость съ Ляпуновымъ, котораго онъ и выручилъ изъ бёди, когда Ляпунова осадиля въ Пронскё черкаси и вори Санбулова. Лёт. о мяг., стр. 187-8 и 217-18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) То, что Ляпунова осадная въ Пронскѣ черкаси и русскіе вори шайки Санбулова, не доказываеть вовсе вражды къ Ляпунову простаго народа, такъ какъ осадняшіе Ляпунова въ Пронскѣ были подослани поляками, сидѣвшим въ Москвѣ, съ пѣлію помѣшать Ляпунову собирать русское народное ополченіе. Лѣт. о мят., стр. 217—18. Даже поляки знали, что Ляпуновъ въ Рязанской области имѣлъ у народа великую довѣренность. Зап. Жолкевскаго, стр. 114.

наго человъка, какъ Діонисій. Но важное всего для уясненія образа инслей Ляпунова следующія данныя. Вопрось о бёглыхъ, въ особенности, о самой онасной ихъ части, -- бъглыхъ холопахъ давно заничаль уны русскихъ и знавонъ былъ польскону правительству. Въ договорѣ объ избранія Владислава, заключенномъ вороденъ Сигизиундомъ съ перешедшини въ нему тушинцами еще 14-го февраля 1610 г., находится нежду прочниъ странное условіе, что вороль не только утверждаеть закрѣпощеніе крестьянъ, но и не будетъ давать вольности холонамъ боярскимъ невольникамъ <sup>1</sup>). Очевидно, тогда была рёчь объ уничтожение или ослабление закрёпощенія врестьянь и даже о дарованія воли холонамъ, что тогда боялись, какъ би Сигизиундъ не увлекъ этичъ простой народъ, и потоку более аристократическая часть тушинцевъ, перешедшая въ Сигизиунду, постаралась отклонить оть себя эту онасность. Ляпуновъ, безъ всякаго сомивнія, зналь это двло и решился съ свойственной ему сиблостью разрубить этоть гордіевь увель русской жизни. Съ этопо-то, конечно, цёлью онъ сносился съ Трубецкинъ и Зарункниз, когда собиралъ ополчение, этипъ онъ привлекъ изъ на свою сторону, и едва это ополчение собралось у Москвы, какъ онъ послалъ граноту въ Казань-пунктъ ближайшій въ восточной половнив России въ понизовью Волги-притону билинхъ, и объявиль инъ въ этой гранотв волю, если ови пойдуть спасать отечество. Гранота эта писана отъ инени всёхъ чиновъ, собравшихся полъ Москвой. и неизвёстно, увлекъ-ли Ляпуновъ на первыхъ порахъ эти чины или самъ написалъ грамоту. Въ ней онъ только оннъ названъ <sup>2</sup>). Можетъ быть, при этонъ въ его пылконъ воображении воскресаль уже образь завоевателя Сибири. Ериака Тиноесевича, съ его вольной дружиной, и Ляпуновъ бралъ себѣ въ притвръ Якова и Григорія Строгоновыхъ.

Но суровая практика жизни говорила другое. На пожа-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Прилож. № 20 къ Записк. Жолкевскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ART. Apx. SECU., T. 2, N 188.

рищѣ, у полусгорѣвшаго родного жилья мудрено обсуждать и рёшать внутреннее его устройство по требованію внолив хорошаго доководства, а теперь еще грозная опасность и упалавшей части родного жилья. Заруцкій съ своини казакани возбуждаль соннѣніе въ верности данной присягь. Заговорили более практическіе люди, и Ляпунову пришлось призадунаться надъ своииъ широкниъ планоиъ. Московское положение составлено не ниъ, а по проекту служнаниъ людей, въ сов'яту которыхъ онъ иншь присталь <sup>1</sup>). Судя по иёстожительству большинства лиць, подинсавнияхся подъ носковскимъ постановлениемъ, я по тому. что въ постановления города южной половини России называются замосковными, очевидно, въ географическоиъ симслё съ точки зрёнія жителей свверной половины Россін<sup>2</sup>), ножно полагать, что составили в подаля этоть проекть служилие люди свверной половини Россіи. Танъ крестьянскій и холонскій вопрось, большев частыв, нивлъ коньшее значение или даже вовсе не нивлъ никакого значенія. Танъ и служнане люди больше ладили съ народонъ, и русскій врестьянскій мірь тамь, на старинныхъ м'ястахъ своего развитія, быль очень силень и ослабляль татость польстной системи. Такъ даже закръпощение крестьянъ не всегда противоръчнао интересанъ сельскаго ніра, не нако страдавшаго отъ убния своихъ членовъ. Понятно, что съ этой половины Россіи естественно ногло ндти предложение удержать закръпощение и никакъ не допускать нацина въ эту страну такихъ опаснихъ людей, какъ новые казаки <sup>3</sup>). Служение люди ближайнихъ въ Москвъ ивстностей, ко-

<sup>4</sup>) Такъ сказано въ Лът. о мят. (стр. 285) и въ Никон. лът. (т. 8, стр. 166). Только въ Новомъ лът. сказано изаче: а Прокофей Ляпуновъ воскотъ противъ променія (т. е. по прошенію) учинить указъ и повелъ написати приговоръ (стр. 189).

<sup>9</sup>) Баранз. танъ-же стр. 141, въ началъ. Не дунаенъ, чтоби здъсь слово замоскоений инъло синслъ технълеский, вошедшій въ обичай.

<sup>3</sup>) Просовецкій и особлано Дисовскій, котораго отрядъ состолять большено частію изъ казаковъ, хорошо знакомили съверную половину Россія, что такое новые казаки. Необходимо думать, что именно новые казаки и прятомъ изъ всъхъ главитащияхъ областей Россіи наполняли скопище Дисовскаго. Этипъ

торыхъ тоже было не нало въ числё подписавшихся, какъ люди особенно дорожившіе пом'встьями и особенно иного страдавшіе отъ смуты, естественно расположены были всёми силами поддерживать проекть въ этомъ, именно, узкомъ пониманія интересовъ Россія, а, щожетъ быть, они-то и были главными авторами этого проекта и нашли лишь поддержку въ служилыхъ людяхъ сёверной половины Россія. Наконецъ, служилие люди южной половины Россія, гдё особенно удобно было б'яство крестьянъ и холоповъ и гдё еще больше неистовствовала смута, должны были оказаться самыми страстными противниками всякихъ изъятій въ пользу новыхъ казаковъ.

Ляпуновъ, какъ, вёроятно, и всякій на его мёстё въ тё времена, не могъ помирить обёнхъ сторонъ-служилой и козацкой, и не этипъ ли собственно нужно объяснять его рёшиность въ одну изъ тяжелыхъ минуть бросить тёхъ и другихъ и уйти въ свою Рязанскую область. Но его упросили возвратиться и онъ возвратился. Упросили, конечно, прежде всего служилые люди и въ нимъ-то онъ возвратился <sup>1</sup>), какъ въ болёе здоровой и надежной части ополченія, можетъ быть, не безъ мучительной боли, что великое дёлообъединеніе русскихъ силъ подъ Москвой разрушается и грозить великой бёдой.

Иноземная интрига бодрствовала при этомъ разрушение единенія русскихъ силъ и принала мъры, чтобы ускорить бъду, воспользоваться озлобленіемъ казаковъ. Запертне въ Креилъ поляки составили подложное письмо отъ имени Ляпунова, позорящее его върность Россіи и отношение къ казаканъ, и пустили его въ среду козаковъ. Казаки заманили Ляпунова въ свой кругъ ложнымъ увѣреніямъ въ его безопасности, и онъ налъ жертвой двойного ковар-

Христ. Чтен. № 3-4, 1880 г.

только и можно объяснить неожиданные налеты Інсовскаго на разныя м'естности и еще болёе неожиданные перелеты его изъ одной области въ другую. Такое знаніе м'естностей и ихъ подоженія могли давать ему лишь казаки этихъ м'ястностей.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дёт. о мят., стр. 235; Ник. лет., т. 8, стр. 166 — 7; Новый лет., стр. 139.

Digitized by G289gle

ства-польскаго и козацкаго, 25 июля 1611 г.<sup>1</sup>). По свидітельству князя Пожарскаго, Ляпунова убили боярскіе холопи, старинные заводчики всякому злу<sup>2</sup>).

Скерть Ляпунова была едва-ли не пагубите смерти Скопина-Шуйскаго. По крайней изръ, времена теперь были тяжелъе,---и наторыяльныя и нравственныя сили Россіи были болёе нотощены, чвиъ тогда, а инозеиная гроза была сильнье. Польскій король одолваъ врепкихъ споленскихъ сидельцевъ. Сиоленскъ палъ <sup>3</sup>), и вся земля польская огласилась торжествонъ по случаю этого удара Россін. Петребность поглуниться надъ Россіей была такъ велика у полявовъ, что на польскій сейнъ въ Варшавѣ притащенъ плѣненный, бывшій русскій царь Василій Шуйскій 4). Поляки такъ были увърены въ прочности своего успъка, что обнаружили даже недъятельность, ---- не выдержали теперь энергін, какъ прежде при низложения Шуйскаго не вылержали изры: не пошли сейчась же со всёми своими силами и Владиславонъ въ Москвё. Тёмъ не ненъе ихъ вспоногательные отряды били близъ Москвы, и точно по иановению волшебнаго жезла поспътили авиться у Москви 5). Кроиъ того бывшіе насянные вноземцы, изм'внившіе русскимъ подъ Клушинымъ и утвердившіеся въ уступленной Шуйскимъ Швеція Корельской области, стали распространять са предёлы и почти одновременно съ паденіенъ Сколенска овладіли Новгородовъ и выставили своего кандидата на русскій престоль, — шведскаго короле-**ВИЧА**<sup>6</sup>).

•) Тамъ же, стр. 237-240; Собр. госуд. гран., т. 2, 34 264. Шведы не удо-Digitized by GOOG C

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дётоп. о мят., стр. 235 — 6; Маскевить, Сказ. совр. о самозв., т. 2, стр. 77—8; Рукопись Филарета—Сбори. Муханова, стр. 314—315.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Старинные-жъ заводчики всякому влу, атаманы и казаки, холопи боярскіе, умысля съ своимъ начальникомъ съ Иваномъ Заруцкимъ Прокопія Дяпунова убили. Собр. госуд. грам., т. 2, № 281.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Въ началѣ іюня 1611 г. Сводъ разнорѣчнамихъ поназаній о днѣ, могда взятъ Смоленсять, см. прим. въ зап. Жолкевскаго, въ русся. над. на стр. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Записки всендза Велевицкаго; Прилож. 44 въ зап. Жолкевскаго, отр. 213-214.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Лат. о мят., стр. 241.

Внутри областей, остававшихся въ тоглашнихъ предълахъ Россін, стали сказываться со всею силою послёдствія того, что въ Московсковъ постановление отвергнуты новые козаки и утверждено закръпощение крестьянъ. Санозванческая спута, повидимону. изчезнувшая со смертію Тушинскаго вора, стала воскресать и свивать себѣ опять новыя гибада. Однинь изъ такихъ гибадъ оказался Псковъ, прославившійся въ прежнія времена неизибнною вбрностью русскияъ интересанъ и русскияъ государямъ <sup>1</sup>). Другияъ такияъ гитздонь была южная и восточная русская украйна, гдъ нашла себ'в новую поддержку Марина съ синомъ. Къ топу времени, когда послёдоваль третій подъень русскаго народнаго духа, вліяніе этихь санозванческихъ гитездъ обнаружилось подъ Москвой, ---и Псковский санозванець и Марина съ сыновъ нашли себѣ настолько иногочисленныхъ приверженцевъ, что здёсь совершилось позорнейшее дёло, — на топъ самонъ иёстё, гдё приносилась сващениёйшая присяга на върность родинъ, стали присягать новому Псковскому санозванцу и сыну Марины, и этой присятой опозорили себя даже главные вожде ополченія, Трубецкой в Заруцкій 2). Послёдній. впроченъ, дълалъ это охотно, съ ясно сознанною цълыо, и вскоръ перемънилъ этого санозванца на сына Марини.

вольствовались и этимъ и продолжали дёлать другія завоеванія изъ Новгорода. Лат. о мят., стр. 245. Дёла этихъ иновенцевъ и въ числё ихъ именно тёхъ, которые были наемниками Шуйскаго, хорошо описаны въ одномъ хронографё. Немецкіе многіе люди... какъ шли съ бою изъ Клушина, какъ литовскій гетманъ Желтовскій побяль боярина инязя Дмитрея Ивановича Шуйскаго, и будучи въ Новёгородё Изицы Новгородциимъ людемъ многое насильство и обиды дёлали, безпрестанно правили на правежё деньги. Избори. Андр. Попова, стр. 355.

<sup>4</sup>) Напоръ иноземцевъ со всёхъ сторонъ довелъ Псковъ до крайняго разоренія и отчаянія. Псковичи вопіяли къ московскому ополченію о помощи и, не получая ея, поддались новому самозванцу, котораго привели изъ Ивангорода и ввели во Псковъ псковскіе казаки. Первая Псковская Лът. Поли. Собр. лът., т. 4, стр. 329—330; Лэтопись о мят., стр. 242.

<sup>3</sup>) Дът. о мят., стр. 242; Акт. Арх. Эксп., т. 2, № 202, стр. 352. І. Тогда же признали права на престолъ за сыномъ Марины. См. Акт. Арх. Эксп., т. 2, № 201, стр. 349. І и 350. І; Собр. госуд. гр., т. 2, № 268 и 281, стр. 595. І. Главными виновниками всей этой смуты были все тё же козаки---бёглые мужики и холопы. Они то съ первыхъ дней послё смерти Ляпунова дали себя знать: насилія, грабежи, убійства были съ ихъ стороны отвётомъ на Московское постановленіе. Нельзя, впрочемъ, не замётить, что нравственная сила Московскаго поста-

новленія нёкоторое время ихъ сдерживала. Они какъ будто сначала уважали Московское постановленіе касательно испом'єщенія служилыхъ людей, повидимому, не трогали этихъ поп'єстій, а сочли своимъ достояніемъ дворцовыя им'єнія и присылаемую изъ областей денежную казну. Въ памятникахъ того времени то и д'єло говорится, что козаки на эти статьи главн'єйшимъ образомъ накидывались <sup>1</sup>). Очень можетъ бить, что во время переговоровъ между служилыми людьми и козаками при составленіи Московскаго постановленія, эти статьи указывались кёмъ-либо, какъ болёе сподручное средство удовлетворить козаковъ. Наконецъ, эти статьи оставались въ в'єдівни центральнаго управленія, и по этому одному уже понятно, почему Заруцкій наложилъ на нихъ прежде всего свою руку.

Служилые люди, оставленные при однихъ своихъ поийстьяхъ и то невсегда, лишенные подиоги изъ общей казны, притоиъ подвергавшіеся теперь всёмъ неправданъ отъ казаковъ, стали расходиться изъ-подъ Москвы<sup>2</sup>). Оставались казаки Заруцкаго, — хозяева, да ихъ знакомые по тушинскому стану—приверженцы Трубецкаго<sup>2</sup>). Всенародное, величественное собраніе русскихъ силъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. госуд. гр., т. 2, № 281; Акт. Арх. Эксп., т. 2, № 203, стр. 355, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Подъ Москвою же бяше нестроеніе великое, н ратнымъ людямъ отъ казаковъ гоненіе и тёсненіе великое, наиначе же отъ понизовыхъ казаковъ, и царя Василія лаяху и позораху. Ратные же люди не можаху терпёти лай государю своему и своего нестерпимаго позору, отъидоща всё (слова «всё» иётъ въ Новомъ лёт., стр. 144) отъ Москвы прочь, каждой по своимъ городомъ. Лёт. о мят., стр. 240; Ник. лёт., т. 8, стр. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) А осталися съ ними (съ Заруцкимъ и Трубецкимъ) ихъ стороны, которые были въ воровстве въ Тушине и въ Калуге. Хроногр. Карама. Изборн. Digitized by

подъ Москвою готово было превратиться въ позорный тушинскій станъ съ Псковскинъ-ли санозванценъ — Сидоркой, или Маринкинынъ сыномъ во главъ! Вотъ, чъмъ готовъ былъ завершиться знаменитый второй подъемъ русскаго народнаго духа для спасенія опозоренной родины!

Лихольтиемъ прозвали русские люди это ужасное время и иногіе изъ нихъ пришли въ крайнее сиятеніе и отчаяніе. "И бысть тогда, говорится въ одномъ хронографѣ, великое уныніе и изтежъ по всей земли русской, понеже велицей злоб' христіанскому народу належащи прещенія ради невёрныхъ и насилованія ратныхъ. Аще не быша прекратилися дніе тв, не бы убо осталася всяка илоть по глаголющему 1)". Въ этомъ свидътельствъ върно повазана сила бъдствій, но невърно оцънена историческая живучесть русской плоти и крови. Пораженные веливостью постигшихъ ихъ бъдствій, современники не могли ясно и сейчась же видёть, что богатство историческихъ строительныхъ силъ Россіи не истощилось даже и теперь. Народное дело действительно не погибло и не должно было погибнуть, если Россіи суждено было жить исторически. Подъ Москвой въдь была въ сборъ вся русская земля и если она не могла спасти отечества или хотя бы положить прочное начало этому спасению, то кто же ногъ спасти его помимо самой русской земли? Безъ участія людей и Богъ не спасаетъ людей. Однако спасение России совершилось. Собранная подъ Москвой вся русская земля оказалось немощною свершить то веливое діло (уничтоженіе рабства простаго народа), которое соверщилось только въ наши дни; но она поставила прочно, по закон-

Анд. Попова, стр. 352. Былъ и еще одниъ разрядъ людей. Накоторые служиные люди даже теперь слёдовали старой привычкё служить тому, кто давалъ помъстья, должности. А иные (изъ числа стольниковъ, дворянъ и дътей боярскихъ, разъйзжавшихся вэъ-подъ Москвы послъ убійства Ляпунова) у Заруцкаго кумя, повхали по городомъ, по воеводстванъ и по приказамъ. Тамъ же.

<sup>)</sup> Изборн. Попова, стр. 202; Иное сказан. о самозв. Времен. М. Общ. Ист. **и** древн., т. XVI, стр. 70.

ной и нравственной правдё служилое сословіе — эту саную большую тогда въ Россіи военную и административную силу, надёлавшую столько бёдъ своей родинё, когда ся положеніе зашаталось. Это-то прочно поставленное дёло служилыхъ людей и дало Россіи того времени первую опору при новоиъ—третьемъ подъемѣ русскаго народнаго духа для возстановленія своей разрушенной государственности.

Какъ только разнеслась вёсть объ убійствё Ляпунова и о господствё надъ Москвой козаковъ, по областянъ сейчасъ же стали ссылаться, съёзжаться на совётъ и постановляли: стоять по прежнему за одно и, что особенно замёчательно, не перемёнять у себя служилыхъ людей <sup>1</sup>). Это было очевиднёйшимъ признаніемъ достоинства Московскаго постановленія касательно служилыхъ. По всей вёроятности, въ немногіе мёсяцы Ляпуновскаго правленія подъ Москвой, по областямъ оказалось не мало вполнё хорошихъ служилыхъ людей, за которыхъ смёло могли стоять всё другія сословія. Такимъ образовъ, изъ Московскаго постановленія выработался прочный союзъ служилыхъ людей съ другими сословіями, и все въ той же восточной половинѣ Россіи, откуда вышло столько могучихъ силъ при первомъ и при второмъ подъемѣ русскаго народнаго духа. Но кто же именно тѣ другія русскія сословія, которыя закрёнили

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Извѣщая Пермичей объ убійствѣ казаками подъ Москвой Ляпунова, Казанцы писали, что они—люди Казанскаго государства и князи и мурзы и Татаровя и Чуваши и Черемиса и Вотяки сосладися съ Нижникъ Новыкъ городокъ и со всёми городи поволскими и съ горными и луговыми Татары и съ луговою Черемисою на томъ, что намъ быти всёмъ въ совётѣ и соединенія, и за Московское и за Казанское государство стояти и другъ друга не побивати и не грабити... а кто до вины дойдетъ и ему указъ учинити по приговору, смотря по винѣ; а воеводъ и дъяковъ и головъ и всякихъ приказныхъ людей въ городы не пущати и прежникъ не переминяти; быть есны по прежнему и казаковъ съ юроды не пущати. Нѣкоторыя выраженія здѣ:ь прямо взяты изъ Московскаго постановленія, и въ этой же грамотѣ говорится, что Казанцы рѣшили держаться записи, составленной подъ Москвой. Собр. госуд. грам., т. 2, № 269; Акт. Арх. Эксп., т. 2, № 197. Пермичи отвѣтили, что они совершенно согласны съ Казанцами. Акт. Истор., т. 2, № 333.

союзъ съ служнании людьки, кому принадлежалъ починъ и руководство въ этомъ великомъ дёлёй

Это великое служение родинъ прежде другихъ стала совершать и призывать въ нему всёхъ русскихъ людей знаменитая обитель преподобнаго Сергія — Троицко-Сергіевская лавра, върная храннтельница преданій своего основателя и его великаго служенія Россін. Во времена страшныхъ беззавоній и злодбяній, которыми часто сопровождались усиление и возвышение Москвы, эта обитель была ближайшинъ убъжищенъ, гдъ русскіе люди спасали свое христіанское и европейское званіе. Но въ этой обители жила несокрушеная вёра въ будущность Москвы, Россія, въ ихъ способность ожить, окрѣпнуть правственно, и когда наставали времена этого нравственнаго оживленія, знаменитая обитель откликалась, благословляла и одушевляла русскихъ людей на великія дёла. Эта въра въ Россію жила въ этой обители и во всъ смутныя времена и дала ей возможность совершить невъроятное и, повидимому, невозможное для иноковъ дело --- отбиваться въ течение 16 ибсяцевь и отбиться отъ гроиздныхъ тушинскихъ полчищъ, и бить въ населенныхъ изстахъ Россіи единственною территоріею, неоскверненной ни самозванческой смутой, ни иноземнымъ обладаніенть 1). Но съ освобожденіенть отъ осады не кончилось служеніе

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Авраамій Палицынъ прекрасно изображаєть значеніе для Москвы и для всей Россія Тронцко-Сергієвой лавры въ одномъ мѣстѣ своего сказанія, когда говорить о приходѣ къ Москвѣ втораго самозванца. Велика же тогда польза царствующему граду бысть отъ обители чудотворца Сергія, ради святыхъ его молитвъ. Иже бо къ морю на полунощь живущін людіе на краехъ студенаго моря окіяна къ царствующему граду всякъ промыслъ возвѣщаютъ и способляютъ. Отъ Великаго бо Новаграда, и отъ Вологды, и по Двинѣ рѣцѣ до моря и на востокъ вся Сибирская вемля и яже за нею вси способствоваху Москвѣ. Такоже и отъ Нижегородскія вемля и яже за нею вси способствоваху Москвѣ. Такоже и отъ Нижегородскія вемля и отъ Казани вси безъязмѣнно служаще. И изъ тѣхъ всѣхъ, прекереченныхъ мѣстъ, егда кому нѣкуды минути, то вси ко обители чудотворца притекаху... и великъ промыслъ бываше отъ обители чудотворца всѣмъ людямъ къ Москвѣ правящимъ во всякихъ нуждахъ и въ провожденіяхъ воспріимаху... къ дому великаго чудотворца вся Россія, яко къ солнцу зряще и на его молитвы концы россійстіи надѣющеся, противу врагомъ крѣцяхъдахъ, Стр. 65-66.

Тронцко-Сергіевской лавры дёлу спасенія русской государственности. Едва освободилась она отъ тушинскихъ полчищъ и готовилась встрётить своего освободителя Скопина-Шуйскаго, какъ царь Шуйскій потребовалъ и почти насильно взялъ послёдніе остатки ея казны <sup>1</sup>). Власти троицкія вынесли эту неожиданную невзгоду, но не пали духовъ ни отъ нея, ни отъ новыхъ бёдствій отечества, когда погибъ ихъ освободитель Скопинъ и возобладали поляки. Напротивъ, ихъ нравственная сила выростала по пёрё усиленія бёдствій Россіи. Когда сталъ невольно унолкать новый русскій исповёдникъ — Гермогенъ, постепенно стёсняеный поляками, и когда Ляпуновъ собиралъ и вель въ Москвё русскія ополченія, Троицкія власти поняли величіе предстоявшей задачи, дали полное сочувствіе Ляпунову и чаще и чаще обращались въ Россіи съ призывными грамотами, убёждая русскихъ людей идти на соединеніе съ московскимъ ополченіемъ <sup>2</sup>). Они не принимали

<sup>2</sup>) Въ то время, егда въ осадъ Москва была полтора года, онъ (архин. Діонисій) непрестанно въ церкви Божіей и въ кельё съ великниъ плаченъ столше въ молитвахъ... ему-же быша писцы борзые, и въ келліи отъ божественныхъ писаній собираху учительныя словеса, и писаша посланія многая въ смутиме города во священнымъ чинамъ и въ воеводамъ и въ простымъ людямъ о братолобін и соединеніи мира (міра?), указующе, которые царства и властительства за какіе грёхи и неправди погибли, и которие государства возвисишася Богонъ за какіе правды и за какіе добрые діла, и что за соблюденіе оныхъ Господь Богь, благій человъколюбець миловаль, и помощникь быль бёднымь, и отчалинымъ, и худымъ, и не могущимъ стоять противъ супостатовъ. Далѣе очевидець и весьма близкій къ Діонисію человёкъ Иванъ Насёдка говорить, что грамоти писались и на Рязань и на Свверъ и въ Ярославль и въ Нижній Новгородъ и въ Понизовские города и въ Казань. Житие преподобн. Діонисія, стр. 47-8, по изд. 1855 г. Это извёстіе о призивё ратнихъ людей Троицко-Сергіевскими властами передаеть также и Авраамій Палицинъ (стр. 247-251) и даже прямо говоритъ, что ими вызвано было второе ополчение. Сицевымъ-же грамотамъ отъ обители живоначальныя Троици во вся россійскія городи достизающимъ, и слуху сему во ушеса всёхъ распространяющуся, и инлостію пребезначальныя Тронцы по всёмъ градомъ вси болре и воеводы и все христолюбавое воинстве и всенародное множество православныхъ христіанъ, по малъ разгорающеся духомъ ратнымъ и вскорѣ сославшеся, сподвигошася отъ всёхъ

Digitized by GOOGLC

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Авр. Палицынъ, стр. 225-6.

участія въ Московсковъ постановленія, распредѣлявшевъ права и обезнеченія разныхъ слоевь ополчепія; но едвали ножво сомявваться въ томъ, что онѣ стояди выше всего этого дѣла. Ихъ не когдо не привлекать объединение подъ Москвой всёхъ слоевъ русскаго народа. Передъ ихъ духовными глазами всв эти люди разныхъ слоевъ стояли здёсь теперь такъ же, какъ стояли во всё лучшія времена, выдвигая общими силами значение Москвы, вакъ стояли всегда эти разнородныя силы въ ихъ хранахъ, передъ лицомъ Бога и у раки преподобнаго Сергія. Воть, гдъ, по нашему мнънію, причина сердечнаго отношенія Троицкихъ властей въ дёлу Ляпунова и ихъ поддержка даже Трубецкому. Ихъ въра въ Россію и въ правственное объединеніе русскихъ людей, разъединенныхъ Московскимъ постановленіемъ и человіческими страстями, была новымъ великимъ служениемъ России, и она, безъ сомитния, больше всего сдерживала остатки московскаго ополченія оть болёв быстраго разложения.

Но это было лишь началовъ, или, точиће сказать, частью этого новаго служенія. Когда Москва была разорена поляками, засввшими въ ней, и затёмъ когда, послё смерти Ляпунова, надъ Москвой возобладали козаки, овладёли главитёйшими, подручными средствами продовольствія и стали совершать насилія, положеніе населенія выжженной Москвы и многихъ служилыхъ людей тёмъ особенно было тяжело, что одинаково трудно было и оставаться подъ Москвой, и уходить куда нибудь на сторону или на родину. Страна круговъ Москвы на далекое разстояніе была страшно раворена долговременной самозванческой смутой, и по ней, какъ звёри, рискали козаки, обиравшіе послёднія крохи у попадавшихся имъ людей и неистово тиранившіе ихъ<sup>1</sup>). Страна эта оказалась теперь усёянною не только трупами, но и полуживыми людьми,

4) Собр. госуд. грам. т. 2, № 281, стр. 594, 1-2

градовъ со всёми своими воинствы поидоша въ царствующему граду на отмщеніе крови христіанскія. Стр. 251.

измученными, искалёченными. Большая часть этихъ измученныхъ, искалёченныхъ людей тащилась и польза въ Троицвону конастырю. Тронцкій конастырь оказался въ новой и еще въ болье странной осадѣ.---въ осадѣ отъ мучениковъ за дѣло родины, жаждавшихъ поддержки жизни и духовнаго подкрёпленія, и ихъ оказалось такъ иного, что властямъ Тронцкимъ предсталъ со всею силою вопросъ: что дёлать теперь, отказать этикъ несчастныкъ или принять ихъ, какихъ-бы средствъ и усилій ни стоила забота объ нихъ? Тропцкія власти оказались на высоть своего призванія къ новой служов Россія. Во главѣ ихъ стоялъ тогда Діонисій, ---человѣвъ необикновенной нравственной чистоты, воспитанный въ такому высокому служение новынь русскимь исповёдникомъ, патріархомъ Гериогеномъ, которынъ и быль поставлень въ настоятели Троицко-Сергіева конастыря. Троицкія власти ръшились принести въ жертву всё свои изтеріальныя средства и всё усилія, чтобы оживить этихъ несчастныхъ, ето погъ ожить. Кормили, лёчили ихъ, и вто оставался живъ, давали возможность возвращаться на родину 1).

Этниъ великииъ дёлонъ Троицкій ионастырь становился еще выше въ глазахъ русскихъ людей всёхъ званій и всёхъ иёстностей, но въ особенности онъ пріобрёталъ иогущественное вліяніе на служилое сословіе. Троицкія власти иогли теперь говорить инъ съ большею, чёмъ когда либо авторитетностью, и, дёйствительно, теперь это авторитетное слово чаще и чаще обращалось къ русскимъ людямъ-съ призывомъ идти спасать Москву и родину<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авраамій Палицинъ, стр. 257—259. Первая за это время грамота Троицвихъ властей относится въ прию 1611 (Акт. Арх. Эксп. т. 2, № 190). Таже грамота, но съ значительной передѣлкой и съ пропускомъ, между прочимъ, имени Ляпунова, писана въ октябрѣ 1611 г. (Собр. госуд. грам. т. 2, № 275). Иванъ Насѣдка въ житім препод. Діонисія свидѣтельствуетъ, что этотъ необикновенный ревнитель о благѣ родини писалъ много грамотъ и въ томъ числѣ и въ Ярославль и въ Нижній Новгородъ, князю Димитрію Михайловичу Пожарскому и въ Козмѣ Мвиниу. Житіе препод. Діонисія, стр. 48. См. также выше вримѣч. 2-е на стр. 436.

Вотъ, одинъ когущественный починъ. Кромъ этого почина, дъйствовавшаго на русскихъ болѣе съ нравственной стороны, явилась могущественная въ практической жизни поддержва служилому сословію съ другой стороны, со стороны торговыхъ людей <sup>1</sup>).

Торговые русскіе люди, особенно Нижняго Новгорода, Новгорода Великаго и Вологды, дъйствовали витеть съ другими при первомъ и второмъ подъемахъ русскаго народнаго духа и въ нѣкоторыхъ итетностяхъ, какъ напримъръ, въ Нижнемъ Новгородъ, иного положили труда. Но вообще торговое русское сословіе въ сиутныя времена не занимало виднаго положенія <sup>2</sup>). Можно думать,

<sup>4</sup>) Касательно того, какъ возникъ этотъ новый почнеъ торговыхъ людей, въ изтописныхъ сказаніяхъ существуютъ различныя показанія. Въ главивищемъ латописномъ разсказа, составляющемъ одинъ тексть съ небольшими изманеніями въ Лётописи о матежахъ, въ Никоновской лётописи и въ Новоиъ лётописцё, почных дёла прилисивается вообще Нажегороднамъ, которие, услишавъ о дупевредстве пода Москвон, начаща мислити, како-би помочь московскому государству, изъ среди которихъ виступилъ Кузьма Мининъ. Князь Пожарскій яснёе и рёшительнёе всёхъ починъ дёла призисиваеть торговымъ людямъ. И въ Нежненъ Новгородъ гости и посадскіе люди и виборний человъвъ Косиа Мининъ, ревнуя пользъ, не пощадя своего имънія, учали ратныхълюдей сподоблять девежнымъ жалованіемъ, и присыдали по меня князя Дмитрія изъ Нижнаго многажды, чтобы мий йхати въ Нижній для земскаго совіта. Собр. госуд. грам. т. 2, Ж 281, стр. 594, 2. Въ Иномъ сказанін о самозванцахъ (стр. 71) и въ некоторыхъ хронографахъ, напр. Карамзинскомъ (Столяровскій списовъ, Избори. Андр. Попова, стр. 353) почных дёля принисывается прямо Козьмё Минину. Въ сказанія Авраамія Палецина (стр. 259-60) и въ житім преподобнаго Діонисія (стр. 48) Нижегородское движеніе авидется посл'ядствіенъ вліянія Тронцко-Сергіевскихъ грамоть. Къ послёднему мизнію примыкають сходные съ сказаніемъ Палицына хронографы и тё ихъ видонзмёненія, въ которыхъ находятся сказанія о явленія Кузьм' Минину препод. Сергія. Когда л'ятописци описивають походъ третьяго ополченія, то постоянно упоминають о томъ, что въ такомъ то город'в дали ратиниъ жалованіе, казну и при этомъ иногда прямо говорать о торговыхъ людяхъ. Болохонцы... давъ на подногу казны, отпустаща ихъ (Лёт. о мят. стр. 252). Юревчанежь такожь пріяша съ радостію и даша многу казну на подмогу (Тамъ же). Начаща изъ городовъ прівзжати многіе ратные люди, ROCALCEIO JULE HUMBOSHTE HA HONOME JENERHYD RASHY (TAN'S MC, CTD. 255).

<sup>9</sup>) Въ нѣкоторихъ мѣстахъ торговне люди даже обнаруживали очень узкое и користное пониманіе интересовъ Россія, за что потомъ жестоко поплачивались. Такъ, торговне люди Вологди, на богатства которихъ тушинци очень за-

Digitized by GOOGIC

что и въ число привиллегированныхъ людей, по акту избранія Шуйскаго, оно попало, благодаря лишь древникъ связякъ съ родоиз Шуйскихъ новгородскихъ людей, особенно торговыхъ изъ нихъ, переселенныхъ въ нежаловъ числё въ Москву при Іоаннё III. Междутвиъ, торговне люди могли имъть веливое значение въ смутныя времена. Они были вдали и отъ сословныхъ интересовъ русской интеллигенція тёхъ временъ, и неповинны были въ закрёнощенія врестьянъ и усиления холопства. Они могли спокойнъе другихъ относнться въ служилинъ людянъ и, что особенно важно, большею частью своего сословія примикали въ крестьянанъ. Съ другой стороны, отъ самозванческой смуты они страдали не менње, если еще не болёе другихъ сословій, такъ какъ во время этой смуты не возножна была никакая правильная, твиъ болёе честная торговля. Навонецъ, нужда въ содъйствія этихъ людей теперь была ощутительнъе, чъиъ когда либо. Вопросъ о казнъ, о средствахъ содержанія войска быль вопіющних вопросомь, особенно въ то вреня, вогда козаки стали прибирать въ своимъ рукамъ казенния имънія. На содъйствіе торговаго сословія невзбъяно теперь возлагалась надежда больше, чёмъ когда либо. Весьма вёроятно, что Троицкія власти хорошо понимали это дёло и потому направляли свои граноты въ такой твердый торговый пункть, какъ Нижній-Новгородъ, и, очень можеть быть, что Козьма Мининъ былъ ниъ хорошо знакомъ раньше того времени, когда онъ выступилъ съ своею ризчыю въ Нижегородцанъ, исполненною чувствани беззавѣтной и саноотверженной любви къ родинѣ. Можно также дунать, что онъ не по своему лишь усмотрёнію указаль народу на внязя Пожарскаго, какъ на лучшаго представителя служилыхъ людей, которону ножно

ринись, передались туппискому самозванцу, чтобы спасти свое добро, но были ограблени. Сказ. Исаака Масси, руссв. инд. стр. 253, 254—5; Собр. госуд. грам. т. 2, № 181. Если вёрить Буссову, подобные разсчети, и также невёрные, были и у Ярославцевъ. Сказ. совр. о самозванц. т. 1, стр. 100. Впрочемъ, по другимъ документамъ въ Ярославлё торговихъ людеё выдала чернъ. Акт. Арх. Эксп. т. 2, № 180.

смёло ввёрить власть народнаго вождя, такъ какъ онъ при неоспоримой военной доблести, обладалъ еще болёв высокою и рёдчайшею въ тё мрачныя времена доблестію—неизмённою вёрностью законному правительству и народу.

Въ горнилѣ бѣдствій очистились и возвысились: русское религіозное одушевленіе, русская военная служба и русская торговая чуткость къ благу родины, соединились во едино для спасенія отечества и выдвинули каждая необыкновенно-даровитыхъ и чистыхъ представителей, — Троицко - Сергіевскаго архимандрита Діонисія, Кузьму Минина и князя Димитрія Михайловича Пожарскаго.

Воть эти-то три лица и двинули вновь — это было уже въ третій разъ, русскія народныя силы въ Москвев. Шли эти силы съ ясно-сознаннымъ планомъ действій. Главные пункты этого плана были слёдующія: всёми способами держать и оберегать свое единеніе, т. е. единеніе главныхъ силъ — духовной, служилой и торговой <sup>1</sup>), и, когда Богъ дастъ имъ очистить Москву отъ инозеицевъ, то избрать общимъ совётомъ государя изъ своихъ <sup>2</sup>); что-же

<sup>3</sup>) Еще въ мартѣ 1611 г., когда двигалось въ Москвѣ второе ополченіе, Соковецкій игуменъ Антоній писалъ въ шведскому королю Карлу IX, что въ Московскомъ государствѣ рѣшено избрать царя ваъ своихъ прирожденнихъ бояръ (Акт. Арх. Эксп. т. 2, № 180). Такъ понялъ игуменъ Антоній призивъ выборнихъ послѣ низложенія Шуйскаго. Пониманіе это, по всей вѣроятности, было не личнимъ дѣломъ игумена Антонія. По всей вѣроятности онъ зналъ, что тогдя, когда посилаемъ былъ призивъ выборнимъ, мысль эта била въ коду (Смотри више стр. 410, примѣч. 1). Во время втораго ополченія въ первия времена третьяго виражанись глухо,-что нужно избрать государя всею землер, кого Богъ дастъ (Собр. госуд. гр. т. 2. № 252; Акт. Истор. т. 2. № 333; Собр. госуд. гр. тамъ же № 281, стр. 542, 2 и 596, 2). Давно существовавшая мысль объ избранія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Для полнаго выраженія этого единенія и упроченія его свётскіе вожди третьяго ополченія послали просить бывшаго ростовскаго митрополита Кирилла прибыть изъ Тронцко-Сеггієвскаго монастиря, въ которомъ онъ находился, и оставаться при ополченія. Лёт. о мят. стр. 260. Затёмъ ополченіе озаботилось, чтобы, по прибытія его къ Москвё, мёсто Кирилла было занято Крутицкимъ митрополитомъ, и въ этотъ санъ избрало Исайо. Собр. госуд. грам. т. 2, № 285. Къ Москвё съ ополченіемъ пошелъ, какъ увидимъ ниже, и представитель Тронцко-Сергіева монастиря, Авр. Палицииъ.

касается практическихъ средствъ, необходнимхъ для достиженія ближайшей цёли — успёшной борьбы съ врагами, то третье ополченіе стало на почву Московскаго постановленія 30 іюня 1611 г. и иногда даже съуживало его. Въ третье ополченіе, какъ и во второе, допускались козаки, — но лишь какъ отдёльныя надежныя ища, или какъ малыя, завёдомо-хорошія группы <sup>1</sup>); но что касается вообще козаковъ, какъ большой, соединенной подъ Москвой военной силы, то третье народное ополченіе пошло дальше ограниченій Московскаго постановленія и, не отвергая содёйствій козаковъ, открыто заявляло, что отдёляетъ себя отъ нихъ <sup>2</sup>).

Казаки не могли не почувствовать всей силы этого твердаго, яснаго заявленія. По м'вр'в того, какъ третье ополченіе собиралось, устранвалось въ Ярославл'в и двигалось къ Москвё, въ нассё людей, остававшихся съ Трубецкимъ и Заруцкимъ подъ Москвой и державшихся ихъ по областямъ, обнаруживались два противоположнихъ теченія: одни, лучшіе люди стремились къ Пожарскому и Ми-

государя изъ своихъ со всер ясностыр и твердостыр висказана въ концъ пода 1612 г. въ Ярославић, когда третье ополченіе достаточно окрѣнло и можно било не такъ уже болться бѣдъ со сторони Швеція, виставившей своего кандидата и винудляшей подвластнихъ ей тогда Новгородцевъ хлопотать за этого кандидата и (Акт. Арх. Эксп. т. 2. № 208 и 210; Лѣт. о мят. стр. 256-7, 260-261; Никон. лѣт. т. 8. стр. 181, 184-5; Новий лѣт. стр. 148-49, 150).

<sup>4</sup>) Въ Нов. Дёт. ясно говорится, что къ князо Пожарскому, въ числё другихъ, пришли казаки и стрёльци, — тё, которие сидёли въ Москвё при царё Василін. Стр. 146. Били однако казаки и стрёльци и кроиё этихъ. Когда Нижегородци назначили жалованье первому пришедшему къ никъ отряду—Сиольнянъ, которихъ не пустили къ себё мужики у Арванаса въ назначения имъ номёстья, то жалованье получили также казаки и стрёльци, вёроятно, бившіе въ Сиоленскомъ отрядё. Хроногр. Карамз. Избр. Попова, стр. 358.

<sup>9</sup>) Въ окружной грамоти (ионя 1611 г.) Пожарский, между прочимъ, инсалъ: и изъ полковъ изъ-подъ Москви прійхали из намъ въ Ярославнь воеводи и деоряне и діти бодрскіе, да атамани и казаки (пониеновани) ко общему всея земли совіту; ми же видя злое начинаніе Ивана Заруцкаго и атамановъ и каваковъ, подъ Москву не пошли, а послали по городамъ воеводъ съ ратинии подъми... Собр. госуд. грам. т. 2, № 281, стр. 595, 2; 597, 1—2. Когда Трубецкой и Заруцкій прислали увіреніе, что отказались оть самовзанца (Тамъ же Собр. госуд. грам. стр. 597) и приглашали подъ Москву идти, не опасался, то князь

нину 1), другіе-главнымъ образомъ казаки Заруцкаго, неизбъжно должны были уходить изъ занятыхъ итстъ въ восточной половине Россія в тёсниться подъ Москвой. Казенныя инущества должны были больше и больше ускользать изъ ихъ рукъ и районъ ихъ власти на свверв отъ Москвы неизбъжно уменьшался болбе и более 2). Мало того, нравственная сила третьяго ополченія стала д'влать завоеванія и въ южной половин' Россіи. Кроит Разанской области <sup>3</sup>), которая не могла забыть козаканъ ихъ убійства доблестнаго вождя Рязанской земли Ляпунова, граноты Пожарскаго направлялись даже въ Свверщину 4) и не могли не лыйствовать. уже потому одному, что тамъ давно уже утверждалъ свою власть польскій король Сигизмундъ 5). Положеніе козаковъ подъ Москвой становилось невыносимымъ и по правственному давлению со стороны ополченія Пожарскаго, и по возраставшей нужду. Въ неистовонъ озлобленін вождь этихъ возаковъ, Заруцкій, задумаль здодѣяніе.--подослаль въ Пожарскому убійцъ. Но около народнаго вождя плотно

Пожарскій и Манних отвётная них, что они никакова развращенія и опасенія не нийоть, а науть подъ Москву них на помощь (Лёт. о матеж. стр. 258). Но Авраамій Палицинъ увёрлеть, что только его просьби убёдник вождей ополченія двинуться нь Москвё (Палиц. стр. 262—5). Ниже ни увидних, что дёйствительно ополченіе подвигалось съ великою осторожностію и недовёріенъ нь назаканъ.— Били и другія причини, замедлявшія движеніе нъ Москвё третьяго ополченія. Подобно Лянунову, боявшемуся оставить позади себя Яна Сапёгу, и князь Пожарскій долженъ быль постоянно огладиваться назадъ, подвигалсь нь Москвё. Кромѣ тушинскихь полчищь, старавшихся пробраться на сёверь Россіи, князя Пожарскаго тревожним Шведи, не только овладёвшіе Новгородомъ, но и мечтавніе давно уже о завоеванія всего сёвера Россіи. Голикова дополненіе нъ истор. Петра, т. 2, стр. 264—5.

<sup>4</sup>) Изъ-подъ Москви, изъ полковъ отъ князя Динтрія Трубецкого и отъ Ивана Заруцкаго прибёжали въ Ярославль (къ) князю Динтрею (Пожарскому) и Кузиё многіе боярскіе дёти и столники и стряпчіе и дворяне и дёти боярскіе и дьяки и подъячіе и торговне добрые люди, видя, что подъ Москвою у козаковъ учело дёлатся воровство. Тамъ-же, стр. 854.

\*) Лёт. о матеж. стр. 249, 260.

<sup>5</sup>) Руссв. историч. библіот. т. 1, стр. 155-61, 566, 570-572.

<sup>\*)</sup> Лфт. о мят. стр. 251-54, 255, 255-56, 258, 259.

<sup>4)</sup> Собр. госуд. гр. т. 2, № 281. Гранота адресована въ Путивль.

стояли русскіе. Онъ остался невреднить. Злодвяніе открылось во всемъ своемъ ужасв и позорв передъ всвиъ ополченіемъ и неизовжно должно было вооружить его еще больше противъ казаковъ <sup>1</sup>). Заруцкій не устоялъ подъ этимъ новымъ давленіемъ третьяго ополченія. Съ своимъ скопищемъ, составлявшимъ половину всего остаткя второго ополченія, онъ бросилъ свой станъ подъ Москвой, бросилъ также дёло Псковскаго замозванца, которому недавно присягалъ, взялъ на свое попеченіе новаго претендента на Московскій престолъ сына Марины, остававшейся въ Коломиѣ безъ сильнаго защитника послѣ смерти Яна Сапѣги, и кинулси съ ниши и своимъ полчищемъ разорять Рязанскую область потому, вѣроятно, что это была единственная въ южной половинѣ Россіи неразворенная область, а также и потому, что Заруцкій хотѣлъ отоистить этой область за живую память о Ляпуновѣ<sup>2</sup>).

Но подъ Москвой осталось еще не мало людей отъ второго ополченія. Осталось при Трубецковъ не мало козаковъ, неизвъстно какихъ, а также не мало служилыхъ людей, старыхъ тушинскихъ его союзниковъ, бывшихъ, въроятно, помъщиковъ ближайшихъ къ Москвѣ помъстій. Въ послъдствіи дѣла показали, что въ средѣ ихъ оказались люди, въ которыхъ просыпалось родное русское чувство и внзывало на подвиги. Теперь они находились въ крайней нуждѣ, въ опасности отъ подступавшаго къ Москвѣ гетмана Ходкевича, и очень нуждались въ скорѣйшей помощи отъ ополченія князя Пожарскаго. Трубецкой и отправлялъ не разъ посольства и граноты къ Пожарскому съ предложеніемъ союза и единенія; но каждый разъ тушинци должни были понять, что имъ не довѣряють и ихъ остерегаются <sup>3</sup>).

<sup>3</sup>) Сказавъ о томъ, что князь Пожарскій пришелъ къ 14 августа къ Тронцко-Сергіеву монастирю, Авр. Палицииъ продолжаетъ: а болринъ щ воевода князь.

Digitized by GOOGLE

<sup>4)</sup> Лет. о нат. стр. 261-268.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лётоп. о матеж. стр. 267; Авраамій Палицинъ, стр. 266. Весьма вёродтно такъ же, что Лапуновъ зналъ распоряженіе польскаго короля Сигизмунда, чтоби тушинци, до уплати имъ вознагражденія за заслуги, занимали Сёверскую и Разанскую области. Русск. историч. библіот. т. 1, стр. 178 и 214.

Такинъ образонъ теперь, какъ во времена Ляпунова, стояли лицоиъ въ лицу двъ силы, ---одна полноправная и сильная не только физически, но и правственно, и другая, униженная иногими дурными делани въ прошедшенъ и однако желавшая завоевать собъ это полноправіе служеніемъ родинѣ! Мы не знаемъ, какъ смотрѣли на это дело лично внязь Пожарскій и Мининъ. Мы знаемъ только, что нивто изъ посланцевъ Трубецваго не уходилъ отъ нихъ пе обласканнымъ и не снабженнымъ всъмъ необходимымъ <sup>1</sup>), и неизвестно, быль-ли это политический разсчеть парализовать еще больше казацко-тушинскую силу, или кожеть быть, это было продолженіень дълъ великой любви и милосердія Троицко-Сергіевскихъ властей. Но неоспоримо, что насса людей третьяго ополченія, живо помнившихъ участь Ляпунова и недавнее покушение на жизнь внязя Пожарскаго, не расположена была относиться такъ благодушно къ войску Трубецкаго<sup>2</sup>). Двъ русскія силы, сходившіяся на развалинахъ центра своей государственности, чтобы въ третій разь поднять его въ прежней силь и величію, близки были въ тому, чтобы начать войну нежду собою <sup>3</sup>) и этипъ, ножетъ быть, погубить н

<sup>4</sup>) Лет. о матеж. стр. 263-4, 265, 267.

<sup>5</sup>) Авр. Палицынъ передаетъ, что нежелавшіе идти отъ Троицы въ Москвё говорили: князя Дмитрея манятъ подъ Москву казаки, хотятъ его убити, какъ и Прокопія Іяпунова убили (стр. 267).

<sup>3</sup>) Война уже и начнилась. Заруцкій до отхода изъ подъ Москвы тёснилъ и затёмъ разогналъ пришедшихъ туда ратныхъ изъ укранныхъ городовъ (не козаковъ) (Дёт. о мятож., стр. 264—5). Затёмъ, когда подошелъ въ Москвё передовой отрядъ третьяго ополченія подъ начальствоить инядя

Христ. Чтен. Ж 3-4, 1880 г.

Динтрій Тимовеевичь Трубецкой пишеть непрестанно изъ подъ Москви... что козаки всё изъ подъ Москви для велькія скудости хотять ити прочь; а къ литовскимъ людемъ въ Москви идеть Хоткъвичь... со многими людьми и съ занаси... Въ нихъ же (въ ополченія Пожарскаго) бисть много разиствія и нестроеніе велико. Обін хотяху подъ Москву итии, иніи же нехотяху (стр. 266-7). Літопись о мятежахъ спокойнъе и дъльнье объясняеть ето нестроеніе и разиствіе. А къ Москвѣ (отъ Троицы) не пошли (сейчасъ же) для того, чтобъ укрѣинтися съ козаками, чтобъ другь на друга никакова зла не умышляли. Пріндоша же изъ подъ Москвы въ Троицкой монастырь дворяне и козаки и возвѣстища князю Дмитрію, что гетманъ Хоткѣевъ скоро будетъ подъ Москву: Князь же Дмитрій не по уговору бысть съ козаками (стр. 268).

сланною ему Пожарскимъ по его просьбѣ военною подногою. Рѣчь о любви нежду собравшинися подъ Москвою била тогда не подъ Москвой лишь или въ Троицко-Сергіевскоиъ конастирѣ. Она разносилась, нужно дунать, очень далеко и вознивала въ самыхъ глухихъ ивстахъ. Какіе-то неведоные міру подвижники, быхавшіе, какъ они сами говорять о себ'я, въ пустнию, юже (Христосъ) прежде въкъ проразунъніенъ свониъ уготова на пропитаніе, трепетали въ своенъ уединения за будущность новаго собрания русскихъ силъ подъ Москвою, и сочли нужнымъ прислать Пожерскому и Трубецкому посланіе, въ которомъ сильнымъ словомъ призываютъ ихъ быть въ единения и любви. "Молниъ убо, подинъ васъ, благочестивия князи Динтріе Тиноесевичь (Трубецкой) и Динтріе Михайловичь (Пожарскій)! сотворите любовь надъ всею Россійскою зеилею, призовите въ любовь въ себъ всъхъ любовію своєю; поприте врага, ненавидящаго любви въ человъцъхъ; синритеся подъ кръпкую руку Божію, да вы вознесеть во время свое и да прославится имя ваше въ вѣчныхъ родѣхъ, ако совершители бысте заповѣденъ господнимъ"<sup>1</sup>).

Эти рёчи о любви, этотъ правственный, христіанскій признат въ единенію произвели дёйствіе на об'в части носковскаго ополченія. Начальники отрядовъ обратились въ своимъ главнымъ вождямъ—Пожарскому и Трубецкому, отъ имени всей земли, какъ во времена Лапунова, съ просьбой быть въ любви и единеніи и устроить единое, правильное управленіе дѣлами. Вожди исполнили эту просьбу, и объ этомъ важномъ событіи Россія оповѣщена была двума грамотами, — одною отъ имени Трубецкаго и Пожарскаго и другою отъ имени чиновъ, просившихъ ихъ объ этомъ <sup>3</sup>). Вѣра въ прочность этого соединенія была тогда очень велика. Въ грамотѣ отъ имени Трубецкаго и Пожарскаго есть одно условіе этого соединенія, поражающее своею неожиданностью и странностью. Россія въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Авт. Арх. Эвсп. т. 2, № 213.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Акт. Арх. Эксп. т. 2, №№ 214 н 215.

этой граноть приглашается, нежду прочниз, върить только такинъ гранотанъ, которыя подписаны обоние вождяни, и не върить гранотакъ, если онв подписаны вънъ-либо однинъ изъ нихъ. Принятіе такого тревожнаго условія и опов'вщеніе его по всей Россіи есть сильное довазательство не только истинно геройской скроиности внязя Пожарскаго, но и всеобщей вёры въ прочность установленнаго единенія между ними. Безъ этой вёры ополченіе Пожарскаго не ногло бы принять такого условія. Событія оправдали эту въру. Ходкевичь не могъ помочь осажденнымъ полякамъ. Эти послъдніе принуждены были сдаться. Запоздавшій сь новыми своими влоумышленіями на Россію король Сигизмундъ не могъ дойти до Москви и съ посраилениемъ возвратился назадъ. На Московский престолъ быль тогда уже избрань новый государь изъ своихъ, въ строгомъ согласін съ историческими преданіями в давно уже наибченный волею народа, — Миханлъ Өсодоровичъ Ронановъ, родоначальникъ ныев царствующаго Государя Инператора.

Избраніе это совершено единогласно всей землей, призванной для этого вновь. Вся земля въ лицё своихъ представителей избрала Михаила Өеодоровича и долго стояла около его престола. Въ этонъ сказалось великое народное чувство и русское здравонысліе. Но эти качества сказались еще и въ тонъ, что новоизбранный юный царь наученъ былъ ближайшими къ нему людьми не торопиться идти на престояъ. Михаилъ Өеодоровичъ и не торопился занимать престояъ, даже сознательно медлилъ, и этимъ заставлялъ избравшее его земство устроять его прочно. Земство и продолжало дёлать это великое дёло нёсколько лётъ, почти до самаго прибитія изъ плёна отца государева и затёмъ натріарха всероссійскаго-Филарета.

Такъ возстановлена была въ тв времена наша русская государственность, разрушенная и поруганная было внутреннею смутою и иноземной интригой. Сибю дунать, что эти события заключають въ себѣ иного вещей, поучительныхъ для нашего времени, такъ что даже не излишня значительная сдержанность въ выводахъ и сближеніяхъ того отдаленнаго отъ насъ прошедшаго съ нашинъ настоящинъ времененъ. Я понимаю силу этого обязательства и позволю себѣ сдѣлать лишь нѣсколько выводовъ и сближеній, оставаясь на исторической почвѣ и выступая за ея предѣлы только но необходимости.

Жестовнить опитонть жизни, путемъ долговременныхъ страданій отъ самозванческихъ смуть наши предки пріобрёли себё и намъ, ихъ потомкамъ, не мало благъ, но понесли также и много тажелыхъ потерь, какъ бы подтверждая въ назиданіе потомству великую врачебную истину, что безъ потери не бываетъ пролитія крови человёческой.

Они возстановили свою государственность и научились сознательнѣе цѣнить благо ея существованія. Они возстановили при этоиъ въ полномъ согласіи съ лучшими преданіями прошедшаго и съ лучшими началани народной жизня нашу царскую династію, и Богъ благословилъ это счастливое возстановленіе, даровавъ Россіи въ этой династіи иногихъ добрыхъ и иногихъ уминхъ государей, и въ числѣ ихъ великаго въ мірѣ генія—Петра I и великаго благодѣтеля русскаго и славянскаго міра— нашего Царя-Освободителя.

Далёе, лучшіе наши предки того времени оставили своимъ потомкамъ великую воспитательную силу въ своихъ необыкновенныхъ подвигахъ для блага родины. Передъ глазами этихъ потоиковъ будутъ всегда стоятъ и, по мёрё усиливающагося знанія родного прошедшаго, даже выростать величественные образи патріарха Гермогена, Михаила Скопина-Шуйскаго, преподобнаго Діонисія, Прокопія Ляпунова, князя Пожарскаго, торговаго человѣка Минина, крестьянина Сусанина. Со времененъ, безъ сомнѣнія, выйдутъ изъ прака забвенія и станутъ подлѣ нихъ еще новые, величественные образы, и прежде всего, вѣроятно, встанетъ достойный пера лучшихъ нашихъ поэтовъ и кисти лучшихъ нашихъ художниковъ, поразительный образъ старухи — изтери князя Пожарскаго, вышедшей

Digitized by GOOGLC

въ Нижненъ-Новгородѣ 25-го декабря 1612 г. къ народу, собиравшенуся перетопить ночью присланныхъ туда илѣнныхъ поляковъ, и своинъ скромнымъ напоминаніемъ о данномъ ея сыномъ словѣ сохранить жизнь этихъ несчастныхъ, и объ его службѣ отечеству, превращающей разсвирѣпѣвшую толпу въ кроткихъ, послушныхъ ея слову дѣтей <sup>1</sup>).

Но при всёхъ этихъ благахъ, ин понесли и жестовія потери. Изгибло страшно иного народу, изгибло страшно иного благосостояній. По свидітельству одного иноземца, тогдашняя немноголюдная Россія потерала во времена смуть — по исчислению русскихъ шестьсоть тысячь народу 2); а по исчислению составителей сиоленсвой граноты, изъ тысячи остался десятый, изъ сотни-одинъ. По единогласному свидётельству и иноземныхъ и нашихъ свидётелей. цёлыя области представляли печальную картину развалинъ. Уже оть этой одной изтерьяльной убыли въ людяхъ и благосостояніяхъ, руссвая цивелизація должна была замедлиться, отстать. Но она замедлилась и отстала еще по другой — правственной причинъ. Небывалый напливъ въ Россию иновенцевъ оставилъ послѣ себя густую пёну пагубнаго вліянія на русскихъ, выразившагося, нежду прочинъ, въ западноевропейскомъ воззрѣнін на человѣка низшаго званія, на простой народъ. Положеніе этихъ людей низшаго званія, положеніе простаго народа подъ неоспорнициъ вліяніемъ иноземныхъ людей ухудшилось, и всё тё муки, которыя дёлали другинъ и сами выносили русскіе крестьяне и холопы, чтобы выйти изъ закръпощенія и холонства, не только не принесли пользы, но

- 451 --

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Русск. нст. биби. т. 1, стр. 355. Это-свидётельство поляка, вёроятно, одного изъ снасенныхъ этных заступничествомъ матери князя Пожарскаго. Вотъ это свидётельство. Того же (1612) года, 25 декабря въ самий день Рождества Христова привезли въ Нижній Новгородъ г. Будила и товарищей. Виёсто того, чтоби держать ихъ въ чести (1), какъ присягали бозре, ихъ посадили въ избу, а слугъ засаднии въ тюрьму, и всёхъ ихъ намёрени были ночію перетонить, но княгиня бозриня — мать вишеупомянутаго Пожарскаго-упросила хлопство. чтоби инёли узаженіе къ присяга и службё ез сына.

<sup>\*)</sup> Byccobe-Bope, Chas. cobp. o canose. T. 1, ctp. 141. Digitized by Google

повели еще къ усилению закрѣпощения и холопства. То и другое стало развиваться съ поразительною бистротою и поразительнымъ сходствоиъ съ формами польскаго хлопства.

Мы теперь не нивенъ этого великаго, нерусскаго зла, — крёностнаго состоянія, раздёлявшаго роковою бездною гражданъ одной земли. Мы теперь — едино почти во всенъ нашенъ граждансконъ быту, — въ школё, при испелненіи воинской повинности, въ судё, въ земствё. И однако, — чудовищная странность, — въ те саное время, когда это единеніе нашихъ русскихъ силъ начинаетъ крёшнуть, въ нашей русской средѣ являются самозванные благодѣтели Россіи и воскрешаютъ ужасную теорію иноземныхъ руководителей самозванцевъ — разъединять русскихъ людей и возбуждать низшіе слои народа противъ высшихъ. Неужели этотъ адскій планъ пожетъ самостоятельно созрѣть въ русской головѣ? Нѣтъ! Въ русской головѣ самостоятельно созрѣть онъ не можетъ.

Или еще странность. Съ освобождениемъ крестьянъ, съ объединеніемъ русскихъ людей всёхъ званій и состояній, естественно долженъ быль начаться у насъ быстрый рость нашей интеллигенци. Усиленіе этого возрастанія интеллигенція наиз врайне нужно. У насъ накопилось и запущено иного интеллитентной работы. Притовъ, возрастание нашей интеллитенции должно усилить русское зерно ся и отразиться усиленість русскаго направленія въ области знаній, въ нашей общественности, государственности, политикъ. И однако опять странность: въ то самое вреня, когда стало обозначаться усиленное возрастание нашей интеллигенции, когда вскори достигнеть совершеннольтія первое покольніе свободныхъ гражданъ, родившихся послё 19-го февр. 1861 г. въ среде бывшихъ врёпостныхъ,----въ это самое время появляются адскія теорін и усилія задержать рость русской интеллигенція, загубить побольше русскихъ иолодыхъ силъ, и этинъ неизбъжно усилить въ будущенъ наплывъ инородцевъ, иноземцевъ на ивста русскихъ убилыхъ людей. Неужели такое пагубное для всёхъ русскихъ дёло, эта ужасная политическая гнилая жаба, такъ безпощадно поражающая наше до-

слезъ русскихъ натерей и отцовъ, ножетъ саностоятельно зарождаться въ русской натурѣ? Нѣтъ! Въ русской натурѣ такая болѣзнь самостоятельно зарождаться не можетъ.

Наука русской исторіи не знаеть и не призвана указывать, какъ нужно врачевать эти страшныя наши болёзни иноземнаго заноса. Но наука русской исторіи знасть и им виділи, чімъ и какъ врачевали подобныя болёзни наши предки во времена санозванческихъ смутъ. Это было-единение русскихъ людей, - то единение, которое одушевлялъ съ такою чистотою юности Миханлъ Скопинъ-Шуйскій, которое устрояль сь такинь сивлынь полетонь сильнаго воображенія Прокопій Ляпуновъ, къ которому зваль съ такою глубиною христіанской любви преподобный Діонисій и изъ котораго длиннымъ путемъ тяжкихъ неудачъ и воодушевляющихъ успёховъ выработалась ко временанъ князя Пожарскаго и Минина коллективная сила не только русскаго чувства, но и русскаго здраваго упа. Совреженной нашей цивилизаціи естественно сократить и облегчить этоть длинный и тяжелый процессь образованія русской коллективной силы родного чувства и здраваго уна. Или возножно дунать, что цивиливація нашихъ временъ слабѣе для этого дёла, ниже цивилизаціи нашихъ предковъ начала XVII в'яка? Это было бы ужасно и равносильно признанию нашего историческаго окертвенія. Но русскій народъ, о которонъ ножно сказать, что этосильный, возмужавшій, историческій юноша среди старыхъ народовъ Европы, не пожеть еще инслить, что онъ унираетъ и, вонечно, онъ и не умираеть, и не умреть еще много въвовъ!

М. Колловичъ.

## ОТЧОТЪ

# О СОСТОЯНИ С.-ПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИИ ва 1879 голъ.

Преосвященныйшие Архипастыри,

милостивые государи и милостивыя государыны. Совъть С.-Петербургской Духовной Академін, на основанін § 102 и 103 Устава, имъеть честь представить просвъщенному вниманію Вашему отчоть о составъ и дъятельности Академін за минувшій 1879 годъ, 70-й ся существованія и 10-й со времент ся послъдняго преобразованія.

#### А. СООТАВЪ АКАДЕМИИ.

I. Составъ почотныхъ членовъ.

Къ началу отчотнаго года почотными членами Академін состояли 18 лицъ. Въ теченіе названнаго года Академія понесла утрату въ лицѣ двухъ почившихъ архипастирей, бившихъ въ числѣ ся почотныхъ членовъ: Высокопреосвященнаго Иннокентія Митрополита Московскаго и Высокопреосвященнаго Василія—Члена Св. Синода. Въ тонъ же году Совѣтъ избралъ въ званіе почотныхъ членовъ Академін заслужоннаго ординарнаго профессора Императорскаго С.-Петербургскаго Университета, Ординарнаго Академика Императорской Академін Наукъ, Доктора Славяно-русской Филологін, Тайнаго Совѣтника Изманла Ивановича Срезневскаго (къ сожалѣнію,

нынѣ уже умершаго) и Протојерея церкви Императорскаго С.-Петербургскаго Университета Павла Осдоровича Солярскаго.

#### II. Составъ преподавателей.

Преподавателей въ Академіи по 1-е января текущаго 1880 года было 33; изъ нихъ а) штатныхъ 25, именно: ординарныхъ профессоровъ 8 (въ томъ числъ одинъ заслужонный), экстраординарныхъ 9, доцентовъ 5 и 3 лектора новыхъ языковъ; не штатныхъ 9, именно: одинъ временный преподаватель и 8 приватъ-доцентовъ. Всъ каеедры имъли своихъ преподавателей. Вновь вступилъ въ составъ штатныхъ преподавателей, въ званіи доцента, магистръ В. В. Болотовъ, занявшій вакантную каседру древней общей церковной исторіи.

### Ш. Составъ Совъта и служащихъ при Акадении лицъ по административной и другимъ частямъ.

Составъ Совъта до начала тевущаго года оставался прежній. Въ составъ служащихъ при Акаденіи лицъ также не произошло никакой перемъны.

#### IV. Составъ учащихся.

в) Количество студентовъ и вольнослушателей.

Учащихся въ Академіи къ 1-му января 1879 года было 203, въ топъ числѣ 199 студентовъ и 4 вольнослушателя. Въ отчотномъ (1879) году полный курсъ ученія въ Академіи окончили 44 студента. По различнымъ причинамъ выбыли изъ числа студентовъ 7 человѣкъ. При началѣ новаго учебнаго семестра прибыли для поступленія въ Академію и, по выдержаніи установленимхъ повѣрочныхъ испытаній, приняты въ число студентовъ 1-го курса Академіи 83 воспитанника. Сверхъ того, по распоряженію Выснаго Духовнаго Начальства приняты въ Академію 1 сербъ, 1 грекъ, 1 бывній расофорный монахъ Асонскаго Пантелейноновскаго монастыря (изъ русскихъ), и допущены Совётонъ въ слушанію академическихъ лекцій 5 вольнослушателей. Такинъ образонъ въ концу отчотнаго года состояло въ Академіи 233 студента и 5 вольнослушателей; всего учащихся 238,—на 35 человѣкъ болѣе противъ прошлаго отчотнаго года.

#### б) Составъ курсовъ.

По курсанъ и отдёленіянъ въ отчотномъ году студенты были распредёлены слёдующимъ образонъ: въ начале года въ 1-нъ курсё было 59 (въ томъ числё въ богословскомъ отдёленіи 24, церковно-историческомъ 18 и церковно-практическомъ 17); во II-нъ 62 (въ богословскомъ 26, историческомъ 14 и практическомъ 22); въ Ш-мъ 34 (въ богословскомъ 12, историческомъ 10 и практическомъ 12) и въ IV-мъ 44; въ конциъ года въ I-нъ курсё было 84 (въ томъ числё въ богословскомъ отдёленіи 32, церковноисторическомъ 26 и церковнопрактическомъ 26); во II-нъ 56 (въ богословскомъ 24, историческомъ 17 и практическомъ 15); въ III-мъ 59 (богословскомъ 25, историческомъ 12 и практическомъ 22) и въ IV-мъ 34.

Кром' того изъ вольнослушателей слушали академическія лекціи: четыре въ І-мъ курс' и одинъ по предметамъ І-го и Ш-го курсовъ.

в) Количество казеннокоштных и своекоштных студентов.

Увеличеніе числа учащихся въ отчотномъ году, независимо отъ постепеннаго усиленія стремленій въ средѣ духовнаго юношества къ полученію висшаго духовнаго образованія, въ весьма значительной иърѣ обусловливалось послѣдовавшимъ въ иннувшенъ году распоряженіенъ Висшаго Духовнаго Начальства объ увеличеніи штата казеннокоштныхъ студенческихъ вакансій. Предусиатривая большій противъ прежнихъ годовъ приливъ въ духовныя акаденія молоднхъ людей, — въ виду съ одной стороны распространенія на воспитанниковъ духовныхъ семинарій извѣстныхъ правилъ, постановленныхъ въ законѣ

- 456 -

- 457 -

для поступленія въ университеты и другія высшія учебныя заведенія. а съ другой — въ виду новыхъ правъ, предоставленныхъ лицанъ съ высшинь образованіснь, поступающинь на учебную службу въ духовныя училища, -- Св. Синодъ призналъ справедливниъ, для облегченія полодымъ людамъ способовъ въ полученію высшаго образованія въ духовныхъ академіяхъ и въ содержанію ихъ въ теченіе акаденическаго курса, увеличить штатное число казеннокоштныхъ вакансій въ С.-Петербурской Духовной Академін на 60 вакансій, саное же увеличение произвести въ течение 4-хъ лётъ, начавъ съ отчотпаго года, по 15 вакансій въ годъ, съ окладомъ въ 225 руб. на каждую вакансію. Всё 15 вновь учрежденныя казеннокоштныя вакансін были зам'бщены въ отчотномъ году. Кром'в того пріобр'втено Акаденіей въ товъ же году двѣ новыхъ стипендія: одна врененная отъ Св. Синода на содержание студента серба и другая постоянная — имени умершаго С.-Петербургскаго купца Николая Алексвевича Погребова. По утвержденному Окружнымъ Судовъ заввщанию г. Погребова внесено было въ Академию 5000 рублей съ твиъ, чтобы на проценты съ этихъ денегъ содержался одинъ студенть, который "окажетъ склонность непремённо принять священническій санъ". Временною стипендіею Св. Синода Академія пользовалась уже въ отчотновъ году; объ утверждения же стипендии г. Погребова сдѣлано представление Св. Синоду.

Изъ 233 студентовъ Академін, къ концу отчотнаго года состоявшихъ на лицо, полнымъ содержаніемъ пользовались 148 лицъ, именно: 135 (витсто прежнихъ 120) получаютъ казенное содержаніе по штату Академін; 8 содержатся на особыя суммы Св. Синода (въ томъ числъ 4 изъ воспитанниковъ западнаго края на суммы означеннаго края, 1 болгаринъ іеромонахъ, 2 черногорца и 1 сербъ "на счетъ кредита, ежегодно назначаенаго Св. Синодомъ на содержаніе воспитанниковъ изъ иностранцевъ въ нашихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ") и 5 на стипендіи частныхъ лицъ (1---на стипендія покойнаго Высокопреосвященнаго Софоніи Архіенископа Туркестанскаго и Ташкентскаго, 1---члена Св. Синода

протојерея І. В. Рождественскаго, 1—покойнаго Високопреосващеннаго Іоанникія Архіепископа Херсонскаго и Одесскаго, 1—покойной вдовы генераль-шајора Екатерины Михайловны Поляковой и 1—покойнаго ораніенбауискаго купца Дундукова) (вновь открывающаяся стипендія купца Погребова, какъ выше сказано, еще не утверждена).

Изъ остальныхъ 85 не казеннокоштныхъ студентовъ: 12 пользуются помѣщеніемъ, столомъ и нѣкоторымъ денежнымъ пособіемъ на свои нужды отъ Александро-Невской Лавры, одинъ вноситъ назначенную Правленіенъ Академін плату и живеть въ академическоиъ зданія въ качествѣ полупансіонера; большинству же прочихъ студентовъ и въ отчотномъ году весьма дѣятельно продолжало помогать "Общество вспомоществованія недостаточнымъ студентамъ С.-Петербургской Духовной Академін", которое выдавало нёвоторымъ нуждающимся студентамъ постоянныя, а нёкоторынъ временныя денежныя или вещевыя пособія, другихъ же содержало на счетъ своихъ средствъ на двухъ квартирахъ вблизи Невской Лавры, снабженныхъ всёми необходимыми вещами, потребными для домашняго быта. Въ концѣ отчотнаго года и наставники Академіи, всё безъ исключенія состоящіе членами вышепониснованнаго Общества, нашли возможнымъ сверхъ того изъ сущиъ редавціи академическихъ періодическихъ изданій отчислить, по приивру прошлыхъ летъ, некоторую часть на удовлетворение нуждъ недостаточныхъ изъ студентовъ Академін.

#### В) ДЪЯТЕЛЬНООТЬ АКАДЕМИИ.

I. JAHATIA COBBTA ARAZEMIN.

Собраній Совёта въ 1879 году было 35, въ тонъ числё: одно торжественное (18-го февраля) по случаю годичнаго акадеинческаго акта, 6 публичныхъ по случаю магистерскихъ диспутовъ, 13 общихъ и 15 обыкновенныхъ.

Важнёйшими предметами занятій Совёта въ отчотновъ году

- 459 -

били дёла, касающіяся: а) командированія съ учоною цёлію за границу лицъ, избранныхъ для того Совётомъ; б) присужденія учоныхъ степеней; в) пополненія и устройства акаденической библіотеки и г) учрежденія и устройства церковно-археологической коллекція при Академіи.

### в) Командирование съ учоною цльлію за границу лицъ, избранныхъ для того Совптомъ.

За границу командированы въ отчотномъ году на годичный срокъ времени: приватъ-доцентъ по латинскому языку, кандидатъ академін Садовъ для ознакомленія съ преподаваніемъ предмета его спеціальности въ заграничныхъ университетахъ и кандидатъ академін Яковъ Смирновъ для ознакомленія съ прісмами преподаванія греческаго языка въ упомянутыхъ университетахъ.

Совѣтъ Академіи, принявъ въ уваженіе просьбу, выраженную г. Садовымъ, въ присланномъ имъ семестровомъ отчотѣ, о продолженіи небольшаго срока его заграничной командировки, въ видахъ болѣе обстоятельнаго ознакомленія его съ своимъ предметомъ за границей, ходатайствовалъ о продолженіи срока его командировки на 6 мѣсяцевъ.

### 6) Присужденіе учоныхъ степеней.

Въ дѣлѣ присужденія учоныхъ богословскихъ степеней въ отчотномъ году обращаетъ на себя вниманіе большее сравнительно съ предшествующими годами число лицъ, удостоенныхъ магистерской степени. Означенной степени удостоено въ отчотномъ году 6 магистрантовъ, публично защитившихъ свои магистерскія диссертаціи: священникъ Дворцовой Его Императорскаго Височества Намѣстника Кавказскаго церкви, кандидатъ Георгій Титовъ на тему: "Исторія священства и левитства ветхозавѣтной церкви отъ начала ихъ установленія при Монсеѣ до основанія церкви Христовой и отношеніе ихъ къ жречеству языческому. Библейско-археологическое изслёдованіе"; преподаватель Литовской Духовной Семинаріи кан-

дидать Неофить Богородскій на тему: "Ученіе Св. Іоанна Данаскина объ исхожденіи Св. Духа, изложенное въ связи съ тезисания Боннской конференціи 1875 года"; преподаватель Нижегородской Духовной Семинаріи кандидать Федоръ Елеонскій. на тему: "Ученіе Оригена о Божествё Сына Божія и Духа Святаго и объ отношеніи Ихъ къ Богу Отцу"; преподаватель Вятской Духовной Сеиннаріи кандидать Михаилъ Чельцовъ на тему: "Полемика между греками и латинянами по вопросу объ опрёснокахъ въ XI—XII въкахъ"; кончившій курсъ ученія въ Академіи въ 1879-иъ году кандидатъ Василій Болотовъ на тему: "Ученіе Оригена о Св. Троицъ" и преподаватель С.-Петербургской Духовной Семинаріи Алексъй Мальцевъ на тему: "Нравственная философія утилитаризиа. Историко-критическое изслёдованіе".

Степень кандидата богословія получили всё 44 студента, окончившіе въ 1879 году академическій курсь. Всёхъ получившихъ въ отчотномъ году учоныя богословскія степени — 50 человёкъ.

в) Пополнение и устройство библютеки.

Въ академическую библіотеку въ отчотномъ году вновь постуинло 456 названій внигъ въ количествъ болье 1000 тоновъ. Изъ нихъ покупкою пріобрѣтено 302 названія, въ томъ числѣ 79 названій изъ библіотеки насяѣдниковъ покойнаго прот. Сидонскаго; пожертвовано же 154 названія, со включеніемъ сюда двухъ древнихъ рукописей (Евангеліе и Апостолъ XVI—XVII вв.) и одной старопечатной книги (Служебникъ 1583 г.). Всего съ прежденріобрѣтенными состоитъ въ настоящее время 23,214 названій въ 44,000 книгахъ, изъ нихъ рукописей 3564 названія.

Заботы о пополненія библіотеки новыми пріобрётеніями, но виёстё съ тёмъ опытомъ дознанная недостаточность существующихъ въ Академіи средствъ на пріобрётеніе всёхъ книгъ, желаемыхъ отдёльными наставниками, побудили Совётъ въ минувшемъ году пригласить отдёленія къ участію въ выборё наиболёе необходимыхъ для библіотеки книгъ. По вновь установленному порядку резстры книгъ,

- 461 -

предлагаемыхъ къ пріобрётенію отдёльными наставниками, въ опредёленные сроки передаются библіотекаремъ въ отдёленія на предварительное разсмотрёніе и вносятся въ Совёть уже съ заключеніями отдёленій. Изъ особенно важныхъ и необходимыхъ, а виёстё съ тёмъ и наиболёе дорогихъ по цёнё книгъ въ отчотномъ году пріобрётены между прочимъ: Annales ecclesiastici Baronii—изданіе Theiner'a 1874 года въ 27 томахъ и нёсколько другихъ. также канитальныхъ изданій.

По устройству библіотеки сдёлано въ отчотномъ году слёдующее: окончена ревизія печатныхъ книгъ библіотеки, благодаря непрерывнымъ почти семилётникъ трудамъ лицъ изъ наставниковъ Академіи, производившихъ, по порученію Совёта, означенную ревизію съ 1873 г. по наличности существующихъ въ библіотекѣ книгъ и по документамъ.

Коминссією наставниковъ по описанію академическихъ руконисей провёрено по рукописянъ и исправлено 280 черновыхъ описаній рукописей изъ отдёла стараго собранія рукописей академической библіотеки.

Въ тоже время по опредѣленію комписсіи и подъ ближайшимъ наблюденіемъ и руководствомъ ся предсѣдателя и одного изъ ся членовъ составлены студентами Академіи черновыя описанія тисячи ста шестидесяти рукописей бывшей Кирилло бѣлозерской библіотеки, и приступлено къ провѣркѣ и исправленію ихъ. Въ настоящее время, по заявленію сдѣланному комписсіею Совѣту, уже возножно ириступить къ составленію инвентарнаго каталога рукописей.

Библіотекаренъ Академін, кромѣ составленія и отпечатанія обичнаго алфавитнаго указателя книгъ вновь поступившихъ въ библіотеку въ 1878 году, вслёдствіе особаго опредёленія Совёта, составленъ подробный списовъ всёхъ старопечатныхъ книгъ, не вошедшихъ въ каталогъ библіотеки. г) Учреждение и устройство церковно-археологической кол-

лекціи (нан нувея) при Академіи.

Въ отчотновъ году приведено къ желанному концу раньше предположенное Совътовъ дъло учрежденія при Академіи церковноархеологической коллекціи и положено прочное основаніе для ел дальнёйшаго развитія. Виёстё съ разрёшеніенъ Св. Синода (Указъ Св. Свнода отъ 30 априля) на учреждение означенной коллекции, Акадежія получила разр'вшеніе на передачу въ ся в'ядініе вещей, относящихся въ церковной археологія изъ Новгородскаго зеискаго иузея, вслёдствіе ходатайства о топъ Высокопреосвященнёйшаго Митрополита, по случаю послёдовавшаго въ 1878 году закрытія упонянутаго нузея въ Новгородѣ и согласно изъявленной на то готовности со стороны Начальника Новгородской губернін. Наиболёе важная въ церковно-археологическовъ отношения часть Новгородскихъ древностей, обязательно переданныхъ въ вёдёніе Акаденія, уже перенъщена въ ся зданіе. Въ числь ихъ, простирающенся болёе чёнь до 1000 вещей, находится много замёчательныхъ и рёдкихъ предистовъ изъ области церковныхъ древностей. Въ составъ коллекція вошля нежду прочинъ: 75 крестовъ тільниковъ и 36 освияльныхъ, 53 экземпляра исталлическихъ и 5 дереванныхъ складной, 70 исталлическихъ и 9 деревянныхъ образковъ, 8 церковныхъ блюдъ и 5 потировъ, 12 ковшей, 2 дарохранительницы, 5 лжицъ и 4 копья, 12 парамантовъ, 18 вёнцовъ, въ числів которыхъ — нівсколько рівдкихъ экземпляровъ изъ луба и дерева, 10 подсвёчниковъ, 6 лампадъ, въ числё которыхъ одна составляеть рёдкій по изяществу чеканной работы и древности экземпляръ, 5 кадилъ и кацей, итсколько экземпляровъ церковныхъ одеждъ, панагій, дикиріевъ и трикиріевъ, веригъ, фонарей, рукомойниковъ; затвиъ 45 штукъ серегъ, иониста, знамена (одинъ чрезвычайно рёдкій экземпляръ), кокошники, печати, перстии, богатая воллевція влассичесьнахъ, госточныхъ и древне-русскихъ понеть, жетоны, кедали, оружія и другіе предметы прениущественно релягіознаго характера. Digitized by Google

- 462 -

Акаденія тімъ съ большею благодарностію принала это пріобрітеніе, что оно послужило основаніемъ и ядромъ возникшаго нри ней хранилища древностей. Въ составъ его включены затіять: церковныя древности (около 300 иконъ), пожертвованныя Академіи Московскимъ обществомъ любителей духовнаго просвіщенія, по предложенію просвіщеннаго члена общества, извістнаго знатока древностей о. архимандрита Амфилохія; частное собраніе древностей доцента Академіи священника П. Ө. Николаевскаго, принесенное имъ въ даръ академической коллекціи, и нісколько другихъ вещей, частію пожертвованныхъ разными лицами, частію пріобрітенныхъ нокупкою. Кромъ того въ коллекцію переміщено изъ академической библіотеки (безъ отчужденія отъ ися) нісколько иллострированныхъ изданій, древнихъ рукописей, старопечатныхъ книгъ, древнихъ монетъ н т. под.

Общее количество всёхъ предметовъ академической коллекція простирается въ настоящее время до 2000.

Вся коллекція пом'ящается въ вданіи Академін, въ двухъ копнатахъ, и расположена по отд'яланъ въ шкафахъ и витринахъ. Уже въ настоящемъ, далеко еще не нолномъ, составъ она въ нѣкоторой степени отвѣчаетъ той важной цёли, съ которою предпринято ея учрежденіе при Академін: снособствовать изученію церковноисторико-археологическихъ наукъ, и вообще изслёдованію памятинковъ церковной, преимущественно русской дрекности. Коллекція въ отчотномъ году успёла обратить на себя вниманіе и нёкоторыхъ постороннихъ знатоковъ и любителей древности, для которыхъ была открыта полная возножность ся обозрёнія.

### II. Занятія Правленія Авадеміе.

Управление хозяйственною частию въ Академии сосредоточивалось, согласно требованию устава, въ Правлении Академии. Къ обичнымъ ежегоднымъ дёланъ и занятиямъ Правления въ отчотномъ году присоединялись дёла, относящияся къ начатымъ при Академии постройкамъ. Частию уже послёдовавшее, особенно же имѣющее по-

30\*

савдовать въ педалековъ будущевъ увеличение числа казеннокоштныхъ студентовъ уже въ иннувшенъ году повело за собою разниреніе и капитальную перестройку и вкоторых в акаденических зданій. Вслёдствіе ходатайства Академическаго Правденія, Св. Синодъ, согласно заключению Хозяйственнаго Управления, въ отчотновъ году разрёшних произвести нерестройку академической больницы и изкоторыхъ другихъ стросній (бани съ устройствонъ деревяннаго навъса и сада) по утвержденныть на эти постройки чертежанъ и сивтв, всего на суниу за 40,690 рублей. По производству этихъ работъ учрежденъ особнё комитеть, членами котораго состояли: инспекторъ Авздение ординарный профессоръ Нильский, настоятель Невско-приходской церкви протојерей Горизонтовъ, эконопъ Акадении священникъ Боголюбовъ и, въ качестве делопроизводителя, севретарь Акадения Сиблвовъ. Въ отчотновъ году уже проязведено, по означенной перестройкв, работь на сумку 20,000 рублей; работы же на остальную сумму нивють быть окончены къ 1 сентября 1880 года. Въ отчотномъ же году Правление Акадения просило ходатайства Високопреосвященнаго Митрополита предъ Св. Синодонъ о распространения зданий, назначенныхъ для понъщения студентовъ. Его Высовопреосвященство, признавъ пелесообразенить общирныя пом'вщенія, занимаемыя нынъ въ двухъ этажахъ библютекою печатныхъ книгъ и рукописей, а равно квартирами Ректора Академін и нёкоторых изъ чиновниковъ Академін обратить вакъ для увеличенія аудиторій и столовой, такъ и для увеличенія числь ЖИЛЫХЪ И СПАЛЬНЫХЪ СТУДОНЧССВИХЪ ВОЛНАТЪ, ХОДАТАЙСТВОВАЛЪ 0 тонъ предъ Св. Синодонъ и вийстй съ темъ о постройкъ новаго отдёльнаго дона на академической усадьбё для пом'вщенія въ неяъ библіотеки и квартиръ вышеуказанныхъ должностныхъ лицъ. Св. Синодъ, вслёдствіе ходатайства Его Високопреосвященства, разрёшиль поручить архитектору Хозяйственнаго Управленія г. Люнину со-

ставить по соглашению съ академическимъ начальствоиъ чертежи и сивты какъ на постройку отдёльнаго зданія для академической библіотеки съ квартирами для вышеозначенныхъ должностныхъ лицъ,

- 464 -

такъ и на приспособленіе им'я́ощихъ освободиться пом'ященій для аудиторій, столовой и студенческихъ комнатъ съ тёмъ, чтобы названные чертежи и см'яты узаконеннымъ порядкомъ были затёмъ доставлены въ Хозяйственное Управленіе. Академическое Правленіе, озабочиваясь возможно скор'яйшимъ приведеніемъ въ исполненіе этого важнаго и настоятельно необходимаго для Академіи д'яла, предначатаго въ минувшемъ году, съ своей стороны исполняло все, что отнесено къ его обязанностямъ и къ области его в'яд'янія въ этомъ д'яла.

. Ш. Занятія наставниковъ Академін.

а) Учоно-литературныя занятія.

Наставники Академіи, посвящая свою дёятельность преподаванію своихъ наукъ и исполненію обязанностей, непосредственно соединенныхъ съ занимаемыми ими каседрами, сверхъ того дёлились и съ обществоиъ своими учоно-литературными трудами.

Заслужонный ординарный профессоръ Ловянииз напечаталь въ "Христіансковъ Чтенін" произнесенную имъ на академическомъ актъ 18 февраля 1879 года ръчь: "Лингвистическія основанія различія языковъ человѣческихъ".

Ординарный профессорь Кояловича окончиль печатаніе 6-го выпуска надаваемыхъ Археографическою Коминссіею Великихъ Четінхъ Миней интрополита Макарія, заключающаго въ себё конецъ иёсяца октября съ 19 числа. Главнёйшія житія, находящіяся въ этомъ выпускѣ, изданы съ указаніями въ примѣчаніяхъ варіантовъ изъ имѣющихся греческихъ и латинскихъ подлинниковъ, а также изъ другихъ редакцій церковно-славянскихъ Софійской и Кирилло-Вѣлозерской библіотекъ. Къ этому выпуску приложенъ указатель личныхъ и географическихъ именъ къ выпускамъ Великихъ Четіихъ Миней за весь октябрь иѣсяцъ, т. е. къ 4, 5 и 6-му. Кроить того профессоръ Кояловичъ напечаталъ нѣсколько статей въ "Церковноиъ Вѣстникъ".

Ординарный профессоръ Катанский напечаталь въ "Христіан-

скомъ Чтения" статью: "Въ истории литургической стороны талиства брака".

Ординарный профессоръ *Троицкій* напечаталь нёсколько частію оригинальныхъ, частію переводныхъ статей по разнымъ церковнымъ вопросамъ въ "Церковномъ Вёстникё" и въ "Христіанскомъ Чтеніи".

Ординарный профессоръ Хеольсона напечаталъ: 1) брошору подъ заглавіемъ: "Употребляють ли еврен христіанскую кровь?" 2) второе исправленное и дополненное изданіе этой брошоры съ треня приложеніями; 3) статью подъ заглавіемъ: "О ининой заикнутости евреевъ" и 4) второе вполнъ передъланное и вдвое увеличенное изданіе его сочиненія подъ заглавіемъ: "О нъкоторыхъ средневъковыхъ обвиненіяхъ противъ евреевъ".

Экстраординарный профессоръ *Т. Барсов*з напечаталъ въ "Христіанскомъ Чтенін" окончаніе изслёдованія о правилахъ Кареагенскаго собора и въ "Церковномъ Вёстникъ" иёсколько статей по вопросамъ своей спеціальности.

Экстраординарный профессорь *Н. Барсовъ* напечаталь въ "Христіанскомъ Чтенін" и "Церковномъ Вѣстникѣ" рядъ статей критическаго и библіографическаго содержанія и составилъ біографію протоіерея Г. П. Павскаго на основанія новыхъ катеріаловъ, пачатую уже печатаніемъ въ "Русской Старинѣ" за 1880 годъ.

Эвстраординарный профессоръ Каримский напечаталъ въ "Журналѣ Министерства Народнаго Просвѣщенія" двѣ статьи подъ заглавіенъ: "Господствующая группа выводовъ".

Экстраординарный профессоръ Никольский участвоваль въ редактирования 2-го тома "Описания документовъ и дълъ, хранящихся въ архивъ Святъйшаго Правительствующаго Синода"; издалъ славянскую грамматику Перевлъсскаго съ значительными изивнениями и поправками, одобренную въ этомъ новомъ ея издания, какъ руководство, Ученымъ Комитетомъ Министерства Народнаго Просвъщения и Учебнымъ Комитетомъ при Св. Синодъ, и продолжалъ трудиться, совмъстно съ профессоромъ Вънскаго Университета

Миклошиченъ, надъ составлениетъ параллельнаго словаря славянскихъ наръчий, печатание котораго будетъ начато въ 1880 году.

Экстраординарный профессорь *H. Рождественский* напечаталь въ "Церковноиъ Вёстникъ" рядъ статей, въ количествъ около 30-ти, по вопросанъ современной, премиущественно западной церковно-религиозной жизни.

Доцентъ священникъ В. Рождественский напечаталъ въ "Церковномъ Въстникъ" двъ ръчи, сказанныя въ Университетской церкви; слово, произнесенное въ Исакіевскомъ соборъ и двъ статъи критическаго содержанія.

Доценть священникъ *Николаевский* напечаталъ въ "Христіанскопъ Чтенін" изслёдованіе объ "Учрежденін патріаршества въ Россін".

Доценть Якимово продолжаль печатать въ "Христіанскомъ Чтенія" "Толкованіе на книгу св. пророка Іеремін".

Привать-доценть *Покровскій* налечаталь: въ "Христіанскомъ Чтенін" "О происхожденіи христіанскаго храма", въ "Церковномъ В'встникъ" "О церковно-археологической коллекціи при С.-Петербургской Духовной Академін" и нісколько статей въ различныхъ с.-петербургскихъ изданіяхъ.

Приватъ-доцентъ Пономаревъ напечаталъ двё статън въ "Христіанскомъ Чтенін" "О П. М. Строевъ" и "О латино-французской рукописи съ миньятюрами XIV в." и иёсколько критико-библіографическихъ статей въ "Церковномъ Вёстникъ".

Привать-доценть Прилежаесь въ "Христіанскомъ Чтенін" напечаталь статьи: а) "Изъ исторіи русской церковной школы въ первые годы синодальнаго управленія"; б) "Духовныя школы и семинаристы въ исторіи русской науки и образованія" и в) ивсколько библіографическихъ статей въ тонъ же журналь и въ "Церковномъ Вёстникъ". Кромё того готовилъ къ печатанію историческое изслёдованіе "О церковныхъ школахъ въ Россін".

Изъ служащия при Акаденія, библіотекарь Родосскій напечаталь три замѣтки по древней библіографіи въ "Церк. Вѣстн."

и одну статью въ "Хр. Чтенін" подъ заглавіенъ: "Свёдёнія о нёвоторыхъ рёдкихъ экземплярахъ церк.-славянскихъ книгъ, хранящихся въ библіотекъ С.-Петербургской духовной Академін".

6) Наставники Академіи исполняли кромп того различныя порученія, возлагаемыя на нихъ или высшинъ начальствонъ или Совѣтонъ Академін или принимаемыя ими по собственнымъ побуяденіямъ. А именно:

Ректоръ Академін, ординарные профессоры: Ловягинъ, Кояловичъ, Нильскій, Троицкій; экстраординарный профессоръ Елеонскій; доценты: священникъ В. Рождественскій, священникъ Никодаевскій, Скабалановичъ, Якимовъ и приватъ-доценты: Соллертинскій, Пономаревъ, Приселковъ и Прилежаевъ несли добровольно принятые ими на себя труды въ коминссіи по описанію академическихъ рукописей въ качествѣ ся членовъ.

Заслужонный ординарный профессоръ Ловягина кромѣ того переводнать съ греческаго на русскій языкъ грамоты и статьи, присылаемыя съ востока и препровождаемыя въ Академію отъ высшаго начальства и совиѣстно съ экстраординарнымъ профессоромъ Т. Барсовымъ производилъ ревизію печатныхъ книгъ академической библіотеки съ 1873 до 1879 г., по порученію Совѣта.

Ординарный профессоръ Хвольсона, по поручению Ученаго Коинтета, состоящаго при Министерствъ Народнаго Просвъщения, занимался разсмотръниемъ разныхъ еврейскихъ учебниковъ.

Экстраординарный профессоръ *Предтеченски*й продолжалъ состоять цензоромъ статей, помѣщавшихся въ неофиціальной части "Церковнаго Вѣстника" и въ "Христіанскомъ Чтенін". Онъ же былъ и редакторомъ акад. журналовъ.

Экстраординарный профессорь *Н. Барсовъ*, по поручению Совъта, занимался рецензией проповъдей студентовъ IV курса всъхъ отдълений.

Экстраординарный профессоръ *Н. Рождественский* продолжалъ исполнять обязанности помощника редактора "Церковнаго Вёстника" и "Христіанскаго Чтенія".

Digitized by Google

- 468 -

Привать-доценть Покровский состояль завёдывающимъ церковно-археологическою коллекцією при Академіи и въ маё отчотнаго года быль командировань въ Новгородъ для пріема изъ тамошняго земскаго музея предметовъ церковно-археологической коллекціи, а въ октябрё—въ Москву для пріема предметовъ древности, пожертвованныхъ московскимъ обществомъ любителей духовнаго просвёщенія.

Многіе изъ наставниковъ сверхъ того состояли членами различныхъ обществъ, комписсій и учрежденій и участвовали въ ихъ занятіяхъ и дёятельности.

в) Учреждение вспомогательно-пенсіонной кассы при Академіи.

Собрание наставниковъ и другихъ служащихъ въ Академии лицъ входняю нежду прочниъ въ отчотномъ году въ разсуждение объ учреждения при Академия вспомогательно-пенсіонной вассы и выработало, при содъйствии особой, избранной изъ своей среды комииссін, "положеніе" объ означенной кассь (нынь утвержденное Св. Синодонъ). Инва своимъ назначениетъ дать нъкоторыя вспомогательныя средства для восполнения пенсій, положенныхъ по штату выходящниъ въ отставеу наставниванъ, лекторанъ, чиновниканъ Академін и ихъ семействанъ, а равно для единовременныхъ пособій ниъ и ихъ семействанъ, по поводу какихъ нибудь особыхъ несчастныхъ случаевъ, вышеупомянутая касса обязана своимъ происхожденіенъ, при благосклонномъ содействіи Высшаго Дух. Начальства, главнымъ образомъ академическимъ изданіямъ послёдняго вреиени, давшимъ возможность положить основание для нея изъ редакціонныхъ сумиъ, принадлежащихъ наставниканъ. Она, по всей справедливости, можетъ быть названа плодомъ учоно-литературныхъ трудовъ наставниковъ Академіи, вносившихъ отъ времени до вреиени свои посильные вклады въ академическія изданія и отчислявшихъ извёстную часть изъ слёдовавшихъ имъ вознагражденій за свои труды для удовлетворенія потребностей и иогущихъ встрититься нуждъ общей академической семьи. Этимъ именно путемъ образова-Digitized by GOOGLC

нась упомянутая редакціонная сумиа, положенная въ основу касси. Починъ къ ся учрежденію и главное содъйствіе ся образованію принадлежать редактору академическихь изданій—экстраординарному профессору А. И. Предтеченскому, проэвтировавшему ся учрежденіе и составившему первыя учредительныя о ней "положенія", впослёдствія разработанныя и получившія нынё утвержденіе Св. Синода. Академія видить въ этомъ утвержденіи высшей церковной власти залогь прочности, а равно дальнёйшаго преуспёлнія и этого вновь возникшаго при ней учрежденія.

IV. Занятие, здоровье и поведение студентовъ.

 в) Классныя занятія по изученію предметово и слушанію лекцій.

Занятія студентовъ первыхъ трехъ курсовъ состояли въ изученія преподаваемыхъ въ Академіи наукъ, въ составленія сочиненій и въ чтеніи статей и книгъ, нивющихъ по своему содержанію отношеніе къ изучаемымъ ими предметамъ. Лекцій они слушали отъ 18 до 24 въ недѣлю.

б) Составление сочинений.

Сочиненій студентанъ первыхъ двухъ курсовъ назначаено было по два въ годъ: одно въ теченіе первой половины года по спеціальнымъ предметамъ и одно во вторую половину года по общеобязательнымъ предметамъ.

Студенты Ш-го курса писали кандидатскія сочиненія на теми какъ по общеобязательнымъ, такъ и по спеціальнымъ предметанъ. При составленія своихъ сочиненій они пользовались, по указаніямъ наставниковъ, кромъ книгъ и рукописей изъ академической библіотеки, книгами и рукописами С.-Петербургской Императорской Публичной Библіотеки и Императорской Академіи Наукъ. Всв поданныя студентами этого курса сочиненія признаны отдёленіями и Совѣтомъ удовлетворительными для полученія кандидатской сте-

пени. Изъ нихъ своими достоинствами обратили на себя особенное вниманіе отділеній и Совіта слідующія сочиненія студентовъ: 1) Богословскаго отдъленія: Добронравова Константина на тену: "Ученіе о Св. Тронцѣ въ твореніяхъ Тертулліана"; Лаврова Василья: "Истина битія Божія съ точки зрвнія философіи Канта" и Сперанскаго Алексвя: "Значение не каноническихъ книгъ Ветхаго Завёта, разскатриваеное на основании свидётельствъ новозавітныхъ священныхъ писателей, свидітельствъ древне-православной церкви и на основании изслёдования содержания саныхъ книгъ". 2) Церковно-исторического отдъленія: Виноградова Всенофонта на тему: "Вотчины Кирилло-белозерскаго конастыря (по рукописянъ Кирилло-бѣлозерской библіотеки)"; Пальмова Ивана: "Вопрось о чаше въ Гусситсковъ движенін"; Преображенскаго Василья: "Отношеніе нежду восточными и западными шволами во времена Карла Великаго"; Туберозова Якова: "Исторія раскола въ Стародубьв и Хрусцевича Гаврінла: "Занойскій соборь (1720 г.) и его связь съ судьбани уніатской и православной церквей въ литовско-польскомъ государстве въ конце XVII и въ начале XVIII в." 3) Церковно-практическаго отдъленія: Ливрова Ивана на тену: "Іоаннъ Вренцъ какъ проповъдникъ и реформаторъ"; Лебедева Павла: "Происхожденіе и древнія формы поста св. Четыредесатници"; Владимірскаю Александра: "Публичное поваяніе въ древней христіанской церкви (до V вѣка)" и Толстохнова Евгенія: "Чинъ нсповёди по рукописанъ Софійской и Кирилло-бёлозерской библіотекъ". Вследствіе представленія отделеній о понменованныхъ сочиненіяхъ, одни изъ ихъ авторовъ, именно студенты: Добронравовъ Константинъ, Лавровъ Василій, Сперанскій Алексёй, Виноградовъ Ксен., Пальновъ Ив., Преображенский Вас., Лавровъ Иванъ и Лебедевъ Павелъ удостоены Совётовъ денежной награды изъ процентовъ съ обилейнаго канитала, ассигнованныхъ въ количествъ ста руб. на каждое отдёленіе, остальные, именно: Туберозовъ Яковъ, Хрусцевичь Гавріиль, Владинірскій Александрь и Толстохновь Евгенійпочотнаго отзыва Совѣта.

Студенты новаго III курса во вторую половину отчотнаго года избрали изъ указанныхъ наставниками и одобренныхъ отдёленіями слёдующія тоны для кандидатскихъ диссортацій: Арханиельский Миханлъ: "О соборновъ уложения царя Алексвя Михайловича въ отношени православной русской церкви"; Боюлюбова Алексый: "Происхождение и постепенное образование иногоголоснаго (гарионическаго) церковнаго пънія"; Богомобскій Григорій: "Посланіе къ Діогноту"; Бурцева Александрь: "Археологія муропоназанія"; Васильево Федоръ: "Отеческое завъщание Посошкова къ сыну въ связи съ подобнаго рода произведеніями древней письменности и современной ему литературы"; Вознесенский Василій: "Законодательство относительно монашествующаго духовенства съ Петра I до Екатерины П"; Вознесенский Еениъ; "Большой Московский соборъ 1666-1667 г."; Воинова Алексей: "Учительныя вниги для народа, изданныя при Петрь I"; Воробьеез Степанъ: "О интрополичьенъ управления въ Русской церкви"; Вътепницкий Петръ: "Массильонъ, какъ проповѣдникъ"; Георгіевстій Анатолій: "Изслъдование преданий древне-христианской церкви о происхождении ветхозавътныхъ священныхъ книгъ по сравненію ихъ съ еврейскими преданіяни о тонъ же преднеть"; Голенкевича Миханлъ: "Виблейское учение объ антихриств": Голинский Николай: "Отношение Янсенія въ Миханлу Байюсу"; Егоровъ Павелъ: "Черти народной руссвой жизни по памятникамъ древне-русской литературы"; Жуковича Платонъ: "Кардиналъ Гозій и польская церковь его времени"; Иванова Александръ: "Расколъ въ С.-Петербургв"; Иванцово Владиніръ: "О происхожденія зла"; Измайлово Константинъ: "Такъ называеный публицистическій элементь въ церковно-учительныхъ твореніяхъ отцовъ церкви первыхъ вѣковъ христіанства"; Истомина Григорій: "Историко-вритическій очервъ свато-отеческаго ученія о пастырскомъ служенін въ церкви"; Косалесский Миханлъ: "Учение о церкви въ творенияхъ Бл. Августина"; Колмовский Васний: "Взгляды Юна в Милля на причинную связь явленій и на свободу челов'вческой воли"; Кононов' Андрей: "Өео-

Digitized by GOOGLE

филанть Болгарскій и его произведенія"; Крауклисз Яковъ: "Отношеніе церкки въ государству по воззрівнію протестантовъ"; Крыловский Павелъ: "Сличение первыхъ 30 псалновъ греческаго перевода 70 толковниковъ съ еврейскимъ, насоретскимъ и латинскимъ перев. Іеронниа"; Лащенко Владниірь: "Митрополить Московскій Фиавреть, какъ толкователь Священнаго Писанія Ветхаго Завѣта"; Лебедеез Иванъ: "Полунатеріализиъ Лянге (изложеніе и разборъ)"; Лукинъ Иванъ: "Гартианова влассификація правственныхъ явленій; Марсова Васнлій: "Локкъ и Лейбницъ-о врожденныхъ идеяхъ"; Мартынова Иванъ: "Стоглавый Соборь"; Милованова Василій: "О погребенія христіанъ въ теченіе первыхъ пяти ввковъ"; Миловскій Алексей: "Книга Товита по греческому и латинскому ся текстамъ"; Никанорово Василій: "Нравственныя воззр'внія св. Василія Великаго"; *Николов*о Илья івроионахъ: "О жизни и сочиненіяхъ Васняія Селеввійскаго"; Новика Евставій: "Разборъ сочиненія Libri Carolini"; Образцова Владинірь: "Книга Іуднов по греческому и латинскому ся текстамъ"; Олевичз Игнатій: "Ученіе Ооны Аввината объ Евхаристія въ связи съ предшествовавшими спорами о ней въ западной церкви"; Орлова Динтрій: "Преподобный Іоаннъ Памаскинъ и его заслуги въ области важивищихъ церковно-обрядовыхъ учрежденій"; Охотинз Миханль: "Авинагорь — христіанскій анологеть II ввка"; Пашковский Сергви: "Религіозно-философское ировоззрвніе основателей школы славянофильства и его отношеніе въ учению православной церкви"; Пельгорский Александрь: "Патріархъ Гериогенъ въ спутное врепя"; Песоченскій Ниволай: "Изследованіе отступленій перевода LXX толковниковъ отъ еврейскаго назоретскаго текста въ книгъ пророка Исаін"; Полонскій Николай: "Историво-археологическое изслёдованіе о праздникахъ Пасхи, Пятидесятницы и Рождества Христова"; Попоез Владинірь: "О Св. Синодъ и подвъдоиственныхъ ему установленіяхъ въ царствованіе Петра I"; Преображенский Алексей: "Очеркъ исторіи полупелагіанскихъ споровъ"; Пречистенскій Петръ свящ.: "О правъ церковнаго убъянща"; Рождественский Арсеній свящ.: "Хлыстовщина Digitized by GOOGLE

н скончество въ Россін"; Скуратовича Антонъ: "Правственнорелигіозное міровоззрѣніе Бѣлинскаго"; Соколовз Владимірь: "Превне-христіанскія вупольныя зданія, ихъ происхожденіе и основной характерь; образование Византийскаго стила"; Соснякоез Григорий: "Взглядъ на исторію русской ивонографіи"; Тамрова -OIA ксандрь: "Книга Притчей Соломоновыхъ по еврейскому назоретскому тексту и греческому переводу СХХ толковниковъ"; Темнорусова Павенъ: "Книжная дъятельность на Руси съ XV в. до появленія книгопечатанія и первыя печатныя произведенія на славянсковъ языкъ"; Тихомирово Алексъй: "Соловецкій раскольничій бунть"; Тихомирова Динтрій: "Св. Григорій Нисскій, какъ моралисть"; Чернявский Владиміръ: "Татіанъ какъ христіанскій апологоть II въка"; Щукинз Константинъ: "Разборъ критики Ренана объ Евангеліяхъ въ его сочиненія "lés Evangelies"; Онеейскій Николай: "Изсявдованіе отступленій перевода LXX толковниковъ отъ еврейскаго мазоретскаго текста въ книги Судей израилевыхъ"; Орлова Иванъ: "Анализъ ученія Лотце о природъ человъка и Верховновъ Существъ"; Рубиост Миханлъ: "Исторія и литература вопроса о паписсъ Іоавиъ"; Уствольский Степанъ: "Архіепископъ Иннокентій какъ пропов'єдникъ". При составленія своихъ сочиненій студенты и новаго III курса, какъ и ихъ предшественники, пользовались, кромъ книгъ и рукописей изъ акаденической библіотеки, книгами и рукописами С.-Петербургской Инператорской Публичной Вибліотеки и архива С.-Петербургской Духовной Консисторія.

Студенты IV курса посёщали лекціи по избранной или группё наукъ; изучали подъ руководствомъ наставниковъ литературу этихъ наукъ; занимались разборомъ учебниковъ и пособій, указанныхъ въ программахъ, одобренныхъ Учебнымъ Комитетомъ при Св. Синодё для семинарій и упражнялись въ составленіи и устномъ изложенія уроковъ примёнительно къ требованіямъ семинарскаго преподаванія. Для практическихъ занятій и спеціальнаго изученія ими избраны слёдующіе предметы: священное писаніе и еврейскій авыкъ 6 студентами; богословіе основное, догнатическое и нравственное 3 студентами; всеобщая церковная исторія и исторія русской церкви 4 студентами; всеобщая гражданская и русская исторія и исторія русской церкви 4 студентами; словесность съ исторіею литературы и логика съ литургикою 3 студентами; психологія, исторія философіи и педагогика съ основнымъ богословіемъ 2 студентами и съ литургикою 3 студентами; латинскій языкъ съ исторіею русской церкви 2 студентами и съ литургикою 1 студентомъ; греческій языкъ съ священнымъ писаніемъ 1 студентомъ и съ литургикою 5 студентами.

Нѣкоторые изъ студентовъ IV курса съ обычными обязательными занятіями этого курса совивщали занятія по приготовленію и обработкв магистерскихъ сочиненій. Пятеро изъ нихъ: Кирилловъ Андрей, Жиакинъ Василій, Болотовъ Василій (нынѣ доцентъ Академіи), Завитневичъ Владиміръ и Колосовъ Владиміръ при окончаніи курса представили сочиненія на соисканіе степени магистра богословія, подъ заглавіемъ: первый—, Догматическое ученіе о таннствѣ евхаристіи въ твореніяхъ замѣчательнѣйшихъ отцовъ и писателей церкви IV в. отъ Никейскаго (1 вседенскаго) собора до Іеронима включительно (Историко-критическое изслѣдованіе)"; второй—, Митрополитъ Даніилъ и его сочиненія"; третій—, Ученіе Оригена о св. Троицѣ" (въ отчотномъ году удостоенное магистерской степени); четвертый—, О Палинодіи Захаріи Копыстенскаго" и иятый—, О патріархѣ Никонѣ".

Сверхъ того студенты IV курса обязательно, по опредёлению Совёта Академии, составляли проповёди по одной въ годъ и нёкоторые изъ нихъ, по одобрении проповёдей преподавателенъ гоинлетики и затёмъ Ректоромъ Академия, произносили ихъ въ академической церкви.

в) Годичные экзамены студентовъ.

Результаты занятій студентовъ всёхъ курсовъ были провёрены обічными, по установленнымъ правиламъ, испытаніями. Изъ студентовъ первыхъ трехъ курсовъ не держали экзамена только два студента, которые затёмъ, согласно прошенію, уволени изъ Академія по болёзни. Всё подвергавшіеся испытаніямъ студенты означенныхъ курсовъ получили удовлетворительные для перехода въ сгёдующіе курсы балли и переведены въ слёдующіе классы, кроиё одного студента, который оставленъ на второй годъ въ тоиъ же курсё.

Студенты IV курса держали всё своевременно нагистерскіе экзамены: 37 изъ нихъ сдали экзамены вполнё удовлетворительно и удостоены степени кандидата богословія съ правомъ на полученіе степени магистра безъ новыхъ устныхъ испытаній и на преподаваніе въ семинаріи; остальные же 7 удостоены степени кандидата богословія съ правомъ на преподаваніе въ семинаріи, по безъ освобожденія ихъ отъ поваго устнаго экзанена при соисканіи ини степени магистра.

## г) Состояние эдоровья.

Состояніе здоровья студентовъ въ отчотновъ году было вообще удовлетворительно. Продолжительное время болёли только 3 студента. Двувъ студентавъ выдано было изъ академической больничной сумиы пособіе для проёзда и проживанія на родинѣ въ видахъ окончательнаго поправленія ихъ здоровья. Скончался постѣ тяжкой болёзни (брюшнаго тифа) одинъ студентъ Александръ Өеофоровъ, состоявшій въ 1-иъ курсѣ.

# и д) Поведение студентовъ.

Что касается ваконецъ поведенія студентовъ, то въ отчотнояъ году, кромѣ двухъ прискорбныхъ случаевъ, не было заиѣчено за ними важныхъ проступковъ.

Digitized by Google

## ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Таково, Преосвященнъйшіе Архипастыри и Милостивне Госунари, было положение Академии въ минувшенъ 1879 году. Въ этонъ году исполнилось 70 лътъ съ незабвеннаго дня основанія Академін волею блаженной паняти Государя Императора Александра I и 10 летъ съ того достопанятнаго дня, вогда державною волею нынѣ царствующаго Августѣйшаго Государя Инператора Александра II Академія призвана къ новой жизни, на началахъ новаго Высочайше дарованнаго ей Устава. Послъдній десятнивтній періодъ, съ начала котораго Академія ведеть свое новое лътосчисленіе, какъ съ новой эры своей жизни, --- срокъ конечно еще небольшой сравнительно съ предшествовавшимъ ему 60-летникъ періодокъ ся жизни. За всёмъ текъ въ теченіе этого срова въ достаточной степени успѣло обнаружиться благотворное вліяніе новаго Устава на всё стороны академической жизня. Акаденія завершила десятилітіе своей новой жизни, какъ вы изволили слышать изъ прочитаннаго отчота, годомъ, принесшимъ съ собою существенно важное и полезное приращение въ ся научно-образовательнымъ средствамъ, рядъ новыхъ наставническихъ учено-литературныхъ трудовъ, вновь изысканный способъ обезпеченія наставниковъ и чиновниковъ Академіи по оставленіи ими академической службы, большее сравнительно съ предшествовавшими годами число нагистерскихъ диссертацій кандидатовъ Академін и наконецъ небывалое въ прежнее вреня увеличение состава учащихся, вызвавшее необходиность распространенія авадемическихъ зданій. Что сдёлано Академіею въ теченіе всего истекшаго десятилётія, соотвётствовала ли она и въ какой ибрё соотвётствовала своему высокому назначению, оправдала ли наконецъ она всё тё надежды, воторыя возлагало на нее высшее церковное и гражданское правительство при введенія новаго устава, --обо всемъ этомъ сважеть исторія и не Академіи самой произносить судъ о своихъ дёлахъ. Вступая въ 11-й годъ своего преобразованнаго состоянія, она що-Digitized by GgOgle

Христ. Чтвн. № 8-4. 188) г.

жетъ лишь въ десятый разъ, на основаніи уже достаточнаго опыта, торжественно засвидётельствовать, что, благодаря вновь установленному порядку съ 1869 года, она поставлена въ условія болёе благопріятныя для исполненія своихъ обязанностей по сравненію съ условіями ся предшествовавшаго быта.

Чрезъ возвышение требований въ отношения въ дълу преподаванія академическихъ наукъ новый уставъ существенно способствоваль подъему уровня академическаго образованія. Уже одно увеличеніе числа штатныхъ преподавательскихъ казедръ и введеніе въ кругъ абаденическихъ наукъ нёсколькихъ новыхъ и притонъ весьма важныхъ предметовъ не погло не повліять благопріятнымъ образоиъ и на болёе полное и обстоятельное и на болёе цёлесообразное веденіе преподавательскаго дела въ Академін. Чрезъ предоставление же Академия права открывать нештатныя кассдры новый уставъ далъ ей возножность не только расширить объемъ преподаванія узаконеннаго имъ общирнаго круга наукъ, но отъ времени до времени вводить въ область академическаго преподаванія и новые предметы, не предусмотрённые уставомъ, но вызываемые потребностями времени и ходомъ развитія богословскихъ наукъ. Такъ въ Академін за истекшее десятилётіе преподавались нѣкоторое время антропологія, церковная географія и статистика, Византійская исторія и другія частныя науки. Можно пожальть лишь о томъ, что при недостатвъ постоянныхъ средствъ на поддержаніе подобныхъ каседръ Академія не могла въ большихъ разиврахъ воспользоваться предоставленнымъ ей правомъ въ этомъ существенно полезномъ двлё для развитія высшаго духовнаго образованія. Тёмъ не менёе Академія закончила свое десятилётіе съ значительно большимъ числомъ своихъ нештатныхъ преподавательскихъ силъ, чёмъ съ какимъ вступила въ него. Непосредственно по преобразования Академия всёхъ нештатныхъ преподавателей въ ней было только 2, теперь ихъ 9.

Новый Уставъ способствовалъ также оживлению и возвышению учоно-литературной дёятельности Академии. Научная дёятельность

Академія выразилась, во время его десятилётняго дёйствія, въ значительновъ обилія трудовъ, напочатанныхъ наставниками Академіи и некоторыми изъ бывшихъ ся воспитанниковъ въ разныхъ повременныхъ изданіяхъ. Возвысивь условія для пріобрётенія учоныхъ степеней, новый Уставъ содъйствовалъ восполнению нашей учоно-богословской литературы нёсколькими новыми вкладами, внесенными въ нее отъ Академія въ видъ нъсколькихъ докторскихъ и нагистерскихъ диссертацій, напочатанныхъ и подвергавшихся публичной защить, предварительно удостоенія ихъ авторовъ учоныхъ степеней, согласно требованию Устава. Академии всегда присуще было высовое уважение въ высшей учоно-богословской степени. Еще до времени введенія порядка публичной защити учоныхъ диссертацій, представляеныхъ на соисканіе учоныхъ степеней, она не была щедра на удостоенія довторской степени. Это видно изъ того, что во весь 60-лётній періодъ ся жизни, предшествовавшій ся послёднему преобразованію, изъ числа многочисленныхъ ся наставниковъ, питоицевъ, и изъ всего вообще числа тогдашнихъ дѣятелей богословской науки, нежду которыми было не мало славныхъ именъ, — прежде бывшею конференціею Академіи телько 20 лицъ удостоено докторской степени. Оставаясь вёрною высокому взгляду предковъ на эту степень, въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ еще больше возвышенному правилами новаго Устава, Академія за всёмъ тёмъ нашла возножнымъ въ сравнительно еще короткій срокъ своей обновленной жизни приссединить къ упомянутымъ 20, 7 новыхъ именъ, удостоенныхъ означенной степени. Что касается магистерской учоной степени, то по новому порядку, этой степени удостоено еще не много лицъ (12). Но опыть минувшаго года довазываеть, что молодое покольніе учащихся въ Абадемін за истекшее десятильтіе въ значительной стопени успёло свыкнуться съ этимъ порядкомъ, приспособиться въ его требованіянъ, вообще оріентироваться въ немъ, а это даетъ основание надъяться на значительное увеличение въ будущемъ числа и нагистровъ Академіи.

Наконецъ и самое расширеніе матеріальныхъ средствъ Акаде-31\*

иін, соединенное съ введеніемъ новаго Устава, сказалось иногини добрыми послёдствіями для успёховь и интересовь духовной науки. Оно снособствовало большему сосредоточению при Академии са преподавательскихъ силъ, что довазываеть весьна незначительное число наставниковъ выбывшихъ изъ Акаденіи на другія ибста. Въ теченіе 10 літь выбыло всего 3 штатныхь в 3 нештатныхъ преподавателей. Оно далёе отврыло для Академін возножность нригласить нёсколькихъ профессоровъ изъ свётскихъ учебныхъ заведеній для преподаванія въ ней преднетовъ ихъ спеціальности, отправить нёсколько (5) своихъ преподавателей и готоващихся къ двлу преподаванія лицъ за границу для ознакомленія съ истодани преподаванія ихъ предметовъ лучшими профессорами заграничныхъ университетовъ, ----оно вроив всего этого содвиствовало значительному пополнению Академической библіотеки, въ которую за истекшее десятильтие вновь пріобрівтено 5 тысячь названий книгь въ количествъ 10 тысячь тоновь.

Отношение общества въ Академия въ этотъ періодъ времени выразнаось въ большенъ возбуждения общественного вничания въ ся жизни и дъятельности и въ большенъ проявлении дъятельнаго сочувствія въ ся интересанъ, сравнительно съ предшествовавшинъ времененть. Публичные диспуты, происходившие въ Акадения, привлекали въ пее значительное число постителей. Печать такъ же не оставляла безъ вниканія важнівника собнтій въ ся жизни. Изъ фактовъ, свидѣтельствующихъ о пробудившенся въ обществъ большень сочувствія въ интересань Акаденія, нельзя не упонянуть вакъ о новопъ и вивств съ твиъ отрадноиъ въ жизни Акадении явленія, --- объ учрежденія при ней въ теченіе истекшаго десятилётія нёсколькихъ частныхъ стипендій, на счетъ которнихъ Акаденія инветь возножность въ настоящее вреня постоянно содержать нёсколько (5) отудентовъ, сверхъ положеннаго штата. Въ прежнее вреня кроий особыхъ суниъ, ассигнуеныхъ для этой цвли Св. Синодонъ и выдававшихся иногда нёкоторнии епархіями, Акаденія не располагала для увеличенія штата учащихся ничвиъ, что 

- 480 ---

соотвётствовало бы и по названию и по существу дёла имени стипендій. Еще не имого ихъ правда возникло при Академіи и въ новое десятилётіе сравнительно съ ихъ числовъ при другихъ высшихъ свётскихъ учебныхъ заведеніяхъ. Но потому самому онъ твиъ болёв дороги для нея и Аваденія твиъ съ большею благодарностію относится въ ихъ благороднымъ учредителямъ, какъ подавшинть достоподражаемый примбръ частной и притонъ щедрой благотворительности въ пользу нолодыхъ людей, ищущихъ высшаго духовнаго образованія. Въ числё просвёщенныхъ учредителей акаденическихъ стипендій, кромѣ высокихъ членовъ церковной іерархів, есть лица принадлежащія въ гражданскому обществу. Особенно нного послужило дёлу расширенія благотворительности на пользу учащихся въ Академіи въ послёдніе годы истекшаго десятилетія "Общество вспомоществованія недостаточнымъ студентамъ", представляющее собою также совершенно новое явленіе въ жизни Акадении. Учрежденное въ 1877 году, оно своими, хотя еще далеко небогатыны средстваны оказало однакоже весьма важное содъйствіе увеличению числа своекоштныхъ студентовъ Авадении, изъ которнхъ уже иногіе въ настоящее время пользуются его постоянныть пособіень и даже полныть содержаніень. Было бы несправедливо при этокъ съ благодарною признательностью не упонануть и о достохвальной благотворительности Александро-Невской Лаври. Она, съ благословения своего благостивишаго Высокопреосвященнаго священно-архниандрита, первая откликнулась на нужды недостаточнаго своевоштнаго академическаго студенчества, давъ еще въ 1874 году въ своей обители поневщение несколькимъ своекоштнынь студентань съ готовынь столокь и затвкъ постоянно въ теченіе послёдней половины истекшаго десятилётія съ каждынъ годонъ расширала сферу своей благотворительной деятельности въ нользу недостаточныхъ студентовъ. Все это въ связи съ мърани, непрерывно предпрининавшинися высшинъ церковнымъ правительствоиъ въ удовлетворению возникавшихъ въ Академіи нуждъ до послёдней иёры объ увеличенія штата казеннокоштныхъ студенческихъ вакансій, помогло Академін въ 10-лётній періодъ воспитать значительное число лицъ, теперь уже трудящихся на разныхъ поприщахъ служенія церкви и отечеству, преимущественно въ званіи наставниковъ духовныхъ семинарій. Число студентовъ Академін въ теченіе десятилётняго періода постепенно возвышалось <sup>1</sup>).

Достойно вниманія и то, что минувшее десятилівтіе представило мало случаєвь выхода студентовь изь Академін, особенно изь числа казеннокоштныхь. Во весь этоть періодь казеннокоштныхь студентовь, по собственному прошенію, выбыло только 9, своекоштныхь 26. Посліздніе въ большинстві случаєвь выбывали по неимівнію средствь содержаться на собственный счеть, особенно такь было до открытія дійствій "Общества вспомоществованія недостаточнымь студентамь".

Академія не имѣла къ сожалѣнію утѣшенія видѣть въ средѣ своихъ питомцевъ за истевшее десятилѣтiе достаточнаго числа лицъ; получившихъ свое предварительное образованіе въ свѣтскихъ среднеучебныхъ заведеніяхъ. Въ теченіе этихъ лѣтъ въ Академію поступали почти исключительно воспитанники духовныхъ семинарій, къ которынъ можно причислить и нѣсколько молодыхъ людей, отъ времени до времени переходившихъ въ нее изъ другихъ высшихъ свѣтскихъ учебныхъ заведеній. Почти всѣ они, какъ видно изъ ихъ документовъ, предварительно поступленія въ эти заведенія, обучались въ духовныхъ семинаріяхъ. Во весь десятилѣтній періодъ только два воспитанника классическихъ гимназій поступили въ Академію по окончаніи гимназическаго курса. Фактъ этотъ тѣмъ болѣе останавливаетъ на себѣ вниманіе, что новый академическій Уставъ, въ видахъ привлеченія молодыхъ силъ въ Академію изъ свѣтскихъ учебныхъ заведеній, облегчилъ силъ въ Академію нэъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) До 1873 года, съ котораго впервие состоялось образованіе всёхъ IV курсовъ при Академіи по новому Уставу, студентовъ было отъ 102-129. Въ 1873 году число вхъ, кромѣ вольнослушателей, было уже 137; въ 1874 году 143; въ 1875 году 157; въ 1876 году 171; въ 1877 году 165; въ 1878 году 187, ж наконецъ въ 18<sup>79</sup>/до год. 233.

ступленія въ нее до такой степени, дальше которой едвали ножетъ идти облегчение. Академія не теряеть надежды, что въ двери ея, нироко открытыя для всёхъ сословій, не всегда будуть входить оден лишь воспитанники духовныхъ семинарій. Для нея желатеденъ приливъ въ нее новыхъ молодыхъ силъ, которыя, если оказались бы и не лучшими и не болье връпкими сравнительно съ ся исконными питоицами, какъ гораздо болёе подготовленными къ усвоению академическихъ наукъ всёмъ предшествующимъ своимъ воспитаніемъ и образованіемъ, то во всякомъ случав были бы далеко не излищни особенно для содвиствія Академіи въ двлё возможно большаго распространения благотворнаго вліянія богословскихъ наувъ въ обществѣ. Въ этомъ чувствуется настоятельная и сильная нужда особенно въ настоящее иноготревожное и смутное время. Тотъ кракъ, въ которомъ зародились темныя силы, наводящія теперь ужась на общество своими неслыханными злодвяніями, можеть быть разсвянь только посредствоиъ санаго усиленнаго распространенія свёта здравой и твердой религіозной высли во всёхъ слояхъ общества. Аваденія не можеть сказать, что для осуществленія этой важной задачи вполнѣ достаточно теперешнихъ ся наличныхъ силъ и что она не нуждается уже въ большемъ пріумножении своихъ дёятелей. На увеличение своихъ молодыхъ склъ, достиднутое въ истекшенъ десятнявтия. Акадения спотритъ какъ только на добрый починъ, нуждающійся въ дальнъйшенъ развитіи и довершеніи.

# Bojše spatkia статьн.

#### 1) Годъ правосдавнаго журнада въ Америка.

(The Oriental Church Magazine, ed. by Rev. Nicolas Bjerring. 1879. New-York).

Русскій народъ въ числё своихъ весьма немногихъ друзей считаеть между прочимъ чуть ди не на первомъ плана такъ называемыхъ «заатлантическихъ друзей» или американскій народъ Соединенныхъ Штатовъ. Дружба эта въ послёднее время сактически скришена была комбинаціей политическихъ обстоятельствъ, поставившихъ эти два народа въ одинаковое отношеніе къ народу великихъ мореплавателей, корабли которыхъ цавають по морямь и океанамь, движниые паромъ гордости п своекорыстія. Кромъ этой политической, чисто визшией связи, дружественные народы при настоящихъ ихъ отношеніяхъ едва ли могуть указать на какіе либо внутренніе психологическіе мотивы, служащие основою ихъ дружбы. Въ истории кажется еще не было примъра друзей, которые бы знали другъ друга такъ мало, какъ нало знають другь друга русскій и американскій народы. Разсиатриваемая психологически, дружба ихъ въ настоящее время основывается лишь на инстинкта, на томъ неясномъ чувства, которое иногда безопибочно указываеть на сродное существо и по которому, какъ выражается русская пословица, «сердце сердцу вёсть подасть». Но какъ между отдёльными лицами, такъ п между народами такая инстинетивная симпатія не можеть называться дружбою. Дружбою, со всёми ся благими послёдствіями для друвей, она можетъ стать только тогда, когда фактическое знаніе другь друга установить между ними разумныя, сознательныя отношенія, когда друзья на основанія этого знанія будуть нивть возножность вполнё цёнить другь въ другё тё или другія достоянства и качества. Только такая дружба можеть быть прочною и не разстроится, когда даже вертлявый, политическій елюгеръ будетъ указывать на совершенно новыя полнтическія кож-

бинаціи. Такого знанія, такой сознательной основы для дружбы ивтъ у этихъ друзей; они, можно свазать, не знаютъ другъ друга даже въ дицо и ограничиваются въ своей дружбъ воздушными вздохами, посылаемыми чрезъ раздёляющій ихъ океанъ. Такое положение вещей въ общемъ невыгодно отзывается на обояхъ друзьяхъ, но по меньшей мёрё три четверти этой невыгоды своею тяжестью дожится на насъ русскихъ, на Россію. Мы, русскіе, насколько строги въ сужденіяхъ относительно себя. настолько снисходительны въ другимъ народамъ, любимъ порицать все свое и восхвалять все чужое. На основании быть можеть этой національной особенности, поддерживаемой скуднымъ знаніемъ другихъ народовъ, мы въ отношенія къ своимъ заатлантическимъ друзьямъ являемся просто поклонниками, почитателями, не находящими словъ къ восхваленію ихъ; наши путешественники въ своихъ запискахъ идеализируютъ ихъ до невозиожности; наши публицисты постоянно колють намъ глазъ указанісиъ на идсализированныя достоинства нашихъ друзей; наши церковные либералы въ борьбъ за такъ-называемую свободу совъсти постоянно ссылаются на Америку, гдъ будто бы эта свобода нашла высшее выраженіе. Однимъ словомъ благодаря незнакомству съ своимъ другомъ, мы смотримъ на американскій народъ какъ на свой идеалъ. Не такъ смотрятъ американцы на своего друга-русскій народъ. Инстинктивную симпатію къ русскимъ можно замёчать при первомъ столкновения съ американцами, въ особенной внимательности и дюбезности, которую опи оказывають русскимъ; но дальше этого дружба не простирается. На насъ накъ на народъ они смотрятъ делеко не съ дружественной точки эрвнія и въ этомъ отношеніи, можно сказать, почти вполнё вторять распространеннымъ о насъ въ западной Европъ инвніянь. Причина этого понятна и завлючается въ томъ, что американцы все свое знаніе о русскомъ народъ заниствують исвлючительно изъ англійскихъ и нъмецкихъ рукъ, которыя при враждебной настроенности въ намъ постоянно фабрикують о насъ самые диніе и самые оскорбительные вымыслы. Въ самомъ дълъ до чудовищности невъроятенъ, а однакоже достовёрень сакть, что во время послёдней русско-турецкой войны иногія американскія инссіонерскія общества съ сожалёнісиъ смотрвли на разрушение такой «ввротернимой» державы какъ Турція, предполагая на основанім англійскихъ источниковъ, что варварская Россія задавить на Балканскомъ полуостровѣ всякую религіозную мысль. Не знаемъ, насколько поколебалъ эти взгляды

Digitized by GOOGIC

послёдній факть, по которому турецкое правительство приговорило въ повъшению одного несчастнаго муллу за то великое злодъяніе, что онъ перевелъ евангеліе на турецкій языкъ. Единственнымъ средствомъ, которое можетъ устранить подобные взгляды, можетъ быть только такой литературный органъ, который бы установиль непосредственныя сообщенія между дружественными народами и служилъ бы источникомъ чистаго неподдъльнаго знанія ихъ другъ о другъ. Потребность въ такомъ знани въ Америкъ велика, и для насъ русскихъ онъ можетъ быть источникомъ громадной пользы. На нашу православную церковь между прочимъ американцы, благодаря незнакомству съ ней и на основании лживыхъ слуховъ, распространяемыхъ тою же враждебною намъ западно-европейскою печатью, смотрятъ съ большимъ предубъжденіемъ. Между тэмъ американцы въ высщей степени воспріимчивый въ религіозномъ отношеніи народъ, и установленіе между ними правильнаго взгляда на нашу церковь могло бы сопровождаться весьма благими послёдствіями. Вслёдствіе всего этого понятенъ тотъ интересъ, съ которымъ отнеслась и русская и американская печать къ появившейся въ ноябръ 1878 года книжкъ православнаго журнала въ Америкъ, изданіе котораго съ благословенія высовопреосв. митрополита Исидора предприняль почтенный настоятель русской православной церкви въ Нью-Іоркъ, священникъ Николай Біеррингъ. Въ настоящее врежя закончился первый годъ этого изданія и ознакомленіе съ нимъ будетъ, надо полагать, небезъинтереснымъ для русскихъ читателей.

По своей внёщности православный журналь нисколько не отличается оть обыкновенныхъ американскихъ журналовъ, издается трехмёсячными книжками, на хорошен веленевой бумагѣ, съ крупною англійскою печатью. Содержание его опредъляется наднисью на обложкѣ, гласящею, что журналъ посвященъ «религій, наукѣ, литературѣ и искусству». «Главный мотивъ, одушевляющій это изданіе, —говорится въ первой статьѣ журнала, —есть желаніе представить англійскимъ читателямъ откровенное и авторитетное изложеніе устройства, цѣлей и развитія восточной церкви, которая такъ мало извѣстна или понятна на этомъ западномъ материкѣ, исключая ограниченнаго круга учоныхъ спеціалистовъ, занимающихся изученіемъ религій человѣчества. Мы предполагаемъ чрезъ посредство «Журнала восточной церкви» доставлять истинныя свѣдѣнія касательно досточниюй и многочисленной общины, члены которой въ числѣ восьмидесяти пяти

милліоновъ распространены по восточной и южной Европъ и постоянно распространяють начала христіанства въ Азіи отъ Волги до Берингова пролива. Въ то же время наше издание будеть нивть дело со многими предметеми не исключительно редигіознаго характера, съ предметами, которые въ данное время будуть занимать внимание обывновенныхъ читателей». Опредаляя такъ свою программу, православный журналъ и по своему содержанию сблизился съ американскими журналами, которые на своихъ страницахъ даютъ мъсто и религіознымъ и свътскимъ статьямъ, только съ нёкоторымъ преобладаніемъ тёхъ или другихъ, смотря по характеру изданія. Такое расширеніе своей программы для православнаго журнала не только полезно, но и положительно необходимо, особенно на первыхъ порахъ. Американцы чрезвычайно много читають и любять читать, и журнальная начитанность едва ли еще гдъ въ міръ имъетъ такое большое значение какъ въ Америкъ. Но при этомъ они, при своей необыкновенно подвижной натуръ, никакъ не могутъ долго остановиться на какомъ нибудь изолированномъ предметв, и журналь, чтобы найти для себя читателей, непремённо должень обла дать полнотою и разнообразіемъ въ своемъ содержаніи, не за влючаясь въ какую либо исключительно спеціальную область. Для православнаго журнала такая широкая программа, кромё этого чисто практическаго интереса, требуется и чисто внутренними причинами. Православная церковь, какъ душа православнаго государства, искони развивалась и жила нераздёльно съ своимъ тёломъ, и многія существенныя стороны ея, взятыя безъ отношенія въ государству, не могуть быть понятны даже для насъ руссних, воспитавшихся подъ ся руководствомъ. Тёмъ большее значеніе этоть факть имёсть для американцевь, для которыхь наша церковь есть простой предметъ наблюденія и изслёдованія. Взятая отдёльно, безъ отношенія въ государству, наша церковь показалась бы имъ сухимъ безпочвеннымъ деревомъ, какою ее и усиливаются изображать наши недоброжелатели въ средъ различныхъ поклонниковъ папизма или сектаторскаго протестантизма. При такой же широкой программъ православный журналъ обнимаетъ весь православный міръ во всей полноть его жизни и двятельности, одушевляющимъ началомъ которой является православіе. Благодаря быть можеть только такой постановки дила, журналъ пріобрѣлъ то сочувственное вниманіе къ себѣ со стороны американской печати, примёры котораго будуть даны ниже.

Теперь обратимся въ вратному обзору статей, напечатанныхъ въ четырехъ внижкахъ журнала.

Первая книжка, вышедшая въ ноябре 1878 года, кроит вступительной статьи отъ издателя, содержитъ шесть статей разнообразнаго содержанія. На первомъ планъ помъщенъ англійскій переводъ всенощнаю боюслуженія съ предисловіемъ отъ переводчика, въ которомъ опредъляется значение этого перевода для англійскихъ читателей. «Опытъ и наблюденіе, --говорится нежду прочимъ тамъ, ---не менње чемъ философские выводы показывають намъ, что жизнь каждаго человъка такова, какою дълаютъ се религіозныя вёрованія; и жизнь каждой церкви также соотвётствуеть ся началамь. Поэтому учоный богословь, занимающийся сравнительнымъ богословіемъ, равцо и всякій мыслящій человъкъ, признаютъ несомитеное значение за этимъ изданиемъ православного богослуженія. Они могуть сопоставить доктрины и практику этой православной матери всвуъ христіанскихъ церквей въ мірѣ и видѣть, насколько онѣ согласны между собою. Осталась ли православная церковь вёрною своему высокому и святому призванию во всё вёка и сохранила ли она преданную нёкогда святымъ въру и передаваемую намъ чрезъ послёдовательныя поколёнія святыхъ мужей? Мы думаемъ-да, и чрезъ предлагаемый переводъ даемъ и другимъ полную возможность убвдиться въ этонъ». Самый переводъ сдъданъ чистымъ англійскобиблейскимъ языкомъ, который такъ сладко звучитъ для англійскаго уха. Для русскаго читателя всенощное богослужение въ англійскомъ переводъ получаетъ новую жизненность и выразительность, которыя отчасти скрадываются въ славянскомъ текств отъ частаго повторенія его.-Вторая статья подъ заглавіемъ: «Носооткрытая Россія» инветь своимъ предметомъ разборъ англійской вниги: «Русскіе нашихъ дней» (The Russians of To-day), представляющей самый дикій и бездеремонный памелеть на современную Россію, сфабрикованный во время русско-турецкой войны обезумввшимъ отъ руссофобства англичаниномъ. Статья, написанная русскима, отличается здравыма критическима смыслома и знаніемы дела. Затемъ следують статьи о западной Сибири, о состояние народнаго образованія въ Россіи, объ англійскомъ переводъ одной повъсти Л. Толстаго, и статья подъ заглавіенъ «Новая Греція». Послёдняя статья принадлежить почтенному греческому генеральному консулу въ Америкъ Ботасси, который, будучи однимъ изъ усерднъйшихъ сотрудниковъ журнала, при своемъ близкомъ знакоиствъ съ востокомъ, дълаетъ постоянно удачные вклады въ восточный

Digitized by GOOGLE

отдёль журнала. Ему же принадлежать въ другихъ книжнахъ статьи: «Среди греческихъ острововъ» и «Судьба и значеніе элинизма».

Изъ представленнаго обзора первой книжки съ достаточною полнотою можно видёть характеръ православнаго журнала въ Америвъ. Остальныя три книжки составлены въ этомъ же родъ и мы ограничимся краткими перечнями наиболёе интересныхъ въ нихъ статей. Второй номеръ, вышедшій въ мартъ 1879 года, отарывается стихотворнымъ переводомъ церковной пѣсни: «*се же- •* нихъ прядеть въ полунощи», въ полной его реданція по греческому эвходогіону, и переводомъ митурий св. І. Здатоуста и Васидія Великаго, за которыми слёдують статьи: «Россія и Соединенные Штаты», «Картины русской жизни», «Поспщеніе Кондинскаю монастыря» и др. Третья октябрьская книжка содержить англійскій переводъ чина крещенія и статьи: «Великій поэто Россіи», «Участіе Россіи въ споерныхъ экспедиціяхъ», «Новпйшій спиритизмо» и др. Послёдняя недавно вышедшая внижва, завлючившая первый годъ изданія, содержить переводь чина миропомазанія и статьи: «Анылійское правленіе на о. Кипра», въ воторой яркими врасками изображается просвёщенное варварство англичанъ въ отношения въ православному населению злополучнаго острова 1); «Англія и Россія въ центральной Азіи», гдв объясняется взаниное отношеніе этихъ соперничествующихъ державъ и выражается желеніе, чтобы державы встрётились тамъ не съ недовёріемъ и враждою другъ въ другу, а съ дружественнымъ чувствомъ и готовностью вивств трудиться въ интересахъ гуманности и цивилизаціи. Статья эта привътствована была американскою печатью съ большимъ сочувствіемъ. Изъ другихъ статей отмѣтимъ: кратвія біографическія свёдёнія о московскомъ митрополить Макарів, картины изъ жизни русскаго купечества, очеркъ исторіи мормоновъ и ньюіориской общины ихъ и библіографическія замётки.

Какъ ни недостаточенъ такой бъглый обзоръ цълаго годичнаго изданія, изъ него всетаки можно составить понятіе объ общемъ характеръ журнала. Для русскихъ читателей онъ конечно не представляетъ особеннаго интереса, такъ какъ въ немъ излагаются большею частью элементарныя вещи изъ русской жизни; но зато тъмъ большій, можно сказать педагогическій, интересъ эти начатки русской жизни имъютъ для амерьканцевъ, для которыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статья эта цёликомъ была переведена въ одномъ изъ нёмецкихъ журналовъ, издающихся въ Нью-Іоркё.

справедливость американскому обществу за его отношение въ изавнію. Оно не только не отнеслось въ журналу съ холоднымъ безучастіемъ, а даже, насколько оно выражается въ печати, оказало изданию двятельную поддержку и постоянно ободряло издателя въ его предпріятія. Ни одна изъ четырехъ вышедшихъ княжекъ журнала не выходила безъ того, чтобы не быть встриченною со стороны американской печати съ самымъ теплымъ участіемъ и самыми лестными отзывами. Чтобы документально показать отношение американской печати въ «журналу восточной церкви» и дать обращикъ ся сочувственныхъ заявленій изданію, выписываемъ нёкоторые отзывы, напечатанные въ различныхъ газетахъ о различныхъ внижкахъ журнала. «Духъ журнала превосходенъ,--говоритъ Boston Journal,--и можетъ сослужить добрую службу въ ознакомления американскихъ читателей съ върою и жизнью 85 мил. приверженцевъ греческой церкви». «Цѣль журнала восточной церкви,-говоритъ New-lork Sun (отврыто демовратическая газета),--состоить въ томъ, чтобы дать англійскимъ читателямъ правильныя понятія о въроисповъданіи греческой церкви. Мы не видимъ основанія, почему эта древняя христіанская церковь не должна быть введена между западными народами; въ нашей странъ не столь много христіанственности (christianity), чтобы серьезно не привътствовать среди насъ какую бы то ни было живущую общину, которая только серьезно проповѣдуетъ, объясняетъ и распространяетъ свое ученіе религіи и нравственности». «Ясно, ---говоритъ нью-iоркская Evening Mail, ---что журналъ этотъ, будучи представителемъ взглядовъ восточной церкви, имъетъ въ виду въ то же время быть деятельнымъ защитникомъ Россія. Разборъ вышедшихъ книжекъ (сдъданный въ газетъ) показываетъ, съ какою энергіею и съ какимъ тактомъ онъ ведетъ свое дёло; видно, что онъ предполагаетъ обработывать свое поле такимъ способомъ, который сделаетъ его желаннымъ гостемъ у всехъ образованныхъ и мыслящихъ читателей». «Все содержание журнала, --- говоритъ та же газета въ другой разъ, --- читается съ интересомъ и все разсчитано на то, чтобы ближе ознакомить насъ съ Россіею и ея національною церковью. Если будущіе выпуски будуть составляться по такому же плану, то журналь можеть сдвлаться важнымъ посредникомъ въ ознакомлении народовъ России и Соединенныхъ Штатовъ, скръпляя чрезъ то еще болъе миръ и доброе согласіе, всегда существовавшіе между этими двумя народами». «Журналъ восточной церкви, ---говоритъ епископальный Digitized by GOOQIC

Сhurchman, —есть привлекательное и цённое изданіе, содержащее весьма много интереснаго и назидательнаго для американскаго духовенства; надо надёяться, что онъ получитъ большее распространеніе и дёятельную поддержку, которой заслуживаетъ». «Очень обработанный текстъ чина крещенія въ журналё восточной церкви, —говоритъ нью-іоркскій Sun, —представляетъ весьма поучительный предметъ не только для вёрующихъ въ христіанское богословіе, но и для изслёдователей и скептиковъ».

Но довольно. Отзывы эти такъ многочисленны, что не достанетъ мѣста для ихъ выписокъ. Общій характеръ ихъ съ достаточною ясностью опредѣляется представленными. Кромѣ теплаго сочувствія и живаго интереса, которыми проникнуты всѣ эти отзывы, нѣкоторые изъ нихъ имѣютъ даже многознаменательный характеръ, вполнѣ отвѣчающій не только цѣли журнала, но и цѣли существованія самой русской православной церкви въ Нью-Іоркѣ.

А. Допухинъ.

Нью-Іоркъ, 12-го января 1880 г.

#### 2) Двё надписи на старопечатныхъ книгахъ XVII столётія.

Въ 1688 году игуменъ Кіево-Никольскаго Пустыннаго монастыря, Антоній Радивиловскій, нанечаталь въ Кіевѣ вторую свою книгу, содержащую собраніе его поученій. Книга издана имъ подъ характеристичнымъ по тому времени названіемъ Вѣнца Христова. Она напечатана въ листъ; всего въ ней: 20 и 543 листа. Первый заглавный листъ—гравированный, со множествомъ (болѣе 80) миніатюрныхъ изображеній, расположенныхъ въ видѣ вѣнца, въ срединѣ котораго напечатано заглавіе книги <sup>1</sup>). Второй листъ выходной; въ немъ: «...При тщаніи, святыя великія чудотворныя Лавры Печерскія Кіевскія, Архимандрита Варлаама. Напечатася тупомъ въ той же св. лаврѣ сія книга Вѣнца Христова составленная трудомъ іеромонаха Антоніа Радивиловскаго игумена монастыра Свято-Николскаго Пустынного Кіевского, въ лѣто отъ созданія міра 7196. Отъ рождества же Христова 1688».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «Вънецъ Христовъ з' проповъдій недълныхъ аки з' цвътовъ рожавыхъна украшеніе православно-каеолической святой восточной Церкви сплетеный. Или: Казаня недълны на вънецъ всего лъта, з' Писма святаго, и з' розныхъ учителей, на ползу душевную православныхъ собраный. Digitized by GOOG

Социковъ 1) и Строевъ 2) говорятъ о ней, какъ о книгъ ридкой. Преосв. Филаретъ вь своемъ «Историко-статистичесломъ описа-HIR XADLEOBCEON CHARTAR \*) CURTACTS STY ENERY 38 (TE MC CLOBA), изданныя Антоніемъ Радивиловскимъ въ 1676 году подъ именемъ Огородна, а въ «Обзоръ русской духовной литературы» 4), ссыдаясь на свою внигу «Описание Харьковской епархи» и на «Описаніе рукописей гр. Толстаго» (Строева), онъ поправляетъ митр. Евгенія въ томъ, что книга «Вёнецъ Христовъ» и книга «Огородокъ» не два изданія и не два разныя сочиненія, а одно, и инъніе и. Евгенія называеть ошибкою. Галаховъ въ своей «Исторін русской словесности» 5) замвчаеть, что преосв. Филареть «несправедливо называетъ Впнецъ Христовъ 2-мъ изданиемъ Огородка, отличеющимся отъ него только изданіемъ». Двйствительно, содержаніе того и другого изданія поученій Антонія Радивиловского совершенно различно. Кромъ того и по числу словъ или поученій оба изданія представляють двё различныя книги: въ «Огородкь» 130 поученій, въ «Вънцъ Христовомъ» 116, и притомъ-на нъвоторые праздники и недъди въ «Огородкъ» по три, а въ «Вънцё» по два слова-и наоборотъ. Наконецъ самъ авторъ въ посвященіи книги (Спасителю) говорить: «теперь уже сей другій мой трудь, книгу утитулованную, Вёнецъ з' проповёдей недёлныхъ аки з' цвътовъ роженыхъ исплетенный, Тебъ Создателю.... приписую и офёрую»... А въ стихахъ «О титиё книги Венна Христова» (обор. 2-го диста) авторъ говорить:

> «По насажденномъ прешедшими лёты, Впредъ Огородку словесными цвёты Пречистой Дёвё Родительницё Слова: И Вёнца книга се уже готова».

О самомъ авторъ «Огородка» и «Вънца» Антоніъ Радивиловскомъ ў не осталось никакихъ біографическихъ свъдъній, кромъ того, что онъ былъ іеромонахъ и игуменъ Кіево-Никольскаго Пустыннаго монастырн. Митр. Евгеній въ своемъ «Словаръ» даже замъчаетъ, что «о времени кончины его неизвъстно». Сколько помнится—дополнительныхъ свъдъній къ біографія этого «искуснаго и начитаннаго» проповъдника 2-й половины XVII столътія не было.

<sup>5</sup>) Томъ I, стр. 189.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «Опыть Росс. Бибя.» I, № 213.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) «Опис. староп. книгъ библіотеки гр. Толстаю». Э 174.

в) Москва, 1852. Отд. І-с, стр. 67.

<sup>4)</sup> I, № 183.

Эвземпляръ вниги «Вёнецъ Христовъ», находящійся въ библіотекъ нашей Академіи и прекрасно сохранившійся, даетъ возможность восполнить этотъ пробълъ. На этомъ дорогомъ экземпляръ, составлявшемъ нёкогда собственность самого автора, сохранилась наднись, гласящая о годь, мъсяць и днъ смерти Антонія Радивиловскаго, —и надпись твиъ болёе замёчательная, что она есть автографъ Кіевопечерскаго архимандрита Варлаама (Ясинскаго) впослёдстви митроп. Кіевскаго. Она находится на заглавномъ гравированномъ листв-внизу, и состоитъ изъ трелз строкъотъ края до края книги;-писана отчотливою и красивою скорописью, ---безъ росчерковъ, но съ сокращеніями и титлами. Надпись эта во многихъ отношеніяхъ весьма замбчательна. Изъ нея видно: 1) что принадлежащій библіотекъ нашей Академіи зкземпляръ книги «Вёнецъ Христовъ» составлялъ нёкогда собственность самого Антонія Радивиловскаго; 2) что книга этаї по завъщанію его досталась церкви преп. Өеодосія, находившейся при самонъ монастыръ, и 3) что исполнителенъ завъщанія былъ Варлвамъ Ясинскій, вскоръ послъ смерти Антонія сдълавшійся интрополитомъ Кіевскимъ <sup>1</sup>), который и положилъ собственноруч-ную надпись на книгъ, съ обозначеніемъ года, мъсяца и дня смерти о. Антонія Радивнаовскаго, именно 1688 юда 6 декабря.

Вотъ буквальное воспроизведение этого краткаго, но весьма важнаго, автографа:

«Сію книгу до Церкви Преподобнаго отца нашего Θеодосіа Печерскаго вивстечку печерскомъ сущей отписалъ за спасеніе свое всечестной отепъ Антоній Радивидовскій, Ггуменъ монастыри святаго Никоцая Пустыннаго Кіевского, богоугодно потрудившійся, и преставльшійся року "Ахпи, декемвріа 5. Отдалемъ Варлаамъ Архимандритъ Печерскій».

Вторая надпись находится на кните Іоанна Лествичника: Льствица божествениаго восхожденія, напечатанной въ Москве въ 1647 году, — въ листь: экземпляръ весьма хорошо сохранившійся, въ старинномъ кожанномъ съ досками переплете <sup>2</sup>). Надпись

Христ. Чтен. № 3-4. 1880 г.

<sup>\*)</sup> Именно въ ноябрё 1690 года. Всмичка «Детопись Событій», — т. Ш.", стр. 85—86.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Всего въ книгѣ: 32 нум., 3 ненум. и 311 нум. лист. На 1-мъ ненумер. листѣ---краткія правила, когда слёдуетъ читатъ «Лѣствицу»; на 2-мъ ненум. листѣ -- важность и значеніе «Лѣствицы Божественнаго восхода». На 3-мъ ненум. листѣ представлено изображеніе лѣстницы съ 30 ступенями, или добродѣтелями; лѣстница въ рамкѣ--въ наклонномъ положеніи, по налечатана ин-

писана полууставнымъ почеркомъ, современнымъ выходу книги, на чистомъ листѣ, приклеенномъ къ внутренней сторонѣ исподней крышки, и занимаетъ половину этого листа<sup>1</sup>). Она содержитъ въ себѣ выписку изъ опредѣленія московскаго собора, бывшаго при митроп. Симонѣ въ 1503 году<sup>2</sup>) и кромѣ того, замѣчательна по оригинальной формѣ изложенія родословія московскихъ князей. Въ ней проведены семъ родовъ этихъ князей по восходящей линія отъ Іоанна Васильевича III-го до Даніила Александровича, —1-го московскаго князя, —котораго писавшій называетъ Невскимъ, какъ и вел. кн. Василія Димитріевича Донскимъ, —по отпу. Вотъ эта во многихъ отношеніяхъ не безъмнтересная надпись, свидѣтельствующая о прекрасной намяти писавшаго: <sup>5</sup>)

«Лёта "Э́л! въ царствующемъ градъ Москвъ, во днехъ великого внязя иванна васильевича, *онука* василия васильевича, *праонука* князя василия димитриевича донскаго, *праправнука* князя димитрія івановича донскаго *пре проправнука* князя семиона ивановича, *предъ пре про правнука* князя иванна даниловича калиты, *про предъ предъ про правнука* князя данила александровича невскаго, бысть соборъ митрополиту Симону Московскому и всеа руси сновогородскимъ архиепископомъ Генадиемъ і со епископы повелѣща въдовымъ попомъ и діянономъ не пѣти ни священству касатися <sup>4</sup>), и отъ поставления у поповъ и у дияконовъ пошлинъ по правиломъ неимати, данатомъ и грамоту утверженную написаща и руки своя кней приложища і печати привъсища» <sup>6</sup>).

A. Pogocosii.

новарью; на обор. этого же инста другое нвображение: Церкви и отъ неялъстницы, ведущей иъ небу,-изъ церкви восходять по лъстницъ въ дарствіе небесное праведные въ сопровожденія ангеловъ. Енига очень риджая (Соник. I, № 607). Подробныя выписки изъ послъсловія и проч. си. у Сахарова въ «Обозръніи славянорусся. библіографія». — № 486 и у Строева въ «Описаніи библ. Царскаго».- № 154. У Каратаева («Хронол. роспись» № 559) и Ундольскаго («Хронол. Указатель» № 609) число инстовъ въ книгъ показано невърно.

<sup>4</sup>) Въ книгъ кроиъ того есть разныя помъты, свидътельствующія кону принадлежала книга. Такъ, винзу 1-хъ листовъ помъчено: «Сія книга Дъствичникъ іздавна Святотронцкой Александроневской библіотеки подъ Х..»

<sup>9</sup>) Макарій--- Ист. р. церкви», т. VI, стр. 118.

<sup>3</sup>) Соблюдаемъ ореографію надписи и подчеркиваемъ только степени въ родословіи.

<sup>4</sup>) Опредълененъ, состоявшинся 6-го авг. на кося. соборъ 1503 года, постановлено, всънъ вдовынъ священниканъ и діаконанъ, котя бы опи во вдовствъ своенъ жили чисто и незазорно, *соспретните селщеннослужение* на будущее время (Макарій, т. VI, стр. 121—122).

<sup>1</sup>) Эта выписка почти буквально приведена изъ Датописи. Такъ въ Дато-

#### 8. Засёданіе за книжной палатё 18 февраля 1627 года по поводу ноправленій катихизнов Лаврентія Зазанія.

(Изданіе общества любителей древне-русской письменности. Спб. 1879).

Настоящее издание иы хотинъ отивтить какъ одинъ изъ наиболее ценныхъ выздовъ почтеннаго общества любителей древнерусской письменности въ сокровищницу русской церковно-исторической науки. «Засёданіе въ внижной палатё» было уже издано прежде, въ 1857 году, Н. С. Тихонравовымъ въ «Лётописяхъ русской литературы и древностей»; но тогда оно, какъ повидимому и теперь, не обратило на себя всего того вниманія со стороны учонаго міра, какого, по нашему мнёнію, заслуживаеть по своему характеризующему значенію въ отношеніи БЪ СКЛАНУ древне-русской церковной жизни и древне-русскаго религіознаго міровозарвнія.

Въ началъ 1627 года прибылъ въ Москву изъ Литвы столь знаменитый въ исторія русскаго образованія Лаврентій Зизаній, протопопъ Корецкій, привезъ книгу Оглашеніе, «своего слогу», и билъ челомъ святвищему патріарху, чтобы «се исправити», т. е. чтобы сдълана была офиціальная церковная рецензія ся и дано было одобреніе на изданіе ся. При разсмотринія труда Зизанія патріархомъ, въ немъ оказались статьи «несходныя съ русскими и греческими переводы». Патріархъ Филаретъ не запретниъ однакожъ сочиненія Зизанія: изибнивъ его заглавіе (вибсто «оглашенія» велёль назвать его «бесёдословьемь», такъ какъ оглашеніемъ называется книга Кирилла Іерусалимскаго, а «единымъ именемъ многимъ внигамъ называться нелёпо», т. е. неудобно), онъ велёлъ Богоявленскому, что на Москвё, изъ за ветошнаго ряда, игумену Идіи, да отъ книжныя справы Григорію Онисимову, предъ бояриномъ княземъ Черкасскимъ и думнымъ дьякомъ Лихачевымъ «говорити съ Лаврентіемъ любовнымъ обычаемъ и смиреніемъ нрава». Истина такимъ образомъ должна была выясниться путемъ учонаго диспута. Какъ видно, предубъжденіе

писи по воскресенскому списку значится: «Того же лата (1503) бысть архіепископъ Ноугородскій Генадей на Москвъ, и събороваше (е) съ Симановъ митрополнтомъ всея Руси и съ епископы, и повелёта вдовымъ попомъ и діакономъ не изти, ниже священьству касатися; такоже уложили и отъ ставленія у поповъ и у діаконовъ и отъ мъстъ перковныхъ, по правиламъ Святыхъ Отець, изды не вмети, да на токъ и грамоту утверженную написаша и руки свои въ ней приложище и печети привъсница». Полное Собр. Латон. т. VIII, Digitized by Google стр. 243.

противъ учоныхъ западно-руссовъ въ Москвё, не безъ основанія, какъ увидимъ, заподозръвавшихся въ подпадения вліянію латинства, и пресловутый «обскурантизмъ» москвичей вовсе не были такъ велики, какъ это у насъ очень часто думаютъ. А самыя пренія московскихъ богослововъ съ учонымъ западноруссомъ доказали, что уровень собственно - богословскаго образованія въ Москвѣ былъ значительно выше, чѣмъ у одного изъ главныхъ представителей учоности западно-русской. Скороспълыя новшества западно-русскаго богослова носять печать явной, иногда грубой погръшительности, которая легко усматривается и безъ особеннаго труда изобличается московскими критиками; здоровый консерватизмъ этихъ послёднихъ обоснованъ на весьма серьезной для того времени богословской эрудиція и обнаруживаеть обстоятельное и отчотливое изучение святоотеческихъ творений, носитъ отпечатокъ глубокой вдумчивости и строгаго вниканія въ предметы спора, вполнё сознательнаго, отчотливаго, яснаго и твердаго взгляда на всё тё истины христіанскаго ученія, которыя послужили предметомъ спора.

Пренія продолжались три дня. Въ первый день 18 февраля въ книжной палате было разсмотрено семь более важныхъ предиетовъ разногласія спорившихъ. На второй и третій день-19 и 20 февраля-пренія происходили на подворьв, гдв отведено было патріархомъ помъщеніе Бълорусскому гостю. Въ первый день Зизаній держался въ споръ съ нъкоторымъ достоинствомъ. Одинъ разъ онъ позволилъ себъ даже упрекнуть москвичей въ несправедливомъ предубъждении противъ западно-русской учоности и почти въ невъжествъ: «прямо у насъ въ Литвъ про васъ говоритъ князь, --- увидишь-де Лаврентій, какъ московскіе люди о душахъ своихъ мудрствуютъ, а и не въдятъ, что о нихъ истина» (стр. 11). Затэмъ, побъжденный въ споръ Корецкій протопопъ замётиль своему оппоненту: «нынё дошель ты меня, а потомь и я тебя дойду» (стр. 15). Но однакожъ такого случая, когда бы Зизаній «дошель» игумена. Илію и Григорія Онисимова не оказвлось въ теченіе всёхъ трехъ дней спора. Въ протоколё спора, редижированномъ впрочемъ москвичами, не отмъчено ни одного пункта спора, относительно котораго истина оказалась бы на сторонъ Зизанія. Послъ слабыхъ попытокъ оправдать или объяснить допущенныя въ его катихизись неправильности, Зизаній унолкаль: «Лаврентій къ тому ничтоже рече», замъчается нъсколько разъ въ протоколъ. Не однажды ссылался онъ на то, что переводчикъ исказиль его мысль при переложении его сочинения, писанного

по литовски, на русскій изыкъ, «клятвами влялся» (стр. 16), что онъ такъ не писывалъ, какъ значится въ экземпляръ, представленномъ ниъ патріарху. Москвичи, напримъръ, указывали Зизанію на то, что въ его катихизись говорится, будто «Отецъ Сына и св. Духа равныхъ себъ собра, -- ны собранія святыя Троицы не глаголемъ, въруемъ бо, яко единокупна св. Троица». Зизаній отвъчалъ, что онъ того не писывалъ, то-де переводчикъ погръшиль, — я де писаль: Отець Сына и св. Духа изведе, а не собра. Оказалось, что русское слово собра и по литовски переводится словомъ собра, равно какъ русское изведе и по-литовски переводится изведе. Но и то и другое выражение о св. Троицъ неблагословно, «понеже купно св. Троица, а не единаго ни послёди, ни прежде ни изведе, ни собра». Большею же частію пренія по каждому вопросу заканчивались смиреннымъ сознаніемъ Зизанія: «Тутъ-де я виновать, прописался» или «инв-де такъ спростовалося, и вы, Бога ради, простите».

Самое интересное, по нашему мићнію, мѣсто въ преніяхъ Зизанія съ нгуменомъ Иліею и Григорьемъ Онисимовымъ составляетъ споръ ихъ объ астрономіи. Разсмотрѣвъ внимательно свой катихизисъ по исправленіи его патріаршими совѣтниками, Зизаній нашелъ, что не все въ немъ написано изъ того, что имъ было представлено, что въ новой, исправленной, редакціи многое опущено. Когда во второй день—19 февраля москвичи пришли къ нему на подворье для продолженія преній, онъ прежде всего пожаловался имъ на это. Москвичи отвѣчали, что дѣйствительно ими многое, по волѣ патріарха, изъ его книги опущено.

«У тебя въ книгъ написано о крузъхъ небесныхъ, и о планитахъ, и о зодіяхъ, и о затмъніи солнца, о громъ и молніи, и о тресновеніи (землетрясеніи), и о шибеніи, и о перунъ, о комитахъ и о прочихъ звъздахъ: тъ статьи изъ книги астрологіи, а та книга астрологія взята отъ волхвовъ еллинскихъ и отъ идолослужителей, и къ нашему правовърію несходна». Учоный западноруссъ отвъчалъ, что онъ въ этомъ случат излагалъ не астролоическія спрованія древнихъ, а современныя астрономическія понятія, —говорилъ не о какомъ-либо влінніи звъздъ на судьбу людей— «мы о томъ не мудрствуемъ, чтобы звъздами правитися житію человъческому», —а просто «въдомости ради» разсказывалъ, что извъстно о свътилахъ небесныхъ, чтобы «человъкъ въдалъ, яко то есть тварь Божія». Москвичи возразили, что всетаки нацисалъ онъ ложныя ръчи, взятыя изъ астрологіи или отъ своего умышленія. «Сказываешь, говорили они еще: облака надувшися сходятся и ударяются, и отъ того бываетъ яко отъ камени и желёза, громъ и огнь, и звёзды называешь звёрьми, яже на тверди небеснёй».

«Да какъ-же по вашему писать о звъздахъ», разгорячился Зизаній. Москвичи отвѣчали: «и мы пишемъ и вѣруемъ, какъ Монсей написаль: и сотвори Богъ два свътила великія и звъзды, н постави ихъ на тверди небеснъй, яко свътити на земли, и владёти днемъ и нощію, а звёрями и животными не нарекъ ихъ Моисей». Зизаній спросиль затёмь: «да како сія свётила шествіе творять и обращаются?» Москвичи отвѣчали: «по повелѣнію Божію ангели служать, тварь водяще. Писано бо есть во второзавоніи: постави предёлы языкомъ по числу ангелъ Божінхъ. Тако же и о твари тёми же ангелы служити повелёль: ангелы, рече, громомъ, ангели дождемъ, ангели снъгомъ, ангели мразомъ». Тогда Зизаній сказаль: «волень Богь, да Государь святыйшій патріархъ Филаретъ московскій и всея Руси: азъ ему, Государю, о томъ бити челомъ прівхалъ, чтобы мнё недоумёніе мое исправити». Зизаній, какъ это доказано съ несомивниостію, составиль свой катихизись подъ вліяніемъ латинскаго богословія, вслёдствіе чего въ немъ и находятся многія католическія понятія о предметахъ первостепенной догжатической важности, напримёръ о времени пресуществленія CBAтыхъ даровъ въ таинствё свхаристія, о чистилищё, о священстве (см. объ этомъ въ «Правосл. Собеседнике» за 1856 г. стр. 318-321). Подъ вліяніемъ же, конечно, латинства, которое усвояло себъ право догматизировать ть или другія понятія о научныхъ предметахъ, не имъющихъ непосредственнаго отношенія къ Богосдовію, явидось у него желаніе внести въ катихизисъ современныя ему понятія астрономическія и космографическія. Устраняя изъ катихизиса какія бы то ни было сужденія, относящіяся въ области научнаго естествознанія, какъ Зизаніевы, такъ и свои собственныя, игуменъ Илія и Григорій Онисимовъ обнаружили ясное сознаніе одного изъ принциповъ православія, по которому оно тёхъ или другихъ понятій, не относящихся непосредственно въ области въроучения, никонда не догнатизировало, не узаконяло, какъ символическое учение церкви.

Одинъ изъ историковъ русской литературы, указавъ на приведенную нами часть преній Зизанія съ игуменомъ Иліей и Григорьемъ Онисимовымъ, замъчаетъ: «научныя истины и учоные пріемы, считавшіеся у юго-западныхъ русскихъ учоныхъ дѣломъ обыкновеннымъ, ни мало не противоръчащимъ истинамъ религія,

Digitized by GOOGLE

пугали московскихъ грамотвевъ, и казались имъ ученіемъ еретическимъ, это дерзостнымъ и смълымъ, потому что они не встрёчали подобныхъ научныхъ свёдёній въ своихъ старыхъ книгахъ и переводахъ съ греческаго, а другимъ книгамъ не върили» (Карауловъ, «Исторія русской словесности», стр. 254). Считаемъ нужнымъ замътить, что въ текств преній нигдв не сказано, что москвичи считали учение Зизания о знакахъ 301iara еретическимъ, равнымъ образомъ слова: «звло дерзостнымъ и смёлымъ», хотя и обставлены у г. Караулова кавычками, что должно указывать на то, что это подлинныя слова московскихъ кинжниковъ, — щодъ собственной фантазіи почтеннато историка русской литературы. Илья и Григорій ссылаются лишь на то, что ученіе Зизанія, по ихъ мивнію, заимствовано изъ астрологін, которая книга къ нашему правовпрію не сходна (выраженіе болёе, чёмъ деликатное), или же отъ своего умышленія; между тёмъ какъ въ катихизисё, книгё долженствующей имёть значеніе символической, должно содержаться лишь ученіе церкви и св. писанія.

А что московские богословы или, точнее, богословы великорусскіе не считали діломъ еретическимъ знакомиться съ сочиненіями чисто научнаго содержанія, и что научныя свёдёнія, подобныя твиъ, какія помвстиль было въ своемъ катихизисв Лаврентій Зизаній, они могли встрічать въ своихъ старыхъ книгахъ и переводахъ съ греческаго, достаточно указать на приивръ преподобнаго Киридда Бълозерскаго, который въ одномъ изъ составленныхъ имъ сборниковъ помъстилъ статьи о строении земли, о разстояни ся отъ неба, о землетрясения, о четырехъ стихіяхъ, о моряхъ, о громъ, модніи, о падающихъ звъздахъ, заимствуя всъ свои толкованія изъ сочиненій Галена, знаменитаго греческаго врача, жившаго во II в. по Р. Х. (См. объ этомъ у Шевырева-Повзака въ Кирило-Бълозерский монастырь, стр. 18-25). По позднёйшимъ описаніямъ рукописей извъстно, по заглавіямъ, не мало и другихъ древне-русскихъ космографій, составленныхъ древне-русскими писателями-богословажи. Вообще пора перемёнить понатія о древне-русскомъ міровоззрънія, какъ о чемъ-то безусловно-враждебномъ западному просвъщенію. Исторія движеній религіозной и научной мысли въ Россія, по нашему мнёнію, съ неопровержимостію доказываеть, что интеллектуальное общение России съ западомъ и воздъйствие западныхъ какъ редигіозныхъ такъ и научныхъ ученій на русскую мысль и въ до-петровскій періодъ нашей исторіи было го-

раздо значительние-къ худу или къ добру для Руси, это другой вопросъ-чёмъ какъ это принято думать.

Въ заключение своей замътки не можемъ не выразить сожаленія, что почтенное общество любителей древне-русской письменности. издавая настоящій памятникъ, отмётило варіанты его только изъ печатнаго его изданія въ лётописяхъ русской литературы и не дало себъ труда сличить его съ рукописами, хоть съ нёкоторыми изъ тёхъ, которыя были извёстны обществу, воторыя имъ перечисляются въ предисловіи. Но особенно хорошо сдълаль бы редакторь этого изданія, если бы сличиль издаваемый имъ текстъ «пренія» съ рукописнымъ экземпляромъ его, принадлежавшимъ нёкогда библіотеке соловецкаго монастыря, а нынё-Казанской духовной академіи (по Соловец. каталогу№ 469), который В. И. Григоровичь относиль въ первой половинь XVII стольтія, следов. считаль почти современнымь Зизанію. Сличеніе изданнаго обществомъ текста преній съ текстомъ Тихонравова не дало никакихъ значительныхъ результатовъ. Тёмъ полезнёе было обратиться въ такому древнему списку, какъ списовъ Соловецкой библіотеки, о которомъ впрочемъ издатель не зналъ, потому что, перечисляя списки большаго катихизиса, принадлежащіе румянцевскому музею и частнымъ библіотекамъ рукописей, о соловецкомъ спискъ катихизиса вовсе не упоминаетъ, не упоминаетъ и о двухъ спискахъ, имъющихся въ библіотекъ преосв. митрополита Григорія, принадлежащихъ нынѣ той-же Казанской акаденін, а равно о спискъ, принадлежащемъ С.-Петербургской духовной академія, одномъ изъ древнёйшихъ, какіе извёстны въ настоящее время.

Что составляеть истинную и неотъемлемую заслугу настоящаго изданія—это воспроизведеніе fac-simile миніатюры заглавнаго листа, изображающей засёданіе въ книжной палать. Это, безспорно, одинъ изъ прекраснійшихъ рисунковъ, какіе имъются въ рукописяхъ XVII въка.

H. Bapcons.

# **NOAOWEHIE**

# О ВСПОМОГАТЕЛЬНО - ПЕНСІОННОЙ КАССЪ с.-петервургской духовной академии,

утвержденное опредёленіемъ Святёйшаго Синода, изъясненнымъ въ указё отъ 21 января 1880 г. за Ж 221.

## ГЛАВА I.

#### Положенія общія.

#### § 1.

Для восполненія пенсій, положенныхъ по штату выходящимъ въ отставку наставникамъ, лекторамъ и чиновникамъ Академій и ихъ семействамъ, а равно для единовременныхъ пособій имъ и ихъ семействамъ, учреждается вспомогательно-пенсіонная касса.

#### § \$.

Пенсіи и пособія, выдаваемыя изъ учреждаемой кассы, не лишають и не ограничивають правъ участниковъ кассы на другія пенсіи и пособія, какія пиъ будутъ слёдовать на основаніи общихъ гражданскихъ законовъ или особыхъ уставовъ и постановленій по духовно-учебному вёдомству.

#### § 8.

Вспомогательно-пенсіонная касса имбеть свои денежныя средства, которыя могуть быть употреблены исключительно на пенсіи и пособія участникамъ кассы, на основаніи правилъ сего «положенія».

#### § 4.

Изъятія изъ сего «положенія» ни въ какомъ случав не допускаются, а всякія ходатайства и просьбы о томъ оставляются бевъ послёдствій.

- 502 -

## § 5.

Участвовать могуть въ вспомогательно-пенсіонной кассё только наставники и чиновники Академіи, но не обязательно, а добровольно.

#### § 6.

Право участниковъ кассы на пенсін изъ нея опредёляется числомъ платныхъ лётъ ихъ службы (см. §§ 10, 16 и 20).

## § 7.

Внесенныя въ кассу деньги могуть быть возвращены участнику, если онъ по какниъ-либо причинамъ не желаетъ болёе участвовать въ ней, но безъ процентовъ и съ вычетомъ суммы единовременнаго пособія или пенсіи, если таковыя были раньше выданы ему.

# ГЛАВА Ц.

#### О денежныхъ средствахъ вассы.

#### § S.

Денежныя средства вспомогательно-пенсіонной кассы раздёляются на три класса: а) основной фондъ; б) запасный капиталь и в) расходный капиталь.

#### § 9.

Основной фонде кассы составляють: а) 7000 рублей, вносниме собственниками академическихъ журналовъ въ основу кассы въ нятипроцентныхъ бумагахъ по номинальной ихъ стоимости и б) единовременный взносъ всёхъ участниковъ кассы, предварительно открытія дёйствія оной. Сверхъ того, для увеличенія основнаго фонда отчисляется изъ доходовъ съ академическихъ изданій ежегодно отъ 500 до 1000 руб. впредь до составленія изъ этихъ отчисленій капитала въ 20 тысячъ рублей. Но при этомъ, въ видахъ скорёйшаго составленія помянутаго капитала (20 тыс. руб.), отъ усмотрёнія собственниковъ академическихъ изданій зависить изыскать средства или въ болёе усиленнымъ ежегоднымъ взносамъ на этотъ предметь, или къ вкладамъ единовременнымъ.

— 503 —

§ 10.

Единовременный взносъ:

а) для собственниковъ академическихъ изданій, т. е. для профессоровъ, доцентовъ и приватъ-доцентовъ, въ виду сдёланнаго ими, предварительно открытія дъйствія кассы, взноса 7000 р. изъ доходовъ редакцій и обязательнаго отчисленія ежегодно изъ доходовъ съ академическихъ изданій отъ 500 до 1000 руб. для составленія капитала въ 20 тыс. руб., какъ сказано выше въ § 9, опредёляется въ 1%, съ содержанія, получаемаго ими въ настоящій моменть въ Академіи за всё прошедшіе годы ихъ службы въ Академіи и виё ея, если только поступившій на службу въ Академію изъ другаго мёста службы наставникъ больше 5-ти лёть до учрежденія кассы состоялъ собственникомъ академическихъ изданій.

6) Для лекторовъ и чиновниковъ Академіи, какъ несобственниковъ академическихъ журналовъ, таковой взносъ опредёляется въ 4% съ получаемаго ими въ Академіи содержанія за всё годы ихъ службы въ Академіи, съ предоставленіемъ имъ права на зачетъ въ срокъ выслуги эмеритуры и годовъ ихъ службы внё Академіи, если они ва эти годы внесутъ по 6% за каждый и съ процентами на эти проценты.

в) Для наставниковъ Академіи, перешедшихъ въ нее изъ другихъ мъстъ службы и не прослужившихъ пяти лътъ, единовременный взносъ за тъ годы службы въ Академін, въ которые они состояли собственниками академическихъ журналовъ, опредъляется въ 1% съ содержанія ихъ въ Академін; но если бы они пожелали зачестъ въ срокъ выслуги эмеритуры и годы ихъ службы внъ Академін, въ такомъ случаѣ они должны внести за эти годы по 4% съ теперешняго своего содержанія въ фондъ кассы. То же самое правило должно наблюдаться и на будущее время при включенін въ число участниковъ кассы при подобныхъ же обстоятельствахъ.

г) Лица, которыя теперь отказались бы участвовать въ кассй, а впослёдствій просили бы о принятій ихъ въ число участивковъ ся, должны сдёлать единовременный взносъ на указанныхъ основаніяхъ, но съ 5<sup>4</sup>/и процентами, считая проценты съ 1-го января 1880 года. То же самое правило должно наблюдаться и при внесеніи такими лицами ежегодныхъ взносовъ за прежніе годы.

Digitized by Google

#### § 11.

Запасный капиталь составляють ежегодные остатки оть ежегоднаго расходнаго капитала, которые немедленно частію вносятся на текущій счеть, частію обращаются въ процентныя бумаги. Проценты съ запаснаго капитала поступають ежегодно въ расходный капиталь. Въ случай недостаточности для текущихъ расходовъ расходнаго капитала, особенно при возврать участникамъ ихъ взносовъ, потребныя суммы могуть заимствоваться изъ запаснаго капитала. При пересмотрй чрезъ 5 лётъ (§ 59) настоящаго «положеия» запасный капиталъ весь или часть его можетъ быть причисленъ въ основному капиталу, при чемъ ежегодно взимаемые съ лекторовъ и чиновниковъ Академіи 4% съ содержанія ихъ могуть быть уменьшены до 2%.

## § 18.

Ежегодный расходный вапиталь образуется: а) изъ процентовъ съ основнаго капитала; б) изъ ежегодныхъ взносовъ редакціей академическихъ изданій по 1000 руб., независимо отъ ежегодныхъ отчисленій изъ доходовъ съ академическихъ изданій для составленія капитала въ 20 тыс. руб. согласно § 9; в) изъ 2% съ содержанія ежемъсячно вносимыхъ наставниками Академіи, т. е. профессорами, доцентами и приватъ-доцентами; г) изъ 4% съ содержанія ежемъсячно вносимыхъ лекторами и чиновниками Академміи и д) изъ % на запасный капиталъ.

#### § 18.

Всё деньги, поступающія въ основный капиталъ вспомогательно-пенсіонной кассы, обращаются въ процентныя бумаги, причемъ выборъ бумагъ опредѣляется общимъ собраніемъ наставниковъ Академіи и другихъ служащихъ въ Академія — участниковъ кассы, а самыя операціи обращенія ихъ, а равно и запаснаго капитала въ процентныя бумаги, производятся избраинымъ для сего въ этомъ общемъ собраніи комитетомъ, который завѣдуетъ и сохраненіемъ ихъ и полученіемъ процентовъ.

### § 14.

Ежемѣсачные вычеты изъ жалованья участниковъ, а равно и проценты съ капиталовъ основнаго и запаснаго, словомъ-текущіе

доходы, по мёрё полученія ихъ, вносятся на тевущій счеть въ банкъ.

# Примпчанія ко ІІ главп.

1) Лицамъ, для которыхъ оказалось бы затруднительнымъ сразу же внести весь причитающійся съ нихъ единовременный взносъ, можно разсрочить уплату его на пять лѣтъ, съ тѣмъ, чтобы они ежегодно въ январѣ впредь за годъ вносили на остающійся за ними долгъ 5<sup>4</sup>/2 процентовъ. Затѣмъ и единовременный и ежегодные взносы удерживаются ежемѣсячно въ соотвѣтствующихъ доляхъ при полученіи жалованья.

2) Семейства участниковъ кассы, которые бы померли прежде, чъ́мъ въ теченіе пяти лъ́тъ успѣли бы внести весь единовременный свой взносъ, не теряютъ права на пенсіи и единовременныя пособія, если на тѣ и другіе имѣли права умершіе. Но въ такомъ случаѣ вычетъ долга и процентовъ на оный впредь до унлаты производится изъ пенсій и единовременныхъ пособій, слѣдующихъ ихъ семействамъ, причемъ при выдачѣ пенсій изъ нихъ удерживается не болѣе половины.

3) Нормальный ежегодный взносъ наставниковъ, лекторовъ и чиновниковъ Академіи опредёляется въ 4% съ содержанія ихъ; но такъ какъ редакція академическихъ журналовъ, составляющихъ собственность только наставниковъ Академін, съ исключеніемъ лекторовъ и чиновниковъ, ежегодно будетъ вносить въ расходный капиталъ 1000 руб. вли 2% слишкомъ за каждаго наставника, то дёйствительный ихъ взносъ уменьшается до 2%. Если бы редакція потомъ оказалась не въ состояніи производить ежегодныхъ взносовъ, въ такомъ случав и наставники Академіи должны будутъ вносить ежегодно по 4%. Потому же самому лекторы и чиновники Академіи, какъ несобственники академическихъ журналовъ, вносатъ ежегодно по 4%.

4) Наставники, лекторы и чиновники Академін, нежелающіе участвовать въ вспомогательно-пенсіонной кассѣ, могуть не участвовать въ ней своими взносами; равнымъ образомъ каждый наставникъ, лекторъ и чиновникъ Академін, по случаю ли оставленія службы ири Академіи и перехода на другую службу (епархіальную или гражданскую) немогущій или по другимъ причинамъ не желающій больше участвовать въ кассѣ, во всякое время имѣеть право потребовать и получить обратно всѣ сдѣланные имъ взносы, но безъ процентовъ на нихъ и съ вычетомъ единовременнаго пособія или пенсіи, если таковыя выданы были участнику кассы прежде. Жена и дѣти умершаго наставника, а въ случаѣ ихъ отсутствія и мать его, могутъ потребовать и получить изъ кассы сдѣланные умершимъ взносы, но съ вышеповменованными ограниченіями и съ потерею права на пенсіи и пособіе изъ ией. Въ случаѣ недостаточности ежегоднаго расходнаго капитала для подобнаго возвращенія взносовъ потребная для этого сумма заниствуется изъ запаснаго капитала.

5) Основный капиталь во все время дёйствій кассы остается неприкосновеннымь до ен ликвидаціи, и въ случаё ликвидаціи должень служить источникомь для воєвращенія вкладовь участникамь кассы, неполучившимь ни пенсій, ни единовременныхь пособій или получившимь въ видё пенсій и пособій внесенных ими деньги несполна. Если же и за удовлетвореніемь всёхь участниковь кассы будеть остатокь оть запаснаго капитала, то таковой обращается къ своимь источникамь по соразмёрности.

# ГЛАВА Ш.

# О пенсіяхъ и пособіяхъ изъ вспомогательно-пенсіонной вассы.

## ОТДЪЛЪ І.

#### О ПРАВАХЪ НА ПЕНСІИ П ПОСОВІЯ ИЗЪ КАССЫ.

#### § 15.

Нивто изъ участниковъ кассы, состоящихъ на академической или другой государственной съ казенныхъ жалованьемъ службѣ, не можетъ получать пенсіи изъ ней; пріобрѣвшій на пенсію право можетъ воспользоваться ею только по выходѣ въ отставку со всякаго рода службы съ казеннымъ жалованьемъ. Исключенія изъ этого правила понменованы ниже (§ 19).

## § 16.

Право на получение пенси изъ кассы для участниковъ ен пріобрётается участиемъ въ кассё не менёе 15 лёть, считая въ числё этихъ годовъ и тё, за которые сдёланы 1°/0, 4°/0 и 6°/0 единовременные взносы.

# § 17.

Правомъ на полученіе единовременныхъ пособій нэъ вассы пользуются и тё изъ участниковъ, которые участвовали менёе 15 платныхъ лётъ. Единовременныя пособія нэъ вассы выдаются ся участникамъ только по поводу накихъ-нибудь особыхъ несчастныхъ случаевъ, какъ напримъръ продолжительной и тажкой болёвин ихъ и ихъ семействъ, требующей усиленнаго леченія; по поводу потери имущества отъ пожара или отъ воровства, а семействамъ ихъ, когда участникъ кассы умеръ, не выслуживъ права даже на половинную пенсію. Получившій единовременное пособіе не имъетъ права требовать возвращенія сполна сдёланныхъ имъ взносовъ, а только той суммы, на которую выданное ему единовременное пособіе ниже сдёланныхъ имъ взносовъ.

Примичание. Участникъ кассы, въ случав смерти его и неоставления имъ никакихъ средствъ на похороны, погребается на счетъ кассы.

## § 18.

Лица, переходящія изъ Академін на другую службу и превращающія дальнійшее участіе въ вспомогательно-пенсіонной кассі, не ляшаются, по выході въ отставку съ новаго міста службы, права на выслуженную ими по день ихъ выхода пенсію изъ сей кассы. Лица же, неимієющія въ день оставленія ими служби при Академіи права на пенсію изъ вспомогательно-пенсіонной кассы, могуть получить всё сділанные ими взносы, но безъ процентовь.

#### § 19.

Пенсіонерамъ вспоногательно-пенсіонной кассы, поступающимъ вторично на такую службу, по которой содержаніе или превышаетъ казенную и слёдующую изъ эмеритальной кассы Академіи пенсіи, или равняется об'ёнмъ симъ пенсіямъ, производство эмеритальной пенсіи превращается впредь до новаго выхода изъ въ отставку. — 508 —

# ОТДЪЛЪ II.

## О РАЗМЪРЪ ПЕНСІЙ И ПОСОВІЙ ИЗЪ КАССЫ.

## § 20.

Пенсіонеры вассы, по числу платныхъ лѣть службы при Академіи, раздѣляются на три класса:

а) Къ первому влассу принадлежатъ наставники и чиновники, вышедшіе въ отставку по истеченія 25 и болье платныхъ лютъ службы при Академія; они получаютъ полную пенсію, именно: ординарные профессоры — 600 руб. въ годъ, экстраординарные — 400 руб., доценты—240 руб., приватъ-доценты—140 руб., секретарь—200 руб., библіотекарь, экономъ и помощникъ инспектора по 160 руб., помощники секретаря и библіотекари по 100 руб., лекторы—по 120 руб.

б) Ко второму влассу — выслужившие двадцать лётъ; они получаютъ по отставкё <sup>3</sup>/, своей полной пенсии.

в) Къ третьему классу—выслужившіе болёе 15 лёть; они по отставкё получають <sup>1</sup>/, своей полной пенсія.

## § 91.

Размёръ пенсій семействамъ умершихъ наставниковъ, лекторовъ и чиновниковъ опредёляется особыми послёдующими положеніями (§§ 28-41).

#### § 22.

Участникамъ кассы, когда они будутъ пропаводить ваносы болёе 25 лётъ, за первое полное платное пятилётіе послё 25 лётъ пенсія увеличивается на 10%, за второе еще на 15%, всего на 25%,

#### § **38**.

Доцентамъ по истеченіи 15 лётъ службы дозволяется вносить ежегодно въ эмеритальную кассу окладъ, вносимый экстраординарными профессорами и получать въ отставкё пенсію, слёдующую экстраординарнымъ профессорамъ; экстраординарнымъ профессорамъ дозволяется по истеченіи 20 лётъ службы вносить ежегодно сумму, вносимую ординарными профессорами и получать въ отставкё пенсію, слёдующую послёднимъ; приватъ-доцентамъ тоже самое дозволяется по истеченіи 10 лётъ съ правомъ на полученіе пенсія доцента. Примъчаніе. При такомъ и при всякомъ другомъ переходѣ члена кассы въ высшій классъ пенсіи означенный членъ обязывается доплатить, безъ процентовъ впрочемъ, недостающее до той суммы, какую онъ внесъ бы въ кассу, состоя въ продолженіе всей службы въ этомъ высшемъ разрядѣ. Это одинаково примѣняется и въ единовременному и въ ежегоднымъ прежнимъ взносамъ переходящаго въ высшій разрядъ, причемъ доплата единовременнаго взноса поступаетъ въ основной, а доплата ежегодныхъ взносовъ за прежніе годы въ запасный капиталъ. Разсрочка допускается и здѣсь сообразно примѣчанію 1-му къ II главѣ.

## § **84**.

Эмернтальныя пенсін назначаются по тёмъ званіямъ и должностямъ, по которымъ участники дёлали послёдній взносъ.

## § 95.

На единовременные пособія ассигнуется ежегодно не болёс. 300 руб.; размёръ ихъ отъ 25 до 300 руб. одному лицу.

### отдъль ш.

ОБЪ ИСЧИСЛЕНИИ СРОВОВЪ ВЫСЛУГИ ПЕНСИЙ ИЗЪ ВАССЫ.

## § 96.

Причины, лишающія права на пенсію изъ государственнаго назначейства, или увеличивающія или сокращающія сроки са выслуги, не принимаются въ разсчетъ при исчисленіи лѣтъ на пенсіи изъ вспомогательно-пенсіонной кассы. Бытность подъ слѣдствіенъ и подъ судомъ, взысканія, штрафы и наказанія не имѣютъ никакого вліянія на полученіе пенсій изъ академической кассы, и при опредѣленіи правъ на эти пенсіи въ разсчеть вовсе не принимаются; но если наказаніе будетъ сопряжено съ лишеніемъ всѣхъ правъ состоянія, то право на пенсію передается семейству виновнаго, какъ бы въ случав его смерти.

Примичание. Служба лицъ, не дослужнышихъ 6-ти ивсяцевъ до 15, 20 и 25 лётъ, считается за полные 15, 20 и 25 лётъ.

## § 97.

Болѣзненное состояніе лица, выходящаго въ отставку, котя бы по совершенно разстроившенуся на службѣ здоровью, не дастъ Христ. Чтин. М 8-4. 1880 г. ему никакихъ особыхъ правъ на пенсію язъ академической кассы. Исключеніе изъ этого правила допускается только въ пользу лицъ, которыя, состоя на службё при Академін, подвергнутся слёдующимъ тяжкимъ болёзнямъ: разбитію параличемъ, лишенію разсудка и совершенной потерё зрёнія, или получать увёчья, лишающія ихъ всякой возможности продолжать какую либо службу. Такія лица пользуются правомъ по истеченія пяти лётъ службы на половинную, по истеченія десяти—на полную пенсію. Въ случаё выздоровленія такія лица подчиняются обычнымъ правиламъ сего «положенія».

## отдълъ іу.

#### О ПРАВАХЪ СЕМЕЙСТВЪ НА ПЕНСІИ И ПОСОВІЯ ИЗЪ КАССИ.

## § 28.

Подъ семействомъ въ настоящемъ «положенія» разумёются только жена и дёти участника академической кассы. Никакіе другіе родственники, за исключеніемъ въ извёстныхъ случаяхъ одной матери (§ 39), не вмёють права на пенсіе и пособія изъ кассы.

#### § 89.

Пенсін для семействъ участниковъ академической кассы разсчитываются изъ тёхъ окладовъ, которые получали или на которие имѣли право ихъ мужья или отцы или сыновья въ день смерти, или въ день лишенія ихъ всёхъ правъ состоянія, или въ день безвёстнаго отсутствія. Семейства лицъ, получавшихъ усиленныя пенсіи за вышепоименованныя тяжкія болёзни или увѣчья (§ 27), по смерти ихъ, получаютъ обыкновенныя венсіи по числу дѣйствительно выслуженныхъ покойными лѣтъ; если же они не выслужили положенныхъ лѣтъ, то пенсіи ихъ семействамъ не назначаются вовсе, но въ такомъ случаѣ взносы покойныхъ возвращаются ихъ семействамъ, какъ сказано въ примѣчаніи 4-мъ II главы сего «положенія».

### § **30**.

Пенсін вдовамъ и дётямъ участниковъ кассы производятся:

а) вдовамъ-до выхода въ замужество пли до смерти;

6) сыновьямъ — до 21 года ихъ возраста или до поступленія на государственную службу, если они поступять ранёв 21 года. Digitized by в) дочерянъ — до выхода въ замужество, а невышедшинъ замужъ — тоже до 21 года возраста.

г) дётямъ, подвергавшимся увёчью или одержимымъ неизлёчимыми болёзнями, лишающями ихъ всякой возможности существовать собственными трудами, йенсін производятся сыновьямъ пожвзненно и дочерямъ пожизиенно или послёднимъ до выхода въ замужество, даже и тогда, если бы во время смерти отца такія дёти уже вышли изъ пенсіоннаго возраста или же подверглись увёчью послё смерти отца, но оставаясь все еще пенсіонерами. Роды болёзней и случан прекращенія пенсіи имъ тё же, какіе указаны въ § 27.

#### § 81.

Вдова участника эмернтуры, оставшаяся безъ его дётей или съ его дётьми, но по возрасту своему не имёющими уже права на иенсію отца, получаетъ половину оклада пенсіи покойнаго.

#### § 39.

Вдова съ однимъ или нёсколькими дётьми покойнаго, имёющими право на пенсію, получаетъ вмёстё съ дётьми полный окладъ.

## § 33.

Одинъ сынъ или одна дочь безъ матери получаютъ половину оклада отца.

## § 34.

Двое и болёе дётей-безъ матери получають полный окладъ, дёлащійся между ними поровну.

### § 35.

Въ случат необходимости раздилить вспомогательную пенсию между вдовою и дитьми, половину получаетъ вдова, другую половину-дити, между которыми она дилится поровну, а если ребеновъ одинъ, то онъ одинъ получаетъ цилую половину.

#### § 86.

По мёрё выбытія изъ числа пенсіонеровъ членовъ семейства, причитающіяся выбывшимъ части всиомогательной пенсіи дёлятся между остальными дётьми до тёхъ поръ, пова останется одна вдова или одинъ смеъ или одна дочь, которые получають уже согласно съ §§ 31 и 33 половину пенсіи.

#### § 87.

Вдова участника кассы и его дочери, вступившія въ бракъ, удовлетворяются вспомогательною пенсією по день ихъ замужества даже и тогда, кода онѣ получаютъ пенсію по увѣчью или по болѣзни (§ 30).

## § 88.

Дёти, воспитывающіяся въ учебныхъ заведеніяхъ на казенный счетъ или на благотворительныя суммы, не лишаются права на пенсію, которая вносится въ кредитныя учрежденія для приращенія и выдачи вмёстё съ процентами воспитанникамъ и воспитанницамъ по выходё ихъ изъ заведеній.

§ **39**.

Если по смерти участника кассы не останется ни жены, ни дётей, но будетъ жива вдовая мать, неполучающая накакой пенси, то ей назначается половина пенсіи, которую умершій уже получалъ самъ или же которую онъ имёлъ бы право получать по выходѣ въ отставку.

#### § 40.

Единовременныя пособія выдаются всегда нераздёльно на цёлое семейство.

## § 41.

Вдовы и дочери участниковъ вспомогательной кассы, нийющія право на единовременное пособіе, не лишаются этого права и въ такомъ случай, если онй до полученія пособія выйдуть въ вамужество.

## ОТДЪЛЪ У.

#### О ПРЕВРАЩЕНИИ ВСПОМОГАТЕЛЬНЫХЪ ПЕНСІЙ.

## § 49.

Производство пенсій прекращается:

а) вступленіемъ вновь на службу, исключая случаевъ понменованныхъ выше (§ 19);

б) замужествомъ;

в) достиженіемъ сыновьями и дочерями 21 года и поступленіемъ первыхъ на государственную службу, а посл'яднихъ выходомъ въ замужество ран'я 21 года;

г) излеченіемъ отъ болізни, по случаю которой назначена пенсія, а также по непредставленію медицинскихъ свидітельствъ о продолженіи этой болізни;

д) лишеніемъ всёхъ правъ состоянія;

е) безвёстнымъ отсутствіемъ н

a) cheprin.

# § 48.

Пенсіонерь, поступающій вновь на службу внё Академіи, обязывается извёстить о семъ предсёдателя пенсіоннаго комптета и въ доказательство правъ на продолжение ему пенсіи изъ академической кассы представить оффиціально засвидётельствованные документы (§ 19).

# ГЛАВА IV.

# О завёдыванія дёлами вспомогательно-пенсіонной вассы.

## § 44.

Вычеты въ вспомогательную кассу, по соглашению ценсіоннаго комитета (§ 13) съ Правленіемъ Академін, производятся при ежемѣсячныхъ выдачахъ жалованья.

## § 45.

Пополнение вычетовъ въ кассу, упущенныхъ при различныхъ выдачахъ, обращается:

а) лично на тёхъ участниковъ кассы, которые не были подвергнуты слёдующему съ нихъ вычету, если только они будутъ находиться на службё при Академіи, или же будутъ получать пенсіп ивъ академической кассы;

б) на пенсіи и единовременныя пособія, слёдующія ихъ семействамъ изъ кассы;

в) въ случав невозможности пополнить взысканіе указанными способами, на личный составъ того пенсіоннаго комитета, который обязанъ былъ слёдить за своевременностію вычета.

# § 46.

Права на полученіе пенсій и пособій разсматриваются общимъ собраніемъ и его опреділенія сообщаются пенсіонному вомитету въ исполненію (§ 13).

## § 47.

Права на получение пенсій и пособій, слёдующихъ какъ саминъ участниванъ кассы, тавъ и ихъ семействанъ, должны быть удостовёрены законными документами, именно нужны:

#### 1) Оть самнхъ участниковъ:

а) послужной списовъ в б) медецинское .свядетельство, если пенсія пли пособіе испрашиваются на основаніи тяжкой бользни нли увёчья. Медицинскія свидётельства доляны быть возобновляемы каждые два года, если болёзнь по первому свидётельству не отнесена въ числу неизлёчнимыхъ и не есть непоправниое увёчье.

## 2) Отъ вдовъ, дётей и матерей:

а) послужной списовъ пенсіонера (отца или мужа или сина); б) истрическія свил'ятельства о рожденій д'ятей, если они не пониенованы въ послужномъ спискъ отца; в) свидътельство сващеннослужителя о смерти пенсіонера (мужа, отца или сына) и полицейскія свидательства о лишеній его всёхъ правъ состоянія и о безвъстномъ отсутствія и г) медицинскія свидътельства о состоянія здоровья дётей, когда имъ пспрашиваются пожизненныя пенсія на основанія § 30 сего «положенія» (пунять г).

### § 48.

Ходатайство предъ общимъ собраніемъ (§ 13) о назначенія вспомогательныхъ пенсій находящимся въ отставкь, равно семействамъ лицъ, умершихъ въ отставкъ или лишенныхъ всёхъ правъ состоянія, или считающихся въ безвёстномъ отсутствія, предоставляется симъ лицамъ, семействамъ ихъ, опекамъ, опекунамъ или попечителянъ. Всѣ прошенія, сообщенія и представленія о семъ, вивств съ указанными документами, адресуются на имя предсвдателя пенсіоннаго комитета. Но общее собраніе можеть, хотя для него это не обязательно, и само начинать подобныя дёла, если у него есть для того всв данныя.

## § 49.

Вспомогательныя пенсіи назначаются къ производству:

а) самник участникамъ кассы со дня увольненія ихъ отъ службы или исключенія изъ оной; Digitized by Google

б) семействамъ со дня смертя, лишенія всёхъ правъ состоянія или безвёстнаго отсутствія мужей, отцовъ и сыновей.

# § 50.

Означенные въ предъидущемъ § сроки для назначенія пенсій считаются только для тёхъ участниковъ кассы, о которыхъ послёдуютъ представленія или сообщенія въ теченіе двухъ лётъ со времени оставленія ими службы или со дня нхъ смерти, или со дня лишенія всёхъ правъ состоянія и безвёстнаго отсутствія; въ противномъ случаё пенсіи назначаются со дня подачи прошеній.

# § 51.

Если кто-либо изъ выслужившихъ право на пенсію выйдеть въ отставку и не будетъ ходатайствовать о пенсія, то остающееся послё него семейство имёетъ право на пенсію лишь со дня его смерти.

§ 59.

Если малолётніе, неполучавшіе вспомогательной пенсін отца, будуть просить о ней, когда имъ исполнится уже 21 годъ, но не пропустять двухлётняго срока по достиженіи 21 года, то пенсія выдается имъ за все прошлое время, но безъ процентовъ.

## § 58.

Для умалишенныхъ, не потерявшихъ правъ своихъ на пенсію. до лишенія разсудка, этотъ двухлётній срокъ (§ 52) считается со дня ихъ выздоровленія, но для сего дёйствительность болёзни и время выздоровленія должны быть удостовёрены надлежащимъ свидётельствоиъ.

## § 54.

Вопросы о назначение единовременнаго пособія состоящимъ на службѣ при академии участникамъ кассы и ихъ семействамъ рѣшаются въ общемъ собрании закрытою баллотировкою, а возбуждаемы могутъ быть не только прошениями участниковъ и ихъ семействъ, но и представлениями наличныхъ участниковъ кассы.

## § 55.

При назначении и ассигновании вспомогательныхъ пенсій п пособій дроби копбекъ отбрасываются. Пенсіи выдаются по нолугодно, по истечении полгода въ началё поля и въ концё девабря.

# ГЛАВА У.

## Объ отчетности по кассѣ.

## § 56.

Въ вонцё важдаго года пенсіонный вомитетъ составляеть подробный отчетъ прихода и расхода по вассё за истекающій годъ и подробную смёту прихода и расхода на слёдующій годъ.

#### § 57.

Ежегодно въ послёднихъ числахъ декабря созывается общее собраніе (§ 13), которое и разсматриваетъ в окончательно утверждаетъ отчетъ в смъту пенсіоннаго комитета.

## § 58.

На ванцелярскіе я мелочные расходы по вассё могуть быть употребляемы проценты съ ся текущаго счета въ банкё.

### § 59.

По прошествія 5 лѣть, считая съ 1880 года, общее собраніе участниковъ избираеть изъ состава своихъ членовъ коммисію для пересмотра и исправленія настоящаго «положенія,» сообразно указаніямъ пятилѣтняго опыта и нужныя измѣненія узаконеннымъ порядкомъ представляеть на утвержденіе Св. Синода; въ случаѣ надобности подобная коммиссія можеть быть назначена и ранѣе. Равно какъ и на дальнѣйшее время. «положеніе» можеть быть пересматриваемо по усмотрѣнію общаго собранія.

## § 60.

Вспомогательно-пенсіонная касса прекращаеть свои дѣйствія в ликвидируеть свои счеты, когда она найдеть невозможнымъ производить слёдующіе по ея настоящему «положенію» расходы, не трогая основнаго капитала, который долженъ быть неприкосновеннымъ, служа гарантіею участниковъ кассы по 5 примѣчанію ко второй главѣ. Но предварительно общее собраніе наставниковъ и другихъ служащихъ въ академіи участниковъ кассы должею испросить на такую ликвидацію разрѣшеніе Святѣйшаго Спеода.

# Средневъковыя мистеріи, ихъ церковное и историко-литературное значеніе.

На какой основѣ развилась средновѣвовая драна, въ ся раз-ли она вавія нибудь связи съ классический театроиъ, съ драной грековъ и риклянъ? При изучени этого вопроса необходино нивть въ виду, что даже въ эпоху появленія христіанства влассическій греко-ринскій театръ по прежнену продолжалъ сохранять, по врайней ибрё наружно, тёсныя связи съ языческимъ культомъ, въ которовъ сврывалось его начало: театры оставались религіозными учрежденіяни, зрвлища-известного рода обрядани, устроявшинися не только для удовлетворенія художественныхъ потребностей или для развлеченія толпы, но — главнымъ образомъ въ честь боговъ, въ дни праздниковъ и религіозныхъ торжествъ, по указанію языческаго календаря. Въ театрахъ на сценъ, какъ и прежде въ старое языческое время, стояль жертвенных, посвященный Венерв, Юпитеру и другииъ боганъ, представление начиналось совершениеть разныхъ религіозныхъ обрядовъ, при участін языческаго жреца, заканчивалось религіозными процессіями и т. под. Словонъ, театръ быль хранонь, актеры-служителяни алтаря, совершавшини религіозные обрады по увазаніянъ язнческаго ритуала.

Такъ смотрёли на языческій театръ христіане первыхъ вёковъ, такъ смотрёли на иего отцы и писатели церкви, высказывая строжайшее осужденіе языческихъ зрёлищъ и театровъ (напр. Тертулліанъ), и были совершенно справедливы въ своихъ взглядахъ: театръ

Христ. Чтен. № 5-6, 1880 г.

34

двиствительно былъ учрежденіемъ глубоко языческимъ по своей основѣ и по внѣшнему устройству. Съ другой стороны ни въ ченъ, ножеть быть, не обнаруживалось съ такою очевидностью разложеніе язнчества — упадовъ религіозныхъ в'врованій, расшатанность моральныхъ, общественныхъ, семейныхъ и всякихъ другихъ началь жизни --- ни въ чемъ не обнаруживалось съ такою очевидностью, какъ въ театрахъ и зрилищахъ первыхъ виковъ христіанства. Собственно говоря, римляне никогда не имбли своей національной драмы въ строгомъ значения этого слова: комедія Плавта, Теренція и накоторыхъ другихъ римскихъ комиковъ-единственные и лучшіе образци римской комической сцены, но и въ нихъ подражание греческимъ комедіянъ болёе, чёмъ очевидно.... Въ ринской трагедіи такжеодни подражанія и передѣлки греческихъ образцовъ, да притонъ обезображенныя, искаженныя приспособленіень къ запросань и вкусамъ римскаго общества временъ императоровъ, такого общества, для котораго конечно была бы непонятна свободная могучая жизнь старой великой Греціи, находившая свое художественное выраженіе въ лучшихъ созданіяхъ греческихъ трагиковъ. Такимъ образонъ Римъ-иожно сказать положительно - не имълъ своей серьезной драмы, а потому- само собою понятно- не имълъ и возможности воспитать въ себѣ серьезное пониманіе драматическаго искусства. Все это съ поражающей очевидностію обнаруживается въ первые вѣка христіанства. Страсть въ зрълищамъ была всеобщей и обратилась въ своего рода нанію, но эти зрѣлища были самаго низкаго сорта: вивсто театровъ-цирки и амфитеатры, вивсто актеровъ-гладіаторы, танцоры, мины и разнаго рода наяцы, вибсто трагедій и комедій-отрывки мноовъ безиравственнаго, по преимуществу соблазнительнаго содержанія, шутовскія пляски и вривлянья, всевозножныя гадости для удовлетворенія грубыхъ животныхъ инстинктовъ толиы. Можно ли было ожидать, чтобы въ таконъ положении, освящаенонъ притомъ же языческимъ культомъ, классический театръ могъ имътъ свое будущее въ христіанскіе вѣка? Церковь осудила его какъ "дбло сатавы", какъ выраженіе худшихъ сторонъ язычества, хри-

стіанскіе императоры положительными и строгими законами старались уничтожить его, вырвать съ корнемъ изъ среды общества, признавши стоящими виз закона актеровъ и все, что относилось къ языческому театру. Но нельзя не замѣтить при этомъ, что нѣко- --торые отцы церкви, строго осуждая языческій театръ, дозволяли и даже одобряли чтеніе классическихъ трагиковъ, — значить, двйствительно, ими осуждалась не классическая драма въ ся лучшихъ, благороднвишихъ представителяхъ, а театръ, превратившійся въ публичную арену всевозможныхъ мерзостей и разврата<sup>1</sup>).

Кавъ бы то ни было, для среднихъ въвсовъ языческій театръ не существоваль: онъ долженъ былъ погибнуть витесте съ язычествоиъ или по крайней изръ долгое время — вплоть до эпохи такъ называемаго "европейскаго возрожденія" (XV-XVI в.) оставаться погребеннымъ подъ развалинами римскихъ цирковъ и анфитеатровъ. Правда, у христіанъ первыхъ въковъ, какъ отчасти и у евреевъ, бывали попытки писать трагедіи по образцу классическихъ 2); такова напр. древнъйшая трагедія "Страждущій Христосъ-Хрісос Пасуши", которую обывновенно приписывають Григорію Назіанзину <sup>3</sup>), и нѣкоторыя другія, по подобныя произведенія назначались не для сценическаго представленія, а для чтенія, какъ это весьма часто случалось и у римскихъ поэтовъ временъ упадка, писавшихъ драматическія пьесы не для сцены, а для чтенія 4): въ такихъ пьесахъ, представляющихъ удачныя или неудач-

Э Таковы были напр., въ своемъ родѣ знаменитыя, напыщенно-риторическия

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Извёстный греческій учоный Саоа, посвятньшій цёдую книгу этому вопросу-начало своего огромнаго труда по исторіи византійской драми, до сихъ поръ мало разработанной, -- приводить факты, которые показывають, что классическая драна, трагедін напр. Софокла и Эврипида и комедін Менандра не были забыты въ средніе віка и что церковные писатели не только относились къ нимъ снисходительно, но иногда увлекались ими и пользовались какъ образцами для составленія церковныхъ драмъ. Σάθα, Історихов бохіщнов пері той Өваτρου καί τῆς μουσικῆς τῶν Βυσαντινῶν. Paris. 1879, crp. 268 κ city.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Климентъ александр. Stromat. I, p. 149; Escesiä, Prepar. Euang. IX 28, 29.-Philipson, Ezechiel und Philo d. ältern Ierusal., Berl. 1830.

<sup>\*)</sup> A. Elissen, Der leidende Christus in Originaltext. Lpz. 1855.

ныя сшивки стиховъ изъ разныхъ классическихъ трагедій, — о драгъ собственно не могло быть и ръчи и для среднихъ къковъ онъ не

имъли никакого значенія.

Средневѣковая драма развилась вполнѣ самостоятельно - въ церковноиъ храмъ, въ связи съ богослужениемъ. Саное назване среднев вковыхъ драмъ — инстерін указываетъ на такое начало: misterium или ministerium значить служба, церковный обрядъ. Служба и церковные обряды, обставленные разнообразными драматическими действіями, появляются сь самаго начала церкви --- съ перваго можента отврытія христіанскаго богослуженія, съ теченіенъ времени усложняются, становатся болёе торжественными и разнообразными и до такой степени драматичными по вибшнему виду, что и совершенно независимо отъ какихъ нибудь наибренныхъ приспособленій представляють изъ себя небольшія драматическія сцени съ главными действующими лицами, съ діалогами, пенісить и тому подобныкъ. Поэтоку, определить съ точностью, когда появляются первыя инстерін-невозножно: въ началь это церковный обрядъ, который потокъ кало по налу выдёляется изъ числа другихъ церковныхъ обрядовъ, какъ особое дъйствіе, какъ дополнительный обрядъ или служба, но по прежнену совершается въ ствнахъ церкви нли подлѣ нея, въ дне назначениме церковнымъ уставомъ. Это первый періодъ въ исторіи средневъковой церковной драны-драна такъ называемая литургическая. Древнёйшія литургическія драны, вакія пока удалось отънскать, относятся въ X-XI вѣканъ 1).

трагедія Сенеки, воспитателя императора Нерона: Nisar, Etudes de moers et de critique sur les poetes latins, tom. I, pag. 59—198 (1-е изд.); Klein, Gesch. d. Drama's, tom. II, стран. 263—264.

<sup>• 4)</sup> Вызантія въ этомъ случай далеко опередила Западъ: мистерін появляются здёсь въ V—VI вв., а въ X—XI в. въ церкви св. Софін (ім тф маф тфс Ауіас Σοφίας) въ Константиноволй и въ другихъ городахъ торжественно устроивались драматическія представленія. Патріархъ Миканлъ Кирулларій, желая удержать за этими представленіями исключительно церковный карактеръ, дозволялъ поставлять въ церквахъ драми, изображавшія зачатіе Богородици, рожденіе Христа и крещевіе отъ Іоанна. Σάθα, Історіхо̀и боліцію и пр., стр. 16 – 17.00

Чтобы показать, какъ именно изъ "церковной службы" получалась настоящая мистерія, остановимся на одной изъ древнёйшихъ (XI-XII в.) мистерій, недавно открытой и извѣстной подъ заглавіемъ "Пророки Христа или Пророчества о Христъ"; исторія этой пьесы въ общихъ чертахъ покажетъ наиъ всё тё переходы, чревъ которые въ своемъ развитіи проходила литургическая драма <sup>1</sup>).

Въ церковныхъ служебникахъ на день Рождества Христова въ нёкоторыхъ западныхъ церквахъ между прочимъ помёщалась рвчь или слово бл. Августина, въ дъйствительности ему не принадлежащее, но это не важно, - помъщалось подъ рубрикой - lectio sexta, чтеніе шестое. Въ этомъ чтеніи, которое произносилось речитативоиъ и съ разными изивненіями голоса, бл. Августинъ обращается къ евреянъ и, желая убъдить ихъ въ божествъ Іисуса Христа, призываетъ всёхъ пророковъ Ветхаго Завёта, которые являются предъ никъ и на его вопросъ отвёчають поперенённо, одинъ за другимъ пророчествани о Христв, -- послѣ Исаін, Іеренін, Монсея, Данінла и Давида, онъ призывають несколько лицъ новозавѣтныхъ-Симеона, Захарію, Елизавету, а потомъ обращается въ язычниканъ и призываетъ во свидетели Виргилія, Навуходоносора и Сивиллу, которую и заставляетъ произносить 27 гекзаистрическихъ стиховъ изъ знаменитыхъ сивиллиныхъ книгъ. Послѣ этого, указывая на представленныя свидетельства, бл. Августинъ обращается въ евреянъ и говоритъ имъ: "неужели ванъ недостаточно этого, о невърные! неужели васъ не могутъ увърить свидътели столь знаменитие, свидётельства столь многочисленныя? Sufficiunt vobis ista, o Iudaei, sufficiunt tanti testes, tot testimonia".

Тавово содержаніе указаннаго чтенія; присутствіе драматическихъ элементовъ здёсь очевидно: упреки евреянъ, рёчи пророковъ, поперемённые вопросы и отвёты, при чтеніи на разные го-

- 521 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Marius Sepet, Les Prophètes du Christ, Étude sur les origines du théâtre au moyen âge, Paris, 1878; Charl. Aubertin, Histoire de la langue et de la Litterat. françaises au moyen âge. 1876, tom. I, crp. 387 **H es.** Diditized by GOOGLE

лоса-все это отличается драматическить характеронъ, --- достаточно было удлиннить ричи, оттинить характеры отдильныхъ лицъ, вывести ихъ на сцену, т. е. представить въ виде живназ действурщихъ лицъ, --- и получалась драма, вонечно въ нервичной, незамысловатой формъ средневъковой инстеріи — церковнаго обряда. Такъ и случилось съ указаннымъ чтеніемъ (leclio) изъ рождественской службы, темъ более, что въ этому представлялось особое побужденіе. Въ вонці XI віка въ западныхъ церквахъ, съ цілію удлиннить богослужение, показавшееся слишковъ краткивъ, введено было, какъ дополнительная часть, пеніе такъ называемыхъ троповъ или рифиованныхъ гимновъ въ діалогической формв. И вотъ въ числё троповъ появляется тропъ или гиннъ о пророкахъ Христа, въ древнъйшей редакціи относящійся въ концу XI въка, небольшой, всего въ нѣсколько страницъ. Тропъ пѣлся хоромъ послѣ утрени, часовъ или вечерни, -при этомъ пивче-монахи располагались на два хора, въ два ряда, имъя впереди себя запъвалуprocantor'а и лицъ, представлявшихъ собою прорововъ, --- въ заключеніе церемоніи громогласно пѣлось "Benedicamus". Въ таконъ видѣ тропъ является уже настоящей литургической инстеріей. Отноmenie его въ увазанной ричи бл. Августина или lectio sexta-несовнавно: основа — таже, лица, роли, драматизы в дайствія — все тв же, но бл. Августина здесь заменяеть уже особое лицо lector или praecentor, потомъ персонально появляются пророки Исаія, Іеремія, Данінль и др., проза переложена въ стихи. Въ дальнійшей судьбі того же тропа или драматизированнаго гимна замвчаются новыя черты, любопытныя для исторіи развитія церковной драны. Въ однихъ местахъ онъ сохранился въ указанной простой и краткой формъ, въ другихъ получаетъ форму болѣе сложную-больше дъйствія, больше лицъ и движения. Такъ, въ другой обработкъ того же тропа отъ XII въка, извъстной подъ названиемъ "Festum asinorum", основой служить тоть же первоначальный тевсть lectio sexta, но тексть уже значительно видоизминенъ и расширенъ вносениемъ эпитоть зодическихъ лицъ и дъйствій. Здъсь напр. Навуходоносоръ- не

ограничивается, какъ въ первой обработкъ тропа, только выраженіемъ своего удивленія по случаю чудеснаго спасенія трехъ отроковъ, брошенныхъ въ огненную печь, --- здъсь это событие представлено со всёми подробностями, съ раздёленіемъ на три картины и съ очевиднымъ намъреніемъ придать ему вполнѣ законченную дранатическую обработку. Кроив того, въ числв новыхъ лицъ, неизвъстныхъ первой обработвъ, фигурируетъ между прочимъ Валаамъ со своимъ неизмвннымъ спутникомъ -- осломъ: появление его очевидно объясняется намъреніемъ придать главному дъйствію больше разнообразія, больше сценичности. Наконецъ, въ этой обработкъ есть уже подробное указание относительно постановки драмы на сцену ная върнъе относительно выполненія обряда, службы, какую она изъ себя представляла. Главное дъйствіе должно происходить посреди церкви, въ такъ называемомъ кораблъ-in medio navis ecclesiae; выполнителями, какъ и въ первой мистеріи, являются клирики, но въ числѣ лицъ, представлявшихъ воиновъ, стражу Навуходоносора и пословъ царя Валака, по всей ввроятности могли участвовать и лица свътскія, міряне; посреди церкви устроивалась вавилонская пещь, а за нею тронъ Навуходоносора; Навуходоносоръ въ полномъ царскомъ одвяніи и съ статуей идола въ рукахъ возсъдаль на тронъ, вокругь него воины — телохранители. Затекь, въ описанія подробно указывается, какъ и въ каконъ одвянія каждое изъ действующихъ лицъ должно выходить на сцену. Монсей сь врижалями завёта и съ жезлопь въ рукахъ, одёть въ стихарь, на головѣ имѣеть тіару; всѣ пророки, какъ и Моисей, появлялись въ видъ старцевъ съ длинными бородами, но важдый имълъ особыя отличительныя черты: врасная повязва обрамляеть чело Исаін, Ааронъ носить на головё митру и держить въ рукахъ цвётокъразпеттий жезлъ аароновъ; Іеренія — пергаментный свитовъ и т. д. Іоаннъ Креститель виходилъ боснить, неся въ рувахъ Евангеліе,-Виргилій появлялся въ видѣ прекраснаго молодаго человѣва--in juvenili habitu bene ornatus. Обрядъ начинался процессией, выходившей изъ монастыря, изъ тёхъ помёщеній, въ которыхъ жили монахи; съ пёніенъ гниновъ процессія направлялась къ церкви, входила черезъ западныя врата и располагалась около вавилонской пещи; evocatores, нёчто въ родё вёстниковъ или герольдовъ, громогласно призывали пророковъ возвёстнить свидётельства о Христё, а потоиъ обращались къ народу и хоръ пёлъ: "о Iudaea incredula cur adhuc manes inverecunda?"... Сцена съ Навуходоносороиъ и треня отроками, вверженными въ пещь огненную, начиналась вслёдъ за пророчествоиъ Валаама, а дотоиъ, когда Виргилій и Сивилла оканчивали деклацацію своихъ стиховъ, процессія направлялась къ алтарю и тотчасъ же начиналось служеніе мессы (обёдни).

Вотъ, такинъ образонъ, новый видъ тропа, въ болёе сложной драматизированной формъ: это-обрядъ, служба и въ то же вреня настоящее сценическое представление, которое очень удобно кожно было выдълить изъ церковнаго обихода и перенести съ церковныхъ подноствовъ на какую угодно сцену. Въ дальнъйшенъ развитін инстерій такъ и случилось. Но предварительно литургическая драна еще въ стёнахъ церкви подверглась двоякаго рода изибненіянь. Сь одной стороны, эпизоды нервичнаго литургическаго текста, въ родъ напр. энизода съ вавилонской пещью, видълялись, обставлялись новыми сценическими подробностями и обособлялись въ видъ отдъльныхъ независниыхъ драмъ; а съ другой стороны, постановка на сцену, неизбъжное при этомъ стремление придать больше эффекта, картинности, силы, вдіянія на чувство зрителей повело въ внесению въ первоначально-первовный обрядъ разнаго рода побочныхъ украшеній и добавленій светскаго, мірскаго хаpasteda, nalo no naly offalsbillers grany of cepioshocth es первоначальнаго, литургическаго вида. Такинъ образовъ подл'я литургической драны, древнейшие образцы которой я указаль, нало по малу образуется драма болёе сложная и не настолько церковно-обрядовая, какъ первая. Этоть родъ драны называють уже полулитургическимъ, такъ какъ въ ней хотя и удерживаются связи съ церковной службой, твиъ не ненее отренление въ выдвлению, въ полному обособлению отъ цервовной службы обнаруживается Digitized by GOOGIC

со всей очевидностью. Въ сущности, дъйствительно, большинство сохранившихся и доселё извёстныхъ мистерій этого рода представляють отрывки или усложненные и переработанные эпизоды нервопачальной литургической драмы. Такъ, изъ указанной мистерін-обряда "пророки Христа" кало по калу отдёлились какъ особыя драны — Данінлъ, Авраанъ, Монсей, Давидъ и т. д. Изъ числа этихъ пьесъ до настоящаго времени сохранились нежду прочниъ двѣ инстеріи-Historia de Daniel representanda, принадлежащая Иларію, ученных знаменитато Абеляра, и другая — коллективное произведение одного изъ конастырей Бове -- носить название: Incipit Danielis ludus. Та и другая пьеса сходны по содержанию и по формѣ, различаются только въ нѣкоторыхъ частпостяхъ. Въ сравненія съ вышеприведеннымъ тропоить (Festum asinorum) здівсь встричаень уже значительныя изминенія — шагь впередь въ развитів драны. Сценическая обстановка здёсь несравненно богаче и разнообразние, здись на сцени не только представленъ тронъ для Валтасара и его жены, но и подностки для маговъ; видъвъ царсвій дворець, донь Даніила, львиный ровь и львы, понёщенные во рву. Въ началъ представленія ноявляется Ludius, особое лицо. руководившее хоромъ представленія, и открываетъ процессію, деклаинруя четыре стиха, — свита Валтасара, его придворные и солдаты входять въ церковь съ пеніенъ стиховъ, въ которыхъ вратко, какъ въ прологв, указывается то, что должно произойти. Царь всходить на тронъ и сатраны вричать: "Vivat rex in acternum! Да здравствуеть царь вично!" Валтасарь велить принести священные сосуды, похищенные изъ јерусалимскаго храна; придворные приносять ихъ и кладуть на столь, находящийся около трона, а нежду твиъ невидиная рука появляется на ствив и выводить тон тавнственныхъ слова: Many, Phacel, Phares. Царь приходить въ смущение, совѣтуется съ окружающими, велить позвать наговъ, но его жена, окруженная своей женской свитой (роли женщинъ разыгрывали молодые монахи, одётые въ женское платье), совътусть ему послать за пророкомъ Данівломъ. Отправляется вестникъ,

стучится въ домъ Даніила и зоветь его къ царю. При этомъ въ одной изъ указанныхъ редакцій драмы встр'вчается новая и весьма важная черта: стихи, произносимые въстникомъ, латинскіе, но съ прибавленіемъ французскихъ словъ въ концѣ каждаго стиха, въ такомъ видѣ:

Vir propheta Dei, Daniel, vien al roi

Veni, desiderat parler à toi n np.

Народный языкъ здёсь появляется впервые и какъ бы случайно,-при переходъ драмы изъ церкви на подностки средневъковаго театра онъ вполнѣ замѣнитъ собою латинскій языкъ, которому въ свою очередь будетъ отведено почти такое же ивсто, какое въ приведенныхъ стихахъ занинаетъ французский. Данинлъ объясняеть таинственныя слова, получаеть въ награду за это священные сосуды іерусалинскаго храна и уходить сопровождаеный царскими слугами. Этимъ оканчивается первая половина драмы. Во второй представлено неожиданное вторжение Персовъ, низложение Валтасара и исторія Даніила во рвѣ львиноиъ. Событія передаются по Библія съ буквальной точностью. Въ концѣ пьесы пророкъ Даніилъ произноситъ свое пророчество о Христв и затвиъ въ воздухѣ, т. е. въ верхнихъ галлереяхъ храма, появляется ангелъ и возвѣщаеть, что пророчество о Христѣ исполнилось-Христось родился. Нужно замѣтить, что пьеса была представляема въ святки. Эта пьеса представляетъ образчикъ частной драматической картины, обособившейся отъ церковно-богослужебнаго тропа, въ свою очередь получившаго уже довольно сложную драматическую форму. Тенденція въ выдъленію изъ обычнаго порядка церковной служби, довольно замътная въ этой пьесъ, произвела много подобныхъ же драмъ, съ теченіемъ времени почти утратившихъ всякую связь съ первоначальными праздничными тропами. Но съ другой стороны, съ появленіемъ отдёльныхъ драматическихъ эпизодовъ въ качестве особыхъ мистерій, тотчасъ же въ постановке ихъ обнаруживается и обратная тенденція-желаніе разрозненные драматическіе эпизоды изъ встхозавѣтной и новозавѣтной исторіи связать нежду

- 527 -

собою въ отдёльныя группы, объединить одникъ главнымъ событіенъ и такниъ образомъ пріурочить къ праздничнымъ днямъ, въ воторые воспоминались эти событія. Объединяющимъ пунктомъ въ этихъ случаяхъ избирались главнъйшіе праздники-Рождество. страстная сединца и Пасха, сошествіе Св. Духа на апостоловъ и т. д. Къ днямъ этихъ высокоторжественныхъ праздниковъ съ теченіемъ времени, особенно въ XIV и XV въкъ, были пріурочены цёлыя серін или вёрнёе огромные циблы драматическихъ пьесь, въ общенъ своенъ составѣ обнимавшихъ всю библейскую и церковную исторію, отъ паденія перваго человъка до пришествія антихриста и страшнаго суда и представлявшихъ одну длинную драму, связную во всёхъ своихъ частяхъ. Древнёйшимъ образцонъ циклической драмы считается французская мистерія "Адамъ", относящаяся въ XII в., мистерія полулитургическая, но вийстй съ тимъ она представляетъ древнёйшій и первоначальный видъ циклической мистерін. Она состонть изъ трехъ частей или изъ трехъ отдёльныхъ драмъ: "паденіе перваго человѣка", "Каинъ и Авель" и "пророки Христа"; послёднее указываеть, что пьеса находилась въ прямой связи съ извъстнымъ уже намъ рождественскимъ тропомъ, съ которымъ она составляла одно цёлое представленіе, пріуроченное къ празднику Рожд. Христова. Языкъ этой пьесы французский; сценическая постановка д'яйствія, обработка діалога, гримировка и выходы д'яйствующихъ лицъ, — все обнаруживаетъ въ ней несравненно большую близость въ собственно драматическимъ представленіямъ, чёмъ въ какой льбо другой взъ сохранившихся литургическихъ мистерій. Вообще эта циклическая мистерія, какъ увидинъ, не легко могла мириться съ условіями обыкновенной постановки мистерій въ церк-

нея нужны были настоящіе театральные иодмостки съ соотвётственными декоративными приспособленіями.

Содержаніе инстеріи «Аданъ» 1) слёдующее: дёйствіе происходить въ

<sup>1)</sup> Mucrepia ·Adam· 133. B5 1854 r. Luzarch'out. August es cm. Moland, Origines litteraires de la France, 1862 r., crp. 138-156; Aubertin, l. c.; Marius Sepet, Le drame chrétien au moyen âge, 1878 r., crp. 121 - 158; Полевой,

церкви и снаружи, внереди церковной паперти, гдё по лёвую сторону поставленъ въ формѣ треугольника — адъ, а по правую — рай. Въ началѣ пьесы, какъ и въ началъ каждой отдъльной сцены, дълаются указанія, служащія руководствонъ для устройства и надлежащей постановки дъйствія. "Рай, говорится здёсь, устроенъ на болёе возвышенномъ иёстё; онъ окруженъ изгородью и обвѣшанъ шелковыми матеріями настолько, чтобы снизу пожно было видёть людей, находящихся въ раю. Онъ вось уставленъ душистыми цебтами и кустарниками; въ неиъ должны быть видны и разныя деревья, съ висящими на нихъ плодами, чтобы это ивсто казалось какъ ножно болёе пріятнымъ. Затёмъ долженъ прійти Вседержитель, одётый въ далиатику, и около него стануть Адаиъ и Ева. Адаиъ долженъ быть одёть въ красную тунику, а Ева въ бёлое женское платье, съ длинной накидкой изъ бёлой шелковой натеріи и оба пусть стоять около Figurae (Eigura — слово, которынъ называется лицо, исполняющее роль Творца въ теченія пьесы); Аданъ однако же ближе и долженъ спотр'ять прямо, а Ева нёсколько наклонивъ голову; и санъ Аданъ долженъ быть хорошо приготовленъ, чтобы зналъ, когда ему слёдуеть отвёчать, чтобы онъ при отвѣтахъ и не спѣшилъ и не опаздывалъ. И не только онъ, но и всё действующія лица должны быть приготовлены такъ, чтобы говорили складно и дълали бы движенія, приличныя тому, о ченъ они говорять; и въ стихахъ не прибавляли и не убавляли бы ни одйого слога, но всё бы произноснии твердо, высказывая поочередно, что ниъ слёдчетъ сказать. Когда же будуть упоминать о рай, то должны спотрёть на него и рукани на него указывать. Затёнъ, говорится далёе, начинается чтеніе: «въ началѣ сотворилъ Богъ небо и землю...» По окончания чтенія хоръ поеть: «создаль Господь Богь...» По окончания пѣнія говорить Figura.

Figura. Agants!

Адамъ. Господинъ.

Figura. Я тебя создаль

изъ персти земной.

Адамъ. Я это знаю.

Figura. Я создаль тебя по ноену подобію.

По образу посму создаль тебя изъ зеили.

Ты не долженъ никогда вести брань противъ неня.

Историч. очерки средневёковой драмы, 1865, стр. 130 и сл. (иёкоторые отрывки изъ этой мистерін сообщаются нами по переводу Подевого).

Digitized by GOOGLE

- Адамъ. И не буду; но буду вѣровать въ тебя; н повиноваться ноему Творцу.
- Figura. Я даль теб'я хорошаго товарища, Это-жену твою, по имени Еву, Это — жена твоя и подобная тебь, Ты ей долженъ быть очень въренъ. Ты ее люби, а она тебя, И такъ ванъ обониъ будетъ хорошо черезъ неня. Она пусть будеть тебѣ поворна, А вы оба инъ. Я ее создаль изъ твоего ребра. Она тебѣ не чужая, отъ тебя и родилась, Я ее породелъ изъ твоего же тёла, Изъ тебя произошла она, не откуда нибудь извив. Ты управляй ею разунно. Пусть нежду вами никогда не будеть ссоръ, Но любовь и взанивыя заботы: Пусть это будеть закономъ въ вашемъ хозяйствѣ. Figura же обращаясь въ Евѣ: Къ тебѣ теперь обращаюсь, Ева, съ рѣчью, Помни то, что скажу, не по пустому я теб'в буду говорить. Если хочешь исполнить ною волю, То въ сердцѣ сохранишь доброту. Меня люби, почитай какъ твоего Творца, И признавай за господина; На служение инъ направляй всъ твои иысли, Всё твои силы и всё твои чувства. Адана люби и пусть онъ будеть теб'в дорогь: Онъ твой мужъ, а ты его жена; Ему будь всегда покорна,

Не выходи изъ подъ его воли;

Ену служи и люби его,

Ибо на этомъ основывается всякое супружество Если ты ему будешь хорошей помощницей,

То я тебя витсте съ никъ и прославлю.

Ева. Я все сдёлаю, господянъ, какъ тебе угодно, сосоде

И никогда не нарушу твоихъ приказаній, Тебя буду признавать за Господа, А его за подобнаго себѣ, но старшаго; Ему буду постоянно вѣрной, Буду и хорошей совѣтницей; Твою же волю и тебѣ служеніе Буду исполнять, Господинъ, очень охотно.

Господь продолжаеть наставлять Адана и вводить его въ рай.

«Посять этого, говорить авторъ драмы, Богъ уходить въ церковь. Аданъ и Ева прогуливаются и веселятся въ раю. Выскакивають бъсы (изъ адской пасти, находившейся по другую сторону паперти), бѣгаютъ по среднив нежду расиъ и зрителяни, подходять къ саному раю и двлають жесты, соотвётственные ихъ роли. Они толнятся около раз и показывають Евѣ запрещенный плодъ, стараясь соблазнить ее. Сатана подходить къ Адаму и обращается къ нему съ рёчью". Слёдуеть вторая сцена — искушеніе сатаны, діалогь нежду ничь и Аданонь. Дважды онъ пробуеть уговорить Адажа нарушить заповёдь, но безуспёшно, тогда, обозвавши его «глупцонъ — sot», удаляется печальный и понуривъ голову. Происходить совешание въ аду: потомъ сатана выбегаеть, проскользаеть нежну зрителяни и подходить въ раю съ той стороны, где находилась Ева: его видъ веселый «ласкающійся». Въ разговоръ съ Евой, составляющемъ третью сцену перваго акта или первой драны, сатана, какъ опытный сердцевёдець, затрогиваеть всё слабыя стороны женщины — страсть къ лакоиству, тщеславіе, ревность, любопытство <sup>1</sup>). Ева сдается на его

<sup>4</sup>) Діалогъ сатаны съ Евой одно изъ лучшихъ мъстъ въ пьесъ. Вотъ его начало: Diabolus. Eva, са sui venuz à toi-Ева, я къ тебъ прищелъ.

Ева. Скажи, сатана, зачёмъ?

Сат. Я забочусь о твоемъ благѣ, о твоей чести.

Ева. Дай-то, Боже.

Сат. Не бойся,

Давно уже узналъ я всё планы Божін

И я кое-что скажу тебе объ этомъ.

Ева. Говори. Я буду слушать.

Ева. Да, говори, я не буду гивваться.

Сат. А ты сохранить мой секреть?

Ева. Да, клянусь...

Сат. И ты правду говоришь-никто не узнаеть ной секреть?

- 530 -

Сат. Ты будешь меня слушать?

- 531 -

льстнвую рёчь, затёмъ — вкушеніе плода Адамомъ, сокрушеніе о свершенномъ грёхё (плачъ Адама), осужденіе и изгнаніе изъ рая, — въ заключеніе коръ поетъ: «in sudore vultus tui... въ потё лица твоего» <sup>1</sup>). Между тёмъ появляется ангелъ, одётый въ бёлое, съ сіяющимъ мечемъ въ рукахъ и Господь велить ему стеречь рай, чтобы никто не могъ войти въ него никто не могъ даже и привоснуться къ плоду жизни».

Дальнёйшее дёйствіе происходить внё рая: «когда они (Адаль и Ева) выйдуть изь рая, говорить авторь, какъ бы печальные и спущенные, то, пойдуть, наклонившись къ землё, и Figura, отворотившись въ сторону рая, укажеть на нихъ рукою, а хоръ запоеть: «воть Адамъ, какъ бы и т. д.» По окончанія этого пёнія, Figura возвращается въ церковь. Послё того Адамъ возьметь заступъ, а Ева — кирку, и начнуть воздёлывать землю и высёють въ нее пшеницу. Посёявъ, пойдуть они и сядуть въ сторонё, какъ бы утопленные работою, и часто будуть бросать уполяющіе взоры въ сторону рая, ударяя себя въ грудь. Между тёмъ прійдеть дьяволь, и посёеть въ ихъ нашню терновникъ и сорныя травы, и уйдеть. Когда прійдуть Адамъ и Ева на свою пашню и увидять, что у нихъ взощли на нашнѣ терновникъ и сорныя травы, то пораженные глубокою печалью, бросятся на землю и станутъ ударять себя въ грудь, выказывая этипъ тёлодвиженіемъ печаль, и начнеть Адамъ свой плать».

Вслёдъ за плаченъ Адана и Евы, сильно напоминающимъ извёстные поваянные плачи русскихъ духовныхъ стиховъ<sup>2</sup>), происходитъ страшная сцена, въроятно производившая наибольшее впечатлёніе на зрителей: открывается адъ со всёми его ужасами, деконы съ крикомъ и военъ бро-

Ева: Клянусь, что никто.

- Сат. Хорошо, я вёрю тебё и мяё не нужно оть тебя никакихъ обёщаній. Еса. Такъ разсказывай же!
- Сат. Хорошо, ты прекрасная женщина (буквально: ты побывала въ корошей школй — tu as este en bone escole...). Адама я видбаљ, онъ мий кажется слишкомъ глупъ—trop est fols... и пр.

<sup>4</sup>) Относительно сцены вкушевія плода Адамомъ сдёланы слёдующія указанія: «вкусивши плоцъ, Адамъ тотчасъ же познаетъ свой грёхъ; онъ наклоняется такъ, что становится невидамъ (изъ рая) зрителямъ, срываетъ съ себя праздничное платье и облекается въ бёдное одёлніе, сшитое изъ листьевъ».

<sup>2</sup>) Въ этомъ плачё, какъ и въ русскихъ духовныхъ стихахъ («О, раю, мой раю, прекрасный мой раю»), Адамъ съ сокрушеніемъ обращается къ мёсту навсегда утраченныхъ рейскихъ сладостей и винитъ жену:

Oi paradis, tan bel maner!

Vergier de gloire, tant vus fet bel veer!...



саются на свою жертву, сковывають Адана и Еву-по руканъ и по ногамъ и тащать ихъ съ собою въ адъ<sup>1</sup>).

Второй акть посвященъ исторіи Канна и Авеля. Д'биствіе продолжается, какъ и въ нервоиъ актъ, въ буквальноиъ соотвътствін Библік, но араматизированный парафразъ библейскаго текста здёсь, какъ и въ вышеприведенныхъ итстахъ, ностоянно выдаетъ черты чисто народнаго заравтера, которыни отзывается каждое слово всей драны. Такъ, напр. на вопросъ Figurae, т. е. Господа: Каннъ, где брать твой Авель? Каннъ отвъчаеть: "я же поченъ внаю, сер», куда онъ дълся? Въроятно онъ дона нли у своихъ овецъ. Да инъ какое дъло до него? Я не обязанъ его стеречь". Господь проклинаеть Канна и осуждаеть его на горькое существованіе. Потокъ бёсы и Канна и Авеля уводять въ адъ, Авеля ведуть "по тихоньку (miscius)", а Канна провожають на всень пути «толчкани (sepius pulsantes)». По окончание этого действія, несообразно краткаго по подробностявъ и обработве сюжета, на сцену выводятся однить за другить пророки, нежду которыни является и Навуходоносоръ, и каждый изъ нигъ предсказываеть близкое пришествіе Спасителя — какъ и въ указаннытъ выше рождественскихъ тропахъ...

Въ инстерін "Аданъ" тенденція въ циклическому сочетаніл драматическихъ картинъ выступаетъ уже довольно замѣтно, но это еще самая краткая драма, состоящая всего изъ трехъ картинъ или актовъ. Съ теченіенъ времени она расширится введеніенъ новыхъ картинъ и составитъ одну громадную инстерію съ иногочисленными драматическими эпизодами изъ Ветхаго и Новаго Завѣта. Это случилось не раньше XIV вѣка, когда драма перешла изъ церкви на сцену средневѣковаго театра и когда начинается для нея собственно періодъ народный.

Мы указали нёсколько литургическихъ и полулитургическихъ илстерій нанболёв характерныхъ для знакомства съ первымъ періодопъ средневёковой драмы. Въ настоящее время извёстно болёв сорока пьесъ, относящихся къ этому періоду. Изъ нихъ большая часть на латинскомъ языкъ, очень немногія на французскомъ и нёмецкомъ, а нё-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ сценарін пьеси подробно онисывается, какъ происходитъ все это за ключительное дъйствіе перваго акта драми.

которыя на сибшанномъ языкъ — на латинскомъ и французскомъ. или на латинскомъ и нёмецкомъ, на такъ называемомъ средневёковонъ farsit'... По содержанию, ихъ можно раздълить на пять отделовъ, которые въ то же время составляють цять главныхъ отдѣловъ всей средневѣковой драмы: однѣ изъ нихъ, какъ и приведенныя вною пьесы, брази сюжеты изъ ветхаго завѣта-это первый отдёль; второй отдёль изь жизни Спасителя; третій изь исторіи его страданій и воскресенія; четвертый изъ Дівній Апостольскихъ и наконецъ цатый, очень небольшой въ первомъ період'в среднев'вковой драмы, изъ легендъ или житій святыхъ. Для перваго отдёла уже указано нёсколько пьесь, изъ втораго извёстны следующія небольшія литургическія драны, или вериев, дранатизированныя церковныя службы officium: Благов'вщеніе и Рожденіе Христа, поклоненіе пастырей, поклоненіе волхвовъ, относившееся въ празднику Богоявленія, избіеніе иладенцевъ, бъгство въ Египеть, всего до десяти пьесь, которыя, взятыя витств, почти всецьло обнинають исторію дітства Спасителя. Нівоторыя изъ нихъ очень вратки и въ строго-церковномъ тонъ officii, другія съ заявтнымъ уклоненіемъ отъ текста первоначальной церковной слудби и съ добавлениетъ подробностей, довольно любопитныхъ для исторіи позднійшей церковной драмы 1).

Христ. Чтен. № 5-6. 1880 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Такъ напр. въ одной изъ этихъ службъ — инстерій, представляющей повлоненіе пастырей, встричаемъ такую сцену: пастухи получають висть о рождени Спасителя,-но является дьяволь и начинаеть съ ниме спорь: «вы люди простые, вричить онь них, готовы довърять всякних сказкамь, хотя бы въ нихъ не было и тёни здраваго синсла. Полноте, подите лучше въ своимъ стадамъ». Затёкь, когда ихъ ведеть ангель, снова появляется сатана и надсиёхается надъ вими;--находась можду сатаной и анголомъ, выслушивая внушенія одного и совети другого, пастухи не знають, что делать, перебёгають оть одного къ другому и оканчивають твиъ, что возвращаются въ своямъ стадамъ — ad negotium suum, но раздается громогласное изніе невиднимих хоровъ-Gloria in coelestis и пастухи науть на поклонение родившенуся Христу. Роль сатани въ церковной драми, открывщая доступъ въ нее средневъковаго комизма, не мало способствовала ослаблению серьезности мистерій и вслёдствіе этого-наз Digitized by Google мереходу на свётскую сцену. 35

На ряду съ рождественской драмой нанбольшее число древнъйшихъ мистерій относится въ страстной сединцъ и въ пасхальной недёлё. Съ первыхъ вёковъ христіанства къ этому времени было пріурочено вножество церковныхъ обрядовъ драматическаго характера, вокругъ которыхъ какъ на Востокъ, такъ и на Западъ образовалась одна дленная страстная мистерія, переволившая въ драматическія картины почти всё евангельскія собитія послёдныхъ дней жизни Спасителя. Древнёйшіе образцы этой инстеріи относятся въ вонцу XII и въ XIII вѣку,-въ XIV вѣвѣ существовала уже циклическая драна страстей — Misterie de la Passion, представление воторой иногда продолжалось теченіе въ страстной седьмицы, пасхальной и соминой недёли. Изъ четвертаго отдёла древнёйщихъ инстерій, т. е. няъ числа тёхъ, которыя брали сюжеты изъ вниги Дізяній Апостольскихъ, сохранилась всего одна небольшая пьеса (XIII в.) "обращение Cabla". но въ XIV въкъ этоть отдель, какъ и страстная драна, обогатился иножествоиъ эпизодическихъ картинъ и образовалъ циклическую драму "Проповёдь Апостоловъ". Наконепъ, къ драналъ легендарнаго характера, т. е. изъ житій святыхъ, называвнияся ивравляни (оть miraculum-чудо), относятся только пять небольшихъ пьюсъ, въ которыхъ излагаются пять чудесъ изъ житія Николая Чудотворца 1).

<sup>4</sup>) Изъ этихъ пьесъ особенно интересна одва, въ которой идетъ рѣчь о жидѣ, обокраденномъ ворами. Жидъ-ростовщикъ, желая испитать могущество св. Николая, оставляетъ подъ охраной его вкони большую сумму денегъ, не вапврая дверсй своего дома. Но деньги были украдени и жидъ приходитъ въ неописанное горе, подъ вліяніемъ гиѣва и жгучей досады онъ богохульствуетъ, клянетъ Бога и Святыхъ. «Если ти не возвратишь инѣ мон деньги, говоритъ онъ св. Николаю, то я сначала побъю тебя, а потонъ сожгу». Св. Николай указиваетъ вора и велитъ возвратить похищенное, говоря, что иначе онъ будетъ повѣшенъ. «Раздѣлимъ деньги, жидъ, кричитъ воръ, я скорѣе умру, чѣмъ отдамъ тебѣ все сполна». Но жидъ не уступаетъ ни копѣйки и получаетъ сюсе сполна; онъ виражаетъ радость, святой прославляется, а вслѣдъ затѣмъ натинается месса; значитъ и эта небольшая драма по формѣ полулитургическая и была представляема во время церковной служби. Роль жида, на раду съ рольр

Въ концѣ XIII и въ XIV вѣкѣ средневѣковая драма почти повсемёстно въ западной Европё утрачиваеть свой исключительно интургачески-обрядовый харавтерь, оставляеть внутренность храна и появляется на площадяхъ, въ особо устроенныхъ театральныхъ зданіяхъ. Переходъ этотъ произошелъ самъ собою и совершенно незамётно. Съ усложненіемъ сценической обстановки, что особенно требовалось въ инстеріяхъ циклическаго характера, внутри церкви для постановки инстерій оказивалось слишконъ тёсно, часть представленія нензбёжно приходилось давать виз церкви-на паперти, или церковномъ дворъ, подъ открытымъ небомъ, -- ны видъли, напр., что представление мистерия "Аданъ" происходило и въ церкви и на церковномъ дворъ... Въ конастыряхъ, въ школахъ, облюбовавшихъ инстеріи, какъ одно изъ лучшихъ воспитательнообразовательныхъ средствъ, церковь текъ боле не ногла служить исключительно ийстопъ ихъ постановки. Но главное, съ развитісиъ вкуса въ драматическимъ представленіямъ, превратившимся изъ церковнаго обряда въ высокоторжественныя народныя празднества, увеличились требованія публиви и въ такой же кврѣ желанія и изобрѣтательность выполнителей, а удовлетворить твиъ и другимъ въ тёсныхъ предёлахъ церковнаго храма и въ зависиности отъ литургическихъ обрядовъ---не было никакой возножности. Между твиъ и со стороны церковной администраціи не представлялось никакихъ препятствій къ выдёленію инстерій изъ числа. цервовныхъ обрядовъ и въ перенесению ихъ на площадь; напротивъ, церковь сана должна была позаботиться объ этонъ, Taks какъ ей приходилось или удерживать духовную драму на первоначальной ступени простого обряда, ---или дать ей нівкоторую свободу развитія и такимъ образомъ допустить неизбёжное внесеніе

сатани и знихъ духовъ, также въ свою очередь не мало способствовала проникновению въ церковную драму мірского или собственно комическаго элемента: всё комическія и насмёшливня виходки обикновенно допускались только на ихъ счотъ и они вообще представляли сторову постоянно побиваемую, жалобную, но достойную не сожалёнія, а насмёшки и презрёкія...

въ драму свётскаго элемента, несовиёстимаго съ условіями церковной обстановки, — на что она не могла дать своего согласія. Итакъ, оставалось одно: церковный обрядъ долженъ былъ сдёлаться настоящей драмой, имёющей свою театральную сцену со всёми са принадлежностями, своихъ драматурговъ, своихъ актеровъ — выполнителей. Это случилось, какъ мы сказали, въ XIV вёкѣ, а въ началѣ XV появились уже братства, своего рода драматическія труппы, спеціально занимавшіяся постановкой мистерій и имёвшія свои театры. Самое знаменитое изъ этихъ братствъ французское, "братство страстей" — "Confrérie de la Passion", получившее въ 1402 году королевское разрёшеніе давать инстеріи въ одновъ изъ заброшенныхъ старинныхъ зданій парижскаго предиёстья.

Посмотрииъ же теперь, въ вакоиъ видъ является средневъвовая драма и театръ въ этотъ періодъ — въ періодъ ся полнаго разцевта отъ XIV до половины XVI въка. По прежнену всв пьесы раздиляются на два главныхъ рода: на мистеріи, если ихъ содержание заимствовалось изъ Ветхаго и Новаго Завъта, и инракли, если изъ житій сватыхъ, ---- хотя съ теченіенъ времени симслъ этихъ названій утрачивался и безразлично всв драматическія представленія назывались инстеріями или мираклями; въ Англін напр. названіе "меракли" было единственнымъ. Наряду съ драной церковно-библейскаго содержанія появляются цьесы съ сюжетани изъ дровне-влассической исторіи и мноологіи или изъ исторіи в преданій ивстно-народныхъ (въ Англіи послёднія **HOCAVERIE** первичными обращиками позднёйшихъ драматическихъ хроникъ и трагеній, получившихъ подъ перонъ Шевспира высокую художественную обработку). Но и эти пьесы назывались также инстеріями или мираклями. Затвиз почти всв представленія, какъ и въ литургический періодъ драмы, пріурочиваются въ днявъ большихъ праздниковъ: "Рождественская драма" --- къ святканъ; "Страстная" — къ Пасхальной седьмиц'в; миракли — къ днятъ Святыхъ. Равныкъ образовъ назидательная или цервовно - поучительная цъль даваеныхъ представленій сохраняется и теперь: представленія

начинаются молитвой къ Богу, оканчиваются пёніемъ "Te Deum laudamus", въ перерывахъ произносятся проповѣди, латинскіе гимны въ переводахъ поются въ разныхъ отдёлахъ драмы; случалось тавже, что во время представленій изъ житія Святого на сценъ виставлялись его мощи. Духовенство теперь уже не исключительно завъдуеть устройствомъ представлений, но все еще является главныть и необыкновенно заботливымъ руководителенъ и безъ него ничего не дёлается: оно отыскиваеть нужныхъ актеровъ, доставляеть дранатическія пьесы, хлопочеть по устройству сцены и т. д. Въ дни представленій, если нужно было, оно сокращало и ускорало церковную службу, чтобы не задерживать начало представленія инстеріи и удовлетворить нетеризнію ожидавшей публики; участвующимъ въ представленіяхъ, а иногда и всёмъ присутствующинъ зрителямъ раздавались иногда особыя индульгенцін; церковныя одежды и разныя другія вещи, необходнимя для постановки ауховной дражы обысновенно получались изъ цереви, --- словоиъ тесная связь, соединявшая представление мистерий съ церковью сохранилась и въ этотъ періодъ средневёвовой драмы, по выходё ел изъ церкви на театральныя подностки. Представленія обыкновенно бывали двоякаго рода: одни въ общирныхъ разибрахъ и такъ сказать "высокоторжественныя", приводившія въ движенія не одинъ какой-нибудь городовъ или ивстечко, но столицу, даже цёлую провинцію, цёлую область, и составлявшія эпоху въ м'ястной асторіп, — объ нихъ обыкновенно возв'ящалось задолго впередъ, вст ожидали ихъ съ нетерпёніенъ и панять о нихъ переходила отъ поколёнія въ поколёнію; другія представленія или игры, какъ они назывались, --- болёе скромныя и въ меньшихъ размёрахъ, собиравшія небольшую публику изъ ивстнаго населенія и устроявшіяся въ каконъ нибудь понастиръ, въ коллегия, въ занкъ и т. п., -- эти бывали чаще и пользовались меньшей извёстностью. И тё и другія представленія, и большія и налыя, по характеру и по вибшнить условіянь конечно были одинаковы. "Игра" давалась въ церковные праздники, кромъ того въ особые высокоторжественные дни — въ дни рожденія королей и другихъ знатныхъ персонъ, по случаю какой-нибудь побёды, заключенія мира, королевской свадьбы, во время большой ярмарки и т. п. <sup>1</sup>).

<sup>4</sup>) Теперь предположниз, что въ виду приблежения одного изъ такихъ праздниковъ кому внбудь взъ почотныхъ горожанъ пришла мысль усладить праздиячное веселье великольпість театральнаго представленія, о которомъ нотокъ коавится особая отибтка въ мёстной городской хроникв. Привести въ исполнение такую жисль было не легко, потому что готоваго ничего не было, все прихо-ДЕЛОСЬ СОЗДАВАТЬ ВНОВЬ: ПЬССУ, ТСАТРЪ, ТРУППУ,---XLOUOTE MEOFO, НО Е ВЪ СОЧУВствующихъ благой мисли недостатка не могло быть: составлялся кружовъ, въ которомъ выдёлялись отдёльныя такъ сказать комиссія и подкониссіи, принимающія на себя хлопоти по той или по другой театральной части, а многда гораздо проще — все предпріятіе переходило въ руки городского магистрата, который и принималь представление на свой полный кошть. Затёмь отискиваюся драматургъ-поэтъ, которому поручалось составнть либретто мистеріи, а объ актерахъ нечего было особенно ваботнъся: ихъ кожно было набрать сволько угодно изъ всёхъ сословій общества — монахи, клерки, кунци, ремесленники, жонглеры и министрели всё наперерывь предлагали свои услуги, --- оставалось только выбрать лучшихъ и нанболёе способныхъ. Трупяя добровольныхъ актеровъ такниъ образомъ составлялась и съ перваго же дия своего возникновенія коступала въ полное редение поэта или, какъ онъ називался. «Dacnodsinters ролей», который и принималь на себя всю отвётственность за услёхь представленія. Отвётственность эта била, разумёстся, не маловажна и такъ какъ только ногъ условіенъ полнаго полчиненія и строгой дисциплини возможно было обучить и подготовить случайно набранную труппу, то объ этомъ озабочивались врежде всего: взятие въ актери для предстоящаго представления торжественно предъ престоиъ и Евангеліемъ давали присягу, что они неопустительно будуть являться на репетиців, а впослёдствів, когда присяга не особенно стали довёрать, брали съ нихъ формальное придическое обявательство, «что они отубчають своей жизнью и имуществомъ не уклоняться отъ выполнения принятихъ ими обязанностей». Репетиція начинались и при общемъ соревнованія и усердія всей труппы обыкновенно пли услёшно, между тёхь провсходния хловоты по устройству сцены, отискивался лучшій мастерь, «знатокъ сценическихь хитростей и секретовь, и ему всецью поручаюсь устройство и завьдивание театральной, собственно сценической частью. Театръ устроивался въ разныхъ иёстахъ-на городскихъ площадяхъ, на лугу нодлё городскихъ стёнъ ни на слуска холма, а иногда внутри сохранившихся въ изкоторихъ городахъ превне-римскихъ цирковъ и амфитеатровъ. Онъ представлялъ огромное зданіе въ нъсколько этажей или же нъсколько отдъльнихъ зданій на одной розвой наскости, наъ которихъ каждое представлядо какой-инбудь городъ, королевство, провинцію и т. п., смотря по требованію пьеси. Въ глубиц'я сцени, въ самомъ верху, на особомъ возвышение помъщался рай. вназу, въ подземельяПредставление съ небольшими перерывани продолжалось цёлый

адъ, а въ средниъ-чистилище. Вся роскошь средневъковой готической меблировки и костюмировки пускалась въ ходъ въ убранстве и украшении рая: тонкія, дорогія ткани, коври и т. п.;-въ рад появлялись Богь и святие, одётие эсегда въ дорогія священническія и архіерейскія ризн; появленіе ангельскихъ хоровь сопровождалось игрой на органь, сарытомь позади сцены. Адъ устранвался въ полу сцени и представлялъ громадную пасть дракона, которая открывалась и закрывалась, выпуская на сцеву или принимая въ себя элыхъ духовъ и осужденныхъ грёшниковъ; разумёется, адъ старались обставить какъ можно бодьшими страхами, собирая въ немъ всевозможные ужасы — дынящіеся котан съ смолой, пушки и т. п. Чистилище обыкновенно устранвалось въ видѣ неболь-**ПОЙ** четырехугодьной башин, обнессенной сэткой или прозрачной матерieй, сквозь которую видны были душе завлюченныхъ — толим людей, стонущихъ и кричащихъ въ одинъ голосъ, что служило указаніемъ переноснимать нин жестокнать страданій. Адъ, чистилище и рай різко выділялись на сцені своей особой характеристической обстановкой; что же касаётся разнихъ географическихъ мъстностей, расположенныхъ на той же сцень, то узнать ихъ зрителянъ было не такъ-то легко; этотъ недостатовъ устранялся самымъ примитивнымъ способоиз-выставлялись въ разнихъ мёстахъ дощечки съ надписани, на которихъ обозначалось, что вдёсь, ноль, такое-то иёсто, а вдёсь будеть такое-то... Для зрителей ставились скамейки полукругомъ и устроивались ложи,-послёднія для лицъ высокопоставленныхъ или платившихъ большія деньги. Устроенный такимъ образомъ театръ назначался только на одинъ случай и по окончанія всёхъ представлений уничтожался. Но воть наступаль день представления и многочисленныя толим набожныхъ католековъ, жадныхъ до сценнуескихъ наслажденій, со всёхъ концовъ провинція, иногда изъ отдаленныхъ мёсть сосёднихъ и отдаленныхъ провинцій стекались въ городъ, оповёстившій, какъ говорили тогда, о постановка «игры». Накануна, а иногда за насколько дней до «игры» происходило торжественное шествіе по городу, во время котораго при звукахъ трубъ, бубновъ и литавръ возвещалось въ стихахъ, составленныхъ единственно для этого случая, что на завтра будеть дана мистерія. Это биль такъ сказать прологъ нап прелюдія въ мистерін и визстё приглашеніе публики — удостонть ее свониъ посъщениемъ. Публика впроченъ не нуждалась въ приглашения и ся нетеривніе возрастало по мури приближенія «игри». Съ восходомъ солица вси уже были на своихъ мёстахъ: актери на сценё, публика въ партерё, съ нетер\_ изніемъ ожидая пачала представленія. По приказанію городскихъ властей, въ этотъ день всё дона запирались, работи прекращались, торговля также,-праздникъ въ буквальномъ синсив бниъ всеобщимъ и удовольствіе обязательнимъ для всёха. При этома, чтобы ничто не могло помёщать общему веселью, предпринимались на всякій случай разныя вірн предосторожности: трактирщикань зарание отдавалось вриказание соберать нужные справки относительно прибывшахъ издалека и размёстившихся у нихъ гостей, въ томъ опасенів, что между ними могле оказаться люди неблаговадежные, поджедавшіе только случая, чтобы

день отъ утра до темной ночи, но ръдко или почти никогда не ограничивалось однииъ днеиъ, -- большей частью продолжалось три, восемь, девять и больше дней; такъ напр. въ 1536 г. въ Буржв, во Франців, представленіе "Діяній Апостольскихъ" продолжалось соровъ дней. Соотвётственно этому и самыя пьесы раздёлялись на нёсколько отдёленій, по числу дней. На каждый день назначалось одно отдѣленіе мистеріи, --- кромѣ того, чтобы не утомлять вниманіе зрителей однообразіень дийствія, въ каждое отдиленіе вводилось нісколько вставныхъ, по характеру самыхъ разнообразныхъ партій: туть были и интермедія веселаго, комическаго содержанія, и пантомины и т. п. Въ промежутки, во время перерывовъ иногда происходило пѣніе церковныхъ гимновъ, т. е. давались своего рода духовные концерты, произносились проповёди, читались нессы, словонъ въ видахъ разнообразія и для большаго заинтересованія публики дѣлалось рѣшительно все, дозволенное приличіемъ и условіями церковно-общественной дисциплины, очень снисходительной впроченъ въ вкусамъ и привычкамъ толпы. Представленіе начиналось общей политвой-чтеніями мессы; этимъ имблось въ виду освятить наступавшее церковно-народное празднество, придать ему церковную санкцію, но съ другой стороны этимъ самымъ актеранъ давалась возножность начать "нгру", такъ какъ дъйствительно иначе трудно было бы возстановить необходними порядовъ и полчание въ стоустной безпокойной и шумящей толпь: при чтени же нессы толпа, всегда отличавшаяся набожностью, моментально умолкала. А если,

превратить сващенную драму въ провавую трагедію въ средне-вѣковомъ внусѣ. Въ тѣхъ же видахъ, въ день представленія всё подъемние мости, ведущіе въ городъ, опускались и городскія ворота запирались на́крѣпко, чтоби непріятель, всегда находившійся невдалекѣ и на́сторожѣ, не произвель неожиданнаго вторженія; въ этотъ день запрещалось также появляться на улицахъ съ оружіенъ и съ палками въ рукахъ; во время представленія по городу разъѣзжали военние цатруля для предохраненія отъ воровъ и грабителсё, и т. п. Всѣ эти предохранительныя мѣры при поголовномъ стеченія горожанъ на представленіе безусловно били необходими, особенно если имѣть въ виду условія средневѣковой жизни.

не скотря ни на что, всетаки находились сибльчаки, продолжавние шумъть и вричать во время представления, то таковыхъ усмиряли угровой отлучения оть церкви, интердиктомъ-страшной угрозой для среднев в воваго челов в ка. — Такую постановку им вла церковная драма, когда она окончательно отдёлилась отъ церковнообрядовыхъ службъ 1). Разумвется, въ разныхъ западно-евроцейскихъ странахъ и даже въ разнихъ мъстностяхъ одной и той же страны, особенно напр. въ Англіи и въ Испаніи, встр'вчались отступленія или добавленія въ указанному порядку, но въ главномъ и существенномъ указанный порядокъ и внёшняя обстановка сохранялись почти вездё въ одноиъ и тоиъ же видё. Отступленія и добавленія, въ смыслё усовершенствованія сценической части, появляются съ учреждениемъ драматическихъ братствъ, которынъ приходилось вонкурировать нежду собою относительно привлеченія зрителей и которыя всябдствіе этого должны были отыскивать особыя средства для надлежащей, болье усовершенствованной постановки инстерій.

Въ художественномъ отношенія средневѣковыя мистерія являются на самой низкой ступени драматическаго искусства. Это столь очевидно для каждаго, что нѣть особенной нужды распространяться объ этомъ. Просматривая одну мистерію за другою по разнымъ сборникамъ, вы замѣчаете во-первыхъ необыкновенное расширеніе объема пьесъ: тогда какъ древнѣйшія литургическія мистеріи состояли всего изъ нѣсколькихъ сотенъ стиховъ и выполнялись пятьюшестью лицами, инстерія XV и XVI вѣкъ насчитываютъ уже десятки тысячъ стиховъ и требуютъ сотни выполнителей <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) M. Sepet, Le drame chrétien, pag. 227 H CJ.

<sup>\*)</sup> Такъ напр. въ ХУ в. извёстный оранцузскій поэть Арно Гребанъ (Arnould Gresban) составилъ страстную драму въ 25.000 стиховъ; другой ноэть нередізанъ его ньесу и она вишла въ 68.000 стиховъ и раздіялась на сгідующіе отділи: 1) Зачатіе и рожденіе Дівни Маріи и І. Христа, 97 дійствующихъ лицъ;
2) Проповідь Іоанна Крестителя—87 лицъ;
3) Жизнь Інсуса Христа—100 лицъ;
4) Входъ въ Іерусалимъ—89 лицъ;
5) страданіе и смерть І. Христа—105 лицъ;
6) Воскресеніе—80 лицъ.

Но въ сущности все развитіе средневѣковой инстеріи въ этонъ расширения объема пьесъ и сценической обстановки исключительно и состояло. Въ художественномъ отношении са развитие не подвинулось почти ни на шагъ впередъ, оставаясь въ полной зависиности отъ старыхъ традицій и рутины. Все искусство дранатурговъ поглощалось стараніями представить на сценъ взятое изъ вниги или преданія событіе. То, что сообщала внига или легенда показывалось на сцень, въ буквальновъ переложение текста въ драматическую вартину. Зависимость отъ текста книги, обязательная, такъ какъ текстъ бодьшен частын былъ церковный, не допусвавшій отступленій в уклоненій, сковывала изобрётательность драматурга и не давала никакой возножности ввести единство дийствія, освётить характери, поставить ихъ въ должное отношеніе нежду собой и т. п. Ничего такого не было и не ногло быть въ инстеріяхъ; въ нихъ все просто или точние безънскусственно грубо: сцены вдуть одна за другою безъ всякой внутренней связи, лица появляются и исчезають случайно, ихъ характеровъ не видно, поэтону и дранатическаго собствение действія нёть, а есть событія или картини, переносними изъ одного въка въ другой. Дълая такое замѣчаніе, было бы ошибочно дунать, что средневвковыя инстерін не заключали въ себ'в ничего, кром'в дранатизированнаго книжнаго текста: ходъ событія или цёлой исторіи буквально нередавался по тексту, но эта передача обставлялась сценами и подробностями, выхваченными прямо изъ средневъвовой народной жизни. Особенно относительно преданій языческой древности составители инстерій пользовались нёкоторой свободой творчества, ногли кроий того по своему вкусу построять діалоги, удленнять или сокращать ихъ, вставлять изръдка конические эпизоды и т. п.

Въ предложенновъ очеркъ им не ниълн въ виду подробнаго разсмотрънія церковной драмы у всъхъ средневъковыхъ западныхъ чародовъ, но нашъ выводъ одинаковъ для всъхъ. Во всъхъ западно-

Digitized by GOOGLE

европейскихъ странахъ-во Франціи, Италіи, Германіи, Испаніи и Англін — за немногими отступленіями и изибненіями, постепенное развитіе церковной дражы, по крайней м'вр'в до т'вхъ поръ, пока она сохраняла церковное значеніе или находилась въ зависниости отъ церкви, происходило указаннымъ путемъ. Краткое церковное чтеніе или гимнъ въ діалогической формѣ получаеть значеніе особаго богослужебнаго действія, выделяется въ отдельный обрядъ, осложняется побочными действіями драматическаго характера, до врежени сохраняеть связь съ общей церковной службой, потонъ отдъльныя инстеріи соединаются въ большія группы, образують цтлый рядъ огромныхъ драмъ, обнинающихъ всю исторію человбчества отъ созданія перваго челов'яка до пришествія антихриста и всеобщаго суда, переходять изъ храма на городскую площадь, такъ какъ для ихъ постановки потребовалось больше ивста, больше простора-воть ихъ исторія въ главныхъ и общихъ чертахъ. Простой тропъ и краткое церковное officium превращаются въ богатвиши всенародный праздникъ, устроенный со всею роскошью, пестротой, причудливостью и разнообразіенъ средневѣковой жизни. Вивств съ твиъ первоначальное назначение церковной драмы постепенно забывается, церковно-поучительныя цёли отходять на второй планъ, набожное настроеніе зрителей завівняется веселымъ празднчнымъ разгуломъ и твиъ самымъ съ теченіемъ времени все болье и болье ослабляются ся связи съ главнымъ началомъ, изъ вотораго она выходила; церковная драна теряетъ свой церковный характоръ, теряетъ и всякое значение какъ церковная драна- инстерія. Къ концу XVI в. во всёхъ западныхъ странахъ мистеріи прекращають свое существование, и только одна Испанія — страна католическая по преимуществу, — до XVIII въка оставаясь върной средневёковымъ традиціямъ, продолжала ежегодно устроивать роскошные драматическіе праздники во вкуск средневковыхъ мистерійпредставление своихъ такъ называемыхъ Autos Sacramentales. служившихъ украшеніенъ праздника "Тела Христова" (установленнаго въ XIII в.), въ первый четвергъ послѣ Тронцы. И потому

то, можетъ бытъ, знаменитые испанскіе драматурги Лопе-де-Вега и Кальдеронъ, какъ истые испанцы—католики,—одни изъ всёхъ великихъ европейскихъ поэтовъ съумёли въ своихъ духовныхъ драмахъ создать изъ среднев вковыхъ мистерій и моралитэ не просто сценическія зрёлища, но высоко-художественныя произведенія искусства, написанныя въ строговъ римско-католическовъ духё<sup>1</sup>).

А. Пононарева.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ другихъ странахъ къ концу XVII въка взглядъ на театръ и на произведенія драматическаго искусства уже настолько измѣнился, что когда появвлось знаменитое произведеніе Расина — «Athalie», то и эта богатѣйшая религіозная драма осужданась даже такими подьми, накъ напр. Массильонъ, которому Буаю совершенно справеднию замѣтилъ, что «только въ дурномъ употребленія драматическое искусство можетъ оказаться дурнымъ: Quoi qu'en dise le P. Masillon, le poème dramatique n'est mauvais que par le mauvais usage qu'on en fait. Blampignon, Masillon d'après des documents inédits, Paris, 1879, стр. 33-40.

## О предметномъ употребленія священной исторія въ заграннуныхъ, преимущественно германскихъ школахъ<sup>1</sup>).

Подъ предметнымъ употребленіемъ св. исторія разумѣется преподаваніе ся въ школѣ, какъ въ строгомъ смыслѣ предмета обученія, въ противоположность тѣмъ случаямъ, когда священно-историческими событіями пользуются для назидательныхъ цѣлей, для того напр. чтобы путемъ вывода изъ этихъ событій сообщить дѣтямъ религіозныя или нравственныя понятія.

Имѣя въ виду сообщить свёдёнія о предметномъ употребленія св. исторія въ заграничныхъ школахъ, мы должны начать съ той его формы, которая возникла ранѣе теперешней, затѣмъ была надолго забыта, но въ недавнее время стала выплывать снова въ новомъ конечно видѣ. Прежде появленія въ заграничныхъ школахъ съ теперешней своей опредѣленной физіономіей, св. исторія долгое время существовала тамъ въ зачаточной такъ сказать формѣ и подъ чужимъ именемъ. Было время, когда многія гражданскія хроники, даже хроники не цѣлой какой либо страны, а одного лишь города. въ своемъ началѣ разсказывали св. исторію В. и Н. завѣтовъ; въ свое время и въ школахъ священноисторическій матеріалъ преподавался въ общей исторіи или въ исторіи гражданской. Это и есть ранняя форма предметнаго употребленія св. исторіи. Имѣя свой корень въ среднихъ вѣкахъ, она

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ издожения этой статьи, при напечатания ел, редакция привнала необходимымъ сдёлать по иёстамъ сокращения и значительныя измёнения противъ. рукописнаго подлиничка.— Прим. редакции.

была въ употребления въ въкъ реформация, впрочемъ лишь въ университетскомъ обучения; въ народния же школи перешла кажется въ началѣ XVII вѣка и существовала въ XVIII вѣкѣ, не сиотря на параллельное существование св. истории въ ся теперешненъ обособленномъ виде 1). Нераздёльное преподавание священной истории съ всеобщею мотивировалось у представителей этого истода твиъ. что лишь Св. Писаніе ножеть быть вождень несомивнной и достовврной исторіи <sup>2</sup>). На вопросъ: съ чего начинать изложеніе общей исторіи, они отв'язли: `ей требуется предпосылать не выдушкя (imaginationes) Деноврита, или Платона, или Аристотеля, а вполнъ достовърныя свазанія 1-й главы вниги Битія 3), хотя бы люди невъжественные ихъ осмънвали или превращали въ родолот(ас 4). Первый періодъ общей исторіи носиль у нихъ названіе "пустого" 5), или "темнаго" 6), потому что такимъ являетъ его библія 7). Второй періодъ общей исторіи назывался "инеологическинь", потону что при описаніи его приходится выходить изъ предівловъ достовърнато источнива и обращаться въ язнческимъ писателянъ. Съ другой стороны, въ то время находиле существенныя препятствія въ тому, чтобы гражданскую исторію такъ сказать оставить при ней самой и не вводить въ нее священно-историческихъ событій.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ Acta scholastica, herausg. v. Biedermann 1740. В. II, номъщена статья, въ которой между прочниъ говорится (рад. 323 f.) противъ обученія общей исторіи въ формъ, при которой въ послъдного визщались св. историческія собитія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Helvicus, De IV summis imperiis. 1609 § 8, cp. § 48.

<sup>\*)</sup> Chronicon Carionis... a Phil. Melanchtono et (посл. 2 частн) С. Peucero. Edit. 1610 an., pag. 12 Е. F. Этоть трудь Меланхтона, будучи на зат. язывь учебникомъ для университетовъ, на измещкомъ сдълался народной кингой («Volksbuch.» Zetzschwitz, System d. christlich kirchlichen Katechetik. Leipz. 1869. В. II, Abth. 2, Hälfte 1, р. 77) и для насъ особенно важенъ, такъ какъ быль прототипомъ для множества школьныхъ учебняковъ.

<sup>4)</sup> Ib. 18 A.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Melanchton, p. 6 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Holdbergius, Synopsis Historiae universalis Ed. 4. Hafniae 1749. pag. 4. <sup>7</sup>) Ibidem.

Гражданская исторія, какъ тогда дунали, начинается только съ Нипрода, и полагали, что безъ описанія событій, которыя разсказываются въ началь библік, исторія была бы книгой, у которой первыя страницы вырваны<sup>1</sup>). Указывалось при этомъ и то основаніе, что начало гражданской исторіи кроется въ священной и по существу дёла. Первое основание общественной жизни, съ появленісиъ и возникновенісиъ которой становится возможной гражданская исторія, есть уваженіе къ челов'яческой жизни, запов'ядь же о непривосновенности послёдней дана самимъ Богомъ послё потопа <sup>2</sup>). Другое основание общественной жизни есть установление брачнаго сожительства, а это установление опять есть священно-историческое и относится ко времени райскаго существованія первой четы <sup>8</sup>). Высшая форма гражданской жизни — ионархія также установлена Вогонъ для того, чтобы была съ одной стороны виднъе цъль божественныхъ отвровеній въ исторіи церкви <sup>4</sup>); а съ другой, чтобы взанёнь отеческаго авторитета (ниввшаго иёсто въ патріархальновъ образъ жизни) законъ имълъ болъе сильную поддержку. Поэтону установитель имперіи Нииродъ назывался "venator robustus coram Deum" 5). Вся вообще исторія у представителей описываенаго нетода изложенія ся является съ священнымъ характеромъ. Саное существование ся выводится изъ Вожественнаго наибрения сообщить намъ чрезъ нее свёдёнія о порядкё Божественныхъ откровеній, о причинахъ человѣческихъ бѣдствій и смерти и привести насъ въ познанию Сына Божія, чрезъ Котораго им освобождаенся ОТЪ ЭТИХЪ ЗОЛЪ <sup>6</sup>).

Обучение гражданской истории, въ которомъ находила себѣ мѣсто и священная, велось неодинаковымъ способомъ. Наиболѣе элемен-

- <sup>5</sup>) id. 29 F, 20 A-D.
- •) id. 27 B.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Helvicus, § 68; Melanchton, p. 7, G. H.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Melanchton, 18. G. H.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) id. 14 D.

<sup>4)</sup> id. p. 34 G.

тарную форму этого обученія представляеть та, которую одинь изъ тогдашнихъ дидавтологовъ назвалъ "порядкомъ хронологическимъ". При этомъ событія общей и св. исторіи издагались одно за другимъ безъ всяваго различія. Съ начала ніра и "до нашего времени" года отвечались случившимся въ нихъ и стоющимъ запонинанія событіенъ-того или другаго рода. Другую форму разсивтриваенаго обученія представляеть изложеніе "синхронистическое", т. е. параллельное разсмотрение одновременно существовавшихъ государствъ. Подражая извёстному дёленію исторіи у Достопочтеннаго Беды на 6 періодовъ, сообразно шести возрастанъ человѣка, и синхронистические учебники общей истории раздиляли послидного на шесть періодовъ, приченъ одинъ періодъ начинался съ священно-историческаго событія (напр. періодъ отъ призванія Авраана), другойсъ общенсторическаго (напр. періодъ отъ основанія Рина). Въ каждонъ изъ раздъленныхъ такинъ образонъ періодовъ поочередно излагалась исторія государствъ, которыя были въ описываеное вреия, напр. сначала исторія Израильтянъ, нотовъ Египтянъ и т. д. Третью и самую употребительную форму этого обученія представляеть изложение истории по имперіанъ. Находя для себя основаніе въ изв'єстномъ пророчеств'я Данінда, этотъ способъ разд'ялялъ исторію (кром'в введенія) ина четыре періода согласно 4-иъ ниперіянъ (Ассирійской, или Халдейской, или Вавилонской, Персидской, Македонской и Римской). А такъ какъ по устроению Вожію эти имперіи слёдовали одна за другою, поэтому при раздёлении по имперіянъ не пропускалось ни одного года изъ прожитнихъ человвчествомъ лютъ 1); съ другой стороны не нарушалась хронологическая последовательность. Что касается того, какъ излагались при этомъ способѣ событія, то вонечно и здёсь синхронизиъ игралъ главную роль, но являлся онъ въ инонъ виде, ченъ въ синхронистическихъ изложеніяхъ. Именно въ однихъ случаяхъ совийстно раз-

') Helvicus in Praefat.; Melanchton 8, E. F. 29.



сизтривались такія государства, которыя приныкали къ трактусной инперін, или излагались такія собитія изъ жизни государствъ. которыя вознакие въ прямой зависямости отъ трактуеной имперія; такъ напр., разсказывая по порядку о царяхъ первой Ассирійской имперіи, одниъ учебникъ доходитъ до Салманассара и говорить о певненія 10-ти колвиз израндьскихъ <sup>1</sup>); доходя до Навуходоносора, разсказывають о плънъ Вавилонсконъ<sup>2</sup>) и т. п. Иногда издожение въ каждонъ неъ 4-хъ періодовъ начиналось съ общаго обзора, вотовое состояло въ толкованія Данівлова изображенія данной ямперія. Напр. при характеристик 2-й инперія объяснялось, что двв руки обозначають два парства Мидійское и Персидское; грудь изъ серебра обозначаеть особенное богатство этой имперія, приченъ приводились въ доказательство свидетельства книги Есфирь (I, 3), Діодора, Страбона, Шлянія, Исаін (XLV, 3), и проч. <sup>3</sup>). Посяв такого общаго обзора переходили къ "синхронизнанъ" и разсиатривали судьбы каждаго изъ подлежащихъ разсиотрёнію государствъ <sup>4</sup>); такъ что и здёсь, какъ въ снехроенстическомъ издоженін, стоило только свазать листики, говорящіе въ разныхъ ивстахъ объ одновъ и тонъ же государствв, и получались хронологически послёдовательные разсказы о важдонъ поъ государствъ порознь. Но Меланатонъ (хотя и не вездѣ) освобождаеть и отъ этого труда — подбирать разбросанное въ учебникѣ. Въ "Хроникѣ Каріона" находится напринёръ такого рода заглавіе: "Греція временъ первой имперія" 5), -- заглавіе уп'єстное только при таконъ способ'в изложения истории, при которомъ нить, объединяющая всю историю въ одно цёлое и дающая возможность свести въ опредёленныя

- 4) Id. Hanp. \$ 42-57.
- <sup>5</sup>) Pag. 60. XPHOT. 4THH. N 5-6. 1880 r.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Mich. Neander, Chronicon, sive synopsis historiarum. Lipsiae, 1590, pag. 44. — Мих. Неандеръ принадлежить из числу самихъ выдающихся дидантологовъ своего времени. См. о немъ напр. въ ист. педагогини Раумера, переведенной на русси. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Id. p. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cx. Helvicus §§ 58-62, § 75, cp. §§ 38-11, 76-82, 65-70.

группы событія, которыя случались въ разныхъ ивстахъ, но ившала связному изложению исторія каждаго изъ государствъ въ отдёльности. Но при всёхъ указанныхъ формахъ разскатриваенаго изложенія, общая исторія совершенно одинаково начиналась съ начальныхъ разсказовъ священной исторіи. Твореніе ніра изъ ничего (безъ обозначенія дней творенія), состояніе невинности, паденіе прародителей, жизнь вив рая, братоубійство, основаніе каннитскаго царства зла, поглотившаго затвиъ сифово царство добра, потопъ, разселеніе, а у иныхъ Авраанъ и весь періодъ патріарховъ — вотъ съ чвиз встрачался ученикъ въ учебникахъ, посвященныхъ по имившиену гражданской исторіи. Затёнъ при синхронистическомъ изложенія событія дальнійшей св. исторія вносились въ общую, какъ событія государственной жизни народа Вожія. При расположении по имперіянъ они понъщались подъ рубривани "Изранльскій народъ", "двла церкви", "редегіозное состояніе". Наиз взейстень только одинь случай отступленія отъ этого общепринятаго порядка изложенія, при чень авторь учебника, - руководась твиъ основаніень, что "древная священная (т. с. встхозавётная) исторія не ножеть быть обнята истодовъ 4-хъ ниперій, такъ какъ разсказываетъ нежду прочниъ о временахъ, предшествовавшихъ имперіямъ", --- находить болве правильнымъ исторію народа Вожія предпослать и заняться ею прежде "чвиъ приступить въ дальнъйшей нити" 1). При всеиъ этопъ безспорно являлась нёвоторая разбросанность въ изложения; но что касается нолноты, то, остановившиесь на одной вотхозавётной исторія, им виднить, что въ общей исторіи она сообщалась едва ли не швре, чёнъ впосявдствін при саностоятельномъ, обособленномъ преподаванія св. исторін. Въ самонъ полнонъ учебникъ по св. исторіи ны не встрвтикъ разсказа напр. о дътахъ Ноевыхъ дътей, еще менъе о внукахъ послёднихъ, и теперешній ученикъ, имъющій по св. исторіи полный баллъ, навърно не знаеть о дътяхъ Гомера, сына Іафетова. Здёсь же они, какъ родоначальники разнихъ національностей, явля-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Holdbergius, p. 5.

неь на лицо; Ф. Меланхтонъ напр. занимается харавтеристикой (на основанія филологія) всёхъ пятернях дётей Сния. Ханова потоиства и т. д., и указанісиъ, какіе народы отъ кого произошли 1). А что въ учебникъ Гольдберга въ числъ знаненитихъ патріарховъ не оказался Ной, то это такая же случайность, какъ и то, что у Неандера въ общей исторіи братоубійство Канна разсказывается, въ св. же исторін народа Божія пропущено. Само собой разунвотся, что всв судья и всв цари находнии стоот ивсто-въ враткихъ учебникахъ въ перечневоиъ спискъ и съ описаніенъ судьби и дъйствій особенно выдававшихся изъ нихъ 2), а въ болье пространныхъ съ означеннымъ описаніемъ всёхъ царей и сулей<sup>3</sup>). Но стреиление исчернать по возножности всю повѣствовательную часть вотхозавётныхъ внигъ шло далёе, -- старались поиёстить разсказы, нивющіе болёе коральное чёмъ историческое значеніе, напр. о Товить и Рагуния 4). Съ другой стороны общенсторическое значение учебника давало авторанъ учебниковъ возножность пополнять свёденія о священно-историческихълицахъ изъ проданій; кроит сказаннаго о нихъ въ Библік, им узнасиъ изъ этихъ учебниковъ о иногомъ другомъ, - напр. о томъ, что Адамъ оставилъ 2 tabulas и 15 книгъ, что сивилли хранили божественное преданіе, что Кнохъ вознесся въ присутстви другихъ членовъ тогдашней церкви и т. д. 5). Въ передачв новозаветныхъ событій такой полноты ни не встручаенъ. Но зато здусь историки больше распространялись въ длину и долготу. Вакъ гражданскія собитія слёдились до послъдняго времени, такъ равно и священныя дъла церкви не ограничивались временень, до котораго доходить расказываеное книгани Св. Писанія.

Что касается педагогической стороны, то всякаго въ настоя-

- 4) Id. p. 60, Neander, p. 44.
- \*) Melanchton, p. 17, C; Holdbergius, p. 7; Neander, p. 89; Melancht., p. 17 F.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Pp. 19-27.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Holdbergius, pp. 11, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Melanchton, pag. 43 sq.

щенъ случай поразнтъ прежде всего рипптельное разногласие тоглашнихъ лидактологовъ съ теперешници требованіями, которыя предъявляются новъйшей дидактикой историческому обученію и справедливость которихъ во многихъ случаяхъ не подлекать соневнію. Старинные дидавтологи старались всячески, чтоби ученики запомнили, что были такія-то и такія событія, и почти совсёмъ оставляли въ сторонё то, какъ происходили, слагались и совершались событія. Динамическая сторона разсказовъ, - то что совлаеть дражатизиъ въ положение лицъ и собитий и что увлекаетъ въ исторіи.---это опускалось какъ ничтожное или лишнее въ учебникъ. Возьневъ напр. такой образчикъ: спрашивается: "кто билъ наиболее заивчателенъ изъ перечисленныхъ выше 14-ти патріарховъ?" отвёть: "Іоснфъ, который быль продань по зависти братьями и отведенный въ Египеть быль вуплень префектонь спальниковь Фарасна Пентефріенъ. По достиженія зрълаго возраста, онъ биль безъуспѣшно склоняенъ женою Пентефрія во грѣху и по ея ложному обвинению понесь незаслуженное наказание трехлётникь заключениемъ въ тюрьив. Виведенный отсюда для истолкованія сновъ паря, сдвланъ былъ начальниковъ надъ цёлниъ Египтовъ за то, что предсказалъ полнъйшее безплодіе земли въ теченіе 7 лъть. На третьень году наступившаго голода Іаковъ (о которонъ говорилось предъ ручью объ Іоснфи) со всин цитьин отправляется въ Египеть и такъ поселяется" 1). Можно подувать, что изучению этого и нолобныхъ ену отвётовъ вообще всего учебника прелшествовала ососки ступень обучения, приченъ въ данномъ напр. случав било разсказано, "какъ" любовь отца возстановила братьевъ противъ Іосифа, а его разсказы о 2-хъ виденныхъ инъ снахъ подожган зависть, "какъ" онъ былъ приговоренъ къ смерти и былъ проданъ, "какъ" это подъйствовало на отца; "какъ" Іосифъ встрётнися въ тюрыть съ виночершенть и хлебодаронъ и объяснялъ инъ сны на для потонъ оправдавшіеся, "какъ" онъ быль представленъ къ

<sup>1)</sup> Holdbergius, p. 9.

царю, "какъ" снова увидбыся съ братьяни и съ отцонъ; и уже послё всёхъ этихъ разсказовъ дёти заучивали резюме разсказанныхъ событій. Но въ действительности никакой такой ступени обученія не предшествовало, не предшествовало даже живаго разсказа учителя усвоению написаннаго въ учебникъ. Вслъдствие этого являлась нензовжная сухость въ историческоиъ издожении. При всёхъ своихъ недостателхъ такой истодъ обученія исторіи нивлъ однакоже и свои основанія. Старинные дидавтологи, такіе напр. вакъ Leorinus Reusnerus, очень хорошо понимали, что динамическая сторона составляеть суть историческихъ разсказовъ 1). Но, не смотря на это, названный дидактологъ всетаки стоить за сухой отчоть въ изложени учебниковъ по истории, потому что хотя, говоритъ онъ, разнообразие и сложность разсказа доставляють приятность, но это утёсняеть и унь (intelligendi vim) и панять 2). Съ этой же цёлію "облегченія памяти" иногда практиковалось изложеніе исторія "хротенатическимъ истодомъ" <sup>3</sup>). Опять, чтобы не видъть нельности такъ, гдъ ся нътъ, нужно имъть въ виду, что, благодаря разбивкъ содержанія на отдёльные отвёты, ученных не приходилось запонинать длиннаго ряда представленій, удерживать въ головѣ такое цёлое, нассивность котораго не по силанъ его памяти. Само собой видно изъ вышесказаннаю, что иненно память ученика была центроиъ, на который преимущественно обращали внимание старинные инактологи, приченъ они заботились главнымъ образовъ о movномо усвоении учащиние ссемы известнаго разсказа, и воть почену оставляли въ сторонѣ вопросы "какъ", "какимъ образомъ" и не прибытали въ оживлению своихъ разсказовъ посредствоиъ картинъ. Нанъ остается упонянуть еще объ одной особенности разсиатряваенаго метода обученія, отъ которой св. исторія такъ же освободи-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «...totius Historiae medulla et quasi anima est παραδηγατική». Isagoges Historicae libri duo... Ienae. 1609, pag. I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Id. ib. Praefat.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Holdbergius, in praefat.

лась, хотя не сразу <sup>1</sup>), когда была выдёлена изъ общей и стала самостоятельной дисциплиной. Дёло въ томъ, что по своену обичад, прежде сообщенія свёдёній о какомъ либо предметё, знаконить учениковъ съ своеобразными, свойственными только ему особенностями, тогдашніе дидактологи и обученіе исторіи предваряли сообщеніенъ свёдёній о томъ, что такое эпоха, эра, имперія и т. д., и такимъ образомъ съ библейскими разсказами ученикъ встрёчался не прямо, а напередъ освонящись съ особенностями историческаго языва.

Живыя отношенія нежду священной и гражданской исторіяни не окончились и съ раздъленіенъ ихъ. Можно было бы сказать, что, взявъ изъ общей исторія свое тёло, св. исторія оставиля въ ней свой духъ, въ виду иножества учебниковъ по общей исторія Восскотовскаго направленія, если бы всё эти учебники были вполить -жерны своему образцу, т. е. въ той же ивре были проникнути рели-🥂 гіозной идеей и такъ же послёдовательно чрезъ всю исторію проводили йдею Вожественнаго промысла. Но, говоря о сохранении связи нежду священною и гражданскою исторіею, ин инбень въ виду не эти учебники, а самую школьную практику. Когда обучение общей исторія въ народныхъ школахъ было введено еще въ незначительныхъ разифрахъ или сводилось лишь въ отечественной исторіи, весденіе его въ нёкоторыхъ случаяхъ пряно котненровалось тёмъ, что оно потребно для болье яснаго понинанія св. исторія 2). Но и послё того, когда общая исторія была признана въ качествё отпредкота школьнаго обучения, св. исторія не редко **Л'БЛ**ЬНАГО ставилась въ ной на первоиъ планъ и, уже пройдя се, ученикъ брался за изучение общей история 3). Въ недавнее вреня въ иностранной литератур'в начали появляться особые проекти о сліяніи св. исторія съ гражданскою. Сюда относится проекть Грибнау, по кото-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cs. Summarium Historiae ecclesiasticae, Adami Rechenbergi. Lipsiae. Ed. 7. 1720 pagg. I sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pädagogischer Jahresbericht, herausg. (cz 1846 r.) v. Nacke, (cz 1857) v. Lüben, (cz 1874) v. Dittes. B. X, p. 878; IX, 433.

<sup>\*)</sup> Ib. XI, 358, 366; XII, 9; VIII, 364.

рому св. исторія исключается изъ религіознаго обученія и передается въ общую 1). Предлогъ въ этому выставляется здёсь тотъ, что въ религіозновъ обученія совивщаются натеріали слишковъ разнородные исторія и порзія, молитвы и догизти; портому въ проектъ висказивается заботливость "объ упрощения" двля и натеріаламъ, которие предполагаются въ изъятію изъ религіознаго обученія, подъяскать ивего въ другихъ преднетахъ обученія. Но это только предлогь; настояная же цёль сврывается въ стреиления изъ религиознаго обучения выделить по возножности все, что рознить различныя вероисповеданія. Но такъ какъ св. исторія меньше пежели что нибудь другое изъ области религіознаго обученія способствуеть поддержанію этой розни, по крайной иврѣ но своещу историческому существу, - то разсиатриваеный проекть въ сущности не ниветь для себя никакого серьезнаго. основанія. Въ протявоположность древнему единству св. и Тражданской исторін, въ которонъ гражданская двлалась священнов. здёсь-съ священной исторіи снимаются ся священный характерь. Вольшія претензія на реформированіе св. исторіи, въ духѣ сліянія ея съ общею исторією, предъявлены въ нов'ящее время Верингонъ. Перебирая существующіе дидактическіе взгляды на св. исторію, авторъ висказывается противъ тъхъ, которые разсматриваютъ св. неторію какъ священный преднетъ, --- видятъ въ пей рядъ собитій, совершившихся нодъ нимии воздействіяни, чень общенсторическія событія, и попреннуществу обращають ее въ исторію чудеснаго 2). Вооружившись взглядани Де-Ветте, Бунзена и другихъ на библейскую исторію, авторъ сибло приступиль въ ன реформированію и секуларизированию. Но въ сожалёнию реформаторъ достаточно по выясниль, какъ определенно представить его новое общенсторическое обучение св. истории и даже въ ченъ состоить его отличительная особенность. Въ своей "Рефорив христіанскаго религіознаго обу-

<sup>&#</sup>x27;) Ib. XXVI, 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bähring, Die Reform des Chrislichen Religionsunterrichtes. Berlin. 1872. pag. 95 f.

ченія" онъ говорить, что на первой ступени "подготовительнаго историческаго религіознаго обученія" 1) сообщается сначала понятіе о Бог'я чрезъ разсмотреніе природы; потонъ нилагаются важнёйшіе факты и сообщаются свёдёнія объ историческихъ личностяхъ, имъющихъ наиболье важное вначеніе BЪ исторіи челов'яческаго спасенія, приченъ отчотливо выясняется божественное попечение о людяхъ и кроить того преподавание история оживляется, делается более наглядною догиатическая часть религіознаго обученія <sup>2</sup>). На второй ступени вдеть прагнатическое обученіе св. исторіи сообразно треиъ фазисанъ развитія парства Вожія-въ семействѣ, въ отдѣльномъ народѣ и въ цѣломъ человѣчествв <sup>3</sup>). Спрашивается: что туть существенно новаго? Авторъ распространяется въ своей "Рефориъ" и о тоиъ, что христіане суть "народъ священниковъ"; и о томъ, что священство это есть не теорія лишь, а нравственный принципъ; и о токъ, что Інсусъ Христосъ и впостолы не заключали своего ученія въ пертвыя формулы; и о тоиъ, что явление наиства есть признавъ упадка въры и благочестія; и о тоиъ, что необходино національное религіозное сознаніе; и о томъ, что идеалъ шволы долженъ инъть философское основаніе; и о тоиз, что катехизическое обученіе не должно быть допускаемо: и о значенів историческаго въ христіанствъ; авторъ вдается здёсь въ поленику съ папствонъ, съ лютеранскитъ ортодовсалияновъ въ педагогикъ, и т. под. Всъ эти уклоненія показывають, что Бэрингъ не овладълъ своей задачею реформировать обучение св. исторін. Общеногорическое обученіе его св. исторін, насколько оно обрисовывается въ его "Рефориъ", въ сущности нало отличается отъ того, которое гораздо раньше проектировалъ извъстный нънецвій теологъ Де-Ветте, но у котораго лучше объяснени и поливе раскрыты основанія для такой постановки св. исторіи. Основы этой

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Неподготовительное и нослёвовфирмаціонное обученіе есть жаучное-wissenschaftliche. Reform. pag. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bähring, Reform. pag. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Id. ib. p. 100.

постановки выводятся у него не изъ требованій дидактическаго нскусства, не изъ факта происхожденія гражданской исторіи изъ священной, какъ напр. у Меланхтона, не изъ потребностей и вкусовъ новѣйшаго времени (какъ у Бэринга), но изъ преднета и задачи самой св. исторіи, какъ инбющей въ виду представить постепенное раскрытіе откровенія царства Вожія на земле <sup>1</sup>). Сообразно съ этниъ, общенсторическая постановка св. исторіи поставляется у него не въ тояъ, что послёдняя перестаеть быть "чрезъэто исторіей чудесь" (чего такъ домогается Бэрингь), не въ томъ, что она перестаеть быть "сващенной" и не въ тонъ, что она дополняеть сведения общей история; но въ токъ, что изъ ися генетичесин вытекаеть - и не для мысли только, а и въ саной исторической **дъйствительности-все историческое** развитие человъческаго рода, особенно начиная съ христіанской эры. Выгоды такой постановки св. исторія, особенно въ высшихъ курсахъ ся преподаванія, въ извъстномъ отношения неоспорния, но лишь при условія выполненія на двлё всёхъ существенныхъ требованій, связанныхъ съ этой постановкой, которыя до послёдняго времени, насколько намъ известно, не нашли желаемаго осуществления ни въ одномъ изъ существующихъ опытовъ въ нностранной, особенно же раціоналистической литератур'в.

Объ употребленіи св. исторіи въ качествъ особеннаго предмета обученія слёдуеть сказать прежде всего, что въ новое вреня это саное популярное ея употребленіе. За небольшими исключеніями, прибливительно до 50-хъ годовъ, совсёмъ не было въ ходу и тодковъ о какой либо другой формъ ея постановки и въ настоящее вреня предметное именно си употребленіе насчитываеть наибольшее число послёдователей. Безспорно лишь то, что эти послёдователи раздёляются на два разряда. Одни ясно сознають сами и обращають вниманіе другихъ на то, что св. исторія для разныхъ цё-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) De-Wette: •Die biblische Gecshichte, als Geschichte der Offenbarung Gottes». Berlin. 1846. pag. 1.

лей ножеть быть употреблдена въ разныхъ формахъ; но говорять, что въ школьновъ обранени прежле всего и болбе всего или даже исключительно она должна бить именно какъ особий учебний преднетъ 1). Однаво такихъ дидавтодоговъ очень надо. Брон'в Де-Ветте, Пальнера. Курца, Лингнера-ин затрудияенся указать еще вого нибудь. Что же касается остальной кассы дидактологовъ, то они обращаютъ главное внимание не столько на вопросъ о формб, сколько о натериальнонъ составв религиознаго обученія, им'я въ виду рішить, всё ли натеріалы изъ общирной области Закона Вожія должны и вправѣ входать въ составъ редигіознаго обученія. Такинъ образонъ на ряду св оправданість натеріаловь, представляеныхъ катехизисонъ, нолитвани, богослужениемъ, является у нихъ оправдание и сващенно-историческаго натеріала; вопросъ же о форив пользованія последнинъ у нихъ большою частью совсёнь и не ставится, какъ будто въ этонъ случай возножна одна только какая нибудь форма, или какъ будто вопрось объ этокъ уже окончательно рёшень. Между тёкъ если носпотръть на основанія, въ виду которыхъ св. исторіи предоставляется право на участіе въ школьновъ обученів, то чаще всего оказывается, что они выведены не изъ строго дидактическихъ соображеній. Вольнею частью указывается нравственное основание: св. историю, говорять, нужно взучать потону, что она способствуеть развитию нравственнаго чувства или характера. Но въ этонъ случав св. исторія очевидно трактуется, какъ изтеріалъ, который въ области обученія ниветь значение не сань по себя, а по своей поминодидаетической цёли, такъ что найдись натеріаль, который казался бы лучшинь, чёнь св. исторія, средствонь для нравственной пёли, тогда св. ногорическій натеріаль, какъ утратившій свою значиность, ножно было би устранять изъ шволы, какъ это и было въ концъ XVIII в. у филантропинистовъ. Инъя это въ виду и всиатриваясь въ обнчния оправданія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) De-Wette, p. 1, § 2; Palmer, Evangelische Katechetik. Stutgart. 1864, Aufl. 5, p. 115; P. Jahresbericht IX, 32. Эти писателя, покрайней изрё съ отрицательной стороны, видять, что св. исторія часто совсёмъ не удерживаеть предметнаго характера при ся преподавани.

- 559 -

унестности и необходиности св. исторія въ составе преднетовъ обученія приводнимя дидактологани, читатель легко ножеть подунать, что ранъе высказанное нами утверждение о нанбольшей популярности и распространенности въ настоящее вреня преднетнаго употребленія св. исторіп не совствить справедливо. Но если онъ обратить вниманіе на то, какое именно употребление св. истории считается наиболие пилесообразнымы дидактологами новъйшаго времени, въ такоиъ случаз онъ не упрекноть нась въ проувеличения дъла. Лишь особня тенденции, даже лучнихъ иностранныхъ писателей дидавтологовъ, приводять ихъ къ внесению въ предметную форму такихъ элементовъ, которые ей несвойственны. Несоразиврное предпочтение, оказываеное ими натеріальной сторон'в дела предъ методическою-формальною, будетъ преднотовъ нашего обсужденія нёсволько ниже. Теперь укажень на главное препятствіе, изшающее постановкъ св. исторія въ форив, чисто предметной, -- какъ въ строгонъ симслв предмета обученія. Разунвенъ недостатокъ объективности при ся изложеній у иностранныхъ дидактологовъ. Причина этого недостатва скрывается въ разновърін, въ распаденія янославныхъ христіанъ на различныя въронсновъданія. Отсюда происходить стреиленіе иностранныхъ дидактологовъ различныхъ въронсповъданій обратить св. исторію въ орудіе защиты своего испов'яданія, изложить се такъ, съ такини оттънками, иногда даже произвольними внесеніями и искаженіями, чтобы изучившій се самъ собой внутренно призналъ законнымъ явление католичества, протестантства или иной религиозной общины. Въ спискѣ библейскихъ исторій у католика напр. Одера на видноиъ планъ поставлени ЖЖ съ заглавіяни: "Інсусь объщаеть Петру высшую связующую власть" 1), "Інсусь передаеть Петру высшее пастыреначальство" и т. под. 2). Шустеръ наифренно уналчиваеть о фактахъ неудобныхъ для защити папства, напр. объ отречения ап. Петра отъ Христа <sup>3</sup>). Зенгеръ объ ап. Петри раз-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Lehrbuch d. Erziehung u. d. Unterrichtes. Mainz. 8 Aufl. 1874, p. 350.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) P. 852.

<sup>\*)</sup> Pädag. Jahresbericht. XXVIII, 73.

сказываеть пространно и старается возножно. ярче обрасовать его величіе, нежду тёкъ какъ относительно ап. Павла ограничивается санынъ сухниъ и бёднынъ очерконъ 1). Кюпперсъ въ кратконъ учебникв о первоначальномъ религіозномъ обученія передаетъ ненного отрывочныхъ разсказовъ изъ св. исторін; но это нисколько не ибщаеть ему сь некоторою подробностью разсказать объ ан. Петр'я и изобразить его не только "какъ висшаго пастира", но н какъ "пану христіанства"<sup>2</sup>). Для Эрдиана не остается никакого соннёнія, что ап. Петръ въ теченіе 25 лёть быль Ранскимъ епископомъ<sup>3</sup>). Мюдлендорфъ заключаетъ свой учебникъ разсказонъ о св. Перкви Христа и здёсь достоннство панскаго престола отибчаетъ словани Иринея: "всв Церкви т. е. върудщіе должны согласоваться съ ринской Церковію ради ся ногущественнаго первенства " 4). Вышеупонянутый Эрдианъ въ исторіи о пресв. Богородицё по упускаеть случая разсказать о непорочновъ зачатів 5). Тоже упонянутый Зенгеръ въ бибя. исторія В. Зав'ята (въ посылкъ Іудой Маккавейскинъ 12-ти тисячъ драхиъ въ Іерусалинъ) видить указание на то, что и тогда уже существовала въра въ чистилище <sup>6</sup>). Учебникъ Шустера (въ обработкъ Говбуаниера), повидиному посвященъ библейской исторів; но въ сущности обращенъ въ апотеову папства и католическаго ученія. Только это сдівлано съ та-BOD JOBBOCTID H TARE TOHBO, 4TO HOUTH HELLSS OTTALSTE SANHCIR". Здъсь, не говоря уже о другонъ, даже причащение подъ однимъ видонъ находить основание для себя въ Бибдін 7). Восбще въ средъ католическихъ дидавтологовъ едва ли найдется много такихъ, какъ Фарбианъ, который въ учебникъ св. исторіи допустиль даже нъ-

- 1) Ib. XXVII, 57.
- <sup>3</sup>) Ib. pag. 63.
- <sup>8</sup>) Ib. XXX, 107.
- 4) Ib. XXVI, 88.
- <sup>5</sup>) Ib. XXX, 107.
- <sup>6</sup>) Ib. XXIX, 112.
- 7) Ib. XXVII, 56.

свольно протестантскихъ духовныхъ стиховъ 1). Скорбе большинство ихъ. въ видахъ оправданія себя чрезъ исторію, не прочь воспользоваться случаенъ для неблагопріятной окраски другаго вёронеповиданія. Сано собою разуниется, что и лютеране не упускають подобныхъ случаевъ въ видахъ большаго расположенія учащихся на свою сторону или укрѣпленія ихъ въ лютеранскомъ вѣронеповѣданія. У одного изъ нихъ изъ ивста, взатаго изъ 1 Кор: XIII, 12 и 14 стихи оставлены, в 13-й выпущенъ, "чтоби дёти не узнали, что любовь больше вёры и надежды"<sup>2</sup>). Даже такой изъ извъстивищихъ лютеранскихъ дидактологовъ, въ тому же извъстный также и по своему свободному образу имслей, какъ Керъ, въ разсказъ объ Авраанта вводитъ тенденціозно-лютеранское зантачаніе, что "онъ быль переый, который пришель въ познанію, что Богу благоугодна живая *спора*, а не мертвое само по себѣ дѣло" <sup>3</sup>). Нельзя не указать также и на тотъ факть, что въ протестантскихъ учебникахъ церковной исторія лютеранская "реформація" обыкновенно представляется въ видё величайшей энохи, съ которой начинается новая исторія 4). Громадное иножество св. исторій протестантскихъ авторовъ доселё налагается библейскимъ языкомъ въ Лютеровонъ переводъ, не смотря на то, что переводъ этоть устаръль, многія слова теперь даже совсёмъ непонятны нёмецкимъ ученикамъ 5); вь добавокъ критикою выставлены пряныя неправильности въ переводѣ 6). Лютеранскіе излагатели св. исторіи только прибавляють въ учебниканъ "словообъясненія" этого неревода; но отступять отъ санаго перевода при изложении св. истории и воспользоваться другяни лучшини, за весьна немногими исключеніями, считается

- <sup>5</sup>) P. Jahresbericht XVIII, 62.
- <sup>6</sup>) Hamp. ibid. XVI, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ib. pag. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ib. XV, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) D. Christliche Religionsunterricht in d. Volksschule. 2 Aufl. Gotha 1870. I, 348.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cu. Eaup. Hollenberg, Hülfsbuch f. d. Evang. Religionsunterricht in Gymnasien. 21-e Aufl. Berlin. 1878 p. 191.

Deheparterbon's 1); Hallborne's On's OGHEHOBOHHO BOCKBALHOTCH B'S BOSиожной ифрё сально<sup>2</sup>); наконець одно, изданное еще въ давнее вреня швольное дотеранское законодательство (Вайрейтское 1664). требуя не въ примъръ прочниъ предметанъ особенно внинательнаго преподаванія исторія, прано рекомендуеть такъ преподавать се, "чтобыложно было ведёть и понять, езъ какихъ высоконобудительныхъ причинъ получила ивсто святая и богоугодная реформація" »). Решительно нельзя сказать, чтобы и носледующая практика протестантскихъ шволъ осудила указанное требование. Въ виду всего эторо, если и нельзя согласиться съ твиъ инвніенъ, будто св. исторія вообще, по санону своему существу, поддерживаеть рознь нежду различными въроисновъданіями, однавоже, нивя въ виду то, что существуеть на практикв, въ теперешнихъ иностранныхъ учебникахъ по св. исторіи, нужно сознаться, что инвніе это ниветь для собя никоторыя основанія — хотя конечно не такія, чтобы по справедливости могли вызвать проекть объ изъятіи св. исторія изъ вруга преднотовъ школьного обучения. Что касается до кальвенизна, то въронсповъдная тенденція его проглядываеть въ особенной приверженности кальвинистическихъ дидактологовъ въ св. исторіи ниенно Вотхаго Завёта. Однез ноз кальвенистоких дидактологовъ, стараясь оправдать со, пряно указываетъ на нее какъ на одно изъ рънительныхъ отличій кальвинизна отъ лютеранства, но nebein canoro Kalbenea<sup>4</sup>), n exogerts non pronts et haranytoe, xora и довольно живое сближение своей страны (Швейцарія) оз Іудейской страной, дабы вывести отсрда заключение, что особенное изучение ветхозавётной исторія въ Швейцарія требуется в "національностів обученія" 5). Было бы несправедливо вообще отказать пренодава-

\*) Haup. Grube, D. Elementar-u. Volksschulunterricht. 1851, pag. 48.

· • •) P. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ib. XXVI, 83; XI, 380 f.; XXIX, 69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Evangelische Schulordnungen. II, 630.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Welti K.ttiger. -Die biblische Geschichten d. Alten Testamentes in d. Volksschule. 1873. p. 8 f.

телю или автору св. исторій въ правё опираться такъ или иначе на нее въ подтвержденіе вёроисновёднаго ученія; но это должно дёлаться безъ натяжекъ и неправильностей, вообще безъ тендеиціозности. Мы осуждаенъ не всякія безъ различія сообразованія св. исторіи съ вёроисповёдними особенностями, но лишь такія, въ которыхъ, въ видахъ пропаганды, или искажается содержаніе священно-историческихъ разсказовъ, или влагается въ нихъ духъ, противный собственному ихъ синслу, или наконецъ виёшнее ихъ изложеніе намёренно допускаетъ такіе или другіе пробёлы.

Одно изъ восьма частыхъ и давнихъ увлечений, встричаеныхъ въ дедактической литературъ, есть увлечение натеріальными пъляни обученія. Какъ ни живо, ни ревонно дидактологи говорять о другихъ цвляхъ обученія, но только говорять; на двлв же главнымъ образомъ, а вногда почти исключительно, вногіе взъ нихъ заботятся о тонъ именно. Чтобы вложить въ ученика какъ ножно солье учеснаго натеріала. Въ нашей области это увлеченіе витекаетъ изъ совершенно опредёлительной и легко уловиной цёли: нередать по возножности весь исторический или (еще шире) весь пов'яствовательный натеріаль, заключающійся въ Св. Писанін. Когда вреня было попроще, тогда и говорные просто, что ученику нужно нивть свёденія ,о всёхъ періодахъ в о всёхъ по возножности личностяхъ, которыя упоннаются въ Виблін" 1). Въ послёдующее и особенно въ наше вреня считають нужнымъ все это нотивировать. Конечно въ потивахъ не затрудеяются и, прибавань, не будуть затрудняться до тахъ поръ, пока не будеть обязательнымъ ставить вопросъ о формт преподавания св. история; цова чрезъ это не выяснится, что преднетное напр. употребление ся допускаеть отнюдь не всё мотивированія, а лишь только согласующіяся съ техн опредёлительными основаніями, которыя изъ общей суным всёхъ возножныхъ оснований действительно обусловинвають необходимость существования св. исторіи въ кругу пред-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Динтеръ: Agenda scholastica, 1752-62. 10 st. p. 760. Digitized by GOOGLE

истовъ обучения и обезпечивають ся правоспособность на существование въ форме именно особаго предмета преподавания. А такъ какъ вопросъ о различныхъ способахъ пользования свящ. исторіею до сихъ поръ еще нало обращаетъ на себя внинаніе дидактологовъ, то въ случав возножности оправдать введено въ св. исторію вакого нибудь библейскаго пов'єствованія (напр. о Монсев) изъ его важности въ исторіи бож. доностроительства-оправдывають введение его этикъ именно котивокъ; въ другихъ случаяхъ являются другіе потивы. Введеніе въ св. исторію наприя. подробностей о дётствё Іоснфа мотивируется иногда тёмъ, что эта исторія очень близка дітскому возрасту и дітскимъ интересанъ 1); не подходить эта причина, указывають на нравственно-образующее значение ланной истории (напр. объ Іовѣ); нельзя выставить на видъ и этого основания, - въ таконъ случав прибигаютъ въ преобразовательному синслу извёстнаго библейскаго собитія. Это делается напр. въ токъ случае, когда въ св. исторію вводится повествование объ изгнания Авраанонъ Агари съ сынонъ ея Изманлонъ<sup>2</sup>) и т. п.

Ясно видится въ подобныхъ случаяхъ, что "основанія" просто придушаны и подънсканы для того, чтобы не пропустить въ изложеніи св. исторіи повъствованія. А такъ какъ въ библіи есть повъствованія, касающіяся такъ сказать личныхъ обстоятельствъ того народа, въ средъ котораго развивалось бож. доностроительство о спасеніи рода человъческаго, то представители буквальйопредметнаго употребленія св. исторіи въ своемъ увлеченія иатеріальною стороною дъла неръдко вводятъ въ свои учебники по св. исторіи и этого рода описанія и повъствованія. Естественно, что это вызвало протесты противъ излишняго расширенія объема св. исторіи, въ свою очередь доходящіе иногда до противонолож-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ригеръ напр. въ числѣ близкихъ дѣтству разсказовъ понтидаетъ о Камиѣ. Pādagogische Repertorium за 1873 г. рад. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Роллень, «Способъ, которымъ можно учить и обучаться словеснить наукамъ. Перев. Крикова, 2 над. Спб. 1789. У, 147.

ныхъ крайностей. Въ тояъ, что нёкоторые дидактологи новёйшаго времени трактують, какъ излишнее дело, --- заставлять учениковъ знать всё до одного идена еврейскихъ судей и царей 1), ---еще не видится врайности, но вибств съ этипъ высказывается иногда осуждение всей вообще "еврейщины" въ св. истории 2). Мы видниъ, что въ 1870-иъ году на баварскоиъ учительскоиъ събздё нвмецкіе дидавтологи уже отврыто говорять о томъ, что и до сихъ поръ дёти не освобождены отз муки задалбливать двё таблицы одновременныхъ (изранльскихъ и іудейскихъ царей) и это раздёленіе Евреевъ до сихъ поръ еще составляетъ величайшее несчастіе для школьниковъ <sup>3</sup>). Въ своенъ "руководствѣ къ бибя. исторіи" (1867 г.) Штальбергь разд'вляеть 1-ю часть исторіи царства Божія на 4 періода: періодъ дътства еврейскаго народа, періодъ юношества его, мужества и старости 4). Въ 1871 году нъвто О. Рихтеръ иншетъ учебникъ библейской исторіи, въ предисловіи въ которому зам'вчается, что "эта книга н'всколько отклоняется оть существующихъ учебниковъ по библейской исторін"; главное же отклоненіе состоить въ свободѣ книги оть спеціально-еврейскаго: ав оръ выходить изъ того убвжденія, что обученіе библейской исторія должно слёдовать высшинь точкань зрёнія, и то обстоятельство, что извёстное событіе значится въ какой нибудь канонической книгь В. Завъта, еще не безъусловно достаточно для оправданія права его быть принятних въ учебника исторіи библейской;-сюда онъ нежду прочинъ относить исторію Санпсона 5) и т. под.

Признавая за безспорный факть существование излишествъ въ курсахъ св. истории и внесение въ инхъ предпетовъ, относя-

Христ. Чтвн. № 5-6. 1880 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Anweisung zum Gebrauch. d. Bibel in Volksschulen. 8 aufl. 1822. I, 292.

<sup>\*)</sup> P. Jahresbericht, IV, 133.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ib. XXII, 360 f.

<sup>4,</sup> Ib. XIX, 45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Biblische Geschichten d. Alten u. Neuen Testamentes. Magdeburg, 1871, pag. III sq.

щихся главнымъ образомъ въ еврейской народности, всетаки должно свазать, что главная ошнова состоить здёсь но въ излиществахъ, а въ томъ, что производитъ ихъ. На санонъ дълъ въдь иногое изъ того, что у однихъ дидактологовъ является какъ чисто сорейское, у другихъ является прямо и существенно относящинся въ исторіи царства Божія, къ плану спасенія людей и т. п. Исторія Іосифа наприи. для однихъ-простой интересный для діятей или поучительный разсказъ изъ еврейской жизни; для другихъ же, вакъ напримъръ для Де-Ветте, этотъ разсказъ обрисовываетъ су-. щественно-важный коненть въ исторія религія. Въ излишненть общин матеріала, вносимаго въ св. исторію, достойно сожалёнія не столько то, что дётей заставляють учить слишкомъ иногое изъ св. исторія, сколько то, что дидактологи, въ своемъ увлеченіи матеріальными цёлями обученія, не всегда стараются съ точностью опред'ялить то, что несомивно въ ней относится. Погоня за матеріаловъ, особенно въ прежнее вреня доходившая неръдко до пренебреженія въ симслу и эначению матеріала, приносить вредныя послёдствія въ двоякомъ отношения. Въ области дидавтическаго изследования она повинна въ большой бедности той части дидавтической литературы, которая заничается обработною наиболёе правильныхъ объясненій синсла св. историческихъ событій. Въ практической области пренебрежительное отношение въ симслу ов. истореческаго натериала не ножеть не сказаться существеннымъ вредомъ для учениковъ, усвояющихъ преподаваеный въ таконъ видъ натеріалъ; въ ученикахъ останется при этомъ только рядъ событій, изъ которыхъ лишь малая часть проникноть въ ихъ сознание съ освёщениемъ ихъ надлежащаго значенія; въ остальной же части, ножеть быть, и они возросши не будутъ видёть ничего, кроиз "еврейщины", подобно вышеуномянутымъ вритекамъ.

Справедливость требуеть впрочень сказать, что взглядь на св. исторію, какь на сырой матеріаль для обученія, теперь все больше и больше начинаеть уступать свое мёсто другому взгляду, по которому этоть матеріаль имёсть въ себё свой весьма важный

Digitized by GOOGLE

симслъ, свой собственный духъ. Въ разсужденіяхъ большей части новъйшихъ дидактологовъ замъчается стремленіе въ фактахъ, изъ которыхъ слагается св. исторія, открыть одно цёльное и въ такомъ именно осмысленномъ видё преподавать и въ школѣ<sup>1</sup>).

За послёднее десятилётіе уже въ значительной степени успёль обобщиться такой взглядъ на св. исторію въ кругу дидактологовъ, хотя ихъ петоды изложенія этого преднета различны. Одни, въ видахъ нанболёе пёлесообразной постановки св. исторіи, вводять въ начальныя школы фрагиентарное (отрывочное) ея преподавание. какъ единственно умъстное и наиболье плодотворное, по ихъ мнънію, въ элементарномъ обученія; но вопреки этому многіе компетентные дидактологи утверждають, что не въ высшемъ только классв, а съ санаго начала обученія св. исторія должна быть цёльнымъ, систематическимъ преднетомъ въ полномъ синслё. Другіе рекомендують представлять св. историческіе разсказы въ систенатической связности, но такой, при которой каждый изъ разсказовъ воплощалъ бы въ себт извъстную идею и такимъ образомъ въ концъ концовъ являлось бы не внѣшнее только единство, при воторонь отдельные фавты ставятся сообразно хронологіи чисто въ неханическую связь, а единство идеальное. Это требование нъкоторые дидактологи выражають такъ: связь нежду священно-историческими событіями должна быть не условная, а празматическая. Не всё согласны безусловно и съ этинъ взглядонъ. Денцель наприн.. соглашаясь допустить въ св. исторію связь по идеянъ, при этомъ однако замѣчаетъ, что есть въ исторіи событія, которыя необходино слёдують за предшествующими, хотя по идеять это и не всегда выходить; поэтому онъ выговариваетъ право на двувратное преподавание св. истории и по двупь различнымъ планамъ:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cw. manp. P. Jahresbericht II, 38; VIII, 345; Rauschenbusch, Handbuch für Lehrer beim Gebrauch. des bibl. Geschichten. 3 auf. Schwelm. 1847. I, V m MB. AD.

1) по исторической послёдовательности и 2) по идейной '). Иногда прагматико-предметное употребление св. истории защищается не совсёмъ удачно иёкоторыми изъ его сторонниковъ противъ возраженій его противниковъ, — за всёмъ тёмъ оно пріобрёло въ новѣйшее время большую популярность.

Скаженъ нъсколько словъ о времени, когда приблизительно оно появилось. Оно не впервые предъявлено въ послъднее время и первынь виновникомъ его нельзя признать, вслёдъ за нёкоторыми дидактологами, Курца<sup>2</sup>) — въ виду уже одного того, что и прагнатическій идеаль преподаванія св. исторіи въ значительной стенени въ дълъ обученія преследуетъ матеріальныя цели, а эти цёли всегда имёлись въ виду, въ разсуждении всякаго школьпредмета. Что же касается выработанности, свойственной наго прагиатическому истоду новъйшаго времени, особенно въ сравненіи съ преслёдованіемъ грубой цёли простаго насыщенія учениковъ историческими знаніями, то этою своею стороною новъйшія прагиатическія построенія св. исторіи обязаны главнымъ обрановъйшей разработкъ исторической науки вообще. Въ не-80ЖЪ нве конечно обработанномъ видъ, но за всвиз твиз съ болве или менве ясно поставленною прагматическою задачею учебники по св. исторіи являлись и раньше. Обращаясь въ фактическимъ подтвержденіямъ, ны ноженъ указать: 1) на учебники XVIII въка, въ воторыхъ проведена имсль о царствіи Божіенъ, и воторые поименованы Цетвицемъ<sup>3</sup>) (хотя и онъ, вслёдъ за другими, прагиатико-предметное употребление св. истории начинаетъ съ Курца); во 2-хъ-на дидавтическій опыть XVIII в., по которому еще въ 4-иъ классъ (всъхъ 8) ведется прагнатическое обучение, и въ разсужденія св. исторіи В. Завѣта напр. требуется показывать, какъ еврейскій

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Denzel, Einleitung in die Erziehungs u. Unter. Lehre. B. III, Th. 2, p. 24-5. 26-80, Aufl. 2, Stuttgart. 1833.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zetzschwitz, 143; Nissen (одинъ изъ признанныхъ спеціалистовъ по обработкъ св. исторіи); Schleiswich-Holsteinische Schulblatt, herausg. v. prof. Assmussen XI, 163. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Zetzschwitz, p. 146.

народъ безчисленное число разъ заслуживалъ быть уничтоженнымъ; но нотому, что быль сосудонь откровенія (depôt des Gracles) н потону, что отъ его племени долженъ былъ произойти Христосъ, былъ поддерживаенъ до техъ поръ, когда тайна спасенія была открыта и ивсто синагоги заступила Христова церковь 1). Но кроив того есть другіе опыты, которые удостовѣряютъ въ томъ, что прагнатическое обучение св. истории дидактивъ ХУШ въка было присуще въ довольно широкихъ развърахъ. Стоитъ обратить вниианіе на трудъ Фр. Гэнса, подъ заглавіенъ: "Руководство церк. исторія В. Завѣта для низшихъ школъ" (Magdeburg. 1746). Говоря о важности церк. исторіи, авторъ прямо опредѣляеть ее, какъ исторію божественнаго допохраненія <sup>2</sup>). Сообразно съ этипъ, и цёль обученія этому предмету онъ поставляеть въ ознакомленіи учениковъ съ твиъ, что обнаружилось въ исторіи бож. допохраненія <sup>3</sup>); требуеть затёмь раздёлить св. исторію на отдёльные періоды и показывать, какую опреділенную ціль Божественный проинслъ преслёдовалъ въ каждомъ изъ нихъ 4); авторъ требуетъ, чтобы обстоятельнѣйше было показано: а) какъ провыслъ Вежій достигаль предназначенныхъ цёлей чрезъ тавія средства, воторыя діаволу и его орудіямъ вазались слабыми и недостаточными, но которыни достигались веська важные результаты (Принфры: послёдствія печальнаго вида Неемін при цар'ь, безсонной ночи Агасоера (Есф. IX, 1) и т. д.); чтобы въ противоположность этому b) было повазано также, какъ хитрыя и повидимому опасныя средства, которыя изобрѣталъ діаволъ со своими орудіями, разрѣшались въ ничто (Примъры: потопленіе Фараона, Валааново благословение визсто предполагавшагося проклятия, распространение свёдёній объ истинномъ Богё въ персидскомъ царствё, послёдовавшее вивсто ожидавшагося истребленія живаго познанія о Богв въ

- <sup>3</sup>) Ib. 513.
- 4) 518 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) De l'education publique. Amsterdam, 1762. p. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Acta scholastica, VII, 501.

лицъ Даніила и 3-хъ отроковъ и т. под.); чтобы наконецъ с) было показано, какъ взамёнъ ожедаемыхъ результатовъ выходнии противоположные и въ топъ случав, когда избранныя Богонъ орудія пытались сод'йствовать божеств. планамъ по своему разум'єнію (Авраамъ наприн., въ видахъ скоръйшаго и върнъйшаго исполненія об'втованія Божія о его многонасявдствв, вступиль въ другой бракъ, но отсюда произошли мадіанитяне и ассиріяне-враги церкви) <sup>1</sup>). Имбя въ виду существующую новую литературу прагматическихъ учебниковъ по св. исторіи, нельзя отрицать, что въ ней высказывается не мало сходнаго съ вышеописанными требованіями руководства прошлаго вѣка. Начало прагматико-предметнаго употреблевія св. исторіи справедливѣе поэтому отнести въ XVIII в. и не только потому, что въ это время уже были факты такого ея уцотребленія, но и по внутреннему значенію этихъ фактовъ. Факты эти не представляють собою исключительныхъ явленій: на основания ихъ кожно говорить о постепенномъ развити прагматическихъ учебниковъ до новъйшаго времени, причемъ, само собой разумъется, во времена болъе близкія въ начальному пункту развитія подобныхъ учебниковъ, ихъ было меньше и представляеное нии направление сказывалось слабе, чемъ въ позднение вреня; но нельзя сказать, чтобы, начавшись въ XVIII в., это направленіе потомъ совсёмъ не имёло представителей и только въ 40-хъ годахъ текущаго въка снова появилось; не слёдуеть забывать, что въ текущемъ столётін это направленіе имѣло своихъ представителей и до 40-хъ годовъ<sup>2</sup>). Мизніе, пріурочивающее къ этому времени введение прагматическаго метода въобласть св. истории, справедливо развё въ томъ смыслё, что, приблизительно въ концу І-й половины нынѣшняго вѣка, педагогическіе протесты вынудили на нъкоторыя уступки и приверженцевъ буквальнаго истода въ пре-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Рад. 518—539. Что касается до св. исторіи Нов. Зав., то нужно замѣтить, что трудъ Гэнса возникъ подъ вліяніемъ такого же труда относительно новозавѣтной исторіи одного современника его Аббата (р. 501).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Можно напр. указать на Гразера, Денцеля, Озіандера. Digitized by Google

подавании св. истории; и ниъ стало видно съ этого времени, что если они хотять удержать свой истодъ въ дёлё обученія, то должны облагородить его посредствомъ болёе или менёе прагматической обработни. Вслёдствіе этого представителей прагматическаго направленія прибавилось въ очень замѣтной мѣрѣ. Понятно само собою, что не всё они имбють одинаковое значение. Тв представители прагнатическаго нетода, которые говорять, что св. исторія должна представлять просто лишь разсказъ о божественновъ доностроительствѣ и точному опредѣлительному сиыслу послѣдняго предоставляють высказаться санону въ историческомъ ходъ событій и фактовъ, расположенныхъ по извёстной системъ хронологической послёдовательности, съ установлениемъ которой они считаютъ повонченными прагматическія свои обязательства, не оказывають большаго вліянія на обработву этого метода; прагматическая цёль у нихъ не выполняется и больше остается въ нхъ унозрѣніи, нежели воплощается въ дъйствительности. Можно упомянуть о другихъ, также въ сущности не особенно значительныхъ представителяхъ прагматическаго метода — именно о твхъ, прагматическія стрешленія которыхъ не остаются въ области одного умозрѣнія; св. событія являются у нихъ въ прагматической оболочев; но при самонъ внинательномъ наблюдения въ ихъ онытахъ построенія св. исторіи нельзя отыскать какой-либо общей идеи, къ которой сводились бы всё частности ихъ историческаго изложенія. Къ этой категоріи принадлежать не одни второстепенные дидактологи, но и некоторые изъ болёе авторитетныхъ<sup>1</sup>); за всёмъ тёмъ они не когуть быть признаны лучшими представителями обсуждаенаго истода, въ воторынъ скорѣе иогли бы быть отнесены тв, которые считають самымъ важнымъ дёломъ установить общую идею, которой было бы подчинено все частивищее изложение св. истории, и наявтить одну главную цёль, къ осуществлению которой напра-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>, К. Schmidt, Собр. сочиненій подъ заглавіемъ: Zur Erziehung u. Religion. Göthen. 1865, p. 247 f.

влялось бы все ся построеніе. Но что касается ихъ инфиій объ ндев и цвли св. исторіи, то въ ихъ разсужденіяхъ объ этопъ не зам'вчается устойчивости и согласія. Мысль, что св. исторія есть часть религіознаго обученія, а религія есть общеніе человъка съ Богонъ, располагаетъ нъвоторыхъ изъ нихъ понимать св. исторію какъ разсказъ объ этомъ именно общеніи <sup>1</sup>) и въ проведения этой именно иден видъть цъль и назначение св. нсторія. Взглядъ на св. исторію, основанный на разсмотрёнія ея собственнаго существа, приводить другихъ въ завлючению, что она должна разсказывать о спасении человъка и что съ начала до . вонца въ ней долженъ проходить постепенно расврывавшійся планъ божественнаго доностроительства<sup>2</sup>). А такъ вакъ врасугольный камень человическаго спасенія составляють спасительныя заслуги І. Христа, то это даетъ третьимъ основание смотръть на св. историю какъ на исторію божественнаго водительства людей чрезъ Інсуса Христа 3). Но въ виду того, что въ дълъ спасенія людей чрезъ І. Христа не только всё событія совершаются по управленію божественнаго Провысла, но въ нихъ живо и ощутительно открывается Тріединый Богъ. — четвертые проведенію, христологической иден предночитають проведение "тринитарной" иден въ св. исторіи и сообразно съ этипъ дёлять рядь ся событій на три главныя категорія, изъ которыхъ въ 1-й является Богь Отець, во 2-й открывается Богь Сынь, въ 3-йцарство Бога Духа Святаго 4). Такъ какъ наконецъ въ дълв человъческаго спасенія высказывается и общій характерь божеств. возабиствія на людей, то главное назначеніе св. исторіи поставляется невоторыми въ томъ, чтобы представить исторію воспитанія людей

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Бухривнеръ: Schülze, Evangelische Schulkunde. Leifz. 1874. Aufl. 3, pag. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это наиболёе общепринятая идея для прагматическаго построенія и во главё представителей ся можно поставить Курца.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Graser, Elementarschule fur's Leben. 1842. 2 aufl., II, 175 f., cp. Zetzschwitz, p. 144; Kehr, II, 346.

<sup>4)</sup> Dursch, Pädagogik... Tübingen, 1851. pp. 557-593.

Вогонъ<sup>1</sup>). Этотъ послёдній взглядъ совпадаеть отчасти съ вышеупонянутниъ взглядонъ де-Ветте, только у того св. исторія трактуется не вакъ исторія воспитанія *модей*, а какъ исторія *религи*.

Къ сожалёнію, за нёсколькним лишь исключеніями, все это разнообразіе инвній пе приведено еще къ желаемому исполненію на двлв и представляеть нёчто только еще начинающееся, переживающее періодъ разработки. Если говорить въ частности о каждой изъ упомянутыхъ идей, рекомендуеныхъ для послёдовательнаго проведенія въ св. исторіи, то прежде всего идея общенія человъка съ Богонъ, какъ она ни возвышенна сама въ себъ, заключаетъ однакоже нёкоторыя, въ самонъ существѣ своемъ чисто дидактическія, препятствія въ успёшному проведенію ся особенно въ элементарныхъ курсахъ св. исторіи. Детямъ не легко разъяснить эту идею. Если сказать, что все дёло общенія ножду Вогонъ и людьми состоитъ въ благожелания съ одной стороны безъ заслуженныхъ правъ на это съ другой, въ чомъ собственно и состонть отличительная особенность религіозпаго общенія, то едвали ниъ было бы это вполнъ доступно. А это повазываетъ, что за начало прагматическаго построенія св. исторіи въ разсматриваемомъ случав берется такая идея, воторая, будучи преврасна сама по себѣ, не совсѣнъ однакоже удобна въ данномъ случаѣ въ примѣненію. Положивъ эту идею въ основу св. исторіи, им поставлены были бы въ необходиность довольствоваться болье или менве не точнымъ выраженіемъ ея, причомъ ее легко сибшать съ идеею спасенія, хотя нетождество этихъ идей не подлежить сомньнію <sup>2</sup>). Указаніе на первоначальное состояніе Адама и Евыкакъ на фактъ очевиднаго нагляднаго общенія нежду Богомъ и люльни-елва ли также можеть привести въ желанной въ дан-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Die drei Preussischen Regulative, v. 1, 2 u. 3. October 1854. Berlin. 1855. Aufl. 5. pag. 20; cp. Zetzschwitz, pag. 152 f.; Apel. Biblische Geschichte. Langensalza. 1860. Aufl. 2, I, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Цецвицъ: pag. 150.

новъ случав цёли. Дёло въ томъ, что въ факте этого общенія дёти не усматривають собственно и именно того, что человёвсь находился въ религозномо общения съ Богонъ; они видять болье всего и прежде всего, что тогда людянь было хорошо. Этой цали, ножеть быть, достигала бы высоко - поэтическая обработка св. исторія по идев общенія, которая когущественно затрогивала бы абтскую душу, вводя ее въ отрадную сферу райскаго единенія нервыхъ людей съ любвеобильнымъ Богомъ; но такой обработки на лицо пока еще не существуеть. Слёдуеть сказать, что и наличныя обработви св. исторіи по идев спасенія не чужды значительныхъ нелостатковъ; онъ сами же сглаживають этотъ именно смыслъ св. исторін-во-первыхъ твиъ, что часто прерывають у детей панять объ идеѣ спасенія чревъ внесеніе въ св. исторію равсказовъ, которые или не имъютъ нивавого отношенія въ означенной основной идев (таковы наприивръ нравоучительные разсказы изъ исторін Іова), или им'єють болёе или менёе отдаленное отношеніе, по крайней м'врѣ не вполнѣ выясненное; во-вторыхъ твиъ, что недостаточно способствують отчотливому усвоению детьми самой сущности своей основной идеи; дъти, не умъющія еще взвъшивать сравнительной важности событій и обстоятельствъ безъ внушительныхъ оттвиковъ со стороны учебника, затрудняются въ оцвника важнъйшихъ фактовъ въ исторіи спасенія, когда въ раду номъщается все, начиная отъ конечнаго истребленія потопонъ, отъ язвъ египетскихъ, отъ осады Сеннахерина и проч. Нельзя не указать еще на тотъ существенный недостатокъ разсматриваемыхъ учебниковъ, что при обыкновенномъ отсутствіи въ нихъ надлежащей вартины состоянія, въ которомъ находились язычники во вренени пришествія Мессіи, діло спасенія является какъ будто исключительнымъ достояніемъ одного лишь избраннаго народа, и ученикъ не всегда встр'вчаетъ въ нихъ достаточное разъяснение того, что спасеніе не есть какое нибудь политическое или національно-еврейское, а религіозное, общечеловъческое дело. Съ другой стороны, последовательное проведение одной разсматриваемой идеи чрезъ всю св.

Digitized by GOOGLC

нсторію по необходимости заставляеть останавливаться, если не исключительно, то главнымъ образомъ на фактахъ человъческой гръховности. Какъ это ни важно и ни необходимо въ области преподаванія св. исторіи, зд'ёсь однакоже желательно соблюденіе нёкоторой ивры. Нельзя конечно согласиться съ твии, которые говорять, что, постоянно сталкиваясь въ св. исторіи съ явленіями грёховности, ученикъ пріучается спотрёть на нес, какъ на дёло обыкновенное, общее всёмъ и потому просто неизбёжное и для него<sup>1</sup>). За всвиъ твиъ нельзя не желать, чтобы учебники по св. исторіи не приводили къ крайностянъ пессимизма, не разрушали въ дътяхъ свойственное имъ оптимистическое начало, ибо только при немъ возпожно внутреннее усвоение христіанскаго правила объ уважения человической личности, о тепломъ, сочувственномъ отношения въ людянь; инь необходино сопровождается и действительное причастіе той любвеобильной жизни, которая запов'йдана намъ христіанствоиъ; только при сохраненіи его, въ должной конечно м'вр'в, возножно наконецъ проникновеніе истинно-евангельскимъ взглядонъ на людей.-Проводящіе въ св. исторіи идею христологическую стараются выставить на видъ главнымъ образомъ постепенно растиравшіяся и болье и болье предъознакоилявшія съ Мессіей ветхозавётныя об'ётованія и пророчества. Но едвали они погутъ похвалиться тёмъ, что этимъ способомъ, болёе умёстнымъ въ богословской системѣ, --- они приводять умъ дѣтей въ ясному представлению о христологическомъ симслъ и значения Ветхаго Завъта. Менње отвлеченный способъ для достиженія этой цёли --- именно преимущественное разъяснение ветхозавётныхъ прообразовъ-также иало содъйствуетъ успъху въ означенномъ отношения, потому что прообразы воспринимаются дётьми больше въ собственномъ, буквальномъ, чёмъ отдаленномъ своемъ смыслё; свазанное относится не только въ обычной, но и въ той обработвъ св. исторіи, воторая задается спеціальною цёлію возможно живо начертать уму

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Roth, Gymnasialpädagogik. p. 240.

автей нодготовительный спыслъ Ветхаго Завёта и въ этихъ винахъ рекомендуетъ излагать Ветхозавѣтную исторію послѣ Новозавѣтной, въ надеждѣ, что ученики замѣтятъ въ первоиъ повтореніе того, что они слышали въ послѣдпенъ<sup>4</sup>). Правда при этонъ возножны разъясненія дёла; при разсказё о прообразахъ сначала можно объяснить ихъ собственный исторический спысль, затвиъ прообразовательный, пояснивъ при этомъ — какъ, въ чомъ или на чомъ они исполнились; въ послёднемъ случаё интересъ ученика будеть твердо держаться на неожиданномъ отврытіи въ томъ, что имъ раньше уже было усвоено, и такимъ образомъ явится новая ница для его любознательности. Только, не говоря о недостаточности подобныхъ разъяснения въ существующихъ опытахъ изложения св. исторіи по означенному способу, нельзя не признать, что и въ санонъ этонъ способѣ заключается существенное несогласіе съ историческими требованіями, по которымъ предшествующее нужно излагать раньше послёдующаго. Подготовительное значение Ветхаго Завѣта для Новаго должно оправдываться самымъ дѣломъ, какъ это дѣлается въ самонъ св. писанія. Въ немъ выставляется на видъ постепенное возрастание духовнаго-въ религиозныхъ, нравственныхъ понатіяхъ, а также въ жизненныхъ нитересахъ человѣчества---и такниъ образонъ подготовление древняго ніра къ воспринятию Новаго Завѣта выражается чрезъ согласіе результатовъ историческаго прогресса съ тёмъ, что составляло основной центръ проповёди Спасителя. Изображая израильскій народъ какъ народъ Божій, по преимуществу призванный въ делу служенія религіозной идее, св. писаніе даетъ ясно видъть, что какого нибудь другаго висшаго значенія, вром'в религіозно подготовительнаго симсла, и не могла им'ять историческая жизнь того народа, исторія котораго составляеть предметь повёствованій Ветхаго Завёта. Между твиъ такой именно способъ проведенія христологической идеи въ учебникахъ по св. исторія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Iahrbuch des Vereins für wissenschaftliche Pädagogik, herausg. v. T. Ziller. Leipz. B. III. 1871. p. 161.

еще мало усвоенъ. ---Что касается опытовъ прагматическаго построенія св. исторія на основанія идеи Божественной Троичности, то прежде всего слёдуеть замётить, что опыты эти представляють новость въ учебной литературь. Затвиъ нужно сказать, что опыты эти, съ надлежащних строго послёдовательными проведеніеми означенной иден, выходять изъ круга въ строгонъ смыслё учебниковъ по св. исторіи; они скорве представляють опыты исторического обученія вврв, инвя въ виду дать конкретную, воплощейную въ живыхъ и наглядныхъ фактахъ, опредѣлительность таинственному ученію о св. Троицѣ и поставляя исторію въ служеніе догнатикѣ; въ этонъ именно состонть ихъ главное значение. Но намъ кажется, что попытви подобнаго построенія св. исторіи, если имъ не предшествуетъ предварительное уяснение истиннаго значения христианскаго учения о св. Троици, не гарантированы отъ опасности ввести въ образъ имслей дётей тритензиъ вийсто истинной идеи христіанской Троичности. У Дурша напр. поставлено на видъ, что Вожество вообще, авляясь по отношенію къ міру какъ всемогущество и мудрость, въ отношенія къ людянъ вездё является езкъ любовь 1). Но когда послё этого у автора ричь идеть о различии лицъ св. Троицы, туть любовь авляется у него отличительнымъ характеромъ царства Сына Божія 2); Богъ же Отецъ характеризуется исключительно вакъ правосудіе. Такинъ образонъ является не только запутывающая непослёдовательность, но и-что касается до характеристики 1-го Лица св. Троицы-неправильность. Правосудіе остается во всей силь и въ Новоиъ Завёте — въ царстве Бога Сына и Бога Духа Св.; и этимъ однимъ свойствомъ не выражается все то, что благоволилъ Богь совершить для ветхо-завётныхъ людей. Нельзя конечно отрицать, что общее впечатлёніе, къ которому сводятся явленія Бога, въ Ветхомъ Завъть есть впечатлъніе строгаго; Богъ является здъсь отищающимъ за беззаконія людей, раскаявающимся въ сотворенія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) P. 557.

ихъ, является какъ огнь поядаяй. Но соблюдая одно изъ необходимыхъ условій правильнаго историческаго познанія, соблодая перспективу, мы самой исторической правдой вынуждаемся признать, что Богъ Отецъ является въ Ветхомъ Завётё, какъ Богъ нилосердой любви, которая при тогдашнихъ условіяхъ, въ сферъ ветхо-заветныхъ людей должна была для своей действенности выражаться не столько въ формахъ нёжныхъ и мяганхъ, соотвётственныхъ ея собственному существу, сколько въ формахъ соотвётственныхъ жестововыйности людей, по которой они могля лишь профанировать нёжное проявление божественной любви; съ другой стороны ихъ воля слишкомъ еще была груба и упорна, чтобы слушаться нало ощутительныхъ возбужденій въ нравственной дівятельности. Вообще же нужно сказать, что далеко не безопасно пріучать дётей составлять представленія о Божеств'я по одной внішности Его явленій въ исторіи. Если и певозножно совсвиъ устранить такъ называеный антропоморфизиъ въ представления о Вожествъ, при какоиъ бы то ни было способѣ изложенія св. исторіи, то во всякомъ случаѣ нельзя рекомендовать такой способъ, который ненве всего благопріятенъ для устраненія означенной трудности. -- Относительно воспитательной идеи полагаемой некоторыми въ основание св. истории нужно сказать, что это обращение св. исторіи въ нравственную цедагогику послёдовательно проведено лишь Лессингонъ 1), съ тою однавоже предвзятою целію, чтобы съ св. исторіи и вообще съ христіанскаго воззрівнія снять положительный догнатическій симсль; но эта попытка представляеть лишь моненть въ односторонненъ развитіи педагогики и обращать его въ послъдное слово од нътъ никакихъ основаній. Въ другихъ же педагогическихъ сочиненіяхъ, а равно и учебникахъ по св. исторіи, въ основу которыхъ полагалась иногда нравственно - воспитательная идея, она

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Erziehung d. Menschengeschlechtes, oder d. Entwickelungsgang der religiosen Idee vom Iudenthume zum Christenthume... Heransg. v. Dr. Maass. Berlin. 1862.

не проводится съ полною послёдовательностью, но высказывается больше въ видъ впечатлений, которыя оставляють по себъ изобра-" жаемыя въ св. исторіи висеко-иравственныя отношенія Бога къ людянь. Невоторое исключение въ этонъ отношении представляетъ статья архіеп. Темпля подъ заглавіемъ: "Воспитаніе міра". Но, сколько она намъ извъстна 1), ся задача не ограничивается собственно одной священной исторіей; цвль ея-оправдать въ сущности не новую мысль, что въ развитіи своемъ историческое воспитаніе человѣческаго рода проходить тѣ же фазисы, какъ и воспитаніе каждаго отдёльнаго человёка; эти фазисы суть-обуздание посредствоиъ внёшняго закона, воспитаніе посредствоиъ примёра, руководительство разумными началами. Кроже указанныхъ нами Heтвердыхъ сторонъ въ обработкв осмотренныхъ прагматическихъ сиособовъ построенія св. исторіи, всё они болёе или менёе страдають а) недостатковь последовательного проведения ихъ идей, даже у твхъ авторовъ, которые наиболве твердо помнять о своей идев при обработкв учебника, и б) недостаткомъ педагогическаго ниенно проведенія извъстной идеи, которое большею частію ограничивается лишь логическою стороною дёла. Оформивь священно-исторические разсказы сообразно съ излюбленной идеею, дидактологъ дунаетъ, что этого одного и достаточно.

Что касается подбора этихъ разсказовъ, составляющихъ содержаніе учебниковъ по св. исторіи, то это дѣло остается далеко не независимымъ отъ началъ того вѣроисповѣданія, къ которому принадлежитъ извѣстный дидактологъ, о чомъ, по другому поводу, отчасти говорено было уже нѣсколько раньше. Тѣ дидактологи, которые признаютъ за источныя начала вѣры и св. писаніе и св. преданіе, согласно съ ученіемъ своей церкви, само собою разумѣется, даютъ иное содержаніе учебникамъ но св. исторіи, чѣмъ признающіе одно лишь св. писаніе. Въ католическихъ учебникахъ помѣщаются часто длинные разскази о

<sup>1)</sup> Cw. Fosseps: Jahrbuch d. Vereins f. wissenschaftliche Pädagogik. III, 160

священно-историческихъ лицахъ и событіяхъ, основанные на преданія. Для протестантовъ важутся неумістными подобныя пополненія библейскихъ повёствованій. Одинъ изъ нихъ съ большимъ. порицаніемъ относится въ Штерну за внесеніе имъ въ свой учебнивъ разсказовь о токъ, "что небо имветь три деленія; что до потопа не было дождя; не было вредныхъ травъ; что зиви въ раю нивлъ ноги, слёды которыхъ можно видёть еще и теперь" 1) и т. д. Но этого мало; протестанты относятся неодобрительно и не въ такимъ разсказанъ, а напринъръ и къ разсказу о сотворени ангеловъ п объ отпадении одной части ихъ отъ Бога до сотворения человъка, что не только согласно съ толкованіями св. отцовъ, но чрезъ что устраняются важныя затрудненія, напр. въ разсужденіи появленія въ раю зиія искусителя: но означенный разсказъ не переданъ въ библейскомъ повъствовании и потому лютэранские дидактологи высказываются противъ внесенія его въ учебники по св. исторіи. Впрочежъ едва ли они сами остаются върными своему началу относительно св. писанія, какъ единственнаго источника. Не говоря уже о тонъ, что они иногда пом'ящають въ своихъ св. исторіяхъ разсказни изъ внигъ, по ихъ върованию аповрифическихъ (напр. Товита),--они заимствують нёчто и изъ гражданскихъ историковъ, когда наприм. пересказывають о послёднихъ временахъ ветхо-завётной исторіи. За то въ другомъ отношеніи они доводять свою послёдовательность до конца. Ихъ признание одного св. писания за единственный источникъ въры давно уже привело ихъ къ ограничению фориъ изложенія учебниковъ по св. исторіи единственно форбиблейскаго языка MON M 88 ненногими исключеніямя OHM и доселѣ твердо держатся этого правила. Есть, правда, IIдактологи, которые библейскій языкъ считають обязательнымъ не для всёхь безусловно разсказовь. Одни требують его лишь въ тёхъ случаяхъ, когда передаются изрёченія самого Бога, вопрошающаго напр. Каина, или-слова Спасителя,-также отвёты на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Päd. Jahresbericht. III, 847.

Его вопросы напр. разслабленнаго и т. д. <sup>1</sup>); другіе — въ тѣхъ случаяхъ, когда разсказывается исторія, которая имѣетъ особенно важное значеніе въ ходѣ божественнаго домостроительства <sup>2</sup>), или которая особенно способна къ воздѣйствію на религіозную жизнь дѣтей <sup>3</sup>); третьи требують библейскаго языка во всѣхъ тѣхъ случаяхъ, когда изъ исторіи выводится высокая правственная идея, или когда извѣстное библейское повѣствованіе имѣетъ догматическое значеніе, и право свободной рѣчи предоставляють только при изложеніи тѣхъ разсказовъ, которые служатъ переходовъ къ послѣдующимъ или связующимъ моментомъ <sup>4</sup>). Но эти умѣренные составляютъ исключеніе. Общее правило у лютеранъ то, что св. исторія должна быть изложена библейскимъ языкомъ; его именно держится наибольшая масса лютеранскихъ учебниковъ <sup>5</sup>); оно прямо поддерживается узаконеніями по учебной части <sup>6</sup>); оно наконецъ составляють отличительную черту руководствъ общеунотребительныхъ, имѣющихъ сотни изданій <sup>7</sup>),

<sup>4</sup>) Ib. XXIX, 94; Fr. Vormbaum, Die bibl. Geschichte in d. evangelischen Elementarschule. Gütersloh. p. 23.

<sup>9</sup>) J. Jahresbericht XI, 9.

<sup>8</sup>) Ib. XII, 8. 599.

4) Ib. XV, 66.

<sup>5</sup>) Ib. IV, 327; VI, 377; XI, 380 f.; XII, 86; XIII, 16; XIV, 54; XIV, 53, ср. XVIII, 59; XV, 69; XVII, 46; XXI, 144; XXVI, 83; XVII, 59. 60; Fr. Vormbaum, 19; Schülze, 233; Bähring, II; 71. Gesch. I, 18, ср. рад. X и мн. др.; см. еще перечень у Zetzschwitz рад. 123, гд<sup>±</sup> впрочемъ нѣкоторые нэъ авторовъ учебниковъ отчасти совнадають съ процитованными у насъ, отчасти подразумѣваются у насъ въ «и мн. др.», подъ конми разумѣются книги, читанныя нами in extendo, тогда какъ о помѣченныхъ P. Jahresbericht им имѣемъ свѣдѣнія изъ вторыхъ рукъ.

•) Напр. Lehrpläne d. Volksschule für Knaben Bremerhaven, Zusgetlt v. Ittig. 1869, p. 6; Normallehrplan für d. einklassige V.-Schule (утвержд. еванг. синодомъ Виртемб. 1870 г.), рад. 32; Р. Jahresbericht,  $X \nabla I$ , 629; особ. «Die drei Preuss. Regulative...», p. 20, 66. Читатель знаетъ, что эти регулятиви не только съ 1854 по 1872 г. были закономъ въ Пруссів, но и были образцомъ для иножества германскихъ государствъ.

<sup>7</sup>) Именно Цана (втораго Гюбнера), Прейся, Отто, Раушенбуша, О. Шульце в отчасти Моргенбесера.

Хрест. Чтен. № 5-6. 1880 г.

такъ что Пецвицъ имълъ основание назвать это явление установившинся въ протестантскомъ мірів 1), хотя, какъ увиднить ивсволько ниже, не всё изъ нов'йшихъ протестантскихъ дидактологовь относятся въ ному съ одинавовнить сочувствіенъ. Строгость, съ вакой соблюдается консервативно-лютеранскими дидактологани върность "библейскому слову" (Bibelwort), обнаруживается въ удержанін ими въ ихъ учебникахъ по св. исторіи даже частицъ библейскихъ "и" и "но", — чтобы не вносить другихъ связующихъ собственнаго изобрѣтенія<sup>2</sup>). Не лишено характеристичастинъ ческаго значенія то, что лютеранами считается за грёхъ уклоненіе писателя оть библейскаго языка. Очень понятно, когда они вовстають противъ такого не точнаго перевода извъстныхъ словъ Спасителя о питаніи словоиъ божественныхъ устъ (Мо. IV,4), какой встричается у одного савсонскаго автора (Шульвана), который позволиль собѣ перевести означенныя слова такъ: "человѣкъ можеть поддерживать себя не хлёбонъ однимъ, но всёмъ, что Богь определиль для его питанія" 3). Понятно также, если они возстають противъ замъны библейскаго повъствованія: "и случилось, когда они были на полѣ, возсталъ Каннъ противъ брата своего Авеля и поразнять его до смерти" такимъ грубо-угловатымъ разсказомъ: "Камнъ взялъ толстую дубину и схоронилъ ее подъ свое платье. Потопъ побъжалъ въ поло и прежде всего огладелся вокругъ --- не ведить ли вто. И такъ вакъ онъ думаль, что нивто не видить, то, вынувъ изъ-подъ цлатья дубину, поразнать ею своего брата въ голову, такъ что тотъ игновенно умеръ" 4). У того же автора встречаются и другія неудачныя замёны въ родё слёдующихъ: виёсто "И Ваши снопы преклонились предъ пониъ" ----, и ваши снопы сдълались слугами моего", или вийсто: "ты ножень вкушать отъ всёхъ деревъ рая..."---"благій Богъ далъ человѣку въ пищу яблоки,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Pag. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Haup. P. Jahresbericht, XXVIII, 65, 78.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schulblatt d. Provinz Brandenburg, herausg. v. O. Schulze, X, 522.

<sup>4)</sup> Fr. Vormbaum, p. 20.

групия, сливы..." и т. д. 1). Но строгіе лютеранскіе дидавтологи неодобрительно относятся въ внесеніянь въ св. исторію и такихъ поясненій какъ напр. "Авраанъ (предъ жертвоприношеніенъ Исаава) не безпоконлъ своего сына ни однить словонъ", или въ прибавкъ въ евангольскому разсказу о богатомъ дношъ назиданія: "какъ прекрасно нитъть возножность сказать себъ. что соблюдалъ божественныя заповёди "<sup>2</sup>). Образцовъ строго дютеранскаго изложенія св. исторіи считается у протестантовъ изложеніе, до послёдней степени совпадающее съ библейскимъ слововыражениемъ. Въ вачествъ основания, почену лютеранские дидавтологи придерживаются такъ строго библейсваго языка при изложение св. истории, приводится ими обыбновенно то, что божественное откровение сообщаеть навъ сведения въ определен новъ словъ, и поэтому библейская исторія должна быть разсказана библейскимъ явывомъ <sup>3</sup>). Но при этомъ упусвается изъ виду то обстоятельство, что Библія не есть учебникь для детей; только въ тонъ случав, еслибъ она была написана съ этою именно спеціальною цёлію, ногъ бы быть оправданъ буквализиъ при передачё всёхъ библейскихъ пов'єствованій въ св. исторія. Безспорно, что для протестанта изложение св. история не библейскинъ словонъ "не нивло бы надлежащей точки опоры и какой либо опредвленной форин" 4); безспорно также и то, что для протестанта "выражение религиознаго въ оболочкв, чуждой языку писания, изивняеть, сившаваеть, спутываеть излагаеный факть" 5). Нельзя отрицать и того, что, усвояя изложенные библейскимъ языкомъ учебники по св. исторіи, ученики твиъ санынъ пріучаются въ богословскому

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Id. 21, 20; см. образчиви такого же вуризма въ Reuter's, Repertorium f. theolog. Literatur, VII, 251.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Rheinische Blätter, herausg. v. A. Diesterweg, XXV, 351.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Эго требованіе высказывается и въ ваконодательныхъ прус. «регулатизахъ».-...D. drei Pr. Regul., р. 66.

<sup>4)</sup> P. Jahresbericht IX, 73.

<sup>\*)</sup> Seisen, Über religiose Erziehung u. üb. Religions Unterricht in den Volksschulen. Karlsruhe. 18.1. p. 23.

- 584 -

библейсвону языку 1); но съ точки зрвнія дидактики всв эти основанія недостаточны. Не одних конечно изъ протестантскихъ дидактологовъ трудился надъ нодборомъ и другихъ основаній. Ригорь напр. ссылается на свой 29-ти лётній опыть, который повазаль ему, что нъть способа, такъ унъющаго говорить дътской душтв, вакъ способъ санаго источника разсказа <sup>2</sup>). Другіе указнвають на безъискуственность и силу библейскаго языка <sup>3</sup>), на врасоту и возвышенность его 4), на то, что Слова Божія не превзойдеть никакое человическое слово, что языкъ Виблія и теперь для д'ятсваго сердца есть проствиший, понятныйший и живодыйствевный: такъ какъ явился "въ дътскій розрасть человъческаго рода" 5) и т. п. Но всё эти основанія имбють одинь osmit недостатовъ: они говорятъ не столько о томъ, что въ данновъ случать нужно было бы защищать, сволько – о токъ, чего вовсе и евть нужды защащать. Они довазывають стоящее вев всякаю сомнёнія достоинство библейскаго стиля, библейскаго способа изложенія. Но забывають, что подражаніе библейскому стелю и дословное воспроизведение каждаго отдельнаго библейскаго выраженія — не одно и тоже, и что безразборчивое сближеніе библейскаго языка съ "повседневной" действительности ножно довести и до сибшнаго. Несомибино, что введение библейскаго языка въ лютеранскіе учебниви по св. исторіи сначала вызвано было вовсе не предметнымъ употребленіемъ св. исторін, а другимъ, которое имъло въ виду не столько дело обученія, сволько дело утвержденія учащихся въ духѣ лютеранскаго исповѣданія. Между новѣйшин протестантскими дидактологами есть такие, которые протестують противъ врайняго буквализма и взамънъ буквальнаго воспроизведенія библейскихъ текстовъ требують наилучшаго выражения въ св. исторія

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Byaze: Brandenburg. Sch.-blatt., X, 521.



<sup>1)</sup> Rh. Blätter, IV, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Päd. Repertorium sa 1873, pag. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ballien, VI, 360.

<sup>4)</sup> Bepnurs: Bibl. Gesch., I, 18.

библейскаго духа 1). Въ этопъ случав требуется отъ изложенія св. исторія лишь возножное приближеніе къ тому библейскаго разсказа, въ характеру библейскаго стиля 2), а не введение въ нее всёхъ библейскихъ оборотовъ ричи и отдильныхъ выражений. Защитники этого послёдняго метода говорять, что буквальный методъ больше обезнечиваеть точное соотвътствіе св. исторіи находященуся въ Библін; но противъ этого справедливо запъчаютъ, что запъна напр. библейскихъ словъ: "Авраянъ инълъ иного скота" словами: "Авраанъ нивлъ иного овецъ, иного коровъ и иного верблюдовъ", не повредить точному соотвётствію съ библейскимъ язывомъ <sup>8</sup>). Удерживая твордое различіе нежду языкомъ въ симсяв словъ и языкомъ въ синслё стиля, нёкоторые изъ новёйшихъ дидактологовъ затрудняются съ рёшительностью отвётить на вопросъ, что больше подлежить осуждению — ненужное ин отвлонение оть буквы Писания, или удержание ся и въ твхъ случаяхъ, вогда она для детей непонятна 4). Учитель, который нигде не отступаеть оть библейскаго языка, по занѣчанію одного нѣмецкаго педагога, походить на пастора, читающаго заученную на панять проповёдь, который нроизводять этипь на своихъ слушателей вовсе не одушевляющее впечатявніе 5). Соглашаясь съ этикъ, ненве ревностные защитники буквы допускають, чтобы при первоначальномъ разсказв какого нибудь библейскаго событія, учитель быль предоставлень своему собственному улёных и вдохновенію, и требують, чтобы только при овончательномъ усвоения ученикомъ разсказаннаго, онъ вкладывалъ содержание своего разсказа въ формы библейскаго языка <sup>6</sup>). Иные влуть еще дальше, оставаясь при томъ мивнін, что св. исторія должна

1, Jahresbericht IX, 83; cp. XXIII, 593.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Grube, p. 53.

в) Шитце, р. 234.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>, Пиренъ: Gedanken über d. Beligions-Unterricht d. christlichen Volkschule. Osnabrük, 1872, Aufl. 6, Гере-Гейне: pag. 11; ср. Р. Jahresbericht, XXX, 97.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Франке.

<sup>)</sup> Hamp. P. Jahresbericht XXX, 70.

быть передана библейскимъ языкомъ, они однакоже прямо предостерегають отъ того, чтобы ее не "задалбливали" и этимъ указывають на большую опасность, связанную съ строго буквальнымъ методомъ, опасность механическаго усвоенія св. исторіи <sup>1</sup>). Имѣя все это въ виду, едва ли можно согласиться съ тѣмъ, будто изложеніе библейскимъ языкомъ есть "завершительный моментъ" въ историческогъ развитія формы изложенія св. исторія <sup>2</sup>).

Раціоналисты находять, съ своей раціоналистической точки зрівня, существенное препятствіе въ выработка назь св. историческаго натеріала школьной дисциплины въ "часто разсвазываеныхъ въ библ. неторія собитіяхъ, которыя далеко уклоняются отъ обыкновенныхъ действій сняз природы и которыя называются чудесани<sup>6 3</sup>). Если и есть нежду ними такіе, которые, не снотря на ихъ раціоналистическій образъ мыслей, вносять въ свои учебники по св. исторія разсказы о чудесахъ въ подлинномъ ихъ видѣ, то -- это лишь исключеніе и наиз извістенъ только одинъ приміръ въ этомъ роді '). Обывновенно же раціоналисты относятся отрицательно въ чудесань и разнятся нежду собою только въ степени отрецанія: крайніе вяз нихъ рёнинтельно устраняютъ чудеса изъ св. исторіи, болёе ранніе няхь нехь по времене достигали осуществления своихъ началь чрезъ простую завёну всей свящ. исторія видунанными разсказани. По другинь лучше "исправлять" библейскія повествованія, т. е. остав-JETL MX3, HO C'S MELETION'S MEL HWX'S BOOFO MYGOCHARO 5); OTS этихъ именно раціоналистовъ предостерегаетъ Целлеръ учителей своего времени, когда говорить: "учитель да не внадаеть въ грёлъ нашего времени, уналчивая ноъ близорукаго умничанія (Vernu ufielei) или обходя полноту чудесь бибя. исторіи" <sup>6</sup>). Образчикъ дове-

- <sup>4</sup>) Линднеръ, P. Jahresbericht, XI, 20.
- <sup>1</sup>) Ib. XXVIII, 66.
- <sup>4</sup>) Ibid. II, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ib. Пранге.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zetzschwitz, p. 120; cp. Jahresber. XXVI, 79.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Dinter, Die vorzüglichsten Regeln der Katechetik.... 10 Aufl. 1839. p. 89 § 34.

- 587 -

деннаго до конца изъятія чудеснаго изъ св. исторіи представляетъ недавно вышедшій учебникъ Фогеля, где не остается и того чудеснаго, что у другихъ раціоналистовъ обывновенно остается и при исключеній ими изъ св. исторіи отдёльныхъ чудесь. Слёдуетъ впроченъ запѣтить, что въ послѣднее время раціоналисты проводать свое воззрѣніе на чудеса съ полной послёдовательностью не столько въ учебникахъ, сколько въ теоретическихъ разсужденіяхъ о задачахъ и постановкъ св. исторіи. По крайней мъръ, первая форма принёненія въ дёлу .раціоналистическаго отношенія къ чудесанъ отжила свой вбкъ еще въ началё нынёшняго вёка; вторая также инветь лишь неиногихъ представителей; большая популярность даже въ раціоналистическихъ кружкахъ теперь остается не за крайнини, а скорбе за болбе унбренными раціоналистами. Но если говорить о теоретическовь проведение раціоналистическихъ взглядовъ, то надо признать, что усердіе дидавтологовъ, принадлежащихъ въ раціоналистанъ, по этой части весьна большое. Одни изъ нихъ ставать вопросъ стародавнаго раціонализна: почему въ настоящее вреня нёть чудесь 1). Этниъ хотять, понатно, намекнуть на недостовърность излагаемаго въ Виблін чудеснаго элемента. Онъ не есть, говорять, что либо действительно историческое, это де произведеніе фантавія изранльскаго народа<sup>2</sup>). Какъ восточный по своему складу, семитическій духъ еврейскій, въ противоположность арійскому, онускаетъ будто бы безъ вниманія посредствующія ближайшія причины и перескакиваеть прано къ конечной <sup>3</sup>). "У него за при-

<sup>5</sup>) Напр. ib. XVII, 12. По поводу этого возраженія одина вімецкій критика (Захсень) съ нронією замічаєть слідующеє: «Мы говорних дітямь, что въ послідней войні много німцевь было убито французами. Позже процессь этого собитія ділаєтся има ясніс. Има усвояють представленіе о силі воспламененнаго пороха, показывають оружіе, показывають, кака пуля оть напора всимкнувшаго нороха, бистро идеть наружу и чрезь проникновеніе въ тіло причиняєть смерть. Исли мислащее дитя тенерь вспомнить, что прежде онь слималь и считаль за вірное насчеть причини смерти, то неужели это послід-

<sup>&#</sup>x27;) Päd. Repertorium sa 1879, p. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jahresbericht II, 33; Anw. XXX, 68.

родою стонть Вогъ, который каждое игновение необъясничнить образовъ вибшивается въ ходъ природы, уничтожая или ограничивая законы ся" 1). Но върить въ возможность чудесь или перерыва законовъ природы значитъ разрушать въру въ божественное міроправленіе<sup>2</sup>). Съ другой стороны указывають на то. что если учитель рано вкоренить въ душъ дитяти представление чуда, то это-де поставить его въ прямую противоположность всему его образованию и опыту. "Что должно подунать здравое дита, уиствують дидактологи-раціоналисты, если послё неоднократно ниъ самниъ провёреннаго опыта о невозножности держаться на водё стоя, оно вдругъ услышить, что на Востовѣ "нѣвто" прошель по водной поверхности, какъ по твердой почвё..." з). Повёрить ни дитя или не повъритъ - въ обоихъ случаяхъ, по раціоналистической логикъ, выйдетъ вредъ. Если не повъритъ чудесному, то чрезъ это поколеблется неизбъжно его въра и въ самое ученіе, къ которому принадлежить возбудившее въ немъ сомнѣніе 4). Если оно будетъ въровать въ чудеса, то съ этикъ самынъ оно, уносясь въ другой міръ, болѣе и болѣе будетъ забывать о повседневной дѣйствительности-и разунвется, какъ полагаетъ раціонализиъ, къ своей невыгодъ 5). Даже тъ раціоналисты, которые, какъ напр. Де-Ветте, не отвергають въ принципѣ <sup>6</sup>) и въ частныхъ случаяхъ чуда 7), придають имъ однако весьма подчиненное значе-

- 1) Rheinische Blätter, XXXVIII, 231.
- <sup>9</sup>) P. Jahresbericht, XXI, 107; XIV, 88.
- <sup>a</sup>) Rh. Blätter in lc.
- 4) Dinter. Anweisung, I, 215.
- <sup>5</sup>) Pād. Repertorium lc.
- •) P. 18.

<sup>7</sup>) Напр. чудеса рождества Христова и совершенныя Спасателенъ, pp. 92. 99 ff. Относительно послёднихъ Д.-В. говоритъ (р. 12), что въ нихъ въ области тёлесной природи «отражается то, чрезъ что Христосъ есть Спасатель-

нее должно войти въ столиновеніе съ его теперешнимъ знаніемъ и мышленіемъ, а развитая мислительная сила отвергиетъ, какъ фальшивое, его первое знаніе--именно, что причиной смерти были французы»-ib. XXIV, 258.

ніе 1) и находять, что они въ большей части имвють синсль не по визнией, а лишь по внутренней своей сторонв. По мизнію Де-Ветте. чудеса, разсказываеныя о пр. Илін, инвють лишь то значеніе, что ярче оттёняють противоноложность нежду отпаденіемъ оть теовратіи и ревностію о ней пророка; паденіе Іерихонскихъ ствиъ означаеть не что иное, какъ быстрое паденіе этой крѣпости предъ оружісиъ Изранля, и выставляется въ св. писаніи какъ дъйствіе въры въ нобъдоносную силу Бога защитителя<sup>2</sup>). Воззрѣніе Де-Ветте нашло себѣ послѣдователей, и мы въ средѣ дидактологовъ встречаень писателей, которые не отрицають безусловно чудесь, но въ тоже время не держатся буквальнаго пониманія чуда и понимають подъ нимъ рядъ необъяснимыхъ событій, которыя возбуждають изупление, которыя нужно совсёмь не критизировать, но возводить въ духовному 3). У одного изъ извъстныхъ дидавтолонасчитывается цёлыхъ 5 разрядовъ чудесь, которыя онъ говъ группируеть по степенямъ ихъ "естественности". Къ первой категорія относятся у него: а) чудеса, представляющія действительное уклонение отъ законовъ природы (напр. воскресение Христа); b) естественныя явленія, по ошибив будто бы выданныя передавателями за чудеса (возмущение воды въ купели Силоанской, яко бы происходившее вся в дстве натурального броженія); с) дидактическія сказанія, не вибющія исторической основы (несчастія Іова, приписываемыя сатанъ); d) естественныя явленія и дъйствія, передаваемыя за таковыя и писателенъ, но перетолкованныя въ смыслѣ чудесъ читателями (дерево, положенное Монсеенъ для исправленія негоднаго источника); е) поэтическія, образно выраженныя сказанія о естественныхъ фактахъ и событіяхъ (паденіе Іерихонскихъ ствиъ)<sup>4</sup>).

- <sup>4</sup>) P. 13 f. Anw.
- <sup>3</sup>) Ib. 73, 59, 61, 51, 55 u gp.
- <sup>a</sup>) P. Jahresbericht, XXVII, 53; XV, 34; XIX, 45.
- 4) Дантеръ: Anweisung, I, 210-12.

именно духъ свободи, чрезъ которий Онъ разрёшниъ висшую задачу правственности побёднаъ плоть, грёхъ и смерть».

Христіанство, говорять раціоналисты описываенаго сорта, необходнио допускветъ и признаетъ чудо-Откровение есть первое чудо въ которое христіанинъ долженъ в'вровать 1). Но ненужное увеличение чудесь вовсе не есть ни христіанство, ни правовърность; продолжение дня, въ который І. Навинъ побъдилъ своихъ враговъ, не составляеть существеннаго чего небудь религия, точно также и разговоръ Валаана со своей ослицей <sup>2</sup>). Съ другой сторойы вёра дитати не будеть прочно обезпечена, если ему будеть внушено въ школь, что І. Христось есть Сынь Вожій только нотому, что Онь творнаъ чудеса<sup>3</sup>). Наконецъ у раціоналистовъ встрѣчаются нерёдко ссылки на саное св. писаніе въ доказательство ихъ инёній о чудесахъ, напр. на тв изречения І. Христа, въ которыхъ осухдается исканіе чудесь: Ме. XII, 38-42; XVI, 1-4; Марк. VIII, 10-13; Луки XI, 29-36 4),-на принъръ Іоанна Крестителя, который не сотворыль ни одного знаженія, и однако онъ, по изреченію Інсуса Христа, есть болій всёхъ прорововъ 5), на слова Ап. Павла (1 Кор. XIII) и т. нод. 6). Въ виду этихъ и нодобныхъ инимыхъ основаній, учителю по св. исторіи унівренные раціоналисты рекомендують, не касаясь главныхъ и существенныхъ для вёры чудесь, второстепенныя объяснять естественно, гдё это возножно безъ крайнихъ натажевъ 7). Иные изъ нихъ, пониная фальшивость такого отношенія къ дёлу <sup>8</sup>) и обращая вниманіе на то, что вроив чудесь, допусвающихъ, хотя бы то и съ понощію очевидныхъ натажевъ, естественное объяснение, въ св. писании весьна часто упоминаются такія чудеса, дать которымъ естественное объясненіе рёшительно невозпожно, не расходясь санымъ воніющимъ

- <sup>4</sup>) P. 213.
- <sup>3</sup>) Anweisung, I, 214.
- <sup>a</sup>) Ib. p. 215.
- 4) Ib. p. 113.
- <sup>5</sup>) Ib. p. 216.
- •) Die vorzüglichsten Regeln d. Katechetik, 40, § 48.
- 7) Anweisung, I, 214.
- 8) Katechetik, 39, 38.

образонъ съ требованіями экзегетним и исторической справедливости 1), -- совѣтують лучше останавливать вняманіе дѣтей на топь, что существенное въ религіи вообще и въ христіанствѣ въ особенности совсемъ будто бы невависимо отъ чудесь 2). Однако большенство раціоналистовъ не слушаеть этого тоже не **X**7драго — совѣта и считаетъ болѣе цѣлесообразнымъ сидѣть исжду двухъ стульевъ съ своимъ натурализованиемъ чудесъ, и, надо сказать, впадаетъ въ довольно комическое положение. У одного изъ нихъ напринеръ ны читаенъ, что ослица Валаанова въ действительности не говорила; но дёло въ томъ, что когда Валаачъ ударяль ее падающую на землю, то звукъ жалобы, изданный животнымъ, съ которымъ такъ дурно обощинсь, для его духовнаго слуха новазался человѣческою рѣчью <sup>3</sup>). У другаго (Рейнике) въ разсказѣ о потопѣ съ худо скрытою пѣлію замѣчается: неотразниое естественное стремление побуждало животныя пары искать спасенія въ ковчегѣ. Но почему это неотразниое естественное стремленіе, свойственное всёмъ животнымъ царамъ, побудило однако войти въ спасающій вовчегъ только по одной паръ; почену это стреиленіе не побудило сильныхъ животныхъ завоевать себѣ болёе ивста насчетъ слабнаъ; почену навонецъ человъвъ завоевалъ себъ такъ нало ибста, --- до всего этого автору ибтъ никакого дела. Одниъ вритикъ заизтилъ по этому поводу, что библейскій разсказъ о потопъ возбуждаетъ гораздо ненъе вопросовъ, чънъ эта поправка его въ духѣ "естественностн" 4),---и справедливо даже съ точки зрвнія раціоналиста.

Если бы извёстный нёмецкій дидактологь Динтеръ, котораго нёмцы называють "школьнымъ монархомъ" и отцомъ ихъ учительскихъ семинарій, но который не мало способствовалъ проведенію раціонализма въ педагогику, имѣлъ возможность сообразить всѣ

<sup>&#</sup>x27;) Ib. § 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ib. § 41.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Шпербергъ: P. Jahresbericht, XXIX, 110.

<sup>4)</sup> Фельсбергъ: ib. XXX, 95, ср. XXI, 143.

посябяствія, въ которниъ привело дидактологовъ раціонализированіе по интересующему нась вопросу, то онъ встрётних бы косвенный упрекъ себѣ. Волѣе безпристрастные и ненѣе заражонные духомъ раціонализна новъйшіе дидактологи, по чисто дидактическимъ основаніянъ, независимо отъ догнатическихъ, философскихъ и другихъ соображеній, дають теперь, хотя иногда нісколько робкое, заключеніе въ пользу изложенія въ св. исторіи разсказовъ о чудесахъ и притонъ въ буквальномъ ихъ синслѣ. Совѣтуя передавать ихъ, какъ они описаны въ Библін, Диттесъ требуетъ лишь, чтобы нхъ не доказывали<sup>1</sup>). Зейзенъ предостерегаетъ лишь отъ пользованія ими въ школё съ догиатическими пёлями 2). Противъ тёхъ дидактологовъ, которие требуютъ, чтобы преподаватели св. ясторін разсказывали дётянь объ однихъ лишь чудесахъ любви Вожіей и обходили чудеса. Божія всеногущества <sup>3</sup>), висказывается справедливое заявчание у Шитце, что новозавётныя чудеса нагляднъйшинъ образонъ обнаруживають и ногущество Спасителя вивств съ Его сострадательною любовію, какъ напр. всв чудесныя исцъленія. Въ евангельскихъ повъствованіяхъ объ этихъ чудесахъ часто поразительнымъ образомъ выступаютъ предъ дитятей сенейное горе въ различныхъ его видахъ, сенейная любовь, безуспѣшно нщущая помощи, наконецъ семейная радость о чудесно полученной высшей помощи. Самъ впроченъ Шитце неосновательно исключаеть изъ низшей ступени обучения разсказы о некоторыхъ чудесахъ, напр. о карательныхъ действіяхъ божественнаго всемогущества, также объ изцёленіяхъ бёсноватыхъ <sup>4</sup>) и т. под. Шерръ полагаль бы, что ветхозаветныя чудеса, какъ не составляющія, по его мивнію, существенной части библ. разсказовъ, ножно обойдти; но чудеся Спасителя, совершенныя для утвшенія страждущаго

4) p. 227.

j

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ueber Religion u. religiöse Menschenbildung. Plauen. 1855, p. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) P. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Зейфарть въ V изд. энциклопедіи Дистервега: II, 43.

челов'ячества, по слованъ автора, им не инвенъ права отничать у дётей, а глубоко имслящіе учители видять, что естественное объяспеніе этихъ чудесь особенно дётямъ совсёмъ неумёстно 1). Шпренъ рисуеть интересный образець того, какъ учитель-раціоналисть проводить такое инимо естественное объяснение, искусственно подниная дётей выше ихъ уровня и серьезно заставляя ихъ резонировать до сившнаго. Вотъ образчивъ такого резонированія. Учитель спрашиваеть: что въроятно дъйствовало на Чериномъ моръ при переход' Евреевъ? Ученикъ долженъ отв'етить: в'ероятно восточный візтерь и отливь. Учитель: какъ поэтому нужно смотрізть на то, что вода направо и налёво стояла стёною? Ученикъ: какъ на невозножность. Учитель: почему? Ученикъ: потому что вода есть жидкое твло, воторое инветь естественное стреиление всегда находиться въ равновъсіи. Учитель: вы правы, дитя; то, что Библія говорить о водяныхъ ствнахъ, нужно понимать образно. Карлъ Шиндтъ относительно переводчиковъ "семитической" формы свящ. исторіи на "ікфетовскую" или арійскую говорить въ разсужденіи собственно ихъ отношеній въ чудесань, что туть ны вибемъ дёло а) съ возрожденіемъ стараго раціонализма, который однако наукой уже осужденъ и b) съ ришительнымъ непониманіемъ, что для дитей чудо "любанзищее дитя вёры"<sup>2</sup>). Вышеупонянутый швейцарскій дидактологъ Шерръ, касаясь вопроса о чудесахъ въ принципъ, находить нужнымъ настанвать на томъ, что дъйствительная религія въ дътствъ есть религія чудесь. Эту имсль онъ проводняъ всегда и въ сочиненіяхъ и въ учительской практикѣ; онъ очень хорошо знаетъ, что въ послёдніе годы явился противоположный взглядъ, однако же считають его неоправданнымъ <sup>3</sup>). Есть наконецъ дидактологи, которые прямо предъявляють требованіе, чтобы, при выборѣ изъ Библін разсказовъ для первой ступени обученія, были выбираемы

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Thom. Scherr, Leichtfassliches Handbuch. d. Pädagogik. 2 Aufl. 1847. I, 532 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zur Erz. u. Relig., pp. 236-8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Scherr., II, 116 f.

нагляднёйшіе изъ нихъ, которые визстё съ тёкъ должны закночать въ себѣ вного такиственнаго и чудеснаго <sup>1</sup>). Нужно завѣтять, что здёсь приводятся нами инёнія о чудесахъ лишь только твхъ дидавтологовъ, которые относятся въ представителянъ предиотнаго употребленія св. исторіи. Что касается безпредвзятаго чисто дидактическаго пользования ею, то оно прямо способствуеть удержанію чудесь. Тенденціозно - предметное употребленіе ся, въ ляці болье унвренныхъ дидактологовъ изъ раціоналистовъ-матеріалистовъ, больше наклонно въ данномъ случав въ "унвренному либерализму", т. е. къ натяжканъ остоственнаго способа объясненія чудесь. Прагматическое употребление св. истории, съ прямо отрицательною тенденцією, находится въ прямо недружелюбныхъ отправленіяхъ въ чудесамъ уже потому, что по отличающимъ его основнымъ особенностямъ оно наклонно вездъ видъть и слъдить одну лишь естественную причинность и послёдовательность, наклонно къ детериинизиу, къ тому что прямо исключаетъ чудеса. Но съ другой стороны безспорно есть въ раду иностранных представителей предметнаго употребленія св. исторіи и такіе, которые обращають вниманіе не на одинъ лишь натеріаль обученія, а и на его усвоителей, --- на діятей. Эти послёдніе отдають полное значеніе и склонности дётей къ чудесному. Къ числу послъднихъ относятся многіе изъ послъдователей Гербартовой философіи, которые не отрицають чудесь бывшихъ въ природѣ и исторіи; не забываютъ о нравственной правдѣ свойственной чудесаяъ, какъ превышеніянъ обычнаго порядка естественной причинности, разръшение котораго одникъ естественныть путемъ не всегда согласовалось бы съ правственнымъ закономъ; наконецъ не забывають и о решительной условности божковъ новелmaro времени, имэнуемыхъ "неизивнными" законами природы.

Изъ библейскихъ повёствованій, вводнимхъ въ учебники священной исторін, служатъ преднетонъ споровъ и пререканій нежду новъйшним дидактологами еще тв повёствованія, въ которыхъ содер-

<sup>4)</sup> Köhlehus: P. Jahresbericht, XXV, 101.

жатся изображения технихъ сторонъ человѣческой жизни. Подъ темными сторонами прежде и болёе всего разумёють тё, которыя "у насъ, при нашенъ складъ воззрания, въ противоположность восточному, иногда затрогивають чувство стыдливости" 1). Вопросъ о нихъ поднятъ на западъ уже давно и именно въ педагогичесвой области: первое относящееся сюда свёденіе им находних въ школьныхъ законоположеніяхъ (первой половины XVII-го въка) 2). При первоначальновъ возбуждения этого вопроса инфлись въ виду собственно не учебники по св. исторіи, а чтенія въ школахъ Виблін, изъ которыхъ упомянутыми законоположеніями рекомендуется выпускать извёстныя (прямо перечисленныя) иёста. Затёмъ и въ дальнѣйшее время, вплоть до настоящаго, этотъ вопросъ по прежнему васается преимущественно чтенія библін въ школьныхъ влассахъ; им и теперь встрвчаенъ тв же толки объ изъятіи изъ нея опасныхъ якобы для дётей мёсть <sup>в</sup>); до сихъ поръ подобныя ивста выставляются основаниемъ для составления даже особой "школьной библін" 4). При разсужденіяхъ по данному вопросу одни предлагають сохранение твхъ ивсть, которыя не сопровождаются подробнымъ описаніемъ разсказываемаго вънихъ порочнаго дёла или желанія <sup>5</sup>); другіе находять возножнымь допустить чтеніе этихъ ивсть только на классахъ библейскаго чтенія, а не на урокахъ по св. исторіи <sup>6</sup>). Изъ послѣдняго ограниченія ясно видно, что, васаясь преимущественно власснаго чтенія библін, разскатриваенни вопросъ вибств касается и дъла преподаванія св. исторіи 7). Что касается поводовъ, вызвавшихъ и поддерживающихъ постановку

- \*) Vormbaum, Ev. Sch. Ordnungen, II, 141, 847.
- <sup>8</sup>) Haup. P. Jahresbericht II, 84.
- 4) Haup. Kehr, Religunt. I, 48; P. Jahresbericht, XXI, 99, 100.
- <sup>6</sup>) Haup. ib. XXIII, 188.
- •) Г. Гейне: ib. XIV, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Seyffarth in Diesterweg's Wegweiser, Aufl. 5, II, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) При этокъ впрочемъ нужно оговориться, что сюда же относятся 7-я и 10-я заповёди, поскольку они относятся къ разсказу о синайскомъ законодательствё.

этого вопроса въ сферъ, касающейся преподаванія св. исторія, то, кромъ неразборчивости нъкоторыхъ дидактологовъ, въ выборъ изъ Виблін натеріаля для учебниковъ по св. исторіи, при этопъ инвли значенію нівсоторыя авленія, иногда встричавшіяся въ школьной практикв. Учителямъ, не обдунавшинъ напередъ предметъ чтенія изъ библін на влассѣ св. исторін, приходилось вногда прерывать или совсёмъ останавливать читающаго при встрёчё съ упоианутыми ивстами <sup>1</sup>); учениковъ заинтересовываютъ подобныя распоряженія и они про себя прочитывають на досугв запрещенный нреднеть твиъ съ болёе подстревнутынь любопытствонъ, чёнъ боиве высказалось у наставника смущенія и недосказанности \*); иввоторые учителя, послѣ бѣглаго прочтенія ученикамъ разсказа о "темной какой нибудь сторон'в" челов'вческой жизни, заставляли его высказать рёзкое ся осужденіе; но чрезъ нёсколько дней въ подобныхъ случаяхъ осуждение забывается, а факть остается въ памяти <sup>3</sup>). Изъ приведенныхъ фактовъ, какъ болѣе или шенѣе случайныхъ, повидимому не вытекаетъ съ логическою необходимостью тоть результать, къ какому пришли по поводу ихъ заграничные педагоги. Но видно вообще заграницей не располагають большимъ числовъ такихъ учителей, которые и самыми темными сторонами человѣческой жизни пользовались бы для правственнаго вліянія и назидавія; воторые бы, т. е. не показывая виду, что ить какъ будто не извъстно знакоиство многихъ учениковъ съ чвиъ бы не следовало, почерпнутое изъ вившкольнаго опыта, при встрёчё въ св. исторіи съ фактонъ, по характеру аналогичнымъ съ извёстнымъ уже ученику изъ другихъ источниковъ, упёли бы такъ высказать свое нравственное нежелание даже заниматься обсужденіемъ подобнаго факта, чтобъ это учительское слово когло послужить для дётской души врёнкой и прочной оградой оть со-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Haup. Brandenb. Sch.-blatt, VII, 192.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schüren, p. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dinter, Anweisung. I, 85; P. Jahresbericht, IX, 15.

блазна. Такъ какъ подобныхъ учителей повидиному не много, въ средѣ заграничныхъ преподавателей св. исторіи, то отсюда происходить, что ръшительное большинство тамошнихъ дидактологовъ такъ или иначе старается объ изъятіи инбющихся въ виду фактовъ изъ учебниковъ по св. исторіи, и подобно топу, какъ Рихтеръ оправдывалъ появление своего учебника увлечениемъ громаднаго количества существовавшихъ до него учебниковъ "еврейщиной", такъ Г. Вауэръ оправдываеть свой, испещренный изъятіями, учебникъ темъ, что до сихъ поръ на практике нало обращаютъ вничанія на соблазнительные разсказы <sup>1</sup>). Основанія, которыми оправдывають изъятіе послёднихъ, сводятся къ принципіальнымъ и практическимъ; защитники по преимуществу перваго рода оснований ссылаются прежде всего на поучительный урокъ природы, которая-де знала, что дёлала, когда накидывала покрывало на известныя человёческія пожеланія, имсли и деянія и такимъ образонъ первая сдълала иззяте въ своей сферв 2). Съ другой стороны придають большое значение тому, что та страсть, которая производить явление темныхъ влечений, въ дътскоиъ возрасть еще не существуеть, слёдов. явленія, производеныя ею, лежать внё дётской сферы и отсюда упозавлючають, что разсказывать ихъ двтякъ значитъ, съ точки зрвнія закона естественнаго развитія, давать учениканъ вибсто хлбба канень 3). Указывающіе по прениуществу на практику говорятъ, что допущение въ св. историю разсказовъ о темныхъ явленіяхъ крайне опасно въ правственномъ отношения для дётей 4). При этомъ однако же не обращается должнаго вниманія на то, что уже одно уб'яжденіе ученика въ принадлежности преднетовъ св. исторіи въ религіозной области обезпечиваеть его отъ предполагаемой нравственной опасности, особенно если это

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) P. Jahresbericht XIV, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Waitz, Allgemeine Pädagogik. 1 Aufl. Braunschweig, 1852, p. 314; P. Jahresbericht X, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dinter, Anweisung. I, 9. 85.

 <sup>4)</sup> P. Jahresbericht. I, 27; XXIV, 265; XXVII, 55 и др. Digitized by GOOGIC
 Хриот. Чтен. № 5-6, 1880 г.
 39

убъждение прочно внъдрено и унъло поддерживается въ ненъ со стороны преподавателя св. исторія. Нівето Фритцъ Шульце, довторь философін, возставая противъ св. исторіи и нежду прочниъ съ мнико-нравственной точки зрвнія, говорить: "изъ своего собственнаго опыта знаю, что не только я, но и мон сотоварищи по школь первыя противонравственныя воззрвнія относительно половніх отношеній заниствовали изъ Библін" 1). Но если и не допускать того, что этотъ нъмецкій д-ръ философіи взводить на самого себя небылицы въ видахъ достиженія успъха полемической своей задачи, то въ словахъ его во всяконъ случай невйрно выражено соотношеніе между слышанными или заученными иль ивстани изъ Виблін и нежду оказавшинися у него противо-правственными восзрвніями. Известный педагогь Диттесь решительно отрицаеть возножность того, чтобы швола и вообще обучение могли зародить своими натеріалани воззрѣнія, о которыхъ говорить Фр. Шульце; для этого нужны опыты, жизвенныя впечатлёнія и толчки; по его сповань, онъ имълъ много случаевъ провърять свое мнёніе, и телько разъ онъ замѣтилъ, что 'одна дѣвочка, въ противоположность другинъ ея сверстницамъ, стёсняется на урокѣ по закону Божію (се стёсняла XXIII гл. пророка Іезекінля); но, какъ онъ впослёдствін разъузналъ, эта девочка была теснейшимъ образонъ связана съ врайне неблагопріятной обстановкой, которая привила въ ней недітсвія знанія и воззр'внія<sup>2</sup>). Мы не отрицаемъ съ своей стороны, что действія закона наслёдственности, которымъ Дитгесь, по особенностямъ своего направленія (Бенекіанскаго), могъ не придать дёйствительной цёны, нуждаются лишь въ небольшовъ толчкё для того, чтобы обнаружиться, и какону нибудь Фр. Шульце действительно можеть быть достаточно было услышать вороткій разсвазъ

- 598 -

въ школѣ для того, чтобы отъ этого родилось въ ненъ белѣзненное явленіе, которымъ онъ такъ не кстати воспользовался въ кри-

Digitized by Google

<sup>2</sup>) 184 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Religionsunterricht in Deutschland Schulen. Iena. 1872. pag. 25.

тико-поленическихъ цёляхъ. Принимая въ разсчетъ силу означеннаго закона, а также весьия возможную болёзменную подготовленность нёкоторыхъ ученнковъ въ воспріятию неправственнаго вслёдствіе вившкольной ихъ обстановки, им не ноженъ одобрить безразборчиваго сообщенія дётахъ всего, что говорится въ Библія о тенныхъ сторонахъ человъческой жизни, особенно въ виду того, что не всякій учитель съунбеть воспользоваться послёдними для нравственнаго возбужденія и назиданія, какъ объ этомъ сказано выше. Религіозное обученіе не инбеть своею спеціальною задачею ознавонлять дётей съ патологическими явленіями; въ тёхъ случаяхъ, когда сообщение о такихъ явленияхъ оказивается нужнынъ, какъ наприи. при разсказъ исторіи Іосифа 1), возножна замвна библ. выраженій 2), а кто подобное средство считаетъ иврою, воторая можеть оказаться "обоюдуострою", тому ничто не мѣшаеть избъгать и ее и наприи. въ исторіи объ Іосифъ просто говорить, что онъ билъ брошенъ въ темницу по навътамъ жены Пентефрія. Однако же им опять принуждены повторить: всему должна быть къра.

Оговорки ивкоторыхъ дидактологовъ, что они — противъ внесенія въ св. исторію "правственно-опаснаго", но безъ излишней щепетильности (Pruderie) <sup>э</sup>), ясно показываютъ, что въ настоящещъ случав очень легко перейти границы, темной стороной человвческой жизни считать не только беззаконныя движенія плотской страсти, но рёшительно все, что такъ или иначе можетъ напоминать сбъ инстинктё пола или даже лишь отдаленно относиться къ нему. Есть учебники по св. исторіи, въ которыхъ обходятся не только такія выраженія, какъ "взыграся младенецъ во чревв" (хотя эти слова. едва-ли когда нибудь и кому нибудь подавали поводъ къ клкому нибудь соблазну), но и самое слово "раждать" <sup>4</sup>). При

4, Ib. XXIX, 116.

<sup>4)</sup> Динтеръ: Anweisung I, 86.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Hamp. P. Jahresbericht XXX, 117, 46 m gp.; cp. ib. XVII, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Haup. ib. XXVII, 68; XXI, 101.

этомъ забывають, что дёти иножество разъ внё школы слышать это слово и ръшительно безъ всякаго вреда для чистоты своего воображенія. Нёвоторыхъ дидавтологовъ смущаетъ слово "зачинать" 1). Ревнуя за "сохранение целомудрія въ слове", они хотвли бы изгнать изъ учебниковъ упоминанія о береженности <sup>2</sup>). Одинъ нёмецкій авторъ (Отто Шульце), допустившій это выраженіе въ своемъ учебникъ, при разсказъ о гръхопаденія (Выт. III, 16), о рождествѣ І. Хр. (Лук. II, 5) и о бесѣдѣ І. Хр. съ Ниводимонъ (Ioan. III, 4) счолъ нужнымъ оправдываться противъ нападовъ на него по этому поводу критиковъ ссылками на разные педагогические авторитеты, --- на употребление этого слова въ Евангелів, на слышаніе его въ церкви и наконець на прим'вры изъ школьной практики. Вотъ одинъ изъ такихъ приивровъ: одного учителя, при объяснении Евангелія на день Р. Христова, дёти спросили: что значитъ "которая была непраздна" (schwangere) онъ отвътиль: "она должна была родить дитя" и твиъ все кончидось. Упомянутый авторъ высказалъ то мевніе, что съ достоинствомъ и коротко передать двтямъ въ скроиныхъ (unarstossigen) словахъ прямой смыслъ гораздо лучше, чёмъ вдаваться въ фальшивыя объясненія <sup>3</sup>). Такъ какъ означенный авторъ нитеть уже твердо установившійся авторитеть въ педагогической области, то, естественно, его мизніе не оставлено было безъ вниманія, приченъ, по его словамъ, громадное большинство высказалось нротивъ излишняго пуризиа; хотя нашлись и защитники послёдняго, изъ которыхъ одинъ, указывая между прочинъ автору на то, что онъ н сань избъгаеть опасныхъ выражений въ учебникъ, обращаеть его внимание на отличие между школою и церковью, где торжественность и святость миста препятствують слышимому "опасному выраженію" толкнуть воображеніе на недолжный путь 4), какъ будто

- \*) Brandenb. Sch-blatt. VII, 198-92.
- <sup>4</sup>) Ib. p. 411 f.

Digitized by Google

1

<sup>4)</sup> Крибичъ: ib. XVII, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. Дистервегъ: Rhein. Blatter. XXV, 353. Anw. Послё этого можно говорлть и противъ передачи ученикамъ 7-й заповёди.

школа не есть или по крайней изръ не должна быть въ своемъ родѣ также священнымъ мѣстомъ. Намъ извѣстны еще двѣ заизтки по этону же вопросу. Одна изъ нихъ (Рютеника) не имъетъ, по нашену инёнію, значенія. Авторъ стонть за пуризиъ, но сиёшиваеть понятія. Когда онъ говорить о каконъ-то сумасбродномъ наюрь, который находиль Шлейермахера еще недостаточно либеральнымъ за то, что тотъ въ обращения къ вйнчавшейся "аристовратвъ упоменуль о "рождени въ болёзняхъ чадъ" и тёмъ затронуль, будто бы, въ послёдней стыдлявость самынь сильнёйшинь образонъ; тогда онъ говорить еще какъ будто объ относященся къ дълу, объ "опасныхъ выраженіяхъ", вносимыхъ въ учебники. Но когда онъ обращается въ главному своему аргументу, что вы, по слову Спасителя, не должны соблазнять детей, и утверждаеть, что им именно соблазняемъ ихъ: читая подобное Римл. I, 26-27; то онъ говоритъ уже не о выраженіяхъ, вносимыхъ въ учебники, которыя пуристамъ кажутся неумъстными, а метитъ дальше, выступая изъ предёловъ разсиатриваемаго вопроса 1). Другая занётка написана отъ имени 20-ти учителей Иделеровъ послѣ предварительнаго обсужденія вопроса на особой конференція. Въ этой замъткъ высказывается меёніе противоположное уиствованіянъ предшествующаго автора. Все дёло, говорится въ ней, состоить въ унёные учителя поставить себя. Въ этой замъткъ указывается между прочинъ, какія слова считаются въ нёмецкихъ городахъ соблазнительными, и выражается удивление, что до сихъ поръ въ "индексъ запрещенныхъ словъ" не попали у нёмецкихъ пуристовъ «die Strümpfe» и т. под. 2). Нужно прибавить еще, что Иделеръ касается также не однихъ изложеній учебниковъ, но и самыхъ библейскихъ выраженій о темныхъ сторонахъ человѣческой жизни. Но онъ совѣтуетъ удерживать и послъднія, основываясь на томъ, что Библія не желаетъ учить насъ злу и разсказываеть о техныхъ явленіяхъ такъ, что слова

- <sup>4</sup>) Ib. p. 418-15.
- <sup>a</sup>) lb. p. 416-18.

ея въ этомъ случат острие меча. Таковы библейскія освищенія явленій нравственной распущенности.

Кроив этихъ явленій, къ темнымъ причисляются еще другія авленія челов'вческаго зла, которыя также смущають заграничныхъ составителей учебниковъ по св. исторіи. Въ числё этихъ учебниковъ есть такіе, въ которыхъ не упоминается исторія братоубійства <sup>1</sup>). Динтеръ высказывается противъ внесенія въ св. исторіо разсказа о провлятія Хана, о восхищенія права первородства Іаковонъ<sup>2</sup>) и т. под. Вообще многіе изъ иностранныхъ дидавтологовъ проходять полчаниемъ въ своихъ учебникахъ тв изъ библейскихъ разсказовъ, въ которыхъ имъ видится изображение дъйствительной, а иногда и инимой несправедливости, жестовости, общана, въроложства и т. под. Но противъ ихъ уналчиваний говорить уже одно то, что чрезъ устранение подобныхъ разсказовъ совершается грёхъ противъ исторической правды, --- грёхъ тёнъ болёе важный, что при этомъ выпускаются иногда событія, которыя нивють несомнённое значеніе въ ходё исторіи и безъ знанія которыхъ выступають на сцепу недоразумёнія (относительно, напримёръ, причины рабскаго положенія хамитовъ) и неясности въ историческойъ познанія (при незнанія, наприя., о каннитахъ и сынахъ Вожінхъ). Несправедливо вообще обходить событія, которыя дають правильное понятіе о людяхъ, человѣчествѣ тогдашнихъ вреденъ. Выше ны имели случай говорить объ обязанности св. исторіи сохранить въ детяхъ оптимнанъ, - веру въ людей. Но это требование не ласть основанія для означенныхъ выпусковъ и исключеній изъ св. исторія. В'вра въ людей помрачается вовсе не въ томъ случав, когда представляются факты, повазывающие способность людей аблать здо: а въ тонъ, когда выставляется на видъ неспособность людей къ доброму правильному и сообразному съ понятіенъ о человъческомъ достоянстве и когда эта инсль проводится чрезъ всю исторію. Въ

<sup>2</sup>) Anweisung, I, 220.

- 602 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Faup. P. Jahresbericht, XXIX, 111.

послёднень случаё, даже при выпускё всёхь библейскихь повёствованій о темныхь сторонахь человёческой жизни, исторія всетаки произведеть не возвышающее, а подавляющее впечатлёніе. Напротивь, при умёньи показать, что не смотря, на всё ублоненія подей оть добраго, въ человёкё есть и живеть начало высокое, всё эти уклоненія будуть усвояться дётьми какь факты, какь явленія, какь отдёльныя дёянія и не разрушать ихъ вёры въ людей.

Мы указали въ настоящей статъй историческія данныя и главнийшіе факторы, которые вліяють на современную постановку и обработку у иностранныхъ дидактологовъ св. исторіи, понимаемой въ смысли школьной дисциплины или особаго предмета обученія. Условій и подробностей жсиваю ся преподаванія, свойственныхъ этому ся значенію, мы здись не излагаемъ, потому что размиры журнальной статьи не позволяють намъ войдти въ эту особую область<sup>1</sup>).

**O**. **C**.

<sup>4</sup>) Эта статья представляеть отривокь изъ сочененія, которое вёроятно будеть представлеко авторомь на сонсканіе стенени магистра богословія.

## Слово въ день святаго благовѣрнаго великаго князя Георгія Всеволодовича, основателя Нижняго-Новгорода, произнесенное преосвященнѣйшимъ Макаріемъ, епископомъ нижегородскимъ, въ нижегородскомъ каоедральномъ соборѣ 4 февраля 1880 г.

Помянухъ дни древнія, поучихся во всяхъ дямяхъ Твоихъ, въ твореніихъ руку Твоею поучахся (Псал. 142, 5).

Исторія бывшихъ временъ и народовъ служить для насъ книгою самою поучительною. Въ ней находимъ им слёды благости, премудрости и всемогущества Божія, находимъ примёры для подражанія добру и для удаленія отъ зла. И въ этомъ случаё намъ нётъ нужды обращаться къ другимъ царстванъ и народамъ. Наше русское царство переживаетъ уже второе тысячелётіе. Самый нашъ городъ, бывшій удёльнымъ княжествомъ, прожилъ также со времени своего основанія 660 лётъ и оставилъ послё себя иного событій счастливыхъ и несчастныхъ и много примёровъ для наученія грядущимъ поколёніямъ. Но мы останавливаемъ вниманіе свое на одномъ основателё и благоустроителё града сего. Его святое имя должно быть священнымъ для насъ въ роды родовъ, какъ имя защитника вёры и отечества противъ нападавшихъ на него враговъ.

Святый благовърный великій княже Георгіе! Мы собрадись нынё во храмъ сей, чтобы почтить память твою. Обращаемся въ тебѣ, какъ дѣти къ отцу своему и благодѣтелю. Посмотри съ высоты твоего небеснаго жилища на градъ сей, тобою первоначально устроенный. Это уже не то малолюдное, огражденное селеніе, которое тобою основано (1221 г.) на мѣстѣ разрушеннаго болгарскаго града, оставшагося намъ неизвѣстнымъ. Въ немъ красуется теперь не малое число благолённых хражовъ съ иноческими обителяни. Въ немъ процебтаютъ науки и искусства съ разными благотворительными учрежденіями. Въ немъ устроено на разныхъ стогнахъ великое иножество домовъ съ большемъ народонаселеніемъ и всероссійскою торговлею. И соплеменные болгары, съ конин воевалъ ты, находятся уже подъ защитою и покровонъ сродника твоего, нашего русскаго Царя. А побъждаемая и опустошаемая тобою мордва живеть теперь въ княжествё твоемъ мирно и спокойно въ числѣ вѣрноподданныхъ. Да и иногіе изъ ионгольскихъ племенъ, обитающихъ въ нашенъ отечестве, оставили прежнюю вражду и сами платятъ ему дань. Все измънилось предъ твоимъ отдаленнымъ временемъ въ градѣ семъ и въ его окрестностяхъ. Одна въра Христова, тобою насажденная, пребываетъ неизивниою. Остаются на тёхъ же иёстахъ и храны твои въ честь Спасителя, избавлявшаго тебя отъ бёдъ и напастей, и въ честь Архангела Миханда, помогавшаго теб'я въ борьб'я со врагами. Прінии отъ насъ сыновнее благодареніе за труды и подвиги твои въ побъдахъ надъ врагами, въ устройствъ и просвъщении града нашего.

Но чтобы благодарение наше не было безплодпынъ, заинствуенъ нуъ жизни великаго князя Георгія нѣкоторыя черты для своего нодражанія. Онъ жилъ во времена удёльныхъ княженій, когда Россія разділена была нежду вногные, независившие другь отъ друга внязьями. Такое раздёленіе служило поводомъ въ различныть неждоусобіянь. Часто случалось, что изъ князей не только отдаленные родственники, но и родные братья ссорились нежду собою и подникали другъ противъ друга оружіе. Судьба эта постигла и святаго великаго князя Георгія. И онъ долженъ былъ защищаться оть нападений старшаго брата Константина, униженнаго отцемъ въ великокняжескомъ наслёдствё. Непріятно было святому Георгію обороняться отъ роднаго брата и вид'ять вокругъ себя горькіе плоды удёльной системы. Онъ возрадовался бы въ свое время нынъшнему единодержавію, но и теперь радуется оному въ нашенъ отечествъ. Испытавъ на себъ невзгоды удъльныхъ вняженій, онъ молится за насъ и за всю русскую землю, чтобы самодержавіе навсегда пребывало въ царстві нашемъ и приносило до-Digitized by GOOGLE

стойные плоды. Что же сказать о тёхъ, кон тяготятся иногда единодержавіемъ и желають лучше замённть оное другниь правленіемъ? Такимъ людямъ не правится вообще всякая власть и подчиненіе. Имъ хотёлось бы жить безъ всякаго повиновенія и порядка. Они забываютъ, что такая жизнь невозможна не только въ государствахъ, но и въ семействахъ и небольшихъ обществахъ. Намъ нужно молиться и просить святаго Георгія, чтобы онъ отребилъ русское гумно отъ плевелъ безначалія, прозябающихъ на нивахъ нашего возлюбленнаго отечества. Подобное вразумленіе нужно особенно для нынёшняго молодаго поколёнія, которое оставляеть иногда безъ вниманія свое отечественное самодержавіе и увлекается заграничными образами правленія, готово даже остаться безъ всякой власти и управленія.

Вразумляться должны ны превосходствонъ самодержавія особенно потому, что если бы не было въ Россіи удѣльныхъ княжествъ, то она не подверглась бы такому продолжительному и унизительному владычеству монголовъ, которое тяготъло на ней болъе 200 лёть. Объ этомъ страшномъ порабощения говорямъ им потому, что оно началось при святомъ великомъ князѣ Георгіѣ Всеволодовнчв. Оть нападений неумолимаго Батыя погибло все его сенейство въ сожженноиъ Владимірскомъ хранѣ, а потомъ и санъ онъ палъ обезглавленнымъ въ несчастной битве на реке Сити. Что же спасало тогда и охраняло руссвую землю въ подобныхъ номинуемыхъ бъдахъ и напастяхъ? Что побуждало внязей воевать и руководило ими на полахъ брани? Безъ сомивнія, начто другое, какъ въра спасающая. Она одна руководния князьями и ихъ дружиною во всёхъ походахъ и предпріятіяхъ. Она соедината во едино и князей разъединенныхъ. Подъ свию этой самой ввры они примерялись нежду собою, чтобы отистить общему врагу въ лицё Ватыя, Тамерлана, Мамая и другихъ. И что было бы съ русскою землею, если бы не оставалось въ ней въры всепобаждающей и преодолёвающей? Тогда исчезло бы самое царство наше и не возвратилось бы въ свободъ послъ порабощенія. Но им знаемъ, что съ бъдствіями внъшними и внутренними въра Христова тогда не ослабъвала, а еще усиливалась. Среди постоянныхъ нападеній и

Digitized by GOOGLE

плененій, подъ огнемъ и мочемъ монгольскимъ, являлись такіе сильные герон, такіе подвижники вёры и благочестія, которые доселё изумляють нась, отдаленныхъ потожковъ. Съ вёрою выходили предки наши на брань, съ вёрою и оканчивали оную. Съ върою одерживали побъды, съ върою подвергались мученіямъ и насильственной сперти. Предъ этими торжествами въры и благочестія мы, православные сыны Россів, преклоняемъ колфна съ благоговеніенъ и получаенъ отъ нихъ назиданіе. Если пе оскудъвала вёра у предковъ нашихъ во время монгольскаго рабства, то тёмъ болёв не должна оскудёвать она у насъ, пользующихся свободою и безопасностию. Тапъ защищалъ Са́пъ Господь Своею всемощною силою всёхъ вёрующихъ. Но и теперь не уснеть и не воздреилеть Онъ въ хранении насъ, избранныхъ людей Своихъ. Возгръваеть ввру сію въ нась и святый великій князь Георгій не только своею крѣпкою вѣрою при жизни, но и явленнымъ послѣ смерти надъ нимъ чудомъ присоединенія въ твлу отсвченной у него главы и нетлёніемъ святыхъ его мощей.

Визств съ вброю соединялась въ предкахъ нашихъ и любовь въ отечеству. Не смотря на междоусобія и разъединенія князей, ЛОбовь въ русской землё оставалась въ нихъ и собирала ихъ по временанъ противъ общаго врага. Предъ нападеніенъ иноземныхъ враговъ забывались у русскихъ князей личныя обиды и раздоры, прекращались частныя войны и заключался нирь. Всв благоныслящіе сознавали, что княжества удёльныя, какъ единоплеменныя и еднновърныя, рано или повдно должны соединиться нежду собою и составлять одно государство, а поработители монголы никогда не будуть нашими руссвими и единоплеменными соотечественниками. Отсюда любовь въ свониъ приснымъ нивогда не оставляла нашихъ предковъ. Само собою разумъется, что во времена святаго князя Георгія, при уд'вльной систем'ь, не могло быть у насъ такого всероссійскаго воззванія къ взаниной помощи, какниъ удивляеть насъ въ позднъйшей исторіи здъшній гражданниъ Косьна Мининъ. Но и въ то время были подобныя воззванія у внязей къ своей дружинъ и ко всему своему княжеству. Любовь къ отечеству и тогда была сильнымъ двигателемъ въ побъдахъ надъ врагами. Она по-

- 608 -

буждала святаго внязя Георгія воевать съ болгарами, мордвою и монголами. По ея внушению, за русскую землю онъ стоялъ до послёдняго издыханія и не жалёль ни виёнія, ни чести, ни славы, ни самой своей жизни. За то онъ теперь въ отечестве небеснопъ наслаждается такою радостію, которой никто уже не ножеть отнять. Впроченъ не для одного святаго Георгія было пріятно умереть за свою землю или за отечество. Подобное удовольствіе чувствовали и всё воины Христовы и другіе подвижники, полагавшіе животъ свой за ввру, Царя и отечество. Таковое спасительное чувство должны воспитывать въ себв всв вбрноподданные и сохранять оное какъ во вреня инра, такъ и во вреня войны. Съ любовію къ отечеству процебтаютъ государства и одерживаются победы надъ врагами. Кому же надлежить болье одушевляться подобною побовію, какъ не нынъшнему просв'ященному покольнію? Оне знаеть по опыту силу любви во всёхъ нуждахъ и напастяхъ, знаетъ и изъ прежнихъ временъ, что любовь, соединенная съ върою, все побъждала и превозногала. Пусть же съ налыхъ лётъ воспитывается и укръпляется во всъхъ сословіяхъ истинная любовь въ отечеству. Она будеть составлять всегдашнюю опору Царя и управляемаго Инъ царства во всёхъ дёлахъ и предпріятіяхъ.

Возрадуенся съ основателенъ града сего, святынъ благовърнынъ великинъ князенъ Георгіенъ, что труды его о первоначальнонъ устройствъ града нашего не остались тщетными. Градъ нашъ производилъ великихъ людей и оказалъ не налую услугу всену отечеству. Онъ извъстенъ своею торговлею и проиншленностію не только въ нашенъ государствъ, но и въ другихъ государствахъ. Остается желать, чтобы въ ненъ процвътали та же въра и та же любовь, которыми прославилъ себа основатель онаго, святый великій князь Георгій. Онъ, какъ извъстно, запечатлълъ кровію своею силу въры и любви. Запечатлъемъ и им оную своею готовностію умереть за въру, Царя и отечество. Эта жертва будетъ достойною жертвою ему отъ насъ, какъ отъ дътей своему отцу и покровителю. Аминь.

## Двадцатипятильтие Россія 1855 — 1880 г.

(Изъ слова на 19-е февраля, юбилей 25-лътія царствованія Государя Императора Александра Николаевича, сказаннаго въ Рыбинскомъ соборѣ).

> И разниувъ кницу (Исаіи Пророка), обръте мъсто, идъже бъ написано: Духъ Господень на мнъ: Его же ради помаза мя блаювъстити нищимъ, посла мя исцълити сокрушенныя сердцемъ: проповъдати плъненнымъ отпущение и слъпымъ прозръние: проповъдати лъто Господне пріятно И согнувъ кницу... начатъ глаголати къ нимъ, яко днесь сбыстся писание сіе во ушію вашею (Лук. IV, 17-21).

Православный народъ Русскій! Все это евангельское сказаніе есть какъ бы живый пророческій образъ того, что совершилось предъ очами нашими на лицё земли Русской въ минувшую четверть столётія. Исполняющаяся въ сей день великая двадцатипатилётняя година царствованія Благочестивёйшаго Государя нашего Императора Александра Николаевича для вёрныхъ Богу и Царю сердецъ русскихъ, также какъ и для упорныхъ, подобно Назаретскимъ, невёровъ, есть тоже высокое проповёданіе о лътъ Господни пріятилъмъ съ непререкаемыми, для всёхъ народовъ и племенъ Всероссійскаго царства, знаменіями его, которыя, изволеніемъ Царевымъ, непрерывною чредою являлись на всемъ теченіи минувшихъ 25 лётъ.

Влаговъствование инщимъ, исцъление сокрушенныхъ сердцемъ, отпущение плънниковъ изъ безъисходной скорби въ отраду и инлосердое просвъщение слъпотствующихъ неизгладимо отпечатлъваются на всъхъ великихъ царственныхъ дъянияхъ Царя нашего отъ вступления Его на престолъ и до сего дне, и непререкаемо зна-

иенуютъ собою, что духъ Господень-прінскреннѣ почиваеть на Немъ и движетъ царственными изволеніями уна и сердца Его.

1) Чёмъ открылось царствованіе Возлюбленнёйшаго Государя нашего? Онъ вступиль на прародительскій престоль въ то саное время, какъ буря зпленая войны лютой сокрушала почти всё окраины нашего отечества и разражалась премиущественно въ страшпыхъ громахъ Севастопольскихъ. Повелёніе престати сей бурть зёльнёй и наступившая за тёмъ тишина велія были первой благою вёстію отъ Царскаго Престола Русскому народу, изнемогшему тогда отъ борьбы неравной и долговременной съ завистниками русской славы и русскаго величія. Это было первое знаменіе водворяёмаго Александровъ въ землё русской люта Господия пріятна.

2) Почти чрезь пять лёть послё того, въ самый сей приснопамятный дейь 19-е февраля, воспослёдовало новое, безпримёрно великое, въками чаявшееся благовъстіе отъ престода Царскаго, бла-.говвстіе нашей меньшей братін-страждущень и сокрушеннымъ узникань крепостнаго права. Долго, очень долго, целыя сотни леть тяготвло рабство надъ милліонами меньшихъ сыновъ Россін; въ тяжнихъ, безвременныхъ и неблагодарныхъ трудахъ гибла ихъ жизнь; кровавыя слевы ихъ видёло и цёнило только Божіе недреилющее ово; жалобанъ и польбанъ ихъ вниналъ одинъ только Отецъ Небесный. Напрасно отупаненные вровавынъ потопъ и слезами взоры ихъ искали избавленія: не было помогающаго. Съ трудонъ сохраняя, въ недоступномъ для ихъ ближайшихъ властителей танникъ сердца, сокровище Св. Въры, они въ ней только и находнии отраду свою, только она и поддерживала въ нихъ намять о человёческомъ достоинствё, нбо тяготёвшая надъ ниже власть часто и словомъ и дёломъ приравнивала ихъ къ безсловеснымъ животнымъ. Конечно, много было счастливыхъ и добрыхъ исвлюченій на той и другой сторон'в; много и даже очень много было добрыхъ помъщиковъ, отечески относившихся къ своимъ врестьянамъ. Но это были всетаки только звѣзды на темномъ небѣ ночномъ: ихъ свътъ былъ слабъ и одинокъ, онъ не согръвалъ живительною теплотою земли Русской, не давалъ сынамъ ся силъ ро-

- 610 -

Digitized by GOOGLE

сти и развиваться въ человѣчески гражданской жизни. Но воть раздалось державное слово Царя въ невабвенный день 19-го февраля 1861 года, — и, словно Божій Духъ Животворящій, оживило оно все лице земли. Все какъ будто воспрянуло отъ многовѣковаго мучительнаго сна, пришло въ движеніе, заговорило, стало желать, искать и требовать человѣческой дѣятельности, все почувствовало нужду и необходимость въ личномъ собственномъ трудѣ. Понятно: прибавилось 10 милліоновъ свободныхъ труженниковъ. Истинно, люто Господне, настоящая весна разцвѣла тогда на лицѣ земли Русской.

3) Поднялась врамола Польская два года спустя послё этого разцевта народно-русской жизни. Изменники и заклятые враги Славянства вообще и Росси въ особенности задунали осуществить старую, почти уже въковою исторіею осужденную на смерть безумную мечту - воскресить самостоятельность Польши, если не въ полной цёлости ся старыхъ предёловъ, то на счетъ цёлости земли Русской, положивъ водвориться снова въ старорусскихъ областяхъ югозападнаго края, лишь хищинчествонъ взятыхъ во временное подчинение воронѣ Польской. Везумная мечта для своего осуществленія приб'йгла въ подпольной кранолів, изъ адскихъ праковъ воторой выходили достойные предтечи правобъсія нынъшнихъ треклятыхъ Канновъ, изъ тьмы кроибшной покушающихся на жизнь Цареву. Это были: "народовый ракондъ" и его достойные приспътники---, жандармы-вътатели". Нахальство печатной лжи и лживая гуманность стали привлекать въ содружеству съ этою темною силою не только иноземныхъ завистниковъ нашей славы и величія, но даже и нашихъ докорощенныхъ слабоумныхъ печальниковъ небывалаго горя. Франція съ вѣчно-завистливыми англійскими торгашами чуть не грозили намъ войною; польская клика грозила растлёніемъ нашей любви къ своему отечеству, къ своей народной славъ и могуществу. Но могучая твердость Царской воли дала мощный отпоръ недоброжелательству иноземному; ръшительныя мёры законной строгости сокрушили вожаковъ преступной крамолы и разсвяли обольстительный для тупоумія миражь ся призрачной силы. Милліоны польскаго народа спасены оть горсти кра-Digitized by GOOgle мольныхъ своеворыстныхъ вровопійцъ, и могутъ исчислять теперь ростъ своего благосостоянія подъ мирною державою Алевсандра не лѣтами, а чуть не мѣсяцами и днями. Сказалось и имъ люто Господне пріятню отъ Престола Царя Всероссійскаго.

4) Десятки лётъ, гораздо болёе полувёка, кипёла почти несполкающая свча на горахъ и долинахъ снёжнаго Кавказа. Варварство и нагонотанскій фанатизиъ дикихъ изстиніхъ его племенъ бились здёсь съ облегавшимъ ихъ отовсюду ногуществонъ русскихъ. Коварство людское и неприступная сила дикой природы боролись за-одно съ мощью русской груди. Чуть не каждая нядь этой давой страны покрыта славою беззав'ятнаго мужества русскихъ воиновъ; но витесте съ темъ чуть не каждая пядь орошена. Здесь дорогою русскою кровью. Почти каждый годь въ русской зенив сотни семействъ, сиротвя, рыдали о дальнихъ свъжихъ могилахъ членовъ своихъ, находившихъ безвременную смерть въ Кавказскихъ свчахъ.---И вотъ, почти одновременно съ подавленіемъ польской вранолы, Господь благословилъ окончательнымъ торжествоиъ правое оружіе Русскаго Царя, и миръ, какъ одно изъ знаменій люта Господня, водворился въ умиротворенномъ Карказъ, къ живъйшей радости всей Россів.

5) Униротворяя свое царство оть враговъ внёшнихъ и внутреннихъ, нашъ Царь-Отецъ недремленно заботился о возвышения его гражданскаго роста. Всецвлое освобождение низшихъ HADOIныхъ классовъ отъ крёностнаго права было первымъ шагомъ въ признании гражданской свободы ихъ и гражданской ихъ зрёдости. Но полнынъ нарокомъ Отчимъ (Гал. IV, 3), торжественнынъ признаніемъ совершеннолѣтія за цѣлымъ Русскимъ народомъ, полнаго для всёхъ классовъ равенства предъ закономъ, было Moнаршее благовъстіе въ 1864 году объ учрежденія суда гласнаго и суда присяжныхъ, вибстё съ дарованіенъ правъ саноуправленія городанъ и зеиству. Не правда-ли, --- это было великою уступкою со стороны Державной благости, великимъ даромъ въ помощь сознательному народному самоустроенію въ мирѣ и тишинѣ, въ самозащить отъ преступныхъ посягательствъ на нарушение законовъ общественнаго благоустройства? И слава Державному: Духъ Госпо-

Digitized by GOOGLE

день, присущій Ену, торжественно сказался и въ этонъ Его благовёстія ницетё духовной о принадлежащей ей правности.

6) Но оть вёковъ застарёлая и закрёшнешаяся рознь плененная, сословная и даже религозная злою ржавчиною разъбдала народное единство и изшала цёльному и всестороннему росту Руссваго народа въ гражданственности, нербдво парализуя благодётельность саныхъ высокихъ, дарованныхъ отъ Верховной Власти учрежденій. Эта бол'язнь народная еще ждала врачевства отъ Своего Державнаго Целителя. И вотъ оно явилось - это врачевство, когда съ высоты царскаго престола въ 1-й день 1874 года разналось благовёстіе о всесословной воннской повинности. Русская зенля получала теперь возножность санынъ надежнымъ и прочнымъ образонъ скришть взаниное братство разнородныхъ сыновъ своихъ. Это братство, душу свою полагающее за други своя, нигдё не сказывается такъ настойчиво нужникъ и для сердца вожделённымъ, какъ въ кровавой съчъ подъ знанененъ единаго Паря и единаго отечества за честь и славу ихъ, предъ лиценъ общаго ихъ врага. Здёсь сана собою и нуждою общею стирается враждебность разностей и охотно --- съ любовію уступаеть ивсто разупному уважению во всякой разучной особности -- плененной или сословной, въ върв или въ развити унственновъ. Отсюда, съ полей бранинаъ ни отъ общаго ратнаго очага, это чувство братскаго самоуваженія, во всеоружін инротворной сили своей, сано собою проникаетъ подъ вровъ очаговъ семейныхъ, и здёсь-въ этой первоосновъ государственной жизня --- является пощнымъ воспитателенъ двухъ саныхъ необходнивищихъ для духовнаго развитія и гражданскаго бывгоустройства народнаго доброд втелей --- строгой справединости въ воздални всемъ должнаго и готовности ко всякому самопожертвованию для блага общаго. Такинъ образонъ день возвёщения всесословной воинской повинности быль воликинь начальныкъ лнокъ • органически-правильнаго и для всёхъ разуино-понятнаго соединенія силь и единиць нашей народно-государственной жизен на служение ся всестороннему общеполезному преуспѣянию. И опять врачевство противъ опаснаго недуга народной розни идетъ изъ того Ке источника, отвуда возника отпущение сокрушенных во Digitized by GODSIC Христ. Чтин. № 5-6, 1880 г.

отраду. И это ли не великое новое знаненіе лъта Господня пріятна, которое даруеть нанъ Благословенный Поназанникъ нашъ въ лёто своего благодатнаго царствованія?

7) Воинская повинность, до преобразованія во всесловную, лежавшая обязательнымъ бременемъ почти исключительно на одномъ бедномъ податномъ влассе, была темнымъ укорезненнымъ цятномъ нля сословій привиллегированныхъ. И неразуміе съ недоброженательствонь напрасно стараются убълнть и очистить ихъ отъ этой укоризны, утверждая, будто всесословная общеобязательная повинность этого рода угрожаеть занёшательствани и затрудненіями эконоинческимъ-интересанъ страны, отрывая отъ ознакомленія съ ними и служенія имъ молодыя силы. Экономическіе, какъ и всякіе другіе истинно-гражданскіе интересы движутся не нассою грубой силы, а силою разуна и образованія, которая ею управляеть и которая одна доставляеть всестороннее пощное развитие и успёхъ всёщь общеполезныхъ интересанъ-народныхъ и государственнымъ. Но на историческихъ скрижаляхъ царствованія Александра Ш-го ибры но народному образованию и просвёщению должны занять одно изъ самыхъ блестящихъ мёстъ. Никогда, ни въ одно изъ предшествующехъ царствованій, первооснова всякаго знанія---гранотность HØ проникала такъ широко и не утверждалась среди его съ такою легкостію, съ такниъ любовнымъ рвеніенъ, какъ въ настоящее благодатное царствование. Тамъ, гдъ до Него считались народныя школы единицами, нынё можно ихъ считать уже десятвани; а где были десятки, тамъ нынъ уже сотии ихъ. Никогда знаніе и образование не пользовались такою шировою доступностью для всёхъ народныхъ влассовъ и состояній и такою широтою поощрительныхъ привиллегій, какъ нынъ. Всюду, во всёхъ сферахъ не только государствепнаго и общественнаго служения, но и на служов интересовъ частныхъ, широкій путь восхожденія по ступенанъ известности, значенія, отличій, благосостоянія нынё отврыть почти исвлючительно для трудолюбиваго и добросовъстнаго знанія; потому что широта, сила и качественная пригодность его для служенія всяких общественнымъ интересанъ никогда не были такъ строго религулированы и обезнечены, какъ нынъ. Везспертенъ для исторія Монархъ,

- 615 -

который, иногопопечительнымъ отеческимъ вворомъ прозорливо объенля возникающія широкія судьбы народнаго образованія, внушають довѣренному блюстителю Своему надъ этимъ великимъ народнымъ дѣломъ, чтобы "положенныя въ основу общества начала вѣры, правственнаго гражданскаго долга и основательность ученія были ограждены и обезпечены отъ всяваго колебанія; чтобы то, что въ предначертаніяхъ Моихъ должно служить къ истинному просвѣщенію полодыхъ поколѣній, не было обращаемо въ орудіе правственнаго растлѣнія народа и не могло отклонить его отъ тѣхъ вѣрованій, подъ сѣнію конхъ собиралась, крѣцла и возвеличилась Россія" 1). Съ святымъ дерзновеніемъ правоты этотъ Царственный Помазанникъ Божій имѣетъ право сказать: Духъ Господень на мнъ: Его же ради помаза мя пропосвадати слъпымъ проэртьніе.

8) Но этоть Державный цёлитель разнородныхъ недуговъ своего народа, этотъ благовъстникъ и строитель лота Господия въ землъ своей, не ограничивалъ только ся предълами своей животворной двятельности. По его кановению, ввковое хищничество туркиеновъ, отъ котораго страдала юго-восточная окраина земли русской, обуздано силою русскаго оружія, и Туркестанскій край, сь не менње хищническою землею хивинцевъ, уже вкушають блага инрнаго жительства подъ свнію русской державы. Франція, столь намятная намъ отъ 12-го года своимъ соврушительнымъ нашествіенъ, та саная Наполеоповская Франція, которая въ Восточной войнъ, при громахъ севастопольскихъ, стояла во главъ обрушивпейся войною враждебной наиз части Европы, та саная Франція, уничиженная почти до вонца герианскииъ возмездіемъ десять лътъ тону назадъ и черезъ годъ послё того и тёмъ же врагомъ угрожаемая даже въ своей народной самобытности, спасена заступничествоиъ только нашего Царя-Миротворца. Наконецъ, какъ бы выполняя вёковой завёть всёхь своихь державныхъ предковъ, начиная отъ Владиніра Святаго, Царь-Освободитель въ землё русской подъемлетъ бранный нечъ для освобожденія однокровной и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Изъ Рескр. Министру Народ. Просвёщ. въ 1874 г.

единовёрной напъ братія, слишковъ IV вёка стенавшей подъ игонъ христененавистнаго мусульманства. Въ этой брани, особенно тяжкой для насъ явнымъ и тайнымъ, полнымъ вражды и зависти виёшательствомъ христопродажническаго Запада, Самъ Царь почти со всею царственною семьей своей, наравић съ простыми воинами, несутъ всю тяготу трудовъ бранныхъ; ихъ кровный пенарушиний союзъ съ народомъ скрівпляется здёсь новою кровною жертвою безвременной смерти, унесшей въ могилу одну изъ юныхъ літораслей

временной смерти, унесшей въ могилу одну изъ юныхъ лётораслей царскаго дома. И наградою тяжкихъ жертвъ и великихъ геройскихъ подвиговъ Влагословеннаго Царя съ Его воинствоиъ быль повсюдный разгромъ мусульманскихъ силъ и славный миръ у самыхъ воротъ священной для сердца русскаго Византіи. Условіенъ этого мира была свобода отъ ига турецкаго всёхъ славянъ Балканскаго полуострова. И если по злостному вибшательству того же Запада далеко не всё и вполнё воспользовались ею, то на скрижалякъ уже свободной Болгаріи и самостоятельной нынё Сербіи нензгладнио впишется ими Александра II-го, какъ освободителя ихъ, какъ виисано оно теперь на ихъ сердцахъ, какъ внишется оно потоиъ и на сердцахъ еще чающихъ свободи, но уже мужественно вёрующихъ, что близовъ часъ ел, безноворотно приближенный великодушіемъ Царя русскаго.

Закончимъ этимъ обзоръ великихъ царственныхъ дѣяній, совершенныхъ Благословеннымъ Царемъ нашимъ въ истекшія 25 лють его царствованія. Знаю, что за ними остается еще неизсчетное множество иныхъ благихъ дѣлъ Его, запечатлённыхъ тѣми же знаиеніями люта Господня пріятна<sup>1</sup>). Но во 1-хъ, говоря словомъ апостольскимъ, не достанетъ ми еремени повъствующу о нихъ (Евр. XI, 32); а во 2-хъ я не знаю и не умѣю даже наименовать ихъ, по множеству и спеціальности сферъ, гдѣ они имѣли и имѣютъ свое мѣсто. Намѣченныя же моимъ словомъ составляютъ собою такія великія историческія грани, изъ коихъ каждая имѣетъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Наприм. отивна телесьаго наказанія, уничтоженіе винных откупова, великія реформы по военному вёдомству, по государственной и земской экономін и проч.

неоснорнное право знаненовать собою цёлую эпоху народной жизни и усвоить ей има свое. И потому даже эти один царственныя дізянія Аленсандра вполнѣ достаточны, чтобы весь русскій народъ связать съ никъ любовію несокрушиною и крепкою какъ смерть, биагоговеніень безпредёльнымъ какъ къ святнить всероссійской, благодарностию безвонечною и послушаниемъ беззавѣтно-сердечнымъ предъ каждниъ нановеніенъ Его воли. А нежду твиъ, съ высоты своего царскаго престола, не вправъ-ли нашъ Царь Благословенный обратиться въ своему народу съ этими, полными жгучей скорби словани, которыя св. церковь влагаеть въ уста Божественнаго Крестоносца: Людіе мои, что сотвориях вама, или чима вамъ стужихъ? Слъпцы ваши просвътихъ, прокаженныя очистихъ, мужа, суща на одръ возставихъ: и что ми воздаете: за манну желчь, за воду оцеть: за еже любити мя, пригвоздисте ия ко престу (утр. В. Пят. 13 ант.). Ибо развѣ не желчь, не оцеть, не вресть тяжей эти смертныя угрозы, носящіяся всюду надъ его священною главою?

Да, православный русскій народъ! ты любишь и молишься за Царя своего; но не можешь вполнѣ отрицать своей вины предъ Никъ за иногократныя адскія покушенія на священную жизнь Его. Есть, значить, великое растлёние въ среде твоей, что находять въ ней ибсто и покровъ темныя силы, которыя, какъ узы сатанинскія исцёленной Христонъ жены сляченной, се осьмое-надесяте-мото не дають намъ ни восклониться, ни поднять торжественно-побъдный и благодарный взоръ свой въ небу за благодъянія царевы. Изъ тымы непроглядной во мракѣ ночи и среди бѣлаго дня быеть насъ злодёйская рука, быеть словомъ, позоря всякую нашу святыню-и въры, и разука, и добра, и унаслёдованныхъ преданій нашей священной древности; быетъ санынъ дёлонъ, то вознося дерзновенно руку свою на святыню нашу всероссійскуюна нашего Царя возлюбленнаго, то безсовёстнымъ хищничествомъ и огновъ соврушая общественное и лицъ частныхъ достояніе, то влагая въ уста законопоставленныхъ судей оправдательные или снясходительные приговоры противъ завёдоныхъ злодёевъ, то растлёвая наше юношество буйствонь и дерзостію, то внося тлетворный

Digitized by GOOgle

духъ разъединения въ разния сферы общегосударственнаго управленія, то расшативая основи честиаго и врешкаго бита селейнаго и общественнаго, подрывая уважение въ власти, въ законности, въ благоприличію, соврушая чувство стыда и стыдливости, заглушая требованія чести и честности. Откуда эта тенная адская сняз среди насъ при въдоной всему свъту любви народа русскаго къ своему Цари, въ своему отечеству, въ своей святой въръ, во всену честному и благородному? Не въ топъ-ли, что слабий нашъ унь спущается неверіень въ непререкаеную благотворность велякихъ дълъ Царевнихъ при видъ еще иножества нуждъ насущныхъ, сворбей необлегченныхъ, слезъ не отертыхъ? Действительно, своекорыстные и завистливые яжепророки ниенно этими темными сторонами народной жизни и усиливаются всячески уничижить и уналять нашу безпредёльную любовь къ нашему величайшему благодётелю-Царю, вселить недовёріе къновнить указуенныть отъ Него путянъ и ибранъ для оберегательства вибшияго и внутренияго благосостоянія нашего, и увлечь на путь безумныхъ и адски-преступныхъ стренденій, ими проповёдуеныхъ.

Конечно, если нивть въ виду только известную непрочность и недолговъчность большей части изобрътеній чисто земной, человъческой мудрости и воли, то возможны всякія сомивнія относятельно всего совершающагося на землё. Но не забуденъ, что всё исчисленныя нами дёянія Царя нашего носять на себё невзгладиную печать Духа Господня, присъдящаго престолу Его отъ дня священнаго понаванія на царство, носять въ себѣ непререкаеныя знаменія люта Господня пріятна. А дёло Вожіе неразрушино. Развё Санъ Небесний Божественний Святель инра, свободы и всякой отрады и пёльбы на землё, развё Онъ возрадовался на землёво дних плоти своея (Евр. V, 7) о жатев плодовъ Своего свянія? О, жатва великая и обильная, отъ края до края вселенной, явилась уже много времени послё того, какъ зависть и здоба человѣческая, преогорчивши душу Божественнаго Святеля на Креств, низвела Его во гробъ. Только безсильная предъ Воскресшинъ изъ гроба темная сила уступила ивсто торжеству Божественной Силы.

Дело обычное и неоспорнисе, что благодетельныя слёдствія отъ саныхъ лучшихъ и надежнёйшихъ въръ и учрежденій обнаруживаются очень недленно, столь недленно, что сивны нёсколькихъ новолёній часто потребны для полнаго удостовёренія въ ихъ благодътельности. При этопъ тоже фактъ обичный-недовъріе самолюбивой ограниченности въ достоинству всякой отвиб предлагаеной ивры, ----недовёріе, которое, при скудости и слабости религіозваго и правственнаго настроенія, легко и быстро превращается въ безпредильную дерзость и буйство, попирающія всякій законъ Божескій и челов'яческій, особенно когда эта в'ра стёсняеть своеволіе. Царство духа злобы еще спесть въ міре, и держава (1 Іоан. IV, 3) его нощно распространяется среди гордыхъ и самолюбивыхъ сыновъ человеческихъ. Но да сохранить Богъ оть прираженія коварной лести демонской в'врныя Цари и Богу сердца людей русскихъ! Въ этонъ все спасение наше противъ адскихъ силъ, вознущающихъ повой Царя и всего царства русскаго, потрясаюшихъ основы его инднаго житія въ благочестін и чистотв. Обвть предъ Вогонъ-бодренно храниться отъ прираженія всякой денонской хулы на державную власть, нами правящую, будеть оть насъ санымъ лучшемъ, самымъ драгоцъннымъ подаркомъ Доржавному Виновнику настоящаго нашего торжества. Возрадуенся же и возвеселнися о Царъ своенъ; вознесенъ теплыя политвы о пріунноженін літь жизни Его на радость и славу русскаго народа и всего человѣчества. Да будеть благословенно Богонъ и людьни Иня Его оть нынё и до вёка! Анинь.

Рыбянскаго Собора Протојерей Іосифъ Шириевъ. 19-го севраля 1880 г. Г. Рыбинскъ.



## Слово, по поводу злодбянія 5 февраля 1880 г., сказанное въ сельской церкви.

Слово Вожів говорить: сердие царево во руць Божіей 1); по Его нудрону распоряженію, цари царствують 2); не прикасайтеся посену, говорить оно, помазанным Моимз <sup>3</sup>). И едва ли когда сіе слово Божіе такъ ясно и очевидно сбывалось, во очію всёхъ, надъ царствующими земными владыками, какъ нынё, въ наши злополучные дни, исполнилось оно съ поразительною и для санихъ наловёрующихъ очевидностію на возлюбленнъйшенъ Государъ нашенъ, Императоръ Александръ Николаевичъ, котораго Проинслъ Божій, избравъ въ особое орудіе Своихъ благихъ пелей для нашего дорогаго отечества, твиъ самынъ, съ перваго дня Его воцаренія, принялъ Его подъ особое Свое, небесное повровительство, оградивъ Его на всёхъ путяхъ жизни Своими Ангеланихранителями, запов'вдавъ имъ блюсти Поназанника Своего, какъ зъницу ока, на всяко время. Чудныя и страшныя дъла Божін совершаются днось, во очію нашею, въ православномъ отечестві и зений нашей! Въ теченіе одного года — три покушенія на жизнь любинаго всёни Государя, со стороны заклятыхъ Его враговъ, п одно другаго страшите, одно другаго опасите: послъднее влодвяніе, по своимъ адскимъ умысламъ, превзошло прочія, поразивъ невыразниниъ ужасовъ всёхъ; ибо совершено было въ самовъ жилищё Царя, направлено было противъ цёлой царственной семьи!...

<sup>a</sup>) Ilcas. 104, 15.

<sup>4)</sup> Притч. XXI, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, VIII, 15.

Въ то вреня, когда Государь Инператоръ, послё встрёчи прибывшихъ въ Нему изъ заграницы, царственныхъ гостей, готовился, виботь съ ними и другими членами Царствующей фамили, кроик болящей Государыни, вступить въ столовую залу, чтобы свсть за приготовленный для высокихъ гостей об'яденный столъ, --- вдругъ раздался страшный трескъ и необнчайный шунъ, и въ ту же иннуту погасли огни въ этой части дворца. Понятно, какой страхъ и смятеніе должны были овладёть всёми при столь нечаянномъ и необычайновъ явленія; но присутствіе духа, которое умѣлъ сохранить Государь въ такую страшную минуту, усповондо всёхъ. По сдёланной тревоге оказалось, что въ подвальновъ этажё, находященся подъ дворцовою гауптвахтой, пожещавшейся подъ Инцераторской столовой, произошель взрывь оть особеннаго, заложеннаго завёдово злодёйскою рукою, значительнаго взрывчатаго снаряда. Взрывомъ этимъ разрушило два каменныхъ свода; въ Императорской столовой попортило полъ, опрокинуло столы, разбило посуду; въ здания Дворца отъ страшнаго сотрясения воздуха побило иножество стеколь, и-что всего прискорбиве-рухнувшими каменными сводами задавило, искалфчило 11 человфкъ караульныхъ, скончавшихся въ жестокихъ нукахъ, и ранило 47 человъкъ. Но санъ Государь, Его Августвитее Сенейство, Его высокіе гости,--словонъ всё тё, противу конхъ ясно направленъ былъ злодёйскій унысель, остались цёлы и невредимы. Государыня Инператрица, за которую более всего въ первыя минуты страшнаго событія опасались всё, не была даже пробуждена отъ своего сна въ это время и обо всемъ происшедшенъ узнала только по своенъ пробуждении: Ангелъ-Хранятель видимо не хотёлъ нарушить мирнаго и безиятежнаго Ея покоя безвременнымъ пробужденіемъ въ первыя минуты всеобщаго страха и опасенія отъ грозившей опасности. Всевидящее й недренлющее Око Вожіе видино бодрствовало надъ всвии санынъ охранительнымъ образомъ; и только искупительными жертвами сего новаго покушенія злоджевъ на жизнь Монарха явились одиннадцать нолодыхъ воиновъ, не на полъ брани, но въ жилищъ царсконъ, столь нечаянно сложившихъ за Царя главы свои. Событіе прискорбное, плачевное; но съ другой стороны и утвшительное твять,

Digitized by GOOGLE

что этипъ воинамъ — пученикапъ, которымъ за ихъ страдальческую кончину уготованъ на небеси вёнецъ нетлённый, и здёсь, на этой оёдной землё, за ихъ святую вёрность долгу службы воздана была рёдкая честь, заслуживаемая немногими. При провожденіи ихъ въ послёднее жилище и опущеніи ихъ истерзанныхъ останковъ въ сырую землю, находились члены изъ Царской Фамиліи, присутствовали высшіе чины государственные, огрожное количество войска, необозрнимя массы народа, нокрывавшаго весь путь отъ иёста, гдё совершаемъ былъ обрядъ отпёванія, и до самой иогилы... Семейства убіенныхъ воиновъ щедротами Государя и благотворительнымъ участіемъ и приношеніями добрыхъ людей обезпечены навсегда въ своемъ сиротскомъ существованіи...

Страшное событіе сего послёдняго покушенія на жизнь Государя произошло въ половинё седьмаго часа, вечеромъ, а на утро слёдующаго дня, во всёхъ соборныхъ храмахъ и церквахъ столицы колёнопреклоненный народъ, богатый и бёдный, простой и знатный, старцы и дёти, со слезами и рыданіями о покрывшентъ русскую землю вёчнымъ стыдомъ несчастіи, въ сокрушеніи сердца, приносилъ благодареніе Господу о снасеніи Государя и Его Царственнаго Семейства отъ новой, ужасной опасности со стороны злодёвевъ, готовившихъ имъ гибель въ стёнахъ собственнаго Царскаго жилища Своего.

Преступнъйшій замысель этоть не иначе можеть быть названь, какъ замысломъ "адскимъ" (какимъ уже назвали его всё истинно добрые люди), особенно, когда вспомнимъ, что онъ направленъ быть противу нашего добраго Государя, все 25-лътнее царствованіе котораго, съ церваго дня его воцаренія и до настоящаго времени, было исполпено разныхъ благодътельныхъ мъръ, имъвшихъ цълю благоденствіе и счастіе Его народа. Первымъ дъломъ, по вступленіи Его на прародительскій Престолъ, было заключеніе инра послѣ тяжелой для насъ по жертвамъ и потерямъ, первой Восточной войны, обагрившей русскою кровію твердыни въчно-памятнаго Севастополя и его окрестностей; затѣмъ, съ уничтоженіемъ крѣпостнаго права, сокрушены вѣковыя узы, тяготѣвшія надъ значительною частію народа русскаго, и освобождены на волю 23 инліюна

- 622 -

дотолё несвободныхъ людей; далёе, отмёнено поворное тёлесное наказаніс; дарованъ гласный, скорый и правый судъ; введена въ дъйствіе всесословная, общая, безобидная и уравнительная для всёхъ воинская повинность; открыть доступь въ высшену образованию въ наукахъ всёнъ безъ изъятія сословіянъ; въ отношенія государственномъ замиренъ Кавказъ — эта наша многолётная кровоточивая рана, въ продолжение цълыхъ 60 лътъ непрерывно источавшая русскую кровь; расширены предёлы отечества пріобрётеніемъ на дальненъ Востокъ новопокоренныхъ общирныхъ Пріамурской н Туркестанской областей; подавлена польская кранола; не забыты наконецъ и пе оставлены на произволъ судьбы и наши единоплеиснимо и единовърные восточные славяне, за Дунаемъ; цъною русской крови, — облившей долины Волгаріи и вершины Валкановъ, они искуплены отъ 500-лётнято, ненавистнаго Турецкаго ига и освобождени на волю. Не говоря о другихъ добрыхъ дёяніяхъ нашего Царя довольно одного освобожденія наъ рабства на волю 23 иналіоновъ нашихъ бывшихъ дотолѣ крѣпостныхъ врестьянъ и изъ подъ ига невърныхъ Южныхъ Славянскихъ племенъ, — чтобы упрочить за Нимъ на вёки уже присвоенное Ену ния Царя-Освободителя и сохранить о ненъ навсегда панять въ благодарновъ потоиствъ, какъ о добровъ, воистину православноиъ царъ, котораго вся жизнь и вся дъятельность безраздъльно и всецвло отданы были и посвящены единственно благу отечества и облогчению тяжелой доли единоплеменныхъ намъ и единовърныхъ славянскихъ братьевъ на Востокв.

Но тамъ, гдё преизбиточествуеть добро, нерёдео появляются и въ тайнё прозябають зловредныя сёмена зла, посёваения завистью врага и людскою злобой. Такова участь многихъ добрыхъ дёлній человёческихъ. Зависть и злоба людей довели до Креста и самаго великаго Влагодётеля человёчества — нашего Спасителя и Господа; подобное тому, прискорбное явленіе въ сожалёнію повторилось и здёсь... Добрый Хозяниъ Русской вемли, Государь нашъ, на нивё отечества своего въ 25-лётнее царствованіе свое сёялъ одни благія, добрыя, чистыя сёмена, — и воть иежду ними по-

явились сами собою, Вогъ въсть откуда, и возрасли во иногихъ ивстахъ свиена злия. Откуда же появились въ отечествв нанень эти зловредние плевели? Откуда прозябли на лицѣ земли Русской эти колючіе терны, уязвляющіе царственную главу намего добраго Винценосца? Врана человных сie сотворы 1)-скаженъ въ отвёть на эти вопросы словами притчи Евангельской. Ненавистникъ добра и правды, человъкоубійца искони<sup>2</sup>), онъ нашель себь надежныхъ пособниковъ и усердныхъ исполнителей его адской воли въ живущихъ однимъ съ нимъ духомъ людяхъ и, при пособія этихъ несчастныхъ, жальнхъ и слёпыхъ орудій его занысловъ, сталъ ратовать противу нашего православнаго Царя и дорегаго отечества, съ наибрениеть Его отеческить полечениять о благъ народновъ противупоставить свои адскія затви, грозящія отечеству нашему разрушениемъ и бъдствиемъ. Ибо-кто они эти исполнители воли сатаны? Явные безбожники и нечестивцы! Въ настоящее время пока неизвёстно, чья злодёйская, невидимая рука покусилась на ужасное преступное дело 5 февраля (время конечно отвроеть все); но им теперь знасить, каковь быль убійна, стрелявшій въ Государя прошлою весною. На судё, въ слухъ всёхъ, онъ назвалъ себя прано безбожникомъ, отвергающинъ и не признарщимъ никакой на свътъ религи. Такова была и его жизнь: слъдствіенть обнаружено было, что послёдніе дня и ночи предъ свониъ преступнымъ повушеніемъ, -- дни седьмицы страстей Христовыхъ, вогда добрые христіане до сита не вкушають хлібба, проводя все время въ постѣ, покаяніи и сокрушеніи о грѣхахъ своихъ, окъ - проводнять, --- гдё бы, вы дунали? стыдно и страшно сказать: въ донахъ блудилищныхъ!... Воже праведный! Чего ждать добраго оть подобныхъ людей? О, Русь Святая! Кто признаетъ твоихъ сыновъ въ этихъ несчастныхъ выродкахъ человёчества, этихъ извергахъ и отверженникахъ расплодившихся на позоръ и стидъ тебе, родной матери? Въ горести души своей неблаговременно ли и напъ нынё воскликнуть виёстё съ священнымъ псалиопёвценъ

<sup>1)</sup> Mo. XIII, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) IOAH. VIII, 44.

ивсней Сіонскихъ: блажена, иже имета и разбіета этихъ гнуснихъ п презр'внныхъ исчадій твоиха о камень!... 1).

Къ чену же теперь прежде всего обязываеть нась, братіе, долть върноподданныхъ при настоящихъ обстоятельствахъ времени? — Прежде всего къ искренией благодарности предъ Царей, столь видимо охраняющимъ Своимъ покровомъ драгоцѣнную жизнь нашего возлюбленнаго Монарха. Спасая жизнь Царя, Господь продолжаетъ чрезъ то являть неизреченную инлость Свою и къ намъ недостойнымъ, предотвращая симъ всякія спути и нестроенія, неизбъжныя въ подобныхъ несчастныхъ случаяхъ со стороны враговъ порядка и тишины общественной. О, велика, безитърно велика инлость Божія, явленная къ намъ грѣщнымъ рабамъ Его въ семъ дивномъ спасеніи нашего Царя отъ грозившей Ену стращной опасности! Что воздадниъ Господеви, толико благодѣющему намъ, творящему нынѣ съ нами славная и ужасная, наказующему намъ, творящему нынѣ съ нами славная и ужасная, наказующему намъ, кворящему намъ, к прославияъ святое имя Его во вѣки.

Влагодарно исповёдуя ислость Божію, буденъ, братіе, усердно иолиться о Царё: Господи! Спаси Царя, и услыши ны, ез онь же аще день призовежа Тя!<sup>2</sup>) Во дни печали и тяжкаго испитанія добрый и ислостивый къ самынъ влодёянъ Своинъ Царь нашъ нуждается въ нашей иолитвенной помощи. Молитва общественная, молитва народная, колитва церковная сильна предъ Вогонъ: она будетъ Ему вторынъ Ангелонъ-хранителенъ, нерушимою стёпою, о которую будутъ сокрушаться всё вражын навёты и злия начинанія и козин потаенныхъ злодёвевъ. О, братіе! оставниъ, отложинъ на время радость и буйное, неунёстное веселіе настоящихъ дней, какъ несообразныя съ печальнымъ, злополучнымъ времененъ, и въ храмахъ Божінхъ, и въ уединенной домашней молитве буденъ иолитвенно, изъ глубины сердца, вопіять во Господу Силъ, да хранитъ Онъ Помазанника Своего, Благочестивёйшаго Государя нашего Императора Александра Николаевнича невредниниъ оть

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Псал. 136, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Псал. 19, 10.

всёхъ навёть вражінхъ, да покорить подъ нозё Его всякаго врага и супостата, да даруеть Ену глубокій и неотъемлений инръ, да утвердить и укрёпить Самодержавное царство Его ко благу нашего дорогаго Отечества, на страхъ враганъ, ко славё имени Своего святаго и процебтанію Церкви Вожіей.

Священникъ Тимосей Твердынскій.

17 февраля, 1880 г.



## Вліяніе христіанства на семейный быть русскаго общества въ періодъ до времени появленія "Домостроя".

(Прододженіе)<sup>4</sup>).

## II.

Религія славяпо-русскихъ язнуниковъ, какъ созданная нассою народа, не привносния въ брачный союзъ нашихъ предковъ чисто нравственнаго элемента<sup>2</sup>). Чувственность, по воззрѣніянъ славянорусскихъ язычниковъ, составляла почти все въ бракъ, она служила и началовъ, и концовъ въ брачныхъ союзахъ. Это исключительное признавіе чувственности въ дёлё брачныхъ союзовъ у нашихъ предвовъ-язычниковъ получало свою савкцію въ саной же религін. "Во всёхъ почти языческихъ религіяхъ, сродныхъ славянской по свётопоклоненію", говорить одинь изъ изслёдователей славянской инеологіи, "видно не только вольное обращеніе половъ, но священное блудод'вяніе" <sup>3</sup>). Съ справедливостію подобнаго инёнія нельзя не согласиться. Апотеозою понятій нашихъ предвовъ-язычниковъ о бракъ, его внутреннемъ симслъ и значения въ дълъ сенейной жизни служить божество Ладо, покровитель браковъ, о воторомъ Густинская явтопнеь говорить: "Ладо (си есть Pluton) богъ некедный, сего вёринъ быти богонъ женитвы, веселія, утёшенія и всякого благополучія, якоже Еллини Вахуса; сему жертву приношаху хотящія женитися, дабы его понощію бравь добрый и любовный быль" 4). Что русскій славянинъ разучёль подъ понятіень

<sup>4</sup>) II. C. P. J. II, 257.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Си. Христ. Чтеніе 1880 г. (ч. І, стр. 311—361).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хлібниковъ, Общество и Государство въ домонгольскій неріодъ, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Костонаровъ, Славянская мнеологія. Кіевъ 1847 г., 82.

брака "добраго и любовнаго", когда обращался съ молитвенною просьбою о дарованія такого брака къ богу Ладо, объ этонъ можно заключать по праздникамъ, совершавшинся въ честь Лада. Празднованіе Лада, начавшись съ Красной горки, т. е. съ саюй ранней весны, завершалось великинъ торжествонъ Купала<sup>1</sup>). Празднованіе это отличалось занѣчательнымъ безчинствонъ<sup>3</sup>). Все это время отъ Красной горки и до Купала было 'посвящено прославленію чувственнаго насдажденія и самому наслажденію чувственностью, любовію понимаемою въ физiологическовъ симслѣ, "великою любовію", какъ обыкновенно обозначають эту любовь наши русскія былини<sup>3</sup>). Въ памятникахъ XVI в. находятся слѣдующія замѣчательныя описанія остатковъ тѣхъ безчинствъ, которыя были обични при языческихъ празднествахъ въ честь бога Лада. Въ посланія игумена Еліазарова монастыря Панфила псковскому намѣстнику н властянъ 1505 г. читаемъ:

«Сице бо еще есть останокъ непріязни въ градѣ сенъ, и зѣло непрестала здё еще лесть идольская, купирское празнование, радость и вессие сотонинское... Си бо на всяко лёто, кумирослуженнымъ обычаенъ сотона призываеть въ градъ сей, и тому, яже жертва, приносится всяка скверна и безаконное, богомерзкое празнование. Еда бо приходить велий празникъ день Рождества Предтечева <sup>4</sup>); и тогда, во святую ту нощъ, нало не весь градъ взиятется и възбёсится, бубны и сопёли, и гуденіенъ струннынъ, в всякнии неподобными играми сотонинскими, плесканіемъ и плясаніемъ, п того ради двинотся и всяка въстанотъ непріязненная угодіа, яко въ поруганіе и въ бесчестіе Рождеству Предтечеву, и въ посибкъ и въ поруганіе и въ коризну дни его; встучитъ бо градъ сей и възгренятъ въ неиъ лодіе си безаконісить и погибелью лютою, злынь прелщенісить предъ Богонъ, стучать бубны и гласъ сопёлій и гудуть струны, женаль же и деваль плосканіе и плясаніе и главанъ ихъ накиваніе, устанъ ихъ непріязненъ кличъ и вопль, всескверненныя пёсня, бёсовская угодія свернахуся, к хребтокъ нъъ вихляніе, и ноганъ ихъ скаканіе и тонтаніе, туже есть нуженъ и отроконъ великое прелщеніе и паденіе, но яко на женское и на

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Костомаровъ, Славянская мнеологія, 71-89.

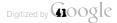
<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Хлъбанковъ, Общество и государство въ домонтольский періодъ, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Песни, собранныя Рибниковымъ, П, 89 и др.; I, 88.

<sup>4)</sup> Язическій праздникъ Кулали, въ честь бога Лада, совивдалъ съ днемъ христіанскаго праздника въ честь Іоанна Предтечи. Digitized by Google

дёвическое шатаніе блудно и възрёніе, тако же и женанъ нужатынъ безаконное оскверненіе, тоже и дёванъ растлёніе» <sup>1</sup>).

Почти то же саное, но въ болёе сильныхъ выраженіяхъ, объ обычаяхъ языческихъ праздниковъ им находимъ и въ Стоглавѣ. Здёсь въ вопросё XXIV говорится: "въ русалье о Ивани дни и въ навечеріе Рождества Христова и Крещенія сходятся нужи п жены и девины на нощное плещевание и безчинный говоръ, на бъсовскія пъсни и плясанія, и на богоперзкія дъла, и бываеть отроконъ осквернение и деванъ растление. Нощъ иниоходитъ, тогда отходять игрецы съ великимъ кричаніемъ, аки бісы не умываются водов, и егда начнуть заутреню, тогда отходять въ доны своя, и падають, аки пертвы оть великаго клохтанія"<sup>2</sup>). Такими же чертами описываеть праздникъ Купала и Густинская лётопись <sup>3</sup>). Обряды, сопровождавшіе похороны Ярила, по всей в'вроятности извёстны всёмъ, такъ какъ праздникъ этотъ совершался въ нёкоторыхъ ивстностяхъ Руси не задолго до нашего времени. Но саное разительное изображение того, до чего доходило вольное обращеніе половъ на языческихъ празднествахъ въ древней Руси, им находниъ у явтописца Переяславля Суздальскаго. Этоть явтописецъ о Раднивчахъ, Вятичахъ и Свверянахъ говоритъ: "а Радиинчи, и Вятичи и Съверяне единъ обычан имяху: начаша же по изл'в и тін ясти нечисто, живуще въ лесехъ, и сранословие и нестыдение, діаволу угожающи, възлюбиша, и предь отцы, и снохами, и материи, и мраци (браци?) не възлюбища, но игрища изжи свлъ и ту слъгахуся рищюще на плясанія, и отъ плясанія познаваху которая жена или двенца до иладыхъ похотеніе инать, и отъ очного взозрѣнія, и отъ обнаженія импца и отъ пръстъ ручныхъ показаніа, и отъ пръстнен даралаганіа на пръсти чюжая, тажъ потонъ цѣдованіа с добзаніенъ и плоти съ сердценъ раждег-



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дополнение въ автамъ историческимъ, 1, 18; П. С. Р. Л. IV, 279. Подобное же описание праздника Купали находится въ Учительномъ послания Осодосія, архіепископа Новгородскаго, въ Псковъ. См. рук. Сборникъ Новгородской Софийской библ. № 1480, л. 104 на обор. но 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стогдавъ. Лондонъ. 1861 г. 104; ср. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) [I. C. P. J. II, 257.

Христ. Чтен. № 5-6. 1880 г.

шися слагахуся, иныхъ ноимающе, а другихъ, поругавше, ийтаху на насмѣание до смерти"<sup>1</sup>). Нельзя думать, что всё, представленныя нами свидѣтельства о языческихъ празднествахъ нашихъ предковъ вышли изъ-подъ пера асветовъ съ тенденціозною цѣлію унизить язычество предъ христіанствомъ, представивъ язычество въ самомъ безобразномъ свѣтѣ. На справедливость представленныхъ свидѣтельствъ можетъ указывать то обстоятельство, что пѣсни, которыя поютъ весною, когда у нашихъ предковъ язычниковъ начинались празднества въ честь Лада, по вечерамъ наши поселяне, часто дышать необыкновеннымъ сладострастиемъ<sup>2</sup>).

Такое свойство языческихъ праздниковъ нийло чрезвычайно вакное значение и въ дѣлѣ брачныхъ союзовъ и въ семейной жизни вообще у русскихъ славянъ-язычниковъ. Праздники, какъ автъ выражения почитания божества, служили обычныпъ, такъ сказать воспитательнымъ средствомъ народныхъ понятій. Но праздники эти, полная эмблема чувственности, къ этимъ же понятиямъ приводни и народъ, который конечно, при такихъ понятияхъ, ничего другаго не могъ видѣть въ бракѣ, кромѣ чувственныхъ наслаждений и акта чадородія <sup>в</sup>). Непрерывно продолжаясь изъ года въ годъ, праздники эти не могли не вліять вредно на прочность брачныхъ, семейныхъ союзовъ, на благополучіе семейной жизни.

Вийстй съ христіанствоиъ въ наиъ приносятся изъ Византіи совершенно другаго рода взгляды и понятія о брачной семейной жизни. Христіанство не только настанваетъ на единоженствѣ, которое не получило у нашихъ предвовъ язычниковъ силы закона, по и привноситъ въ брачный союзъ, въ брачныя отношенія мущини и женщины нравственное начало. Величайшая и неоспоримая услуга, оказанная христіанствоиъ русскому обществу, заключалась уже въ томъ, что чувственность, чувственное начало, составлявшія положи-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Лётописецъ Переяславля Суздальскаго, 4. Изд. Оболенскимъ въ Временвикѣ Император. Московскаго общества исторіи и древностей, кн. IX, 1851 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Костонаровъ, Славянская Мисслогія, 82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О взглядахъ древне-русскаго язическаго общества на брачныя отношенія, накъ по препмуществу чувственныя, вийшнія, подробяйе он. у Якушкина «Обичное право». Ярославьь 1875 г. Вип. I, V—XI.

тельную и освященную релягіею сторону брака, брачной жизни у славяно-русскихъ язычныковъ, подъ вліяніемъ христіанства въ сознаніи охристіанизованнаго русскаго общества стали считаться отрицательною стороною, оскверняющею человѣка, служащею помѣхою къ спасенію. Въ этовъ презрѣніи и осужденіи чувственнаго элеиента въ бракѣ сходились всѣ части русскаго охристіанизованнаго общества: и та большая часть русскаго общества, котороя унижала бракъ предъ безбрачіемъ, и то меньшинство, которое признавало за браковъ симслъ и вначеніе христіанскаго таинства, одинаково осущдали чувственный элементъ въ бракѣ.

Но этикь не ограничивалось благотворное значение христіанства по отношению къ брачнымъ союзамъ нашихъ предвовъ. Не можетъ быть никакого сомнёнія въ томъ, что бракъ, со времени введенія въ Россия християнства, ставший понинаться и разснатриваться съ византійской точки зренія, какъ придическій актъ, какъ брачное соглашение нежду родителями брачущихся лицъ, при чемъ было въ обнува приданов за женой и обезпечение нужа со стороны его родителей, повліяль необыкновенно сильно в благотворно на прочность брачныхъ союзовъ, на постоянство отношеній другъ къ другу лицъ брачущихся. Совершенный въ симслё христіанскаго таниства, съ соблюденіенъ всёхъ церковно-обрядовнять и юридически-гражданскихъ формъ и установленій, брачный союзъ и разрёшеннымъ, расторгнутымъ могъ быть только при извёстныхъ исключительныхъ случаяхъ и съ соблюденіемъ извъстныхъ законныхъ формальностей. Законы или "главизны о совъщание обручения, и о брацёхъ и о иныхъ различныхъ винахъ Леона царя премудраго и Константина", отправляясь изъ свангельской точки зрвнія на бракъ 1), по которой разводъ считается дозвелительнымъ и возможнымъ въ томъ исключительномъ случай, когда отврывается невърность одного изъ супруговъ <sup>2</sup>), опредѣляють: "распущается мужъ отъ жены сея ради вины: аще жена его блудъ сотворить и аще инслити начнеть какимъ либо образомъ, на животъ его, или свёдущи мыслящія инёхъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Mate. XIX, 9; V, 82 H gp.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Коричая княга (печатная), 501 я. на обор. н 502.

на нь, не возвёстить сиу. Такоже разлучается и жена отъ нужа сся ради вины: аще нужъ не возножеть за три лъта отъ времени брачнаго совокупленія, къ своей принёситися женё: аще поныслить какенъ лебо образовъ на жевотъ ся, или свёдый ненихъ понышляющихъ на ню, и не возвёстить ей и аще вреденъ есть (т. е. боденъ неизлечниою или заразительною болѣзнію); безъ вины же таковыя, се сказаемыя, въ брацъ сущихъ невозможно разлучати по писанному: яже Богъ совокупи, человѣкъ да не разлучаетъ" <sup>1</sup>). Въ церковномъ уставѣ Владнијра<sup>2</sup>), въ гранотѣ Новгородскаго князя Всеволода Новгородскому владника, или Софійскому собору<sup>3</sup>), въ уставной гранотъ Споленскаго князя Ростислава Мстиславича, данной епископіи Сколенской <sup>4</sup>), въ числё церковныхъ судовъ вли статей, касающихся семейной жизни, упоминаются "роспуски" т. е. разводъ нежду нуженъ и женой, но при этомъ не указываются точно и определенно законныя причины въ разводу, какъ это делается въ греческомъ номоканонъ. Нужно думать, что со времени введенія въ Россію христіанства законными причинами развода у насъ считались тв же самыя причины, какія указывались и въ греческомъ номоканонѣ; молчаніе же объ этомъ нашего перваго церковнаго устава и уставныхъ грамотъ совершенно естественно объясняется спеціальною цёлію и задачею устава и уставнихъ граноть опредёлить только вругь и границы церковнаго суда; при ченъ руководященъ кодексонъ при рътение дълъ въ границахъ, указанныхъ церковнымъ уставомъ Владнијра и уставными гранотами Всеволода и Ростислава, все-таки оставался греческій ноноканонъ. Впослёдствія времени, когда начала складываться болёе самостоятельно русская жизнь, и въ нашъ русскій церковный уставь Ярослава, вменно въ пространную редакцію этого устава вошло изъ греческаго номоканона подробное и точное исчисление причинъ или

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Корычая 502 л. Срав. Закона градскаго, гр. П, гл. 49, л. 426-430.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Дополнение въ акт. истор. 1, 1; П. С. Р. Л. VJ, 82-84, Макарий, История русской церкви, 1,2<sup>2</sup>2, 283, 285.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, П. 381.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дополнение кълктамъ истор. 1, 7. Срав. «Вылись изъ государевой грамоти къ великому килато Васелию Ивановичу о сочтания втораго брака» въ Чтевияхъ общества истории и древностей, 1847, № VIII, 2-3.

"вниъ", по которынъ нужъ инѣлъ право и ногъ развестись съ своею женою. Вины эти слёдующія:

«Первая вина—Аще услышить жона оть иныхь людей, что дудають на царя или князя, а она мужу своему не скажеть, а опослё объяснится: разлучити<sup>1</sup>). Вторая вина—Аще застанеть мужъ свою жену съ прелюбодѣенъ, или како учити на нее исправу съ добрыми послукы: разлучити<sup>2</sup>). Аще думаетъ жена на своего мужа или зеліемъ или иными людьми, или пакь иметь вёдать, что хотятъ мужа ея убити, а она мужу своему не скажеть, и опослё объясниться: разлучить<sup>3</sup>). Третья вина—Аще жона безъ своего мужа иметь ходити, или пити, или ясти, а опричь своего дому иметь снати, а нотомъ объяснится: разлучити<sup>4</sup>). Четвертая вина—Аще иметь жона ходити по игрищемъ или въ дин, или въ нощи, а мужъ иметь усчовати, а она не послущаеть: разлучити<sup>5</sup>). Цятая вина—Аще ведеть жона мужа своего покрасти клеть или товары, или сама покрадеть, да инымъ

<sup>4</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, II, прим'я. на стр. 380. Эта статья церковнаго устава Ярослава заимствована изъ отділа греческаго номоканона, изв'ястнаго подъ заглавіемъ «Закона градскаго», гдё она читается слёдующимъ образомъ: «аще на царство совёщевающихъ нёкихъ, увёдовши жена, и своему мужу не пов'ясть, наи аще мужъ сіе отъ жени своея слышавъ умолчитъ, подобаетъ женё кіниъ любо образомъ возв'ястити цареви, якоже мужеви ся отъ того дне не имёти изв'ята никоего же о разлученін брака». Коричая книга (печатная) гл. 49, гр. П, 5, л. 427 на обор.

<sup>9</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, П. 380. Эта статья по всей вёроятности также заимствована изъ «Закона градскаго», гдё она читается слёдующимъ образомъ: «аще о прелюбодёлнія мужъ минтся мощи жену свою обличнити, то подобаетъ мужеви прежде написать жену, и прелюбы сотворшаго съ нею, и аще таковое оклеветаніе явится истино, —тогда разлученію бывшу». Коричая книга, глава 49, гр. II, 6, л. 427 на обор.

<sup>3</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, П, 380. Эта статья почти буквально заимствована изъ «Закона Градскаго», гдё она читается такихъ образомъ: «аще книть любо образомъ, или зеліемт, или ниёмъ чимъ жена на животъ мужа своего совъщаеть, или ниёхъ сіе творящихъ свёдущи, мужу своему не явить». Коричая книга гл. 49, гр. П, 6, л. 428.

<sup>4</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, П, 380. Эга статья также заниствовава наз «Закона градскаго», гдё она разбита на дей статьи, котория формулировани слёдующих образонь: «аще мужеви ся (жены) не хотящу, со вийшними мужи ність, и мистся съ ними въ бани... Аще не хотящу мужеви ся, вий дому своего нощь преснать, токмо аще прилучится у родителей своихъ»... Корич. книга, гл. 49, гр. П, 7, л. 428.

<sup>5</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, П, 380. И эта статья также заниствована ввь «Закона Градскаго», гдй она читается слёдующимъ образомъ. «Аще на конное уристаніе, или на козорищя, или на ловы изидетъ, якоже се позоры дъющи, невъдущу, или возбраняющу мужевк»... Коричая книга, гл. 49, гр. П, 10, л. 428. подасть, или иметь в'йдати, што хотять цёрковь нокрасти, а она нужу своему не скажеть: разлучити <sup>1</sup>).

Во всёхъ другихъ случанхъ, понино указанныхъ, разводъ нужа съ женою считался недозволительнымъ, незаконнымъ и подвергался наказанію со стороны церкви, хотя это наказаніе и не было изъ особенно сильныхъ сравнительно съ другими церковными же наказаніями <sup>2</sup>).

Указанныя статьи пространной редакцій церковнаго устава Ярослава, исчисляющія пать случаевъ, при которних разводи нужа съ женою признавались законными со стороны цоркви, представляють ту особенность сравнительно съ греческимъ намоканономъ, отвуда онв почти всв заниствованы, что въ нихъ женщина въ дёлахъ, касающихся разводовъ, не уравнена съ мужчиною. Всё пать статей устава Ярослава, довольно подробно и точно опредёлля причины, которыя оправдывають и узаконяють разводъ для нужа, не делають того же санаго по отношению въ жене, не уравнявають сс, вопреки греческому нонованену<sup>3</sup>), въ правахъ, касалшихся развода съ нуженъ. Слёдовательно съ введеніемъ въ Россію христіанства и со времени начавшейся на Руси переработки византійскаго, греческаго номоканона на русскій ладъ, злоунотребленія со стороны мужа въ дълъ брачныхъ союзовъ вообще я въ ивлё брачныхъ разводовъ въ частности не ногли прекратиться совершенно по причинъ неполноты узаконеній въ нашей церкви

- 634 -

<sup>\*)</sup> Макарій Исторія рус. церхки, II, 380. Соотвітствующей этой послідней статьй церковнаго устава Ярослава въ «Законі Градскомь» ніть статьи, и она но всей віроятности иміеть самородное, русское происхожденіе.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Церковный уставъ Ярослава говорить: «аще пустить, бояринь великь мону бевъ вини: за соромъ ей пать гривенъ злата, а митронолиту пать гривенъ злата, а нарочитихъ людей-три рубли, а интрополиту три рубли, а простой чалиинтиадцать гривенъ, а интрополиту-платнадцать гривенъ. Манарій, Исторія рус. церкви, II, 877. Срав. на стр. 878 статью о разводахъ между муженъ и женою но взанимему согласію.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ коричей книгъ, и именно въ «Законъ Градсконъ», указание случаевъ, но которниъ жена нивла полное право и основание развестись съ своимъ Муженъ, идутъ въ слёдъ за указаниенъ случаевъ для законнаго развода но отноисеню въ мужу. Случан эти, узаконяюще разводъ по отношению къ женъ, тѣ же самие, что и по отношению въ мужу. См. Коричая княга, гл. 49, кр. II, 11-17, л. 428 на обор. по 430 на обор.

относительно брачныхъ разводовъ: мужъ, и при действія на русской почвё христіанскихъ церковныхъ узаконеній, при извёстныхъ условіяхъ ногъ, считаясь совершенно правынъ съ юридической стороны, покинуть свою жену, но этого не могла сдёлать жена при твхъ же саныхъ условіяхъ. Церковный уставъ Ярослава, допуская разводъ нужа съ женою, если жена будеть обличена въ невърности своену нужу, относительно невёрности нужа женё глухо заивчаеть: "аще нужь оть жени блядеть, интрополнту у внив" 1). Но нельва отрицать того, что и подобное, более или менее точное опредёление случаевъ, при которыхъ только и могли считаться законными съ церковно-юридической точки зрения разводы нужа съ женою, подобное разграничение разводовъ на законные и незаконные, признание факта невърности мужа за противозаконный постуновъ съ его стороны должны были, въ связи съ евангельскимъ ученісиъ о таниствѣ брака, о крѣпости и неразрывности брачнаго союза, необыкновенно сильно в благотворно повліять на прочность брачнаго, сенейнаго союза въ русскоиъ обществе. Подобными указапіяни, болёе или менёе опредёленными, уничтожался безпричинный произволь, который, за отсутствіень нравственнаго начала вь брачновъ союзъ, возноженъ бнаъ у славано-русскихъ язнчниковъ въ дълъ разводовъ нужа съ женою, а на иъсто произвола водворались съ вившией, придической стороны устойчивость, порядокъ и правильность въ деле брачныхъ сопозовъ и въ семейной жизни. Приданое же, утвержденное тёми же греко-римскими, византійскими узаконеніями и сдёлавшееся со времени введенія въ Россію христіанства у насъ обычнымъ деломъ при брачныхъ союзахъ, сообщнао еще большую ровность, крёпость отношеніямъ нежду нуженъ и женой съ внёшней, юридической стороны. Какъ ножно судить по описанию свадьбы Верхуславы Всеволодовны съ Ростиславоить Рюриковиченъ, приданое у насъ, со времени христіанства, стало понниаться и сколько иначе, чёнь во времена языческія. Если приданое, которое давалось во время языческаго состоянія Руся за нев'естой ся родителями 2), уже отчасти могло обезпечи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, II, 877.

ЭП.С.Р.Л.І, 6.

вать жену въ дом'в мужа, то еще болёе могли обезнечить жену, способствовать прочности ся положенія въ дом'в мужа дары изъ недвижимаго имущества, которые, со времени введенія въ Россію христіанства и по образцу византійскихъ обычаевъ и узаконеній, стали употребляться въ той части русскаго общества, которая больше всего подверглась вліянію христіанства и греческаго номоканона. При описаніи свадьби Верхуславы и Ростислава, лётописецъ заивчаетъ про Рюрика, отца Ростислава: "Сносё же своей (Верхуславё) далъ многи дары и городъ Брягинъ" <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ съ введеніемъ въ Россію христіанства и витьств съ нимъ византійскихъ узаконеній вообще и греческаго номоканона въ частности брачныя союзы и сенейная жизнь той части русскаго общества, которая испытала на себт вліяніе и дтяствіе христіанства и греческаго номоканона, получили нъкоторую законосообразность, стройность, опредъленность, устойчивость съ витыней юридической стороны.

Съ другой стороны византійская, гражданская, юридическая точка зрвнія на бракъ, какъ на брачное сов'ящаніе, договоръ родителей брачущихся лицъ, ставшая обычною въ Россія со вреиени введенія христіанства, дала, какъ ны уже видёли, въ вонечномъ своемъ выводъ у насъ обычай браковъ нежду налолътними. И строго говоря, такого рода браки между налолётними, вошедшіе, подъ вліяніемъ греческаго номованона, вийств съ христіанствомъ въ обычай въ средѣ особенно висшаго класса русскаго общества, представляли собою аноналію. Такого рода дётн-супруги и послё вступленія въ брачный союзь оставались тёми же дётьми, какими были и до вступленія въ этоть союзь. Всв ихъ отношенія исчерпывались отношеніями въ родителямъ или старшимъ членаиъ той семьи, въ которой они жили но вступления въ брачный союзъ, а о другихъ отношеніяхъ, именно: объ отношеніяхъ другъ къ другу, какъ супруговъ, они конечно не знали и не могли знать. Но и возрастные, совершеннолѣтніе супруги, какъ ножно заключать по обычнымъ въ то время способанъ заключенія брач-

<sup>4)</sup> Taks ze, II, 186.

ныхъ союзовъ, до санаго выхода своего изъ-подъ родительской онеки, до жизни совершенно независимой, самостоятельной, какъ и дёти-супруги, въ своихъ отношеніяхъ другь въ другу были подавлены прежде всего отношеніями къ родителямъ или старшимъ членамъ той семьи, гдё жили. Поэтому о взаниныхъ отношеніяхъ супруговъ, вступившихъ въ брачный союзъ подъ сильнымъ вліянісять и дійствісять византійскаго, гражданско-придическаго взгляда на бракъ, о качестве и достоинстве этихъ отношений им ноженъ судить по отношеніянь, проявлявшинся уже въ то время, вогда эти супруги вступали въ пезависниую, саностоятельную жизнь, какъ главы, старшіе члены своей семьн. А въ это-то именно время и обнаруживалась во всей своей силь слабая сторона тогдашнихъ брачныхъ союзовъ. Заключаемие не по внутреннимъ иотивамъ санихъ брачущихся лицъ, заключаемые между лицами, иногда совершенно незнавшими другь друга до брака, заключаемые пошнио согласія и воли и даже, какъ ножно судить по "Сказанію о святыхъ Ворисѣ и Глѣбѣ", иногда вопреки волѣ брачущихся лицъ 1), браки такого рода, хотя и совершались съ соблюдениемъ церковныхъ обрядовъ, не инъли въ себъ, какъ и слъдовало ожидать, прочныхъ правственныхъ основъ, необходимыхъ для счастія сещейной жизни. Отъ этого и неръдки бывали такіе случан, что супруги, связанные другъ съ другомъ при такихъ условіяхъ брачныхъ союзовъ болёе внёшниме, чёмъ внутренниме нравственными узами, не находя во взаниной брачной жизни удовлетворенія свониъ высшинъ, духовнынъ, нравственнынъ потребностямъ, добровольно оставляли другъ друга, расходились. Извѣстіе о такомъ случав добровольнаго разлученія нежду нужень и женою, который, должно быть, представлялся въ то время довольно обывновеннымъ явленіенъ, какъ объ этонъ ножно заключать изъ спокойнаго тона лѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ «Свазаніяхъ о святихъ Борисй и Глібі» о Борисй говорится: «Благовърный же князь (Владиміръ) видя блаженнаго Бориса, преспізика верстою (возрастоиъ), въсхоті бракъ сотворити ему. Блаженный же худі рачащі о токъ, но умоленъ бивъ отъ болръ, да не ослушается отца, сотвори воло отчу. Се же блаженный сътвори не похоти ради тілесния, не буди то, но закона ради цесарьскаго и послушанія ради отца». Сказаніе о св. Борисй и Глібі, изданіе Срезневскаго, 9 стояб.

тописца, передающаго самое извёстіе, им встрёчаенъ подъ 1228 годонъ: "Тто же лёта", говорнть лётописець, "Святеславь отнусти княгиние свою по свёту, всхотёвши ей въ понастырь, и дасть ей надёловъ иногъ <sup>1</sup>), отнде отъ неге до Ворнша дни, иде въ Муронъ въ братън и нострижеся" <sup>2</sup>). Удаленіе княгини изъ иредёловъ княжества своего нужа во владёнія братьевъ своихъ даеть еснованіе предположенію, что желаніе поступить въ понастырь и принять ионанество возникло у княгини подъ сильнымъ вліяніенъ сенейнаго разлада съ иуженъ, или по крайней ибрё подъ вліяніевъ неудовлетворенности тёхъ виснихъ правственныхъ потребностей, какія должни даваться брачною жизнію.

Но гораздо чаще бывали другіе случан, составлявшіе естественное и печальное слёдствіе совершенія брачныхъ совзовъ, по синслу греческаго номоканова, какъ брачныхъ совзицаній, брачныхъ договоровъ родителей брачущихся лицъ. Случан эти касаются обларуженія непрочности въ отношеніяхъ супруговъ другъ къ другу п показываютъ самую незначительную степень присутствія, а иногда даже и полное отсутствіе въ этихъ отношеніяхъ высликтъ нравственныхъ началъ. О знаменитовъ сынъ знаменитъйшаго древнерусскаго князя Владнира Мономаха, Мстиславъ, Татищевъ нередаетъ слёдующее извёстіе, характеривующее и личность самого келзи, и его время.

"Единою на вечеръ", нишетъ Татищевъ, "бесёдуя Мстиснавъ съ вельножи свонии и былъ веселъ, тогда единъ отъ его эвнутъ приступя ену сказалъ тихо: "Княже, се ты ходя земли чужія воюешь, и непріятелей всюду побёждаешь, когда же въ дояъ, то или о расправё государства въ судё трудишися, а иногда съ пріятели твонии веселяся время препровождаеши, но не вёдаешь, что у княгини твоей дёляется: Прохоръ бо Васильевить часто съ княгинею на единё бываетъ, естьли нынё пойдешь, то ио-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ этомъ одарения мужемъ жени, когда послёдняя, съ согласія мужа, незаявляла желаніе ноступить въ монастирь, нельзя не видёть въ нёкоторомъ симсят вліянія греческаго номоканона, которий между статьями «Градскаго Занона» нийлъ слёдующую статью: «Аще обручени, но вданія валога обрученіе, миниеское житіе возлюбить, возметь иже даль, аще ли же обручница еже пріять залогь обрученію, токмо дасть и ненудима есть сугубо отдасть». Коричая (руг.) княга Новг. Соф. библ. ХІУ в., № 1176, л. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) II. C. P. J. 1, 191.

жень самъ увидёть, "яко правду ваяъ доношу". Мстиславъ выслушавъ усяёхнулся сказаль: рабе, но помнящия ли, какъ княгиня Кристина всян вельни любила, и мы жили въ совершенной любен, и котя я тогда какъ иолодой человёкъ не скупо чужнъъ женъ посёщалъ, и она вёдая то нинало не оскорблялась, и тёхъ женъ любовно принимала, показуя имъ яко бы инчего не знала и тёкъ наиболёе меня къ своей любен и почтенію привлекала, нынё я состарёлся и многіе труды и попеченіе о государствё уже инё о токъ дунать не позволяють, а княгиня, какъ человёкъ мелодой, хочетъ веселиться, и можетъ притонъ учинить что и ненристойное, миё устеречь уже неудобно, но довольно того, когда никто о токъ не вёдаеть, и не говорять, для того и тебё лучше полчать, если не хочешь безумнылъ быть и впредь инкому о токъ не говори, чтобъ княгиня не увёдала и тебя . не погубила" 1).

Тавіе и подобные ниъ случан обнаруженія непрочности въ брачныхъ союзахъ, объяснивне изъ слабаго дъйствія на русской почвё чисто христіанскихъ понятій о бракъ, какъ таниствъ и болёе сильнаго д'вйствія византійскихъ, гражданскихъ, внёшнихъ понятій о бракв, какъ брачномъ соввщания родителей лицъ вступившихъ въ брачный союзъ, были обычнымъ явленіемъ въ тогдашнемъ русскомъ обществь. Обычности этихъ явленій весьма много помогалъ самый характеръ жизни и понятій тогдашняго русскаго общества, стоявшаго такъ сказать на распутьи между язычествомъ и христіанствомъ и болье способнаго къ воспринятию и осуществлению на дель такихъ понатій о бракв, которыя не стояли въ разкой противоположности съ его прежними представленіями объ этомъ предметѣ. Насволько были обычны въ тогдашнемъ русскомъ обществъ случан обнаруженія легкости пониманія брачныхъ союзовъ, ихъ непрочности, кожно заключать изъ того, что эти случан извёстны были и древникъ нашимъ летописцанъ<sup>2</sup>), и митрополиту Іоанну, писавшену церковныя правила <sup>3</sup>), и составителю церковнаго устава Ярослава 4). Русская же Правда временъ Владиміра Мономаха, признавая за историческій факть подобное обнаруженіе легкости отно-

) П. С. Р. Л. П, 106.

4) Tans me, 878.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Татищевъ, Исторія россійская, II, 242.

<sup>\*)</sup> Макарій, Исторія русской церкви, II, 373.

шеній въ дёлё брачныхъ союзовъ, признаетъ даже дётей, прижитыхъ кёмъ бы то ни было не отъ жены, а отъ рабыни, за завонныхъ дётей, не имёвшихъ только права, по смерти отца, на полученіе части изъ его родоваго наслёдства <sup>1</sup>).

Укоренившаяся въ русскоять обществъ, со времени введенія въ Россию христіанства, греко-ринская точка зрвнія на бракъ, какъ на юридическій договоръ нежду родителями и родственниками лицъ, вступающихъ въ брачный союзъ, отразилась въ Россіи и другою неблагопріятною стороною. Разсматривавшійся и понимавшійся съ этой точки зрвнія брачный союзь сейчась же могь быть и нарушенъ, какъ скоро нарушилось согласіе нужа съ дононъ родныхъ своей жены. И, действительно, известия о нарушения въ подобныхъ случаяхъ брачныхъ союзовъ вы встречаевъ у нашихъ летописцевъ. У Татищева подъ 1117 годомъ есть извъстіе о топъ, что Ярославъ Святославичъ, приготовляясь въ разрыву и войнъ съ Владиніровъ Моножаховъ, наявренъ былъ развестись съ своею женою, внучкой Мономаха, что дъйствительно и сдълалъ<sup>2</sup>). Подъ 1196 годожъ въ лётописи Нестора, какъ и у другихъ лётописцевъ, им встръчаенъ подобное же извъстіе: Ронанъ Мстиславичъ Волынскій, нам'треваясь начать войну съ Рюрикомъ Ростиславичень, дуналь отпустить оть себя жену свою, дочь Рюрика. "Ронанко поча трцати дчерь Рюрикову, хотяшеть ю постричи" <sup>3</sup>).

Такимъ образомъ бракъ, ставшій, со времени введенія христіанства въ Россію, опредѣляться у насъ по смыслу греческаго номоканона и пониматься, какъ брачный юридическій договоръ, не заключалъ въ себѣ основъ для прочной нравственной, духовпой связи въ отношеніяхъ между супругами.

Тёмъ иеньше иожно было ожидать, какъ это и было на саионъ дёлё, для правственныхъ и въ собственнонъ симслё духовныхъ отношеній иежду иуженъ и женою, для внутренняго доволь-

4

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Русская Правде, издан. Калачевник. Москва 1846 г., 17, 38, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Татащевъ, Исторія россійская, П, 219; срав. 221.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) П. С. Р. Л. I, 174; Татищевъ, Исторія рос. Ш, 825—26; Никоновская літоп. II, 267.

ства и счастія сенейной жизни, для полнаго единенія супруговъ оть браковь, понинавшихся съ аскотической точки зрёнія, которою женщина низводилась на степень источника соблазна въ мірв, на степень существа здаго во всвхъ отношеніяхъ. "Не дай женв душа своя" 1), предостерегала мужа, со словъ книги Премудрости Інсуса, сына Сирахова, "Пчела"<sup>2</sup>); "отъ жены своея хранися, еже возложити ей что творя"<sup>3</sup>), предостерегала тоже "Пчела". "Лутши есть въ сутлё лодія Вадити, нежели женё тайны своея пов'ядати" 4), пропов'ядываль всл'ядь за "Пчелою" Данінль Заточникъ. Такого рода пораль, проповъдывавшая отрицаніе присутствія высшихъ духовныхъ элементовъ, уничтожавшая возножность всякой задушевности въ отношеніяхъ нежду нуженъ и женою, оставлявшая для жены только внёшнее значеніе для нужа н въ донв нужа, уже заключала въ себв очень сильные задатки въ полному отдалению жены отъ мужа, правственному и даже естественному. Это отдаление выразилось въ последстви времени въ факть затворничества женщинь. Въ санонъ дъль: если жена разспатривалась и понималась, какъ существо злое, какъ источникъ всякаго соблазна, какъ существо ненадежное, невърное, непостоянное и т. под., то прекращение всякой нравственной связи съ нею, прекращение сердечной къ ней привазанности и вообще всвхъ близкихъ отношеній, съ сохраненіемъ отношеній естественныхъ, было санынь естественнымъ и неизбълнымъ выводомъ изъ такого рода взглядовъ на женщину. Восточное же представление о существе женсвой личности, какъ о низкомъ физически и нечистомъ, конечно должно было еще больше повліять на отрицаніе и уничтоженіе внутренной, духовной, сердечной, нравственной связи нежду супру-FANN.

Но вакъ бы ни было велико и сильно вліяніе и дъйствіе пе-

<sup>4)</sup> Кинга Пчела издана Безсонскимъ, XXXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ книгъ Премудрости Інсусэ, сына Сирахова, эти слова читаются слѣдующимъ образомъ: «не дяждь женъ души твоея». См. гл. IX, ст. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Квига Пчела, XXXIII.

<sup>4)</sup> Извістія Императорской Академія Наукь по отділенію рус каго языка и сдовесности за 1861—1863, Х т., столб. 271; Памятники россійской словесности XII в., 238; Сахаровь, Сказанія рус. варода, І, IV, 44.

ренесенныхъ вижсте съ христіанствоиъ изъ Византіи понятій о бракв и взглядовь на существо женской личности въ руссконъ обществё, тёмъ не менёе вы не инёенъ права утверждать того, что полная правственияя, духовная рознь, полное уничтожение и отсутствіе внутренней, нравственной солидарности нежду супругаии, полное и вившнее удаление женъ отъ нужей начали проявлаться и стали обычными въ той части русскаго общества, которая испытала на себе сильное вліяніе христіанства, сряду же послѣ введенія въ Россію христіанства. Древніе русскіе лѣто писци отибчають такіе факты, изъ которыхъ кожно заключать, что сенейная жизнь, отношенія супруговъ другь въ другу въ руссконъ обществе въ періодъ до-татарскаго ига не инвли того изолированнаго, замкнутаго въ тёсной сферё, характера, съ какинъ они являются послё татарсваго ига. Подъ 1091 г. им встрёчаемъ у лътописца замъчательное извъстіе, указывающее на существованіе въ тогдашнемъ русскомъ обществъ нежду супругами отношений, чисто духовныхъ, правственныхъ, близкихъ въ идеалу, заповъдуемому христіанствомъ, —отношеній, опредбляемыхъ истиннымъ поннияніемъ симсла христіанскаго таннства брака. "Единою", говорить лётописець, "пришедшю въ донъ Яневъ въ Яневи и въ подружыю его Марыя Өеодосій (Печерскій); бі бо любя я, занеже живяста по заповѣди Господни и въ любви нежи собою пребываста" 1). Изъ представленнаго уже нами свидътельства, характеризующаго отношенія Мстислава Владиніровича къ его супругі и супруги къ Мстиславу <sup>2</sup>), кожно также заключеть, что семейныя отношенія въ русскомъ обществъ первыхъ временъ по введенія въ Рессію христіанства, хотя и не могли назваться образцовыми въ христіанскомъ симслё, не отличаясь надлежащею прочностію, постоянствомъ, но не были и совершенно чужды теплоты и сердечности. На возможность присутствія этого послёдняго элемента въ отношеніять нежду супругами того времени указываеть отчасти и свидвтельство объ обстоятельствъ, сопровождавшенъ происхождение перваго рус-

<sup>2</sup> Татищевъ, II, 242.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) П. С. Р. Л. I, 91.

скаго церковнаго устава. Происхождение нашего церковнаго устава Владнијра въ саноиъ же уставѣ описывается слёдующимъ образонъ: "и сгадавъ азъ", говоритъ Владнијръ, "с своею княтичью Аннопо... даль есть святой Вогородицы" 1). Такниъ образонъ полное духовное, нравственное разъединение между супругами, заключенность каждаго изъ супруговъ въ своей личной сферь не были еще всеобщини въ русскоиъ охристіанизованномъ обществѣ въ періодъ дотатарскаго ига. То-же самое должно свазать и относительно вившияго разъединенія между супругами, вившияго отдівленія женъ отъ сообщества мужей, выразнышагося въ послёдствін времени въ фактъ затворничества женщинъ. Въ лътописи им находниъ извъстія, которыя когуть служить пранынъ опроверженіенъ того вивнія, будто бы полное вившнее обособленіе, затворничество женщинъ начали обнаруживаться и сдълались на Руси обычныть явленіенть сряду же по введенія въ Россію христіанства. Подъ 1143 г. въ лътописи ин читаемъ: "того лъта Изяславъ отда дчерь свою Полотьску за Борисовича за Роговольда; и Всеволодъ князь Кіевскій прінде, и съ женою и съ всини бояры на сватьбу" 2). Подъ 1187 г. въ той же лётописи читаемъ: "того же лъта, съ велико дня, посла князь Рюрикъ Глеба князя ширина своего съ женою, Славна тисяцияго съ женою, Чюрыну съ женою, иным многи бояре съ женами, къ Юрьевичу въ великому Всеволоду, въ Суждаль, по Верхуславу за Рьстислава" 3). О Юріњ Долгоруковъ Татищевъ передалъ известіе, что онъ "иногихъ женъ подданныхъ своихъ часто посъщалъ, и съ ними болёв, нежели съ княтинею, веселелся; ночи сквозь на скомонѣхъ проигрывая и пія препроводняъ... Между всёми полюбовницами жена тысепкаго Суз-

- <sup>3</sup>) II. C. P. J. II, 19.
- <sup>а</sup>) П. С. Р. Л. П, 136.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, І, 281—82; Донозненіе въ актамъ историческимъ І, 1. Въ списка общирной редакціи этого устава, помёщенномъ въ «Исторія русской церкви» Макарія подъ № III, на стр. 284—86 л., П. С. Р. Л. VI, 82—84, вътъ упоминалія о совѣтѣ Владнміра съ женою предъ написаніемъ устава, а упоминается о совѣтѣ Владнміра съ своими только смновьями. См. Макарій, Исторія русской церкви І, 284. Ср. замѣчательное извѣстіе Татищева подъ 1180 г. о войнѣ Святослава съ Давидомъ Ростиславичемъ, III, 236.

дальскаго Кучка наиболёе имъ владёла, и онъ все по ся хотёнію дёлалъ" <sup>1</sup>). Такія свидётельства объ обычныхъ случаяхъ присутствія женъ на празднествахъ и пирахъ виёстё съ мужьями рёшительно говорятъ противъ полнаго внёшняго отдаленія женъ отъ мужей въ охристіанизованномъ русскомъ обществё до татарскаго ига. Въ церковномъ же Правилё митрополита Іоанна есть нряимя указанія на существованіе вполнѣ открытаго положенія женщинъ въ русскомъ обществё его времени и на то, что ихъ поло-

женіе было даже слишкомъ свободно и потому дѣйствовало вредно на нравственность тогдашняго общества. Двадцать пятое правило Іоанна говорить: "о еж во пирѣх пити, цѣлующее (с?) со женана без смотрѣніа мнихом и бѣлцѣм"<sup>2</sup>). Тридцатое правило того же интрополита говорить: "иж въ монастыре часто ниры творят, созывают мужи во купи и жены, во тѣхъ пирех другъ друга пресиѣвают, кто лучшій сотворит пир"<sup>8</sup>).

Представленныя свидётельства дають поводъ и право дунать, что если не во всемъ русскомъ обществё, испытавшемъ на себё вліяніе христіанства, и не всегда, то по временамъ и по мёстамъ женщина, какъ жена, въ періодъ времени отъ введенія въ Россію христіанства и до татарскаго ига, занимала довольно открытое положеніе въ обществё. Съ внёшней стороны она была вполнѣ свободна отъ заключенности, съ внутренней стороны пользовалась нёкоторою взаимностію въ отношеніяхъ къ ней мужа и вообще—не считалась еще въ глазахъ мужа совершенно такъ сказать отреченнымъ созданіемъ. Тёмъ не менёе необходимо приянать за несомнённое то, что указанные нами случан внутренней и внёшней близости супруговъ другъ къ другу и открытаго положенія женщины въ обществё не могутъ быть признаны за полную характеристику общаго склада и направленія понятій семейныхъ и общаго хода брачной, супружеской жизни того времени.

Разсматривая вліяніе христіанства по отношенію въ брачной,



<sup>4)</sup> Татвщева, Исторія россійская, П, 800.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Макарій, Исторія русской церкьи, П, 874.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, 375.

супружеской жизни, им, въ силу исторической справедливости, должим иридти къ тому выводу, что доброму и благотворному вліднію христіанства весьма иного ибшали посторонніе, иривносные, не относящіеся собствение къ духу христіанства элементы и понятія. Эти то именно вибшије, привносные, челов'вческіе въ собственномъ сински злементы и понятія о брачной супружеской жизни, о существ'я женской личнести, прикрывалсь знамененъ христіанскимъ, положния начало подавленію въ мужё близкихъ внутрепинхъ, нравственныхъ, сердечныхъ, задуневныхъ отноненій къ женъ.

## III.

Уже въ языческую пору жизни нашихъ предвовъ глава семьи. отецъ, по отношению во всёмъ остальнымъ членамъ семьи занималъ верховное положение. Въ періодъ язычества, когда русское общество жило жизныю естественною, близкою въ непосредственности, отепъ, существовавшій прежде своихъ дітей, давшій начало, жизнь этниъ послёднимъ, по самымъ естественнымъ причинамъ становился главою. властителенъ по отношению въ своимъ дътянъ. Но при особовъ устройствъ тогдашняго русскаго общества, не низвшаго даже въ своей средѣ особаго жреческаго сословія, эта власть главы семьн-отца получила еще въ нъвоторомъ смыслъ священное религіозное значеніе. При такомъ значенія отца для всёхъ младшихъ членовъ семьи, неудивительно и то, что въ "Домовомъ" наши предки-азычники, какъ дунають нѣкоторые 1), обоготворяли почившій духъ главы семейства. Обоготворенный по смерти глава семья и при своей еще жизни ниблъ въ глазахъ дътей и всвхъ вообще иладшихъ членовъ семьи ивкоторое священное значеніе, выражавшееся особенно ясно въ томъ обстоятельстве, что онъ былъ нъчто посредствующее нежду всёни членани своей семьи и божествоиъ: онъ былъ служитель боговъ, былъ жрецъ, предстатель предъ боганн за всю семью или, какъ выражается песня Saboj, Slavoj,

<sup>4</sup>) Кавелинъ, Сочиненія, ч. IV, 77. Христ. Чтин. № 5-5. 1880 г.

Ludiek, онъ давалъ кориъ боганъ и прославлялъ ихъ <sup>1</sup>). Это послёднее, священис-религіозное значеніе отца, главы семьи, ставило его еще на большую высоту предъ всёми остальными членами семьи.

Визств съ христіанствонъ, частью непосредственно изъ Византін, частью чрезъ южныхъ Славянъ, населявшихъ Болгарію, принесенн были въ Россію священныя ветхозав'ятныя и новозав'ятныя книги, няъ воторыхъ русскіе люди, составлявшіе интеллигенцію тогдашняго общества, сами или чрезъ христіанскихъ проповёдниковъ могли черпать правила и законоположенія для регулированія семейной жизни и сенейныхъ отношеній. Кроив того въ нашихъ Коричнаъ книгахъ, служившихъ со времени введенія въ Россію христіанства главнымъ руководящимъ водевсомъ при распредёленіи остественныхъ и правственныхъ правъ главы семьи — отца въ семьй, съ сямыхъ первыхъ временъ введенія въ Россію христіанства существовала особая статья спеціальныхъ законоположеній относительно семейнаго права подъ заглавіень: "Избраніе отъ закона, Богонь даннаго Израильтяномъ Монссомъ"<sup>2</sup>), составлявшая соровъ пятую главу Коричей книги. Отсюда им инвенъ право заключать, что взгляды и узаконенія ветхозавѣтной церкви на права главы семья, на отношенія отца ко всёмъ остальнымъ членамъ семьи и наоборотъ-непосредственно-ли изъ саныхъ библейскихъ книгъ или чрезъ извлеченія изъ этихъ книгъ — во всякомъ случав были уже известны, со времени введенія въ Россію христіанства, той избранной части русскаго общества, которая испытала на себъ вліяніе и дъйствіе христіанства. На такое, повидимому слишкомъ решитель-

- «Kamo otcik dauase krmie bohom
- Kamo k nie(m) hlasat chodiuase. (88-S9).

Во второмъ мисти говорится объ этомъ подробине:

- Tamo dat pokrm bohouom
- I tamo boho(m) spass(m)

Dat mnostuie obieti

A iim hlasat milieh slow (102 x 103).

См. «Краледворская рукопись» въ двухъ транскрипціяхъ текста Тр. Некрасова. Спб. 1872 г.

<sup>9</sup>) Востоковъ, Описаніе румянцевскаго музеума, 288; сганн. печатную Коричую, гл. 45; Русскія достопамятноств, Ч. II, 221–239. Dighized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О значения отца въ семъ<sup>‡</sup>, какъ жреда предъ богами, въ пѣснѣ Saboj, Slavoj, Ludiek говорится въ двухъ мѣстахъ. Въ первомъ мѣстѣ говорится:

ное заключение уполномочиваеть нась то обстоятельство, что всв древнъйшія русскія церковныя поученія, касаясь вопроса о правахъ и власти отца и объ отношеніяхъ къ нему дётей и иладшихъ членовъ семьи, представляютъ почти буквальную передачу понятій, взглядовъ и узаконеній ветхозавѣтной церкви по этому вопросу. Всв же понятія и узаконенія церкви ветхозав'ятной проникнуты благогов в ины чувствои по отношению въ родителянъ вообще и въ отцамъ въ частности. "Чти отца твоего и натерь твою, да благо ти будеть, и да долголетенъ будеши на земли блазъ, юже Господь Богь даеть тебъ" 1), заповъднвалъ Богь изранльтянать чрезъ Монсея. "Человѣкъ, иже аще зло речетъ отцу своему, или жатери своей, смертію да умреть: отцу своему или жатери своей злё рече, повиненъ будетъ" 2). Заповёдывалъ тотъ же саный Монсей: "Иже біеть отца своего, или натерь свою, смертію да умретъ". "Иже злословить отца своего или матерь свою, смертію да умретъ" <sup>3</sup>), говорилъ Монсей. Въ книгѣ Второзаконія содержится нежду прочимъ слъдующее мъсто, характеризующее взглядъ ветхозавѣтнаго человѣка на власть родителей надъ дѣтьии: "Аще кому будеть сынь непокоривь и грубитель, непослушаяй гласа отца своего и гласа матере своея, и накажуть его, и не послушаеть ихъ, да возмуть его отець его и мати его, да изведуть его предъ старвишины града своего, и предъ врата места своего, и да рекутъ къ нуженъ града своего: сынъ нашъ неповоривъ есть и грубитель, и не слушаеть ричи нашея, сластолюбствуя піянствуеть: и да побіють его мужи града того каменіемь, и да умреть: и измите злое отъ себъ санихъ, да и прочіе слышавше убоятся" 4). Въ частности относительно правъ и власти отца надъ дётьни ветхозавётныя книги проповёдывали слёдующія практиче-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Исход. XX, 12; срав. Второзав. V, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Левятъ XX, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Исхо1ъ XXI, 15.

<sup>4)</sup> Второзак. XXI, 18-22. Это мѣсто съ буквальною точностію вошло въ «Законъ судный людямъ» или «Судебникъ», приписываемый царю Константину. Самый же судебникъ уже въ XIII вѣкѣ помѣщался въ нашихъ Кормчихъ кингахъ. Такова напримѣръ Кормчая Румянцевскаго музеума № 230 (См. Востоковъ, Описаніе Румянцевскаго музеума, 275).

скія наставленія: "Япбяй сина своего, участить ену рани, да возвеселится въ послёдняя своя. Наказуяй сына своего насладится о неиъ, и посредъ знаеныхъ о неиъ похвалится. Угождаяй снич, обяжеть струни его, и о всяконь вонии вознатется утреба его. Конь неукрощенъ свирбиъ биваетъ: и сниъ сановольний продерзъ будеть. Ласкай чадо и устранить тя, играй съ нинъ и опечалить тя. Не сибися съ никъ, да не поболнии о некъ, и напосладокъ стиснеши зубы твоя. Не даждь ему власти въ оности, и не ирезри нев'яд'ния его: сляци вию его въ юности, и сокруни ребра его, дондеже иладъ есть: да некогда ожестввъ не нокорнтиса" 1) и проч. Ученіе ветхозав'єтной церкви въ связи съ греко-ринскимъ византійскимъ законодательствонъ произвело, съ введеніенъ въ Россию христіанства, необыкновенно сильное вліяніе на русское обмество, уже приготовленное въ восиринятир этого вліянія саностоятельнымъ туземнымъ складомъ русскихъ понятій о правахъ и власти отца надъ дётьми, и закрённаю эти права почти исключительно за однить нат родителей, именно за отцомъ-главою семьи. Древнеруссвону вёвовону складу понятій относительно правъ и власти отна какъ нельзя болёе по духу было слёдующее узаконение грекоринскато, византійскаго права: "разрёшается дётищь оть власти спертию отчею, не всегда же. Аще же убо, отецъ есть скончался, беръ натежа дёти самовластии будуть: съ вончавну же ся дёду, не весна внуцы саковластия бывають: подобаеть бо смотрити дёдни смерти; и аще обращется среднее лицо, се же есть сниъ сый подъ властию отчею, внуцы не бывають самовластии; скончавниу бо ся дёду, прилучится имъ быти подъ властию своего отца. Аще же отепь ихъ, или прежде отца своего умре, или битія подъ властію

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Книга премудрости Інсуса сина Сирахова, XXX, 1, 2, 7—13. Наставленія книги Сираха сділались у нась, можно сказать, ходачние въ періодъ послі татарскаго ига. Въ «слове о притче и о наказаніи дітей въ родителянъ», которое находится въ рукописномъ сборникъ XVI в. Новгородской Софійской библіотеки № 1457, л. 190—192, ми находимъ буквальную видержку изъ указаннаго міста книги Сираха касательно отношеній отца въ дітямъ. Глава XVII «Домострол» благовіщенскаго пона Сильвестра, озаглавленная: «како учити діти и страхомъ спасати» есть ничто иное, какъ отчасти буквальное повтореніе, отчасти перифрабъ и распространеніе XXX глави книги Сираха.

его свободися, тогда внущы самовластим бывають" <sup>1</sup>). Отепень правъ и власти отца, со словъ книги Второзаконія, въ греко-римскомъ правѣ, именно въ судебникѣ, приписываемомъ царю Константину и чрезвычайно распространенномъ въ русскомъ обществѣ, епредѣляется сиѣдующимъ образомъ: "Аще кому будетъ сынъ ненокоривъ, губитель, не послушая рѣчи отца своего, и ни матери, и кажиоть, и не нослушаеть: и отечь его изведеть предъ врата градная, и иѣста града того глаголюще: сынъ нашъ ненокоривъ есть и грубитель, не послушая рѣчи нашяхъ, вѣтуя и пьяница, да побнютъ и каженьемъ иужи града того, да умреть, да измуть злое сами отъ себе, да и друзіи узривше-убояться" <sup>2</sup>).

Въ охристіанизованномъ русскомъ обществѣ отеческая власть нолучила прочную нравственную основу, хотя общество продолжало поддерживать и сохранять и древно-русскую язнческую основу отеческой власти, которая выходила изъ естественныхъ началъ и изъ факта признанія за отценъ права исключительнаго посредничества предъ божествоиъ за всю сенью. Это послёднее, древне-русское представление отца, въ смыслъ посредника, жреца предъ божествоиъ за всяхъ иладшихъ членовъ семьи, продолжало действовать во всей древней Руси и даже действуеть до настоящаго времени. Все ученіе "Доностроя" благовѣщенскаго попа Сильвестра (XVI в.) о главенствё, господствё, игуменствё въ семьё отца построено на этомъ представления посредства и слёдовательно отвётственности предъ Вогонъ, уже въ христіанскомъ симслё, за весь донъ, за всёхъ членовъ семьи <sup>3</sup>). Въ одномъ изъ древнийшихъ краткихъ домостроевъ власть и самая личность отца трактуется слёдующимъ образомъ: "родителя аще вто имать, да чтитъ яко Бога, тъмъ бо познахонъ свёть сей, покланяйтеся инъ за утра и вечерь, на ложа ндя. Аще бо человёкъ чтить родителя своя, то весь законъ свершиль есть. И тогда сынь свободень есть, егда спрачеть кости ро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Коричая внига (печатная), Закона градскаго — грань 26, гл. 6, л. 451 на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Русскія достонаматности, Ч. II, 190-191; П. С. Р. Л. VI, 79-80.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Домострой Благовёщенскаго попа Сильвестра. Изд. Голохвастовыиз. Москва. 1849 г. 30, 69 и др.

дителя своя" <sup>1</sup>). Ученіе этого домостроя представляеть въ себѣ замѣчательное соединеніе туземныхъ, древне-русскихъ понятій о лицѣ отца, какъ посредникѣ особенно близкомъ къ божеству, съ перенесенными виѣстѣ съ христіанствомъ изъ Византіи въ Россію греко-римскими узаконеніями, которыя концомъ отеческой власти надъ дѣтьми опредѣляли смерть отца <sup>2</sup>). Такимъ образомъ христіанская церковь на Руси, утверждая и закрѣпляя правственныя права и власть надъ сыновьями за отцемъ и матерью виѣстѣ <sup>3</sup>), въ дѣйствительности правственно-юридическія 'такъ сказать права и власть надъ сыновьями закрѣпила, благодаря сильному воздѣйствію старинныхъ національныхъ русскихъ понятій, только за отцемъ, главою семьи.

Права и власть отца, со времени введенія въ Россію христіанства, должны были проявить еще большую степень силы по отношенію къ дочерямъ, чёмъ по отношенію къ сыновьямъ. Сынъ въ домѣ, въ семьѣ отца испытывалъ надъ собою сильное вліяніе власти отца только до выдѣленія изъ семьи отца въ качествѣ самостоятельнаго члена. Это выдѣленіе въ разсматриваемой нами части общества русскаго—времени до-татарскаго ига бывало рано и было дѣломъ неизбѣжнымъ для сыновей, но не было такимъ же и для

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Книга, глаголемая Златоусть, недбля тридцать четвертая, поученіе избрано отъ всбхъ книгъ. См. у Забблина въ сочиневія: «Домашній быть русскихъ царицъ въ XVI и XVII стол.», 42. Ми не могли ни найти, ни провърнть по имбишимся у насъ подъ руками рукописнымъ Сборникамъ и печатному «Златоусту», отвуда Забблинъ заимствовалъ приведенный въ текстё Домострой.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Кормчая книга (печатная) Закона градскаго грань 26, гл. I, 451 л. на оборотѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, II, 379. Статья церковнаго устава Ярослава говорить: «аще сынь бьеть отца или матерь, казнить его волостельскою казнію, а митрополиту у винѣ». Замѣчателень пріемъ, который употребляють защитники миѣнія о родовомъ бытѣ древней Руси для доказательства правилности своего миѣнія. Хлѣбниковъ напримѣръ, объясняя происхожденіе этой статьи сильнымъ вліяніемъ родоваго быта древней Руси, читаеть ее съ пропускомъ, который и обнаруживаеть тенденціозность автора: «Если синъ бьеть отца, казнить его волостельскою казнію, а митрополиту пѣню» читаеть Хлѣбниковъ (См. Общество и государство въ до-монгольскій періодъ, 163). Между тѣнъ какъ у преосвящ. Макарія, такъ и въ редакціяхъ этого устава, помѣщенныхъ у Карамзина въ «Исторіи Государства Россійскаго» II, примѣч. на столб. 43 и въ II. С. Р. Л. VI, 86, указанная статья читаеть безъ пропуска сдова «матерь».

дочерей. Сынъ самыми обстоятельствами того времени въ средѣ высшаго и привиллегированнаго класса русскаго общества долженъ быль, въ силу необходиности, занять саностоятельное, независимое положение по достижении совершеннолътия и даже очень часто раньше своего совершеннолътія. Для дочери же въ средъ высшаго класса тогдашняго русскаго общества подобное выдёленіе изъ семьн отца въ качествъ независимаго члепа не только не было дъловъ неизбёжнымъ, но было даже дёломъ веська труднымъ. Отсюда власть отца надъ дочерью господствовала до того времени, когда она двлалась женою мужа. Жизнь и положение дочери до ся замужества, со времени введенія въ Россію христіанства, уже не были и не могли быть такими, какими оне представляются въ языческую пору жизни нашихъ предковъ. И хотя дочь въ языческую пору жизни нашихъ предвовъ, живя при отцѣ, не пользовалась никакими юридическими правами и даже не пріобрётала этихъ правъ и по смерти отца <sup>1</sup>), зато она въ это время пользовалась нѣкоторыми не юридическими привиллегіями, которыми нёкоторымь образомь искупалась ся юридическая безправность въ семьв отца. Эти привиллегіи можно считать прямымъ и естественнымъ выводомъ изъ языческихъ. взглядовъ русскихъ славянъ на существо незапужней женщины.

Славянинъ окружалъ высокими аттрибутами дёвическую непорочность и придавалъ ей священное значеніе <sup>2</sup>). Чары красоты и любви были очень достаточны для того, чтобы придать незамужней

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Лётопись, передавая преданіе объ основанія Кіева, говорить: «быша три братья, единому имя Кій, а другому Щекъ, а третьему Хорпвъ, сестра ихъ Лыбедь. Сёдяще Кій на горъ, гдъ же нынь увозь Боричевъ, а Щелъ сёдяще на горъ, гдъ ныпъ зовется Щековица, а Хоривъ на третьей горъ, отъ него же прозвася Хоревица; и створиша градъ во имя брата своего старъйшаго и нарекоша имя ему Кіевъ» (П. С. Р. Л. І, 4). Первое, что поражаетъ вниманіе изслёдователя при размотрѣнія этого повёствованія лѣтописи,...это то, что народное преданіе, выражая духъ своего времени, обычай и законъ отцевъ, назначаетъ каждому брату, по смерти ихъ отца, опредѣленый участокъ земли въ собственное независимое владѣніе, между тѣмъ какъ о Лыбеди глухо замѣтило, что она жила и умерла при братьяхъ. Отсюда вноли и логично можно дѣлать тотъ выводъ, что по древне-русскимъ обычаямъ, дочь, какъ при жизни, такъ и но смерти отца, если особенно имѣла братьевъ, не пользовалась никавими вридическими правами.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Шульгинъ, О состояніи женщинъ въ Россіи до Петра Великаго. Кіевъ 1850 г. Выпускъ I, 40.

женщинё, ся неповрежденной, чистой дёвственности, въ глазахъ язичника, священное и божественное значеніе <sup>1</sup>). Въ глазахъ русскаго снавлинна незапужняя женщина счаталась за существо сравнительно чистое, висшее, заключавшее въ себѣ нѣчто божественное <sup>2</sup>), на что указываеть уже саное ся названіе "дѣва", т. е. diva—сокращенное слово оть divina <sup>3</sup>). Слѣдя за религіозными понятіями нашихъ предковъ-язичниковъ, им видинъ, что у нихъ было особенное женское или, если можно такъ сказать, дѣвическое божество, олицетворявшее себов, по инѣвію Костонарова, воду и носявшее, кроиѣ иногихъ другихъ названій, названіе Дѣванны <sup>4</sup>). При такихъ взглядатъ на существо женской или собственно дѣвической личности, не уднвительно, что "у славянскихъ народовъ", кякъ говоритъ Аксаковъ, "дѣвушка была нанболѣе уважаеное, лелѣеное существо. Это было какое-то привиллегированное сословіе, не знавшее ни труда, ни заботи, знавнее лишь игры, да пѣсин, лишь счастіе колодости и красоти" <sup>5</sup>).

Сано собою понятно, что это слишкомъ идеализированное представленіе положенія незамужней дочери нельзя признать за вполив вёрную и соотвётствовавшую дёйствительности характеристику; но нельзя также не сказать и того, что въ представленномъ у Аксакова изображенія положенія незамужней женщины весьма много справедливаго. Разсматривая весь кругь народныхъ праздниковъ, совершавшихся въ язычествё у русскихъ славянъ, мы очень ясно видимъ, что на этихъ праздникахъ незамужнія женщины играли едва-ли не первую роль. По крайней мёрё несомиённо то, что безъ ихъ участія невозможно было отправленіе въ полномъ видё какого бы то ни было праздника. Въ каждомъ изъ русскихъ языческихъ праздниковъ Костомаровъ находитъ "семейственное значеніе" <sup>6</sup>): пѣсни, опре-

<sup>•)</sup> Костомаровъ, Славянская мнеологія, 71-104.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Забёлинъ, Донашній битъ русскихъ царицъ въ XVI и XVII ст., 81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Какъ въ незамужней женщинѣ русскій славянинъ видѣлъ божественную и чарующую человѣка силу, такъ и въ старой женщинѣ онъ видѣлъ божественную силу, но силу, враждебную человѣку, силу злаго божества. Всѣ «колдуны» и по настоящее время, въ представленіи русскаго человѣка, —стармя женщины.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авсавовъ, Полное собраніе сочиненій. Мосява 1861 г. Т. I, 314.

<sup>4)</sup> Костонаровъ, Славянская мноологія, 40-42; 78.

<sup>5)</sup> Аксаковъ, Полное собрание сочинений, I, 317.

діляющія значеніе каждаго языческаго праздника, носять на себі исключительный характерь "дівичьихь пісснь". Въ этихь піссняхь то "изображается приготовленіе незамужнихь женщинь къ любовныкь занятіянь", причень піссни всегда представляють незамужнихь женщинь еще незнающими любви, но предвіщають имъ скорое знакомство съ этикь чувствомь; таковы піссни колядскія. То въ піссняхъ изображается предвизшеніе любви; таковы піссни красной горки или піссни весеннія. То въ піссняхъ выражается предчувствіе незамужней женщиной скораго брака; таковы піссни семицкія или літницкія. То наконець піссни представляють любовь женщины заверінившеюся бракомъ съ любними чаловікомъ; таковы піссни купаліскія, котория по большей части одні и ті же съ свадебными <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ языческіе праздники, продолжалсь почти цвлый годовой кругъ, для незанужнихъ женщинъ служили источникомъ непрерывнаго веселья. Самое положение незамужней дочери въ семъй отца, какъ временное, заставляло родителей снисходительно смотрѣть на ея почти непрерывное веселье до замужества. Положение дочерей до замужества въ семь вотца можно сравнить съ положениеть настоящихъ "школьниковъ", находящихся въ каникулярное время у своихъ родителей. Незамужнихъ дочерей, какъ въ настоящее время школьниковъ, такъ сказать потвшали, предоставляли имъ, сравнительно съ братьями, больше свободы, больше удобствъ, снисходили ихъ веселью, въ виду предстоящей имъ въ будущемъ неприглядной жизни въ чужой семь въ замужестве. Конечно, нътъ основаній представлять ихъ жизнь до запужества въ сень отца въ полномъ смысле безделтельною. Въ то время, вогда такъ дорого цёнились рабочія руки, дочь, жива въ семьё отца до запужества, не когла быть въ собственномъ смыслё "гулящимъ" лицомъ; но то несомнённо, что доля женщины до ся замужества представляется нёсколько отличною отъ доли братьевъ, какъ постоянныхъ членовъ семьи отца. Взглядъ древне-русскаго отца, главы семьи, на положение въ его домъ дочери до замужества лучше всего и рельефийе всего выраженъ въ твхъ словахъ, съ которыми

4) Tans me, 78-101.

онъ представляется въ весеннихъ пѣсняхъ отправлявшинъ дочь на играща. "Гуляй, дочь моя, сколько хочешь", говорилъ отецъ, "два раза не будешь молодою"<sup>1</sup>). И дѣйствительно въ этой, почти круглый годъ непрерывно продолжавшейся "гульбъ" незамужнія женщины находили какъ бы самозабвенье. Гульба—это была для нихъ поэзія, которою онъ думали утѣшить и вознаградить себя за время, которое придется быть въ замужествъ. Неудивительно поэтому, что русская народная пѣсна съ большою трогательностью описываеть волю незамужней женщины<sup>2</sup>).

Противъ этихъ то именно языческихъ взглядовъ на незапужною женщину и противъ такого положенія ся въ семьв отца и направила всё свои усилія христіанская аскотическая идоя, обнаружившая свое вліяніе и действіе въ руссконъ обществе съ первыхъ временъ введенія въ Россію христіанства. Нравственное, аскетинаправлялось попреимуществу противъ красоческое начало ты женской личности и обаянія, производинаго женскою ED8сотою на человёка. "О добротё женстёй инози соблазнишася. Отъ жены начало грѣху, и тою все умираеть" 3), проповѣдывала русскимъ людямъ, въ словѣ Сираха 4), "Пчела". "Аще который нужь, спотрить на красоту женскую, дай Богь ему трясовицею болёти; да будеть проклять" 5), говорить за "Пчелою" Данінль Заточникъ. Незанужняя женщина, какъ олицетвореніе женской красоты, конечно должна была больше всего испытывать на себѣ посавдствія такихъ взглядовъ. Поэтому, запрещая съ самыхъ первыхъ временъ введенія въ Россію христіанства <sup>6</sup>) и до XVI вѣка

) Книга Пчела, ХХХШ.

<sup>4</sup>) Въ книгѣ Премудрости Інсуса сина Сирахова о красотѣ женской личности говорится: «Отврати око твое отъ жени красныя... Добротою женской инозипрельстищася: и отъ сея похоть, яко огнь, разгарается». Гл. IX, 8—9.

<sup>5</sup>) Извъстія императорской академін наукъ за 1861—1863 г. Т. Х. 270 столб.; Памятники рос. словесности XII в., 237—283; Сахаровъ, Сказанія рус. народа І, IV, 44.

<sup>6</sup>) Въ «Словѣ нѣкоего христолюбца и ревнителя по правоі вѣре» находится слѣдующее замѣчательное обличеніе бѣсовскихъ игрищъ: «того радя не нодобае

Digitized by GOOGLC

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Костомаровъ, Славянская мнеологія, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. Русскіа народныя пѣсни, собранныя Шейномъ. Ч. I, 492; 345—46; Терещенко, Быть русскаго народа, П, 127—128; 341, 381; IV, 235; Москвитания за 1853 г. № XIII, 1, 36—87 и др.

бесовскія язнческія игрища 1), на которыхъ, какъ им видёли, незанужнія женщины принимали непремённое участіе, желая въ корнѣ уничтожить даже возножность соблазна, производинаго на человѣва красотою женсваго существа, ---аскетическая идея, нужно дунать, положила въ русскоиъ обществѣ еще до понгольскаго ига начало удаленія женщинъ отъ общэства мущинъ, именно прежде всего незамужнихъ женщинъ. Уже "Пчела", со словъ Сираха<sup>2</sup>), пропов'ядывала такого рода наставление: "д'ввы не глядай", хотя здёсь же прибавляла: "съ нужатицею отнюдь не сёди" 3). Слово же, которое находится въ Изборникъ Святослава 1073 года и озаглавливается такинъ образовъ: "чьсо ради рече апостолъ учити женъ невелю", говорить относительно необходимости удаления незанужнихъ женщинъ отъ сообщества мущинъ гораздо обстоятельнъе и определение. "Аште дъштери имашь", поучаетъ составитель слова, "блюди твиъ ихъ и не утиши лица своего въ нимъ; о дъштери своей утврьди хранение, да не обряште просторъ, и вълёзе въ прокуду и сътворить та сиёху врагонъ и потяжьбу въ градѣ, и осранить та въ множествѣ народъ" 4).

Но та же самая аскетическая идея, которая своею строгостью, выходившею изъ чисто правственнаго принципа, усилила повидимому безотрадное положение незамужней дочери въ семъй отца, даровала незамужней женщинѣ такое право, котораго она никогда бы не получила въ язычествё. Если въ языческую эпоху жизни славяно-русскаго общества незамужняя дочь могла выдёлиться изъ семъи, изъ-подъ власти отца единственно только чрезъ замужество, то христіанство дало ей возможность и средства не только выдёляться изъ семъи отца, но даже сдёлаться вполнё независимою и

- <sup>э</sup>) Книга Премудрости Інсуса, сына Сирахова, 1X, 5.
- <sup>3</sup>) Книга «Пчела» XXXIII.

4) Извѣстія виператорской академіи наукъ за 1861-1868 г. X, 422 столб.

врестьяномъ игръ бѣсовскихъ іграти, еже есть плясанье, гуденье, пѣсни ипрьския, і жертви ідольския; еже моляться огневѣ под виномъ и виламъ»... Сборникъ Кирилло-Бѣлозерской библіотеки № 1031, л. 32. То же самое обличеніе им читаемъ въ помѣщенномъ въ этомъ же сборникѣ «словѣ святаго Григорія», л. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. посланіе игумена Памфила въ «Дополненіяхъ въ актамъ историч.» 1, 18 и въ П. С. Р. Л. IV, 278-280. Срав. Стоглавъ, 100, 104, 216.

саностоятельною, чего инкогда и ни въ какомъ случай не могло бить въ язнчестве, понино занужества въ силу христіанскаго идеала монашества. Въ силу водевса Юстиніана, который нежду прочинъ говорнать: "не достоять родителенъ, хотащинъ чадонъ ихъ въ инищескій чинъ внити, или въ причетъ возбранити"<sup>1</sup>), и въ русскоиз обществе со времени введенія въ Россію христіанства женщина получала права на независиную жизнь, если изъявляла желаніе поступить въ монастырь. При этомъ самое монашество давало незамужней женщинь, врожь независниой отъ власти отца жизни, довольно широкія права въ обществі, такія права, которихъ не могла получить даже запужная женщина. Подъ 1086 г. въ лётописи находится извёстіе, что "Всеволодъ заложи церковь святаго Андрия, при Ивани преподобновъ митрополний, ствери у церкве тоя моностирь, въ немъ же пострижеся дщи его двоор имененъ Янька. Сія же Янка совокупивши черноризцы иноги, пребываща съ ними по ионастырскому чину"<sup>2</sup>). Подъ 1089 г. объ этой же саной Янк' содержится въ литописи другое замичатель-HOO HEBECTIO, XADALTODHEYDIHOO OA SHAVOHIO H OA IIDABA BL TOFдашненъ руссконъ обществе. "Въ се же лето", читаенъ здесь, "иле Янька въ Греки, дши Всеволожа, нареченная преже: приведе Янка интрополита Ісанна скопчину"<sup>3</sup>). Подъ 1146 г. о дочери Владнијра Мононаха читаемъ въ лётописи: "тое же знин преставися благовёрная княгиня Марица, дщи Володимеря, иёсяца того же въ двадцатый, въ недблю; а въ понедбльникъ въложена бысть въ гробъ, въ своей церквъ, въ ней же и пострижеся" <sup>4</sup>). Объ Евфросний, въ мірь Предславь, дочери Полопкаго князя Георгія Святослава, изв'єстно, что, когда ой исполнилось двънадцать лъть, и когда иногіе изъ окрестныхъ князей начали искать ся руки и родители уже дунали обручить се съ достойнейшинъ изъ нихъ, она заявила желаніе другинъ способонъ пріобрёсти себъ независимое, самостоятельное положение; она постритлась въ

4) Tanz ze, 137.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Коричая книга (печатная), 858 л.; срав. 330 л. на обор., 382.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) II. C. P. J. I, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tamz me, 89.

одномъ изъ неизвёстныхъ, по словамъ преосвященнаго Макарія <sup>1</sup>), монастырей, гдб была инокинею ся родная тетка, супруга князя Романа Всеславича <sup>2</sup>). Впослёдствія времени Евфросинія основала свой особый монастырь, въ которомъ, въ числё другихъ, приняли постриженіе родная сестра Евфросиныя, Гордислава, въ иночествё Евдокія, двоюродная Звенислава, въ иночествё Евпраксія <sup>3</sup>), двё племянницы, изъ которыхъ одна въ иночествё названа была Агаеіею, а другая Евенисіею <sup>4</sup>). Всё онё такъ же, какъ и сама Евфросиныя, приняли монашество, не вступая въ брачный союзъ.

Какъ христіанство дало русской незанужней женщинѣ возножность выхода изъ семьи отца понню занужества и права въ общественной жизни, такъ греко-ринскія узаконенія, перешедшія въ практику русскаго общества со времени введенія въ Россіи христіянства, утвордили за дочерью ненибвшілся въ русскои завическонь обществе права семейно-юридическія. Византійскія грекоринскія узаконенія, изложенныя въ статьяхъ "закона градскаго", признавали вообще за женщиною равныя права съ кущинами по насебдству и въ частности относятельно неоспоряности правъ дочери на инущество отца говорили: "аще отепъ вѣно дастъ свеей дщери совъщаетъ доволну бити данному за ню въну, и не нитти ей части отъ наслёдія его, нетвердо сіс завёщаніе, не возбранитбося паслёдити дщери безъ завёта ему унирающу сущи подъ властію старійшихъ своихъ братій віно въ число вносящи" 5). Это постановление греко-римскаго права хотя и не вошло всею своею полнотою въ русское праве, потоку что Русская Правда временъ Мононаха относительно правъ дочери на имущество отца установила: "аже будеть сестра въ дону, то той задница не інати, но отдадять ю замужь братія, како си могуть" 6), но важно уже было признание Русскою Правдою за дочерью правъ наслъдства на иму-

4) Tanz ze, 279.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, III, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Книга стеченная ч. I, 270-271.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, 274-275.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Коричая внига (печатная), 459 л.

<sup>•)</sup> Русская Правда, издан. Калачевинъ, 17, 37, 47.

щество отца за неники сыновей. Русская Правда узаконяла: "аже въ боярехъ любо въ дружнић, то за князя задница не идеть; но аже не будеть сыновъ, а дчери возмуть"<sup>1</sup>), и это узаконеніе по всей вкроятности есть результать вліянія греко-римскаго права. Между ткиъ древне-русскій, отечественный, юридическій обычай сохранился по всей вкроятности въ другой стать Русской Правды временъ Мономаха, которая о правахъ дочери на имущество отца въ средк простаго сословія говорить: "аже смердь умреть, то задницю князю; аже будуть дщери у него дома, то даяти часть на нк; а якъ будуть за мужемъ, то недаяти части имъ"<sup>2</sup>).

Въ періодъ язическаго состоянія славяно-русскаго общества нужъ, какъ глава семьи, имѣлъ необыкновенно широкую власть надъ своею женою. Какъ на свидѣтельство о дѣйствительности существованія такого рода власти мужа надъ женою, нѣкоторые указывали на одну статью пространной Русской Правды, которая говорить: "аже кто убнотъ жену, то тѣмъ же судомъ судити якоже и иужа: оже будетъ виновата, то полвиры, двадцать гривенъ" <sup>3</sup>). Эту статью Болтинъ объясняетъ слѣдующимъ образомъ: "убійца жены тѣмъ же судомъ судится, яко и убійца мужа, но ежели мужъ, 88 важную вину жену наказуя, до смерти ее убъетъ, то взыскать съ него полвиры, т. е. двадцать гривенъ" <sup>4</sup>).

Нельзя не сознаться, что это объясненіе Болтинымъ указанной статьи Русской Правды не выдерживаетъ критики. Прежде всего то чтеніе указанной статьи, которое принимаетъ Болтинъ, представляется не единственнымъ, а потому и не можетъ быть признано безспорно правильнымъ. Въ большей части списковъ той же пространной Русской Правды указанная статья читается совершенно другимъ образовъ. Такъ, въ спискъ Русской Правди Троицкомъ и въ спискъ князя Оболенскаго эта статья читается такъ: "аже кто убіетъ жену, то твмъ же судомъ судити, яко же

<sup>4)</sup> Русская Правда, вздан. Калачевымъ, 16, 37, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, 16, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, 37; Русскія достопамятности, Ч. П, 64-65.

<sup>4)</sup> Боллинъ, Русская Правда. Изд. 1792 г., 80.

и иужа, аже будеть виновать, то полвиры, двадцать гривенъ" 1); а при такого рода чтени получится совершенно другой смыслъ, чёнь какой даеть этой стать Волтинь. При этомъ необходимо ижёть въ виду и то обстоятельство, что древнее славяно-русское слово "жена" обозначало два понятія: оно употреблялось иногда въ смыслѣ частномъ, т. е. въ смыслѣ жены, супруги мужа, а иногда въ смыслё общемъ, т. е. въ смыслё вообще женщины. Болтинъ въ указанной стать слово "жена" понимаетъ и принимаетъ въ первоить частноить симслё, т. е. въ симслё супруги, между твиъ Карамзинъ гораздо основательнее думаетъ, что вдесь "законодатель говоритъ о женщинъ вообще, но не о женъ кужа<sup>2</sup>). При подобномъ же пониманіи слова "жена" вполнѣ удсняется и самый смыслъ разбираемой статьи: она представляется въ такомъ случав не чвиъ нибудь другниъ, какъ дальнвишниъ развитіенъ, второю половиною самой первой статьи Русской Правды, которая говорить: "убьеть нужь мужа, то мьстить брату брата, или сынови отца, любо отцю сына, или брату чаду, любо сестрину сынови; аще не будеть вто мьстя, то сорокъ гривенъ за голову: аще будеть русвиъ, любо гридінъ, любо купчина, любо ябетникъ, любо мечникъ, аще изгон будеть, любо словенинъ, то соровъ гривенъ положити за нь"<sup>3</sup>). Изъ сопоставленія этой, самой первой и по всёмъ признакамъ носящей на себё отпечатокъ самой глубокой древности статьи Русской Правды ножно сдёлать тоть выводъ, что, по древнъйшимъ славяно-русскимъ юридическимъ обычаямъ, убійство женщины считалось преступленіемъ вдвое меньшимъ, чёмъ убійство мужчины. Женщина такинь образонь, по смыслу древнъйшихъ юридическихъ обычаевъ, признавалась неизиъримо ниже нужчины и близко приравнивалась въ рабанъ, а эти послёдніе по цённости вполнё сравнивались съ животными, особенно цёнимыми въ древней Руси 4). Если же по древнейшенъ славяно-русскинъ

- <sup>2</sup>) Карамзинъ, Исторія государства россійсваго, II примъч. на столб. 32.
- <sup>8</sup>) Русская Правда. Изд. Калачева, І.
- 4) Статья Русской Правды объ убійств'я женщины говорить: «аще вто убиетъ жену, тімъ же судомъ судити, якоже и мужа, аже будегъ виновать, то полвири,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русская Правдя, изд. Калачевымя, 16, 46.

юридическимъ обычаямъ даже убійство женщины, понимаемой въ синслё лица общественнаго, считалось такимъ налымъ преступленісять, что за него платилась пёна, составлявшая только половнеч цвны, платившейся за убійство мужчины, и весьма близко подходившая въ цёнё, платившейся за убійство холопа или животнаго, то кожно въ нъвоторой степени согласнться съ Неволинымъ въ топъ, что "ответственность мужа за убійство своей жены въ древнія времена не могла быть значительна, можеть быть совсёмь не существовала". Такое мизніе свое Неволинъ обосновываеть на слідующихъ соображеніяхъ: "Бевопасность жизни въ древнѣйшія вренена обезпечивалась нестью родственниковъ. Женщина посредствонъ брака поступала подъ защиту нужа. Кто бы изъ ся прежнить родственниковъ сталъ считать себя въ праве истить ему, еслибъ онъ убиль ее? Дъйствіе его не представлялось ди всегда дайствіень правосудія? Везъ сомнѣнія, и по установленію вирь, законы долго не подвергали мужа отвътственности за убіеніе жени. Если вообще убіеніе женщины наказывалось только взысканіень половинной виры, то нужъ за убіеніе жены своей тёкъ ненёе нодвергался взысканию, всегда ножно было предполагать, что онъ · дъйствовалъ въ этонъ случав или справедливо, или, по крайней иврв, неунышленно, наказывая по праву свою жену" 1).

Несомнённымъ им можемъ признать по крайней иёрё то, что въ языческомъ состоянія славяно-русскаго общества жена, по издавна установившимся обычаямъ, въ отношенія къ мужу не стояла на степени равной ему подовины, а стояла по отношенію въ нему на степени подчиненности, весьма близкой къ рабству. "Горе мужьямъ, которыми владёетъ жена"<sup>2</sup>), такъ говоритъ обще-сла-

Gore musen, im ze zena vladel-

Cu. Rukopis Krālodvorsky. Vydanie desate Vaceslava Hanky, Prase, 1851 r., 65.

двадцать гривенъ». Слёдующая затёмъ статья объ убійствё холопа говорить: «а въ холопё и въ рабё вири нётуть, но аже будеть безъ вины убиенъ, то за конопъ уровъ илатити, нан за робу, а князю двёжадцать гривенъ прадажё» (си. стр. 16, 37, 46). Статья объ убійствё коня говорить: «аще кто пакости дёя, любъ конь зарежеть, или скогину, продажи двёнадцать гривенъ, а за пагубу господниу уровъ платити» (см. стр. 46, 16, 36).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Неволинъ, Исторія россійсьнать гражданскихъ законовъ, І, 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подлинное мёсто въ пёсни «Lubusin Sud» читается такъ:

ванская, по духу, пёсня, н въ этихъ немногихъ словахъ характеризуется народный взрлядъ славянина на женщину вообще. Сообразно съ такимъ возарвнісмъ на женщину построялась и схема отношения мужа, вакъ глявы семьи, въ женв въ языческовъ состояни славяно-русскаго общества. Множество свадебныхъ обрадовъ, соблюдаеныхъ въ нъкоторыхъ изотахъ Россіи и по настоящее вреня, указывають жиенно на подневольное, подчиненное положеню жени предъ нужень въ язическоль состояни русскаго общества <sup>1</sup>). Еще въ предания о сватовстве Владинира на Рогиеде, занисанновъ у лётописца, им накодинъ извёстіе объ обрядё, указывающень на такое подневольное положение жены по отношению въ нужу. "И съдъ", говоритъ дътописецъ, "въ Новъ-городъ (Владиніръ) и посла въ Рогъвольду Полотьеву, глагодя: "хочу пояти дъчерь твою собъ женъ". Онъ же рече дъчери своей: "хочеши ли за Воледишера?" Она же рече: "не хочу розути ребичича, но Ярополва хочу"<sup>2</sup>).

Приданое, которое уже въ языческоить состоянии русскаго общества давалось за нерестою ся отцемъ при видачё замужъ, не могло

<sup>9</sup>) П. О. Р. Л. I, 32. Обрядъ разуванія невёстою ся меняха описанъ у Терещетки II, 35—36 и у Асанасьева въ Библіотакъ для чтенія за 1865 г. VII, 53. Симслъ же обряда Асанасьевъ опредъляетъ слъдующимъ образомъ: «нога прибляжаетъ человъка въ предмету его желаній; обувь, которою онъ при этомъ ступаетъ, и слъдъ, имъ оставляемый на дорогъ, играютъ значительную роль въ вародной символивъ. Понатіями движенія, поступи, слъдованія опредълянсь всъ нравственныя дтёствія человъка; им привикли называть эти дъёствія ноотупками, привыкли говорить: «слъдовать совътамъ старянихъ», т. е. какъ би идти по ихъ слъдамъ. Отселда, символ ичеснимъ образомъ разуванія менор муже обозначалось вступленіе жены подъ власть мужа, ся служебная некорность, обязанность ходить по его сточамъ и отъ него получать и привлюданіе, и наказваніе»-Библіотека для чтенія 1865 г. VII, 51, 53.

Хрест. Чген. Ж 5-6. 1880 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Описаніе этихь обрядовь и сопровождающихь ихъ нѣсень можно литать въ сочиненія Терещенки «Быть русскаго народа». Сущность всёхъ этихь обрядовь и пѣсень заключается въ томъ, что въ нихъ плеть представляется единственною распорядительнацею власти мужа надъ жемою. См. П. 532, 3<sup>4</sup>1, 181, 90, 613; IV, 260—261. Срав. Асанасьева «Юридическіе обычан» въ Библіотекѣ для чтены за 1865 г. № УП, 54; Сахарова, Сказанія русскаго народа, І, Ш, 29, примѣч. на стр. 77—78; 82—84; Русскія народныя пъсни, собранния Шейнонъ. 1, 121, 157—158 и др. См. также «Русскія народныя пословицы и притчи, изд. Сиегиревымъ, 1848 г., Москва, 120 и 121.

сано по себѣ вполнѣ уничтожить зависинаго положенія жени предъ нуженъ, не ногло дать ей правъ на равенство съ нинъ въ дълахъ семейныхъ. Вопросъ въ тонъ: кону принадлежало приданое, которое давалось за невбстою ири выдачь занужь: жень ли самой, или ся вужу? вто изъ нихъ расноряжался этикъ приданнить? Некоторыя неста лётонися повидимому дають основание дунать, что уже въ періодъ язническаго сестоянія русскаго общества за женою признавалось право на самостоятельное и независниое етъ нужа владение свониъ придаениъ. Кнагина Ольга ниветъ свой городъ Вышгородъ 1). Такъ какъ ни откуда неизвъстно, чтоби этотъ городъ былъ данъ Ольге Игоренъ за вено, какъ, по известію Татищева, данъ былъ Ефанд'в Рюривонъ городъ Ижера 2), то полагають, что Вышгородь быль приданынь городонь Ольги. Но не говоря уже о токъ, что порядки, господствовалије въ сеньв первыхъ выязей дона Рюрнка, не когуть быть названы обще-русскими и даже чисто русскими порядками, въ самонъ извъстія о Вышгородъ, какъ о городъ Ольги, знаменателенъ тотъ фактъ, что объ немъ, какъ собственномъ владънія Ольги, упоннедотся уже по смерти Игоря. Поэтому вопросъ остается еще не риненнынъ: нивла ли Ольга при жизни Игоря право на вполив независиное владение Вышгородонъ, если бы даже этотъ городъ быть ея приданних 3). Можеть бить Ольга нивла право считать Вышгородъ своимъ городомъ только по смерти своего нужа, а если это было такъ, то съ этимъ согласовалась и практика чисто русскихъ юридическихъ перядковъ. По древне-русскинъ же юридическимъ порядкамъ, приданое, которое давалось за женою, по слованъ Неволина, разспатривалось не какъ соботвенное имущество жены, но какъ имущество мужа, точно также какъ и сана жена разсматривалась принадлежностью мужа, а потону и право распо-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) II. C. P. J. I, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Taramers, Исторія россійская I, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Факти того, что Рюрикъ далъ Ефандъ во владение городъ Идору, вогда отъ нея родняся синъ Игорь, что Мануна отъ Слятослава и Рогиеда отъ Владинира нолучили города не роядения отъ нихъ дётей, ничего не говорятъ зъ пользу правъ жени.

раженія приданнить жены принадлежало мужу <sup>1</sup>). Многоженство, господствовавшее до введенія въ Россію христіанства въ средѣ князей Рюрикова дома, требовало, сано собою понятно, обезпеченія со сторони мужа каждой его жены, что и достигалось отчасти передачею нѣкоторымъ женанъ городовъ въ поживненное владѣніе. Притойъ же, въ лицѣ каждой жены, какъ ножно судить по тѣмъ случаямъ, когда города отдавались не въ поживненное, а постоянное владѣніе, обезпечивалась не жена лично, а обезпечивалось си потоиство, обезнечивались ек дѣти, ниѣвшія быть основателяни новыхъ семействъ.

Полнота власти нужа, какъ глави всей сепьи надъ женою, утвержденная въ язнческовь соотоянія русскаго общества правтякою вёковъ, во внённихъ своихъ проявленіяхъ сохранияась въ русскои обществ и после введения въ Россия християнства. Но христинство снльно порліяно и само по собв, и въ связи съ гровоpunchanne, Bussettinchanne ysskouoniann ha Bhytpohendod Ctopony othoшеній мужа, вакъ главы сеньи, къ женъ; оно упрочило и регулировало власть нужа надъ женою и придало этой власти нравственно божественный синслъ и харантеръ. Христіанство, проповъдуя въ нравственно религіозновъ синслё полное равенство нежду нуженъ и желою, нотону что "вси едино е Хрнотв Інсусв и несть иужескій поль и женскій" <sup>2</sup>), въ двяв житейскихь отношеній, въ дълв распредъления семейныхъ правъ и обязанностей необывновенно возвышало мужа, какъ главу надъ женою. "Жены своимъ нужень повенуйтеся, якоже Господу: зане нужь глава есть жени, якоже и Христосъ глава Церкви. Но якоже Церковь повинуется Христу, такожде и жены своимъ мужемъ во всемъ \*), проповѣдуеть апостоль Павель. "Жена да боится своего мужа" 4), жена въ безнолвія да учится со всякивъ покореніенъ. Женъ же учити не повелъваю, нико владъти муженъ, но бити въ безнелвія. Аданъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Неволинъ, Исторія россійскихъ гражданскихъ законовъ, І, 97.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Галатанъ Ш, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ефес. V, 22-25; I Корине. XI, 8.

<sup>4)</sup> Танъ же, 83. Апостолъ виражаеть свою мисль пряно и съ особенною силоко, говоря: ή уму їми фойти тох бубра. Срав. І Коранели. XI, 8-9.000

бо прежде созданъ бисть, нотонъ же Ева: и Аданъ не прельстися: жена же прельстивника, въ преступленіи бисть<sup>4</sup> <sup>1</sup>), учить тотъ же апостоль:

Это учение: Апостола о верховенстве и главенстве нужа надъ женою съ введение въ Россио христианства послужило для русскаро интеллигентнаго общества точкою отправления въ двлё христіанизація древне-русскихъ язническихъ общивевъ, которнии определялись отношенія нужа въ. жене. Византійская летература, перешедшая въ Россію вибств съ хриснанствонъ или чрезъ Волгарію, или прямо изъ Византін, способствовала необыкновелной популярности ученія апостола. Павла о главенств'я нужа надъ женою. Въ "Пчелъ" Максина и Антонія греческаго извода и въ русскихъ ся редакціять ученіе апостола Панка о законности и необходимости подначальнаго, подожения, жены предъ нуженъ стоить въ главъ слова "о женахъ." Жена въ безиолвія да научится. съ всякниъ повореніенъ.; Женъ же учети не повельваю, неже владеть ножеть (нужень?). Эти слова Апостола послужили эпиграфонъ, или. темою для 1, слове."., находащагоса въ: Изборникъ Святослава. 1.0.73 г. подъ заглавіенъ: "чьсо ради рече апостоль учити жень: не волю. 1 Саное слово: весьна характеристично н. но духу тогдашиято времени, трактуеть о происхождения и поливищей законности подначального, подвластного положения жены по OTHOMCHID BE MYRY . .

«Инь ию учи», читаенъ въ слевъ, «единою вълъ Адена, прънде бо пръелушания разылочьствна бъ нужу жена, не болкь ими же бесъдова ботъ глаголы о сразу и по подобню нашену, а не рече; да будетъ человъкъ, тавъка по образу и по подобню нашену, а не рече; да будетъ человъкъ, такоже и о той не рече: да будетъ жена, нъ сде створинъ ену поноштьницю по нену. По гръсъ же къ нужу твоену обращтение твое, и тъ тобою обладаетъ, сотворитъ тя рече развночьству и не потрибова добръ властию, да пръетупи на новинование; не сътрытъ свободы, то принии работу, не унъ власти, то буди убо обладаена и нужа позна и господина и тъ господьствуеть ти, къ нужю твоену обращтение твое, ръкъще, нодъбъжище

a marte

- 664 -

<sup>· 1) (1,</sup> THNOG. II, 11---16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Книга Плеза XXXI (дрезній грет. взводъ), XII (руссыя реданців).

твое, пристанищие твое, безблазніе твое, да сего ради убо женё учити не велю, рече, ни власти мужбенъ, не б онъ учи единою и господаствова и все разврати, нъ быти въ польчанія; плиголеть же и вину: Аданъ бо рече, не прёдънитенъ бы, жена же прёклыштена въ прёступё быоть, сего ради ю отъ учительскаго съвръже прёстана; иже бо учити не вёсть, то да выкнеть, ангте ли не коштеть учитися, нъ учити, то в себе учанитаяся, приногуба е, еже убе и о женё тъгда бысть; да сего дёля рече: жена въ илъчании да выкиеть и въ въсяковъ повиновение, неновиновение бо ся и прёзорьство всемирьскую бо нагубу и погразение извеся <sup>1</sup>).....

Въ русскихъ Коричихъ, спеціальная задача которыхъ въ древнъйшей христіанской Руси состояла въ руководствъ церкви и каждаго христіанина но житейскимъ и селейнымъ дъламъ, встръчается (въ нъкоторыхъ рукописныкъ сцискахъ) замъчательное наставленіе о томъ, "яко не подобаетъ жены звати госножер." Это наставленіе или "толкъ" тъми же Коричини принисивается Козьмъ Халкидонскому. Частныя инсли и правила, заключающияся въ словъ Козьмы Халкидонскаго, настолько замъчательны и важны сами по сеоб и настолько характеристично выражаютъ собою ту нравственно-житейскую философію, по которой лица, проникнутыя возвышенною-аскетическою идеею, хотъли построить всю схему отношеній нужа, какъ главы семьи, къ женъ, что мы позволимъ сеобъ привести это слово виолеъ.

«Пытай ученія Павлова къ Типофію пипа рече: жені не велю учити, ни пужемъ владіти, но быти въ молчаньй и въ покореніе мужю своему. Адамъ преже созданъ бысть, потопъ же Квга сотворена. И Господь рече азъ тя бяхъ сотвориять равновладіти с мужемъ, но ты не умі равногосподьствовати; буди обладаема нужемъ, работающи ему въ послушаніи, в покореніи вся дни живота твоего. К Титу рече: да будуть жены домодержцы, нокаряющеся своимъ мужемъ. К филипистеть рече: жены да покоряються по всему мужемъ своимъ. Мужи да любять жены своя и жены да покоряються по всему мужемъ своимъ. Мужи да любять жены своя и жены да послушають при всемъ мужей своихъ, яко рабъ господина. Рабъ бо разрішнтся отъ работы господьскы, а жені ність разрішеніа отъ мужа, но егда мужь ея умреть, тогда свободна есть за иного посягнути. К Римляновъ рече: завязана ужа не отрішай, и отрішена не завязай, паки в неже званъ еси, в тонъ же стой, и пакы рече: аще и ангелъ с небесе пришедь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Извѣстія Императорской академія наукъ за 1861—1863 г., Х, 420—421, 422—423 столб.

благовёстить ванъ, не яко же им блиговёстиховъ, да будеть прокнять. К Кореньфйенъ рече: глава нужа Христось, женё же глава нужь, нёсть сотворенъ нужъ жены дёля, но жена нужа дёля, того дёля инять власть нужь надъ женою, а не жена надъ хуженъ. Не ноон сыну взнести главы женьскы выше нужескы, али то Христу ругаешися. Того ради не подобаеть жены своея звати госпонсею, но ябно женё звати нужа господиновъ, да иля Божіе не хулится в васъ, наищате спавится. Бый волостель подъ собой суща зоветь госпедон, или кый господинъ зоветь раба господиновъ, я кая госпожа зоветь рабу госпожю. Не прелыцайтеся в свёте сенъ, инанъ бо великаго свётильника Христа Бога нашего, голову надъ всёни главани. Да не срамляй никто же нужьскыя главы, оли то Христа срамиль есть. Рече: егда на земли ходилъ, плоть нося, тогда кто укорилъ ня, или что хульно, или крестное дерзновеніе, то тому прощаю, аже нынё похулить ли, укорить, то не прощенъ будеть ни в си вёкъ, ни вь будущій » 1).

Подобнаго рода аргуненты въ пользу законности и необходимости главенства нужа надъ женою, подкръпляеные авторитетонъ апостольскимъ, возвели въ непреложную истину, въ догну обычный, вековой складъ понятій и убъжденій древне-русскаго языческаго общества, у котораго личность жены и ся положение въ семь по отношению къ мужу низведены были до подневольнаго, полурабскаго состоянія. И съ введеніенъ въ Россію христіанства, жень въ русскомъ обществь, по общему сознания и по обнаной практикъ, не давалось правъ свободной личности, по всему равной своему мужу. Такой образованный для своего времени человъкъ. какимъ былъ Владиміръ Мономахъ, преподавалъ слъдующее руководительное правило: "жену свою любите, но не дайте имъ власти надъ собою"<sup>2</sup>). "Послушайте, жены, слова Аностола Павла, глаголюща: "вресть есть глава церкви, а нужь женѣ своей" 3), преподаваль правила для установленія норим отношеній нежду нуженъ и женою Даниять Заточникъ. Вийсти съ типъ у того же

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Рукописная Коричая Новгородской Софійской библіотеки XV в., № 1173, л. 427 на обор. и 428. Срав. рукописную Коричую конца XV вли начала XVI в. Румянцевскаго мувеума № 231 г. л. 890 на обор. Си. Одисаніе Румянцевскаго мувеума 288.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) II. C. P. J. J. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Памятники россійской словесности XII в., 238; Извістія императорской академін наукь за 1861—1863 г., Т. Х, 271.

Данінла Заточника древне-русскій и сложивнійся подъ вліяніснъ якнчества взглядъ на нужа, какъ главу всей семьи и слёдовательно жены, какъ на прямаго посредника между божествомъ и семьсно, какъ на жреца предъ богами и слёдовательно учителя вёрн для всей семьи, не исключая жены, измёнивши подъ вліяніснъ христіанства свою языческую основу, получилъ новую склу и авторитетность. "Жены у церкви стоять колящеся Богу и святой Богородицы", поучаетъ Даніилъ, перефразируя слова Апостола, но затёмъ прибавляетъ; "а чему ся хотите учити, и вы учитеся въ домѣхъ у мужей своихъ" <sup>1</sup>). "Не скотъ въ скотѣхъ коза, а не звёрь въ звёрѣхъ ежь, не рыба въ рыбахъ ракъ, не птица въ птицехъ нетопырь, а не мужъ въ мужехъ, кѣмъ своя жена владѣетъ, не работа въ работѣхъ подъ женками возъ возити" <sup>2</sup>), поучаетъ Даніилъ уже не отъ Апостола и не отъ христіанскаго ученія, но отъ вѣковой русской мудрости, "отъ мірскихъ притчей" <sup>3</sup>).

Но христіанскія начала, въ своихъ юридическихъ опредёленіяхъ осуществленныя отчасти въ греческовъ номоканонѣ, съ перенесеніенъ этого послёдняго въ практику русскаго общества, дали кенѣ права на признаніе въ ней индивидуальности, личности, а не вещи и полной неразрывной принадлежности иужа, который какъ глава семьи, поглощалъ ее въ язичествѣ своею личностью. Результатонъ этого признанія было то, что жена въ руссконъ обществѣ, со времени введенія въ Россію христіанства, подъ вліяніемъ греческаго номоканона, получила нѣкоторое право на пользованіе и владѣніе своимъ собственнымъ имуществомъ, отдѣльнымъ отъ имущества мужа, какъ главы семьи.

Въ византійскопъ обществѣ жена въ семъѣ пользовалась неосноримынъ правонъ равенства съ нуженъ. Это равенство всего яснѣе и ощутительнѣе выражалось въ законахъ о правѣ жены ипѣть свое собственное и отдѣльное отъ нужа имущество и самостоятельно, независимо отъ нужа распоряжаться этипъ имуществомъ.

<sup>в</sup>) Тамъ же.

<sup>4)</sup> Tans ze.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Памятивки россійской словесности XII в. 258. Извістія Императорской академія наукь за 1861—1863 г. Т. Х, 270.

 "Законъ градский" говорить объ́ этомъ нракѣ жени, какъ о ченъ то неоспоримомъ, несомиѣнномъ и не могущемъ подвергатъся колебанию.

«Аще нужь безъ воли своея жены», говорить законъ градскій, «поножить мийніе ен нёгдё, нетвердо положеніе, аще же совёщався є нею положить, пакостить паки новѣленіе, аще вёсть от нуженъ совѣщався є нею положить, пакостить паки новѣленіе, аще вёсть от нуженъ совѣщавинся... Аще нужни ради вины въложится сама жена въ желѣза, и своимъ имѣніенъ того избавити вины восхощеть: аще убо обѣщавшися не вдала будеть, ни вдати кому къ тому не истяжется... Аще которая жена въ должнѣй грамотѣ, совѣщаетъ своему мужеви, или подпишетъ свое богатьство, или себѣ повинну сотворитъ зань ничтоже успѣетъ, аще и держится грамота, аще единою, аще иножицею, сицевое о таковой вещи будетъ <sup>1</sup>).

Уже пространная Русская Правда говорить о прав'я жены на самостоятельное владёніе своимъ собственнымъ имуществоють, отдёльнымъ отъ имущества мужа, которое было родовою собственностью, какъ о фактё, получившемъ всеобщую силу закона: "А натерня часть не надоб'я дётамъ", узаконяеть Русская Правда, "но кому мата дасть, тому же взяти; дасть ли всёмъ, а вси раздёлять; безъ язика ли умреть, то у кого будеть на двор'я была и кто ю коринлъ, то тому взяти"<sup>2</sup>). "А матери которым синъ добръ, перваго ли другаго ли тому же дасть свое, аче и вси синове ей будутъ лиси ("лихи"<sup>3</sup>), а дчери можетъ дати, кто ю коринтъ"<sup>4</sup>).

Получивши подъ вліяніемъ христіанскихъ и византійскихъ узаконеній нёкоторыя права самостоятельной личности въ семьё, выражавшіяся въ правё владёнія и пользованія своинъ собственнымъ имуществомъ, жена не получила такихъ же правъ самостоятельной личности въ общественной жизни. Подчиненная нужу, какъ главё, во всемъ, жена и по понятіямъ, образовавшинся подъ вліяніемъ христіанства и византійскихъ взглядовъ, какъ и по самороднымъ русскимъ, туземнымъ понятіямъ, не пріобрётала правъ

4) Русская Правда, 18, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Корычая внига, гл. 49, гр. 18, 19 и 20, л. 424 на обор. и 425.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Русовая Правда, 18, 89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рукопис. Коричая Новг. Соф. сибл. XV в., Ж 1176, л. 158 на обор.

ничных въ общестий сана по себй, по своену существу, независино отъ нужа. По смерти нужа, своего главы, жена лишалась вийств сь книз правз на какое бы то ни било значение вз обществе и оставалась безправнымь и беззащиннымь вы обществе членоиз. Поэтому самому юная христієнская держовь въ Россін. въ видъ особенной индости. ссобенной заботливости объ этопъ бесзащитновъ члень общества, протанула сму на цервыхъ перахъ руку номощи и защиты: церковнымъ уставонъ Владнира вдова на Руси иричислядаеь въ порвовнымъ людямъ- 1), т. е. въ лицамъ, находившинся подъ спеціальнымъ віздівніснь церкви и польровавнинся особенных са повровительствонъ. Въ сознания безпоношности и беззаничности вдовы лежить причина того, что Владинірь Мононахь въ своень поученія внушаеть дётянь особенную заботливость и инлость по отношения из вдовань: "вдовини оправдите сами", писаль Мононахъ, "а не вдовайте сальнымъ погубити человъка" 2). "А свою жену", читаенъ им въ духовной гранотъ одного зажниочнаго Новгородна XIII в., "приказываю игумену Варлану и всей брачін..., а жена поя пострижеться въ черище, оть си чиль поотринн... а жена коя постриженься въ чернице, то вы (нумень съ братіся) дайте ей четверть, оть не будеть голодна, вли того не послушаеть, а нёчто м'яльные дажте ей" 3), Такого рода беззащитность и безпомощность положенія вдовы въ обществе были однинь изъ поводовъ къ тому обычаю, въ силу вотораго жена въ русскомъ обществъ, не смерти мужа, постриганеь въ нонашестве. Ко вторей половинъ XIII въка обычай постриженыя вдовь въ конашество до тего сильно укранился въ русскомь общества, что одних изь униравшихъ князей старался даже оправдать, такъ скавать, себя на тотъ случай, если бы жена его не захотвля, послё его смерти, поступить въ конастырь. "А княгиня ноа", писалъ Владнијуъ Васильковичъ въ спосиъ духовнонъ завещания, "по носкъ животё, аже восхочеть въ черниць

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, І, 282, 285.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) П. С. Р. Л. I, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Срезневскій, Свёдёнія и замётки о малонзвёстныхъ и ненарёстныхъ памятникахъ. Сиб. 1867, 38—39.

нойти, пойдоть; аже не весхочеть ити, а вако ей любо, ини не воставши смотрить, кто что иметь чинити по ноемъ животь" <sup>1</sup>).

Несколько въ друговъ виде представляется положение и прева въ русскои в обществе такъ называеной натерой вдовы, т е. такой вдовы, которая по смерти нужа сотавалась съ дётьия. Еще въ періодъ язнческаго состоянія русскаго общества натерая вдова пользовалась довольно високних положениеть въ своенть сенействъ и даже обществе. Правда, по древне-русскить придическить обычаякъ положеніе и права даже и натерой вдови въ сенействі представляются въ очень ограниченномъ видѣ: въ семействѣ ола занёняла своего нужа, вань главу сеньи, только за налолётствонь своихъ сыновей. Въ обществе изтерая вдова пользовалась праваии не лично сана по себъ, а какъ катерь своихъ сыновей. Ольга, какъ извёстно, послё скерти своего нужа Игоря нравила русскить государствоить; она всёми руссники людьми того времени считалась законною княгинею-пранятельницею, но счителесь такою не сана по собъ, а какъ нать Святослава, настоящато княвя-правителя. Подъ 946 г. въ лътонисн читеенъ: "Ольга съ синомъ свониъ Святославонъ собра вои иноги и храбры, и иде на Дерьвьску зенлю"<sup>2</sup>). При осадѣ Древлянскаго города Коростеня, Ольга у лѣтописца представляется говорящею такія слова: "се уже есть покорилися инъ и ноему дътяти" »); послъ извъстія о покоренія Древлянъ объ Ольгъ говорится у явтописца: "п иде Вольга по Дерьвьстви земли съ сыномъ..., уставляющи уставы и удеки" 4). Права Ольги по управлению государотвонъ, какъ права всякой натерой вдовы по управлению ниуществоиъ, оставшанся послё скерти нужа, должны были сано собою прекратиться съ наступленіенъ совершеннольтія Святослава. И дъйствительно, съ наступленіень совершеннольтія сына Святослава Ольга всчезаеть со сцены общественной и государственной двятельности. Въ дальныйшей исторія значение Ольги, какъ катерой вдовы, совершенно стущевывается

- <sup>2</sup>) Tans ze, 25.
- 4) Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) II. C. P. J. II, 215.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ же, I, 24.

предъ Святославонъ не только въ делахъ общественныхъ, государственныхъ, но даже и въ дъдахъ чисто семейныхъ. На убъжденія Ольги принять христіанство, Святославь не только отв'ячаеть полныть отказоть, но даже, по завечанию летописца: "се же ктопу гнъващеся на катерь" <sup>1</sup>). Справедливо говорить Коотонаровъ, что "древная славянщина не любила точныхъ формъ; неонределенность. отсутствіе ясныхъ рубежей составляють характеръ славянской жизни; а русская отличалась твить въ особенностя"<sup>2</sup>). По отношению къ власти натерой вдови надъ дътъни въ руссконъ язическонъ обществё эта инсль Костонарова обнаруживается во всей своей сняв. Не нивя полноты власти отца, главы семьи, надъ дётьни въ юридическойъ синств, по юридическимъ обичаниъ находясь даже въ зависипости, въ подчиненія у взрослыхъ сыновей, по крайней иврв у старшаго, къ которому по смерти отца, главы семън, переходили его права въ семъй, натерая вдова въ отношеніяхъ, во власти надъ своини дітьни різдко ногла быть стісняена указанными юридическими обычаями и опредъленіями. Если не de jure, to de facto ora BE GONEMIRACTEÉ CAVAGEE HORESOBAJACE полнотою власти отца, главы сеньи надъ дётыми въ дёлахъ сенейныхъ даже и въ такихъ случаяхъ, вогда дёти бывали уже впол нё совершеннолётними. Материнская любовь къ дётямъ и натеринская власть надъ детьин ступсевневлась и парализовалась при жизни отца его отеческой властью, какъ властью главы сеньи. Но за то, по смерти главы семьи---иужа, натерая вдова одною только силою своей материнской любви, помино юридическихъ правъ и определений, пріобрётала иногда такую власть въ семьё надъ дётьми, какой, по теплоте и искренности отношений въ этой власти, не когъ нивть даже ихъ отепъ, глава сельн. Вылина "Василій Вуслаєвь" преврасно характеризуеть силу натеринской влаоти надъ сыновъ, власти, совершению отличной отъ власти отца, главы сеньн <sup>3</sup>). Та сила власти натери надъ сынонъ, какая об-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) II. C. P. J. I, 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Костомаровъ, Начало единодержавія въ древней Руси. В'єстникъ Европы 1870 г. Ж VI, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Сахаровъ, Сказанія русскаго народа, І, IV, 12.

наруживалась, по былинъ, въ отношенияхъ Амелен. Тимоесевни въ ея сыну, Василію Буслаеву, нивла другое исходное начало, чвиъ власть въ отрегомъ синслё отеческая надъ дътыня. Въ отношеніяхъ дітой къ власти главы семьи- отна дійствовало, крожи родственнаго чувства, по большей части чувство страха и юридической SREOHHOCTH; B'S OTHOMONIAX'S B'S BARCTH MATODH, BAR'S HO HABBUICH ноложительныхъ, сложавшихоя въ юридичесний обники опредъленій, у дітей должно было проявляться одне, и только одно чувство личной любен, личной расположенности. Это чувство уже въ неріодъ языческаго состоянія русского общества настояько сняьно проникало собою отнениения дівтей из матери, что по дівиственности и всеобщности признавалась вакь бы за внутренний законъ. "Не послухать тебя инв законь не даеть" 1), говорить своей натери буйний Василій Буслаевь. Отсюда не даронъ, по навъстію нёкоторыхъ былинъ, и саная сперть Василія Буслаева приключилась отъ того, что онь не виноднилъ заклятія своей натөрн <sup>2</sup>).

Хриотіанство и византійскім греко-римскія узаконенія не уничтожнан тёхъ началь, на которних обоснованы были положеніе, власть и права въ семьё матерой вдевы въ неріодъ языческаго состоянія русскаго общества. Со оторены положительныхъ законовъ права матерой вдевы въ семьё въ періодъ хриотіанскаго состоянія русскаго общества, какъ и въ періодъ язычества, оставались одни и тё же, именно: Русская Правда времени Мономаха вводитъ въ положительный законъ тотъ общчай, начало которому было положено еще въ Руси языческой, что вдова при малолётнихъ дѣтяхъ ниёла право заступать въ семьё иёсто своего умершаго мужа. Но та же самая Русская Правда, узаконивши право матерой вдовы заступать въ семьё иёсто дравнять юридическить общчаянъ, за нею въ этовъ отношения правъ личныхъ и личной власти надъ дѣтяхъ, не утвердила, согласяю дравнять юридическить общчаянъ, за нею въ этовъ отношения правъ личныхъ и личной власти надъ дѣтым. По Русской Правдё матерая вдова получна полнѣйшее

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пѣсни, собранныя Рыбянковымъ, I, 857.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пісни, собранныя Кирісевскимъ, V, 23-33.

- 673 -

право заступать въ семьй ивсто своего умершаго нужа при несовершеннолётнихъ дётнуъ только въ качествё опекунши надъ дётьши. Въ качествъ опенунии оне должна была какъ вринатъ, такъ и сдать принятое ею внущество при свидичеляхъ. "Аже будуть въ дому дёти мали", узаконяла Руссская Правда, "а не джися будуть санн собою печаловати, а мати имъ пойдеть замужь, то вто ниъ ближни будеть, тому же дати на руцё и добытковъ и съ дононь донелёже возногуть, а товарь дати передъ людин" 1). Съ совершеннолѣтіенъ дѣтей нать должва была пропращать свою онеку, а вивств съ этикъ она теряла уже и юридическую власть надъ дътьми. Но въ данномъ случав христіанская церковь проявила свое благод втельное возд вйствіе на право натерей вдовы въ топъ отношеник, что избавила со отъ произвела со стерони дётей. Русская Правда узаконяла: "аже жена ворчеться свярти по нужи, а ростеряеть добытовъ и пойдеть замужь, то платите ен все двтемъ; не хотѣли ли начнуть дѣти еи ни на дворѣ, а она начнеть всяко хотёти и съдёти, то творити всяко волю, а дётень не дати води; но что ей даль мужь, от твить же ей свдети, или свою часть вземие съдати: же" 2).

Въ данномъ случав вліяніе христіанства гораздо болёе проявилось въ другомъ отношеніи, — въ томъ, что христіанство вообще возвысило положеніе и права матери въ семьв и въ частности по отношенію въ дётямъ и старалось придать отношеніямъ дётей къ матери нравственно-религіозный характеръ. Лѣтописецъ довольно ясно и опредёленно высказалъ взглядъ и убъжденія своего вѣка, уже проникавшагося христіанскими идеями и формами, объ отношеніяхъ дётей къ матери. "Святославъ", говоритъ лѣтописецъ, "не послуша матере, творяше порови ноганьскія, не вѣдай, аще кто матере не послушасть, въ бѣду виадаеть, яко же рече; ащо кто отца, ли матере, не послушаеть, но смерть пріиметь <sup>3</sup>). Объ идеялѣ отношеній дѣтей къ матери, какой выработался въ рус-

- <sup>4</sup>) Русская Правда, 17, 38-47.
- <sup>2</sup>) Tana me, 18, 38-39.
- <sup>3</sup>) II. C. P. J. I, 27.

сконъ обществъ подъ вліяніснъ христіанства, ножно судить но току, что говоритъ лётописецъ объ отношеніахъ Мононаха къ своей начихѣ: "преклонися", читаенъ въ лётописи, (Мононахъ) "на нолбу инягинину, чтящеть в аки натерь, отца ради своего..., тънже и послуша ен, аки натерь" <sup>1</sup>).

Возвишенная въ русскопъ обществъ подъ вліяніенъ христіанства, власть натери надъ дётьия иногда проявлялась въ необикновенно сильныхъ разпърахъ. Жизнеописатель препедобнаго Сеодосія Печерскаго такинъ образонъ рисуеть обнаруженіе власти натери Сеодосія надъ сыненъ:

«Многажьды ен отъ великыя ярости разгнѣвалися на нь и бити и, ой со и тельнь кренка и сильна, яко же и нужь» 2). «По трыть убо дных увёдёвьни илти ого, яко съ страньными отънде, и збие ногъна въслёдъ его, тъкъно единого сына своего понныши, вже бё вынии блаженнаго веодосія. Та же, яко гънаста путь изногъ, ти тако пристигъща, яста и, и отъ ярости же и гибва мати его, ниъши и за власы, и повръже и на земли и своими ногами пъхашети и, и страньныя же иного коривъши, възвратися въ донъ свой, яко нёкоего злодёя ведущи съвязана, тольни же гибвыть одръжника, яко и въ донъ ей привытыли, бита и, дондеже изненоже. И поснать же въведши и въ хранъ, и ту прикиза и, и затворънни и, тако отъще... Таче пришедъщи нати его по двою диъню, отрёщи и, и подасть же ему ясти, еще же гибвыть одръжнива сущи, въложи на нозв его желѣза, ти тако повелѣ ему ходити» <sup>3</sup>). Спустя иѣсколько времени, по жизнеописанию, нать Феодосія снова «раждытышися гитврънь на нь, н съ яростно воставъши и растръзавъни сорочнию на нень, биющи же, и отъя желёзо отъ чреслъ его» 4).

Изъ представленнаго описанія отношеній катери Осодосія въ сину, можеть бить, кто нибудь сдёлаеть заключеніе, что въ этякъ отношеніяхъ не было проявленій натеринской любен къ сину, любви, понивеной даже въ остественновъ, язическовъ симсяв, а обнаруживался самый грубий язическій деспотизиъ. Но противъ такого

4) Тамъ же л. 4 на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) П. С. Р. Л. I, 112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Житіе Өсодосія, нгумена Печерскаго, изд. Водянскимъ, въ Чтеніяхъ Императорскаго общества исторіи и древности за 1858 г. Ш. 2 л. на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) .Tans me, z. 8.

- 675 -

заключенія жизнеенисатель Өсодосія, какъ бы предрённая неудожёніе, говорить:

"Любяше (нать) и (беодосія) збло наче нивкъ, и того реди не търдяще безъ него" 1). А потону, когда веодосій убъжаль изъ дона, "нати же его, иного искавъши въ градё своень и въ окрыстыныхъ градёхъ, и яко не обрёте его, плакашеся по немь, люте быющи въ прьси своя, яко и по прытвёнь. И зановёдано же бысть по всей странё той, аще къде видёвъше такого отрока, да пришьдъще возвёстите натери его". Получивши известіе о сынё, кать "не облёнивъшися и тако ити (въ Кіевъ), и никало же помьдльливыши, ни дълготы же пути убоявъщеся, иде на възыскание сына своего<sup>4 2</sup>). Отъ старца, принявшаго въ собъ Осодосія, нать съ такою сильною настойчивостью требовала себё сына: "изведи ин, старьче, сына ноего, да си его вижно, и не трылло бо жива быти, аще не вижно: яви ин сына ноего, да пе зълъ умъру. Се бо сама погублю ся предъ двъръми печеры сея, аще ин не покажеши его... Видъвши же сына своего..., охопивъшися ень, плакашеся горко, и одва нало утбшивъшися, сбдб и начать увёщавати глаголющи: понди чадо въ донъ свой..., не трылио бо жива быти, не видящи тебъ \* \*).

Вліянія христіанства на семейный быть русскаго общества въ цёлонь его составё въ періодъ до-татарскаго ига даже въ той части русскаго общества, которая больше всего испытала это вліяніе на себё, не успёло еще сказаться во всей его широтё и опредёленности. Семейный быть русскаго общества, подвергшагося въ періодъ до-татарскаго ига вліянію христіанства, не успёль еще получить опредёленной, вполиё законченной физіономіи, не успёль сюжиться въ точно опредёленную рамку, а представляль собою только начатки, и хотя начатки довольно прочние, но всетаки только начатки развитія семейныхъ понятій. Уже въ разсмотрённый нами періодъ времени въ вопросё о вліянія христіанства на семейный быть русскаго общества довольно рельефно опредёлились двё стороны, которыя необходимо отдёлять другь оть друга, чтобы выгородить то, что въ этомъ вліянія принадлежить въ собственномъ смыслё христіанству и что-привноснымъ человёческимъ по-

<sup>3</sup>) Тань же, л. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Житіе Өсодосія, л. 3 на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, л. 5 на обор.

кось въ руссконъ сбществе, со всею силон и опреділенностью сказалась только въ періодъ послё татарскаго погрома.

Декнурій Дубанны.

Digitized by Google

(Окончанів елидуеть).

## **Bojše kpatria ctath**.

## 1) Протојерей Герасинъ Петропичъ Павскій.

Послё торжественнаго правднованія всею Россіей двадцатинятнятия царствованія Государя Императора Александра Никольевича, благовременно вспомнить о человяка, въ лина котораго наша Академія и вообще богословская наука удостондась высовой чести послужить двлу воспитанія и образованія Ввиценоснаго Преобразователя Россін. Мы говорнить о законоучителъ Государя Императора, бывшенъ воспитанникъ и затвиъ просссорь нашей Академін, протојерев Герасине Петровиче Павскоиъ. Не считая себя въ правё входить въ оцёнку того значенія, какое инълъ въ упонянутонъ отношенін Павскій, ны однакожъ дунаемъ, что, взирая на славныя дёянія Императора Александра II, въ такой ийръ запечатлённыя духовъ правды, добра и державной нудрости въ симслё свангельскаго ученія, Его законоучитель, въ продолжение болёе, чёкъ воськи лётъ посвящавшій всецёло сням своего уна и богато одареннаго духа этоку труду «съ совистно не наеминческою», какъ онъ выражается въ запискъ, содержащей его «планъ законоученія Государя Наслёдника», представленной чрезъ Жуковскаго Государю Императору Николаю Павловичу, могъ бы сказать по всей справедливости, «что въ нихъ и моего хоть вашля меду есть».

Жизнь нашего знаменитаго гебранста, еплонога и богослова изобилуеть замѣчательными савтами изъ научной и церковнообщественной исторіи его времени; но для надлежащей біограсіи его, накъ намъ намется, еще не наступило время. Въ другомъ мъстъ («Русская Старина», 1880 г. январь, севраль, мартъ и апрѣль) мы начали очеркъ нѣкоторыхъ болъе замѣчательныхъ обстоительствъ его жизни, для описанія которыхъ оказались въ наличности необходимые матеріалы. Здѣсь мы имѣемъ въ вилу Хриот. Чтив. № 5-6, 1880 г. не болёе какъ кратній curriculum vitae, ни въ каконъ случав не излишній на страницахъ «Христ. Чтенія», котораго повойный протоіерей былъ со времени его основанія, скаженъ безъ преувеличенія, самынъ дёятельнынъ и богатынъ сотрудниконъ.

Протојерей Герасниъ Петровнчъ Павскій (1787—1863) былъ сынъ священника села Павъ, Дугскаго увзда С.-Петербургской губернін. Въ 1814 г., по окончанін курса наукъ въ только-что устроенной трудами Сперанскаго и Голицына СПБ. духовной акадения первымъ магистромъ, онъ оставленъ на службв при акалемін съ званіемъ баккалавра (адъюнктъ-профессора) по каеедръ еврейскаго языка. Въ томъ же году былъ избранъ въ члены академической конференція; въ 1815 году, не оставляя службы при академія, поступиль священникомь къ Казанскому собору въ СПБ. Въ 1817 году назначенъ членомъ комитета духовной ценвуры, учреждениего при анадемія; въ токъ же году опредвленъ законоучителенъ въ царскосельскій лицей, но пробыль въ этой должности впроченъ лишь одинъ годъ, такъ какъ по отдаленности лицея отъ Петербурга (Царское село тогда еще не было соединено съ столицей желъзною дорогой) оказалось для него невозножнымъ совивщать службу приходскаго священищая и профессора Академін съ урокани въ лицев. Въ 1818 году Павскій быль навначень членомь Высочайше-утвериденной, подъ главнымъ начальствомъ грасс Аракчесва, коминсін для составленія руководствъ и учебниковъ для вновь организованныхъ въ то время школъ нантонистовъ. Главнынъ результатомъ двухгодичныхъ ванятій Павскаго въ этой коминсін было его общирное «наставленіе законоучителю вантонистовъ», заслужившее особенное вниманіе въ коминсів и чрезвычайные похвалы графа Адакчеева: въ немъ Павскій налагаеть подробно новую, своеобразную истодику курса Закона Божія и подробную внолнё ориганальную программу всёхъ частей его курса. Принятая въ руковолство въ военно-учебныхъ заведеніяхъ, программа эта обратила на себя внимание и министерства народнаго просвъщения. Попечитель СПБ. учебного округа обратился въ Павскому съ просьбой составить программы курса Завона Божія для гимназій истербургскаго округа, а также для старшихъ влассовъ благороднаго университетскаго пансіона и «высшаго училища», что и сделано было Павскимъ въ 1823 году. Въ 1819 году министромъ народнаго просвъщенія графонъ Уваровынъ, близко знавшинъ н глубово уважавшинъ Павскаго, онъ былъ назначенъ просессоромъ Богословія во вновь открытый петербургскій университеть,

Digitized by GOOGLE

газ скоро свояни баестациии лекціями пріобрёль репутацію первокласснаго профессора и возбуднать вивъйшій интересъ въ Богословию въ свётскихъ слушателяхъ. Наконецъ еще съ 1815 года Павскій состояль одяниь наь директоровь россійскаго библейского общества, гдё ему, какъ спеціалисту и знатоку еврейскаго языка, принадлежала первенствующая роль при окончательной редакции всёхъ почти переводовъ св. Писанія, изданныхъ библейскинъ обществонъ. За труды по библейскому обществу Павскій быль возведень въ званіе просессора (въ 1818 г.), получивъ степень доктора Богословія (1821 г.) и орденъ св. Владиніра 4 степени.

Своини трудани въ библейсконъ обществъ, къ которону въ то время принадлежало большинство русской служебной и родовой аристократін Петербурга, а также своинь преподаванісиъ въ лицев и университеть, своими занятіями въ военной коммисіи, Павскій пріобрёль гронную и почетную извёстность въ обществё н у правительства не только какъ первоклассный ученый богословъ, но и какъ заибчательный законоучитель-педагогъ, теоретить и практикъ, выработавшій вполнъ самобытно новый типъ курса Закона Божія для свётскихъ учебныхъ заведеній и въ своей законоучительской практики пользовавшийся необычайными нравственнымъ вліяніємъ на своихъ слушателей 1).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О томъ восторий, съ важнъ привётотвована педагогическія воззрёнія Павскаго военная коминсія и особенно предсёдатель ся, графъ Аракчесвъ, ми уже упомникая. Не мение сочувственно относныся из этими воззуйными попечитель с.-нетербургскаго учебнаго округа, известний Руничъ. «Лучнаго (нлана) придумать не могу, писаль онь Павскому, для преподавания законоучения въ римназіи и пріутотовительнихъ влассахъ оной. Съ нетеризнісиъ буду ожидать росписанія (уровонь закона Вожія нь гимназіяхь) вашего, но которому и расноложится законоучение из гимназіяхь». Объ университетскихь лекціяхь Пар-CLAFO, JEC MHOFO LETS CUYCEL, BOTS MARS BEHOMBERIS OFFERS MAS THEREOFS OF акадения: А. В. Никитенко въ некрологі, читанномъ въ торжественномъ засйданія академія наукь 29 декабря 1863 года. «Я нивль счастіе быть однимь наз узеннеовь Павскаго, когда онъ занималъ казедру богословія въ здешнемъ универсичета, и венегу произнести имени его безъ глубокаго уважения и благодарности. Я увёрень, что всё, подобно инё обязанные Плискому застію своего образованія, вся университетскіе его слушатели, да кого достигнеть это слово, жно воскресать въ своей намяти черти, отличавшія духъ его ученія и служивные живных отнечаткомъ его ума, знанія и сердца. Курсь его быль очень обжирень и богать содержанісиз... Въ чтеніяхъ Павскаго било что-то соверненно своеобразное, ему одному свойственное, важность и ночти младенческое добросердечіе, свла и простота, соедивенная съ глубокостію воззрівній и уда-Digitized by GOOSIC

Такниъ образонъ когда настало время приступить къ обучению Насладника Песаревича, Иннераторъ Ныродай Павловичъ, наслышанный о талантать Павскаго, поручель генералу Мердеру пригласнть его на должность завоноучителя при Его Августийшенъ Сынъ. Меркеръ поручилъ Павскому предварительно, въ особой записку, изложить свои понятія о характеру и содержани нурса Закона Божія Насл'ядинну Цесаревичу. Павскій немедленно составнять такую замиску, которан и была представлена Госуларю 29 онтября 1826 г. Получивъ экземпляръ этой записии, Жуковскій писаль нежау прочинь Павскому: «чтеніе заплени, ноторую ванъ угодно было инъ сообщить, доставило инъ нъскольно истинно-счастливыхъ иннутъ... Вцечатланіе, въ душі и моей цпонаведенное этикъ чтеніенъ, могу сравнить съ чувствонъ, которое нолжна произвести встрача съ челованомъ по сердцу, съ чело-BERONS. ROTODARO RELACIUS CEGE DE TOBADAULE RUSHE LLA TORO, чтобы жизнь была лучне. Приношу Провиданию благодарность сердца за ниспосланное инъ благо. Мысль, что вы будете инъ товадищень въ нашень общень саятонь двих, радуеть неня и ободолоть. Мы еще не знаемъ лично друга друга, но кы любинъ одно, и сибно сказать-оъ одинавовою искренностир. Тотъ характерь чистоты, испречности и христанскаго просващеннаго желанія блага, который прочихаль я въ письна вашень, уже искренно привизаль меня въ вамъ. Чтеніе вашей записки порадовало меня за нашего Воспитанника: ваша религія-другъ прособщения, такая именно, которая должна жить въ шуше Государя» <sup>1</sup>).

Дъйствительно, трудно было сдёлать болёе удачный выборь на столь важный постъ. Человёкъ глубоко-религіозный и искренноблагочестивый, замъчательно-ученый и необычайно-даровитый, Павскій отдалон своему новому назначению съ любовію и усердіенъ, вполит достойными отоль высоваго служенія. Зо октября 1826 года онъ былъ утвержденъ въ званіи законоучители Государя Наслёдника Цесаревича, приченъ переведенъ былъ отъ Андреевскаго собора въ большой церкви Зимияго дворца, гдё земнять первое мёсто послё протопресвитера, духовника Ихъ Имнераторскихъ Величествъ.

вительнымъ богатствоиъ знанія, и дъйствіе етихъ чтеній содержало въ себё такъ много связующаго душевана сили слушателей его съ предметенъ ученія, что для нихъ становилось однамъ и тімъ же-знать, убіндаться и чуюствовать. <sup>4</sup>) Русси. Старина, 1880, II, стр. 283.

Своему новому служению Павский посвятиль лучшие восень лють своей жизни (съ-30 октября 1826 по 18 освраля 1885 года). Результать своихъ трудовъ Навский (въ «объясненияхъ» на «приизчания» имтр. Филарета <sup>1</sup>) издагаетъ такижъ образовъ:

«Пройденъ былъ катихненсъ; но съ самаго начала законоучитель зналь, что времени для законоучения будеть очень довольно, и потому предположилъ ознакомить Воспитанника не съ однимъ катихизисомъ, а вообще со вобить твиъ, что должно знать христіанину греко-россійской церкви, т. е. онъ предположиль познаконить его: 1) съ библісю во всей си полноть, и 2) съ церковію, кагь всеобщею, такъ особенно россійскою. Такниъ образонъ у насъ произошли два большіе курса: библейскій и церковный. Въ предварительный курсъ, который былъ какъ бы зародышенъ двухъ послёдующихъ, и сообразованъ съ дётскими новятіями, Великій Клязь выучнать налоусть: Отче нашь, Вёрую, съ вратчайшинъ объясненіенъ, и заповёди, также молитвы утреннія и вечернія. Въ сей же предварительный курсь дань кратчайшій обзоръ всего существеннаго христіанскаго ученія, какъ библейскаго, такъ и церковнаго. Чтобы познакомить съ Библей, нужно было вознакомить съ провстествінии и лицами, въ вей **дайствующими**, и исчернать правила въры и иравственности, въ ней содержащияся, т. е. надобно было предложить библейскую исторію и библейское ученіе. Библейская исторія разсказана во всей подробности, сперва по 200 эстампанъ, изображающимъ происшествія и дица Ветхаго и Новаго завіта. Въ объясненіе эстанновъ написана книжка съ географическими примъчаніями. Потонъ св. Исторія изложена въ хронодогическомъ порядкѣ по таблицамъ. Вънцовъ библейской исторіи служила жизнь І. Христа, разсказанная подробнъйшимъ образомъ, для чего также нанечатана книжка, непоминающая разсказанное. И во время чтенія библейской исторіи, и послё, читаны были мёста изъ св. Писанія Ветхаго и Новаго завіта. Съ особенною подробностію прочитаны Евангелія и книга Двяній апостольскихъ, также ивкоторыя изъ посланій ап. Павла, вст посланія соборныя. Поелику же всего св. Писанія нельзя было прочитать во время уроковъ, а нежду тенъ надобно было познакомить Великаго Князя со всёми правилами вёры и нравственности, содержащимися въ св. Писанія, то выбраны тексты изъ св. Писанія. Оглавленіемъ текстовъ служела книжка подъ заглавіемъ: «Христіанское ученіе

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Чтеніа Моск. Об. Ист. в Др. 1870 г.

въ праткой системѣ». — Держовный курсь. Здёсь предложены исторія церяви и догнаты ся. Нитью для историческихъ уроновъ служила другая нинжка: «начертаніе церковной исторіи». Руководствомъ для церковной исторіи служилъ натихизисъ преосв. Филарета. Въ променутки времени, особенно въ теченіе великато поста, Великому Князю полизйшимъ обрезовъ объяснены были церковныя таниства и обряды, съ особенною подробностію разсказано о литургіи и исповѣди. Все это напечатано въ «Христіанскомъ Чтеніи».

Вроив этихъ исчисленныхъ саминъ Павениъ трудовъ («Ереткій обзоръ христіанскаго ученія», «Жизнь І. Христа, разсвазанная подробивёшнить образонъ», «Христіанское ученіе въ краткой системи», «Начертание церковной история», и литургические уроки, напечатанные въ «Христ. Чтения») сохранилось еще нъсколько «молитвъ» и «наставлений», составленныхъ самниъ Павскимъ, на разные праздники (Пасха и Рождество Христово), особенные случая общественной жизни Россін (по случаю холеры 1830 г.) и личной жизни Великаго Князя, наконець общирный сборникъ нравоучительныхъ христіанскихъ размышленій, подъ общенъ заглавіснъ: «Напониванія о вёчной жизии», отчасти составленныхъ саминъ Павсинъ, отчасти извлеченныть инъ изъ твореній святоотеческихъ. Общинъ заключеніемъ педагогической деятельности Павскаго была «бесёда законоучителя съ Государенъ Наслёденковъ Цесаревиченъ по случаю вступленія Его въ совершенныя лъта».

Въ 1835 году Павскій испросилъ себё отставку отъ должности законоучителя, по причинё разстроеннаго здоровья и былъ назначенъ настоятелемъ церкви Таврическаго дворца. Все остальное время своей жизни онъ провелъ въ типи кабинетнаго уединенія, въ ученыхъ трудахъ, результатами которыхъ были знаменитын «ондологическія наблюденія надъ составомъ русскаго изыка» и «сравнительный словарь, коренныхъ русскихъ словъ», оставшійся доселё ненапечатаннымъ, в также переводъ княти пророка Іезекіндя съ еврейскаго на русскій, также ненапечатанный, какъ и нёкоторыя другія княги Ветхаго завёта, имъ переведенныя (часть его перевода напечатана въ «Духѣ Христіанина» за 1862-63 годы).

Павскій безъ всякаго сомнінія долженъ быть названъ одничь изъ замічательнійшихъ русскихъ людей первой половины настоящаго столітія. Его переводъ Ветхаго завіята съ еврейскаго языка на русскій, трудъ цілой его жизни, въ связи съ его переводче-

Digitized by GOOGIC

скими и редакціонными трудами въ качества одного изъ ливекторовъ библейскаго общества, составляетъ самое крупное событіе въ исторія русской церкви въ вкигеннемъ отолетія. Его селологическія наблюденія надь составомъ русскаго языка», доста-BEBILLIE CMY SBARIE ARAGEMERS & CDASY HOOTABREBILIS CTO BE DET. первоклассныхъ европейскихъ ученыхъ, а равно оставшійся послё него неладаннымъ «сравнительный словарь коренныхъ русснихъ словъ», по общему признанию составили эпоху въ истории отечественнаго языкознанія. Не менёе важны его заслуги для русскаго Богословія. Въ своихъ денціяхъ, читанныхъ.въ СПБ. университеть, равно кагь въ безчисленныхъ статьихъ, напечатанныхъ въ журналъ «Христіанское Чтеніе» (1821 по 1845 г.), онъ явнися какъ новаторъ въ области Богословія, давшій новую постановку иногниъ вопросамъ изъ области богословской науки, выработавшій новый нетодъ-историно-генетическій (визсто преяняго схоластическаго), утилизировавшій для цёлей православной богословской науки результаты западной богословской науки. Въ этомъ отношение онъ шелъ пераллельно съ знаменитымъ Иннокентіемъ, отчасти даже предупредняъ его на пути новаторства, за что и подвергся, подобно ему, обвиненіямъ въ неологизив. Многія богословскія мизнія Павскаго не разъ возбуждали недоумънія и даже упреки въ неправославін со стороны весьна компетентныхъ лицъ, наприкъръ московскаго и-та Филарета. Но никто никогда не отказывалъ ему въ громадной эруднція и въ замъчательной даровитости, бывшей источникомъ его самобытности и оригинальности въ богословствования. Равно какъ никому уже въ настоящее время не придетъ въ голову заподозривать его въ неправославін.

Для академическаго журнала «Христіанское Чтеніе» особенно дорого было необычайно діятельное участіе въ немъ Павскаго. Въ настоящее время мы не нийемъ возможности опреділить съ точностію, что именно въ этомъ журналі принадлежить Павскому. Въ «объясненіяхъ» на «примічанія» митр. Филарета (Чтенія Моск. Об. И. и Д. 1870 г.) Павскій говорить, что въ «Христ. Чтенія» номіщенъ весь курсъ его литургическихъ уроковъ Насліднику Цесаревичу; но что именно изъ массы статей литургическаго содержанія поміщенныхъ въ нашемъ журналі за время 1821—1845 г. принадлежитъ Павскому, мы пока сказать не можемъ <sup>1</sup>).

•) Указаніенъ на количество работь Панскаго но другних отділанъ дурнана можеть служить цифра его статей въ «Хр. Чтенін» за нервке нать лёть не-Digitized by Вообще, если бы вез учено-литературные труды Павсимо были собраны и педаны, намъ кажется, они составили бы не нензе двадцати триднатилистныхъ токовъ плотивго корнуса, т. е. но количеству число его сочинский оказывается не меньшинъ, чъмъ число сочинский имтр. Филарста, и большинъ, чъмъ число сочинский Инновантія <sup>1</sup>).

Но достоянство низ, новечно, не въ количества, а въ каче-

gabie, norophe me same as marcolanaus apulta penancial. Taks sa pro specie его неру принадлениять: 1) сов нерезоди саятоотсческихъ творский, именно: 4) восланія св. Игнатія Ботоносца; б) восланіе св. Поликарна Смирнокаго; в) Клинента Римскаго посланіе но Кориненнамъ; г) Макарія Великаго — о храненія сердца; о свободѣ ума; д) св. Григорія Богослова слова на насху и о любии въ бъдениъ; с) четириздиать словъ св. Іодина Златоуста; ж) Васила Великаго-нать бесёдь (сь двума предварительным историко-біографическими стать-Ани с св. Василія); в) Ефрена Сирина два слова (о добродбуени и ворокахи, о терифија); к) пр. Фалассіа посл. из пр. Павлу; і) Исавла Сирина месть обнирнихъ статей; к) Симеона, новаго Богослова -- деятельния и богословскія глави; л) Марка Подвижника о законъ духовноиъ; и) Евсевія Панфила о нученных палестниских и о музенных при Діоклетіань; в) жизнь прек. Евemila (neperous cu rpevecuaro); o) Acanacia Azencaniplicanto - anna cast. Опилличний; в) Григоры Онинискаго -- глави (оз предзарительной поторныйбіографической статьей). Них оригинальних статей нонтиненных из журналі, Павскому принадлежать статья, значащиеся водь следующими нумерами но составленному нами уназателю въ «Христіанскому Чтенію» (Сиб. 1872): 1087 (о imer's Iosa), 1566, 1575, 1752, 1756, 1761-1766 (cemb cravef), 1775, 1777 1779, 1815, 1816, 1817, 1828, 1842, 1817, 1848, 1861, 1854, 1871, 1908, 1910. 1914, 1915, 1917, 1919, 1921, 1922, 1989, 2008, 2545, 2550, 2016 -- 2619 (10тире статья), 2641, 2718-2721, 2756, 2788. Итого соронь статей, балнею частію веська общирнихъ. И это, конечно, далеко не все, поніщенное низвъ «Христіанскомъ Чтенія»: им дунаемъ, что это еднали составить и ноловину его трудовь, начечатанныхь въ нашень журналі.

Digitized by Google

1

стви. Съ втой отороны Панский у насъ одиненъ нишь отчасти, ниенно спазано окончательное ришено о его трудкить по переводу Библи и о его оплологическихъ работакъ. Судъ о ненъ, накъ о богослови будетъ произнесенъ не прекле, накъ одинести извистнымъ въ печати все, что имъ написано не втояте роди. Но во всякомъ случай есть за что помянуть добрымъ слономъ и сказать вичную память присионаличному труженику научи!

Н. Варсовъ.

## 2) Из вопросу с русской иконописи.

Въ газетахъ недавно появилось извъстіе, что акаденія художествъ предподагаетъ принять на себя ближайнее посредничество нежду заказчиками и художниками, при постройиз неривей, при заказахъ иконостасовъ, отдёльныхъ образовъ, кіотовъ и т. под. Такое предположение вызывается необходиностью болье нравильнымъ образомъ удовлетворять иногочисленные запросы, съ ROTODLINE E HEDRER E VACTULIS JUILA OGDAMIAKOTOS BE ARAJONIKO. N . вийств съ твиъ мотивируется неленіемъ оказать «при посредствъ церковной живописи, блинайныей нашему народу, вліяніе на развитие изящиего внуса въ наосаять»... Разунбется, неньзя не пожелать скораго успёха подобному наченанію: въ болёе дёятельножъ и упорядоченномъ, чъкъ было до сихъ поръ, отношения академін художествъ къ церковному искусству, дяйствительно, давно чувствуется крайняя необхединость. Однано, едва ли ножно ожидать, чтобы проектируеная корла норла нивть широкее приименіе. Для удовлетворенія войхъ запросоять у акаденін художествъ не достанотъ ни силъ, ни средствъ, и если цериви, конечно церкви боготыя, ревно какъ не иногіе изъ частимиъ лицъ, нанболете состоятельныхъ, въ полной наръ воспольсуются ся благодательными услугами, то «массы» православнаго люда, которыя она также имбеть въ виду, все-таки останутся «на прежнемъ ноложения», т. е. по преянему будуть обранаться къ твиъ непризваннымъ, въ нолномъ смыслё «свободнымъ» тудоживнамъ, воторые изстари извъстны на Руси подъ имененъ «богонавовъ» ии «суздальцевъ» и произведения которыхъ, аляповатыя, грубыя, нногда положительно непонятныя и противныя церковной истиий - наполняють доны и хижины русскихъ простолюдиновъ, удовлетворяя и ихъ религіознымъ нуждамъ, и ихъ эстетическимъ потребностянъ. Для борьбы съ своеобразной эстетикой этихъ на-Digitized by GOOSIC

стеровъ «плоннаго ряда», съ ихъ полнынъ невъжествонъ въ церковной исторія и нионограмін, напъ нашется, были бы небезнолевны и нъкоторыя другія мъры, болёе простыя и слёдовательно спорёе приводящія къ цёли. Одну пэъ нихъ, отчасти уже испробованную въ старину, мы и намёрены, указать.

Первовь во вой времена высоко снотрёда на иконописное дёдо. Воть ся общій ваглядь: «наонный инсетель служитель есть церкве»; и церковь всегда требовала, чтобы иконописцы не только владели соотвётственнымя дарованіями, теоретической подготовкой, знаніемъ и уменіемъ — «были хитры и горазды» въ своемъ делё, но чтобы и по жизни, по визшиему и внутреннему поведению, были вполив достойны своего призвания, своего служения-служенія церкви. «Подобаеть быти живописцу, говорится въ Стоглань, смиренну, протку, благоговъйну, непразднословну, непіанить, не грабежнику, не убійць, нампаче же хранить чистоту душевную и твлесную со всякниъ опасеніенъ». Твиъ, которые «котя бы звло были хитры Святыхъ Иконъ воображению (изображению), но живуть неблаголэпотив, писати возбраняется». Относительно самаго писанія иконъ требуется, чтобы нконы писались по образну «древнихъ переводовъ (изводовъ) и первыхъ богомудрыхъ мужей» и чтобы отъ себя, отъ своего измышления не прибавлялось «ин iorы единой» (Сказаніе объ иконописцахъ, каковынъ полобаеть быти).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Таковъ отчасти нанболзе древній Новгородскій иконописный подлинникъ, изданный (по рукописи Соейской библіотеки, съ варіантами нез другихъ списковъ) Шосковскимъ Обществонъ древне-русскаго мекуства (въ 1878 г.).

точеніскъ времени изъ кратних замятокъ, приведенныхъ въ мякоторую систему (расноложенныхъ по отдёламъ или мёсянамъ и днямъ церковнаго года), составилось общиноное и полное руповодство, заключавшее въ себѣ все, что представляла христіанская иконографія и иконописная прантика. Съ этой стороны инонописные подлининии въ высшей степени велины для исторіи и адхеологін церковной живоцися: по нимъ можно судить о ен содержания, объекъ и направлении. Но не въ однокъ периовно-археологическомъ отношения иконописные полленнием до настоящаго времени сохраняють свое значение, поврайней мара, иля русского иконописанія. Принесенные въ налъ изъ Греціи 1), видонзивняясь по редакціянъ, подвергаясь дополненіянъ и передълкамъ--они сохраннинсь до настоящаго времени въ своемъ прежнемъ значенія и приложенія, т. с. въ значенія настольной книги, рувоводства для иконописцевъ. Ихъ послъдняя редакція относится къ XVIII-XIX въку и представляеть ту драгоцънную особенность, что съ одной стороны, какъ справедниво замътняъ проф. Буслаевъ, примиряетъ церковно-историческое начало въ живониен съ свободой художественнаго творчества 2), а съ другой върно и точно передветь истинный древне-церковный духъ, характерьнозанчія нашей иконописи. Прекрасный экземпляръ такого подлинина, сход-

<sup>1</sup>) Одинъ изъ текниъ древне-греческихъ подлинниковъ (въ редакцін впрочемъ сравнительно поздней, не раньше XIV в.) изданъ въ еранцузскомъ пореводъ Дидрономъ: Manuel d'iconogr. chretienne grecque et latine, Paris, 1845,-HENOUKIR CREARE Schäfer'our: Handbuch d. Malerei von Berge Athos aus dem handschr. neuhrich. Text. Trier, 1855. Ko comarbein, pycczaro nepęвода этого замечательного памятника до сихъ поръ неть, хотя бы намъ онъ болве всего быль нужевь, рукопись получена съ Асона, служившаго до извъстной стенени школой русской иконописи; нежду твиъ, еранцузское и намецкое изданія въ настоящее время едільнись библіогреенческой ридкостью. Въ общемъ, этоть греческій подлинникь обникаеть вою христівнскую иконогравію: веткій и новый завътъ, неображения христинскихъ прездичновъ, святыхъ, пророковъ (въ ихъ числа указаны и пророки язычества--- «греческие енлосоем, какъ говорится эдёсь, возв'ящавшіе воплощеніе Христа: Аполлоній, Солонъ, Оукидидъ, Плутархъ, Платонъ, Аристотель, Филонъ, Сосоляъ, Фулъ (?) царь египетекій, Валзамъ, премукрая Сивилла»), апостоловъ, неображеніе евзигельскихь причть, Апокалицская, втораго пришествія Христа и стращиваго суда, морально-аллегорическія изображенія (напр., какъ изображать жизнь нетинисо новаха и т. п.). Посл'ядняя часть книги (третья) всещено посвящена изложению резличныхъ художественно-техническихъ свёденій, нужныхъ для живописцевъ.

<sup>3</sup>) Исторические очерки русской народной словесности и искуства, Тон. П, стр. 409 и сл. HERE O'S OFFICENHEATS Y BYOLSEBA 1) I. BER'S THTETELE YERRETS, BOCSна заничительный по своему происхождению, находится въ числи рукописей нашей академической библіотеки. Онъ носить такое заглавіе: «Подляннимъ сиречь книга, въ ней же сказаніе о седьни святыхъ восленскихъ соборахъ, о живошисцахъ и иконописцахъ и по ивопцанъ и диямъ расположение именъ святыхъ съ язображениемъ ить естественнаго подобія, образа янени, одванія и прочаго, како инононисну нодобаеть писать иконы святыя и прочее церковью православною принятос». А из конца книги находится приниска, из которой говорится, что это -- синсовъ, сдъявнияй въ Юрьевоиъ конастырё архимандритомъФотіемъ, съ рукониси «стариннаго инсьма», доставленной «искустными московскими инонониснани» <sup>2</sup>). Итакъ, этотъ рукописный экземпларъ-трудъ, составленный но стараніямъ извёстнаго прьевскаго архинандрита Фотія N, CYAS DO BCONY, RESHERICS MED ND REVETH, XOTH OND H SENDчасть, что списовъ «безь поправовъ и не перескотрёнъ». Въ начыть, вань значнися въ саномъ заглавін иниги, въ виде прибавленія монімцено «Сназаніе» о иселенскихь соборахь, въ которонъ новазано канъ «писать» --- изображать на иконахъ каждый изъ сени вселенскихъ соборовъ \*). Затвиъ идуть вотупительные статьи, очень важныя, такъ канъ въ нихъ подробно изложенъ виглядъ нашей церкви на иконы и на церковную живопись и приведено почти все, что кожно и должно требовать отъ иконописцевъ: гранота святъйшихъ патріарховъ (Пансій, Макарій, Іоасаеъ), вы-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. «Очерин» т. И, отр. 410. Руконись г. Вуслаева была получена инъ отъ палежениято имойописца Долотова, и по своему происхондению отпоентся на XVIII в., хотя, очевидно, ихопописецъ пользовался сю для своякъ работъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Воть эта приннена: «Оъ подлинията —конія сія зимия Подлинима синсали та Новгородского портонивсеноть Юрьска конастира — безь коправоль и не переспотрана. А подлинита зими Подлиника, архимидритоль Фетіснь, стариннаго ниська билъ мать для синена конія у искусныхъ писвописцень посковелихъ, знающихъ нисоть имоннита настерствоять и альереско роспясивоть. Даруется не въ бибдіотему Сиб. Духовной Академія. Ю. Арх. Фотій, 1829 года, марта 7 дия».

Э Въ руковиен г. Бусявева этого «сказания» изть, — у Дидрока оне есть, коти не совскиъ сходно съ наниниъ-си. Мапиеl d'iconogr.-рад. 345.-По иконовненей коннескији изобраления весленскихъ себоровъ, по нашену Подникнику, ночти већ единакови: представлены изсто, гдъ происходить соборъ (парсији налети или церновъ), главные участвики, расположение отдъльно и групнами, наконецъ одинъ или изскольно главныхъ выдавлинком номентовъ въ ходъ соборныхъ дъяний.

писки изъ Стогдава, разсуждение носков. патріарха Іоакина со иконном' воображения, чтобы на донахъ яконъ не рёзати и на лесталь не писети» и др. Саный Поллиниигь расположень не ийсяцанъ, начиная съ сектября. При онисания иконописныхъ изображеній разнаго рода — наображеній святыхъ, свенгольскихъ н церковныхъ событій и празниковъ, къщеются креткія историческія и хронодогическія указанія, затёнь-что особенно ванно въ нконописномъ отношения весст иконописамя прображения, при-BORHNELS HORANHERNONT, MOCINGERMONICE OF CERES, OF MORINE COOMMOmenie co ucorochans mocianiero, tars crabaes indobédantes as основанія цисьменныхъ церковныхъ источниковъ-прологовъ, нихій CRETHINS, XDOHOFDAGOBS & T. 1104., H FRE CHIROCTBYIDHINE BROHOписныя композицій не согласны от преданіенть, такъ прано ваизчается, что «онъ неправильны». Этикъ сообщается нионописи та основа, на которой она возникае и которой долина дершаться--основа церковно-историческая 1), а съ другой сторены и худонесевенному творчеству иконописцевъ указывается тоть кругъ, въ которомъ они свободно могутъ работать надъ нерковными сюже-Тами --- «ТВОДИТЬ И СОЗДАВАТЬ», НЕСКОЛЬКО НО СТЭСНИЯ СВОСЯ XVIOROственной сантезія опесенісна погращить противь христівнской нетины... Всиатриваясь блине въ уназания Подлининка, нельзя BRROTE CE TENE HE YARBARTSON, RENE MAIO ILL BREENE OBOID LEDковную живошись и накъ несправедниво обычное мизніе русскихъ художественныхъ вритиковъ, счителениять се «односторонней» и вообще «скудной въ художественном» отношения» Подлинникъ цонстатируеть то, что нивла и ниветь наша икононись и что ножеть инать. Но посмотрите, какое туть резнообрезіе, какое богатство? Обнліе разнородныхъ, глубовнать и возвышенитайниять сижетовъ, иножество сценъ и картинъ для ландшаетной и народнобытовой живописи, насса всевозножныхъ цоложений, типовъ, лицъ всэхъ званій, возрастовъ и состояній!... Говорять, старческій, нахудалый и бользненный типъ преобладаеть въ нанией наонописи. Неправда! Въ Подлинните напр. ны насчитали гораздо больше датей, юношей и лицъ зрълаго возраста, во всемъ цвитъ молодости, здоровья и физической криности, --- лиць, о которыхъ ди-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) И въ греческовъ подлинникъ замътно прогладываетъ желаніе составителя точнъе сохранить церковно-историческую основу. Такъ напр. иконописцамъ дъластся внушевіе «при написанія иконъ святыкъ виниательно читать житія святыкъ». Didron, Manuel d'iconogr., рад. 401.

зается замінаніе: «нядоть и лидоть зіло прекрасны», —больше, чіть старцевь съ слідами тяжелой, многолітней и многострадальной подвижнической жизни на ихъ челі. Говорять также, что византійская иконопись, а за нею и наша русская обращають взерь художника исключительно «горі», отторгають его отъ земли, отъ земной жизни. Неправда и это. Картины природы, то дикой въ своекъ молчаливонъ величін, то веселой, заскающей вворъ, богатыя царскія паляты и боярскія хороны, со всёмъ разнообразіенъ красокъ, роскошью и пестротой обстановии, разнохарактерныя одіянія и т. д. — все это есть, все это не закавано нашких инонописцамъ, дозволяется тімъ руководствомъ, которое ими же и для нихъ самитъ соотавлено. Въ этомъ случай такое руководство, дійствительно, вещь неоціненная, стоющая вниманія и изученія...

Обращаенся из нашей мысли. Намъ дунается, что изданіе такого поданление, какъ указанный нами, было бы въ высшей стеиени полезно въ интересахъ чисто прантическихъ, для возмоянаго улучшенія нашего иноношиснаго дила, для наблюденія и сохраненія за никъ того значенія, какое оно должно нивть. Подлиннить врх. Фотія почти готовъ въ печати; кожно, конечно, и было бы даже веська полезно сдёлать въ нему нёкоторыя дополненія, но можно и безъ нить: нужно только издель, повозможности, не для «одной лишь сотии» покупателей <sup>1</sup>). Съ радостью воспользуются такинъ изданіенъ и простые иконописцы, вийсто того, чтобы обращаться къ своимъ завътнымъ и хранимымъ кагъ святыня рукописнымъ тетрадкамъ по иконописи (другихъ пособій у нихъ нътъ), и лица духовныя, обязанныя наблюдать за иконоинсаніень, но часто положительно незнающія-что сказать и что подучать при встрача съ такими иконописными изображениям, воторыя они видать въ первый резъ или о которыхъ инчего не знають. Неужели для подобнаго изданія у насъ не найдется средствъ? Находятся же средства платить иностраннымъ ученымъ, изънвившинъ желаніе написать исторію русскаго искусства, кагъ это случилось съ Віоле-ле-Дюкомъ, -- неужели изданіе предлагае-NOE HAMM HE TARE BAMHO H HE TARE HOLESHO? HE SHOEME, HO NJнвемъ, что оно могло бы служить одной изъ дъйствительнытъ ивръ, столько же для развитія эстетичесьнать вкусовъ среди свое-

<sup>4</sup>) Какъ сдълно Московское общество древне-русскаго искусства, изданнее старинный подимених въ 100 экземплярахъ.

образныхъ «суздальскихъ художниковъ», сколько и вообще для распространенія въ «массахъ» и въ духовенствё правильныхъ свёдёній о церковной иконописи. Съ этой цёлію мы и указали на рукопись архим. Фотія <sup>1</sup>).

А. Пономарева.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Позволнить себтя еще одно замъчавіе. Изданіе памятниковъ, въ родъ указанной рукописи, всего скорте можно было бы ожидать отъ какого-инбудь монастыря, но наши монастыри, за немногими исключеніями, вообще ръдко и поохотно занимаются изданіемъ церковныхъ памятниковъ, —почему бы не дълать этого? Изданіемъ церковныхъ памятниковъ они оказали бы дань привнательности къ своимъ достопамятнымъ предшественникамъ, не щаднвшимъ ни труда, ни денегъ на пріобрътеніе и списываніе книгъ, и въ то же время сдълали бы внолить богоугодное дъло на пользу церкви и общества.

# Обзоръ статей но русской церковной исторія въ св'ятсяніъ повременныхъ изданіяхъ и журналахъ за 1879 г.

Чтенія въ Моск. Общ. всторія и древв. Россійскихъ.—Русскій Архивъ.—Русская Старина.—Древная в новай Россія.—Историч. Библіотека.—Журналъ ининар. просв'ященія. — В'єстинкъ Европи. — Чтенія въ общ. Нестора.—Сборнить Археологическаго института.

### I. Чтенія ва Инператорскома Общества исторія в древностей Россійскиха при Московскома университета.

Вроий окончанія начатыхъ въ 1878 году (см. прошлогодній нашъ обзоръ) Историческаю описанія свято-Іронцкія Серневи Лаври, составленнаго А. В. Горскить, съ приложеніями архимандрита Леонида (книга 2-я «Чтеній» <sup>1</sup>), и Описанія славтискиха рукописей библіотеки св. Гронцкой Серніевой Лаври (танъ же), редакція «Чтеній» въ минувшемъ году подарила литературу помищеніемъ въ своемъ изданіи сладующихъ памятниковъ и статей:

1) Шестодневъ, составленный Іоанномъ Экзархомъ Болгарскимъ. Съ предисловіемъ А. Попова (кн. 3-я «Чтеній», стр. XXVI+ 254). Полное, сдёланное покойнымъ Бодянскимъ, изданіе, напечатанное по харатейному списку Московской синодальной библіотеки, 1263 года, листъ въ листъ и слово въ слово. Доселё были изданы только немногіе отрывки этого драгоцённаго памятника въ извёстной книгё Калайдовича: Іоаннъ Экзархъ Болгарскій.

2) Житів преподобнаю отца нашею Θеодосія, инумена Печерскаю. Списанів Нестора. Съ предисловіенъ А. Попова (кн. 1-я, статья 4). Означенное житіе уже было однажды напечатано Бодянскимъ въ «Чтеніяхъ» 1858 года, по харатейному списку, помъщенному въ сборникъ XII въка, хранященся въ библіотекъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ приложениять наибольшее мисто занимають и наиболье ванен наибчатанные въ подлинномъ и полномъ види два Троицкить столовить обяходина, XV и XVI въка, и кормовая книга XVI въка.

Мосповскаго Успенскаго собора. Въ настоящемъ изданіи, принадлежащемъ тому же ученому, мы имвемъ предъ собою точное, на подобіе литографическаго, воспроизведеніе подлинника, т. е. того же списка XII въка. Тенстъ напечатанъ по этому списку столбецъ въ столбецъ, строка въ строку и буква въ букву, со всёми промахами, описками и недописнами писна.

3) Описание сборника русскаю письма конца XII епка. А. Попова (вн. 1, ст. 7-я, стр. 1-48). Сборникъ (тотъ самый, по которому издано вышеуказанное житіе пр. Өеодосія) принадлежить въ драгоценнайшимъ памятникамъ какъ русской, такъ и вообще старославниской литературы, имбя несомнавное право на первенствующее значение уже по одному тому, что въ немъ помъщены такие оригинальные цамятники, какъ Житіе св. Месодія, архісп. Моравскаго, Слово похвальное св. Кириллу и Мессодію, Слово Іоанна, енсарха Болгарскаго, Житіе св. Өсодосія кіевопечерскаго, и Сказаніе о св. мученикахъ Борисъ и Глъббъ, приписываемое Іоанму Мниху: болёе древнихъ списковъ пописнованныхъ произведеній доселё не отврыто. Кромё строго научнаго обозрёнія содержанія н оплологическихъ особенностей рукописи, въ описаніи г. Попова (начинающемъ собою изданіе собранныхъ имъ «библіографич. натерівловъ») точно воспроизведенъ полный тексть ийкоторыхъ нанболее важныхъ статей, завлючающихся въ сборнике 1).

4) Обличительныя списанія протива асидова и латинала (книга 1-я, статья 6-я, стр. XII +-41). Рукописныя полемическія сочиненія западно-русской письменности XV и XVI вёка, въ періодъ, предпествовавшій Бреотской церковной унія 1596 года, принадлетать из числу наиболіве рёдкихъ памятниковъ. Отъ начала XV в. сохранился пока единственный сборникъ, составленный въ западной Руси «на обличеніе латынянъ» и подробно описанный въ извёстномъ сочиненія А. Понова «Обзоръ древне-русскихъ полемическихъ сочиненій противъ латинянъ XI-XV в.» (Мосива 1875).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр. напечатано «видёніе пророка Исаін» (изданное прежде г. Поновних но рукописи XIV в. сербскаго извода) въ виду чрезвичайной рёдкооти этого знаненитаго апокрифическаго цаматинка; —извъстное слово Іоанна Болгарскаго на вознесеніе Госнодне (Балайдовиченъ и Ведянскинъ оно было въдано по синсканъ XV и XVI в.); —закъчательное «сказавіе о св. Аганіз», которое во содержанію своему относится въ числу зегендарнихъ житій, хотя и не укониинста въ индексахъ отреченияхъ книгъ, и которинъ, какъ источникомъ, пользованся Васний, архіен. Новгородскій, въ своемъ извъстномъ посланія въ Тверскому епископу (проложное сказаніе о св. Аганів било въдано Цилинных, но спису XIII в.).

Теперь г. Поковъ подъ вышенряведеннымъ заглавіснъ дагь намъ подробное онисание новаго полемическаго труда, составленивго по болье общирному плану въ западной же Руси во второй нодовянъ XVI в., именно въ 1578-1580 г., и извъстнато пока по одному лишь списку 1589 г., писанному въ Супраслыскомъ монастырь, а нынь хранященуся въ Императорской Публичной Вибліотень. Этоть сборный общирный трудь, заключающій въ себъ общее обличение лисучений жидовъ, датичниъ, протестантовъ, нагометанъ, по справедливости можеть быть названъ русского Паноплією, хотя, конечно, и невозножно утверждать, что ниенно паноплія Евониія Зигабена навела русскаго автора на нысль составить по доступнымъ ему источникамъ подобное-же сочинские. Вслада за опноаниеть сборника напечатаны въ подлинножь выдё нёкоторыя статья его, именно: 1) «особное мовене до жидовъ», и 2) безъ отдъльнаго общаго заглавія рядъ статей противъ латинянъ (частію заимствованныхъ изъ старыхъ полеинческихъ сочинений, обращавшихся на Руси въ XI-XV вв., честно-новаго происхожденія, съ замёчательными оригинальными вставками, принадлежащими самому составителю сборника). Слъдующій за темъ въ сборнике безъ отдельного же общаго заглавія рядъ статей противъ ученія протестантовъ изданъ г. Поповымъ во 2-й инигъ «Чтеній», подъ заглавіенъ:

5) Дреоно-русскія полемическія сочинснія противь протестантова. П. Обличительное списанів противь ученія протестантовь (кн. 2., ст. 3, стр. 1—80). Бром'я списка 1548 г., издатель нанечаталь ті же противо-протестантскія статьи и по другому списку, сохранныменуся въ принадлежащей ему рукописи первой половины XVII віла, западно-русскаго письма.

6) Матеріалы для исторіи церковной уніи съ Юю-западной Руси. I. Ekthesis abo krotkie zebranie spraw, ktore sie działy na partykulàrnym, to iest, pomisstnym synodzie w Brzeesciu Litewskim (кн. 1-я, статья 5, стр. 1-30). Какъ извёстно, «Эктеснсъ», --драгопфиный для исторія западно-русской церковной унія памятникъ, дошелъ до насъ въ польскомъ переводъ, напечатанномъ въ Краковъ, въ 1597 г. Редакція «Чтеній» переводъ, напечатанномъ въ Краковъ, въ 1597 г. Редакція «Чтеній» переводъ, напечатанномъ въ Краковъ, въ 1597 г. Редакція «Чтеній» переводъ, въ виду тего, что онъ составляеть теперь величайшую библіограенческую ръдкость, а между тъкъ эктесисъ по своему содержанію принадлежитъ къ числу основныхъ источниковъ для исторін Брестъ-литовскаго собора 1596 года. Изданію предшествуютъ библіограенческія запѣчанія А. Понова о православныхъ и натино-уніатскихъ сочиненіяхъ, вызванныхъ Брестскимъ соборомъ.

Digitized by GOOGIC

7) Греческія сказки объ аржинской среси, перешедшія єт нашу дренною русскую письменность. Сообщ. архин. Л—дъ (кн. 1-я). Напечатаны по рунописи Тронцко-Сергіевской завры, конца XVI віна.

8) Историко-статистическое описаніе Николаевскаю коремскаю монастиря. Сообщ. сп. Макарій (кн. 1, ст. 3 и 9, стр. 1—49). Крон'в обычныхъ свідівній заключаетъ въ себі точную опись старинныхъ грамотъ и актовъ, находящихся въ и—рскомъ архивѣ. Въ приложеніи напечатана опись конастыря, составленная въ 1601 году, ценная въ археологическовъ и библіографическовъ отношенін. Нельзя не подивиться книжному богатству, собранному въ столь отданенновъ краѣ. Не говоря уже о книгахъ св. Писанія и богослужебныхъ, въ корельсковъ ионастырѣ были-правило большее апостольское и седии соборовъ, Діонисій Ареопагитъ, Василій Велиній, Петръ Дамаскинъ, Ефремъ Сиринъ, прологи, натерики, соборники, Косьма Индикопловъ, Савва сербскій, Семенъ, новый богословъ, и др.

9) Акты XVII епка о Шеюзарскома приходъ Шенкурскаю упэда (нн. 1-н). Напечатаны въ подлинновъ текстъ три документа, изъ которыхъ наиболъе любопытна порядная поповская запись 1649 года.

10) Рукописный сборника XVIII связа. Сообщ. врхин. Георгій (кн. 1-я, статья 11-я, стр. 1-10). Найденъ въ Игнатьевской (теперь Вознессисной, но извёстной болёе по придёлу Инатія чудотворца) церкви въ Москвъ (въ Кнтав городъ) и содержить нъ себе несколько писсиъ служнешаго при этой церкен въ начых ХУШ въка јерен Георгія Кириловича, визвшаго въ чудотворцу Ипатію особенное благогованіе, благочестиваго, добродушнаго, любознательнаго и трудолюбиваго, —и составленное имъ собраніе службъ и щолитвъ св. Ипатію, житій его и похвальныхъ словъ и поученій на день его цамяти. Изъ писемъ-три адресованы въ митрополиту инжегородскому Исаін (1699-1708): въ одновъ Георгій проснть Исано составить поліслейную службу, поучение и молитву св. Ипатию; въ другонъ благодаритъ интрополите за сочиненное имъ поучение и молитву угоднику и просить его побывать въ Макарьевъ конастыръ для списанія житій св. Ипатія изъ ваходящихся такъ письменныхъ четіять миней; въ третьенъ передаетъ Исана поклонъ отъ Динитрія Ростовскаго и проснть прислать часть мощей св. Ипатія. Два письма писаны къ извъстнымъ грекамъ Лихудамъ въ Ипатьевскій конастырь и въ Новгородъ: Георгій молеть ихъ о сочиненія анвонста и службы

45\*

со бдёніемъ св. Ипатію, посыдаеть 24 листа бумаги, а «за труды, честній отцы, пишеть онъ, что хощете взити, —рубль, или два, или три, или вящше, —что напишете, все дано будеть, точію акаоисть сотворите». Затвиъ есть письмо въ архии. Ипатьевскаго и —ря Симеону, въ іеромонаху Иверской Асонской обители Панвратію, въ архимандриту Асонскаго русскаго и —ря Варлааму, въ константинопольскому ц —ху Гаврінду. Они такие выражають просьбу Георгія поискать и прислать въ нему списки съ церковныхъ службъ на память св. Ипатія, снимковъ съ его образа, и т. п. —Что касается службъ, вошедшихъ въ сборникъ Георгія, то одна изъ нихъ составляетъ бывшій доселё неизевстнымъ трудъ чудовскаго іеромонаха Каріона Истомина; изъ иолитвъ одна твореніе самого Георгія, исправленное преосвящ. Димитріемъ ростовскимъ; изъ поученій одно также принадлежитъ Георгію и произнессено имъ на литургіи 14 ноября 1707 года.

11) Визанскія келліи митрополита Платона и ихз убранство (кн. 4, статья 4, стр. 1—16). Краткія извёстныя свёдёнія объ устройствё митрополитомъ Платономъ Левшинымъ уединеннаго пріюта для себя въ ныцёшнемъ Визанскомъ монастырё и подробное описаніе предметовъ, прицадлежавшихъ митрополиту и находящихся въ его покояхъ въ названномъ монастырё.

12) Въ тёхъ же «Чтеніяхъ» печатается хронолоничское обозряніе рядкихъ и замачайлельныхъ русскихъ князъ XVIII отолятія, составл. Н. Губерти. Въ той части обозрёнія, какая вопыв въ 4-ю книгу Чтеній, есть обстоятельныя свёдёнія о многихъ масонскихъ и мистическихъ книгахъ, напечатанныхъ московскими масонами въ 1783 — 1787 годахъ и частію выпущенныхъ ими въ продажу, частію же обращавшихся только между мартинистами.

#### П. Русскій Архивъ.

1) Яникое войско до поляления Пуначеза. В. Витевскаго. Одна изъ главъ этого изслъдования (№ 8, стр. 403-428) посвящена обозрънно изръ, какия были предпринимаемы свътскою и духовною властью (особенно казанскимъ епископомъ Лукою Конашевичемъ) противъ распространения раскола на Янкъ. Принудительныя мъры со стороны казанской епархіальной власти, гонения п преслъдования Военной Коллегія, ваправленныя противъ старообрядцевъ, не достигали своей цъли и даже способствовани росту и укръплению раскола въ уральскомъ войскъ. Неплисеръ, губернаторъ и колонизаторъ оренбургскаго края, живя вблизи янцкаго войска и инъя постоянныя сношенія съ нимъ, лучше поннмалъ строй и духъ общественной жизни на Янкъ, чъмъ казанскій архипастырь и Военная Коллегія, и дъйствовалъ осторожнёе и благоразумиёе въ дёлъ ослабленія раскола въ янцкомъ войскъ. Будь на иъстъ Неплюева такой-же ревнитель, какъ еп. Лука, казаки не удержались-бы отъ бунта, и если бунта не послъдовало, то благодаря только опытности, сдержанности, терпимости и осторожности Неплюева, который наконецъ (въ 1756 г.) настоялъ на томъ, чтобы преслъдованіе раскольниковъ на Янкъ было прекращено.

2) Судящий попь И. А. Сокомский. Н. Дубровского (№ 9, стр. 32-35). Извлеченія взъ слёдственнаго дёла, найденнаго въ архнвъ московской оружейной палаты. Сокольский былъ «судящимъ попонъ» въ Юрьевецъ-Поволжсконъ духовнонъ правленін. Въ ноябрв 1759 года онъ, со иножествонъ церковниковъ, вооруженныхъ оружіень и дрекольнии, прівхаль въ Рыбновскую дворцовую волость и, собравь понятыхъ, отправился въ записному раскольнику Леонтьеву для допроса о кельяхъ прочихъ незаписныхъ раскольнивовъ, приченъ приказель бить его плетьми необычно, грозя, что если онъ тёхъ келій не покежеть, то тёки побоями будеть занученъ и до смерти. Отъ Леонтъева судящій попъ пойхаль въ другой починовъ въ записной раскольницъ Васильевой, 70 лътъ, которую также мучиль плетьми до великой крови, распрашивая о кельнить незаписныхъ раскольниковъ. Не добившись однако до признанія, Сокольскій оставиль Л. н В. подъ карауломъ и повхалъ со всёми находившимися при немъ людьми въ Чернораменскіе ліса. На дорогі встрітиль нензвізстную дівку, поймаль ее, распросниъ о раскольничьихъ кельяхъ, потомъ велълъ ее посадить въ сани и везти въ тъ леса за собою. Прібхавъ къ указанному мёсту, онъ нашель въ кельнкъ до шестнадцати человёкъ и повезъ ихъ за караудомъ въ водостную деревню. Отдохнувъ здёсь послё поисковь и потёшившись стрёляніемъ изъ ружей и необычными великими огнами, которые онъ велкать разложить въ деревнъ, отъ чего всъ жители «ужаслися», Сокольскій отвезъ Леситьева и другихъ захваченныхъ раскольниковъ въ юрьевецкое духовное правление. Сотский и крестьяне принесли жалобу на судящаго попа своимъ управителямъ, которые обратились сначала во владимірскую консисторію, а потоиъ въ главную дворцовую канцелярію. Послёдняя потребовала отъ консисторіи произвести сявдствіе о поступкать Сокольскаго. Консисторія отвётида, **TTO**  она инканого распоряжения сдёлать не можеть, а нросять дворповую контору объявить крестьянамъ, чтобы они о нанесенной имъ судящимъ пономъ обидѣ, какъ партикулярной, по силѣ указовъ 5 ноября 1723 и 3 иад 1725 г., въдались своимъ судомъ; отрѣшеніе же Сокольскаго отъ правления духовныхъ дѣлъ можетъ быть опредѣлено только тогда, если онъ окажется по суду виновнымъ; а прежде того суда его за виновнаго почесть нельзя.

3) Изъ буманъ князя Г. А. Потемкина Таврическаю (No 9. стр. 19-25). Между прочниъ напечатаны два письма Потемкина. въ Евгению Булгарису, архіепископу славенскому и херсонскому, и въ Платону Левшину, архіепискому московскому, и нёсколько писенъ въ Потеменну отъ того же Платона, отъ Гаврінда, архіепископа петербургскаго, и отъ Иннокентія, архіепископа псковскаго. «Какъ вы соединяете въ себё знанія разныхъ вёковъ.-нишеть князь Тавриды Евгенію, --то вы нашъ Исіодъ, Страбонъ и Златоусть. Возьмите же трудъ сдёлать описание историческаго нашего края». Изъ семи инсемъ Платона къ Потемкину (шесть написаны изъ Твери, въ мартъ-іюль 1774 года, и одно изъ Мосны, въ 1775 г.) нанболже любопытны 3-е и 4-е. Въ одноиъ онъ выражалъ свою редость и благодарность по поводу «пожедованія брату его (протоісрею Александру Левшину) носить кресть на голубой лентв» и посыдалъ Потенкину для вручения государынё три письма: «червое отъ меня благодарительное за пожалованіе брата; второе отъ брата въ токъ же; третье отъ неня же съ учителяни благодарительное за пожалование суммы на содержаніе семинаріи тронцкой». Платонъ просилъ Потемкина доподнить эти письма своею изустною рекомендацією и предстательствоиъ, «ибо я, писалъ архіеписконъ, столь восхищенъ инлостію нонаршей къ брату коему, что его накоторымъ образовъ почитаю счастливе себя. Я, чрезъ 11 детъ находяся при дворе, въ должности для ценя почтениващей и чрезъ то отъ другихъ былъ отличенъ, но такого отличнаго знака получить не удостоялся, нанить по милости монаршей отличенъ брать ной. Но да будетъ во всемъ благословенъ Богъ! Сердце царево въ руцѣ Божіей». Вскор' затэкъ Платонъ получилъ отъ государыни бархатную мантію. Другое письмо было вызвано уводьненісиъ изъ Синода оберъпрокурера Чебышева, открыто хвалнышагося своимъ атензионъ. «Жаль его по чековъчеству, писалъ Платонъ Потемкину, но истину свазать надобно, что многихъ онъ обезпокондъ; въ топъ числё и я нивль участіе. Но по христіанской любви желаю ему отъ Бога и Помазанницы. Его индосердаго описхождения. Когда бы

Богъ даровалъ намъ на мъото его человёка не токно честностію, но притоить и благочестиенть отличнаго! Въ семъ не я, но церковь Божія умодяеть тя: употреби ходатайство въ благочестивъйшей Монархинъ, церкви и благочестія покровительницъ. Ни на что столь богоугодно не можель употребять нынёшнихъ бдагословенныхъ для тебя обстоятельствъ, какъ на сie; да и не дозволяють намъ ни мало въ томъ сумниться твоя къ Богу и церкви Бго горячесть и къ намъ, да и во всему духовенству любовь, о человъче Божій и мужъ желенный». На мъсто Чебышева назначния Акчурина. По поводу этого назначения Гаврінгъ (Петровъ), архіеп. спб., писалъ Потемкину 13 мая 1774 г.: «сего числа получено предложение отъ князя А. А. Вяземскаго объ опредъления въ Синодъ въ должность оберъ-прокурора г. Акчюрина. Онъ, будучи извёстенъ по честности его, премного обрадовался, обнадеживая себя грядущимъ спокойствіемъ. Я не могу довольно изобразить радости и благодарности, съ каковою насъ всёхъ обязываетъ въ сенъ случав всемилостивващая государыня». Инновентій (Нечаевъ), архіеп. псковской, въ своемъ письмѣ обращался къ благонадежному предстательству Потемкина съ просьбою объ увеличения его содержания, котораго недостаеть ему на всё необходнимые расходы въ Петербургъ и Псковъ.

4) Первый русскій провинціальный журналь «Уединенный Пошеzoweys». Л. Трефодева (№ 9, стр. 88—135). Подробный, но не вездё обстоятельный обзоръ издававшагося въ 1786-1787 г. въ Ярославиъ еженъсачнаго журнала, составляющаго теперь библіографическую рёдкость. Онъ возникъ по литературной прихоти и при содъйствін тамошняго наместника Мельгунова, вскоре затвиъ, какъ законовъ 13-го января 1783 г. разръшено было всёмъ частнымъ лицамъ заводить типографіи. Еще при открытің типографія въ Ярославлё Мельгуновъ приняль во вниманіе, что у нихъ могутъ иногда печататься книги «до закона и дълъ духовныхъ касательныя», и потому обратнися къ изстному архіепископу Арсенію (Верещагину) съ просьбою «опредълить особу духовную ученую» для исполненія обязанностей ценвора, «дабы безъ него никакая вышеозначенная книга не выходила». «Уединенный Пошехонецъ», въ программу котораго включались и «разныя духовныя, онлосоонческія, правоучительныя, историческія» и др. статьи, также долженъ быль находиться подъ вліяніемъ архіеп. Арсенія. Послёдній приняль и личное участіе въ журнаиз. Въ первой-же книга было напечатано сдово о Божіей сдава, сказанное низ 1-го января 1786 г. Въ іюньской книжке была Digitized by GOOGLE

помъщена другая ръчь Арсенія, сназанная по случаю отврытія въ Ярославят сиротскаго дома. Есть поводъ предполагать, что имъ-же сочинено или переведено для арославскаго журнала много статей богословскаго содержанія. Онъ-же своимъ вліяніемъ привлекъ иъ сотрудничеству въ «Уединенномъ Пошехонцъ» семинаристовъ-пімтъ, игравшихъ вообще видную роль въ русской періодической печати XVIII столътія.

5) Лондонский селиденника Я. П. Смирнова (№ 3, стр. 354—356). Отецъ Смирновъ представляеть собою едва-ли не единственный въ нашей исторіи примъръ духовнаго лица, исполнявшаго посольскій обязанности. Въ 1800 г., когда сношенія Россій съ Англіею были прерваны, а изкоторыя дъда съ нею все-таки производились, онъ получилъ отъ граза Ростопчина слъдующее, конфирмованное Павловъ I, письмо:

«За отсутствіенъ всёхъ аккредитованныхъ особъ при дондонскомъ дворё, препоручается вамъ извёщать Государя обо всемъ, что вы узнать можете касательно до предпріятій, вооруженій, отправленій, переводовъ денежныхъ и торговыхъ оборотовъ англичанъ въ теченіе настоящей осени и зимы».

Диплонатическія донесенія о. Якова о политическихъ дълахъ и о засъданіяхъ англійскаго парламента хранятся въ бумагахъ московскаго архива министерства иностранныхъ дълъ.

6) Разсказы изъ недавней старины. И. Листовского (№ 10). Накоторые касаются Филарста Анфитсатрова, митрополита кіевскаго, и Августина (Сахарова), еп. оренбургскаго (1806-1819). О послёдненъ разсказывается со словъ почтенныхъ старожиловъ Усы, понменно обозначенныхъ въ статьй. Августинъ прійхаль въ Уфу франтонъ, ходилъ въ бархатныхъ рясахъ, въ разговорахъ съ дамами пересыпалъ свою ръчь оранцузскими оразами. Но вдругъ въ немъ произопила рязвая перемъна: онъ сталъ ходать въ врашенинной рясъ, вздылъ въ соборъ на служение въ кибиткъ на паръ лошадей, по епархія въ кибиткъ на тройкъ; рядонъ сажалъ протојерея, на козла протодіакона, а на облучовъ посошника-послушника. Съ 6 часовъ утра онъ быль въ консисторія, и ни одно прошеніе, ни одна бумажка не миновала его рукъ: сейчасъ-же наводилась справка, влалась резолюція и исполнялась. Взяточничество, разуниется, при такихъ порядкахъ было неныслино. Но содержание консисторскихъ чиновниковъ было такъ скудно, что существовать безъ посторонныхъ источниковъ не представлялось возможнымъ. Зная это хорошо, архинастырь ограничных до крайности собственные расходы и раздъляль весь Diaitized by 🔪

остатокъ отъ своего содержанія и прогоновъ на консисторскую братію. За такую своеобычность онъ кажется и уволенъ былъ на покой. Замъчательно было въ Августинъ его необыкновенное «сочувствіс», какъ выражается разскащикъ, къ императору Александру I. Такъ ночью на 19-е марта 1814 года Августинъ даль вдругь приказание звонить въ соборё къ утрени въ большой колоколь и собраться духовенству къ молебну, который будеть служить самъ онъ соборнв. Вставали тогда всв рано, и губернаторы тоже. Услыхавъ колоколъ, губернаторъ послалъ узнать о причнев звона въ праздничный колоколь. Ему объясныя, что такъ приказалъ преосвященный, который будетъ служеть благодарственный нолебенъ, но по какому случаю-никто не знаеть. Подунавъ, что архіерей получиль ранёе его извёщеніе неъ Синода о какомъ-либо событін, губернаторъ прівхаль въ иолебну и прикладываясь ко кресту, спроснять архіерея: по какому случаю молебенъ?-Сегодняшній день Государь Императоръ съ воинствоиъ изволилъ вступить въ Парижъ, отвъчалъ преосвященный. -- Ваше преосвященство, ивть-ли здесь какой-иибудь ошибия? спроснаъ изумленный губернаторъ. Я не ошибаюсь, продолжаль Августинь, и ваше превосходительство, какъ верноподланнаго, нивю честь поздравить съ сниъ счастливымъ событіенъ. — Черезъ нъсколько недъль всё узнали, что Августинъ детствительно не ошибся. Подобный-же случей повторился 19-го ноября 1825 г., т. е. въ день кончины императора Александра I: Августинъ, бывшій тогда на покоб въ Ярославской епархін, служиль соборив панихиду о рабв Божіень Александрв.

7) Изъ письма прафа Нессельроде къ барону Тюилю. Сообщ. С. Соловьевъ (№ 2, стр. 255). Тюнль былъ съ 1815 по 1817 г. русскимъ резидентомъ при панскомъ дворѣ. Письмо было написано по поводу инсинуацій, сдъланныхъ резиденту членами священной коллегіи относительно измѣненія русскаго закона о брачныхъ союзахъ между лицами обоихъ вѣроисповѣданій и относительно соединенія русской и римской церквей.

8) Поправка къ «Разсказамъ изъ недавней старины». И. Павловскаго (№ 5, стр. 141—144). Въ разсказахъ изъ недавней старины, напечатанныхъ въ Р. Архивъ за 1878 г. (№ 12, стр. 516), между прочимъ былъ разсказъ объ исторіи, возникшей изъ-за перевода Библіи съ еврейскаго на русскій изыкъ профессоромъ Петербургской дух. академіи протоіереемъ Г. Павскимъ. Свърнвъ этотъ разсказъ, изложенный со словъ современнаго событію студента той академіи П. Г. Г., съ другими извъстными и болъе достовърными данными, г. Павловскій нашель въ немъ цълый рядъ неправильностей, которыя пунктуально и указаль въ своей замъткъ.

9) Письмо преосвященного Иннокентія Веніаминова из прафи *Н. А. Протасову* (№ 7, стр. 270-272). Съ подлинника, изъ бунать Сербиновича. Очень любопытное и хараптерное въ нёкоторыхъ отношенияхъ письмо, писанное 30 мая 1841 года изъ Ивкутска, на пути въ Новоархангельскъ. Вызхавъ изъ столицы вскор' посл' своей хиротонія, новопосвященный Инновентій іхаль черезь Владнирь, Нижній Новгородь, Казань, Периь, Екатериибургъ, Тобольскъ и Томекъ, видълся съ тамошними архниастырями, и о равговорахъ съ ними и о впечатлёніяхъ своего знакомства сообщаль въ упомянутокъ письмё къ грасу, бывшему оберьпрокуроромъ св. синода. Между прочимъ объ Іоаннъ (Доброзраковъ), еп. нижегородскомъ, Иннокентій писаль Протасову: «въ разговорахъ его сначала замътна была особенная отчетливость; но потомъ онъ сталъ говорить со мною проще и отвровениве, и тогда нежду прочимъ обнаружилось въ немъ какое-то предубъяденіе противъ действій вашихъ, или, лучше сказать, онъ многія детствія ваши понималь иначе. Можеть быть онь только искушаль ная выпытываль меня, но я принималь его слово за истину и старался навести его на настоящую точку зрёнія, и не знаю, дёйствительно ли онъ такъ думаетъ; но по крайней мърв напослъдовъ онъ сталъ говорить объ вашихъ действіяхъ текъ, какъ мнэ хотълось. Онъ много жаловался на строгость управленія преосв. Аванасія (Протопопова), нынэшняго тобольскаго, слёдствія коей онъ видитъ еще и теперь: напр., семейства нёкоторыхъ лишенныхъ священства теперь остаются безъ куска хлъба, и онъ долженъ давать имъ какіе-либо способы къ пропитанію». Въ Перин преосвященный Аркадій (Өедоровъ) показался Иннокентію простымъ по характеру, но не совсёмъ братски и заже съ какимъ-то негодованиемъ отзывался онъ о преосвященномъ тобольскомъ относительно обращенія раскольниковъ. Въ Екатеринбургь сп. Анатолій (Мартыновскій), викарій перискій, жаловался, что власть его, какъ викарія, слишкомъ ограничена и, какъ онъ говорилъ, болёе, чёмъ благочиннаго. Преосвященный Асанасій (Протопоповъ) въ Тобольскъ принять Иннокентія болье ссь важностію. чёнь съ ласковостию». «Важность его, которая происходить въроятно отъ его учености и иногознанія (онъ теперь занимается натурою) и которую иногіе называють гордостію, видна и въ разговорахъ и во всёхъ поступкахъ. - На поклонъ, отданный иною преосв. Асанасію отъ пр. Филарста Московскаго, и жалобу, что Digitized by GOOGIC

онъ не пишетъ къ тому, онъ отвёчаль мий твердымъ тономъ: «скорёе соглащусь остаться навсегда въ Тобольскё и въ Сибири, чёнъ писать къ нему». Касательно управленія духовенствонъ онъ говориль, что онъ здёсь поступаеть не такъ, какъ въ Нижнемъ: тамъ онъ былъ строгъ, п. ч. было кёмъ замёнить наверженныхъ»... О преосвящ. Агалитё томскомъ «я, —пишетъ Иннокентій, —имёлъ понятіе совсёмъ не то, каковъ онъ есть. Онъ, какъ только могъ я понять его, есть ревнитель совершенной правды. и законовъ и въ особенности христіанскаго».

10) Миссіонерская длятельность покойнаю митрополита Иннокентія. Сообщ. графъ М. Толстой (№ 7, стр. 273—303). Подъ этимъ заглавіемъ напечатаны общирныя подлинныя извлеченія изъ переписки знаменитаго миссіонера—архицастыря, въ 1842— 1862 годахъ, съ московскимъ митрополитомъ Филаретомъ, которому онъ непрерывно сообщалъ о положеніи и нуждахъ порученнаго ему дёла, объ успёхё свояхъ трудовъ и разъёздовъ, о дёятельности основанныхъ имъ миссій, о качествахъ инородцевъ, составляющихъ его паству, и т. п.

11) Мон воспоминанія объ А. С. Хомякова. А. Кошелева (№ 11). Въ приложенияхъ въ этипъ воспонинаниямъ нежду прочинъ напечатано писанное Хомяковынъ объяснение, которое въ 1858 году должна была дать по требованию оберъ-прокурора св. Синода графа А. П. Толстаго реданція «Русской Бесёды» по поводу помъщения въ ней (1858, № 2) статън Даскалова подъ заглавіень «Возрожденіе Болгарь», гдв греки-фанаріоты выставлены были въ настоящемъ ихъ видѣ и гдѣ обстоятель но описывалось угнетение болгаръ цареградскимъ патріархатомъ. Эта статья, какъ сообщалъ графъ, произвела глубоко горестное впечатлъніе на святъйшаго патріарха константиноподьскаго и тамошній синодъ, увидевшихъ въ ней явное оскорбленіе главной іерархін восточной православной церкви и желаніе поселить въ русскомъ народъ ненависть въ единовърному греческому народу и въ константинопольской церкви, отъ которой отечество наше получило свёть вёры Христовой 1). На замёчанія графа реданція написала обстоятельный отвёть, разъяснявшій высокія соображенія, которыми она руководилась, печатая означенную статью.

<sup>\*)</sup> Изъ помъщенной ипротемъ въ томъ же № Р. Архива перениски Хомакова съ разними лицами видно, что онъ билъ убъжденъ, что «изъ Царьграда никакихъ еще въотей бить не могло и вст эти росказни о гиъвъ натріарха должин бить чистъйнов видунков. Сердится нама ісрархія и есобенно намъ графъ А. П. Толстой, котораго греки кругонъ обощан» (стр. 296). Digitized by Google

«На востокѣ, —писала она между прочимъ, —возникло и ежедневно усиливается самое печальное и пагубное явленіе — раздоръ между православными славянами и ихъ духовными пастырями: греческимъ духовенствомъ константинопольской патріаршей епархін. Этотъ раздоръ, самъ по себѣ уже весьма печальный, гровитъ разрывомъ между паствою и пастырями и отторженіемъ всего племени болгарскаго и значительной части сербскаго, т. е. слишкомъ семи милліоновъ людей отъ православія, слѣдовательно грозитъ величайщимъ бѣдствіемъ для церкви и не только духовною, но и общественною гибелью двухъ народовъ, намъ единокровныхъ и единовърныхъ...

«При такихъ обстоятельствахъ была очевидная необходимость познакомить съ ними людей благомыслящихъ и истинно-просвѣщенныхъ въ Россіи. Странно и стыдно бы было намъ оставаться въ неизвъстности по вопросу, который долженъ быть такъ близокъ сердцу всякаго православнаго и русскаго, тогда, когда онъ сдълался уже предметомъ изученія и разговора во всей Европъ. Понятно, что журналы, издаваемые духовнымъ въдомствомъ, не ногли говорить объ немъ: ихъ слова въ такомъ дълё носили бы уже на себъ характеръ суда одной епархіальной іерархіи надъ іерархіею другой епархіи. Такихъ препонъ не могло быть для журнала свътскаго. «Русская Бесъда» сочла своею обязанностію обратить вниманіе читателей на вопросъ о духовной будущности и о современныхъ страданіяхъ Болгаріи...

«Статья не могла и не должна была быть холодною; стыдно было бы Болгарину говорить безъ глубокаго и горячаго негодованія о постоянномъ и хитромъ насилій греко-ознаріотовъ надъ славянскими народностями, о постоянномъ ихъ стремленіи искоренить всякую уиственную жизнь иёстную, неповорную или лучше сказать не рабствующую передъ своекорыстіемъ греческаго ознара. Но съ другой стороны ни одно слово въ цёлой статьё не обращено не только противъ вёры православной, но даже и противъ законовъ церковной іерархіи. Еще болёв: обличая поступки ознаріотовъ, авторъ ограничивается только тёми, которые прямо враждебны духовной жизни Болгарскаго народа или разорительны для его вещественнаго благосостоянія.

«Не въ духъ вражды или невърія, а въ духъ глубокой скорби была писана и напечатана статья. Она должна была познакомить русскихъ съ вопросомъ близкимъ сердцу каждаго изъ насъ; она должна быть полезною славянамъ, которымъ покажетъ, что ны неравнодушны въ ихъ бъдствіямъ; она можетъ быть наконецъ

Digitized by GOOQ

подезна самнить санаріотамъ, какъ предостереженіе, какъ доказательство, что сочувствіе Россія будетъ не съ ними, а съ биднымъ народомъ, гонимымъ ихъ слишымъ своекорыстіемъ изъ нидръ истинной церкви въ доно обманчивыхъ, но гостепріямныхъ ересей»...

Въ той-же книжкъ Русскаго Архива повъщенъ цълый рядъ писемъ Хомякова къ своимъ друзьямъ. Въ этой перепискъ есть строии, которыя будутъ чрезвычайно цънны при уяснения значения этого замъчательнаго дъятеля самобытной русской мысли въ истории нашего богословия.

12) Письмо А. С. Хомякова из урафу А. П. Толстому (№ 2, стр. 246—248), —по воводу назначения тульскаго епископа Диинтрия (Муретова) на херсонскую наседру, на иёсто умершаго (въ 1857 г.) Иннокентия (Борисова). Хомяковъ еще ранёе нийть скучай говорить съ грасонъ о Димитрий, и теперь выражалъ скучай говорить съ грасонъ о Димитрий, и теперь выражалъ сною радость по поводу этого назначения. «Вы будете, писалъ онъ оберъ-прокурору св. синода, цийть въ немъ ревностивго дйлателя, совершенно чущаего всянить личнымъ видамъ, всянияъ мобіяма<sup>1</sup>), кроить человъко-и-правдо-любія». Передъ отъйздоить Димитрия изъ Тулы Хомяковъ иного говорилъ съ нимъ о болгарахъ, о ноторыхъ предстояло ему печься, о будущихъ его дийствияхъ въ Одессъ по ихъ дъламъ, —и истинно порадовался, какъ онъ говорилъ объ отношенияхъ грековъ иъ славянамъ<sup>5</sup>). Затъ́мъ въ письмъ описывалось проиданіе Димитрія съ Тулою: весь городъ подвинулся отъ мала до велика, и провожали его карету

\*) «Первое діло за санона церковнослуженія, — передаеть Хонякова слова Димитрія, —есть его дійствіе на душу и на правственную жазнь христіана. Если язика неновятена народу, ми виздаена ва латинство, и ва одно рремя разрушета единство молитви между пастиряни и паствог, и лишаена церковаую службу всякаго духовнаго влівнія на донашною жизнь христіана. Это мажно во всіха случанах, а особенно ва народаха невросященниха и негранотника». На это я ему отвічала, что еще туть важена вопроса о вселенства, но народность и провинціаляма не должи входить са нима ва сопериячество-«Шненно така, сказала она, это-то всего мажно. Ота этого санаго и не должно допускать совершеннаго преобладанія одной народности нада другою, ибо такое норабощеніе ва ділага духовнить было би нолицить торисствова провина ціализма, совершенно противнаго христіанству и вселенству».

<sup>4)</sup> Здёсь намещаюсь между протикъ на архіен. Иннокентія. Въ вишеупонянутой перепискі Хонякова видіять по ийстанъ его взглядь на этого архинастиря. «Динтрій не эгонсть, какъ его предшественниць», читаемъ ми въ одномъ нать писемъ Хоняков на своемъ друзьямъ.

за нёсколько версть пёшконъ; а въ соберт рыданія были общія. «Туть было, замёчаеть Хомнковъ, что-то наноминающее первые вёна церкви, и консчно одна уже такая сцена облагороживаеть и очищаеть общую жизнь. Этого не будеть въ газеталъ, и слава Богу! Такъ такъ иного лин, офиціальной и неофиціальной, что такой прекрасной правдё такъ не иёсто».

## Ш. Русская Отарина.

 Слово надпробное выпо-пустинноваю общества налестадаху Петру Проколісничу, соч. того же общества на киновіархома Андреань Діонисісничка. Сообщ. И. Бёляевъ (поябрь, стр. 523-537).
 Это самое интересное изъ надгробныхъ словъ знаменитаго предводителя и организатора безпоновщины XVIII въка, слывшаго въ Поморът не тольно мудрымъ енлосоеомъ, но и изящнымъ церковнымъ проповёдникомъ, уже было въ навлечениять извёстно по статьё г. Барсова (Е. В.): «Андрей Деянсовъ Вторушияъ, какъ Выгорецкій проповёдникъ» (Труды кіевск. дух. акаденія, 1867). Въ живой картиять оно изображаетъ первоначальную исторію поморскихъ раскольниковъ, до въкоторой стенени исторію устройства Выговекой пустыни и взглядъ самого Деянсова на аначеніе этой пустыни.

2) Клятва дворянина-старообрядца Воропанова. Сообщ. изъ Рыльска Н. Правиковъ (апрёль, стр. 792-793). Въ извёстныхъ запискахъ Г. Добрынина, которые были изданы «Русской Стариной» въ 1871 году и въ которыхъ большое ийсто занимаютъ воспоминанія о двяніяхъ съвскаго епископа Кирила Флоринскаго, между прочниъ есть разсказъ о томъ, какъ этотъ архіерей посъщалъ въ 1769 г. городъ Рыньскъ и говорилъ горячія поученія къ вунечеству, наполненные гонскість на старовёровъ. «А какъ сей старой вёры держался одний изъ дворних, оберъ-офицеръ въ отставкъ, Сисой Воропановъ, то преосвященный столь ярко на него наступнат, что принуднать его торжественно въ церкви провлясть и анаесий предать всё старообрядческие толки, и раскольныкамъ не покровительствовать... Ревностный свой подвить архісрей напослёдовъ увёнчаль обрёзаніснь бороды Воропанова; но какъ «волосъ глупъ, онъ вездѣ ростеть», то и у Воропанова борода послё вытвада архісрейскаго выросла по прежнену». Тексть этой самой клятвенной присяги, отобранной въ церкви отъ Воронанова, и напечатана темерь подъ вышеприведеннымъ загла-Bienz.

3) Самосоживатели и самоутопленники въ Сибири. Сообщ. А. Павловъ (окт., стр. 336—340). Подъ этниъ заглавіенъ напечатано нѣсколько найденныхъ въ архивѣ одного изъ волостныхъ правленій тобольской губерній сонціальныхъ бумагъ 1782—1783 г. по дѣку в раскольникѣ крестъянниѣ Мензелинѣ. Мензелинъ, о которомъ память въ мѣстныхъ жителяхъ осталась и до сихъ поръ, учитъ нриноситъ себя въ жертву «Тебя ради, Господи». Соглашавнияхся онъ топилъ въ озерѣ или запиралъ въ избу и сжиталъ.

4) Взяте у спарообрядиет Ириизскаю монастиря съ 1836 году. II. Стенанова (марть, стр. 552-554). Разсказъ объ этокъ событія, переданный въ «воспонияниять Э. Стогова», напечатанныкъ въ «Русской Старинъ» за 1878 г. (см. пропилогодній нашъ обеоръ), оназывается не течнымъ (мапр. въ немъ ложно сказано, будто воемущение раскольниковъ произошло всяздствие приказания образовать г. Николаевскъ на мъстъ раскольничьато синта). Авторъ настоящей замътии (сынъ того саратовскаго губернатора, которому было поручено передать принаские скиты, --составнявние своего рода Мениу для приволискихъ раскольниковъ, -въ въдение единовърческой церкви) возстановляетъ истину этого дъщ, накъ близкій свидътель его.

5) Момитва сопилковца-блиуна. Сообщ. А. Можаровский (сент. стр. 163—165 и 170—171). 6) Стихъ брачний. Сообщ. М. Лилесвъ (тамъ же, стр. 165—167). Бъгунская псальма взята изъ рукониснаго стихотворнаго сборника, отобраннаго у инжегородскихъ раскольниковъ въ изстиую консисторию. Стихъ брачный взятъ изъ раскольниковъ въ изстиую консисторию. Стихъ брачный взятъ изъ раскольниковъ въ изстиую консисторию. Стихъ брачный взятъ изъ раскольниковъ въ изстиую консисторию. Стихъ брачный

7) О числь мужеска пола душь за монастырями для собранія съ янже кобыле съ носударственные лонаадынные заводы. Сообщ. И. А. (сят., стр. 325—336). Общій энстракть, 1780 годовь, находищійся въ бунагаль невістного между прочных своего страстью нь лошадникь, памятнаго для многострадальныхъ русскихъ людей иноземца-регента Бирона. Всего значится за конастырями и архіерейскими доками 758,802 человіжа.

8) Арссий Мациссичь. Историно-біографическій очеркь. В. Инонникова (апр., стр. 731—752; май, стр. 1—34; августь, стр. 577—608; сент., стр. 1—84; онт., стр. 177—198). Общирная статья, въ которой опытного рукой сведены и систематически изпомены резбросанные въ массь печатнаго матеріала енить, опредёлнющіе личность и д'ятельность Арсенія (помъпеснь и одинъ новый декументь, свид'ятельствующій о живоите интересь, съ какимъ относился русскій народъ въ судьбв Ма. цвевича). Въ этомъ-неотъениемое и важное значение очерка. Но взглядъ, которымъ почтенный авторъ освъщаетъ сакты, не безпристрастенъ и не исчерпываетъ кореннаго симска тахъ явленій, въ которыхъ интрополить Арсеній Мацфевичъ выступаль виднымъ и сиблымъ участникомъ. Желая осныслить эту борьбу, авторъ пользуется все твиъ-же, излюбленнымъ учеными, обвинениемъ русской ісрерхін въ «нанежскомъ духв», которое пошло въ ходъ съ легной руки Ососана Прокоповича и которос доседѣ не тронуто еще исторической критикой и принимается со слёнымъ довёріемъ. Прежде чёмъ нарекать приговоръ Арсению, нужно поставить Ососана Проконовнуя съ Пстроиъ Веинкимъ предъ судомъ исторіи и обсявдовать, насколько было правды въ ихъ показаніяхъ о «закахахъ» клерикализна, бывшихъ будто-бы въ русской церкви, и въ ихъ дъйствіяхъ, направленныхъ къ уничтожению этихъ инимыхъ замаховъ. Для существенной исторической оцёнки Мацёевнча необходино доискаться, что именно было въ его протестахъ такого, ради чего живой и безпристрастный голосъ народа высказался въ пользу Арсенія и призналь священною память человёка, ощельнованнаго стоявшими на верху людьми.

9) Письмо из московскому архівнискому Шлатону (Легинну) отз архимандрита Симонова монастиря Амеросія. Сообщ. М. Інцеевъ (янв., стр. 145—146). Относится въ 1782 году и вызвано было твиъ, что архимандрить получиль оть архіепискена чревъ киючаря Успенскаго собора приказаніе «кланяться его высопопреосвященству въ священнослуженія политичнымъ образомъ, пониже».

«Подуча сіе приказавіе, —писадъ Амвросій Платону, —осићинваюсь доложить вамъ, что оно меня привело въ немелое удивленіе, во 1) потому, что самъ Богъ положилъ заповѣдь сию: Господу Богу твоему поклоницися, —того, что низко или пониже кланяться, не предписалъ, почему обыкновенно разными образы кланяются Ему, яко не на визинее тѣлодвиженіе, но на сердае смиренное взирающаго. Во 2) высочайшая по Немъ власть, всемилостивѣйшая наша монархиня, такихъ качествъ поклоновъ не благоволитъ, что всѣмъ вѣдомо и видимо. А хотя извѣстива въ свѣтѣ особа (папа римскій) противнымъ тому образомъ поступаетъ, но она тѣмъ самымъ недостойна, чтобъ инѣ во образецъ се приводить. Сверхъ того инѣ довольно иввѣстио, сколько она какъ другими преосвищенными, такъ и вами за то самое ненавидишая, —чего-для не соблаговолите-ль, ваше высокопреосвященство, примёромъ Бога и помазанницы Его, не принужденнымъ, но добровольнымъ поклоненіемъ довольны быть, или хотя, для отвращенія впредь упрека, оное извёстно опредёлить, ибо я въ поклонахъ опредёленныхъ, какіе бываютъ во извёстныхъ обстоятельствахъ, какъ-то рукоположеніе, не сомнёваюсь, не объ нихъ здёсь говорю».

Задётый за свое япвее, архимандрить писаль дальше, что онъ больше 20 лёть служить съ архіереями, и ни отъ кого не иолучаль подобнаго упрека, и что онъ принялъ новое приказаніе за одно изъ притёсненій, «которыя и кромё того ему чувствительны». «О всемъ вышеписанномъ чистосердечно изъясняю, въ надеждё принятія во уваженіе монхъ неъясненій нъ лучшей перемёнё вашего ко инё духа».—Письмо интересное и для біографіи митрополита Платона, и въ нёмоторыхъ другихъ отноненіяхъ. Но жаль, что редакція «Р. Старины», издавая подобные отрывочные матеріалы, не всегда считаетъ своимъ правиломъ сопровождать ихъ необходимыми для историка свёдёніями относительно того оригинала (подлинника или копів), съ котораго печатается тексть документа.

10) Записки Бонуславскаю. Въ этихъ запискахъ, представлиющихъ собраніе разныхъ слуховъ, въстей и разсказовъ, принадлежащее лицу изъ среды ирупнаго петербургскаго чиновничества, приведены между прочимъ два разсказа—о петербургскомъ митрополитъ Миханлъ Десницкомъ (сент., стр. 113) и литовскомъ м.-тъ Іоснеъ Симашко (ноябрь, стр. 556). О Десницномъ разсказывается, какъ онъ, разръшивъ однажды, по представленію начальства военныхъ поселеній, отправлять тамъ колебствія по случаю безведрія, получилъ затвиъ отъ министра дух. дълъ князя Голицина осонціальную бумагу съ требованіемъ увёдомить, по какому праву онъ далъ разръшеніе безъ вёдома его, Голицына. Эта, уничикавшая святительскую власть, бумага сильно должна была оскорбить митронолита, и тъкъ болёе, что она стала извъстна всему Петербургу. Вскоръ Миханлъ умеръ.

«Общественное инвніе Пегербурга, пишеть Богуславскій, возстало на внязя Голицына за смерть Михашла; иричали, намъ непримично міранину управлять ділами цериви и ваному еще мірянину! придвориому, мастину, и проч.; что это поруганіе святыни, насмішка надъ св. правительствующимъ синодомъ! Этоть общій говорь дошель до Государя, бывнико тогда на Веррон-Христ. Чтвя. № 5-6. 1830 г. 46 1

скомъ конгресъ, и онъ, по возвращения въ Петербургъ, немедленно уволиль Голицына отъ званія министра духовныхъ двлъ и даже уничтожилъ самое министерство».

Авторъ записокъ по догадкъ пріурочиваетъ разсказанный случай въ 1823 году. Министерство дух. двлъ двйствительно закрыто было въ 1824 году, но и-тъ Миханлъ умеръ еще въ 1821 году.-Про Симашко разсказывается, что паписты, принисавъ подвигъ присоединенія уніатовъ къ православной церкви однинъ общирнынъ виданъ честолюбія этого ісрарха, говорили про него: «въ Ветхомъ Завётё братья продали Іосифа, а въ новомъ Іоснеъ продалъ своихъ братьевъ».

11) Бунть архіепископа Иринея въ Иркутски въ 1831 году. Сообщ. А. Сергвевь (севраль, стр. 361-366). Подъ этимъ заглавіенъ уже былъ напечатанъ въ вышеупомянутыхъ запискахъ Стогова(си, прошлогодній нашъ обзоръ) разсказъ объ эксцентричныхъ выходкахъ названнаго архіепископа, когда высочайше утвержденнымъ довладомъ Св. Синода назначено было удалить его, по замъченному въ немъ разстройству умственныхъ способностей, оть управленія епархіей и препроводить съ нарочнымъ въ вологодскій Спасо-Прилуцкій монастырь. Теперь напечатанъ подленный тексть всеподденевйшаго донесенія объ этонъ «необыкновенномъ поступкъ преосвященнаго», которое отправлено было аркутскимъ генералъ-губернаторомъ Императору Никодаю Ι 23 сент. 1831 года. Разсказъ Стогова, въ воспоминаніяхъ котораго правда уже стала обнажать по-мёстамъ «плоды досужей фантазіи», на этотъ разъ подтверждается.

12) Заметка объ архіспискоть Иринев. Протоіврея А. Сулоцкаго (февраль, стр. 366—368).—13) Ириней, ен. нензенский. Разсказъ свящ. А. Р-ва (янв., стр. 159-163).-14) Разскази изэ жизни архіеп. Иринея. А. Труворова (освр., стр. 368-370).-15) Архіен. Ириней. И. Павловича (дек., стр. 714).-Разсказы Стогова вызвали цалый рядъ сообщений объ Иринев Несторовнув, большею частію восполняющихъ запасъ излюбленныхъ теперь анекдотовъ объ уродливыхъ мелочахъ архіерейской жизни, частію же, съ отрадою зам'втимъ, обращающихся и къ существу дъла и вспоминающихъ свътлыя черты Иринея. — Замътка Сулоцкаго подтверждаетъ справедливость отзыва, что литургіи, совершаемыя преосвящ. Иринеемъ, «иной разъ» походили на ротное ученье, и обращаетъ внимание на то, что онъ былъ раздражителенъ и по своей южной натура (по отца онъ былъ сербъ, а по матери моддаваниять), и вслёдствіе какого-то разстройства.

въ своемъ организив. При первомъ служения архіепископа въ Иркутскъ находился между прочным умный и наблюдательный провзжій медикъ, который при встрвчв потомъ съ однимъ протојереенъ замътниъ ему: «у васъ съ этимъ архіереемъ добра не будетъ; у него разлита желчь, онъ никогда не можетъ быть спокоенъ». Свою раздражительность преосвящ. Ириней и самъ сознаваль: «хоти има мое значить «миръ», говариваль онъ, но я ни съ вънъ не могъ быть въ нирв». -- Замътка А. Р-ва передаеть нёсколько ходячихъ разсказовь о странностяхъ Иринея въ то время, вогда онъ былъ епископомъ въ Пензъ (1826-1830).-Авторъ третьей замътки, приведя подобный же анекдотъ, сообщаеть также и разсказъ другаго рода, уцъльвшій въ его паияти. Объёзжая свою общирнёйшую (Пензенскую) спархію, Ириней прибыль въ Царицынь, остановился въ одножь изъ деревянныхъ домовъ этого города и, не выходя изъ него никуда, прожиль въ немъ затворникомъ цълыя двъ недъли. О чемъ дужаль, чёнь озабочень быль въ эти дни забажій въ Царицынь гость, о томъ знаетъ лишь одна его святительская душа. Лишь однажды за это время послаль онъ своего служку къ хозяйкъ дона спроснть: «что за треніе слышить онь черезь ствну въ хозяйской половнию, не дающее ему покоя». Ему объясния. что «по царицынскому обычаю во всёхъ донахъ, моютъ полы и чистятъ стёны и потолки комнать дресвою, чтобъ въ празднику было чисто».

«Наконець владыка повёстиль царицынскому протопопу, что наявренъ совершить въ соборъ литургію. Въсть объ этонъ, долго и томительно ожидаемая, облетъда весь городъ, и всъ царицынцы, отъ изла до велика, стенлись въ свою соборную церковь. И вотъ о проповёди, произнесенной Иринеемъ, сохранилась во всей бывшей епархіи его живая память до сего дня. Суть разсказа заключается въ томъ, что преосвящ. Ириней, выйдя по окончанін литургін, въ мантім и съ посохомъ, изъ алтаря, всталь на анвонъ и обратнися къ народу съ импровизованною рачью, вступленіе въ коей было слёдующее: «Господу Богу благоугодно было, чтобъ я, смиренный, прожиль бы въ вашемъ городъ довольное число дней. Въ дни сін я познакомился съ однимъ изъ прекрасныхъ обычаевъ вашихъ-очищать дресвою нечистоту жилищъ передъ праздниками. О, еслибъ вы, благочестивые слушатели, одинаково и вийстё съ этимъ очищали бы предъ праздниками и сердца ваши слезами покаянія»,... и пошель, и пошель говорить на эту тему, да такъ говоридъ, что вся церковь плакала наварыять».

«За одно это отрадное воспоминаніе о діятельности Иринея, какъ архипастыря, —хорошо прибавляетъ г. Труворовъ, — можно и должно ножелать, чтобъ въ сказаніяхъ о немъ открылись и світлыя стороны изъ его жизни и изъ его діяній». — Живя потомъ въ Прилуцкомъ ионастырів, Ириней пріобрівть себів глубокое уваженіе среди вологжанъ. Однимъ изъ его почитателей, инспекторомъ вологодской гимназіи (послі директоромъ олонецкой гимназіи) Ф. Фортунатовымъ (котораго мы лично помнимъ, какъ симпатичного, достойнаго уваженія и довірія человіка), были

нацисаны и воспоминанія о пребываніи Иринея въ волог. епархін: они напечатаны въ мъстныхъ еп. въдомостихъ за 1868 годъ. 16) Амеросій Орнатскій, епископъ Пензенскій (1819—1825). Г.

Мёшкова (августь, стр. 729—730). Авторъ замётки, цензенскій старожиль, лично знавшій и Иринея, и предшественника его, еп. Амвросія, указываеть дожь въ нёкоторыхъ сообщеніяхъ вышеупомянутыхъ свящ. А. Р---ва и Труворова. Такъ переданный послёднимъ въ изукрашенномъ видё разсказъ о выходке, сдёланной будто-бы Иринеенъ по поводу просьбы пензенскаго полиційнейстера объ исправленияхъ по архиерейскому дому, ко времени прибытія въ Пензу императора Александра I, не относится въ Иринею, который на пензенскую казедру назначенъ быль въ 1826 году. Во время посёщенія Пензы Александромъ І епископомъ ваго и неуживчиваго характера, ни съ къмъ не задившій и ни кънъ въ Пензъ не любяный». Тогдашній полиціймейстеръ (человъкъ добрый и честный, но имъвшій дъйствительно непріятную наружность, будучи косъ и курносъ) самъ разсказывалъ г. Мёнивову, канъ было дело.

«Когда онъ, по приказанію губернатора, явился къ преосвящ. Амвросію просить о поправкахъ по архіерейскому дому, преосвященный, не смотря на очевидную необходимость, не хотѣлъ того исполнить. Г. Путята вовразняъ, что безобразіе по городу, нетерпимое ни въ какое время, въ виду прибытія государя еще меньше можетъ быть допущено; а преосвященный, улыбаясь, спросняъ его съ насмѣшкою: «а куда же губернаторъ дѣнетъ твое-то безобразіе?» Вотъ весь разговоръ,---онъ былъ коротощъ».

Относительно другаго анекдота объеп. Иринев, какъ елигельадъютантъ государя, вная вспыльчивость владыки, вздумалъ въ церкви публично подсивяться надъ нимъ и подошелъ въ нему подъ благословение со словами: «благослови, пастукъ», и какъ Ириней, благословлян его, говорилъ: «благословдеется наршивая

Digitized by GOOS

овца (по др. реданцій свинья) моего стада», — относительно втого сообщенія пензенскій старожиль замвчаеть, что «задолго до прибытія Иринен въ Пензу, еще въ дётствё своемъ, слыхиваль онъ втоть анекдоть, но дёйствующими лицами были въ немъ гусарскій офицеръ и приходскій священникъ; да и слуховъ о томъ въ Пензё не было, даже и въ отношеніи въ преосвященному Амвросію». Видите, читатель, съ какою величайшею осторожностью нужно принимать распложающіяся нынё историческія сказки, претендующія на живую будто бы характеристику дёятелей нашего прошлаго.

17) Архимандриты на чредъ священносмуженія въ стоминъ. Сообщ. прот. А. Сулоцкій (нарть, стр. 562-567). Подъ этимъ заглавіень напечатано письмо архимандрита І. (Іоны Капустина), ректора Е --- й (скатеринославской) семинарія, отправлявшаго чреду священнослуженія въ Петербургъ въ 1843 году. Писько было писано имъ по возвращения въ Екатеринославъ, 6 окт. 1844 г., въ своему другу, протојерею Д. С. П-ву (съ которынъ онъ служилъ прежде въ Т-въ), и отличается добродушною, скромною шутливостью и юморомъ. Авторъ письма не бхалъ на чреду съ полною увъренностью вскоръ получить архіерейство, какъ многіе изъ вызываемыхъ, которые, отъбвжая изъ мъста своей службы, распродавали лишнее имущество, лучшее забирали съ собой и прощались навсегда съ своими сослуживцами и подчиненными, и если мечта не осуществлялась, то по окончаніи чреды перепрашивались на другія ивста, избъгая стыда предъ старыни зна-ROHLINH <sup>1</sup>).

«Вотъ ты меня и спросищь, —пишетъ о. Іона (пропуснаемъ нервые вопросоотвъты): 5) почему-де не произвели тебя въ архіерен? Отв. А куда? а) архіерен вст были живы; б) есть люди, нрежде меня на чредъ бывшіе; в) въ высшихъ мъстахъ, т. е. академіяхъ и старшихъ семинаріяхъ служащіе; г) больше талантаин и заслугами, напр. сочиненіями извъстные; д) люди, важныя связи имъющіе, рекомендаціями (хоть отъ постороннихъ лицъ) богатые; е) люди мъстъ архіерейскихъ ждущіе, жаждущіе, ловящіе. —6) А ты-де развъ ворона? Отв. Да, я, Іона, —голубь, достойный жребія пророка Іоны; ж) есть люди, сана святительскаго достойные. —7) А ты-де развъ не достоинъ? Отв. Какъ же! Мы друзей, кого любимъ, почитаемъ обыкновенно людьми достойнъйшими; напримъръ, еслибъ я да ты сидъли въ синодъ, то бы ты

<sup>1)</sup> Потонъ врхин. Ions былъ енископонъ въ Екатеринбурга.

конечно меня провозгласных хоть с. архіепнекопомъ, а я бы тебя произвель въ придворнаго савелларія съ митрою, н обе поставили бы въ Москвъ патріархомъ блаженной памяти Петра Петровиче (знакомый ихъ т-ій купенъ, набожный, солидный и гостеприяный), и пр. и пр. Но полно инв болтать, а тебв слушать... 10) Что-де ты делель въ Питере? Отв. Сочинить 8 проповёдей, изъ конхъ 4 и сказаль; отслужиль 109 литургій, 100 молебновъ и панихидъ въ 35 церквахъ; съблъ 53 званыхъ объда, въ томъ числё 10 у интрополита Антонія и одинъ во дворцё у государя, вийстё съ митрополитомъ и прочимъ духовенствомъ, бывшиць въ Крещенье при дворце на водосвятия; сверхъ того быль на 28 богатыхъ занускахъ у разныхъ почтенныхъ динъ.--Еще спросниы: 11) каково нев было жить въ Петербургв? Отв. Хорошо, какъ бы стоять въ ясный день на берегу при перевозъ (чрезъ 14 изсяцевъ). При отъззув ни архіерейства, ни переивщенія себѣ изъ Е. ни у кого не проснять и не домогался. 12) Каково-де тебё теперь житье послё С.-Петербурга на старонъ мъстъ? Отв. Благодарю Бога! Съ прівзда сюда пользуюсь благорасположениемъ моего добръншаго владыки Инновентия по прежнему, съ сослуживцами живу согласно и много не забочусь и не печалюсь о повышения себя»...

18) Иннокентій, архіепископь Херсонскій и Гаврическій. 1800-1857. Историно-біографическій очеркъ. Н. Востокова (апрёдь, стр. 651-708). Окончание статьи, начатой въ 1878 году (см. прошлогодній нашъ обзоръ). Довольно схоластическій и безпритно-панегирическій очеркъ, хотя и имѣющій значеніе въ томъ отцошения, что въ немъ разбросаны по мъстамъ отрывки изъ рукописныхъ, неизданныхъ документовъ для біографія Инновентія, принадлежащихъ реданціи «Русской Старины» и находившихся въ распоряжения автора. Но будущий біографъ знаменитаго іерарха, который приступить къ дёлу съ более живыми и серьезными требованіями, пожалжетъ, конечно, что редакція не заблагоразсудная вийсто этого очерка сдёлать лучше хорошій обзоръ всего досель напечатаннаго объ Инновентін и затвиъ издать на страницахъ своего журнала пёликомъ тоть новый матеріаль, которынъ располагала, ---какъ поступила она съ слёдующимъ, доставленнымъ потомъ ей, документомъ:

19) Письма Иннокентія, архіенископа Херсонскаю къ великому янязю Константину Николаевичу (най, стр. 189—204; іюнь, стр. 367—370; сент., стр. 137—150). Проводя зниу 1852 года въ Венецін, лищенный во все это время утъщенія слышать православное богослужение на родномъ языкъ и исполнить священный долгъ говёнія, и старансь замёнить сколько-нибудь эту потерю другими духовными упражненіями, ведикій князь между прочниъ обратилъ вниманіе на непонятныя выраженія нёкоторыхъ молнтвъ и церковныхъ пёсней, и, выписавъ всё такія мёста, послалъ свою тетрадь къ архіепископу Иннокентію съ просьбою сдёлать краткое ихъ объясненіе; виёстё съ тёмъ онъ выражаль желаніе узнать о преуспівній общежительствь, устроенныхъ на таврическомъ полуостровъ по мысли Иннокентія, на подобіе пустынновительствъ Авона, и вообще о духовной визни Иннокентіевой паствы. При письмъ отъ 27 февраля 1852 г. архіепископъ представилъ великому князю часть объясненій и сообщиль ему интересовавшія его свёдёнія. Одно замёчаніе въ письмъ архіепископа обратило на себя особенное вниманіе князя. Указавъ съ отрадою на то, что христіанство въ Тавридъ, стоя лицомъ въ лицу съ магометанствомъ, даже безъ всявихъ человъчеснихъ средствъ, ръшительно обнажаетъ собою духовную бёдность послёдняго и видимо возносится надъ нимъ своимъ внутреннимъ превосходствомъ, по сознанію самихъ благомыслящихъ мусудьманъ,-Инновентій прибавляль: «Еслибы въ сей же высокой и святой цёли приспособлено было нёсколько и наше гражданское уложение (теперь оно, странно сказать, въ явной противуположности съ нею!), то побёда Евангелія надъ алкораномъ рвшена была бы сама собою, что конечно и последуеть со временемъ». Въ слёдующемъ письмё въ великому князю, посылая ему остальную часть толкованій, архіепископъ подробнёе изложилъ свои мысли объ отношении изгометанства въ Крыму къ господствующей религия, высказавъ въ заключение, что «вообще не безполезно было-бы обозръть внимательно нашъ законодательный кодексъ, въ твхъ его частяхъ, гдъ изображены права господствующей религія въ сравненія съ правами въроисповъданій иностранныхъ и нехристіанскихъ», «Я совершенно увъренъ, писалъ Иннокентій, что при семъ сличеніи окажется, что религія господствующая во многихъ случаяхъ остается при одномъ титуль и прозвания, а действительными правами пользуются вероисповъданія иностранныя и даже не-христіанскія, къ униженію и вреду первой». Иннокентію были еще предложены великниз вняземъ вопросы относительно разницы въ лътосчисления по нашему переводу Библін съ переводами иностранными, о содержаніи и значеніи Коричей книги и о стров русскихъ духовно-учеб-

ныхъ заведеній, ихъ достоинствахъ и недостатнахъ. На послёдній вопросъ Иннокентій между прочимъ писалъ:

«Касательно состава и образа преподаванія наукь въ семинаріяхъ и особенно въ убедныхъ училещахъ, хотя онъ значительно очищенъ отъ прежней схоластиви, нельзя однакоже не примътить, что не мало времени, труда и способности иждивается напрасно на изучение греческаго и датинскаго языковъ. Они нужны для твхъ, вои идуть выше и делёе семинарін; а для нриходскихъ священниковъ, особенно сельскихъ, какъ показываеть повсемёстный опыть, вовсе безполезны уже потому, что при церквахъ нигдъ нътъ для чтенія книгъ греческихъ и дативскихъ; да ослибъ и были, то священно-служителю, хотя бы онъ и способенъ былъ читать эти вниги (чего нельзя сказать почти ни объ одномъ), некогда занинаться подобнымъ чтеніемъ; нежду твиъ время, тратимое на изучение ненужныхъ языковъ, могло-бы съ большею пользою быть употреблено на пріобрътеніе познаній, существенно необходимыхъ для будущихъ священно-служителей и причетенковъ».

20) Разсказы и замътки сельскаю священника (нартъ, стр. 554-562; ноябрь, стр. 433-460). Посвящены большею частью воспонинаніямъ неъ лётъ юности автора и разсказываютъ про школьные порядки, существовавшіе въ саратовскоиъ духовномъ училеще и въ саратовской духовной семинаріи, въ которыхъ авторъ учился съ 1835 до 1847 года. Значение разсказовъ только въ томъ, что они количественно восполняютъ изобильный уже запась обличеній бурсы, имѣющійся въ литературь. Обличающія, и только обличающія, съ явными иногда преувеличеніемъ и каррикатурностью, эти записки сельскаго священника не жизненно-правдивыя записки. Не здомъ стоить и движется жизнь; не слышно въ запискахъ теплой и многообъемлющей души, которая, называя черное принадлежащимъ ему именемъ, непремънно отмъчаетъ и то, хотя бы не многое, свътлое, которое представляеть существеннъйшій и драгоцённъйшій интересь для историческаго изученія діла. Таково общее впечатлівніе оть занисокъ, хотя по мъстамъ есть въ нихъ и дъльныя страницы. Приведенъ разсказъ о преподавания естественныхъ наукъ и недицины въ семинаріи.

«Когда я быль въ богословскомъ классь и не быль уже въ пъвчихъ, тогда въ семинаріи проходились всъ науки свъта: кромъ спеціальныхъ богословскихъ мы проходили химію, онзику, минералогію, ботанику, зоологію, растеніеводство, скотоводство, агрономію, геологію, геодезію, медицину и пр. и пр., что теперь и названий то уже не припомнить. Все нужно было изучить въ теченіе двухъ лютъ. Мы поэтому были и богословы, и философы, и астрономы, и свотоводы, и доктора, словомъ, куда насъ ни тани, им вездё были встати, им знали все, что хотите. Химію, напр., мы изучали безъ лабораторіи и какихъ-бы то ни было пособій. А поэтому вислородъ, напр., мы представляли себъ, что это есть что-нибудь въ родё уксуса; водородъ-въ родё пара и тумана, изъ котораго образуется вода; углеродъ въ родъ вонючаго дыну, и под. Мы производили нивеллировку и изивренія безъ нивеллира, астролябія и цёпи; изучали минералогію, не видвеши, кроме одного булыжнику, ни одного вамня; пахали различными плугами, свяли, молотили и ввяли различныхъ конструкцій машинами, не видвеши никогда ни одной. Мы были въ полномъ смыслё народъ ученый. Медицину намъ читалъ врачъ Пекасовский. Это быль человёкь не старый, высокий и дебелый. Придеть въ классъ, залёзеть за столъ, посидить минуту, понюхаеть табачку, утрется не торопясь, и начинаеть, выкладывая по словечну: «Каковъ долженъ быть врачъ-священникъ?» За этимъ шла долгая пауза. «Врачъ-священникъ долженъ быть вротокъ». Опять науза. «А что такое вротость? Кротость есть... Онъ долженъ быть терпъливъ. А что такое терпъне? Что значитъ быть терпёлнымъ?.. Это значить, чтобъ не сердился, когда больные капризничають. Воть я, напр., вчера быль у NN. Эту барыню, можеть быть, изъ васъ вто-нибудь знаеть?» И пошла писать, какъ онъ вчера былъ у барыни. Въ слёдующій классъ опять: «Каковъ долженъ быть врачъ-священникъ?», и опять та же глупость... О качествахъ и обязанностяхъ врача-священника онъ читалъ намъ по тетрадкъ и въ теченіе всего года. Сколько ны ни просили у него этой тетрадки, чтобъ списать, нёть, такътаки и не далъ. Къ экзамену намъ велёно было купить въ семинарскожъ правлении брошюрки, страничекъ въ шесть, съ перекличкой болъзней и лекарствъ, и выучить. Такъ и сделалось, и стали мы доктора!»

Кромѣ разсказовъ про бурсу, авторъ записокъ, бывшій нѣсколько лѣтъ пѣвчимъ и непосредственнымъ свидѣтелемъ того пьянства и разгула, которымъ занимались старшіе члены архіерейскаго хора и которое принимало особенно широкіе и безобразные размѣры, когда архіерей бралъ своихъ пѣвчихъ въ путешествіе по епархія, подробно живописуетъ то зло, какому подвергались ученики, опредѣляемые въ хоръ. Затѣмъ есть нѣсколько воспоминаній о саратовскихъ преосвященныхъ — Іаковъ (Вечерковъ, 1832—1847) и Асанасіъ (Дроздовъ, 1847—1856).

# IV. Древняя в Новая Россія.

1) Очерки изъ исторіи русской іерархіи въ ХУШ въкъ: Стефанз Яворский. Ф. Терновскаго (№ 8, стр. 305-320). Біографін интроподита Стефана уже была посвящена авторомъ подробная статья, напечатанная лёть пятнадцать тому назадъ въ «Трудахъ ніевской дух. академія». Съ тёхъ поръ въ прежнимъ свёдёніямъ о Яворскомъ прибавилось не мало новыхъ матеріаловъ,-и настоящая статья представляеть опыть группировки біографическихъ свъдъній о Стефанъ на основаніи новыхъ данныхъ и нъсколько съ иной точки зрения. Не входя въ подробности, авторъ стврается отибтить въ ней главные моменты двятельности Яворскаго и оттвнить существенныя черты его характера. Набросанный яркими штрихами, талантливый очеркъ не даетъ впрочемъ возможно точнаго и целостнаго изображенія Яворскаго: некоторые штрихи невёрны (напр. освёщение дёла о Тверитиновё), а другіе совсёмъ затушованы. Почтенный авторъ смотрить, кажется, на тогдашнія лица и событія глазами Петра Великаго и **Өсофана** Прокоповича, но это — не русская и не историческая точка зрёнія. Характеристика митрополита закончена слёдуюшими замъчаніями:

«Стефанъ Яворскій оставилъ потомству свои пропов'яди и «Камень Въры», какъ памятникъ своихъ убъжденій и своего ораторскаго таланта. Но такъ какъ Яворскій быль не кабинстный только ученый, но и общественный двятель, то мы вправи ожндать отъ него и другаго историческаго наслёдія. Не вдругъ кожно отыскать такое наслёдіе. Для русскаго церковнаго законодательства Яворскій прошель совершенно безслідно, если не считать нъсколькихъ безплодныхъ и неудачныхъ протестовъ противъ церковныхъ преобразованій. Для распространенія христіанскаго просвъщенія и духовной науки въ частности Яворскій также сделаль очень мало. Авторъ «Молотка на камень вёры» не безъ основанія упрекаль Яворскаго за то, что онь не обратнаь вниманія на волю государя, который просиль его позаботиться о распространения христіанства между инородцами и объ умножения духовныхъ школъ. Спасскія школы въ Москвё при Яворскомъ находились въ жалкомъ положения, но быть можетъ мъстоблюститель не заботныся объ ихъ натеріальновъ благосостоянія собственно

Digitized by GOOGLC

— 719 потому, что это было дёло монастырскаго приказа, учрежденія Стезану антипатичнаго. Дёятельность Яворскаго въ борьбё съ распольниками также не заслуживаетъ памяти въ потомствё; изъ

распольниками также не заслуживаеть памяти въ потомствё; изъ его литературныхъ трудовъ въ этой области «Знаменія пришествія Антихристова» по своему значенію равны нулю; а «Соборное деяние на Мартина Ариянина» представляетъ величину отрицательную. Какъ спархіальный начальникъ, Яворскій также не оставниъ доброй памяти; онъ не былъ другомъ бълаго духовенстве. Человъкъ скрытный, не общительный и меланхолический, Яворскій не снисходиль до бесёдь съ подвёдомственнымъ духовенствомъ, до вниканія въ его нужды и желанія улучшить его быть... Но было одно учреждение, которому м. Стефанъ посвятиль всё свои средства; была одна завётная мечта, осуществленісить которой Яворскій хотвль оставить по себе память потомству. Это-основание монастыря, подобнаго которому еще не было въ Россіи. Въ Нёжний, близъ мёста своей родины, м. Стеранъ сталь съ саныхъ первыхъ лётъ своего мёстоблюстительства устроять такъ называемый Богородичный Назареть, монастырь, подобный средневёковымъ католическимъ монастырямъ. По идеё Стесана Богородичный Назареть должень быль сделаться коллегіею ученыхъ монаховъ, которые, будучи хорошо обезпечены, должны были жить строго, обладать ораторскимъ талантомъ и заниматься сочиненіемъ проповёдей, однимъ словомъ-быть тёмъ, чвиъ былъ самъ Яворскій въ свои лучшіе молодые годы. Для будущихъ казнодеевъ м. Стефанъ отослалъ свою библіотеку, наполненную фоліантами схоластиковъ, ... жертвоваль всёми своими избытвами. Но мечта его о монастырь, какъ о коллеги проповедниковь, осталась мечтою мертворожденною, несбыточною, не осуществиною. Составъ братіи сразу же оказался несоотвётствующимъ идеалу Стефана... Но если м. Стефану не удалось основать коллегію проповёдниковъ, зато какъ человёкъ съ рёзкним и опредъленными убъжденіями, какъ жаркій защитникъ церковныхъ правъ и преимуществъ, и. Стефанъ оставилъ по себъ цвиую школу единомысленныхъ себв ісрарховъ, пережившую не одно поволёніе. Изъ усердныхъ почитателей и апологетовъ и. Стефана особенно выдаются: Ософиланть Лопатинскій († 1741), Арсеній Мацъевичъ († 1779), изъ ближайшихъ къ нашему времени Филареть Гумилевскій († 1866), часто называющій м. Стеовна блаженнымъ, т. е. сподобляющій его беатнонкація».

2) Воспоминание объ епископъ Сильвестръ Лебединскомъ (1799— 1807) И. Павловскаго (№ 10, стр. 203—205). Со словъ девяно-Digitized by COQUE

сталътняго, бодраго памятью, старда современника, доживаю щаго свои дни въ санъ діакона въ одномъ изъ сель Перенславскаго увада, авторъ передаетъ нёсколько интересныхъ разсказовъ, связанныхъ съ именемъ вышеназваннаго малороссійско-перенславскаго епископа. Такъ разсказывается, что при Сильвестрѣ двери загороднаго дётняго архіерейскаго дома были покрыты различными изображеніями и датинскими надписями, приспособленными въ назначению комнатъ, въ которыя вели двери. Напримъръ на дверяхъ въ пріемную залу, куда приходили съ жалобами и прошеніями, нередко пустыми и неосновательными, и куда безвременно вторгались многорёчивые посётители, любящіе переливать изъ пустаго въ порожнее, изображена была сорока на кустъ, съ разннутымъ ртомъ и съ надинсью у клюва: taliter qualiter nihil fundamentaliter. Tony me CHABBECTPY, на основанія какихъ-то ваноннуескихъ соображеній, показалось неблагопристойнымъ, что священники вздятъ съ своими супругами въ одномъ экипажъ,--и было сдълано распоряжение, чтобы они вздили отдёльно отъ своихъ женъ. Понятно, что подобный увазъ, напоминавшій нёкоторыя мёропріятія Павловскаго режима, возбудиль ропоть въ духовенствв. Благодаря впрочемъ находчивости одного іерея, ръшившагося наглядно обратить владычнее вниманіе на неудобство этого распоряженія, оно было вскорѣ уничтожено. Священникъ былъ изъ близкаго къ г. Перенславлю села. Узнавъ, въ какое время владыка пойдетъ изъ города въ свое лётнее помёщеніе, онъ направился съ женою по той-же дорогв въ такомъ видь: самъ плелся на одноколкв, а за нимъ, въ жаленькой детской тележонки, взятой на буксиръ одноколкою, сидъла «матушка-попадья». На встрёчу показалась архіерейская ко-

ляска. Священникъ остановился и отдалъ достодолжный поклонъ. — Это что? спросилъ Сильвестръ, указывая на телъжонку.

— Жена моя, владыко.

- Что-жъ, не помирились, или скоморошествуете?

--- Встрётилась, --- сталъ докладывать священникъ, --- доновая нужда побывать вмёстё съ женою на базарё. А во исполнение указа консистории вашего преосвященства, вызваннаго...

— Стой, погоди, — прервалъ владыка докладъ на пыльной дорогъ подъ открытымъ небомъ.

Набросавъ нёскольно строкъ на листий записной инижи, Сильвестръ добавилъ: «отдать первоприсутствующему въ консисторіи». Это было предложеніе, которынъ отивнялся прежній приказъ.

8) Газріаль Бонулсско (Бодони), митрополить Каншиневскій, экзарха молдо-влахійскій († 1821). Біографическій очеркь. В. Сиворцова (№ 7, стр. 177—189). Хотя авторь и говорить, что его статья сводить въ себё все то, что существуеть для біогравін Бонулеско въ русской литературѣ, однако нѣкоторыя важныя печатныя данныя остались ему неизвѣстны, на что и было потомъ уназано въ замѣткѣ «О митрополитѣ Гаврінлѣ Бонулеско» Павловскаго (№ 10, стр. 207 — 208). Очеркъ, по признанію самого автора, даетъ не полное представленіе о личности м—та Гавріяла; онъ характеризуетъ только, и притомъ не вполнѣ, церковно-административную дѣятельность этого лица, не заключая въ себѣ никакихъ данныхъ для сужденія о его чисто гражданской дѣятельности, о его нравственномъ характерѣ, оставляя это будущимъ его біографамъ. Очеркъ не выясняетъ также значенія Гавріила въ исторіи нашего просвѣщенія.

4) Этизодь изь жизни московскаго митрополита Иннокентія. Д. Завалищина (№ 5, стр. 65-71). Авторъ, близко знавшій покойнаго митрополнта и сибирскій край, исправляеть ивкоторыя ошибки, вкравнияся въ надгробное слово при погребении Иннокентія и въ некрологическія замівтки о немъ. Во-первыхъ разсказывается истинная исторія о томъ, какъ м. Инновентій проснать въ 1867 г. м-те. Филарета о переводъ его на покой въ Москву (г. Завалишинъ былъ приглашенъ м. Филаретомъ въ участію въ обсужденіи этой просьбы). Поговоривъ потомъ касательно «выдолбленной колоды», въ которой будто бы священникъ Ісаннъ Веніаминовъ вынужденъ былъ переважать съ острова на островъ, лежа какъ-бы спеденанный, --- авторъ замъчаетъ: «Заслуга Инновентія заключается вовсе не въ риторически преувеличиваемомъ значенія матеріальныхъ трудовъ и лишеній, которымъ, и еще въ большей степени, подвергаются почти всё миссіонеры, священняки и служащіє въ самыхъ отделенныхъ враяхъ крайнаго востока Сибири, и притомъ безъ твхъ благопріятныхъ условій, какія существовали для Инновентія во все время служения его, не только въ Америкъ, но даже и въ Сибири... Священникъ Іоаннъ Венјаминовъ въ сравнении съ другими миссіонерами и священниками одинаковаго съ нимъ назначенія былъ, вапротивъ, скоръе въ привилегированномъ положени... Заслуга Иннокентія въ тёхъ краяхъ въ токъ именно и состояда, что онъ не пользовался благопріятными для него обстоятельствами исвлю. чительно для личныхъ цёлей, какъ дёлали то другіе, и за что, въ разговоралъ своихъ со мною въ Читъ, онъ осущаять такъ

горячо иныхъ жиссіонеровъ 1), а, сознавъ правильныя основанія для успёха обязательной для него дёятельности, інель неувлонно къ избранной имъ цвли, одинаково и въ маломъ и въ общирномъ кругъ дъйствія».

Объщая въ другое время многое еще сообщить объ Иннокентіи, авторъ передаеть въ заключеніе настоящей закётки изсколько воспоминаній изъ первыхъ літь своего знакомства съ покойнымъ ісрархомъ. Онъ познакомнися съ І. Веніаминовыть немедленно по прибытін его въ Ситку, что было въ то время, когда тамъ находилась наша кругосвётная экспедиція на орегатѣ «Крейсеръ» (на которомъ и служилъ авторъ). Положеніе священниковъ, состоявшихъ на службъ Россійско-Американской компаніи, и по матеріальному обезпеченію, и по отношенію ть главнымъ начальникамъ, всегда образованнымъ, каковы были главные правители, было, конечно, несравненно выгодное, чемъ положение священниковъ и миссионеровъ въ Камчалкъ и во всъхъ этихъ Жиганскихъ, Колымскихъ и т. п. округахъ; но Веніаминовъ прівхалъ въ Америку обремененный уже большинъ семействоиъ (жена, двое двтей, своякъ и свояченица), и долженъ былъ нежедленно отправиться на Уналашку, не зная предварительно ни одного слова по алеутски, что все, и въ матеріальномъ, и въ нравственномъ отношенія могло поставить его въ большое затрудненіе. И воть, относительно того и другаго обстоятельства ему двятельно помогло офицерское фрегатское общество. Недовольное своимъ јеромонахомъ за его нетрезвое поведенје и слыша неодобрительные отзывы и о изстномъ духовенствъ, оно избрало своинъ духовникомъ Іоанна Веніаминова, п. конечно, щедрое вознаграждение богатыхъ средствами капитана и офицеровъ было не малымъ пособіемъ для мододаго священника. А еще прежде того, пользуясь дружескими отношеніями, существовавшими нежду начальникомъ экспедиціи и главнымъ правителемъ колоній, офицеры упросили послёдняго не посылать безотлагательно священника Веніаминова въ Уналашку, а оставить его на нъкото-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «Вы знаете, Ди. Ир., --говорнать онъ инв., -- что къ сожалению у насъ есть и такіе инссіонеры, которые углубляются въ ледяныя пустыни вовсе ве наъ ревности къ проповёди Евангелія, какъ приписываютъ это имъ, не для спасенія душь человіческахь, а для пріобрітенія дорогихь міховь; что нные священники не стыдятся для того же сами опанвать инородцевъ; что были и такіе миссіонеры, которые, какъ Изранль, заводили наихудшія секты, и такіе, которые соблазномъ своей жизни ставили самое сильное противодъйствіе обращению язычинковъ ко Хрнсту. Digitized by Google

рое время въ Новоархангельскъ (Ситхъ), и лучше всего при школь, где нивются креолы изъ всехъ ивстностей, знающіе и русскій языкъ и ивстныя нарвчія, что поможетъ Веніаминову ознакомиться съ адсутскимъ языкомъ, и, кромъ того, дасть молодому священныху возможность пополнить пробълы своего образованія, при тёхъ средствахъ, какія представляла богатая библютека главной колоніи. Пользуясь обществоиз офидеровъ, І. Веніаминовъ началъ даже знакомиться съ французскимъ языкомъ. чтобы читать французскія сочиненія отборной библіотеки посла Резанова, оставленной имъ въ колоніяхъ. Наконецъ офицеры снабдние Веніаминова не малымъ количествомъ книгъ и отъ себя. и, отправляясь неъ Ситхи, поручили его особенному вниманію главнаго превителя. Все это дало возможность I. Веніаминову лучше приготовиться въ предстоящей ему двятельности, и въ то же время увлониться отъ слишкомъ близкихъ сношеній съ неблагонадежнымъ мъстнымъ духовенствомъ. Одинъ изъ офицеровъ, бывши впослёдствіи главнымъ правителемъ колоній, много содъйствоваль Веніаминову, какь старый знакомый, а другой, достигшій высшихь званій въ государствь, двятельно содвйствовалъ ему, уже какъ епископу, въ кругу его действій.

5) Русскій расколь по разсказу о немь анымчанина (декабрь, . стр. 508—524). Извлеченіе изъ новъйшаго сочиненія о Россін (вышло въ 1877 г.) извёстнаго англичанина Мекензи Уоллеса, нъсколько лёть жившаго въ Россіи и изучавшаго ен нравы, явыкъ и исторію. Общій бъглый очеркъ развитія раскола со времени его появленія и до послёдняго времени составленъ довольно удачно; но тамъ, гдё Уоллесъ хочеть отмътить причины появленія раскола, онъ совсёмъ неудовлетворителенъ, что впрочемъ иначе и быть не можетъ. Если и русскимъ ученымъ еще не удалось дойти до существеннаго пониманія этого явленія русской шизни, то иностранцу оно ужъ никогда не дастся.

6) Монахъ Самуилъ. Эпизодъ изъ исторіи раскола. Г. Еснпова (№ 12, стр. 427-456). Въ видё разсказа переданы извлеченныя авторомъ изъ дёла тайной канцелярія (въ государственномъ архивё) новыя, болёе подробныя, свёдёнія о личности монаха Самуила, у котораго въ августё 1725 года, «за важныя его вины, что онъ блаженныя и вёчно достойныя памяти государя Петра Великаго словесно и письменно всячески богопротивно зловымышленнымъ своимъ воровствомъ порицалъ», была отсёчена голова, которую потомъ велёно было «положа въ симртъ отправить въ Тамбовъ (родина Самуила), и тамъ въ городё сдёлать каменной столбъ, гдё пристойно, и поставить тое голову на желёзной шпицё». Въ разсказё можно отыскать черты для изображенія того, какъ разрушительно отозвались нёкоторыя изъ дёлъ Преобразователя на живомъ русскомъ своеобразіи, къ которому прикинули тогда европейскій шаблонъ.

7) Старообрядческие скиты во Варнавинскомо уподе Костромской нубернии. П. Китицына (чевр., 174—175; май, 86—88). Приведено нёсколько осонціальныхъ свёдёній, относящихся въ 1840-мъ годамъ. Между прочимъ въ Ляпинскомъ женскомъ скиту значилось по списку трое мужчинъ: двое отставныхъ солдатъ и одниъ крестьянинъ 26 лётъ, и тамъ же показана въ числё дёвъ одна престъянияъ 17 лётъ отъ роду. Послё уничтоженія правительствомъ скитовъ въ лёсахъ, явились тайныя моленныя въ деревняхъ, и въ 1853 г. возника о новое дёло о закрытіи раскольничьихъ часовенъ.

8) Здолбицкий мученика (съ рисункомъ). А. Хойнациаго (апр., стр. 335-336). Авторъ заматки описываетъ виданную имъ въ церкви села Здолбицъ, на хорахъ, картину, представляющую «Изображение Якуба (lakyba), замученнаго еврении въ 1761 году, 24 апр. стараго стиля (очевидно, убитый быль уніать). Сынь благородныхъ родителей Василія Сивала и жены его Пелагіи, поившиковъ села Здолбицы». Отъ ивстнаго священника авторъ потомъ узналъ, что Сикалы действительно были въ ХУШ вене владъльцами села Здолбицы, и народъ помнитъ, что сынъ ихъ быль замучень евреями будто бы съ извёстною цёлью-для кобытія христіанской крови. Но было ли это дело резслёдовано и каковы были его послёдствія, объ этомъ никто не помнитъ. Священникъ сообщилъ далье, что при поступления его въ Здолбицу «изображение Якуба» находилось въ церкви, на ряду съ прочния нконами, и что ему долго пришлось отучать народъ отъ возженія свічей и отъ служенія молебновъ «до св. Якуба». Въ дополненіе къ этой замётке въ найской енежке (стр. 80-81) приведены извёстія о младенцё Гаврінлё, замученномъ евренин въ Заблудовъ въ 1761 г. (его мощи находятся въ Слуцкомъ Свято-Тронцкомъ монастыръ).

9) Запрещеніе разюваривать въ придворной церкви во еремя божественной смужби. Сообщ. Г. Есиновъ (№ 11, стр. 416). Любопытный имянной указъ 1763 года, повелъвавший—во время божественныя службы въ придворной ся н. в—ва церкви, стели ито, какого бы чина и достоинства ни былъ, будетъ съ къмъ разговаривать, на тъхъ надъвать цъин съ ящивами, нане обык-

igitized by 🐨 OOQIO

новенно бывають въ придворныхъ церквахъ, которые для того нарочнто заказать вновь, по примбру прежнену,---для знатныхъ чиновъ мъдные вызолоченные, з для посредственныхъ бълые луженые, а для прочихъ чиновъ простые желёзные. Въ силу указа государыни придворная контора приставила въ церковнымъ дверямъ гайдуковъ, «дабы входящимъ всвиъ объявляли» повеленіе ея величества, а псалонщикамъ приказала наблюдать за исполненіенъ указа.

10) Перковные намятники Запорожья: 1) Троинкий соборь. 2) Пустынно-Николаевский монастирь (съ рисункомъ). Г. Надхния (№ 7, стр. 216-231). Тронцкій соборь въ г. Новоносковсків, Екатериносл. губернін (прежде село Самарь), заложенный запорождани въ 1773 году, представляетъ замвчательное своеобразное зданіе, воздвигнутое умёньемъ простаго, неученаго и неизвъстного русского водчого, украинца Акима Погребнява. Новомосковскій соборъ-простая плотничная работа; достоянство его-въ необыкновенномъ изяществъ общихъ очертаній и въ сиблой до дерзости постановий. Онъ состоить изъ девяти золотоглавыхъ башенъ, каждая о четырехъ ярусахъ; башин, поставленныя по три въ линію, образують изъ себя три ряда, и въ такомъ виде соединены вийств; среднія башни выше боковыхъ, и изъ среднихъ центральная, главная, еще выше. Все это въ общемъ составило фигуру изъ девяти конусовъ до того правильную, что съ какой-бы вы точки ни глядели на нее, она отовсюду представляетъ замёчательную гармонію и поспоритъ прасотой рисунка со многими знаменитыми и богатыми храмани. Самое соединение этихъ башенъ заслуживаетъ виннания: сложенныя изъ сосновыхъ и частію дубовыхъ брусьевъ, въ отрубъ отъ шести до десяти вершковъ, почти нигдъ не скрепленныхъ гвоздяни, онв служать одна опорою другой на основания равновёсія, угаданнаго съ замёчательною вёрностію. Никакихъ поддерживающихъ колоннъ, никакихъ подставъ и подпоръ внутри нътъ, извив-тоже. Высота ся за тридцать, а окружность около нятядесяти восьми саженъ; оундаментъ на рпичный.-Пыстынно-Николаевскій монастырь при рёкё Самари также основань запорожцами и быль ихъ войсковымъ монастыремъ до самаго уничтоженія Запорожской Свчи въ 1775 году. Онъ имвлъ въ прежнее время большое значение для окрестнаго края. Кромв того, что онъ исполняль всё христіанскія требы для окружавшихъ его поселянъ, крестилъ, хоронилъ ихъ, ---онъ даже нивлъ при Запорожьв оригинальное для ионастыря право имь венчать. Многіе за-Digitized by GOOSIC

Христ. Чтен. № 5-6. 1880 г.

порожцы взделя сюда для гованья издалека; накоторые, отслуживъ катери-Сёчи рукою и головою,---селинсь, чтобъ быть вблизи храновъ Божінхъ, вокругъ нонастыря, зиновниками, хуторами. Были свчевнии, которые окончательно затворялись въ санарьской обители. Иной разъ какое нибудь визшиее религіовное требованіе или общественная опасность вызывала такого затворника, какъ въ Куликовскую битву Пересвъта и Ослабя, наъ монастырской келлін. Самарьскій монастырь оказываль въ свое время много услугь и Запорожью, и русскому правительству. Въ 1756 году, напр., пожаръ истребнав большую часть жилыхъ строеній Запорожской Сичи: нонастырь рубиль у себя строевой лёсь и на собственныхъ подводахъ отправлялъ его; кроит того конахи съ своими вотчинниками лично являлись въ Съчь для помощи и усердно помогали въ постройкахъ ей. Въ осень 1759 г.. послё неурожайнаго лёта, начались въ Запорожьё ранніе холода. и бодьшіе снёга при сильныхъ вётрахъ, отъ чего погибло иного народа и скота: ионастырь даваль иногинь пріють и пропитаніе. Въ 1770 г. наъ подъ Кинбурна прислано было Запорожскимъ Кошемъ въ ионастырь иножество раненыхъ и больныхъ запорожцевъ: конахи устронии за ними самый тщательный уходъ. Въ турецкую войну, кончившуюся кучукъ-кайнарджійскимъ миромъ, запорожскій полковникъ цомъстиль въ монастыри плинныхъ ногайцевъ, татаръ и туровъ: всё они нашли здёсь укроиный пріють съ теплынъ русско-превославнымъ редушіемъ, не отвергающимъ и враговъ-иновърцевъ, требующихъ помощи; изкоторые изъ этихъ плэнныхъ потонъ крестились. Въ турецкую войну въ 1787 и 1788 году Санарьскій монастырь приготовляль для войска изъ своей муки сухари и доставляль ихъ и врупу на собственныхъ подводахъ въ ближайшіе казенные нагазины. Въ Сапарьскопъ конастыръ былъ первый зародышъ просвъщенія въ Новороссійскомъ край. Монастырь еще при Запорожьё нибль школу, и сохранилось свёдёніе, что въ ней уже въ 1750 г. было два учителя и 87 учащихся.

11) Московская духовная академія в 1824 юду. Отрывокъ нэъ воспоминаній. Протоіерея Г. Утробина (№ 8, стр. 321— 334). Авторъ воспоминаній, вятскій семинаристь, товарищъ Неводина, менёе мёсяца пробыть въ академіи и по причинѣ болёзни уёхалъ обратно въ свою епархію. Потому объ академін собственно сказано очень мало. Большая часть воспоминаній посвящена авторомъ разсказу о путеществія его няъ Ватия въ Москву и изъ Москвы въ Вятку. Кромё нездоровья, на рёнин-

Digitized by GOOGIC

мость Утробнна «бъжать нез анадения» повліяла и стёснительность житья студенческаго.

«Житье было для насъ не легкое, говорить онъ. Правда, пища у насъ была хороша, содержание комнатъ въ лучшенъ видё было опрятно, и проч., но мы крайне стёснены были твиъ, что совершенно лишены были свободы; даже свободу мыслей и чувотвъ старались стёснить у студентовъ до крайности. Напр. нито не имълъ права выходить за ствны монастыря безъ билета, а билетъ давался не болёс, какъ часа на два, н возвратившійся лично долженъ былъ явиться въ о. инспектору, A H B'S NOHACTLIP'S LOSBOLALOCL, H TO B'S HEB'SCTHOO BPONH, XOдить для прогулки только по монастырскимъ ствнамъ, такъ что въ бытность мою въ давръ я никакъ не могъ побывать даже въ монастырскомъ саду; въ праздники предъ литургіею всё студенты должны были собираться въ залу, куда для провърки, всъ-ли на лицо, являлся инспекторъ, а затънъ ректоръ; по окончанія пов'ярки инспекторъ шелъ впереди, а ректоръ позади, такъ что студенты приходния въ церковь, какъ арестанты за конвоемъ; послъ ужина немедленно читались вечернія молитвы въ присутствія инспектора и эконома. Но что болёе всего насъ ственяло, такъ это то, что каждый студенть долженъ быль вести дневникъ, гдё предписывалось ежедневно вечеромъ записывать, что каждый въ тотъ день видълъ, даже чувствовалъ и мыслилъ, и проч., и дневникъ этотъ въ каждую субботу надобно было представлять инспектору; словонъ студенты были связаны такъ сказать по рукамъ и по ногамъ. Впрочемъ всё эти порядки, которые всё приписывались о. инспектору Платону, вскорё, какъ писелъ мет г. Неволивъ, много были измънены въ облегченію студентовъ».

12) Двухмилліонный расходь на «Епархіальныя Видомости» за дваднать лють. Матеріаль для исторіи и статистики епархіальной литературы. Ив. Павловскаго (октябрь, стр. 63—69). Въ виду истекшаго въ минувшемъ году двадцатилѣтія изданія Епарх. Вѣдомостей, впервые появившихся въ 1860 г., авторъ составилъ таблицу, приблизительно показывающую какъ стоимость этихъ вѣдомостей для каждой епархіи въ отдѣльности, 8а все время ихъ изданія, такъ и общую стоимость всѣхъ ихъ въ совожупности. Оказывается, что изданіе «Еп. Вѣдомостей» обходится епархіямъ каждогодно слишкомъ въ 150,000 р., общая-же сумма, потраченная церквами на эти вѣдомости въ двадцать лѣть, дошла почти до 2 милліоновъ рублей. Сопоставивши затѣмъ съ этой громадной затратой ничтожность внутренней наличной стонмости спарх. органовъ печати, не выполняющихъ свои важнёйшія задачи, авторъ выражаетъ желаніе, чтобы «Епарх. Вёдомости» или неуклонно держались своей программы, или же ограничелисьбы чисто канцелярскою сферою вёдёнія, служа органомъ дух. консисторій для различныхъ оповёнценій по епархія. Въ послёднемъ случаё будетъ тотъ прокъ отъ нихъ, что онё станутъ въ половину дещевле.

### V. Историческая Библіотека.

1) Арсеній, архіепископь Элассонскій и его описаніе путешествія в Московію, Н. Оглобина (августь, стр. 1-44, сентябрь, 45-97). Арсеній архіепископъ Элласонскій, въ первый разъ быль въ Москви въ 1585 году, за индостынею. На вути оттуда ученый грекъ остался въ Литвв и занилъ должность учителя въ львовской братской школй. Въ 1588 г. онъ выбхалъ изъ Львова, применуль къ свите проезжавшаго тогда въ Москву патріарха Іеремін II, съ нимъ же выталь оттуда, и о своемъ пребыванія въ Москвъ въ 1588 - 1589 гг. написать потокъ воспоминания, нивющія интересь для исторія учрежденія патріаршества въ Россін. Въ 1592 г. онъ опять явился въ Москву: до 1614 года состояль архіепископомъ при московскомъ архангельскомъ соборъ «у царскихъ гробовъ, служилъ по родителъхъ царскихъ»<sup>1</sup>), а потокъ получилъ суздальскую кассдру. Въ вышеозаглавленной стать сначала сгруппированы, сличены, провърены и исправлены разбросанныя въ разныхъ изданіяхъ отрывочныя извёстія о жизни и двятельности Арсенія въ Россін. Затвиъ, после библіографическихъ примъчаній объ изданіяхъ упожянутаго сочиненія Арсенія, статья предлагаеть руссвій его переводь, который сделанъ впроченъ не съ оригинальнаго греческаго текста (переводчикъ не имълъ возможности подьзоваться имъ), а съ датинскаго перевода въ сборникъ Вихиана, и воспроизводитъ отличеющія тотъ переводъ ошибки, пропуски и неточности.

#### VI. Журналъ Министерства Народнаго Просвёщенія.

1) Очеркъ внутренней исторіи церкви въ Великомъ Новгороди. А. Никитскаго (февраль, мартъ, іюнь и іюль). Новгородская

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Такихъ епископовъ архангельскаго собора, рядъ которыхъ началъ собор Арсеній Элласонскій, а кончилъ Азанасій, митрол. грузинскій въ 60-хъ годахъ ХУШ віка, било 11; изъ нихъ 6 были иностранци-архіерев, прійзжавшіе въ Россію.

церковная исторія составляеть однив изъ наиболёе разработанныхъ отделовъ русской исторіи. Ею заничались не только ученые, посвящавшие себя истории России или русской церковной жизни вообще, но, въ своихъ отдельныхъ фазисахъ и сторонаяъ, она служила и предметонъ спеціальныхъ изслёдованій. Озаглавленный новый трудъ по той же исторіи написанъ во первыхъ «въ видахъ распрытія общаго теченія новгородской церковной жизни, въ видахъ опредъления связи, которая соединяла какъ церковное движение съ гражданскимъ, такъ и отдёльныя теченія перваго одно съ другимъ»; во вторыхъ съ цёлію критической провёрки результатовъ, которые достигнуты въ области новгородской церковной исторія предшествовавшими работами 1). Нашимъ читателямъ извёстно уже это сочинение по притической статью о немъ г. Кояловича («Церк. Вестникъ», 1879, № 42), въ которой были высказаны существеннъйшія заизчанія, вызываемыя изслёдованіемъ г. Никитскаго. Въ дополненіе къ нимъ укажемъ еще рецензія г. Костомарова («Русская Старина», 1880, январь) и г. Замысловскаго («Жури. мин. нар. нросвищения», 1880, январь).

2) Взглядъ митрополита Даниила на отношение но сретикамо. В. Жиакина (най, стр. 1-51). Выяснивъ кратко то положеніе, въ каконъ находнися вопросъ объ отношения въ сретикамъ, когда нитрополить Данінль сталь во главь русской церкви, статья представляеть обстоятельный анализь воззрёній названнаго интроподита на сретиковъ и на отношение къ нимъ православнато общества, какъ эти воззрѣнія выразниясь въ сочиненіяхъ Данінда. Чтобъ отгіннть собственныя возврівнія митрополита на означенный вопросъ и въ тоже время опредблить степень ихъ зависяности отъ воззрвній на этоть преднеть Іоснов Волоциаго, его учителя, издожены и характерныя особенности этого послёдняго. Разборъ взглядовъ Данінла и сравненіе ихъ съ взглядами Іоснов приводить автора въ заключению, что Данинлъ, ревност-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Содержаніе очерка сл'єдующее: 1) Утвержденіе христіанской церкви въ Великонъ Новгородъ (Х-ХП в). 2) Устройство новгородской церкви (ХШ в.). 3) Ворьба Новгорода съ Москвою за церковную санобитность. 4) Релагіозныя ляниенія въ новгородской церкан. Крон'й того въ отдільномъ наданія сочиневія пом'ящены въ приложенін: 1) разборъ сказанія Якиновской літониси о арещения Новгорода; 2) заибтка о двукратной просоведи христіанства въ Новгородь; 8) объ основания Ярославонъ училища въ Новгородь; 4) разборъ толкованій устава 1187 года о новгородской церк. десятний; 5) разборь существующехъ возарвий на сресь жидовствующихъ.

--- 730 ---

ный въ другихъ случаяхъ хранитель и почитатель идей Іосноа Волоцкаго, тёмъ не менёе, въ данномъ вопрост объ еретикахъ, весьма значительно отступился отъ крайне строгихъ возэрёній своего учители и отличается большею умёренностію и гуманностію своихъ требованій. Примёръ Даніила служитъ показателемъ, какъ въ русскомъ обществё XV—XVI в. мало была подготовлена почва къ тому, чтобы въ немъ могли пустить глубокіе корни строгія тенденціи Іоснов Волоцкаго. Духъ русскаго народа и его церкви былъ далекъ отъ односторонняго увлеченія Іоснов.

3) Очерки изъ исторіи литературнаю деиженія на сперт Россіи во второй половинь XVII впка. П. Віадинірова (октябрь, стр. 227—249). Обозріввается одинъ рукописный соловецкій сборникъ XVII віка, въ статьяхъ иотораго авторъ находить первое выраженіе тіхъ идей, какія высказывались затімъ въ извістныхъ соловецкихъ челобитныхъ, а поздийе, въ XVIII вікѣ, въ сочиненіяхъ, вышедшихъ изъ стверно-русскихъ раскольничьихъ скитовъ. Миноходомъ авторъ насается и тіхъ обстоятельствъ (—внутренняго состоянія соловецкаго монастыря, игравшаго въ ту эпоху важную роль на облерія Россіи, и общаго движенія велико-русской мысли, исходившаго изъ Москвы....), которыя могли подготовить и вызвать этихъ литературныхъ предшественниковъ соловецкихъ челобитенъ.

4) Трансокомедія Өсофана Прокоповича «Владимір»». Н. Тихонравова (май, стр. 52—96). Подробный историко-литературный анализь піесы, которую Прокоповичь написаль къ лётней реиреаціи кіевскихь студентовъ въ 1705 г., исполняя осонціальную обязанность, лежавшую тогда на немъ, канъ на учителѣ позаін. Приготовлян для школьной сцены «Владиміра», Ососанъ руководствовался тёми правилами, которыя онъ передавалъ своимъ слушателниъ въ классѣ повзін. Эти правила вынессны были Ососаномъ неъ ісзуитской школы; но вкусъ, образованный чтеніемъ древнихъ, и внимательное изученіе піятики Аристотеля, отвратили его отъ схоластическихъ сориъ ісзуитской школьной драмы, и его трагедокомедія во многомъ отошла отъ того тина этой драмы, который выработался и господствовалъ въ Западной Европѣ и укоренияся также и въ русскихъ академіяхъ, кіевской и московской.

## VII. BROTHERS ESPOILI.

1) Молоканы, или христіане-спиритуалисты восточной Россіи. Г. Эшерв (сент., 368—384). Авторъ статьн, бывшій гейдельбергскій просссоръ, нийнъ случай лично наблюдать жизнь иолоканъ извъстного Александрова-Гая. Описавъ и превознеся хозяйственныя способности, семейныя и общественныя добродътели молоканъ, —поставивъ имъ въ контрастъ бытъ другихъ поселянъ русскихъ восточныхъ степей, которые будто-бы «не иногимъ выше, а въ нёкоторыхъ важныхъ пунктахъ даже рёшительно ниже сосёднихъ киргизскихъ кочевниковъ», —описавъ затёмъ религіозную сторону молоканства, которое вышло изъ секты духоборцевъ, но, вслёдствіе постепеннаго искорененія традицій между этими двумя родственными сектами и исключительного преобладанія практическихъ выводовъ изъ Библін, —занимающей у духоборцевъ задній планъ сравнительно съ ихъ инстическими умозрёніями, —превратилось въ популярную христівнскую онлосоойю, и въ этомъ качествё снискало всеобщія и заслуженныя симпатіи, — Эшеръ наконецъ замёчаетъ:

«Съ твиъ большниъ сожаленіенъ наблюдаенъ ны многочисленные и постоянно увеличивающіеся симптомы разложенія, проявляющіеся въ немъ въ настоящее время. Цёлованье и судорожная пляска появились на накоторыхъ конгрегаціонныхъ собраніяхъ; нёкоторыя другія находились недавно подъ вліяніемъ пророва, который собраль большія деньги, женился на мормонсвій образець на двугь молодыхь и прасивыхь дввушкахь и наконецъ умеръ, старансь излечиться отъ пьянства. Всё эти движенія не что инос, какъ реакція противъ индиферентизма, 88прадывающагося повсемёстно: ослабленнаго интереса въ религіознымъ дёламъ, небрежнаго посёщенія конгрегаціонныхъ ноленій. Хорошев обращеніе съ низшими и бъднайшими членами секты хотя все еще продолжается, потому что оказывается выгоднымъ, но направляется и искажается разсчетомъ; пьянство прониваеть въ молоканскіе доны; можно указать на завзятыхъ пьяниць въ самыхъ выдающихся и издавна почитаемыхъ молоканскихъ семьяхъ. Совпадение этого раздожения съ русскимъ общественнымъ восхищениемъ молоканскими добродътелями и ласковымъ вниманісмъ правительства считается самими молоканами дъломъ не случайнымъ. Повидимому, преслъдование было необходино для удержанія молоканства въ его чистоть, такъ какъ безъ этого оно слишкомъ безцвътно и присно, чтобы удовлетворить даже тёхъ, кто родился въ немъ».

Имъя впрочемъ въ виду недавнее приглашеніе иолоканъ поселиться въ округъ Карса, доказывающее, что русское правительотво не только признаетъ, но имъетъ и мужество пользо-Doutzed by ваться колонизаторскими способностями молонанъ, —и не сомийваясь въ успёхё этой мёры, авторъ надёстся, что молоканы «отдёлаются отъ всёхъ недавно закравнихся въ ихъ среду несовершенствъ при исполнения своего труднаго и благороднаго дёла».

# VIII. Чтенія въ Историческомъ обществѣ Нестора Літонисць. Кинга 1-я. Кіевъ 1879.

1) О латинскихъ пропозведникахъ на Руси Киевской съ X и XI опкахъ. А. Воронова (стр. 1—21). Вопросъ о латинскихъ инссіонерахъ на Руси въ впоху обращения ся въ христіанство довольно разработанъ въ нашей церковно-исторической наукъ, и преимущественно въ видахъ полемическихъ. Авторъ озаглавленной статъи болъе внимательно разобралъ западныя свидътельства объ этихъ проповъдникахъ и сопоставилъ показанія западныхъ источниковъ съ свидътельствами нашихъ лътописей.

.

2) Очерки изъ исторіи Кіевской епархіи въ XVIII стольтія. Ф. Терновского (стр. 181-229). Издожение нъкоторыхъ отрывочныхъ дълъ синодальнаго архива, имъющихъ отношеніе къ певской спархія. Важнёйшее мёсто заникають: 1) дёло о предоставленія кіевской каеедрё прежняго титула митрополін,-поднимавшееся въ 1727 году и увънчавшееся успъхонъ въ царствованіе Едизаветы, въ 1745 г.; 2) дёло о несостоявшемся викаріатствё при Арсеніё Могилянсковъ, и-тё кіевсковъ (1759 — 1790), — выразившее борьбу двухъ представленій о викаріз, какъ помощникъ въ священнослуженім и какъ участникъ въ адиннистраціи; 3) документы, относящіеся къ увольненію отъ казедры (въ 1768 г.) Павла Конюскевича, митрополита тобольскаго (въ кіевопечерской даврё нетлённо почивающаго), --обнаруживающіе произвольность предположенія, будто и-тъ Павель навлекъ на себя неудовольствіе правительства по тому-же двлу, по которому потерпълъ и-тъ Арсеній Мацвевичъ, именно по дълу объ отобрания церковныхъ имуществъ <sup>1</sup>).

Digitized by GOOGIC

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Содержаніе остальныхъ очерковъ слідующее: а) инсько бывшаго тобольскаго интрополита Филарета Лещинскаго къ Осссану Проконовичу съ просьбою о позволеніи вытать изъ Сибири на объщаніе въ Кісвопечерскую лавру, 1727 г.; б) ісрархическія перемѣны въ Кісвѣ по смерти митрополита Разанда Заборовскаго (1747); в) кандидаты на кісвскую интрополію въ 1770 г.; г) въдомость 1786 года о лицахъ, находящихся на пробыванія въ кісвовечерской лаврѣ на основанія указовъ св. синода; д) наъ исторія кісвенаго гре-

Въ той-же книга «Чтеній которическаго общества Нестора изтописца» церковный историиз найдеть любопытныя вещи въ севинить о жетеннить общества въ 1873 - 1877 годахъ» (стр. 265-310), предотавляющихъ краткій отчеть о всёхъ ученыхъ чтеніяхъ и заявленіяхъ, слушанныхъ на этихъ засёданіяхъ <sup>1</sup>).

# IX. Оборниев Археодогическаго Института. Книга 1-д. Опб. 1879.

1) Льло о поступкахъ могилевскаго архіепископа Варлаама во время нашествія французовь въ 1812 году (отд. II, стр. 93—108). Подлинный тексть а) всеподданивйшаго доклада и опредвленія св. синода, состоявшихся въ 1813 г. по выслушания экстракта изъ слёдствія о поступкахъ названнаго архіепископа, который, какъ извистно, при взятія французами Могилева въ 1812 году, присягнуль на върность императору Наполеону; и б) подписки, отобранной отъ Варлаама при лишенія его архіепископства и священства. Въ письменномъ объяснения Варлаамъ привелъ въ оправданіе своихъ позорныхъ дъйствій то, что «месть раздра-

<sup>4</sup>) Напр. въ отчетахъ о чтеніяхъ: Котлиревскаго, о происхощаснія сказанія о новгородскихъ баняхъ (по поводу мизнія Голубинскаго относительно навъстнаго сказанія объ ап. Андрев), и объ обычанкъ у славянъ при рожденін дитяти до его вознужалости; Задерациаге, о славянскоть праздник' Мораны; Терновскаго, о латописи Георгія Акартола (въ которонъ авторъ, нежду прочниъ, сравнивая Амартола съ Несторомъ, и найди, что послъдній свободно пользовался первымъ, между прочниъ отмътнаъ у нихъ большую разницу во выглада на книжное учение: въ то время, какъ представитель новопросващеннаго русскаго народа умедяется продъ пользой книжнаго учения. Византийский писатель указываеть на вредъ, происходящій оть книжнаго ученія, именно на ересь и лисучение); Его-же, о русскихъ сусвъріяхъ; Малышевскаго, объ открытыхъ ниъ натеріалахъ для исторіи первыхъ временъ унін (между прочниъ, письмо одной знатной шляхетии из сыну, принявшену унію, съ ув'ящаніемъ обратиться въ правосдавіе, замѣчательно, какъ памятникъ богословскаго авторства и образованности женщимы русской въ началъ XVII в., и приводитъ г. Малышевскаго въ заключению, что въ литовскихъ и западно-русскихъ семействахъ женщины послёднія переходили въ унію).

ческаго Екатерининскаго монастыря; е) послёднія судьбы Кіево-межигорскаго и-ря; п) первые кіево-соеійскіе соборяне; в) кандидаты на кіевскую интрополю въ 1796 году; и) черногорскій иновъ Дометіанъ Владевичъ и его пребываніе въ Кісвопечерской давру.--Крому указанныхъ, въ той-ме книго полущены статьи: 1) Лебединцева, Динтревскій конастырь, устроенный въ Кіевъ великимъ княземъ Изяславомъ Ярославичемъ, его судьба и мъстность (стр. 28-36); 2) Петрова, Двъ надгробныя надинси конца XVII в. князьямъ Острояскить (стр. 79-81); 3) Голубева, Віографическія свідінія о Петрі Могилі до посвящения его въ санъ кіево-нечерскаго архимандрита (стр. 86-101).

женнаго противу его врага могла налиться и на его паству и что учиненная имъ врагу присяга сдёлана только по наружности и тёмъ самымъ сохранена въ спокойстви и типний врученная ему церховь съ духовенствомъ и прихожанами».

2) Именной указь св. Синоду 37 октября 1817 г. (танъ же, стр. 108—109). Вызванъ былъ ръчами, которыя были говорены духовными лицами Александру I въ послёдній проёвдъ его по губерніниъ, и въ которыхъ онъ слышалъ «такія несовийстныя ему похвалы, кои принисывать можно Единому Богу». Считая долговъ запретить такія неприличныя выраженія, государь поручалъ св. Синоду «предписать всёмъ епархіальнымъ архіереямъ, чтобы какъ они сами, такъ и подвёдомственное духовенство при подобныхъ случаяхъ воздерживались отъ похвалъ, толико слуху его противныхъ».

3) Всеподданнийший докладь оберь-прокурора св. Синода князя Голицына, 27 окт. 1817 г. (тамъ же, стр. 109—111). По обнародованіи акта извёстнаго священнаго союза, заключеннаго 14 сент. 1815 г., св. синодомъ опредёлено было—«напечатавъ актъ, поставить на стёнахъ храмовъ, а индё вырёзать на дскахъ; также заимствовать изъ онаго мысли для проповёди. «Въ дополненіе къ этимъ распоряженіямъ, Голицынъ представияъ на благоусмотрёніе государя «признать полезнымъ впредь каждое 14 число сентября въ память подписанія авта сего христіанскаго союза, читать его виёстё съ манифестомъ, по оному случаю послёдовавшимъ, въ градскихъ и сельскихъ церквахъ, дабы всёмъ и каждому напомиять обётъ служенія Единому Господу Спасателю, изреченный въ лицё государя за весь народъ, Богомъ ввёренный Его Императорскому Величеству». Докладъ былъ утвержденъ.

#### Е. Прилежаевъ.

Digitized by Google

# СОДЕРЖАНІЕ 1-# ЧАСТИ Христіанскаго чтенія

за 1880 годъ.

| Прочны ли выводы естествознанія о происхожденін     |                        |
|-----------------------------------------------------|------------------------|
| жизни и человёка?                                   | 346                    |
| Св. Апостолъ Іоаннъ-писатель четвертаго Еванге-     |                        |
| лія в Апокалинсиса. И. И. Усивноваго                | 4767                   |
| Троявое понимание ученыя Оригена о Святой Троиць.   |                        |
| Доцента В. В. Волотова                              | 68-76                  |
| Ошибочность пессимистическаго воззрёнія на жизнь    |                        |
| и вредныя послёдствія его. Ив. Скворцова            | 77—85                  |
| Современное развитіе и значеніе утилитаризма. Пре-  |                        |
| подавателя спетербургской духовной семинаріи А. П.  |                        |
|                                                     | 8697                   |
| Къ исторіи литургической стороны таинства брава.    |                        |
| Профессора А. Л. КАТАНОВАГО                         | <b>98—</b> 12 <b>7</b> |
| Сношенія русскихъ съ востокомъ объ іерархической    |                        |
| степени московскаго патріарха. Доцента священника   |                        |
| IL O. HEBOJABBCEAFO                                 | 128—158                |
| Ивдеферентизиъ в свептицизиъ въ религін             | 159—179                |
| Болёе краткія статьи: Стереотииныя изданія Ветхаго  |                        |
| н Новаго Завёта (180—185). — Описаніе документовъ   |                        |
| архива Св. Синода (185—189).—Описание Троицко-      |                        |
| Сергіевской Лавры покойнаго А. В. Горскаго (189-    |                        |
| 195).—Свёдёнія объ иконё Черниговской Божіей ма-    |                        |
| тери, поднесенной Петру Великому (195-201)Пра-      |                        |
| вославная семинарія въ Задрѣ (201—208)Православ-    |                        |
| ныя сербскія школы въ Герцеговинь (208-215)Но-      |                        |
| вый сборникъ древнихъ литургій К. Е. Гаммонда (215- | Google                 |

219).-Годъ православнаго журнала въ Америкъ (484-491).--Двв падинси на старопечатныхъ внигахъ ХУП столётія (491-494)-Засёданіе въ княжной палате 18 февр. 1627 г. о катихизись Лаврентія Зизанія (495-500).-Протојерей Герасниъ Петровнуъ Павскій (677-685). Къ вопросу о русской неонописи (685-691).-. Библіотекаря акаденія А. С. Родосскаго, Н. Б., М., Монастырскаго, И. П., И. П., Е. Л., А. П. Лопухина, А. С. Родосскаго, Н. И. Варсова, Н. Варсова, А. Поно-Греко-россійская церковь сама въ себе и въ своихъ отношеніяхъ въ церквамъ запада: современный очервъ 221-253 Св. Ириней Ліонскій въ борьбѣ съ гностицизмомъ. . . 254-310 Вліяніе христіанства на семейный быть русскаго общества въ періодъ до времени появленія «Домостроя». Д. Н. Дувавина. . . . . . . . . 311-361, 627-676 Свёдёнія о нёкоторыхъ рёдкихъ экземплярахъ церковно-славянскихъ книгъ ХУШ в., хранящихся въ библютекъ сиб. дух. академін. Библютекара А. С. Родос-CEATO. . . . . . . . 362-381 . . . . . . . Три подъема руссваго народнаго духа для спасения нашей государственности во времена самозванческихъ Отчоть о состояние с.-петербургской духовной академія за 1879 годъ . . . 454---483 Утвержденное Св. Сянодомъ Положение о вспоногательно-пенсіонной кассь при спб. духовной академін . 501-516 Средневёвовыя мистеріи, ихъ церковное и историколитературное значение. Привать-доцента А. И. Поно-MAPBBA . . . . . . . 517-544 . . . . . . О предметномъ употреблении священной истории въ заграничныхъ, преимущественно германскихъ, школахъ. Приватъ-доцента С. А. Соллертинскато. . . 545-603

Слово въ день св. благовѣрнаго великаго князя Георгія Всеволодовича, основателя Нижняго Новгорода, произнесенное преосвящ. Макаріемъ, епископомъ ниже-

городскимъ, въ нижегородскомъ казедральномъ соборѣ 4-го февраля 1880 года. . . . . . . . 604-608 . . • Двадцатниятиятиятия России 1855-1880 г. Протојерея

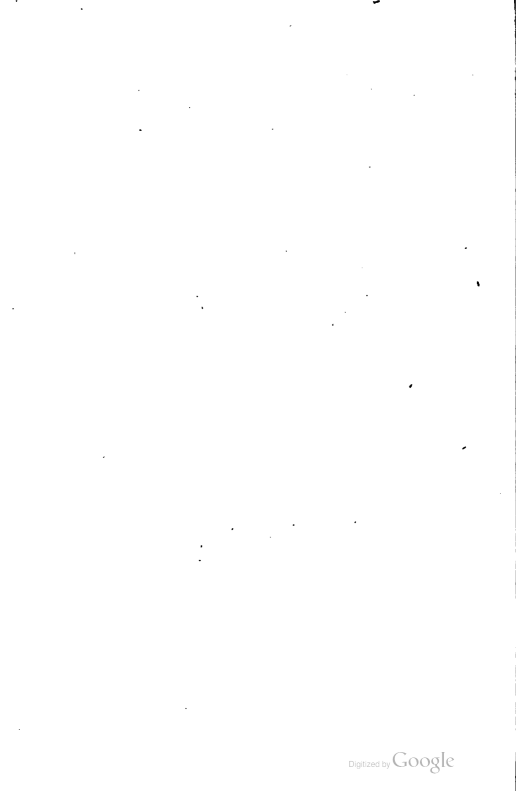
. . . . . . . . 609-619 Слово по поводу влодбанія 5 феврала 1880 г., ска-

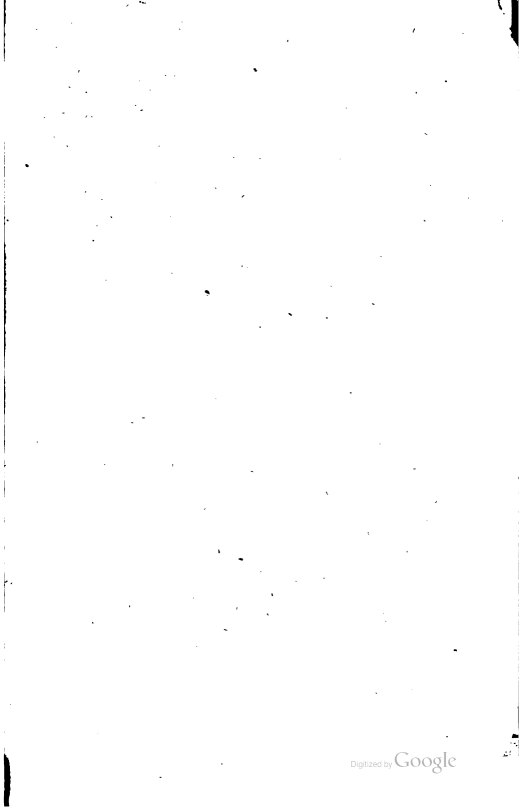
занное въ сельской церкви. Свящ. Т. Твврдынскаго 620-626

Сборникъ статей по русской церковной исторіи въ свётскихъ повременныхъ изданіяхъ и журналахъ за 1879 годъ. Привать-доцента Е. М. Прилижавиа . 692-734 Въ отдъльныхъ приложеніяхъ:

Толкованія на Ветхій Завёть (выпускъ второй: Толкованіе на книгу св. пророка Іеремін). Доцента И. С. 

Протоволы засёданій Совёта с.-петербургской духовной академін . . . 1-32 .









This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

SFALLSTUDY

CHARGE

Digitized by Google

Please return promptly.

EED 10 57 H

