

Centimetres THHHAN Color Control Patches © The Tiffen Company, 2007

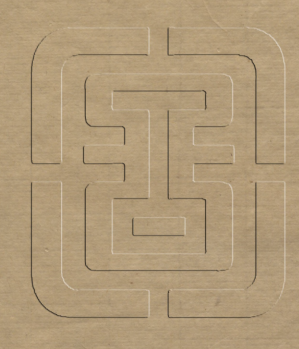
Blue Cyan Green Yellow Red Magenta White

15

18

3/Color

Black



## 皇清經解卷二百四十三 白田草堂存稿 寶應王編修想站

元臨川吳氏作尚書敘錄前載今文而別繫古文於後其後為 論尚書紋錄

錯所不知以意屬讀明與儒林傳不合乃一手偽作互相印證 云伏生失其本經口以傳授衛宏序云伏生使其女傳言教錯 篇而晁錯往受其學原非口授兩漢儒林傳所載甚詳至書序 亦不免小設蓋伏生之書出於壁藏以多所亡失僅存二十九 未之見也余嘗以兩放錄考之大都辨古文之偽其說皆是而 亦爲敘錄而纂言則未之見乃以其意釐爲今文歸氏書今亦 篡言則盡去古文而獨注今文二十入篇明震川歸氏因其說

皇青座好念三百足二王編修白田草堂存稿

一夷申甫刊

旋以廢罷東漢又重讖緯之學是以其書不傳馬鄭諸儒皆未 之見而東晉所上之書疑爲王肅束哲皇甫證輩所候作其時 於史紀班志其交多斷續不可考必有說缺王莽時雖立學官 孔疏所談可謂目察秋毫而不見其睫也安國增多之書略見 謂古經即張霸偽書歸氏亦謂伏住垂如幾之緒於女子之口 斷伏書謂今文二十八篇乃伏生所口授而晁錯所屬讀者又 是青經解人谷三百四三王編修白田草堂存稿 又謂古經漢世之傷書班史以別於經不以相混是皆爲顏注 國增多十六篇正得此數張霸百兩篇當時已廢不行與古經 九篇之外為三十篇藝文志古經四十六卷以三十篇合之安 以飾其偽其爲謬妄顯然至泰誓後得據陸氏釋文自在二十 **初無所涉亦自明白可按吳氏力攻古文而反引書序衞序以** 者泰山一毫芒典謨訓誥之重萬萬非詩篇比也而百不傳其 之傅聞恐爲安國之舊徵言與義必有一二存者而散亡磨滅 無一語見於世韓退之云平生千萬篇金薤垂琳琅流落人閒 錄而申論之又考鄭註逸書別有舜典大禹謨益稷等篇雖得 方與之二十八字音人已明言其偽直當點之無疑敢因兩紋 交而别緊古文於後若篡言一決而去之則大不可也至於姚 朱子所命而不及見其成疑當更有所釐正如吳氏之前載今 之有無自朱子始而朱子於周禮王會解己自發其例察傳亦 未經永嘉之亂古書多在採摭級緝無一字無所本特其文氣 緩弱又辭意不相連屬時事不相對值有以識其非真而古聖 賢之格言大訓往往在焉有斷斷不可以廢者凡分別古今交

一一使後世不得見一帝三王之全嗚呼惜哉

泰誓在二十九篇之外則伏生書少一篇疑是書序史記本 紀多載書序又有與今書序不同者或是伏生所傳也鄭註

有亡書有逸書亡書即壁內所藏立失數十篇逸書則逸而

不傳蓋安國書也朱子嘗言或者以爲今文自伏生女口授

晁錯時失之則先秦古書所引之文皆已如此固已不信口

傳之說而又有暗誦者偏得其難而考文者反得其所易之 語此偶有所未及察故日義理無窮精为有限朱子於臨及

尚修楚解註改大學誠意章註其孳孳不已如此後之人偶

有一得之見而斷然自信不復致疑抑未知於古人何如也

尚書雜考

召太常使掌故晁錯往受之秦時焚書伏生壁藏之其後兵火 無有乃聞伏生能治欲召之是時伏生年九十餘老不能行乃 史記儒林傳伏生故爲秦博士孝文帝時欲求治尚書者天下

起流亡漢定伏生求其書亡數十篇獨得二十九篇即以敎於

最為明白劉歆移太常書云孝文皇帝使掌故晁錯受伏生而 齊魯之間伏生教濟南張生及歐陽生漢書儒林傳同其敘次

占尚書初出於屋壁朽折散絶今其書見在時師傳讀而已藝

文志又云劉向以中古文校歐陽大小夏侯經交酒誥脫簡

脫亦二十二字以此參考則伏生書之出於屋壁斷斷無疑者 召诰脫簡二率簡二十五字者脫亦二十五字簡二十二字者

也孔安國書大序云濟南伏生年過九十失其本經口以傳授

皇青經解卷二百甲三王編修白田草堂存稿三庚申補刊

是青四年一卷三百四三王編修白田草堂存稿 帝末魯共王壤孔子宅欲以廣其宮而得古文尚書及禮記論 蓋逸書滋多於是矣漢書藝文志古文尚書者出孔子壁中武 飾其偽其與史漢異同皆所不暇顧也孔氏正義云伏生初實 故作大序者造為口授之說以伏生旦授時多有訛缺非書之 考之則伏書多艱澀而孔書皆平易二書體製絕殊不可相 意屬讀而已是又大序之所未言而亦不知其所自出也以書 語孝經凡數十篇皆古字也共王往人其宅聞鼓琴瑟鐘磬之 察故有暗誦者偏得其所難而考文者反得其所易之語臨 或亦目暗故晁錯往受之時不執經而口授之也此曲爲大序 壁間得之以教齊魯傳教既人誦文則熟至於末年因其習誦 史記儒林傳孔氏有古文尚書安國以今文讀之因以起其家 衛序而別其同異考其是非以待明者之訂正焉 睫也余向有疑於此而未能決今姑據史漢儒林傳及書大序 之偽而反據大序及衛序以斷伏書可謂日察秋毫而不見其 吳氏尚書敘錄雜敘儒林傳及衞序語不爲別白而斷以今文 漢木文亦略而弗道矣朱子始疑書序之偽而於此偶不及致 則詳著之亦不辨其異同自顏註盛行學者一依顏註而並史 本文而衞序其女傳言教錯又因大序而附會之互相印證以 使其女傳言教錯齊人語與潁川多異錯所不知者什一三以 二十八篇之書乃伏生口授而晁錯所屬讀者吳氏力辨古文 解而亦不引衛序至陸氏釋文乃略載衞序語而顏氏註漢書 明與史漢所記不合衛宏定古文尚書序云伏生老不能正言 四庚申補刊

皇青經程一卷三三三王編修白田草堂存稿 万庚申補刊 文所以微見其指而蔡傳之成朱子所不及見或當更有所釐 篇之異同亦無有致辨者矣蔡傳本朱子所命其分别今文古 經直以孔傳五十八篇當之後人不復致疑而十六篇一十五 篇同置而不論矣其三孔學亦傳聞之辭耳孔氏正義彌縫大 序以同序者同卷異序者異卷以合四十六卷之數而顏註古 所傳之古文如鄭注儀禮之比其安國十六篇與逸禮三十九 錯其二賈鄭王皆傳孔學面賈鄭王所註止伏生二十九篇而 已其安國十六篇絕未之及也疑皆就伏書作註而雜以安國 音於是懼乃止不壞孔安國者孔子後也悉得其書以考二十 里沙州角 八分二百四一三 二十九卷此伏生所傳也尚書古文經四十六卷此安國所傳 書也蓋安國書不傳久矣後漢書飲次經學傳授本末最爲參 書矣向當疑安國十六篇者雜於二十五篇之中不可識别以 載伊訓武成畢命豐刑疑皆出安國書與今孔傳古交絕不同 於學官東漢初廢不復立史記所載湯征湯誥泰誓藝文志所 與十六篇之數不合其云凡五十八篇為四十六卷則以合於 或有誤字未可知也書大序悉本藝文志語而增多二十五篇 以一篇爲一卷故云四十六卷註云爲五十七篇或後人所增 也蓋以伏生二十九篇合之十六篇又並書序為四十六篇古 九篇得多十六篇安國獻之遭巫蠱事未列於學官其所載經 今考之則二十五篇乃一手擬作而爲孔書者並未見安國之 志四十六卷之數而亦莫知卷數之如何也安國書王莽時立 而安國註論語小子履章引墨子湯誓則今之湯誥必非安國

皇馬座好一卷三三三王編修白田草堂存稿 人庚申補刊 受書伏生必以上於官府是為中古文自張生歐陽生至歐陽 博士所藏傳之漢者則當有百篇非止二十九篇也或者晁錯 者脱亦二十二字文字異者七百有餘脫字數十中古文疑素 藝文志劉向以中古文校歐陽大小夏侯三家經文酒語脫簡 高帝崩惠帝四年除挾書律自焚書至漢定天下相距僅十二 秦始皇帝三十四年焚書七年而秦亡漢玉年定天下又七年 安國書之異同而並及之後之君子當有以訂其得失焉 吳氏纂言並孔書古文遂一決而去之此又甚不可也今因論 以得傳於後而書之朽折散絕乃如此遂使一帝二王之盛德 書如老子莊子列子墨子韓子荀子既不立學官又無師授何 大諸儒多以誦說相傳伏生年方少不應所得二十九篇之外 年削以惠帝除挾書律計之亦僅一十一一年而已古者簡策重 偽作以其薈萃經傳之文無悖理者站存之此已自發其例而 二家左傳亦有傳者是皆不出於壁藏而書獨無有則先秦之 教齊魯問者止伏生書也漢與詩有齊魯韓三家春秋有公穀 絕無所記憶而是時故學士必猶有在者豈無所流傳而何以 大業宏模大訓其得傳於後者僅什伯之一二一也嗚呼惜哉 不對值知其非古文而古聖賢之格言大訓多在焉有斷斷不 作者採摭綴緝無一字無所本特以詞氣多不連屬於事體多 一召誥脫簡二率簡二十五字者脫亦二十五字簡二十二字 可廢者朱子晚年編次儀禮載周書王會解而註云此書近世 正而察傳所釋未必盡得朱子之意也蓋漢魏時古書多在疑 是肯照在一张一百三王編修白田草堂存稿 七庚申補刊 二益稷十三五子之歌十四角征十五湯誥十六咸有一德十 鄭註而偽造也正義又云鄭註於伏生一十九篇之內分出盤 二十四篇又分出伏生五篇以是五十八篇之數非謂張霸因 註云云此立文之誤詳其意當云於伏生二十九篇之外偽造 二十四篇以足鄭注三十四篇爲五十八篇明與漢書不合其 七典實十八伊訓十九肆命二十原命二十一武成二十二族 二十四篇為五十八舜典一舊作二九共丸篇十一大禹謨十 庚二篇康王之誥 云張霸之徒亦未嘗指定其人特以漢書語而附會之耳至鄭 有五十八篇不見孔傳遂有張霸之徒於鄭注之外偽造尚書 張霸百兩篇漢書所載始末甚詳而孔氏正義云前漢諸儒 **璜空恒則亦必有師說如歐陽大小夏侯章句之比但東漢後** 其文字自當有異脫者亦於魯壁中得之以補伏生之缺此皆 自是晚出與史僕所載絕不相合亦不必置辨也 遂廢不傳耳至承詔作傳則史漢初無其事而安國所獻亦止 考正經文非有師說然安國傳其學都尉朝膠東庸生以至王 古文句書經當亦指此安國雖以今文讀之而别爲古文之學 大小夏侯其中不無傳易訛缺故有脫簡文字之異未可知也 經文則中古文者乃二十九篇及所增十六篇而已顏氏旣略 及考劉歆核書三藏之秘府伏而未發則明指安國所獻古交 而不註後人亦無有論及者故於此附論之至東晉所上孔傳 經四十六卷而言則所謂中古文乃安國所上也晉時秘府有 篇又泰誓二篇為二十四篇更增益偽書

是青座解一卷三百旦三王編修白田草堂存稿 生所誦合三十篇漢世行之然泰誓年不與序相應又不與左 陸氏釋文言漢宜帝本始中河內女子得泰誓一篇獻之與伏 意馬融王肅鄭元並云孔子所作其實無所據也正義言詩書 獒二十三冏命二十四以此二十四為十六卷以九共九篇共 作或否無義例此疏家之體曲爲解說耳 義謂劉向劉歆班固皆不見真古文而别錄藝文志乃誤以張 卷除去八篇故為十六正義之意以張霸偽造古文而鄭註承 理不應異夫子為書傳序不為詩傳序已有疑於此而又云或 註所傳非安國之舊而以張霸偽書當之此果何所據即又正 東漢諸儒雖云十八篇絕無師說然其篇名當有存者安知鄭 用之非安國書也考其實則九共止為一篇正合十六篇之數 此孔子後經師所傳自班固言孔子纂百篇而爲之序言其作 偽亦不待辨而可知矣書序伏生書無之當出礼壁史記載之 晉時方出漢魏以前自不之見而乃以劉向劉歆班固所載皆 立學官則劉向劉歆班固豈不見孔安國書者今之孔書至梁 出於劉向劉歆歆書明云逸書十六篇又王莽時古文尚書已 覇書爲安國書夫司馬遷親見安國云逸書多十餘篇藝文志 儒皆不在民間乎疏家之蔽固如此即以其言考之則孔傳之 張霸偽書不知其何所據耶劉向别錄五十八篇見於疏中此 不列學官散在民間事雖人遠故得猶存豈賈馬鄭及漢魏諸 或後人因孔傳而改之藝文志四十六卷則灼然可據矣正義 云孔註之後歷及後漢之末無人傳說至晉之初猶得存者雖

包青照解人签一百四十三王編修白田草堂存稿 誓必非伏生之書自在二十九篇之外正義所云未可據也 古文尚書亡舜典一篇時以王肅註頗類孔氏故取王註慎敬 旨耄何容合之遂不行用其舜典用王註相承云梅贖上孔傳 誤合五篇皆文相承接所以致誤舜典首有日若稽古伏生雖 釋文云齊明帝建武中吳興姚方與采王馬之經造孔傳舜曲 **誓之得必不在宣帝時亦不至武帝末也**从於王舟之文正義 伏生所傳之內史公雖疎略不應至是而以劉歆書考之則泰 所增加人正義以太史公見泰普武帝時見行於世遂以併於疑為後人正義以太史公見泰普武帝時見行於世遂以併於 記載白魚人於王舟之文而畫仲舒對策引之直稱書日 五典以下為舜典以續孔傳今依舊音之又日若稽古帝舜日 生書亦有書序即或其中有別出者疑即盤庚二篇也 則泰誓非伏生之書而釋文所云為可信但伏生少一篇豈伏 得泰誓於壁內者劉歆書亦云泰誓後得博士集而讀之據此 也據釋文則泰誓在二七九篇之外據正義則伏生書實二十 所出不復曲别分析云民間所得其實得時不與伏生所傳同 世見泰誓出而得行入之伏住所傳內故爲史總之並云伏 民有得泰誓書於壁內者與博士使讀說之數月皆起傳以敘 馬融云泰誓後得鄭元亦云民間得泰誓劉向别錄云武帝末 傳國語孟子眾書所引同故馬鄭王肅諸儒多疑之正義云案 人則泰誓非伏生所得面云一十九篇者以司馬遷在武帝之 篇一一於大航頭買得上之梁武時為博士議日孔序謂伏生 八篇而泰誓則後入皆不可詳考按劉向州錄云武帝未民有 七庚申補刊

惟歐陽註三十一卷章句亦三十一卷疑有別出者其或盤 多如此不可以不辨 去泰誓故三十一三篇非他有所據也凡顏氏孔氏之疑誤後 篇耳正義三二家本三十三篇此以孔傳别分五篇三之而除 古以一篇爲一卷故大小夏侯經二十九卷章句亦二十九 之關舜此即其不然也明矣釋文馬融註十一卷鄭元註九卷 一元敘費一云後又亡其一篇故爲五十七篇不知所亡何篇或 藝文志尚書古文經四十六卷古以一篇爲一卷即伏生之一 王肅註亦今文又言馬鄭王皆以舜典同為堯典則止二十九 王肅註十卷皆不言篇數其言馬鄭所註皆伏生所傳之今文 孔傳閥舜典為亡篇班志則在東漢時豈預知東晉梅賾所 辨之者敢因釋文而並申之以俟後人之考正焉 肅註其辨甚分明正義直加此二十八字於慎微五典之上而 亦云然方與本或此下更有濟哲文明温恭允塞元德升間 重華協于帝十二字是姚方與所上孔氏傳本無阮孝緒七錄 命以位二十八字異聊出之於王註無施也按此則姚方與本 增加或其字有訛誤顏氏直以梅賾所上古文當之而又引鄭 釋文所云絕不之及朱子以非大義所繫不及訂正至今未有 用方與偽造孔傳後人遂不復能致辨矣蔡傳一依正義而於 乃采王馬註偽造孔傳而並曾此二十八字故陸氏音仍用王 十九篇與安國之增多十六篇也註為五十七篇疑此後人所 唐至在人於一百日三王編修白田草堂存稿 沿外角 为一世日 即此不可考然必非孔傳所分五篇也鄭註逸書有舜典 庚申補刊

· 治系角/ 为三百四二 别子者公子也以其别於君而别為大宗之祖故目别子蓋先 明之而爲之說者多旧其解故論其大指以俟後之君子考焉 各為祖而不相宗故以公子有宗道公子之宗道也再三以申 以致疑何也明梅籍羅喻義皆攻古交今未之見近有關氏百 雜亂其體且附以誓師之辭此斷斷非古文之舊而後人未堂 記事謨以記言伏生所傳堯典皋陶謨灼然分别而大禹謨乃 君之庶子而今君之庶弟也而又有同母異母之别同母者亦 別子為祖繼別為宗記言大宗小宗之制詳矣而疑於別子之 稷非如孔傳所分而大禹謨亦未必即孔傳之大禹謨也典以 有大禹謨有益稷史記所載重華文命疑出此則別有舜典益 皇情輕好 於三百四三王編修白田草堂存稿 上庚申補刊 以庶長主之者庶長之子亦爲大宗而諸弟之子宗之者亦爲 宗之之禮如大宗非小宗也而宗之之禮如小宗此記文之意 主之而凡異母者皆宗焉太繁以最長者一人而有此非宗也 之分也然公子亦有宗道别子非一人也不可以無所統故以 謂之嫡子其異母者皆謂之庶也别子爲祖而不爲宗繼别之 而諸弟之子宗之者爲小宗是不得謂有大宗而無小宗也如 而不及其後如以其後論則以嫡長主之者嫡長之子爲大宗 而鄭氏所推以爲說者亦已明矣公子有宗道專以公子言之 嫡長一人主之而同母異母者皆宗焉無嫡子則以庶長一人 子則爲宗矣五世以後而大宗小宗出焉其初固無大宗小宗 而有宗之道其三大宗小宗者特以明嫡庶之别非大宗也而 公子有宗造論

皇青經解一卷三百二王編修白田草堂存稿 与作系角 名二百二 子平其不同如此朱子綱目一依通鑑而序說集註則從史記 齊湣王十年齊人伐燕又二年燕人立太子平通鑑梁惠王三 王十九年齊人伐燕是年宣王卒子湣王立又二年燕人立大 十六年稱王為後元年又十六年卒子襄王立而無哀王齊宣 按史記梁惠王二十六年子襄王立襄王十六年卒子哀王立 大宗以統之又豈收族之義哉故有太宗而後有小宗有小宗 族之義又謂庶長之宗五世則遷則五世之後各自爲宗而無 有二人則一為大宗一爲小宗又不得謂無宗亦莫之宗也蓋 蔡叔各分封而周公為長故以魯為宗國至戰國蓋應七八百 公子各為祖以魯三桓鄭七穆為例此非禮之正也周公康权 歸熙甫所論尤有不可以通者令不得而悉辨也 子各自為祖纂若所云庶長之後五世則遷皆不可以據而明 子言之而非通論也此節之義以鄭氏爲定論而孔疏所云諸 小宗又不得謂有小宗而無大宗也别子僅一人而别子之子 失河非禮之正也此以國君爲例而卿 者亦可推矣若魯三桓鄭七穆則雜亂而不可以紀此末世之 則必有大宗其云有大宗而無亦宗有小宗而無大宗專以公 之昭又為一宗武王之穆又為一宗則宗廟之禮所以序昭穆 年而滕之臣猶稱吾宗國魯先君是所謂大宗百世不遷者也 一君之後為一大宗所以收族如别子各為祖而不相宗非收 一君後為一大宗如太王之昭為一宗王季之穆為一宗文王 孟子序說考 上庚申補刊

是問照好人於三百二三王編修白田草堂存稿 當孟子見惠王時惠王已稱爲叟度其年五六十矣更二十五 之誤不可從也魏世家惠王之三十五年孟子至梁以年表計 之又二十三年齊湣王伐燕又二年燕人畔其時孟子方在齊 見王及致爲臣而歸始末詳悉初無再至齊之事則史記古史 按孟子先見梁惠王梁襄王後事齊宣王敘太甚明又載於崇 王此本史記而又合以伐燕之事故以為再至齊事齊湣王也 略之故古史謂孟子先事齊旨王後乃見梁惠王梁襄王齊湣 史記孟子列傳先游齊事齊宜王後適梁見梁惠王於伐燕則 語錄調發安種王 涿此襲晉書之誤 而序說不著紀年通鑑之異同集註亦略之葢疑焉而未定也 紀年之證故通鑑據紀年以改史記語錄謂通鑑此一節為是 安釐王冢則非安釐王距襄王已安避襄王冢其日或云魏即惠王今王即襄王也性預春秋集解後序言汲郡人發古冢 世本魏惠王卒子襄王立襄王卒子昭王立即無哀王此可爲 歷兩世不得稱襄王為今王也 子今王立其敘事盡今王之二十年時未卒故不稱諡惠成王 金氏新安陳氏斯云亦附辨於後無無疑於其說未知世之君 載其語諸儒亦無及此者故據史記戰國策有卵及汲冢紀年 汲冢紀年魏惠成正之三十六年稱王更為一年 又十六年卒 子以爲何如也 古史諸書一一疏通證明之傳後之讀孟子者有考焉至仁山 從史記而孟子齊宜王當為齊湣王此為晚年定論而大全不 亦有不同今考沈莊仲所錄朱子語以編年當從通鑑伐燕當 仁庚申補刊

马沿系角 为三四二 是病徑好 卷三百 上王編修白田草堂存稿 古庚申補刊王在位三十六年通鑑在位四十六年下減湣王之十年王郎鑑卒於周顯王之三十六年史記齊威下減湣王之十年齊潛 者十二年楚敗我襄陵楚世家懷王六年柱國昭陽破魏於襄 之時追稱之則與王言不得稱王也史記知其不合乃改王爲 惠王為王然孟子則書見梁惠王與言旨稱王或者以爲著書 史記惠王未嘗稱王襄王元年齊魏會於徐州以相王始追尊 考之則史記古史之誤愈明白矣 得有繼此得見之語而孟子亦不得有舍我其誰之歎也以此 年孟子年盐逾八十而致爲臣而歸又在燕人畔之後齊王安 年又三年值親王元年燕王會始立又七年齊人伐燕則不可 孟子至梁又在其後明矣時自是後十二年以後事而 予秦河西地七年盡入上郡於秦此則所謂喪地於秦七百里 君益失其實又惠王自言二敗之事齊屬太子申在惠王之三 以爲宣王之事也於是上增齊威王之十年至成王卒於周 十年而喪地於秦辱於楚則魏世家惠王時無其事襄王五年 通鑑據孟子以伐燕爲齊宣王而宣王卒於周顯王之四十五 於孟子至梁仍從史記以惠王之三十五年則距襄王之立凡 後元年為襄王遂移之三十五年通鑑既依紀年以改史記而 記誤分惠王之後元年爲襄王之元年以此證之則史記之誤 陵得入邑即襄王之十二年此則所謂南辱於楚者杜預以史 · 文通鑑之誤不可從也以梁惠王專人 取之願比死者一酒之 十七年孟子在梁無如是之久而書梁事亦不得如是之略此 無疑故孟子實以梁惠王之後十四五年至梁而史記既誤

識此意語錄疑門人改之亦意其或今以宣王為湣王則處處 其實而湣王之好貨好色好樂好勇卒不能以自克末年之禍 宗開元之治幾於真觀苻堅始用主猛有天下大半其初豈可 獻地於秦考之魏世家惠王初無其事魏世家 亦基於此後來傳孟子者乃改湣王爲宣王以爲孟子諱葢未 齊湣王初年疆於天下與秦為東西帝其所以自治其國者亦 一年史記湣王在位四十年通鑑在位三十年而移宣王之十位於周顯王之四十六年通鑑卒於周赧王之而移宣王之十 惠王言喪地於秦則引十七年秦取少梁其事爲已遠又云數 惠王襄王之年皆不詳註而於孟子至梁之年仍本史記至於 相合而通鑑之失亦可置而不論矣 必有異矣末年騎暴以臣於敗亡此則唐元宗秦苻堅之比元 年以就伐燕之歲其增減皆未有據而又以伐燕爲宣王時燕 不謂之賢君哉故孟子謂以齊王由反手王由足用為善皆語 子以惠王之三十五年至梁則其該也序說有疑於通鑑故於 通鑑從紀年改襄王之年為惠王後元年此為最得而仍謂孟 疑矣孟子之卒不詳何時然去齊時年當 不稱諡乃其元本而梁惠王兩卷則稱宣王其爲後人所增無 其所言亦未必定在一二十年後也故公孫丑兩卷皆稱王 五六年孟子必不及見若孟子所自著則不得稱諡即門人記 四五載其去齊當在潛王之十三四年下距湣王之殁更二十 畔爲湣王時與孟子亦不合此序說所以疑焉而不敢質也 第二十二十二 孟子在齊約略之不過 止言秦用商鞅 通言之非必三 河雨不言獻地 左庚申補刊 加

前事也又云與楚將昭陽戰敗亡其七邑則襄王十二年事不十五年又云與楚將昭陽戰敗亡其七邑則襄王十二年事不 仁山金氏謂齊宜王伐燕孟子所見以爲湣王則有卿所聞史 是青座好一卷二百四二王編修白田草堂存稿 據史記以疑孟子為朱然此皆失之不詳考而漫爲是言也又 記又所傳聞不得以所聞所傳聞兩疑所見而以序說集註之 本作七色是史記元作七也而今本乃後來所改集註益據元記作入色張氏存中謂與集註不合未知就是今被索隱註古 據戰國策以依燕爲齊宣王不知戰國策亦後來以孟子而改 盤從皿或從木所以承盥手餘水將欲盥手別以一器盛水寬 讓國其非宣王時明矣仁山亦以通鑑改威王湣王之年爲無 得事齊宜王而燕王噲即位於湣王之四年則代之說燕王噲 按蘇秦死於齊湣王之初年蘇秦死蘇代乃出游說燕王則代 可以屬之惠王此集註之未及改正者當以語錄爲定也令史 章何日盤沐浴之盤也本之孔疏新安邵氏日日日盥頫人所 多出於門人之手後來欲更定而未及序說則在其後未可據 浴三日具沐而已斯錦也其始刻之盟賴之盤欺臨川吳氏日 同也日日沐浴恐未必然內則記子事父母不過五日煙湯請 此以疑序說新安自為騎牆之見亦不必辨也 新安陳氏謂以淖齒事證之湣王爲是此語不可曉其謂孟子 據而反欲據戰國策以證通鑑此大誤也 語錄爲證又謂無所折衷姑以綱目爲據綱目朱子初年所修 以齊湣王為齊宜王乃傳寫之訛則略如語錄之說而亦不引 盤銘考

是两座好人於二百四三王編修白田草堂存稿 与介系角一年三日 家之人每日晨與必盥故日日新至若沐洛則以三日五日之 此為無據矣內則槃字從木則盤乃木器故可刻銘而盥乃日 有器沃盥則以水沢於盤非別有一器寘於其上也吳氏之說 在洗之上故禮多直言洗而己少者奉樂長者奉水盛水自別 沐浴之盤誤也按邵吳兩氏俱據內則辨盤非沐浴之盤是也 禮武王銘盤日盥盤明盤之為盥器面非沐器浴器也內則凡 以逃爲盥疏云洗手之謂盥洗面之謂類自是兩事內則雞鳴 則皆無所據而賴爲之說亦非是何書顧命王乃洮額水孔疏 但邵謂鹽礦之器吳氏謂別有一器寘於盤上而以盤承餘水 盥盤也鄭氏但言刻銘於盤而不言盤之為何用孔疏乃以為 期且或過之無一日一沐浴之禮湯所路之盤與武王所銘皆 水從日從皿兩手加於皿而以水沃其手也皿即盤也內則日 少者奉祭長者奉水請沃幽盤不以盛盤水而以承其餘大戴 於盤上用杓斟器中之水沃之所沃餘水落在盤中故盥交從 而别有一器写於盤上水在墨而以科沃盥於洗非别有一器 有科鄭注設水用轉灰盥用科吳氏益以此意之以盤承餘 水在洗東鄭注洗承盥洗者棄水器也少年禮設舞水於洗東 而謂盥類之盤則不若吳氏之爲得也士冠禮設洗直於東榮 古今之變不同有不可詳考者合只據大戴禮以爲監盤則 預散言之則通日盥若然則內則不應有面垢請饋之一條也 成監滅不言類子事父母面垢煙潘請饋職獨古典三日具沐 五日具浴同似非日日類面者或者對言之洗手日盤洗面 **E**庚申補刊

日所必有故以取喻於日新章句以此非大義所關不復詳考

而邵吳兩說亦有未盡然者乃因其說而申辨之

燥手也從白水臨皿然則匜盛水器也盥洗手也沃燒水也據 左傳奉區沃盥疏口說文玉也似葉魁柄中有道可以注水盟

此則長者奉水乃以區盛水而沃於手上以盤承水但言沃盥 而不言盤者言盥而盤在矣土昏禮亦但言沃盥羹魁許氏據

所見而三不知何器也

鴻鴈麋鹿配疑

據毛傳大日鴻小日鴈而麋鹿則又以例言之以非大義所整 故集註亦不復深考也今按毛傳大日鴻小日鴈孔疏云鴻鴈 孟子顧鴻厄麋鹿趙氏無註集註鴻鴈之大者麋鹿之大者葢

志哉留侯世家高帝歌鴻鵠高飛一舉千里揚子法言鴻飛冥 爲鴈之大者似非傳疏之義史記陳涉世家燕雀安知鴻鵠之 俱是水鳥故連言之其形鴻大而鳴小嫌其同鳥雌雄之異故 傳辯之日大日鴻小日鴈也據此鴻雖鴈屬而非一類其謂鴻

宾弋者何篡焉則或以鴻鵠並言或專言鴻而不及鴈也月合 鴻鴈來鴻鴈來賓鄭註仝鳩皆爲假至鴈北鄉止云鴈夏小正

一月鴈北郷九月遰鴻鴈又並及鴻尚書孔註陽鳥鴻鴈之屬

高帝揚子所三皆非鴻鷹之鴻矣陸璣曰鴻羽毛光澤純白似 註曰鴻鵠一鳥若鳳皇然非鴻鷹與黃鵠也此解又別是陳沙 大抵鴻鴈同是水鳥皆順陰陽往來而非鴻即鴈也索隱史記

皇青 選好 卷 百四 三 王 編修 白 田 草 堂 存稿 鶴而大長頸肉美如鴈叉有小鴻似鳧亦白色今人直謂之鴻 大庚申補刊

上馬徑好人长三百二三王編修白田草堂存稿 聚麋即鹿也爾雅麋牡慶北震其子麋鹿牡慶牝塵其子麝固 非即鴻也性幾之云見正字通所引而於詩疏凡此皆無確說 麋為鹿之大者恐是以鴻鴈之例言之爾夏小正十一月阻麋 麗龜逢燡有介麋而鹿與麋註疏皆未有明言其異同也其謂 角解麇澤獸冬、主得陽氣而角解則鹿與麋雖一類而非鹿即 其說鴻形色自與鴈不類而謂史多言白鴈則鴈亦有白者而 學記皆有庞而無麋白氏六帖則有之此以事類言而於異同 月合仲夏鹿角解仲冬麋角解熊氏云鹿山獸夏至得陰氣而 姑記於此以俟考焉 亦皆無明據今記於此以俟博物者者而質之 及鹿春秋傳或言處如鹿死不擇音譬如捕鹿或言麋如射麋 絕有別與月合同也詩多言鹿而無及麋者春秋多言麋而不 則不論矣以今所見則有鴈而無鴻有鹿而無麋而古今所說 各言之而不詳其異同初學記則有屬而無鴻矣藝文類聚初 **鹿獸名麋鹿屬亦不言麋即鹿也藝支類聚白氏六帖鴻興鴈** 說文鴻鵠也雁烏也其訓鴻與隔絕不同鳥部叉有鴈字戲也 當是 指此數書而言以今考之皆發明性善之指說出地頭名目 非有指示本體令人深思而自得之之意若呂燾所記自是 按果齊李氏所云晚年始指示本體令人深思而自得之益 文义 如韓子原性人之所以爲性者五人之所以爲情者七之例 王山講義考 北庚申補

**三**加州 第三百四三 皇清經解人卷二百五二王編修白田草堂存稿 端緒發見於外然後可得而尋也益一心之中仁義禮智各有 界限而其性情體用又各自有分别須是見得分明然後就此 是非之心智之端也謂之端者稱有物在中而不可見必因其 惻隱之心仁之端也羞惡之心義之端也恭敬之心禮之端也 者爲是非隨事發見各有苗脈不相淆亂所謂情也故孟子目 見及其發而爲用則有者爲惻隱義者爲羞惡禮者爲恭敬智 道理禮則是箇恭敬撙節底道理智則是箇分别是非底道理 異處可得而論如其不曉自已分上元無工夫說得雖工何益 此四者具於人心乃是性之本體方其未發漠然無形象之可 以將性字作知覺心意看之非聖賢所說性字本指也五者之 是仁義禮智信五字天下道理不出於此韓文公三人之所以 性性非有物只是一箇道理之在我者耳故性之所以爲體只 於事且道如何說簡仁義二字底道理大見天之生物各付 妄者也故信字更不須說只仁義禮智四字於中各有分別不 爲性者五其說最爲得之却爲後世言性者多雜佛老而言所 兩字義理分明方於自己分上有用力處然後孔孟之言有同 有同有異固所當講然今日當體會何者為仁何者爲義曉此 子說元氣孟子說除陽仁恐是體義恐是用先生日孔孟之言 可不辨益仁則是簡温和慈愛底道理義則是簡斷制裁割底 中所調性者是箇真實無妄底道理如仁義禮智皆真實而無 **玉山講義程拱請日論語多是說仁孟子却兼說仁義意者夫** 記錄之誤故并載諸書而附呂錄使後之讀者有考焉 仁庚申補刊

智又是義之藏而仁之一字未嘗不流行於四者之中也若論 之中分别出來耳其叉兼言禮智亦是如此恭禮又是仁之著 言之也然亦不是於孔子所言之外添入一箇義字但於一 之也故但言仁而義禮智皆在其中孟子兼言義以其偏言者 皇清經解一卷三百四三王編修白田草堂存稿 偏言則一事專言則包四者是也孔子只言仁以其專言者言 之本體也義則仁之斷制也禮則仁之節文也智則仁之分別 流行而其實不過於一陰一陽而已於此見得分明然後就此 則住之收也冬則生之藏也故程王謂四德之元猶五常之仁 也正如春之生氣貫徹四時春則生之生也夏則生之長也秋 又自見得仁字是箇住底意思過買周流於四者之中仁固 **先生因舉孟子道性盖言必稱堯舜一章而遂言目所謂性者** 四者之中又自見得仁義兩字是箇大界限如天地造化四序 於自己分上實下功夫始得若只如此草草說過無益於事也 詳說但至孔門方說仁字則是列聖相傳到此方漸次說親切 處耳夫子所以賢於堯舜亦可見其一端也然仁之一字須更 珙又請曰三代以前只是說中說極至孔門答問說著便是仁 透則玲瓏穿穴縱橫顛倒無處不通而日用之間行者智察無 何也先生日說中說極今人多錯會了他交義今亦未暇 言則就其一理之中又以未發已發相為體用若認得熟看得 也義人路也而以仁義相爲體用若以仁對惻隱義對羞惡而 體用亦有兩說盡以仁存於心而義形於外言之則曰仁人心 不是著工夫處矣 在 庚申補刊

是青涇解一卷三五四三王編修白田草堂存稿 之聖非是強爲識得堯舜做處則便識得性善底規模樣子而 **堯舜初非有所增益於性分之外也故學者知性善則知堯舜** 生所受之性亦如是耳但以其氣禀清明自無物慾之蔽故爲 思為不肖是皆氣禀物慾之所爲而其性未嘗不同也堯舜之 嘗有不善但欲生此物必須有氣然後此物有以駁而成質而 善乃人之所本有而爲之不難乎然或氣禀昏愚而物慾深固 容有二道但在篤后力行則天下之理雖有至難獨可必至兄 言乎而又告之日夫道一而已矣葢古今聖愚同此一性固不 去之則爲賢県其昏濁之氣又爲物慾之所被而不能去則爲 氣之爲物有昏濁清明之不同禀其清阴之氣而無物慾之累 治民豈有不善天之生此人無不與之以七義禮智之理亦何 凡吾日用之閒所以去人欲復天理者皆吾分內當然之事其 則爲聖禀其清明而未純全則未免徵有物從之累而能克以 初故孟子又引商書之言日若藥不與眩厥疾不瘳若但悠悠 則其勢雖順且易亦須勇猛著力痛切加功然後可以復乎其 與進善之萌芽也孟子於其去而復來迎而謂之日世子疑吾 官人之有此性如官之有此職朝廷所命之職無非使之行法 適固已言之矣今復以一事譬之天之生此人獨朝廷之命此 復致疑於其閒若交公則雖未能盡信而已能有所疑矣是可 勢至順而無難此孟子所以首爲文公言之而又稱堯舜以實 之也但當戰國之時聖學不明天下之人但知功利之可求而 不知已性之本善聖賢之可學聞是說者非惟不信往往亦不

其力要當時時有以交相滋益互相發明則自然該貫通達而 尊德性之功也其日盡精微道中庸知新崇禮則皆道問學之 其小無內無一物之不在焉故君子之學既尊德性以全其大 尊德性便有箇道問學一段事雖當各自加功却亦不是判然 似做不做則雖本甚易而反為甚難矣此章之言雖甚簡約然 事也學者於此固當以尊德性為主然於道問學亦不可不盡 便須道問學以盡其小其日致廣大極高明温故而敦厚則皆 味就日用間便著實下工夫婦得中庸所謂尊德性者正謂此 其反復曲折開曉學者最爲深切諸君更宜孰讀深思反復玩 兩事也中庸曰大哉聖人之道至集禮葢道之爲體其大無外 也然聖賢教人始終本本循循有序結粗巨細無有或遺故纔

於道體之全無有關處矣

是可照任人於一百四三王編修白田草堂存稿 自加功然亦不是判然兩事學者於此固當以尊德性為主 中庸所謂尊德性也然尊德性便有道問學一段事雖當各 中認取四者之謂耶又後云就日用閒便若實下工夫始得 強為識得堯舜做處便識得性善底規模樣子則豈徒向心 此草草說過無溢於事又日識得性善則知堯舜之聖不是 樣也故其後又目須更在自己分上實下工夫始得若只如 工夫處數語非是教人回頭轉腦向自己心中識認四者模 禮智四者即孟子非由外錄我我固有之之意只是講明道 按此就是因問者言孔孟之言同異而發明性之所有仁義 理地頭名目而其歸宿處在日用之閒行著習察無不是著 **走**庚申補刊

皇門巡解人於三百三王編修白田草堂存稿 著其條而說自具至孟子時異端鑑起往往以性爲不善孟子 答陳器之書三性是太極揮然之體本不可以名字言但其中 備言至孟子而始備言之者葢孔子時性善之理素明雖不詳 所以必知其有仁由其羞惡所以必知其有義由其恭敬所以 物必有本根性之理雖無形而端的之發最可驗故由其惻隱 之秤無寸之尺終不足以曉天下於是别而言之界爲四破 之未發也所謂渾然全體無聲臭之可言無形象之可見何以 懼是理之不明而思有以明之苟但日渾然全體恐其如無星 知其粲然有條如此葢是理之可驗乃依然就他發處驗得凡 知渾然全體之中而桑然有條若此則性之善可知矣然四端 益由其中間眾理渾具各各分明故外邊所遇隨感而應所以 四端之發各有面貌之不同是以孟子析而爲四以示學者使 應如赤子入井之事感則仁之理便應而惻隱之心於是乎形 合具萬理而綱理之大者有四效命之日仁義禮智孔門未嘗 如過廟過朝之事感則禮之之理便應而恭敬之心於是乎形 有條理自有間架不是儱侗都無一物所以外邊機感中間便 四端之說於是而立葢四端之未發也雖寂然不動而其中 而於下工夫處却未之及至呂壽所記則直以識認得裏面 物事模樣作工夫且謂敬是第二節事明與玉山講義相背 明白而無疑矣答陳器之林德久兩書亦只發明前段之意 此記錄之誤不可以不辨也 然於道問學亦不可不盡其力其歸宿處只在於此亦可謂 馬庚申補刊

皇声受解人卷三百四上王編修白田草堂存稿 理固然也仁智交際之間乃萬化之機軸此理循環不窮脗 然元不生於元而生於貞葢由天地之化不翕聚則不能發散 物之義故元爲四端而智則能成始能成終、猶元雖四德之長 底道理而是非則有兩面既別其所是又别其所非是終始萬 別出為是為非耳是以謂之藏也又惻隱羞惡恭敬皆是一 立而成兩然仁實貫通於四者之中益偏言則一事專言則包 道不一兩則不能以立故端雖有四而立之者則兩耳仁義雖對 **惻隱羞惡恭敬是三者皆有可為之事而智則無事可為但分** 以始萬物而終萬物者也智有藏之義焉又有終始之義焉則 陰與陽立地之道日乘與剛立人之道日在與義是知天地之 得界限分曉又須知四者之中仁義是節對立底關鍵葢仁 是則孟子之言性善益亦遡其情而逆知之耳仁義禮智旣 地之理固然也仁包四端而智居四端之末者盡冬者藏也所 四者故仁者仁之本體禮者仁之節文義者仁之斷制智者仁 四時然春夏皆陽之屬也秋冬皆隆之屬也故日立天之道日 也而禮則仁之著也義義也而智則義之藏獨春夏秋冬雖爲 而不可誣也故孟子言乃若其情則可以爲善矣乃所謂善也 則何以有是端於外由其有是端於外所以必知有是理於內 必知其有禮由其是非所以必知其有智使其本無是理於內 春之長也秋則春之收也冬,則春之藏也自四而兩自兩而 之分別循春夏秋冬雖不同而同出乎春春則春之生也夏則 則統之有宗會之有元矣故日五行一陰陽陰陽一太極是天 起庚申補刊

是 一 他三百二 王編修白田草堂存稿 無間程子所謂動靜無端陰陽無始者此也 林德人書皆無此語試循其說而求之四者是甚模樣物事 是端於外由其有是端於外所以知其必有是理於內然則 義已明言之此由問者未之及故不復道耳若如呂壽所記 **合學者識得有箇深造自得氣象以考所得之淺深不意** 之可驗依然就他發處監得使其本無是理於內則何以有 臭之可言無形象之可見何以知其粲然有係若此葢是理 等說數也昔朱子嘗言黃太史灑落之語延平先生拈出特 要識認得四者是其模樣物事則玉山講義答陳器之書由 孟子之謂性善亦遡其情而遊知之如此發揮明白只說道 仁義禮智非由外樂我也我固有之也只此一語可了無此 按此因玉山講義而發明之其言尤詳所謂渾然全體無聲 也李公晦所云晚年始頗指示本體介深思而自得之蓋 家之庭前柏樹子毛布衫蘇州大蘿蔔亦不至如是之轉轉 理地頭名目如此非教人於此做工夫也做工夫處玉山講 明斥之矣 再傳後其獎乃至於此則公時輩誤認話頭之弊朱子早已 七包四端則又有一箇模樣物事智能成始成終則又有一 矣又四者各有模樣物事仁義對立則又有二者模樣物事 不細考此數書之意而爲呂蘇所誤不知朱子之意只孟子 箇模樣物事一心之中紛亂已甚迷惑瞀問不可爬梳雖禪 如何各各於心中分别出來真所謂沒世窮年而不可以得 長申補刊

其情則可以爲善之類是於發處教人識取不是本體中元來 然此處極難言故孟子亦只於發處言之如言四端又言乃若 中識得箇意思情狀似有界限而實非有牆壁遮攔分別處也 答林德久書云熹嘗愛韓子說所以為性者五而今之言性者 四者而四者又非有形象方所可根可摩也但於渾然一理之 此四塊之物磊塊其間皆是錯看了也須知性之爲體不離此 說得熟故如此不能無疑又幾見說四者爲性之體便疑實有 空底物裏面包得四者今人都為不曾曉得自家道理只見他 有箇虚空底性後方旋生此四者出來不然亦說性是一箇虚 儒之言則性之本體便只是仁義禮智之實如老佛之言則先 皆雜佛老而言之所以不能不異在諸子中最為近理葢如吾 有此如何用處發得此物出來但本體無著莫處故只可於 處看便省力耳

得意思情狀似有界限即云非有牆壁遮攔分別處纔下 語便即掃去正恐人錯認話頭故又云此處極難言故孟 之爲體不離此四者即云非有形象方所可撮可摩既云識 有箇虚空底性包却四者是又玉山講義所未及也既云性 發明之其云不是先有箇虚空底性旋生四者出來亦不是 按此書前有後書所疑之語必因德久疑於玉山講義而特

是無經解人能三四十三王編修白田草堂存稿

人回頭轉腦於心中識取四者分别界限如呂燾所記云云

是分明是說地頭名日如此中庸說率性之謂道不是教

只於發處言之又日本體無著莫處只可於用處看其語

者也以此觀之則區域分辨而不害其同脈絡貫通而不害其 别庶乎其得之矣 者不能外焉此易傳所以有偏言則一事專言則包四者之說 之端於此形焉乃所謂情而程子以謂陽氣發處者此也但此 也大抵仁義禮智性也惻隱羞惡是非辭遜情也心則統性情 答方賓王書云葢人之性皆出於天而天之氣化必以五行為 物而動然後見其惻隱羞惡恭敬辭遜是非之用而仁義禮智 德之實也仁義禮智同出於性而其體渾然莫得而見至於感 四者同在一處之中而仁乃生物之主故雖居四者之一而四 水智各有所主獨土無位而爲四行之實故信亦無位而爲 用故仁義禮智信之性即水火木金土之理也木仁金義火禮 成始成終又是甚底模樣物事耶學者觀於此亦可以曉然 模樣物事之云也四者各是模樣物事而仁之貫四端智之 德而仁之貫四端則又推言之而非如呂燾所記體認甚底 此而加詳耳皆是講明道理欲學者識得仁義禮智爲性之 此書在已西其分别性情體用最為明了玉山講義恭本於 壽所記自不同也 遮欄分別處矣後答林書又云界限之說亦是要見得五行 只是發明非是先有衛虛空底性後有四者出來之意與呂 分别感物後方有分别也此又因有疑於界限之說而答之 之性在性中各有體段要得分辨不雜不可說未感時都無 也呂壽所記則是實有此四塊磊塊在心中而又實有牆壁 天 庚申補刊

矣故附載焉

答或人一五五子語四端只欲人擴而充之則仁義禮智不可勝 學意思八要想像認得此箇精靈而不求之踐履之實若日 面擴充一面體認則一心而兩用之亦不勝其煩擾矣 用不言當此之時別起一念體其為何物也無垢此言猶是禪

按此答或人書不詳何時疑是早年語然可證體認是甚模

樣物事之非故附載之

驗見得此心未發時其仁義禮智之體渾然未有區別於此故 國秀問向晉問身心性情之德家批海云云宋傑編於自己省 如此體認不知是否日未說到敬而無失與未有區別及自有 而無失則發而爲惻隱羞惡辭讓是非之情自有條理而不亂

條理而不亂在且要識認得這身心性情之德是甚底模樣說 未有區別亦如何得雖是未發時無所分別然亦一不可不有所

樣物事在內禮智皆然今要就發處認得在裏面物事是甚模 分别盡仁自有一箇仁底模樣物事在內義自有一箇義底模

而爲羞惡必要認得羞惡之根在裏面是甚底物事禮智亦如 樣故發而為惻隱必要認得羞惡之根在裏面是甚底物事發

之譬如木有四枝雖只一箇大根然必有四根一枝必有一根

若敬心稍不存則裏面固是香雜而發於外亦鶻突所以專於 也又問宋傑尋常覺得查質皆思但持敬則此心虛靜覺得好

事而今便把夾雜說則鶻笑了愈難理會且只要識得那 敬而無失上用功曰這裏未須說敬與不敬在葢敬是第二節 是青涇經一卷三百四三王編修白田草堂存稿 定庚申補刊

虚靜而今須是要打破黑底虚靜換做箇白底虛靜則八窗玲 事如未識得這物事時則所謂虛靜亦是黑底虛靜不是白底 一一是一便是虛靜也要識得這物事不虛靜也要識得這物

瓏無不<u>酬</u>通不然則守定熙底虚靜終身黑悴悴地莫之通晓

地品壽

非非知其自智中出信者實有此四者眼前無非是性且於分 自仁中發事得其宜知其自義中出恭敬知其自禮中出是是 其用則爲五敘孝於親忠於君又日必有本如惻隱之類知其 是去捕捉他則愈遠理本實有條理五常之體不可得而測度 嬰孩高談毎及於性命語眾人曰他只管來這裏摸這性性若 問何以驗得性中有仁義禮智信先生怒日觀公狀貌不離於

中次夜日吉甫昨晚要見性中有仁義禮智無故不能發則隱 明處作工夫又日體不可得而見且於用上著工夫則體在其

之類出來有仁義禮智故有惻隱之類

子語玉山講義先說道理地頭名目其歸結做工夫處在尊 甚模樣又與玉山講義不同以答甘節語考之則斷斷非朱 錄中葢因玉山講義而言其云於發處認得裏面底物事是 接呂壽錄乃余國秀問疑國秀所記國秀無錄故見於呂壽

是馬巡解一卷三百四三王編修白田草堂存稿 氏所謂驗所謂執亦有呂氏之病<br />
宗錄所云葢不止於水中 工夫處則未之及如壽錄則竟以識認等求為工夫程子嘗

德性道問學答陳器之林德人又發玉山講義之意而於做

事 外 第 第 第 第 第 1 百 2 1

答陳器之林德久兩書而附呂壽錄及答甘節語於後則壽 與驗與就者雖沒世窮年而必不可以得也故錄玉山講義

錄之誤不辨而自明矣

其性情之德體用分別各是何面目始得須逐一體認玩味 呂壽所記本之余國秀文集絡國秀第一書有云須理會得

合日用間發見處的當分期也此錄與所問語全不對值而

條問語又初無此語也又一條問語甚分明而答云須是實 呂壽所記家批海子云似指此而云問身心性情之德則此

識其裏面義理之體用乃爲有以明之亦與問語不相對值

此一不可曉而實識得裏面等語又他所未有即玉山講義答

所記自是國秀之意而於文集答語亦有不能無疑者姑記 陳器之林德人書論性情體用甚詳而亦未有此語也呂壽

於此以俟質焉

考文集答方賓王胡季隨書皆門人代答而朱子爲之刊正

者則他書亦多有之不必朱子一一親答也又有問目甚長

而批示止數語自己各付其人家中未必盡存底本其後或

從各家搜訪以來其电不能必無訛誤如答余國秀語答問

都不相值其訛誤自顯然則文集尚有不可盡據者況語錄 乎呂壽所錄斷不可信故勉齋先生謂不當以隨時應答之

語易生平手筆之書而薛敬軒先生亦屢言當以朱子手筆

之書爲主葢以此也

答何叔京書云天理既渾然既字疑然謂之理則便是箇有條

与汗系用 外三百四二 是西經解人於三百四三王編修白田草堂存稿 若其工夫則全在制之於外開邪勿聽處可更詳之及卯 之意非謂內外在相養非字疑與此章之文本不相及不須如 此分疎也如視聽一箴云心写本虚妻舜天性皆是推本而言 乎外所以養其中方是誤做工夫處全是自外而內自葉流根 答呂子約書三二由乎中而應乎外是推本視聽言動四者皆是 無分別而仁義禮智却是後來旋次生出四件有形有狀之物 理底名字故其中所謂仁義禮智者合下便各有一箇道理不 由中而出泛言其理之如此耳非謂從裏面做工夫出來也制 數更以程子好學論首章求之即可見得果然見得即心性仁 也須知天理只是仁義禮智之總名仁義禮智便是天理之件 相混雜以其余發莫見端緒是以謂之渾然非是渾然裏面全 愛之說皆不辨而自明矣 段所言仁義禮智皆是推本說泛言其理之如此非是說做 按此書為程子四箴言却可為玉山講義之證玉山講義前 言之也故於末附此一條尤可以證晚年指示本體之說之 程子日性即理也則天選渾然即性也玉山講義已發其兒 於此矣此書在奏已甲午間距甲寅十十年而其言若合符 耳答陳器之林正卿又因玉山講義而發其他則未嘗數數 則失之玉山講義乃因程珙之問而發明之只孟子此數語 智非由外錄我也我固有之也弗思耳矣故曰求則得之舍 節如此則謂晚年始頗指示本體豈其然乎孟子日仁義禮

是錯認了話頭也故附此條於後以疏通證明之學者參考 於此亦可以洞然而無疑矣 說呂壽錄益誤認此決非朱子本語後來推行愈多泛濫都 陳器之林德久書只發明前段之意而不及後段做工夫之 工夫處至後段之尊德性道問學方是正說做工夫處其答

中之最緊切處當務此以正本而仁道生也 答呂子約書云論性則以仁為本此只是泛說論義理則性中 只有仁義禮智而仁爲孝弟之本論爲仁之功夫則孝弟是仁

發明論性則以仁爲本此是泛說非謂做工夫處如玉山譜 按此書當在壬辰癸已閒葢早年語也然正與玉山講義相

義所言亦只是泛說論義理地頭名目如此若如呂壽錄則

必向心中識取物事模樣竟作做工夫處全非朱子之意矣 以此書證之則呂錄之誤亦不待辨而明矣

虚靜少問應事接物便都錯亂曰然然公又只守得那塊然底 或問覺得意思虛靜時應事接物少有不中節者纔是意思不

虚靜雖是虛靜裏面黑漫漫地不會守得那白底虛靜濟得甚

南北沿瓏透徹虛明顯敞如此方與做虛靜若只確守得箇黑 事所謂虛靜者須是將那黑底打開成箇白底教他裏面東西

底虛靜何用也沈備 按呂燾錄在已未沈僴錄在戊午後此條則同聞而別出也

皇世四四四 长三百四七三五編修白田草堂存稿 坐禪人定專守此心之謂也其云白底虛靜者則由講論若 沈錄答問恰相對值意思亦極通貫其云黑底虛靜者則如 上庚申補刊

三川糸角ノ外||百四|| 皇清經解卷二百四十三終 鄭莊公為左則當時之為宰者位益與是以宰喧歸贈宰渠伯 糾來聘魯史直書其名本非上卿執政者也說春秋者猶以周 統百官均四海之職矣至東遷後又有兩鄉土號公忌父為右 家伯冢宰仲允膳夫蓋上卿執政者皇父而家伯雖為宰非復今詩誤作中允膳夫蓋上卿執政者皇父而家伯雖為宰非復 初冢宰之制言之考之亦不詳矣 周禮六卿之制至成王末年猶可考顧命同召大保奭芮伯彤 伯畢公衛候毛公是六鄉也迨其後而官制改別有一人為鄉 皇清經解卷二百四十四 明矣 對勘之則其得失自見而呂錄之不可據亦不待辨說而益 敬而無失上用功原自不錯合及謂其夾雜鶻突而所云 索使道理洞徹此心虛靈不昧之謂也卽大學之物格知至 識得這物事與問語全不相對值必非朱子語也只以沈錄 然平敬者聖學之所以成姑成終朱子再三言之問者日於 事則是先要識得此物事而後虛靜虛靜而後能敬也豈其 自極分明呂錄則增入要識得這物事等語與沈錄大不同 孟子之知性知天其以虛靜爲言葢因所問而答之而大意 明繫國秀自以已意託之朱子以合前說且云敬是第二節 執政冢宰位在其下故詩云皇炎卿士番維司徒家伯維宰 周禮疑義舉要 天官 工部都水司郎中臨川李秉綬刊 婺源江歲貢示著 蓝馬的齊雙新校嘉應楊懋建舊校 學海堂 庚申補刊