

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

LDOC 3977, 44(30-31)



HARVARD COLLEGE LIBRARY LSOC 3977.44

# УЧЕНЫЯ ЗАПИСКИ

### ИМПЕРАТОРСКАГО

# МОСКОВСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

отдълъ историко-филологическій.

HAKYARD UNIVERSITY LIBRARY JAN 31 1962

выпускъ тридцатый:

30.

;

MOCKBA,

Университетская типографія, на Страстномъ бульваръ.

1901.

Digitized by Google

## УЧЕНЫЯ ЗАПИСКИ

### **UMNEPATOPCKAFO**

# MOCKOBCKATO YHUBEPCUTETA:

ОТЛЪЛЪ ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКІЙ.

выпускъ тридцатый

-----

м оск в А. Университетская типографія, на Страстномъ бульваръ. 1901. Печатано по опредалению Совата Императорского Московежаго Университета.

### оглавленіе.

|                                                             | Стран.         |
|-------------------------------------------------------------|----------------|
| <b>Меанъ Ивановъ</b> . Сенъ-Симонъ и сенъ-симонизмъ         | 1—VIII, 1—737. |
| Репанъ Брандтъ. Краткая фонетика и морфологія Болгарскаго я | зыка. 1—36.    |

 $(\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i}) = (\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_{i},\mathcal{F}_$ 

# Ив. Ивановъ

# Сенъ-Симонъ

И

сенъ-симонизмъ.



### СОДЕРЖАНІЕ.

### BBE JEHIE.

| . Una                                                                 | дан.       |
|-----------------------------------------------------------------------|------------|
| I. Основная культурная черта XIX-го въка.—Поиски за міросо-           |            |
| зерпанісять.—Признанія Жуффоуа и Литтре.—Начало борьбы со             |            |
| скептицизмовъ XVIII-го въка. — Общепринятое представление о кри-      |            |
| <b>жицидив</b> просвътительной философіи.—Односторонность этого пред- |            |
| СТАВЛОВІЯ                                                             | 1          |
| II. Источникъ отрицательнаго направленія XVIII-го въка Гоне-          |            |
| ніе на "системы" и на духъ систематизаціи у Кондильяка, Даламбера,    | •          |
| Вольтера, Руссо Критика и скептицизмъ какъ прогрессивная сила         |            |
| у Кондорсе.—Вопросъ объ энтузіазмі у Гольбаха                         | 15         |
| III. Созидательскія идеи просвітителей.—Два типа созидателей:         | ,          |
| метафизики-резонеры и метафизики натуралистыКодификація есте-         | ••         |
| ственныхъ догматовъ у Вольтера. Вопросъ о вири у Даламбера и          |            |
| Pvcco.                                                                | 27         |
| IV. Психологія Руссо, какъ философа.—Естественная и граждан-          | ~          |
| стая религія.—Вопросъ о политической организаціи религіозной си-      |            |
| СТЕЯЫ                                                                 | 38         |
| V. Систематики-натуралисты.—Значеніе открытія Ньютона.—По-            | , .        |
| пытки распространить законъ тяготынія на всю область человыче-        | 1 .        |
| скаго въдънія. Основная психологическая черта "естественно-науч-      |            |
| наго иншленія въ XVIII выкь.—Дидро, какъ систематизаторъ              | •          |
| олытовъ и наблюденій                                                  | 51         |
| VI. Натуралистическая систематизирующая метафизика у Ламет-           | •          |
| три, Гольбаха и Гельвеція.—Протесть Дидро и неустойчивость его        |            |
|                                                                       | 6 <b>3</b> |
| VII. Созидательскія полытки на почвів философско-историче-            | •          |
| скихъ идей.—Понятіе о процессю въ XVIII вѣкф.—Чувствительный          |            |
| и полемическій характеръ этого повятія.—Вопрось о точномъ из-         |            |
| ствдованіи морадьных и общественных явденій — у Локка, Кон-           |            |
| <b>лильява,</b> Даламбера.—Критическая и систематизирующая философія  |            |
| Тюрго.—Ея положительный характерь, исключительный среди совре-        | •          |
|                                                                       | 82         |
| VIII. Ученіе Тюрго о прогрессь, какъ эволюціи.—Схена трехъ            | ٠.         |
| худьтурных сталій — Положительное солеожаніе песятой апохи            | ·          |

| токдорее.— попрось о методы историческаго изслыдования.—понять       |     |
|----------------------------------------------------------------------|-----|
| philosophie générale въ связи съ понятіемъ позитивная философія.—Об- |     |
| щій выводь о попыткахь философскаго строительства въ философіи       |     |
| XVIII-ro Btka                                                        | 94  |
| IX. Схема культурнаго движенія,— сміна эпохъ-догматической           |     |
| и критическойПриложение схемы къ XVIII въку и къ револю-             |     |
| цін.—Вопросъ о міросозерцанін въ революціонныхъ собраніяхъ.—Пе-      |     |
| реходъ церковной реформы въ религіозную. — Борьба доктринъ при       |     |
| конвенть.—Полытки религіознаго и церковнаго творчества на почвъ      |     |
| просвитительной философіи                                            | 107 |
| Х. Робеспьеръ какъ представитель религіозной и политической          |     |
| реакціи.—Связь культа Верховнаго Существа съ реставраціей като-      |     |
| личества Теофилантронія, какъ последняя революціонная попытка        | -   |
| извлечь религіозную систему изъ философіи XVIII въкаПосте-           |     |
| пенное оффиціальное оживаніе католичества.—Культурное значеніе       | •   |
| Конкордата, какъ свидътельства о моральномъ разложении старой        |     |
| доктрины                                                             | 122 |
| XI. Витоффиціальныя стремленія современниковъ революціи—             |     |
| найдти доктрину. Вопросъ объ обновлении христіанства и о сліяніи     |     |
| религіп съ наукой Религіозныя теченій - реакціонное, философсков     |     |
| и мистическое.—Ихъ внутренняя взаимная связь.—Труды по исторіи       |     |
| религіозной идеиПоявленіе эволюціонныхъ представленій въ обла-       |     |
| сти религінВоздійствіе идей опытных наукь на религіозныя             |     |
| теченія пореволюціонной эпохи и связь этого воздайствія съ научно-   |     |
| преобразовательными мърами революціи                                 | 142 |
| XII. Научно-энциклопедическое и научно-систематизирующее             |     |
| теченіе при революціиВопросъ о созданіи и распространеніи новой      |     |
| морали и политики путемъ усовершенствованія наукъ и просвіще-        |     |
| нія націнГражчанская роль ученыхъУчрежденіе политехниче-             |     |
| екой школы.—"Революціонные" курсы и преподаватели.—Двятель-          |     |
| ность Биша Нормальная школа и ея отчеты. Паціональный ин-            |     |
| ституть, - его философско - организаторское значеніе Естествен-      |     |
| мое-научное движение въ konut XVIII и въ началь XIX въка             |     |
| Философское значеніе трудовъ Лавуалье, Ламарка, Кабаниса и Гал-      |     |
| ля.—Вопрось о систем в принциповь на научной почвв                   | 162 |
| •                                                                    | •   |
| ГЛАВА НЕРВАЯ.                                                        |     |
|                                                                      |     |
| І. Судьов Севъ-Симона въ историко-философской литературъ.—           |     |
| Автобіографическіе отрывки и самооправлательныя характеристики       |     |
| въ сочиненіять Сенъ-Симона.—Полемика съ Лапласомъ                    | 182 |
| II. Вопрось объ жальники въ признаніяхъ Сень-Сичона.—Lettres         |     |
| рыстрыция в чет ветте.—Посав ней акто беграфическій отрывокъ         |     |
| м обращения Сенъ-Симена ка оффиціальныма лицама                      | 195 |

III. Ближайшіе паблюдатели личности и жизни Сенъ-Симона. --Его ученики-Тьерри, Конть, Родригь. - Личныя и идейныя отношенія съ Тьеори.-Вопрось о взвимныхъ влінніяхъ учителя и ученика. — Внутреннее разногласіе историческихъ и политическихъ IV. Конституціонный либерализмъ, освобожденіе общинъ и поли-

тическая роль легистовъ по представленіямъ Сенъ-Синона и Тьерри.-Общій выводъ о значеніц для Сенъ-Симона сотрудничества Тьерри. 226

V. Сенъ-Симонъ и Контъ.—Контъ до знакоиства съ Сенъ-Синономъ. — Раннія сообщенія Конта о личности Сенъ-Симона, — и різкая перемъна ихъ характера. – Полемика сенъ-симонистовъ съ Контомъ. – Поздивищие отзывы Конта объ отношенияхь съ Сенъ-Симономъ, объ его личности и философіи. - Рышеніе вопроса у умъренныхъ и отвиштельных в последователей Конта. Участие въ вопросе сенъсимонистовъ. - Рашение его въ историко-философской литература... 239

VI. Первичный философскій матеріаль для решенія конто-сеньсиноновскаго вопроса. — Сопоставление идей Конта до и посав знакоиства съ Сенъ-Симономъ.—Полемика Конта съ Сенъ-Симономъ во время дичных отношений съ нимъ. - Участіе Конта въ сборникъ Сенъ-Симона Индустрія.—Связь его идей съ сенъ-симоновскими.— Сопоставление текстовъ - Идеи, преподаваемыя Контомъ въ его письмахъ къ Сенъ-Симону.—Вопрось о самостоятельности Конта въ

VII. Личная переписка Конта, какъ отражение идей Сенъ-Симона.—Участіе Конта въ сборник в Политикт.—Вопрось объ общественном мизміи въ доктрині Конга. - Толкованіе Лафитта. - Статьи Конта, напечатанныя Лафиттомъ. - Статья Конта въ сборникъ Ор-

VIII. Сопоставление статьи Конта изъ Организатора съ ученіемъ Сенъ-Симона до его знакомства съ Контомъ.-Вопросъ о "способностяхъ" и "властяхъ" и о политическомъ развитіи общинъ.— Различныя сужденія Конта при Сень-Симонів и вы Курси позитивжий философіи, —Идея диктатуры у Конта. — Вопросъ объ анализъ исторических явленій и о комбинаціяхь культурныхь силь въ Англіц и во Франціц. - "Мелкія работы, относящіяся къ основанію сопівльной науки", напечатанныя Лафиттомь.—Конть и Кондорсе.— Система позитивной политики, вошедшая въ составъ сочинения Сенъ-Синона. — Сужденія Сенъ-Симона и Конта объ ихъ взаимныхъ философекихъ разногласіяхъ. Вопросъ о способностяхъ индустріальной, фимософской и научной. - Односторонность Конта. - Процессъ организаціи доктрины у Сенъ-Синона и Конта.—Масто индустріальной спофости въ философіи Сенъ-Симона.—Патетическій вопросъ въ философіи Конта.—Смыслъ объясненій философовъ.................. 302

| 1Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| IX. Исторія соціологическаго закона Конта.—Судъ Конта надъ своими предшественниками.—Отношеніе къ Кондорсе и къ Тюрго.— Элементы соціологическаго закона въ сочиненіяхъ Сепъ-Симона.—Вопрось о промежуточной или метафизической стадіи.—Другія идеи Системы мозитивной политики и ихъ связь съ ученіемъ Сенъ-Симона.—Вопросы о свободъ совъсти, объ эволюціонномъ взглядъ на исторію, о личности.  ———————————————————————————————————                                                                  |             |
| строеніи и его догматизаціи.—Возникновеніе іерархіи.—Начало расколовъ и сецессій.—Догмать о реабилитаціи матеріи, его отпотеніе къ ученію Сень-Симона и выводы Анфантэна.—Разрывъ съ Базаромъ и Родригомъ                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| ГЛАВА ВТОРАЯ.  І. Вившиня неупорядоченность писаній и идей Сенъ-Симона и ен психологическая основа.—Семья, молодость и воспитаніе Сенъ-Симона.—Пребываніе въ Америк'в и вліяніе американскихъ обытовъ на идеи Сенъ-Симона.—Странствія Сенъ-Симона.—Вопросъ объ его философскихъ задачахъ наканунів революціи.  ІІ. Противорівчія между философскими иделми и политическими законами революцій.—Вопросъ о собственности.—Соціальныя мізры революцій и крайнія соціальныя идеи. — Возникновеніе практиче- | <b>4</b> 07 |
| скаго соціальнаго вопроса и его идейная связь съ заявленіями умъренных двятелей революціи. — Развитіе соціальной смуты и демократическая конституція.  III. Борьба классовъ въ якобинской идеологіи. — Охранительный характеръ конституціи III года. — Бабувизмъ и его связь съ политическимъ якобинствомъ и съ романтическимъ соціализмомъ XVIII-го въка. — Экономическій деспотизмъ въ ученіи бабувистовъ в его практическіе результаты.                                                              |             |
| IV. Поведеніе Сенъ Симона во время революціи.—Сенъ Симонъ—<br>политическій радикаль: рычь и адресь.—Отрезвленіе Сенъ Симона.—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |

Операціи съ національными инуществами.—Вліяміе революціоныхъ опытовъ на воззрвнія Сень-Симона. - Союзь съ Редерномъ. - Обществевное положение Сенъ-Симона при революции.-- Необходимо комчить революцію. Вопрось о физико-политического поприщъ. Сношепіл Сепъ-Симона съ учеными. — Блэпвилль. — Бюрдэнъ. — Способъ 

V. Бесьда съ Бюрдэновъ въ 1798 году.—Схема культурной эволоціи.—Стадіи—гадательная и позитивная.—Классификація наукъ.— Организаторская роль вауки и философіи. -Бугонъ и Эльснеръпомощники Сенъ-Симона въ установлении физіологическаго и культурно-исторического рядовъ по принципу эволюціи. — Практическое выполнение Сенъ-Симономъ физико-политической залачи. -- Слушаліе лекцій и путешествіе. — Вопросъ о герпанской общей науки. — Лессингь, Гераерь, Канть, какъ возножные учителя Сенъ-Симона.-Первое сочинение Сенъ-Симона.—Отголоски идей XVIII-го въка и событій революціи.- Новая общественная организація на основаніи комбинаціи четырехъ элементовъ: ученыхъ, артистовъ, собственниковъ и несобственниковъ. Философскій и практическій снысль 

VI. Стремленіе Севъ-Симона построить соціальную организацію на почвъ систематизированныхъ точныхъ и опытныхъ наукъ.—Весдане къ научным работамъ XIX-ю въка.-Планъ сочинения и его выполнение. — Суждения Сенъ-Симона о Лекаотъ и Ньютонъ. —Законъ таготънія въ его философін. — Энциклопедическое и культурноисторическое древо. — Суждение Сенъ-Симона объ идев прогресса у Когдорсе. — Волрось объ эводюній редигіозныхь воззовній. — Физичиль Сепъ-Симона. — Взганаъ Сепъ-Симона на организаторскую политику Наполеона. — Истинный смыслъ восторговъ философа предъ его личностью и діятельностью. - Первая схема культурной и психологической эволюціи общей науки. — Соціальные мотивы во 

VII. Эволюція философіи Сенъ-Симона. — Переходъ отъ космологіи къ соціологіи. - Выяспеніе идеи энциклопедіи наукъ и понятія позитивной философіи.—Идея Бога.—Вопросъ о религіи, какъ историческомъ явленіи.-Появленіе публицистической струи въ сочиненіять Сепъ-Симона.--Политическая поограмма, предписываеман философовъ Наполеону. - Политически-просветительное значеніе исторической науки.-Культурная оценка среднихъ вековъ.-Литеретурный характерь сочиненій Сень-Синона Travail sur la gravitation и Mémoire sur la soience de l'homme. — Посаванів отголоски физицизма. — Философская и фактическая картина естественной эволюціи человъчества. Культурныя стадіи. Значеніе духовной власти въ средніе въка. Волюсь о позитивной доктринъ и позитивной духовной масти. - Публивистические инстинкты Сенъ-Симона и ихъ значеVIII. Основы культурной статики и динамики въ костологическихъ работахъ Сенъ-Симона. — Вопросъ объ исключительно-философскомъ содержаніи ранняго мышленія Сенъ-Симона. — Сенъ-Симонъ—политическій писатель. — Индустрія и индустріамиямъ. — Вопросъ о происхожденіи индустріамияю теченія въ философіи Сенъ-Симона. — Журнальныя статьи философа. — Связь его мышленія съ современнымъ развитіемъ политико-экономическихъ идей и промышленнаго труда. — Вопросъ о вліяніи на Сенъ-Симона Адама Смита, Сэя. — Понятіе о производитель. — Нравственно-соціальное направленіе въ политической экономіи. — Наблюденія Сисмонди и отношеніе ихъ къ соціальнымъ воззобніямъ Сенъ-Симона. — 525

Х. Общій характерь сочиненій Сень-Симона во второй-соціологическій-періодъ его д'явтельности.-Логическая эволюція соціальной мысли Сепъ-Симона.-Понятіе о XIX въкъ, какъ эпохъ изобръгательной и органической. - Общая основа соціальной организацін. — Процессъ выработки организаторскаго привципа. — Общее заключение о статики и динамики.-Вопрось о вминительстви личности въ историческій процессъ. — Сравненіе соціальной динамики Сенъ-Симона съ соціологическимъ закономъ Конта. Вопросъ объ органической связи элементовъ матерыяльнаго и умственнаго прогоесса въ каждой стадіи.-Представленіе Конта о взаимных отношеніяхъ теологіи и феодализма, индустріи и науки. — Phmenie вопооса въ сенъ-симопистской піколь.—Искусственность и тенденціовность контовскаго закона. - Координація элементовь у Сенъ-Симона.—Сущность исторической эволюціи у Сенъ-Симона и Конта.— "Научный" и "индустріальный" ряды фактов. — Сенъ-симоновское толкованіе пидустріальнаго прогресса и его перваго момента освобожденія общинь.—Понятіе новой собственности.—Культурная роль легистовъ и духовенства. — Два направленія "плебейскаго" труда. — Прогрессивный характеръ средне-въковой теологической власти и отношеніе ея къ индустріальному и научному движенію. — Необхолимость овзавльного изученія тдологіи и феодализма, какъ взаимнопезависимых элементовъ одной и той же эволюціонной стадіи .... 556

XI. Контическая опънка философіи XVIII-го въка, революціи и конституціоннаго стооя съ точки зовнія сень симоновскаго фидософско-исторического ученія. Вволюціонное понятіе о свободь и сравнение его съ метафизическимъ. - Политическая форма и экононическая основа. — Англійская конституція, какъ режимъ переходный. — Критика современной конституціонной политической борьбы.--Партіи-неподвижная, ретроградная и либеральная.-- Бонапартизмъ, его связь съ либерализмомъ. — Буржуа и индустріалы, какъ основные классы современнаго общества. - Парабола. - Перечисление и опредъленіе индустріаловъ. - Вопросъ о классовой дифференціаціи индустріаловъ. — Политическіе и экономическіе интересы предпринимателей и рабочихъ. — Отношение Сенъ-Симона къ вопросу о классовой борьбъ — Элементъ чувствительности и идеализма въ его соціальных планах ...... 575

ХИ. Организаторскіе планы Сенъ-Симона.—Путь и способъ ихъ осуществленія. — Подготовительные и частные проекты. — Мотивы ихъ изъ современной парламентской политики.—Политическое значеніе движимой собственности. Вопрось о мобилизаціи недвижимой собственности и превращении ея въ индустріальную. - Зам'вна профессіональной юстиніи индустојальною.-Роль монархической власти въ соціальных преобразованіяхъ. — Бюджеть и доктрина. — Вопросъ о распространеніи правственнаго ученія, независимаго оть церков. наго. — Соціальныя системы Сенъ-Симона. — Общія основы ихъ и различныя комбинаціи основныхъ принциповъ.—Взаимныя отношенія инаустріи и духовной власти.—Верховная координирующая коллегія.—Вопросъ объ организаторской роли артистической способности. Участіе въ организаціи "теологовъ" и вопрось о религіозномъ мотивъ въ философіи Сепъ-Симона. — Нравственное и соціальное значение чувства. - Суждения Сенъ-Симона о христіанствъ. - Философское понятіе божественной воли. Всеобъемлющій смысль евангельской норали и историческая эволюція ея практическихъ приложеній. — Колексь чувствъ и комбинація интересовъ. — Соціальный часаль на почвъ интересовъ.—Associés и sociétaires.—Принципь интересовъ въ системъ народнаго образованія. — Новое христіанство. — Еретическій характерь католичества и протестантства. — Критическія заслуги Лютера и педостатки его организаторской діятельности.-Мораль, догна и культь. - Формула евангельской морали въ приложеніи къ современному уровню цивилизаціи. — Обращеніе къ государянъ. — Невыполненные планы Сенъ - Симона. — Элементы культа и догны сенъ-симоновской религи. — Символь выры. — Смерть Севъ-Сивона.....

### ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

| • • · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                           |       |
|-------------------------------------------------------------------|-------|
| I Философскіе и соціальные вопросы, не разрышенные Сепъ-          |       |
| Симономъ, — неясности, противоръчія и незаконченность въкото-     |       |
| рыхъ его идей.—Возникновение журнала Producteur.—Программа осно-  |       |
| вателей Ближайшіе выводы изъ ученія Сенъ-Симона Развитіе          |       |
| индустріальнаго ряда. — Иден дифференціаціи индустріальнаго клас- |       |
| са. Общій характерь ученія сень-симонистовь вь эпоху Производи-   |       |
| те.я                                                              | 631   |
| II. Полемика.—Вопросы о догматизмъ, о свободъ совъсти.—Идея       |       |
| авторитета.—Роль политехнической школы                            | 642   |
| III. Распространение доктрины.—Exposition de la doctrine.—Допол-  |       |
| ненія и разъясненія къ идеямъ Сепь Симона.—Вопрось о реоргани-    |       |
| заціи собственности.—Исторія права собственности.—Вопрось о ком-  |       |
| мунизмвПолытки современнаго государства-организовать инду-        |       |
| стрію.—Значеніе банковъ                                           | 651   |
| IV. Осуществление сенъ-симонисткаго индустривльнаго принци-       |       |
| лаНазначение и психологія артистической способностиВопрось о      |       |
| геніи, вдохновеніи и о гилотетическомъ элементьПрактическое       |       |
| значеніе чувства.—l'Homme général.—Взаимное отношеніе въры и      |       |
| 3Ranis                                                            |       |
| V. Идея священники.—Единство соціальнаго строя и единство док-    |       |
| триныПантеизнъ сенъ-симонистовъПрактические вопросы въ            |       |
| сенъ-симонизмъ.—Воспитаніе, образованіе и законодательство.—La    |       |
| loi vivante.—Ассоціація и теократія                               | 668   |
| VI. Политика сенъ-симонистовъ.—Вліяніе іюльской революціи на      |       |
| сенъ-симонизмъПеріодъ проповъдничестваУслъхи пропаганды.          | 681   |
| VII. Политическое содержаніе Проповыдей.—Борьба съ либерализ-     |       |
| помъ.—Защита пролетаріата.—Религіозно-соціальный догнать.—Пе-     |       |
| реходъ къ практической двятельности.—"Банкъ работниковъ".—        |       |
| Докладъ Фурнеля.—Раздвътъ анфантэнизма и разложение сенъ-си-      |       |
| монизма.—Процессъ и возвращеніе къ индивидуализму.—Общій          |       |
| взглядъ на роль Анфантэна                                         | 690   |
| VIII. Литература о Сенъ-Симонв и сенъ-симонизмв съ тридца-        |       |
| тыхъ до конца шестидесятыхъ годовъ                                | 701   |
| IX. Литература о Сенъ-Симонъ и сенъ-симонизмъ отъ семидеся-       |       |
| тыхъ до конца девяностыхъ годовъ                                  | 715   |
| V n                                                               | m 0.0 |

### ВВЕДЕНІЕ.

I.

Среди многочисленных характеристикъ, какія изобрѣтались для девятнадцатаго столѣтія учеными, поэтами и мыслителями самой распространенной оть начала до конца остается одна: нашъ вѣкъ лишенъ опредѣленной и цѣльной системы нравственныхъ воззрѣній, у него нѣтъ міросозерцанія, нѣтъ вѣры и религіи въ широкомъ общечеловѣческомъ смыслѣ. Это — вѣкъ потрясенный, вѣкъ безъ доктрины, живущій въ шатрахъ, утратившій прочную надежду и смѣлый размахъ идей ¹). У наиболѣе впечатлительныхъ душъ, — у поэтовъ, —его наступленіе сопровождалось грустными и даже мрачными мотивами разочарованія, сарказма отчаннія. Поэзія говорила о навсегда поблекшей жизни, объ опустѣломъ мірѣ, о безнадежно застывшихъ сердцахъ, — и самая громкая слава встрѣчала именно тѣхъ поэтовъ, кто умѣлъ особенно сильными красками рисовать безплодное прошлое человѣчества и его столь же безпросвѣтное будущее.

И все-таки не самые разочарованные поэты дали основной и убъдительный тонъ безпріютнымъ покольніямъ. Тоска поэтовъ очень часто могла быть пріурочена къ источникамъ, не имъвшимъ положительнаго—нравственнаго и культурнаго значенія. Къ Чайльдъ-Гарольдамъ мелкаго и даже крупнаго масштаба можно было безопибочно примънить психологическое наблюденіе Вовенарга: «когда наслажденія истощили насъ, мы начинаемъ вършть, что мы истощили наслажденія и говоримъ, ничто не можетъ наполнить сердца чело-

<sup>&#</sup>x27;) Renan. L'Avenir de la science. P. 1890, 383, 493.

въка». Біографіи разочарованных героевъ, обстоятельно излагавшіяся поэтами, красноръчиво иллюстрировали эту истину. Современники и потомство могли вполнъ спокойно примириться съ фактомъ, что нътъ доктрины у донъ Жуана, у Ролла и прочихъ «сыновей въка» и «героевъ времени».

Но совершенно другой смыслъ получало явленіе, когда предисловіемъ ему служили не первыя строфы байроновской поэмы, а автобіографическій разсказъ Фауста, когда французскій писатель не зналь, что дълать и что любить среди неопредъленности принциповъ, а нъмецкій поэть произносиль смертный приговорь всёмь старымь источникамъ принциповъ — свътскимъ и священнымъ наукамъ 1). Послъ цълой жизни, потраченной на эти науки, ученый восклицалъ: Dasteh'ich nun, ich armer Thor! — и сознаніе илупости и безусловнаю невъдънія-жило его сердце отчанніемъ. И рядомъ съ нимъ то же состояніе долженъ испытать представитель другого еще нежившаго покольнія. «Духъ отрицанія» въ единственномъ случав оказался единомышленникомъ Фауста, когда не въ порывъ тоски, а въ блескъ злобнаго издъвательства подвергь казни тъ же науки и тъ же принципы. По существу онъ выполнить поручение обманутаго идеалиста и заставиль ученика почувствовать также безсильную глупость и одуряющее воловокружение 1).

Воть въ эти именно моменты открывался длинный мартирологъ, пменуемый умственной исторіей XIX-го вѣка. Съ этихъ поръ не проходило ни одного покольнія, не заявившаго жалобь на свою идейную безпріютность и нравственную безпочвенность среди самыхъ шумныхъ событій политики и осльпительныхъ успьховъ науки. ІІ жалобы шли не отъ чувствительныхъ поэтовъ, а отъ мужественныхъ мыслителей и трезвыхъ ученыхъ. Бодрые въ практической борьбъ и въ научныхъ изслъдованіяхъ,—они превращались въ меланхолическихъ мечтателей, лишь только заходила ръчь о фоктрина, объ общей нравственно-одушевляющей принципіальной истинъ.

Тогда эти люди говорили:

<sup>&#</sup>x27;) Senancour, Réveries: Que faire et qu'aimer au milieu de la folie des joies et de l'incertitude des principes?4.

<sup>2)</sup> Mir wird von alle dem so dumm.

Als ging'mir ein Muhirad im Kopf herum

«Существовали доктрины, сохраненныя преданіемъ, развитыя временемъ, онъ представляли одно цълое сущность человъческаго разума и основу общества. Что сталось съ ними? Что создано на мьсто ихъ? Гдъ истины, ихъ замънившія? Что теперь есть виолиъ опредъленное? Во что върують, что знають относительно того, что больше всего интересуетъ человъка? Сходятся ди на какомъ-либо принципъ, на основани котораго разумъ, утратившій свое древнее достояніе, могь бы совершать новыя побъды? Нъть! Все отвергнуто, все низвержено и съ этихъ самыхъ развалинъ современная гордость провозглащаеть славу въка, который не завъщаеть наслъдникамъ ничего, кромъ сомнъній» 1).

Это—слова философа и политика, совершившаго необыкновенно бурный путь къ тщетно-искомой истина. Въ то же время и такое же настроевіи переживаль ученый естествонсцытатель, казалось бы, совершенно поглощенный безграничными горизонтами своей науки. Она не принесла ему прочнаго душевиаго мира. Среди великихъ изсладованій и выводовъ онъ чувствоваль себя «одинокимъ путникомъ». «Печальныя отвлеченія философіи» оставляли его колоднымъ; не могъ онъ присоединиться и къ «поверхностнымъ умамъ», беззаботно забывающимъ о великихъ загадкахъ, нотому что онѣ кажутся неразрашеными. И тогда голосъ поэта, говорившій о вачныхъ вопросахъ,—показался ему желаннымъ голосомъ друга,—даже голосъ Ламартина—Жоржу Кювье! 1).

Поэтъ говориль о мучительности сомивній, воспіваль счастье наивной надімощейся души, съ юношеской искренностью изображаль восторги просвітленнаго вірою сердца, и всі эти річи вызвали радостный и благодарный откликъ.

Но это было только висчатавність, — и даже самь поэть нуждался вы чужой помощи, чтобы ивлічиться оть сомнічий. Вскорів онь выпустать книгу еще боліве гармонических стиховь и вдісь совнавался, что въ самыя лирическія минуты, среди тщательній шихъ

<sup>&#</sup>x27;) Lamennais. Seconds Mélanges, P. 1835, p. 211-2. De lorgueil dans notre siècle (1820).

<sup>2)</sup> Рѣчь Кювье во франц. анадемін. Réponse de M. le baron Cuvier au discours de rèception de M. de Lamartine, séance du 1-e avril, 1830. Кювье вспоминаль о своихь впечатльніяхь при появленіи Méditations poétiques. 1820.

поисковъ истины— «всегда недоставало какой-нибудь стертой буквы въ божественномъ имени», и ему на своемъ музыкальномъ и нѣжномъ языкъ приходилось повторять суровыя мысли Фауста 1).

А другіе, менте чувствительные и не знавшіе наслажденія поэтической музыкой, тт видта передь собой фаустовскую драму во всей ея логической послідовательности, безь всякаго вмішательства романа и фантазіи. Духъ времени охватываль ихъ знобящихъ холодомъ не потому, что они разочаровывались въ радостяхъ жизни, пренмущественно въ любви, а потому что посліте разрушенныхъ візвовыхъ доктринъ предъ ними лежаль путь безъ піти и смисла. «Разъваторитеть христіанства быль подвергнуть сомнітию въ глазахъ разума,—говорить представитель того же поколітия,— разумъ почувствоваль, какъ колеблются въ основіт всіт его убіжденія. Чтобы укрівнить ихъ, онъ должень быль изслітаювать ихъ цітность, и съ какимъ бы безпристрастіємъ онь ни вель это изслітаюваніе, онь заканчиваль его скептицизмомь» 2).

И эта разрушительная работа, по разъ данному толчку, совершалась медленно, вела неуклонно къ пропасти свою жертву, даже мимо ея сознанія. Это—невольная, стихійная работа анализа—неизбъжная и непреодолимая съ того самого момента, когда сомнівніе поразило первичную и всеобъемлющую основу всякихъ принциповъ. Пропессъ, наконецъ, приходить къ окончательному результату, — и мы слышимъ все ту же фаустовскою исповідь, въ формів совершенно прозаической, но тімъ боліве искреннюю и исторически-реальную.

Предъ нами два тождественныхъ признанія, хотя ени идуть отълюдей, различныхъ по своей личной исихологіи и по направленіямъфилософскаго ума. Но время настигло ихъ однимъ и тѣмъ же несчастьемъ, и они именно такъ навывають свое нравственное состояніе и единодушно приписывають его эпохѣ, ихъ воспитавщей.

Рѣчь одного по глубинѣ чувства и красотѣ выраженія можеть стать рядомъ съ какимъ угодно драматическимъ монологомъ. Философъ разсказываетъ, какъ онъ въ ранней молодости былъ счастливъ счастьемъ, какое дается живой и прочной вѣрой въ доктрину, разрѣшающую всѣ великіе вопросы, нужные человѣку... «Но въ то

<sup>1)</sup> Harmonies poètiques et religieuses. cmux. Pourquoi mon ame est-elle triste?

<sup>2)</sup> Jouffroy. Nouveaux Melanges philosophiques. P. 1882, p. 82-3.

время, когда я родился; это счастье не могло быть продолжительнымь, и насталь день, когда изъ нѣдръ мирнаго зданія, которое меня пріютило въ день моего рожденія и подъ сѣнью котораго протекла моя первая молодость, на меня пахнуль духъ сомнѣнія, который со всѣхъ сторонь бился о его стѣны и потрясаль его до самыхъ основаній. Мое любопытство не могло скрыться отъ этихъ могущественныхъ возраженій, разсѣянныхъ какъ пыль духомъ двухвѣкового скептицизма, въ атмосферѣ, которою я дышалъ. Напрасно мое дѣтство съ его поэтическими впечатлѣніями, моя молодость съ религіозными воспоминаніями, величіе, древность и авторитетъ той вѣры, которую меѣ преподавали, вся моя память, все воображеніе, вся моя душа—ноднимались и возмущались противъ этого вторженія, глубоко ихъ оскорблявшаго: мое сердце не могло защитить моего разсудка.

«Я никогда не забуду того декабрьскаго вечера, когда разсёнлось облако, скрывавшее оть меня мое беввёріе. Я слышу еще звукь моихъ шаговъ въ этой узкой и пустой комнате, по которой долго спустя послё обычнаго часа сна я продолжаль ходить. Я вижу еще полускрутую за облаками луну, по временамь освёщавшую колодныя окна. Цёлые часы проходили, и я ихъ не замёчаль. Съ тоской слёдиль я за своей мыслыю,—она постепенно опускалась въ самую глубь моего сознанія и, развёнвая всё иллюзіи одна за другой, до сихъ поръ заслонявшія его оть меня, съ каждымъ мужовеніемъ все больше раскрывала его изгибы.

«Напрасно хватался я за остатки върованій, какъ утопающій за обложки своего корабля; напрасно опреломленный невъдомымь мнё пространствомъ, по которому я долженъ буду плыть, въ послъдній разъ бросился я съ этими върованіями къ моему дътству, семьъ, родинъ, ко всему, что для меня было дорого и свято. Неудержимый потокъ мыслей оказывался сильнъй. Онъ заставляль меня отказаться отъ всего, отъ родителей, семьи, восноминаній, върованій. Испытаніе продолжалось и становилось все упорнъе и суровъе, по мъръ того, какъ оно приблежалось къ концу, и только тогда прекратилось, когда достигло его. Я узналъ тогда, что въ глубинъ моей души не удержалось ничего.

«Это мгновеніе было ужасно и когда на разсвъть я бросился въ изнеможеніи на постель, мнъ казалось, что я чувствую, какъ моя первая, такъ улыбающаяся и такая полная жизнь угасаеть, а за мной открывается другая, мрачная и пустынная, гдѣ отнынѣ я долженъ буду жить одинъ, одинъ съ моей роковой мыслью, которая изгнала меня туда и которую я готовъ быль прокласть. Дни, послѣдовавшіе за этимъ открытіемъ, были печальнѣйшими днями моейжизни. Разсказывать, какія чувства меня волновали тогда, было быслишкомъ долго. Хотя мой умъ съ нѣкоторой гордостью созерцальсовершенное имъ дѣло, но душа не могла примириться съ состояніемъ, такъ мало приспособленнымъ къ человѣческой слабости. Могучими норывами она старалась возвратиться къ берегамъ, которые утеряла изъ виду; въ пеплѣ своихъ прежнихъ вѣрованій она отыскивала искры, которыя по временамъ, казалось, снова разжигалиея вѣру. Но убѣжденія, опровергнутыя разумомъ, только имъ могуть бытъ возстановлены,—и эти искры вскорѣ угасали».

Послё этой драмы человёкъ могъ бы успоконться въ единственномъ случай, если бы, утративъ вёру, онъ утратилъ одновременно и всякій интересъ въ вопросамъ, какіе разрёшались ниспровергнутой доктриной. Тогда высшая духовная жизнь замерла бы въскептицизмё и безнадежномъ равнодушів. Но ни съ нашимъ философомъ, ни съ другими его благородивними сверстниками этого непроизошло. Они съ особенной ясностью почувствовали значеніевеликихъ проблемъ съ тёхъ поръ, какъ потеряли ключъ къ нимъ. «Я былъ невёрующимъ»,—говорить нашъ авторъ, — «и проклиналъ невёріе». Онъ сталь искать новой вёры, новаго міросозерцанія, и отдаль этой цёли всё сили своего разума 1).

Мы не можемъ подозрѣвать этихъ изліяній въ неискренности, какъ бы риторичны они не казались намъ. Смислъ ихъ подтвержденъ человѣкомъ, не чувствовавшимъ склонности ни къ какимъ цвѣтамъ краснорѣчія и не обладавшимъ шрой воображенія. Литтре, безупречный представитель строго-научнаго труда и положительной мысли, пишетъ собственную элегію и сопровождаетъ ее вполнѣ лирическимъ обобщеніемъ. Это воспомвианіе жизни, испытанной долголѣтнею работой принципіальнаго и критическаго ума.

«Въ бользии и въ преклонной старости, — говорить Литтре, — предъ монять умомъ воскресло много минувшаго и между прочинъ в вспомилъ, при какихъ обстоятельствахъ у меня исчезли мои въ-

<sup>\* 3.</sup> r. 82-X

рованія. Я быть деистомъ: Богь, душа, безсмертіе. Я все это прямо почерпнуль изъ среды, гдѣ я жилъ. Однажды вечеромъ, въ моей небольшой комнаткѣ, возвратившись изъ коледжа, я намѣренъ былъ приступить къ занятіямъ. Вдругъ я остановился и безъ всякихъ предварительныхъ размышленій спросилъ у себѣ, на чемъ основывается моя вѣра? Къ великому моему изумленію и ужасу, я долженъ быль отвѣтить, что моя вѣра основывалась на болѣе или менѣе удачныхъ доказательствахъ, но въ сущности не составляла несомнѣннаго и положительнаго факта. Это было неожиданнымъ и необыкновенно болѣзненнымъ ударомъ» 1).

И Литтре также оказался на распутьи, но и у него ни на минуту не угасло желаніе найти путь къ новому міровоззрѣнію. Онъ не могъ признать ни богословской, ни метафизической системы, стройное міросозерцаніе приходилось создавать разумомъ и наукой. Руководителемъ Литтре явился Контъ съ своей системой позитивной философіи, — она и стала вѣрой Литтре: «мой умъ успокоился и я обрѣлъ, наконецъ, ясность». Ученый былъ спасенъ отъ чистаго отрицанія», и предъ этимъ благодѣяніемъ всѣ ошибки Конта казались ему совершенно ничтожными \*).

• Литтре распространяеть эту исторію на свое поколініе. Онь помнить по именамь многихь, пережившихь ту же душевную драму, какь и онъ самь. «Они знали весь ужасъ сомніній, гложущихь сердце днемь и заставляющихь ночью обливать слезами изголовье» 3).

«Страшный разрывь въ умахъ» un vaste dechirement dans les esprits, такъ характеризуетъ послъдователь Конта нравственное состояніе своихъ современниковъ. Это — покольніе смущенное, выражается поздившій историкъ, —покольніе, пославшее впослъдствіи иногочисленныхъ энтузіастовъ въ школу Сенъ-Симона и въ церковь сенъ-симонистовъ ').

По этимъ примърамъ можно судить, какой неизбъжной и въ то же время страстной явилась борьба новаго въка противъ скепти-

<sup>1)</sup> La philosophie positive, 1877, No 2. De la situation théologique du monde.

<sup>2)</sup> Littre. Auguste Comte et la phil. posit., deuxième èdition, p. 529.

<sup>1)</sup> La phil. posit, 1880, N. 6. Pour la dernière fois.

<sup>&#</sup>x27;) La génération troublée BE CT. Caro: Emile Luttré, Revue des deux mondes. 1882, 1 mai.

цизма за новую систему положительных воззрвній. И всв борды вполнъ опредъленно указали намъ на своего врага. Каждый, кто чувствоваль себя неудовлетвореннымь въ атмосфере чистаго отрицанія и разрушительной критики, видель источники холода и опустошенія только что увлекавшей весь міръ философіи просв'ященія. Восемнадцатый въкъ съ его неограниченно смълой насмъшкой, съ его безпощаднымъ «здравымъ смысломъ», съ его самоувъренными нокушеніями на какія угодно преданія и верованія, — этоть векь разсвяль въ воздухв будто пыль «могущественныя возраженія» противъ христіанства Жуфруа, противъ дензма Литтре, вообще противъ всякой наслъдственной въры, противъ непосредственно-идеальныхъ представленій и чувствъ. «Просв'єтитель» и «филосовъ» неизменно возставаль въ образе мефистофеля и повергаль въ отчаяніе и зрълаго ученаго и юнаго мечтателя совершенно такъ же, какъ это онъ производиль въ немецкой драме. И тоть же авторъ этой драми еще до хронологическаго начала девятнадцатаго стольтія предвосхитиль ощещения бедущихъ жертвъ отрицания и скептическаго сивха.

Гете разсказаль, какъ онъ и его товарищи въ молодости встрътили книгу Гольбаха — Системи природы: «она казалась памъ до того мрачной и до того тбійственной, что мы старались даже не теривть ея присутствія и чурались ея будто злого духа» 1). Какъ би этоть духь не оказывался легкомысленнымь, даже налосвёдущимъ и поверхностно-задорнымъ, съ нимъ приходилось считаться. Онъ искусно пользовался догическимь и фактическимь матеріаломь, какимъ полько могь располагать, чтобы истолювать по своему вкусу и науку, и философію, и религію. И мракь и дрожь почувствовали не полько ивменкіе студенты. Всякому, кто не могь жить вы чистирь и безь драма, приходилось начинать съ пересмотра удручающихъ миватива философскиго скентициями, въ свою очерель, подвергнуть критик критику Вольтеры. Інцю и все ихъ культурное вліяніе. Сомыть тектрину вначиле изредизовать направление восемнациатаго -оглание униов втемменно описательно помещения войну вишнего-RECORDER PORTO BOST IN PARTICION.

<sup>1</sup> to be real then Williams 2 20 6 7 5 10 5 M. S. S.

Вполнъ естественно — защитники католичества вступають въ смертный бой съ вольтерьянцами: Вольтеръ ихъ въру обзываль l'infâme и противъ нея преимущественно расточаль свой талантъ и энергію. Но ту же самую задачу беруть на себя люди, отнюдь не желающіе новаго расцвъта католическаго ученія. Для нихъ вопросъ съ средневъковой доктриной поконченъ безвозвратно, но этотъ фактъ доказываеть только необходимость другой доктрины и, слъдовательно, настоятельность разрыва съ вольтерьянствомъ.

Еще не усивваеть закончиться революціонный періодь, —въ самомъ центрѣ смуть, въ Парижѣ разыгрывается междоусобица между «просвѣщеніемъ», его матеріализмомъ и скептицизмомъ и искателями новаго положительнаго идеала. Поле битвы—только что открывшаяся Нормальная школа, созданная конвентомъ для распространенія и укрѣпленія во Франціи новой системы нравственныхъ и политическихъ идей. Правительство вызвало въ школу гражданъ изъ всѣхъ мѣстностей Франціи воспринять новый свѣть и разсѣять его потомъ по всей странѣ. На философской кафедрѣ появился блестящій ученикъ «просвѣщенія», государственный дѣятель революціи, бывшій министръ юстиціи и внутреннихъ дѣлъ Гара. Онъ рѣшилъ наставить свою аудиторію въ философіи Кондильяка, въ самомъ прозрачномъ и осязательномъ психологическомъ ученіи, какое только было развито эмпирической мыслью XVIII-го вѣка.

Но съ первыхъ же лекцій въ аудиторіи нашлись протестанты. Происхожденіе всъхъ ръшительно идей изъ ощущеній имъ показалось слишкомъ смълой и не вполнъ доказательной теоріей, и Гара пришлось выслушать настойчивыя возраженія «невъдомаго философа», упорнаго искателя Бога и души—Сенъ-Мартэна. Знаменитый впослъдствіи мистикъ пока не вооружался таинственными формулами и пророческими изреченіями, онъ просто возставаль противъ догматическаго матеріализма, опровергаль гипотезу Кондильяка о статуъ, требоваль болье глубокой вдумчивости въ психическія явленія и меньше довърія къ матеріалистической идеологіи.

Сенъ-Мартэнъ въ 1795 году, можетъ быть, самъ не вполнъ сознавая культурное значение своего шага, написалъ первую страницу въ исторіи долголътней борьбы религіознаго духа съ философским, т.-е. созидательной тенденціи съ критической. Онъ свидътельствуетъ, что зала Нормальной школы не была на сторонъ его крас-

норѣчиваго противника, и мы можемъ принять это свидѣтельство: подобныя событія съ тѣхъ поръ безпрестанно повторялись во французскихъ аудиторіяхъ и имъ усердно вторила литература ¹).

Еще раньше похода Сенъ-Мартэна на сенсуализмъ просвътительной философіи, ея несостоятельность была ясна гораздо болже положительному уму и доказывалась при полномъ почтеніи къ либеральнымъ идеямъ эпохи. Бенжамэнъ Констанъ задумываетъ сочиненіе о религіи за два года до революціи и уже самая постановка такого вопроса знаменуеть різкую оппозицію противъ основного тона просветительной философіи, и Констанъ не скрываеть крупнейшихъ, по его мивнію, прорвать въ двятельности самого Вольтера. Онъ говорить о его «плачевномъ легкомысліп», о его «глубокомъ невъжествъ, изобличаеть философское непонимание основъ нравственности, религіознаго чувства и его историческаго значенія. Властители думъ XVIII-го въка ему поминутно представляются незрълыми школьниками, не понимавшими самыхъ существенныхъ культурных вопросовъ, и Констанъ спокойно, вооруженный логикой и фактами, работаеть надъ книгой, на взглядъ просвътителей дикой и безпфльной.

Г-жа Сталь вступила въ тотъ же бой, только съ другимъ оружіемъ. Она воздвигла гоненіе на «французскую философію», на ея «догматическое невъріе», на ея ученіе о «матеріалистическомъ фатализмъ», объ эпикурейской и эгоистической основъ морали, --- воздвигла гоненіе — во имя энтузіазма, во имя благородных сторонъ человъческой природы, наконецъ, во имя необходимой для человъкавозвыщающей и утвшающей доктрины. Для г-жи Сталь самый духъ философін XVIII-го въка, носитель нравственнаго маразма, отчаянія и даже умственнаго отупънія. Онъ убиваеть энтувіазмъ, въру человъка въ свою личную свободу, разрушаетъ религію — источникъ высшихъ утвиненій. Констанъ обширнымъ сочиненіемъ подрывалъ авторитетъ Вольтера, какъ историкъ и діалектикъ, г-жа Сталь писала также цёлую книгу О Германіи, съ цёлью возстановить права поэтическаго чувства, върующаго сердца, энтузіастической натуры. Но въ одномъ обвинительномъ пунктъ оба писателя сходились, и трудно сказать, кто съ большимъ блескомъ выполнялъ свою роль.

<sup>1)</sup> S. Martin le Philosophe inconnu, par M. Matter. Paris. 1864, chap. XVI.



Констанъ фактами доказывалъ невѣжество философовъ въ исторіпе и психологіи, г-жа Сталь объясняла общую почву печальнаго явленія, приводила его въ связь съ цѣлымъ философскимъ направленіемъ. Французы выучились у Вольтера смѣяться надъ метафизикой, особенно надъ нѣмцами и ихъ философіей: они лишены легкости и изящества! И одна изъ главныхъ причинъ этого легкомысленнагостношенія, говоритъ Сталь, философія ощущеній. Разъ душа нѣчто нассивное, ею не стоить заниматься. Въ мірѣ нѣтъ ничего тапиственнаго, всѣ иден происходять отъ зрѣнія и слуха, истинно толькото, что осязательно для физическаго чувства, и люди, наслаждающіеся прекраснымъ здоровьемъ,—настоящіе философы 1).

Съ такой мудростью, очевидно, нельзя и излишне заниматься сложными исихологическими и философскими вопросами, и эта мудрость—наслъдіе XVIII-го въка, его психологическаго и нравственнаго ученія. Мы видимъ, впечатльнія Гете-студента переживають десятильтія и воврождаются на той самой почвь, гдь расцвыла Система природы.

Тождественная борьба загорается на профессорскихъ каоедрахъ, лишь только «посл'в сна имперін просыпается философское движеніе». И здъсь воюющія стороны стоять другь противь друга подъ тъми самыми знаменами, подъ какими сражались Гара и Сенъ-Мартэнъ: на одномъ-метафизика Кондильяка и неразрывно связанная съ ней философія XVIII въка, на другомъ-искатели новой положительной системы, враги скептицизма и рыцари доктрины. Въ той же Нормальной школь вновь возникаеть поединокъ между сенсуалистомъ . Іаромигіеромъ и спиритуалистомъ — Ройа-Колларомъ и эклектикомъ — Кузэномъ. И снова философский духг, тоть esprit philosophique, о которомъ съ такой гордостью говорили представители анализа и критики, подвергается усиленному развѣнчиванію. Бороться съ фи-лософскими преданіями XVIII-го вѣка значить ратовать за созидательную работу въ области нравственных и религозных и идеаловъ. Это двъ стороны одного и того же вопроса, и впослъдствіи Сенъ-Симонъ установить два ръшительных в термина-эпоха критическая н органическая, и первый неуклонно будеть применяться къ эпохе Вольтера и энциклопедін.

<sup>1)</sup> De l'Allemagne. 8-e partie, chap. IV. Du persiflage introduit par un certain genre de philosophie.



Обозначеніе, повидимому, вполн'я заслуженное: Философскій словирь и Энциклопедія представили неистощимый арсеналь всевозможнаго оружія: философскаго, научнаго и беллетристическаго, и все оно было направлено противъ въры и религіи, вообще противъ системы отвлеченныхъ принциповъ. Дѣтище философіи—революція, закончила эту работу. «Ея закономъ, ея страшнымъ закономъ было порвать религіозную традицію». Въ этомъ, говорять намъ, состояла си ближайшая миссія, — человъкъ долженъ былъ совершать свой путь одинъ и показать, что онъ можеть сдѣлать безъ Бога 1).

И въ самомъ дѣлѣ, поздиѣйшіе скептики и атенсты не прибавили по существу ни одного довода къ соображеніямъ Вольтера, Дидро, Гольбаха. За восемнадцатымъ вѣкомъ остается первое и неотъемлемое мѣсто во всякомъ скептическомъ натискѣ на традиціонную религію и мораль, и новѣйшій врагъ религіи вообще и христіанства въ частности Ницше съ точностью повторитъ укоризны Кондорсе и Руссо по адресу ученія, защищающаго все немощное и безсильное и обновитъ резонерство Системы природы и «философскіе» сарказмы Кандида.

Фактъ, слъдовательно, установленъ идейной исторіей цълаго въка и, можно сказать, инстинктивной наклонностью систематизирующихъ или критическихъ умовъ.

Но тв же самые умы, отождествляя самое понятіе скептицизма съ представленіемъ о философіи XVIII въка, допускають неожиданныя отоворки. Правда, — умы желають этим оговорками объяснить свое режьюе воинственное отношеніе къ кримической эпохів, но оговорки носять общій исихологическій характеръ, слідовательно, должны быть допущены безрадінчно относительно того и другого философскаго дагеря.

Жуффрул, съ блестящимъ краснорфијемъ изобразивъ кришическое состояно своего умя, невыносимо мучительное, сифиштъ объяснитъ причину мучительности: это состояно не совафстимо съ человъческой симбестью. Это — мотивъ чувствительный, полосъ сертил. Другіе, еще блефе полефлектельные противники XVIII-го вфил. сенъ-симониетя, положили принциплясь тогнатилиъ — съобство человъческой прото тал причина мужетъ битъ только времениять переколнимъ

Be a first of the second of the second second second

настроеніемъ. Мы по всему складу своего нравственнаго существа. стремимся къ доктринъ, къ систематизаціи положительныхъ идей и достигаемъ ея во что бы то ни стало, становясь даже рѣзко—рѣ-шительными, абсолютными, исключительными. Это—психологія Сенъ-Симона и его учениковъ, по ихъ мнѣнію, общечеловъческая, слѣдовательно, примѣнимая къ какой угодно эпохѣ.

Не примънима ли она къ эпохъ будто бы исключительно скептической и критической? Другими словами, не пытался ли XVIII-й. въкъ создать какое-либо положительное міросозерцаніе, установить догнать в доктрину? Онъ уничтожиль религіозную традицію, но не религіозную психологію, и, если вірить психологическимь наблюденіямъ самихъ догматиковъ, врядъ ли могь ее уничтожить. Энциклопедисты принадлежали къ той же зоологической породъ, homosapiens и, следовательно, должны были осуществлять естественный законъ человъческой природы. Навстръчу нашему предположению ндеть общее психологическое заявление одного изъ главнъйшихъ героевъ критической эпохи. Стало общепризнанной истиной, чтоэнцилопедія — machina destruens non aedificans 1), а между тымь дъятельнъйшій соорудитель этой машины разсуждаеть совершенно въ духъ сенъ-симонистскаго догматизма. Скептиковъ вовсе не существуеть. За исключеніемь математическихь наукь, во всёхь другихъ человъческихъ знаніяхъ всегда имъется и за и противу. Равновъсіе не достижимо, въсы постоянно силоняются на сторону то той, то другой въроятности и человъкъ поперемънно является догматикомъ то въ ту, то въ другую сторону, но онъ непремвино во что-нибудь върить. Если же ему кажется, что онъ проникнуть совершеннымъ. скептицизмомъ, значитъ, онъ просто не занимается извъстными вопросами. Но стоить спросить его по совъсти, какъ друга, какогоръшенія онъ держится, онъ долженъ будетъ искрение дать положительный отвёть и перестанеть вграть роль буриданова осла. Всегла, следовательно, при всехъ колебаніяхъ, въ насъ живетъ чувство, къ которому мы чаще всего возвращаемся 3).

Такова, по наблюденіямъ Дидро, психологія всёхъ мыслителей,

<sup>1)</sup> Caro. La fin du XVIII s. P. 1880. I, 346.

<sup>2)</sup> Entretien entre D'Alembert et Diderot. O. Compl. P. 1875, II, 120-1.

даже техъ, кто желаеть пребывать въ области сомивній и скептицизма.

Дидро эту психологію скептика дополняеть психологіей догматика, и об'є психологіи по существу совпадають. По его мивнію, мало существуєть умовь, испов'єдующихъ постоянно одно и то же міросозерцаніе. Дидро перечисляєть всевозможныя теоріи, общіе принципы—тензиь, атензиь, политензиь, демонизмь, и находить, что вы д'яйствительности не встр'єчается ни одного воззр'єнія въ чистой и устойчивой форм'є. Даже самые религіозные люди переживають настроенія, колеблющія ихъ в'єру въ высшій разумъ. Вообще, минніє человтька въ высшей области идей—гипотеза, къ которой онъ чаще всего возвращается, и въ его духовномь мір'є безпрестанно чередуются вліянія разнообразныхъ системъ рядомъ съ наиболье привычными чувствомь. Опред'єленіе, совпадающее съ изв'єстной намъ характеристикой скептика 1). Мы увидимъ краснор'єчивьйшія доказательства этой истины въ идеяхъ самого Дидро, въ самой основ'є его философской организаціи.

И опъ — не исключеніе. Подобную психологію скептицизма п догматизма мы встрѣчаемъ и у другихъ «разрушителей». Вольтеръ рѣшительно отказывался вѣрить въ существованіе чистыхъ пирронистовъ, какъ философовъ. По его мнѣнію, они не заслуживаютъ даже разговора, по крайней мѣрѣ, со стороны Паскаля. Высшее проявленіе скептицизма, атензмъ также, по словамъ Вольтера, фактъ соминтельный, т.-е. врядъ ли возможно, чтобы умъ успокоился на соминьніи, какъ на геометрической теоремъ в). И если мы въ состояніи изъ философіи Вольтера извлечь какое-либо безусловно опредъленное положеніе, это будетъ именно отрицаніе абсолютнаго пирронизма, такъ же какъ и непоколебимаго догматизма. Но это не будетъ также и освященіе вѣчнаго и послѣдовательнаго сомнѣнія: оно в на взглядъ Вольтера состояніе менѣе всего удовлетворяющее человѣческую природу, съ нимъ можно помириться только путемъ самоотреченія, отнюдь не свѣтлой резиньяціп, а скорѣе пессимистическаго

<sup>1)</sup> Essai sur le merite et la vertu. (). Compl. I, 21-3.

<sup>2)</sup> Dernières remarques sur les Pensèes de Pascal. O. Compl. Deux. édition. XLIII, 89.

вынужденнаго отчаннія въ силахъ человъческаго разума и въ самой судьбъ человъка.

Это сомниніе въ самомъ сомниніи — одна изъ основныхъ чертъ мысли XVIII-го въка, и естественно она должна была сообщить своеобразный характеръ разрушительной двятельности философовъ. Они неуклонно, отъ начала до конца, пытались созидать, разрушая старую систему религіи и науки, они усиленно искали, по крайней мърв, матеріаловъ для новаго міросозерцанія. Это — факть первостепенной важности. Онъ вносить существенную поправку въ великую культурную борьбу поздивищей органической мысли съ такъ называемой критической эпохой и заставляеть насъ поставить вопросъ: сама органическая мысль не обязана ли въ своемъ развитіи многими философскими положеніями насл'ядству враждебнаго направленія? И притомъ положеніями принципіальными, данными системы и догмата. При взглядь писателей XVIII-го выка на психологію скептицизма и, следовательно, разрушенія, мы должны ожидать встретить въ ихъ произведенияхъ неизбъжныя попытки систематизаціи фактовъ и ндей, понытки создать свое единое и ильльное взамънъ разрушеннаго и разрозненнаго. И эти попытки не могли остаться безпъльными и безследными: въ нихъ тантся преемственная связь между отрывочной и боязливой созидательной работой критической эпохи съ неограниченнымъ творческимъ стремленіемъ позливійшихъ покольній.

П.

Страстный скептицизмъ «просвётителей» въ области догматическаго міросозерцанія объясненъ самими критиками и ихъ современниками. Откровеннѣе другихъ выразился Гольбахъ, собирая въ «систему» свои и чужія разрушительныя идеи. Атенамъ, по его мивнію, возникаетъ непремѣнно въ связи съ угнетательнымъ суевѣріемъ. Если во имя его совершаются жестокости, если его именемъ освъщается рабство, у людей естественно является протестъ противъ самаго источника бѣдствій и несправедливостей и борьба съ преслѣдователями и священниками переходитъ въ войну противъ религіи 1). Эту идею впослѣдствіи развилъ государственный дѣятель,

<sup>1)</sup> Système de la nature P. 1821. II, 490.

хлопотавшій посл'є революціи о возстановленіи церковнаго и религіознаго мира. Дореволюціонная церковь отожествила свои догматы и «религіозную практику» съ моралью. Монастыри и семинаріи своей наукой и дъятельностью подмънили совъсть и релягіозное чувство. Въ результатъ, ошибки науки и злоупотребленія дъятельности вызвали вообще противорелигіозное движеніе и даже противонравственное 1). И, дъйствительно, основное чувство, одушевляющее философскую литературу, сужасъ предъ сверхестественнымъ въ происхожденін вещей и въ ихъ развитін > 2), борьба съ сверхъестественными идеями неумолимая, фанатическая, - на всёхъ поприщахъ, какія только доступны уму и литературному таланту. Совершенно последовательный результать этого отвращения къ «сверхъестественному» такой же ужась предъ системой, предъ систематизаціей отвлеченныхь понятій. В'ёдь католическая в'ёра и представляла именно такую систематизацію, и философы открещиваются, будто оть величайшаго душевнаго недуга, отъ вкуса къ системамъ, отъ духа системы. Это ихъ злейшій врагь, и они не жалеють противь него ни критики, ни лиризма. Всв ихъ сочиненія въ стихахъ и прозв полны схватками съ людьми системъ, съ самой психологической наклонностью человъка создавать системы, и трудно сказать, кому слъдуеть отдать пренмущество въ этой общей философской задачъ просвътителей.

Заслуженнымъ истребителемъ гипотетическаго и систематизирующаго духа считается Кондильякъ. Даламберъ приписываетъ ему
великую славу: онъ нанесъ смертельные удары врагу истины и знанія з). И Кондильякъ дъйствительно посвятилъ вопросу не мало страницъ, написалъ даже цълую книгу—Трактато о системахъ. Здъсь
онъ изобразилъ психологію систематиковъ, ихъ «смъшния» притязанія путемъ обобщеній и отвлеченныхъ словъ ръшать труднъйшіе
вопросы философіи и нравственности. Они часто привязываются къ
одной идеъ, даже не зная хорошо — почему, и хватаются за всъ
слова, которыя, по ихъ мнънію, имъють какое-либо отношеніе въ
излюбленной идеъ. Такъ, напримъръ, желающій работать надъ ме-

<sup>&#</sup>x27;) Portalis. De l'usage et de l'abus de l'esprit philosophique durant le XVIII s. P. 1820. II, 46.

<sup>2)</sup> Caro. O. c. I, 189.

<sup>3)</sup> Discours preliminaire de l'Encyclopédie Bibl. Nat., 114.

тафизикой, привязывается къ словамъ: быте, субстанція, сущность, причина, слъдствіе, свобода, въчность и пр. Набравши такихъ словъ, систематикъ подыскиваетъ имъ опредъленія по своему капризу, съ единственной цълью выбрать опредъленія, наиболье выгодныя для своей задачи. А дальше онъ считаетъ себя въ правъ дълать умозаключенія и философствовать вкривь и вкось 1).

Столь же отрицательно судить Кондильять и объ отвлеченных принципахь вообще, о гипотезахъ, т.-е о самомъ основани системъ. Эти принципы не представляють собой никакихъ знаній, даже не являются средствомъ пріобретать знанія. Они только формула, конспекть—име expression abregé—нашихъ знаній и не дають намъ ничего новаго. Въ поискахъ за истиной отвлеченные принципы вредны или, по меньшей мёрё, безполезны, они хороши только какъ изреченія или пословицы, служащія сокращеннымъ выраженіемъ нашихъ свётьній, пріобретенныхъ путемъ опыта 2).

Даламберъ на этихъ и многихъ другихъ подобныхъ разсужденіяхъ Кондильяка основываеть свое удивление предъ французскимъ ученикомъ Локка. Самъ Даламберъ, истинный предшественникъ позднъйшаго позитивизма. Онъ даже предвосхищаетъ выраженія и образы, какими впоследствіи будуть пользоваться ученики Конта, напримерь, Милль и Литтре, возставая противъ поползновеній своего утителя изобрѣтать системы-даже въ ущербъ фактическому изследованію предмета ). По мненію Кондильяка, системы едва достижимы даже въ опытныхъ наукахъ. Для этого надо знать есть факты и связать ихъ съ какимъ-нибудь однимо всеобъединяющимъ фактомъ, какъ принципомъ. Но въ области физики намъ недоступны элементы вещей, а въ области физіологіи-первоисточники жизненных процессовъ, и наши умозаключенія не простираются дальше объясненія однихъ фактовъ другими, которые въ свою очередь зависятъ невъдомыхъ намъ причинъ. Даламберъ высказывая тъ же мысли, приходить къ еще болве решительному заключению. Системы вообще невозможны и врядъ ли когда станутъ осуществимы. Чёмъ глубже ны изучаемь матерію, тімь больше философу представляется тайнь

<sup>&</sup>lt;sup>t</sup>) Traité des systèmes. P. 1821, chap. III.

<sup>2)</sup> lb. chap. XII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) MELLE. O. Koums u nosumusus.ns, pyccu. B3L., crp. 9.—Littre. philosophie positive. Revue des deux Mondes, 15 août, 1866, p. 861.

и загадокъ. Мы произносимъ слова: непроницаемость, пространство, но они только увеличивають для нась область невъдомаго, даже сущность движенія для насъ тайна. И въ великой загадкъ міра ми отгадываемъ всего нъскодько слоговъ и не можемъ добиться ихъ смысла. «Если бы истины представлялись нашему уму въ непрерывной последовательности, не было бы необходимости создавать связующія звенья, все сводилось бы къ единой истинъ, и всъ другія истины были бы только различными преобразованіями ея одной. Науки тогда представляли бы необъятный лабиринть, но отнюдь не таинственный. Всв его изгибы выстій умъ охватываль бы однимь взоромь, и мы держали бы въ рукахъ путеводительную нить. Но у насъ нъть именно этого необходимаго руководителя; въ тысячи мъстахъ цъпь истинъ прерывается, и мы только съ особеннымъ стараніемъ, путемъ попытокъ, даже уклоненій отъ истины, можемъ охватить звенья цёпп: нъкоторыя соединены другь съ другомъ и представляють какъ бы разныя вътви одного ствола: другіе же являются изолированными, блуждающими, въ пространствъ, представляютъ совершенно отрывочныя истины».

И Даламберъ подробно выясняеть эту отрывочность и раззединенность истинъ въ главнъйшихъ отрасляхъ человъческаго знанія. Кондильякъ также сравниваль міръ, подлежащій нашему изученію, съ лабиринтомъ, гдъ тысячи путей готовы привести насъ къ заблужденію и смъялся надъ будто бы спасительными обобщеніями философовъ. Даламберъ прибавляеть еще одно сравненіе; оно впослъдствіи часто будеть встръчаться у позитивистовъ. «Вселенная—обширный океанъ: на поверхности его мы видимъ лишь нъсколько болье или менъе пространныхъ острововъ, но связь ихъ съ континентомъ сокрыта отъ насъ 2).

Даламберъ за много лѣтъ предупреждаетъ крайнія увлеченія физіологовъ и экспериментальныхъ психологовъ. Онъ не можетъ постигнуть смѣлости «медиковъ алгебраистовъ», рѣшающихся разлагать человѣческое тѣло будто самую простую и самую разложимую машину. Въ глазахъ Даламбера это «забавы ума, которымъ природа не обязана подчиняться». Даламберъ укоряетъ даже первостепенныхъ

<sup>1)</sup> Condillac. O. C. chap. XIV.

<sup>2)</sup> Disc. prelm. 29-30, 57.-Elémntes de philosophie. O. compl. P. 1821, I. 130.

представителей науки и философіи Бэкона и Декарта. Они не принесли всей пользы наукі, какую могли бы принести, потому что были гораздо больше спекулятивными физиками, чімь практическими. Они находили праздное удовольствіе въ отвлеченныхъ размышленіяхъ и догадкахъ. Они многое предприняли и немногое привели къ концу, предоставивъ черную работу другимъ. «Такимъ образомъ,—заключаетъ Даламберъ,—одни думаютъ и мечтаютъ, а другіе дійствуютъ и работаютъ, и дітское состояніе наукъ остается неизміннымъ». Энциклопедистъ, очевидно, желалъ бы скромной, но параллельной діятельности строго-научнаго изслідованія и философской мысли 1).

Критическая мысль XVIII-го въка нашла себъ жертву среди самыхъ блестящихъ систематиковъ. Вольтеръ, Кондильякъ, Даламберъ, Дидро единодушно нападають на Спинозу, и съ особенной ръзвостью даетъ тонъ Кондильякъ. Энциклопедисты не могутъ помириться съ дерзостью автора Этики, употребляющаго математическіе термины,—аксіома, теорема, королларій въ области, совершенно недоступной точному анализу. «Надо остановиться на томъ, чего не знаешь,—говорить Даламберъ,—и не думать, что слова теорема и королларій могутъ съ помощью какой-то тайной силы помочь доказательству и если написать въ концѣ предложенія, что и требовалось доказать,—будто на самомъ дълѣ предложеніе доказано» 2). Именно отвага Спинозы въ систематизаціи идей возмущаеть нашихъ философовь; его идеи заранѣе осуждены благодаря методу автора.

Вольтеръ не обладалъ точнымъ аналитическимъ умомъ Даламбера и не могъ чувствовать такого уваженія къ точности научныхъ выводовъ и вообще къ строгости научнаго мышленія, какимъ былъ проникнутъ даровитый геометръ. Но у литературно-талантливаго Вольтера была другая причина воевать противъ системъ, причина саман популярная и именно потому составлявшая силу писателя и увѣнчавшая его славой философа.

**Ee самъ** Вольтеръ безпрестанно называетъ тожественными именами—bonsens, sens commun, sens le plus raisonnable. На этотъ «здравий слыслъ» Вольтеръ ссылается во всёхъ своихъ воинственныхъ

<sup>1)</sup> Eléments. lb. 340.

<sup>2)</sup> D'Alembert, O. c. 345, Diderot. O. compl. XVII, 196 etc. Voltaire, Causes Finales, section I. Condillac Traité des systèmes, chap. X.

предпріятіяхъ противъ системъ вообще и католической въ частности. Это его единственное привычное оружіе и въ высшей степени благодарное—по общедоступности для публики и по легкости для самого бойца. Обычная формула вольтеровской критики такая: «я не могу понять моимъ слабымъ разсудкомъ» или «никогда здравый смыслъ не подвергался болъе неприлачному и недостойному оскорбленію» 1. Вся полемика Вольтера не что иное, какъ философское видоизмъненіе извъстнаго религіознаго изреченія, т.-е, я не върю, потому что нельно, т.-е. непонятно, смъщно, логически-противоръчиво.

И именно эти понятія Вольтеръ прилагаеть къ системамъ—все равно философскимъ или чисто-религіознымъ. Въпоэмѣ Les systèmes онъ заставляетъ проходить предъ Богомъ философовъ и богослововъ—изъ нихъ» «каждый создалъ свою систему»,—и поэтому всѣ кажутся кліентами сумасшедшаго дома. Вольтеръ не входить въ оцѣнку относительныхъ достоинствъ той или другой системы,—и не можетъ входить по складу своего ума. Въ статьѣ о Мысляхъ Поскаля онъ обмолвливается очень краснорѣчивымъ признаніемъ: безумно приходить въ отчаяніе отъ неразрѣшимыхъ философскихъ вопросовъ,— это все равно, что сѣтовать, почему у человѣка не четыре ноги и два крыла. Слѣдовательно, всякая философская система—нелѣпа и безцѣльна, потому что превосходить силы и потребности здраваго смысла здороваго человѣка.

Естественно, —Вольтеръ всёми силами открещивается отъ всякаго намека на систему: всё системы — заблужденія, мечтанія, романы; Вольтеръ дрожить въ ту минуту, когда его разсужденія начинають полодить на систему. Геніальность мыслителя онъ измёряеть по его равнодушію къ систематизаціи общихъ принциповъ, напримёръ Бэйль: «достаточно мудрь, достаточно великъ, чтобы бытьбезъ системы». «Боже меня сохрани создавать систему», восклицаетъ Вольтеръ устами одного изъ героевъ своихъ философскихъ діалоговъ в). П Вольтеръ безпрестанно говорить о своемъ невѣдёнія,

<sup>4)</sup> Sermon des cinquante, Les questions de Zipala, a apor. O. compl. XLIII. 216-409, 431.

<sup>2)</sup> Dialignes d'Eremère, 2 dial. (). Compl. L., 204. La Loi naturelle (Ecartons ces romans qu'on appelle systèmes). Poème sur le desastre de Lisbonne.—L'Histoire de Jenni in l'Afrèc et le Sige, etc.

изобрѣтаетъ далѣе новое слово для изображенія своей исихологіи. «Тоит douteur que je suis», на тысячу ладовъ повторяеть je ne sais rien, все тайна, «только шарлатаны обладають увѣренностью», сомнѣніе не особенно пріятно, но увѣренность—смѣшна і). И все это справедливо относительно и спиритуалистовъ и матеріалистовъ: мудрецы одинаково не знають, ни что такое душа, ни что такое матерія,—и для Вольтера такъ же какъ и для Даламбера, нисколько не убѣдительны такъ называемыя свойства матеріи г)...

Легко представить, какъ разрѣшаеть Вольтеръ высшіе вопросы философіи? Онъ не знаеть никакого опредѣленнаго отвѣта на нихъ. Существуеть ли Богь, Провидѣніе, безсмертная душа—всѣ эти задачи можно рѣшать въ противоположныхъ направленіяхъ и съ одинаковой основательностью, точнѣе съ одинаковой безплодностью. И мы совершенно безцѣльно стали бы искать у Вольтера вѣры или невѣрія,—эти понятія неприложимы къ вѣчному носителю сомнюнія. Чтобы не вѣрить—надо рѣшительно отрицать, догматически критиковать,—но это будеть система, т.-е. на взглядъ Вольтера—продуктъ фантазіи и чувства, а не логики и знанія.

Можно указать множество разсужденій Вольтера о религіи и о Богь въ положительномъ смысль, — этими разсужденіями даже часто пользовались съ назидательными цвлями — изъ изреченій Вольтера составляли сборники во славу христіанской ввры вры во но столько же сборниковъ можно составить съ противоположными цвлями и съ не менье краснорычивыми разсужденіями. Вольтерь одно знаеть безусловно: мы на берегу необитаемаго океана, намъ многое предстоить открыть, — но сколько тайнъ навсегда останется за предылами нашихъ знаній! Можно ли послы этого брать на себя утвердительный отвыть на счеть смысла міровой и человыческой жизни? Въ одномъ мять философскихъ діалоговъ Вольтеръ нысколькими строчками предупредиль всякіе споры и изысканія — касательно его системы: «я ни въ чемъ не увыренъ. Я думаю, — существуетъ разумное существо,

<sup>&#</sup>x27;) "Il n'y a que des charlatans qui soient certains".—письмо къ принцу Фридриху 28 nov. 1770.

<sup>5)</sup> Dictionnaire Philosophique. Matière.

<sup>3)</sup> Cp. Nourrisson. Voltaire et le voltairianisme, 658.

<sup>&#</sup>x27;) Philosophie de Newton, III p. chap. XV.

творческая сила, Богь. Я брожу ощупью въ темнотъ относительно всего остального. Сегодня я утверждаю одно, завтра сомнъваюсь, послъ завтра отрицаю, — и, можетъ быть, ошибаюсь и сегодня, и завтра, и послъ завтра». Вольтеръ убъжденъ, что и всъ философы въ такомъ же положеніи 1).

Въ этомъ признаніи звучить, повидимому, нѣчто положительное,въра въ Бога. Но на вольтеровскомъ языкъ Богъ не идея, еще менъе живая потребность совъсти и чувства, а просто логическая посылка, спасающая здравый смысль оть некоторыхь нельностей-безь Бога «приходится проглатывать нелвпости». Но тоть же здравый смысль чувствуеть себя не совсёмъ удобно и съ Богомъ: ему «приходится преодолъвать великія затрудненія» 2). Но такъ какъ нельпостьестественный и самый отталкивающій врагь здраваго смысла, то онъ скорве готовъ помириться на затрудненіяхъ. Здёсь процессъ, -- слёдовательно, болъе или менъе выгодная сдълка, -- и построенія философа не идуть глубже чисто практическаго разсудочнаго соображенія. Мы во всёхъ «религіозныхъ» размышленіяхъ Вольтера не встрётимъ ни одной сколько-нибудь оригинальной, новой идеи, никакого одушевленія, — и философъ охотно пользуется изрѣченіями наъ древнихъ писателей, не прибавляя къ ихъ смыслу ничего новаго. Множество разъ и съ особеннымъ удовольствіемъ приводится стихъ Виргилія: «Mens agitat molem et magno se corpore miscet», стихъ Лукана: «Juppiter est quodcunque vides quocunque moveris», — пантеистическое опредъление божества, но одновременно повторяются разсуждения Лактанція о вибміровой творческой силь: именю, оть Лактанція заимствуются затрудненія — признать Бога: онъ долженъ быть или не всеблагь или не всемогущъ, -- наконецъ, цитируется Ксенофанъ для подтвержденія мысли, что Богь не подлежить определенію. Своеобразное компиляторство со стороны философа — какъ разъ по самому философскому вопросу. Въ результатъ, -- полная растерянность мысли, располагающей только рессурсами здраваго смысла и практическаго разсудка, -- мысли, не одушевленной идеальными стремленіями

<sup>1)</sup> L'A. B. C., Dix-septième entretien sur des choses curieuses. O. C. L., 158-9.
2) "On a des absurdités à dévorer", "de grandes difficultés à surmonter", Elements de philos. de Neucton. I p. chap. 1.

высшаго разума и поэтическаго сердца. И Вольтеръ, повидимому, самой природой былъ какъ нельзя болѣе приспособленъ уживаться безъ системы, безъ доктрины,—и вести побѣдоносную борьбу именно противъ системъ.

Ту же самую вражду къ систематизаціи обобщеній заявляеть писатель, по своей психологіи и своимъ идейнымъ вдохновеніямъ далеко стоящій отъ Вольтера, во многихъ отношеніяхъ его непримиримый врагь. Руссо завъщаль революціи самые догматическіе идеалы, какіе только могь выставить восемнадцатый въкъ, -- и тоть же Руссо вполив соглашается съ Кондильякомъ и Даламберомъ: «общія н отвлеченныя идеи — источники величайших в челов в ческих заблужденій», яростно возстаеть противь метафизическаго жаргона, противъ «неуловимыхъ словъ» — въ родъ «всеобщая сила», «необходимое движеніе ... Все, что мы читаемъ у энциклопедистовъ-вольтерьянцевъ. Разсказывая о религіозныхъ чувствахъ, Руссо співшить оговориться: онъ отнюдь не устанавливаеть системы, онъ даже не поучаеть, а только излачаеть. И поученіе, надо полагать, даже немыслимо для автора: онъ полонъ религіовныхъ настроеній чисто созерцательнаго характера: «чёмъ меньше постигаю, тёмъ больше обожаю», И вообще — для познанія тайнь, со всёхь сторонь окружающихъ нась, у человъка имъется только воображение, -- отнюдь не разумъ 1). Вольтеръ быль лишенъ воображенія, —и Руссо пришлось защищать религіозное чувство отъ его холоднаго разсчетливаго резонерства.

Вся эта принципіальная ненависть философовъ нашла исходъ въ борьбѣ съ католичествомъ. Одну и ту же задачу выполняли неуклонно всё вожди просвѣтительной мысли. Больше всего разсужденій посвятиль этому дѣлу Вольтеръ, въ нѣсколько пріемовъ излагая исторію христіанства, критикуя Ветхій и Новый завѣтъ, принимая разнообразныя роли — то открытаго и ожесточеннаго бойца, то лукаваго искателя смысла и истины <sup>2</sup>). У остальныхъ писателей повторяются тѣ же доводы — фактическіе и логическіе, — и здѣсь Руссо кажется компиляторомъ Вольтера или наоборотъ. Дидро и Даламберъ стоять на противоположныхъ полюсахъ: Философскія мысли Дидро—

<sup>2)</sup> Ofpassu-Sermon des cinquante u Homélies, O. compl., XLIII, Examen important de Milord Bolinbrocke.



<sup>1)</sup> Emile, livre VI. O. compl. P. 1827, IV, 151, 157, 161, 179, 137.

крайне разкія эпиграммы, — до такой степени злобныя, что именно къ нимъ можно примънить негодующую статью Даламбера-О злоупотребленіи критикой въ вопрось о религи. Даламберь говорить о неприличныхъ нападкахъ на христіанство въ литературѣ, -- самъ онъ съ величайшей осторожностью уклоняется отъ искушенія, а во Встипленіи въ энциклопелін даже признаеть необходимость откровенной религи, открывающей намъ много-инымъ путемъ-непостижимыхъ тайнъ '). Эта оговорка, разумвется, имвла чисто-дипломатическій смысль, — но Даламберь при всёхъ случаяхъ сохраняль сдержанность. Вопросъ о религи не долженъ входить въ область философіи, — это обычное правило Даламбера; философы должны помнить, что безуміе нападать на религію, если она истянная,---и очень мало заслугь-если она ложная. Самое большое, -- если Лаламберъ позволить себ' высказать ехидное соображение, что оскорбительно для истинной религи защищать ее тыми же средствами, какъ и чисто-человъческое изобрътеніе, или бросить мимоходомъ двусмысленное замечание о народахъ, «имеющихъ счастье пользоваться истинной религіей», или, наконецъ, отожествить богословскія доказательства съ геометрическими, разъ существуеть откровеніе 3). Даламберъ видимо разсчитывалъ на проницательность современниковъ и потомства: они распознають, что именно философъ желаль сказать и чего не могъ.

Но, при всей осторожности и хладнокровіи, Даламберь шель однимъ путемъ со своими товарищами,—а въ вопрось о системъ, о доктринъ онъ долженъ былъ производить даже болье внушительное впечатльніе, чъмъ они. Онъ основываль свои доводы противъ общаго врага на положительныхъ данныхъ науки, боролся съ «духомъ системы» во всеоружіи математическаго анализа и опытнаго знанія. Такая борьба своимъ качествомъ, несомнънно, превосходила полемическій задоръ вольтеровскаго здраваго смысла — въ глазахъ богослововъ и философовъ. Даламбера не спасла его осмотрительность и его отвращеніе къ ръзкимъ спорамъ, — что онъ считалъ

<sup>1)</sup> Pensées philosophiques, ocoberno Addition aux Pensées, XIV etc.—De l'abus de la critique en matière de Religion. (). compl. I, 550.

<sup>2)</sup> Disc. prelim, 27-8.

<sup>3)</sup> Elèments., Ib. 223-4, 179.

однимъ изъ своихъ достоинствъ <sup>1</sup>). Ядъ анализа и разрушительной критики чувствовался на каждой страницъ философа, упорно поддерживавшаго несовиъстимость откровенной религи съ «истинной философіей».

Мы видимъ, -- «философскій дукъ» дійствительно дышаль разрушеніемъ, и последовательно оставался критическимъ, въ какой бы форм'в ему не приходилось обнаруживаться, какая бы личная психологія не лежала въ его основъ. Догматизмъ встрътиль враговъ ръшительно со всъхъ сторонъ — въ общераспространенной сенсуалистской метафизикъ Кондильнка, въ здравомыслящей логикъ Вольтера, въ пылкой трибунской публицистик Дидро, въ научномъ аналитическомъ талантъ Даламбера. Противъ духа системы возстало новое ученіе о человіческом умів, новое позитивное воззрівніе на науку и ея истины, наконецъ, вся новая «философія» -- въ особомъ синсле слова, -- какъ проповедь естественной логики и гуманности. И этоть воинственный натискъ страстно воодушевлялся временной цылью философскаго движенія, — необходимостью ниспровергнуть господствующую систему идей, подчинившую себь и мораль, и начку, и даже общественныя отношенія. Въ разгаръ борьбы ненавистная система догматовъ должна была дискредитировать догматизмъ вообще,--в анти-католическая философія непосредственно становилась революціонной, создавала критическую эпоху.

Съ теченіемъ времени она не только упрочила господствующій тонь за идейной борьбой съ настоящимъ, — она подчинила своему духу прошедшее и будущее культурнаго развитія. Критика, какъ сиволь вёры, сомитніе, какъ исходный моменть поступательнаго движенія цивилизаціи, а система, какъ характерная черта застоя и реакціи — такая философія исторіи логически была подсказана просвітителямъ практическимъ смысломъ современнаго умственнаго движенія. И одинъ изъ самыхъ горячихъ апостоловъ «просвіщенія»— кондорсе — построилъ на этой почвів свою теорію прогресса человіческаго ума.

Впослѣдствіи его сочиненіе станеть предметомъ рѣзкаго осужденія Среди представителей систематическаго направленія, намѣренныхъ создать свою *органическую* эпоху, — и рѣзкость будеть вызвана

<sup>1)</sup> Portrait de l'Auteur fait par lui-même O. c., 9.

именно одностороннимъ освъщениемъ прогресса исключительно съточки зрѣнія критики. Кондорсе признаетъ плодотворными, прогрессивными исключительно поріоды воинствующаго скептицизма. Онъ упрекаетъ греческихъ и римскихъ ученыхъ за полное отсутствіе у нихъ «духа сомнънія», «суровой критики разума». Этотъ упрекъ, несомивнно, является заслуженнымъ многими писателями древности, но Кондорсе спъщить однимъ цвътомъ окрасить весь періодъ исторіи, чтобы ярче оттенить положительное значение критическихъ движений,и упрекъ древности является только скромнымъ вступленіемъ къ безповоротному осужденію среднихъ въковъ. По убъжденію Кондорсе, они прервали человъческій прогрессь, заволокли сплошной тьмой человъческую мысль и создали неограниченное царство «богословскихъ бредней и суевърныхъ обмановъ». Первоисточникъ бъдствійхристіанство, — и Кондорсе даеть самую мрачную характеристику «этому бичу». Духъ «секты» какъ нельвя болье соотвътствовальупадку римской доблести. Въ чемъ же соответствие? Въ ответъ Кондорсе указываеть на энтузіазмь, увлекавшій христіань даже на смерть за ученіе, за доктрину 1).

Подобное толкованіе исторіи вопіющимъ образомъ противорѣчило самой идеѣ прогресса, превращало его «картину» не въ исторію, а въ смѣну счастливыхъ и несчастныхъ проявленій человѣческаго ума. И вскорѣ другимъ философамъ исторіи придется внести рядъ существенныхъ поправокъ въ представленіе Кондорсе о прогрессѣ. Но просвѣтитель строго выполнялъ современную публицистическую программу и своей работой только лишній равъ подчеркивалъ торжествующій «духъ сомнѣнія», борьбу съ догматическимъ энтувіазмомъ, съ наклонностями «метафизиковъ» создавать доктрины и системы.

Этоть върующій энтузіазмь—величайшій недугь нашей природы. По мнѣнію Гольбаха,—именно онъ лежить въ основъ всякой въры. Онъ вмѣстѣ съ невѣжествомъ подѣлиль трудь въ созданіи Бога и вообще религіозной системы. Благодаря энтузіазму такъ мало на свѣтѣ атеистовъ. «Толиа несчастныхъ энтузіастовъ»,—эти три слова весьма удовлетворительно характеризують всѣ проявленія религіознаго чувства,—и Гольбахъ съ неподдѣльнымъ энтузіазмомъ борется именно противъ энтузіазма 2).

<sup>1)</sup> Esquisse d'un tableau historique des progrès de l'esprit humain. O. compl. P. 1804, VIII, 129, 137, 140.

<sup>2)</sup> Système de la nature. P. 1821, I, VIII, XX; II, 486 etc.

Очевидно — критика и анализъ возведены въ своего рода догматы. Съ ними отожествленъ прогрессъ въ прошломъ и будущемъ, истиннофилософская дъятельность въ настоящемъ. Можеть ли здъсь быть иъсто какой-либо системъ?

Въ отвъть прежде всего представляется книга самого Гольбаха: она прямо именуется «Система природы». Потомъ припоминается другое сочинение того же автора съ еще болве любопытнымъ загла-BIENTS «Le bon sens ou Idées naturelles opposées aux Idées surnaturelles» на ту же тему, какъ н «Система природи». Мы знаемъ, война просвётителей противъ системъ и догматовъ вдохновлялась превмущественно ненавистью къ сверхъестественным идеям, облеченнымъ въ систему католической церковью. Было бы последовательно,--только и ограничиться этой ненавистью, расчищать загроможденный путь прогресса, осуществляя до конца страхъ предъ новой систематизацей новыхъ идей. Тогда, действительно, восемнадцатый векъ явиль бы чисто-критическую эпоху, развернуль бы сплошное движеніе скептицизма и сомнанія. Мы и на самомъ дель безпрестанно слышимь объ этомь идеаль оть руководителей движенія, но идеаль остается реторическима: философъ, написавшій сатиру «Системы», сочиныть общирную поэму «Естественный законз», а его ученый соревнователь, остроумнъйшій и положительнъйшій мыслитель эпохи, Даламберъ наметилъ самую решительную по духу философскую систему. Другіе, менъе уживчивые съ сомнъніемъ и менъе научные, пытались пройти открытый путь до конца и создать столь же догматическую систему изъ «естественныхъ пдей», какан вызывала ихъ презръніе и гиввъ-но только изъ «сверхъестественных». Произошла перемъна въ матеріаль, духъ архитекторовъ и планъ зданія остались прежніе.

## III.

Въ философскомъ словарѣ XVIII-го вѣка мы встрѣчаемъ всѣ старыя метафизическія понятія, только съ другимъ опредѣленіемъ: раньше говорилось: откровенная религія, божескій законъ, христіанскій культь, религіозный человѣкъ, христіанская мораль, теперь столь же увѣренно и также часто произносится: la religion naturelle, la loi naturelle, le culte naturel, l'homme naturel, la morale naturelle.

Это цёлое богословіе и впослёдствіи, въ эпоху революціи, оно попытается формулировать свои катихизисы, установить свое богослуженіе, украсить его проповёдями и пёснопёніями, однимъ словомъ, соревновать съ католичествомъ въ догматахъ, и въ культъ, даже въ нетерпимости и самомъ подлинномъ фанатизмъ. Онъ такъ и будетъ именоваться философскимъ фанатизмомъ и обставить себя практическими иллюстраціями, которымъ мало въ чемъ придется завидовать старому, католическому фанатизму.

Идейную основу этимъ явленіямъ положить философія энциклопедистовъ, вмѣстѣ съ ней и «внутренній голось» Руссо. Краеугольный камень новой системы—идея природы, и догматическая мысль просвѣтительной эпохи можетъ быть сведена къ извѣстному патетическому восклицанію еще шекснировскаго героя, короля Лира: Nature, dear goddess!... и вполіть опредѣленно выражена молитвеннымъ обращеніемъ къ этому божеству одного изъ самыхъ отважныхъ гонителей «суевѣрій»: «О Природа, верховное среди всѣхъ существъ! и вы ея обожаемыя дщери — Добродѣтель, Разумъ, Истина! Будьте вѣчно нашими единственными божествами, вамъ принадлежатъ фиміамъ и почести земли» 1).

Здёсь единодушны Вольтерь, Руссо, Дидро, Гольбахъ-представители крайней и умъренной идеологіи, таланты здравомыслящей публицистики и философско-ученаю просвъщенія. Всь они систематики естественнаго міросозерцанія, изобрътатели естественной религін и морали, не одинаковы только пути и средства ихъ созидательной д'явтельности. Въ этомъ отношеніи философовъ можно раздёлить на два лагеря, точнёе на два типа, такъ какъ разница между ними въ сущности психологическая, а не научная и не идейная. Цъли у всъхъ одинаковы: создать систему изъ естественныхъ ланныхъ, въ сильной степени совпадають и пріемы: творчество совершается въ самый разгаръ критики и само творчество является прежде всего орудіемъ той же критики, въ результать, следовательно, работа чистопублицистическая, не научная и не философская въ строгомъ смыслъ. Но несомизиная разница въ наклонностяхъ строителей пользоваться тёмъ или другимъ матеріаломъ. Одни остаются върными легчайшему способу разрушать и творить,

<sup>1)</sup> Sistème de la Nature. P. 1821, II, 420-1.



смослу. Это метафизики новой натуральной теологіи. Они ограничиваются почти исключительно общими понятіями, для нихъ квалификація естественный имъеть такую же логическую убъдительность и неограниченный живненный смысль, какой старая система придавала своимъ терминамъ: божественный, откровенный, святоотеческій. Другой типъ воспринялъ современное научное движеніе въ области опытныхъ наукъ. Философы этого типа сочли необходимымъ воспользоваться фактами естествознанія и на нихъ построить философское и научное воззрѣніе. Это философы натуралисты, идеологи не логическихъ посылокъ здраваго смысла, а опытовъ и наблюденій.

Философы перваго типа — самые доступные и популярные и въ то же время наименье оригинальные. Икъ разсуждения объ естественномъ правственномъ законъ предвосхищены во всей полнотъ превней философіей, преимущественно стояцизмомъ, и это изв'ястно самень просейтителянь: они охотно ссылаются на стонковь, какъ своихъ предшественниковъ. У нихъ энциклопедисты находять понятіе природы, какъ единственнаго практическаго и нравственнаго руководителя жизни, и впоследствін возстановители религіознаго алтаря будуть укорять философовь въ приверженности къ стоическому атензму. Но это подробность стоической философіи, для XVIII-говіка поучительнымь оказался ея основной принципь, выраженный въ формъ совъта Сенекой: Ad legem naturae revertamur-divitiae paratae sunt 1). Въ понскахъ за естественными сокровищами и заслочается религіозная и нравственная философія просвётителейметафизиковъ. Поиски, по ихъ мивнію, ув'вичались полнымъ усп'вхомъ, и въ распоряжении всъхъ, кому ненавистна традиціонная система сверхъестественныхъ идей, имъется уложение природы-le code de la nature.

Усердивний толиователь этого «кодекса»—Вольтерь. Его поэма. Об естественном законь одновременно и гимнъ новому божеству и изложение догматовь. Природа снабдила человъка щедрой рукой всъмъ необходимимъ: «силами души и фивическими инстинитами», и облагодътельствовала его единообразной, всемірной и въчной моралью. Эти опредъленія остественнаго закона нравственности—прин-

<sup>&#</sup>x27;) Ep. mor. Lib. III, ep. IV.

природа является «апостоломъ въчнаго культа», т.-е. здраваго смысла и совъсти. Всъ язычники и варвары одинаково различають добро и зло и претеритьвають укоризны оскорбленнаго нравственнаго чувства: «всъ одновременно съ разумомъ получили отъ неба узду справедливости и совъсти». Золото вездъ одно и то же-въ Перу и въ Китаъ.

Это убъжденіе, повидимому, — наиболье устойчивое въ много--образной философіи Вольтера. Онъ не міняеть его на пространстві десятильтій. Спустя шестнадцать льть посль поэмы Объ естественномо законю, Вольтеръ посвящаеть тому же предмету разсуждение въ прозъ и на вопросъ — существуеть ли мораль, отвъчаеть: «чъмъ больше я выдъль людей различныхъ по климату, нравамъ, языку, законамъ культу, силамъ своего ума, тёмъ больше я замёчалъ, что у нихъ у всёхъ одна и та же основа морали; всё они имёють первичное представление о справеданности и несправедливости, не зная даже слова-теологія; они пріобрёли это представленіе въ томъ возрасть, когда развивается разумь, все равно какь оть природы они пріобръли умъніе поднимать тажести на палкахъ, переправляться черезъ ручьи на обрубкахъ дерева, не учившись математикъ. Вольтеръ перечисляеть рядъ фактовъ, у всёхъ одиноково иравственныхъ или преступныхъ, и вообще, по убъжденію философа «идея справедливости и несправедливости такъ же ясны и всеобщи, какъ пдеи здоровья и бользни, правды и лжи, приличія и неприличія . Разница только вь оттынкахъ этихъ понятій, все равно какъ трудно съ точностью разграничить здоровье и бользнь. Но въра въ справедливость безусловно необходима, она-результать развитія ума 1).

Вольтеръ даже прямо отожествляетъ возникновеніе въ человъческомъ разумѣ нравственныхъ идей съ математическими аксіомами. Мы начинаемъ различать порокъ и добродѣтель въ то время, когда усванваемъ, что дважды два—четыре. Это не значитъ, будто намъ врождены идеи добра и зла,—Вольтеръ какъ и всѣ энциклопедисты, послѣдователь Локка и Кондильяка и рѣшительный врагъ врожденныхъ идей. Не идеи врождены человѣку, а организація, способная развиваться по непреложнымъ законамъ, одинъ изъ моментовъ этого развитія—естественная мораль <sup>2</sup>). Вольтеръ, восхищаясь психологіей

<sup>1)</sup> Le Philosophe ignorant. Y a-t-il une morale? O. compl. XLIV, 55 etc.

<sup>2)</sup> Dictionnaire philosophique. Du juste et de l'injuste.

Локка, возстаеть противъ его взгляда на сущность морали. Локкъ, отрицая врожденныя идеи, отрицаеть и всеобщность нравственныхъ понятій. Люди въ разныхъ концахь земного шара имфють различныя представленія о справедливости и несправедливости; существують, напримърь, людовды. Вольтерь готовъ отрицать существование людовдовъ и безусловно возстаетъ противъ общаго вывода Локка, не разръщая все-таки необходимаго вопроса: чъмъ обусловливается невзовжность и всеобщность морали, если она не корешится на известныхъ врожденныхъ основахъ? Вольтеръ до такой степени настойчиво защищаеть органический смысль морали, что даже не отступаеть отъ сравненія нравственнаго закона съ физическимъ завономь тяготвнія. Это одна изъ любопытнівйшехъ идей, высказанныхъ вообще въ XVIII въкъ, идея съ блестящимъ будущимъ во французстой философіи нравственной и соціальной. Законъ тяготенія дыйствуеть во всемь матеріальномь мірь, основной законь нравственности дъйствуетъ также среди всёхъ народовъ !). Для Вольтера здёсь только сравненіе, нозже оно будеть зам'внено прямымъ отождествленіемь, т.-е. законъ тяготенія будеть истолкованъ и какъ физическій н какъ нравственный принципъ. Но и у Вольтера онъ рашительно устанавливаеть стихійный характеръ нравственнаго развитія и опрепынеть естественного реминю.

Какъ всякая другая, она имбетъ свои догматы, и Вольтеръ излагаетъ ихъ: существование единаго Бога, Онъ—отепъ всёхъ людей, и они братъя и должны по отношению другъ къ другу бытъ добрыми и справедливыми, а Богъ вознаградитъ ихъ за добродътели и накажетъ за преступления з). Этотъ катихизисъ Вольтеръ повторяетъ неоднократно, неизмънно подчеркивая его фатальное и общечеловъчесное происхождение. Иногда символъ въры выражается нъсколько короче: «дълатъ добро—вотъ культъ; быть покорнымъ Богу —вотъ доктрина» им «любите Бога и любите смертныхъ—вотъ весъ человъкъ и весъ его законъ» з). Слъдовательно, праздны заявления философа, будто въ его религии нътъ догматовъ, такъ же какъ и культа. Догматы имъются и, на положительный философскій взглядъ, не менъе спор-

<sup>&</sup>lt;sup>t</sup>) Le Philos. ignor. Ib. p. 68. Nature partout la même.

<sup>2)</sup> Sermon des cinquante. XLIII, 228.

Dict philos. Theiste. - Discours en vers sur l'homme, septième discours.

партій, ничто не пом'єщаєть совершать какія уголно преступленія. Если атеисть-лакей расхитить собственность своего господина, атеисть-государь или папа явится Цезаремъ Боржіа и Александремъ VI.
Релитія «единственная узда для людей могущественных», нагло совершающихъ публичныя преступленія; религія единственная узда для
людей, искусно совершающихъ тайныя преступленія» і). Эти соображенія освобождаютъ Вольтера отъ тщательной обработки философскихъ
основъ своего возэрвнія и сообщаютъ идейной задачів чисто дипломатическій характерь. Въ результатів представляется вопрось, почему Вольтерь такъ жестоно возмущается изобрітателями догматовъ
и культа? Развів эти изобрітатели не могли держаться совершенно
вольтеровскаго политическаго взгляда на діжо и по необходимости
«изобрітать Бога», какъ узду, какъ страст, какъ надежду? Всів эти
опредівленія религіи принадлежать Вольтеру и всіжъ имъ соотвітствуеть всякое церковное вітроиспорізданіе.

Очевидно, - искони установившаяся за Вольтеромъ слава - бойца противъ «манін системъ», истребителя «систематическаго духа» 2) не вполнъ соотвътствуеть дъйствительности. Вольтеръ не прочь создать свою систему на мотивъ естественной морали и религи, и онъ работалъ надъ ней въ теченіе всей жизни, видоизміняя и разъясняя ея симводы. Мы видели, -- система вдохновлялась прежде всего политическими цёлями автора, но это не мёшало ей усвоить съ самаго начала догматическія наклонности и взывать, по самому существу своихъ положеній, къ чувству и воображенію читателей. Вольтеръ не одинъ разъ вполнъ опредъленно принимался объяснять религіозную миссію своей философіи. Онъ ставиль философскую дъятельность XVIII-го въка въ преемственную связь съ раціоналистическими сектами. «Наши предни» освободились отъ накоторыхъ заблужденій и суевърій, --- по они оставили дъло педоконченнымъ Ученіе о пресуществленіи, обожаніе святыхъ и мощей, устная исповъдь, индульгенціи и многое другое отжило свой въкъ. Отчего же не илти темъ же путемъ дальше, и окончательно не очистить релийю? Вольтеръ возстаеть противъ священника Мелье, завъщавшаго-

<sup>9</sup> O. c. XLIII, 355-7.

<sup>3) (</sup>p. Avertissement des éditeurs de Kehl. O. c. XLL 2.

ненависть противь всякой религи. Онъ не правъ: «религи горошо очищениая явилась бы первой основой общества» і). И Вольтеръ строить храмъ Богу съ надписью Deo erexit Voltaire и деже рисуеть образъ идеальнаго curé.

Всѣ эти факты имъютъ первестепенную историческую важность—
независимо отъ качества Вольтеровской искренности. Впослъдствім
революція найдеть цьлую программу именно религіознаго содержанія въ просвътительной философіи и, между прочимь, въ разсужденіяхъ Вольтера. Его сите́ de compagne многимъ будеть представляться
пдеаломъ истиннаго гражданина-священника: Это — проповідникъ
кристіанской морали, никогда не товорящій о церковныхъ догматахъ;
освідомленный во всіхъ практическихъ вопросахъ, необходимыхъ
для отеческаго попеченія о прихожанакъ: онъ юристь, и медикъ, и
агрономъ и совершенно чуждъ обрядового канжества и истеривмости,
Собесівдникъ сите́ въ восторгів оть его ядей и желаетъ бить его
прихожаниномъ 2).

Подобими размишленія внушительны на страницахь Философского сюваря. Политическій имъ смысль устанавлицаєть самь :Вольтерь коротко и нено: «желаєте ли вы, чтобы ваша націн была могущественна и маслаждалась миромъ? Пусть законы государства господствують недь религіей».

Вынодь вий сомийна: очищенная: режиля—мораль вийстй съ ийкоторыми простийшими догматами, освященная, точийе предписамная государственными законами. Къ такому результату числь Вольтера пришла педа вліяність трекъ побужденій: во-первыхь—полемичектю, —жеданія не только «раздавичь» католичество, но и противопоставить ему режирію болье совершенную; во вторых —прокинческаго, — вполий искренняго убъжденія въ необходиности системы, обуздывающей, устранівющей и утвижноцей въ прияхъ миртаго развитія человического общества, намонець, —нельні отрищеть ін обмософскаго мотива въ созидательной высли Вольтера. Его излюбенное оружіе—здравий смесля, т.-е. резоперсивующая логика — оказалось несмособнимь вести разрушеніе до конца, учановить рашительнай

111 34 111

2. . . . . .

<sup>1)</sup> Sermon des cinquante. O. c. XLIII, 226-7; Lettres à son Altesse M-gr le prince de Brunsseick. O. c. XLIV. 362-3.

<sup>2)</sup> Dictionnaire philos. Curé de Campagne, cathechisme du curé.

скептицизмъ безъ оттънковъ и оговорокъ; при совершенномъ отрицаніи ніжовго духовнаго принципа въ мірів получается рядь нелівпостей — absurdités — съ чисто логической точки арвнія. Онв не могли уполномочить талантъ Вольтера на безповоротную систематизацію нравственно-философскаго ученія, —но ихъ было достаточно, чтобы философъ постоянно возвращался отъ сомнения къ догматизму, отъ критики къ системъ. Для того, чтобы окончательно исчезли колебанія, требовалось особое свойство натуры. Его превосходно понималь тоть самый Паскаль, который встретиль у философовь XVIII-го въка осуждение за асткострие и болзанвость. Особенно сурово отнесся къ Паскалю Вольтеръ, даже укоряя Кондорое въ излишней «скромности» по поводу, напримеръ, «ваднихъ мыслей» Паскаля. Знаменитый противникь іезунтовь подагаль, что мыслителю следуеть держаться своихъ особыхъ возгрвній, а говорить какъ народъ > 1), . Вольтеръ съ негодованіемъ подчеркиваеть эту мысль-забывал смысль своего собственнаго принципіальнаго разграниченія идей для философовъ, вообще для «почтенных» людей» и впры для непросвъщенныхъ, для черни. Іезунтизмъ, следовательно, въ известной степени явился неизбъжнымъ и въ философсиой системъ. Но Паскаль, совершенно незаслуживающій упрековь со стороны писателей XVIII-го въка въ двуличіи и лукавствъ, -- долженъ считаться ихъ красноръчивымь предпественникомъ, вменно въ рашени высшихъ философскихъ залачъ.

Онъ пережиль моменты скептицияма, неравненно болье глубомаго, чъмъ вольтеровское «сомнъне», — и выразиль его со всею
силой души, злизвшей успокоенія въ въръ и не обрътшей его,
Предъ нами изсколько мыслей, равныхъ по содержавію страницамъ
Вольтера или Дидро. «Несчастны тъ, которые обявали меня говорить о сущности религіи. Я вижу гръвниковъ очищенныхъ безъ
раскаянія, праведниковъ, оправданныхъ безъ любви, христіанъ безъ
благодати Іисуса Христа, Бога безъ власти вадъ волею людей, предопредъленіе безъ таинственности, искупленіе безъ несомизниости».
Или другая мысль, безчисленное число разъ повторнемая Вольтеромъ. «Одинаково непостижимы положенія, что есть Богъ и что



<sup>4)</sup> Hanp. Diderot. Pensées philosophiques XIV. (). c. I. 191 u ocobenno Voltaire.—Remarques sur les pensées de M. Pascal. (). c. XLIII.—Condorcet. Eloge de Pascal.

нътъ Его, что есть душа въ тълъ и что нътъ въ насъ души, что сотворенъ міръ и что не сотворенъ, что есть природный гръхъ и что нътъ его> 1). •

Мыслитель, столь опредёленно выразившій содержаніе скептицизма и страстно искавшій исцёленія оть недуга,—долженъ быль додуматься, по крайней мёрё, до сущности спасенія. И Паскаль указаль на нее,—опять предупредивъ философію XVIII-го в'яка,—и притомъ самаго вдумчиваго изъ философовъ.

Даламберъ, разсуждая о исихологіи религіозности, ссылается на Паскаля. Почему одни примираются съ системами и догматами, а другіе нѣтъ? Паскаль на янсенистскомъ языкі отвічаеть: віра дается батодотою; Даламберъ выражается иначе: віра—шестое чувство, даруемое Творцомъ по усмотрівню, тому или другому человіну. Паскаль подробно объяснить, гді коренится это чувство. «Ми,— говорить онь,—сознаемъ истину не только разумомъ, но и сердцемъ; посліднимъ именно способомъ мы познаемъ первые принципы». Паскаль это истолкованіе религіи считаеть высшимъ, чімъ разумъ. Люди были бы счастливы, если бы познавали всі вещи «инстинктами а чувствомъ»,—и окончательный выводъ Паскаля: «серіще чувствуеть Бога, а не разумъ» з).

Эта психологія в ры, т.-е. сознавія общихъ принциповъ, осталась неизмънной и для философіи XVIII-го в вка. Вольтеръ быль лишенъ «шестого чувства». Натура, чуждая лиризма и непосредственнаго витувіазма, логическая и разсудочная по преимуществу—Вольтерь тщетно старался даже лично убъдиться въ какой-либо догматической системъ. Недостатка въ усиліяхъ не было и не могло быть по иногимъ причинамъ, но отсутствовалъ творческій объединяющій духъ.

Имъ, повидимому, обладалъ сильнъйшій соперникъ Вольтера по таланту и славъ. За нимъ и современники и потоиство признали великую власть именно въ области чувства и самъ онъ, создавая систему, увърялъ своихъ читателей. «Для меня достаточно изложитъ вамъ то, что я думаю въ простотъ моего сердца. Прислушайтесь къ

<sup>1)</sup> Pascal, Pensées Chap. XXIV; LXXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) O. c. I, 128.

<sup>3)</sup> Pascal. O. c. Chap. X, XIX, XX.

голосу вашего, пока я буду говорить, — больше ничего я отъ вась не требую».—Consultons la lumière intérieure! — восклицаль Руссо, имъя, очевидно, всъ данныя совершить несовершенное Вольтеромъ 1).

IV.

Трудно назвать писателя, вызывавшаго столько страстных в совершенно разнородных чувствь, какъ Руссо. Обоготворение его при революции имветь ревкій противовёсь въ отзывахь о немъ и современниковь очевидцевь, и потомства. Руссо лично засвидётельствоваль поразительную пестроту мнёній о своей личности и деятельности. О его книгахъ, говорить онь, высказывались пропивоможныя сужденія, скорее даже—объ авторё этикъ книгъ. После перваго же Разсужденія онъ сталь челонекомь пародоксовь, который забавляется, докавывая то, чего онъ не думаеть. Потомъ онъ прослыль врагомъ французской націи, почти заговоршикомъ, атенстомъ, мизантрономъ, защитникомъ кристіанскаго нравственнаго ученія, человёкомъ нёжнымъ и сладостнымъ, наконець нечестивымъ. Всё эти приговоры произносились по поводу разныхъ произведеній Руссо; «скоро, прибавляеть онъ, можеть быть я превращуєь нь канжу».

Какъ объяснить эту своеобразную судьбу?

Объяснение самого Руссо самое ръщительное: меустойчивость глупой публики: она одинаково мало знаеть, за что презираеть и за что любить его — Руссо, — а между тъмъ онъ всегда осиается одинъ и томъ же. «Я писать, заявляетъ Руссо, о размыхъ предметахъ, но всегда въ одинаковомъ направленіи, всегда едно и то же нравственное ученіе, одни и тъ же върованія и, если угодно, одни и тъ же мнънія» 2).

Какъ же могла послъ этого возникнуть подобная разноголосица? Тъмъ болъе, что въ ней принимаеть участю не одна «глупая публика». Нельзя придавать непогръщимаго смысла отзывамъ философовъ, современниковъ Руссо: съ ними женевскій философъ состоялъ въ ожесточенной литературной и даже личной враждъ, особенно съ

<sup>1)</sup> Emile, livre IV. (). c. IV, 132, 138.

<sup>2)</sup> Lettre à M. de Beaumont. Petits chefs-d'oeuvre de J. J. Rousseau. Paris, 1870, 296-7.

Вольтеромъ. Но одинъ отзывъ е Руссо изъ лагеря энциклопедистовъ заслуживаеть винианія при всей своей рѣзкости; онъ исходить отъ человѣка, несомиѣнно, наиболѣе искренняго и добродушнаго среди первостепенныхъ цисателей-фидософовъ, потомъ этотъ именно присоворъ встрѣтилъ сочувствіе уже въ нашемъ вѣкѣ у публициста, въ своей враждѣ противъ Руссо, одушевленняго принципальными небужденіями и, наконецъ, общій смыслъ приговора чаще всего повторяются и новѣйшими критиками идей Руссо и находитъ подтвержденіе въ этихъ идеяхъ.

Дидро утверждаеть, что Руссо—писатель весь изъ противоръчів. Руссо нападаеть на театръ и сочиняеть комедію, восхваляеть дикаго человъка, чуждаго воспитанія, и сочиняеть разсужденіе о восинтаніи: философія Руссо, по мнънію Дидро, состоять изъ отрывловь и кусковъ, въ ней нъть единства.

Дидро приписываеть это свойство идей Руссо природной наклонности философа къ софизмамъ и къ эффектамъ. Руссо, ради спльнаго впечатлънія на воображеніе читателя, ради занимательныхъ образовъ, ради волнующихъ картинъ, ради возбужденія ума и страстей готовъ пожертвовать истиной. Онъ больше заботится о краснорѣчін, тъмъ о правдъ, о блескъ, чъмъ о логикъ, и старается скоръе ослъпить читателя, чъмъ просвътить его 1).

Руссо настанваеть на своей неизмѣнной искренности— «даже въ ущербъ себѣ» — тêте сопіте тої, т.-е. — надо цонимать, — даже цѣной противорѣчій съ самимъ собой. Признаніе, не уничтожающее сужденія Дидро. Руссо, естественно, по прирожденному таланту могь быть артистомъ, художественной натурой, это и значить искренне увлекаться блестящими, хотя бы и мало доказательными идеями, сенсаціонными положеніями и эффектными оборотами логики и слова. Артисть и художникъ философической метафизики въ противоположность Вольтеру — чисто-разоудочному резонеру; и если противорѣчія въ философіи Вольтера обусловливались или идейной сложностью и трудностью разрѣшаемыхъ вопросовъ, или сознательнымь политическим отклоненіемъ мысли философа въ болѣе благоразумную сторому, — у Руссо еще болѣе многочисленныя противорѣчія могли возникнуть на почвъ художественнаго вдохновенія,

<sup>1)</sup> Refutation de l'ouvrage d'Helvetius. O. c. II, 317, 292.

артистической фантазіи. Отвлеченность задачь и даже математическій духь построеній здёсь не могли повліять на результать. Въ архитектурной стройности силлогизмовь, сравненій, противоноложеній есть изв'єстная художественная красота, и артистическое чувство можеть находить немалое ут'єщеніе въ прихотливыхъ комбинаціяхъ изъ посылокъ и формуль и, сл'ёдовательно изъ софизмовъ: такъ какъ стройность и красивая эффектность неминуемо возобладають надъ естественной запутанностью и многообразіемъ данныхъ какого угодно философскаго или нравственнаго вопроса.

Руссо мыслиль какъ артисть: этоть выводь следуеть изъ его собственных заявленій о сердц'в и воображеніи, какъ единственныхъ источникахъ его философіи. Тайны окружають насъ со всёхъ сторонь, намь кажется, мы можемь разгадать ихъ умомь. Нъть! Помнънію Руссо, только воображеніе можеть служить намъ на этомъпути 1). Оно, следовательно, даеть окончательный ответь, оно же и руководить философомъ. И философія Руссо слагается изъ двухъ, повидимому, трудно примиримыхъ стихій: одна-вдохновенія, подсказанныя ръже всего познаніем дъйствительности, управляемыя крайне развитой впечатлительностью, при чемъ для возбужденія ихъ одинаково могущественны и предметы реальные и созданія воображенія; другая стихія французскій классическій духг, т.-е. страсть къ симметрін, не столько къ логичности построеній, сколько къ архитектурной правильности-хотя бы исключительно внешней, не одухотворенной жизненной правдой и способной уклониться оть нея до полнаго противорвчія съ ней. Если французскіе поэты могли создать классическую трагедію вопреки исторіи, психологіи и нравственной логикъ, отчего же было Руссо, также одаренному воображениемъ и чувствомъ, не повторить подобныхъ сооруженій въ области политики?

И онъ повториль и увлекь своимъ творчествомъ нѣсколько покольній. За этоть собдазнъ и обрушился на Руссо Прудонъ. Онъобозваль Общественный договоръ «образцомъ ораторскаго жонглерства», приписаль ему многочисленныя заблужденія общественной совъсти среди французскихъ партій и больше лишеній и позора,



<sup>1)</sup> Emile, livre IV. O. c. IV, 132, 138.

тыть даже «возмутительному царствованию куртизановъ» Людовика XV <sup>1</sup>).

Другіе говорили болье спокойными языкомъ, но ваключеніе Дидро— на счеть противорьчій въ философів Руссо повидимому становится признанной истиной. Сощологическій романь, імменуємый Общественными догосороми, разложень на составным части, приведень въ связь съ другими произведеніями автора, и установлено безысходное странствованіе политическаго ума Руссо между двумя идеями народнато самодержанія и свободы личности в). И эта беввикодность не ившала Руссо явиться однимь изъ самихъ догматическихъ систематиковъ, какото только могь создать классический умы, — потинничь Босское новой метафизики.

Лично Руссо съ свиаго начала стремился къ съръ, спестое чувство» развернулось у него во всю ширь, рисух естественное состояніе. Это была цълая система и въ полножь смисль доглатическая, такъ какъ доказать ее фантами авторъ рѣшительно отказывался. Руссо читалъ исторію человъка не въ книгелъ, которыя каны, а въ природъ, которая никогда не лжеть, т.-в. создавалъ вдохновенную позму о состояни, увлекавшемь его чувствительное серде и художественное воображеніе. Стель смълое творчество доказивало неукротимое стремленіе къ системъ идей, хотя бы даже ценой фактовъ и строгей логики.

Неуспренность и сомньніе для Руссо настроенія безпомойных и маюстных; они не могуть длиться, разв'я только не такінается соекорыстіє порока или лапость души. У савойскаго викарія, наприм'ярь, сердце не достаточно испорнене, чтобы нахедить удовольствіе въ сомн'яніи. Руссо, сл'ядовательно, вопрось о положительномъвозр'янія ставить въ неразрывную связь съ правственнымъ и умственнымъ достоинствомъ челована?). Въ письм'я къ Вольтеру Руссо выражается еще опред'яленийе: «состояніе сомн'янія слишкомъ мучительно для моей души; когда мой равсудовъ колеблетоя; в'яра моя

<sup>1)</sup> Proudhon. Idée générale de la Révolution au XIX-e s., O. pompl. Nouv. ed. Ps. 68. 125.

<sup>2)</sup> Cp. Bulletin du Comité des travaux historiques et scientifiques. Section des sciences économiques et sociales. Congrès des sociétés savantes de 1897. Menyapt pop. Dry Influence du contrat social de Rousecau, p. 23, 44 etc.

<sup>\*)</sup> Emile. II. p. 134-5.

не можеть долго находиться въ выжидательномъ положении и опредъляеть себя безъ участия разсудка» 1).

И Руссо не въ состояни повять, кавъ можно быть скентикомъ последовательно и всеренне. Челонеческій умъ, по его мивнію, отъ природы предпочетаєть скорте обманиваться, чемь ни во что не втрить. Руссо решается даже утверждать преимущества фанализма предъ отсутствіемъ религіозности, вообще предъ духомъ резонерскимъ и философскимъ. Фанатизмъ страсть великая и сильная, она возвышаеть сердце, заставляеть превирать смерть, сообщаеть человъку громадную впертію и, корошо направленная, она способна на самыя возвышенныя доблести. Духъ философскаго резонерства, т.-е. сомивънія и критики напротивъ разслабляеть и опошливаеть душу, сосредоточиваеть вот страсти на низменныхъ личныхъ интересакъ, постепенно подраваеть истинныя основы всякаго общества 2).

Эта защите фанатизма, необывновенно эффектиая именно среди просвётительной философіи, сделяеть вноследствій свое дёло въ рушахь апостоловь Верховнаго существа,—не останется она безследной и у самало Руссо. Только неудержимому стремленію во что бы то ни стало создать систему можно приписать едва въроятныя противорачія, вав'ящанныя потойству женевским философомь. Они не менже разки, чамъ христіанское ученіе о любви и всепрощеніи, и церковная политика, вооруженная инживанціей.

Разладъ поражаетъ мысль Руссо въ самой основа, на надрахъ ен, повидимому, драгопаннайшаго идеала. Естественное состояние. было воспато съ чисто религизнымъ явризмомъ, идея внолий упо-доблялась симколу вари,—и все-таки здась же, непосредственно за восторгомъ, посладовала рачь о «священныхъ узахъ обществъ», даже о божественномъ голоса, призвавшемъ весь челованескій родъ къ просващенію и счастью вебесныхъ разумныхъ созданій з). Эта несжиданность—истинное предназнаменованіе. Восемь латъ спустя она разращилась въ новую политическую систему. Въ основу он положенъ принципъ, совершенно разрушающій мечту объ естественномъ состояніи. Общественный порядокъ—явленіе неестественное,

<sup>1)</sup> Correspondance. O. c. XX, 328.

<sup>2)</sup> Emile. II: 244.

<sup>\*)</sup> Notes & Discours sur l'orig. et les fondem. de l'inég. ib. p. 122.

но онъ — селщенное право — un droit sacré. Переходъ отъ естественнаго состояния въ гражданское создаетъ для человъка рядъ преимуществъ: вмёсто инстинкта онъ пріобретаетъ помятія справедливости и нравственности, его спесобности развиваются, идеи расширяются, чувства облагораживаются ').

Совершенно такое же приключеніе переживаеть философія Руссо въ другой области—въ религіозной. Въ полятика философъ представиль два системи—естественный идеаль и гранданскій, договорний, въ религіи можно насчитать также не меньше двухь варонспонаданій.

Первое соотвътствующее идеализаціи естественнаго состоянія, вдожено въ Испоснои сасойского винорія. Оно ничто иное какь естественная режиля по помятіямъ воего XVIII-го въка. Здёсь съ Руссо меган согласиться и Вольтеръ и Дидро. Вольтеръ выразилъ свое одобреніе разужденіямъ споего врага, даже ужасаясь, какъ такому сеции удалось создать савойскато викарія. Духъ этого произведенія, лъйствительно не противорфиилъ философскимъ настроеніямъ Вольтера, тъмъ болъе что «надожение» естественной редиги у Руссо. вереплетестся съ очень настойчивымь реарушениемь историческихъ религій. Отоль же рёшительно весставаль Руссо и противъ матеріаника и взамень всего прививаль ощупренной сооть, прислушивался въ голосу сердца, наъ соверцанія красоть природи и изъ простыших восмаска «внутренняго убъжденія» желаль вывести необходимость, естественность религіознаго чувства. Не даваль Руссо нощами и «жаргону метафизики», «общимь и отвлечениямь идеямъ», согласно съ Кондильявомъ и его ученивами перечислялъ «смутныя слова, заменяющие у метафизиковъ истины. Наконецъ, Руссо подвергать безповоротной критика пынктии опредпанты Бога, изложиты ото откровение, установить культь: всемь этимъ идеямъ могь только сучувствовать Вольгерь. Ему даже нередка приходилось повадать въ спеціальную область. Руссо, мен'ве всего свойственную его собственному таланту, рисскать трогательныя картины природы, занимавшия первое м'всто. въ религіовныхъ чувствахъ Руссо 1). У Руссо идея естественной религи выросла на поэтическомъ чувствъ природы м

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Du contrat social. Livre I, chap. 1, 8.

<sup>1)</sup> Haup. Histoire de Jenni, ou l'Athèe et le Suge, chap. X.

на идеальномъ представленіи объ естественномъ процессв стихійной жизни, и его «изложеніе» безпрестанно готово перейти въ молитвенвенное изліяніе, превратиться въ восторженную річь совершенно какъ и въ разсужденіи объ естественномъ состояніи. И савейскій впкарій не забываеть восхвалить прелести этого состоянія и воскликнуть: Otes nos finestes progrés!

Следовательно, Исповное должно считать непосредственнымъ распрытиемъ первобытнаго сердца, невольно и неудержимо возносящагося къ Тверцу прекрасной и благой природы. Но въ этомъ смысле Исповной заключается ея роковая участь, одинаковая съ вдожневевной картиной миенческаго первобытнаго счастья:

Естественное состояние уступило мъсто гражданскому строю, и Руссо безусловно отказался воевать съ этимъ порядкомъ вещей, напротивъ, онъ представиль даже свои соображения на счетъ белъе разумнаго осуществления иден гражданственности. Но если общественныя связи селщенны, что же тогда остается естественной религи? Очевидно, она должна приспособиться къ политическому устройству, изъ естественной стать грамоданской. Можетъ быть, объ религи могутъ совнастъ? никониъ образомъ: въдъ естественное состояние не совнадаетъ съ грамоданскимъ, а религи всегда явлилась основой государства. Слъдовательно, должна быть создана нъкоторая комбинация—политико-религизное учение,—не худажественное изложение чувствъ и настроений, а доктрина, договоръ, закожь со всъми своими спутниками.

Почти одновременно съ разсуждениемъ о естествениомъ состоянии Руссо въ письмъ къ Вольтеру высказиваетъ желаміе, чтобы въ каждомъ государствъ существовало «нравственное уложеніе или нѣчто въ родъ символа гражданской въры, предписывающаго положительно соціальныя правила, для всёхъ обязательным и отрицательно — нетерпимыя правила, всёми обязательным и отвергаемым, не какъ мечестивыя, а какъ бунтовщическія». Эта гражданская религіи въ свою очередь должна обладать опредъленной нетеримисстью: отвергать всякую религію, несогласную съ уложеніємъ. Такая книга, по мнёнію Руссо, явилась бы самой полезной наъ книгъ, когда-либо сочиненныхъ, и, можеть быть, единственно необходимой для людей. А такъ какъ Руссо здёсь же различаеть естественную религію и гражданскую, то естественную слёдуетъ признать не необходимой, прежданскую, то естественную слёдуеть признать не необходимой, прежданскую, то естественную слёдуеть признать не необходимой, прежданскую, то естественную слёдуеть признать не необходимой, прежданскую стественную слёдуеть признать не необходимой для людей.

доставить на усмотрание каждако отдально, позаботиться только, чтобы она не противерачила гражданской религи. Окончательный выводь—исключительное право на существование за гражданскимъ ремиюзнымъ ученимъ,—и Руссе предлагаетъ наложить его Вольтеру: онь написалъ позму объ естественной религи, пусть надишеть теперь «катехизисъ гражданина» 1).

Вольтеръ, мы знаемъ, исповъдоваль идею о зависимости религи отъ политическихъ задачъ государства, но онъ не ръпился обставить свои догматы уложениемъ о наказанияхъ; призракъ фанатизма казался ему самымъ ненавистнымъ. Руссо при его взглядъ на фанатизмъ, какъ одво изъ проявлений правственной силы, не отступилъ предъ задачей. Боссюз извлекалъ политику изъ св. писания, разучется, не упуская изъ виду политики дюдовика XIV. — Руссо совершенно откровенно изъ политики извлекъ свое св. писание, къ общетвенному договору, присоединилъ кодексъ гражданской религи.

Для насъ поучителенъ фактъ, что идея политической религи не составляеть исключительнаго достояния Руссо. Это одна изъ идей всей просвътительной философіи, только разными философами она виражена съ раздичной опредъленностью и силой. У Вольтера она наибчена, то же самое у Тюрго. Знаменитый министръ тоже ващитникь естественной религи и даже васлугу христіанства. видить въ разъясненіи и распространеніи естественной религи: Въ то же время онь возлагаеть на государство обязанность слъдить за нравственникь и политическимъ смысломъ религіозныхъ ученій и преслъдовать религію съ догматами, враждебными принципами подитической власти. Тюрго прямо называеть одинъ изъ такихъ догматовъ — именно препятствующій увеличенію числа браковь и легкости ихъ заключенія заключення зак

Гораздо энергичнъе ръщаетъ вопросъ Рейналь въ Философской исторіи объих Индій, очень широко пользовавшійся сотрудничествомъ Андро. Первымъ принципомъ политики Рейналь считаетъ: «не государство создано для религіи, а религія для государства». Выводы ясны: молько государственной власти принадлежить право изслъдовать догматы и дисциплину религіи—въ интересахъ общественнаго спокойствія,

<sup>\*)</sup> Correspondance. (1759). O. c. XX, 331-2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Turgot. Lettres sur la tolérance. (1758). Ocumes P. 1808. II, 360.

«патріотическаго духа», гражданскаго мужества, проминіденности брака. Только государство можеть уничтожить существующій культь, учредить новый, или совсёмъ обойтись безь культа. Другого собора въ государства исть, кром'в собранія министровъ. Когда государство высказалось—церкви ничего не остается говорить. Божественное право—благо республики 1).

Что можно прибавить въ этимъ изречениямъ? И у Руссо по существу ничего лътъ оригинального, -- ни въ Общественном договоръ ни въ проектъ польской конституціи. Его основной идеалъ-единство политической организація, — все, что противорвчить этому единству «никуда не годно», пе vant rien, следовательно и религія должна войти въ государство, какъ часть политическаго тела. Душа этого тыла --- патріотизмы, и Руссо, подписывавшійся женевскимы гражданиномъ, неутомимо прославляеть эту добродътель. Античный міръ, разум'вется, авляется самымъ блестищимъ поясненіемъ истины: «величайшія чудеса доблести были совершены любовью къ отечеству». Руссо Катона предпочитаеть Собрату, потому что римлянинь-патріоть, а отечествомъ Сократа быль весь мірь. Въ жертву тому же убъждению Руссо приносить и евангельское христіанство,-«религія святая, возвышенная, истиннан», но лишенная патріотическаго духа. Она не привязываеть сердецъ гражданъ къ государству, она-противна соціальному духу какъ нельзя болве отечество христіанина не отъ міра сего, — и Руссо, какъ гражданинъ, изгоняетъ христіанство изъ своего государства, видить вы немъ даже проповъдь рабства 2).

И Руссо предлагаеть свое евангеліе. Сущность его онь будеть внушать и полякамь, сов'єтуя развивать чувство патріотизма до высшей степени, до опьяненія имь: безь этого чувства свобода останется пустымь звукомь и законодательство—призракомь <sup>3</sup>).

У върующато, слъдовательно, должно быть то же отечество, что и у гражданина, т.-е. религозное учение должно синться съ полити-



<sup>&#</sup>x27;) Histoire philosophique et politique des etablissements et du commerce des Européens dans les Deux Indes. Genève 1781, X, 114-7. Point d'autres conciles que l'assemblée des ministres du souverain. Quand les administrateurs de l'etat sont assemblés, l'église est assemblée. Quand l'état est prononcé, l'église n'a plus rien à dire.

<sup>2)</sup> Econ. polit. O. compl. I, 431. Du contrat social. O. C. 262-4.

<sup>3)</sup> Considérations sur le gouv, de Pologne, ch. XII.

ческимъ, небо съ землей, дегматы съ конституціей. Дальше—последствія логическія: гражданская религія обставлена теми же гарантіями, какъ и политическій строй. Нечестивець— измённикъ или бунтовщикъ, нечестіе—государственное преступленіе, наказаніе за него—смерть. Руссо перечисляеть положительные и отрицательные догматы гражданской религіи: Бомество— могущественное, разумное, благое, провидищее и будущая жизнь—съ наградами и карами, святость общественнаго договора и законовъ,—огрицательный догмать—едиственный: нетерпимость должна быть исключена. Это значить: государство должно быть нетериммимъ съ нетерпимыми, т.-е. съ, говоращими: «внё деркви нёть спасенія». Оди должны быть изгнаны.

Во время революціи эти предписанія будуть видоднени съ буквальной точностию. Въ законодательномъ собраніи съ трибумы будеть сивзано: «Пусть тв, ито говораль Виль церкви меща спасенія: убъдятся, что вив общества ивить надеждь ин на пенсію, ни на покровительство вакона.» 1). И этоть принцяль вдохновить изгнанія. н даже убійства натолических свищенниковъ

Съ католической точки врънія буквально оправдалось пророчество, высказанное саминъ Руссо вы 1756 г. о «нетериним» невърующихъ. Этинъ incredules intolérants, писаль Руссо, нодостаеть. только власти, чтобы преследовать верующихъ съ такой же жестовостью, съ какой фаматики пресейдовали ихъ самихъ 3), Руссо и впосивдствім творцы культа Верховнаго Существа не снигали, осбяневерующими, но и ихъ патріотическая релисія допускала: совты, такъ какъ состояла изъ догматомъ, требовавшихъ для своего прим. знанія сердце и вообреженія. Самь Руссо далеко не воегда чувствоваль себя твердымъ въ своей въръ. Разсказывають о следующемъ его признаніи. Иногда, въ глубинъ набинета, силонивши голову на рука, въ ночной темнове Руссо готовъ бываль уступить идеяма матеразистовъ. Но настроеніе севершенне кінялось при восході солица, при блескъ утренняго пейзана: солице, разсвевая туманы ночи, въто же время разсвевало мракъ и на душв философа. Онъ обръталь въру и Бога, преклонялся предъ нимь до зомли 3).

<sup>1)</sup> Edmond de Pressensé. L'Eglise et la révolution française. Paris, 1890, 249-50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Correspondance. XX. 331.

Mémoires de M-me d'Epinay. P. 65. I, 394:

Если для въры самого Руссо требовалась обстановка, для него, не пропускавшаго случая публично-письменно и устно заявлять о своемъ религіозномъ чувствъ, --чего же было ожидать отъ обывновенных людей --- современниковъ просвётительной философіи! Они безпрестанно рисковали выввать двятельность кодекса гражданской религін во всеоружін его политической власти. Дидро предсказываль, что ученики Руссо, преувеличивь его принципы, превратятся въ безумныхъ 1). Дидро оставался далево позвди истины: въ преувеличенін не ощущалось нужды, чтобы новая гражданская религія обнаружила фанатическія наклонности. Совершенно напротивъ. Даже Робеспьерь на первыхъ поряхъ не решался выполнять съ течностью предписанія своего вдохновителя. Нашлись апостолы, бовавите последовательнаго осуществленія религіозных идей Общеотвеннаго договора, т.-е. изгнанія изъ республике всёхь неверующихъ въ Божество. Робеспверъ отступилъ предъ такой иврой, призналь необходимымь изгонять только заговорщиковъ противь свободы. Несомненно, этому толкованью можно было дать самый широкій смысль,---но следуеть отметить, что одну изъ основных истинъ религіознаго уложенія философа Робеспьерь иризналь необходимымь, по крайней мірь, —на время «оставить въ произведенняхъ Руссо» и не применять на практике \*).:

Къ такимъ результатамъ пришла мысль Руссо, столь врасноръчиво поражавшаго отвровенныя религін и побъдоносно отражавшаго гоненія нарижскаго аркіемискома! И иного результата не могло быть, лишь тольно писатель ръшиль установить догматы религіи, какъ государственнаго учрежденія. Въ самыхъ догматахъ,—именно въ саможь главномъ,—заключалась двусмыслица и источникъ «мятежа». Богь у Руссо именуется «могущественнымъ», la Divinité puissante, т. е. упраздняется обычное представленіе о ссе-могуществъ Божества. Новый догмать долженъ быль вызвать не меньше сомивній и недоразумьній, чъмъ церковный въ критикъ философовъ. Оказывается,—Руссо пошель на сдълку съ Вольтеромъ, нессимистическимъ авторомъ поэмы о Лиссабонскомъ землетрясеніи. Защищая неограниченный оптимизмъ, женевскій философъ все-таки не ръшился

<sup>1)</sup> Réfutation. O. c. II, 316.

<sup>2)</sup> Aulard. Le culte de la Raison et le culte de l'Etre Suprême. Paris 1892, 289.

признать всемогущества Божьяго рядомъ съ несомнённо-отрицательними явленіями міровой и человіческой жизни. Получился догмать, безусловно нуждающійся въ огражденіи. И Руссо даже съ излишкомъ позаботился о политической устойчивости всего символа въры. Задумывая нічто въ роді инквизиція при установленіи государства, Руссо не ограничился только этимъ подражаніемъ откровеннымъ религіямъ, — онъ воспользовался ихъ основной идеей, — той самой, какую онъ подвергъ безпощадной критикъ. Онъ призналъ пълесообразнымъ, чтобы законодатель его государства вмёшаль небеса въ свою деятельность. Это даже необходимо: только при условіяхъ сверхъестественнаго участы въ законахъ государства-народы, будуть нести «послушно иго общественнаго благоденствія». И Руссо ссылается на Макіавелли, какъ на авторитетнаго свидетеля. Законодатели, влагавшие въ уста безсмертныхъ свои постановления, были не обманіниками, какъ полягаеть «гордая философія», а истинными политиками 1).

Слъдовательно, — въ системъ Руссо предъ нами не столько «очищенная религія», по выраженію Вольтера, сколько возрожденное религіовно-политическое сектантство по идейному и практическому духу, — точнъе женевская церковно-гражданская идеологія. Недаромъ Руссо не забываетъ восхвалить политическій геній Кальвина, говоря О законодатель. Оставалось только прибавить подробности для полнаго возсозданія философской церкви на древнихъ основахъ: изобръсти новыхъ святыхъ, новые праздники, новый календарь и новый культь. Обо всемъ этомъ позаботятся ученики Руссо.

Въ заключение предъ нами два религіозныхъ творчества женевскаго гражданина: одно—чисто идеальное, лирическое, оно сполна исчерпывается великольпымъ гимномъ соепсти въ романь Эмиль и многочисленными восторженными отзывами о «внутреннемъ голось», о «внутреннемъ свътъ», о «культъ сердца», наконецъ, о божественной красотъ нравственнаго ученія Евангелія з). Это—«религія человыка» «катихизисъ человыка», «естественная религія», но должна существовать другая —может быть единственно необходимая—«ремигія гражданина». Съ одной стороны, философъ возмущается, что

<sup>1)</sup> C. soc, l. chap. VII.

³) 0. c. 190—1, 212, 235 etc.

«въра каждаго не предоставлена на полную его свободу», съ другой — рядь догматовъ, столь же непоколебимыхъ, какъ нравственный долгъ служить отечеству. Полная параллель — политическимъ воззръніямъ философа! Съ одной стороны — идеальная красота естественнаго состоянія, съ другой — священныя узы общества.

Можно думать, каждому предоставляется выборъ между неограниченной свободой и деспотической системой. Предоставляется, съ единственнымъ условіемъ, если челов'ять удалится въ л'яса и осуществить состояніе, которое, по признанію самого философа, больше не существуеть, можеть быть и вовсе не существовало и, в'яроятно, никогда не будеть существовать '). Остается выбрать—гражданскій порядокь и, сл'ядовательно, гражданскую религію, т. е. строго опред'яленную систему.

Последнія слова философіи Руссо важны не только по отношенію къ нему самому: они-заключительная грань одной изъ самыхъ излюбленныхъ идей просвътительной философіи — идеи естественной ремиіи. На первый взглядь, — идея не заключаеть въ себъ ничего догматическаго и не подлежить систематизаціи, какъ ство, какъ прирожденное человъку настроеніе. Но постепенно изъ ученія объ естественной ремини, будто изъ смутнаго поэтическаго тумана первобытной мечты, вырисовывается система логическихъ и практическихъ положеній. У Вольтера-положенія неустойчивы философъ лично не ощущаеть потребности въ строго-очерченныхъ догматахъ и въ стремительной върв, Руссо-организація другого типа и общее философское достояние онь заключаеть въ религозный катихивись. Вольтеръ приветствуеть это произведение, и вполне естественно, но Руссо дълаеть рашительный шагь и обставляеть свой катихизись политическими гарантіями, --- вырастаеть государство-церковь, возрождается государь-папа. Это предпріятіе выходить за предвлы чисто-философскихъ представлений Вольтера и прочихъ энциклопедистовъ, отзывается фанатизмомъ, грозитъ насиліями надъ личностью, — и гражданская религія остается личнымъ творчествомъ Руссо. Но между этой религіей и поэмой Вольтера объ естественномъ законя неть непроходимой пропасти: систематизація наврывала въ этой самой поэмъ, проникала разсуждения Вольтера. оста-

<sup>1)</sup> Discours sur l'orig. Préface.

ваясь въ зачаточномъ состояни. Руссо разбилъ скорлупу и вывелъ на свътъ дътище, окрыленное чувствительнымъ лиризмомъ, классическимъ духомъ и инстинктами «женевскаго гражданина». Революція должна была воспринять завътъ Руссо, какъ самый наглядный, ръшительный и, слъдовательно, практически наиболье соблазнительный для стремительныхъ преобразователей и религіи, и государства, в даже «человъческой природы».

Аналогичное развитіе философской мысли совершилось и среди представителей другого метода—естественно-научнаго. Основы философствованія здёсь были положительнёе, строже, фактичите, чёмъ у критиковъ-метафизиковъ. Систематическія построенія, повидимому, встрёчали больше затрудненій и мы видёли, съ какой оторопью отступаль предъ ними Даламберъ, какъ остроумно разоблачаль психологію систематиковъ Кондильякъ, а Дидро, главный строитель энциклопедической разрушительной машины,— «систематическій духъ» в авторитеть привналь главными пом'яхами прогрессу философіи 1). Окончательные результаты этого процесса мысли далеко ушли отъ его исходныхъ точекъ.

V.

Величайній научный факть, господствующій надь философской мислью XVIII візка, распространившій свою власть на многіе умы и слідующаго столітія — открытіе Ньютономъ закона тяготінія. Смисль открытія заключался въ подчиненіи всіхть явленій извістной области одному точноустановленному принципу. Путь къ нему—тщательное собираніе фактовь, группировка по ихъ взаимной зависимости, наконець, подчиненіе каждой группы одному принципу и групповыхъ принциповъ — всеобъединяющему закону. До Ньютона существовали законы Кеплера, въ свою очередь основанные на вымасть раннихъ астрономовъ, — и теорія Ньютона явилась самымъ широкимъ обобщеніемъ візками накопленнаго астрономическаго матеріала. Слідовательно, законъ тяготінія быль высшимъ торжествомъ нидуктивнаго метода и по своей глубинів и всеобщности представлялся идеаломъ для всякой другой науки.

<sup>1)</sup> Dictionn. encyclop., art. Philosophie.

Этоть именно философскій смысль ньютоновскаго открытія произвель неотразимое впечатление на ученых и идеологовт. Вольтерь оказаль славъ Ньютона громадную услугу: онъ первый въ общедоступной формъ познакомиль французовъ съ теоріей тяготынія--въ Письмах объ англичанах, а черезъ три года издалъ особое сочиненіе объ Основах философіи Ньютона, Въ Письмах Вольтерь представиль сравнительную критику астрономическихъ взглядовъ Декарта и Ньютона, отдаль ръшительное предпочтение теоріи притяженія предъ «вихрями» — въ то время, когда французскіе ученые все еще не желали разстаться съ астрономіей отечественнаго философа. Книга Вольтера о философіи Ньютона даже не могла быть издана безъ препятствій со стороны картезіанцевъ і). Въ Письмаха Вольтеръ усиленно подчеркивалъ реальный карактеръ ньютоновской теоріи, объясняль ее какь чисто-механическій законь, не имінощій ничего общаго съ идеями древнихъ о «серытыхъ свойствахъ», вообще съ метафизикой 2). Годъ спустя появилось и ученое разсужденіе Мопертюи. Открытіе Ньютона могло считаться достояніемъ континентальной науки и литературы.

Столь наглядный успъхъ астрономіи не могъ пройти безслідно для всёхъ, сколько - нибудь причастныхъ къ современному умственному движенію. Идея тяготьнія быстро перешла изъ области науки въ обширное царство популярнаго философствованія, пріобрела завсьстоль настоятельную по времени-полемическую боевую окраску, превратилась въ символъ новой философской веры, въ догмать индуктивной религи. Прежде всего, опытныя науки ухватились за новую теорію, какъ за надежду свои собственные факты объединить такимъ же яснымъ принципомъ. Въ химіи самъ Ньютонъ законъ сродства готовъ быль считать видоизменениемъ закона тяготения. Физіологи пытались подчинить науку о живомъ организмъ математическому методу; медики свои наблюденія приспособляли къ выводамъ физиковъ и астрономовъ, разсчитывали, что приложение математики къ объясненію органическихъ явленій сообщить физіологіи и медицинф такое же быстрое научное развитіе, какимь гордились физика, оптика, астрономія. Монерткон, усвонящій астрономію Ньютона, поспіннимъ

<sup>1)</sup> Уэвеляь. Ист. инд. наукт. Спб. 1867. И. 265-7.

<sup>2)</sup> Lettres sur les Anglois. Franckfort s. l. M. 1735, 100-1.

ем принципъ ввести въ физіологію и написалъ сочиненіе, основывавшее всю органическую жизнь на закон'в притяженія. Онъ управметь одинаково и движениемъ небесныхъ тълъ, и кристаллизацией земныхъ тълъ, и химическими реакціями, и зарожденіемъ и развитіемъ организмовъ і). Бюффонъ, величайщій популяризаторь естественныхъ наукъ въ ХУІІІ въкъ, исповъдоваль ту же самую механическую теорію, объемлющую явленія неорганическія и органическія. Законъ притяженія управляеть органической жизнью, —такъ же какъ теплота, свъть, магнетизмъ — слъдствія одной и той же причины. Знаменитъйшіе физіологи XVIII въка начинали свое научное образованіе съ математики и вносили математическій духъ въ свои поздивитія работы. Такой путь прошли Бюффонъ и Бургаве-голландскій профессоръ, создавшій школу <sup>2</sup>). Между прочимъ Ламетри слушалъ его лекціи и на его механическомъ ученій построиль свою систему «человъка-машины». Центробъжная и центростремительная сила, притяжение и отталкивание — эти термины кажутся одинаково спасительными и химикамъ и физіологамъ, --- впослъдствіи они перейдуть въ область морали и политики, законъ тяготенія будеть распространенъ на соціальныя явленія. Восемнадцатый въкъ подготовить почву для самыхъ крайнихъ увлеченій «величественной аксіомой».

Онъ съ величайшимъ удовольствіемъ вспоминаеть о ней — при всякомъ случав — желаеть ди доказать теологамъ силу научнаго разума, освободить отъ вліянія религіозной метафизики — нравственныя идеи — или начертать безграничную перспективу умственнаго прогресса. Мечта объ единомъ реальномъ принципъ, о всеподчиняющемъ естественномъ законъ не покидаетъ самыхъ осмотрительныхъ имслителей и приводитъ въ лихорадочное волненіе наиболье увлекающихся. Явленія природы получаютъ исключительный философскій интересъ, каждое изъ нихъ представляется звеномъ цъпи, которая должна охватить всю природу, шагомъ ко всеобъемлющей опытной и разумной истинъ. Познавать природу значитъ творить новую философію, созидать новую мораль и религію. А такъ какъ потребность в новыхъ правственныхъ воззръніяхъ сознается всъмъ просвъщен-

<sup>3)</sup> Blainville. Hist. des sciences de l'organisation. P. 1845, II, 486. Cuvier. III, 281. O Boerhave—Blainville. II, 477.



<sup>&#</sup>x27;) Georges Cuvier. Hist. des sciences naturelles. Paris 1841, 173, 278 (coq. Manpertuis.—Venus phisique 1744).

нымь обществомь, -- естествознаніе становится любопытевищимь занятіемъ, столь же популярнымъ, какъ и игра философскаго критическаго ума. Чрезвычайно усердными наблюдателями являются дюди изъ общества и даже оказывають науків цінныя услуги. Такова исторія Леруа — одного изъ офицеровъ охотничьяго королевскаго парка. Страстный охотникъ, онъ умветъ извлечь изъ своей страсти глубовое знаніе природы, тонкія наблюденія надъ инстинктами животныхъ и пишеть на эту тему статьи въ Энциклопедіи. Въ основъ его выводовъ лежить философская цёль — доказать разумность животныхъ, приблизить ихъ организацію къ человѣческой, подорвать одно изъ главнъйшихъ положеній стараго міросозерцанія --- о непроходимой пропасти между человъкомъ и остальными существами. Тъмъ же путемъ идетъ другъ Тюрго-Дюпонъ де Немуръ, подтверждающій идею родства инстинкта съ разумомъ новыми наблюденіями. Изъ нихъ вытекаетъ ръшительная критика врожденныхъ идей — другого основного ученія Декарта рядомъ съ теоріей вихрей ').

Но первое мёсто въ популяризаціи естественныхъ наукъ должно принадлежать, несомновню, Бюффону. Его Естественная исторія по своему культурному вліянію на умы философской эпохи должна быть поставлена рядомъ съ Духомъ законовъ. Монтескье первый въ изящной общедоступной формъ знакомилъ писателей съ основами и отношеніями человіческих обществі, той же самой ціли Бюффонъ достигаль вь области природы. Бюффонъ, рядомъ съ безчисленнымъ множествомъ фактовъ, пытался представить цёльную исторію земли, предлагаль настоящую энциклопедію естественныхъ знаній и идей. восхваляль «широкіе взгляды пламеннаго генія, все обнимающаго однимъ взоромъ», и излагалъ свои идеи чрезвычайно выработаннымъ языкомъ. Съ 1749 года, когда вышли первые три тома сочиненія Бюффона, онъ становится однимъ изъ самыхъ любимыхъ и уважаемыхъ авторовъ эпохи и только съ Вольтеромъ дёлить привилегію на неослабное вниманіе современныхъ государей, какъ читателей. «Успъхъ великаго труда Бюффона, -- говорить историкъ-естествоиспытатель, --быль эпохой переворота въ умахъ. Его книги нельзя читать, не чувствуя желанія, по крайней мірів, бросить взглядь на природу, естественная исторія превратилась почти въ науку толпы

<sup>1)</sup> Cuvier V, 215 etc.

н направила умы къ основъ истинной философіи; Бюффовъ воспламенилъ людей съ благороднымъ воображеніемъ; они попытались пойти по его слъдамъ и распространили въ массахъ — хотя бы поверхностный вкусъ — къ гармоническимъ явленіямъ природы» 1).

Эти выраженія сравнительно скромны. Даламберъ гораздо смівнів изображаєть своеобразную психологію своей эпохи. Въ предисловіи къ энциклопедіи онъ недоволень «философскимь духомъ», т.-е. его злоупотребленіями. Этоть духъ проникь даже въ художественную антературу, ввель въ моду холодныя разсужденія, анализъ и метафизнку даже въ вопросахъ чувства. Въ обществі воцарилась анатомія сердца. Больше не разговаривають, а разсуждають и, по мнівнію Даламбера, французское общество утратило «жарь и веселость» 2).

Но, очевидно, жаръ отнюдь не исчезъ, а даже повысился въ температуръ, онъ только нашель другое примъненіе, помимо салонныхъ разговоровъ. Какое именно, указываеть самъ Даламберъ. Изученіе природы, благодаря новому методу, одушевилось «чёмъ-то въ родё энтузіазма»; онь сопровождаеть научныя открытія; зрёдище вселенной вызываеть у людей XVIII въка подъемъ идей. Все вмъсть производить въ умахъ сильное броженіе, и это броженіе набрасывается на всв предметы, подлежащім наблюденію, сь какой-то неудержимой стремительностью, цодобно ръкъ, прорвавшей плотину. Все подвергнуто обсужденію, анализу, ничто не осталось нетропутымь. Всеобщее киптеніе умовъ осветило новымь светомъ одни вопросы, успело осложнить другіе, все равно какъ приливъ и отливъ океана одни предметы выбрасываеть на берегь, а другіе уносить. Наблюдателю важется, будто разумъ спаль въ теченіе болье тысячи льть варварства и теперь, проснувшись, стремится возм'ястить свой сонъ вдвойн'я мощными усиліями 3).

Если спокойный Даламберъ употребляль выраженія fermentation, violence, l'effervescence génerale, — мы должны ждать вполн'в уб'вдительныхъ фактическихъ данныхъ. И они, д'яйствительно, изобилують. Вс'ять изв'ястны лирическіе восторги XVIII в'яка предъ природой, какъ живымъ отрицаніемъ культуры, предъ естественнымъ состоя-

<sup>&#</sup>x27;) Blainville. II, 459. ('p. Dastre. Buffon et les critiques de l'Histoire naturelle. Revue des deux Mondes. 1 janvier 1900. 213 etc.

<sup>\*)</sup> Discours, 116-7.

<sup>)</sup> O. c. I, 122-3.

ніемъ, - еще выше должны считалься восторги предь природой, какъ неистощимой сокровищницей поучительныхъ явленій, предъ природой, какъ предметомъ опытовъ. Поэтическое созердание Руссо, по своей устойчивости и глубинъ далеко уступаеть изслъдовательской страсти философовъ къ мельчайшимъ и менъе всего поэтическимъ урокамъ природы. Руссо чувствовалъ себя счастливымъ только предъ трогательной и прекрасной природой, когда она подсказывала ему въру въ Бога и въ провидъніе. Философы, одаренные менъе поэтической созерцательностью, жадно слёдили за всякимъ процессомъ естественной жизни, независимо оть его художественной гармонів, искали въ своихъ наблюденіяхъ не сладостныхъ волненій сердца, а логическаго закона, управляющаю неорганизованнымъ и организованнымъ міромъ. Искомый результать приводиль къ другому воззр'ьнію, противоположному религін Руссо, --- на взглядъ страстныхъ враговъ преданія, къ философскому по превмуществу, такъ какъ оно основывалось на опытахъ и наблюденіяхъ. Возникалъ матеріализмъ, вдохновленный «всеобщимъ кипфніемъ умовъ», энтузівамомъ предъ естественно-научными открытіями.

Не трудно опредълить заранъе положительную философскую цънность такимъ путемъ созданнаго міросозерцанія. Во главъ энтузіастовъ предъ успъхами естествознанія стоить Дидро, и можно думать, будто Даламберъ съ него рисовалъ типъ современнаго мыслителя. Именно Дидро неудержимо стремился къ обобщеніямъ и идейному осмысливанью опытовъ и фактовъ. Онъ требовалъ, чтобы ученики естествознанія, увлеченные жаждой науки, превращались въ любимелей, а потомъ и въ философовъ. И Дидро горячо настаивалъ на популяризаціи философін: «приблизимъ народъ къ той точкъ, на которой стоять философы» 1).

Энциклопедія являлась средствомъ къ цёли, и Дидро быль создань для самаго воодушевленнаго шествія по этому пути. Совершенно справедливо по поводу его психологіи было указано на совпаденіе ужаса предъ сверхъестественнымъ происхожденіемъ вещей и страстной вёры въ положительное знаніе. Дійствительно, Дидро обыль одинъ изъ тёхъ умовъ, которые не терпять границъ своей

<sup>1)</sup> De l'interprétation de la nature, XXXIX, XL. O. c. II, 37-8.

способности постигать, и они скоръе заполнять пропасть даже фантастическими идеями, чъмъ остановятся предъ невъдомымъ» 1).

Врядъ ли поэтому основательно мнівніе, будто Дидро пуждался во внівнимає воздійствіяхъ на пути къ смідымъ матеріалистическимъ выводамъ, ждалъ толчка отъ Гольбаха и даже отъ Ламетри <sup>2</sup>). Віроятніве протпвоположное заключеніе: Дидро скоріве могь отступить предъ выводами Ламетри и гольбаховскаго кружка, хотя эти выводы и были его же идейными дітищами. И Дидро дійствительно не рівшился пойти за Гельвеціємъ и даже написаль опроверженіе на его книгу. Еще меніве долженъ быль произвести на него положительное впечатлівніе машинный человікъ Ламетри. Энтузіазмъ Дидро могь только оторопіть предъ крайними выводами метафизическаго матеріализма и редакторъ Энциклопедіи наговориль не мало весьма різкихъ словь по адресу фанатиковъ новой религія.

Но это случилось именно потому, что прозелиты обнаруживали наклонность окончательно утратить здравый смысль, забыть нагляднейшіе факты ради матеріалистическаго правовёрія. До критики на радикаловь положительной науки Дидро самь стремится по тому же пути. Высказывая пренебрежительные отзывы о Ламетри, онъ прозвляеть то же самое легковёріе во имя вражды къ суевёрію и пытается построить философскую систему съ помощью менёе всего научныхъ и логическихъ пріемовъ.

Въ ранняхъ сочиненіяхъ Дидро работаетъ надъ излюбленнымъ представленіемъ своего времени—о естественной религіи, о остественномъ нравственномъ законв. По обыкновенію онъ одновременно нападаетъ на «систематическій духъ», на ненаучность метафизическихъ поисковъ за конечными причинами». Ученый учимъ, а не созидаемъ, его занимаетъ вопросъ какъ, а не почему. Но это не значить, будто для нашего философа не существуетъ вполевопредвленныхъ данныхъ для міросозерція. Они—«первичныя и очевидныя понятія, запечатявнныя въ сердцахъ всёхъ людей. Религія, основанная на этихъ простыхъ понятіяхъ, не можетъ встрътить невърующихъ. Она должна создать одинъ народъ изъ всего человъче-

<sup>\*)</sup> Caro. La Fin du XVIII s. P. 1880, I, 189, Cp. Bersot. Etudes sur la Phil du XVIII s.-Diderot. P. 1851, 2.

<sup>2)</sup> Lange. Gesch. des Materialismus Leipzig 1896. I, 301-1.

ства». Всѣ прочія религіи созданы невѣжественными энтузіастами и честолюбивыми эгоистами, и Дидро прославляеть вѣчную и всеобщую совисть <sup>1</sup>).

Но причины психологическаго характера пом'вшали Дидро остановиться на вольтеровских догматахъ. Дидро сталъ во глав'в Эншиклопедіи, ціль этого предпріятія онъ понималь въ высшей степени любопытно. По его мнівнію, энциклопедія должна представить общую систему знаній, чтобы потомки стали образованные и въ то же время добродовленные и счастливне з). Это означало, Дидро своей научной систем'в приписываль значеніе мравственного ученія, т. е. намівревался замівнить ею религіозную мораль. При такихъ планахъ философъ не могь не подчиниться систематическому духу, такъ какъ всякій факть, всякій научный выводъ заключаль для него зерно практической истины и являлся основаніемъ для нравственно-поучительнаго вывода. Толкованіе естественно-научныхъ данвыхъ, слідовательно, зараніве предназначалось для извістной ціли, тімть самымъ предполагалось—систематическимъ и философскимъ.

Дидро охотно останавливается на мысли, что, можеть быть, въ природъ существуеть центральное явление, которое объединяеть и заключаеть въ систему всв извъстные и еще неизвъстные факты міровой жизни 3). Выставляя это предположеніе въ 1754 году, Дидро повторяль мысли, высказанныя восемью годами раньше привилегированнымъ разрушителемъ «духа системъ». Кондильякъ въ Опыта о происхожденіи человическихъ знаній изображаль «порядокъ въ по-искахъ за истиной». Онъ одинаковъ во всёхъ наукахъ, и для примъра Кондильякъ береть математику. У философа рисуется увлекательная лъстница истинъ: изслъдователь отъ наиболе простыхъ истинъ «нечувствительно» восходить къ наиболе сложнымъ, простыя иден соединяются въ «различныя группы»—ен differentes collections, и группы эти обозначаются «знаками», «особыми наименованіями» 4). Кондильякъ думаеть, что въ метафизикъ и морали можно

<sup>1)</sup> O. c. II, 53, 83-4, 96. Въ сочин. De l'Interpr. de la Nature. (1754) и Introduction aux grands principes. (1763). () Religion Naturelle въ Pensées philosophiques (1764 и особое сочинение De la suffisance de la Religion Naturelle (1747) иден и доводи, аналогичные съ разсуждениями всъхъ другихъ писателей о томъ же предметъ.

<sup>1)</sup> Dictionnuire, art. Encyclopédie.

<sup>3)</sup> O. c. II, 42.

<sup>9</sup> O. c. ed. 1821. I, 486 etc.

разсуждать съ такой же точностью, накъ и въ геометріи и составдать столь же правильныя идеи, какія составляють геометры, опредълять смысль возраженій точно и неизмённо. А что касается метода, какимъ достигается очевидность, то можно установить методъдостаточно простой и достаточно легкій, можеть быть, думаеть Кондильякъ, даже лучше, чёмъ въ геометріи 1).

Самъ Кондильякъ не представилъ попытокъ систематизаціи въ области новой философской мысли. Онъ поступилъ гораздо проще, въ противорѣчіе съ своимъ ученьемъ о происхожденіи идей, призналъ дей различныхъ состоянія человѣческой души: до первороднаго грѣха душа не зависѣла отъ чувствъ, напротивъ, повелѣвала ими и видовямъняла по своей волѣ,—слѣдовательно, владѣла идеями, предшествующими чувствамъ. Только послѣ грѣхопаденія душа получаетъ всѣ свои идеи при посредствѣ чувствъ. Для Кондильяка это—исходная точка его психологіи, хотя онъ немедленно оговаривается, что его единственная цѣль—слѣдовать опыту и разсуждать на основаніи фактовъ, которыхъ никто не можетъ подвергнуть сомнѣнію 2).

При такой последовательности Кондильяку легко было поставить вопросъ, какт человъкъ пріобрътаетт познаніе Бола? и ответить на него вполне въ духе традиціонной философіи: «существуеть естественный законъ, т.-е. законъ, имеющій своимъ основаніемъ волю Бога,— его мы открываемъ путемъ простого пользованія своими способностями». Въ заключеніе — признаніе истинъ откровенія, какъ высшей цели человеческаго разума 3).

Получалась, дъйствительно, точная система; Дидро не могь помириться на ней, но замъчанія Кондильяка могли только его ободрить. Другой философъ, не менте Кондильяка строгій къ системамъ, могъ согласиться съ нимъ насчеть цтли, начала и конца философской систематизаціи. Даламберъ отказывался вмтиваться въ область религіозныхъ вопросовъ, старался разграничить философію и метафизику, но косвенно онъ противопоставилъ имъ и новую религію и новую метафизику. По его митей, самое дтоствительное средство противъ инквизиторовъ— изученіе точныхъ наукъ. И онъ обращается

<sup>1)</sup> Ib. Introduction.

<sup>2)</sup> Ib. pp. 22-5.

<sup>\*)</sup> Traité des sensations O. c. III, 588, 592.

На основаніи одной операціи въ мозгу получился «любовытный факть»: отправленія органовъ зависять отъ состоянія мозга, такъ что человѣка можно по желанію «оживлять и убивать». Заключеніе слѣдующее: психическая жизнь человѣка то же самое, что явленія, наблюдаемыя въ паутинѣ съ паукомъ въ центрѣ. Малѣйшее прикосновеніе къ одной изъ нитей міновенно вызываеть движеніе во всей сѣткѣ. Можно также привести сравненіе съ роемъ пчель, только что вылетѣвшимъ изъ улья. Онъ собирается въ длинную гирлянду на вѣткѣ дерева и, оказывается, представляеть изъ себя цѣльное животное, индивидуумъ. Движеніе отдѣльной пчелы міновенно приводить въ движеніе весь рой, будто это одно существо съ пятью или шестью стами головъ. Этихъ сравненій для философа достаточно, чтобы объяснить въ человѣкѣ сознаніе своего единства, чувство личности, хотя онъ и состоить только изъ матеріальныхъ органовъ.

Такимъ путемъ устраненъ дуализмъ, признанный Кондильякомъ. Онъ не видълъ въ «матеріальной массъ» единства, и носителемъ его призналь идеальное начало і). Это помогло Кондильяку представить впоследстви соображения въ пользу требуемой отвлеченной системы. Дидро также нуждался въ системъ и установилъ единство на сравненіяхъ. Онъ и не скрываеть своей цёли. Вопрось объ единствъ всёхъ царствъ природы для него рёшенъ въ утвердительномъ смыслъ. «Всякое животное болъе или менъе человъкъ; всякій минераль болъе или менъе растеніе, всякое растеніе-болье или менъе-животное. Въ природъ ничего нъть ръзко разграниченнаго... все примыкаеть одно къ другому... все составляеть непрерывную цъпь». Никакихъ сущностей не существуеть, нъть даже индивидуальностей, существуеть лишь одна индивидуальность-все. Существо-это сумма извъстнаго количества тенденцій... Виды — тенденціи къ свойственному имъ предвлу... Жизнь — результать двиствій и воздвиствій... Живой-я действую и воздействую въ массе... мертвый-я действую и воздействую въ частицахъ... Рождаться, жить, умирать-значитъ мънять формы.

Это подлинная система,—скажете вы. Несомнино, отвить философь: это очень возвышенная и систематическая философія, и фи-

<sup>1)</sup> Essai sur l'origine... O. C. I, 22-3.

лософъ дунаеть, ченть больше успеховъ будуть делать человеческія знанія, темъ больше эта философія будеть подтверждаться 1).

Объединяя отдёльныя умозаключенія въ систему, философъ бросаеть попутно упрекь «слишкомъ узкому воображенію» ученыхъ, въ случав если они не признаютъ его единства. Въ этомъ упрекв цваза психологія уже извъстная намъ на основаніи другихъ данныхъ. Въ энциклопедической статъв о философіи Дидро позаботился разграничить философію оть учености. Ученый собираеть факты, и эти факты образуютъ часто «непереваримый хаосъ». «Бытъ философомъ значить имътъ прочные принципы и въ особенности хорошій петодъ, чтобъ отдать отчеть въ этихъ фактахъ и извлечь изъ нихъ правильныя слёдствія»—de légitimes conséquences.

Мы только что видёли, какъ философъ склоненъ извлекать слёдствія и насколько они «законны». Изображеніе пагубнаго «систематическаго духа», представленное въ той же статьй, во многихъ чертахъ походить на невольную исповёдь автора, особенно слёдующее заивчаніе объ авторахъ системъ: «они очень тщательно сохраняютъ и запоминають все, что можеть, въ вакомъ бы то ни было смыслё, водтвердить ихъ систему, и, напротивъ, не замёчають почти ни едного возраженія, сколько бы ихъ ни представлять, или отдёлыватотся оть нихъ какимъ-нибудь легкомысленнымъ замёчаніемъ».

Дидро не только отчасти характеризуеть свой философскій методь, но даже даеть понять его современное значеніе: «научный характеръ произведенія»—l'air scientifique—по его словамъ, не въ модъ у читателей 2). Върнъйшая оцънка «систематической философія» «грезящаго» Даламбера! Но это нисколько не помъшало ея очарованію для автора и для многихъ современниковъ и потомковъ, тъпь болье, что главная творческая сила системы была щедро удълена природой не одному философу.

## VI.

Идеи Дидро, въроятно, сохранили бы ту самую форму, какую вить придалъ Сонз Даламбера, можетъ быть Дидро и еще энергич-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Entretien entre d'Alembert et Diderot.—Le Rêre de d'Alembert (1769). O. C. II, 116, 120-7, 130-9, 140-9, 150-9.

<sup>2)</sup> Lettre sur les Sourds et Muets. O. C. I, 347.

нъе выразилъ бы отдъльныя частности и сущность своей системы, но на пути его энтузіазма встрътился беззавътный прозелитизмъ новой въры, и Дидро вынужденъ былъ, возставая противъ чужихъ увлеченій, внести существенныя поправки въ свои собственныя.

Мы знаемъ, самыя крайнія увлеченія отрывочными свъдъніями изъ области естествознанія являлись совершенно естественными, при увлекательности и новизнъ предмета, и особенно при страстномъ желаніи отыскать систему на смѣну католической доктрины. Уже Дидро въ высшей степени любительски пользовался фактическимъ матеріаломъ, могли найтись еще болье смѣлые любители: весь вопросъ заключался въ воображеніи, въ степени его горячности. У Дидро воображеніе было широкое, у Ламеттри, по словамъ Фридриха II,—пламенное, у Гольбаха, по наблюденіямъ Вольтера,— чувствишельное, а у Гельвеція такое, что Дидро находить нужнымъ поминутно заявлять по его адресу: Моп ami vous extravagulez! 1).

Какое изъ этихъ трехъ воображений было первоисточникомъвопросъ неразрѣшимый. По времени сочиненія Ламеттри-наиболѣе раннія, важнівшее изъ нихъ L'Homme-Machine вышло въ 1748 году, когда Дидро еще разсуждаль о Достаточности естественной религи и годомъ раньше въ Прогулкъ скептика признаваль два начала, одинаково въчныхъ, котя и не ръшался высказаться безусловно за въру въ Бога. Ламеттри понималъ колебанія Дидро, но не желалъ вступать съ нимъ въ споръ, призналъ даже Философскія мысли-«возвышеннымъ произведениемъ», а самого Дидро назвалъ «медикомъ» — высшая похвала въ устахъ Ламеттри для философовъ 2). Дидро, несомивнию, съ интересомъ прочиталъ сочинение Лаиеттри, можеть быть, знаменитое наблюдение надъ полипомъ узналъ сначала не изъ первоисточника, а отъ Ламеттри; фактъ упоминается въ книгъ Человъкъ-машина, а самъ Дидро говорить о немъ въ первый равъ только шесть лъть спустя въ Мыслях об истолковани природы. Можеть быть и отождествление бодретвующаго медика съ презящими философомъ, т.-е. Даламберомъ, создающимъ философскую



<sup>1)</sup> Отзывъ Фридриха II о Ламеттри въ Eloge. Oeuvres philosophiques de la Mettrie. Berlin, 1796, I, II. Вольтеръ о Гольбахф.—Dieu, Réponse, р. 4. Дидро о Гельвецін Pefutation. O. C. II, 307 etc.

<sup>2)</sup> L'Homme-Machine. (). ph. III, 117, 164.

систему, навъяно идеей Ламеттри 1). Но все это-догадки, и писатель, вздумавшій было видіть вь лиці Ламеттри вдохновителя Дидро, сознается въ невозможности опредъленнаго отвъта: извъстныя идеи составляли духъ времени и не принадлежали исключительно той или другой личности 3). Что касается самихъ энциклопедистовъ, они нк подъ канимъ видомъ не считали Ламеттри своимъ учителемъ. Единственный болье или менье терпимый отзывь о Ламеттри, какь о философъ, встръчается у Вольтера да и то съ очень сильной оговоркой. «Жаль», -- говорить Вольтеръ, -- «что Ламеттри написаль довольно плохую книгу о человъкъ-машинъ, заглавіе было восхитительно». Въ другой разъ Вольтеръ благосклониве отзывается вообще о Ламеттри, называеть его «лучшимъ комментаторомъ» Бургаве. Но благосклонность, видимо, внушена желаніемъ высказать лишиій разъ похвалу философской терпимости Фридриха II 3). Ламеттри, вынужденный покинуть Францію за свой образъ мыслей, получилъ при Фридрихъ должность чтеца и мъсто въ Берлинской академіи ваукъ. Дидро не считалъ Ламеттри сколько-нибудь серьезнымъ писателемъ 4) и для энциклопедической философіи авторъ разсужденій о душть и особенно о счасть исключительно чувственном в являлся весьиа сомнительнымъ союзникомъ такъ же, какъ впоследствін Гольбахъ и Гельвецій. Но сочиненія всёхъ трехъ систематиковъ матеріализма важны именно по беззав'ятной р'вшительности совершить до конца разъ избранный путь, по пеуклонной логикв тамъ, гдв другіе отступали, пускались въ оговорки и въ противорвчія.

Оть Гольбаха и Гельвеція открещивались знаменитвишіе члены философскаго общества, отъ Ламеттри отрекся даровитвишій ученикь Бургаве—Галлерь, но не его послідователь. Галлерь возсталь противь механических объясненій физіологических явленій и выдвинуль два основных свойства организованной матеріи—чувствительность и раздражимость. Оба свойства пезависимы отъ какого-либо духовнаго начала, и также неразрывны съ организмами, какъ притяженіе и тяжесть неравдітьны съ неорганизованной матеріей. Жи-

<sup>1)</sup> La Mettrie, ib. 164. Diderot. O. C. II, 189, 127 (Rêve de d'Alembert).

<sup>2)</sup> Lange, I, 356.

<sup>3)</sup> Lettre à M-me du Deffand, 7 août, 1769. Lettres sur les Français, VII. O. C. XLIV, 364.

<sup>)</sup> Diderot. O. C. III, 217.

вотныя, лишенныя души, чувствительны и раздражимы, напримъръ, полицы, и вообще всё органическія явленія объясняются этими двумя свойствами. Ламеттри, какъ подлинимий энтузіасть, вывель изъ этихъ основаній заключеніе о полномь отсутствіи не-матеріальнаго начала въ человъкъ, призналъ Галлера учителемъ матеріализма н ему посвятиль Человъка-машину, какъ ученике и друге. Поэтическій таланть Галлера ободриль Ламеттри на горячую річь о воображеніи, о чувствительномъ сердці въ области изученія природы. Но Галлеръ при всей поэтической даровитости въ наукъ умълъ лучше владъть своимъ воображениемъ, чемъ медикъ, и противорелегозныя выходки Ламеттри произвели на него самое тягостное впечатлёніе. Онъ не нашель нужнымь отвёчать прямо своему «ученику», но заботливо выполнилъ эту задачу косвенно, въ своихъ научныхъ трудахъ. Ламеттри пришлось оправдываться передъ публикой въ своемъ неосмотрительномъ посвящения, признать «двойнымъ сумасбродствомъ» (extravaguance) —посвящать столь сивлое сочинение ученому, въ 50 лъть не освободившемуся отъ предразсулковъ дътства 1).

«Система» Ламеттри-такъ онъ самъ называеть свои идеи-въ Это — азбука прямолинейнаго, можно высшей степени проста. сказать, вульгарнаго матеріализма, неодмомратио и въ XIX въкъ смущавшего умы съ «пламеннымъ воображениемъ» или съ философіей «недицинскаго» характера. Наблюдемія надъ болізненными состояніями человіческаго организма привели Ламеттри къ убіжденію въ безусловной зависимости души отъ отправленій тела, отъ нищи, оть температуры, оть голода, еть беременности. Сравнительная анатомія животныхъ и человіка приводить Ламеттри къ идей о необходимых в соотношеніях состояній души съ состояніями тыла. Организація — основа всёхъ отличій человека отъ остальныхъ существъ. Душа -- «пустое слово», совъсть вовсе не врождена человъку, инкакого «естественнаго закона», «познанія добра и вла», будто бы отличающаго человака отъ животныхъ, не существуетъ. Все эторезультать воспитанія, «предразсудки воспитанія»—des préjugés de l'éducation. Ламеттри въ порывъ человъческого самоунижения даже

<sup>1)</sup> O. ph. I, 62 rem. Discours Préliminaire.

забываеть собственный неоднократно повторяемый ввглядь на препнущества организаціи челов'яка. Онъ находить, что природа нась предназначила быть ниже животныхъ и только «чудеса воспитанія» возвышають нась и, наконець, ставять выше животныхъ.

Естественно, о духовномъ началъ не можеть быть и ръчи. Правда, Ламеттри согласевъ, весьма многое остается непонятнымъ и после выводова сравнительной анатоміи. Какима образома матерія косная и простая становится дъйствующей и органической?—Сущность движенія и матеріи одинаково пензвістна. Но эти вопросы совершенно безразличны для насъ. Ламеттри такъ же спокоенъ въ своемъ певъдъніи, какъ примиряется, напримъръ, съ необходимостью смотръть на солнце сквозь цвътное стекло. Природа вообще не создала насъ быть учеными и философами. Только злоупотребляя нашнии способностями, мы становимся темъ и другимъ, создаемъ бремя для государства, прокармянвающаго толиу тунеядцевъ. Природа произвела насъ съ единственною цёлью - быть счастливыми, какь и всякую тварь оть пресмыкающагося червя до орла, нарящаго въ облакажъ. Высшіе вопросы, следовательно, - праздное занятіс. Для нашего спокойствія все равно, въчна ди матерія или сотворена, есть ли Богь или нътъ Его. «Какое безуміе мучиться взъ-за того, чего нельзя знать и что не сдёлало бы насъ счастливве, даже если бы мы и достигли пвли!> Религіозная втра въ глазакъ Ламеттри просто пугало, воплощение ада и дьявола.

Послушать Ламеттри относительно правственной человвиеской природы—пугало, пожалуй, является необходимымъ. Въ разсуждения О счасть Ламеттри горячо доказываеть несвойственность человвиу добродвтели. Даже послв воспитанія и привычекь она похожа на птичку, сидящую на ввтив и сжеминутно готовую улетвть. Для нея опасно растлівающее чтепіе, дурное общество. Часто одинъ причврь, одна бесвда разрушають прекрасивній предосторожности воспитанія, и порочная природа вступаеть въ свои права— la nature vicieuse s'applaudit de le redevenir.

Заявленія Ламеттри весьма різпительны—повидимому, противорічія здівсь невозможны. На самомь ділів, только развіт Вольтерь могь бы поспорить съ «философомь-медикомь» наклопностью къ всключающимь другь друга истинамь. Ламеттри оградиль себя отъ самаго обильшаго источника недоразуміній и колебаній логической

мысли—примирился съ непознаваемостью сущности мірового процесса. Вольтеръ не отказался отъ вылазокъ въ эту темную область, и вся его метафизика рядъ противорвчій, оговорокь и даже безнадежныхъ восклицаній. Но и осторожность Ламетгри не помогла его систем'в явиться ц'яльной и ясной во вс'яхъ подробностяхъ. Сочиненіе Человлых-машина заканчивается такимъ вызовомъ: «Вотъ моя система, или скор'ве истина,—если только я не ошибаюсь. Она кратка и проста. Пусть теперь спорить кто хочеть!»

Этоть «спорщикъ» прежде всего самъ же Ламеттри. По важнъйшимъ вопросамъ «системы» онъ далъ по два непримиримыхъ отвъта,—даже тамъ, гдъ онъ, въ качествъ «медика», долженъ бы обладать однимъ какимъ-либо ръшеніемъ.

Въ разсуждени О души Ламеттри говоритъ: «совершенное сходство между человъкомъ и животнымъ поражаеть знатоковъ». Въ сочиненіи Человпих-машина читаемъ: «Организація первая заслуга человъка и напрасно всъ писатели о нравственности не считають важными качествами техъ, которыя даны природой, и ценать только таланты, пріобретенные размышленіемъ и трудомъ. Откуда же у насъ, спрашивается, ловкость, знаніе и добродітель, если не отъ предрасположенія, дівлающаго насъ способными стать ловкими, учеными и добродътельными? А откуда же у насъ это самое предраснеложеніе, если не отъ природы? Всвии своими достоинствами мы обязаны ей, -- обязаны всімь, что мы есть». Дальше та же идея выражается еще сильнее: «все способности души до такой степени вависять отъ организацін мозга и всего тёла, что самыя способности, очевидно, не что иное какъ эта именно организація». Выводъ логическій «человінсь---самая совершенная субстанція. Въ сравненін съ обезьяной и самыми умными животными это то же самое, что планетарій Гюйгенса съ обыкновенными карманными часами».

Какъ примирить эти мысли съ «совершеннымъ сходствомъ» организаціи человъка и животныхъ? И какое значеніе имъетъ теперь воспитаніе, единственный виновникъ добродътели и даже совъсти? Вопросъ окончательно запутывается послъ того какъ авторъ, отвергнувъ особый естественный законт человъческой нравственности, черезъ нъсколько страницъ говоритъ слъдующее: «естественный законъ не что иное какъ внутреннее чувство—ил sentiment intime... Очевидно, поэтому, онъ не предполагаетъ им воспитанія,

ни откровенія, ни законодателя, — развѣ только вы, подобно смѣшнымъ богословамъ, пожелаете его отожествить съ гражданскими законами» 1.

Столь же разнообразны взгляды Ламеттри и на мегафизическіе вопросы, -- и даже на самый основной изъ нихъ, на сущность всей системы матеріализма. Философъ отказался разсуждать о сущности матерін и движенія, но онъ не могь уклониться оть опредъленія взаимныхъ отношеній этихъ принциповъ: оть этого опредёленія зависить философское содержание всей его системы. Свойственно ли движеніе самой матеріи или оно для нея вивший принципъ? У Ламетгри и тоть и другой отвёть-- и въ одномъ и томъ же равсужденін О душть. На одной страниців говорится: «матерія сама по себъ начало пассивное, обладаеть только силой косности,--и всякій разъ, когда она находится въ движеніи, можно заключить, что ея движеніе исходить оть другого начала». И Ламеттри настанваеть, чтобы эти начала не сметивались; они такъ же различаются другь оть друга, какъ активное и пое. На другой страницъ-матерін приписывается способность двягаться самой по себъ -- par elle même; правда, свойство это признается только послё того, какъ матерія «облечена извёстными формами», --- но формы не есть принципъ, вибшній для матеріи и ей противоположный---- сон'в возникають въ самой матеріи», матерія имъеть силу принимать различныя формы», и «благодаря имъ она можеть пріобретать двигательную силу и способность чувствовать» 1).

Какъ разобраться во всёхъ этихъ положеніяхъ? Наиболёе очевидное, — матерія сама-по-себё можеть изъ себя же создавать формы, а тё въ свою очередь создають движеніе. Выводъ, противоположный рёзкому разграниченію понятій активный и пассивный.

• Не менте важенъ для системы Ламеттри и вопрось о безсмерти души—основной въ философіи идеальнаго начала. И на него у философа нѣтъ одного опредъленнаго отвъта. Въ сочинени *Человиз-машина* Ламеттри остается въ предълахъ скептицизма, считаетъ даже «нелъпымъ» отрицать безусловно безсмертіе «машины»—



<sup>1)</sup> Traité de l'Ame, I, 82. L'Homme-Machine, III, 144, 168, 185; o loi naturelles III, 151, 161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1, 66; 68, 80.

не менте нелтимъ, что разсуждение гусеницъ, которыя вздумала бы горько оплакивать судьбу другихъ гусеницъ, по ихъ митию погибающихъ. «Душа ихъ слишкомъ ограниченна, чтобы понять естественным преобразования. Никогда даже самая проницательная гусеница не могла бы вообразить, что ей предстоитъ превратиться въ бабочку. То же самое и относительно насъ. Что мы знаемъ больше гусеницы о нашей судьбт и о нашемъ возникновения? И такъ покоримся непреодолимому невтранию, отъ котораю зависитъ наше вчастье».

Въ общемъ предисловіи къ сочиненіямъ Ламеттри обнаруживаетъ болѣе положительный взглядъ. Теперь онъ безусловно знаетъ, что существуеть только одна жизнь, идея безсмертія просто результать эгоистическаго желанія людей: «они повѣрили, что комокъ организованной грязи можеть быть безсмертнымъ».—«Гордый монархъ умираетъ всецѣло такъ же, какъ и скромный подданный и вѣрная собака». Это—истина, хотя и страшная для умовъ, пребывающихъ въ вѣчномъ дѣтствѣ 1).

Наконець, Ламеттри не спасся и отъ противоръчія, свойственнаго другимъ болье остроумнымъ философамъ XVIII въка. Онъ, подобно Вольтеру, системы вообще считаеть «фантазіями и заблужденіями», и въ то же время выдаеть себя самого за автора системы и матеріализмъ признаеть единственной настоящей философіей. Матеріализмъ, по его мивнію, очевидный результать всёхъ наблюденій и опытовъ величайшихъ философовъ и медиковъ; это системя, установленная послів внимательнаго изсліждованія природы, одинатово тщательнаго изученія царства животныхъ и человівка во всёхъ его возрастахъ и состояніяхъ 2).

Следовательно окончательный выводъ Ламеттри—вера пъ философскую систему. Эта вера до такой степени для самого философа несомивниа, что онъ позаботился решить вопросъ о нравственномъ и политическомъ вліяніи своей философіи. Но и здёсь Ламетри пе успёль дать точнаго и определеннаго ответа. Защищая философію оть обвиненій въ пагубномъ вліяніи на мораль и религію, Ламеттри заявляеть: «Философія и политика вовсе не перекрещиваются на

<sup>1)</sup> I, 8, 9; III, 196.

<sup>2)</sup> Abregé des Systèmes, I, 232, 15.

своихъ путяхъ, у нихъ истъ ни единого существенного повода для междоусобицы.» Немного спустя следуеть разсужденіе, если не вполнъ противоположное, во всякомъ случав врядъ ли логически связанное съ предыдущимъ. «Философія до такой стецени вліяеть на нскусство управлять, что государи, побывавшіе въ школ'в мудрости, должны были оказаться и действительно оказались лучше техъ, кто не воспитывался на правилахъ философін, -- доказательства --- императоръ Юліань и король-философъ, столь знаменитый въ вастоящее время». Следовательно, религіозная политика римскаго императора и направленіе Фридриха II приписываются воздійствіни философскихъ ученій, т.-е. философія привнается большой политической силой и это подтверждается безъ всякихъ оговорокъ: философія, по мирнію Ламеттри, им'ветъ столь значительное вліяніе на общественное благо, вліяніе-весьма часто косвенное, что она именно является ключомъ къ природъ и къ наукамъ, славой ума, факеломъ разума, законовъ, и человъчности і).

Очевидно, философіи безпрестанно приходится вести счеты съ пелитикой, съ религіей и моралью и, разум'я вется, у матеріалисма также нельзя отнять практическаго значенія. И Ламеттри даже объясняєть его. Такъ какъ на философскій взглядъ—доброд'я въчто въ род'я придатка—ипе еspèce de hors d'oeuvre, украшеніе посторонняє, всегда готовое исчезнуть, то къ преступникамъ и порочнымъ людямъ следуеть относиться снисходительно, а доброд'я вознагражать съ особеннымъ усердіемъ 1).

По обыкновеню, мы не можемъ остановиться и на этомъ заключенів, во-первыхъ, потому что немедленно слѣдуетъ оговорка: во имя общественной пользы слѣдуетъ убивать бѣшеныхъ собакъ и давить эмъй, а потомъ признается существованіе людей съ прирокъденной добродѣтелью; у нихъ врожденное чувство мъжности запрчатяѣло законъ человѣчности въ сердцахъ 3).

Мы видимъ, какое своеобразное явленіе представила философія, съ одной стороны притязающая на строго-обоснованную систему, — научно и логически, а съ другой — дъйствительно обладавшая наиболю простыми средствами — создать систему. «Пламенное вообра-

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

<sup>1)</sup> O. C. I, 41, 43, 52.

<sup>2)</sup> Discours sur le Bonheur. II, 184; I, 29, ....

женіс. Ламеттри увлекало его до такой стецени далеко отъ дъйствительно-научных основаній, что его же учителю, настоящему ученому, пришлось отклонить отъ себя его непрошеныя чувства. При такихъ усовіяхъ, повидимому, не предстояло большихъ затрудиенійпользоваться для извёстной цёли какими угодно фактами и какъ угодно. Ламеттри и не преминулъ призвать въ отвъту «сравнительную анатомію», и все-таки не сумъль систематизировать своихъ заключеній. А между тімь, среди всіхь философовь XVIII-го віка . Таметтри самый гордый и «чистый» мыслитель—по принципу. Именно. онъ могь дать впоследстви въ руки Робеспьера страшное оружие противъ атеизма, какъ аристократическаго ученія. Онъ ръзко разграничиваетъ философовъ и толцу: для однихъ испина, для другойзаблужденіе. «Если», -- говорить онь, «давать «безнадежно больному сильное средство, значить безчестить это средство, то бесевдовать о священномъ повнаніи вещей сь людьми, не посвященными въ тайны, им вющими глаза и не видящими, упин и не слышащими, значить покрывать позоромъ (prostituer) науку». Черепаха не можеть бытать, пресмыкающееся летать, слешые видеть, такъ и народы, — и философъ желаеть только одного, чтобы правители были немного философами 1).

Сущность этого разсужденія—не единоличное достояніе Ламеттри, Идея двухъ непримиримыхъ міровоззрѣній—одно для взбранныхъ, другое для толпы, опасной своими инстинктами,—весьма распространенное ученіе философіи XVIII-го вѣка. Но никто не выразилъ его съ такой откровенностью и для многихъ философовъ неудобной прямолинейностью. Ламеттри не успѣлъ привести въ стройный порядокъ своихъ матеріалистическихъ мыслей, в въ то же время обнаруживаль чрезвычайную самоувъренность полета и этимъ несоотвътствіемъ силъ и притязаній наносилъ ущербъ вообще систематической философской мысли новаго направленія. Услужливость подебныхъ друзей становилась опасить вражды.

Подобную роль сыграли единомышленники Ламеттри— Гольбахъ и Гельвецій. Не только ум'вренной философской партін, въ лиців Вольтера и Даламбера, пришлось отрекаться отъ солидарности съ этими авторами, но самъ Дидро горячо возсталъ на Гельвеція и попутно нанесъ немало ударовъ даже самому себ'в.

<sup>1)</sup> Discours préliminaire. 1, 38, 52-3.

Книгу Гольбаха — Sistème de la Nature Даламберъ призналъ «страшной», а Вольтеръ поспъщиль выпустить Отвыше въ защиту «Бога честныхъ людей и мудрецовъ» 1).

Оба философа обощлись съ Гольбахомъ сравнительно любезно. Книга вышла за подписью покойнаго секретаря академіи — Мирабо и даже съ его біографіей, но въ философскомъ лагерѣ не могло быть тайной имя настоящаго автора и особенно широкое сотрудничество Дидро. Позднъйшая критика отнеслась нь Гольбаху гораздо почтительнъе, чъмъ къ Гельвецію, выставила на видъ его познанія въ естественных наукахъ, особенно въ жили и заметила, что Гольбахъ быль «систематической головой» 2). Послёдияя черта — самая существенная: таланты Гольбаха въ области химіи не выходили за пределы компилятивнаго труженичества и ученически отважныхъ обобщеній. Наприміть, вопрось о темцераментахь онь рішаеть буквально однимъ почеркомъ пера: вся чувствительность человѣка, по его мивнію, зависить оть того самаго флогистона, которымъ химики объясняють процессы горенія и окисленія. Всего три года спусти послъ выхода книги Гольбаха, т.-е. въ 1773 году, Лавуазье опубликоваль оциты, разрушившие окончательно теорию флогистона, следовательно, подрывавшую въ самомъ основаніи психологію Гольбаха 3). Но для Гольбаха имело значение не научное естествознание, а философское-въ смыслѣ XVIII-го въка, т.-е. рядъ фактовъ, дающихъ автору съ «чувствительнымъ воображениемъ» создать систему противокатолического, т.-е. противорелигіозного содержанія. И Гольбахъ идеть къ цвли такимъ же путемъ, какъ и Дидро, опираясь на сравненія. предположенія, аналогіи, а преимущественно на энтузіазму ит естественнымъ законамъ въ борьбъ противъ сверхъесте-СТВенности.

<sup>\*)</sup> Système de la Nature ou des lois du monde physique et du monde morale. Paris, 1821. I, 150. Ed. Grimaud. Lavoisier. P, 1888 p., 104-5.



<sup>1)</sup> Въ письмѣ къ Вольтеру. Lettres de Voltaire, Ed. 1784. II, 687; "C'est un terrible livre".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Der systematische Kopf". Lange. 1, 362. Cp. Lalande—Quelques idées de baron d'Holbach, гдъ врящивы сметемы природы солоставлены ез новъйшей повитивистной философіей. и Гольбахъ, представняній "систему, цілостий синтегъ научныхъ и правственныхъ идей своей эпохи", признается однимъ изъ основателей поздивйшей "эволюціонной морали". Revue philosophique. 1892, juin.

Боевой вопрось для матеріализма о происхожденій разума въ природѣ перазумной — Гольбахъ рѣшаетъ легко и просто. «Ми, — говорить онъ, — не можемъ назвать природу разумной въ смыслѣ мѣторыхъ существъ, входящихъ въ ея царство, но она можетъ создавать разумныя существа, сочетая матеріальныя части, способныя образовать организованныя тѣла особымъ способомъ, откуда проистекаеть свойство, именуемое нами разумомъ и образъ дѣйствій, неразлучный съ этой способностью». Слѣдовательно, разумъ является въ результатъ извъстныхъ комбинацій матеріи.

Вольтерь на это отвічаль Гольбаху: «Мий кажется, вы впадаете въ ту же ошибку, въ какой вы основательно укоряете богослововь, — именно съ самаго начала предполагаете то, что еще требуется доказать. Надо знать, возможно ли, чтобы матерія организовалась сама собой и чтобы она производила одновременно—роть для вды, зубы для жеванья, желудокь для инщеваренія, сердце для пріема крови изъ венъ и для возврата ея артеріямъ... Вы утверждаете, что все производимое матеріей составляеть ея сущность—свойство, безъ котораго предметь совершенно не можеть существовать: организовано же только незначительное количество матеріи,—слідовательно, эта организація не является ея сущностью» 1).

Вольтеръ шагь за шагомъ изобличаетъ произволь положеній Гольбаха и нагляднёйшую противорѣчивость его выводовъ. Вольтеръ не въ состояніи понять, какъ можно признать разумъ въ человѣкѣ и отвергать его въ природѣ, и какъ, признавая разумъ, можно отрицать планъ, намъреніе? Это до такой степени не логично, что Гольбахъ безпрестанно впадаетъ въ оговорки и бьетъ самого себя. Онь, напримѣръ, считаетъ существованіе зла необходимымъ для того, чтобы человѣкъ умѣлъ различать добро и зло. Но это значитъ, признавать извѣстную цѣлесообразность въ творчествѣ природы, въ противорѣчіе съ слѣпой необходимостью, основой матеріалистическаго воззрѣнія.

Гольбахъ, единодушно со всёми современными философами, уничтожаеть невёжественныхъ изобрётателей разныхъ неопредёленныхъ словъ. «Люди,—говорить онъ, — вообразили, что знають матерію, всё ея свойства, всё ея способности, ея силы и разнообраз-



<sup>1)</sup> Système. I, 82. Voltaire. Reponse. 7-8.

ных сочетанія, потому что подмётили нёкоторыя поверхностныя свойства». Подобное обвиненіе Гольбаху приходится выслушать отъ Вольтера: природа Гольбаха — тоже только слово, ничего не объясняющее 1).

Умозаключенія Гольбаха—аналогичны съ разсужденіями метафизиковъ: только старыя слова подмёнены новыми.

Вольтерь не касается одного любимаго пріема Гольбаха доказывать философскія истины-общаго у него со всфии метафизикаминатуралистами. Идею — о способности матеріи организоваться для разума. Въ извъстныхъ сочетаніяхъ создать умственную деятельность-Гольбакъ поясняеть ссылкой на свойство вина вызывать остроуміе и мужество у людей, при обыкновенныхъ условіяхъ, повидимому, не обладающихъ этими качествами. Но въдь и въ винъ нъть ин остроумія, ни мужества, — они должны находиться слёдовательно у самого человъка только въ скрытомъ состоянии и пробуждаются отъ чисто случайной матеріальной причины. И Гольбахъ окончательно отожествляеть природу человака съ его матеріальнымъ составомъ. Человъкъ навсегда останется тайной для глазъ, извращенныхъ богословіемъ, для философа - это сочетанія матеріи, обусловливающія темпераменть, страсти, наклонности. Наименте уловимая для наблюденій такъ называемая нереная жидкость по мніцію Гольбахапросто электрическая матерія, — и сразница въ он дозахъ и пропорціяхъ-одна изъ главныхъ причинъ различія между людьми и нать способностями». На характеръ человъка можно воздъйствовать по произволу, -- стоить только перемёнить родъ шищи 1).

Изъ этихъ данныхъ вполнъ ясно: Гольбахъ дъйствительно желалъ создать систему, объяснить природу и человъка. По обыкновению — эта жажда системы стоитъ въ противоръчіи съ положительнымъ взглядомъ вообще на человъческое знаніе. Гольбахъ петодуетъ на богословіе, ръщающее труднъйшіе вопросы «ръзко и положительно», — истинная философія отвъчаетъ: «я не знаю». Но Гольбахъ для себя лично забылъ объ этой философіи — и иле manière tranchante et positive отличаеть всю его книгу. Въ заключеніе онъ пишеть Сущность уложенія природы, т.-е. даеть свой кати-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Système. I, 95. Rep. 6.

<sup>3)</sup> Système. I, 83-4, 150-1.

хизись, гдъ первый символь въры: «человъкъ — существо чисто физическое». Истина-вполнъ понятная съ полемической точки эрънія и метафизическая съ научной. Въ результать, - Гольбахъ и богословъ и метафизикъ только съ новыми терминами: вмъсто Бого-Природа, вивсто душа-организація, вивсто нравственнаго міраэлектрическая матерія. И даже энтузіазмъ, столь гонимый имъ въ области историческихъ религій, одушевляеть его річь объ естественной религін. «Приведемъ, — восклицаеть онъ, —заблудшихся смертныхъ къ алтарямъ природы!» И Гольбахъ даже даеть новое опредъленіе Бога: «Энергія великаго цълаго, сущность котораго—дъйствіе»; это «матерія дъйствующая во времени и наполняющая пространство».— О homme, reviens donc à la nature! — послъднее слово философа, проникнутое пегодованиемъ на сверхъественное. Истолкователи природы—разума и опыта. Гольбаху они подсказывають въ высшей степени благородныя нравственныя правила: «человъчество образуеть одну большую семью изъ всехъ детей природы» 1). Этотакже система, - по врядъ ли легко примиримая съ общимъ философскимъ представлениемъ о природъ, какъ царствъ необходимости. какъ дъятелъ — по математическимъ опредъленнымъ законамъ безъ всякаго отношенія къ человіческимь понятіямь о добрів и заів. Наконецъ, не менъе затруднительна задача оправдать эту мораль опытнымъ изследованиемъ парства природы - вив человеческой плеологія.

Систематическій духъ повой философіи оказался неистребимымъ,—и у философовъ- натуралистовъ онъ обнаружился еще рѣзче, чѣмъ у философовъ-резонеровъ. Вольтеру пришлось возстать противълегковърія «ученаго» Гольбаха, и задать ему вопросъ: «Возможно ли, милостивый государь, чтобы такой философъ, какъ вы, могъ увлечься столь смъшнымъ и ложнымъ опытомъ; какъ опытъ Нидгема?» \*). Мы видъли — и Дидро не прочь былъ воспользоваться этимъ опытомъ—и все въ порывъ этузіазма предъ систематизаціей естественныхъ идей въ противовъсъ сверхъестественнымъ. Здравый смыслъ Вольтера проявилъ больше осторожности и логической силы, чъмъ ученость современныхъ страстныхъ послъдователей естествознанія.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ib. I, 97; II, 405, 425, 154; Discours prelim. V, XXII, VII.

<sup>2)</sup> Réponse. 10.

Дидро среди нихъ занималъ первое мъсто и по страстности и по талантливости, — и ему-то пришлось обуздывать рвеніе своихъ со-ревнователей.

Посльдовательное опровержение произведения Гельвеция - «Челоетых» — одно изъ любопытивнимх р сочинений Дидро и вообще въ философской литературв XVIII ввка. Вольтеръ и Даламберъ, возмущаясь Гольбахомъ, оставались върными своимъ воззръніямъ, —Дидро, какъ критикъ Гельвеція, въ сильной степени критиковаль самого себя, — и этому обстоятельству, можеть быть, следуеть приписать раздражительность тона: такъ долженъ негодовать учитель, увидъвший во что превращаются его восторги и «грезы» въ рукахъ нанвнаго компилятора. Съ другой стороны Дидро, какъ вдохновителю, становилось жаль своего идейнаго питомца: все-таки въ его увлеченіях онъ находиль отголоски своего философскаго энтузі-азма,—и онъ готовъ взять свои жестокія замѣчанія назадь, признать Гельвеція хорошимъ писателемъ, вполн'в честнымъ челов'вкомъ и добрымъ гражданиномъ. Но философія Гельвеція такого рода, что нъжныя чувства критика на каждомъ шагу подвергаются испытанію, — и послів самой снисходительной оговорки вдругь слівдуеть заявленіе: «Гельвецій все извращаеть»—Helvetius denature tout п въ естественно-научныхъ размышленіяхъ «организацію головы сравнаваеть съ организаціей ноги», — и о самыхъ существенныхъ идеяхъ философа приходится восклицать: cela fait pitié! ').

Вообще Дидро не поскупился на сильныя выраженія: опроверженіе писалось два года спустя посл'є смерти Гельвеція и должно было остаться неизданнымъ.

Дидро начинаеть съ «любимаго парадокса» Гельвеція и на него прениущественно налегаеть во всей своей критикѣ,—именно будто одно только воспитаніе устанавливаеть различіе между людьми,— отъ природы всѣ люди, нормально организованные, на все способны. Гельвецій посвящаеть этому вопросу пятнадцать главъ и Дидро шагь за шагомъ разбиваеть всѣ его «опрометчивыя» и даже «сумасбродныя» утвержденія. По мнѣнію Дидро, «система Гельвеція—созданіе человѣка очень умнаго, но который каждой строчкой доказываеть,

<sup>\*)</sup> Refutation suivie de l'ouvrage d'Helvetius intitulé l'Homme. O. C. II, 358, 386, 410, 369.



что могущественное внушение генія ему чуждо и что онъ говорить объ этомъ предметъ, какъ слъной о цвътахъ. Дидро не въ силахъ даже спокойно представить, какъ можно не признавать прирожденности способностей и талантовъ? Гельвецій всякую геніальность нриписываеть воспитанію, соревнованію, внішнимь обстоятельствамь, случайностямъ. Дидро переноситъ вопросъ на чисто естественную почву: изъ лягавой собаки никакое воспитание не сдълаетъ таксы,и какое угодно искусство дрессировщика не превратить злое оть природы животное въ доброе. Какъ же можеть заключать Гельвецій, что Руссо написалъ свое разсуждение только благодаря случайному разговору съ Дидро, Мильтонъ случайно создаль свою поэму, Шекспиръ, — въ силу вившнихъ обстоятельствъ — вышелъ геніальнымъ драматургомъ, а не торговцемъ шерстью? Дидро готовъ потерять терпъніе, читая подобныя пельпости: случайность создала генія, -- ото все равно, что сказать: искра сделала порохъ, - и Руссо такъ же не быль произведениемъ случая, какъ и случай -- произведениемъ Руссо. Вся психологія Гельвенія основана на педоразумінія. Онъ утверждаеть, будто по желанію можно сділаться поэтомь, ораторомь, живописцемъ или геометромъ: это значитъ-смешивать способностьучиться и таланть—творить. Многіе могуть выучиться геометріи,--но не быть геометрами. Гельвецій ставить условіемь-хорошую оринизацію, - по что значить быть хорошо организованнымь? Условіе самое смутное, самое невразумительное, самое неопредъленное, потому что неть возможности точно установить вопрось относительно мозга и прочихъ частей тъла. Одинъ человъкъ сегодня поражаетъ всими признаками здоровья, а завтра его постигаеть смерть, другой кажется слабымъ и истощеннымъ, стоитъ одной ногой въ могилъ,и живеть вполив благополучно пелые годы 1).

Дидро, увлеченный пегодованіемъ на слишкомъ смівлую философію Гельвеція, договаривается до соображеній, вполить желательныхъ съ точки эрізнія даже идеалистической философіи. Еще Вольтеръ выражаль сомнівніе въ крайнихъ выводахъ сенсуализма и не желаль смішивать пяти чувство съ здравымо смысломо 2). Дидро еще різне ставить тоже самое возраженіе Гельвецію. Опъ предлагаеть фило-

<sup>1)</sup> Ib. 341, 284-6, 334, 407, 339, 347, 367.

<sup>2)</sup> Extrait des Sentiments de Jean Meslier. O. C. XLIII, 246.

софу обратить вниманіе на обитателей сумасшедшаго дома: у нихъ всё чувства действують прекрасно,—не хуже чёмь у самого Гельвенія,—страдаеть только одинь разсудокь. Очевидно, — разстроенъ центръ умственной жизни, и безъ этого центра всё ощущеній оказываются безполезными. Безъ общаго судьи всих ощущеній, безъ органа, запоминающаго всё наши впечатлёнія, чувствительный апнарать всякаго чувства обладаль бы, можеть быть, міновеннымъ сознаніемъ,—но не было бы сознанія—ни цёльнаго животнаго, щи цёльнаго человіка. Въ результать,—основа разнообразія талантовъ и умовъ остается менеексимой.

«Нельный» въ психологинескихъ разсужденіяхъ, — Гельвецій не менье странень и въ нравственномь ученів. Въ психологіи онъ безпрестанно условія явленія принимаєть за его причины и доходить до отождествленія существа физического и просственного: по мифию Дидро, — они такъ же различны, какъ животное чувствующее и животное разсуждающее. Физическое ощущеніе только необходимое условіе для умственной дъятельности, — но отнюдь не тождественно съ способностью размышлять. Мораль Гельвеція построена на ложной исихологіи в, слёдовательно, также ложна. Дидро теряетъ всякую ифру въ опроверженіяхъ, издъваясь надъ идеей Гельвеція объ эгонстической основь правственныхъ дъйствій и о чисто-физическомъ стракъ, какъ источникъ мукъ совъсти. Дидро пиного не стоить доказать, что Децій и Кодръ навърное не ждали никакого физическаго наслажденія въ пропасти и что иногда легкій знакъ презрѣнія мучительнье для человъка принадка подагры.

У Дидро, при всёхъ его сильныхъ чувствахъ противъ увдеченія Гельвеція, нёть ни малёйшаго желанія перейти въ лагерь идеалистовъ. Матеріализмъ попрежнему близокъ его сердцу и его чуваженіе» принадлежить тому, кто путемъ опыта и наблюденія строго докажеть, что физическая чувствительность такое же основное свойство матеріи, какъ и непроницаемость, или неопровержимо пріурочить чувствительность къ организаціи. И Дидро приглашаеть физиковъ и химиковъ рёшить вопросъ, что такое животная, чувствительная и живая субстанція? Но философъ немедленно предостерегаетъ противъ опрометчивыхъ отвётовъ, даже если ему самому приходилось давать подобные отвёты. Напримёръ, Дидро спёшить опровергнуть свое собственное разсужденіе о пропессё зарожденія.

Раньше онъ приписываль этоть процессь простому движеню матеріальнаго содержимаго яйца, — теперь онъ говорить: «я вижу ясно въ развитіи яйца и въ нѣвоторыхъ другихъ дѣйствіяхъ природы, какъ матерія, повидимому, косная, но организованная, переходить—при посредствѣ чисто-физическихъ дѣятелей изъ состоянія косности въ состояніе чувствительности и жизни, — но необходимая связь этого перехода ускользаеть отъ меня». Очевидно, заключаеть Дидро, наши представленія о матеріи, объ организаціи, о движеніи, о теплотѣ, о тѣлѣ, о чувствительности и о жизни еще очень несовершенны. Приходится сознаться, что организація или комбинація косныхъ частицъ вовсе не имѣеть послѣдствіемъ чувствительность, и общая чувствительность матеріальныхъ молекулъ одно только предположеніе: весь его смыслъ въ томъ, что оно спасаеть насъ отъ затрудненій, — но этого недостаточно настоящему философу 1).

Значеніе этихъ зам'ячавій не можеть быть преувеличено: Дидро, разбирая книгу Гельвеція, написаль краснорвчивую критику на одну изъ распространенныхъ философскихъ системъ, - тъмъ болъе красноръчивую критику, что самъ критикъ принадлежалъ къ горячимъ апостоламъ матеріализма. Дидро и послѣ Гельвеція не перешель въ лагерь Руссо или даже Вольтера, - онъ не упускаеть случая заявить, что «Богь-плохая машина, съ которой ничего нельзи сдвлать путнаго», -- но и матерія и природа оказываются призраками, изъ нихъ также невозможно создать сколько-нибудь убъдительной системы. И Дидро даже не върить въ возможность близкаго творчества въ этомъ направленіи. Онъ договаривается до чрезвычайно поучительной иден — о прочной культурной или даже психологической основъ религій. Онъ не согласенъ съ Гельвеціемъ, будто «легко перемънить религіозныя мивиія народа». На взглядь Дидро,— «неизвъстно, какъ предразсудокъ устанавливается среди народа и какъ онъ исчезаетъ». Существуетъ только одно средство — ниспровергнуть культь: сдёлать его служителей преэренными-по ихъ порокамъ и бъдности. И Дидро предупреждаеть стремительныя мъры революціи—создать на м'ясто христіанства новую философскую религію. Гельвецій върить въ возможность именно подобнаго творчества, -- Дидро называеть эту въру «мечтой, не осуществимой и въ

<sup>4)</sup> O. C. 363-6, 337, 327, 303-4, 301-2.

тысячу лѣтъ». Очевидно, Дидро не трудно было додуматься до историческаго взгляда на религіозныя явленія, — полемическія обязанности не допустили логическаго развитія идеи, — но онѣ въ то же время не заслонили предъ глазами Дидро прорѣховъ новаго философскаго прозелитизма. Черезъ два или три года послѣ опроверженія книги Гельвеція Дидро написаль Разговорт философа съ Мармальшей. Философъ Крудели—убѣжденный врагъ религін и воообще вѣры въ Бога: она не только не вліяеть спасительно на нравы, но даже можетъ поощрять преступленія. Въ порывѣ протеста противъ спиритуализма, Крудели снова приближается къ идеямъ крайныхъ матеріалистовъ, человѣка называеть «немного болѣе совершеннымъ животнымъ, чѣмъ другое животное», даже прибѣгаеть къ энтузіастическимъ заимствованіямъ и толкованіямъ фактовъ изъ области естествознанія, — по поводу вопроса о безсмертіи души припоминаеть разсказъ путешественника о возрожденіи высушенной змѣи 1).

Споръ съ Гельвеціемъ, очевидно, не им'влъ безусловно цівлебнихь последствій для пламеннаго ума Дидро, - такь же какь и восторги предъ опытами съ полипами и змѣями не спасали философа оть настроеній, иногда совпадавших в даже съ молитвенным вистазомъ Руссо предъ лицомъ Верховнаго существа <sup>2</sup>). У энциклопедиста нивася большой запась чувствительности и художественной впечатлительности, -- и онв, въ союзв съ здравой и добросовъстной логикой безпрестанно подкапывались подъ систему, восхищавшую воображение воинствующаго философа. Неустанно стремясь къ единсмеу, къ системативаціи новыхъ идей и фактовъ, Дидро столь же упорно вступаль въ борьбу съ противорвчіями, съ вымыслами, съ логическими несообразностями, съ философскимъ фанатизмомъ. Положеніе, сродное съ участью метафизиковъ-резонеровъ: мы видёли,--в въ этомъ лагеръ, при всемъ желанін, не могли логически придти ть цельному міросозерцанію, - в Руссо вышель изъ затрудненія, воспользовавшись средствами старой религіозной доктрины, -- догма-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ib. 287—9 520—1.

<sup>1)</sup> Навр. разсказъ Гримна о следующей его беседе съ Дидро во время прогулки въ вога. Дидро сорвалъ василекъ и колосъ и погрузнися въ размишлене. "Что вы гламете"? — спросилъ Гримнъ. — Я слушаю.—Кто же разговариваетъ съ вами? — Богь.—О чемъ же?—Это еврейскій язикъ; сердце понимаетъ, но умъ не достаточно силетъ въ своемъ молетъ. Ср. Саго. О. с. I, 352.

тически закрыпиль извыстные символы новой выры. Въ области философскаго натурализма къ той же цыли съ «пламеннымъ воображеніемъ» устремились писатели второй и третьей величины: Дидро не прслыдоваль за ними и остался на распутьи. Но это не значило, что философъ превратился или: могъ превратиться въ пиррониста. Система до конца манила и очаровывала его l'esprit fermentant—и онъ жаждаль воздвигнуть «алтарь противъ алтаря и скипетръ противъ скинетра», — тыль болые, что современные умы, повидимому, по своей природы мало доступные «броженію», также полагали основанія системы. И сооруженіе обыщало выйти настолько величественнымъ и всеобъемлющимъ, что поздныйшей философіи и наукъ оставалось только его совершенствовать и достранвать.

## VII.

Матеріалистическія вовзрівнія отдільных писателей XVIII віжа считались и у враговъ философіи и у ея ум'вренныхъ представителей-опаснымъ и непавистнымъ явленіемъ. Враги съ цілью рішительнаго пораженія просвітительной партіи сознательно отожествляли ее съ единомышленниками Гельвеція и Гольбаха, -- естественно заравый смысль и особенно дипломатическій таланть Вольтера смотр'я ди па обоихъ философовъ какъ на истинное бъдствіе для философской первы. Дидро стояль на той же линіи. Одно изь самыхь, дорогихь для него произнеденій, можеть быть даже самое дорогое—Сонз Даламбера — вызвало горячій протесть у благоразумнаго геометра. Даламберъ настойчиво потребовалъ сожженія работы, о которой самъ Дидро полагалъ: «это высшее сумасбродство и въ то же время глубочайшая философія». И, разум'вется, несмотря на волю Даламбера, драгопънный тексть не исчеть окончательно и явился на свъть. хотя и много леть спустя после смерти автора, въ 1830 году. Онъ свидътельствовалт, о неограниченной смълости резонирующаго ума и именно эта смелость въ глазахъ самого Дидро вела къ глубинъ: безумной философіей могла казаться только слишкомъ узкому воображению. Въ стремительномъ полетв она далеко опередила современное положительное знаніе и впушила вдохновенному энциклопедноту не мало «грезъ», воскресшихъ впоследствин въ науке XIX-го века. Первопсточникомъ естественнопаучныхъ знаній Дидро быль Галдеръ:

его Физіологію Дидро перечиталь дважды съ перомъ въ рукъ, дъмать изъ нея общирныя извлеченія, но ни на минуту не помыцаять
подчиниться осторожнымъ выводамъ учителя. Энтузіозма неотступно
сопровождаль читателя и еще болье пламенный, чъмъ воображеніе
Ламеттри: въ результать получился рядь гипотезъ, соображеній, предсказаній — вплоть до идей трансформизма, — неразрывной органической цыи, охватывающей весь міръ какъ одно необъятное царство
зволюціи. Дидро понимаеть значеніе фактовъ приспособленія и насладственности. Онъ часто говорить какъ предшественникъ Ламарка
и Дарвина и безпрестанно готовъ опередить ихъ во имя чистаго
матеріализма, какъ единственной религіи и философіи. Онъ договаривается до представленія о Богь изъ матеріи, даже объ «апидеміи
добрыхъ и злыхъ геніевъ», вообще до «всевозможныхъ чудесъ», такъ
какъ разумъ обусловливается комбинаціями матеріальныхъ частицъ.

Но вся эта отвага въ действительности создавала гораздо больше удовольствія самому философу, чёмь опасностей идеалистическому міросозерцанію. Дидро несомивнно стремился къ единству и ть системъ, но путь, избранный имъ, представляль мало убъдительности даже на взглядъ самихъ философовъ. Экскурсін автора въ область естествознанія оказывались весьма часто фейерверкомъ, эффектнымъ освъщениемъ заранъе надуманнаго общаго воззръния. Факты брались изъ области опытныхъ наукъ, но самый духъ разсужденія не становился---- ни научнымь, ни даже просто индуктивнить. Создавалась своего рода живописная философія, гдв многія выпостраціи являлись спорными не только для безусловно враждебнихъ читателей. Энтузіазить и воображеніе отодвигали на второй планъ анализъ и логику. Ламеттри до такой степени искрение увлекался основной двигательной силой философских системъ, что всъ части души» сводиль из одному только воображенію. Оть воображенія зависять умъ и геній, въ сущности «всв эти слова синоними» 1). Ламеттри своей психологіей разоблачаль тайну гораздо болье философскихъ и талантливыхъ современныхъ умовъ, чъмъ от самь, и до техъ поръ пока этоть строительскій методь преобладаль въ системахъ просвётителей, старому міросозерцанію не угрожала сивна его другинъ всесторонне обоснованнымъ положи-

<sup>1)</sup> L'Homme-Machine. O. III, 141, 147.

тельными воззрвніеми. Воображеніе-сильнійшій врагь логики, в ираснорфчивфиніе созидатели грозной матералистической системы безпрестанно вступали во взаимныя противоречія, часто даже не выдерживали последовательнаго развитія идей---каждый отдельно. Единственнымъ выходомъ изъ этого лабиринта оставался тотъ «научный духъ», какого, по сознанію Дидро, не доставало литератур'в XVIII-го въка, т. е. путь наведенія спокойнаго и последовательнаго осмысливанія историческихъ фактовъ. Писатели, воздвигшіе гоненіе на старую метафизику и религію, несомнішно обладали большими литературными талантами, блестящимъ остроуміемъ и нередко весьма общирными сведеніями. Но примененіе всехъ этихъ достоинствъ на практике выходило часто партійнымъ, воодушовлялось или какимъ либо апріорнымъ принципомъ, въ род'я идей объ естественной морали, о здравомъ смысле, объ естественной религи или просто подчинялось опповиціонному настроенію и полемическому духу. Во многихъ отношеніяхъ критика получалась очень краснорфчиван и основательная: недостатка въ благодарновъ матеріалъ не было,---но по существу религозно-метафивическое міросоверцаніе не могло считаться упраздненнымъ. Его философская в культурная основа оставалась непоколебимой, такъ какъ характеръ исходныхъ моментовъ новой мысли оказывался также метафизическим и зипотетическим, и представление объ исторической закономерности и необходимости ненавистной спотемы не могло пострадаль оть игомтики ся теоретическихъ или практическихъ частностей. Вся критика уподоблялась возстанію, бунту въ ніздрахъ віжового порядка,--вновь образовавшейся парти-протестующей и революціонной рядомъ съ другими охранительными силами общества. Могло настать такое стеченіе обстоятельствь, когда именно эти силы возобладають надъ разрушительными порывами, и тогда старая система выовь предъявить свои права на идейную власть надъ обществомъ, произойдеть своего рода смена правительствы вы парламенты общественнаго мивнія, и оппозиціи придется снова браться за прежиее оружіе и повторять уже разъ выдержанную борьбу. То, что раньше называлось философіей и суевъріями, теперь будеть носить жаныенованіе либерализма и реакціи, но философскій и культурный смысль борьбы останется неизмённымъ, т. е. борьбой партій: изъ нихъ одна исполнена протестующаго энтузіазма, другая - віры въ свою исто-

рическую правоспособность, и протесть тщетно стремится сокрушить въру, - для этого ему следовало бы доказать ея безпочвенвость, т. е. отнять у нея опору въ исторической действительности, привести общество къ сознанію, что старая система возэрвній должна быть упразднена не на основани кикихъ бы то ни было благородныхъ патетическихъ движеній сердца или здраваю смысла, а потому что эта система мертва исторически, представляеть изв себя отжившій идейный организмыштвь силу естественнаго роста цивилизація. Онъ не столько осуждается его противниками, сколько уже осужденъ неотразимыми законами исторической жизни общества. Это вопросъ не гуманнаго чувства, не чувствительной философіи, а высшаго безстрастнаго и бевличнаго разума: онъ столь же послъдовательно осуществляется въ замѣнѣ одного культурнаго періода другимъ, какъ и въ любомъ финическомъ законъ. Вопросъ о міросозерцаніяхъ, сибдовательно, різшается не партійно и не политически, а стихійно и исторически. Возникновеніе партій только симптомъ явленія, поставленнаго на очередь не какимъ-либо отдёльнымъ либеральнымь или консервативнымь умомь, не открытіемь естествовспытателя и трактатомъ философа, а нъкоей таинственной силойсь разнообразными наименованіями въ разныя эпохи.

Въ XVIII въкъ эта сила называлась прогрессомъ.

Зная основной духть эпохи, мы не должны ожидать отъ нея идеи чисто-философскаго и строго-научнаго характера. Въ самомъ: териннъ прогрессъ уже заключается элементь чувства и воображенія, въ общемъ энтузіазмъ предъ идеей-не столько доказанной фактами н логикой, сколько воспринятой патетически, какъ настроеніе, какъ вера. Прогрессь-значить приближение къ известному положительному идеалу, и человвчество приближается къ этой пали не только вообще, въ результать всего своего исторического движения, но и отдельными эпохами, носящими непременно поступательный характерь-поступательный въ смысл'в самого историко-философа. Въ результать, существуеть собственно не прогрессь, а рядь прогрессов, т. е. прогрессивных состояній человъчества. И писатели ХУШ въка слово прогрессъ употребляють во множественномъ числъ les progrès de l'esprit humain. Очевидно, здівов съ самаго начала предвосхищено толкование исторических ввлений, дано имъ освъщещеніе партійно философское, т. е. субъективное, и самое понятіе прогресс: является идеей чувствительной и полемической. Въ этомъ отношении просвътительный въкь остался въренъ себъ, своему эштузіазму предъ фактами какого бы то ни было порядка—естественнаго или историческаго—лишь бы только они знаменовали торжество «человъческаго ума».

Но въ идев прогресса заключался не только патетическій элементь. Вопросъ объ успъхахъ разума быль поставлень на историческую почву, т. е. взять въ неограниченной перспектива культурныхъ фактовъ. Уже такая постановка неминуемо вызвала представленів о постепенном накопленіи разумности, о постьдовательности умственнаго совершенствованія. Тюрго такъ и выражается — les progrès successifs. А разъ признана последовательность, -- этимъ самымъ установлена и неизбъжность, необходимость, историческая вакономврная логичность. Идея прогресса, следовательно, превращается въ законъ прогресса, желаніе найти въ прощломъ непреодолимое движение человъчества къ разуму переходить въ обязанмость доказать прошлымь законность настоящаго. Позднёйшая теорія эволюціи начинаеть возникать въ размышленіяхь философовъ XVIII-го въка-не въ силу ихъ научныхъ настроеній, а по самому существу задачи---не только восхвалить разумъ, но и оправдать и объяснить его торжество. Можно даже сказать: идеи прогресса и эволюціи находятся будто въ изв'єстномъ соревнованіи у различныхъ просвътителей, -- сообразно съ преобладаниемъ энтузіазма или изследовательского исторического таланта. Но во всехъ случанхъ попытки систематизировать исторію должны были придать совершенно новое освъщение философіи. Они создавали для нея несравненно болъе убъдительныя и прочныя основы, чъмъ полемическое остроуміе и «естественная» метафизика. Они возводили ее на степень посльдовательного исторического факта, долженствующого жить и развиваться взамёнь упраздняемых исторіей преданій. Они сообщали новой мысли значеніе звена въ мепрерывной цёпи полобныхъ же прогрессивныхъ явленій и этимъ самымъ предначертывали элементы будущей системы-не изъ метафизическихъ понятій, а изъ логическихъ данныхъ въкового процесса. Слъдовательно, къ новой истинъ мысль шла путемъ индуктивнымъ, не вполнъ совершеннымъ и осмотрительнымъ, но неизмъримо болъе върнымъ--при великой сложности и симпатических свойствахь задачи-чёмь заравый смыслъ Вольтера, внутренній голосъ Руссо, «истолкованіє природы» Дидро.

Сущность идеи прогресса въ высшей степени проста, -- можно сказать наивна: ен первоисточникь - аналогія между челов'якомь и человічествомъ. Каждая отдільная личность переживаеть дітство, юность, возрасть мужества и старости, тогь же путь проходить и человъчество, но съ одной разницей-оно никогда не дряхлъсть, а ввчно обновляется. Этой мыслью Тюрго начинаеть свою рыть о Посльдовательных прогрессивных движеніях человыческаго ума п Кондорсе убъждень, - «прогрессь подчиняется тыть же самымъ общимъ законамъ, которые наблюдаются въ развитіи способностей у отдельных личностей». Оба писателя не сказали злёсь ничего новаго, оригинальнаго или своей эпохи. Въ XVII-мъ въкъ та же ндея повторялась безпрестанно. Паскаль человічество называеть l'homme universel. По его мивнію, всякое покольніе людей слычеть разсматривать какъ одного и того же человека, вечно существующаго и непрерывно пріобр'втающаго знанія. На этомъ основаніи Паскаль считаеть несправедливымь-почеть питаемый нами древности въ лицъ ея философофъ: они-дъти сравнительно съ нами 1).

Этоть взглядь на древность и новый мірь даль содержаніе разсужденіямь Перро—автора Параллели между дресними и новыми. Вь основу нараллели положено то же сравненіе человічества съ человівкомь, возрастовь отдільной личности съ историческими періодами народовь. Защитникь новой цивилизаціи обладать но нівкоторымь историческимь вопросамь боліве глубокимь сужденіемь, чіть позднійшіє проповідники прогресса. Напримірь, Перро не нолагать въ среднихь вінахь сплошного умственнаго мрака. Работа человіческаго ума продолжалась,—она только временно заслонялась смутами и насиліями, и Перро для своей мысли воснользовался сравненіемь, какое впослідствін повторить Тюрго: наука и позія въ средніє віна будто ріки, на время скрывшілся вы пропасть,—оні продолжають течь подь землей и, найдя выходь появляются на поверхности въ прежней силів 2)

<sup>7)</sup> Perrault. Parallèle des anciens et des modernes en ce qui regarde les arts et les sciences. Nouvelle édition. Amsterdam 1693, 33-234-5 etc.



<sup>1)</sup> Préface sur le traité du vide. Pensées. Ed. Paris. 1876, 589.

Восемнаднатому вѣку пришлось возобновить не мало старыхъ идей и иносказаній и привести ихъ въ стройную логическую систему.

Прежде всего представился вопросъ вообще о возможности систематизаціи историческихъ явленій. Въ виду признанной аналогіи прогресса съ развитіемъ личности вопросъ сводился къ задачѣ вообще системативировать нравственныя явленія, т.-е. подыскивать имъ точныя опредъленія, строгія логическія доказательства и классифицировать ихъ. Возможно ли это въ области психологіи морали?

Утвердительный отвъть мы слышали оть Кондильяка. Онъ находиль, что «въ метафизикъ и въ морали можно разсуждать съ такой же точностью, какъ и въ геометріи» и достигать очевидныхъ результатовъ даже можеть быть еще легче. Это разсуждение, какъ н вообще философія Кондильяка, - преувеличенное заимствованіе изъ Локковского Опыта о человъческоми разумъ. Локкъ убъжденъ, что нравственныя идеи подлежать такой же доказательности, какъ н идеи количества, т.-е. математическія: надо только заниматься нравственными изследованіями «сь темь же безпристрастіемь, съ какимъ ищуть математическихъ истинъ». Величайшее препатствіе на пути къ нравственнымъ истинамъ--партійность. Разъ она будетъ устранена и «партіи предоставять истин' вести открытую игру». немедленно установатся, мёры правды и неправды изъ предложеній самоочевидныхъ путемъ выводовъ необходимыхъ и столь же безспорныхъ, какъ выводы математики. И Локкъ приводить нъсколько такихъ моральныхъ аксіомъ, распространяющихся одинаково на личную и соціальную жизнь человівка 1).

Легко видѣть, — перенесеніе математическаго метода въ область духа, должно лежать въ основѣ всякой философіи исторіи и, слѣдовательно, теоріи прогресса, притязающей на логическую убѣдительность. А что именно такая теорія заключаеть въ себѣ боевой фисофскій смыслъ, — тѣ же писатели XVIII-го вѣка представляли столь же ясно и вѣровали вполнѣ откровенно. Мы знаемъ, Даламберъ самымъ дѣйствительнымъ оружіемъ противъ «суевѣрія» считалъ философію на почвѣ физики и геометріи, т.-е. разработку правственныхъ и, слѣдовательно, соціальныхъ явленій по математическому ме-

<sup>1)</sup> The Works of Locke. London. 1823. II. Of Human Understanding. Book. IV, ch 3.

тоду. Мы могли оценить чрезвычайную философскую осторожность Даламбера, знакомы также съ профессіональной непоследовательностью Кондильяка, общемзейстны и уступки Локка, воззреніямь, заставившимъ и его французскаго ученика круго измѣнить своей системъ, — и эти именно писатели, менъе всего отличавшиеся философскимъ энтузіазмомъ и смілостью воображенія, дали ключь къ саимиъ решительнымъ системамъ. Доказать возможность точнаго изстедованія вонросовъ морали и полититики и, следовательно, исторін значить всю духовную живнь челов'ька и челов'ьчества, поставить въ условія естественнаго органическаго развитія, сообщить исключительно историческій характерь отдільными событіями ицівлыми періодамъ, въ результать устранить идею чудеснаго и сверхъестественнаго и отнять убъдительный смысль въ оговоркахъ Локка, Кондальнка и Даламбера. Именно въ ихъ увъренности-видъть мораль системативированной, по методу алгебры — ваключалось настоящее торжество естественнаго надь сверхестественнымъ, неизмёримо боже грозное для l'infâme, чъмъ остроунные памфлеты Вольтера н чатеріалистическіе восторги Дидро. Зам'вчательно тоть же Локкь и открыть неограниченную перспективу успаховь человаческой мысли въ изучении нравственныхъ отношеній: эти «дальнѣйшія усовершенствованія опредблить не легко > 1). Болже опредбленной темы нельзя било дать самому отважному энтувіасту естественнаго гресса — Кондорсе. Но и независимо отъ энтузіавма-идея не могла не вызвать практическихъ следствій именно въ XVIII-мъ выкь, знавшемъ по части ученія о прогрессы — вполны авторитетных предшественниковъ еще изъ классической эпохи.

Ел историческимъ продолжателемъ въ этой области явился писатель, имъвшій среди просвътителей мало соперниковъ по глубинъ и разносторонности ума, по строгой вдумчивости мысли, по истиннофилософской широтъ культурныхъ возръній. Философскія произвенія Тюрго, неръдко — только планы, проскимы, наброски — должны считаться классическими по продуманности и послъдовательности идей. Во французской философіи исторіи онъ истинный родоначальникъ не только философскаго отношенія къ историческимъ явленіямъ, но и руководящихъ идей позднъйшей позитивной системы,

<sup>&#</sup>x27;) Ib. II, 368-9.

легшей въ основу позитивизма какъ философіи и какъ религіи. Онъ, слѣдовательно, виновникъ дѣйствительно новой научно-нравственной системы, объщавшей болѣе или менѣе цѣльное и жизненное развитіе—не въ примѣръ логической и «натуральной» метафизикѣ его современниковъ.

А между твит, Тюрго далеко уступаеть имъ и силой языка и см'влостью заключеній. Онъ — вполн'в умпьренный мыслитель. Онъ, разумъется, противникь беллестрическаго матеріализма, въ жнигахъ Гельвеція не находить ни логики, ни вкуса, ни даже добропорядочности въ нравственныхъ идеяхъ. Но этого мало: Тюрго не во всемъ согласенъ и съ философскимъ апостоломъ эпохи — съ Кондильякомъ. Онъ неспособенъ въ качествъ философа признать одинъ принципъ, а въ качествъ върующаго - подписаться подъ истиной, необъяснимой филофскимь принципомъ. Поотому Тюрго отказывается всю духовную жизнь человъка свести къ ощущеніямъ и ихъкомбинаціямъ. Есть нѣчто независимое отъ внѣшнихъ чувствъ и впечатлвній,-именно идея причинности, - приципъ, по мивнію Тюрго, апріорный, и потомъ идея существованія личности и внішняго ей міра, т.-е. идея сущностей, основанная на сознаніи или внутреннемъ чувствъ 1). Эта идея не представляла исключительнаго достоянія Тюрго. Она буквально встр'вчается въ Prospectus' В Энцикаопедіи: здёсь она выражена Даламберомъ, - но и Дидро по временамъ готовъ былъ исповедывать ее. Когда Тюрго правственныя отличія людей приписываеть дъйствительному неравенству душъ-une inégalité réelle-намъ невъдомому, - припоминается тожественное возражение Дидро на чрезвычайно простое р'вшеніе вопроса Гельвеціемъ <sup>2</sup>). Но Дидро только въ гитвът на опаснаго союзника могь сознаться въ необходимости ограничить матеріалистическій всеобъясняющій принципъ, у Тюрго это сознаніе результать обдуманнаго философскаго вінфаков.

Еще любопытиве другое отступленіе Тюрго оть прамолниейной современной философіи. Онъвмѣстѣ съ другими врагь духа систематизаціи, понимаеть вредъ, причиняемый имъ наукѣ. Тюрго обраща-

<sup>1)</sup> Turgot. Oeuvres. P. 1808, III, 106-7, 122.

<sup>2)</sup> Prospectus. Diderot O. c. XIII, 148: "L'Homme qui est sur de son existence par coscience du sens interne". Réfutation; I, 327.—Turgot. Ebauche du second Discours dont l'objet devait être les progrès de l'esprit humain O. II, 268.

еть свои упреки не только противъ старыхъ метафизическихъ, но в современныхъ матеріалистическихъ системъ — всякій разъ, когда встричается съ esprit de système и весьми ризко выражиется о «Вкусть къ аналогіямъ», действительно, какъ намъ известно, восьма распространеннымъ среди новыхъ философовъ. Все это говорили и сами философы, — но нападки на системы не помъщали имъ создавать свои собственныя при помощи даже старыхъ средствъ. Тюрго и здъсь остается послъдовательнымъ. Онъ подробно выясняеть, что такое вредоносный духъ системъ: пренебрежение къ наблюденію, стремительность увлекаться отдаленными аналогіями и путемъ ихъ частный факть преобразовывать въ общій принципъ, о необъятномъ целомъ судить на основании поверхностнаго взгляда, брошеннаго на одну его часть: слепое притязание все-пока еще неизследованное-пріурочить къ немногому известному и всюду видеть излюбленную идею, все объяснить, все расположить въ стройномъ порядкъ, все неисчерпаемое разнообразіе природы подчинить произвольнымъ и ограниченнымъ методамъ, ограничить безконечное затвиъ, чтобы обнять ero 1).

Болъе мъткой и проницательной критики не представиль ни однить писатель XVIII-го въка, но зато ни у одного изъ признанныхъ истребителей систематизирующаго духа не хватило искренности или глубокомыслія признать значеніе системь, построенныхъ изъ другого - не метафизическаго - матеріала. Философы поступали еще нелогичные: возмущаясь сооруженіями изъ произвольно-опредыляемыхъ отвлеченныхъ понятій и аналогій, они въ то же время соперничали другъ съ другомъ въ подобномъ же творчествъ. Тюрго мыслиль какъ истинный философъ и ученый, и только Даламберъ можеть стоять вдесь рядомъ съ нимъ. Энциклопедисть также указаль на разницу духа системы и систематического духа: одинъ дъйствительно методь противонаучный и не философскій, другой — свидітельствуеть о върномъ направленіи въ ученомъ изследованів, стремится накоплять возможно большее количество фактовъ и располагать нхъ со всевозможной осторожностью въ наиболее естественномъ порядкъ, сводя группы къ принципамъ и продолжая путь обобщенія на самыхъ принципахъ 2).

<sup>1)</sup> Eloge de Gournay. Oeuvres III, 366.
2) Discours Préliminaire. Bibl. Nat. 23-4.

Тоть же истодъ имъсть въ виду и Тюрго, защищая систематическое направление мысли: Система — мивние принятое по эръломъ размышлении, основанное на доказательствахъ и проивренное въ своихъ слъдствихъ. Такой системой обладаетъ каждый мыслящій человъкъ, и кто не имъсть никакой системы, т.-е. никакой связи въ своихъ ндеякъ, тоть или глупецъ или сумасшедній 1).

И Тюрго далекь оть мысли осуждать системы во что бы то ни стало. Каждая изъ нихъ — піагь къ истинъ, хотя иногда невърный и колеблющійся. Онъ вывывають новыя ивследованія и этимъ приносить положительную пользу, — такь же, какь и гипотезы. При извъстномъ положеніи знанія онъ представляють истину, хота по необходимости несовершенную. Но вновь добытые факты внесуть дополнеція и поправки и ложную систему замънять болье правильной. «Первый шагь», —говорить Тюрго, — «открыть систему, второй—разочароваться вь ней» 2). Следовательно, прогрессь, но представленію Тюрго, смёна міросозерцаній, общихъ философскихъ и нравственныхъ принциповъ: идея, —которой предстаяль самый почетный пріемъ въ философіи будущаго въка.

Естественно, личныя возарвнія Тюрго облеклись въ стройную и вссобъемлющую систему. Тякъ его психологію и понялъ Кондорсе, составляя его жизнеописаніе, «его—генія общирнаго и глубоваго». Онъ «во всёхъ отрасляхъ знанія создалъ себ'є прочные и точные принципы, къ нимъ онъ пріурочивалъ вс'є свои мніжнія и ими руководился во всёхъ своихъ действіяхъ». Ни одинъ государственный челов'єкъ, прибавляеть Кондорсе, не достоинъ раздёлить этой славы съ Тюрго з).

И пе только государственный человъкъ, но и ни одинъ философъ въ XVIII-мъ въкъ. Философія исторіи у Тюрго единственная въ эту эпоху по полноть и положительности идей. Прежде всего Тюрго самый прогрессь понимаетъ иначе, чъмъ другіе защитники той же идеи. Для Вольтера и Кондорсе прогрессъ—не что иное какъ программа будущаго, начертанная по идеаламъ XVIII-го въма и они върять въ него не столько на основаніи уроковъ прошлаго,

<sup>1)</sup> Eloge de Gournay. Ib. 367--8.

<sup>2)</sup> Ebauche du second Discours. O. II. 292-3.

<sup>3)</sup> Vie de Voltaire. Ocuvres. P. 1804. VI, 214.

сколько подъ вліяніемъ восторга предъ современнымъ «пробужденіемъ разума». Это ясно изъ пріема исторической критики: она цъликомъ состоить изъ сравнения событий и эпохъ прошлаго съ идеаломъ философскаго просвещения и факты восхваляются или порицаются сообразно съ ихъ соотвътствиемъ или противоръчиемъ этому идеалу. Въ ревультатъ выходить не столько картина прогресса, сколько перечисление прогрессов, перемежающихся съ регрессами, — картина светлых и темных моментовъ. И вполив понятно, почему сочиненіе Кондорое въ рукописи называется не Esquisse, а Programme, Программа исторической нартины прогрессивных движений человъческого ума 4). Такое заглавіе можно толювать не только въ смысл'я подготовительнаго наброска обдуманной работы, но и въ соответствін съ самой сущностью вя. Просв'єтитель не изследоваль ваконовъ исторіи, а самъ предписываль ей таковне, произнося безпопригоров нада ея преступленіями и соотавляя для нея точную почти жатематическую программу действій въ будущемъ. И тлавивний интересь разсужденій Кондорсе именно въ этой прог грамив: она --- истинное идейное вавъщаніе XVIII-го въка, во многикъ пунктахъ воспринитое и по крайней мере теоретически выполненное новдиванией эпохой. Какъ идеаль, эта программа примыкаеть и въ системв Тюрго, но философіи Кондорсе чуждо действительно систематическое обоснование ндеала, т.-е. объективное осмысливание культурных в судебь человечества. Эта заслуга принадлежить ноключительно Тюрго. Было справедливо указано превосходство историческыго мышленія знаменитаго министра надъ исторической философісй двухъ понулярнвишихъ французскихъ эксториковъ XVIII-го вых .... Монческые и Вольтера в). Одины также стремился отдать себф отчеть въ наждомъ историческомь факте, но не представляль ясно общаго движенія цивилизаціи, т.-е. прогресса. Другой пропов'ядиваль царство разума, жакъ цъль прогресса, но не понималь значенія прошлыхъ стадій въ движеній человічества съ этой ціли. Только Тюрго сумъль опреня прошлаго связаль съ идеаломъ будущаго.

<sup>1)</sup> Robinet. Condorcet, sa vie, son oeuvre, 301.

<sup>3)</sup> Mastier. Turgot, sa vie et sa doctrine. Paris. 1862, 411.

## VIII.

Тюрго предназначался родителями къ духовному званію и прошель духовную школу, изучаль въ Сорбоннъ богословскія начки. Можеть быть отчасти это обстоятельство заставило будущаго государственнаго деятеля глубже вдуматься въ вопросъ, чрезвычайно ръзко и односторонне разръщавшійся въ современной философской литературь. Тюрго единственный среди первостепенныхъ писателей эпохи могь отдать себъ отчеть въ исторической роли христіанства, какъ религіи и какъ церкви,---и не по догадкамъ только разграничить развитіе католичества и культурный смысль евангельскаго ученія. Еще только Руссо, повидимому, искренно быль готовъ на это разграниченіе, но оно не внесло ни малейшаго света въ своеобразную культурную философію женевскаго гражданина. Энциклопедисты въ общемъ были согласны съ мивніемъ Лидоо, возмуніеннаго зам'вчаніемъ Гельвеція о разниців между религіей Інсуса Христа н религіей священника. На взглядъ Дидро -это--- «легкомысленное разграниченіе»: въ действительности все одно и то же 1).

Отсюда—гоненіе на христіанство изъ-за католичества. Кондорсе прошель общій путь. Въ молодости страстный полемисть противъ духовенства, онъ задумаль оригинальный Противорелизіозный календарь. Это исторія—по днямъ года—суевърій и жестокостей католической церкви <sup>2</sup>). Кондорсе остался въренъ этому настроенію до конца дней, осудиль безповоротно не только католичество и христіанство, по и вообще религію, вычеркнуль изъ программы прогресса средніе въка, призналь великимъ успъхомъ разума «равнодушіе къ религіямъ, помъщеннымъ въ число суевърій или политическихъ изобрътеній», вообще безрелигіозность отожествиль съ просевъщеніемъ <sup>3</sup>).

Другой взглядъ у Тюрго. Его убъжденіе: «разунъ говорить, но дъйствовать заставляеть религія» (). Опять идея, долженствующая создать, своинъ общинъ симсломъ, одинъ изъ основныхъ принци-

<sup>1)</sup> O. compl. II, 448.

<sup>2)</sup> Almanach antisuperstitieux остался педоконченник и не изданникь. Robinet.

<sup>\*)</sup> Esquisse d'un tableau historique. O. c. 1804. VIII, 257, 329.

<sup>9</sup> O. II, 32.

повъ будущаго научно-философскаго міросозерцанія. Тюрго въ рачи, произнесенной въ Сорбонна, приманиль ее цаликомъ къ христіанству. Онъ исторически доказываль необходимость появленія новой религіи одинаново для знатныхъ и б'ёдныхъ явыческаго міра, для философовъ и для народа. Дальнъйшая исторія христіанства столь же важна въ послъдовательномъ развитіи человъчества. Даже схоластикъ европейская философія обязана благодъяніями: пока это--зажита христіанства. Съ точеніємъ времени Тюрго создасть цільную картину прогресса и опять средніе віжа, стодь презираемые просвътителями, найдуть почетное мъсто. Полутно мусульманская культура будеть одінена весьма высоко, -- новый существенный факть въ исторіи идеи прогресса. Онъ также смоля воспримется насл'ядниками XVIII-го въка и именно съ тъмъ значениемъ, какое опредълить ему Тюрго. Арабы распространили математическія науки, химію, межаническія искусства, и историнь перечисляєть изобр'ятенія и открытія, завъщанныя потомству «варварскими въками». На всевозможныя заблужденія, смуты, революціи, періоды упадка Тюрго смотрить совершению спокойно: не заблуждения вредять прогрессу, а изивженность, духъ рутины, отсутствіе энергіи, поэтому полезны даже сильныя и опасныя страсти: онъ — начало деятельности и, следовательно, прогресса. Берьба съ преступленіями и зломъ упрочиваеть познаніе добра и будить совість. Вообще, «міръ, разсматриваемый съ высшей точки зрвнія въ его нераврывнемъ цёломъ и на всемъ пространстве его прогрессивнаго развитія, представляеть зрълище достославиты ине для мудрости имъ управляющей».

Въ окончательномъ выводъ Тюрго свою теорию считаетъ «не осворбительной для Провидънія». Это несомивнию: теорія полна въры и оптимизма, —авторъ ея —человънъ XVIII-го въка, върующій въторжество разума и, елъдовательно, истины и блага. Но Тюрго во имя своего идеала не насилуетъ фактовъ. Онъ признаетъ и зло, и заблужденія, и упадокъ, и даже въ весьма широмихъ размърахъ: онъ только думаетъ, что при наличности нравственной анергіи и органической жизненности у людей, тьма непремънно уступаетъ мъсто свъту, все болье яркому. Въра въ правственную силу человъка—аксіома для Тюрго и онъ находитъ, что при объясненіи культурныхъ явленій слишкомъ большое значеніе придають вліянію внъшнихъ условій, напримъръ, климата. Онъ желаетъ центръ тажести

перенести на «правственныя причины» и только необъяснимое ими относить къ «физическимъ причинамъ» <sup>1</sup>). Это — единственный догмата Тюрго, не столько философскій, сколько психологическій, не помѣшавшій самой полной и объективной теоріи прогресса за весь французскій XVIII-й вѣкъ.

Соединеніе психологяческаго анализа съ историческимъ следованіемъ привело Тюрго къ замечательному обобщенію. Установивъ непрерывную последовательность прогрессивныхъ моментовъ, признавъ идеи наследіемъ одного поколенія въ пользу другого, философъ наметиль знаменитый впоследствии законъ трехъ стадій. Славой этотъ законъ обязанъ Конту, полагавшему въ открыти его одну изъ своихъ главивишихъ заслугъ. Последователямъ Конта пришлось упорно и долго защищать права своего учителя и врагь ли вопросъ можетъ считаться поконченнымъ въ его пользу. Самъ Конть, называя однимъ изъ своихъ предшественниковъ Кондорсе, не упоминаеть о Тюрго. Этоть факть кажется вполне убедительнымъ даже для наименте порабощенныхъ последователей философа,--въ дъйствительности онъ не имъетъ никакого значенія <sup>2</sup>). Мы увидимъ впоследствін, какъ основатель позитивизма понималь проемственность своихъ идей и съ какимъ безиристрастіемъ оцениваль своихъ предшественниковъ. Именно самые внушительные и естественные среди нихъ не попали въ списокъ Конта. Тюрго подверися остракизму наравив съ Сенъ-Симономъ. Это совпадение несравненно знаменательные, чымь почести Кондорсе рядомы съ Деместромы.

Фанатическіе контисты употребили всё усилія доказать безполезность для Конта «взгляда» Тюрго. Смысла его нельзя было отвергнуть: Тюрго, оказывается, дійствительно понималь сущность трехъ стадій, но онъ «не почувствоваль всей важности своего представленія, потому что инкогда не возвращался къ нему, не разпириль его и не пополниль», а въ особенности—ни разу не упомянуль о немъ въ перепискі съ Кондорсе, а Кондорсе въ свою очередь, кажется, не поняль иден Тюрго и не воспользовался ею 3).

<sup>1)</sup> Ib. 23, 24, 83-4, 225-6, 227-8, 267-8, 343.

<sup>2)</sup> Littré. Auguste Comte et la philosophie positive. P. 1864, 39.

<sup>&</sup>quot;) Robinet. Notice sur l'oeuvre et la vie d'Auguste Conte. P. 1891, 142 Ср. E. Semérie—La loi des trois états, P. 1875. По тому же вопросу Renouvier въ Critique philosophique, 1881, I, 361 и отвъть на внигу Литтре Essai critique sur la philosophie positive, par Charles Pellarin, Paris. 1864, 112.

Относительно Кондорсе даже нечего и употреблять осторожныя выраженія: мы знаемъ, онь не мого разділять иден Тюрго по самому ея существу, такъ какъ его пропрессо не знаетъ принципа послідовательности и историческое прошлое Кондорсе не анализироваль, какъ постепенное и преемственное накопленіе умственнаго и нравственнаго світа. Прогрессь у Тюрго принимаетъ форму эволюція, совершающейся въ извістномъ порядкі, Контъ впослідствій заключить этоть ясно наміженный порядокь въ законъ, воззрініе Кондорсе на исторію чуждо какой бы то ни было планомірной пдеи, для него исходный пункть ХУШ-й віжь, и онъ не философъ прошлаго, а творець надеждь на будущее. Естественно, эволюціонное ученіе Тюрго прошло предъ нимъ или незаміженнымъ, или даже неудобопріємлемымъ для ума и сердца.

Ученіе это излагается такъ:

«Раньше чёмъ узнать взаимную связь физическихъ явленій, естественнёе всего предположить, что они производятся разумными существами, невидимыми, подобными намъ, потому что на кого же еще имъ походить? Все, что совершалось и въ чемъ человёвъ не принималъ участія—имёло своего бога; страхъ или надежда скоро создавали въ честь его культъ и культъ этотъ создавался соотвётственно уваженію, какое люди питали къ людямъ могущественнымъ, такъ какъ и боги были не что иное какъ люди болёе могущественные и болёе или менёе совершенные, сообразно съ тёмъ какъ эпоха, ихъ создававшая, понимала истинныя совершенства человёческой природы.

«Когда философы признали нельпость этихъ басенъ, но въ то же время не пріобръли правильныхъ понятій объ естественной исторіи, они вздумали объяснять причины явленій отвлеченными выраженіями, въ родь сущности и способности. Выраженія эти однако ничего не объясняли и о нихъ разсуждали будто они были существа, новыя божества, замънивния старыя. Аналогіи развивались, количество способностей умножалось, чтобы подыскать основаніе каждому явленію.

«Только очень поздно, наблюдая механическое воздёйствіе однихъ тыть на другія, люди вывели изъ этой механики другія гипотезы, которыя математика можеть развить и опыть провёрить. Воть почему физика перестала вырождаться въ плохую метафизику только

послѣ того, какъ продолжительный прогрессъ искусствъ и химіи умножиль сочетанія тѣль, благодаря болѣе тѣсному общенію людей расширились географическія знанія, факты получили большую достовѣрность и сами искусства стали развиваться подъ наблюденіемъ философовъ. Книгопечатаніе, литературные и ученые журналы, записки академій до такой степени упрочили достовѣрность свѣдѣній, что въ настоящее время только подробности вызывають сомнѣнія» 1).

Разсуждение Тюрго соответствуеть соціологическому закону Конта трехъ стадій: теологическая, метафивическая и позитивная. У Тюрго встрвчается только одинь изъ этихъ терминовъ-второй, первая стадія не расчленена, какъ у Конта, на различныя формы теологін-фетишизмъ, политензмъ, монотензмъ, третья очерчена томъ же смыслъ какъ и у Конта: стадія научная. Но сущность не въ терминахъ и не въ подробностяхъ, а въ магистральной идев. Въ этомъ отношении Контъ ничего не могъ прибавить къ концепнін Тюрго. Идея Тюрго им'єла всё свойства вдохновляющию принципа-тъ именно свойства, какими обладали для того же Конта и пден Сенъ-Симона, — и поздивниему философу оставалось только разсмаковать чужую мысль и представить ее въ логической и фактической оправъ. Это именно и сдълаль авторъ позитивной философія, своимъ умолчаніемъ только подчеркнувши неотразимое господствующее значение «арегси» Тюрго для его «курса». Кондорсе называль Тюрго однимъ изъ «первыхъ апостоловъ» ученія о ограниченномъ совершенствованіи» человічества, это ученіе признавалъ последнимъ решительнымъ ударомъ «колеблющемуся нію предразсудковъ» и все-таки не обратиль вниманія на самыя боевыя иден Тюрго <sup>2</sup>). Именно благодаря систематическому освъщенію прогрессивнаго содержанія всёхъ эпохъ исторіи, низведенію теологическаго и метафизическаго возврвнія на степень состояній человъческаго духа и провозглашенію научнаго изслъдованія современной и исторически-необходимой стадіей цивилизаціи, -- «суев'врія» теряли почву для своего роста и утрачивали право на существованіе. Кондорсе заявляль, что ученіе о прогресст принадлежить десятой эпохв», т. е. будущему, и философъ обязанъ пространно

<sup>1)</sup> O. II, 294-5.

<sup>2)</sup> Condorcet. O. c. 259-260.

развить «доктрину» именно для этого будущаго. Кондорсе выполниль объщание, составлявшее основную задачу его предсмертнаго труда.

«Десятая эпоха» Кондорсе—необходимое дополненіе къ «рѣчамъ» Тюрго, завершеніе намѣченнаго имъ зданія—въ духѣ XVIII-го вѣка. Философъ берется за предсказанія,—какія у него основанія? Отвѣтъ Кондорсе сначала тоть самый, какимь впослёдствій будуть пользоваться созидатели позитивнаго міросозерцанія. Разъ изв'єстны зажоны явленій,—можно предсказывать ихъ будущее. Но у Кондорсе ивтя законовъ историческаго развитія: онъ будеть прозрѣвать будущее на основании опытовъ прошлаго. Позитивисты позаботятся непремънно установить законы. Кондорсе удовлетворится «опытомъ» п притомъ весьма кратковременнымъ-второй половиной XVIII-го въка и въ особенности революціей. Уже девятую эпоху онъ закончить рёшительнымь предсказаніемь: современные успёхи просвё-щенія обезпечивають человёчество противь реакціи и варварства. Людямъ остается только философскій світь разума распространять на весь земной шаръ. Світь этоть философъ считаеть непогрівшимымъ, т. е. идеи французскаго просвъщенія, - и «десятая эпоха» не что иное какъ послъдовательное осуществленіе ихъ. Идеаль бу-дущаго—водвореніе равенства между націями и между членами каждой націи отдільно и «дійствительное совершенствованіе человіна». Любопытно эту программу сопоставить съ «интересами націй» какъ ихъ понималь Тюрго: «они сводятся къ религіозному почтенію предъ свободой личностей и труда, къ ненарушимому охраненію правъ собственности, къ справедливости относительно всёкъ 1). Революціонно - теоретическое настроеніе философа и практическій взгляль политика и психолога ясно сказались въ этихъ належнахъ на будущее. Правда, Кондорсе спешить оговориться: онъ не мечтаеть совершенно уничтожить неравенство, источники его коренятся въ самой природъ, онъ желаеть только суменьшать его непрестанно» разными экономическими мъропріятіями и особенно распространеніемъ просвіщенія. Философа все время не покидаеть самый върующій оптимизмъ: «если образованіе болье равномърно, создается больше равенства въ промышленности и, следовательно, въ

<sup>1)</sup> Condorcet. 320; Turgot. 351.

состояніяхь»; «хорошо направленное образованіе матеріальныхъ исправляеть естественное неравенство способностей»... Последняя истина находить опровержение у самого Кондорсе, настанвающаго на учреждении всемірной республики ученыхъ, такъ какъ между искателями истины и народомъ всегда будеть существовать «громадное разстояніе» и надежда проникнуть въ тайны природы навсегда останется «несбыточной мечтой», пока выдающіеся умы не выдёлятся изъ среды заурядныхъ людей въ особое общество. Очевидно, какъ разъ высшая культура обусловливаеть неравенство и ея интересы связаны именно съ неравенствомъ способностей и аристократизмомъ умственной деятельности. Кондорсе, какъ вообще фидософы XVIII-го въка, не представляль съ полной ясностью всюгромадную, нравственную и политическую трудность вопроса о совмѣщенім равенства со справедливостью, правъ личности и массы-Философъ высоко ставилъ индивидуальную свободу и въ то же время сътоваль на пристрастіе исторіи политической и научной къизбраннымъ личностямъ и равнодушіе къ рабочей массв, «на самомъ дёлё составляющей родъ человеческій». Но эта благородная защита массы встричается съ разсужденіемъ мальтузіанскаго характера. Философъ не можеть себв и представить, какихъ предвловъ достигнеть искусство превращать «элементы въ продукты потребленія», но въ то же время онъ разсчитываеть и на другой прогрессъвъ области разума и нравственныхъ воззрѣній. Люди должны понять следующую истину: если на нихъ лежать обязательства предъ будущимъ еще не народившимся покольніемъ, обязательства эти. состоять въ томъ, чтобы дать этому поколенію не жизнь, а счастье-Ифль людей-общее благосостояние человическаго рода или общества, среди котораго они живутъ, семья, къ которой они принадлежать, а не «дътская задача, обременять землю существами безполезными и несчастными» <sup>1</sup>).

Кондорсе не касается вопроса, какъ—раньше столь идеальнаго развития самосознания и соціальной мудрости въ массахъ, примирить его крайній демократическій принципъ съ разумными «обязательствами»? Очевидно, планы философа на будущее не успѣди подчиниться одному строгоопредѣленному принципу, предъ нами безпрестанно разго-

<sup>5)</sup> Condorcet. 339-340, 519-521, 314, 350-1.

рающаяся борьба между чувствительнымъ сердцемъ идеолога XVIII-го въка и невольнымъ вмъшательствомъ въ идеальныя построенія реальнаго ума, воспитаннаго на точныхъ наукахъ. Сущность явленія сводится къ самому простому факту: Кондорсе вздумаль опредълить соціальную систему будущаго независимо отъ результатовъ, какіе должны получиться на основаніи имъ же предложеннаго метода изученія вопроса. Философъ поспъшиль оставить завъщаніе современникамъ и потомству и предвосхитиль выводы, только намътивши путь къ нимъ.

Кондорсе ясно представляль следующім истины. Одна — многочисленность чрезвычайно сложныхъ вопросовъ, подлежащихъ ръшенію раньше созиданія новой системы. До сихъ поръ анализъ умственныхъ и нравственныхъ способностей человъка крайне несовершенъ; соціальныя отношенія мало изслідованы съ цілью точно опредълить объемъ личныхъ правъ человъка и правъ, какими онъ можеть обладать какъ членъ общества по отношению къ другимъ. Самые способы рѣшать эти вопросы не удовлетворительны: Кондорсе желаль въ области политики примѣнить теорію вѣроятностей, т.-е. сообщить характерь математической достоверности нравственнымь и соціальнымъ задачамъ. Путь въ этомъ направленіи предстоитъ гро-мадный, начиная съ усовершенствованія самихъ терминовъ и кончая логическимъ вліяніемъ общихъ фактовъ морали на практическую нравственность и политику. Кондорсе поторопился изобразить цёли! къ какимъ долженъ привести этотъ путь. Онъ не могь, разумъется, ни представить ихъ въ формъ цъльной, всеобъемлющей системы, ни еще менъе доказать ихъ: предъ нами рядъ отрывочныхъ идеальныхъ пожеланій и надеждъ. Научно-философское значеніе разсужденій Кондорсе не въ этихъ мечтахъ, а въ другой истинъ, имъ освъщенной, въ анализъ пути, какой, по его мнънію, будущимъ поколъніямъ предстоитъ совершить къ идеальному соціальному строю. Здъсь именно Кондорсе — продолжатель идей Тюрго и одинъ изъ предшественниковъ позднайшихъ философскихъ и философско-религіозныхъ системъ.

Кондорсе по излюбленному предмету занятій и по таланту—математикъ, и пріемы математическаго ума лежать въ основѣ его воззрѣній. Въ этомъ единственная существенная разница между научными идеями Кондорсе и Тюрго и здѣсь же лежить разгадка

значенія его построеній для будущихъ попытокъ французской мысли систематизировать мораль и политику въ широкомъ смысль. Въ разсужденіяхъ Обг общественном просвищеніи Кондорсе усердно защищаль необходимость «изученія политической ариеметики». Политическіе факты должны быть сводимы въ таблицы, къ нимъ долженъ быть примъняемъ пріемъ комбинацій, законъ въроятностей. Кондорсе различаеть логическое и математическое объясненіе фактовъ—une explication raisonnée, une explication calculée: одно можеть привести къ ошибкв, другое дасть положительные резудьтаты. Въ области политики, кромъ того, по мнънію Кондорсе, цомощь «равума» ограничена, въ будущемъ она будеть окончательно исчерпана и единственнымъ средствомъ останется математическій методъ, т.-е. собираніе фактовъ, классификація ихъ, объединеніе общими идеями и приложение выводовъ на основании прошлаго къ событіямъ будущаго, по теорін віроятностей і). Легко видіть, самъ Кондорсе въ своихъ «результатахъ» примънялъ une explication raisonnée - относительно данныхъ современности и, можетъ быть, только смерть помѣшала философу воспользоваться другимъ методомъ въ философіи исторіи. Во всякомъ случай, онъ достаточно установиль его въ любопытнъйшемъ отрывкъ Обз Аплантидъ. Эту Атлантиду следуеть считать первообразомъ перваго научно-философскаго и философско-религіознаго міросозерцанія, возникавшаго на почвѣ XVIII-го вѣка и революціонных событій.

Атлантида—это общество людей, посвятившихъ всю жизнь свою поискамъ за истиной. Они возвышаются надъ общимъ уровнемъ человъчества—просвъщеніемъ, геніемъ, силой разума, добровольнымъ единодушіемъ во взглядахъ и принципахъ, постоянствомъ въ безпристрастномъ и самоотверженномъ преслъдованіи идейныхъ цълей. Духъ партій, тщеславіе, мелкое самолюбіе должны отсутствовать въ работахъ и взаимныхъ отношеніяхъ членовъ этого общества. Единственная цъль ихъ «прогрессъ наукъ». Исчезнетъ и тщеславное соревнованіе между отдъльными науками,—не будетъ ни почитаемыхъ, ни презираемыхъ отраслей знанія. Вст онт составляють одну тъсно сплоченную цъпь, математика неразрывно связана съ физикой, соціальныя науки и съ той и съ другой, естественная исторія съ

<sup>1)</sup> Mémoires sur l'instruction publique. O. c. IX, 160-1, 576-7, 566-7.

метафизикой. Ни одной изъ наукъ нельзя удалить изъ общей связи, не причинивъ вреда другимъ наукамъ. Слъдовательно, и работа ученихъ должна отличаться единствомъ, взаимной освъдомленностью въ открытіяхъ и методахъ другъ друга. Это не значитъ, будто каждый учений съ одинаковыми подробностями долженъ знать всъ науки, ему достаточно внимательно слъдить ва «важными выводами, полезними примъненіями».

Единство работы «всемірной республики наукъ» должно быть обезпечено прежде нсего «общимъ планомъ наблюденій», хорошо обдуманной системой изследованія. Следуеть точно установить, какія наблюденія произвести, какіе опыты и кому поручить,—и Кондорсе предлагаеть примёрную программу ближайшихъ изследованій; начиная съ естественной исторіи человёка. Всюду на первомъ плане должны стоять таблицы фактовъ. Напримёръ, въ медицинё и въ гигіенё—статистика—основа всёхъ выводовъ объ умственномъ и правственномъ развитіи человёка, объ его соціальномъ благосостоянії. Результаты этого метода неогравиченны въ матеріальной и правственной области.

Путемъ изследованій мы можемъ оценить сравнительное вліяніе различныхъ деятелей на человеческую природу,—наследственности, воспитанія, образованія, законодательства, профессій, привычекъ и даже развлеченій. Если мы точно установимъ разницу и предёлы всёхъ этихъ вліяній, развё намъ не откроется возможность нравственно и даже физически совершенствовать человеческую расу? Научный аналезъ и всесторовнія наблюденія должны просвётить насъ насчеть труднейшаго вопроса—о связи физической организаціи съ духовными способностями и рёшить задачу: нельзя ли, совершенствуя органы совершенствовать и эти способности? Естественно, столь основательное знакомство съ физической и нравственной природой человека должно отразиться на его долговечности: Кондорсе готовь вёрить въ способность будущей науки, вродянть столь краткую въ настоящее время жизнь людей.

Но и самъ философъ эту надежду склоненъ считать «несбыточной мечтой», для него гораздо важнъе логическіе результаты его метода. Они—совершенно ясны. Если науки будуть разрабатываться по общему плану и духовно-объединеннымъ обществомъ ученыхъ, от должны привести научно-развитую мысль къ великой цъли—

рыйозорые générale. Эта идея заслуживаетъ всего нашего вниманія: ея настойчивые отголоски надолго водворятся во французской мысли XIX-го въка. Что же Кондорсе понималь подъ общей философіей? То же самое, что впослъдствіи Сень-Симонъ и его школа будуть развивать подъ именемъ общей науки—la science genérale. «Эта общая философія,—говорить Кондорсе,—обнимающая въ своихъ воззръніяхъ, въ своихъ стремленіяхъ, въ своихъ комбинаціяхъ принциы, слъдствія и содержимое всъхъ человъческихъ знаній,—она не что иное какъ расширенный разумъ, вооруженный изслъдованіемъ, и она неизбъжно станетъ общимъ достояніемъ просвъщенныхъ людей во всъхъ странахъ, гдъ человъческій умъ завоюеть свои права и свободу».

Подобная философія тожественна наукть, потому что она добыта строгимъ научнымъ методомъ. Ей въ то же время можно присвоить позднъйшее наименованіе, установленное Сенъ-Симономъ и окончательно использованное Контомъ-позитивная философія. Наконецъ, ее можно приравнять къ религіозному ученію, въ которомъ догматы не преподаются, а доказываются, т. е. къ религи въ смысле техъ же сенъ-симонистовъ. Кондорсе вполив опредвленно указываетъ именно на этотъ характеръ результатовъ, полученныхъ послѣ научныхъ изследованій по его плану и методу. Онъ надвется на исчезновение въ будущемъ духа партій, секты и школы после того, какъ будуть открыты и приняты систинные методы». Между учеными водворится «общее мнвніе», признанные принципы-ше оріnion commune, des principes avoués, и ученые не будуть нивть возможности отступать оть нихъ, не измъняя своему внутреннему чувству, не подвергаясь опасности быть обвиненными въ невъжествъ или въ недобросовъстности. При такихъ условіяхъ философу возможно предполагать, что со временемъ и своекорыстные интересы и страсти будуть оказывать столь же нало вліянія на волю, какъ въ настоящее время-на чисто научныя мненія. Подобнаго ждеть оть будущаго и Тюрго. Онъ надъется, что хаотическое состояніе понятій экономическихъ и политическихъ прекратится и «правительственная наука станеть легка и доступна для людей, одаренныхъ простымъ здравымъ смысломъ». Кондорсе желаетъ систематизировать этотъ смыслъ въ формъ научныхъ идей, понимая его съ точки зрънія начки, какъ удостовъренный философскій разумъ и сдълать его общимъ состояніемъ—въ формъ таблицъ безусловно доказаннихъ истинъ. Таблицы эти, разумъется, должны быть составлены «нъсколькими людьми, основательно знакомыми со всъми отраслями знанія» и съ достаточно развитымъ философскимъ воззрѣніемъ, чтобы отличать истины отъ мнѣній, факты отъ гадательныхъ объясненій. Это будуть періодическіе катихизисы научно-философскаго міросозерцанія и воображеніе философа отказывается намѣтить предъль, когда должна возникнуть окончательно формулированная общая философія. Каждое десятильтіе таблицы должны исправляться и доводиться до всеобщаго свѣдѣнія.

Мы оценимь впоследствін всю культурную важность этой программы, этого «чистаго культа истины», —какъ называеть самъ Кондорсе свою систему. Для насъ также выяснится существенная разница въ великомъ вопрост объ авторитеть, разрешаемомъ различными способами мыслителемъ XVIII-го вта и его пореволюціонными преемниками. Кондорсе остается до конца втеренть идеалистическому настроенію: онъ изгоняеть всякій авторитеть изъ недръсвоей республики, оставляеть мъсто лишь изследованію и разуму. Правительство, т. е. власть, стоить вить общества ученыхъ и даже следовало бы, чтобы оно не помогало научной работть матеріальными средствами,—они должны быть добыты подпиской на ученые труды ассоціаціи. Общественной власти предоставляется судить, что въ проектахъ общества заслуживаеть поощренія и щедрости. Философъ питаеть надежду, что со временемъ этоть вопросъ будетъ разрёшаться по внушеніямъ одного лишь разума з).

Легко видёть, — такая постановка дёла грозить на неопредёленее время осудить культь истины на практическую безплодность. Даже если бы ассоціація ученых успёла добыть научные принципы правственности и политических и соціальных отношеній, общественная власть могла бы слёдовать своим «питересам» и страстям». Истина, вполнё убёдительная для разума, можеть быть лишена всякаго значенія для эгоизма, вооруженнаго силой. Истребить же окончательно въ человеческой природе эгоистическія побужденія Кондорсе врядъ ли могь съ увёренностью разсчитывать. Даже у

<sup>1)</sup> O. c. VIII—Fragment sur l'Atlantide 521—9, 531—9, 542—3, 548, 550—4, 557, 552, 588—9, 594—8. Turgot, 351.



высшихъ геніевъ онъ признаеть «много самолюбія» и достойнвишихъ оберегаетъ отъ интригъ вмѣшательствомъ третьестепенныхъ талантовъ, неспособныхъ будто бы притязать на первыя мъста и всегда готовыхъ по справедливости ръшить споръ между первыми и вторыми величинами. Разсчитываетъ Кондорсе и на другое средство. Идея распространить господство всёхъ наукъ до такой степени велика и возвышена, что должна одушевить энтузіазмомъ истинно-философскія головы и явиться противов'єсомъ эгоистическимъ наклонностямъ. Значение энтузіазма въ торжествъ научнаго міросозерцанія будеть оцінено и преемниками Кондорсе, но они поймуть также, что далеко не вездё можно разсчитывать одинаково на способность людей усванвать очевидныя истины и приходить отъ нихъ въ энтузіазмъ. Вопросъ объ авторитеть остается открытымъ. Мыслитель, одержимый «революціонным» духом» 1) и восторженными надеждами, не представляль всего исихологическаго и политическаго значенія этой задачи, а между тімь именно она потребовала отъ позднъйшихъ созидателей научно-философскаго міросоверцанія сильнъйшаго напряженія изобрътательности, логики в соціальной проницательности и она же преимущественно сообщила оригинальный независимый характеръ по-революціонному движенію мысли сравнительно съ идеями XVIII-го въка. Мы хотимъ сказать,--вопросъ о комбинаціи общественной власти и выработаннаго наукой и философіей воззръція, даль новое содержаніе умственной и нолитической дъятельности наслъдниковъ просвътительной и революціонной эпохи. Этимъ фактомъ опредъляется взаимное отношение того и другого теченія и освіщается положительное значеніе философін XVIII-го въка въ великомъ культурномъ стремленіи просвъщеннаго человъчества-открыть новый символь въры на мъсто традиціоннаго. Мы могли убъдиться, это значение далеко не исчернывается одной критикой, разсудочнымъ, политическимъ или болѣе или менѣенаучнымъ разрушениемъ стараго міросозерцанія. Попытки созиданія были не менте настойчивы, разнообразны и весьма часто страстны, чъмъ чисто-критическая борьба, и безъ этихъ попытокъ позднъйшая созидательная деятельность философской мысли явилась бы своего

<sup>&#</sup>x27;) Выраженіе Конта о настроенів Кондорсе—автора Esquisse. Cours de la philosophie positive. Deuxième edition. P. 1864. IV, 191.

рода чудеснымъ откровеніемъ, исключительно личнымъ вдокновеніемъ отдёльныхъ пророковъ неожиданняго ученія.

На самомъ дълъ-произовно и должно было произойти въчто другое, понижающее блескъ оригинальности единичныхъ мыслителей, но зато упрочивающее историческій закономърный смыслъ всего явленія.

## IX.

Представленіе о XVIII въкъ, какъ эпохъ исключительно критической, осталось до такой степени неотразимымъ для исторической и философской литературы следующаго столетія—одинаково и враждебной и дружественной, что оно возникаеть неминуемо даже послъ самыхъ, повидимому, красноръчихъ оговорокъ. Эти оговорки должны встръчаться преимущественно у писателей, заинтересованныхъ какимъ-либо положительнымъ върованіемъ, религіознымъ или философскимъ. Самый естественный пріемъ-доказать необходимость и разумность такого върованія, проследить историческую судьбу созидательныхъ наклонностей человъческаго ума и показать непрерывность ихъ развитія. Такъ поступаеть самый страстный защитникъ вѣры въ началѣ пореволюціонной эпохи—Ламеннэ. Онъ неутомимо ссылается прежде всего на Руссо, нъсколько разъ пользуется его изреченіемъ изъ Общественнаго договора: «Ни одно государство не было основано безъ того, чтобы религія не служила ему основой». Лашенно находить, что сердце влекло Руссо къ христіанству и только одна гордость удерживала его 1), но Руссо не исключение. Ламеннэ готовъ распространить присутствіе въры на всъхъ вождей философской партін. Онъ въ ихъ перепискъ находить иден, явно противорвчащія ихъ открытому невірію. Ему кажется, будто Вольтерь никогда не отвергалъ верховнаго существа и это даже единственная истина, оставшаяся непоколебимой при его «подвижномъ воображенін». Ламеннэ ссылается на выходку Вольтера противъ атеистовъправителей, этихъ «исчадій ада». Даже у Дидро Ламенно находить мысли, враждебныя атенстическому обществу. И все-таки фи-

<sup>1)</sup> Lamennais. Essais sur l'indifférence en matière de religion. O. c. P. 1836-7. I. 21, 312, 342. Mélanges religieux et philosophiques. VI, 120.



лософія XVIII-го въка, на его взглядь, разрушительная философія и онь взываеть: écrasez cette philosophie destructive! 1).

Другой не менъе ръшительный защитникъ религіи—только философской—сенъ-сименисть Пьеръ Леру, повидимому, ближе всъхъ подошель къ истинъ. «Жалко становится слушать,—говорить онъ,—будто философія XVIII-го въка желала ниспровергнуть всякую религію. Философія XVIII-го въка, съ цълью разрушить христіанство, безраздъльно завладъвшее, въ глазахъ всъхъ, именемъ и идеей религіи, принуждены были воздвигнуть другое знамя и напасть на христіанство подъ именемъ религіи. Большая часть противорелигіозныхъ произведеній, написанныхъ ими въ этомъ смыслъ, относятся къ религіи прошлаго. Но гдъ же былъ бы источникъ ихъ генія, ихъ энтузіазма и ихъ власти надъ народами, если бы они не нашли въ сердцъ зародыша новой религіи человъчества?»

Леру ссылается на Руссо и приводить длинную выдержку изъ доклада Кондорсе объ общественномъ просвъщении, какъ первоисточникъ одного изъ основныхъ положеній сенъ-симонистской школы:
«всъ соціальныя учрежденія должны имъть цълью нравственное,
умственное и физическое улучшеніе класса наиболье многочисленнаго и наиболье бъднаго». И все-таки въ результать онъ находить, что восемнадцатый въкъ не зналь «философіи исторіи», а она
именно въ союзъ съ естественными науками и должна привести къ
«великимъ задачамъ» <sup>2</sup>).

Мы знаемъ, насколько точно это заключеніе. Ни одинъ писатель просвѣтительной эпохи не имѣль отдѣльно философіи исторіи, — это справелливо, но столь же несомнѣнно, что идеи Тюрго и Кондорсе положили главныя основы будущей науки. Тюрго намѣтилъ тоть самый законъ, къ какому позитивная философія XIX вѣка постарается свести развитіе человѣчества, а Кондорсе указаль, въ чемъ долженъ заключаться наиболѣе прогрессивный моменть этого развитія, и сдѣлалъ это съ такими подробностями, что позднѣйшимъ философамъ исторіи пришлось исчерпывать весь его планъ. «Великая проблемма», слѣдовательно, была поставлена и, что особенно важно,

<sup>1)</sup> Réflexions sur l'état de l'eglise en Françe pendant le XVIII s. VI, 35-6; I. 337, 22; VI, 37.

<sup>· 2)</sup> Aux politiques. De la politique sociale et religieuse qui convient à notre époque. La Revue Indépendante. 1841. I. 127, 97, 129, 327—8.

объясненъ методъ ея разрѣшенія и идеалъ окончательнаго результата. Мы встрѣтимся съ сенъ-симонисткой философіей исторіи, т. е. съ той самой, какая вдохновила самого Леру на религіозную проповѣдь, и убѣдимся, что выводы Тюрго совсѣмъ не подвергались критикѣ, а Кондорсе былъ опровергаемъ съ успѣхомъ тамъ, гдѣ нельзя видѣть его силу философа исторіи, гдѣ онъ только публицистъ-просвѣтитель.

Наконецъ, существуетъ ваглядъ, повидимому, самый естественный, внушаемый однимъ наъ самыхъ вліятельныхъ писателей XVIII въка. Руссо считаль себя по преимуществу защитникомъ Бога, Провидівнія и, слівдовательно, религіи, и на этой почвів вель борьбу противъ «пошлой философіи». Ніжоторые новівнийе историки признали это исключительное положение женевского философа и увидели въ немъ созидателя не въ примеръ его современникамъ. Лув Бланъ выразиль этоть взглядь съ особенной горячностью. По его инвнію, вся философская работа прошлаго стольтія рызко распредъляется между двумя направленіями—разума и чувства. Одна дало энциклопедистовъ, другая-Руссо. Одна-раціонализмъ, союзъдля разрушенія, ведущій къ «умственной анархіи», противоположную задачу взяль на себя Руссо: «превозносили равумь, который разделяеть, -- онъ указываль на чувство, которое сближаеть и объединяеть». И Луи Бланъ пишеть восторженно чувствительный портреть Жакь-Жака— «безсмертнаго и несчастнаго». Эти определенія — безспорны, но объединительныя свойства чувствительности Руссо подлежать сильному сомненю. Луи Бланъ считаетъ аксіомон, будто «разумъ равъединяеть, а въра сплачиваеть». Если это такъ, у Руссо не было именно сплачивающей въры, по многимъ причинамъ. Прежде всего, въра Руссо не столько органическое, неизмънно живое чувство, сколько поэтическое настроеніе, потомъ, самъ же онъ призналь необходимымъ сообщить своей вёрё иземе сплачивающую силу, въ формъ законодательныхъ постановленій и, наконецъ, всякое единство требуеть извъстной идейной опоры, извъстнаго міровозэрвнія, своему же чувству Руссо отказывался придать общій философскій смысль, пока оно не выходило за предвлы «внутренняго голоса»: оно-чисто - субъективное явленіе и поэтому не можеть быть преподано, а только изложено. Когда же «въра» Руссо становится дъйствительно связью, она по существу является политическимъ и на практикъ принудительнымъ ученіемъ. Въ созданія міросозерцанія на основаніи чувства авторъ Эмиля имъль не больше удачи, чёмъ авторъ Философского словоря на основахъ разума, и мы указывали тожественность логическихъ положеній религіи у Руссо и у Вольтера. Нъть, слъдовательно, данныхъ противопоставлять Руссо-созидателя энциклопедистамъ - разрушителямъ. И самъ Лув Бланъ неоднократно оговаривается въ пользу положительнаго и творческого элемента въ энциклопедической философіи. Въ намереніяхъ энциклопедистовъ, говорить онь, не было завъщать будущимъ покольніямъ только разрушеніе и мракъ. «Они непоколебимо и неуставно поражали древнія вёрованія, потому что разсчитывали оставить инигу съ матеріалами для преобразованія знаній и воображали, что после потопа человеческих возореній ихи ковчегь всплыветь, наполненный всемь необходимымь для возсоздания умственнаго міра». Это объясненіе гораздо ближе къ истинъ, чъмъ выдъленіе организующаго чувства Руссо изъ хаоса, создаваемаго разумомъ. Наконецъ, революціонную борьбу Лун Бланъ сводить къ философской борьбъ доктрина, къ реализаціи насл'ядства Дидро и Вольтера и Жанъ-Жака 1). Это справедливо--- въ отношении доктрины ставить рядомъ представителей раціонализма и чувствительности. Всъ одинаково были ваинтересованы въ возсовданіи міра идей и всв одинаково тщетно старались ограничиться чисто-идейной созидательной работой и въ одной логиев, въ данныхъ науви или во внушеніяхъ сердца и сознанія отыскать цальный объединительный символь. Луи Бланъ, закрывая глаза на внутреннюю разноголосицу религознаго проповъдничества Руссо-автора испосъди Сасойскию сикарія и удоженія О пражданской ремини-обходить молчаність глубокій вультурный смыслъ идей Тюрго и Кондорсе, таящихъ въ себе более очевидные мотивы идейнаго объединенія и принципіальной въры, чъмъ вдохновенныя, но разрозненныя изліянія и настроенія Руссо.

Наиболье поучительное суждение вообще о борьбы міросозерцаній высказать Жуффруа въ знаменитой статью: *Какимо образомо* рагрушаются догматы? Здысь очень картинно въ общихъ чертахъ представлена борьба, пережитая восемнадцатымъ выкомъ и вычно

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Louis Blanc. Histoire de la revolution française. P. 69. I, 362-9, 371-5, 377, 382-8, 398; VI, 312; IX, 464.

переживаемая человъчествомъ въ прогрессивныя эпохи умственнаго бытія. Но картинность вышла слишкомъ архитектурной, логически разчлененной, въ дъйствительности событія совершаются не съ такой послъдовательностью, не идуть другь за другомъ будто посылки силлогизма, а заключають въ себъ самыя разнообразныя теченія, и критическія и творческія.

Жуффруа полагаеть, что во время разрушенія изжитого догмата, само отрицание замъняетъ въру: върить, что прежняя доктрина-ложна, уже значить въровать во что-то, и отрицание сначала одушевляеть людей усердіемъ и жаромъ. Но когда положеніе вполнъ доказано и врагъ сраженъ, остается только смъяться надъ его нельпостью, усердіе падаеть за отсутствіемь оппозицін, кругомь оказывается пустыня, люди укратили старую въру и не пріобръли новой, они пользуются совершенной свободой духа, она имъ льстить и некоторое время ихъ тешить, но наконецъ настаеть усталость, такъ какъ слабость человъческой природы не выносить сомнънія. По живнію Жуффруа, скептицизмь разрушаеть старину и переживаеть свою жертву. Онъ уступаеть место догматизму на основании венреложнаго исихологическаго закона. «Мы нуждаемся въ въръ, такъ какъ знаемъ, что существуетъ истина. Сомнъніе есть состояніе духа, которое можеть увлекать насъ только какъ свобода отъ ложной доктрины. Когда это удовлетвореніе исчерпано, мы стремпися къ новому верованию, лишь только ложь разрушена, мы желаемъ нстины». Тогда, думаеть Жуффруа, выполняется вся задача-создать новое міросозерцаніе на м'ясто стараго, —и это выпадаеть на долю уже другого покольнія, детей скептиковъ, — сотцовъ, видывшихъ только первую половину задачи > 1).

Это разсуждение слишкомъ стройно, чтобы вполив соответствовать исторической действительности. На самомъ делв, чистый скептицизмъ, неограниченно-царствующая критика не являются культурнымъ течениемъ именно накануне смены одного верования другимъ, — разве только у отдельныхъ личностей. Большинство въ интересахъ убедительности критики принуждено критиковать во имя какого-либо положительнаго принципа. Объявить какое-нибудь учение

<sup>\*)</sup> Comment les dogmes finissent. Globe 24 mai 1824. Hepeney. Br Mélanges philosophiques. P. 1833, 12-3, 22.



нельпымъ значить сопоставить его съ другимъ, по мивнію критика, истиннымъ, потому что нельпость—контрасть чего-либо очевидно разумнаго. Это—элементарная психологія всякаго серьезнаго отрицанія, о каковомъ именно и говорить Жуффруа. Понятіе зла непремвино предполагаетъ понятіе добра и наоборотъ, слъдовательно «ввра въ зло заблужденія» не что иное какъ тавтологическій перефразъ выраженія «ввра въ благо истины». И мы снова повторяемъ, идеально критическихъ эпохъ не существуетъ, критическое теченіе непремвино несетъ съ собой матеріалы для предстоящей постройки. Такъ это и было, между прочимъ, въ XVIII ввкъ и мы знаемъ и убъдимся впослъдствій, какое положительное наслъдство скептики завъщали организаторамъ.

«Необходимость истины» чувствують не только наслёдники «скептиковь», но и сами скептики, только практическая возможность—открыть ее не одинакова у обоихъ покольній. У скептиковь истина по необходимости пребываеть въ области теоретическаго идеала, и остается въ такомъ положеніи, пока между «ложью» и «истиной» не возгорится общественная борьба и этой борьбой не будуть провърены и дополнены новые идеалы. Тогда новымъ покольніямъ остается создавать новое върованіе не только на основаніи разума и совъсти, но и по указаніямъ историческаго опыта.

Эту существенную стадію—практическаго приложенія и развитія идеала, возникающаго еще въ эпоху скептицизма—пропустилъ Жуффруа, а пменно она и установила основное психологическое и культурное различіе между отрицателями XVIII-го въка и върующими дъятелями пореволюціоннаго періода. Революція подвергла практическому испытанію старое и новое ученіе, попыталась приложить къ жизни готовые элементы философскаго міросозерцанія и, естественно, снабдила современныхъ и поздижйшихъ работниковъ на томъ же поприщъ красноръчивыми указаніями на жизнеспособность того или другого воззрънія.

Взаимное отношеніе идейнаго содержанія революціи къ движенію XVIII-го въка прекрасно опредълиль одинь изъ ея восторженныхъ и искреннихъ историковъ—Мишле. «Революція не увеличивала наслъдія жизненныхъ идей, которое завъщала ей современная философія. Она осуществляла въ учрежденіяхъ часть этихъ идей,

но прибавляна къ нимъ мало. Обильная законами, она бъдна догматами, она не удовлетноряла въчнаго голода человъческой души, всегда жаждущей и алчущей Бога» ).

Последнія слова не точны: революція весьма усердно стремилась на догматама и даже на удовлетворенію «вечнаго голода». Если ей не удалось достигнуть цели, причина лежить не вы недостатка догматизма революцій. Леру ближе на истина, она находить, «революцій во всемь своемь развитіи кипить религіозной идеей» 1). Точнае—вопрось о соціально-религіозной доктрина присутствуєть вы важнайних событіяхь революціи. Стоить припомнить простую кронологію фактовь, чтобы убъдиться вы громадномы, часто исключительномы значенія вопроса о міросозерцаній— оть начала переворота до возникновенія на его почва новыхь идеаловь.

Въ началъ революція не обнаруживала ни радикализма, ни страстности предъ той самой задачей, какую дэже политически-одаренный Вольтеръ выражаль ръзко и безпощадно écrases l'infâme! Революція, преобразовывая государство и общественныя отношенія, не желала касаться свищенныхъ догматовъ и ръшила удовлетвориться только перемънами въ церкви, какъ учрежденіи. Ръшеніе—последовательное, разъ оказалось возможной замъна старой монартів новой—конституціонной, и съ точки зрѣнія именно конституція должны были измѣниться отношенія духовенства, какъ сословія, къ государству. Отсюда идея гражданскаго устройства духовенства. Въ основъ ея лежать двъ задачи—огражденіе новаго государственнаго строя отъ сословныхъ посягательствъ и практическое обезпеченіе въротерпимости. Объ задачи разрѣшались единственными, средствами—подчиненіемъ духовенства общему гражданскому порядку и уничтоженіе монопольнаго политическаго положенія католичества.

Духовенство, разумѣется, не могло согласиться на такую участь такъ какъ вопросы католической церкви, какъ организаціи, искони и неразрывно переплетались съ вопросами о доктринѣ, борьба изъза общественнаго положенія духовенства неминуемо вызвала догматическую, принципіальную полемику. И первое же революціонное собраніе—учредительное— превращается въ соборъ всякій разъ,

<sup>1)</sup> Michelet. Hist. de la rev. fr. Ed. définitive. VI, 459.

<sup>2)</sup> Aux Politiques. R. Indép. 1841, I, 99.

когда на очереди вопросъ о духовенствъ и церкви, а ораторы волей неволей становятся историками церкви и даже ея «отцами» и «первосвященниками», по ядовитому, но върному замъчанию защитимковъ старины. Рачь о варотершиности непосредственно переходить въ вопросъ о совъсти, о «величіи религіи»: именно такъ ставитъ его Мирабе. Вопрось объ имуществахъ духовенства становится каноническимъ вопросомъ, такъ какъ влечеть за собой въковую задачу объ отношеніяхъ религіи къ свётской власти, о правахъ государства надъ церковью, о различіяхъ между первобытной христіанской общиной и позднъйшей іерархіей. Уже Мирабо говорить объ одинаковой необходимости Бога и свободы, разбираеть сущность христіанства, противоръчащую идеъ національной религіи, разбираеть психологію редигіознаго чувства и редигіозной совъсти, говорить о «безконечномъ существъ», о «міровомъ духъ», о «божественной мысли», оцёниваеть смысль евангельскихь завётовь, какь исключительно духовный, отнюдь не политическій. Подлинное богословіе и-собраніе восторженно ему рукоплещеть. Печать, разумвется, отражаеть этоть духь и щеголяеть статьями-проповедями, историко-церковными изследованиями и богосдовскими трактатами. Достойный соревнователь Мирабо—Камилль Демуленъ, уличающий епископовъ примърами Спасителя, апостоловъ, древнихъ архинастырей. Не остается въ забвенін ни одного мотива изъ многовъковой исторін христіанства и церкви, изъ эпохъ Римской бинерів, средневъковой борьбы папства съ свътской властью, изъ воспоминаній о смутахъ реформаціи. Легко представить, къ какому результату должна придти борьба: противъ католиковъ одновременно сражались бойцы, вооруженные небывало разбнообразнымъ оружіемъ: свободомыслящіе ученики философін, янсовисты, протостенты и, можно сказать, предъ учредительнымъ собраніемъ въ теченіе нъсколькихъ мъсящевъ разыгралась доподненная и усовершенствованная тажба двухъ міросозерцаній, до тахъ поръ въ теченіе ваковъ разгоравшаяся періодически и по разрозненнымъ поводамъ. Но въ ваконодательство революція пока не рішалась вносить противохристіанскій духъ, и правов'єрные католики называли собраніе только «схизматическимъ и пресвитеріанскимъ» 1).

<sup>1)</sup> Pressensé. L'eglise et la révolution française. P. 1890. 112, 121, 128, 131, 170-3.

Гражданская организація духовенства рёзко двинула борьбу дальне-по пути раджализма. Защитники этой организаціи увазиваля первообразъ ел въ первобытной христіанской церкви, когда 
енскопы и симпенники выбирались народомъ. Указаніе — не вполнь точное: въ новой демократической церкви ел служителей 
могли выбирать всё политическіе избиратели, т. е. инов'єрние 
и инонспов'єдные. Избраниме приносили присягу въ в'єрности 
нація, закону, королю и конституців. Имъ предоставлялось опреділенное жалованье и весьма слабя і ерархическая зависимость 
нашихъ отъ высщихъ. Для правов'єрныхъ епископовъ это вначию: 
предоставлялось опреложенію приказчиковъ на жалованиъ у разбойниковъ». А въ собранін въ то же время раздавались слова: «Церковь въ гесударстив, 
а не государство въ церкви. Мы---паціональный конвенть; мы несоинанно имъемъ власть изм'єнить религію 
1.

Мирнаго разръщения такой колинен не существовано, и началась междоусобива война спарой церкви съ новимъ государствоиъ и съ невой перковыю. Новое духовенство избиралось торжественно, нерудко съ натріолическимъ зитузіваномъ 3). Даже повдивитіе жиронлети, завидомые философы, вы эноку граждановой конституція принимають деятельное участю въ торжествахъ по случаю церковникь выборовь и Верньо, Гаде, Жансонно произносить ричи во славу «нашей святой религіи», «вёры нашихъ отцовъ», жоламиъ чествовать совместно религию и оточноство з). Впоследсти эти же ораторы усвоять другой языкъ, и не только они. Вопрось о судъбъ новаго устройства церкви превращается въ вопрось о бозопасности отечества, такъ какъ духовенство распадается на два непримиримо враждебных лагеря-присагнувших конституции и не присагнувшихь и среди неследнихь иногіе вопоминають старое средство католичества -- добиваться своихъ целей -- политическую смуту. Только четыре епископа рънаются присятнуть, другіе присоединяются къ эмиграціи или ведуть борьбу противъ революціи внутри страны.

<sup>1)</sup> Слова одного бретонскаго епископа и депутата Камиса. Ів. 138, 133.

<sup>\*)</sup> Bertrand Robidou. Histoire du clergé pendant la révolution française. P. 1889. II. 23.

<sup>3)</sup> Aulard. Les orateurs de la Législative et de la Convention. P. 1885. I, 171-2.

При такихъ условіяхъ учредительное собраніе сивняется законовательнымъ, оно уносить съ собой укоризиу Андре Шенье, за то, что члены его оказались более способными быть богословами, чёмь законодателями. Новое собраніе гораздо больше заслуживаеть подобнаго упрека. При немъ разыгрывается кровавая трагедія, караюная представителей непокорной церкви съ безпощадной жестокостью. Сначала veto, наложенное королемъ на решенія собранія противъ неприсятнувшихъ священенковъ, явилось однивъ изъ источниковъ униженій монархіи и ея паденія-привело къ 20-му іюня и 10-му августа и, наконецъ, таже религіозная междоусобица разожглаярость сентябрьских дней. Ей предшествовать рядь постановленій, дышавшихъ фанатизмомъ религіозныхъ войнъ. Въ собраніи раздавались требованія объявить преступныхъ священниковъ «вив общества», т.-е. съ буквальной точностью выполнить предписаніе Руссоо «гражданской религи», свобода вёроисповёданія отмённлась постановленіемъ-пользоваться церевами для культа только присягнувшимъовященникамъ, при чемъ революціонные ораторы доказывали законность-лишить свободы тёхъ, кто всегда гналь ее. Революція, очевидно, готовилась вступить на путь своего собственнаго религовнагофанатизма. Король съ своемъ veto являлся представителемъ терпимости и свободы предъ инквизиторами философіи, требовавлими и вскоръ осуществившими средневаковые ужасы навь виновными в невинными. Сентябрьскіе дик должны занять місто Варфоломеевской ночи въ исторіи революціонной борьбы съ католичествомъ и якобинское сравнение священниковъ съ гусенницами, подлежащими истребленію, -- достойный противовісь громамь старой инквизиців · противъ еретиковъ 1).

Такую форму приняла борьба доктринъ уже при второмъ революціонномъ собранів. Оно почти ежедневно занималось религіознымъи церковнымъ вопросомъ и вносило въ него всю страсть и гитвъ, воспламеняемые въ народныхъ представителяхъ внутренними и витвиними событіями. На сцену выступили наиболте нервные темпераменты и партійныя крайности. Съ этихъ поръ великая культурнаязадача попадаеть въ руки отдельныхъ группъ, единичныхъ личностей.

<sup>&#</sup>x27;) О религіозномъ характер'в сентябрыскихъ убійствъ.—Pressensé, 284—5. Robidou... . 11, 250, 285—7.

Преобразовательная полятика окончательно превращается въ сътъреволюціонных заговоровь и центральное собраніе безпрестанно, оказывается только партеромъ или хоромъ въ зрёдищахъ, задуманных и поставленныхъ на сцену клубами, немитетами или даже просто случайными депутаціями и импровизированными любителями-артистами. Но въ высшей степени замѣчателенъ фактъ: самия шумныя пьесы—немзмѣнно на тему религіовнаго вопроса, партійная междоусобица создаетъ фарсы и драмы на той же почвѣ, возникаютъ и падають вліянія и диктатуры среди резигіовно-политическихъ ненавистей и увлеченій. Третье революціонное собраніс—конвенть—пестолько участвуєть въ накопленіи капитала, полученнаго отъ предшественника, сколько присутствуєть при событіяхъ.

Они заключаются въ междуусобной борьбѣ философских партій. Учредительное собраніе возбудило вопрось о церковной практикв, онь немедлено слился съ вопросомъ о церковной догмѣ и о католическомъ ученіи, и подъ вліжніемъ вызванныхъ событій перешель, наконець, въ чисто религіозный. Кропавый расколь, оказавшійся неизбѣжнымъ при устройствѣ и возарѣніяхъ католической церкви, привель наиболѣе рѣшительные умы не къ реформаторской, а къ революціонной программѣ въ области самой догмы и вдохновиль на нештки замѣнить вообще традиціонную религію новой, откровеніе философіей, св. писаніе— Философскимъ словаремъ, Общественнымъ собраніи Робеспьеръ обнаружилъ завѣтную мечту—поступить съ ехтоличествомъ по правиламъ Руссо о гранцанской религіи,—законолятельное собраніе расчистило куть и этому, и другимъ «философскимъ» инеаламъ.

Въ Конвентъ умъренное свободомысліе, вельтерьянское сомнъніе представляли жирондисты, нъкоторые склоняльсь къ подному спектицизму и были бы довольны, если би вопросъ: о режити совершенно сомель со сцены 1). Монтаньяры очень близко принимали его къ сердцу, хотя далеко не въ одномъ и томъ же смыслъ. Здъсь можно било найти поклонниковъ мірового разума, природы, Верховнаго существа и просто человъческаго разсудка, фаналическихъ сектантовь въ духъ Робеспьера, беззаботнихъ матеріалистовъ дантоновскаго

<sup>1)</sup> Aulard. Les Orateurs. I, 190-2.

тапа, и мистическихъ жрецовъ «идеи человъчества», въ родъ пророка «Госнода нашего рода человъческаго»---Анахарсиса Клоотца. Мівосозерцаніе всёхъ этихъ пророковъ отнюдь нельзя признать ни яснымь, ни устойчивымь. Жирондисть Гаде, свидётельствовавшій раньше о своемъ котоличествъ на выборахъ епископа въ Бордо, теперь возставаль противъ Робеспьера даже за идею Провиденія. Радикалы также никакъ не могля согласиться насчеть понятія разума, то отожествляя его съ Божествоить и переходя въ католицизмъ, то ограничивая его простымъ здравымъ смысломъ, то-наконецъ, ища его воплощенія въ философіи и въ наукв. Смута религіозныхъ идей, царствовавшая въ Конвентъ, увеличилась еще благодаря бурнымъ вторженіямъ извив. За ствнами собранія также создавали доктрины и учреждали культы-вь комитетахъ, въ парижской коммунв и, наконецъ, въ департаментахъ. Вандейское возстаніе, ръзко окрашенное въ религіозный цвёть, служило неисчерпаемынь источникомь новыхъ пророческихъ вдохновеній, даже болье стремительныхъ, чемъ въ Парижв. По крайней мере, плами атензма разгорелось раньше въ провинцін, слагодаря усердію комиссаровъ Конвента.

Они первые объявили войну католичеству во имя разума и явились инипіаторами перваго революціоннаго культа. Больше всехъ отличался Фуше: его дъятельность служила образцомъ. Онъ объявиль своей вадачей всь «суевърные и лицемърные культы» замънить однимъ «культом» республики и естественной нравственности», перемънить священниковъ, получающихъ содержаніе отъ правительства, а пока самъ лично крестилъ своего новорожденнаго сына, издаваль декреты и устраиваль церемоніи въ духів новой религіи. Начиналось разкатоличивание Франціи словомъ и д'яйствіемъ. Оно быстро приняло формы дикой расправы съ беззащитнымъ противникомъ. Современники, --- въ особенности два изъ двухъ различныхълагерей, радикальный писатель Мерсье и «гражданскій» епископъ-Грегуаръ, оставили въ высшей степени яркія изображенія бурныхъсобытій, знаменовавшихъ войну философіи съ откровеніемъ. Всевозможныя кощунства, маскарадныя зредища-съ богинями разума, актрисами, пъвицами и просто свободными красивыми женщивами, съ ослами въ священнических облаченіяхъ съ символическими горами въ церквахъ, съ алтарями отечеству, природъ, свободъ, равенству, «всеобщей нравственности», со статуями философовъ и даже Марата; все это свидътельствовало о довольно богатой разрушительной и сатирической фантазіи і). Но въ чемъ же заключалось положительное ученіе новаго культа?

У насъ два главныхъ источника рёшить вопросъ: заявленія католическихъ священно-служителей, отрекавшихся отъ своей старой вёры во ими новой, и гимны, катихизисы, рёчи пророковь и жрецовь разума.

Отреченія, несомпівню, — самыя эффектныя сцены въ исторіи «Разума». Въ Нарижѣ священники являются въ Конвентъ во главѣ съ парижскимъ епископомъ Гобелемъ. Епископъ отказывается отъ своего сана и признаеть только культь свободы и святого равенства в). Заявленія другихъ отступниковъ, принесшихъ отреченіе въ разное время въ Парижѣ и въ провинціи, составлены также въ общихъ выраженіяхъ: говорится о «философіи» поб'ядительниц' фаватизма, о «соціальных добродітелях», о «философской морали», 0 «шарлатанствъ жрецовъ», о «нельпости догнатовъ, унижавшихъ величе Бога», упоминается и Верховное существо рядомъ съ разуможь <sup>3</sup>). Всё эти речи сильно походять на формулы и мене всего свидетельствують о личномъ участи, сердечномъ или умственномь, самихъ авторовъ въ представляемомъ текств. Несомивино, весьма часто онъ составлялся подъ давленіемъ страха или матеріальнаго разсчета и отступники иногда отдълывались просто кръпкими словами, въ родъ-обманиция, шарлатант - по адресу своего сана в здёсь же ходатайствовали о вещественной награде, представляя **БЪ ТО ЖЕ ВРЕМЯ СООРЯНІЮ СВОИХЪ МОЛОДЫХЪ ЖЕНЪ — «ДООРЫХЪ РЕСПУО**ливновъ .: Впоследстви Дантонъ потребоваль, чтобы Конвентъ запретиль въ залъ своихъ засъданій «противорелигіозные маскарады» 4).

Весь интересь опредълить новую въру быль на сторонъ ем основателей, и они дъйствительно усердно старались это сдълать. Прежде всего необходимо создать новую св. исторію, такъ какъ св.

<sup>1)</sup> Aulard. Le Culte. 221-2. Cp. Louis Blanc. Hist. de le rev. IX, 477.



<sup>1)</sup> Mercier. Paris pendant la Révolution, ou le Nouveau Paris. I, 1862. II, 92. Grégoire.—Histoire des sectes religieuses. P. 1828. I, chap. V.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mercier. II, 97. Grégoire. I, chap. IV. Авторъ принисиваетъ отречение енискона Ребеля отъ сама, а не отъ доемы—"умасу" предъ наримской думой и предъ Шометтонъ. Ср. Aulard. Le Culte de la Raison et le Culte de l'Etre Suprême. P. 1892. 45.

<sup>)</sup> Образчики отреченій въ La Revolution française. 1882, 14 avril, 878 etc.

писаніе уже имѣлось въ произведеніяхъ философіи. Конвенть постановдяеть напечатать офиціальный сборникъ героическихъ и гражданскихъ подвиговъ французскихъ республиканцевъ. Есть, слѣдовательно, новые святцы, должны быть и праздники въ честь ихъ. Изобрѣтается республиканскій календарь. Идея его всецѣло покоится на борьбѣ съ христіанствомъ, что видно изъ доклада Ромма: уничтоженію подлежитъ христіанская эра и особенно христіанское воскресенье. Мѣсяцы сначала предполагается назвать принцинами и событіями революціи, потомъ имъ даются имена изъ круговорота природы подъ широтой Парижа. Воскресенье замѣняется декадой, и христіанскій счеть иначе не называется какъ «стиль рабскій», «стиль суевѣрія». Календарь, несомнѣнно, важнѣйшій творческій акть въ культѣ Разума: онъ увѣковѣчиваеть обожаніе явленій природы, идей и фактовъ революціонной политики.

Учредители культа стараются набрать побольше отвлеченныхъ и аллегорическихъ укоризнъ католичеству. На правдникъ 20 брюмера въ соборъ Парижской Богоматери быда воздвигнута гора, на ней храмъ въ греческомъ стилъ съ надписью A la philosophie, у дверей храма бюсты четырехъ философовъ-эпохи просвъщенія. Въ честь богини Разума пълся гимнъ о «святой свободъ-дочери природы» и раздавались крики-да здравствуеть Республика! да здравствуеть Гора! Изъ философовъ больше всего почестей досталось на долю Руссо, упоминается и Інсусь Христось, но только какъ «честный санкюлоть», «лучшій якобинець». Вышло нёсколько катихизисовъ. Здъсь крещеніемъ называется 14-е іюля, міропомазаніемъ открытіе Конвента, исправившаго многочисленныя описки двухъ первыхъ собраній, т.-е. окончательно уничтожившаго монархію и учредившаго республику. Въ гимнахъ занималъ почетное мъсто Маратъ рядомъ съ Бругомъ. Его имя дается новорожденнымъ при гражданскомъкрещеніи, наравив съ именемъ Муція Сцеволы, взрослые также присваивають его, подписываясь «Марать-бысшій такой-то». Пытаются заключить новый культь въ одну опредъленную форму, издается книга Обряды въ честь равенства, свободы и Разума, подробно излагается устройство храма, ходъ богослуженія, печатаются проповъди для декадъ, проектируется цълая і раркія священнослу-

<sup>4)</sup> Grégoire, I, chap. VL

жителей. Въ провинціи появляется даже періодическое изданіе, посвященное новому культу—les Documents de la Raison. Издатель ревностный почитатель Вольтера, а также и Руссо, онъ излагаеть критику философа и релитію савойскаго викарія, его остроуміе запиствовано изъ Кандида, павосъ изъ Эмиля и слова la religion naturelle пестрать его страници 1).

По этимъ даннымъ можно опредълить философскій и политическій симель религіи Разума. Философскій исчернывается самой стреилтельной опнозиціей христіанству, заимствоваль свои вдохновенія изъ щей Руссо, Вольтера, отчасти Мабли — онъ иногда упоминается рядомъ съ ними и отнюдь не изъ произведеній матеріалистовъ. Гольбахъ и Гельвецій будто не существують для поклонниковь Разуна, какъ религи, - похвалу Гельвецію мы слышимь изъ усть Бриссо жирондиста, не намереннаго «изобретать Bora». Но это единственное вполнъ точное заключение, какое можно сдълать о догматъ новаго культа. Во всемъ остальномъ онъ-смутнаго и пестраго состава. Самое понятіе Разума остается до такой степени неопредівленнымъ, что даже въ парижской думъ — очагъ новой религи; не понимають, разумёть ли міровой или челов'єческій разумь? Н'екоторые прославляють одновременно Разума и Верховное Существо-«Бога свободных в людей». Издатель Документост Разума признаеть также оба вероисповеданія. Но главные пророки философскаго культа-- Шометть и Геберь въ глазахъ апостола Верховного Существа - Робеспьера, атенсты, подлежащие кар'я вменно за это преступленіе.

Политическій характеръ культа, напротивъ, совершенно ясенъ. Это—акобинская въра, якобинская война противъ не только монартическихъ, но и умъренно-республиканскихъ общественныхъ отношеній. Именно якобинство превратило Разумъ въ одно изъ самыхъ жестокихъ божествъ, когда-либо созданныхъ людьми. Якобинство сообщило инквизиціонный характеръ борьбъ міросозерцаній. «Учредители культа Разума,—говоритъ очевидецъ,—не имъли въ своихъ

<sup>&#</sup>x27;) О празднествах Разуму—книга Aulard'a, очень подробно у Grégoire'a I, chap. VIII—XIII и статьи въ La Rev. française. 1881, 14 oct. 1887, XIII 146, 406—(въ провинціи). О Documents de la Raison и издатель иль—La Rev. fr. 1887, XIII, 311 etc. Очень живое изображеніе парижских празднествь у Mercier. II, 99 etc.



идеяхъ и планахъ ничего опредёленнаго, кроме страстнаго желанія искоренить католичество и его слугь» 2). Къ цъли, разумъется, можно было придти скорбе политическимъ путемъ, чвиъ философскимъ, и исторія «Разума» не что иное какъ исторія философическаго фанатизма, вполнъ откровенно объявившаго себя карой и возмездіемъ католикамъ за ихъ нетерпимость. Только эта задача и объединяла новыхъ пророковъ и ихъ последователей и если они не прославляли Ламетри, Гольбаха, Гельвеція, какъ своихъ учителей, то единственно потому, что изъ ихъ ученія нельзя было бы извлючь никакого культа и никакого символа иля толны последователей. Чистый матеріализмъ въ религіозномъ и просто въ политическомъ смысль безплодень, какь математическая или химическая формула, и такими атемстами не желали быть ни Клоотцъ, ни Геберъ, ни Шометть. Робеспьерь въ ихъ Разумв видвлъ атеизмъ, потому что у нихъ не было никакого положительнаго символа въры, не было догматовъ о Провидъніи и безсмертіи души. Но эти догматы въ глазахъ не только Шометта, но и Гаде являлись «суевъріемъ», такъ какъ входили въ составъ католической доктрины. Когда ихъ исповъдывалъ Робеспьеръ, и якобинецъ и жирондисть были правы: Робеспьеру требовалась не столько доктрина, сколько ея дисциплинирующія, безпрекословно властныя свойства, требовалась не релидія, а своего рода теократія. На этой почвъ, не религіозно-философской, а религіозно-политической, разыгралась двухъактная драма якобинства.

Первый акть — гибель «атеизма» въ лицъ основателей культа. Разума; второй — однодневное торжество «Верховнаго Существа» и гибель его пророка.

## X.

Если въ гражданской конституціи духовенства практически таились съмена самаго разнуздавнаго «философскаго» гоненія на христіанство, въ знаменитомъ докладъ Робеспьера Конвенту 18 флореаля чуется дыханіе католической реставраціи. Воннственный натискъ философіи на откровенную религію закончился культомъ Разума въ одной изъ «мессъ» Вольтеръ провозглашался «посланникомъ

<sup>4)</sup> Grégoire. I, 106—7; cp. Aulard, 121.

<sup>2)</sup> Grégoire, I, 48-9.

Божьних»: это было воспроизведеніемъ обращенія Даламбера къ фернейскому патріарху: «Вы — священнослужитель разуна і). Практикафилософін нийла тоть же результать какъ и теорія: она не пришлекъ цільному и точно опредівленному возэріню и не только въску неопредівленности идейныхъ основъ, но еще и подъ вліяніемъполитическихъ отрастей; нартійныхъ: и личныхъ междоусобицъ. Робеспьеръ выступияъ протинъ философіи нъ роли анклогичной воложенію Руссо отвесительно зициклопедистонь. Онъ рішилъ во чтобы то ни стало систематизировать иден и сообщить имъ реальное значеніе религіи—народное и государственное.

Культь Разума до нонца оставался исилечительно нартійнивыПомию якобичневъ и всяких поддонновь населенія, въ нему-прениущественно въ превинии—приставали группы натріочической интеллигенціи, возмущенной претиво-маціональнымъ поведеніємъ неконституціоннаго духовенства. Въ масов Разумь не встріншть сочувствія, и его патріотическое значеніе не слідуеть преувеничивить <sup>2</sup>). Служеніе новому культу усиймо захватить неявміримо болівограниченный районь, чёмь патріотическое движеміе, и оба явленія
совнали кронологически: революціонная Франція самостверженноборолась противъ вибшнихъ и внутреннихъ врадовь до культа и
особенно послів него, и въ намболію горячіе патріотическіе мощенты
новое божество совершенно заслонялось фигурами славивійникъ, навзглядь революціонеровь,—патріотовъ <sup>3</sup>). Патріотивиъ занямаль видное м'ясто и въ культів Верховнаро Существа, канъ вообще въ собитяхъ революцій.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ha это указываеть и Aulard: "On se détourne de la statue froide et abstraite de la Raison pour ne plus voir, n'honorer que la trinité des victimes du patriotisme (Марата, Cholier и Le Peletier) O. c. 202.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Grégoire. I, 109. Писько Даланбера въ Вольтеру отъ 18 дек. 1764 г.

<sup>2)</sup> Anlard склоневъ все движение во славу Разума считать варивомъ пакріотизіка... 0. с. 199 etc.

личической и соціальной. Монтаньяры, руководимые Робеспьеромь, оказались подлинними буржув въ экономическомъ вопросів. Комитакъ общественнаго спасенія издаваль строжайшіе декреты противъ рабочихъ союзовъ, стачекъ и даже собраній. Всів взаимних сношенія рабочихъ ставились подъ веускинній контроль администраців мастерскихъ. Даже коллективния жалобы и всякія сборища воспрещелись рабочимь подъ угрозой арестовъ и наказаній. Якобинство желало быть консервативнымь и Робесньеръ разочитиваль явиться предъ Европой мудрымь законодателемь и государемь 1.

А первый шагь въ цёли, разумёется, возстановленіе антаря. На накой почвё, указывала самая красморёчивая дёйствительность. Католичество отнюдь не склонелось подъ ударами разума. Не только провиндіальная народная Франція твердо исповёдывала старую вёру, но и новые участники новаго культа въ глубинё души оставались католиками, даже негодуя на эмиграцію и не сочувствуя Вандеё. Неприсягнувшіе священники окружались ореоломъ мученичества, и маскарады и оперы съ богинями Разума менёе всего могли омрачить этотъ ореоль.

Робеспьерь понималь сущность дёла и сдёлаль соотв'ётственныя заключенія. Совершенно напрасно считать его правов'єрнымъ ученикомъ Руссо: онъ ученикъ-эклектикъ, взялъ изъ Эмиля и Общественнико договора только тоть матеріаль, какой казался ему пригоднымъ для реставраціонныхъ цёлей, — при данныхъ условіяхъ. Подъ покровомъ Руссо онъ ведеть борьбу противъ жирондистовъ, какъ учениковъ энциклопедів, разбивая бюсть Гельвеція, произносить компиляцію изв испов'єди савойскаго викарія, и впосл'єдствін восторженно нарисованную фигуру Руссо противопоставить преэреннымъ изображеніямъ «честолюбивыхъ шарлатановъ». Все эта боевая политика, чрезвычайно полезная для оратора-демагога-прожиет атемстовъ-аристократовъ за плебея, «учителя человъческаго рода». Пока жирондисты живы---на сценъ Эмиль. Жирондисты уничтожены,---Шометь организуеть культь Разума -- дикій, часто возмутительный и въ общемъ партійный, — Робеспьеру можно позволить себъ поменьше философін и побольше политики. Онъ, не переста-

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Les origines historiques du socialisme français par Aulard. Revue de Paris, 15 aout, 1899.

вая восхвадать Провидание въ стиле Руссо, прямо нереходить къ
обвинению «атенсковъ» нъ политической неблагомадежности, даже
въ межене: релиня—единственная основа нравственности и изриссти
отечеству. Атенвиъ делаетъ францувомъ ненавистными въ глазахънародовъ, нечестие является несминаемымъ пятномъ на французской республикъ, и это мовредитъ ея достоинству и свобода вовсемъ міръ. Оратору остается закоминтъ открытымъ доносомъ на
отдельныхъ лицъ, — что Робеспьеръ и вымолнилъ.

Такимъ путемъ подведени подъ гильотину Шометть и его света. Дантонъ также палъ, отнюдь не изъ-за жетежническаго алензма: онь первый, возставъ противъ фарсовъ новаго культа. Настала очередь Конвента, — освятить заключительный акть терропистической реакцін. Вст., кому надлежало, ясно понямали савісль робеспьеровскаго плана. Ламения напрасно думаеть, будто Франція начала «стронъся вновъ - Se reconstituer съ момента гибели Робеспьера, Грегуаръ върже понимаеть омыслъ событий: съ точки врения католика. онь уже появление Верховного Супцество очитаеть своивратомы къ принципамъ», приннавая въ то же время «эту мъру чисто нолитаческой». Къ какимъ имение принцинамъ-свидетельствовали замитетесованные католики и действія самого Робеспьера. Католики спъпать обращаться кв нему съ просъбами о своикъ религіовныхъ нуждавъ «полныя довёрія въ его справедливости», они присоединаются и вовому культу, надеясь на близкое возвращение «из реитів», т.-е. нь своей церкви. Самь Робеспьерь береть подъ свое покровительство католическую въру и протестантскаго священинка называеть «чудовищемъ». Наконецъ, распространялись даже слухи, булго конституціонные епископы будуть пригламены способствовать новому культу і)

Во всякомъ случав — время краткаго совойскаго викарія миновало, предъ конвентомъ 18 флореаля явился «законодатель» во всемъ прачномъ притязательномъ формализмв Общественняю догосора. Онъбагословання в проклиналь, — благословенія звучали чувствительних романомъ и идиллической лирикой, — но проклатія — на всёхъ, кто «пытается погасить возвышенный энтузіазмъ», на «тирановъ и

<sup>1)</sup> Lamennais. O. c. VII, 70. Grégoire. I, 99.

<sup>\*)</sup> Aulard. 238-9, 264, 302. Cp Grégoire. I, 114.

живниковъ», на «аристократовъ», —дышали самой яркой жизненной правдой. Политическій смыслъ новой религія усиленно педчеринвался сочувственниками Робеспьера. Во время чтенія доклада рукоплесканія отмічали именно политическія обосмованія культа—его
связь съ республикой, канъ говорилось и въ самомъ заглавіи деклада—

Варрого зиг les rapports des idées religeuses et morales avec les prinсірез républicains. Вновь явившіеся исповідники даже догмать о безсмертіи души усиливались истолковать въ цівляхъ патріотизма. Католическая печать не оскорблялась утилитарной постановкой религіозняю вопроса, — она только сётовала, почему Робеспьеръ безъ
венкихъ мудренныхъ изворотовъ—запь tant s'alambiquer—просто не
заявилъ, что онь въруетъ въ Бога? 1).

Этотъ естественный шагь будеть сделанъ непосредственными преемниками Робеспьера—въ религіозно-политическомъ возотановлени Франців---сотруднивами Бонапарта по конкордату--Симоономъ н Порталисомъ. Ихъ ръчи въ трибунать и въ законодательномъ корпусь-но идейным основам представляють полную вналогию вобеспьеровскому докладу. Для нихъ религія не истина сама по себъ, не органическій факть естественнаго развитія человіческой природы, а пректическое средство, пусквеное въ ходъ искусными укротителями толим. Здёсь главная сила не въ върв и въ доказательствъ, а въ повелени и эффекте: Портались эту исгину выразить вполнъ откровенио, - Робеспъеръ сдължеть больше: устранивъ сопернивовь, онь утратить такть действительности и примется разытринать ту самую роль, о накой даже Бонапарть мечталь только вы Египтв. Праздникъ 20-го проріали, аранжированный художникомъ Давидомъ въ програмив поразительно первобитнаго мелодраматическаго содержанія-даже для артистическаго воображенія республиканца XVIII-го въка, --- обнаружить всю близорукость политического эрънія Робеспьера. Но что еще важиве-удивительный день выказаль во всей приссти его политическое двуличе и лицемерное фразерство. Робеспьеръ въ ръчи особенно налегалъ на мотивы о невиниоугаетенных и о тыранахъ. Это говорилось въ то время, ногда-съ точки врвнія столь чувствительно прославляемой массы — политика

<sup>&#</sup>x27;) Полный тексть съ отивтками впечатавній публики—Buchez et Roux Hestoire parlem. de la Revolution. P. 37. XXXII, 372. Aulard. 285, 294—5.

диктитера была въ полношь омысль буржуваной, а на взглядъ истинныхъ противниковъ тирании — деспотической. И то и другое Робеспьеръ не переставаль подтверждать ръчани и проектами законовъ посль праздника Верховному Существу, и быль остановленъ на распоряжении противъ «иевино-угнетениких» 5-го термидора и на проекть проскрищий противъ «дурныхъ гражданъ» 8 термидора. Пятаго числа быль опубликованъ максимальный тарифъ заработной платы, — и рабочіе отвъчали на него свистками въ день казни Робеспьера и его товарищей. Такимъ образомъ, казнъ именно Робеспьера среди всъхъ многочисленныхъ казней революціи сказалась наменные партійной, дъйствительно отвъчала настроенію и общества и народа. Съ его смертью нока отстрочивалась реставраціи въ кателическомъ направленіи, но только на парадной государственной сценъ, — въ глубнить населенія она не переставала набираться новыхъ силь не исключая Парижа.

Оффицально оба культа---Разума и Верховнаго Существа, продохжались весьма не долго: Разумъ не царствоваль и мъснца, а Верховное Существо имело въ сущности только одинъ торжественный день. Кое-гдъ въ провинціи оно привътсивовалось, какъ легиое видонамънение Разума, а въ Паринъ самъ первосвященникъ съ перваго же дня дискредитироваль религіозный смысль культа. «Ты начинаемы наскучивать намь сь своимь Верховнимъ Существомъ», замътиль, говорять, Робескьеру одинь изъ чего тонарищей еще 20 преріали. Но какъ бы ни были призрачны и недолговичны философскія формулы революціоннаго міро-созерцанія, --- не въ нехъ: была сущность, а въ совершение независимей отъ нихъ, но ими прикрываемой двиствительности. Оригинальность Робеспьера среди якобинской пиртін состояла вь ого поноленовенін щидить католичество н прозрѣвать въ немь своего союзника. Всѣ остальные служители обонжъ культовъ пользовались ими исключительно для страживаго, чисто-явического гоменія на старую релийю. Предлогь быль бевразличенъ, и главнымъ явилась не философская доктрина, а вибинняя сторона ея-празднование декады. Воскресенье становилось буднями и революціонные философи пустили въ ходъ отпюдь не болье философскія міры, чімь впослідствім нев-за того же воскресенія будугь примънены конгрегаціей при Бурбонахъ— только въ противоположномъ смыслъ. Красные якобинцы заставляли народъ по воскре-

сеньямь работать, былие-отдыхать; что же касается фанативма -Каррье и Фуше врядъ ли могли уступить какому угодно католику. Грегуаръ подробно разсиззываеть исторію декадь и заключаеть разсказъ такими словами: «потоиство никогда не будеть въ состояния представить вполнё точно, сколько денеть, слезь, мукь и крови стоило празднованіе декадь». 1). Алтарь Разума бевпреставно становился эшафотомъ, --- и въ провинціи это продолжалось до конца террора. Просветители XVIII-го века менее всего могли равсчитывать на такое осуществление своихъ идей, и революція въ религіозномъ отношенін осуществляла не идеи, а чувства глубокой безпощадной ненависти противъ католичества. Адресы департаментовъ Конверту кратво но краснорвчиво изображали двло революціонной религіи, извъщая, что linfame-раздавлено. Слова заимствовались изъ сочиненій Вольтера, но все, не соотвътствовавшее ихъ разрушительному смыслу, — настойчивыя разсужденія о тершимости рішительныя осужденія фанатизма, попытки спокойнаго логическаго совиданія новаго міровоззрѣнія, — все это не находило отклика въ воинствующихъ сердцахъ революціонныхъ партій. Въ результать онв обнаружили не только полное отсутствіе творческаго таланта въ области философско-религіознаго созиданія, но органическую неспособность даже вступить на этоть путь. Таковъ смысль общей деятельности партій. Попытки отдельных личностей «кодифицировать XVIII-й нъкъ, какъ выражается Мишле, привели къ другому столь же безотрадному концу. Философія, оказалось, не поддавалась фицированію въ своихъ религіозныхъ идеяхъ,--по крайней мере, водифицированію-практически-жизненному. Вольтеровскій разумь, «внутренній голось» Руссо остались формулами, не подлежаливив оживленію, хотя и свидетельствовали о логической и нравственной потребности философской эпохи въ новомъ систематическомъ возвржнін. И не партійныя страсти пом'єщали жизненному развитію философскихъ формулъ. Посяв Робеспьера была произведена послёдняя попытка извлечь изъ философской метафизики XVIII-го въка въру и культь, --попытка, самая поучительная и идейная, такъ какъ ей въ первый и въ последній разъ быль чуждь философскій фанатизмъ Разума и инквизиторское двуличіе Верховнаго Существа.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Grégoire. I, 339. chap. X—XIII. Cp. Pressensé. 345 ets.

Новый культь—въ лицъ своихъ основателей—стремился быть философскимъ и нравственнымъ по преимуществу, бороться съ католичествомъ только на почвъ мысли и морали, не прибъгая ни къ партійному заговору, ни къ политическому давленію законодательства.

Теофилантропія возникла неофиціально, правительство директоріи приняло участіє въ ся судьбі, когда теофилантропія могла уже казаться значительнымъ общественнымъ явленісмъ.

Возникла она при совершенно, повидимому, неподходящихъ условіяхъ. Послів опытовъ революціи создать какую-либо новую религіюобщество, пережившее денятое термидора, должно было относиться въ дальнейщимъ попыткамъ-или съ чувствомъ невольнаго страха, ни съ полнымъ недовъріемъ. Люди желали просто жить и пользоваться жизнью. «Духъ беззаботности, разсвянія и расточительности овладель всеми классами», пишеть очевидель, и Парижъ никогда не видать столько зредищь, концертовъ, баловъ, пировъ и всякаго рода разгула и увеселеній і). И это одновременно съ непрерывной жестокой войной, съ безденежьемъ правительства, съ голодной нищетой народа. Но Парижъ, по словамъ современной газеты, распалается будто на цвв національности различныхъ-по платью, по язику, по нравамъ и чувствамъ. Утромъ толпы оборванныхъ нидихъ, истощенныхъ, больныхъ, вечеромъ-сады, театры, улицы переполнены блестящими веселыми гражданами съ просмыю ищущими удовольствій <sup>2</sup>). Трудно предполагать, чтобы какая-либо изъ этихъ «націй» была заинтересована высшими вопросами. Разложеніе міросозерданія царствовало полное. Въ основ'в общественной и личной нравственности не оказывалось больше никакого идеала-прочнаго и им всёхъ уб'ёдительнаго. На этой неблагодарной почев некоторые мечтатели, не желавшіе возстановленія старой церкви и приходившіе въ ужасъ отъ безпринципности просвіщеннаго общества, задумали систематизировать «естественную религію» и украсить ее бультомъ.

Въ такомъ именно смыслѣ объясняетъ возникновеніе теофилантропіи одинъ изъ директоровъ—Ларевельеръ-Лепо. Двѣнадцатаго

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Mercier. O. c. II, 429-30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Courrier français, 4 fructidor, an III—La Réaction thermidorienne à Paris Par Aulard. Revue de Paris, 15 des. 1898.

флореаля V-го года онъ прочиталь въ Академіи докладъ-Размышленія о культь, о гражданских обрядах и о національных праздникаж. Это было первой офиціальной пропов'ядью новаго культа,но не основаніемъ его, что несправедливо принисывали директору. Ръчь онъ произнесъ около пяти мъсяцевъ спустя послъ возникновенія теофилантропіи. Первое собраніе теофилантроповъ состоялось 20 нивоза V-го года, т.-е. 16-го декабря 1796 года, а Ларевельеръ-Лепо говориль о новой религи 1-го мая следующаго года 1). Первымъ пророкомъ быль Валентинъ Гаюн-знаменитый изобретатель способовъ обученія слепыхъ, основатель Института для слепыхъ дътей обоего пола. Увлечение теофилантропией стоило ему очень дорого: консулъ Бонапарть закрыль его институть, и съ 1803 года до реставраціи Гаюн жиль въ Петербургв, основавь и здёсь учрежденіе для слівных и самоотверженно выдерживая борьбу за безкорыстное гуманное дёло съ многочисленными темными силами дореформенной Россін. Идея новой религін, несомивино, была подсказана Гаюн самыми возвышенными пълями. Въ пользу ихъ говорило и сочувствіе таких людей, какъ Бернардэнъ де Сенъ-Пьеръ и Мерсье, оставившій следующее восторженное изображеніе теофилантропін.

«Въчная благодарность философіи: Разумъ торжествуеть!

«Убъдительный голосъ естественной религи начинаетъ проникать во всъ сердца. Вскоръ эта мирная религія, съмена которой мы носимъ въ себъ съ самаго рожденія, будетъ нераздъльно господствующей. Такова религія, проповъдуемая теофилантропами.

«Истинные друзья Бога—истинные друзья и людей. Простые въ своемъ ученіи, какъ и апостолы Христа, подобно имъ—смиренные, противники пышности и важности—теофилантропы могутъ внушатъ только довъріе основательнымъ умамъ, всёхъ увлекать и сливать во едино своихъ послёдователей.

«Ихъ культь, лишенный всякаго великольшія, основань на въръ въ Верховное Существо, на догмать безсмертія души, на супружеской любви, на уваженіи къ старости, на почтеніи къ родителямъ и на благотворительности.

¹) Эти даты указаны Грегуаромъ. I, 379. Сами теофилантропы начало своихъ богослуженій относили въ срединѣ III-го года. Dictionnaire historique des cultes religieux. Versailles. 1821, IV, Supplement p. 62. rem. 1.

«Этоть культь устанавливается безъ богословскихъ споровъ, безъ драгонадъ, безъ пролитія крови, потому что теофилантропы никого не принуждають въровать. Текстъ ихъ евангелія—небесная твердь и Богь—смысль этой естественной книги, которой мъсто только въ одновъ—индексть—восторга.

«Они не преклоняются ни предъ какимъ изображеніемъ—произведеніемъ человѣческихъ рукъ, охотно предоставляя католическимъ священникамъ заботу дѣлать своего Бога видимымъ или невидимымъ, смотря по своей жадности.

«Святилище теофилантроповъ вселенная; картина ея развертываеть предъ близорукими глазами атепста несказанныя чудеса творены и повергаеть върующаго въ неисчерпаемое восхищение.

«Цвъты, первыя произведенія жатвы, плоды, произрастаемые лономъ земли, покрывають ихъ алтарь и служать единственнымъ украшеніемъ. Они приносять все это въчному, какъ залогь своей благодарности... Они внъдряють въ сердца дътей уроки мудрости, они проповъдують женщинамъ любовь къ мужьямъ, они наставляють людей — любить другь друга и взаимно желать другъ другу добра. Они убъждають ихъ, что смерть начало безсмертія и внушають вмъ уваженіе и признательность къ непобъдимымъ защитникамъ отечества».

Мерсье върить въ будущее теофилантропіи. Возвращеніе къ религіознымъ идеямъ—неизбъжно, а теофилантропія—единственно разумная религія безъ тайнъ, безъ непостижимыхъ догматовъ—исключительно нравственная и просвътительная 1).

То же самое думаль и Ларевельерь-Лепо. Къ нему Гаюн обратился за поддержкой, зная его религіозныя воззрѣнія. Директоръ передаль просьбу товарищамь, заявляя полное сочувствіе новому культу,—и правительство рѣшило поощрить теофилантроповъ. Ларевельеръ Лепо сочиниль чрезвычайно обстоятельный докладь для Академіи. Онъ доказываль неизбѣжность и необходимость просвѣщенной религіи: иначе люди впадуть въ грубѣйшія суевѣрія и попадуть во власть шарлатановь, умѣющихъ разжигать воображеніе. Необходимы и догматы и извѣстный внѣшній культь, иначе нельзя внушить народу принципа нравственности. Нужна положительная

<sup>&#</sup>x27;) Mercier II, chap. CXLI, CCLXII.

опора для гражданскаго долга, непремённо религіозно-догматическая, «холодныя выкладки разума» никогда не удержать людей на стезъ добродътели, и ораторъ останавливается на une couple des dogmesдвухъ догматахъ, завъщанныхъ философіей XVIII-го въка. Онъ настаиваеть на учреждении культа и праздниковъ: на мъсто какого бы то ни было разрушеннаго культа непремънно нужно создать другой, иначе старый снова возобладаеть. Католичество можеть причинить Франціи еще не мало зла, если республика не посившить упрочить новую религію. Ораторъ подробно распространяется насчеть обрядовъ, которые должны сдълать эту религію привлекательной вь глазахъ массы. Важнъйшіе моменты въ человъческой жизни должны быть сопровождаемы гражданскими церемоніями — рожденіе, бракъ, смерть. Непременно следуеть заботиться о сильных впечатленіяхьдля воображенія, о глубокихъ волненіяхъ для сердца. Празднества должны быть также цълесообразны-воспитывать гражданъ добрыхъ, справедивыхъ, сильныхъ волей. Культъ долженъ отличаться простотой, — Ларевельеръ-Лепо приводить въ образецъ кальвиническое богослуженіе, произведшее на него сильное впечатлівніе. Національныя празднества и гражданскіе обряды, напротивъ, должны являться внушительными и даже величественными. Ораторъ въ заключеніе сознается, что его идеи не понравятся и священникамъ, и нъкоторымъ философамъ, — но онъ во имя усовершенствованія людей в улучшенія ихъ жизни готовъ идти противъ «кинжаловъ кровавагофанатизма и преслѣдованій гордой философіи» ').

Теофилантропія, слѣдовательно, стремилась къ принципамъ, руководительству дѣйствіями людей въ личныхъ и политическихъ отношеніяхъ. Принциповъ директоръ совѣтовалъ искать въ сердцѣ: «стучитесь въ сердце: изъ сердца забьетъ ключъ нравственности и только расцвѣтши въ сердцѣ она принесетъ обильные плоды». Чувство, а не разумъ, властитель поведенія людей.

Привывъ не новый, было бы новымъ, если бы пророкъ теофилантропіи показалъ, какимъ путемъ изъ человѣческаго сердца можно извлечь для всѣхъ убѣдительные принципы? Это необходимо, если религія должна воспитывать общество, но, оказывается, врядъ ли возможно. Послѣдніе слова Ларевельера-Лепо: каждый человѣкъ

<sup>1)</sup> La Theophilantbropie par Larevellière par Lépaux. La Rev. franç. 14 juin. 1882.

понимаеть принципы по-своему и о нихъ можно также спорить, какъ и о богословскихъ вопросахъ — безъ надежды на соглашеніе. Ораторъ не замъчалъ, что въ этомъ соображении заключался приговоръ новой религіи.

Теофилантропы очень двятельно принялись за осуществление своихъ идей. Разсчитывая объединить и философовъ и христіанъ, оня объявляли свою религію — первобытной и Іисуса Христа признавали ея основателемъ 1). Даже больше. Теофилантропы воспользовались опредъленіемъ, какое Дидро даль естественной религіп и примънили его къ своему культу. Естественная религія, по мижнію Дидро, это общая основа всёхъ религій, освобожденная отъ спеціальныхъ заблужденій каждой исторической религіи 3). Теофилантропія также похожа на всъ религи, она зиждется на принципахъ-не поколебимыхъ и священныхъ для всякой другой религии. Ея Бога возвѣщали всѣ мудрецы и законодатели отъ Нумы и Сократа до Конфуція и Інсуса <sup>3</sup>). Теофилантропія поэтому стремилась преподавать самую простую и возвышенную нравственность, идиллически-честую и мирную. Свъжія впечатлънія революціи заставляли проповедниковъ формулировать свои принципы въ высшей степени осторожно, консервативно. Исповедуя республиканскія убежденія, они очень ръдко занимались публичнымъ разъяснениемъ политическихъ вопросовъ, и здъсъ сводили задачу къ нравственности и просвъщенію: надо распространить просвъщеніе и восполнить пробълы общественнаго образованія (). Никаких революціонных замысловъ теофилантропы не допускали. Однимъ изъ правиль они объявили: «не пытаться критиковать гражданское законодательство, еще менве возбуждать недовольство законами» и всв вопросы общественнаго порядка теофилантропами разръшались съ величайшей осторожностью. Напримъръ, никто усерднъе ихъ не прославлялъ супружеской вър-ности и вообще семейныхъ добродътелей. Новый культъ установилъ особый «праздникъ супруговъ», проповедники подробно разбирали

<sup>1)</sup> Стедонге на основанія сочиневій теофилантроновь о происхожденія теофилан-TPORTE L 370.

<sup>3)</sup> Discours sur l'anniversaire de la Théophilanthropie. Recueil de discours prononcés dans divers temples des Théophilanthropes. A Papis: Années VI et VII.

<sup>&#</sup>x27;) Discours pour la fête de la souveraineté du peuple. Recueil.

«священный» смыслъ брачнаго союза, возставали противъ безразличнаго или снисходительнаго отношенія къ непостоянству и невърности супруговъ, вопросъ о разводъ разръщали осмотрительно, считали необходимымъ религіозное освященіе брака и усиливались стёснить до послёдней возможности поводы къ его разрыву. Картины семейнаго счастья, -- одна изъ самыхъ любимыхъ темъ теофилантропическихъ проповъдниковъ. Такую же осторожность наблюдали теофилантропы, касаясь соціальных явленій. Они видимо желали въ этой области ограничиться такими же идиллическими изліяніями, восторженно отзывались о рабочемъ классъ: онъ «лишенъ золота, но богать безкорыстіемъ и благородствомъ», земледёльцамъ и земледълію пъли гимны и въ прозъ и въ стихахъ. Благотворительность, повидимому, казалась теофилантропамъ върнъйшимъ ръшеніемъ соціальныхь задачь: il faut des hommes humains. Путемь благотворительности теофилантропы основывали школы, въ пользу ихъ печатали и продавали свои проповёди, взывали къ богатымъ обложить себя «нъкоторыми жертвами» для даровыхъ или почти даровыхъ школъ ід-

Вообще болье смиреннаго культа не существовало на развалинахъ стараго. Теофилантропы изощрялись преимущественно въ чувствительности и трогательности. Ихъ подозръвали въ нетерпимости, въ революціонныхъ покушеніяхъ, или,—совершенно наоборотъ, въ рабольпствъ передъ властью; теофилантропы горячо опровергали обвиненія и спрашивали у своихъ слушателей, пришлось ли имъ услышать что-либо мятежническое или безнравственное въ храмахъ теофилантропіи? «Какое чувствительное сердце не становилось лучше и добродьтельнье посль поученій теофилантроповъ?» <sup>2</sup>).

Мирный характеръ новаго культа вполнъ примирилъ съ нимъ правительство директоріи. Множество церквей въ Парижъ было отдано въ распоряженіе теофилантроповъ, — или безраздѣльно, или совмъстно съ католиками. Другъ Ларевельера Лепо внесъ въ совътъ пятисотъ предложеніе объявить *гражданскую религю* со священно-

¹) Discours sur la bienfaisance et sur les moyens de faire prospérer les écoles.— Discours sur la constance et le courage dans le malheur.—Discours sur le bon ménage.—Sur la fête des époux.—Sur la fête de la reconnaissance.—Sur la fête de l'agriculture.—Du mariage et du divorce.—Discours sur la fête de la veillesse.— Recueil.

<sup>2)</sup> Историч. обзоръ развитія теофилантропін.—Discours sur l'anniversaire.

служителями-чиновниками республики. Совъть не приняль предложенія, но публично въ Адрест на французама косвенно одобриль теофилантроновъ. Министръ внутреннихъ дълъ разсилалъ по департаментамъ Manuel des Théophilantropes, правительство въ нъвоторыхъ случаяхъ оплачивало расходы по богослуженію, при иностраннихъ сношенияхъ старалось обезпечить въ католическихъ государствахъ полную безопасность исповедникамъ теофилантропіи 1). Гражданская религія распространялясь въ провинціи, и ею здёсь пользовались въ обычныхъ революціонныхъ цёляхъ,---для преследованія католиковъ. И этоть факть только лишній разъ доказываль, какъ трудно было революціоннымъ діятелямъ остаться въ преділяхъ идейной борьбы и какую второстепенную роль играло философское содержание той или другой доктрины. Но по существу теофилантронія стремилась быть мирной религіей и соровновать съ христіанствомъ высотой нравственнаго ученія и благородной простотой обрядовъ. Руководство теофилантропова подробно издагало смысль двухь догнатовь, мораль и «ежедневное времяпрепровождение», т.-е. молитвы, образъ жизин, общее направленіе поведенія вірующаго и, наконець, обряды при празинествахъ 2).

Но вся эта система не упрочила единства среди върующихъ. Уже спустя полтора года въ теофилантропіи обнаружился расколь, вменно изъ-за стремленія части върующихъ организоваться возможно тісньй. Теофилантропы не могли удержаться отъ искущенія,—не вступить въ соперничество съ католиками не только въ обрядахъ, но и въ церковномъ устройствъ, создать нічто въ родів іерархіи, ндейнаго обученія върующихъ, особыхъ костюмовъ для проповъднивовъ,—«центръ доктрины и управленія». Это стремленіе возмутило фугую часть теофилантроповъ, находившихъ излишней всякую администрацію и всякій сектантскій духъ въ свободномъ республикамскомъ культъ. Протестанты образовали общество своего не катомическаго или первобытнаго культа.

Но сильнъйшимъ врагомъ новой философской въры было и осталось до конца католичество. Партійныя преслёдованія могли только

<sup>&#</sup>x27;) Договоръ съ Неанолемъ. Grégoire. 407-411.

<sup>1)</sup> Перепечатано въ Dictionnaire historique des cultes retigieux, IV, supplément.

<sup>)</sup> Dictionnaire, Supplem., 73-5.

возвысить національное значеніе старой религіи. Она изъ всёхъ испытаній выходила незамёнимой, по вёковой укорененности ученія среди народной массы, по прочности внёшней организаціи, по традиціонной привлекательности идеально упорядоченнаго культа, а гоненія, кром'є того, укр'єпили и возвысили престижъ внутренней силы церкви. И она, ни на минуту не умирая среди террористическихъ ужасовъ, немедленно обнаружила энергическую жизненность посл'є 9-го термидора. У нея нашлось множество пропов'єдниковъ, давно ждавшихъ возвращенія дорогой старины и изощрившихъ свое религіозное чувство до экстаза среди революціонныхъ событій. Эти люди принадлежали къ нед'єятельному и непоказному слою парижскаго населенія. Ихъ н'єтъ среди «народа вечера»—peuple du soir, и ими не занимается республиканская печать, отм'єчающая разгуль эпикурейскихъ инстиктовъ на поверхности термидорьянскаго общества.

Заинтересованные наблюдатели единодушно отмъчають поразительные успъхи католическаго культа послъ террора. Побъдители Робеспьера ръшили достигнуть двухъ цёлей: умиротворить Вандею, для этого возстановить фактическую свободу католическаго культа, и окончательно отдёлить государство оть церкви. Законъ 3-го вантоза ІІІ-го года объявиль всякій культь свободнымь въ предёлахъ его храмовъ, освободилъ государство отъ всвхъ обязательствъ предъ какой бы то ни было религіей: «республика», гласила 2-я статья закона, «не оплачиваетъ никакого культа» и католическое духовенство съ образцовой энергіей воспользовалось льготой '). Парижъ увидёль сцены, повергавшія въ «восторги радости» върующихъ. По ихъ словамъ, церкви не вивщають всвав желающихь слушать мессу. Толпы людей стоять у церквей, будто ожидан предметовъ первой необходимости. Уже въ въ 1795 году, т.-е. немедленно послъ закона о свободъ культовъ, Пасха была отпразднована при большомъ стеченіи народа въ парижскихъ церквахъ. Возникъ даже ажіотажъ на священныя книги, новсюду спешили вапастись евангеліемь, часословомь, требниками съ расчетомъ перепродать ихъ за дорогую цену. Аббаты стали появляться на улицахъ въ духовномъ платъв, чего не видали въ

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Les Constitutions de la France avec un commentaire par Hélie. P. 1880. 428-9. Robidou. Histoire du clergé. P. 89. II, 871 etc.

Париже уже давно. Правда, на нихъ пока еще показывають пальцами, темъ более, что еще и закономъ не разрешено носить священническій костюмъ внё церкви. Но въ воздухе не чувствуется
больше философскаго фанатизма, даже умеренная печать начинаетъ
выражать опасеніе предъ столь быстрыми успехами католичества.
Она обращается къ набожнымъ людямъ съ такой отповедью: «Прекратите ваши ісреміады,—вы оплакивающіе разрушеніе религіи и
развалины Сіона! Ісрусалимъ возрождается более блестящимъ и
боле прекраснымъ; никогда культъ не соблюдался строже, никогда
ето поклоники не бывали набожнее». Когда-то полицейскій лейтенанть со всёми своими шпіонами не могь добиться, чтобы лавочники
закрывали свою торговлю въ день процессіп св. тёла. Тогда парижскіе купцы были не больше христіанами, чёмъ арабы. Времена
переменнянись. Теперь они посёщають всё церковныя службы, котя
бы даже было тридцать праздниковъ подъ рядъ.

Въ столицъ возобновились сцены далекаго прошлаго. Снова у врать храмовъ появились кающеся, десятина и требы опять вскоръ обогатять духовенство, мессы уже стоять по двадцати ияти ливровъ, уже отлучають отъ церкви владъльцевъ національныхъ имуществъ, врагами Бога провозглашають всъхъ, кто не посъщаеть церкви и не тратится на культъ <sup>4</sup>).

Въ департаментахъ стремительность къ старой въръ обнаружилась еще сильнъе. Повсюду начали открывать церкви; города и села переполнились священниками. Самъ конвентъ признатъ необходимить считаться съ фактами и декретомъ 11-го преріаля отдавалъ иногочисленныя приходскія церкви въ полное распораженіе католиковъ,—въ Парижъ было отдано до 15 церквей, особая статья устанавливала порядокъ пользованія храмами для богослуженія различныхъ культовъ <sup>2</sup>).

Католичество дъятельно принялось за осуществление новыхъ правъ. По расчету Грегуара уже въ 1797 году культь былъ возстановленъ въ 32,214 приходахъ,—по другимъ свъдъніямъ болье чъмъ въ 40,000 3). Государство не несло никакихъ издержекъ, ему

<sup>1)</sup> La réaction thermidorienne à Paris. Revue de Paris. 15 dec. 98, 857-9.

<sup>2)</sup> Robidou II, 474-7.

<sup>3)</sup> Chassin. Resumé historique des lois et décrets de la Convention réglant en

оставалось предоставить событія ихъ естественному развитію. Раскоды по культу оплачивались прихожанами. Государство удерживало за собой только полицейскій надзоръ. Церковь становилась свободной и добровольной ассоціаціей вітрующихъ. И церковь повидимому, різмалась идти этимъ путемъ. Католическій соборь 1797 года предложилъ миръ неприсягнувшимъ священникамъ и не выразилъ притязаній на другія благодізнія государства, помимо свободы. Президенть собора три года спустя въ пастырскомъ посланіи объявляль, что религія Христова будетъ существовать безъ поддержки,—ея недостойной. И епископъ вспоминаль приміръ апостоловъ і).

Дъйствительно ли подобныя заявленія шли отъ сердца и можно ли было разсчитывать на самоотвержение духовенства и въ будущемъ,во всякомъ случав Бонапартъ энергически вмешался въ нравственный и историческій процессь и придаль лично-разсчитанный характеръ уже готовому явленію. Католичество онъ отнюдь не возстанавливаль: оно возстанавливалось независимо оть чьего бы то ни было поощрительнаго содъйствія. Консулу предстояло ръшить вопрось -предоставить ли церковь ея новой участи, т.-е. существованію вив всякой матеріальной и, слёдовательно, идейной зависимости государства или воспользоваться ею въ цёляхъ государства, возобновить въ той или другой формъ гражданское устройство духовенства, созданное учредительнымъ собраніемъ. Понимая мадную культурную и соціальную силу католической церкви, Бонапартъ естественно ръшилъ вопросъ во второмъ направленіи. Онъ же нанесъ смертельный ударъ и теофилантропіи, представлявшей родь свободной идеологіи—республиканской и философской, прв всей ея сдержанности и чувствительности. Распоряжениемъ консуловъ у теофилантроповъ были отняты церкви и культъ ихъ умеръ, по крайней мъръ, для общества. У возродившагося католичества также потребовали свободу, но не даромъ, а цъной сдълки.

Правительство признавало необходимой вообще религію и наибол'є цівлесообразной въ политическомъ отношеніи, считало католичество. Портались подробно объясниль правительственный взглядъ

matière religieuse la liberté de consience. La Révol. franc. 14 nov. 1881, 435-6. Robidon, II, 409-10. Pressensé, 446-7.

<sup>1)</sup> Проповедь епископа Лекоза при открытів собора 1797 года. Pressensé. 446-7.

въ законодательномъ корпусѣ: «люди вообще нуждаются въ томъ, чтобы ихъ на чемъ-нибудь утвердили; имъ нужны больше правила, чѣмъ доказательства». Неизбѣжна однимъ словомъ, дисциплина. Религія съ догматами, съ моралью, свыше освященными, съ культомъ, дъйствующимъ на воображеніе, наилучшее средство управлять «толпой». Католичество какъ нельза болѣе удовлетворяетъ этимъ условінмъ, и на немъ слѣдуетъ остановиться. «Дѣло идетъ,—говорилъ Порталисъ,—не о разрушеніи, а укрѣцленіи и созиданіи» 1.

Но если религія—политическое средство, она должна находиться въ полномъ распоряженіи государства, и новый конкордать усвоилъ всё основанія гражданской конституціи духовенства, созданной учредительнымъ собраніемъ,—за исключеніемъ демократическаго элемента. Епископы назначались первымъ консуломъ, все духовенство получало казенное содержаніе и приносило присягу въ върности конституціи. Папа примирялся съ продажей церковныхъ имуществъ.

Мы видимъ, конкордать въ отношеніи къ католической церкви воспользовался всёми завоєваніями и философіи XVIII-го вёка, и революціи. Откровенная религія трактовалась исключительно съ помической точки зрёнія, призывалась къ деятельности, какъ органтосударства. Конкордать по существу заканчиваль и узаконяль идейное разложеніе старой доктрины и практическое уничтоженіе церкви, какъ самодовлёющей свободной силы. Въ этомъ смыслё конкордать Бонапарта — краснорёчивый культурный фактъ. Смыслъ не преминуль подчеркнуть самъ первый консуль. Раздраженный колебаніями курін — принять проекть французскаго правительства, Бонапарть выразиль угрозу — оторвать Францію отъ католичества, если Римъ къ изв'єстному сроку не уступить. Угроза, очевидно, показалась осуществимой для папской дипломатіи: она посп'єщила предотвратить габвь перваго консула.

Бонапартъ не могъ, разумъется, раскатоличить французскаго народа: онъ ревностно возвращался къ старой въръ, нь сущности, не повидаль ея ни въ какой церіодъ революціонныхъ гоненій и опы-

<sup>&#</sup>x27;) Recueil de decrets, ordonnances, traités de paix, manifestes, proclamations. Discours etc. de Napoléon Bonaparte et des Membres du gouvernement français, londres 1813, I, 274 etc. "Les hommes en général ont besoin d'être fixés; il s'agit d'affirmer et d'édifier".



товъ съ новыми религіями. Но Франція — просвъщенная, философствующая, даже офиціальная привътствовала бы полный расколь съ искреннимъ восторгомъ. Она желала неаграниченной свободы культовъ, полнаго равенства между ними и совершеннаго отдъленія ихъ отъ государства. Лафайэттъ объясниль это открыто, и на его сторонъ оказались генералы и законодательный корпусъ. Одни смъялись надъ замысломъ Бонапарта, другіе не дерзая на открытую оппозицію, встръчали проектъ недовольнымъ молчаніемъ, а законодательный корпусъ выбралъ своимъ президентомъ Дюпюи, автора книги Origine de tous les cultes, — человъка безъ всякой религіи, по мижнію Бонапарта.

Но народная Франція сама возстановила католичество. Какъ она отнеслась къ конкордату? Мы слышали,—само духовенство не стремилось къ милостямъ правительства. По наблюденіямъ г-жи Сталь, и—вѣрующіе также не подозрѣвали необходимости какого бы то ни было правительственнаго вмѣшательства въ религіозный вопрось. Они желали только прекращенія гоненій на священниковъ. Вѣротерпимость, на американскій образецъ, вполнѣ удовлетворила бы религіозную Францію. Бонапартъ превращая церковь въ орудіе своей власти, пролагалъ новый путь къ трону: «онъ нуждался въ духовенствѣ все равно какъ въ камергерахъ» 1.

Какъ бы то ни было релитія и церковь могли путемъ закона стать въ подчиненное положеніе не только предъ государствомъ, но даже предъ единоличной волей. Бонапартъ особыми «органическими» постановленіями совершенно поработиль епископовъ и священне-ковъ—свътской власти. Каждый ихъ шагъ быль предусмотрънъ и точно опредъленъ, начиная съ права передвиженія и кончая подробностями въ костюмахъ. При такой заботливости не всъ оказались способными превратиться въ «камергеровъ», правовърные хранители преданій протестовали не во Франціи, а изъ Англіи, изъ лагеря эмигрантовъ. Но даже отсюда, изъ этото самаго лагеря, явился самый восторженный пъснопъвецъ новато «Кира — возстановители храма»—Шатобріанъ, посвятившій свой Геній Христіанства—Бонапарту.

Наблюдая всё эти явленія, протестанскій священникъ имёль основаніе осмыслеть ихъ слёдующимъ выводомъ: «религіи переста-

<sup>1)</sup> Considérations sur la Révolution française. II, 273.

ють существовать сами по себь и для себя, онь входять въ органезацію правительства, онь становится предметомъ администраціи».

Бонапарть завершиль свою религіозно-организаторскую діятельность изданіемъ Катисизиса французской имперіи. Это быль опыть—
приспособить къ интересамъ личности уже не церковь, а религіозную догму, доктрину. Служеніе Наполеону приравнивалось къ служенію Богу, и благодіянія и доблести Наполеона прославлялись въсамомъ тексті катихизиса. «Въ первый разъ съ установленія христіанства,—говорить Грегуаръ,—произошель такой скандаль—явился
катихизись, нарочно приспособленный въ пользу одной личности и
одной семьи». И катихизись быль одобренъ кардиналомъ-легатомъ
а latere съ чрезвычайными полномочіями 1).

Никакая Каносса не могла до такой степени унивить католичество накъ церковь, какъ редигіозную систему. Впосл'ядствіи ономогло вновь пріобрасти политическое вліяніе во Франціи, при Бурбонахъ конгрегація—ісизуитская и фанатическая—могла стать вдохновительницей власти, изобрести проекть новаго конкордата-въ среднев вковомъ стиль, даже заставить бывшихъ атеистовъ Директорів и скептиковъ имперіи-строить часовни, посъщать церкви и участвовать въ религіозныхъ процессіяхъ, наконець, наложить руки на народное просвъщение: все это было только судорожнымъ движеніемъ на смерть пораженнаго организма. Католическая доктрина не могла воскреснуть и снова властвовать надъ умами, какъ философская и нравственная истина 2). Она только своими притазаніями ускоряма политическія катастрофы и, повидимому, консервативнійшіе идеалы неизмінно оказывались революціонными. Основы новой прочной идеальной организаціи предстояло искать въ области другихъ идей. Что эти идеи могли развиваться внѣ католичества, -- допускали даже такіе наблюдатели революціонных событій, какь Деместръ. Ему казалось, -- всякій истинный философъ-при современномъ разложеніи нравственныхъ принциповъ и разлада мнанійдолженъ выбрать одну изъ двухъ гипотезъ: или возникнетъ новая редигія, или христіанство обновится какимъ-нибудь необыкновеннымъобразомъ 3).

<sup>\*)</sup> Pressensé, 517-546. Robidou. II, 417-8.

<sup>2)</sup> Le Concordat de 1817, A. Devidour. La Rev. franc. 1896. XXXI, 501 etc. La Congrégation (1821-1830) La Rev. franc. 14 janv., 14 févr. 1897.

<sup>5)</sup> Considérations sur la France. P. 1853, p. 73.

Такъ думалъ Деместръ вскоръ послѣ террора, и самая постановка задачи указывала на болѣе естественное ен рѣшеніе: христіанство, т.-е. въ смыслѣ Деместра католичество, могло обновиться только необыкновеннымъ образомъ—de quelque manière extraordinaire: очевидно больше надеждъ оставалось на новую религію, я этотъ вопросъ является на очереди двя послѣ страстнаго разрушительнаго религіознаго творчества революців и чисто-политической реставраціи церкви—Бонапартомъ.

## XI.

Мы видъли, въра въ необходимость нравственно-религіозной доктрины-догическая, инстиктивная или политическая-не исчезала окончательно ни въ какую критическую эпоху, быль ли это-періодъ просвітительной философіи или разгаръ революціи. Но послі террора созидательская тенденція обнаруживается съ особенной яркостью среди наиболье жизненныхъ и вдумчивыхъ элементовъ общества. Настойчивая потребность въ религіозномъ строительствів чувствуется людьми всёхъ направленій, отъ представителей разрушеннаго общественнаго порядка до его ръшительныхъ противниковъ. Естественно не всв партін находятся въ одинаково выгодномъ положеніи. У техъ, кто не утратиль нравственной и политической связи съ дореволюціоннымъ прошлымъ, положительный идеалъ-готовъ: возстановленіе старины и притомъ самое воинственное и последовательное, такъ какъ старина должна не только утешить обездоленныхъ, но побъдить торжествовавшихъ и продолжающихъ торжествовать и, наконець, отомстить имъ за побъду. Отсюда фанатическій, якобинскій характерь реакціонной философіи. Деместрь говорить не только о Богь, но о богь страшномъ, истительномъ, несправедливомъ, требующемъ жертвъ и умилостивленій. Деместръ требуеть не только христіанства, но неограниченной панской власти, инквизиціоннаго суда надъ всеми верующими, палача ставить во главу угла человъческого общества. Права Бога, по программъ Деместра, ведуть къ тому же террору, какой революціонное якобинство создало во имя правъ человъка. И если революція призвала фанатизмъ разума противъ откровенія, реакція въ лиць единомышленника Деместра-Бональда-переставить роли жертвъ и гонителей и открыто потребуеть жесточайшихъ мёръ противъ мысли и слова. вооружится даже противь опытныхь наукь и техническихь изобрытеній. Третій мыслитель—самый блестящій и страстный—объявить преступленіемь не только невізріе въ католичество, но даже равнодушіе къ нему. «Самый больной візкь, — начинается знаменитая книга,—не тоть, который увлекается заблужденіемь, а тоть который пренебрегаеть, который презираеть истину». Логическій выводь—отожествленіе усердія съ фанатизмомъ, религіозности съ обоготвореніемь нам'єстника Христа. Революція усиливалась церковь поработить государству,—теперь обратный идеаль: папа должень явиться верховнымь судьей надъ міромъ.

Какой положительный результать могли вызвать подобныя проповіди? Они были прежде всего партійнымъ отрицаніемъ ненавистнихь явленій, борьбой фанатизма противъ фанатизма, и все равно какь красный террорь не могь создать прочной системы принциповъ, такъ и бълый съ самаго начала осудилъ себя на истощеніе оть протестующей и мстящей страсти. Но не въ этомъ только вакиочался смертный приговоръ надъ реакціонной мыслыю. Еще боле страшнымъ недугомъ ся являлось неверіе въ собственную веру. Можно было сколько угодно возмущаться слишкомъ откровеннымъ политическимъ разсчетомъ Бонапарта, возстановлявшаго церковь, но въ сущности та же политика одушевляла религозную страсть тааантливейшихъ защитниковъ алтаря. Ни Деместръ, ни Бональдъ, ни лаже поэтически-талантливый Патобріанъ не могли душой переживать того, что они доказывали отъ разума, исторіп или эстетики. Дечестръ и Бональдъ-по пріемамъ своихъ доказательствъ и по настроеніямъ—не что иное какъ анти-философы — въ смыслів XVIII-го вых, анти-вольтерьянцы все равно какъ тв были анти-теологипо мъткому опредълению Сенъ-Самона. Они воюютъ противъ разума тым же способами, какими философы польвовались противъ церковной религіи, и основательное знакомство съ Вольтеромъ и Руссо доказывается всёми произведеніями Деместра и Бональда.

Жуффруа удачно изобразиль эту психологію обновителей мертваго порядка. «Пусть старый режимь царствуеть деспотически,— онь убъждень въ своей неправдѣ. Онь самъ сознаеть свое ничтомество; онъ не можеть чувствовать того, что ему необходимо исповъдовать напоказъ, и эта невозможность въровать въ собственныя

ныхъ противниковъ политическаго преобладанія церкви и вёро-исповёданія.

Сенъ-Мартэнъ родился софиціальнымъ защитникомъ Провидьнія», выступаль вь этой роди еще противь энциклопедистовь, при революпін, мы знаемъ, боролся противъ философін Кондильяка и на эпоху — непосредственно за терроромъ — падаетъ полный разцвётъ его славы. Въ 1795 году вышло его Иисьмо из другу о французской революціи, написанное раньше его поединка съ Гара въ Нормальной школь. Оно доказывало провиденціальное значеніе революціи, приравнивало ее къ сграшному суду, находило въ событіяхъ цёлесообразную выстую волю и приходило къ заключенію, что религіозныя иден выиграли оть революціоннаго движенія и должны восторжествовать надъ новымъ обществомъ. Сень-Мартанъ съ этихъ поръ станеть рисовать свой особый идеаль-божественной теократіи,не имъющей ничего общаго съ папской политикой. Сенъ-Мартэнъпротивникъ церковнаго христіанства, врагь ісрархін. Его религія нравственная и созерцательная, страстное влеченіе челов'яческой природы къ божественному свъту, такиственное слінніе человъческой души съ божествомъ. Это религія восторговъ, откровеній, неугасимаго горенія духа передъ Богомъ.

Сень-Мартэнь имёль множество почитателей въ свётскомъ обществе французскомъ, англійскомъ и русскомъ. Высокій полеть его идей весьма часто подмёнялся въ этой средё внёшней практикой, разными теургическими операціями. «Жажда Бога» искренняя у Сень-Мартэна имёла у его многихъ последователей судьбу одинаковую съ художественными вліяніями шатобріановскаго Генія Христіанства, —съ одной разницей: Шатобріанъ ничего не могъ имёть противъ религіозныхъ декорацій и археологическихъ фантазій въ средневёковомъ церковномъ стиль: у него самого религіозность не поднималась выше этихъ удовольствій, —Сенъ-Мартенъ, несомнённо, представляль глубокое культурное явленіе, хотя и выраженное въ личной своеобразной формё.

Мистическая струя—чрезвычайно сильна въ настроеніи людей, стоящихъ во главъ религіознаго въка. Убъжденіе въ провиденціальномъ карактеръ только что совершившихся событій — непосредственное внушеніе революціи и для политиковъ средневъковой церкви, и для восторженно-религіозныхъ мечтателей, и для совершенно трезвыхъ

и свободомыслищихъ наблюдателей действительности. Сень-Мартонъ и Деместръ единодушно строятъ свои разсужденія о революціи на въръ въ ед фатальное теченіе. Не люди вели революцію, а она увлевала ихъ и Божество ни въ одномъ человъческомъ событии не обнаруживалось съ такою ясностью. Деместръ поспъшить прибавить о сатанинском участій въ этомъ фатальномъ явленій, -- но сущность иден оть этого не изміняется. Роволюція неожиданно-грознымъ и стахійно-разрушительнымъ движеніемъ невольно вызвала у современниковъ настроение противоположное духу предыдущей эпохи. Просветители могли оценивать ниже действительной силы — независвиый оть воздействія личности историческій процессь и выше подлиннаго значенія—творческія способности личности. Законодатель Руссо должень быть способнымь измёнять даже человёческую природу и якобинцы возьиутъ на себя эту задачу. Когда столь могущественные законодатели потерпъли участь, одинаковую съ своими жертвами и когда вообще революція последовательно обнаружила призрачность личнаго геройства и мимолетность личной роли, --свидетели невольно-на разные лады - принялись повторять старыя слова шекспировского героя, также пережившого удивительныя катастрофы съ личностями: «звёзды, святыя звёзды правять чело-ВЪКОМЪ».

Односмысленный эпиграфъ Сенъ-Мартэнъ ставить на своемъ сочинение о революци, къ тому же выводу приходить Деместръ — о тъхъ же событияхъ, наконецъ, съ буквальной точностью та же истина мистика и инквизитора будетъ повторена либеральнымъ историкомъ революци, «Люди, по митию Минье, совершаютъ велики дъла безсознательно — avec ignorance. Богъ, чъмпъ орудіемъ они являются, свои намтренія не столь часто влагаетъ въ ихъ умъ, какъ въ ихъ положеніе. Онъ пользуется ихъ страстами, чтобы выполнить свои планы» 1). Вст эти уроки преподала историкамъ и философамъ революціонная эпоха. Не усптвии создать положительнаго просозерцанія, она внесла новую черту въ человъческое стремленіе къ нему. Восемнадцатый въкъ признавалъ логическую неизбъжвость системы, политическую необходимость, практическую полезность и только среди особаго типа философовъ—патетическаго по превму-

<sup>1)</sup> Mignet. Notices historiques I. 35.

ществу—система являлась внушеніемъ самой природы, инстинктомъ, вдохновеніемъ. Но и въ этомъ случав систематизація принциповъили подвергалась общей участи внушеній и вдохновеній т. е. зависъла отъ чувствъ и настроеній, или переходила въ чисто-разсудочную догматику.

Революція, тщетно усиливаясь осуществить философское творчество, оказала великую услугу нравственному предрасположеню своихъ современниковъ къ такому творчеству. Къ мотивамъ просвътительной систематической мысли она прибавила свой-идею накоей органической и цълесообразной силы, дъйствующей въ исторіи. Это не лирическое представление Кондорсе о прогрессъ, не живописное питешествие вольтеровского разума: и то и другое допускало неограниченное творческое воздействие личности на процессъ. Теперьмы видели-историческое воззрение близко къ фатализму, склонно къ обезпъниванію личности въ пользу Провиденія. Исторіяесть осуществление свыше предназначенных целей, таковъ смысль, извлеченный изъ революціонных событій Деместромъ и Минье. Это не прогрессъ Кондорсе и не система Тюрго, --это ни что пное какъперестановка личных факторовъ, подмена человека Богомъ, разсудочныхъ наведеній в героическихъ обобщеній мистицизмомъ и резиньящей. Это настроение останется наследствомъ для многихъ покольній, и будеть уживаться даже рядомъ съ представленіемъ о закономърной исторической эволюціи.

При такихъ условіяхъ не можеть быть и річи о быломъ философскомъ презрівній къ серьезному изслідованію религіозныхътайнъ. Когда то Вольтеръ пришель въ жестокое негодованіе на сочиненіе Сенъ-Мартэна — О заблужденіяхъ и объ истиню, гді матерьялизмъ унижался во славу христіанскаго ученія о Слові, какътворческой силів і). Теперь одинаковымъ уваженіемъ просвіщеннійщей литературы пользуются и религіозное чувство и изслідованія въ этой области. Религія великое курьтурное и нравственное явленіе, — въ этомъ убіждены самые искренніе защитники візротерпимости и вообще политической и умственной свободы.

Во главъ либеральной мысли стоять—г-жа Сталь и Бенжамэнъ Констанъ, оба они захвачены современнымъ повътріемъ мистицизма.

<sup>1)</sup> Des erreurs et de la verité, 1775 Cp. Matter. O. c. 68 etc.

и независимо отъ своего настроенія, являются уб'яжденными защитниками нравственно-религіовныхъ системъ, какъ естественныхъ историческихъ силъ.

Уваженіе къ религіи у г-жи Сталь было насл'ядственнымъ. Ея отеңъ наканунъ революціи ведаль инигу О вижности религозных миный. Онь доказываль тёсную связь религи съ администраціей, съ законодательствомъ и правственностью, --- это одно --- «великое прлое» се grand ensemble. Неккеръ сътовалъ на воцаряющиеся повсюду невёріе, на чисто-личную ожесточенную полемику философовъ и фанатиковъ-безъ истинной любви къ истинъ и безприсграстнаго исканія ея. У Неккера можно найти программу блестяще выполненнаго вноследствии похода г-жи Сталь противъ поверхностныхъ идей философін здраваго сметела и разлагающаго вліянія матерыялизма. На эту тему будуть написаны краснорвчиввития страницы въ книгв о Германіи, --пока дочь Неккера въ сравнительно мен'я эпергичной, но вполнъ опредъленной формъ прославляеть нравственныя достоинства религін. Въ сочиненіи О вліяніи стростей, написанномъ подъ живымъ впечатленіемъ террора, религія является спутинцей человёка въ саныхъ жестокихъ испытаніяхъ жизни, и въ примеръ приводится мужественное поведеніе Людовика XVI предъ смертью. Авторъ співшить ръзко разграничить церковный догматизмъ, переходящій въ бездушную набожность и порабощение разума, -- отъ средигозныхъ идей болье высшаго порядка»: воспитанница гуманной мысли XVIII-го вых не можеть забыть о «суевырной метериимости, квістивив, илиюминатствв». Но все это она сама называеть «злополучными результатами пустоты бытія, борьбы чедов'ява противъ времени, неудовлетворительности жизни». Все разсуждение проникнуто глубокой меланхоліей, безпрестанно воспъваемой молодой писательницей въ теченіе революціонной эпохи 1).

Нѣсколько лѣть спусти, когда терроръ успѣль стать историческимъ фактомъ и Франція начала успокомваться и организовываться,—г-жа Сталь отозвалось на злобу дня любопытнымъ сочиненіемъ до сихъ поръ, къ сожалѣнію, не изданнымъ. Цѣль работы ясна

<sup>2)</sup> De l'influence des passions sur le bonheur des individus et des nations. Section II, chap. IV cp. Essai sur tes fictions.



<sup>1)</sup> De l'importance des opinions religieuses. Liège, 1788. 2-9; 25 etc.

ивъ заглавія: г-жа Сталь намітрена разсуждать о томъ, какъ кончимъ революцію и на какихъ принципахъ основать республику во Франціи ').

Настоятельная задача времени—прекратить революціонное состояніе государства, поддерживаемое двумя крайними партіями—реакціонной и якобинской. Средство единственное—установить общественное мнёніе на прочныхъ и опредёленныхъ принципахъ: надобросить потоки септа на принципы и ист примоненія. Эту обязанность должны взять на себя представители мысли и художественнаго слова. Они должны истребить въ народё духъ фанатизма и насилія и преподать ему уроки терпимости и гражданскаго долга. Въ этомъ дёлё наравнё съ политиками и ораторами должны принять участіе и ученые,—именно славнёйшая ученая корпорація Франціи—институть,—отъ всёхъ этихъ людей долженъ возникнуть «толчокъ національному духу». Они представляють собой выстую нравственную силу націи,—г-жа Сталь приходить въ восторгь отъ Бонапарта, ставшаго членомъ института: этимъ онъ указаль истинный путь общественному мнёнію.

Какимъ же путемъ следуеть открыть принципы? Ответь г-жи Сталь заслуживаеть всего нашего вниманія: онъ—предзнаменованіе для будущихъ поисковь за новымъ міросозерцаніемъ.

Прежде всего писательница, пережившая безплодное но роковое религозное резонерство якобинства, — возстаеть противъ «идеологіи», противъ упражненій въ неуловимыхъ отвлеченныхъ теоріяхъ. «Метафизика, говорить она, — извлеченная изъ положительныхъ предметовъ, обобщеніе точныхъ идей — прекраснъйшая работа, на какую только способенъ человъческій умъ; но метафизика пустого пространства — одна только иллюзія воображенія». Г-жа Стальготова вручить государству власть надъ періодической печатью — съ цълью создать и дисциплинировать общественное мнізніе, сліздить за сообщеніемъ и освіщеніемъ фактовъ. Бонапарть за свой счеть осуществить вменно эту идею, — г-жа Сталь — не находить иногосредства — создать и упрочить республиканскіе принципы.

<sup>&#</sup>x27;) Des circonstances actueltes qui peuvent terminer la Révolution et des principes qui doivent fonder la Republique Рукопись относится къ 1791 году, находится въ Bibliothèque Nationale. О ней сообщ. Paul Gautier—Revue des deux Mondes, 1 nov. 1869, 85—113.

Но всякій принципъ, какъ бы онъ ни былъ совершененъ, останется буквой и звукомъ, если не найдется въ пользу его нравственнаго воодушевленія—самоотверженнаго, обще-идейнаго. Г-жъ Сталь въ печальномъ видъ представляется современное французское общество. Эпикурейство, любостяжаніе и эгонямъ—глубоко проникли въ умы и страсти людей. Ихъ надо вернуть къ энтувіазму, нравственно возродить и возвысить,—а для этого необходимо возстановить религіовную идею. Но это не значить,—будто религіей слъдуеть пользоваться какъ политическимъ средствомъ. Французы утратили религіозность именно потому, что различныя партіи неуклонно стремились направлять религію къ политической цъли, а между тъмъ чичто такъ мало не располагаетъ къ благочестію, какъ пользованіе религіей ради какого любо другого предмета, а не ради ея самой».

Следовательно, -- религія должна только вообще возвышать человъческую природу, виъдрать въ нее способность въровать въ принципы. Г-жа Сталь, очевидно, заранве осуждала Конкордать Бонапарта, -- но не могла удержаться оть вероисповедной проповъди. Католичество, по ез мивнію, совершенно непригодно быть религей французовъ. Оно опирается на слепую веру въ таинства, оно тесно связано съ старой монархіей. А между темъ религія не должна противоръчить принципамъ разума, менъе всего обращать внимание по догму и на первый планъ ставить мораль. Протестанство удовлетворяеть вполив этемъ условіямъ и оно, кромв того, по своей органезаціи, по своей исторіи-защитникъ свободы и равенства, следовательно, религія по превмуществу республиканская, враждебная католичеству. Только протестанство можеть разрушить тирапническую церковь. И г-жа Сталь повже не простить Бонапарту-его оффиціальнаго воестановленія католичества, какъ религіи большинства французовъ.

Эта программа не осталась у автора одинаковой во всёхъ подробностяхъ. Религія прославляется—и въ книг'в о Германіи и въ роман'в Коринна. Здёсь говорится: Le sublime en tout genre est un reflet de la Divinité,—и рёчь переходить въ безпредъльный восторгь предъкрасотой и силой религіовныхъ волненій. Онъ находится въ неравривной связи съ разсужденіями о религіи нізмцевъ и особенно съ главой, озаглавленной О религіозноми настроеніи именуемоми мистицизмоми. Защита энтузіазма, его могущественнаго вліянія на про-

свъщеніе—принадлежить къ той же области идей и чувствъ. Результать знакомства съ религіей и философіей Германіи расшираєть культурный взглядъ г-жи Сталь на религію. Она ссылаєтся на сочиненіе Лессинга Воспитаніе человоческого родо и принимаєть идею прогресса въ области религіи. Ей вполнъ понятень законъ соотвътствія религіозныхъ воззрѣній уровню просвѣщенія въ данное время и она готова вѣрить въ новое ближайшее развитие христіанства: «оно собереть въ одномъ очагѣ всѣ разсѣянные лучи, оно откроеть намъ въ религіи больше чѣмъ мораль, больше чѣмъ счастье, больше чѣмъ философію, больше чѣмъ даже чувство, такъ какъ каждое изъ этихъ благь возростеть благодаря своей связи съ остальными».

Г-жа Сталь не ръшаеть вопроса о содержаніи будущей религін, она поглощена преимущественно изображеніемъ религіозной природы человъка, души, вдохновляемой энтувіазмомъ, всеобъемлющей върой въ идеалъ. Такъ какъ здъсь догма и культь имъють второстепенное значеніе, --- писательница легко цереходить къ сочувственному описанію мистицивма, «возношенія души къ Творцу---этого высшаго культа христіанъ мистиковъ». Упоминается Севъ-Мартонъ. какъ «францувскій писатель обладающій высшимъ просвіщеніем» и восторженно оцениваются произведенія Фенелона. И дальшеэнергическая защита мистиковъ вообще, соединяющихъ въ себъ «спокойствіе стоицизма сь чувствительностью христіанства». Въ заключеніе-отождествляются три понятіяя-идеалистическая философія, мистическое христівнство и истинняя поэзія: все это въ одинаковой мёрё свойственно Германіи. Представители всёхъ этихъ ноправленій стремятся къ одной и той же цёли: создать людей энергичныхъ, вдумчивыхъ, искреннихъ, благородныхъ-вивсто уминковъ безъ идей, шутниковъ безъ веселости, эпикурейцевъ безъ воображенія: всё эти люди именуются родомъ человіческимъ только за недостаткомъ лучшаго 1).

Оть такихъ сильныхъ чувствъ недалеко до почтительнаго отношенія къ мистическимъ бесёдамъ императора Александра I съ г-жей Крюднеръ. Г-жа Сталь не возражаетъ на безграничные восторги одной изъ своихъ великосвётскихъ корреспондентокъ предъ г-жей

<sup>1)</sup> De l'Allemagne. Quatr. p., chap. I, V.

Крюднеръ и спѣшить заявить: «я вѣрю въ мистицизмъ, т. е. въ религію Фенелона, въ религію, имѣющую святилище въ сердцѣ, которая соединяеть любовь съ дѣлами, я вѣрю въ реформацію Редормацію, въ развитіе кристіанства, въ сліяніе всего корошаго въ католичествъ и въ протестантствъ, и въ совершенное разграниченіе религіи оть политическаго вліянія священниковъ». Г-жъ Сталь Александръ I является «чудомъ провидѣнія»; онъ долженъ стать во главъ двухъ благородныхъ идеаловъ человъчества — «религіи сердца и представительнаго образа правленія» 1).

Это противопоставленіе двухъ понятій—la religiona intime—и церкви,—la religion sacerdotale основа правственнаго взгляда на религію у Констана. Онъ писаль свое изследованіе объ источниев, формахъ и развитіи религіи также сильно тяготья къ мистицизму. Корреспондентка, г-жи Стальвосхищаясь г-жей Крюднеръ, сообщала о частыхъ свиданіяхъ ея съ Констаномъ. Знаменитий либеральный писатель действительно усердно посъщаль молельню баронессы,—и до какой степеви глубоко затрогивали его мистическія настроенія,—мы знаемъ взъ другого источника—изъ воспоминаній герцога Брольи.

Продолжительное изгнаніе, прожитое Констаномъ преимущественно въ Германіи, знакомство съ германской наукой и философіей, окончательно унизили въ его глазахъ философскую метафизику XVIII-го въка,—и, напримъръ, такое «удивительное» явленіе какъ Гольбахъ— Констанъ могь объяснить только страстностью борьбы противъ фанатизма. Его намъреніе—разсказать исторію религій—было предварено Дюнюи, бывшимъ членомъ конвента, а еще раньше учениють католическаго богословія. Дюшои, съ ревностью церковниковъстщененцовъ дореволюціонной эпохи, написалъ громадное сочиненіе противъ религіи, обильное доказательствами ръдкой учености автора. Еще Вольтеръ перечисляль цѣлый рядъ служителей католической церкви—съ знаменитымъ Мелье во главъ—яростныхъ противниковъ не тольно католичества, но даже религіи вообще і). Дюцюи не быль священникомъ,—но почти до тридцатильтняго возраста носиль церковное платье, какъ лиценціать богословія,—и, снявь его, продол-

²) Lettres à son Altesse Mgr. le Prince de Brunswick, VII. O. compl. XLIV, 361-4.



<sup>&#</sup>x27;) Muhlenbeck. Etude sur les origines de la Sainte-Alliance. Paris-Strasburg, 234—6. Письмо въ M-me de Gerando 27 сент. 1815.

жаль работать надъ цёлымь арсеналомь противорелигіознаго оружія. Трехтомная работа, стоившая автору безсчисленныхъ усилій, вышла фантическимъ комментаріемъ къ Гольбаху и послідовательнымъ приложениемъ «великой аксіомы» о происхождении всъхъ нашихъ идей отъ чувства -- къ редигіозному вопросу. Цівль автора доказать, что всё религіи не что иное какъ обожаніе видимой вселенной, точнюе аллегорическая астрономія, даже христіанство съ его ученіемъ о гріхопаденіи и искупленіи. Съ этой точки зрвнія Люпюи разсматриваеть содержаніе св. преданій и книгьвсёхъ народовъ, опениваетъ религіозные памятники, разъясняеть таниства, толкуетъ догматы,---и главное вниманіе посвящаеть «разоблаченію > христіанства и, въ заключеніе, --- «полному объясненію > Апокалипсиса. Выводъ Дюпюн стоить во главъ сочиненія и гласить: Вселенная-Бога, и культурнъйшіе народы, по мнѣнію автора, принуждены возвратиться къ религіознымъ представленіямъ дикарей,-нъ отождественію Божества съ природой 1). Дюпюн не удовлетворился изданіемъ одной редакціи своего изследованія, въ целяхь болье шарокаго распространенія своихъ идей онъ напечаталь краткое изложение ихъ, по тону еще болже энергичное и особенно подробное въ «объясненіи басни о солнців обожаемомъ подъ именемъ Христа » 2).

Астрономическое толкованіе всёхъ религій, подтверждаемое звёздными таблицами, должно было производить впечатлёніе на современныхъ читателей не только противорелигіозной тенденціей автора,— но еще особымъ освёщеніемъ идейнаго смысла астрономическихъ явленій. Этотъ смыслъ придавалъ особый философскій интересъ Ньютоновскому закону, столь могущественно дёйствовавшему на воображеніе людей XVIII-го вёка и даже позже,—и не могь остаться безъ вліянія на извёстные намъ попытки—распространить астрономическій принципъ на міръ органическій и нравственный.

Можно думать, и на Констана изследование Дюпюи не осталось безъ вліянія. Но это впечатление было скоротечно и въ напо-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Abrégé de l'origine de tous les cultes. 1-е изд. 1798. Chap. IX. Ed. Paris 1836, съ біографіей Dupuis.



<sup>&#</sup>x27;) Origine de tous les cultes ou Religion Universelle. Par Dupuis citoyen français. A Paris L'an. III. tome I. preface. XIII; chap. I. L'Univers-Dieu; chap. II. Culte de la Nature prouvé par l'Histoire.

леоновскую эпоху оно уступило мъсто открытому мистицизму. Герпогь Брольи разсказываеть удивительную сцену, характерную не только для Констана. Дело происходило въ дороге. Герцогь, сынъ г-жи Сталь и Констанъ возвращались съ дачи въ Парижъ. «Ночь была темная, продолжаеть Брольи, въ воздух чувствовалась гроза, молнів бороздили небо, вдали грем'єль громъ»... Этоть моменть Бенжанонъ Констанъ выбралъ для своей странной исповеди-о томъ, какъ онъ безплодно старался войти въ сношенія съ врагомъ рода человъческаго. «Несомнънно, онъ разсчитывалъ подшутить, надъ нами, но въ сущности онъ шутилъ надъ самимъ собой и сменлся только кончиками губъ; его лобъ былъ блёденъ, злобно-насмёшливая улыбка осв'вщала его лицо. Онъ началъ разсказъ своимъ обычнымъ тономъ горькой ироніи, но мало-по-малу тонъ становился серьезнымъ и по мъръ того какъ онъ повъствоваль о странныхъ упражненіяхъ, какимъ онъ подвергался, о своихъ надеждахъ и разочарованіяхъ, его разсказъ становился до такой степени выразительнымъ и проникновеннымъ, что въ ту минуту, когда онъ его кончиль,---ни онъ, ни ито изъ насъ не подумаль засмъяться. Констанъ и мы также--- признаюсь въ этомъ съ полнымъ самоуничижевіемъ-впали въ тягостную и невыразимо печальную думу. Мы прівзале въ Парижъ, не обивнявшись другь съ другомъ ни единымъ словомъ. Когда впоследствін Констанъ, въ своемъ труде, въ книге о политензив у римлянъ, набрасывалъ безотрадную картину суевърій, порожденныхъ постепенно-развивавшимся отчаннымъ невфріемъ среди лучшихъ и просвъщеннъйшихъ грековъ и римлянъ, -- среди наследниковъ Фокіона и Цицерона, -- мне думается, -- Бенжаменъ Констанъ въ это время отчасти имъль въ виду самого себя и личний опыть приходиль на помощь его учености 1).

Ученость, въ свою очередь, теперь вся была направлена колной цёли реабилитаціи религіознаго чувства. Констанъ неутомимо и въ книге и въ рёчахъ доказываль прирожденность человеку религіознаго чувства, его возвышенный характеръ и идеальный спыслъ, пока жрецы не воспользовались имъ для политическихъ цёлей, и не вызвали фанатизма и религіозныхъ смутъ. Но религіоз-

<sup>\*)</sup> Souvenirs du duc de Broglie. Les cent jours et la Restauration. Revue de deux Mondes. 1 avr. 1886, 535-6.



ное чувство всегда боролось и продолжаеть бороться съ этими «мотущественными корпораціями». «Оно стремится совершенствовать формы религи и старается приводить ихъ въ полную спасительную гармонію съ идеями времени». И вся общирная работа Констана направлена противъ жреческаго вмешательства въ религио и въ защиту ея прогрессивнаго развитія і). При всякомъ случав обнаруживается мистическій интересь автора. Констанъ повсюду отличаеть мистическій элементь въ религіозныхъ воззрвніяхъ, --- съ другой стороны подчеркиваеть противорелигіозный характерь жреческихь тайныхь ученій. Онъ изучаеть прогрессь религіи «не объявляя войны никакому догмату», «все что касается религи-заслуживаеть почтенія», —но тщательно изследуеть формы, въ которыя облекается естественное религіозное чувство. Исторія икъ начинается обоготвореніемъ физическихъ силъ, потомъ, когда законы природы разъясняются,обожаніе переходить на почву морали; еще позже, когда люди успъвають познать причины и следствія въ области нравственности,религія становится метафизикой и спиритуализмомъ; еще повже, сь исчезновениемъ метафизическихъ тонкостей, безсильныхъ все объяснить, религія находить непреодолимое убёжище въ нашей душів. Каждая религіовная форма имбеть три періода: одинь-цветущій, когда человъкъ стремится открыть отношенія между собой и невидимыми силами, открываеть ихъ ссобразныхъ съ своимъ умственнымъ развитіемъ и придаеть имъ определенную форму. Ст теченіемъ времени способности человъка развиваются и это развитіе нарушаетъ установленную раньше гармонію между религіозными идеями и духовными силами человъка. Съ этихъ поръ-разрушение формы неизобжно и политензиъ Иліады разлагается въ эпоху Перикла, Эврипидъ является — органомъ нарождающагося нечестія. Но всегда и вездъ паденіе устарівшаго вірованія замедляется учрежденіями. Вірованіе продолжаеть жить чисто-механической жизнью, въ религи нётъ ни энтузіазма ни в'ёры, остаются только формулы, обряды и сващеннослужители.

<sup>&#</sup>x27;) De la Religion considérée dans sa source, ses formes et ses développements Deuxième édition. I, préface, XXV—XXVI, Livre I, chap. I. L. II, VII. Tome II, Liv, III. chap. VIII; особенно Tome III, Liv. IV, chap. III. Ср. Coup. d'oeil. R. Encyclopédique. 1825.

Но это состояніе также должно им'єть конець. Загорается борьбане только между установленной религіей и разумомъ, который онаоскорбляеть, но между ею и чувствомъ, котораго она больше неудовлетворяеть. Борьба заключается третьей эпохой, уничтожевіемъстарой формы. Наступаеть кривись полнаго невърія, кривись полный смуты и иногда ужасовъ,—но неизбъжный: человъкъ долженъ освободиться оть оковъ. За этимъ кризисомъ всегда воэникаетъ новая форма религіозныхъ идей, лучше приспособленныя къ саламъчеловъческаго духа,—и религія выходить изъ пепла болье юной, болье чистой и прекрасной 1).

По этому плану выполнено изследованіе Констана,—и авторънеоднократно, по поводу отдельных фактовъ, повторнетъ свою идею религіознаго прогресса. Въ теченіе десятковъ лёть онъ уб'яждается въ непреложномъ факт'є: «таинственное безпокойство, желаніе в'ърить, жажда над'вяться»—волнують насл'ядниковъ философскаго и революціоннаго в'яка. Какую же форму должно теперь принять религіозное чувство?

Мы слышали отвёть Констана: внёшней общеобязательной никакой, чувство должно остаться чувствомъ, замкнуться въ душъ каждаго человъка отдъльно. Метафизика исчезнеть окончательно изъ области религін, т.-е. догматы,-- а также прекратится власть «жреческой корпораціи» надъ религіей, -- это должно повлечь упраздненіе культа. «Догматическое невёріе невозможно для массы человёческаго рода», — но и догматическая въра дъло не сердечной, а жреческой религін. Остается-свободная религія, т.-е. гуманная нравственность и духовное общеніе съ верховной силой. Но въ то же время Констанъ настанваетъ на прогрессивныхъ изивненіяхъ редигіи сообразно съ общима ходома человъческого ума. Это значить, празвитие и совершенствованіе знаній отражается на религіовномъ чувстві, т.-е. на его формв, на представленіяхъ, человвка о Божествв. Представленія эти непрем'вино существують-по самой сущности в'ярующей человъческой природи-слъдовательно и догматы. Разница этихъдогматовъ отъ догматовъ положительныхъ неподвижныхъ религій только въ ихъ прогрессивномъ свойстве, и въ свободе вероисповедания. «Во всякую эпоху, говорить Констанъ, будемъ требовать религіозной

<sup>1)</sup> Tome I, Liv. I, chab. VII, 102-5.

свободы неограниченной, безвонечной, индивидуальной; она окружить религію непоб'адимой силой и обезпечить ей совершенствованіе» 1).

Таковы заключенія либеральной пореволюціонной мысли. Она мы видимъ, не порвала всёхъ нравственныхъ связей съ просвётительной философіей. Приговорь надь католичествомь остался въ силъ,-но теперь онъ быль обосновань не однимь здравымь смысломь Волтера, скрвпленъ не философскимъ фанатизмомъ революцін, -- а историческимъ міросозерцаніемъ. Оно пользуется старымъ словомъпрогрессъ, но понятіе, выражаемое этимъ словомъ, новое: для него только не достаеть пока термина-эволюціи, смыслъ готовъ. Констанъ не желаеть, чтобы перемены, совершившіяся въ религіозныхъ представленіяхъ непременно провозглашались: это только можеть вызвать сопротивление стараго ученія, -- новое само собой восторжествуеть: «въ природъ все дълается постепенно и такъ свазать неприметно: люди должны подражать ей» 2). Следовательно, --- естественная постепенность явленій изъ міра физическаго распространяется на міръ нравственный. Формы религін-формы органическія н въ то же время прогрессивныя, такъ какъ онъ видонзивняются въ зависимости отъ совершенствованія умственныхъ силъ и следовательно, отъ накопленія знаній, т.-е. оть научнаго прогресса. Лирическая и субъективная идея XVIII-го въка, провъренная опытами революцін, преобразовалась въ болье спокойное объективное и болве самоотверженное представление объ органическомъ процессв исторіи и труднъйшій и важныйшій вопрось о міросозерцанів быль перенесень на почву естественной эволюціи ума и просвъщенія.

Это убъждение въ одинавовой закономърности всъхъ историческихъ явленій, на какой бы то пи было взглядъ положительныхъ или отрицательныхъ—наканунъ XIX-го въка, становится символомъ въры у искреневйшихъ христіанъ Франціи, и убъжденіе въ религіозной эволюціи разрушаетъ средневъковыя вождельнія реакціонеровъ—даже въ глазахъ ихъ католическихъ читателей. Балланшъ рышается обозвать Деместра и его учениковъ «іудении стараго закона», а себя причислить къ христіанамъ закона благодати. Балланшъ върить въ

<sup>1)</sup> Tome V, Liv, XV, chap. I, 165-180; chap. IV.

<sup>2)</sup> Tome V, p. 202-3.

провиденціальный смысль революцін,—но этого мало,—онъ ждеть новаго и демократическаго христіанства-въ соответствіи съ духомъ времени. «Человъческій умь идеть путемь темнымь и таинственнымь, но ему ивть отступленія, ивть каже остановки. Наців вырождаются, а человъческій умъ все идеть впередъ. Въ немъ заключена жизнь непрерывно прогрессивная, ея онъ не замъчаеть, не можеть и не должень замбчать, -- но тымь не менье онь чувствуеть ее и она обнаруживается явно только въ извёстныя эпохи». И въ основъ всъхъ перемънъ и переворотовъ лежатъ религіозныя вопросы. Съ нихъ, по мивнію Балланша, начинаются революція и съ ними связано возникновеніе новыхъ учрежденій. прогрессивна такъ же какъ и все существующее. Истина, неизивиная у Бога, — посладовательно раскрывается людямъ. Балданить испов'ядуеть в'вру Лессинга въ постепенное воспитание человъчества-Провидъніемъ, и уже готовъ видъть новое христіанство въ идеяхъ и чувствахъ, распространенныхъ въ мір'я революціей. Онъ находить, что раньше чувство человичности -- sentiment d'humanité-было только религіознымъ, теперь оно стало общественнымъ, соціальнымъ. Новое христіанство религія не-посвященныхъ, а всеобщая совъсть: «христіанскій геній сталь соціальнымь геніемь» 1).

Балланшъ отличался скорве талантомъ поэта и мечтателя, чвиъ философа и историка и его произведенія безпрестанно напоминають поэмы и стихотворенія въ прозв. Но смысль ихъ всегда ясень. Онъ съ драматическимъ воодушевленіемъ, но вполнв единодушно съ Констаномъ говорить о «страшныхъ эпохахъ», когда «народы чувствують таиснтвенную потребность возродить свои вврованія, очистить и расширить свою религію». И на эту тему Балланшъ пишеть романтическую исторію Антигоны, открывая въ эллинскомъ сказанів общій культурный и философскій смысль, видя въ немъ «изображеніе всвхъ соціальныхъ кризисовъ» 2). Можно бы новую идею выразить проще, не прибвгая ни къ мисамъ, ни къ аллегоріямъ, не превращая въ «притчу» исторію революціи и осторожные обращаясь съ словами «загадка», «тайна», «судьба», «проблема»,—и все-таки

<sup>&#</sup>x27;) Ballanche. Oeuvres. P. 1830. Essais dur les institutions sociales dans leur rapport avec les idées nouvelles. II 41, 143 etc.

<sup>1)</sup> Epilogue de l'Antigone et de l'Homme sans nom.

при всёхъ романтическихъ цвётахъ краснорачія—имсль Балланша принадлежить новому умственному теченю. Ему не требовалось становиться въ безусловную зависимость отъ Вико, многократно имъ восхваляемаго, чтобы признать существованіе философіи исторіи в прогрессъ-провиденціальнымъ і). Можно скорве предполагать глубокія вліянія на Балланша со стороны естествовнанія. тый швейцарскій физіологь Бонне написаль сочиненіе Palingénésie philosophique. Эту книгу, несомивнно, внимательно читаль Балланшь: онъ только отсюда могь заинствовать одно изъ самыхъ любимыхъ своихъ философскихъ выраженій — palingénésie и ради него провозгласить автора «браминомъ естественной исторіи». Бонне доказываль законъ постепеннаго совершенствованія всего неорганическаго, органическаго и нравственнаго міра. Всё видимыя существа представляють непрерывную лестницу все более и более развивающихся формъ. На верху лъстницы-человъкъ, и путь его умственнаго совершенствованія-- неограниченъ вплоть до идеальныхъ существъ, посредниковъ между человъкомъ и божествомъ, съ которымъ окончательно должны слиться всё существа. Палингенезія, следовательно, прогрессь въ симсий эволюціи: такъ понимаеть его и Балланшь, заміняя выраженіе «конець палипгенезіи»—другимъ: «граница эволюціи»—le terme de l'evolution 2).

Эта связь идей Балланша съ философіей естествоиспытателя—достойна вниманія. Она новой чертой отмъчаетъ разногласіе Балланша съ реакціонными католиками, въ родъ Бональда, чувствовавшаго глубокое презръніе къ естествознанію—какь зопреслуженню—кооlatrie, bestialité,—и объясняеть, почему Балланшъ могь сочувственно относиться къ чужимъ попыткамъ построить историко-философское возгръніе—внъ католическихъ преданій. Онъ могъ послать свое сочиненіе сенъ-симонистамъ и тъ въ свою очередь могли увядьть въ немъ—человъка будущаго въ отличіе отъ «либераловъ», живущихъ въ настоящемъ и «ultra», преданныхъ прошлому з).

<sup>1)</sup> Faguet настанваеть на ученическомъ подчинения Балланта Вико. Politiques et moralistes du XIX-e Siècle. Deuxième serie. P. 1898, 137—8.

<sup>2)</sup> Epilogue de l'Antigone. Oeuvres. d. 1841. (Bibliothéque choisie), 421-2. Oeurres. P. 1830, III, 63-4. O Bonne-Georges Cuvier. O. c. IV, 248 etc.

<sup>3)</sup> Посылка la Palingénésie sociale и отвъть Анфактона въ 1829 году. Oeuvres de S.-Simon et d'Enfantin. P. 1865. II, 38-41.

Мы не впервые встръчаемъ соприкосновение новой систематизирующей мысли съ областью опытной науки. Деместръ мы, знаемъ, даже ръшился предположить въ будущемъ тъснъйшій союзъ религіи и науки. Какой смыслъ могь имъть этоть союзъ? Только одинъ, охватывающій и научную и религіозную стихію челов'в ческаго духа. Истины религіп усвоять научный характерь, а научныя открытія пріобратуть обявательность и распространенность религіозных ученій. Разв'є этоть идеаль не совпадаеть съ программой г-жи Стальвоспользоваться учеными силами для установленія политическихъ и нравственныхъ принциповъ? Идея Деместра въ своемъ послѣдова-тельномъ развитіи даже превосходить систему г-жи Сталь,—по край-ней мъръ за послъдніе годы XVIII-го въка. Свободомыслящая писательница находила предълъ высшаго міросозерцанія въ протестантизив, впоследствін остановилась на синтетической религін изъ католичества и протестанства или на мистической въръ Фенелона. Въ блестящемъ сочинени О литературю, разсматриваемой въ ея отношеніях в общественным учрежденіям г-жа Сталь защищаеть прогрессъ, понимаетъ его глубже, чъмъ противохристіанскій XVIII-й въкъ, указываетъ на согласіе религіозныхъ принциповъ—какъ основы общества—съ разумомъ, но у нея нътъ иден о гармоническомъ развити разума и религи, нътъ культурно-эволюціонной теоріи міросозерцанія 1). Эта теорія ясно выражена у Констана, хотя въ самой общей формъ, -- можно сказать какъ тема для будущихъ изстълованій. Но въ высшей степени важенъ факть: когда-то теоретически нам'вченная программа религіозной эволюціи у Тюрго легла въ основу историческаго изследованія этой эволюціи и лирическій философскій идеаль Кондорсе перешель въ область положительной и безпартійной мысли. Такое усвоеніе значительнъй шаго наслъдства просвътительной философіи по вопросу о міросозерцаніи людьми пореволюціонной эпохи-отнюдь не основывалось на чистотеоретическомъ заимствованіи, на субъективно сочувственномъ продолженів традиціи. Наглядные революціонные опыты и здісь произвели всестороннюю сортировку идей, и если идея о научнорелигіозной систематизаціи принциповъ овладъла сознаніемъ совре-

¹) De la lillérature considérée dans les rapports avec les institutions sociales. Sec. partie, chap. VI.

менной мысли,—значить имълись неопровержимо убъдительные факты именно въ этомъ направлении.

## XII.

Среди бурной разрушительной дъятельности апостоловъ разума и верховнаго существа, въ конвентъ и въ печати изръдка вспыхивала-религіозная идея, не тождественная съ резонерской метафизикой «естественной религіи» и ръшительно враждебная Робеспьера. Въ конвентъ одинъ мало извъстный представитель прославляль науку, какъ религію будущаго, въ печати столь же мало извъстный журналисть доказываль необходимость замънить религію наукой і). Въ этихъ славословіяхъ мы не должны видъть основательно-обдуманной положительной иден. Наука была здёсь такимъ же военнымъ кличемъ противъ католичества, какъ Разумъ и Природа. И депутать и литераторъ не могли подняться выше «грезъ» Даламбера въ діалогі Дидро, т. е. простаго изгнанія религіозной метафизики во имя естественно-поэтической игры воображены на темы странныхъ фактовъ и удивительныхъ открытій. Значеніе науки въ міросозерцаніи раскрывалось не въ полемическихъ декламаціяхъ, а въ положительной и безпартійной действительности.

Мы видёли, —вопрось о нравственно-религіозныхъ принципахъ, какъ основахъ общественнаго порядка, особенно обострился послѣ террора. Минувшіе ужасы и воцарившееся эпикурейство и гражданская безъидейность — одинаково ярко освѣтили необходимость убъждений и въры. Ларевельеръ-Лепо именно съ этой точки зрѣнія защищаль теофилантропію, г-жа Сталь съ той же цѣлью искала основъ новой принципіальной личной и общественной жизни, католичество воскресало въ той же атмосферѣ и своимъ воскресеніемъ создало опору политическимъ замысламъ Бонапарта. Но одновременно съ чисто-философскимъ или непосредственно-религіознымъ движеніемъ— въ силу необходимости развить и упрочить жизненныя завоеванія революціи возникло гораздо болѣе организаторское теченіе, чѣмъ какой либо философскій культъ или офиціально-реставрированная церковь.

<sup>4)</sup> Aulard. Le culte de la Raison, gen. Jacob Dupont, aureparops Salaville, p. 18, 86.

Мѣсяць слустя нослѣ смерти Робеснвера епискотъ Грегуаръ представыть нь конвенть----оть имени номитела: общественнаго просвѣщения—три доклада о вандализмѣ и средствахъ прекратить его.

Уже одно ими Грегуара ручелось за просвытительную цвив докладова. Грегуаръ тщательно перечисляль ущербы, нанесенныя партійной междоусобищей наукамъ и искусствамъ, говориль объ уничтожения памятниковъ древности, драгопенныхъ рукописей, картинъ и книгъ. Расхищение библичевъ царствовало по всей Франціи. — участіе принимали одинавово и республиканцы и монархисты. Съ другой стороны револиционная смута отодвинула вопросв е народномъ образованія. При первыхъ же словахъ Грегуара посыпанись проклятія на Робеспьера, особенно энергично говориль знаисинтый химикъ Фуркруа о «тираний, который ничего не зналь и отинчался грубымъ невъжествомъ». Лаканаль, одинъ изъ ревностивншихъ работниковъ просвъщения при революци; присоединился изнегодованію Фуркруа. Конвенть приглашался изъ тым варварства вступить на путь цивилизацін: революцін должна морализироваться. Это выражение Грегуара въ высыей степени метко. Оно означало долгь революцін просвётить граждань новаго государства, создать новыя народныя школы, открыть высшія учебныя заведенія—для учителей, въ общемъ упрочить и развить принцины новой гражданственности.

Конвенть немедленно принимаеть подь особое попеченіе библіотеки, разсилаєть въ департаменты требованія—представить каталоги книгь въ самий непродолжительный срокь. Эта работа дасть матеріаль для выполненія слівдующих задать, поставленных комитетомъ образованія: возсоздать занове исторію Францій, составить словарь анонимных и псевдонимных книгь, не инівощихся въ библютекахь; начертать тенеалогичестве таблицу человоческих знаній; ода подраздаленія будуть развиты пространные и точные чимь вы таблиць Бэкона, исправленной редакторами энциклопедіи 1).

Просвъщенивнийе дъятели революціи, слъдовательно, понимали культурную важность систематизаціи наукь и видёли недостатки въ системъ энциклопедистовъ. Задача исправить её перейдеть и въ слъдующее стольтіе и ляжеть въ основу нравственно-религіозныхъ

<sup>5)</sup> Despois. Le Vandalisme révolutionnaire, chap. XV, XVI.

построеній. Столь плодотворное направленіе революціонной мысли долго не могло обнаружиться: среди ожесточенной борьбы политическихъ партій. Разрушительныя и метительныя отрасти вахвалили натку и образование и принесли себъ въ жертву жиогивъ даровитыхъ представителей таланта и знанія. Фанатики равенства и въ томъ и въ другомъ видели поруху своему принцину, только первобытноневъжественное и безличное общество могло соответствовать ихъ идеалу. Въ ихъ средв возможно было убъядение, что республика не нуждается въ ученывъ, и что во гларъ дън достаточно одного ученаго человъка 1). Таковыть подразумъвался Робеспьеть. Еще: до его диктатуры революція успъла нанести жестокіе удары просв'єщенію. Современникъ, историкъ судебъ науки при революціи, разсивзываетъ, вь какое трагическое положение попали инколы при гражданскихъ смутахъ. Шайки революціонеровъ бекпрестанно врывались въ учебныя заведенія и увлекали за собой молодежь. Преподаваніе прекратилось, училища опуствли а). Учредительное собраніе вознамірилось было возстановить просевщение, --- но не успъло даже издать ванова о начальных школахь. При законодательномь собрани политическая буря, ниспровершая тронъ, вызвавшая сентябрьскій убійства, лишила работу Кондорсе по вопросу объ общественномъ обравованів всякаго практическаго значенія. Вскор'є погибъ и самъ Кондорсе. Его обвинитель готовъ быль къ числу его преступленій прибавить его званіе академика и философа. Робеспьеръ, пылавшій ненавистью къ энциклопедистамъ, взялъ въ свои руки просвётительное дело-Кондорсе и вопрось о народномъ просвещении постарался превратить въ орудіе якобинской уравнительной политики. Проекть, составленный Лепелетье и прочитанный Робеспьеромъ, отнималъ дътей родителей съ пятилетняго возраста и отдавалъ ихъ на воспитание государству-общее и безплатное для всёхъ. Проекть вызвалъ энергическія возраженія и, несмотря на стремленіе проекта



<sup>!)</sup> Фраза, принясиваемая Коффинало, вице-президенту революціоннаго трибунала предсідательствовавшему во время процесса Лавуазье и других генеральных откупщиковь. Въ приведенной формі фразу передаеть Фуркруа, ученикъ и сотрудникъ Лавуазье. Ср. Grimaux, Lavosier, 502 и притика предавія въ Аррендісе, 376—8. Попитка совершенно отвергнуть преданіе— J. Guillaume Un mot légendaire. Reduce politique et. littéraire, 5 mai 1900.

<sup>2)</sup> Biot. Essais sur l'histoire générale des sciences pendant la Révolution française P. 1803. 36 etc.

вить вопросъ на боевую почву классовой борьбы, конвенть допустивъ

Но въ проекте заключалась одна общая идея, пока фактически отвергнутая, не не нерестававшая господствовать надъ просвётительными планами революцін-объединеніе націц путемъ внущенія молодымъ покольненіямъ единообразныхъ воззраній. Въ интересахъ этого соціального единства проекть продолжаль находить защитниковъ много леть спустя после революдів 1). Но якобинское возарыніе на единство могло создать его только путемъ принцженія единиць ло навболье посредствениаго уровия массы, а не нозвышеньемъ массы до уровня единицъ. Приговоръ надъ Лавуалье-подлинное выражение вобеспьеровской цивилизаторской политики и не противоръчить духу я похода на философовъ-вищиклопедистовъ. Только исчезновение съ революціонной сцемы первосвященника и диктатора могло очистить аумосферу для науки и просвъщенія,--и доклады Грегуара явились однимъ изъ красморжиней шихъ свидетельствъ болье свободнаго и культурнаго настроенія конвента и общества. Оь этихъ поръ осуществляется цёлый рядь учрежденій и мёръ, дейстильно морализироваеших резолюцію.

Эта д'ветельность--- въ своемъ общемъ направленія--- была подготовлена множествомъ отдёльныхъ фактовъ, блистательно доказывавшихъ нолезность ученых даже для якобинской республики, Она погубила Бальн, Кондорсе, Лавуарье въ то самое время, когда наука меменьше военной доблести работала на спасеніе отечества. Во время террора учеными были открыты средства добывать матерыяль для пороха н пушекъ. Особенно важно было изобретение простейшихъ общемоступныхъ способонъ навлекать селитру вав почвы, такъ какъ привозъ ея изъза-границы прекратился. Комитеть общественнаго сиасенія поручиль знаменитыйшими современнымь ученымь открыть резолюціонные мурсы. Ихъ должны были прослушать избранные артиллеристы національной гвардів и научиться вовымъ усовершенствованнымъ способамъ-добывать селитру, дёлать норохъ, лить пушки. Преподователями, между прочимъ, были назначены фуркруа, Бертоле, Монжъ,--и результаты превзошли самыя смёлыя надежды. По распоряжению конвента по всемъ департаментамъ были учреж-

Digitized by Google

¹) Саный ревностный—Лун Бланъ. Histoire de la Rev. IX, 409.

дены должности завъдующихъ селитреннымъ дъломъ. Изданы понулярныя инструкціи—какъ находить и очищать селитру. Въ теченіе девяти мѣсяцевъ быле добыто селитры 12 милліоновъ раньше годовая добыча достигала едва милліона. Въ такой же пронорціи увеличилось производство порожа и огнестр'яльнаго оружія. Прекращеніе витиной торговли заставило французскую науку въ самое короткое время создать новыя оточественным производства,--и они создавались съ поразительной быстротой. Тридцатаго вентова И года состоялся патріотическій праздинка селитры, восторженно описанный Монжемъ и действительно бывний правдникомъ французскаго изобратательскаго генія. 1). Одновременно, при ломощи той-же науки, совершилось объединеніе высовь и мырь. Наконець, ученые безпрестанно привывались на службу государству по множеству второстепенныхъ, но по условіямъ времени, настоятельныхъ вопросовъ. Химики не только изобржие способъ съ небывалой быстротой молоть порокъ, они указали новыя средства приготовлять комсервы, изследовать доброкачественность военных в съйстных припасовъ. Правительство делало вапросы ученымъ по самымъ неожиданнымъ предметамъ: о качествакъ пушечныхъ ядеръ, о матеріалъ для непромокаемыхъ плещей, о способе устанавливать по несколько пушекъ на одномъ лафетъ, о сохранении питьевой воды на ворабляхъ, о консервирования бисквитовъ и овощей. Академія наукъ провращалась въ привительственную патріотическую комиссію и блискательно выполняла порученія <sup>2</sup>).

Легко представить, — какъ много выигрывали науки ири танних обстоятельствахъ. Польза ихъ обнаружилась смишкомъ очевидно, чтобы революція могла миновать вопрось объ ихъ дальнёйшемъ развитіи. И немедленно послі террора начинается усиленная органиваторская діятельность конвента. Энциклопедическій и широко-просийтительный духъ XVIII-го віка, проклятый и задавленний Робеньеромъ, внумаетъ правительству радъ учрежденій — одно другого оригинальные и смілье.

Законъ 28 сентября 1794 года создаеть Полимехническую школу. Намеченная еще въ марте того жел года,—она била отсрочена Робе-

¹) Les sciences pendant la Révolution et l'Empire. La Rev. franç. 1887, XIII. 108 etc. Biot. 81-3.

<sup>2)</sup> Le Centenaire de l'Institut. P. 96, 26.

пьеровской диктатурой, — и теперь Фуркруа воспользовался случаемъ ишний разъ вспомнить о «заговор'в противъ прогресса человъческаго разума». Школа должна была заменить прежнія спеціальныя училища, почти недоступныя среднему сословію. Независимо отъ спеціальныхъ знаній, необходимыхъ для гражданскихъ и военныхъ инженеровъ, школа, върная энциклопедическимъ задачамъ революціоннаго просвіжденія, преподавала «общіе принципы наукъ». Во главь преподаванія явились первостепенныя силы современных математическихъ и опытныхъ наукъ-Лагранжъ, Монжъ, Бертоле, Фуркруа, Шапталь. Впоследствін Конть будеть видеть великое значеніе въ самомъ факт'в возникновенія политехнической школы. Конвенть, учреждая школу, «инстинктивно создаль первичную ячейку настоящей философской корпораціи 1).» Ученикъ Конта еще яснъе опредълить роль школы въ подготовленіи новаго научно-философскаго міросозерцанія. Она положила начало позитивной классификаціи наукъ, сустановила первую часть научнаго ряда, обнимающаго математику, науки физико-математическія и химію. Это было великой идеей въ безсознательной подготовкъ позитивной философіи». Конту, по мивнію Литтре, оставалось закончить начатую лестницу 2).

Воспитанники школы получали отъ государства ежегодное содержаніе по 1200 франковъ и принимались по конкурсу. Курсы велись по программъ, тщательно и философски—разработанной: на первомъ мъстъ стояла математика, за ней слъдовала физика, химія, Въ Политехнической школъ дъйствительно съ самаго начала практически выполнялась та самая система, какая впослъдствіи дяжетъ въ основу всеоблемлющей систематизаціи наукъ у основателей позитивизма.

Неотложная нужда въ практическихъ дъятелахъ заставила до послъдней степени сократить время приготовленія новыхъ инженеровъ, проходить «революціонные» курсы. И преподаватели нашли достойныхъ слушателей. Лекціи посъщались съ энтувіазмомъ, работы современника, съ пламеннымъ усердіемъ, въ три мъсліда, по словамъ выполнялись профессора успъвали сообщить свъдънія, которыя при обыкновенныхъ условіяхъ заняли бы три года. 3).

<sup>&#</sup>x27;) Lettres inédites de J. S. Mill à A. Comte publiées avec les reponses de Comt.'
Par. L. Lévy-Bruhl. P. 1899. 83. Письмо отъ 22 idas 1842.

<sup>2)</sup> Littré. O. c. 94-5.

<sup>3)</sup> Biot. 62. Despois. 65.

ученіе о жизненных силахь и свойствахь — les forces et propriétés vitales, столь же неразрывно связанная съ организмомъ, какъ сила тяжести съ неорганизованной матеріей. Носителями этихъ свойствъ являются ткани, числомъ 21,—изъ ихъ разнообразныхъ комбинацій образуются органы—и Виша посвятилъ громадный трудь на изученіе свойствъ тканей, взаимной связи физической организаціи и нравственныхъ явленій и распространяя свои выводы на всю организованную матерію, кончая человъкомъ. Научныя наблюденія и обобщенія Биша излагаль въ самой доступной формъ, какую только можно представить въ области науки и его исчерпывающая работа Recherches physiologiques sur la vie et la mort пріобръта такую же широкую потітулярность, какъ, напримъръ, сочиненіе его восторженнаго почитателя — Бокія 1).

Очевидно, —двѣ основныхъ психологическихъ черты дореволюціонной мысли — систематическое направленіе и энтузіазмъ — пережили самыя бурныя смуты революціи и вступили на новый путь развитія, исправленный и управляемый только что пережитымь историческимъ опытомъ. Сама революція желала широко воспользоваться талантами задачами и воодушевленіемъ ученыхъ. Всюду, даже въ области спеціальныхъ знаній, выдвигая на первый планъ энциклопедическое образованіе молодыхъ покольній, революціонное правительство безпрестанно призывало себѣ на помощь науку, требовала у ней совътовъ не только въ практическихъ, но даже въ философскихъ вопросахъ. Поздивній ученый совершенно върно оцениваеть смыслів этой тенденціи — «создать государственную доктрину» 7). Революція дъйствительно поставила себѣ подобную вадачу и старалась выполнить ее съ помощью научныхъ и учебныхъ учрежденій.

Мъсяцъ спустя пость основанія Политехнической школы декретъ конвента 9 брюмера III года создалъ Нормальную школу. Организуя новое трехстепенное образованіе, конвенть рышить подготовить и новыкъ учителей, заставивъ пройти ихъ общую школу. Учителя делжны были въ самомъ очагь революціи усвоить новыя политическій представленія, научиться новымъ методамъ преподаванія и потомъ завоевать всю Францію новому порядку идёй и учреждентій:

Jules Simon, Centenaire de l'Institut, 26.

¹) Blainville III, 157. Cuvier V, 56. Русскій перекова Recherches. — Сяб. 1866. со статьей о жизни и грудахь Биша Ср. La Rev. franç. 1887, XIII, 135.

Лаваналь, докладинкъ проекта, называлъ будущую школу школой народа и преподавателями въ нее приглашалъ первостепенныхъ предотавителей всёмь отраслей внанія. Віо говорить, что имь предстояло выполнить назначение цивилизаторовъ варварскихъ народовъ. Надлежало создать вновь основныя стихіи культуры — начиная съ искусства ръчи, сплачивающиго общество и комчан глубовими научными обобщеніями. А времени для действія было всего нёсколько ивсяцевь. Нормальная швола съ такимъ усердіемъ принялась выполнять свои обязанности, что постепенно усыливавшаяся реакція привизла необходимымъ закрыть курсы. Но и за короткое время пиола усивла оставить прочные следы въ современномъ просвъщени. Состанъ ел преподавателей являлся безпремврнымъ по блеску мень-по крайней мере половина ихъ ознаменовала эпохи въ исторы разныкъ наукъ-Лагранкъ, Лапансъ, Монжъ, Добантонъ, бывши сотружник Бюффона, Берголе. Номино лекцій въ школю пронеходили публичныя бесёды по декадамъ,—и какой свободой они от-вичались, мы могли судить по исторіи Сенъ-Мартена съ Гара. Лемий стенографировались, экземплиры ихъ раздавались членамъ конвонта, профессорамъ и воспитажнивамъ другихъ образновихъ школъ, разсылались провинціальным в администраторамь и асентамь республики за границей. На лекціяхь могли присутствовать женщини. Современники сообщають не мало фантовь, свидетельствующихь объ энтузіавыв слушателей и самихъ преподавателей. Никогда еще популяризация научнаго преподаванія не была поставлена такъ широко и річнительно. По сновать Біо, --- отпечатанные эквентияры менцій распространались съ непестижниой быстротой по всёмъ угламъ Франціи. «Наконецъ, прибавляеть онь, узнали негинный методъ преподаванів наувь и впервые познакомились съ философіей ихъ принциповъ. Біо, далеко не благоскионный къ революціи, дійтельность нермальной школы ставить наравий съ заслугами Галилея, Бэкона и Декарта: тъ велики въ исторіи прогресса наукъ, школа-безсмертна въ исторін ихъ преподаванія. Сборникъ отчетовъ пислы навсетда остался руководителенъ для профессоровъ. Никогда принципы на-укъ не излагались съ такой точностью и ясностью и съ такинъ талантожь и никогда философскій методъ преподаванія не распространялся такъ дъятельно и съ такимъ прочнымъ успъхомъ. Само - вваніе преподавателя получило небывалый блескъ и общественное значеніе. Араго именно вліянію нормальной школы приписываеть возможность позднійшаго высокаго положенія — профессоровь Политехнической школы, — весьма часто членовь государственнаго совіта, министровь, президентовь сената 1).

Еще болье значительное учрежденіе создаль конвенть—вь тых же цыляхь организаціи наукь и систематизаціи ихь завоеваній—декретомь ІІІ-го брюмера IV-го года, наканунь, своего закрытія. Это быль заквючительный акть многольтняго революціонняго вопроса объ упраздненіи академій и замый ихь новой ученой корпораціей. Еще учредительное собраніе поручило Мирабо представить докладь объ этомъ вопрось. Мирабо не успыть внести своего крайне суроваго доклада, обзывавшаго академіи «школами рабольція и лжи». Шамфоръ опубликоваль докладъ,—но академіи прододжали жить до 8 августа 1793 года, когда конвенть упраздниль ихь по докладу Грегуара—выдыливь только академію наукь виредь до преобразованія—за ея заслуги предъ государствомь. Институть явился на мъсто старыкъ учрежденій — сь ясно выраженнымъ демократическимъ и неограниченно-просвытительнымъ духомъ.

Институтъ долженъ былъ объединить все научно и кудожественно-даровитое во Франціи и во всемъ міръ, безъ различія происхожденія и національностей. Институть распададся на три классанаукъ физическихъ и математическихъ, наукъ нравственныхъ и политическихъ, литературы и искусствъ. Предволагалось все отрасли духовной деятельности человека соединить въ тесной взаимной связи и установить между ними непрерывное взаимное вліяніе. Ежегодно институть обязывался отдавать отчеть вы своихъ работаль предъ національнымъ представительствомъ. Это и выполнялось въ первые годы его существованія въ томъ видь, какой установиль конвенть. Араго эти отчеты считаеть «неопаненными главами исторіи наукъз. Такъ смотрвло на нихъ и національное представительство. Дону, авторъ доклада объ учреждении института, членъ класса нравственных и политических наукъ, въ качествъ предсъдателя совъта пятисотъ-при представлении мнотитутомъ отчета-говорилъ о надеждахъ Франціи на усердіе института-воспитать новня покольнія граждань, упрочить культуру, возродить нравы, -- соднимь словомъ

<sup>4)</sup> Biot 65-6 Despois. Chap. V.

распространить иден и чувства, наиболье приличествующи свободныть людамь». «Нать философін—безь патріотизма, говориль Дону, и генія безь республиканской дуни».

Очевидно,—на институть возлагались не только научныя, но и често-гражданскія обизанности, долгь — развивать и вибдрять вы дукъ націн государственную дектрину. Для этой цели были призваны лаже артисты: имъ дали шесть мёсть. Изъ ста сорока членовъполовина принадлежала парижскимъ и половина провинціальнымъ ученыть. Ипостранцы принимались въ количестви двадцати четырегь. Организація выборовь заслуживаеть вниманія, какь настойчивая попытка возможно твонве сплотить таланты наукь и пскусствъ. На каждое вакантное мъсто представляль три кандидата классъ, гдв имвлась вакансія, — но выборы производились членами всель киссовь. На стоявтней годовщине института этогь порядокь быльмлеко не въ первий разъ, —подвергнутъ безпощадной критикъ 1). Но не следовало забывать побудительных в соображений конвента. Основание института равнялось воскрешению энциклопедіи и вообще все образовательныя учреждения этого періода были направлены на развитіе нравственно-гражданской идеологіи, изв'єстной системы нравственных и полититеских возорбий, противоположных духу старихь академій. Предполагалось, слёдовательно достаточное знакомство всёхъ членовъ института съ общими результатами всей научной работы, - темь более, что эти результаты періодически должны были подлежать обсуждению представительнаго законодательнаго соopania.

Идейно-организующій смысль плановь конвента съ полной очевидностью подтвердиль Намолеонь своимь враждебнымь отношеніемь вы нимь. Реформы начинаются еще при консульствів. Вонапарты провить разогнать второй классь института за политическій дебаты—какь «злонамівренный клубъ». Въ 1803 году классь правственных в политическихь наукь уничтожается,—п институть преобразовывается въ духів прежнихь закадемій. Преобразованія исходили начобщей ненависти Наполеона къ идеологіи и темной метафизикть. Разрішая вопрось о государственной доктринів новымь конкордатомъ, Наполеонъ не допускаль никакихъ другихъ путей къ систематизаціи

<sup>1)</sup> Jules Simon. Le centenaire, 25.

общихъ принциповъ. Всѣ его иден въ области науки и нросвъщенія—прямая противоположность энциклопедическому духу. Во всѣкъ отрасляхъ знанія онъ требовалъ только практическихъ непосредственне полезныхъ свѣдѣній, — медицины безъ естественно-математическихъ наукъ, политической экономіи безъ «идеальныхъ вимысловъ экономистовъ», юраспруденцій безъ исторій и догмы права 1).

Но эта неограниченная война противъ идеоломи не моска привести къ желательному успёху. Систематическій дукь одимаково прочно водворился въ опытныхъ и въ нравственныхъ наукаль: Лавуазье пересоздаваль химію, окончательно разрушивъ старую полуметафизическую теорію в'всомой тепловой матерін и открыть путь безписленнымъ научнымъ открытіямъ и практическимъ приложеніямъ науки. Съ именемъ Лавуазье связана первая попытка систематизировать результаты химических открытій. На помощь химику пришли даровитьйшіе современные представители. другижь математических наукъ-астроновъ Лапласъ, математивъ Монжъ, Элементарный трактать химіи, вышелній въ напаль 1789 года, явился одной изъ популярнайшихъ ученыхъ кингъ всей эпохи и означаль побъду совмъстной работы новаго научнаго анализа надъ средневъковыми тайнами, служцвиими основой для физіодогім и психологім энциклопедистовъ. Революція въ полной мірь воспользовалась завоеваніями новой науки для свонкъ практическать нуждь и этимь фактомь сильнье всякаго книжнаго разсуждения способствовала ея славъ и жизненному значению.

Въ области изученія организованной матеріи—противъ имени Лавуазье—стоить имя Ламарка. Его дъятельность связана съ однить изъ важнъйшихъ научно-практическихъ учрежденій революція—съ мувеемъ естественной исторіи. Ботаническій садъ при Бюффонъ съ тремя каседрами—по ботаникъ, химіи и анатоміи,—по проекту Лаканаля быль превращень декретомъ 10 іюня 1793 года въ центраминий институть естествознанія съ 12 каседрами: по выраженію доклада наукъ открывалась «необъятная книга природы». Ламаркъ, уже давно работавный подъ руководствомъ Бюффона, заняль теперь мъсто среди Фуркруа, Добантона, Жуффруа Сенть-Илера. Неутомимая дъятельность его

<sup>1)</sup> Stael. XIII, 270. Villemain. Souvenirs contmeporains d'histoire et de litérature. P. 62. I, 145.

продолжалась до самой смерти въ 1829 году и оставила въ наследство новому въку на ряду съ множествомъ научныхъ фактовъизъ самыхъ значительныхъ системъ. «Ламаркъ, говоритъ историкъ-естествоиснытатель, ближе всякаго другого философа подошель къ широкому представлению о цёльности, человёческихъ знаній—сь помощью одного лишь глубокаго изследованія природы, і). Постоянно следуя одному и тому же методу - располагать организмы въ порядкъ усложняющейся организаціи, Ламаркъ прищель къ знаменитому обобщению, -- къ теоріи изміненія видовъ въ зависимости оть визшнихъ условій. Онъ поцытался постигнуть, путемъ наблюденій, симсть творческаго мірового процесса и свести его къ одному естественному закону. Въ результатъ, естествоиспытатель пришель къ виводу, тождественному съ теоріей, изв'ястной намъ отъ историковъ и философовъ нравственныхъ явленій, —къ закону эволюціи. Основная иден ламаркизма-передача индивидуально пріобратенныхъ органическихъ измъненій потомству. Новый организмъ созидается на почев, измененной вившними вліяніями и усвоенной предшедствуюшить организмомъ, та же идея, мы знаемъ, управдяеть и новымъ нравственнымъ міросозерцаніемъ. Эволюдіонное ученіе послѣ революцін является господствующимъ толкователемъ фактовъ физической и духовной природы, -- отъ развитія частностей организма до видоизмененій религіозных и культурных воззраній. И это ученіерезультать энциклопедического духа, т.-е. стремленія систематизировать принципы каждой науки отдельно и привести всё отрасли человёческаго внанія въ тёснёйшую взаимную связь и установить между, ними непрерывное идейное взаимодъйствіе.

Смёлый и для современниковъ и для потомства очень внушительный шагь въ этомъ направленіи дёлаеть одинъ изъ самыхъ талантливыхъ членовъ института—Кабанисъ. Врачъ и другъ Мирабо, даже его сотрудникъ по вопросамъ народнаго просвъщенія, талантливый поэтъ и блестящій профессоръ, Кабанисъ, своими лекціями продолжаетъ начатую институтомъ систематизацію наукъ — выперфизико-математическаго ряда. Воспитавшійся среди энциклопедистовъ, горячій поклонникъ самыхъ смёлыхъ «просвётителей»—Конлорсе, Гельвеція, Вольнея,—Кабанисъ явился краснорѣчивымъ пред-

<sup>1)</sup> Blainville, III, 463.

ставителемъ сенсуалистскихъ воззрвній въ нравственной философія. Онъ самъ ведетъ начало своихъ идей отъ Локка и Кондильяка, принимаеть безъ критики идею Кондорсе-о приложений теоріи въроятностей къ нравственнымъ вопросамъ и явленіямъ, восхвалнеть «ясность, простоту и изищество» философіи Гельвеція, восхищается лекціями Вольнея и Гара въ нормальной школъ и самую эту школу считаетъ «необыкновеннымъ явленіемъ» и «эпохой въ исторіи наувъ». Не меньше восторга вызываеть у него и учреждение института. Онъ ставить это событе въ неразрывную связь съ дъятельностью энциклопедистовъ, институть является какъ бы осуществлениемъ ихъ плана, можеть считаться «настоящею живою энциклопедіей», потому что онъ выражаетъ собой идею о соединеніи, распредъленіи и организацін въ одно пълое всего, выработаннаго человъческимъ разумомъ. Кабанисъ видитъ практическое развите этой иден въ стройной организаціи классовъ. Институть ставить одн'в науки рядомь съ другими, руководствуясь ихъ внутренней связью и Кабанисъ привътствуетъ соединение въ одинъ отдълъ-наукъ философскихъ, правственныхъ и, наконецъ, - изучающихъ физическую природу человъка. Институтъ призваль физіологовь въ отделеніе философскихъ наукъ и этимъ освятиль научную истину о неразрывной связи изследованій въ области физическихъ и нравственныхъ явленій, и именно изученіе физической стороны человъческой природы должно служить основаніемъ для философіи и морали. «Физіологія, философія и нравственность» — три вътви одной и той же науки о человъкъ. Эта мысль положена въ основу двънадцати мемуаровъ, прочитанныхъ Кабанисомъ въ качествъ члена національнаго института. Чтенія, по свидътельству Кювье, имъли очень большой успъхъ и составили потомъ два тома-подъ заглавіемъ: Rapports du physique et du moral de l'homme, — также, по свидетельству автора, благосклонно принятые публикой 1).

Кабанисъ, какъ истинный питомецъ энциклопедической атмосферы XVIII-го въка, не побоялся сдълать самые ръшительные выводы изъ



<sup>1)</sup> Curier. O. c. IV, 326. Кабанись—въ предисл. ко 2-му изданю Отношеній жежду физической и привственной природой человька. Русск. перев. А. Бабикова. Спб. 1865. Ср. Picavet. Les idéologues P. 91. Ср. III—IV. Memoires Кабаниса были прочитаны въ 1795—6 году, первые шесть напечатаны сначала въ Recueil des travaux de la classe въ 1798—9 г., послъдніе шесть выъсть съ первымь изданы въ 1802 г.

своей основной мысли. Нравственная природа человъка-таже физическая, относится къ ней какъ следствіе къ причине. Все умственные процессы объясняются Кабанисомъ съ той же точки зрвнія, какъ и другія чисто-физіологическія отправленія организма. Вся его психологія заключается въ следующемь разсужденіи: «чтобы составить себ'в точное понятіе объ отправленіяхъ, результатомъ, которыхь является мысль, следуеть разсматривать головной мозгь, какъ отдёльный органъ, предназначенный исключительно для ея производства, подобно тому, какъ желудокъ и кишки совершаютъ пищевареніе, печень вырабатываеть желчь, околоушныя, подчелюсныя п подъязычния железы отдёляють слюну. Впечатлёнія, дойдя до мозга, возбуждають въ немь дъятельность, подобно тому, какъ пища, попадая въ желудокъ, вызываеть въ немъ болъе обильное отдъление пишеварительнаго сока и движенія, способствующія ея растворенію. Намъ возразять, что органическія движенія, по которымъ совершаются отправленія мозга, намъ неизв'єстны. Но и д'язгельность нервовъ желудка, вызывающихъ различныя отправленія пищеваренія, но и способъ развитія въ пищеварительномъ сокъ живой растворяющей силы не менъе скрыты отъ нашего изслъдованія. Мы видить, что пища поступаеть въ эту полость съ извъстными качествами, мы заключаемъ, что именно полость эта произвела въ ней испытанныя ею изміненія. Такимъ же точно образомъ мы заключаемъ, что впечатлънія достигають до головного мозга чрезъ посредство нервовъ: они поступаютъ въ него отрывочными и безсвявными. Органъ приходить въ деятельность, онъ действуеть на нихъ, и скоро возвращаеть ихъ превращенными въ представленія и, наконецъ, выводить ихъ наружу при содъйствін игры физіономін и жестовъ, или звуковъ языка и знаковъ письма. Съ неменьшею достовърностью мы заключаемъ, что головной мозгъ въ нъкоторомъ симсль перевариваеть впечатльнія, что онъ органически выдыляеть MUCTE> 1).

Все сочинение посвящено фактическимъ иллюстраціямъ этой идеи. Иллюстраціи часто чрезвычайно жизненны,—напримъръ, описаніе различныхъ характеровъ въ связи съ типами физической природы 2), характеристика возрастныхъ и половыхъ вліяній на нрав-

<sup>&#</sup>x27;) Memoire II, § VII. Русск. изд. стр. 166-7.

<sup>2)</sup> Mem. I, § IV.

ственную жизнь 1),-при чемъ главной цёлью автора, по его словамъ, была неизменно одна-общепонятность: несомиенно.-книга должна была получить самое широкое распространеніе. И мы встрічаемъ Кабаниса въ числе вдохновителей Сенъ-Симона, молодой Конть береть его подъ защиту отъ нападокъ слишкомъ строгихъ научныхъ критиковъ 2), видитъ положительный результатъ въ его работв: онъ первый ясно поняль, что настало время-подчинить правственныя явленія тёмь же законамь, изслёдованіямь, методамь, какъ и физическія явленія», — т. е., объясняеть Конть, уничтожить между ними основное различіе по природь. Контъ привътствуеть задачу Кабаниса-провственныя явленія называть мозговыми и непоными. Конть только сожальеть, что работу Кабанись не довель до ковца, скорве поставиль задачу, чемь выполниль ее. Естественнымъ продолжателямъ Кабаниса явился Галль,-и ему принадлежать всв сочувствія учителя позитивизма,--такь же какь и пристальное внимание Сенъ-Симона 3).

Мы, следовательно, изъ первоисточниковъ узнаемъ о существенномъ значении, какое имъли естественно-философскія работы конца XVIII-го въка для будущихъ создателей новаго научно-философскаго міросозерцанія. Эти работы неуклонно вели дъло систематизацій наукъ, объединенія ихъ общими принципами и въ этомъ направленій достигали крайняго предъла подчиненія всъхъ отраслей человъческаго въдънія—одной физической основъ.

Галль, продолжавшій путь Кабаниса, быль именно однимъ изъ самыхъ отважныхъ объединителей и прямой предшественикъ Контовской френологической психологіи. Принципъ ея Контъ исповъдуеть уже въ молодости, подъ непосредственнымъ воздійствіемъ произведеній Кабаниса и Галля.

Галль, нѣмецкій профессорь, вынуждень быль искать убѣжища во французской столицѣ благодаря смѣлости своихъ естественно-нравственныхъ воззрѣній. Занимаясь сравнительной анатоміей и сосредоточившись преимущественно на физіологіи мозга,

<sup>1)</sup> Mem. V.

<sup>2)</sup> Къ числу ихъ принадлежаль и Блэнвиль, имвышій большое значеніе для умственнихъ работъ Конта. Блэнвиль негодуетъ на "le plus hideux matérialisme" Кабаниса. О. с. III, 282.

<sup>\*)</sup> Lettres d'Auguste Comte à M. Valat. P. 1870. 184-8, OTL 8 CERT. 1824.

Гадль въ теченіе многихъ лътъ изучаль явленія психологическаго порядка въ связи съ ихъ органической почвой и пришель къ выводу о непосредственной зависимости умственных силь и талантовъ оть устройства мозга-до такой степени, что возможно даже нравственныя способности локализировать въ отдъльныхъ частяхъ мозгового вещества. По устройству черепа можно судить объ внатомическихъ подробностяхъ мозга и дълать заключенія о нравственныхъ качествахъ субъекта. Практическіе результаты такой физіологіи очевидны: френологическія указанія должны обусловливать изв'єстныя воздъйствія на даннаго человъка путемъ воспитанія, законодательства и вообще нравственныхъ средствъ. Такимъ путемъ-анатомія, зіологія, медицина, педагогика и даже политика сливаются въ одну неразрывную цёпь. «Функцін души выполняются при помощи матеріальныхъ аппаратовъ, -- говорить Галль, -- и строить практическія неограниченно-широкія заключенія на почв'є, подготовленной изсл'єдо ваніями Биша, Кабаниса и другихыванатомовъ и физіологовъ революціонной эпохи. Всякая способность зависить от организціи, — и Галль въ вопросахъ нравственныхъ и психологическихъ пытается достигнуть возможнаго для науки идеала-предвидьнія, и заключить въ одну логическую систему весь сложный міръ человіческой природы-индивидуальной и соціальной, доказать необходимость единенія объ организмахъ съ философіей, —и современный ученый естествоиспытатель и убъжденный врагь матеріализма и защитникъ нравственно-религіознаго возврѣнія такъ оцѣниваеть задачу Галля: «самая замъчательная цъль въ усиліяхъ Галля и наименье спорная,привести къ единству науки разъединенныя и разноголосныя. Галль вновь доказаль необходимость неразрывной связи между Haykamu > 1).

Слъдовательно, — усовершенствование методовъ въ отдъльныхъ наукахъ, устранение метафизическаго содержания въ принципахъ, воззръние на міръ, какъ одно цълое, развивающееся по одному закону и подлежащее одному физико-математическому и физіологическому анализу, стремление и въ результатъ анализа—получить такую же единую стройную сплоченную систему принциповъ, какую на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Blainville. III, 334 cp. O l'aist Ferzaz. Etude sur la philosophie en France au XIX S. Le socialisme, le naturalisme et le positivisme. P. 77.

блюдаемый міръ представляеть какъ царство явленій,—такія задачи поставиль и передаль будущему исправленный и дополненный революціонной эпохой энциклопедическій духъ, т.-е. научно-систематизирующій духъ XVIII-го въка.

Идеаль всякой систематизаціи-открытіе всеобъединяющаго закона явленій, какъ ихъ первоисточника и принципа. И ученые будто стихійно стремятся къ такой всеобъясняющей аксіомъ, готовы законъ тяготвыя распространить на міръ органическій и нравственный. Кабанись, въ результать своихъ изследованій органическихъ явленій, приходить къ «мысли о какой то аналогіи между животною чувствительностью, растительнымь инстинктомь, химическимь сродствомъ и простымъ притяженіемъ, постоянно существую щимъ между всёми частицами матеріи». И его выводъ уполномочить впослёдствіи Сенъ-Симона искать въ астрономическомъ закон'в разгадки тайнъ всего жизненнаго круговорота. «Несмотря на существенныя различія», продолжаеть Кабанись, «открываемая въ нихъ наблюденіемъ, нъть сомпънія, что три порядка явленій представляють однои тоже, непосредственное стремленіе тёль другь къ другу, что это стремленіе дійствуеть по болье или менье разнообразнымь и сложнымь законамъ, смотря по состоянію, въ которомъ находятся раздъленныя другь отъ друга частицы, и по условіямъ, при которыхъ онъ встръчаются, а изъ этого вытекають всъ новыя свойства, обнаруживающіяся въ различныхъ ихъ сочетаніяхъ 1)».

Всё изложенныя задачи подъ вліяніемъ ярко выраженнаго настроенія современниковъ эпохи должны были отразить на себё вліяніе религіозной стихіи— въ широкомъ смыслё слова, т.-е. чисто научную цёль слить съ нравственной, и придать всему движенію помитико-научный характерь—по м'єткому выраженію современника <sup>2</sup>). Философія, въ смыслё системы личной и соціальной морали является спутницей, точнее другой стороной—научнаго энциклопедическаго направленія.

Между двумя полюсами—мистицизмом и физицизмом з), какъ

<sup>&#</sup>x27;) Memoire. X, sect. sec., § II. Pycce. usg. II, 256-7.

<sup>2)</sup> Blainville. III, 336.

<sup>3)</sup> Выражене, изобратенное Сенъ-Симономъ и вполна точно приманиемое имъ извесобъемлющему господству физико-математическаго метода.

крайними выраженіями двухъ господствующихъ культурныхъ теченій—
развиваются новыя нравственно-политическія и научно-религіозныя
системы, безпрестанно оправдывая вновь усвоевыемый законъ эволюціи,—воспроизводя въ многообразныхъ усовершенствованныхъ формахъ элементы созидательной работы, предпринятой просвѣтительной
литературой и провѣренной революціонной практикой. Сенъ-Симонъ — первый обладатель этого наслѣдства—по времени и по значительности реализованнаго нмъ ндейнаго достоянія.

## ГЛАВА ПЕРВАЯ.

I.

Судьба Сент-Симона, какъ личности и какъ философа, одно изъ самыхъ своеобразныхъ явленій въ исторіи европейской мысли. Ділтельность писателя хронологически принадлежить первой четверти XIX въка, протекла она въ Парижъ, въ центръ современной публичности, самъ мыслитель отнюдь не принадлежаль къ числу идеологовъ-отшельниковъ, работающихъ въ ревниво оберегаемомъ уединеніи исключительно для собственнаго удовлетворенія, напротивъ, Сенъ-Симонъ съ величайшей энергіей старался обратить на себя вниманіе представителей науки и политики, наконецъ, онъ пользовался сотрудничествомъ молодыхъ людей, занявшихъ впоследствів первыя мъста въ новой наукъ и философіи. И всь эти обстоятельства не только не послужили къ всестороннему и точному выясненію характера Сенъ-Симона и значенія его идей, но именно нъкоторыя преимущества его положенія способствовали затемненію и усложненію личнаго и идейнаго вопроса. Уже сама нравственная природа философа представляла обильный источникь недоразумений и загадокъ, -- личныя отношенія Сенъ-Симона внесли въ эту смуту рядъ едва разръшимыхъ данныхъ, и въ результатъ писатель XIX въка является до сихъ поръ болье таинственною и двусмысленною фигурой, чёмъ какой - нибудь деятель наиболее отдаленной эпохи нашей цивилизаціи. Только разв'є другой Сенъ-Симонъ, по мнівнію одного изъ новъйшихъ изследователей вопроса, можетъ нарисовать во всей истинъ и неприкрашенной натуръ «странный типъ» нашего философа 1).

<sup>7)</sup> Paul Janet. Saint-Simon et le Saint-Simonisme.

Самъ Сенъ-Симонъ предвосхитилъ это желаніе: онъ не одинъ разъ принимался говорить о себъ, и его сообщенія, разумъется, должны быть оцънены впереди всъхъ другихъ, какъ наиболье цънный матеріалъ для ръшенія трудной задачи.

Сенть-Симонть оставилъ нтосколько отрывковъ автобіографическаго содержанія и довольно много писемъ — ярко субъективнаго характера. Онъ уже въ первые годы своей дтятельности ясно понималъ свое обязательство предъ современниками и потомствомъ — предоставить имъ руководящую нитъ въ своей исключительной психологів и въ менте всего заурядной жизни.

Первый отрывовъ относится ко второй половинѣ 1808 г. Сенъ-Симонъ успѣлъ пережить самые многообразные житейскіе опыты, совершенно обѣднѣть, пройти чрезъ должность писца съ тысячефранковымъ окладомъ въ годъ за девятичасовую ежедневную работу и, что важнѣе всего, потериѣтъ полную неудачу у современныхъ ученыхъ со своими научными произведеніями. Сенъ - Симона пріютилъ его бывшій слуга, разбогатѣвшій на службѣ у него, и даль ему средства на печатаніе его новыхъ трудовъ. При такомъ положеніи дѣлъ Сенъ - Симонъ рѣшается повнакомить ученую публику со своею личностью и біографіей и разсказываетъ свою жизнь въ предисловін къ письмамъ, направляюмымъ въ ученое учрежденіе— Lettres au Bureau des Longitudes.

Разсказу предпослано краткое замѣчаніе,—оно можеть объяснить намъ побудительныя причины автобіографа. «Такъ какъ,—заявляеть Сенъ - Симонъ, много людей берутся судить о личностяхъ живыхъ писателей раньше изслѣдованія ихъ идей, я счелъ нужнымъ помѣстить сокращенную исторію своей жизни во главѣ моего труда».

Дальше следуеть Исторія моей жизни. Существуєть две редакцін,—и вообще у нась неть ни одного автобіографическаго отрывка въ сочиненіяхъ Сенъ - Симона одного точно установленнаго содержанія,—при чемь разногласія касаются самыхъ существенныхъ данныхъ. Въ первомъ отрывке Сенъ - Симона разсказываеть факты за тридцать два года своей жизни,—съ октября 1776 года, когда онъ вступиль въ военную службу, до іюня 1808 года, когда онъ послаль въ Бюро долготь свое сочиненіе Введеніе къ ученымъ работамъ XIX въка.

Одна редакція отрывка появилась въ печати въ 1832 г. и ея сообщенія подробиже. Здёсь Сенъ - Симонъ обстоятельно объясняеть, почему онъ во время революціи не принималь участія въ политической деятельности партій, основательно мотивируеть свое решеніе-тридцати семи л'ять начать вновь свое образованіе, вести его въ высшей степени оргинальнымъ путемъ, изучать не только науки, но и самихъ ученыхъ, --- именно вліяніе научныхъ занятій на страсти людей, на ихъ умъ и на весь ихъ нравственный складъ. Въ той же редакцін опредвляется и цвль всвхъ подготовительныхъ работъ весьма важнымъ для насъ терминомъ: «Я, — говоритъ Сенъ-Симонъ, — задумалъ проектъ проложить новый путь человъческому разуму, — путь физико-политическій». Наконець, издатель отрывка помъстиль въ него весьма важную выдержку изъ другого документа,изъ письма Сенъ-Симона не въ бюро долготъ, а къ сенатору Буасси д'Англа. Пъсьмо написано 2 ноября 1807 г. и сообщаеть, что первоначальнымъ образованіемъ Сенъ-Симона «руководиль» Даламберъ, и оцѣвиваеть значеніе этого факта 2).

Второй автобіографическій отрывокъ, именующійся такъ въ раннемъ изданіи сочиненій Сенъ - Симона, въ позднѣйшемъ является «второй частью» посланія въ Бюро долготъ. Здѣсь нарочито рѣшается одинъ вопросъ—о денежномъ положеніи Сенъ-Симона, разсказывается чисто-фактическая исторія финансовыхъ операцій философа при революціи и его обѣднѣнія. Разсказъ заканчивается сообщеніемъ, что Сенъ - Симонъ послѣ службы писцомъ въ ломбардѣ живеть на иждивеніи у своего бывшаго слуги Діара. Въ позднѣйшемъ изданіи сочиненій Сенъ - Симона исторія сопровождается выраженіемъ сильнаго чувства противъ бывшаго компаньона Сенъ-Симона по операціямъ — прусскаго графа Редерна: «Какой стыдъ для графа Редерна!»... Этого восклицанія нѣтъ въ ранней перепечаткѣ, нѣть также и примючанія, сообщающаго о двухъ «наглыхъ письмахъ» Редерна въ отвѣть на справедливыя жалобы Сенъ-Симона з).

<sup>2)</sup> Oeuvres de Saint-Simon publiées en 1832, par Olinde Rodrigues. Paris, 1841. Vie de Saint-Simon écrite par lui meme. Premier fragment. Болье враткій варіанть въ изданія Oeuvres de Saint-Simon et d'Enfantin, XV, p. 1868, 64 etc. О письм'я къ Буасси д'Англа, р. 61—69.

<sup>3)</sup> Olindes Rodrigues, XXVI, Oeurres de S. S. et d'Enf. p. 71-74.

Мы видимъ, какъ произвольно обращался издатель автобіографіи. Сенъ-Симона съ ея текстомъ. Онъ считалъ себя въ правѣ составлять отрыски по собственному усмотрѣнію, сокращая ихъ содержаніе по личному вкусу и дополняя его изъ постороннихъ рукописей автора. А между тѣмъ, именно при крайне своеобразной и въ общемъ дѣйствительно «странной» психологіи Сенъ - Симона, для насъ существенно знать съ подлинной точностью, когда, что, въ какой формѣ и съ какой цѣлью онъ чувствовалъ потребность сообщить о себѣ публикѣ. Подобный образъ дѣйствій мы встрѣтимъ у позднѣйшихъ издателей его философскихъ сочиненій.

Необходимость точныхъ данныхъ является особенно настоятельной при знакомствъ съ «третьимъ отрывкомъ».

На следующій годь после сообщеній въ Бюро долготь Сень-Симонъ рвшиль написать автобіографію, въ некоторыхъ частяхъ болве подробную, именно касательно своей литературной деятельности и более откровенную относительно своей личности. Надо полагать,вменно последній вопрось являлся главнымь побудительнымь поводомъ для Сенъ-Симона снова приняться за свое жизнеописаніе. Предъ нами на этотъ разъ три редакціи разсказа и съ еще болье существенными варіантами. Различно указывается даже годъ возникновенія отрывка: въ раннемъ изданіи сочиненій Сенъ-Симона-1810 г., въ позднейшемъ въ двухъ местахъ две различныхъ даты-1810 и 1809 гг. Въ редакціи подъ 1809 г. посл'в изложенія извъстныхъ намъ фактовъ де посылки Писемъ въ Бюро долотъ Сенъ-Симонъ продолжаеть разсказъ признаніемъ: онъ «дурно началь изложение своихъ идей», онъ «на опыть убъдился, что еще не былъ достаточно врълъ для того, чтобы составить и проредактировать задуманную работу», т.-е. Введение къ ученымъ работамъ XIX въка, и рышился прибытнуть къ формы Иисемо ().

Этого объясненія нёть въ двухъ другихъ редакціяхъ отрывка. Оне начинаются одинаково—личной исповедью, вскрывающей намъ авторскія цели предпринятой работы и характеризующей вообще положеніе вопроса о личности и жизни Сенъ-Симона.

«Въ обществъ, — говорить онъ, — существуеть и должно существовать у читателя извъстное предубъждение противъ меня, потому что

<sup>4)</sup> Univres de S. S. et d'Enf, XV, 78.

предпріятіе, мной задуманное, уже четвертое по счету, — и первыя три не пришли къ благополучному концу».

Сенъ-Симонъ не выражается опредъленно, какія три его предпріятія потерпъли неудачу. Мы ихъ увидимъ изъ его біографіи.

«Однимъ словомъ, — продолжаетъ Сенъ-Симонъ, — моя жизнь представляетъ рядъ паденій и все-таки моя жизнь не можетъ быть признана неудачной, потому что я не только не спускался ниже, но напротивъ, постоянно поднимался выше, т.-е. ни одно изъ монкъ паденій не ставило меня ниже того положенія, въ какомъ я находился раньше. Предпріятія, мной начатыя и не доведенныя до конца, должны считаться опытами для меня необходимыми. На нихъ слъдуетъ смотрътъ, какъ на подготовительныя работы, наполнившія дъятельную половину моей жизни.

«На поприще открытій я встретиль борьбу прилива и отлива. Я часто спускался внизь, но моя подъемная сила всегда одерживала верхъ надъ враждебною ей силой. Доживъ почти до пятидесяти леть, я нахожусь у той грани, когда люди уходять на нокой, а в только еще начинаю свой путь. Однимъ словомъ, после длинной и тягостной дороги, я достигь точки своего отправленія.

«Итакъ, я говорю, публика не должна своего приговора надъмоимъ поведеніемъ считать окончательнымъ, и я взываю къ ея справедливости и требую пересмотра».

Вслёдь за этимъ вступленіемъ, общимъ для всёхъ трехъ редакцій, слёдуютъ оправдательные пункты Сенъ-Симона, излагаемые въразныхъ текстахъ различно. Раннее изданіе сочиненій, сдёланное однимъ изъ ближайшихъ учениковъ философа, и обладателемъ его рукописей, даетъ текстъ сокращенный сравнительно съ одной изъпозднёйшихъ редакцій, но въ то же время содержить нёсколько чрезвычайно интересныхъ признаній, не имёющихся въ наиболёе пространной редакціи. Можно предположить, — въ основё всёхъ редакцій лежать двё рукописи; одной пользовался первый издатель сочиненій Сенъ - Симона и составители Исторических сапольній, предшествующихъ позднёйшему изданію. Другая рукопись дала матеріаль редакторамъ сочиненій Сенъ-Симона въ этомъ изданів.

Изъ первой рукописи взята следующая врасноречивая исповедь. Упомянувъ объ известномъ намъ денежномъ положени, Сепъ-Симонъ продолжаетъ:

«Мое нравственное положеніе, въ извѣстныхъ отношеніяхъ, еще тягостнѣе, чѣмъ денежное; каждый совѣть, какой мнѣ приходится принимать, грозитъ лишить меня мужества. И что же? И при такихъ условіяхъ я не унываю, я оказываюсь счастливымъ. Во мнѣ живеть чувство собственной силы и это ощущеніе самое пріятное для меня, какое только я испытывалъ въ теченіе своей жизни. Я спокойно взираю на трудности, какія мнѣ предстоять преодолѣть, я съ улыбкой иду имъ навстрѣчу. Я убѣжденъ, что мои ошибки должны быть приписаны скорѣе несовершенству человѣческой природы, чѣмъ моей личной слабости» 5).

Дальше Сенъ-Симонъ переходить къ прямому оправданію своего поведенія. Онъ исходить изъ убъжденія, что писатели, разръшавшіе теоретически вопросъ о добрѣ и злѣ и устанавливавшіе правила для образа дъйствій другихъ людей, сами вовсе не были «образцами мудрости и чистоты въ своей личной жизни». Другая рукопись развиваеть эту тему съ особенными подробностями. Устанавливается законъ, что «теоретическая и практическая философіи существенно различны. Одинъ и тотъ же человъкъ не можеть одинаково преуспъвать въ объихъ областяхъ». Въ доказательство следують ссылки на черты изъ жизни Лютера, Бэкона и Декарта: всъ три геніальные мыслителя страдали слабостями в). Общій выводь, имъющійся во всёхъ редакціяхъ: «Душа тёмъ доступнёе страстямъ, чёмъ она экзальтированиве. Но высшая степень экзальтаціи необходима для того, чтобы рёшать великій научный вопрось во всемь его объемё. Следовательно не должно изумляться, когда философы-теоретики легче подчиняются игу страстей, чёмъ всё другіе ученые».

Это одно оправданіе для неуравнов'єшанной жизни изсл'єдователя-философа.

Другое, какъ увидимъ, еще болѣе личное, собственно — прямое обобщеніе собственной жизни автора. Оно находится только въ одной редакціи, въ позднѣйшемъ изданіи сочиненій Сенъ - Симона. Обобщенію предшествуєть догматическое разсужденіе философскаго карактера.

<sup>)</sup> Ol. Rodrigues, XXXI—XXXII, Oeuvres de S. S, et d'Enf. Notices historiques, I, 42-3.

<sup>&#</sup>x27;) Oeutres de S. S. et d'Enf. XV, 79-80.

Основой философіи, — говорить Сенъ - Симонъ, — служать двъ науки-астрономія и физіологія и всякій, занимающійся общей наукой, долженъ изучать вселенную въ большом мірю и въ малом мірт, т.-е. собственно вседенную и человъка. Они, по мивнію Сенъ-Симона, относятся другь къ другу какъ станные часы къ карманнымъ: это «двѣ аналогичныя машины, хотя и очень различныхъ размёровъ». Но наука развивается путемъ опытовъ, слёдовательно мы должны бы подвергнуть опыту вселенную, -- этого мы не въ состоянін сдёлать, — остается человёкь. И одинь изъ важнёйшихъ опытовъ, какіе можно продълать надъ человъкомъ, заключается въ томъ, чтобы поставить человъка въ новыя соціальныя отношенія. При этомъ «всякое новое дъйствіе, являющееся результатомъ подобнаго опыта, можеть быть признано хорошимъ или дурнымъ только послѣ наблюденій надъ результатами и всѣ попытки этого рода не могуть быть счастливы. Такимъ образомъ, человъкъ, отдающійся изысканіямь въ области высшей философін, можеть и даже должень въ течение своей экспериментальной жизни, совершить много поступковъ, отмъченныхъ печатью безумія > 7).

Эти разсужденія приводять автора къ четыремъ практическимъ правиламъ: съ ними, очевидно, долженъ считаться всякій, кто вздумаетъ судить жизнь и личность самого Сенъ-Симона. Правила слъдующія:

- 1) Въ цвътущій возрасть вести жизнь самую оригинальную и самую дъятельную.
- 2) Тщательно познакомиться со всеми теоріями астрономическими и физіологическими.
- 3) Перебывать во всёхъ слояхъ общества; лично становиться въ возможно более многочисленныя и разнообразныя соціальныя положенія и даже создавать для себя и для другихъ отношенія еще не бывалыя.
- 4) Въ старости свести наблюденія надъ полученными выводами изъ этихъ опытовъ относительно другихъ и самого себя, и объединить эти наблюденія такимъ образомъ, чтобы получилась новая философская теорія.

<sup>7)</sup> Разсуждение объ основъ философии отсутствуеть у Rodrigues'а и въ Notices Oeurres XV, 80-1.

Окончательный приговоръ надъ человъкомъ, выполнившимъ эту программу, очевиденъ независимо отъ его личныхъ отдъльныхъ дъйствій. Подобному человъку, заключаетъ Сенъ-Симонъ, «человъчество должно оказывать величайшее уваженіе. Именно такого человъка оно должно считать самымъ добродътельнымъ, такъ какъ именно онъ самымъ методическимъ и прямымъ путемъ работалъ ради прогресса науки, истиннаго источника мудрости».

Высказавъ столь рѣшительное обобщеніе, Сенъ-Симонъ припомина опасный для своихъ идей случай — жизнь Ньютона. Это воспоминаніе приводится только въ одной редакціи отрывка и заключается въ рѣзкомъ отзывѣ о научной односторонности Ньютона. Онъумеръ дѣвственнымъ, былъ благороденъ и бережливъ, умѣлъ выполнять всѣ свои обязанности—предъ человѣчествомъ, родиной и семьей, имѣлъ только одну страсть—къ работѣ и вообще во всѣхъ натравленіяхъ являлся образцомъ умѣренности.

Сенъ-Симонъ этимъ добродътелямъ противопоставляетъ ограниниченный умственный кругозоръ Ньютона. Великій астрономъ—онъ вовсе не занимался физіологіей и не можетъ, слѣдовательно, быть нризнанъ философомъ. Ньютонъ не изучалъ человѣка и своимъ пренебреженіемъ къ наукѣ объ организмахъ даже повредилъ прогрессу знанія, по его винѣ «общая наука», т.-е. философія, «почти заброшена». Декартъ въ этомъ отношеніи выше Ньютона в).

Сравненіе между двумя мыслителями въ такой форм'в, —видимо подсказывалось инстинктомъ самозащиты, лично-нравственными соображеніями, а не философскимъ анализомъ. И Сенъ-Симонъ непосредственно обращается къ самому себ'в и уже прямо заявляеть: его «дъйствія не должны быть судимы по тѣмъ самымъ принципамъ, какъ дъйствія обыкновенныхъ людей», «его жизнь до сихъ поръбила курсомъ опытовъ— un cours d'experiences». Никто не станетъ осуждать физіолога, если онъ занимается вивисекціей съ научными цілями, — только вивисекторъ съ жестокими инстинктами достоинъ порицанія. И Сенъ-Симонъ поясняеть свою мысль вполн'в откровенныхъ, хотя и безличнымъ разсказомъ о своей изсл'ёдовательной д'явтельности въ области соціальныхъ отношеній. Разсказъ довольно

<sup>9</sup> Oeurres. XV, 83-4.

кратокъ, но неоцънененъ по богатству фактическаго содержания и по чрезвычайно красноръчивому идейному смыслу.

Сенъ-Симонъ пищетъ:

«Если я вижу человѣка, который не занимается общей наукой и въ то же время посѣщаетъ игорные и развратные дома, не избѣтаетъ со всевозможнымъ стараніемъ общества лицъ завѣдомо безнравственныхъ, я скажу: вотъ человѣкъ, губящій себя, привычки имъ усвоенныя унизятъ его въ собственныхъ глазахъ и слѣдовательно сдѣлаютъ его до послѣдней степени презрѣннымъ. Но если этотъ человѣкъ занимается теоретической философіей, если цѣль его изысканій—точнѣе опредѣлить предѣльную черту между дѣйствіями добрыми и злыми, если онъ ищетъ средствъ избавить человѣческій умъ отъ страданій, постигающихъ людей на невѣрныхъ путяхъ къ счастью,—я скажу: вотъ человѣкъ, идущій путемъ порока къ цѣли, которая непремѣнно приведетъ его къ высшей добродѣтели».

Именно самъ авторъ является такимъ путникомъ. По его словамъ, онъ стремился съ возможной точностью изучить нравы и воззрѣнія различныхъ классовъ общества, при всякомъ случаѣ вступаль въ сношенія съ людьми разнообразныхъ характеровъ и нравственности. Эти изысканія сильно повредили ему въ общественномъмнѣніи,—но Сенъ-Симонъ не сожалѣетъ объ этомъ. «Мое уваженіе къ себѣ»,—говоритъ онъ,—«всегда повышалось сообразно съ ущербомъ, какой я причинялъ своей репутаціи. Я имѣлъ всѣ основанія быть довольнымъ своимъ образомъ дѣйствій, такъ какъ чувствую возможность сообщить своимъ современникамъ и потомству взгляды новые и положительные». Въ благопріятный приговоръ потомства Сенъ-Симонъ твердо вѣритъ.

Здёсь и заканчивается личная исповёдь Сень-Симона. Редакція позднёйшаго изданія его сочиненій перепечатываеть дальше разсужденіе о сходстве жизни человеческаго поколенія съ временами года. Разсужденіе не отличается оригинальностью, —конець его снова переходить въ субъективный тонь: авторь восхваляеть стариковъ, продёлавшихъ много опытовъ, сумевшихъ оценить результаты и сохранившихъ достаточно энергіи, чтобы отдать отчеть въ своихъ трудахъ горячо, ясно и точно. «Это, — заключаеть Сенъ-Симонъ, —философы-изобрётатели» 9).

<sup>9</sup> Ib. XV, 87—8.

Таковы важнъйшія автобіографическія повъствованія, оставленныя нашимъ философомъ. Мы видимъ, - въ общемъ фактическое содержаніе ихъ не можеть быть признано достаточно богатымъ. Самъ авторъ сознаваль этотъ недостатокъ своихъ сообщеній. Съ нимъ случалось «много необыкновенных вещей» и онъ могъ бы разсказать не мало занимательныхъ фактовъ, но ему пока некогда: «Н стану болтать о своей жизни, когда сдёлаюсь старикомъ 10). И Сенъ-Симонъ выбираеть, можно сказать, отвлеченный способъ самозащиты, — возстановляеть свое доброе имя и старается обезпечить уважение современниковъ и потомства — общими принципіальными разсужденіями. Пріемъ врядъ ли безусловно убъдительный именно при «необыкновенных» чертах в жизни и двятельности автора. Но онъ, очевидно, не желалъ измънять своей программы. Разныя редакцін только что приведеннаго отрывка могуть быть объяснены неоднократной обработкой текста самимъ авторомъ. Мы видели, - намболъе существенная разница между рукописями — въ ссылкахъ на личности великихъ мыслителей, неудовлетворительныя съ точки зрънія частной нравственности. Сенъ-Симонъ видимо придумываль постепенно все новыя оправдательныя обстоятельства въ виду недоразумъній общественнаго мижнія насчеть его дъятельности и нравственныхъ взглядовъ. Эти недоразумънія, очевидно, были очень упорны и грозили подорвать писательское имя автора и отнять идейный авторитеть у его произведеній. Такое заключеніе непосредственно вытекаеть изъ приступовъ Сенъ-Симона къ автобіографическимъ повъствованіямъ и подтверждается общимъ правиломъ, какое онъ усиливается установить: изъяны въ личной нравственности философа не только уживаются съ его умственной геніальностью, но даже являются ея естественными спутниками. Подобныя соображенія не могли им'єть різшающаго значенія для лиць, кого поражали оригинальные соціальные опыты Сенъ-Симона и онъ самъ указываль на результаты опытовъ, какъ основу окончательнаго приговора. Результаты заключались въ «предпріятіяхъ» философа, а они, по его же словамъ, терпъли одну неудачу за другой. И последняя самозащита Сенъ-Симона совпала съ такой же печальной участью его философскаго произведенія: ученые отнеслись къ нему

<sup>10)</sup> Ib. 87.

съ оскорбительнымъ равнодушіемъ, нѣкоторые, какъ увидимъ, даже не потрудились разрѣзать Введеніе къ научнымъ работамъ XIX-ю въка. И авторъ, повидимому, имѣлъ основаніе приписывать такое пренебреженіе къ его труду—предубѣжденію противъ его личности. Оставалось разсѣять это предубѣжденіе, и Сенъ - Симонъ свою новую научную работу сопровождаетъ автобіографіей и исповѣдью Но всѣ откровенія философа заключали вопросъ въ волшебный кругъ и не могли установить общественнаго миѣнія—да еще предубѣжденнаго—на желательной почвѣ.

Сенъ-Симонъ, въроятно, чувствовалъ свою неудачу и на этомъ поприщъ. Не находя средствъ преодольть враждебную силу, — онъ естественно впадаеть въ раздражение и въ философскія разсужденія переносить страстную личную полемику съ виновниками своихъ несчастій. Главнымъ изъ нихъ оказывается знаменитый астрономъ Лапласъ, — надо полагатъ — потому что Лапласъ занималъ одно изъ первыхъ мъсть въ Бюро долготь. Сенъ-Симонъ обрушивается на него съ чрезвычайной запальчивостью вскорв послв известной намъ автобіографіи. Нападки на Лапласа вставлены въ разсужденіе Исторія человъка. Оно не перепечатано ни въ одномъ изъ изданій сочиненій Сенъ-Симона, было издано Сенъ-Симономъ въ 1810 году 11). Мы имъли подъ руками рукопись, хранящуюся въ Арсенальной библіотек' въ Париж' и ею пользуемся въ нашемъ сообщеніи объ Исторіи человъка. Автобіографическій интересъ представляеть четвертое прибавленіе, заключающее Замъчанія на труды і-на Лапласа. Сенъ-Симонъ намеренъ опровергнуть выводы французской астрономической школы и, приступая къ дълу, призываетъ на помощь «могущественный геній» «великаго Корнеля», считая именно его геній «героическимъ» и его душу независимой. Призывается также и Бэконъ, какъ ученый. Походъ на Лапласа открывается заявленіемъ, что у этого астронома слова «истина и справедливость» — такое же шарлатанство, какъ надписи на общественныхъ зданіяхъ — Равенство, Братство или Смерть. Можеть быть такой пріемъ полемизировать кому-либо покажется слишкомъ ръзкимъ, — но, говорить Сенъ-Спмонъ, такова именно должна быть ученая полемика. Языкъ салоновъ

<sup>11)</sup> Перепечатано только Avertissement въ Oeuvres de S. — S. et d'Enf., XV 103—4.

долженъ быть языкомъ въжливости, «языкъ школъ», т.-е. различныхъ философскихъ направленій, все равно какъ «языкъ лагерей» долженъ быть — сама откровенность. Кто береть въ руки перо, обязанъ такъ же вооружиться мужествомъ, какъ и берущій ружье. Трусъ - ученый и трусъ - солдатъ одинаково преврънны. Двери въ крамъ славы открываются только смъльчакамъ. Солдатъ подвергается опасности получить физическія раны, ученый — нравственныя. Результатъ одинъ и тотъ же: и тъ и другія приводять къ смерти, разъ онь слишкомъ тяжелы.

Дальше слёдуеть извёстная намъ защита страстныхъ, экзальтированныхъ натуръ. Страстный ученый, по мнёнію Сенъ-Симона, вполнё отожествляется съ идеей, которую онъ защищаетъ, и его мнёнія по необходимости принимають характеръ личности. «Степень горячности споровъ всегда была и будетъ соразмёрна съ важностью вопроса, который обсуждается и открытія, которое изслёдуется. Спорътёмъ больше способствуетъ прогрессу науки, чёмъ онъ оживленнёе и, слёдовательно, чёмъ больше проникнутъ личнымъ характеромъ». И вслёдъ за этимъ общимъ соображеніемъ Сенъ-Симонъ откровенно заявляетъ, за что онъ сильно возбужденъ противъ Лапласа.

«Въ теченіе десяти лѣтъ я съ каждымъ днемъ пріобрѣталь новия права на ученое почетное положеніе, и съ каждымъ днемъ мое соціальное положеніе ухудшалось, и именно г. Лапласъ отравиль эти десять лѣтъ моей жизни и я теперь дѣлаю вызовъ г. Лапласу и требую отъ него возмездія за то зло, какое онъ причинилъ мнѣ».

Месть Сенъ-Симонъ думаетъ осуществить прежде всего разгромомъ астрономическихъ идей Лапласа. Но критикъ не въ силахъ сосредоточиться на чисто-теоретическомъ анализъ, онъ пересыпаетъ свое разсуждение чрезвычайно сильными обращениями въ личности Лапласа 12).

Liplace. Des successions obtenues par la modération, par la prudence et par l'adresse sont à mes yeux de honteux succès: je préfère plus de danger et plus de gloire. Je vais aborder directement et franchement la question, je vais mettre en évidence les erreurs de l'école astronomique française en combattant les préjugés dont son chef est imbu et sur lesquels il a placé son bonnet carré.

Grand Corneille! J'invoque à mon secours ton puissant génie qu'il me serve de guide, qu'il assure mes pas pour descendre de sommet de la pensée jusqu'aux basses régions habitées par l'astronome Laplace. Et toi, Bacon, dont la génie a été plus

И это предпріятіе Сенъ-Симона не могло имѣть успѣха въ ученомъ мірѣ; отъ своихъ астрономическихъ взглядовъ впослѣдствін отказался самъ Сенъ-Симонъ, и онъ съ самаго начала не могъ разсчитывать на счастливую борьбу въ области астрономіи съ однимъ изъ значительнѣйшихъ представителей этой науки въ XIX вѣсѣ. Эпизодъ любопытенъ лишь дли характеристики вообще личности философа и въ частности настроеній, какія ему пришлось переживать послѣ многократныхъ попытокъ создать себѣ имя ученаго мыслителя.

Эти настроенія въ сильной степени обострялись жестокою матеріальною нуждой, поразившей Сенъ-Симона какъ разъ въ 1810 году, когда умеръ его благодітель—Діаръ. Сенъ-Симонъ оказался безъ всякихъ средствъ, съ безнадежно испорченной репутаціей, въ возрасті пятидесяти літь, съ горькимъ наслідствомъ неудавшихся попытокъ на поприщі «общей науки». Спокойствіе духа становилось недостижимымъ при такихъ условіяхъ,—и Сенъ-Симонъ общими со-

Depuis 10 ans j'ai acquis tous les jours de nouveaux droits à la considéraion scientifique et tous les jours ma position sociale s'est deteriorée: c'est M. de Laplace qui a empoisonné ces dix années de ma vie et je fais en ce moment defi à M. de Laplace pour obtenir de lui réparation du mal qu'il m'a fait.

scientifique et non moins héroique que celui de Corneille,—donne-moi les moyens de lutter avantage contre tous mes contemporains et de faire rentrer les écoles française et anglaise dans la route que tu leur avais tracée et qu'elles ont totalement perdu de vue...

Nous n'avons eu depuis près d'un siècle que des discussions à l'eau rose... Le langage des salons doit être celui de la politesse, le langage des Ecoles comme celui des camps doit être la franchise. A Capoue les armées sont devenues voluptueuses et polies, elles ont laissé flétrir leurs lauries... Ce ui qui prend la plume doit s'armer de courage de même que celui qui prend le mousquet. Le savant et le soldat poltrons sont égalemens méprisables. Les portes du temple de la gloire ne s'ouvrent que pour les braves. Le soldat s'expose au danger des blessures physiques et le savant court le risque des blessures morales. Le résultat est le même, car les unes et les autres conduisent au tombeau, quant elles sont graves.

Il n'y a que les hommes passionnés pour la gloire qui soient en état de bien discuter; le savant passionné est comblètement identifié avec la proposition qu'il avance, et ses opinions prennent nécessairement le caractère de la personalité... Le degré de chaleur des discussions a toujours été et sera proportionné à l'importance de la question qu'on traite et à celle de la découverte que l'on examine... Une discussion contribue d'autant plus aux progrès de la science qu'elle est plus animée et par codéquent qu'elle prend au plus haut degré le caractère de la personnalité. A cette réponse générale je vais ajouter une réponse particulière; je vais dire ce qui m'anime personnellement contre M. de Laplace.

ображеніями насчеть необходимости страстной личной полемики, опять рисоваль только свою личную психологію. И на этоть разъ не могло быть рвчи о сколько-нибудь безпристрастномъ и исторически убъдительномъ анализъ фактовъ и характера. Сенъ-Симонъ являлся еще болье настойчивымь адвокатомь въ своемь дыль, чымь раньше. Онъ не можеть сойти съ своего философскаго пути, умственная работа продолжается при самыхъ тяжелыхъ обстоятельствахъ, но онъ не въ силахъ въ то же время устранить изъ свонать отвлеченных произведеній ярких отголосков своего личнаго положенія. Сочиненія Сенъ-Симона въ теченіе ніскольких лість, въ періодъ удручающихъ лишеній, носять крайне своеобразный характерь полуизследованій, полупризнаній. Къ отвлеченной теме непременно прибавляется автобіографическій матеріаль, въ форме посвященій, писемъ или откровенныхъ просьбъ о помощи. При всей странности этого пріема-разрабатывать •общую науку , , , мы ему обязаны новыми исихологическими и историческими данными для характеристики Сенъ-Симона и его жизни.

## II.

Упомянутая нами Исторія человтька по ходу работь Сень-Симона представляла «вторую тетрадь» обширнаго труда, первая носила отжельное название — Новая энциклопедія и была издана въ томъ же 1810 году. Сочиненіе это Сенъ-Симонъ посвятилъ своему племяннику Виктору Сенъ-Симону. Посвящение написано во вдохновенномъ наставническомъ тонъ. Сенъ-Симонъ, считающій родоначальникомъ своей семьи Карла Великаго, напоминаетъ племяннику о «великихъ обязательствахь», возлагаемыхь на него высокимь происхождениемь. О себь авторъ говоритъ. «Я бросилъ мечъ, чтобы взяться за перо, такъ какъ чувствовалъ, что природа влекла меня къ великимъ цълямъ на научномъ поприщъ. Назначенія мыслителей и героевъ одинаково почетны. Бэконы столь же ръдки, какъ и Александры. Сент-Симонъ рекомендуетъ племяннику свои произведенія. Важному синьору недостаточно владеть военнымъ искусствомъ, онъ долженъ икъть здравыя идеи въ политикъ, -- иначе онъ будеть недостоинъ занимать мъсто среди представителей націи. Но и это не все. «Ваша душа», — пишеть Сенъ-Симонъ, — должна всегда быть возвышенно возбужена, она должна парить въ высшихъ областяхъ мысли». Философъ въ 1810 г. находить возможнымъ не только взывать къ аристократическому, котя и безусловно облагороженному честолюбію племянника,—онъ даже основываеть свое воззваніе на общемъ факть, удостовъренномъ будто бы исторіей: великія дъла и великія слова были совершены и высказаны людьми знатнаго происхожденія: Карлъ Великій «нашъ предокъ», Петръ Великій, Фридрихъ Великій и императоръ Наполеонъ родились аристократами,—такъ же какъ и первостепенные мыслители—Галилей, Бэконъ, Декартъ, Ньютонъ. Все это говорится съ цёлью вдохновить племянника на героическія дъла. Ръчь несомнънно гордая, и Сенъ-Симонъ согласенъ съ этимъ,—но Сенъ-Симоны должны быть гордыми «до надменности», такъ какъ судьба постепенно низвела ихъ съ вершины монаршаго величія до послъднихъ рядовъ подданныхъ. У автора помимо генеалогическихъ данныхъ, имъется еще одно основаніе проявлять наивысшую «научную гордость».

Въ эпоху террора онъ попалъ въ люксембургскую тюрьму. Ночью ему явился Карлъ Великій и сказалъ: «Съ тѣхъ поръ, какъ міръ существуеть, ни одной семъв не доставалось чести произвести и героя, и философа перваго разряда; эта честь выпала на долю моему дому. Мой сынъ, твои успѣхи какъ философа сравняются съ тѣми, какихъ я достигь какъ воинъ и какъ политикъ» <sup>13</sup>).

Вслѣдъ за посвященіемъ Сенъ-Симонъ обратился къ племяннику съ письмомъ, не менѣе оригинальнымъ чѣмъ посвященіе. Если надъ первымъ произведеніемъ философа современный журналъ только смѣялся, второе должно было вызвать полное недоумѣніе насчетъ его психологіи и научной цѣнности его идей <sup>14</sup>). Сенъ-Симонъ писалъ племяннику слѣдующее:

«Въ своемъ первомъ письмѣ я употребиль всѣ усилія восхитить (exalter) вашъ духъ, т.-е. превратитъ васъ въ безумнаго, потому что безуміе, мой милый Викторъ, не что иное, какъ высшая экзальтація и эта высшая экзальтація необходима для совершенія великихъ дѣлъ». Дальше Сенъ-Симонъ подчеркиваетъ: «Въ храмъ славы еходямъ только кліенты сумасшедшаго дома, но не всѣ кліенты сума-

<sup>18)</sup> Oeweres de S.-S. et d'Enf. XV, 96-101.

<sup>14)</sup> Въ Journal de l'Empire, 21 апръля 1810 г. была напечатана статья, поднимавшая насмъхъ Nouvelle Encyclopédie.

спедшаго дома входять въ храмъ славы. Всего одинъ человъкъ на милліонъ успъваетъ войти, другіе свертывають себъ шею». И чтобы предотвратить опасность для племянника—Сенъ-Симонъ зажигаетъ предъ нимъ «два маяка», т.-е объясняеть ему идеи религіозную и политическую. Письмо заканчивается общимъ философскимъ разсужденіемъ, сжатымъ и яснымъ: оно имъетъ, какъ увидимъ, большое значеніе въ идейномъ творчествъ Сенъ-Симона, и вставлено въ личное семейное письмо <sup>15</sup>).

Это послъднее произведение философа, падающее на 1810 годъ, для Сенъ-Симона-одинъ изъ самыхъ критическихъ періодовъ жизни, н внівшній кризись держаль его, очевидно, въ непрерывномъ возбужденіи. Въ такомъ именно состояніи философъ могь настойчиво превозносить непрерывное лихорадочное нравственное возбуждение. Переживая тяжелое время нужды и унизительных лишеній, полный въ то же время жгучей жажды явиться философомъ-изобрётателемъ, Сенъ-Симонъ безпрестанно разрывался между ощущеніями личныхъ страданій и кипучимъ потокомъ отвлеченныхъ идей. Мысль объ «общей наукъ» его не покидала ни при какихъ обстоятельствахъ, и ему естественно было увидёть въ этомъ свойстве своей природы исключительное преимущество предъ другими людьми, признать свою неустанную умственную деятельность въ тискахъ нищеты героизмомъ, достойнымъ потомка Карла Великаго. Пылкому отъ природы воображенію не представлялось никакихъ препятствій работать въ этомъ направлении, и Сенъ-Симонъ именно униженный и оскорбленный невниманиемъ ученыхъ и общественнымъ мивниемъ — могъ въ силу чисто-инстинетивнаго протеста взывать къ гордости до пределовъ надменности и изображать свидание съ своимъ великимъ предкомъ. Во всякомъ случав экзальтація — точное выраженіе для душевнаго состоянія Сенъ-Симона въ то время, когда онъ дарилъ своими признаніями ученыхъ и публику. Почти всё они или открыто принимали полемическое направленіе, или во всякомъ случав вызывались необходимостью оправдываться и защищаться. Это факть существенной важности и онъ освъщаеть истинное значение автобіографическихъ сообщеній Сенъ-Симона.

<sup>13)</sup> Oeurres, Notices historiques, I, 37-9.

Поиски за дневнымъ пропитаніемъ направили мысль Сенъ-Симона на бывшаго его товарища по финансовымъ операціямъ въ эпоху революціи. Графъ Редернъ, по мивнію Сенъ-Симона, обсчиталъ его при двлежв совмвство пріобрвтеннаго капитала и философъ считалъ графа своимъ должникомъ. Двйствительное положеніе тяжбы въ высшей степени запутанное,—намъ придется еще встрвтиться съ нимъ. Пока для насъ важенъ личный взглядъ на двло самого Сенъ-Симона. Еще при жизни Діара онъ обращался къ Редерну, объяснялъ ему свое бъдственное положеніе и просилъ пересмотрвть ихъ счета. Редернъ грубо отвергъ предложеніе. Теперь по смерти Діара Сенъ-Симонъ снова обращается къ Редерну, и въ результатв возникаетъ рядъ произведеній смешаннаго содержанія, философскаго и автобіографическаго.

Сенть-Симонъ принялся за свою задачу примириться съ Редерномъ—чрезвычайно оригинально и даже неожиданно после действій графа въ денежномъ вопросе, имъ—Сенть-Симономъ—вполне определенно оцененныхъ. Сенть-Симонъ задумалъ пріобщить Редерна къ своей философской деятельности и снова сойтись съ нимъ на этомъ пути. Съ этою целью Сенть-Симонъ написалъ Редерну рядъ писемъсъ изложениемъ своихъ идей. Рукописи частью утрачены, но и оставшагося матеріала вполне достаточно, чтобы оценить своеобразную политику философа.

Раньше, въ первой біографіи Сенъ-Симонъ р'єзко разграничиваль свою психологію отъ стремленій Редерна. «Пути, какими мы шли,—писаль Сенъ-Симонъ, — были весьма различны; Редернъ направлялся къ тинистымъ болотамъ, гді богатство воздвигло свой храмъ, въ то время, когда я взбирался на безплодную и крутуюгору, на вершині которой находился алтарь славы». Именно изъ-заразныхъ направленій Сенъ-Симонъ и Редернъ поссорились 15).

Теперь Сенъ-Симонъ находить, что они оба «получили отъ природы философскую организацію и сохранять ее на всю жизнь». Ихъсвязываеть сходство призваній, они два путника къ одной цёли, только временно отдёлившіеся другь отъ друга. Сенъ-Симонъ по обыкновенію старается въ частномъ фактѣ усмотрѣть общій смыслъи свои отношенія съ Редерномъ представить въ формѣ психологи—

<sup>15)</sup> Notices, I, 18-9.

ческой теоріи. Въ юномъ возрасть встрытились два человька. Одинъ одаренъ наклонностью къ практической философіи, другой—къ философскимъ открытіямъ. Они будуть дыйствовать въ согласіи, пока имъ предстоить изследовать уже извёстные философскіе принципы, но они разойдутся, лишь только достигнуть исходной точки самостоятельной деятельности, — одинъ направится по пути практики, другой—по пути открытій. Достигнувъ «осени жизни», они примирятся: совершившій путь открытій откажется оть экспериментальной жизни, чтобы воспользоваться своими открытіями ради науки, и Редерну, и Сенъ-Симону предстоить «самая пріятная часть пути»: они вёдь свою жизнь употребили на то, чтобы способствовать развитію просвещенія и улучшенію судьбы человечества. Теперь они въ полной зрёлости своихъ талантовъ.

Дальше идеть одно изъ основныхъ теоретическихъ разсужденій Сент-Симона. Философъ въ крайне сжатой формѣ излагаетъ принципъ «позитивной философіи», — впервые объясняя болѣе или менѣе опредѣленно этотъ впослѣдствіи столь знаменитый терминъ. Конецъ разсужденія переходить опять на личную почву. Для созданія позитивной философіи необходима совмѣстная дѣятельность двухъ силъ—«пламеннаго и смѣлаго воображенія и души совершенно спокойной, разсудка, въ высшей стпени общирнаго и здраваго». Надо, съ одной стороны, много думать и очень мало читать, чтобы созпать идеи дѣйствительно новыя, съ другой — необходимо многому учиться и много размышлять надъ прочитаннымъ, чтобы быть въ состояній свои идеи сравнить съ чужими. Эти способности прямо противоположны другь другу и не могутъ совмѣщаться въ одномъ человѣкѣ. Союзъ двухъ людей, слѣдовательно, неизбѣженъ, — и этотъ союзъ долженъ состоять изъ Сенъ-Симона и Редерна.

Это разсужденіе, несомивню, было послано Редерну. Но помимо него философъ затвяль, съ своимъ предполагаемымъ компаньономъ для развитія позитивной философіи, продолжительную переписку. Она длилась около полутора года, приблизительно со второй половины 1811 года до конца слъдующаго. Письма къ Редерну Сенъ-Симонъ называеть «философскими и чувствительными»—Lettres philosophiques et sentimentales.

Величайшая, прекрасивишая и полезивишая задача, по мивнію Сенъ-Симона, «организовать хорошую систему философіи, т.-е. со-

здать хорошую исторію прошедшаго и будущаго человьческаго рода». И задача выполнима, если Редернъ согласится исправить и дополнить работу, какую Сенъ-Симонъ намівренъ переслать ему. И онъ дійствительно начинаеть ее, подъ заглавіемъ Histoire du passé et de l'aventir de l'espèce humaine. Изъ нея мы впослідствіи почеринемъ нівкоторые основные историческіе взгляды Сенъ-Симона и вообще позитивной мысли,—но философія неизмінно переплетается съ чувствительностью, и насколько логичны и ясны философскія идеи, настолько же наивны и странны чувства. Они даже способны бросить весьма невыгодный світь на самыя идеи, если только достоинство идей не поставить въ полную независимость оть чувствительныхъ изліяній автора. Но тімъ, разумінется, характерніве эти изліянія и это противорічне для личности философа.

Второе письмо составлено въ такихъ выраженіяхъ:

Я не могу выразить вамъ, до какой степени я чувствую себя счастливымъ съ тѣхъ поръ, какъ постигъ образование единаго нравственнаго существа, созданнаго изъ вашей души и моей, слита такъ, что они составляютъ однородное цѣлое. Я вижу не въ себѣ самомъ, а въ этомъ именно существѣ, въ образовании котораго не принимали участія ни мои недостатки, ни ваши несовершенства. Я пережиль вчера восхитительный день, я испыталъ состояніе, не поддающееся описанію. Это былъ экстазъ, и во время его я наслаждался, ощущая чистое удовлетвореніе мною самимъ и нами. Въ моихъ ощущеніяхъ было нѣчто сверхземное, нѣчто божественное. Я сознавалъ, какъ ваше благоразуміе заступаетъ мѣсто моей непредусмотрительности, ваша бережливость замѣняеть мою расточительность, я наслаждался покоемъ вашей души, треволненія моей исчезли».

И Сенъ-Симонъ приглашаетъ «друга» принять участіе въ счастьъ, прочувствовать наслажденіе идейнаго творчества, поисковъ за средствами стасти отъ золъ человъчество и въ частности европейское общество.

Сенъ-Симонъ не получилъ желаннаго отвъта на свой призывъ. Ему пришлось продолжать переписку въ крайне грустномъ тонъ. Онъ пишетъ два письма подъ рядъ 14 и 15 октября, объясняетъ свою любовь къ Редерну, несмотря на его суровость, снова настапваетъ на просмотръ послапнаго графу сочиненія и второе письмо настоящій крикъ отчаянія и трогательная исповъдь. Оно написано предъ отъжидомъ Сенъ-Симона изъ Парижа въ Алансонъ, гдъ жилъ Редериъ.

«Воть уже три ночи, какь я не смыкаль главь, я невольно непрестанно повторяль: что со мною будеть, что со мною будеть! Я уже говориль вамь несколько разь и опять повторяю, и напишу по пріваде въ Алансонь: хлеба и книгь, — воть все, что у вась просить вашь старый другь, который сознаеть, что во многомь погрешиль передь вами, передь своей семьей и передь всёмь свётомь, но который чувствуеть въ себе возможность возместить свои прегрешенія предъ вами, предъ своей семьей и предъ всёмъ свётомь, если вы ему дадите необходимыя книги и кусокъ хлеба».

И на это воззваніе Редернъ отвітиль безь всякаго снисхожденія. Сень-Симонь въ письмі оть 23 октября заявляеть о своемь огорченіи, снова об'вщаеть остатокь своей жизни посвятить на то, чтобы загладить свои проступки, и онъ никогда не откажется оть желанія и надежды вернуть себ'в своего стараго друга и «съ величайшей тщательностью» будеть изб'вгать ч'вмъ-либо причинить ему непріятность.

Редернъ отказался прочитать работу Сенъ-Симона, вернулъ и приказаль выдать автору 500 франковъ. Философъ съ этого момента начинаеть утрачивать терпъніе. Онъ ръшается вести открытую войну съ Редерномъ, надо полагать, оскорбленный преимущественно его отношениемъ къ представленному ему произведению. Въ Алансонъ сочиняется Вступительная записка Сенъ-Симона о споръ его съ Редерномъ. Здівсь излагается исторія спора, дійствія Редерна, все это въ резкой форме, но вторая часть записки опять посвященная отвлеченнымъ вопросамъ, представленъ краткій обзоръ прогресса евролейской мысли, объяснено значение физіологіи въ общественномъ просвещении и вообще въ умственномъ развитии человечества, пспхологія объявляется «вётвью» физіологіи и также полагается въ основу образованія, позитивного человічноского знанія и въ заключеніе — позитивной философіи. Попутно сообщается, что Сенъ-Симонъ, благодаря помощи современныхъ представителей физіологіи и медицины, можеть «организовать воспитательное учрежденіе» на позитивныхъ научныхъ основахъ, — и этотъ именно проектъ имѣлся въ виду ассоціаціей его, Сенъ-Симона и Редерна. Дальше на сценъ опять личный вопросъ. Въ обращении Сенъ-Симона къ противнику поучительно слъдующее разсуждение. Редернъ предложилъ разръшить споръ судомъ, Сенъ-Симонъ отвъчалъ:

«Нашъ споръ не такого свойства, чтобы его подвергать суду. Сдъланное вами предложение было новымъ плодомъ злополучнаго направления вашей организации и дурного принципа, вами усвоеннаго. Назначение суда заключается въ примънении закона. Но не существуетъ закона, который улаживаетъ споры между членами общества, основаннаго для филантропическаго употребления дохода съ предприятий. Судъ, слъдовательно, долженъ бы отказаться. Но самолюбие помъщаетъ ему поступитъ такимъ образомъ и онъ осудитъ меня, — во-первыхъ, потому что онъ взглянетъ на дъло съ финансовой точки зръния; во-вторыхъ, судъ будетъ судить по формальнымъ даннымъ, а формы за васъ».

Но это не значить, — будто Сень-Симонъ считаеть себя правымъ: «мои заключенія, — говорить онь, — не кажутся мив гласомъ верховнаго существа, я думаю, что я очень способенъ впасть въ заблужденіе, особенно когда являюсь судьей въ собственномъ дѣлѣ». И Сень-Симонъ готовъ перенести вопросъ ни третейскій судъ трехълицъ удостовъренной честности. Сенъ-Симонъ желаеть доказать общественному мивнію, что Редернъ «воспользовался его научной экзальтаціей съ цѣлью ограбить его, лично обогатиться и пріобръсти средства подавить промышленность своихъ сосъдей».

Редернъ отвъчалъ печатной и крайне дерзкой Запиской, уличая Сенъ-Симона во лжи, и пустилъ въ ходъ свое мъстное вліяніе на администрацію, чтобы воспрепятствовать печатнымъ возраженіямъ противника. Префекть дъйствительно запретилъ печатать отвътную Записку Сенъ-Симона, но она все-таки была напечатана. Для характеристики обоихъ противниковъ и особенно Сенъ-Симона слъдуеть отмътить слъдующее обстоятельство. Вступительную записку Сенъ-Симонъ сначала не хотълъ пускать въ публику. Онъ только передаль одинъ экземиляръ Редерну, предлагая третейскій судъ и давая восемь дней на размышленіе. Редернъ въ отвъть напечаталь Записку, хотя Сенъ-Симонъ и послъ восьми дней все еще ждаль благосклоннаго отвъта и придумываль новыя средства примириться съ Редерномъ. Тотъ воспользовался временемъ и печатно отвътилъ на исключительно-личное обращеніе. Тогда Сенъ-Симонъ выпустилъ Вступительную записку и напечаталъ еще два письма. Второе за-

канчивалось ядовитой уликой: «Ваши принципы», — обращается Сенъ-Симонъ къ набожному графу, — «позволили вамъ ограбить меня, мой инимый атеизмъ побудилъ меня все вручить вамъ. Вы согласитесь, что лучше имъть товарищемъ такого атеиста, какъ я, чъмъ такого богомольца, какъ вы» <sup>17</sup>).

На этомъ письмѣ закончилась полемика и, повидимому, вообще прекратились всё отношенія бывшихъ компаньоновъ. Мы не располагаемъ полнымъ текстомъ изложенныхъ документовъ. Обмънъ Записками происходиль въ провинціи, для 1811—1812 годовъ им'влъ. значение личныхъ счетовъ между двумя общественно-малозаметными личностями, и даже позднъйшіе издатели сочиненій Сенъ-Симона не нашли нужнымъ перепечатывать полностью, по крайней мъръ,--Письма и Записки своего учителя. Корреспонденція была гораздо обширнъе, чъмъ она представляется намъ по сочиненіямъ Сенъ-Симона. Онъ, покидая Алансонъ, оставилъ эту корреспонденціювивств съ другими бумагами подъ залогь своему квартирному хозяину. Онъ не могъ удовлетворить хозяина деньгами и впоследствіи не выкупиль залога. По смерти кредитора бумаги попали въ табачную лавочку, где ихъ пріобрель одинь местный адвокать и оставиль документы неизданными и исключительно своимь личнымь достояніемъ 13).

Но даже за отсутствіемъ подробностей, у насъ достаточно матеріала, чтобы судить объ оригинальныхъ пріемахъ Сенъ-Симона рѣшать практическіе вопросы. Графъ Редернъ, по словамъ философа, воспользовался его научной экзальтаціей, т.-е. полнымъ принебреженіемъ законныхъ формальностей въ денежныхъ отношеніяхъ и выдёлиль Сенъ-Симону сумму, какую хотёлось ему, Редерну, тѣмъболѣе, что самъ же Сенъ-Симонъ поручилъ раздёлъ ему. Графъудалился въ Нормандію въ 1811 году, натурализовался во Франціи и зажилъ большимъ синьоромъ среди обширныхъ помѣстій. Подачка въ 500 франковъ дополняеть картину, и все-таки Сенъ-Симонъ на-

<sup>18)</sup> Cp. Oeuvres choisies de S.-Simon, Bruxelles, 1859, III, 384. Oeuvres de S.-Siet d'Enf. XV, 90. Адвокать da la Sicotière сообщиль краткое изложение документовъщени ріquante analyse" историк. Синьёріальнаго владенія, гдё жиль Редериъ. Намъ вредстовть воспользоваться данными этого "анализа" Histoire de Flers, ses seigneurs, son industrie. par Hector de la Ferrière. P. 1855.



<sup>17)</sup> Oeutres, XV, 104-135.

ходить возможнымъ искушать Редерна философскими и просвътительными планами и призывать его, благодътельствовать родъ человъческій, возможна ли такая непослъдовательность, особенно послъ столь ръшительныхъ отзывовъ, какіе Сенъ-Симонъ представиль о Редернъ три года назадъ? Какъ Редернъ могь отнестись къ проектамъ философа—тратить деньги на просвътительное учрежденіе, послъ того какъ, по признанію самого Сенъ-Симона, вст его проекты до сихъ поръ терпъли неудачу и раньше полученная имъ сумма была израсходована на «экспериментальную жизнь», въ которой Сенъ-Симонъ находитъ нужнымъ оправдываться предъ общественнымъ мнъніемъ? Мы дальше познакомимся съ подробностями, какъ тратились философомъ деньги, и ни одна изъ нихъ не могла внушить къ нему довърія—какъ разъ человъку съ «практической организаціей», каковымъ онъ признавалъ Редерна.

Страстную переписку съ Редерномъ послѣ такихъ опытовъ можно объяснить только двумя болже или менже общепонятными мотивами: жестокой нуждой и все той же неостывающей «научной экзальтаціей». И экзальтація дійствовала даже впереди нужды. Она внушала философу обширныя теоретическія разсужденія, заботливо обдуманныя и заключенныя въ ясную и строгую форму, что, какъ мы неоднократно убъдимся, далеко не было постояннымъ достоинствомъ произведеній Сенъ-Симона, по вин'в той же экзальтаціи. Но Редерну, очевидно, онъ желалъ представить свои мысли въ возможно болъе отдъланномъ видъ и не утруждать его «тягостнымъ чтеніемъ», какъ откровенно выражался Сенъ-Симонъ о своей работъ 19). Въ искренности его намъреній-покорить Редерна идеями, не можеть быть сомпънія, и именно эта искренность выходить за предълы обычныхъ психологическихъ представленій и граничить съ темъ возвышеннымъ «безуміемъ», какое Сенъ-Симонъ рекомендовалъ своему племяннику. Неотступныя лишенія не давали успоконться духу философа, экзальтація и самая выспренняя в ра являлись нравственными противовъсами внъшнему гнету.

Онъ не прекратился и послѣ неудачной борьбы съ Редерномъ. Въ раннемъ изданіи сочиненій Сенъ-Симона, его ученикъ помѣ-

<sup>19)</sup> Mémoire sur la science de l'Homme. Préface. Oeurres de S.-S. et d'Enf. XL, 10.

стиль следующее объяснение своего учителя подъ наименованиемъ четвертый отрывовъ».

«Уже двъ недъли я ъмъ хлъбъ и пью воду; я работаю безъ огня и продалъ даже свое платье, чтобы имъть средства на переписку моего сочиненія. Страсть къ наукъ и общественному благополучію, желаніе—найти средство, покончить мирнымъ путемъ срашный кризисъ, въ которомъ томится европейское общество,—все это ввергло меня въ бъдствія. И я не краснъя могу сознаться въ своей нищетъ и просить необходимой помощи, чтобы получить возможность продолжать свой трудъ» <sup>20</sup>).

Издатель этоть сотрывокь относить къ 1812 году. Но отрывокъ представляеть часть письма, извъстнаго намъ въ двухъ редакціяхъ и написаннаго одновременно съ двумя сочиненіями философскаго содержанія: письмо должно было сопровождать эти сочиненія при разсылкъ разнымъ лицамъ. Эти сочиненія Memoire sur la science de e'homme и Travail sur la gravitation universell. Письмо возникло въ связи съ этими работами, —намъ необходимо опредълить время ихъ появленія.

Въ первый разъ оба сочиненія были напечатаны много лѣтъ спустя по смерти автора, въ 1858 году, но Мемуарз и Трудз были разосланы въ рукописныхъ копіяхъ; копій Мемуара было сдѣлано 60, и Трудъ о всемірномъ тяготъніи со вторымъ заглавівмъ Средство принудить англичанъ праздновать независимость флаговъ, — посвященъ императору съ помѣткой «декабрь 1813» 21). Вторымъ заглавівмъ, не соотвѣтствовавшимъ общему творетическому содержанію разсужденія, Сенъ-Симонъ разсчитывалъ обратить на рукопись вниманіе Наполеона, занятаго вопросомъ о грозномъ морскомъ могуществѣ Англіи. Въ Трудъ Сенъ-Симонъ сообщаетъ, что имъ только что оконченъ мемуаръ—Наука о человтию, и онъ разослалъ его ученымъ 22). Слѣдовательно, оба произвиденія приходится отнести къ 1813 году, а также и «четвертый отрывокъ» 23).

<sup>23)</sup> Это несогласно съ увазаніемъ извъстной Bibliographie Sain-Simonienne, изданной сенъ-симонистомъ Фурнелемъ въ 1833 году. Здъсь Memoire sur la Science de Гhomme и Memoire (а не Travail) sur la gravitation пріурочени въ 1811 году. Это, какъ увидиль, не единственное недоразумѣніе библіографіи.



<sup>26)</sup> Ol. Rodrigues, XXXVIII.

<sup>21)</sup> Oeuvres de S.-S. et d'Enf, XV, 138.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Ib. L. 277, nun travail que je viens de paraître sur la science de l'homme".

Онъ входиль въ письмо, предназначавшееся для многихъ лицъ. Сднъ-Симонъ писалъ:

«Будьте моимъ спасителемъ, я умираю съ голоду, мое положение лишило меня средствъ представить свои идеи въ достойной формъ, но ценность моего открытія независима отъ формы, какую обстоятельства заставили меня выбрать съ целью скоре привлечь вниманіе. Удалось ли мие найти новый философскій путь? Воть вопросъ. Если вы возьмете на себя трудь прочитать мою работу, я спасенъ.

«Отдавшись уже нъсколько лъть поискамъ за новымъ философскимъ путемъ, я по необходимости долженъ былъ удалиться отъ ученой школы и отъ общества, и въ настоящую минуту, сдълавъ въ высшей степени важное открытіе, я долженъ пребывать въ полнъйшемъ одиночествъ.

«Занятый единственно общимъ интересомъ, я пренебрегъ своими личными дълами до такой степени, что вотъ въ точности мое положеніе».

Дальше слъдуеть извъстный намъ отрыкокъ, но въ различныхъ выраженіяхъ: по одной редакціи, Сенъ-Симонъ «больше трехъ недъль» ъсть сухой хлъбъ, по другой—«двъ недъли», по одной—онъ продаль «свое платье», по другой—«продаль все до послъдней рубашки», наконецъ, въ единственной редакціи письмо заканчивается припиской: «Я жду помощи съ нетеритніемъ человъка, который ухватился за вътку, висящую надъ глубочайшей пропастью» <sup>24</sup>) О «страсти къ наукъ и къ общему благополучію» говорится только въ «отрывкъ». Очевидно, Сенъ-Симонъ располагалъ нъсколькими копіями письма, разнообразя его тексъ по адресатамъ.

Одновременно было послано два особых в обращенія: къ государственному совътнику барону Жерандо запрось, въ какой формъ представить императору Трудо о тяготній? и прошеніе императору о помощи. Въ прошеніи Сенъ-Симонъ сообщать о своемъ родствъ съ знаменитымъ герцогомъ Сенъ-Симономъ, авторомъ Мемуаром, о своей военной службъ и о томъ, что теперь онъ умираетъ съ голоду: «Политическія событія меня разорили, страсть къ наукъ довела меня до нищеты. Я уже пятнадцать лътъ работаю надъ грудомъ,

<sup>24)</sup> Oeuvres de S.-S. et d'Enf. XV, 142. Notices, I, 51.

который скоро быль бы окончень, если бы у меня были средства существованія».

Къ императору Сенъ-Симонъ обратился по совъту Камбасареса. Совъть пришелся въ смутное время: Наполеону было не до философскихъ сочиненій. Въ концъ 1813 года войска союзниковъ начинали проходить границы Франціи, имперіи Наполеона грозила близкая и роковая развязка, Сенъ-Симонъ не могъ разсчитывать на его вниманіе къ прошенію о помощи писателю и нашелъ полезнымъ обратиться къ нъкоторымъ министрамъ. Философъ просилъ ихъ ходатайства предъ императоромъ, а также и ихъ личнаго вспомоществованія, —опять, по обыкновенію, отыскивая общій принципь въ отдельномъ факте. «Богатые и просвещенные люди, -- писалъ Сенъ-Симонъ, -- должны тратить часть своихъ доходовъ на то, чтобы обезпечивать независимость мыслителямъ, работающимъ въ цълесообразномъ философскомъ направлении. Я именно такъ пользовался своимъ состояніемъ, пока оно у меня было. Вы, м. г., просвещены и богаты, я-мыслитель, занятый исключительно задачей-указать средства, переустроить европейское общество. Такинъ образомъ, моя просьба къ вамъ о денежномъ вспоможении является только почетной для вась и для меня».

Дальше Сень-Симонъ удостовъряеть, что его идеи достаточно выяснились, что онъ можеть прямо приступить къ ръшенію вопроса о переустройстви егропейского общества, если ему будуть даны средства существовать. Мемуаръ напишется въ двъ недъли. Философъ объщаеть выполнить работу въ самой доступной формъ, «не пуская въ ходъ ни одной научной идеи» и представить императору полезныя указанія насчеть борьбы съ Англіей. Письмо заканчивается настойчивымь выраженіемъ надежды:

«Последняя степень нищеты, нужда въ хлебе и дровахъ вынуждаеть меня обращаться къ вамъ съ просьбой о деньгахъ. Полный ловерія къ благородству чувствъ вашего превосходительства, я осмеливаюсь надеяться, что не пройдеть и двадцати четырехъ часовъ, какъ я получу отъ васъ денежную помощь».

Тонъ этой просъбы, повидимому, до последней степени скромный, и лишенія философа, надо полагать, успели настроить его на вполне соответственный ладь по отношенію къ власти. На самомъ дёле, когда вопросъ идеть о Сенъ-Симоне, это не такъ просто. Онъ свои

просьбы и жалобы умѣеть сопроводить совершенно неожиданными философскими разсужденіями, способными отнять у его адресатовь всякую охоту поощрить его къ дальнѣйшимъ работамъ и помочь ему обработать планъ переустройства европейскаго общества. На взглядъ министровъ и самого Наполеона, лучше бы этого плана не существовало у мыслителя съ такими взглядами. И здѣсь замѣча-тельны не столько взгляды, сколько рѣшительность и искренность философа, при какихъ бы то ни было условіяхъ.

Въ письмъ къ министрамъ и «богатымъ просвъщеннымъ» лицамъ Сенъ-Симонъ свои домогательства основалъ на слъдующихъ соображеніяхъ:

«Правительство—необходимое зло, оно является благомъ въ томъ отношени, что предотвращаеть величайшее изъ всъхъ золь—анархію. Образованные люди должны всегда стремиться къ тому, чтобы низвести силу правительства къ дъйствіямъ, необходимымъ для поддержанія порядка». Поэтому, совершенно нежелательно, чтобы мыслитель разсчитывалъ получать средства существованія отъ правительства: тогда мыслитель будеть изощрять свой умъ скорѣе на лестъправительству, чѣмъ на поиски за новыми и полезными мыслями. Именно на основаніи этихъ соображеній богатые и просвѣщенные люди должны поддерживать умственныхъ дѣятелей. Идея оградитъ независимость умственнаго труда отъ всякаго подчиняющаго вліянія государственной власти, одна изъ любимыхъ въ философіи Сенъ-Симона, и философъ нашель возможнымъ проповѣдывать ее министрамъ Наполеона.

Но онъ не ограничился проповёдью слугамъ, — посвящая свой трудъ господину, обращался и къ нему съ поучительной рёчью, врядъ ли способной побудить Наполеона исполнить просьбу автора о помощи. Возможность ограничить морское могущество Англіи Сенъ-Симонъ ставилъ въ неразрывную связь съ такими условіями: Наполеонъ долженъ отказаться отъ протектората надъ Рейнскимъ союзомъ, долженъ очистить Италію, возвратить свободу Голландіи, перестать вмёшиваться въ дёла Испаніи, —однимъ словомъ, «долженъ замкнуться въ естественные предёлы», отказаться отъ завоевательныхъ плановъ. Если же Наполеонъ захочетъ еще пріумножить собранные лавры, онъ этимъ раздавить Францію и въ результатѣ очутится въ прямой и безусловной оппозиціи съ намёреніями своихъ

подданныхъ. Въ заключение философъ высказываетъ другую основную задачу своихъ работъ, равную по значению позитивной философіи: «Сообщить политикъ позитивный характеръ—предметъ моего честолюбія» 25).

Сенъ-Симонъ увърялъ Наполеона, что его «намъренія чисты» и счто онъ искренне желаеть славы его величества и счасты своихъ соотечественниковъ», и въ то же время основой этого счастья и доказательствомъ своего интереса къ славъ императора ставилъ «въчный мирь» и естественные предълы Франціи. Совмъщеніе идей, напоминающее переписку съ Редерномъ: способность философа впадать въ самыя наивныя иллюзів въ практическихъ личныхъ вопросахъ и неуклонное стремление по излюбленному теоретическому пути. Научная экзальтація окутывала въ глазахъ философа отдёльныя явленія д'виствительности, когда вопросъ шель о чужой психологіи и о чужомъ образъ дъйствій, -- идеалистическимъ туманомъ. Сенъ-Симонъ чистосердечно переносиль на другихь свои настроенія, убъжденный, что при извъстныхъ обстоятельствахъ всъмъ благоразумнымъ и благороднымъ людямъ иначе и нельзя думать и чувствовать. Отсюда безпримърно непосредственныя ръчи, обращаемыя Сенъ - Симономъ къ государственнымъ и ученымъ людямъ, ръзкая критика поведенія и убъжденій Наполеона въ произведеніи, къ нему же обращенномъ, н цълый курсь исторіи, читаемый ему же, Наполеону, сь цълью научить его истинно - культурной политической деятельности. Есть навъстіе, что въ отвъть на обращенія фидософа къ императору, позиція принялась наводить следствіе объ авторе и только полная непричастность Сенъ - Симона къ политическимъ интригамъ спасла его. Бонацарть приказаль не трогать его 26). Императоръ, надо полагать, отступиль именно передъ искренностью своего страннаго учителя.

Мы по всёмъ произведеніямъ Сенъ - Симона встрётимъ многочисленныя арко-субъективныя отраженія его оригинальной личности. Онъ безпрестанно сбивался съ общаго философскаго разсужденія на личную исповёдь. Послѣ 1813 г. Сенъ - Симонъ больше не пи-

<sup>25)</sup> Oeuvres, XV, 214-8. Въ Notices перепечатанъ отрывокъ, I, 52-3.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Сообщеніе защитника Сенъ-Симона въ процессь 20 марта 1820 г. изъ-за знаменитой параболы. Ср. Weill: Saint-Simon et son oeuvre. Paris, 1894, 72.

салъ автобіографическихъ «отрывковъ», хотя неоднократно въ философскія и политическія разсужденія вставляль воспоминанія о томъ или другомъ періодѣ своей жизни. Но эти воспоминанія носили болье выдержанный историческій характеръ, отчасти даже офиціальный и переходили въ чувствительно - философскую исповѣдь. Мы ими воспользуемся для дополненія нашихъ свѣдѣній о многообразныхъ общественныхъ и нравственныхъ опытахъ Сенъ-Симона, теперь намъ остается обратиться къ сообщеніямъ людей, имѣвішихъ возможность особенно близко наблюдать жизнь и личность философа

## III.

Ближайшихъ наблюдателей личности Сенъ-Симона и даже участниковъ его философской дѣятельности намъ извѣстно трое: Огюстэнъ Тьерри, Огюстъ Контъ и Олэндъ Родригъ. Всѣ они сами признали себя учениками Сенъ-Симона и въ то же время могутъ считаться представителями трехъ различныхъ партій по своему отношенію къ учителю. Контъ и Родригъ занимаютъ крайнія мѣста, Тьерри могъ бы олицетворять центръ, если бъ оставилъ намъ столь же пространныя сужденія о философѣ, какія мы имѣемъ отъ другихъ «учениковъ». Эти сужденія слѣдовало бы считать тѣмъ цѣннѣе, чѣмъ у судьи больше данныхъ на безпристрастіе и спокойное направленіе приговора. Къ сожалѣнію, именно «умѣренное» отношеніе къ Сенъ-Симону не нашло достаточнаго развитія въ личныхъ сообщеніяхъ Тьерри, и мы здѣсь принуждены ограничиться почти одними литературными фактами.

При всей скудости матеріала, мы не можемъ оставить задачу нерѣшенной, какъ вообще вопросъ о положительныхъ или отрицательныхъ отношеніяхъ учениковъ Сенъ - Симона къ его личности и къ его идеямъ. Этотъ вопросъ не можетъ быть признанъ только личнымъ. Среди людей, посвящавшихъ свои силы исключительно идейной работъ, всъ увлеченія и недоразумънія неминуемо должны были соприкасаться съ принципіальными мотивами, съ вопросами убъжденій и практическихъ философскихъ задачъ. И исторія Сенъ-Симона и его учениковъ должна раскрыть намъ не только тъ или другія черты его личной природы. — она принесетъ намъ существенную пользу и для уясненія его умственной эволюціи.

Первую главу въ этой исторіи хронологически занимаеть Тьерри. Онь раньше другихь успёль познакомиться съ философомъ и покинуть его. Знакомство мы можемъ считать съ письма Тьерри къ Сенъ-Симону — отъ 13 января 1814 года, разлука произопла приблизительно лътомъ 1817 года: въ мать Тьерри еще публично навываль себя «пріемнымъ синомъ» Сенъ-Симона, а въ сентябрт произведенія философа издаются уже при сотрудничестить другого секретаря и ученика—Конта. Разрывъ не сопровождался никакими заявленіями сторонъ, что впоследствій будеть имъть мъсто въ исторій съ Контомъ. Но посторонній источникъ даеть довольно опредъленное указаніе. Тьерри прерваль близкія ученическія отношенія съ Сенъ-Симономъ изъ за нетерпимости учителя, изъ за его притязаній быть заправилой «ассоціаціи», т.-е. совитьстной работы его и Тьерри. Будущій историкъ на это заявилъ, что онъ не понимаетъ ассоціаціи безъ свободы, —и пересталь работать съ Сенъ-Симономъ 1).

Это сообщеніе было принято всёми, кто касался вопроса, и, естественно, отвёть получался не въ пользу деспотически-притязательнаго учителя. Стало обычнымь—не новоду имению Тьерри—лишній разъ укорить Сенъ - Симона за его философію или за его личный характерь. Въ лучшемъ случат отношенія Тьерри съ Сенъ - Симономъ признавались незначительной «случайностью». Таково митніе Ренана 2). Другіе въ разрывт увидёли несомитиное доказательство положительныхъ качествъ ума Тьерри—«серьезности и прямоты» 2).

Всё эти объясненія и заключенія не могуть быть признаны удовлетворительными. Деспотизмъ Сенъ-Симона, взятый исключительно въличномъ значеній, не объясняеть всего дёла. Надо имёть въ виду, что подобная черта въ карактерё философа непремённо сопровождалась извёстными идейными побужденіями: если Сенъ-Симонъ требоваль для себя «управленія ассоціаціей», — требованіе, очевидно, предъявлялось во имя какихъ-либо философскихъ или политическихъ взглядовъ, и Тьерри настанваль на свободё также въ интересахъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Guigniaut. Notice historique sur la vie et les travaux de M. Augustin Thierry. P., 1863, p. 50.

<sup>2)</sup> Essai de morale ct de critique. P., 1859, p. 116.

Dittré. A. Comte et la philos. posit. P., 1864, p. 17. E. de Guerle. Historiens modernes de la France. Revue de deux Mondes. 15 sept. 1858, p. 373. Cp. Guigniaut. O. c.

идей, — только своихъ, не совиадавшихъ съ идеями «учителя» в «отца».

Эту основу вопроса, повидимому, чувствовали позднѣйшіе суды. Они готовы обвинить Сенъ-Симона — въ моменть разрыва съ ученикомъ—въ «неограниченныхъ и опасныхъ соціальныхъ теоріяхъ», даже въ томъ сенъ - симонизмѣ, какой впослѣдствіи возникъ подъ знаменемъ Сенъ - Симона и подъ руководствомъ Редрига и преимущественно Анфантэна. Обвинители такъ и называють Сенъ-Симона «пророкомъ» и приписывають ему намѣреніе основать туманную религію—какъ равъ во время секретарства Тьерріп.

Ни одно изъ этихъ обвиненій не подтверждается простыми фактическими данными. Мы увидимъ, — Сенъ - Симонъ не повиненъ въ позднёйшемъ анфантэновскомъ сенъ-симонизмѣ, и въ 1817 году онъ не создавалъ катихизиса настолько обязательнаго и властнаго, чтобы Тьерри могъ испугаться порабощенія пророческому догмативму. Источникъ обвиненій — самый распространенный въ представленіяхъ объ ученіи Севъ - Симона и въ то же время вполнѣ неосновательный: насъ въ этомъ будетъ убѣждать все развитіе подлинныхъ идей нашего философа. Но какъ бы то ни было, ссора его съ Тьерри внесла новую отрицательную черту въ его біографію и характеристику.

Канъ же самъ Тьерри относился къ событію?

Въ отвъть у насъ всего три факта. Когда Сепъ - Симонъ страдалъ уже предсиертнымъ недугомъ, Тьерри прислалъ ему свое сочиненіе — Исторію завоеванія Англіи норманнами, только что вышедшую. Сенъ-Симонъ нашелъ книгу превосходной и часто хвалилъ ее, жалъть только о неосновательности точки зрънія автора: Тьерри явился историкомъ преимущественно побъжденныхъ расъ и не разсмотрълъ прогресса, вызваннаго нашествіемъ норманновъ і). Этотъ упрекъ прочно сохранился въ памяти послъдователей Сенъ-Симона Вскоръ послъ его смерти Базаръ въ журнальной статьъ указывалъ какой вредъ принесло Тьерри увлеченіе поэзіей: историкъ принялучастіе въ борьбъ, сталъ на сторону слабыхъ и не оцъниль вліянія сильныхъ на цивилизацію і).

<sup>&#</sup>x27;) Notices historiques. I, p. 118.

<sup>)</sup> Consideration sur l'histoire. Producteur. 1826, IV, p. 395-6.

Критика Сенъ-Симона, при всей краткости, знаменательна: она показываеть глубокое разногласіе въ историческомъ мышленіи учителя и ученика, — на одной сторон'в всестороннее безпристрастное изслідованіе, на другой—увлеченіе и сочувствіе. Этоть выводь должень быть отмічень, — онъ дасть намъ ключь къ идейному смыслу разрыва Сенъ-Симона съ Тьерри.

Другой факть изъ личныхъ отношеній Тьерри къ бывшему учители-его присутствіе на похоронахъ философа-оригинально отгівняется третьимъ, повидимому, противоръчащимъ-и присылкъ сочиненія, и участію въ погребальныхъ почестяхъ. Многіе экземиляры книги, на которой Тьерри подписался fils adoptif de Henri Saint-Simon, оказались съ оторванной обложкой. У севъ-симонистовъ не оставалось сомнънія ни въ виновникъ этого прісма, ни въ чувствахъ, руководившихъ виновникомъ. «Это очень похоже на слабость», замъчаеть одинь изъ нихъ, другіе ограничиваются сожальніемъ °). Совершенно такой же образь дійствій мы встрітимь и со стороны Конта, представляющаго крайнія враждебния чувства противъ Сенъ-Симона. Приходится заключить, - Тьерри не меньше, чъмъ Конту, котелось по возможности уничтожить внешнія свидетельства свепять близкихъ отношеній къ философу. И это желаніе должно било явиться не позже начала тондцытыхь головъ: о фактъ мы узнаемъ уже въ 1833 году. Хронологія им'веть вдісь весьма большое, если не рѣшающее значеніе. Именно съ тридцатыхъ годовъ сень-симонизмъ получиль окраску, которая вполнъ естественно могла вызвать не у одного Тьерри опасеніе оказаться въ общественномъ инвин последователемъ Сенъ-Симона въ дуке Анфантена. Мы увидить, какого свойства была эта окраска и какъ стихійно и для имени Сенъ - Симона фатально публика распространила ее и на мнимаго виохновителя анфантенистовъ. Тьерри, следовательно, обнаруживаль «слабость»: это — несомивнно, но въть нивакихь основаній заключить объ его отвращении собственно къ имени Сенъ-Симона, такъ же какъ и о сочувствіи. Остается безспорный факть: бывшій «ученикъ» и «пріемный сынъ» философа не нашель возможности принять иное участіе въ горячемъ вопросів о Сенъ-Симонів и сенъ-симонизмів, проив отречения отъ всякой солидарности съ темъ и съ другимъ.

<sup>9</sup> Fournel. Bibliographie S.-Simonienne.—Oeuvres de S.-S. et d'Enf. XVIII, p. 12.

При извъстныхъ намъ высокихъ нравственныхъ качествахъ историка, этотъ эпизодъ становится особенно красноръчивымъ. И умъренный представитель посмертнаго суда надъ Сенъ - Симономъ оказался по меньшей мъръ равнодушнымъ къ его доброй славъ.

Какъ объяснить это явленіе?

Тьерри не было еще двадцати лёть, когда онъ познакомился съ Сенъ-Симономъ. Первый шагъ быль сдеданъ философомъ: онъ послалъ молодому историку, въ то время учителю въ Компьенъ, Меmoire sur la science de l'homme. Тьерри, следовательно, пональ въ число избранныхъ ученыхъ и политическихъ дъятелей, между которыми Сенъ-Симонъ распредъляль свое произведение-въ количествъ всего шестидесяти экземпляровъ. На Тьерри Сенъ-Симону указаль физикъ Пекле, товарищъ Тьерри по Нормальной школъ и знакомый Сенъ-Симона, въроятно, въ числъ многихъ другихъ знакомыхъ философа — представителей опытныхъ наукъ. Тьерри еще ничемъ не быль извъстень публикь, но Пекле, -- друг, какь его называеть Тьерри въ письмъ къ Сенъ - Симону, - зналъ благородную натуру будущаго историка, его восторженно - художественный интересь къ излюбленной наукв, его страстное увлечение идеалами прогресса к современной политической борьбой за молодую конституціонную свободу. Въ современности премущественно и коренились исторические запросы девятнадцатильтняго учителя. Переживаемыя событія пвтали политическіе инстинкты впечатлительных в наблюдателей, подсказывали имъ направленіе діятельности и даже ставили темы и задачи въ области исторического изследованія. Біографы Тьерри признають великое значеніе за уроками действительности для таланта и умственнаго развитія историка. «Живому чувству эхохи» Ренанъ приписываеть горячность и блескъ ученой работы Тьерри. «Совокупность идей, которыя реставрація называла либерализмомъ, душа его исторіи, муза, его вдохновляющая, въра, его поддерживающая» 7).

Эти слова—точное обобщеніе личныхъ признаній самого Тьерры. Изъ нихъ вполить ясно, съ какими идеями и въ какомъ настроенім Тьерри вступиль въ «ассоціацію» съ Сенъ-Симономъ. Признанія

<sup>7)</sup> Renan. O. c., p. 115-6

изложены уже послѣ разрыва,—но они имѣють въ виду ранній періодь научно-публицистической работы Тьерри.

Имъ владъло «живое желаніе способствовать съ своей стороны торжеству конституціонныхъ мижній». Онъ «принялся разыскивать въ историческихъ книгахъ доказательства и основанія въ подкрѣпленіе моихъ политическихъ вѣрованій». Тьерри отдался этой работѣ со «всѣмъ пыломъ молодости», и не переставаль «факты подчинять цѣли, заранѣе поставленной» в).

Цёль настойчиво подсказывалась современной либеральной политикой. Тьорри является дёятельнымъ сотрудникомъ «самаго значительнаго и въ то же время самаго отважнаго по части теорій» либеральнаго журнала Европейскій Цензоръ. Вполив опредвленнаго, точно и подробно развитого идеала у историка не было. Надъ всёми частностями и непосредственно-практическими вопросами преобла-1210-чувство, горячвя любовь къ свободъ, къ личному и политическому самоопредъленію. «Я, — говорить Тьерри, — съ энтузіазмомъ стремился къ будущему, --- хорошо не зная, къ какому --- къ свободъ, формулируя ее, если я только вообще ее формулироваль, такъ: какое бы то ни было правительство, съ возможно-наибольшимъ количествомъ личныхъ гарантій и съ возможно-наименьшей административной деятельностью. Я быль увлечень некіимь идеаломь изъ патріотическаго самоножертвованія, неподкупнаго безкористія, стоицизма безъ притизательности и суровости: все это я видълъ воплощеннымъ раньше въ лицъ Альджерона Сиднея, въ настоящее время вь лиць Лафайэтта» 9).

Такъ Тьерри разсказываеть о періодѣ съ 1817 года. Но несомнанно въ общемъ это настроеніе отвѣчаетъ и болѣе раннимъ годамъ и тому именно году, когда Тьерри познакомился съ Сенъ-Симономъ. Настроеніе будущаго публициста не представляло ничего своеобразнаго: оно—духъ реставраціоннаго молодого поколѣнія, воплотившійся въ главныхъ чертахъ и въ лицѣ другихъ дѣятелей тори, — товарища Тьерри по историческимъ работамъ Минье и его товарищей по журнальной публицистикѣ въ Европейскомъ Цензорю и во Французскомъ Куръерю. Основной символъ ихъ вѣры — воль-

<sup>1)</sup> Lettres sur l'histoire de France. P., 1829, VI.

<sup>7)</sup> Dix ans d'études historiques. P., 1842, p. 13-14.

ности англійской конституціи, ихъ священная исторія — англійскія революціи, — два масштаба, неуклонно прикидываемые молодыми историками и политиками къ французской хартіи и къ французской реставраціи.

Вооруженный такой пдеологіей, Тьерри прочиталь сочиненіе Сень-Симона. Записка різнала вопросы высшей политики съ культурнофилософской точки зрізнія. Авторъ ставиль задачу «умиротворить Европу» и «переустропть европейское общество», но основы новаго устройства желаль найти не путемъ усвоенія какихъ-либо готовыхъ политическихъ формъ, а въ анализії естественнато и историческаго процесса, пережитаго человізкомъ какъ высшимъ организмомъ и какъ соціальнымъ существомъ. И философъ призываль себі на помощь физіологовъ, имізя въ виду создать «позитивную науку о человізкі» la science positive de l'homme. И Сенъ-Симонъ полагаль философское основаніе этой науки, устанавливая «рядъ различныхъ наблюденныхъ оттізнковъ въ развитіи человізческаго разума», т.-е. представляя исторически - связную и естественно - посліздовательную картину прогресса, точніве эволюціи человізческой природы 10).

Эта картина не отличалась ясностью и случайностью изложенія и требовала не малаго труда оть читателя, чтобы среди многочисленныхъ повтореній отступленій, запутанныхъ подраздѣленій и неожиданныхъ лирическихъ обращеній выдѣлить нить основной идеи автора. И именно на эти свойства Записки, какъ сейчасъ увидимъ, очень тонко указалъ Тьерри. Но въ Записки молодой энтузіасть либерализма встрѣтилъ не мало чувствъ и мыслей, какъ нельзя болѣе желанныхъ. И этимъ объясняется его горячій откликъ на любезность Сенъ-Симона.

Прежде всего, главный мотивъ Записки, организовать европейское общество на основаніи данныхъ историческаго прогресса, быль вполнъ доступенъ сочувствіямъ Тьерри, по священнымъ для него, какъ либерала, преданіямъ XVIII въка. Въ отвътъ Сенъ-Симону онъ выдвигаетъ на первый планъ этотъ вопросъ, и желалъ бы, чтобы только ему и была посвящена Записка въ интересахъ доступности для большой публики. Потомъ въ историко-философскомъ об-

<sup>16)</sup> Memoire sur la science de l'homme. Ocuvres, XI., p. 41, 213, 202, 227.

зорѣ Сенъ-Симонъ первое мѣсто по умственнымъ и политическимъ успёхамъ отвелъ англичанамъ, призналь соціальныя условія ихъ быта наилучшими въ Европъ, ихъ политическую организацію въ данное время наиболъе совершенной: она «каждому предоставляетъ панбольшую личную свободу, какой только возможно пользоваться въ странъ, обремененной населеніемъ». Наконецъ, лирическія отступленія Сенъ-Симона нашли прямой путь къ сердпу Тьерри. Философъ жестоко укоряль ученыхъ за равнодушіе къ современному мровому кризису, къ «познанію человъка», единственно способному указать средства примирить интересы народовъ. Укоризны сопровождались воззваніями, чрезвычайно горячими и настойчивыми. Они звучали нъсколько наивнымъ лиризмомъ въ устахъ пятидесяти-четырехъ-летняго писателя, -- но на Тьерри они не могли не произвести глубокаго впечатленія. Призывая ученыхъ помочь человечеству, Сенъ-Симонъ восклицалъ: «возвысьте свои сердца до этого чувства; возвысьте свои умы до этой великой мысли, соединимъ открыто наши усилія и въ короткое время мы успѣемъ сдѣлать то, что будеть полезно для счастья другихъ и для нашего личнаго удовле-**ТВоренія** 11).

Философъ обращался ко всёмъ, у кого «достанетъ жару души заниматься последовательно общимъ благомъ». Онъ проситъ всёхъ помочь ему. Онъ убёжденъ, существуютъ люди «безконечно более способные», чёмъ онъ, выполнить намеченную работу, и онъ приглашаеть ихъ стать во главе дела: «счастливейшемъ днемъ моей жизни будетъ тотъ, когда они опередять мои идеи и представятъ воззрения более ясныя, чёмъ мои». Въ некоторыхъ случаяхъ онъ сознается, что его идеи еще нуждаются въ дальнейшемъ уяснени, и снова повторяетъ желаніе преклониться передъ чужими «более существенными, более полезными и более ясными». Онъ готовъ стать безпрекословнымъ сотрудникомъ «более способной личности». Всё эти изліянія заключаются сообщеніемъ, что физіологи до сихъ порь не приняли предложенія автора на счетъ совмёстной съ нимъ работы и оставили его въ очень тигостномъ одиночестве» 12).

Тьерри, читая подобныя страницы, не могь уподобиться физіологамъ. Онъ немедленно даетъ объщание «первые опыты своего

<sup>&</sup>quot;) Ibid., p. 151-2, 39-40.

<sup>42)</sup> Ibid., p. 12, 13-4, 69, 170, 185-6, 211.

пера» посвятить «прекраснымъ идеямъ» Сенъ-Симона, благодарить его за мѣсто секретаря и, насколько хватить силъ, онъ пойдеть навстрѣчу его «благороднымъ намѣреніямъ». Но одновременно Тьерри спѣшить опредѣлить и направленіе своихъ услугь. Онъ желаеть писать общедоступныя произведенія—pour les gens du monde и не не согласенъ съ манерой своего будущаго покровителя, пускать въ ходъ «слишкомъ общую мысль» и соединять въ одномъ трудѣ нѣсколько цѣлей 13).

Сначала Тьерри, очевидно, не желалъ порывать съ учительствомъ. Онъ просить Сенъ-Симона не сообщать его имени редакторамъ журналовъ: его участь зависить отъ людей, менте всего обладающихъ здравымъ смысломъ. Но Сенъ-Симонъ и, можетъ быть, Пекле убъдили Тьерри покинуть провинцію и промтиять дъятельность учителя на публицистику. Уже въ октябрт 1814 года явилась книга О переустройство европейскаго общества, за подписью Сенъ-Симона и Тьерри «его ученика».

Въ высшей степени важный и трудный вопросъ: въ чемъ заключалось сотрудничество Тьерри? Одинъ отвътъ—касательно стороны кажется естественнымъ съ перваго взгляда на сочиненіе. Уже современная критика отмътила изложеніе книги— «твердое, простое и точное» "). Этихъ опредъленій нельзя примънить цъликомъ ни къ одному изъ сочиненій Сенъ-Симона: на этотъ разъ, очевидно, помогь секретарь. Но для насъ существенъ вопросъ не формы, а содержанія, т.-е. какими идеями обмънялись учитель и ученикъ?

Переустройство европейскаго общества бросается въ глаза не только изложениемъ не обычнымъ подъ перомъ Сенъ-Симона, но и основной мыслью сочинения. Мы знаемъ,—Сенъ-Симонъ имѣлъ въ виду «переустройство», сочиняя Записку по наукъ о человъкъ, но плана никакого не представилъ: старался только подготовить почву для будущаго здания. Правда,—планъ европейской организации существовалъ у Сенъ-Симона давно, былъ изложенъ въ первомъ его сочинении Письма женевскаго обывателя. Книга была издана въ Женевъ и осталась неизвъстной даже ближайшимъ ученикамъ Сенъ-Симона въ течение всей его жизни. И философъ будто забылъ о

<sup>18)</sup> Письмо Тьерри въ Oeuvres, XV, р. 150.

<sup>14)</sup> Le Censeur. 1815. VI, p. 87.

ней и за двъ недъли до смерти первымъ своимъ сочинениемъ призналь Введеніє къ ученымь работамь XIX въка, -- въ дъйствительности-второе 18). Но и организація, предложенная въ письмах, совершенно другая, чвить Переустройство европейского общества. Тамъ Европа находится въ распоряжении двухъ властей: духовной въ лицъ представителей математическихъ и опытныхъ наукъ и прасительственной — изъ собственниковъ. Этоть планъ въ накоторыхъ отношеніяхъ им'теть большое значеніе въ общемъ развитіи идей Сенъ-Симона, но онъ менъе всего связанъ именно съ переустройствомъ. Оно не что иное какъ приспособление англійской конституцін къ нолитическому преобразованію Европы, какъ цівлаго, превращенія англійскаго парламента въ международный. Это-новость въ пдеяхъ Сенъ-Симона до 1814 года, и мимолетное увлечение для ндей позднейшаго періода. Философъ вернется къ отдельнымъ мыслямъ своего ранняго плана и ни разу не возобновить проекта воспользоваться англійской политической формой для созданія новой соціальной системы.

Такимъ образомъ — Переустройство европейскаго общества является единичнымъ моментомъ въ философіи Сенъ-Симона, — даже больше, — философъ примется многократно повторять и тщательно доказывать, насколько несовершененъ англійскій политическій строй и какъ глубоко онъ нуждается въ преобразованіяхъ. Наконецъ, излюбленной истиной Сенъ-Симона станеть ученіе о второстепенномъ значеніи самаго вопроса о политическихъ формахъ, и англійская конституція получитъ наименованіе «видоизмѣненнаго феодализма», презварительнаго и переходнаго режима 16). Мы дальше подробно

<sup>14)</sup> Fournel. O. c.

<sup>16)</sup> Термины Сенъ-Симона, проходящіе чрезъ всё его сочиненія—le pouvoir spirituel и le pouvoir temporel—заимствовани изъ средневъковаго философско-политическаго обозначенія двухъ властей. Сообразно съ измінившимся духомъ эпохи—оба гермина утратили свое историческое содержаніе и виражають старыми формулами вовня ещи — власть положительной науки и власть, осуществляющую позитивние философскіе принципи. Въ переводі на русскій языкъ одинь терминъ въ интересахъ возможной точности слідовало бы передать научно-законодательная власть, другой—исполнительная власть или идеальная и матеріальная власть—такими наимевованіями и пользуется Конть—въ одномъ изъраннихъ своихъ сочиненій—Considérations sur le pouvoir spirituel (Syst. de pol. posit. IV. App. 194, 216). Мы не встрітных ущерба ясности и точности мысли Сенъ-Симона, если одниъ терминъ оставинъ те

прослёдимъ развитіе политической мысли Сенъ-Симона и увидимъ, какъ онъ далекъ былъ, признавши заслуги англійской конституціи предъ индивидуальной свободой, отъ провозглашенія «парламентской формы» наилучшей — безъ всякихъ оговорокъ и безъ ограниченій во времени и пространствъ. А именно на эту тему пишется вся «первая книга» въ переустройствъ. Послъ этого мы имъемъ основание считать подобный взглядъ не чисто и не непосредственно сенъсимонистическимъ: мы видимъ здёсь руку «ученика». Планъ Европейскаго парламента съ двумя налатами и государемъ, мечта видеть зерно этого парламента въ союзъ Франціи съ Англіей и въ возникновеніи предварительнаго англо-французскаго парламента-все это не является логическимъ звеномъ въ извъстныхъ намъ раньше идеяхъ философа. До сихъ поръ онъ не обнаруживалъ столь почтительных в чувствъ къ Англін. Впервые онъ высказался объ англичанахъ въ 1808 г. въ автобіографическомъ отрывкв и въ сочиненіи Введение къ ученымъ работамъ XIX-го въка. Оба отзыва одинаково неблагопріятны. Изъ пребыванія въ Англіи Сенъ-Симонъ вынесъ убъжденіе, что отъ англичанъ нельзя научиться никкаой «новой существенной общей идев» 17). Въ сочинении онъ высказалъ еще болве резкое заявленіе: «англичане могуть сообщить только идеи старыя и использованныя» 18). Иять лёть спустя въ Запискъ по наукть о человтькъ Сенъ-Симонъ отвелъ англичанамъ первое мъсто среди новыхъ народовъ въ умственномъ отношении по количеству первостепенныхъ ученыхъ, принципалъ ихъ политическию форму наилучшей въ современной Европъ, -- но ни единымъ словомъ не намекнуль на философски-обоснованное совершенство ихъ государственнаго строя.

Мы не желаемъ настаивать на безукоризненной послѣдовательности воззрѣній Сенъ-Симона даже въ подробностяхъ: при извѣстномъ намъ принципіальномъ укаженіи философа къ экзальтаціи, такая послѣдовательность недостижима,—но въ то же время спра-

нзмѣннымъ, а другой передадимъ словомъ правительственная власть. "La regime anglais n'est, dans la réalité, que le régime feodal modifié". Du Système industriel. Oeuvres. XXIII, p. 59. "Un régime provisoire", "un moyen de transition" XXI, p. 183; L'Industrie. XIX, p. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Oeweres. XV, p. 69-70.

<sup>18)</sup> Oeuvres choisies. I. p. 260.

ведливо было указано на «запасъ прочныхъ идей», даже на «мономанію въ центральной мысли»—при всёхъ импровизаціяхъ Сенъ-Симона <sup>19</sup>). И въ этомъ запасѣ не имѣлось преклоненія вообще предъ парламентарнымъ строемъ и въ частности предъ англійской конституціей,—напротивъ самый скептическій анализъ.

Дальше другой мотивъ, столь же красноръчивый для конституціонныхъ борцовъ реставраціи. Переустройство излагаетъ сравнительный обзоръ англійской и французской революцій и находить полное соотвътствіе событій. Они располагаются по шести эпохамъ, пять пережиты Франціей, шестая, ознаменованная въ Англіи изгнаніемъ Стюартовъ, еще угрожаетъ другой странъ, т. е. изгнаніемъ Бурбоновъ, такъ какъ «ходъ человъческаго ума—постоянно одинъ, онъ не мъняется сообразно времени и мъсту» 20).

Для Сенъ-Симона это утвержденіе слишкомъ рѣшительно и смыслъ его не соотвѣтствуеть многократному и настойчивому указанію философа на несоотвѣтствіе именно англійской конституців культурному уровню Франціи XIX-го вѣка. Въ сочиненіи, несомнѣнно принадлежащемъ одному Сенъ-Симону и отдѣленномъ отъ Переустройства тремя съ половиной годами, мы находимъ рѣзкое возмущеніе противъ безтолковато энтузіазма и необдуманнато восторга французовъ предъ англійской конституціей. Ею можно было восхищаться и завидовать ей только во время блужданія по лобиринту революціи подъ гнетомъ деспотизма, при всеобщей подавленности мысли. Теперь слѣдуеть трезво взглянуть на предметь. Англичане положили основу идей свободѣ сто лѣть назадъ. Французская цивилизація успѣла настолько созрѣть, что подражать англичанамъ—значить идти цѣлымъ вѣкомъ позади, превращаться въ рабовъ, такъ какъ человѣческій умъ не остается въ состояніи неподвижности запъчности запъчности умъ не остается въ состояніи неподвижности запъчности запъчности умъ не остается въ состояніи неподвижности запъчности запъчн

Если англійская политическая форма является неудовлетворительной для Франціи—вслідствіе измінившихся условій времени,—очевидно англійская революція не указъ французамъ по той же причині. И дійствительно, Сенъ-Симонъ безпрестанно настаиваеть

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) L'Industrie. Oeuvres. XIX, p. 79, май или іюнь 1818 г., какъ значится на: заглавномъ листь.



<sup>19)</sup> Janet. O. c. p. 71. Faguet. Politiques et Moralistes du XIX S. P., 1898, p. 3.

<sup>26)</sup> Oeuvres. XV, p. 220.

на неосновательности либеральнаго воззрвнія, будто французская революція обязана повторить англійскую. Одно изъ принципіальныхъ политическихъ убъжденій Сенъ-Симона необходимость сохранить династію, и это стремленіе главнъйшее основаніе безпощадной борьбы философа съ бонапартизмомъ <sup>22</sup>). Несомнънно, политика министровъ Людовика XVIII-го часто вызывала негодованіе Сенъ-Симона, всякій разъ, когда склонялась на сторону знатнаго сословія: тогда Сенъ-Симонъ, помимо историческихъ и логическихъ опроверженій такой политики, могь позволить себъ поставить рядомъ Бурбоновъ и Стюартювъ въ заглавіяхъ своихъ брошюръ,—собственно одной брошюры и ея «продолженія»,—въ январъ 1822 года. Но и здъсь отнюдь не проводился обычный современный бонапартистсколиберальный взглядъ на неизбъжность участи Стюартовъ для Бурбоновъ, а объяснялся планъ «индустріальной» политики въ противовъсъ безплодной борьбъ чисто-политическихъ партій <sup>23</sup>).

Въ результатъ мы должны придти къ заключенію, что и параллель между судьбой Стюартовъ и будущимъ Бурбоновъ настолько же одинокая, вившияя идея для основныхъ воззрълій Сенъ-Симона, какъ и проектъ извлечь изъ англійской конституціи философскія основы для всеевропейской объединительной политической формы. При болье близкомъ знакомствъ съ эволюціей идей Сенъ-Симона, мы еще глубже убъдимся въ принципіальномъ и психологическомъ разногласіи обоихъ взглядовъ съ основой сенъ-симоновскаго міросоверцанія—философской и политической. Они обязаны своимъ появленіемъ участію правовърнаго либеральнаго политика эпохи реставраціи и Сенъ-Симонъ, допуская ихъ на страницы своей работы, выполняль только свое публичное объщаніе подчиниться условіямъ идейной ассоціаціи.

Наконецъ, еще одна подробность, стоящая въ рѣзкомъ противорѣчіи съ однимъ изъ самыхъ характерныхъ символовъ политики Сенъ-Симона. Въ *Переустройство* говорится о недовольствъ судебнаго сословія политикой правительства. И авторъ сочувствуеть оби-

<sup>22)</sup> Du système industriel. XXI, p. 221-2, out. 1820.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Des Bourbons et des Stuarts, съ перепечаткой глави объ англійской конституців изъ Réorganisation. Suite à la brochure: "Des Bourbons et des Stuarts" Ocuvres choisies. II, p. 431.

женнымъ: главные судьи могли, по крайней мъръ, подобно англійскимъ, засъдать въ пардаментъ <sup>34</sup>).

«Судебное сословіе», значить адвокаты и дегисты, -- порода людей, по мижнію Сенъ-Симона, причинившая Франціи величайшія бъдствія съ эпохи революціи. Сенъ-Симонъ неистощимъ на эту тему: для него нъть болъе возмутительнаго явленія, чъмъ политиканствующее адвокатство—l'avocasserie en politique. «Позитивная философія» прежде всего должна наложеть узду молчанія на «легистовъ»: ни одно требованіе такъ часто и съ такой энергіей не повторяется въ сочиненіяхъ Сенъ-Симона какъ это. И Сенъ-Симонъ здёсь ни разу не сделаль уступки, допуская юристовь только на второстепенныя роми въ системъ «позитивной политики», т.-е. исполнительскія. Сожальть объ отсутствіи представителей «судебнаго сословія» въ парламентъ Сенъ-Симону не могло придти на умъ, и если бы онъ счель нужными указать на недовольство магистратуры, — онь въ согласів съ своимъ неизменнымъ убржденіемъ могь только приветствовать этоть факть. Другое отношение къ нему — только новое доказательство существеннаго идейнаго участія секретаря въ работ'в учителя.

Рядомъ не мало идей, которыя мы должны отнести на счетъ Сенъ-Симона. Мы встрътимся съ ними въ гораздо болъе развитой формъ, и онъ уже были установлены Сенъ-Симономъ до сотрудничества съ Тьерри. Онъ давно призналъ великое культурное значеніе среднихъ въковъ. Теперь повторяется та же мысль, но мы должны обратить вниманіе, что она сохраняетъ прежнюю форму, т.-е. средніе въка оцъниваются съ философской точки зрънія, какъ эпоха общепризнанной нравственной доктрины. Мы еще не слышимъ о другой столь же важной заслугъ среднихъ въковъ—о политической, выразившейся въ освобожденіи общинъ. Неоднократно излагая исторію европейскаго прогресса, Сенъ - Симонъ ни разу не коснулся этого факта. Мы дальше оцънимъ смыслъ этого умолчанія.

Несомивно Сенъ-Симону принадлежать также бытлыя, но внушительныя замычанія о томь, что всё учрежденія должны быть слыдствіями единой концепціи, что методь у всыхь политическихь наукь должень быть одинаковь, и слыдовательно, у политики, до сихь поры

<sup>24)</sup> Oc. 226.

еще гадательной наукъ <sup>25</sup>). Все это исконныя сенъ-симонистскія идеи, но *Переустройство* написано не ради ихъ: почти вся сцена отведена политической кинституціонной программъ, можно сказать, подчинена вдохновенію младшаго автора книги.

Пока явных противоръчій незамътно. Общія философскія иден учителя уживаются рядомъ съ злободневными либеральными сочувствіями ученика. Философскіе принципы кажутся слишкомъ далекими отъ плановъ, навъянныхъ современными партійными задачами. Только одна мысль, брошенная вскользь, объщаетъ развиться въ цълую систему, принципіально враждебную чистой политикъ. «Нъть перемъны въ соціальномъ строъ безъ перемъны въ собственности», — говорять авторы <sup>26</sup>). Они оба могутъ подписаться подъ такой формой идеи, но въ дальнъйшемъ развитіи она цъликомъ окажется достояніемъ одного лишь учителя. Изъ нея вырастуть тъ «соціальныя теоріи», которыя дъйствительно могли бы испугать ученика въ самомъ началъ знакомства съ учителемъ. Но эти теоріи пока не были им «неограниченными», ни «опасными»: они существовали еще въ зернъ.

Намъ не надо предвосхищать ихъ, чтобы видъть достаточно данныхъ для принципальнаго разномыслія между Сенъ - Симономъ и Тьерри. Пока миръ не нарушенъ. Сошлись два энтузіаста. Одинъ уже преклонныхъ лѣтъ, но неизмѣнно экзальтированный, весь охваченный желаніемъ облагодѣтельствовать своихъ современниковъ умъреніемъ народовъ и прочной общественно - политической организаціей. У него нѣтъ плана и онъ отовсюду зоветъ себѣ сотрудниковъ. На зовъ, до сихъ поръ не встрѣчавшій отклика, является молодой восторженный любитель политики и ради нея—исторіи. Изъ сочиненія Сенъ-Симона, написаннаго почти одновременно съ Запиской по наукъ о человъкъ—изъ Работы о всеобщемъ тяготьній Тьерри могъ узнать возвышенный взглядъ на свою излюбленную науку. Пока исторія еще не наука «она не вышла изъ пеленокъ дѣтства». Пока она только сборникъ болѣе или менѣе достовѣрныхъ фактовъ. Они не связаны теоріей, не подчинены порядку причинъ и слѣд-

<sup>25)</sup> Ib. 173, 180, 183.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) "Il n'y a point de changement dans l'ordre social, sans un changement dans le propriété". *Ib*. 241.

ствій. Это одинъ недостатокъ—ненаучность, не *позитивность*. Другой примыкаеть къ нему. Исторія не даеть намъ необходимыхъ уроковъ. Прошлое не объясняеть настоящаго и «не союбщаеть нашему уму необходимой силы, чтобы продолжить и закончить изслѣдованіе общаго будущаго человѣческаго рода» <sup>27</sup>).

Эти мысли, вмёстё со многими другими намъ извёстными, должим вызвать искреннее сочувствіе у юноши, считающаго исторію своимъ призваніемъ. Именно ему необходимо въ прошломъ отыскать оправданіе для дорогого настоящаго. Это будеть неточнымъ осуществленіемъ запросовъ Сенъ - Симона: онъ желаеть видёть въ исторіи науку, а не публицистическую партійную иллюстрацію и смысль прошлаго съ той или другой точки зрёнія—различенъ. Но пока Тьерри только начинаеть литературную дёятельность. Свойства его таланта еще не обнаружились и, вёроятно, еще ему самому не вполнё ясно, какую форму приметь его работа надъ исторіей. Пока онъ можеть находить высокое удовлетвореніе въ общихъ философскихъ размыпіленіяхъ учителя о значеніи исторіп какъ науки.

Но могучій публицистическій инстинкть теперь же подскажеть ему искомую учителемь организацію—идеализированную англійскую конституцію. Это значить,—пользованіе прошлымь не философское, склонное изв'встную политическую форму считать произведеніемь опредвленнаго времени и данной среды, а публицистическое, способное фиксировать прошлое въ идеаль ради изв'встныхъ его качествъ, ц'влесообразныхъ въ переживаемой политической борьб'в. Философъ анализируетъ прошлое съ ц'влью открыть органическій процессъ наростанія новыхъ жизнед'вятельныхъ элементовъ, публицисть готовъ копировать прошлое независимо оть его органической ц'вльности и исторической правоспособности, копировать въ его отд'яльныхъ чертахъ, кажущихся ц'вными для усовершенствованія настоящаго. Въ результатъ,—работа философа заканчивается логическимъ приговоромъ, работа публициста-патетическимъ: для одного последовательно и неизбъжсно, для другого—желательно и должно.

Эти двъ психологіи ярко воплощены въ Сенъ-Симонъ и въ Тьер-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Oeuvres, XL, 246, 266.

ри и здёсь именно лежить первоисточникъ неотвратимаго разлада между учителемъ и ученикомъ.

## IV.

Второе сочиненіе, напинсанное Сенъ-Симонъ вмѣстѣ съ Тьеррн-Мипніе о мпрах против коалиціи 1815 года-вишло 18 мая 1815 года. Ему на два мъсяца предшествовала брошюра за подписью одного Сенъ-Симона о нашествін на французскую территорію Наполеона Бонапарта. Брошюра—поучительна для нашего вопроса объ отношеніяхъ автора и его секретаря. Тьерри не участвоваль въ сочиненіи брошюры и не могь участвовать: Сенъ-Симонъ Наполеона приравниваль къ Стюартамъ, ставилъ даже ниже ихъ, егоа не Бурбоновъ: напротивъ, онъ горячо призывалъ французскій народъ на защиту Людовика XVIII: желаніе французовъ-быть свободными подъ властью Бурбоновъ. Сенъ-Симонъ завърилъ согражданъ въ призрачности всъхъ объщаній Наполеона и его приверженцевъ: эти люди могуть быть только тиранами <sup>28</sup>). Тьерри врядь ли могь такъ решительно ставить свободу рядомъ съ бурбонской династіей, но онъ вполив могъ принять на свою ответственность вторую брошюру. Она не что иное, какъ развитіе одной изъ идей Переустройства, т.-е. планъ англо-французскаго союза. Этоть союзъ долженъ быть сосновой нашей политической системы, такъ сказать, нашей внътней конституціей». Ее должна создать сама нація, а не правительство и также вмъстъ съ націей англійской, а не съ правительствомъ Англіи. Ради этой цёли французы возьмуть на себя обязательство отказаться оть политики завоеваній и даже договорныхъ присоединеній чужихъ земель. Что касается внутренняго строя, онъ будеть опредъленъ палатой представителей: ей французскій народъ дастъ полномочіе превратиться въ учредительное собраніе, когда она сочтеть это необходимымъ 29).

Очевидно, планъ составлялся подъ воздѣйствіемъ воспоминаній о событіяхъ 1789 года. Авторамъ было бы желательно снова уви-

Digitized by Google

Profession de foi du conte de Saint-Simon au sujet de l'invasion du territoire français par Napoléon Bonaparte. Paris ce 15 mars 1815. O. choisies. II, p. 329.
 Opinion sur les mésures à prendre contre la coalition de 1815. O. choisies II, p. 335.

дъть процессъ созиданія конституціи съ революціонной обстановкой, — желаніе совершенно непримиримое ни съ сужденіями Сенъ-Симона о революціонномъ учредительствъ, ни съ его усерднъщими заботами найти «мъры-закончить революцію», ни, наконець, съ его неизмѣннымъ убѣжденіемъ всей жизни, чтоо рганизація общества изобрътается не политиками, а открывается учеными путемъ историко-философсваго анализа фактовъ. Для этого взгляда, им убъдимся, у Сенъ-Симона нъть ни періодовъ, ни колебаній и никакія событія не могли заставить его отступиться оть своей задушевивний иден о «духовной власти», т.-е. о направляющей силв позитивной философіи. Мы, следовательно, опять должны принять два заключенія: уступку со стороны Сенъ-Симона подписать свое имя подъ разсужденіями, не во всемъ согласными съ его возврвніями, и другой выводъ, --болзнь или скромное нежелание со стороны двадцатилетняго Тьерри явиться предъ публикой самостоятельнымъ авторомъ. Это произойдеть почти два года спустя: ученикъ какъ писатель вырастеть, пріобрететь достаточно литературной опытности, онъ сначала единолично подпишется подъ своимъ сочинениемъ, а потомъ начнетъ и вполнъ самостоятельную дъятельность, хотя последній шагь подь покровомь Сень-Симона будеть ознаменовань очень трогательнымь заявленіемь fils adoptif de Henri Saint-Simon. Мы не хотимъ уличать Тьерри въ тонкой политикв: разрывъ непремънно долженъ быль совершиться, мы только желаемъ объяснить подпись Тьерри подъ извъстными сочиненіями и градацію въ его отношеніяхъ къ Сенъ-Симону.

Въ послѣдній разъ Тьерри приняль участіе въ сборникѣ Сенъ-Симона—*Industrie*. Помимо Тьерри, сотрудниками были Сенть-Обэнъ. членъ срибуната при Бонапартѣ, Шапталь и, наконецъ, Огюстъ Контъ. Тьерри написалъ политическую часть. Она замѣчательна во многихъ отношеніяхъ.

Прежде всего въ началѣ пространное разсуждение о томъ, что такое le peuple и les honnêtes gens? Отвътъ—въ духѣ многихъ философовъ XVIII в. съ Вольтеромъ во главѣ, даже еще больще рѣзкій: «народъ»-чернь, vulgus, по своимъ общечеловѣческимъ культурнымъ взглядамъ и чувствамъ стоить на томъ уровнѣ, на какомъ находились двѣ тысячи лѣтъ назадъ римскіе юристы. «Почтенные люди»—тѣ, кто думаетъ и обладаетъ просвѣщеніемъ, и они собственно пред-

ставляють націю, а «народь составляють только численность населенія», «народь является посторонней шайкой, пока онъ остается народомъ» <sup>30</sup>).

Тьерри, видимо, съ большимъ удовольствіемъ разрабатываетъ эту тему, — подобнаго настроенія нельзя встрітить въ сочиненіяхъ Сень-Симона. По поводу революціи ему приходится говорить объ участіи въ событіяхъ «черни»—la populace, но онъ неустанно будеть доказывать однородность народнаго слоя за преділами первыхъ двухъ сословій, и подъ чернью философъ разумітеть робеспьеровскихъ санкюлотовъ—«самый невіжественный классь», а народь—это всі «производители»— Industriels, начиная съ крупныхъ капиталистовъ-предкринимателей и кончая рабочими: ихъ больше двадцати пяти милліоновъ 31).

Мы оцѣнимъ впослѣдствіи соціальный смыслъ этого распредѣленія, для насъ пока важно глубокое различіе между воззрѣніями на современныя политическія силы Сенъ-Симона и его «пріемнаго сына».

Къ какому направленію слёдуеть отнести понятіе Тьерри о народів, ясно изъ признанія даровитаго публициста Армана Карреля. Оно было высказано позже, въ эпоху іюльскаго переворота, но относится къ чувствамъ и идеямъ либеральной партіи при реставраціи. Каррель говорить, что во время борьбы съ правительствомъ они не имъли ни малівшаго подозрінія насчеть того, что происходило ниже ихъ — докторовъ, негоціантовъ, депутатовъ, литераторовъ. Для нихъ не существовалъ «классъ, лишенный политическихъ правъ». Они признавали только націю, читающую газеты, воодушевляющуюся парламентскими преніями, располагающую капиталами, заправляющую промышленностью и владівющую землей. А у низшихъ слоевъ населенія нізть взглядовъ, и едва ли можеть быть какая-либо политическая критика. Тамъ кишать тысячи существъ, — добрыхъ, честныхъ, простыхъ, — но ихъ легко обмануть и привести въ отчаяніе. Они живуть день за днемъ и въ ежечасной борьбів съ

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) L'Industrie. "Le peuple fait bande à part tant qu'il reste peuple". Seconde partie politique. Mai 1817. Oeuvres. XVIII, p. 33—34.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) L'Organisateur. Oeuvres. XX, p. 43. Du Système industriel. Oeuvres. XXI p. 44.

нуждой не имѣють ни времени, ни достаточно физическаго и умственнаго покоя, чтобъ иногда поразсмыслить, какъ управляется страна <sup>32</sup>).

Это разсужденіе до посл'ядней черты соотв'ятствуеть идеямъ Тьерри, потому что оно представляеть точное воспроизведение теоретической политики реставраціоннаго либерализма. Она не переходила за предым «политической націи», т.-е. ста тысячь французовь, которыхъ цензъ допускалъ къ участію въ парламентской политикъ. Въ основъ либеральнаго символа лежало представление о собственности, дающей право голоса, делающей гражданина активнымъ. Именно на этой почвъ Бенжамэнъ Констанъ построилъ свою идеальную государственную систему. Она явилась сооружениемъ классовымъ и зам-. кнутымъ: доступъ въ него для массы, для populace оставался одинъ--насильственный и только для отдёльных в членовь этой массы, успёвавшихъ занять мъсто среди собственниковъ, открывался мирный путь такой же классовой политики. Другое понятіе положено въ основу системы Сенъ - Симона, — понятіе производительнаго труда, не proprieté, a industrie, охватывающая все населеніе государства за исключеніемъ «тунеядцевъ», т.-е. непроизводителей, въ томъ чиств и собственниковъ, пребывающихъ въ праздности и не прилагающихъ къ своей собственности личнаго производительнаго труда. Результаты этихъ принциповъ получались столь же различные, какъ и первоисточники ихъ. Сенъ - Симонъ логическимъ путемъ приходиль къ ученію объ ассоціаціи предпринимателей и рабочихъ, къ уравненію въ политическихъ правахъ земледёльцевъ - владёльцевъ инвентаря les propriétaires mobiliers съ земельными собственниками, къ проектамъ о наиболее свободномъ перемещении земельной собственности. Либерализмъ на всв покушенія низшаго класса прорвать ствну привелегій средняго могь смотреть исключительно съ точки зрвнія узурпаціи и революціи. Поэтому Тьерри и быль, по его словамъ, такъ потрясенъ февральскими событіями сорокъ восьмого года. Исторія Франціи и сама Франція казались ему «ниспровергнутыми», онъ почувствоваль упадокъ духа и даже прерваль свою работу, имъвшую въ виду историческое обоснование либера-

<sup>22)</sup> Le National, 22 juillet 1830.

лизма, т.-е. привилегій «почтенных» людей» ээ). Истинно сень - снмонистская политическая психологія не могла испытать подобнаго погрома, и развитіе идей Сень - Симона должно было привести его настоящаго ученика къ иной встрёчё народнаго движенія.

Всв данныя для разногласія были налицо уже въ тоть моменть, когда Тьерри именоваль себя fils adoptif Сенъ-Симона. Ученикъ усердно прославляль «промышленность»—industrie, горячо щалъ неограниченную экономическую свободу. Правительственная регламентація можеть только повредить промышленности и торговлів: «всякій человъкъ — не идіоть и не калька — нуждается только въ свободь, чтобы жить». Защищая индустрію, Тьерри страстно нападаеть на «военный духъ», доказываеть безполезность его въ ръшительныхъ положеніяхъ страни: Францію, наприм'връ, во время революціи спасъ не «воинственный народь, воспитанный для оружія и понимающій толкь въ войнів, а «люди гражданскаго ремесла», буржуа, т.-е., -- перечисляеть авторь, -- негоціанты, легисты. Тьерри новъйшимъ государственнымъ строемъ считаетъ срежимъ конституціонный, режимъ либеральный», т.-е. основанный на индустріи. Авторь отождествляеть нарламентское устройство государства съ индустріальнымь и называеть его еще, со словь англійскаго писателя, коммерческимъ правительствомъ, commercial government 34).

Какъ историкъ, онъ ищетъ корней этой формы въ прошломъ и находитъ ихъ въ «революціи XII вѣка», въ освобожденіи общинъ. Съ этого событія индустрія становится государственной силой, здѣсь беруть начало всѣ революціи въ прошломъ и къ этому же источнику примкнутъ всѣ революціи въ будущемъ зъ). Впослѣдствіи Тьерри освобожденіе общинъ назоветь «величайшимъ соціальнымъ движеніемъ, какое только совершалось съ установленія христіанства дофранцузской революціи». Это движеніе «вступленіе ко всѣмъ движеніямъ, возвысившимъ постепенно положеніе третьято сословія, здѣсь — колыбель нашей новѣйшей свободы» зъ). И Тьерри съ тѣхъ поръ свою историческую работу надолго пріурочить къ разъясненію великаго переворота, ознаменовавшаго средніе вѣка.

<sup>33)</sup> Essai sur l'histoire de la formation et des progrès du tiers-état. P. 1853. Prefuce. X. Русскій переводъ подъ ред. проф. Виппера. М., 1899 г., стр. 37.

<sup>34)</sup> L'Industrie, 108.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) O. c., p. 38-4Q.

<sup>36)</sup> Lettres, v., Dix ans, p. 5-6.

Сень-Симонъ также обратить внимание на «соціальную революцію прошлаго и при многократных обзорах веропейскаго культурнаго прогресса непременно будеть указывать на освобождение общинъ, какъ на центральный фактъ. Еще только одинъ можетъ быть поставлень рядомъ съ нимъ-введение въ европейскую цивилизацію изученія опытных в наукъ, — великан заслуга арабовъ. Это не разъ повторяль Сень-Симонъ и раньше: опытныя науки проложили путь къ преобразованію общаго міросоверцанія, разложили средневъювую духовную власть; что касается политической организалін, она, по раннему взгляду Сенъ-Симона, была создана Карломъ Великимъ, одновременно съ организаціей дуковной власти на почав христіанской доктрины. Съ XV в'вка исно обнаружилось разложеніе всей старой системы. Реформація Лютера явилась рівшительнымъ моментомъ въ возникновения новой духовной власти и новаго политическаго строя, такъ какъ уничтожила фактически европейское значеніе папства 37). Мы встрітимся со всестороннимъ развитіемъ этого возарвнія, но не найдемъ въ немъ одного факта-даже отдаленнаго упоминанія объ общинахъ. Въ первый разъ Сенъ-Симонъ говорить объ освобожденіи общинь въ своемъ сборнив Индистрія, въ части, изданной въ мав или въ іюнъ 1818 года, т.-е. позже Тьерри и после разлуки съ нимъ. Сенъ-Симонъ объясняеть читателямъ, что индустрія постепенно добилась возможности выкупать соою соободу. «Этоть выкупь, — продолжаеть авторь, — важнёйшій шагъ изъ исвхъ, какіе только индустрія двлала и сдвлаеть впоследствін. Это самый существенный моменть для нея, начало ен поли**жического бытія».** Сень-Симонъ прибавляеть: этоть «важный шагь обыкновенно обозначается наименованиемъ-особождение община, и вполнъ правильно пользуются этимъ выражениемъ, потому что общины и индустирія—одно и то же> 38).

Съ этихъ поръ Сенъ-Симонъ при всякомъ подходящемъ случав будеть настаивать на важности средневъковаго соціальнаго перево-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Industrie, tome IV, premier cahier. Oeuvres, XIX, p. 143. Эта часть L'Industrie носить отдывное заглавіе Moyen constitutionnel d'augmenter les richesses de la France, а въ изданіи Оленда Родрига перепечатана подъ названіємь Vues sur la proprieté et la législation, I livraison, p. 241.



<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Oevores, XL, p. 15, 170-2. Mémoire sur la science de l'homme & Travail sur la gravitation universelle.

рота. Теперь для него освобождение общинъ главная, руководящая сила европейскаго прогресса. Духовная или свътская власть являются только орудіями общинъ и общины пользуются тою и другою сообразно обстоятельствамъ, пока, наконецъ, двъ способности, индустріальная и позитивно-научная, окончательно не разрушатъ теологическо-феодальную систему <sup>39</sup>).

Исторія общинъ не только займеть центральное мѣсто въ сеньсимоновской картинѣ европейскаго прогресса, она подскажеть ему программу современной практической политики, могущественно повліяеть на его сужденіе обо всемъ прошломъ Франціи, и особенно о революціи, и установить его взглядъ на недостатки и потребности настоящаго. Выкупы общинами свободы и участіе въ ихъ освобожденіи королевской власти, т.-е. по заключенію Сенъ-Симона, союзъ короля и общинъ противъ феодализма,—эти два историческихъ урока остаются для Сенъ-Симона неопровержимыми руководствами въ политикѣ настоящаго и будущаго.

Теперь неизбъжно представляется вопросъ, какимъ путемъ представленіе о культурномъ и политическомъ значеніи общинъ, чуждое опубликованнымъ идеямъ Сенъ-Симона въ теченіе пятнадцати лѣтъ его литературной дѣятельности, заняло въ ней такое исключительное положеніе? Неужели философъ, объясняя средневѣковую политическую систему и ея разложеніе, могъ случайно опустить явленіе, впослѣдствіи признанное имъ за руководящее? Остается признать указаніе, раньше не имѣвшее мѣста. Кѣмъ оно сдѣлано,—разумѣется, въ періодъ между Запиской по наукъ о человъкъ и послѣднимъ томомъ Индустріи, т.-е. съ конца 1813 г. по 1818 г.?

Можно предположить только два ближайшихъ источника: одинъ офиціальный, Хартію 1814 г. Король, жалуя французамъ конституціонныя вольности, припоминаль примъръ своихъ предковъ: общины обязаны своимъ освобожденіемъ Людовику Толстому, утвержденіемъ и разпиреніемъ своихъ правъ св. Людовику и Филиппу Красивому. Рядомъ назывался и Людовикъ XIV, какъ устроитель администраціи <sup>60</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) L'Organisateur. Oeuvres, XX, p. 92-3, 96-7.

<sup>49)</sup> Hélie, p. 884-5.

Другой источникь—Тьерри. Онъ сообщаеть, что около 1817 года онъ сталь сосредоточивать свое вниманіе на «общинной революціи», и, вчитываясь въ исторію Франціи, пришель къ убъжденію въ ея громадномъ, до сихъ поръ не понятомъ значеніи (1). Мы видъли, политическая часть Индустріи, впервые развивавшая эту идею; выша въ май 1817 года, — остается привнать, слідовательно, что Тьерри самостоятельно, путемъ размышленія надъ историческимъ фактомъ, дошель до истинной оцінки освобожденія общинъ, — во всякомъ случай у насъ ніть основанія утверждать, будто Тьерри работать надъ исторіей общинъ началь подъ вліяніемъ «разговоровъ съ своимъ учителемъ» (1). Напротивъ, учитель молчаль о предметь до публичнаго разговора о немъ ученика. Но имітемъ ли мы право заключать на основанія этого, что Тьерри повліяль на Сенъ-Сиюна въ извітстномъ смыслів?

Въ октябръ 1820 года Сенъ-Симонъ обратился съ письмомъ къ земледальцамъ, фабрикантамъ, негоціантамъ, банкирамъ и прочимъ производителямь, въ post-scriptum'в этого письма онъ приветствуеть Гизо, какъ Vulgarisateur'a: Гизо воспользовался его идеей о распаденіи французской націи на два народа, о союз'в королевской власти съ галлами и объ ошибкъ Людовика XIV, покинувшаго галловь и вступившаго въ союзъ съ франками (3). Союзъ съ галлами, не что иное, какъ освобождение общинъ при участи королевской масти: открытіе важности этого факта Сенъ-Симонъ приписываль себь. Мы дальше встрътимъ изумительную ложльность философа относительно чужихъ идей: онъ укажеть намъ вдохновителей своихъ въ лицъ людей, которыхъ, безъ его указаній, нивто не заподозръть бы во вліяніи на него. Мы услышимъ и общее заключеніе Сенъ-Симона о своей роли систематизатора всего лучшаго, высказаннаго другими. Что ему могло номещать сослаться и на Тьерри, вивсто того, чтобы публично заявлять свом авторскія права на известную идею? Разница въ возрасте между имъ и его «внущителемъ» врядъ ли могла иметь значеніе. Сенъ-Симонъ отдавалъ должное публицисту Шарлю Конту, не считаясь сь его молодостью. Но

<sup>41)</sup> Dix ans, p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Tarobo metheie Weill's S.-Simon et son oeuvre, p. 94.

<sup>43)</sup> Du système industriel. Oeuvres, XXI, p. 191-2.

даже если мы и предположимъ болѣе—менѣе вліятельный толчовъ со стороны Тьерри, мы должны и здѣсь признать невозможность идейной гармоніи между учителемъ и ученикомъ, даже на почвѣ одной и той же идеи.

Сенъ-Симонт, опфинвая значение истории общинъ для настоящаго, извлекъ изъ нея практическую аксіому: необходимостъ тъснаго союза современной королевской власти съ индустріей, такъ какъ въ средніе въка общины пріобрътали свободу отъ притъсненій феодаловъ съ помощью королей, въ свою очередь королевская власть расширялась и укръплялась благодаря поддержкъ общинъ. Людовикъ XIV измънилъ историческому ходу вещей, вздумалъ за счеть общинъ вознаградить бывшихъ феодаловъ за утрату политическаго значенія, послъдовала революція, еще больше углубившая пропасть между королемъ, ставшимъ на сторону знати и производительнымъ классомъ, отсюда всъ бъдствія. Людовикъ XVIII, наконецъ, долженъ окончательно возстановить старыя связи: при этомъ условіи только бурбонская династія можеть разсчитывать на прочность своего существованія: король долженъ быть государемъ общиньнымъ индустріальнымъ 44).

Нельзя не видёть извёстнаго отношенія этой программы къ разсужденіямъ Хартій: Сенъ-Симонъ ничего не имёлъ возразить противъ ея историческихъ воспоминаній. Совершенно иначе взглянуль на нихъ Тьерри,—и этотъ фактъ свидётельствуеть, во-первыхъ, о независимости его занитій вопросомъ, во-вторыхъ, подтверждаеть знакомую намъ исихологію Тьерри,—историка непремённо во имя какихъ-либо симпатическихъ цёлей.

Въроятно вскоръ послъ разлуки съ Сенъ-Симономъ Тьерри напечаталь въ *Цензорп* статью объ анонимной брошюръ *Руководство* избирателя <sup>45</sup>). Ни одно произведение будущаго историка не проникнуто до такой степени духомъ Сенъ-Симона, какъ эта статьа. О ней дъйствительно можно съ полнымъ основаниемъ сказатъ, что не только идеи, но даже форма ихъ навъяна бесъдами съ учителемъ. Авторъ ръзко разграничиваетъ гражданъ на два непримири-

<sup>&</sup>quot;) Hausoute schoe u nojhoe uslomenie teopiu be Lettres aux jurés. Oeuvreschoisies, II, p. 407 etc.

<sup>41)</sup> Manuel electoral. Le Cens. europ 1817, II, p. 107.

мыхъ класса производителей и тунеядцевъ, стоящихъ рядомъ съ ворами. Назначеніе правительства оберегать производительный трудъ оть его враговъ, къ числу ихъ принадлежать и непроизводительные собственники. Производители должны образовать сплоченную корпорацію противъ «правителей» и подчинить ихъ своей законодательной волъ. А они только и способны быть законодателями, т.-е. крупные финансисты, негоціанты, фабриканты, земледівльцы, ученые, занимающіеся теоріей полезныхъ производствъ. Все это выражено горячо и ръшительно. Мы встръчаемъ одно изъ излюбленнихъ соображеній Сенъ-Симона въ пользу безземельныхъ производителей сравнительно съ земельными собственниками: война обездоливаеть первыхъ и не уносить земли вторыхъ; слёдовательно, одни заинтересованы гораздо больше другихъ въ мирномъ преуспечній отечественной производительности. Наконець, Тьерри решается даже посм'вяться надъ политическими талантами литераторовь, ученыхъ, теоретиковъ, адвокатовъ, юрисконсультовъ. «Эти люди вадцать пять леть наполняють собранія и собранія превращались вь академін, гдъ каждый защищаль единственный интересъ-своего краснорвчія и своей логики». Тьерри согласень допустить подобныхъ ораторовъ въ «небольшомъ количествв», при известныхъ условіяхъ они могуть сослужить службу здравому смыслу.

Подъ этимъ разсужденіемъ могь бы подписаться и Сенъ-Сименъ. Но оно было единственнымъ такимъ яркимъ и гочнимъ отголоскомъ сенъ-симоновскихъ воззрвній: Тьерри съ жаромъ, --- вто его слово, — отдался исторической публицистикъ. «Непреодолимая прејесть» влекла его къ историческимъ занятіямъ и онъ началь съвосторженнаго изображенія «наших предков», т.-е. среднев' вковой готиге, основательницы общинной свободы. Оказывается, это былитв же современные американцы, исполненные простоты; здраваго синсла, гражданского мужества. Молодой публицисть страстно сътоваль на историковъ, пренебрегавшихъ этими героями. «Письмо» на эту тему Тьерри называеть своимъ манифестомъ, и оно-иламенная. защита «граждайь», «подданныхь», «народа» противъ «вельможь и принцевъ, «движенія народныхъ массъ къ свобод'в и благосостоянію противъ «мастеровъ поб'ядъ». Отъ историка требуется безстрашная любовь къ свободъ и чувствительность къ судьбамъ народа, какъ бы отдъльнаго человъка. И самъ историкъ даеть образчикъ такой чувствительности, изображая полную драматизма судьбу французскаго народа въ лицъ «Жака Простака» (6). Эта Histoire véritable de Jaques Bonhomme-подлинная схема всёхъ историческихъ Тьерри, трудовь вкаючая самый пространный-Историю завоеванія Аналіи. Естественно, въ какой форм'в представить онъ «величайшую соціальную революцію». Героемъ ся долженъ быть единолично Жакъ, достигающій свободы вопреки волів феодаловь и короля. Тьерри первую статью Объ освобождении община посвятить исключительно прославленію горожань, въ другой онъ разовьеть мысль, что конституція несправедливо приписываеть королямъ сочувственное участіе въ освобожденіи общинь, на самомъ дёлё свобода всегда была плодомъ «счастливаго заговора», короли только констатировали непоправиный факть, получая за это деньги. Часто вороли даже чичтожали уже данныя хартіи и совершенно не давали ихъ богатымъ и сильнымъ городамъ, признавали общины только второстепенныя, для никъ вовсе не странныя своей въ сущности номинальной свободой. И Тьерри въ доказательство приводиль факты изъ исторіи разныхъ общинъ 47).

Сенъ-Симонъ, мы внаемъ, иначе представлялъ освободительный процессъ. Для Тьерри средневѣковые основатели общинъ были только «герои возрождающейся индустріи», для Сенъ-Симона не-измѣнные сотрудники королевской власти, и эта власть ихъ защитница: обмѣнъ взаимныхъ услугь и благодѣяній, и Сенъ-Симонъ даже вѣритъ во взаимную благодарность. Онъ безъ оговоровъ понимаеть офиціальную оцѣнку роли Людовика Толстаго, только Людовика XIV безусловно выдѣляетъ ивъ совмѣстной исторіи общинъ и короля: Людовикъ — нарушитель исконнаго нащональнаго союза <sup>45</sup>).

Оба писателя не остались виолий послидовательными и ясными. Сень-Симоновское представление объ услугахъ королевской власти общинамъ не соотв'ютствуетъ его же мийнію о всенаправляющей центральной роли общинь въ междоусобицахъ среднев'яковыхъ властей. Общины пресл'ядовали свои ц'яли и только пользовались чу-

<sup>16)</sup> Dix ans p. 348-9, 326.

<sup>47)</sup> Lettres p. 248, 390 eto Avertissement, VIII.

<sup>. 19)</sup> Du Système industriel. Oeuvres. XXI, p. 99, 128. O. choisies. II, p. 418-9.

жими силами, вовсе не им'я въ виду чужихъ интересовъ, и короли это понимали, если действовали по плану, объясняемому Тьерри. Планъ этотъ нашелъ подтверждение и въ позднейшей наукъ: она не признала за королями принципіальной готовности поощрять возникновеніе общинъ. Было указано, что именно при Филиппъ Красивомъ, упоминаемомъ въ картін, не было дано ни одной новой хартін и очень мало подтверждено. Чёмъ монархическая централизація становилась могущественніве, тімь меньше міста оставалось общинной свободе 49). Людовикъ XIV, следовательно, вовсе не быль нарушителемъ «союза», а напротивъ, продолжателемъ традиціи. Можно полагать, у Сенъ-Симона примирительная тенденція на этоть разъ взяла верхъ надъ исторической логикой. Это кажется правдоподобнымъ после того, какъ та же тенденція внушила ему надежду, что знать, подъ вліжніемъ своего благородства, согласится отказаться оть всякаго политическаго значенія, а надія вознаградить ее за это матеріально 50). Недаромъ Сенъ-Симонъ такъ стоять за экзальтацію во имя общаго блага.

Тьерри быль не менте экзальтировань, не только въ противоположномъ направленіи. Въ 1820 году, подъ властью Бурбоновъ, 
было нелиберально пропов'йдовать союзъ націи съ ревиціонной династіей, т.-е. старымъ порядкомъ, и историвъ подчервиваеть самостоятельную д'вятельность націи, даже революціонную и консервативную по пути въ свободів. Но послів іюльской революціи условія 
перем'внились: царствовала д'вйствительно — въ реставраціонномъиберальномъ смыслів — національная династія, т.-е. буржуазная; 
Тьерри писаль исторію этой буржуазіи и находимъ, что она «неразрывно связана съ исторіей королевской власти»: одна будто оборотная сторона другой. Въ 1820 г. Тьерри не находиль никакой 
зависимости между успітками ротюры и сочувствіемъ королей. Теперь говорится слітдующее: «съ восшествіемъ на престоль Людовика Толстаго до смерти Людовика XIV каждая різшительная эпохавъ развитіи свободы, благосостоянія, просвіщенія, соціальнаго зна-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Du Système industriel. Oeuvres. XXII, p. 159. Cathéchichisme des industriels. Oeuvres. XXXXII, p. 127-8.



<sup>&#</sup>x27;?) Boutaric. La France sous Philippe le Bel. P., 1851. Tiers-Etat. Cp. Wallon. S. Louis et son temps P., 1875.

ченія различных влассовь ротюры соотв'ятствуєть въ ряду царствованій имени какого-либо великаго короли или великаго министра <sup>51</sup>).

Въ такой форм'в взглядъ Тьерри почти совпадалъ, — за исключеніемъ мивнія о Людовик'в XIV, — съ идеями Сенъ-Симона. Но въ періодъ личныхъ отношеній обоихъ писателей, ихъ взгляды были непримиримы, и статьи Тьерри кажутся даже подразум'вваемыми возраженіями Сенъ-Симону.

То же можно сказать и о стать Тьерри О древнем и соеременном духь французских легистов. Историкь сь благогов ніем говориль объ участій вридическаго сословія въ революціи: Сень-Симонь считаль это участіе величайшимь бъдствіемь, какъ всякое вмъщательство метафизики въ политику. Дальше Тьерри восхищался заслугами адвокатуры уже въ его время, Сень-Симонъ политиканствующимь адвокатамъ приписываль длящееся революціонное состояніе общества и нескончаемыя безплодныя партійныя междоусобицы въ ущербъ насущнымъ и реальнымъ интересамъ страны. Ня объ одномъ предметь философъ не говорить съ такой ядовитостью и съ такимъ гиввомъ, какъ о «легистахъ» при революціи и посль нея <sup>52</sup>).

Достаточно было этихъ вопросовъ, чтобы совивстная работа сучителя» и сученика» оказалась невозможной. Тьерри пришлось бы поступиться задушевившей цёлью своей жизни—работать на пользу современнаго парламентарнаго либерализма. И трудно сказать, чёмъ онь обязанъ Сенъ - Симону? Во взглядѣ философа на исторію онъ могъ усвоить только общее представленіе объ ен чрезвичайной соціальной важности, о необходимости стать ей наукой. Но какъ разъ старанія Сенъ-Симона поставить исторію на этоть путь — стихійно не могли быть восприняты будущимъ историюмъ, и судъ сучителя надъ величайшимъ трудомъ сученика», судъ уже предсмертный могъ быть произнесенъ и на десять лѣтъ раньше. Глубже было чистонравственное воздѣйствіе Сенъ-Симона. Онъ, несомиѣнно, повліялъ на рѣшеніе Тьерри переселиться взъ провинціи въ Парижъ и отдаться литературѣ. Онъ также разсѣялъ страхи молодого учителя и подпись Тьерри появилась на первомъ же совмѣстномъ сочиненіи.

<sup>11)</sup> Essai sur l'histoire du tiers-état. Préface. IX.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Dix ans. p. 300.

Наконецъ, неистощимая энергія Сенъ-Симона должна была заразительно отразиться на нервыхъ шагахъ Тьерри-журналиста и сообщить ему больше отвани и самоув'яренности.

Последній результать, по машему вижнію, явился решительнымъ н прочнымъ благодаря идейному вліннію; ученика на учителя. Мы не можемъ не принисать котя бы мелой: доли участія Тьерри въ стремительномъ перекодъ Сенъ-Симона къ публицистическому обсуждению современных политическиев вопросовъ. Зам'ячамие Тьерри насчеть полета слишкомъ общей мысли и намека на необходимость писать для обыкновенных смертных - не проило безследно, - темъ болье, что та же тема не могла не занимать устныхь бесьдь писателей. Сенъ - Симонъ спускается оъ высоты всеобъемлючихъ обобщеній, приминается за здобы дня, пріурочиваеть нась не въ общеміровому нравственному закону, а къ фактическимъ преданіямъ исторіи. Въ сочиненіяхъ философа радомъ съ поисками за научнофилософскимъ принциномъ, какъ основой новой духовной власти, является историческій анализь «світсной» власти и научная тема прогресса дополняется политико - экономической. Возникаетъ одинъ изь самыхъ сложныкъ вопросовъ позитивной философіи, можеть быть, даже самый сложный — о координаціи уметвенной эволюціи человъчества съ соціальной. Онъ уже будеть владёть мыслыю Сенъ-Симона въ тоть моменть, когда на место Тьерри явится другой секретарь и ученикь-Огюсть Конть.

V

Предъ нами труднъйшая задача во всей исторіи идей Сень-Симона и въ оцънкъ его философской и человъческой личности. Ръшеніе до послъдней степени запутано інколой Комта, его крайвими и умъренными послъдователями. И первенсточникъ путаница самъ Контъ, представившій рядъ непримиримо-противоръчивыхъ данныхъ по идейному и личному вопросу. Междоусобица контистовъ съ памятью Сенъ-Симона нанесла силькъйний ударъ развитию безпристрастнаго историческаго суда и была одной изъ главнъйшихъ причинъ педоразумъній, таготъющихъ надъ философскими заслугами Сенъ-Симона и его правственнымъ образомъ.

Контъ встрътился съ Сенъ-Симономъ на двадцатомъ году своей жизни. Это обстоятельство впослъдствіи подчеркивалъ Контъ, ука-

зывая на владъвшій имъ юношескій энтузіазмъ. Указаніе справедливо. Контъ действительно быль энтузіастомъ въ своей первой молодости-отнюдь не оригинальнымъ, а обыкновеннымъ романтикомъ трогательных чувствъ и смелыхъ идей въ области отвлеченной политики. Энтузіазмъ щедро питался современными событіями, очень близко затрогивавшими Конта, Конта, какъ питомца политехнической школы. Здёсь царствоваль демократичическій и даже республиканскій дукъ. Онъ не міналь воспитанникамь, какъ и многимь другимь крайнимъ и болве эрвлымъ политикамъ реставраціонной Франціи, восторженно привътствовать Наполеона, покинувшаго Эльбу, и считать его защитникомъ свободы. Къ числу восхищенныхъ и върующихъ принадлежаль и Конть. Онъ, называя движение 1789 года «возвышеннымъ возстаніемъ», думаеть, что философское пребываніе> на островѣ сосершенно измѣнило императора и у него теперь нёть «другого честолюбія, какъ быть вождемъ свободнаго народа и совершенствовать цивилизацію во Франціи». Швола подала Наполеону адресъ, выражан готовность сражаться подъ его знаменами. Наполеонъ посетилъ школу. Воспитанники встретили его вооруженные и единодушно и горячо привътствовали. Въ отвътъ на адресъ Наполеонъ благодарилъ ихъ за сопротивление королевскому правительству 53).

Естественно, реставрація позаботилась наказать школу, воспользовалась одной изъ многочисленныхъ исторій—требованіемъ воспитанниковъ удалить слишкомъ грубаго репититора, и закрыло школу. Контъ редактироваль требованіе, обращенное къ репетитору, и первый подписаль его <sup>54</sup>).

Для Конта закрытіе школы было двойнымъ лишеніемъ—научнымъ и нравственнымъ. По природѣ онъ пламенно искалъ дружбы и любви,—и атмосфера школы отвъчала этимъ стремленікмъ. Въ ея залахъ воздвигались алтари дружбѣ съ чувствительными надписями, происходили братанья новичковъ со старшими и всѣ эти «церемоніи»—говорить Контъ,—«сильно волновали» его,—особенно слова свобода и равенство 55).

<sup>58)</sup> Lettres d'Auguste Comte à M. Valat. P., 1870. p. 6-11.

<sup>4)</sup> Littrė. p. 8.

<sup>16)</sup> Lettres. p. 4.

Легко представить, съ какимъ настроеніемъ Конть очутился за стінами школы. Свидітельство—его первое политическое произведеніе, написанное въ іюні 1816 года, —школа была распущена въ аврілі. Произведеніе было напечатано много літь спустя послі смерти Конта и врядь ди могло появиться въ печати въ свое время. Характерь и содержаніе его ясни изъ заглавія: Мои размышленія. Человъчество, истина, справедливость, свобода, отечество. Сближенія между режимома 1793 года и 1816, обращенныя ка французскому народу 56). Размышленія начинаются різшительнымъ осужденіемъ террора и военнаго деспотизма Бонапарта. Мюрать и Бонапарть одинаково объявляются, преступниками, посліднее предпріятіє «Корсиканца» именуется «безумнымь»,—но все это прошлое: жесточайшія обвиненія падають на Людовика XVIII, заговорщика, интригана, деспота и тирана, разсказываются ужасы «білаго террора», все правленіе реставрацій сближается съ терорромь 93-го года.

Мисли Конга становятся все безотраднёй. Онъ, узнавая людей, все больше разочаровывается въ нихъ, его единственное утёшене—изучение личности Франклина, подражание ему, какъ образцу. Конгъ, вообще мечтаетъ объ Америкъ, какъ объ обътованной землъ ссвободы и равенства» А пока онъ занимается математикой, даетъ уроки по этому предмету «думаетъ надъ Кондорсе и Монтескъе» 57).

Все это мы узнаемъ до 12 февраля 1817 года включительно. Въ апрълъ слъдующаю года Контъ пишетъ, что не поъдетъ въ Америку: во-первыхъ, тамъ открытіе политехнической школы ръшено пока въ принципъ, а потомъ онъ недурно было устроился и во Франціи. Сначала онъ неудачно взялся за политическую литературу: написалъ «плохую книгу, ничего не принесшую», — но потомъ поступилъ въ секретари къ Сенъ-Симону за 300 франковъ ежечъсячно. Дъла Сенъ-Симона разстроились и денежныя отношена съ нимъ прекратились спустя уже три мъсяца. Но Контъ остался другомъ и сотрудникомъ этого «превосходнаго человъка, и человъка съ большими достоинствами». Ему больше 50 лёть, но

<sup>16)</sup> Mes réflexions. Rapprochements entre le régime de 1793 et celui de 1816, ndressés au peuple français. Впервне напечатани Ренувье въ Critique philosophique, 10 idea 1882 г., перепечатано въ Révue Occidentale 1 sept. 1882, р. 192—208. Съ Предпеловіемъ Пьера Лафитта.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) "Je médite Condorcet et Montesquieu". Lettres, p. 23.

Конть не знаваль юноши столь пламеннаго и благороднаго, какъ онъ. Для Конта знакомство съ нимъ было весьма полезно. «Во-первыхъ», пишетъ онъ, «благодаря сотруднической и дружеской связи съ однимъ изъ людей, обладающихъ самымъ дальнозориимъ взглядомъ въ философской политикъ, я научился множеству вещей, которыхъ я напрасно искаль бы въ книгахъ, и мой умъ сдёлаль больше успёховъ въ теченіе шести мѣсяцевъ, какъ продолжаются наши отношенія, -- чёмъ я могь бы достигнуть одинъ въ три года. Такимъ образомъ эти занятія развили во мні пониманіе политических наукъ и въ то же время расширили мои идеи относительно всъхъ другихъ наукъ, такъ что у меня теперь въ мозгу стало больше философів, установился взглядь болье върный, болье возвышенный. Во-вторыхъ, этоть трудь открыль мив самому политическую способность, какой я въ себъ никогда и не подозръвалъ, а между тъмъ всегда полезно знать на что ты годишься. Отче-Симонъ (le Père-Simon) и нъкоторые публицисты, съ которыми я имълъ случай познакомиться у него же, часто восторгаются моей большой способностью ы философскимь и соціальнымъ наукамь и говорять, что мой таланть погибъ бы при другихъ условіяхъ. У меня имбется носколько положительныхъ доказательствъ, что эти похвалы отнюдь не простая въжливость и что отче-Симонъ дъйствительно думаеть обо мнв то, что говорить, а если онъ такъ думаеть, значить что-то есть>  $^{58}$ ).

Изъ того же письма мы узнаемъ, что Контъ скрываетъ продолжение своихъ отношений съ Сенъ-Симономъ отъ родителей: Сенъ-Симонъ «слишкомъ извъстенъ своимъ либерализмомъ» и семья Конта видъла бы его въ опасности попасть на «грозный судъ исправительной полици».

Почти черезъ мъсяцъ Контъ снова пишеть о Сенъ-Симонъ. «Это—превосходнъйшій человъкъ, какого я только знаю, — изъ тъхъ, чъи дъйствія, писанія и чувства въ полнъйшей гармоніи и неизмънно върны себъ». Контъ восторженно излагаеть біографію Сенъ-Симона— сына знатнъйшей семьи, отбросившаго знатность и феодальныя привычки, совершенно не похожаго на либераловъ благороднаго происхожденія, которые, при всъхъ своихъ принципахъ, находятъ удо-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) lb. p. 36-9. 18 aup. 1818.

вольствіе въ титулахъ герцога, графа. Сенъ-Симонъ «обладаетъ въ въ высокой степени важнъйшими соціальными качествами: онъ искрененъ, благороденъ, насколько лишь можно. Онъ любимъ всёми, кто его знаетъ близко, онъ совершенно не причастенъ къ революціоннить преступленіямъ (что довольно ръдко между современными значительными либералами), онъ никогда не льстилъ Бонапарту и при теперешнемъ правительствъ никогда не искалъ милостей при дворъ, лотя и могъ легко добиться ихъ по праву своего рожденія».

Дальнъйшія разсужденія Конта— учительскаго характера. Онъ внушаеть своему корреспонденту свои новые политическіе взгляды: мы впослъдствін оцънимъ ихъ смыслъ. Будемъ слъдить за личными чувствами Конта.

Они возобновляются въ сентябръ 1820 года. Контъ сообщають о процессъ, постигшемъ Сенъ-Симона за его произведеніе, получившее впослъдствій извъстность нодъ именемъ Пороболо: «у насъбиль процессь», пишеть Контъ, но здъсь же оговаривается, что онъ лично не учавствоваль въ дълъ, «благодаря предосторожности никогда не подписываль своихъ статей». Для Сенъ-Симона все равно быть повъщеннымъ единолично, а главное боязнь обезпокоитъ родителей. Раньше Контъ объясняль и еще одну причину: онъ не объявляль своего имени, выжидая пока окончательно упрочится литературное предпріятіе Сенъ-Симона, будеть давать солидный дозодь и тогда родители его простать. А что касается самолюбія, «оно откровенно говоря, неистребимо 5°)»

Вплоть до мая 1824 года у насъ нъть свъдъній. Въ май предъ нами два разсказа въ двухъ письмахъ къ двумъ разнымъ лицамъ и оба разсказа полны негодованія на Сенъ-Симона. Съ нахъ начинастся многольтній, до сихъ поръ не разрівшенный процессъ контивна съ сенъ-симонизиомъ.

Контъ теперь рѣшительно заявляетъ, что между его организаціей и Сенъ-Симона существуетъ слишкомъ большой разладъ, чтобы не развилось постепенно усиливающееся разногласіе между ними, лиць только отношенія ученика и учителя прекратились. А этихъ отношеній, що словамъ Конта, въ сущности никогда и не было въ настоящемъ смыслѣ слова. И все-таки дѣло кончилось бы просто раз-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) lb. p. 50—2. 15 май 1818—6 сент. 1820, p. 106—7.

ногласіемъ во мивніяхъ, если бъ у Сенъ-Симона быль другой нравственный характеръ. И дальше Конть изображаеть бывшаго «отче-Симона» самыми непривлекательными красками. Онъ- нетерпимый самолюбенть, съ нимъ можетъ ужиться только посредственный человъкъ. Онъ убъяденъ, будто у него одного вивется способность открывать идеи, а другіе могуть развів только улучшать ихъ вънъкоторыхъ второстепенныхъ смыслахъ. Онъ считаетъ себя исключеніемъ изъ обычныхъ законовъ физіологіи и думаеть, что для неголъть не существуеть и онъ въ настоящее время сильнъе, чъмъ двадцать лъть назадъ, а между тъмъ, полагаеть Контъ, ему самое лучшее было бы отказаться оть философской деятельности. Уже въ теченіе четырехъ или пяти літь Конть ничему не могь научиться отъ Сенъ-Симона, не покидалъ его изъ благодарности за прежвюю науку и выносиль его самовластіе, пока, наконець, последнее происшествіе не надорвало его тершенія. И Конть подробно разсказываеть о преступлени Сенъ-Симона 60).

Еще два года назадъ Контъ написалъ сочиненіе. Сенъ-Симонъ, вивсто того, чтобы издать его немедленно, напечаталь всего нвсколько оттисковъ для разсылки разнымъ сведущимъ лицамъ. Но это не все. Конть на этоть разь пожелаль подписаться подъ своей работой. До сихъ норъ онъ этого не двлаль, и мы знаемъ почему,--теперь онъ открываеть еще одну причину: на него вліяль Сенъ-Симонъ, «мой милый сотрудникъ», предпочитая, по очень простому разсчету, цёлую славу полуславё. Это заявленіе для насъ неожиданно, но Конть здёсь же считаеть нужнымъ оговориться, что въ прошломъ «вліяніе Сенъ-Симона могущественно послужило его философскому воспитанію». Теперь онъ рішиль сбросить съ себя опеку и родителей, и учителя. Онъ почувствоваль все значение своего последняго произведенія: всё позднейшія должны быть «прямымь его следствіемь», —и заявиль Сень-Симону, что впредь будеть подписывать свои труды. А здёсь еще подоспёли «очень лестныя поздравленія» лиць, получившихь оттиски. Разрывь оказался нензовжнымь, такъ какъ Сенъ-Симонъ стремился попрежнему выдавать публикъ Конта за литературнаго рабочаго и его идеи-за. простое развите своихъ собственныхъ. Но какъ бы то ни было.

<sup>60)</sup> Письмо въ Эйхталю, 1 мая 1820 г. Напечатано у Littré, р. 23.

дальне откладывать изданіе сочиненія оказалось невозможнымъ, оно вывло, наконець, съ именемъ Конта, но «съ нѣкоторыми еще слѣдами его связи съ Сенъ-Симономъ»: они состоять въ словѣ учемисъ и въ предисловіи, объясняющемъ его. Эти свѣды, прибавляетъ Контъ, исчевнутъ въ слѣдующемъ изданіи. Но опять Контъ считаетъ нужнымъ прибавить: «Я, несомвѣнно, умственно многимъ обязанъ Сенъ-Симону, т.-е. онъ могущественно помогъ мнѣ принятъ философское направленіе, мной теперь окончательно усвоенное, и я буду слѣдовать ему неуклонно всю овою жизнь» 61).

Общій приговорь Конта надъ дичностью Сенъ-Симона—смертний Контъ теперь считаеть его «человѣкомъ никъмъ неуважаемимъ» и, слёдовательно, радъ разрыву съ нимъ. Теперь Контъ припоминаеть, что семь лёть назадъ его предупреждали насчетъ «накіавелизма» Сенъ-Симона: у него, говорили Конту, единственная цёль—вызывать сенсацію въ свёть и по пути къ этой цёли для него всё средства хоропии 62). Такимъ образомъ Контъ не только отрекся отъ «превосходнёйнаго и вейми любимаго человѣка», но и даль тонъ для позднёйшаго суда своихъ учениковъ надъ Сенъ-Симономъ.

Пока всё эти сужденія оставались частными, публика въ прелисловін къ сочиненію, повлекшему разрывъ, читала даже истинноученическія признанія Конта по отношенію къ Сенъ-Симону. Но первый же случай раскрыль тайну, давно извёстную въ сенъ-симонистской средё. И ириходится думать, что Конть нетерпѣливо члать случая: до такой степени ничтожень поводь, вызвавшій его пространную отповёдь.

Сенъ-симонистамъ, основавшимъ послѣ Сенъ-Симона религио, пришлось выдержать упорную борьбу съ многочисленными критиками. Въ полемикѣ, между прочимъ, одинь изъ даровитѣйшихъ
представителей сенъ-симонистскаго дагеря, Мишель Шевалье, удоминулъ объ обычномъ явленіи: среди всякаго общества не всѣ его
члены способны совершить весь путь прокресса, многіе остаются
повади. То же произошло и въ нѣдрахъ осиъ-симонизма, когда въ
числѣ другихъ отсталь отъ него Огюстъ Контъ.

<sup>&</sup>quot;) Lettres à Valat., p. 112-119.

<sup>4)</sup> Littré, p. 25. Lettres, p. 117-8.

Этого упоминанія, оказалось достаточно, чтобы Конть пришель въ негодование и прислаль въ сенъ-симонистскую газоту Globe письмо съ подробнымъ изложениемъ своихъ отношений къ Сенъ-Симону в его последователямь. Конть решительно отвергаль какую-либо связь своего философскаго развитія съ сенъ-симонистской школой, превратившейся въ церковь. Онъ и съ Сенъ-Симономъ разстался отчасти потому, что заметиль въ немъ религіозную тенденцію. Его направленіе-совершенно другое. Онъ стремится нь положительной соціальной наукі путемь продолжительнаго и труднаго предварительнаго изученія всёхъ основныхъ отраслей естественной философін, и не пользуется простейшимъ и быстрейшимъ пріемомъ-при помощи ничемъ не сдерживаемаго воображенія создавать туманныя утопів, сочинять широков'ящательныя пропов'яди, составивь предварительно три-четыре сакраментальных эпиграфа, и оказаться вдругь, хотя бы на самое короткое время, великимъ человъкомъ въ кругу довольно многочисленных почитателей. «Прибавьте къ этому», --- заканчиваль Конть, -- что сень-симонистскій путь ведеть къ богатству, а мой къ нищетъ, и вы, конечно, докажете, что я выбралъ очень дурное направленіе > 63).

Мишель Шевалье, возмущенный особенно последникь соображеніемъ Конта, напечаталь энергическій отвіть. Конть подписывается теперь «бывшій воспитанникъ политехнической школы», Шевалье-также политехникъ-напоминаеть Конту, что когда-то онъ называлъ себя также и ученикомъ Сенъ-Симона. Онъ въ теченіе семи лъть жиль подлъ Сенъ-Симона, подъ его вдохновениемъ написаль свой первый значительный трудь, впослёдствіи только развиваемый имъ и являющийся въ свою очередь развитиемъ перваго сочиненія Сонъ-Симона Письма женевского обывателя из своим современникама: когда эти письма писались, Конть еще быль въ колыбели. «Почему же,-спрашиваль Шевалье, - вы заставляете нась высказать вамъ, что въ то время, когда Сенъ-Симонъ лелвалъ васъ какъ сына, вы никогда не любили его какъ отца? Почему даже теперь вы обязываете меня заметить вамь, что во всемь ващемь письм' нівть ни слова благодарности, даже уваженія къ человіку. которому вы всвиъ обязаны?».

<sup>63)</sup> Globe, 13 janvier 1832, CTATLE III BRAILE 3 janvier.

Дальше Шевалье укоряль Конта, что онъ уничтожиль имя своего учителя на томъ самомъ сочинении, гдъ самъ же раньше поставиль его, что друзьямъ своимъ роздалъ экземпляры, предварительно вирвавъ свое же предисловіе, — такъ какъ онъ здёсь объявляль себя ученикомъ Сенъ-Симона и свою Систему позитивной политики называль только частичнымь развитіемь идей Сень-Симона. Мало этого, Шевалье сообщаеть, что уже Конть успель заявить, будто отношенія съ Сенъ-Симономъ ему сильно повредили. Гдъ Конть сделаль это заявление до 1832 года, намъ неизвестно. Можеть быть, Шевалье имъль въ виду письмо Конта къ Гюставу Эйхталю о разрывъ съ Сенъ-Симономъ. Это является правдоподобнымъ, потому что Эйхталь не преминулъ принять участие въ полемикь промия Конта. Рядомъ съ ответомъ Шевалье Globe печаталъ «заметку» Эйхталя, ставшаго членомъ сенъ-симонистской церкви. Эйхталь разсказываль, что объщы Сень-Симона онь услышаль впервые отъ Конта и съ тъхъ поръ почувствовалъ къ нему средигюзную привязанность ученика къ учителю». Это было въ 1823 году, когда Конть работаль еще съ Сень-Симономъ. Вскоръ Эйхталь получилъ отъ Конта письмо объ его разлукъ съ философомъ и заявленіе, что онъ и самъ освобождаеть Эйхталя отъ своего учительскаго авторитета, желаеть видеть въ немъ не ученика, а друга. «Опость Конть», — прибавляль Эйхталь,— «человёкь справедливый; онъ понялъ, что отрекшемуся отъ своего отца не принадлежитъ право требовать преданности отъ сына». Но онъ, Эйхталь, всетаки навсегда сохранить благодарное чувство къ Конту и надвется, что его примъръ подъйствуеть и на его учителя. Контъ также признаеть своего учителя и воздасть ему славу.

Отвътъ Шевалье сопровождался еще болье тягостнымъ для Конта свидътельствомъ, отрывками изъ его предувъдомленія и изъ *предисло-* еія Сенъ-Симона, помъщенныхъ во главъ рокового сочиненія Конта <sup>64</sup>).

Эти улики не могли не произвести самого тягостнаго впечатлънія на Конта и съ тъхъ поръ онъ, видимо, затаилъ ръзкое вра-



<sup>&</sup>quot;) Globe. Ib. Письмо Конта, отвёть Шевалье и замётна Эйхталя перепечатани вы Notices historiques, V, р. 103—124. Отвёть Шевалье на нападки либерал: въ, вызвавий инсьмо Конта, и саное письмо перепечатани у Литтре, стр. 190—8, только насьмо Конта у Robinet. Notice sur l'oeuvres et la vie d'Auguste Comte. P., 91, р. 131—136.

ждебное чувство вообще къ памяти Сенъ-Симона, какъ человъка способнаго заслонить независимую славу его таланта. Именно такой характеръ носять позднъйшія откровенія Конта объ его отношеніяхъ къ Сенъ-Симону.

Послъ открытой полемики съ сенъ-симонистами, Контъ не упоминаль публично о непріятномь вопросв, можеть быть, потому что во время созданія своего Курса позитивной философіи воздерживался отъ всякаго соприкосновенія, даже не полемическаго, съ чужими мивніями о себв и своихъ трудахъ. Такъ, напримвръ, онъ. съ теченіемъ времени пересталь даже читать замівчанія глубокоуважаемаго имъ естествоиспытателя Блэнвилля 65). Это «умственная гигіена» пом'ятала в'яроятно, Конту произвести расчеть съ симонинизмомъ. Уже въ послъднемъ томъ Курса позитивной философіи онъ, разсказывая краткую исторію своего философскаго развитія, сдвлаль примпчание. «Моя естественная эволюція, —писаль Конть, была глубоко настроена на нъсколько лъть, хотя, однако, не свернула съ пути и не остановилась, благодаря пагубной связи, — par une liaison funeste, — съ писателемъ очень остроумнымъ, но очень поверхностнымъ. Его личная природа, гораздо болве практическая, чёмъ спекулятивная, была несомнённо мало философской и въ дъйствительности управлялась единственной существенной побудительной силой, необъятнымъ личнымъ честолюбіемъ (знаменитый г. Сенъ-Симонъ)». Дальше Контъ объясняеть, что Сепь-Симонъ такъ же. какъ и самъ онъ почувствоваль «потребность въ соціальномъ возрожденіи на почві умственнаго обновленія, но представленія эти у Сенъ-Симона оставались «смутными и безсвязными», благодаря «глубовой безалаберности,—la profonde irrationnalité,—eго общаго воспитанія». Это совпаденіе, продолжаеть Конть, явилось основаніемъ злополучнаго вліянія на него—la base d'une desastreuse influence, и заставило его заниматься текущей политикой». Конть готовъ признать, что эти занитія рішительно направили его вниманіе на соціальное значеніе индустріи, но здёсь же спешить оговориться, - этоть вопрось его уже занималь благодаря современнымъ экономическимъ ученіямъ. Ихъ Конть называеть «первой реальной основой направленія, характеризующаго въ особенности

<sup>45)</sup> Lettres à Valat, p. 304.

Сенъ-Симона». Дальше Контъ ръшаетъ личный вопросъ. Внъшнее совпаденіе въ идеяхъ—его и Сенъ-Симона,—и притомъ «весьма ограниченное», дало поводъ и предлогъ «завистливымъ инсинуаціямъ», стали отрицать оригинальность первыхъ произведеній Конта, приписывать небывалое значеніе «неправильному выраженію», какое онъ, Контъ, употребилъ въ 1825 году по своему «дурно повятому благоредству». Самъ Сенъ-Симонъ «недостойно влоупотребилъ дешевымъ личнымъ авторитетомъ»: «крайняя молодость» Конта и «природа, глубоко наклонна къ политическому и философскому энтузівяну», создали Сенъ-Симону этоть авторитеть <sup>66</sup>).

Следовательно, въ 1842 году Контъ не только считалъ свое знакомство съ Сенъ-Симономъ для себя вреднимъ безъ всякихъ ограничений, но вообще не признавалъ за своимъ бывнимъ «учителемъ» никакихъ философскихъ заслугъ, даже способности къ ясной и усточивой мысли. Не вполне понятно только, почему свявь съ Сенъ-Симономъ Контъ называетъ funeste: она не помъщала его дальнейшему философскому развитию. Сильное опредъжение остается принесатъ впечатлению онъ «завистливыхъ инсинуации».

Это впечатленіе, одиннадцать леть спусти, вызвало новое заявленіе— еще более резкое. Теперь Конть говориль о «пагубной 
свази своей первой молодости «сь развратнымъ жонглеромъ»—а чес 
ип jongleur depravé. Рашьне, въ 1842 году, Конть решительно 
отрицаль вину Сенъ-Симона въ религіозномъ сенъ-симонизмѣ, и 
«жонглерами» называль последователей Анфантина, теперь, оказывается, «секта» во встал отношеннях достойна главы, котораго она 
себе создала. Эта именно секта и явилась главной распространительницей басни, будто философія Конта получила толчокь оть идей 
Сенъ-Симона, несмотря на опроверженіе въ Курсть позитивной поминки,—Конть и после встречаль то же миеніе и у «писателей 
благосилонныхъ къ нему»,—миеніе «даже более смешное, чемъ 
гнусное». И Конть считаеть нужнымъ въ последній разъ вернуться 
въ «тагостнымъ восноминаніямъ».

Опять, оказывается, тоть же энтузіавить юноши, въ началь знакоиства еще не имъвшаго отъ роду двадцати лъть, заставиль Конта

<sup>&</sup>quot;) Cours de philosophie positive, 2 edition. VI. Préface personelle, p. 8.

приписывать Сенъ-Симону всё идеи, какія возникали въ немъ за время сношеній съ философомъ. Но эта «иллюзія», наконецъ, разсёялась, и теперь Контъ ставить Сенъ-Симона ниже даже обыкновенныхъ литераторовъ, — онъ «менъе литературенъ, котя на столько же лишенъ научнаго образованія». Его «мимолетный блескъ» созданъ исключительно «разнузданнымъ шарлатанствомъ, лишеннымъ всякой истинной заслуги». «Сердце и умъ этой личности,—заключаетъ Контъ,—точно обрисовываются въ цинической характеристикъ, какую ему самому было угодно дать собственной жизни: онъ дълиль ее на двъ половины, одна посвящалась покупкъ идей, а другая—продажъ ихъ».

Такъ можно было говорить дъйствительно въ послъдній разъ: дальше невозможно идти во враждь и влословіи. Только еще однажды, издавая послъдній томъ Системы позитивной политики и перепечатывая нъкоторыя свои юношескія статьи, Контъ не могь не упомянуть о funeste liaison, внушившій ему «незрълыя писанія» 67). Почитателямъ Конта осталось только развивать этотъ текстъ и снабжать его поясненіями, что они и выполняють до послъдняго времени.

Контисты распадаются на два главныхъ лагеря—последователей Конта, автора позитивной философіи, и покорныхъ учениковъ его—до Позитивной политики включительно. Представители обеихъ лагерей находятся въ жестокой междоусобной враждъ. Совершенные контисты считаютъ половинчатыхъ контистовъ недругами Конта,—со словъ самого учителя, называвшаго Эмиля Литтре «своимъ главнымъ врагомъ». Сообразно съ этимъ приговоромъ и ученики книгу Литтре Конта и позитивная философія признаютъ «плодомъ ненависти» 65). Но оба лагеря одинаково усердно отнеслись къ нашему вопросу и представили рёшенія, различныя въ отгёнкахъ, но по существу одинаково неблагопріятныя для Сенъ-Симона.

Литтре, какъ умфренный ученикъ Конта, повидимому, отнесса къ дълу хладнокровно. Онъ съ самаго начада устанавливаетъ характерную черту личности Конта, мънять свои взгляды на людей въ

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Système du politique positive. III. préface. XVI; IV. Appendice général, II.

<sup>46)</sup> Pierre Lafitte. Revue Occid. 1 mai 1882, p. 317. Audiffreat. Centenaire de la fondation de l'Ecole Polytechnique. Auguste Comte, la plus puissante émanation. P., 94, p. 1.

зависимости отъ своихъ чувствъ къ нимъ. Мы впоследствіи обратимся къ этому факту, для насъ пока важно, какой выводъ сделалъ Литтре, на себе испытавшій свойство Конта.

Онъ решительно отвергаеть, будто встреча съ Сенъ-Симономъ причинила Конту вредъ. Онъ признаеть благодътельное вліяніе учителя, по крайней мерв, въ течене двухъ леть, съ 1818 по 1820 г. За эти два года Конть отъ революціонной фазы своего развитія перешелъ къ позитивной и въ 1822 году было напечано его сочиненіе въ брошюр'в Сенъ-Симона, называвшейся Общественный до-1080рг, то самое, какое впоследстін повело къ разрыву. Оно и есть грань повитивнаго и, по мненію Литтре, самостоятельнаго развитія Конта. Это подтвердила Литтре и жена Конта, наблюдавшая часто за беседами Сенъ-Симона и мужа и видевшая какую силу обнаруживаль ен мужъ и съ какой почтительностью относился къ нему Сенъ-Симонъ. Г-жа Контъ, на основании свеихъ наблюдений, полалагала, что вридъ ли Сенъ-Симовъ чемъ-нибудь умственно могъ снабдить Конта. Но впечатленія г-жи Конть относятся ко времени позже 1822 года; Литтре согласенъ: въ это время Конть уже не быль ученикомъ Сенъ-Симона, другое дело раньше. А после уже 1820 года Литтре находить следы вліянія не Сенъ-Симона на Конта, а наоборотъ. Литтре такимъ образомъ склоненъ приписать исключительно Конту заслугу въ создании позитивной философии. Мысль Литтре не вполить ръшительна, но именно такой смысль должны нивть следующія слова о Сенъ-Симоне, увлеченном видеей тяготенія, какъ всеобъемлющимъ закономъ физическаго и нравственнаго міра: «этоть умь, прикованный своимь недостаточнымь образованіемъ въ самому несостоятельному воззрвнію, какое только могла внушить физика, и во всякомъ случав неспособный подняться до позитивной философіи, быль, однако, способень на некоторыя мысли, частныя, но важныя, передшедшія въ произведенія Конта, и только здісь он в получають правильное освінценіе и полную опівнку».

Литтре увъренъ, что и собственныя мысли Сенъ-Симона пришли въ порядокъ подъ вліяніемъ Конта и, забывая хотя бы о промежуточном воздъйствіи Сенъ-Симона на Конта, между революціоннымъ и позитивнымъ настроеніемъ, Литтре заключаетъ: «ни на одну минуту Сенъ-Симонъ не былъ философскимъ учителемъ Огюста Конта, а Огюстъ Конть часто вліялъ на неустойчивую мысль

Сенъ-Симона». Но последнее слово Литтре: у Сенъ-Симона линь «счастливыя и замечательныя изречены», но не «части системы», система только у Конта <sup>69</sup>).

Мы видемъ, судъ Литтре не можеть считаться вполить яснымъ, очевидно-только настроение судьи: оно, несомивнно, въ пользу Конта. Оно, повидимому, и заставляеть Литтре безпрестанно впадать въ противоръчія и очень существенныя: одинъ разъ у него Сенъ-Симонъ «осю жизнь преследуеть злополучнейшую изъ идейвсеобщее тяготеніе», другой разъ эту идею приходится «извлекать изъ 1808 года», т. е. изъ перваго періода д'явтельности Сенъ-Симона; Конту принадлежить слава впервые опенить положительное значение среднихъ въковъ, и здъсь же ссылка на Mémoire sur la science de l'homme, написанный за пять леть до знакомства съ Контомъ и оцвинвающій средніе віка; наконець, Литтре за Сень-Симономъ признаетъ мысль о необходимости преобразоватъ «систему идей» раньше измёненія соціальнаго строя и безь всякаго замічанія оставляєть заявленіе Конта, будто эта мысль принадлежить ему, а Сенъ-Симонъ стремился раньше доктринъ передълать учрежденія, и въ этомъ разногласіи таился будто бы первоисточникь ихъ раздора. Если Сенъ-Симонъ также требовалъ реформы міросозерданія и въ последовательную связь съ ней ставиль преобразование соціальнаго и политическаго строя, какую же цену тогда имееть заявление Конта? А между тъмъ Литтре ссыдается и здъсь на тоть же Mémoire sur la science de l'homme, что вполнъ правильно и особонно врасноръчвво для рѣшенія вопроса 70).

Гораздо последовательнее правоверные контисты. Они и здёсь, какъ и въ теоріяхъ Конта, пошли за нимъ до конца, до провозглашенія Сенъ-Симона «развратнымъ жонглёромъ» и вообще преступникомъ по всевозможнымъ направленіямъ. Общирное сочиненіе доктора Робине, одного изъ душеприкавчиковъ Конта, главное вниманіе
отдаетъ именно суду надъ Сенъ-Симономъ, и не столько надъ философомъ, сколько надъ человекомъ. Собственно философа или просто
мыслителя въ лицѣ Сенъ-Симона авторъ даже вовсе не видитъ: это
«простой утопистъ и аферисть»—brasseur d'affaires, и Робине, не



<sup>69)</sup> Littré. p. 12-14, 86-100.

<sup>16)</sup> Ib p. 75, 85, 27, 84, 91—6.

разбирая вопроса, зачёмъ Контъ въ теченіе шести лёть работаль вийстё съ подобнымъ искателемъ аферъ, переходить къ уничтожающему обвинительному акту противъ личности Семъ-Симона.

Въ революціи онъ «хладнокровно спекулироваль на наши общественныя бъдствія», занемался ажіотажемь, потомъ быль «незимъ льстецомъ силы даннаго времени, позорнымъ ренегатомъ тралици XVIII въка», онъ прославлялъ «теологическую и военную реаццію», впоследствін изобрель физицизмі, т. е. «либеральную стратагему», для торжества плутовратін, для эксплуатацін богачами бъднихъ, открыто проповъдоваль союзъ капитала съ вителлигенціей противъ невъжественнаго и бъднаго плебса, «прославлялъ гнеть и системативироваль обскурантивив, какъ правительственныя средства». Что касается убъжденій Сенъ-Симона, они исчернываются станующимъ поведеніемъ: при революціи онъ промышляль торговлей, при имперіи льстиль, разсчитывая на денежныя награды, почести и академическія синекуры, при реставраціи превратился въ розлиста и ново-католика. Сенъ-Симонъ возвелъ въ систему новъйшій ажіотажь, индустріальный матеріализмь, освятиль навсегда парламентаривых и деязих, всёми этими дёйствіями онъ открыль путк санымъ прискоронымъ ваблужденіямъ нашего времени и доказаль низкій уровень своего ума и своей морали.

Обвиненія эти Робине пытается довазать выдержвами изъ сочиненій Сенъ-Симона, при чемъ одно изъ самыхъ крупныхъ Весденіє из научными работами XIX етка устраняется просто отрицательнымъ отзывомъ біографическаго словаря, современнаю Сенъ-Симону. Изъ другихъ сочиненій берутся отрывки, безъ всякой свиви съ прецидущимъ и посявдующимъ, исключительно съ цёлью получить возможность напечатать курсивомъ какую-набудь, по мивнію автора, безсмысленную или возмутительную фразу. О сколько-нибудь точномъ изображеніи идей философа не можеть быть и рёчи, такъ какъ обвинитель пользуется преимущественно ранними сочиненіями Сенъ-Симона и большинство важнівшихъ даже не упоминается: Организаторъ, Индустрія, Индустральная система. Въ результать передъ читателемъ одинъ изъ поразительнівщихъ образчиковъ не полемики, а фанатическаго пасквилянтства.

<sup>11)</sup> Il agiotait!!!—печатаеть Робине громадинии буквами съ тремя знавами.



Отношенія Сенъ-Симона къ Конту оцінены соотвітственно. Сепъ-Симонъ обнаружилъ, какъ и всегда, «полнъйшую вдейную безплодность, упорный паразитизмъ». Онъ эксплуатироваль юнаго энтузіаста и умственно в матеріально, присванвая себ'в его сочиненія н промышляя его трудомъ. Правда, Контъ уже после разрыва съ Сенъ-Симономъ заявлялъ, что Сенъ-Симонъ «ничего не пускаетъ въ продажу > 72), а раньше, мы слышали, онъ свидетельствоваль объ идеальной денежной честности своего учителя, но Робине знаеть больше Конта. Напримеръ, только отъ него мы узнаемъ, что капиталисть Терно отказаль Сенъ-Симону въ субсидін и согласился поддерживать исключительно позитивную политику, а не «индустріализмъ». Это обстоятельство, соображаетъ Робине, нивло два последствія: Сенъ-Симонъ устроиль мнимое покушение на самоубійство, а сочиненіе Конта, наконецъ, было издано. Это «представленіе» le simulacre du suicide стоило Сенъ-Симону глаза и передъ покушеніемъ онъ написалъ Терно въ высшей степени сердечное письмо, прося у него покровительства для своей служанки 73). И, наконецъ, врадъ ли Конть при твхъ чувствахъ, съ какими онъ разсказывалъ письмахъ свой разрывъ съ Сенъ-Симономъ, умодчалъ быо столь для себя лестных сопутствовавших обстоятельствахъ. Онъ не забываеть сообщить своимъ корреспондентамъ о всёхъ успёхахъ своей книги, упоминаетъ о Терно, но ничего похожаго на домыслы Робине 74).

Но Робине вообще рѣшительнѣе Конта и въ случаѣ непріятныхъ утвержденій учителя не затрудняется опровергать ихъ, напрямѣръ, на счеть постоянства взглядовъ и чувствъ Сенъ-Симона, безукоризненности его поведенія во время революціи и подъ властью Бонапарта, но за то весьма откровенно подчеркиваются наибожѣе жестокія фрази въ отзывахъ Конта <sup>75</sup>).

Несмотря на достаточно убъдительныя особенности суда, устроеннаго Робине надъ Сенъ-Симономъ, книга его встрътила полное сочувствие у другихъ прямолинейныхъ контистовъ, хотя они все-таки поостереглись пользоваться военными приемами Робине 76). Эта ли-

<sup>&</sup>lt;sup>†2</sup>) Письмо къ Эйхталю 6 іюня 1824 г., у Литтре, стр. 148.

<sup>13)</sup> Notices historiques. II, p. 102-2, TEROTE BECEBE.

<sup>14)</sup> Lettres à Valat. p. 122, Et GENTAID. Ib.

<sup>16)</sup> Robinet. O. c. Deuxième partie, II—III. Pièces, justificatives. New 11—13.

<sup>16)</sup> Пьеръ Лафиттъ думаетъ, что Робине ранній періодъ діятельности Конта изобразиль "avec beaucoup de netteté et de précision". Rev. accid. 1 mai 1882, р. 317.

тература развивалась и продолжаеть развиваться въ то самое время, когда множество другихъ болбе спокойныхъ изследователей всехъ національностей старались внести поправки въ притязанія Конта и особенно въ его безповоротные приговоры надъ Сенъ-Симономъ. Любопытно, что наиболее заинтересованные свидетели обнаружили меньше всего д'вательнаго участія въ спор'в. Посл'в изв'встнаго намъ ответа Шевалье сень-симонисты не вступали въ полемику съ Контомъ, даже когда онъ въ 1842 году, отрекаясь отъ Сенъ-Симома, вастанвалъ на необходимости отличать идеи учителя отъ «постидныхъ эфемерныхъ заблужденій» его мнимыхъ учениковъ. Анфантэнъ, кого непосредственно касалась эта выходка, оставиль ее безь отвёта. Только вскор'в посл'в смерти Конта Анфантонъ, издавая Метооте sur la science de l'homme и свое собственное сочиноние Science de l'homme, physiologie religieuse, разразился жестокими укоризнами по адресу «новаго Іулы». Конть не назывался по имени, но п'вль Анфантона ни для кого не могла быть загадкой. Новый Іуда отрекся оть своего учители, илеваль ему въ лицо, покрываль эту прекрасную голову гасильникомъ и скрывалъ са живой светь подъ спудомъ, чтобы его собственные ученики не могли видъть и восхищаться его учителемъ, его отцомъ; безстыдно объявлялъ, что Сенъ-Симонъ похитиль и исказиль его идеи, --- его, чье все учение заключалось только въ ндеяхъ Сенъ-Симона, опубликованныхъ въ моментъ его рожденія!... «Несчастный умерь. Пусть Богь просвитить его» 77).

Сенъ-Симонисты не запомнили этой рѣчи Анфантэна. Много лѣтъ спустя, его другъ и душеприказчикъ перепечатывалъ сочиненіе Конта, послужившее поводомъ къ разрыву и къ дальнѣйшимъ нападкамъ автора на Сенъ-Симона,—не воспользовался самымъ, повидимому, благопріятнымъ случаемъ свести счеты сенъ-симонизма съ позитивизмомъ, — напротивъ, заявлялъ слѣдующее: «Мы всегда сохраняли живое братское чувство къ ученику Сенъ-Симона, который такъ ясно и такъ энергично доказалъ необходимость превратить политику въ опытную науку, чтобы предохранить общество отъ страш-

Audiffrend считаетъ нужнить относиться осторожно въ сочиненію Литтре и безпрепятственно пользоваться книгой Робине. О. с. р. 1. Къ тому же направленію принадлежить сочиненіе Sémérie: La loi des trois états.

<sup>17)</sup> O. c., p. 73.

ныхъ и анархическихъ взрывовъ, какимъ ей угрожалъ переживаемый въ то время кризисъ  $^{78}$ ).

Протесты послышались со стороны непочитателей Сенъ-Симона, а собственных учениковъ Конта. Мы уже слышали отъ Литтре общее замъчаніе, что Контъ былъ способенъ мънять свои мнънія о людяхъ сообразно съ чувствами къ нимъ. Милль выразился еще яснъе. По его мнънію, Контъ былъ несправедливъ къ Сенъ-Симону «какъ вообще ко всъмъ, кто ему переставалъ нравиться». Милль даже «отчаивался» дойти до истины касательно фактовъ контовской біографіи <sup>79</sup>).

Обыкновенные критики-историки позитивизма подытались найти истину въ нашемъ вопросѣ. Прежде всего въ прямой отвѣтъ послѣдователямъ Конта было выставлено мнѣніе, что не только Контъ не былъ учителемъ Сенъ-Симона, а напротивъ, «все его соціальное ученіе отъ начала до конца находится въ зернѣ въ ученіи Сенъ-Симона» <sup>80</sup>).

Это утверждение щло изъ лагеря фурьеристовъ, менте всего склонныхъ превозносить тадантъ и личность Сенъ-Симона. Не менте убъжденные враги сенъ-симонизма съ точки зртнія идеалистической философіи еще настойчивте подчеркивали зависимость философіи Конта отъ идей отвергнутаго имъ учителя. Только Сенъ-Симону Контъ могъ быть обязанъ ученіемъ о последовательности историческихъ эпохъ, объ органическомъ или критическомъ характерт этихъ эпохъ, о философіи XVIII вта, какъ отрицательной, наконецъ, о соціальномъ переустройствт при помощи науки и объустановленіи новаго авторитета.

Эти заключенія казались другимъ слишкомъ рашительными,—и въ нов'вішей литератур'в прочно установился, повидимому, бол'ве осторожный но зато довольно неопред'вленный взглядъ.

Самый простой пріемъ — составить списокъ идей, общихъ обониъ философамъ и разсмотрѣть ихъ въ хронологическомъ порядкъ. Такой методъ, несомнънно, невыгоденъ преимущественно для Сенъ-

<sup>15)</sup> Laurent (de l'Ardèche), Oeurres. XXXVIII, IX. 1875 rogs.

<sup>19)</sup> Correspondance inédite avec Gustave d'Eichthal. P. 98, 201. 3Q mars 1864.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Dr. Pellarin. Essai critique sur la philosophie positive. Lettre à M. E. Littré. P. 1864, p. 43—5.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Renouvier. La critique philosophique. P. 81, p. 357-8.

Симона; его исключительною собственностью должны быть признаны иден, высказанныя имъ завъдомо не только безъ всякаго участія, даже безъ присутствія при немъ Конта. Разсматриваются, слъдовательно, сочиненія, написанныя Сенъ - Симономъ до знакомства съ Контомъ, а все написанное послъ этого событія болье или менье сміло принисывается внушеніямъ Конта.

Мы видъли, такого метода держался Литтре,—по существу тотъ же методъ господствуетъ и у простыхъ историковъ философіи. Очевидно, молчаливая презумпція на сторонъ Конта. Мы также воспользуемся этимъ пріемомъ съ нъкоторыми только оговорками, не создающими для Сенъ - Симона никакихъ новыхъ преимуществъ, а только, по нашему мнънію, приводящими въсы въ болъе точное равновъсіе.

Ни одинъ историкъ, разумбется, не придаетъ ни малбишаго значенія заявленію Конта, будто сношенія съ Симономъ принесли ему одинъ вредъ. Всёмъ извёстно, чему Контъ несомиенно научился у Сенъ-Симона; — по мнѣнію одного историка большинству идей позитивной философіи 82), другой—перечисляеть основныя идеи позитивизма, приписывая ихъ Сенъ-Симону, какъ учителю Конта, -- въ томъ числь знаменитый законь трехь стадій и самое понятіе позитивной философін <sup>83</sup>), третій — видить заимствованіе Конта оть учителя въ одномъ изъ важитимихъ принциповъ позитивизма о необходимости новой іерархіи взамінь средневіновой 84), четвертый-працисываеть вдохновенію Сенъ-Симона преимущественно историческіе взгляды Конта и путь организаціи соціальной науки 85), пятый — разбивъ иланы и проекты Сенъ-Симона по группамъ, — находитъ поразительное совпаденіе большинства ихъ съ работами Конта и дълаеть заключеніе, что «Сенъ-Симонъ далъ Конту рамки и руководящія идеи соціологіи > 86), наконець, нітмецкій соціологь, весьма начитанный

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Janet. Les origines de la philosophie d'Auguste Conte. Revue des deux Mondes. 1 août 1897, p. 615.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Waentig. Auguste Conte und seine Bedeutung für die Entwickelung der Socialwissenschaft. 1.eipzig 1894, p. 54.

<sup>44)</sup> Höffding. Gesch. der neureren Philosophie. Leipzig 1897, p. 357.

<sup>5)</sup> Levy-Bruhl. La philosophie d'Auguste Conte. P. 1900, p. 9.

<sup>16)</sup> Franck Alengry. Essai historique et critique sur la sociologie chez Auguste l'omte. P., 1900, p. 466-9.

въ произведеніяхъ Сенъ-Симона, находить у него «готовую систему» уже въ 1817 году <sup>87</sup>). Списокъ авторовъ можно бы увеличить,—но для насъ очевидно, — усиленныя старанія Конта выставить себя идейно независимымъ отъ Сенъ-Симона остались безусившны. Зависимость можетъ считаться безусловно признанной. Но представляются два вопроса: насколько при этой зависимости сохранилась личная философская оригинальность Конта и потомъ—для насъ самый существенный — почему Контъ съ такой горячностью преслъдовалъ Сенъ-Симона, какъ философа и какъ человъка?

Первый вопросъ разръщается всъми критиками вполнъ благопріятно для Конта, — неръдко даже въ ущербъ послъдовательности мысли.

Самое распространенное представление такое: Сенъ-Симонъ способенъ былъ высказать только рядъ отрывочныхъ «озаряющихъ идей», выходилъ «безпорядокъ, безсвязность, многословие — невъроятные»; онъ «быстро устанавливаетъ, мало доказываетъ», не изслъдуетъ предмета основательно и послъдовательно, пишетъ поспъшно и мало исправляетъ, сочиняетъ только проспектусы, планы, программы, «всю жизнъ носится за блуждающими огнями». Роль Конта при такихъ обстоятельствахъ становится ясной: «У Конта дъло законченное. Онъ оплодотворилъ съмена, сдълалъ ихъ своими. Быстрыя наитъя, «молніи» Сенъ-Симона получаютъ дъйствительную цънность только въ законченной системъ Конта. Онъ дисциплинироваль, привелъ въ стройный порядокъ массу идей, роившихся въ хаосъ у Сенъ-Симона. Такимъ образомъ его мастерское произведение такъ же похоже на дъло Сенъ-Симона, какъ законченный дворецъ походитъ на наброски плана, начерченные на бумагъ».

Повидимому, все еще довольно много остается на долю Сенъ-Симона. Но фигуры губять логику и у одного красноръчиваго авторя немного спустя Сенъ-Симонъ по отношенію къ Конту оказывается разрядникомъ лейденской банки: разрядникъ вызываетъ искру, но для этого банка должна быть заряжена. Теперь уже идейныя отношенія двухъ философовъ являются менъе асны,—во всякомъ слу-

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Барть. Философія исторіи какв соціологія. Спб., 1900, р. 24, 57, 61—2.

чав не твми, какія выходили на основаніи сопоставленія идей <sup>63</sup>). Другой авторъ Конту приписываеть созданіе изъ membra disjecta философіи Сенть-Симона— «жизнедвятельнаго цвлаго»,—но, защищая оригинальность Конта, высказываеть совершенно неожиданную мысль, будто Сенть-Симонъ «отвергъ свои научные планы», а Контъ именно этими «отрывками» и воспользовался и снова «до изв'єстной степени заянтересовалъ ими даже Сенть-Симона». Мы увидимъ,—ничего подобнаго нельзя открыть въ исторіи идей Сенть-Симона и оригинальная роль Конта измышлена авторомъ <sup>83</sup>).

Ясно, до какой степени трудно въ точности установить философское соотношеніе двухъ умовъ, хотя одинъ работаль уже двадцать льть на томъ самомъ поприщь, на которое вступилъ новый двадцатильтній работникъ. Вопросъ усложняется еще чрезвычайно своеобразнымъ ръшеніемъ, какое и по существу и по формъ далъ бывшій «ученикъ», а потомъ безпощадный врагъ личности и философской дъятельности учителя. Этотъ именно фактъ, при всей своей яркости, не встрътилъ должнаго вниманія въ изложенной нами литературъ. Отзывы Конта признаны «несправедливыми», «жалобы второстепенной важности», — но психологическая основа чувствъ конта, прогрессивно ожесточавщихся съ теченіемъ времени, — не изслъдована и не приведена въ связь съ историко-философскимъ вопросомъ. А между тъмъ личная психологія и въ этомъ отвлеченномъ споръ, какъ во множествъ другихъ, — источникъ истиннаго и яркаго свъта.

## VT.

Наша задача много упростилась бы, если бы свидътельства Конта объ его философскихъ отношеніяхъ къ Сенъ-Симону и о причинъ разрива были послъдовательными. Но у Конта на каждый изъ вопросовъ, по крайней мъръ, по два отвъта. Относительно значенія для него вдей Сенъ-Симона — мы видъли своеобразную градацію мнъній. Въ началь знакомства—Конть въ восторгъ: онъ узналь множество ве-

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Janet O. c. 614—5. Levy-Bruhl. 8. Alengry 469, 478: S.-Simon comme l'excitateur de la bouteille de Leyde"... Booth. S.-Simon and S.-Simonisme. London 1871, p. 77—81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Waentig. 57. Ср. Бартъ. 60 прим.

щей—une foule de choses—какихъ напрасно искалъ бы въ книгахъ; его умъ за шесть мъсяцевъ двинулся дальше, чъмъ въ одиночествъ могь бы развиться въ три года. Проходить около шести лъть, наступаеть разрывь, — Конть возмущень дичностью Сень - Симонасвоего «бывшаго сотрудника» но онъ еще умственно многимъ обязанъ Сенъ-Симону: это-несомнънно; Сенъ-Симонъ могущественно способствовали его вступленію на философское поприще. Проходить еще восемь лъть, -- объ обязательствахъ ни слова, только упоминание объ очень тысной связи съ Сенъ-Симономъ вз течение нискольких злыть. Это затишье предъ грозой, — она разразится надъ памятью Сенъ-Симона не въ частномъ письмъ, и не въ письмъ въ редакцію, а на страницахъ главнаго философскаго труда Конта: теперь рвчь пойдеть о «пагубной связи», о «злополучномъ вліяніи». Еще одинадцать лътъ-и уже личность Сенъ-Симона подвергается казни: онъ-«развратный жонглёрь». Наконець, въ послёдній разъ, спустя годь, снова упоминается о «пагубной связи», вдохновившей автору «скороспълыя произведенія». Оба послъднія заявленія нашли мъсто въ другомъ основномъ сочиненіи Конта и должны считаться его публичнымъ послёднимъ словомъ.

Всв эти признанія різко распадаются на дві половины—одна послідовательно восторженная оть «превосходнаго» до «превосходнійшаго человіна», другая столь же послідовательно уничижительная оть «человіна никімь не уважаемаго» до «развратнаго жонглера». Въ отвітахъ на другой вопрось—о причинахъ разрыва такая же двойственность.

Одно объяснение — исключительно на личной почвъ: Сенъ - Симонъ—эксплуататоръ таланта и трудовъ Конта, тщеславный и «въроломный» эгоисть. Этими чертами, мы видъли, и воспользовался особенно ръяный послъдователь Конта. Но въ примъчани къ одному изъ писемъ, разсказывавшихъ исторію разрыва, указывалась еще причина, — чисто - идейная: Сенъ - Симонъ стремился преобразовать учрежденія раньше доктринъ, — Контъ ръшительно не соглашался съ этимъ «революціоннымъ планомъ» и желаль—раньше всего преобразовать доктрины 1). Спустя восемь мъсящевъ Контъ повторяетъ то же самое еще настойчивъе и подробнъе. Онъ помышляеть ис-

<sup>1)</sup> Письмо въ Эйхталю. Littré. 27.

ключительно о духовной реорганизаціи, отнюдь не о світской: «я стремлюсь къ установленію доктринъ, а не учрежденій, — и здісь по словамъ Конта одинъ изъ существенныхъ пунктовъ, по которому онъ безусловно противъ Сенъ-Симона: тотъ, желалъ бы начать съ переустройства правительственной власти <sup>2</sup>).

На сколько же убъдительна личная и справедлива идейная причина разрыва шестилътней «тъсной связи»?

Для різшенія всіль вопросовь у нась вийется вы настоящее время довольно обильный матерыяль. Конть, издавая послёдній томь Системы позитивной политики, рениль подвести итоги постепенному развитію своей философіи и перепечаталь свои раннія лучиня, по его мивнію, произведенія. Оть старыхь онь отрекся заранве, и, по его словамъ, даже уничтожилъ матерьялъ 3). Но, оказалось, — не весь. Пьерь-Лафиттъ нашелъ рукописи сочиненій давняго времени, но помъченныя, по мнънію ученика Конта, около 1854 года, т. е. Конть не желаль, поведимому, эти именно рукописк предавать уничтоженю. Это соображение уполномочило Лафитта перепечатать статьи и отрывки, не принятыя самимъ Контомъ. Тоть же Лафитть получиль оть Гюстава Эйхталя два письма. Конта къ Сенъ-Симону---въ высшей степени важныхъ, относящихся къ 1818 году 4). Наконецъ тотъ же Лафитть издаль письма Конта въ его другу, математику Вала письма — съ изв'єстной эпохи философа превращающівся въ трактаты и лекціи, сл'ёдовательно,---сь большой польвой восполняющія собранія ранних сочиненій Конта. Ученики Сенъ-Симона, какъ увидимъ, далеко не обнаружили такого пълесообразнаго усердія въ вопросв о сочиненияхъ своего учителя и даже не воспользовались весьма существенными данными, представленными Контомъ, — но раннія произведенія Сенъ - Симона публика им'яла въ рукахъ уже въ 1859 году <sup>5</sup>). На основани всего этого матерына мы можемъ



<sup>2)</sup> Lettres à Valat. 156-7. 25 dec. 1824.

<sup>\*)</sup> Système de politique positive. P. 1854. IV. Appendice général. Préface spécial. II.

<sup>&#</sup>x27;) Revue occid. 1 mai 1882. 318-9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ 1859 году вишле Oeuvres choisies de S.-Simon. Во II том'я перепечатами два важивимихъ для конто-сенъ-симоновскаго вопроса сочинения Сенъ-Симона.—Mémoire sur la science de l'homme и Travail sur la gravitation universelle.

разсчитывать рёшить вопрось—о зависимости философскаго развитія Конта оть вліянія Сень - Симона и о причинів, создавшей удивительную междоусобицу ученика съ памятью учителя.

Издавая последній томъ Курса позитивной философіи, — Контъ бросиль общій взглядь на свой философскій путь и сообщаль, между прочимь, важный факть: «едва достигши четырнадцатаго года, я естественно проходя по всёмъ ступенямъ революціоннаго духа, уже испытываль глубокую потребность во всеобщемъ нолитическомъ и философскомъ возрожденіи». Пребываніе въ политехнической школё, продолжаеть Конть, изученіе математики внушило ему идею распространить пріемы научности и «разумной позитивности» на веськругь наукъ и у Конта начало постепенно развиваться «чувство истинной энциклопедической ісрархіи» и «все болёв возрастающее инстинктивное сознаніе конечной гармоніи между моими умственными и политическими стремленіями, сначала по существу независимыми, но всегда одинаково повелительными». Равновёсіе, наконець, установилось въ 1822 году благодаря основному открытію контовской философіи, т. е. закону трехъ стадій ).

Изъ этого, по обыкновенію, тажеловъстнаго разсужденія получается выводь: Конть—стисійно—spontanement—поддавался въ молодости революціонному духу и въ то же время инстинктивно шелькъ философскому переустройству политики, т. е. къ преобразованію ея въ позитивную науку и путь закончился открытіемъ закона, составляющаго основу всего позитивизма, какъ соціальной науки.

Обратимся къ нашему матерьялу. Первое изложеніе чувствъ и идей Конта относится къ 2 января 1815 году, т. е. когда Конту черезъ 17 дней наступаль восемнадцатый годь, —онъ, слідовательно, уже четыре года долженъ быль испытывать «глубокую потребность во всеобщемъ политическомъ и философскомъ воврожденіи». Въ эту эпоху юношество, говорять ближайшіе свидітели, зрізо быстро—подъ вліяніемъ великихъ событій, а Конть, по мнінію Литтре, — единственный изъ философовъ, чья преждевременная зрізость особенно замізчательна 7). Всіз данныя—встрітить въ чрезвычайно откровенныхъ и пространныхъ письмахъ Конта — отраженія его органи—

<sup>•)</sup> Cours. 2 ed. VI, 7-9.

т) Ср. О. с. Ренанъ и Guigniaut по поводу Тьерри. Littré. 1-2.

заторскихъ стремленій, — и именно задачу научнаго обоснованія

Сообщенія Конта слідующія: онъ—вийстій съ товарищами всеніло проникнуть духомъ свободы, разсуждаєть о «нійкоторыхъ вопросахъ политической экономін», бонтся, какъ бы послій «возвышеннаго возстанія 1789 года» не возродился королевскій деспотизмъ, заранійе оплакиваєть «законныя права», пріобрійтенныя этимъ возстаніємъ и въ заключеніе восклицаєть: «если бы духъ былъ повсюду какъ въ школів»!...

Вся эта рвчь-идеально «революціонная»,-и l'esprit révolutionвате поднивается въ температурв еще выше по случаю вступленія въ Парижъ императора. Контъ въ восторгі оть революціонныхъ гимновъ, отъ «ведичайшей свободы» печати. Это конецъ апръля 1815 года. Въ іюнъ слъдующаго-извъстная намъ статья, -- во славу свободы и противъ «страшной лиги королей и священниковъ», статья считающая хартію «малю либеральной», приписывающая даже Людовику XVIII «прость деспотизма», поносящая корсиканца во имя свободы и «прекрасных» учрежденій республики», -- вообще обозрѣвающая новъйшія событія францувской исторіи съ точки зрівнія самаго страстнаго и гиввнаго республиканца. Въ письмахъ къ Вала тв же чувства, котя и въ болъе скромной формъ, — для насъ любопытно сопоставление деклараціи правъ съ порядками реставраціи. Контъ ло такой степени раздраженъ правительствомъ и разочарованъ въ лодяхь, что у него возникаеть плань-переселиться въ Америкустрану «свободы и равенства», онъ восторженно изучаеть американскія учрежденія, позволяющія «счастливым» народамъ пользоваться всеми благоденніями свободы». Франклинъ сталъ его образцомъ и Конть -- «совершенно сделался философомъ», -- ва теоріи онъ быль всегда, не теперь начинаеть быть и на практикъ. Эта практическая философія состоить въ борьб'в со страстью къ женщинамъ,другихъ сведений Контъ не даеть. Въ феврале 1817 года — боле ценное сообщение: Конть одновременно занимается математикой и «правственными и политическими науками»: «je médite Condorcet et Montesquieu». Отъ девятнадцатилътняго философа, который на четирнадцатомъ году уже испытываль потребность всеобщей политической и философской реорганизаціи, — это признаніе неожиданно. Онь, повидимому, давно бы должень быль основательно изучить та-

Это-грубъйшая хронологическая ошибка, совершенно извращающая весь идейный вопросъ. Письма написаны по поводу первой тетради IV-го тома Индустріи, носящей названіе Конститичиюнное средство умножить богатства Франціи 13). Эта тетрадь вышла въ концё ная или въ началъ іюня 1818 года, а Конть уже 17 апръля того же года разсказываеть не только о своемъ знакомствъ съ Сенъ-Симономъ, но и о продолжительной работв у него. Онъ успъль въ теченіе трем мъсяцет подучать отъ Сенъ-Симона жалованье, потомъ пересталь. За это время подь его редакціей вышель почти весь третій томъ Индустріи, а первыя три тетради ІІІ-го тома появились въ сентябръ 1817 года 14). Следовательно, до писемъ къ Сенъ-Симону Контъ находился съ нимъ въ сношеніяхъ около года. Последнее письмо къ Вала отъ 1817 года — 25 февраля, въ немъ не упоминается о новомъ заработкъ Конта, и даются новыя свёдёнія въ первомъ письмё 1818 года, — но они уже были даны, какъ видно изъ письма,---родителямъ Конта и даже сообщено имъ о разрывъ съ Сенъ - Симономъ, — на этотъ разъ, — мнимомъ. Следовательно, семья Конта, сзамечательно католическая и монархическая» 16) имёла время познакомиться съ публицистическими работами сына и настоять на разлукт съ такимъ навъстнымъ «либераломъ», каковъ Сенъ-Симонъ.

И Контъ подводить итоги своихъ сношеній съ Сенъ-Симономъ,— мы знаемъ—какіе. Но его сообщеніе только одинъ источникъ и его, можеть быть, и естественно отнести на счеть юношескаго энтузіазма, хотя для какого угодно энтузіазма долженъ быть мотивъ, а Конту минуло уже двадцать лёть и всего около трехъ оставалось до «основного и руководящаго открытія» всей его философіи: въ апрёлъ 1822 года уже быль напечатанъ Планъ работь, необходимых для переустройства общества, впослёдствін—въ 1824 году—перепечатанный подь заглавіемъ Система позитивной политики и заключавшій изложеніе закона трехъ стадій.

Но осли мы и допустимъ антувіазмъ въ отвывахъ, остаются еще фактическіе сліды новаго направленія въ мысляхъ Конта. Онъ съ

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Oeuvres. XIX, 45, на основани статьи въ Journal général de France, 14 имля 1818.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Издатели Oeuvres приписывають Конту редакцію 1, 2 и 3 cahiers, Фурмель—всяхь четырехь.

<sup>15)</sup> Ero cioba Bi Cours. VI, 6-7.

особенной силой указываеть Вала на перемъну въ своемъ политическомъ развитии и на расширение своего круговора во всъкъ другихъ наукахъ. Онъ только благодаря Сенъ-Симону открылъ въ себъ политическую способность. Могъ ли такъ говорить философъ, уже въ течение семи лътъ носивший въ себъ «одинаково повелительныя умственныя и политическия стремления?» — Дальше слъдуютъ наглядния доказательства только что полученныхъ вдохновений.

У Конта—«множество вещей» передать другу, не хватило бы и энциклопедіи—изложить всё одолевающія его иден,—онъ ограничится немногимъ,—но это немногое для вась въ высшей степени ценю.

Онъ укоряеть друга въ томъ, что его политика основана на теоріи челов'яческих правъ, на пдеяхъ Общественнаю договора, вообще-на системахъ философовъ последняго въка. По мижнію Конта, — сэта теорія, эти иден, эти системы — дурно составлены и ведуть къ заблужденію». «Ты понимаеть, говорить Конть, что мисль такой важности не можеть быть доказана въ письме, --- я буду просить тебя только объ одномъ-сосредоточать все свое внимавіе на следующемъ факте, --- онъ ключъ къ правильной философіи, о которомъ ты навърное до сихъ поръ и не подовръваль: всю человъческія знанія идуть, возрастая изъ въка въ въкь и всь учрежденія и практическія иден всякой эпохи извізстнаго народа должны зависьть отъ состоянія просвіщенія этого народа въ данную эпоху». Следовательно, -- и политика XVIII-го века не можеть быть современной, - просто потому, что она была свойственна XVIII-му, влаку. «Однимъ словомъ, всв общія идеи, и въ особенности твои соціальныя идеи-всв онъ страдають однимъ и твмъ же недугомъ-абсолютностью. Ничего нътъ абсолютнаго въ этомъ міръ, все относительно». Съ цълью ивлеченія, Конть сов'єтуєть другу хорошенько вбить собъ въ голову, --- «въ политикъ, какъ и во всехъ другихъ наукахъ», --- все должно быть основано на наблюденныхъ фактахъ. Следуеть поменьше четать произведенія въ роде Общественнаю договора Руссо и побольше историческія сочиненія-въ родь Исторія Англіи Юма и Исторіи Карла V-Робертсона. Наконецъ, совътуетъ Контъ, «примись изучать политическую эвономію, т. е. произведенія Смита и Сэя».

Такъ писалъ Контъ въ май 1818 года, — въ ионй онъ высказываеть общее признание на счетъ своего взгляда касательно политики: онъ снова выражаеть опасение, что идеи друга все еще заражены абсолютнымъ духомъ: «наша нелъпая система воспитания, поясняетъ Контъ, всёмъ намъ внушаетъ чрезмёрно абсолютныя идеи: не больше года какъ я самъ только отдёлался отъ нихъ». Поэтому онъ и думаетъ, что политические взгляды друга все еще абсолютны.

Не больше года,—пишется 15 іюня 1818 года, а, мы видёли, Конть именно лётомъ 1817 г. долженъ быль стать секретаремъ Сенъ-Симона. Это—пока хронологическое совпаденіе. Дальше Конть снова настаиваеть на изученіи политической экономіи— «науки—не нохожей на то, что обыкновенно называють политижой». Снова рекомендуется Сэй 16).

Мы пришли въ эпохъ, когда Конть послалъ Сенъ-Симону два анонимныхъ письма. Мы сейчасъ перейдемъ въ ихъ содержаню, — пока остановимся на тъхъ идеяхъ, какія впервые попадають подъ перо Конта. Онъ всъ или прямо противоръчать раннимъ взглядамъ и сочувствіямъ философа или являются новостью въ его разсужденіяхъ. Въ 1815 году васхваляется революція, въ 1816 году пишется революціонная статья, въ концъ этого года съ отчанніемъ припоминается декларація правъ, увънчивается «свобода и равенство», еще въ 1817 году—проповъдуются «мнѣнія» на основаніи точныхъ завътовъ XVIII-го въка, —ни одного слова сомнѣнія въ нихъ ни одного намека на «смутныя и гипотетическія идеи», —и вдругъ именно этимъ опредъленіемъ оцънвается политическая философія, еще недавно столь дорогая, на мѣсто ея становятся историческіе и экономическіе факты и въ первый разъ излагаются принципы позитивной практической политики.

Неужели всёмъ этимъ электричествомъ лейденская банка могла быть заряжена въ течение цёлыхъ лётъ и ни одной искрой не обнаруживать своего заряда? Не проще ли объяснение, представленное самимъ Контомъ, а потомъ логически вытекающее изъ обозрёния идей, окончательно усвоенныхъ Сенъ-Симономъ, до знакомства съ Контомъ?

Новыя пріобрітенія Конта слідующія:



<sup>16)</sup> Lettres à Valat. 49, 53, 62-3.

1) Критическое отношеніе къ философіи XVIII въка вообще и въ особенности къ теоріи правъ человъка.

Сенъ-Симонъ неустанно занимался этимъ предметомъ—въ течене всей своей философской дъятельности, и, мы увидимъ, какой ясный приговоръ имълся въ его сочиненіяхъ о просвътительной философін — по крайней мъръ съ Очерка новой энцикаопедіи, т. е. съ 1810 года. Остроумное сравненіе метафизическихъ идей XVIII въкасъ теологическими было развито въ Запискъ по наукъ о человъкъ, т. е. въ 1813 году, а во второмъ томъ Индустріи, появившемся предъ самымъ знакоиствомъ Сенъ-Симона съ Контомъ, — Декларація правъ приведена въ связь съ отсутствіемъ у французовъ правтическаго знакоиства съ правами гражданина. Сенъ-Симонъ понимаетъ историческую причинность деклараціи, но—въ политическомъсмыслъ— не можетъ не приравнять ея къ «смутнымъ и неопредъленнымъ желаніямъ воображаемаго блага». Это почти буквальныя выраженія Конта 17).

2. Конть убъждень въ прямой зависимости политическихъ учрежденій и идей оть уровня просв'ященія той или другой эпохи.

На этой истинѣ построена вся задача Сенъ-Симона объяснить организацію прошлаго и представить планъ для будущаго. Въ томъ же второмъ томѣ Индустріи смысль этой истины выраженъ кратко и рѣзко: «Принципа не создають, его подмѣчають, на него указывають». Годомъ раньше, въ письмѣ къ Редерну, Сенъ-Симонъ подробно доказываеть, насколько безполезны иден, превышающія уровень современнаго просвѣщенія, опѣ просто забываются до тѣхъ поръ, пока человѣческій умъ не пріобрѣтеть способности усвоить ихъ. Въ Работть о всемірномъ мязоттеніи представлена такая градація въ переустройствѣ европейскаго общества: «теорія, пропорціональная уровню просвѣщенія», потомъ учрежденіе, соотвѣтствующее этой теорін—общее для всѣхъ и наконецъ рядъ національныхъ учрежденій—сообразно со «степенью просвѣщенія» каждой націи 11).

3. Контъ провозглащаетъ необходимость—политикъ подобно другить наукамъ построиться на фактахъ и наблюденіяхъ и устранить гадательныя идеи.

<sup>17)</sup> Oeuvres. XV, 94. XVIII, 158-9.

<sup>18)</sup> Oeuvres. XVIII, 190. XV, 124. XI., 804, 810.

Въ Запискъ по наукъ о человъкъ Сенъ-Симонъ предъломъ своихъ философскихъ стремленій полагаетъ введеніе въ общественное образованіе физіологіи и превращеніе политики въ опытную науку: тогда политическіе вопросы будутъ рѣшаться тѣми, кто изучилъ позитивную науку о человѣкѣ,—и тѣмъ самымъ методомъ и такими же пріемами, какими въ настоящее время изучаются вопросы о другихъ явленіяхъ. Эта надежда—развитіе очень давней мысли Сенъ-Симона, сильно выраженной еще въ Письмахъ женевскаго обывателя. Тогда философъ требоваль, чтобы соціальныя явленія разсматривались какъ физіологическія и чтобы физіологія, наконецъ, была освобеждена отъ метафизиковъ подобно тому, какъ астрономія свободна отъ астрологовъ, химія—отъ алхимиковъ. Эта историческая градація совершенствованія наукъ до уровня позитивности пройдеть чрезъ всѣ сочиненія Сенъ-Симона и станеть однимъ изъ драгоцѣннѣйшихъ пріобрѣтеній Конта 119).

4. Конть, занимавшійся разговорами о политической экономів еще въ политехнической школь, только два года спустя по выходь изъ нея, начинаеть настойчиво превозносить эту науку и преимущественнно одпого ея представителя—Сэя.

Когда Конть познакомился съ Сенъ-Симономь, философъ быль полонъ интересомъ къ политической экономіи. Съ вакой стороны пришель этотъ интересъ къ Сенъ - Симону, — вопросъ нашего подробнаго изученія идей Сенъ-Симона, — но не можетъ бытъ сомнѣнія въ первоисточникѣ исключительныхъ восторговъ Конта предъ новой наукой. Въ письмѣ къ Сенъ-Симону онъ говоритъ: «вы первый ясно высказали идею, что единственная разумиая политика — это политическая экономія». Вотъ, слѣдовательно, внушеніе для Конта — искать въ политической экономіи основъ для положительной политики. Сенъ-Симонъ предупредилъ его во второмъ томѣ Индустиріи. Здѣсь говорится: «политическая экономія— истинная и единственная основа политики». И не одной политики, но и нравственности. Контъ немедленно усвоиваетъ эту идею и въ письмѣ пишетъ: «позитивная нравственная наука такъ же какъ и политика привита къ политической экономіи, потому что— думаю я— нравственныя пра-

<sup>19)</sup> Oeweres Xl., 190. O. choisies. I, 25-6.

вила такъ же какъ и политическія учрежденія должны быть оцівниваемы по вліянію, какое они оказывають или могуть оказывать на производство». Конть говорить—«я думаю»,— Сенъ-Симонъ схему этой мысли находить у Сэя и его ставить выше Адама Смита <sup>20</sup>).

До сихъ поръ мы видёли послушное и точное воспроизведение Контомъ мыслей учителя. Но ученикъ, при большой даровитости, при чрезвычайно живомъ философскомъ темпераментв, могь не во всемъ соглашаться съ учителемъ даже съ самаго начала. И дъйствительно,—разногласія возникли въ первый же годъ отношеній. Они представляють для насъ исключительную важность, такъ какъ прямымъ путемъ ведутъ къ идейной причинъ разрыва между философами и, слъдовательно, къ вопросу о существенной оригинальности Конта рядомъ съ Сенъ-Симономъ. Содержаніе двухъ анонимныхъ писемъ и заключается именно въ полемикъ.

Письма написаны после напечатаныя третьяго тома Индустріи. Одни современники прицисывають Конту редакцію всёкть четырехъ тетрадей тома, другіе—трехъ первыхъ-трудно решить положительно этогь спорь. Въ виду того что всё три первыя тетради явились въ сентябрь 1817 года, - а четвертая вы октябрь, можно предположить контовскую редакцію и последней тетради: внёшняя форма этому предположенію не противоръчить. Лафитть принимаеть сообщеніе сенъ-симониста, автора Сенз-симонистской библографіи, приписываюшаго редакцін Конта всь тетради третьяго тома, но не согласень съ мнъніемъ того же источника, будто и первая теградь четвертаго тома редактирована Контомъ. Причина этой разборчивости характерна для последователя Конта: въ первой теграли третьяго тома онъ можеть по его мивнію, отметить «глубокій взглядь» Конта, основную idée-mère всей его философін, — какую мы сейчась увидимь, а перван тетрадь четвертаго тома посвящена «довольно спеціальному» вопросу-сравненію политическаго положенія французской и англійской индустрін, — задача, свойственная—заставляеть думать Лафитть только Сень-Симону.

Последуемъ за Лафиттомъ. Въ первой тегради третьяго тома, помимо совершенства формы, критика восхищаеть следующій взглядъ



<sup>2°)</sup> Revue occid. 1 mai 1882. 355 - 7. Ouevres. XVIII, 184-5.

<sup>21)</sup> Revue occid. 1 janvier 1884, 131, 124.

Конта: всякое соціальное преобразованіе должно поконться на умственномъ и нравственномъ преобразованія и настоятельно необходимо предпріятіе, аналогичное энциклопедіи XVIII-го въка для того, чтобы создать основаніе для развитія государственной власти Индустріи.

Передавъ эту мысль, Лафитть замѣчаеть: «Воть основная идея—прародительница, отъ которой Огюсть Конть накогда не уклонялся, и, можно сказать, святость его жизни заключается въ томъ, что онъ всецѣло, до послѣдняго момента посвятиль себя этой идеѣ,— и никакое искушеніе не могло возобладать надъ твердостью его убѣжденія и величіемъ его самоотверженія. Вліяніе Сенъ-Симона на молодого философа чувствуется только въ его наивной иллюзіи, заставляющей его вѣрить, будто такіе вопросы могуть быть разрѣшаемы по конкурсу, путемъ воззванія къ различнымъ ученымъ Европы». Впослѣдствіи, прибавляеть Лафитть, Конть убѣдился, что подобное дѣло можетъ быть выполнено только одной личностью зовременть.

Последователь Конта, читая третій томъ Индустріи, чувствоваль себя въ «новомъ мірѣ», --мы, напротивъ, узнаемъ только старый міръ, давно уже созданный-и не конкурсомъ, а также одной личностью. Творчество въ этомъ направленіи Сенъ-Симонъ началь еще съ перваго своего сочиненія. Уже въ Письмах океневскаго обыва*теля* онъ «духовную власть» отдаваль въ руки ученыхъ, наукв принисываль всё руководящія политическія идея, —не правятельствамъ, а геніальнымь ученымь, называль ихъ факелами человичества. Эта лирическая мысль съ теченіемъ времени развилась въ стройную теорію. Мы знакомы съ вя смысломъ изъ основного культурно-философскаго положенія Сенъ-Симона: учрежденія должны соотв'ятствовать уровню просвёщенія, создающему извёстную «теорію» — вдохновительницу учрежденій. И Сенъ-Симонъ безирестанно обращается къ ученымъ съ упреками въ равнодушін въ современному кризису съ уб'яжденіями -- организовать «общую теорію наукь», создать стройную систему «общихъ идей», потому что-говоритъ Сенъ-Симонъ-но самой природъ вещей---ученые должны стать жреческой корпораціей, основать научно-религіозное учрежденіе, а оно въ свою очередь окажеть «позитивное политическое действіе». И Сенъ-Симонъ даже

<sup>22)</sup> Revue occid. 1 janv. 1884, 124.

представиль схему историческаго развитія научной теоріи, являющейся основой соціальнаго строя: первая стадія—научная, вторая—религіозная, третья— политическая. И Сенъ-Симонъ свои многочисленным обращенія къ ученымъ заканчиваеть проектомъ «прокламаціи новой научной теоріи», которая должна быть объявлена въ Римъ новымъ папой—избранникомъ представителей отъ всъхъ европейскихъ ученыхъ обществъ 23).

Самъ Лафитть косвенно призналъ существование всёхъ этихъ фактовъ, порицан Сенъ-Симона за намёрение — рёшить «такие вопросы» путемъ воззвания къ ученымъ: слёдовательно, — Сенъ-Симонъ рёшалъ эти вопросы, — только практически не по позднёйшему способу Конта.

Наконецъ, вопросъ объ энциклопедіи. До знакомства съ Контомъ Сенъ-Симонъ два раза принимался за планъ новой энциклопедіи. Это-по крайней мітрь, потому что «энциклопедія» была однимь изъ поллощилост интересовъ Сенъ-Симона и всей его школы. Достовърно — наброски Сенъ-Симона по энциклопедіи идуть съ 1810 года. У насъ имъются только отрывки многочисленныхъ рукописей, -- но ихъ достаточно, чтобы отвергнуть оригинальность идеи Конта. Въ отрывкъ, напечатанномъ подъ заглавіемъ Записка объ энциклопедіи-дано опредъление энциклопедии: она — «полное собрание человъческихь знаній, приведенныхъ въ такой порядовъ, чтобы читатель могь по ступенямъ равномърно расположеннымъ спускаться оть самаго общаго научнаго представленія къ самымъ частнымъ идеять и наобороть». Это-следовательно-систематизированная наум, и, очевидно, зданіе энциклопедіи должно міняться сообразно съ развитіемъ научнаго знанія. Энциклопедія XVIII-го въка является непригодной для современной эпохи,---человъчество никогда не будеть обладать окончательной, совершенной энциклопедіей, такъ какъ оно не въ состояни достигнуть научнаго совершенства. Въ Очеркъ новой энциклопедіи—то же опредъленіе съ прибавленіемъ обязательства для ученых составителей энциклопедін - «представить новыя средства ускорить прогрессъ просвъщенія». Слъдовательно, — энциклопедія не только систематизація науки въ ея современномъ состояніи, но н программа ея будущаго, система правилъ и принциповъ. Въ результать систематизаціи отдільных отраслей знанія получается-

<sup>29)</sup> O. choisies I, 11, 18. Oeuvres. XL, 274, 309, 818.

science générale, общая наука или философія даннаго времени. Въ рукописи, принадлежавшей къ перепискъ съ Редерномъ и возникшей 1811 года, Сенъ-Симонъ даетъ наиболье точное опредъленіе 
«общей науки»; «въ пассивномъ смысль—она—résumé пріобрътенныхъ знаній, въ активномъ—она указаніе новыхъ научныхъ путей». 
Естественно, характеръ «общей науки» зависить отъ характера частныхъ наукъ, — если онъ гадательны—и общая наука будетъ гадательна, если онъ достигли позитивности—общая наука станетъ—позитивной философіей. Именно, по мнънію Сенъ-Симона, таково положеніе въ настоящее время и новая общая теорія, организующая 
мораль и политику, должна возникнуть на почвъ позитивной энциклопедіи, потому что idée générale, т.-е. научно-философскій всеуправляющій принципъ есть «résumé общей науки» 24).

Эти идеи вполнъ выяснены къ 1811 году,—но общій смысль ихъ быль выраженть еще во Вееденіи из научными работами XIX-ю етка, т.-е. въ 1808 году. Разсуждая о наполеоновскомъ катихизисъ, Сенть-Симонъ дълаетъ выводъ: «Единственный катихизисъ, какой могъ бы быть принятъ въ настоящее время просвъщенными народами,—будетъ очень сжатое извлеченіе изъ энциклопедіи, организующей систему физицизма. Хорошій катихизисъ напишутъ только послъ хорошей энциклопедіи» 25).

Пока оставимъ въ сторонѣ «физицизмъ»—раннее сенъ-симоновское обозначеніе позитивизма, —для насъ ясно, какое значеніе философъ придаваль «умственному преобразованію» и, слѣдовательно, нравственному: земная мораль — la morale terrestre — въ противоположность теологической также одна изъ наукъ, —и какъ усердно заботился онъ о новой энциклопедіи, первоосновѣ философской и погически — общественной организаціи. Почему Сенъ - Симонъ для созданія энциклопедіи требоваль участія представителей всѣхъ наукъ, желаль «соединить усилія писателей XIX-го вѣка» для «философскаго дѣла XIX-го вѣка», т.-е для Энциклопедіи позитивность идей, и самое предпріятіе рисовалось ему, какъ величественное всемірное дѣло, — это ясно изъ самаго смысла энциклопедіи и ея цѣли. И потомъ, Сенъ-Симонъ, —мы увидимъ— не оставить безъ рѣшенія вопросъ о самомъ процессѣ организаціи позитивной доктрины 26).

<sup>24)</sup> Oeuvres. XV, 147-9, 89-93, 109, 129, 92.

<sup>25)</sup> O. choisies. I, 224.

<sup>2°)</sup> О научномъ карактеръ morale terrestre и l'encyclopédie des idées positives. Oeuvres. XVIII, 217—219, 2-й томъ Индустрии.

Изъ всего сказаннаго следуеть, что первая тетрадь *Индустріи*— по *содержанію* целикомъ принадлежить Сенъ-Симону, — форму можно пришсать Конту—въ виду более точнаго и последовательнаго изложенія, чемъ обычный языкъ Сенъ-Симона.

Не менъе важныя оригинальныя идеи Конта находить Лафитгь и во второй тетради,—несомивнно редактированной Контомъ.

Здёсь всего десять страниць и онё посвящены доказательству, что парламентскій строй — переходный. Не столько важна эта частная идея, сколько общій принципь, по мнёнію Лафитта, принадлежащій исключительно Конту, —именно: между разрушеннымь прошлымь и будущимь, которое слёдуеть создать путемь великой философской работы, неизбёжно переходное состояніе. Для поясненія мысли Конть ссылается на особенно краснорічивый кризись въ прошломь: философская переміна вызвала христіанство, иміющее первоисточникомь иден Сократа. Потребовалось, по крайней мірів, два віка между созданіемь и распространеніемь новой системы. То же самое предстоить пережить и новому времени. Для ніжоторых раньше наступить счастливая эпоха—для боліве развитых умовь, — потому что не всів—современники одного віка, многіе живуть въ прошедшемь, другіе въ будущемь.

Всь эти разсужденія опять повтореніе идей Сенъ-Симона, не однократьо высказанных въ Записки по науки о человики. Здёсь именно филососфская діятельность Сократа берется въ приміръ для иллюстраціи историческаго закона — медленнаго осуществленія идей «общей науки». Вся разница между Контомъ и Сенъ-Симономъ въ данномъ случай сводится къ размірамъ историческаго кругозора. Контъ въ своей философіи исторіи до конца оставался въ преділахъ вападной Европы — «авангарда человічества», его «отборнаго слоя», считая «эволюцію» западно-европейскихъ народовъ «наиболіве полной и наиболіве характерной» <sup>21</sup>). Сенъ-Симонъ желаль представить міровую картину прогресса и египтяне у него являются создателями одной изъ культурныхъ стадій — политензма, — Сократь — творецъ тензма, но только римляне, спустя пять віжовъ послів Сократа, явились тенстическимъ народомъ. Вообще, говорить Сенъ-Симонъ, «всегда только въ слідующую эпоху осуществляется концепція общей на-

<sup>27)</sup> Cours de philos. posit. V, 7.

уки, открытая въ предыдущую». Тогда «идея, открытая мыслителями усвоивается върующими». И философъ—наглядно, исторически по-казываеть одновременное существование двухъ различныхъ міросо-зерцаній въ одну и ту же эпоху 28).

Такъ выражается Сенъ-Симонъ въ сочиненін,—не можеть быть сомнѣнія,—тѣ же самыя идеи онъ гораздо полнѣе развиваль въ бесѣдахъ съ своимъ ученикомъ. Мы должны помнить, — именно устная рѣчь Сенъ-Симона отличалась особеннымъ блескомъ, импровизаторскимъ талантомъ и поучительностью. Преимущественно разговорамъ Сенъ-Симона слѣдуетъ приписатъ громадное впечатлѣніе, какое онъ производилъ на своихъ «учениковъ», хотя бы позже в покидавшихъ его <sup>29</sup>). И по сочиненіямъ Сенъ-Симона мы можемъ прослѣдить только сравнительно блѣдный отблескъ внушительнѣйшаго воздѣйствія, какое философъ могъ оказать на Конта въ теченіе цѣлаго ряда лѣтъ. Но въ этомъ отблескъ можно различить всѣ основныя черты умственной эволюціи Конта, послужившей неизмѣнной основой всей его философіи.

Что касается частнаго вопроса о переходномъ значении парламентскаго строя,—мы видъли ръшеніе его у Сенъ-Симона во второмъ томъ *Индустріи*. Мы указывали, что именно въ этомъ взглядъ философа на парламентскую форму правленія заключается одно изъглавныхъ разногласій Сенъ-Симона съ Тьерри. Не забудемъ, что Сенъ-Симонъ какъ разъ по поводу конституціонной системы припомнилъ культурный кризисъ въ послъднюю эпоху язычества: о современныхъ учрежденіяхъ говорятъ то же самое, что Цицеронъ говорилъ о религіозныхъ идеяхъ. И все-таки эти учрежденія «будутъ существовать до тъхъ поръ пока не возникнеть новая концепція соціальной организаціи,—концепція такого свойства, что поразить своей очевидностью всъ честные умы».

Этой концепціи Сенъ-Симонъ желаль прежде всего съ цілью предотвратить грозу новыхъ переворотовъ. Пролетарієвъ можно во-

<sup>28)</sup> Oeurres. 144, 154, 140, 162.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Достоинъ вниманія, напримъръ, отзивъ объ этомъ предметь изъ недоброжелательнаго лагеря. Та самая газета, которая питалась поднять на смѣхъ Очеркъ новой энциклопедіи, прибавляла слѣдующую оговорку: "M. de Saint-Simon est connu pour un homme de beaucoup d'esprit; sa conversation est l'une des plus interessantes qu'on puisse entendre; elle abonde en aperçus tout à la fois piquants et justes et quelquefois entièrement innattendus".

спитать только новой системой морали,—старая теологическая оставлена французами и представители индустріи въ собственныхъ интересахъ должны позаботиться—о возникновеніи новой доктрины, и прежде всего—объ энциклопедіи позитивныхъ идей <sup>30</sup>).

Такъ писалъ Сенъ-Симонъ во второмъ томѣ Индустріи, заранѣе снабжая Конта не только руководящими идеями, но даже историческими примѣрами, ближайшими политическими идеалами, и—что важнѣе всего—методомъ разработки философскихъ и политическихъ представленій. Наша задача ограничивается исключительно фактическими сопоставленіями и мы далеко еще не пользуемся всѣми фактами, не имѣн пока въ виду подробнаго развитія сенъ-симоновскихъ воззрѣній. Убѣжденіе послѣдователей Конта въ безусловной оригинальности его идей даже за первый періодъ его философской дѣятельности—остается отнести къ отдѣлу самыхъ патетическихъ внушеній,—отнюль не сознательныхъ завоеваній критическаго ума.

До какой степени эти внушенія обладають способностью—ослівлять и поддільнать факты,—показывають краткія замічанія Лафитта о третьей тетради. Здісь Конть, называя идею Бога основой старой системы—духовной и правительственной—находить, что этой философской основы больше не существуеть. Лафитть замічаеть: «Смілость этой полной эмансипаціи поражаеть нась,—и она очень характерна предъ лицомъ Сенъ-Симона, который вскорів окончить свою жизнь возстановленіемь новаго христіанства».

Какой религіозной смысль заключается въ «новомъ христіанствъ» Сенъ-Симона, — мы увидимъ, — но что касается «эмансипаціи» Конта, отридавшаго современное философское значеніе идеи Бога, — этой эманципаціи не существовало въ 1818 году. Для доказательства Лафитту стоило только прочитать второй томъ Введенія къ научнымъ работамъ XIX-го въка — отрывокъ Sur l'unité de cause или позднейшее сочиненіе — все ту же Записку по наукъ о человъкъ. Причеть Лафитту слъдовало обратиться не къ изданію Анфантэна, а къ Избраннымъ сочиненіямъ Сенъ-Симона. Анфантэнъ, превратившись въ основателя религія, позаботился вычеркнуть не религіозния — въ его смысль — мъста изъ произведенія Сенъ-Симона. Здъсь

<sup>26)</sup> Oeuvres. XVIII, 181-2.

Сенъ-Симонъ, разсуждая о прогрессивномъ измѣненіи «общей идеи»,—
сопоставляетъ вѣру въ Бога съ изученіемъ законовъ природы и
находитъ ее—лишнимъ придаткомъ—une superfétation и «безусловно
безполезной», если только достигнуто «совершенное познаніе законовъ». Вѣра въ откровеніе, по мнѣнію Сенъ-Симона также должна
«прекратиться» «въ тотъ моменть, когда знанія ученыхъ окажутся
впереди знаній людей, говорившихъ отъ имени Бога и ошибки, заключающіяся въ писаніи, слывущемъ за божественное, стануть очевидными». И Сенъ-Симонъ приводить въ примѣръ значеніе системы
Коперника 31).

Что могь прибавить Конть къ этимъ, несомивнио, антитеологическимъ размышленіямъ? Они оказались до такой степени опредѣленны, что «продолжатель» Сенъ-Симона, какъ «пророка» — призналънужнымъ скрыть ихъ отъ публики. Ими не исчерпываются воззрънія Сенъ-Симона на религію вообще и на частныя религіозныя ученія: здісь Сень-Симонь не быль ни воинственнымь полемистомь, ни чистымъ «антитеологомъ» въ духв XVIII-го ввка, -- но въ то же время онъ никоимъ образомъ не могь подать повода-обвинять его въ «теологіи» и на этой почвѣ противопоставлять ему Конта. Робине съ особенной страстью пользуется этой уликой, -- но онъ въ то же время защищаеть религозную сторону ученія Конта. Для защиты ему требуется оговорка: всюду, гдв Конть въ раннихъ произведеніяхъ съ пренебреженіемъ говорить о религи, — надо понимать теологію— «частный случай» религіозной эволюціи эз). Справедливость требовала, чтобы такой же пріемъ быль примінень и къ позднъйшей религіозной проповъди Сенъ-Симона, именно кингу о Новом христіанство наполнившаго критикой теологических тенденцій въ религіи. Но справедливости последователей Конта мешало не только осл'впленное чувство, но и не достаточно осв'вдомленный умъ.

Дальше предъ нами четвертая тетрадь третьяго тома Индустрии. Издатели сочиненій Сенъ-Симона и Анфантэна приписывають ее одному Сенъ-Симону, авторъ Сенъ-Симонистской библіографіи—редакцію ея Конту,—Лафитть принимаеть послѣднее мнѣніе,—по работу Конта считаеть не редактированіемъ, а, по обыкновенію, сполна приписываеть и форму и идеи своему учителю.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) O. choisies. I, 216-9; II, 125-6, 149. Cp. Oeurres. XL, 163, 192.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Robinet. O. c. 134, 118. Lafitte. R. occid. 1 janv. 84, 126-7.

Теградь действительно неразрывно связана съ первыми тремя, она прямо начинается шестой статый—т. е. продолжениемъ статыи третьей тетради 33), —и называется эта статья: Разсужденія въ подкръпиніе идей, представленных в предшествующих двух статьях, т. е. статей второй тетради и третьей-о парламентскомъ стров, какъ переходномъ и вообще объ усовершенствования учреждений. «Первое разсужденіе» занимается совершенно частнымъ политическомъ вопросомъ, и на этомъ основании Лафиттъ долженъ бы отрицать права Конта на эту часть статьи: дело идеть о книге Бентама, обсуждающей парламентскую реформу въ Англіи, излагается книга съ цифровыми данными и только попутно высказывается нѣсколько замівчаній о представительной монархін какь—régime transitoire. Второе разсуждение—называется О переходь от политеисма къ темму. Оно представляеть пересказъ многихъ страницъ изъ Записки по наукть о челостьки, о томъ, что философская революція восходить до Сократа, кончается систематическими работами философовь-платониковъ александрійской школы, что политическая революція начинается и оканчивается въ эпоху Карла Великаго, когда тензиъ получилъ «самое общее примъненіе». Все это самый точный пересказъ «предсказанія Сократа», сочиненнаго Сенъ-Симономъ въ 1813 году 34). Дальше Конть указываеть первоисточникь пережи-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Въ первой тетради 4 статьи, во второй одна, въ третьей одна—начало шестой, въ четвертой—конецъ.

<sup>34)</sup> Oeuvres. XL, 274. Тексть Сень-Симона: "La prédiction de Socrate s'est completement verifiée, car il s'est ecouté cinq à six cents ans depuis sa mort jusqu'au moment où la religion chrétienne a commencé à s'établir en Europe, et pendant ce laps de temps sa doctrine n'a eu que le caractère scientifique; il s'en est écoulé cinq à six cents depuis le moment où la réligion chrétienne s'établit en Europe jusqu'à Charlemange et pendant ce laps de temps, la doctrine de Socrate, qui était le théisme et qui servit de base à la religion chrétienne, s'est evidemment revêtue un caractère religieux. Il s'en est écoulé cinq à six ans depuis Charlemagne, qui a imprimé au système l'idée de Socrate, lequel avait déjà douze cents ans de date, le caractère politique, d'une part en donnant au pape la souverainité de Rome, et d'une autre part, en forçant les Saxons à reconnaître la juridiction papale, jusqu'au XVI-e ou XV-e siècle, époque ou Wicle et Luther ont paru". На страниць 264 объяснялось: "c'est le platonicisme qui a servi de base à l'organisation de la religion; car les pères de l'Eglise, qui ont été les seuls savants pendant les premiers siècles de l'ère chrétienne, étaient platoniciens\*. Tencre Конта: "La révolution philosophique remonte jusqu'a Socrate, et se termine par les travaux d'ensemble des philosophes platoniciens d'école d'Alexandrie, qui avaient embrassé le christianisme; la révolution politique commence alors et se termine à l'époque de Charlemagne, où le théisme reçut l'application la plus générale dont il etait

ваемой въ его эпоху «философской революціи»: онъ находить его въ «культурѣ положительныхъ наукъ, введенной арабами въ Европу». Сенъ-Симонъ также дѣятельности арабамъ приписывалъ «грань» въ европейскомъ прогрессѣ: арабы «вздумали искатъ законовъ вселенной», ввели апостеріорный методъ изслѣдованія, перевели Аристотеля и принялись работать надъ опытными науками. Общую нить этихъ идей Сенъ-Симонъ, по его словамъ, воспринялъ отъ Эльспера, автора книги о магометанской религіи <sup>25</sup>).

Наконецъ, — мы должны обратить вниманіе на заключенія этого разсужденія. Авторъ спѣшить подчеркнуть практическое значеніе всей философской идеи, разъ мы признали свою эпоху переходной, — мы такъ будемъ и дѣйствовать, составимъ планъ, съ которымъ спасемся отъ всѣхъ бѣдствій. Мы видимъ, гдѣ мы и куда стремимся и, слѣдовательно, можемъ «направлять свой путь наиболѣе выгоднымъ образомъ», — т. е. усвоить опредѣленный рядъ дѣйствій. Авторъ видимо готовъ предписывать правила злободневной практической политики: онъ это и дѣлаеть, называя безуміемъ — въ переходномъ состояніи — разрушать представительную монархію з6).

Если это писалъ Контъ,—намъ необходимо запомнить эти мысли для ближайшаго будущаго.

Третье «разсужденіе» посвящено вопросу «о морали», т. е. о той «позитивной и земной морали», какую Сенъ-Симонъ призналь одной изъ задачъ XIX-го въка во второмъ томъ Индустрии: тогда были употреблены и тъ же опредъленія,—и совершенно непостижимо, какъ Лафиттъ можетъ въ этихъ «замъчательныхъ статьяхъ» видъть, будто Контъ полагаетъ задачу— «полнаго философскаго и нравственнаго обновленія» и будто онъ чрезвычайно далекъ отъ Сенъ-Симона, «считавшаго христіанство послъднимъ словомъ морали».

succeptible, tous les peuples de l'Europe civilisée étant devenus chrétiens par l'influence des conquêtes de Charlemagne". Ouevres. XIX, 213—4. Сравневіе этихъ текстовъ особенно поучительно: мы видимъ, какъ ученикъ пользовался идеями учителя въ важивитемъ вопрось позитивной философіи и политики—въ общемъ представленіи о прогрессь "авангарда человъчества". Такова судьба и отдёльныхъ идей Сенъ-Симона въ подготовительныхъ работахъ Конта.

<sup>35)</sup> Oeuvres. XL, 68, 228. Coчиненіe Oelsner'a. Des effets de la réligion de Mohammed, Paris 1810. Намъ еще придется встретиться съ нимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Oeuvres. XIX, 26-7. Перепечатано въ R. occid. 1 janvier 84.

Это говорится объ авторъ, нисавшемъ по поводу религіознаго кризиса въ языческую эпоху—слъдующее: «Цицеронъ не върилъ въ возможность установленія новой религіозной системы; многіе въ настоящее время считають невозможнымъ новую систему върованія. Религія, далеко превосходящая политеизмъ своимъ нравственнымъ ученіемъ, тъмъ не менте установилась немного времени спустя послъ завъреній Цицерона и множества другихъ мыслителей той же эпохи. Можно съ увъренностью сказать то же самое и теперь: система върованій съ нравственнымъ ученіемъ, гораздо болте высокимъ чъмъ христіанство, неизбъжно установится въ скоромъ времени».

Сенъ-Симонъ впоследствій действительно восторженно восхваляль евангельскій нравственный завёть, мы увидимъ, какая мысль воодушевляла это чувство. Наконецъ, — Новое христіанство — предсмертное произведеніе Сенъ-Симона, а у насъ вопросъ идетъ объего совмёстныхъ трудахъ съ Контомъ, — въ данномъ случай за восемь лёть до смерти, когда прошло всего нёсколько мёсяцевъ съ тёхъ поръ какъ онъ заявилъ публикё: «философы XIX-го вёка заставять почувствовать необходимость — подвергнуть всёхъ своихъ дётей изученію одного и того же уложенія вемной морали, такъ какъ сходство позитивныхъ нравственныхъ идей — единственная связь, могущая соединять людей въ общество и, наконецъ, совершенствованіе соціальнаго состоянія не что иное какъ совершенствованіе системы позитивной морали» 37).

Такими средствами создается независимость и оригинальность мысли Конта—его последователями!

Мы видимъ, вопросъ о принадлежности Конту сколькихъ угодно тетрадей третьяго тома не представляеть интереса для оцёнки собственно контовской философіи. Этой философіи пока не существуеть. Предъ нами простой излагатель чужихъ мыслей, дёйствительно секретарь, получающій опредёленное жалованье за свой трудъ. Пока даже не замётно попытки освободиться въ общихъ или частныхъ идеяхъ отъ внушеній учителя. Наконецъ, попытка обнаруживается и до вольно энергично по поводу четвертаго тома Индустріи и страннымъ путемь при посредстве анонимныхъ писемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Oeuvres. XL, 167-8. 1813-å rogs. XVIII, 218. A\$ro 1817-ro rogs.

Они заслуживають пристальнаго вниманія: въ нихъ тантся зерно позднѣйшей *Системы позитивной политики*, послужившей предлогомъ къ разрыву.

Прежде всего — фактическая причина, вызвавшая письма. Она, повидимому, должна доказать намъ, что о «земной морали» писаль не Контъ, а Сенъ-Симонъ. Дело въ томъ, что после четвертой тетради, заключавшей это разсужденіе, последоваль публичный протесть многихъ именитыхъ подписчиковъ на сборникъ Индустрія. Подписчики напечатали въ Journal des Débats письмо въ министру полицін съ заявленіемъ, что они вовсе не разділяють мивній Сенъ-Симона и даже не знали о нихъ до изданія его произведенія. Подписчеки испугались, какъ бы не приняли ихъ за единомышленняковъ Сенъ-Симона посив того, какъ онъ опубликоваль списокъ именъ вивств съ подписными суммами. Протесть быль вызванъ идеями Сенъ-Симона о переходномъ характеръ парламентарнаго строя и вопросомъ о «земной морали» за). Контъ и начинаетъ свое письмо сожальніемъ о «превратности», постигшей предпріятіе Конта шесть мъсяцева тому назадъ. Письмо Конта, мы знаемъ написано послъ мая или іюня 1818 года, протесть подписчиковь быль напечатань 31 октября, Слёдовательно Конть жалёль о несчастіи съ той тетрадью, какую Лафитть приписываеть самому Конту, -- мало этого, Конть именно возражаль на эту тетрадь, следовательно, надо заключить, -- она не могла принадлежать ему какъ автору. Новое доказательство, до какой степени легко сенъ-симоновскія идеи пришисать Конту-даже при искреннъйшемъ желаніи защитить его оригинальность <sup>3 9</sup>).

<sup>38)</sup> Ouerres. XIX, 6-9.

Жософских отношеніях Конта и Сень-Симона, — повазиваеть примърь одного изъ новъйших изследователей сенъ-симонизма—Вейлия. (О. с. 199). Первое письмо Конта въ Сень-Симону объ относить въ концу 1818 года и считаеть его результатомъ недовольства Конта исключительно четвертыль томомъ Индустріи. Письмо дъйствительно, написано "на предметь"—аи sujet—этого тома и, можеть быть, въ концъ 1818 года, но негодованіе Конта болье давняго происхожденія. Воть начало письма: "Prenant un vif interêt à tous les travaux qui me paraissent succeptibles decontribuer au progrès de la science sociale et au developpement de la civilisation, j'ai dû être péniblement affecté du revers que votre entreprise a essayé il y a six mois, et je l'ai été d'autant plus qu'il m'a paru que ce revers était en grande partie votre

Въ чемъ же заключаются возраженія Конта?

Все первое письмо посвящено отридательной характеристикъ публики, не способной оцънить идей Сенъ-Симона — публицистовъ, ученыхъ, промышленниковъ всякаго рода, легистовъ, министровъ. Замъчательно, — отзывы Конта также заимствованы изъ произведеній Сенъ-Симона и письмо его ничего новаго не сообщало философу. Что ученые и особенно математики — либералы только вътеоріи, а въ дъйствительности уклоняются отъ всякаго дъятельнаго участія въ судьбъ общества — это Сенъ-Симонъ усиълъ многократно высказать въ своихъ негодующихъ обращеніяхъ къ «brutiers, infinitésimaux, algébristes et arithméticiens», — допрашивая ихъ: «Вся Европа ръжется въ междоусобной войнъ, а вы что дълаете, чтобы остановить эту бойню? 40) О равнодушіи и даже презръніи «университета» Сенъ-Симонъ зналъ давно, со времени Писемъ въ Бюро долють. Его сужденія о легистахъ — намъ извъстны по по-

ouvrage, et le résultat nécessaire de la direction fausse et irréfléchie que vous aviez prise dans votre troisième volume". Сенъ-Симонъ, продолжаетъ Контъ, замътилъ ошноку и питается исправиться. Это замічаніе отпосится нь заявленію Сень-Симона вернуться въ IV-мъ томе нь прежнему "направленію", т. е. нь задачамь первыхъ томовъ Индустрии, - изследованию финансовыхъ и промишленныхъ вопросовъ. Но, во-первыхъ, мы знаемъ, вопросъ о системъ новой морали быль поставленъ во ІІ томъ такъ же какъ и о переходномъ значеніи конституціонныхъ учрежденій, а котомъ и вь IV том в развивается критика, направленная на естественное революціонное право, на политическия формы и впервые представленъ-планъ, не "земледъльческихъ реформъ", какъ думаетъ Вейль, а всесторонняго преобразованія современнаго констатуціовнаго строя въ видустріальний. Именно IV т. Индустріи даеть намъ обильнайшій матеріаль изь области соціальныхь возаржній Сень-Симона. Вейль, не оцінны всего содержанія этой части Индустріи, въ давномъ случай отстаеть даже оть Лафитта: тоть, но врайней мёрё, въ IV томе видить "путь индустріальный и практическій -т. е. не только "projets de reformes agricoles". Но, мы видимъ,-IV тонь по идейному содержанію невозножно отділять отъ предидущаго, такъ же какъ и предидущій — развитіе ІІ-го. И Конть разумітется, не могь въ своемъ неудовольствін выдалеть IV-й томъ, -- онъ недоволенъ и III и IV по одниже и тъже причималь: Сень-Симонь не исправился, несмотря на свое заявление. Подлинныя слова Конта-о "дожномъ и необдуманномъ направленіи" третьяго тома: они-неврамяримое противоръчіе съ взглядомъ Лафитта на участіе Конта въ этомъ томъ, что и надзежало отметить Вейлю,-т. е. указать, что Сенъ-Симонъ неизменно и непреодолимо теоретическія изслідованія приводиль въ связь съ современными сопальними вопросами и, если бы даже онь пожельль, ему не удалось бы написать или чисто-теоретическое, или только публицическое произведение. Въ этомъ фактъ и заварчается коренное отличие философской организации Сенъ-Симона отъ Контовской. 49) Oeurres. XL, 39-40, 81-2.

воду отношеній его къ Тьерри. Что представители промышленности и торговли «воспитаны въ чувствъ страха и слепого подчиненія правительству» — это Сенъ - Симонъ могь видеть изъ письма его подписчиковъ къ министру полиціи: оно подписано крупнъйшими парижскими industriels и потомъ о легистахъ — какъ «истинномъ общественномъ бъдствін» и объ industriels, какъ пассивныхъ жертвахъ легистовъ, Бонапарта, благородныхъ сословій подробно говорится въ четвертомъ томв Индустріи, вызвавшемъ критику Конта "). Авторъ письма указывалъ Сенъ-Симону, что его идеи и отзывы не понравятся публикв и не будуть ею поняты и признаны. Указаніесовершенно безполезное уже потому, что построено на фактахъ, пережитыхъ самимъ Сенъ-Симономъ и на соображенияхъ, имъ же высказанныхъ. Контъ предсказывалъ, что философа постигнетъ и новая неудача. Письмо заканчивается следующимъ общимъ правиломъ: «Люди, пишущіе такъ же, какъ и люди управляющіе, всегда должны винить только себя въ своихъ неудачахъ, а не публику, какъ причину своего неуспъха. Въ самомъ дълъ, произведения должны писаться для публики, а не публика должна существовать для писаній. Изумительно, какъ либеральны публицисты, считающіе основнымъ принципомъ, что правители созданы для управляемыхъ, не убъдились, что писатели созданы для читателей, —а между тъмъ основаніе одно и то же» 42).

Контъ именно этотъ принципъ предлагаетъ къ свъдвнію Сенъ-Симона.

Что же это значить практически? Неужели Сенъ-Симону не следовало высказывать публично своихъ мнвній объ ученыхъ и легистахъ и не предлагать идей, способныхъ — новизной — вызвать зависть публицистовъ и страхъ промышленниковъ и земельныхъ собственниковъ — не производителей?

Да, Контъ настаиваеть, что не слѣдовало связываться съ тѣми, кто обладаетъ политическимъ вліяніемъ. Сенъ-Симонъ не подумаль о неудобствахъ неизбѣжныхъ для него, разъ онъ обращается къ «массѣ публики», и вступилъ «совершенно безполезно» въ борьбу со страстями <sup>43</sup>).

<sup>&</sup>quot;) Ib. 128, 168, 166, 171.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Письма перепечатаны въ R. occid. 1 mai 1882. 344-358.

<sup>49) &</sup>quot;Vous vous êtes forcement mis en rapport avec tous ceux qui exercent ou veulent

Какъ же следовало поступить?

Въ отвътъ Конта заключается первое предзнаменование будущей междоусобицы. «Ваша единственная опибка на мой взглядъ, пишетъ Контъ, — та, что вы развили свою идею въ ея политическихъ послъдствіяхъ вмъсто того, чтобы ограничиться ея научными послъдствіями». Не слъдовало касаться практическаго вопроса, т. е. объяснять, какое воздъйствіе можетъ имъть идея на существующія учрежденія, стремиться, чтобы ее одобрили законодатели: надо было просмедить ее въ научномъ или теоретическомъ отношеніи, разобрать вліяніе идеи на теорію соціальной науки, затъть, чтобы превратить ее въ основной принципъ этой теоріи.

Вынгрыпъ—несомивниый. Прежде всего публика у Сенъ-Симона состояла бы изъ людей, занимающихся нравственными и политическими науками и они оцвинли бы его мысли при свете логики, а не подъ вліяніемъ страстей. Потомъ, Сенъ-Симонъ могъ бы извлечь изъ своего основного положенія множество важныхъ истинъ.

Онъ первый установиль, что «единственная разумная политика—
политическая экономія». Онъ также первый создаль «дъйствительную и общую основу» для политической экономіи, какъ науки—своей основной идеей: собственность — установленіе, важнийшее изъ
встах, и она должна быть регулирована способомъ наиболье благопріятнымъ для производительности. По митнію Конта,—вст истины политической экономіи примыкають къ этой «прекраспой идет»
в политическая экономія, благодаря той же идет, даеть вовможность
основать истинную политическую науку на экономическихъ наблюденіяхъ. И воть,—какая была бы прекрасная задача — созданіе такой системы позитивной политики! Эту политику Конть теперь отождествляеть съ политической экономіей.

Но здёсь не оканчивается значеніе этой науки. Конть желаль бы преобразовать и мораль, ея принципь изъ области чувствь перенести на научную почву. «Нравственныя правила», говорить Конть, какъ и политическія учрежденія должны быть оціниваемы по вліянію, какое они оказывають или могуть оказать на производительность», — подчеркиваеть авторъ, — и считаеть въ высшей степени

exercer une influence politique quelconque, c'est à dire avec presque tout le monde". O. c. 353.

любопытнымъ изслъдование всъхъ «нравственныхъ привычекъ и наклонностей», — напримъръ, — благотворительности — съ этой точки зрънія, — безъ декламацій, путемъ позитивнымъ.

Таково разногласіе—первое, намъ извѣстное, —между Сенъ-Симономъ и его ученикомъ. Понятіе о нозитивной политикѣ и морали— цѣликомъ заимствовано изъ второго тома Индустріи: на это указываетъ самъ Контъ, и буквальне повторяетъ выраженіе изъ четвертой тетради третьяго тома, изъ разсужденія о морали. Здѣсь говорится: «Чтобы перейти къ новой системѣ, остается продѣлать необходимыя философскія работы съ цѣлію пересмотрѣть всѣ идем, чтобы основать ихъ на принципахъ индустріи, чтобы свести всю мораль къ производительности — какъ и политику». Эта мысль—повтореніе идеи, высказанной во второмъ томѣ — раньше всякаго участія Конта въ работахъ Сенъ-Симона "). Въ чемъ же проявляется его личность, самостоятельность?

Единственно — въ вопросъ, какъ воспользоваться уже высказанной идеей. Сенъ-Симонъ спъшитъ приложить ее къ критикъ современнаго соціальнаго строя, Контъ считаетъ болье цълесообразнымъ остаться въ области теоретическаго развитія идеи. Непосредственно послъ разрыва съ Сенъ-Симономъ Контъ въ письмъ къ Вала объясняетъ вполнъ опредъленно свою философскую политику и когда мы сравнимъ ее съ образомъ дъйствій Сенъ-Симона, какъ философа, мы поймемъ смыслъ идейнаго различія между двумя писателями в признаемъ совершенно безцъльными соображенія на счетъ глубокой философской пропасти между не поправу притазательнымъ учителемъ и безусловно независимымъ ученикомъ.

Конть говорить о себъ:

«Для меня все двло исключительно въ духовномъ переустройствъ общества и отнюдь не въ правительственномъ, —т. е. я стремлюсь къ установленію доктринъ, а не учрежденій. Когда доктрины будуть созданы, т. е. приблизительно въ шестьдесять лѣть, —тогда подумають и объ учрежденіяхъ, которыя будуть преобразованы согласно доктринамъ. А до твхъ поръ я совѣтую управляемымъ уваженіе къ существующимъ учрежденіямъ —самое лучшее, что имъ остается дълать, а правителямъ вмѣняю въ обязанность —съ твердостью дер-



<sup>&</sup>quot;) Oeuvres. XIX, 39; XVIII, 186-8.

жаться оборонительной системы. Для меня эта предварительная идея составляеть всю важность... На всё разсужденія объ учрежденіяхъ я смотрю какъ на чистую глупость—вполнё праздную и ни на чемъ не основанную, до тёхъ поръ пока идеальное переустройство общества не будеть осуществлено, или по крайней сильно иодвинуто къ осуществленію... Такимъ образомъ, не теряй изъ виду, что я есмь и желаю быть просто и исключительно теоретикомъ (но не мечтателемъ),—и никоимъ образомъ—практикомъ, — даже практикомъ подающимъ советы»... Дальше Контъ уподобляеть свою философскую задачу—возникновенію кристіанства. Насколько вопросъ идеть о «нашей эпохѣ»,—онъ можеть сказать о себъ: «царство мое не отъ міра сего» 45).

Самъ Конть въ томъ же письмѣ свою тольно что объясненную цёль ставить въ связь съ оппозицией Сенъ-Симону. Если бы Конть дать практическій ходь этой оппозиціи въ 1818 году,—его исторія отношеній съ Сенъ-Симономъ нисколько не измѣнилась бы по существу; другихъ мотивовъ—протестовать противъ Сенъ-Симона, какъ философа, Контъ не пріобрѣлъ и до 1824 года, когда на всегда разстался съ учителемъ.

## VII.

Крайне поучительно вести параллельное сравненіе висемъ Конта и сочиненій Сень-Симона: получается впечатлівніе рідкой сили и глубины учительскаго вліянія. Налюлняя письма философіей, Конть отнюдь не ограничивается «теоретическими» и «научными» идеями,— онъ отражаеть практическія мысли Сень-Симона иногда съ кронологической послідовательностью.

Въ ноябрѣ 1818 года, т. е. приблизительно одновременно съ письмами къ Сенъ - Симону Контъ пишетъ Вала краснорѣчивую рѣчъ противъ постояныхъ войскъ. «Глубокое изученіе» политики, по его словамъ, убѣдило его, что «это учрежденіе въ настоящее время единственное препятствіе къ усовершенствованію соціальной организаціи». Предъ нами—соотвѣтствующее разсужденіе Сенъ-Симона, заключающееся выводомъ: «первая мѣра по пути къ установленію свободы — распущеніе постояннаго войска». Сенъ-Симонъ и Контъ

<sup>45)</sup> Lettres à Valat. 155-7. 25 dec. 1824.

одинаково распространяются объ услугахъ, оказанныхъ отечеству въ разныхъ государствахъ----милиціями <sup>46</sup>).

Дальше у Конта восхваляются Генрихъ IV и аббать Сень-Пьеръ за идею всеобщаго мира. Эти воспоминанія занимають почетное м'єсто въ *Переустройство европейскаго общества* и проекть аббата, мечтавшаго о союз'є государей,—въ обоихъ случаяхъ оцівнень одинаково.

Обширное письмо отъ 24 октября 1819 года представляеть особый интересь. Оно прежде всего содержить страстную негодующую рівчь противь праздных въ защиту-работников. Oisifs и travailleurs два основныхъ понятія соціальнаго ученія Сенъ-Симона и они имевно вдохновляющіе мотивы его практической философіи, не одобренной Контомъ. Но ученикъ забываеть свое неодобрение и говорить своему другу о долга-проиввести «великую перемёну» - достигнуть, чтобы трудящійся классь «пересталь питать поворную росконь пошлой праздности господъ, ховяевъ-maîtres - подчеркиваеть авторъ, «чтобы соціальный строй, до сихъ поръ организованный въ выгодахъ людей безполезныхъ, быль переустроенъ всецёло въ пользу людей полезныхъ». Долгь—ип devoir—работать въ этомъ направленіи лежать въ особенности на Контв и его другв, какъ двтей «класса угнетенныхъ». «Когда цель можеть быть достигнута, -- совершенно уединять себя оть общества, жить простымь зрителемь-было би эговамомъ.» Конть свое письмо называеть «апостольскимъ посланіемъ» и переходить къ восторженному изображенію историческаго вначенія Інсуса Христа и его апостоловъ--- «либераловъ и истинныхъ философовъ своего времени.

Опять—поучительное составленіе: Сенъ-Симонъ какъ разъ въ эту эпоху написалъ отрывовъ — Возникновеніе христіанства и изобразиль Христа идеаломъ сверхъ человѣческихъ совершенствъ и преклонился предъ его послѣдователями и проповѣдниками его ученія 48). Не будеть опрометчивымъ—предноложить, что эти мысли философа

<sup>&</sup>quot;) Въ отрывић, напечатанномъ у Hubbart'a, составившаго свою книгу подъ ближайшимъ наблюденіемъ Родрига и перепечатывавшаго сочиненія Семъ-Симона но его руконисямъ. Отрывовъ Гюббаръ относять въ 1818 году. Saint-Simon, sa vie et ses travaux. P. 1857. 214—5. Lettres à Valat. 71—2.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Oeuvres. XV, 275—6. Lettres. 73.

<sup>48)</sup> Lettres. 79-80. Oeuvres. XIX 174.

попутно съ сочинениемъ философъ развиваль въ бесъдахъ съ ученикомъ н, какъ всегда, захватилъ его умъ своими возгръніями. Но не въ этомъ только интересъ письма Конта.

Мы должны обратить вниманіе на чрезвычайно різко выраженную практическую идею. Мы не узнаемъ больше философа, защищавшаго исключительно маучную умственную работу и желавшаго не вывшиваться въ политическія злобы времени, не раздражать страстей, вообще не связываться съ политическимъ міромъ,—а ограничиться исключительно логической разработкой философской теоріи.

Въ письмъ отъ 28 сентября того же 1818 года Конть заявлиетъ: «мои работы есть и будуть двухъ родовъ-научныя и политическія», и онъ трудится подъ вліяніемъ двухъ побужденій: работа доставляеть ему удовольствіе и, потомъ-мысль о польз'я, какую его труды могуть оказать его «бъднымь ближнимь». «Я говорю принципиально, подчеркиваеть Конть, -я весьма не высоко цениль бы ученыя работы, если бы безпрестанно не думаль объ ихъ полезности для человичества: я тогда предпочель бы забавляться разгадкой самыхъ сложныхъ ребусовъ. Я чувствую глубокое отвращение къ научнымъ работамъ, когда я не вижу ясно ихъ пользы-непосредственной или отдаленной». Конть свое чувство называеть филантропіей. Оно до такой степени могущественно, что васлоняеть собой личное славолюбіе. Конть испытываеть гораздо больше удовольствія въ идейновъ творчествъ, чъмъ въ обнародования своихъ идей. И «научная взвестность» его ванимаеть только потому, что она сообщаеть больше внушительности его «нолитическимъ ръчамъ». «Потому что, поясняеть Конть, кь стыду ученыхъ-политическія истины вообще не разработываются людьми наиболее способными». Кстати, авторъ и объясняеть, что онъ разумъеть «настоящую политику, нравственвую политику, а не макіавелизмъ, переряженный въ либерализмъ или если угодно, въ бонапартивмъ».

Какъ съ этими безусловно практическими и даже непосредственнопрактическими мыслями примирить критику молодого философа на способъ Сенъ-Симона—польвоваться политической философіей? Контъ усвоиль даже основной злободневный политическій взглядъ своего учителя на современный либерализмъ. Сопоставленіе его съ бонапартизмомъ и даже съ макіавелизмомъ—плодъ неотразимаго сенъсимоновскаго внушеняі, философъ не переставалъ именно съ этой точки зрвнія разоблачать либеральных парламентаристовь и публицистовь эпохи реставраціи и сътоваль на равнодушіе дъйствительно политически-способных мыслителей къ политикъ. Объ идеи лежать въ основъ практических задачь Сень-Симона и управляють его часто чрезвычайно живой и настойчивой философской проповъдью. Мы видимъ,—и та и другая идея были вполнъ понятны Конту и вызывали въ немъ искреннее, повидимому, сочувствіе (3). Очевидно, ученикъ далеко не съ самаго начала обнаружилъ идейную независимость отъ своего учителя, и если обнаружилъ—это не было оригинальностью міросозерцанія, а выборомо одной стороны въ чужомъ міросозерцаніи. Наконецъ, если мы и признаемъ за Контомъ оригинальность въ исключительно теоретической и научной обрабомко политики,—всъ его практическія стремленія въ этой области мы тъмъ болье должны будемъ отнести на счеть Сенъ-Симона—такъ же какъ и теоретическія идеи.

Непосредственно посл'в Индустріи Сенъ-Симонъ предприняль изданіе новаго философско-политическаго сборника, не періодическаго, но выходившаго время отъ времени «выпусками». Конть приняль участіе въ сборників—за подписью В—начальная буква фамильнаго имени его матери Boyer 50). Сборникъ, подъ названіемъ Политикъ или опыты о политикь какая приличествуеть людямь XIX-го выка издавался съ января до половины мая 1819 года. Статьи Конта посвящены текущимъ политическимъ вопросамъ, -- о свободъ печати, о бюджеть: разръщение послъдняго вопроса, мы увидимъ, Сенъ-Симонъ полагалъ во главу политическаго осуществленія позитивной политики, т.-е. установленія индустріальнаго строя. Конть, следовательно, и здёсь твориль волю учителя и шель его путемь. За статью о свободъ печати редакція Помитика публично изъявляла автору «благодарность за превосходную работу», Лафитть придаеть стать в особенное значение, — тымь болые, что и самь Конть, подводя итоги своему прошлому въ последнемъ томе Системы позимивной полимики -- идею о свободъ печати выдъляеть какъ одинъ изъ руководящихъ принциповъ по пути къ «позитивной религіи» 51).

<sup>49)</sup> Lettres. 99-100.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>) R. occid. 1 mai 82. 322.

<sup>51)</sup> Syst. de pol. posit. Préface de l'Appendice générale. II.

Какая связь между либеральной теоріой и религіознымь творчествоиъ? Лафитть пространно объясняеть ее: печать, какъ доказываль Конть на этоть разъ единодущно не только съ Сенъ-Симономъ, но со всеми либеральными политиками эпохи-съ Констаномъ во главъ, создаеть власть общественнаго мивнія. Констанъ защищаль печать именно какъ органь «не нарламентской націи», т.-е.по недостатку ценза-не имъющей права участвовать въ выборахъ. Къ 1818 году Констанъ взложиль полное учение объ этомъ предметь, -- Конту ръшительно нечего было прибавить къ исчеднывающить доводамъ либеральнаго вождя, и значение общественного милнія было оцівнено всесторонне 5°). Когда повже другой либеральний публицисть, одинь изъ редакторовь Цензора-Дюнуайе издаль брошюру о правъ петицій и также обсуждаль вопрось, какъ возмъстить недостатки конституціи съ очень высокимъ цензомъ, --- Сенъ-Симонъ поситешилъ одобрить идеи Дюнуайе—на счеть неполноты представительства общественнаго мибнія во Франціи при крайне ограниченномъ количествъ избирателей и избираемыхъ 53). Что же могло привести въ восторгь ученика Конта?

Лафитть нашель, что Конть въ статъй о свободй печати приступиль къ вопросу о двухъ властяхъ, такъ какъ «теорія общественнаго мийнія составляєть часть наиболйе отвлеченной и общей теоріи духовной власти». «Впослідствіи, говорить Лафитть, Конть виесъ только усовершествованія въ это великое начало, которое вічно будеть перечитываться и обдумываться, какъ одно изъ его самыхъ мощныхъ созданій». Все это—по поводу иден о двухъ властяхъ въ мовую позитивную эпоху— соотвітственно двумъ средневіжовымъ властямъ. И Лафитть также восторженно разсказываеть исторію иден въ философіи Конта,—ни единымъ словомъ не упомянувъ ебъ его вдохновителії в возріній позитивняма. Но сочиненій Сенъ-Симона, можно бы дійствительно признать Конта творцомъ одного взъ оригинальнійшихъ воззріній позитивняма. Но сочиненія Сенъ-Симона предъ нами и въ самомъ раннемъ мы уже находимъ принципъ «духовной» и «світской власти» и ихъ строгое разграниченіе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) B. Constant. Collection complète des ouvrages, tome II, 3-e **z 4-**e partie, P. 1818.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Cathéchisme des Industriels. Oeuvres. XXXVII, 158-4.

<sup>&</sup>quot;) R. occid. 1 sept. 83. 168-9, 170.

и распредъление между разными силами общества <sup>55</sup>). А впослъдстви Сенъ-Симонъ---мы увидимъ---на этой идей построить свое представление о положительной практической сторонъ среднихъ въковъ и предвоскитить, слъдовательно, контовскую, «изумительную оцънку католичества», какъ выражается Лафиттъ.

Вся статья Конта замівчательна не оригинальностью мысли: въ этомъ отношеніи трудно было превзойти того же Констана именно въ вопросі о печати—статья любопытна, какъ новое свидітельство практической политики автора,—и чрезвычайно замівчательна слідующая мысль. По мийнію Конта,— «главная политическая способность пребываеть не среди правителей, даже не въ парламенть, а среди управляемыхъ»,—63 націи. И свобода печати именно потому и необходима, что предоставляеть совіщательный голось всякому просвіщенному гражданину 56).

Конть объщаль въ особой статьй доказать эту мысль, -- эта статья не появилась и Сенъ-Симонъ врядъ ли могъ ей сочувствовать. Въ одобрительномъ письмъ онъ объщалъ «откровенно и подробно» высказать свои мысли объ идеяхъ Конта, --- можно предполагать, откровенность имъда въ виду именно мнъніе Конта насчеть пребыванія высшей политической способности. И Лафитть правъ, догадываясь, почему Конть не перепечаталь этой статы: она еще носмла следы среволюціоннаго состоянія». Точнее-Конть еще не усвольбезповоротно одной изъ основныхъ идей своего учителя-- о духовной власти ученыхъ и философовъ и не дошелъ до принципа своей нозитивной политики-до собразованія позитивнаго священства, «la formation du sacerdoce positif». Этоть принципъ Лафитть взяль эпиграфомъ для своихъ ежегодныхъ циркуляровъ повитивистской церкви,---нельзя было ярче засвидётельствовать безсмертнаго дуга Сенъ-Симона, въющаго надъ созданіемъ Конта. Вмёсто словъ признаннаго учителя, Лафитть могь бы взять формулу даже изъ одного ранняго сочиненія Сенъ-Симона: «Le sacerdoce placé entre les mains du corps de lettrés laics occupé de la culture des sciences mathématiques et physiques > 57.

<sup>1)</sup> Lettres d'un habitant de Genève. O. choisies. I, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Вся статья перепечатана R. occid. 1 sept. 83. 175-192.

<sup>17)</sup> Introduction aut travaux scientifiques. O. ch. I, 224.

Не менъе поучительны для насъ и финансовыя статьи Конта, нанечатанныя въ Помитикъ, — особенно останавливаеть вниманіе первая статья. Мы знаемъ, — Конту приписываются недовольство четвертымъ томомъ Индустрів, — и первая статья Конта по финансовыть вопросомъ ничто иное какъ пересказъ сочиненія Сенъ-Симона Конституціонное средство умножить богатьства Франціи. Основная мысль статьи точно выражена въ заголовив: Преуселиченная важность, придаваемая новыми народами формъ правленій; существенная важность закона о финансахъ. Въ стать докавывается, что вопросъ о политической формъ— «чисто побочный и второстепенный», есть нъчто важное раздъленія властей — именю составленіе бюджета. Это даже по формъ вполнъ соотвътствуеть разсужденію Сенъ Симона 53.

Дальше Конть объясняеть политическое значене освобожденія общик, связь этого факта съ современными требованіями политичен,—вообще вся статья занята не только практическим вопросомь, но, заимствуя его рёшеніе изъ ранняго разсужденія Семъ-Симона, суживаеть самую постановку вопроса и ответа. У Сенъ-Симона составленіе бюджета только звено нь цёпи общихъ экономическихъ реформь, имеющихъ цёлью самую мирокую мобилизацію земельной собственности и въ результате переходъ конституціоннаго строя въ чидустріальный». Контъ въ двухъ общирныхъ статьихъ ограничивается вопросами о порядке составленія и вотированія бюджета, о распредёленіи налоговъ, о трате государственной казны не на пользу націи, а на содержаніе чиновниковъ, на роскошную обстановку двора и министерствъ. Здёсь Контъ обнаруживаеть настоящій публицистическій таланть,—но, очевидно, вопреки своей программе, рисчкуєть раздражить страсти и интересы в э).

attachons trop d'importance à la forme des gouvernements; il semble que toute la politique soit concentrée là, et qu'une fois la division des pouroirs bien établie tout soit organisé le mieux du monde... La loie plus importante de toutes est sans contredit celle qui règle le budget<sup>1</sup>. Kosts: "Quant à moi je suis profondement convaincu que l'on s'est étrangement mépris en considérant la question de la forme du gouvernement comme la plus importante de toutes les recherches sociales... Il y a dans l'ordre politique quelque chose de plus important que la division des pouvoirs: ce quelque chose, c'est la composition du budget<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Статьи перепечатаны R. occid. 1 nov. 83. 352—370; 347—398.

Таковъ характеръ статей написанныхъ Контомъ для сборника Сенъ-Симона. И подъ этими статьями, какъ и подъ третьимъ томомъ Индустрии могъ подписаться одинъ Сенъ-Симонъ. Контъ выполняль лишь секретарскія обязанности и проявляль въ своемъ трудів неизміримо меньше личности и самостоятельности, чімъ Тьерри. До сихъ поръ мы не могли встрітить ни одного вопроса, поднятаго Контомъ единолично, даже постановка вопросовъ — плодъ прямыхъ внушеній учителя. И эти слушенія оказываются до такой степени могущественными, что заставляють Конта дійствовать выпротиворічіе съ самимъ собой. Сенъ-Симонъ непреодолимо влечеть его по своему пути, пока даже не предоставляя спутнику свободы—выбора среди учительскихъ идей. Моментомъ освобожденія будеть именно этотъ выборъ, сортировка принциповъ и методовъ.

Зависимость Конта отъ Сенъ-Симона еще краснорвчивве доказывается его работами, написанными въ періодъ изданія *Политика*, но не попавшими въ этотъ сборникъ. Лафитть тщательно собраль ихъ и напечаталь—ва исключеніемъ одной—по рукописамъ.

Определить точно месяць сочинения каждой статьи— невозможно,---но, повидимому, всё онё относятся прибливительно ко времени, следовавшему за прекращениемъ Политика. Набрасывались оне, можеть быть, и раньше, когда сборникъ Сенъ-Симона еще издавался: Лафитть напечаталь насколько отрывковь въ различныхъ редакціяхъ. Но въ сентябрв 1819 года Контъ сообщаетъ, — лишь только-Политика прекратился онь началь работать въ Европейскома цензорто и въ іюнъ и въ іюль напечаталь здёсь двъ статьи. Одна — реценвін на книгу — спеціальнаго содержанія, другую Лафитть перенечаталь: она представляеть возражейе на мивне министровь, будто представительный образъ правленія неизбіжно дороже, чімъ деспотическій и даже республиканскій 60). Въ стать в достойно вниманія разсужденіе о равенствъ-единственное общаго характера. По мньнію автора, существуєть два рода равенства-отрицательное и положительное. Одно-положительное-состоить исключительно въ устраненіи всякой привилегіи при распредвленіи общественных должно-

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Peuensia o runt Histoire de la navigation interieure, cravia nauneaerca Sur une doctrine singulière professée récemment à la Chambre des Députés. R. occid. 1 mai 92. 329—380; 359—363.

стей, назначение на эти должности только людей способныхъ. Другое «отрицательное и критическое» заключается просто въ распространени права жить на счеть общества — на всъхъ гражданъ, права, составлявшаго раньше достояние однихъ привилегированныхъ. Это равенство Контъ называетъ «турецкимъ», во Франціи оно введено Бонапартомъ, развившимъ у французовъ «жадный вкусъ къ власти»—столь выгодный для деспотизма, какъ «орудіе грабежа, рабства и нравственнаго разложенія».

Мысль остроумная и мъткая по исторической постановкъ вопроса. Принадлежить ли она Конту? На этоть разъ мы не можемъ дать решетельнаго ответа на основании простыхъ хронологическихъ сопоставленій. До сихъ поръ предшедственница всёхъ контовскихъ идей ни нивли возможность найти въ сочиненіяхъ Сенъ-Симона, --- разсужденію о «турецком» равенстві» также соотвітствуєть одно мізсто въ произведени Сенъ-Симона именно въ Четвертом письми ка промышленникамъ, -- но письмо это издано въ концъ 1820 года, -- и мы не можемъ прямо указать простейшаго источника контовской идеи 61). Сенъ-Симонъ сопоставляеть l'équlité turque и l'equlité industruelle-въ томъ смысле, какъ это сделано въ статье Конта. Вопросъ въ философскомъ отношени не имъетъ принципальнаго значения, вопрось-чисто политическій, неразривно связанный со всёмъ соціальныть віросозерцаніємъ Севъ-Симона, основаннымъ на понятів сарасіє, политической производительной способности. Сенъ-Симону не представлялось никакой нужды заимствовать изъ чужихъ рукъ-одну изъ иллюстрацій своего принципа. Наконець онъ, столь тщательно отм'втившій в'врныя, по его мнівнію, идеи редакторовъ Ееропейскаи цензора -- Шарля Конта и Дюнуайе, -- не приминуль бы назвать н ихъ сотрудника, - тъмъ болъе что въ 1819 году никакихъ тъней на отношеніяхъ Сенъ-Симона и Конта не существовало--и Конть продолжаль работать вийств сь учителемь.

Для Европейского цензора предназначалась тоже довольно общирная рецензія о книгъ Thouret. Это—самое вначительное произведеніе Конта, написанное внъ изданія Сенъ-Симона въ 1819 году. Лафитть, старательно отмътившій нъсколько страниць въ Организаторть Сенъ-Симона, принадлежащихъ будто бы Конту по новизнъ

<sup>41)</sup> Du Système Industriel. Oeuvres. VI, 17 ф. V, p. XII.

идей, -- по неизвъстной причинъ пренебрегъ подробныть сопостановленіемъ рецензіи на книгу Thouret съ твиъ же Организатором 62). Следуя своему методу, Лафитть могь бы уличить Сень - Симона во многихъ заимствованіяхъ изъ ненапочатанной статьи Конта. Совпаденія многочисленныя и буквальныя. Статья начинается указавіемь на ложное положение истории, какъ науки, -- до сихъ поръ почти исключительно «біографіи власти», «отрасли литературы», между тамъ какъ она должна быть основана на срядъ наблюденій надъ ходомъ цивилизаців». Эти страницы дадуть намь впослёдствік основныя представленія Сенъ - Симона о преобразованіи исторіи въ положительную науку, -- и они съ точностью повторяются въ статъв Конта. Иногда вставлено и всколько фразъ, отсутствующихъ въ Организаторъ, -- но онъ не мъняють главнаго содержанія. Попутно представлена характеристика Кондорсе — автора первой «философской исторіи», хотя и не выполнившаго своей задачи научно. Упоминается и о неосновательномъ пренебрежении историковъ къ среднимъ въкамъ,--на самомъ дълъ-видъвшимъ «самыя существенныя событія въ исторін новыхъ народовъ»: окончательную организацію христіанства, освобождение общинъ-все это настоящий отправный пункть новой цивилизаціи. Все это болже или менже въ буквальныхъ выраженіяхъ является достояніемъ Конта въ стать в и-Сенъ-Симона въ «сельмомъ нисьмъ > Организатора. Кто же дъйствительный авторъ? Если судить по только что приведеннымь идеямь - сомевнія быть не можеть: всё ихъ мы уже признали собственностью Сенъ-Симона-до его знакомства съ Контомъ, и для доказательства намъ пришлось бы снова сослаться на Mémoire sur la science de l'homme относительно исторін и средникь в'яковь, на Introduction aux travaux scientifiques и на письма къ Редерну --- о Кондорсе, на Индустрію по поводу общинъ. Контъ не изобрвлъ всвхъ этихъ мыслей и даже не выработаль ихъ вивств съ Сень-Симономъ, такъ какъ всв онв принадлежать сочиненіямь Сенъ-Симона до секретарства у него Конта. Но какъ объяснить совпадение текстовъ, доходящее до точной перениски статьи въ письмо? Рукопись подписана Контомъ и если осно-

вываться на его подписи, — придется признать, что Сенъ.- Симонъвнесъ текстъ ненапечатанной статьи ученика въ свое ивданіе. Съ другой стороны — въ виду несомитино сенъ-симоновскаго идейнаго содержанія статьи-необходимо заключить, что Конть могь за своей подписью сочинять статьи на основаніи внущеній учителя, -- и именно поэтому Сенъ-Симонъ, перенося текстъ Конта въ свое изданіе п подъ свою подпись, -- не свиталь нужнымь -- даже упоминать составителя текста какъ автора. Мы это ясно видимъ и изъ другихъ отрывковъ, напечатанныхъ Лафиттомъ. Напримъръ, вслъдъ за рецензіей на книгу Thouret Лафитть печатаеть Fragment, не опредъява точно времени его написанія. Въ «отрывкъ» опять ньлое разсуждение, соотвътствующее сепъ-симоновскому, -- но уже не изъ Организатора, а изъ второго тома Индустріи, — т. е. до-контовскаго періода. Разсужденіе — чрезвычайно для Сенъ-Симона характерное: онъ находить, что пріемъ общинь-пріобр'ятать вольности путемъ выкуповъ — самый цълесообразный и его слъдовало примънить и въ революцію 63).

На этоть разъ, по нашему мижнію, совершенно ясень процессь контовской работы. Сенъ-Симонъ, мы увидимъ, очень не высоко цънить свой писательскій таленть; неоднократно говориль о немъ въ томъ же сиыслъ, какъ его родичъ, герцогъ и перъ одъниваль съ внашней стороны свои знаменитыя Записки. Естественно онъ всегда съ готовностью уступаль обработку болже искуснымъ литераторамъ, кто могь яснъе и точнъй изложить его мысли. Это онъ заявляль даже публично,-- и Контъ въ молодости несомивано былъ однимъ взь такихъ излагателей. У него еще не успъль выработаться запутанный, педантическій стиль Курса позитивной философіи: «ревомоціонный духъ» имълъ благодътельное вліяніе если не на зрълость его ума, — то по крайней мірь на бойкость и силу его языка. Въ этомъ смысле поучительно сравнить, напримеръ, только что указанвое разсуждение о Кондорсе въ коношеской рецензи или болже попробное развитие того же вопроса въ Планъ работ необходижых для переустройства общества оть 1822 года, -- и страницы о Кондорсе въ Курси: иден однъ и тъ же, — но простота формы ис-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) R. occid. Ib. 373. Oeuvres. XV, 197-9, 211.

чезла безвозвратно <sup>64</sup>). Пока предъ Сенъ - Симономъ быль сотруднивъ—лично очень независимый, но идейно покорный даже стихівной покорностью подъ вліяніемъ только что развернувшихся философскихъ горизонтовъ.

Такого же происхожденія и «политическое произведеньице», которому Лафиттъ приписываетъ большое значение для идей Сенъ-Симона. Оно также перешло въ Organisateur - Сенъ - Симона, какъ часть «извлеченія» изъ «труда и по теоріи соціальной организаців». Сенъ - Симонъ прямо выражается топ ouvrage, Лафитть находить здёсь заимствованными отъ Конта «идеи дёйствительно новыя» 65). Идеи эти следующія: правители до сихъ поръ смогрели на управляемыхъ какъ на свое достояніе, считали народы своей роловой собственностью, о выгодё ихъ судели съ точки зрёнія своихъ страстей н вкусовъ. Въ примеръ приводится Людовикъ XIV. Новый принципъ политики смотрить иначе: правители только администраторы общества, счастье націи-единственная и исключительная цель соціальной организаціи. Одна изъ трехъ конституціонныхъ властей обязана защищать и осуществлять этоть принципъ. Дальше говорится о неудовлетворительности и этого принципа-слишкомъ неопределеннаго. И въ настоящее время публицисты должны «сосредоточить свои мысли на томъ нути, какимъ общество должно достигнуть счастья и заставить общество вступить на этотъ путь». До техъ поръ произволь все равно будеть существовать — при какой угодно формъ правленія.

Здёсь прерывается разсужденіе Конта. «Извлеченіе» Сенъ-Симона идеть дальше, т. е. рёшаеть поставленную задачу, объясняеть условія человёческаго счастья: новое общество должно воздёйствовать на природу, оно будеть управляться не людьми, а принципами—извлеченными «изъ самой природы вещей». И Сенъ-Симонъ ставить вопросы, какіе должна разрёшить новая система политики. Все клонится къ ясному опредёленію цёли соціальной организаціи и послёдовательному суженію всевозможныхъ произвольныхъ воздёйствій власти на общество 66).

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Cours. IV, 189—190. Prospectus des travaux nécessaires pour réorganiser la société HIH Système de politique positive Bh Oeuvres. XXXVIII. O Kohgopce.—146—8.

<sup>61)</sup> Opuscule politique. Ib. 376-9, 325.

<sup>46)</sup> Oeuvres. XX, 191-206.

Въ этомъ разсужденіи мы узнаемъ извёстный намъ принципъ Сенъ-Симона — наивозможное ограничение «правительственной области» la matière du gouvernement и ради этого — установленіе «кодекса земной морали», опредъляющей цъль и основы соціальной организацін. Раньше система позитивной морали была признана единственнымъ цълесообразнымъ средствомъ-обезпечить миръ и порядовъ среди современнаго пролетаріата, — теперь Сенъ-Симонъ утверждаеть, что при ясной и определенной цели соціальнаго развитія сама масса населенія является противов'ісомъ антисоціальному меньшин-

Таково, общее содержание «извлечения» у Сенъ-Симона,--- у Конта только вступленіе, и именно здівсь «идей дійствительно новых» мы не замъчаемъ-характеристика взаимныхъ отношеній правителей и управляемыхъ при старой политической системъ могла быть написана всякимъ либеральнымъ публицистомъ реставраціи. Опять достойно зам'вчанія: Конть усиленно занимается полемической и практической политикой и даже рекомендуетъ публицистамъ взять въ свои руки вывлательство въ современный соціальный строй.

Всв разобранные отрывки Конть ни призналь достойными перепечатки, хотя и не уничтожиль рукописей. Часть ихъ, очевидно, служила матеріяломъ для статей новаго періодическаго изданія, предпринятаго Сенъ-Симономъ. Издавался онъ подъ названіемъ L'Organisateur съ ноября 1819 года по февраль следущаго, вышло нзданія перваго выпуска и два изданія втораго; -- при чемъ изданія выходили значительно дополненными 68). Контъ принпмаль въ этой работъ не менъе дъятельное участіе, чъмъ въ Политикъ,--но совершенно не подписывая своего имени. Впервые публика узнала объ его сотрудничествъ въ Организаторъ по выходъ послъдняго тома Системы позитивной политики. Здёсь онъ перепечаталь статью, пом'вщенную въ сборник'в Сенъ-Симона подъ названіемъ «восьмого письма». Неизвъстно, почему Конть относить свое проиведеніе къ априлю 1820 года: последнее—«четырнадцатое письмо» Организатора написано непосредственно послъ убійства герцога Беррійскаго, какъ это видно изъ текста письма, --событіе произошло

industrie. II. Oeuvres. XVIII, 130—1, 219.
 Oeuvres. XX, 6—11. Fournel. O. c.

13-го февраля, -- следовательно восьмое письмо никакъ не могло ноявиться въ апрълъ? 69) Конть его перепечаталь подъ заглавіемъ Sommaire appréciation de l'ensemble du passé moderne. By Opranusaторт въ началв прибавлена почти страница, почему она не перепечатана Контомъ? На этой страницъ говорится, что всякую великую перемвну можно произвести-двоякимъ способомъ-сраньше или позже эпохи, когла обнаруживается воля осуществить перемъну. Въ этихъ немногихъ словахъ заключаются двъ программы философской политики: выжидательная и деятельная, программа вившательства. И мы въ одной программъ узнаемъ слъдующія слова въ той части Индустріи, какую, несомнівню, редактироваль Конть: «Не будемь насиловать хода вещей; мы не можемъ этого; resignions-nous! > 70). Этоть призывь къ самоотреченію нельзя встрётить въ сочиненіяхъ Сенъ-Симона, гдъ и содержание и форма зависъли исключительно оть него одного. Мы знаемь, -- на примъръ Тьерри -- какой широкой терпимостью пользовались сотрудники философа и Конть, разумъется, подобно Тьерри имълъ право вносить въ текстъ за подписью Сенъ-Симона мысли, не вполнъ соотвътствовавшія возгрыніямь учителя. Только у Конта такихъ мыслей на первое время почти вовсе не оказалось или онъ отступили на задній планъ предъ внушеніями Сепъ-Симона. Но изръдка идейная неуравновъщенность молодого публициста сказывалось двумя крайностими: или взрывомъ былого «революціоннаго духа», или своеобразнымъ философскимъ фатализмомъ, -- разновидность научнаго сенъ - симоновскаго духа. Съ теченіемъ времени эта разновидность окончательно погасить революціонныя вспышки, -- но далеко не сразу. Конть и после своихъ пнсемъ въ Сенъ - Симону, повидимому, окончательно решавшихъ вопросъ о неограниченномъ развити только теоріи научности, все еще обнаруживаль боевыя публицистическія стремленія. Психологи-

<sup>69)</sup> Контъ выражается о статьъ: "Après avoir en avril 1820 laissé passivement attribuer (l'opuscule) au directeur du recueil (l'Organisateur) qui l'inséra, j'en reprends formalement la juste possession Syst. de pol. posit. IV. Ib. III. Жанэ, схъдовательно, могъ знать, "какова была доля сотрудничества" Конта въ Организаторъ,— на нензъвстность чего историкъ сенъ-симонизма жалуется. R. des deux Mondes. 1 août. 67. 617.

 $<sup>^{10}</sup>$ ) Вторая тетрадь III тома. Лафитть съ похвалой приводить это мъсто, какъ тинично контовское.  $R.\ occid.\ 1$  janv.  $84.\ 126.$ 

чески это значило: Конть встретился съ очень сложной личностью, однаково богатой и воинственными способностями для злободневной политики и глубокими научно-философскими задатками для созиданія новаго позитивнаго міросозерцанія. И та и другая сторона удивительной личности одинаково увлекательны и по импровизаторской даровитости—неотразимы. И Конть долго оказывается на распутьи. Это неизбежно при исключительной впечатлительности его природы. Вь письмахъ къ Вала на этоть счеть имбется множество доказательствъ и сердечныхъ и идейныхъ. Къ последнимъ следуеть отнести любопытное сообщеніе Лафитта о причине, заставившей Конта отказаться отъ домашняго учительства у Казимира Перье. По словать самого Конта, онъ прочиталь исторію Саламанскаго баккалавра и изображенныя здёсь тигости должности наставника такъ сильно на него подействовали, что онъ рёшился не подвергаться имъ 11).

Сопутствуемый этой впечатлительностью, Контъ воспринималь уроки Сенъ-Симона и успълъ съ одной стороны договориться до лирическаго воззванія о бідствіяхь «наших ближнихь», съ другойдо ревиніяціи. Но молодость и ученичество миновали, Конть окончательно решиль утвердиться на теоретической почве и отречься оть сенъ-симоновскаго совижщенія теоріи и практики. Естественно овъ не могь сочувствовать заявленіемь, будто новую систему можно осуществить раньше той эпохи, когда ея приближение ясно чувствуется. Вь «восьмомъ письмъ» Отанизатора говорится именно о такомъ осуществленів: оно составляеть задачу настоящаю покольнія, такъ какъ она совидается трудами «нашихъ отцовъ» уже въ теченіе восьми въковъ. И Сенъ-Симонъ, мы увидимъ, дъйствительно разсчитивалъ ускорить процессъ, какъ вообще онъ въриль въ возможность положительнаго вывшательства личности въ историческій ходъ цивилизаціи, точно оговаривансь — до какихъ именно предвловъ, и мы увидимъ, -- эта вёра и эти оговорки были усвоены молодымъ Контомъ, но въ 1854 году онъ не сочувствовалъ идей и выпустиль вачало статьи. Но мы должны считаться со статьей-больше чёмъ съ другими произведеніями философа за то же время. Еще только одно превосходить её по значенію — въ глазакъ самого автора-

<sup>11)</sup> R. occid. 1 mai 82. 827.

Система позитивной политики, окончательно, по словамъ Конта, опредълившая въ 1822 году его «философское и соціальное направленіе».

Какія же идеи предъ нами въ Sommaire appréciation? Какое пріобрѣтеніе дѣлалъ Контъ, «взявши, наконецъ, въ законное владѣніе» это сочиненіе?

## VIII.

Статья начинается заявленіемъ, что намъ предстоить зам'встить систему, состоявшую изъ сочетанія власти духовной или папской и теологической и власти свътской или феодальной и военной. Дальше излагается исторія старой системы, уже изв'єстная намь въ общихь чертахъ: проповъдь христіанства, окончательное установленіе папской власти и феодализма, значение усмирительной двятельности Карла Великаго противъ варваровъ, начало разложенія системы одновременно съ ея развитіемъ; введеніе арабами положительныхъ наукъ, освобожденіе общинъ. Всё факты и звенья эволюціи указаны Сенъ-Симономъ до Конта: мы это видёли и увидимъ при подробномъ анализъ воззръній нашего философа. Теперь мы встръчаемъ больше стройности въ изложеніи, предъ нами точныя и м'єткія опредъленія, историческія явленія такъ сказать приковываются къ своимъ мізстамъ, такъ какъ ихъ культурный смыслъ опредълзется терминами краткими и исчернывающими. Ничего неть новаго въ ндев о жеизбёжномъ переходё «духовныхъ дёлъ» къ «позитивной научной способности» — отъ теологіи и метафизики, но въ первый разъ такое рёзкое противопоставленіе: «свётская (правительственная) позитивная способность, т. е. индустріальная возникла рядомъ съ светской властью, достигшей своего полнаго развитія; позитивная духовная способность, т. е. научная выросла повади духовной власти въ тоть моменть, когда та стала развивать всю свою деятельность». Безукоризненно энергическая новая форма для старой идеи:-въ нёсколькихъ словахъ выраженъ историческій параллелизмъ рядовъ двухъ противоположныхъ культурныхъ явленій съ ихъ противоположными культурными смыслами. У Сенъ-Симона все это содержаніе, сгруппированное здёсь на пространств'в нівсколькихъ строкъ, разбросано по десяткамъ страницъ Записки по наукъ о человъкъ и Индустріи. Столь же остроумно и дальнъйшее изложе-

ніе борьбы способностей съ властями. Мы знавить идею Сент-Симона о неизбъжности переходныхъ состояній между окончательнымъ устраненіемъ одной соціальной системы и полнымъ торжествомъ другой, - теперь эта мысль очень тонко проведена въ изображении борьбы индустріальной способности противь феодализма и позитивнонаучной способности противъ теологіи: об'в способности польвуются оружіемъ своихъ враговъ, -- общины заключають союзы съ извъстной частью военно-феодальной власти, позитивная способность въ борьбъ сь теологіей прибываеть часто кь ся же средствамь. Мы помнимь,дъятельность общинъ чрезвычайно высоко оцънена Сенъ-Симономъ, можеть быть, отчасти подъ вліяніемъ Тьерри, — теперь общины ставатся въ центръ борьбы системъ, т. е. индустріальная способность признается руководящей: сущность не въ борьбъ королей противъ папъ или феодальныхъ властей другь противъ друга, а въ борьб в общинъ за независимость, выбиравшихъ себ вождями то ту, то другую партію феодальной и теологической системы 12).

Если теперь сопоставить позитивно-научную способность и индустрівльную и пожелать оцінить ихъ относительное значеніе,какую изъ нихъ придется поставить выше? Изъ второго «основного» труда Конта Сенъ-Симонъ усмотрить, что «духовная власть», т. е. научно-философская способность превосходить индустріальную и Сенъ-Симонъ именно этоть пункть сочтёть ошибочныть въ философія своего ученика. Но пока Сепъ-Симону нечего возражать, индустріальной способности отдано должное. Правда, остается неразрешеннымъ вопросъ, какая связь существовала въ прошломъ между новой духовной и новой светской властью въ ихъ борьбѣ противъ феодально-теологической системы? Другими словами, -- можно ли проследить необходимое взаимодействие индустрии и повитивной мысли, какъ силъ разрушающихъ и созидающихъ? Этогь вопрось логически приводеть къ задачв-опредвлить неразрывную культурную связь между соціальными стадіями и умственныме, т. е. свести къ одному началу два ряда явленій-экономическо-политическій и научно-философскій. Мы не разъ встр'єтимся съ этимъ трудивищимъ вопросомъ позитивной системы, --- Конть его разрёшиль весьма просто: соціальный рядь подчиниль научно-фи-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Système de pol. posit. IV. Append. gen. 12.

лософскому. Этоть моменть онъ призналь рёшительнымь и господствующимь шагомъ всей своей философіи, Сенъ-Симонь не могь согласиться съ рёшеніемъ,—и пытался найти другой путь къ единству. Но признанное Сенъ-Симономъ разногласіе произошло около трехъ лёть позже, — въ Организаторть Контъ отнюдь не оригиналенъ, котя бы даже оригинальность заключалась въ односторонности.

Борьба способностей и властей должна закончиться рёшительной битвой,—это было ясно съ эпохи реформаціи,—и битва произошла въ XVIII вёкё. Оцёнка философской критики—Сенъ-Симоновская, такъ же какъ и революціи,—и послёдній фактъ въ высшей степени замёчателенъ. Вдуматься въ него безусловно слёдовало ученикамъ Конта, считающимъ разбираемое произведеніе—особенно уб'ёдительнымъ доказательствомъ вліянія ученика на учителя 13.

Въ статъ товорится: «разразилась французская революція: она съ самаго начала приняла ложное направленіе—королевская власть была низвергнута». Она немедленно воскресла, потому что, будучи во Франціи головой и сердцемъ старой системы, она можетъ угаснуть только вмъстъ съ этой системой, а система перестанетъ существовать, лишь когда ее можетъ непосредственно замъстить новая <sup>14</sup>.

Для Сенъ-Симона эта идея вполнѣ послѣдовательная: для него удостовѣренный историческій фактъ — сеюзъ королей съ общинами, — слѣдовательно разрывъ этого союза — измѣна прошлому, вѣковому ходу французской цивилизаціи, — т. е. политическое преступленіе. Это онъ будеть доказывать въ мартѣ того же 1820 года въ Письмах къ присяжнымъ и во всѣхъ позднѣйшихъ своихъ произведеніяхъ: спасеніе Бурбоновъ въ союзѣ съ Индустріей и всѣ выгоды Индустріи въ единеніи съ Бурбонами.

Но какова судьба идеи у Конта?

Ему пришлось ту же самую вадачу, какой посвящено письмо въ Организаторт, решать очень подробно въ Курст позитивной философіи, изложить исторію критической работы европейской мисли до революціи,—оценить, наконець революціонное движеніе. Воть въ втой-то оценке имеются данные, бросающія, по нашему митенію,

<sup>13)</sup> R. occid. Ib. 325. Cp. Audiffrent. (). c. 8-9.

<sup>14)</sup> Système. Ib. 18.

истинный свёть на степень контовской оригинальности въ періодъ его сотрудничества съ Сенъ-Симономъ.

Въ Курст позитивной философіи Конть быль предоставлень себів самому и могь провзносить историко-философскіе приговоры по собственнымь соображеніямь — независимо оть непосредственного воздійствія чужой мысли. Въ результаті получились разсужденія, весьма отличныя оть раннихъ вдей, — и отличіе это мы можемь укавать съ совершенной точностью.

Дело идеть о деятельности революціонных собраній. Сравнивая конвенть съ учредительнымъ собраніемъ — Конть решительно отдаетъ преимущество конвенту. Учредительное собрание не удовлетворяеть его «туманными политическими фикціями», заставлявшими мечтать о «неразрывном» единеніи монархическаго принципа съ народной властью, такъ же какъ католическаго - строя съ умственнымъ освобожденіемъ». Заблужденіе это, по слованъ Конта, даже не заслуживало бы вниманія, если бы до сихъ поръ не обнаруживало «плачевнаго вліянія» на умы и не приводило ихъ къ бевумным в подражаніямъ «переходной конституцій, свойственной Англіи». Метафизики и легисты учредительнаго собранів цілью французской революців привнали усвоеніе англійской конституціи, по мнонію Конта, противоръчащаго смыслу прошлаго Франціи и «радивально антипатичнаго инстинетамъ, ветеквющимъ изъ действительнаго соціальнаго положенія» французовъ. Осудивъ также законодательное собраніе, -- Конть ваявляеть свое сочувствіе конвенту, -- именно за его рвиненіе «уничтожить совершенно королевскую власть» и въ этомъ уничтожения видеть необходимое вступление из социльному воврожденію - прямой ціли французской революців. «Смыслъ нашей исторической теоріи, говорить Конть, неизбёжно представляеть повую королевскую влясть какъ одинственный существенный остатокъ древняго кастоваго строя», --- и следовательно францувская революція могла вполяв обнаружить свой характерь-рouvait être pleinement caracterisée-только предварительнымъ уничтоженіемъ монархія.

Конта восхищаеть «совершенная лояльность» «безпощадныхъ отрицательныхъ дъйствій» конвента—вплоть до разрушенія всёхъ основъ старой системи—христіанства, старыхъ научныхъ и юридическихъ корпорацій: все это, но мижнію Конта, доказывало «непреодолимое стремленіе къ всестороннему обновленію соціальной си-

стемы». «Нравственная энергія и умственная прямота», отведуть конвенту навсегда у безпристрастнаго потомства болье высокое мьсто, чьмь учредительному собранію. Конвенть сумыль освободиться оть «метафизической философіи», поняль свое назначеніе—создать революціонную диктатуру—и эта диктатура вызвала «истинныя чувства всеобщаго братства» и «вдохнула въ низшіе классы справедливое сознаніе ихъ политической сили». Конть находить въ диктатурь конвента осуществленіе великой и вычной культурной иден—раздыленіе моральнаго и политическаго правительства,—это стремленіе, между прочимь, обнаружилось въ возникновеніи «знаменитаго добровольнаго сообщества», извить собственно непричастнаго власти, но власть ему обязана «озаряющими указаніями». Конть не навываеть этого сообщества,—но можеть разумыть только якобинцевь 75).

Эта оцінка конвента и якобинцевъ, въ высшей степени замізчательная въ устахъ позитивиста, не ившаетъ Конту сътовать на жестокія религіозныя гоненія конвента, чрезвычайно різко отзываться о Руссо и Робеспьерь, произнести уничтожающій приговорь Бонапарту—не за диктатуру собственно: она была неизбъжна, а за способъ Бонапърта-пользоваться ею. Въ контовской схемъ культурной эволюціи la dictature temporelle является законом'врнымъ явленіемъ и ръшающей силой. Революціонное правительство конвента Конть сравниваеть съ диктатурой Людовика XI и Ришелье. Этонапоминаніе объ обширномъ изслідованіи философа, раньше успівшаго подробно выяснить значение факта. При окончательномъ разложенія среднев вковой системы «правительственная диктатура» нанесла смертный ударь феодализму и ознаменовала близкое неотразимое торжество революціоннаго духа. Это особенно арко обнаружилось во Франціи гдв королевская диктатура достигла высшаго развитія. Съ теченіемъ времени она не только окончательно разложила феодальныя силы и унизила ихъ, -- она постепенно подорвала значение «военнаго духа», такъ какъ государи перестали являться полковод-

<sup>76)</sup> Cours. VI, 290, 292, 295, 298, 800—1: "Sa parfaite loyauté en étendant sans ancien ménagement les opérations négatives"... 804. Излагатель сочиненія Конта—Rigolage—его выраженіе "une celèbre association volontaire"—отъ себя колонитеть—"celle des Jacobins". La Sociologie. P. 97, 348—4.

цами. Следовательно, «великая правительственная диктатура всецёло закончила естественное развитіе среднихъ вековъ:» такова—говоритъ Конть—«соціологическая оценка диктатуры» <sup>16</sup>).

Следовательно, -- она несомненно прогрессивная сила въ прощломъ. Заканчивая свою систему Контъ еще яснъе выразиль свою сопънку». Онъ еще до декабрьскаго переворота совътоваль эту концентрацію своему отечеству, -- въ 1853 году онъ прив'етствовалъ совершившийся факть и видиль въ немъ доказательство, что «истинная философія можеть систематизировать здравую политику». Здравая политика заключалась въ следующемъ: два первыя поколенія современной эпохи были-одно ретрограднымъ, другое одновременно революціоннымъ и ретрограднымъ, т. е. парламентарнымъ,третьему предстоить совершить «органическій переходь», т.-е. путемъ диктатуры вступить подъ власть позитивной религіи. Этоть transition organique и есть философское выражение иля культурной роли диктатора, который прекратить, наконець, «парламентскую анархію» и удовлетворить давнюю жажду народовъ-избавиться оть революціонных привычекъ и спокойно зажить подъкровомъ «всемірнаго сооруженія». Диктатура должна своей «матеріальной властью» хранить и облегчить этоть переходь къ «соціократіи» 17).

Мы видимъ, — идея диктатуры исконно-контовская, — но только начиная съ *Курса позитиеной философіи*. Идея должна была отличаться особенной привлекательностью для автора, такъ какъ онъ безпрестанно вынужденъ былъ — подъ давленіемъ фактовъ — суживать цълесообразную необходимость диктатуры.

Уже въ средніе въка приплось отмітить непреодолимий «существенно ретроградный характерь» диктатуры и увидёть спасеніе прогресса въ неутомимомъ рості «революціоннаго духа» 18). Диктатура конвента также сопровождалась фактами, різко порицаемыми философомъ, а Робеспьеръ, —истинный великій человікъ якобинскаго «сообщества» и подлинный диктаторъ не встрічаеть у Конта ни одного синсходительнаго слова. Такая же участь и позднійшей диктатуры удостомвшейся привітствій Конта. Его ученику пришлось

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Cours. V. LV leçon. 425-444 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Système de la politique positive. IV. Chap. V. 362-376.

<sup>18)</sup> Cours. V. 433, 453.

негодовать на «неспособность и негодность диктатора все вскор'в скомпрометировавшаго» <sup>78</sup>). Такимъ образомъ—одна изъ самыхъ дорогихъ историко-философскихъ и политическихъ идей Конта осталась въ области безнадежныхъ иллюзій, —и философъ могъ бы даже задать себ'в вопросъ, —не является ли диктатура—по самой своей природ'в—не transition organique'a именно essentiellement retrograde, на сколько д'ъло идеть о принципахъ и идеалахъ?

Признать ли въру Конта въ диктатуру однимъ изъ многочисленныхъ знаменій его клерикальной и католической природы — разумьется — въ психологическомъ смыслѣ или приписать её отчасти безсознательному внушенію французской національной стихіи, если принять убъжденіе Сенъ-Симона — въ глубокой монархической основѣ этой стихіи, — для нашей задачи вопросъ второстепенный. Для нея важно отмътить, что Контъ различно характеризоваль революціонное движеніе — въ Организаторю, во время работы съ Сенъ-Симономъ и въ своихъ единоличныхъ произведеніяхъ. Сенъ-Симонъ, мы увидимъ, остался въренъ первому взгляду на ходъ революціи и сужденія его о конвентъ несравненно послъдовательные контовскихъ.

Ученикъ, впоследствіи поставившій конвенть выше первыхъ революціонныхъ собраній, — вынужденъ былъ съ такимъ же презреніемъ отозваться о слепомъ восторте революціонеровъ предъ античнымъ государствомъ, съ какимъ говорилъ раньше о популярности англійской конституціп <sup>во</sup>). Сенъ-Симонъ въ числе политическихъ греховъ членовъ конвента считаеть его поиски за политической формой для французской націи—въ древнемъ міре <sup>во</sup>).

Чёмъ объяснить разногласія Конта въ сужденіяхъ о центральномъ историческомъ явленіи—о революціи? Мы должны снова указать, что критики и историки позитивизма не обратили вниманія на отзывы Конта о революціонныхъ собраніяхъ и усмотрёли только вообще сходство его мнёній о революціи съ сенъ-симоновскими. Мы видимъ,—слёдуеть внести существенную поправку въ это сходство и поправка явилась необходимой, по нашему жиёнію,—только въсилу различныхъ обстоятельствъ, сопровождавшихъ различныя ра-

<sup>79)</sup> Andiffrent. O. c. 168.

<sup>\*\*)</sup> Cours. V, 475; VI, 809.

<sup>11)</sup> Du Système industriel. Oeuvres. XXI, 184.

боты Конта. Статья для *Орисомзатора* писалась подь наблюденіемъ Сенъ-Симона, т.-е. редактировалась, а *Курст позитивной философій* могъ засвидётельствовать въ нёкоторыхъ взглядахъ и самостоятельность ученика. А въ чемъ ома состояда во время сотрудничества у Сенъ-Симона,—мы снова можемъ судить по факту, высоко цённиому самимъ Контомъ.

Перечисляя достоинства своей статьи въ *Организатворт*, Контъ указываеть на параллельный анализь аволюцій прощавго—движеній положительнаго и отрицательнаго. Этоть пріємь Конть перенесь и въ *Курсь позитивной философіи*, т.-е. представиль два *ряда* явленій—постепеннаго разложенія теологической и военной системы и прогрессивнаго развитія главныхъ элементовъ позитивной системы <sup>82</sup>).

У Сенъ-Симона мы дъйствительно не находимъ этихъ рядосъ, объясненныхъ въ такой стройной формъ. Но idée-mère—его. Весь матеріалъ въ сооруженіи Конта и сущность плана даны сочиненіями Сенъ-Симона и, разумъется, не меньше доясненій мы должны отнести на долю устныхъ особщеній.

Сенъ-Симонъ уже давно считалъ дяды фантовъ, связанныхъ обобщающимъ разсужденіемъ, -- «самымъ важнымъ въ научной работь». Въ исторіи онъ требоваль сравнительныхъ таблицъ человівческихъ знаний по эпохамъ для доказательства, что «человеческий умъ нивогла не переставаль идти впередъ и никогда не совершаль попятнаго движенія». Относительно среднихъ віновь онъ чувствоваль заблуждение писателей XVIII-го въка, считавших вооху регроградной, --- но тщегно старался представить фанты такъ, чтобы установить «рядъ непрерывных» движеній впередъ». Эльснерь объясниль ему научное значеніе арабской цивилизаціи, — и планъ требуемаю ряда получился. Съ арабовъ, т.-е. съ VIII-го въна начинается развитіе позитивныхъ наукъ, философія Аристотеля смёняеть религіозное возгржніе платонизма и полагаются первыя основы будущей попозитивной философіи. Происходить это въ ту самую эпоху, когда Кариь Великій создаєть организацію среднев'яковой системы, возникаеть духовная средневёковая власть и политическая феодальная система. Следовательно, --- рость позитивизма одновременень съ господствомъ феодализма и теологіи. Къ умственной эволюціи впослъд-

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Système. IV. Préf. de l'App. gen. III. Cours. 348-9.

ствіи Сенть-Симонть присоединяеть политическую—развитіе общинных вольностей <sup>83</sup>). Все это вполить ясно установлено до Конта, но Сенть-Симонть не заботился заключить свои мысли въ точныя формулы, предпочиталь находить свое «наблюденіе»—«очень пикантнымь». Конть эту пикатность перевель на систематическій философскій языкть. Творческая вдохновляющая половина работы, следовательно,—неотъемлемая собственность Сенть-Симона.

Другое достоинство статьи, отмъчаемое Контомъ, — историческій контрасть между Франціей и Англіей, — въ одной преобладаніе центральной власти, въ другой — мъстной. Этотъ контрастъ, спъщить замътить Контъ, съ тъхъ поръ «руководилъ нъсколькими писателями и они ни разу не указали источника».

Контрасть заключался въ союзванглійских общинь съ феодалами противъ королевской власти и въ союзва французскихъобщинь съ королевской властью противъ феодаловъ. Въ результатъанглійская конституція оказалась видоизмъненіемъ старой феодальновсистемы, — во Франціи конституція установилась въ эпоху больекультурную и, естественно, ея строй представляеть безконечно больеглубокое видоизмъненіе стараго, чъмъ англійскій <sup>84</sup>).

Присутствіе феодальных элементовь въ англійской конституців сравнительно съ французской было подробно объяснено Сень-Симономь въ четвертомъ томв Индустріи, а также и преимущество культурной обстановки французскаго режима предъ англійской. Конть сов'ятуеть об'ямъ націямъ усвоить изм'яненія, произведенныя той в другой въ старой системв. Каждая изъ нихъ достигла ослабленія одной основы феодальнаго строя,—англійская—королевской власти, французская—аристократіи. «Ц'яльный результать» можеть осуществиться посл'я взаимнаго усвоенія націями вс'яхъ соотв'ятственныхъзавоеваній. Сенъ-Симонъ ясн'я опред'ялиль ц'яль новой индустріальной силы въ Англіи и во Франціи и точн'я указаль недостатки положенія индустріальнаго класса въ об'якъ странахъ. Въ силу историческихъ причинъ въ Англіи индустрія, какъ масса, мен'я свободна, ч'ямъ во Франціи, зд'ясь зато мен'я развито чувство личной свободы, ч'ямъ въ Англіи, между т'ямъ какъ индустрія, какъ поли-

<sup>44</sup>) Système. Ib. 13, 31.

<sup>41)</sup> Mém. sur la science de l'h mme. 22-3, 188-9, 67-8, 163, 244, 261, 161, 154.

ческая сила, не до такой степени обставлена феодальными пережитками. Отсюда—необходимость союза и единенія французской индустріи т. е. всей производительной націи—съ англійской <sup>85</sup>).

Въ чемъ же оригинальность контовской идеи настолько повелительная, что идея облагодътельствовала даже другихъ писателей? Только въ точномъ указаніи—на различныя комбинаціи трехъ культурныхъ силь въ разныхъ странахъ. Но не можеть быть сомнівнія,— эти комбинаціи раньше Конта были ясны и Тьерри и Сенъ-Симону,— такъ какъ только ими можно было объяснить преобладаніе феодальной стихіи въ англійской конституціи сравнительно съ французской, т. е. аристократіи, по выраженію Конта,—«містной силы». Сень-Симонъ на этомъ факті основываль свое недовольство—восторгами французовъ предъ англійской конституціей, — Контъ ту же мысль выразить и позже въ Курсю позимивной философіи, возмущаясь «хронической англоманіей вульгарныхъ публицистовъ» и воспроизводя старую паралиель между разложеніемъ феодальной системы во Франціи и въ Англіи <sup>84</sup>).

Всё другія разсужденія Конта остаются также отголосками Сень-Сямоновской философіи. Сень-Симонь, поднимая вопрось о позитивной земной морали на смёну теологической,—доказываль возможность ея распространенія какъ всеобщей религіи. Здёсь не можеть бить рёчи о выбор'є в'єроиспов'єданія, какой установила антитеологическая философія XVIII-го в'єка, — такъ какъ новый катихизись будеть основань на позитивной общей наукъ. Контъ продолжаєть шель учителя и доказываеть естественность и неизб'єжность такой же в'єры народа въ идеи ученыкъ, какую народь обнаруживаль при теологической систем'є—въ священниковъ. Одна лишь разница: деспотизиъ никогда не можеть водвориться на печв'є наукъ,—вообрашеть это — значить быть совершенно чуждымъ всякой позитивной иде'ь в').

Оценивъ свою статью въ *Организаторъ*, Контъ прямо перехоцить къ знаменитому сочиненію 1822 года—по его словамъ «основному» и первоисточнику всей его философіи, даже больше—ея все-

<sup>16)</sup> Oeucres. XIX, 50-8.

<sup>36)</sup> Cours. V, 425-6. Cp. Oeucres. XIX, 79.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Système. Ib. 41-2. Oeurres. XVIII, 217-8.

объемлющей основъ. Но намъ раньше этей работы, необходимо остановиться на болъе мелкихъ произведенияхъ философа, не перепечатанныхъ имъ самимъ. Всъ они относятся къ періоду между 1819 годомъ и 1821, т. е. являются подготовительными работами для «основной». Лафиттъ перепечаталъ ихъ—всего пять—съ рукописей, оставленныхъ Контомъ и нъкоторыя изъ нихъ безусловно заслуживали этого вниманія.

Лафитть даеть имъ общее заглавіе: смелкія работы, относящіяся къ основанию соціальной науки», --- среди нихъ вм'вотся и довольно пространная «О политических работах Кондорсе». Мелкіе отрывки представляють неоконченные наброски, очевидно, обширныхъ задуманных статей, предъ нами большею частью вступленія къ статьямъ-и въ нъсколькихъ редакціяхъ-одинаковыхъ по содержанію и различныхъ по объему. Конть неоднократно принимался за одну и ту же статью и бросаль ее, тщательно отмечая день, чась и даже минуты работы. Необыченъ пріемъ — не продолжать начатаго, а всякій разъ писать начало онооъ-даже по три раза и совершенно буквально. Другая своеобразность, прекрасно знакомая всякому читавшему сочиненія Сенъ-Симона, -- отсутствіе систематичности въ изложеніи болье пространных отрывковь, оговорки и опасенія насчеть запутанности въ разсуждени, повторение одного и того же текста по два раза, обращение въ читателю — не смущаться словомь appendice: здвоь обсуждаются предметы величайшей важности. Все это въ духв писательской свободной манеры Сенъ-Симона, часто граничащей съ наивной откровенностью. Мы не желаеть этимъ сказать, что отрывки о «соціальной науків» написаны Контомъ съ словъ Сенъ-Симона, въ полномъ смыслѣ по-секретарски и что обиліе тождественных отрывковь объясняется только несянократными приступами въ диктовив и перерывами устной беобдой. Мы только обращаемъ внимание на частности формы, не свойственныя вообще произведеніямъ одного Конта 84).

<sup>••)</sup> Ср. R. occid. 1 mai 82. 388 и 391, 387, 395 гень. Можно указать еще на употребленіе любимъйшихъ выраженій Сенъ-Симона для характеристики неизмѣнно — послѣдовательной исторической эволюціи—la nature des choses и особенно la force des choses. Эти частныя черты не должны быть преувеличиваемы, но омѣ, несомивыно, характерны для перваго періода философской двятельности Конта. Въ письмахъ къ Вала на каждой страниць чувствуется сенъ-симоновская литературиая манера, — даже

Что касается идей, — авторъ меньше чёмъ когда-либо выходять изъ круга семъ-симоновскихъ возграній и мы безпрестанно встрачаемся даже съ фразами учителя, не только съ его мыслями. Въ отрывкъ о повитивной политикъ вставлено буквально разсужденіе Сенъ-Симона о счастью общества, объ условіяхъ счастья при новой системъ—воздайствія человака на вещи, а не на человака, повторнется извастная намъ оцанка метафизическаго содержанія философіи XVIII-го вака вообще и въ частности демлараціи правъ ва). Все это считается «остаткомъ теологіи» —буквально какъ у Сенъ-Симона, политической экономіи принисывается исключительная сила — «возвести политику въ рангъ повитивныхъ наукъ». Статья о Кондорсе представляетъ противорачивое и крайне-запутанное разсужденіе посла совершение опредъленныхъ отвывовъ Сенъ-Симона объ этомъ философъ.

Конть приписываеть Кондорое двё идеи, другь друга исключаютія и этимъ приводящія Конта въ крайнее изумленіе. Одна идея: Кондорсе задумалъ освовать соціальную науку на математической теоріи, другая—даже, по мивнію Конта, въ общемъ осуществленная: произвести наблюденія надъ общимъ ходомъ челов'я ческаго ума и. следовательно, «изучить и установить рядь общихь фактовъ, которые одни только могуть служить точной отправленія для повитивной теоріи политики. Конть хочеть сказать, что у Кондорое уживаются два соціологических метода-натематическій и историческій. Въ дъйствительности, исторического метода у Кондорое не могло быть уже потому, что исторія представлялась ему не эволюціей, а волнообразнымъ движеніемъ, при чемъ назначеніе девятаго вала-въ симся окончательного устраненія регрессивныхъ паденій, - выполнала революція. Не ряду наблюденій, а именно современная эпоха послужила для Кондорсе основаниемъ учения о прогрессв. Что же касается математическаго метода, — онъ являлся только усовершенствованной метафизикой. Кондорсе мечталь о точномъ опредъления правственныхъ понятій и о составленіи изъ нихъ болье или менье вероятных формуль. Какь после этого Конть могь обвинять Кондорсе, будто онъ оказался «гораздо ниже своей идеи», будто даже

ть мелочахъ, напримъръ, Сенъ Симонъ большой любитель нарвчія grandement,—и Конть о вліянін на него Сень-Симона виражается—grandement utile. Позже всв эти вившнія отраженія исчезають.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) R. Occid. Ib. 381. L'Organisateur. Ib. 381.

потеряль ее изъ виду? Напротивъ, — сеою идею Кондорсе выполниль блистательно, — а охватить «ходъ цивилизаціи» съ истинно философской точки зрёнія, а не съ публицистической — въ духё XVIII-го вёка, — Кондорсе и не ставиль своей задачей, — намёревансь писать произведеніе боевое, а не изслёдовательское, и Кондорсе вовсе не «уставаль» въ поискахь за историческимъ закономъ позитивной политики: онъ и не искаль его.

Дальше идуть извъстныя намъ справедливыя упреки: Кондорсе историческія событія судиль съ современной ему философской точки зрънія, не оцъниль значенія христіанства, вообще не обнаружиль пониманія простъйшей истины — относительности учрежденій сообразно съ состояніемъ цивилизаціи. Ясно, — безъ этой истины у философа не могло быть представленія объ историческомъ методъ 30).

Впослѣдствін, въ Курст позитивной философіи Конть охарактеризоваль философію Кондорсе вполнѣ опредѣленно и указаль рѣшительно первопричину не-философскаго взгляда Кондорсе на исторію — убѣжденіе въ кульминаціонномъ прогрессивномъ характерѣ XVIII-го вѣка <sup>91</sup>).

Наконець, предъ нами, важнъйшее произведеніе молодого Конта. Сначала оно вышло въ апрълъ 1822 года въ количествъ пятидесяти оттисковъ, носило названіе Prospectus des traveaux nécessaires pour réorganiser la societé и ему было предпослано предисловіе Сенъ-Симона;—вся книга называлась Du contrat social. Два года спустя то же сочиненіе Конта было напечатано въ тысячъ экземплярахъ и вышло съ двумя заглавіями— Cathéchisme des Industriels, третья тетрадь,—т.-е. часть изданія Сенъ-Симона и особое заглавіе— Système de politique positive — за подписью Конта <sup>22</sup>). Мы знаемъ, — именно этоть трудь послужиль предлогомъ и даже причиной разрыва и, слъдовательно, всёхъ поздивійшихъ воинственныхъ предпріятій Конта противъ своего учителя. Личные мотивы событія— намъ извъстны,— идейные должны выясниться изъ самаго сочиненія Конта.

Несомнънно, -- предъ нами должна быть философская междоусо-

<sup>94)</sup> R. Occid Ib. 400-9.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Cours. IV, 189—190.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) О 1-мъ изданіи въ *Oeuvres* XXIII, 6; о 2-мъ у Конта Système. Preff. de l'App. gén. III. Контъ насчитываеть сто оттисковъ въ 1 изд. Въ Oeuvres—сочинение завимаеть XXXVIII томъ.

бяца,—и она дъйствительно существуеть и объясняется объими сторонами—въ предисловіяхъ къ книгъ.

Учитель и ученикь обмъниваются любезностями, повидимому, вполнъ убъдительными, такъ какъ онъ мотивируются. Сенъ-Симонъ объявляеть, что сочиненіе Конта «лучшее изъ всьхъ когда-либо нашисанныхъ объ общей политикъ». Контъ съ удовольствения объявляеть себя ученикомъ Сенъ-Симона — «j²aime à le déclarer»: онъ уже давно размышлялъ надъ его основными идеями и теперь ръшилъ привести въ систему, развить и усовершенствовать часть этихъ идей. Объясненіе сопровождается слъдующимъ ръшительнымъ подтвержденіемъ: «я призналь нужнымъ публично сдълать это заявленіе, чтобы—въ случав, если мон работы окажутся достойными какого-либо одобренія, — оно должно принадлежать основателю философской школы, въ составъ которой я имъю честь входить».

Трудно опредёленнёе выразить идейную зависимость одного философа отъ другого, — и Конть въ своихъ заявленіяхъ даже рёзче подчеркнуль этотъ факть, чёмъ Сенъ-Симонъ. Но зачёмъ же потребовались публичныя объясненія и предисловія?

Об'є стороны отв'єчають и на этоть вопрось. Учитель и ученикъ не вполн'є согласны во взглядахъ. Это ясно изъ словъ того и другого,—но не въ одинаковой степени опред'єляется разногласіе, — и у Сенъ-Симона, несомн'єнно, сильн'єе.

«Онъ, говорить Сенъ - Симонъ о Контъ, излагаеть только одну часть нашей системы и отдаеть преобладающее значение обобщениямь, которыя мы считаемъ второстепенными».

Конть ограничивается заявленіемъ, что онъ занялся исключительно одной половиной идей Сенъ-Симона,—именно научной и ни словомъ не указываетъ, что этимъ идеямъ онъ придаетъ высшую важность надъ другими. Онъ просто только сосредоточился на изученіи ихъ,—почему вопросъ остается открытымъ.

Сенъ - Симонъ, напротивъ, развиваетъ свое положеніе. На его взглядъ индустріальная способность должна стоять на первомъ мъстъ; она должна оцънивать всъ другія способности и заставлять ихъ работать для своихъ пользъ. Контъ, напротивъ, научную способность считаетъ первой—выше индустріальной и философской; —и не изло-

жилъ въ своемъ сочинении «патетической и религіозной части» сенъ-симоновской философіи <sup>93</sup>.

Какое заключеніе можно сдёлать изъ этихъ объясненій?

Такъ какъ Сенъ-Симомъ говоритъ не только о религи, но и о философіи, —приходится въ Контѣ признать пренебреженіе вообще ко всѣмъ направленіямъ мысли, кромѣ чисто - научнаго въ самомъ тѣсномъ смыслѣ, аристотелевскаго, по выраженію Сенъ-Симона, или еще точнѣе — направленія современной Академіи наукъ — физическихъ и математическихъ. Это очень тяжкое обвиненіе въ устахъ Сенъ-Симона. Направленіе Академіи—значитъ детальная разработка опытныхъ наукъ безъ всякой идеи о философскомъ синтезѣ, дающемъ въ своемъ развитіи извѣстную научно-политическую доктрину. Сенъ - Симонъ неоднократно заявлялъ свое недовольство «ученой мастерской», «мелквии счетчиками», спасающимися за оградой X и Z въ то время, когда человѣчество страдаетъ отъ жесточайшаго кризиса. И Сенъ-Симонъ взывалъ къ сердцамъ ученыхъ, убѣждалъ ихъ заняться вопросомъ реорганизаціи общества <sup>94</sup>).

Неужели теперь Конть оказывался однимъ изъ такихъ «ремесленниковъ»? Намъ передаютъ фактъ, повидимому, подтверждающій это заключеніе. Говорять, Сенъ-Симонъ еще во время своихъ сношеній съ Контомъ такъ выразился по поводу его: «Эти ученые, если мы не поостережемся, причинять намъ больше хлопотъ, чъмъ теологи» <sup>95</sup>). Слъдовательно, къ Конту приходится отнести всъ горячія ръчи, какія Сенъ - Симонъ обращаль къ Brutiers, infinitésimaux, algébristes et arithméticiens.

До сихъ поръ мы не могли ожидать ничего подобнаго. Контъ не обнаруживаль равнодушія ни къ философія, ни даже къ религін— въ сенъ-симоновскомъ смыслв. Философія съ полной очевидностью



<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Сень-Симонь иншеть: "la partie sentimentale et religieuse". Передача термина sentimentale обычнымь выраженіемь—чувствештельный не выразить мысли философа карактеризующаго пропов'ядинческую, практически-д'я ственную силу своего міросозерцанія. Впосл'я дствін школа изобр'я тер еще другой терминь для выраженія религіозной стороны ученія Сень-Симона—la capacité sympathique (Doctrine de Saint-Simon. 1-re année. 1881. 272). Эта "снособность", увлекающая подей къ научно-опреділенной ціли, сообщающая имъ любовь въ этой ціли, энтузіаль,—есть способность испытывать и вызывать навось,—способность патетическая.

<sup>16)</sup> Oeuvres XL, 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Notices historiques. II, 120.

признана даже въ письмахъ Конта къ Сенъ-Симону: тамъ настойчиво требовалась выработка соціальной теоріи и только отрицалась своевременность практическаго вийшательства въ злободневные вопросы. Слёдовательно, — Конть отнюдь не намёренъ былъ ограничиваться физическими и математическими работами. Въ письмё къ Вала мы читали, что и маучныя работы онъ цёнилъ какъ путь къ политически-значительнымъ трудамъ. Наконецъ, уже послё раврыва съ Сенъ-Симономъ Контъ своимъ назначеніемъ считаетъ выработку позитивной политической доктрины, — только попрежнему рёшительно отрекается отъ всякихъ практическихъ предпріятій. Какъ же понимать упрекъ Сенъ-Симона, будто Контъ «аристотелевскую» т. е. физико - математическую» способность ставилъ выше философской? Вёдь первая способность являлась для него только средствомъ для второй, собирательницей матерьяловъ для философскаго творчества.

Это следуеть сказать о всей идейной работе Конта, -- иначе не существовало бы ни позитивной философін, ни позитивной политики. Оба философа до конца остались единодушными въ ученіи и необходимости единой повитивной нравственной доктрины для реорганизаціи общества. А такая доктрина совдается не учеными спеціалистами, а философами. И Контъ въ своемъ предисловіи говорить о конечной цвли своей работы--- ссиотем политивной политики ,-и указываеть не на разновасие свое съ Сенъ-Симономъ, а только на односторонность своего философскаго направленія, --- разумвется, --не въ порицательномъ смыслъ, а просто, потому что, какъ им уже знаемъ, Контъ только научного разработку позитивной политики считаль присособразной. Въ чемъ же его несопласіе съ учителеми? Ответь, повидимому, аспай. Конть отремится преобравовать доктрину, а Сень - Семонь, промъ того, еще обновить и социольныя чувства, т. е. воспользоваться способностью литературной и художественной, Это значить, --- одинъ философъ ставить своей задачей только теорію, а другой и теорію и пропазанду теорів, осуществленіе ся на правтивъ. Пропаганда и есть патетическая и рельгюзная часть философіи Сенъ-Симона. Конть, им знаемъ, отрекался оть такой діятельности-раньше установленія доктрины: сначала докторина, а потомъ учреждения. Но такого разграничения онъ не дъласть въ предисловіи и не обвиняєть даже косвенно Сенъ-Симона въ неосновательновъ стремленіи — «начать съ правительственнаго переустройства» (ства» (ствають ствають ствають ствають. Следовательно по существу разногласія ність, если вібрить смыслу контовскаго предисловія. Но оно есть—если принять сенъсимоновскій упрекь въ чисто-научных задачахь, господствующих въ главахъ Конта, надъ индустріальной и философской способностями. Упрекь этоть, мы виділи, не оправдывается относительно философіи. А Конть, въ свою очередь, въ предисловіи вовсе не думаеть отвергать и патетической части философіи, считая ее вийств съ научной—«одинаковой важности». Остается вопрось о значеніи для Конта индустріальной способности. Есть ли здісь разногласіе между философами?

Сенъ-Симонъ говоритъ, что «индустріальная способность» должна занимать первое м'всто, «всв» другія должны работать въ ея пользахъ—pour son plus grand avantage.

Что это значить—первое мпсто? Можеть быть только два объясненія: или индустрія должна выработать новую доктрину для соціальнаго переустройства—тогда она д'в'йствительно займеть первое м'єсто, какъ творческая сила въ позитивной философіи, — или доктрина должна быть создана въ интересахъ индустріи, — тогда индустрія явится не только первой но и единственной цилью организаціи.

Сенъ-Симонъ не могь иметь въ виду перваго смысла. Онъ безпрестанно и до Конта и после Конта повторяеть, что созданіе доктрины—дело новой духовной власти, т. е. ученыхь и философовъ.
Въ 1820 году онъ обращается къ представителямъ индустріи: «вы
не можете сделать ничего важнаго въ политике безъ помощи философіи»; «обладая въ высокой степени практической способностью,
вы не можете обладать теоретической позитивной; она исключительное достояніе ученыхъ,—и имъ однимъ надлежить создать теорію»—
при участіи, прибавляеть Сенъ-Симонъ,—позитивныхъ философовъ,
какъ обобщителей. Въ 1821 году Сенъ - Симонъ повторяеть, какъ
аксіому, свое старое изреченіе: духовную власть надо ввёрить ученымъ, а правительственную индустріаламъ <sup>97</sup>. И эта истина останется
до конца незыблемой для Сенъ-Симона.

Но научная способность важна только по отношеню къ индустріальной—въ томъ смыслів, что развитіе индустрів, т.-е. произво-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) "Commencer par la réorganisation temporelle". Lettres. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Du Système Industriel. Oeurres. XXI, 188; XXII, 57-8, 78-9, 120-1.

дительности матеріальной и умственной— цёль новой соціальной организаціи. Но этого не отрицаєть и Конть въ той же Системъ позитивной политики. Онъ со словь Сенъ-Симона, считаєть возможными только двё соціальных роганизаціи— завоевательную и производительную: военная цёль—свойственна старой системі, индустріальная—новой. И первый шагь въ соціальномь переустройстві должень быть—провозглашеніе этой новой ціли. Это и будеть началомь теоріи. Сенъ-Симонь могь бы подписаться подъ этимъ планомь и до Конта и позже Конта зз).

Правла, онъ неоднократно и въ высшей степени настойчиво сталь обращаться съ общирными письмами къ представителямъ индустрін съ 1820 года — посл'я прекращенія полу-періодических сборниковъ. Но эти обращенія, теперь публичныя, были продолженіемъ давнихъ сношеній Сенъ-Симона съ «производителями» --- еще во время изданія Индустріи. И онъ объясниль свою политику. Въ одномъ изъ писемъ къ индустріаламъ онъ самъ поставиль вопросъ, не нарушаеть ли онъ естественнаго порядка, призывая къ организаторской деятельности индустрію раньше науки? Сенъ-Симонъ отвъчаетъ: изъ его обращеній отнюдь не следуетъ, будто онъ теоретиковъ считаеть ниже практиковъ. Его просто не занимаеть во просъ о распредъленіи ихъ въ ту минуту, вогда онъ практически желаеть двинуть дело реорганизаціи А между темъ представители индустрін по своему положенію — независимы, ученые — живуть почти исключительно на жаловань в оть правительства. Следовательно, -- рискъ начала могутъ взять на себя скорве индустріалы, чёмъ ученые. Наконецъ, -- собственно административная власть неотменно должна быть въ рукахъ практиковъ. Ученые, превращенные въ правителей, усвоить себъ всъ пороки духовенства. Но за ними навсегда останется высшая степень уваженія сравнительно съ твин же индустріалами 99).

Посяв такого объясненія, — мы никоимъ образомъ не можемъ приписать Сенъ-Симону идею — индустрію считать переой способ-

<sup>&</sup>quot;) Du Syst. ind. XXI, 159—161. Въ Système de polit. posit. Конть также ръшетельно отнимаеть у "философскаго элемента" le pouvoir directeur, оставляя за нимъ, какъ за "снособностью систематической" только право "améliorer l'ordre spontané, modifier la vie réelle". IV, 212. Конть не приводить практическихъ соображеній Сенъ-Сямона: они въ его устахъ могли би показаться самообличеніемъ.



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ocurres. XXXVIII, 45-6. Cp. y Conx-Chmoha Ocurres. XIX, 157; XXII, 184.

ностью въ дёле созданія докрины. Въ крайнемъ случай, наъ-за практическихъ причинъ,—онъ желаль бы, чтобы индустрія только первая высказалась о необходимости новой организаціи. Желать этого было естественно послів того, какъ философъ потеривль столько неудачъ съ своими обращеніями къ ученымъ. Потому онъ и настанвалъ, чтобы представители капитала обезпечили предварительно работы ученыхъ—подпиской и вообще выработку новой соціальной доктрины обставили матеріальными гарантіями.

Въ заключеніе, - предисловія обоихъ философовъ къ сочиненію Конта едва ли не самые туманные документы въ разбираемой нами междоусобвив. Обвинение Сенъ-Симона выражено кратко и опредвленно: Контъ поставиль аристотеленскую способность выше спиритуализма и выше индустріальной и философской способности 100). А на повърку выходить:--Конть не могь аристотелевскую способность, т.-е. способность изследования въ области математическихъ и физическихъ наукъ-полагать первой, такъ какъ стремился къ позитивной философскоей систематизаціи научныхъ принцицовъ: Конть ставиль научно-философскую опособность выше индустріальной вь томъ смыслъ, какъ и самъ Сенъ-Симонъ, т.-е ее признавалъ творцомъ доктрины. Что касается спиритуализма, подъ нимъ Сенъ-Симонъ, очевидно разумѣетъ политическую и религіозную часть своей философів, — въ общемъ платоновскую научную способность. На это можеть служить ответомъ заявление Конта, что онъ систематизироваль исключительно научную часть, и оставиль въ сторонъ работу, касающуюся «способности литературной и художественной». Но и ото не точно.

Конть именно въ Системъ повитивной политики удъляеть достаточно вниманія «патетическому» вопросу и дълаеть это въ духѣ своего учителя. Сенъ-Симонъ неоднократно старался разграничить назначенія литературы и науки въ установленіи доктрины. Опѣнивая главный трудъ XVIII го вѣка — Энциклопедію, онъ неудовлетворительность, поверхностность его объясняль неподлежащимъ участіемъ литераторовъ и «артистовъ», —Дидро преимущественно. Если бы Энциклопедія была составлена положительными

<sup>100) &</sup>quot;Il a considéré la capacité aristoticienne la première de toutes, comme devant primer le spiritualisme, ainsi que la capacité industrielle et la capacité philosophique".

учеными, если бы главнымъ редакторомъ былъ Даламберъ и сотрудниками его товарищи по Академіи наукъ, —работа, несомивно получина бы позитивное направленіе и соціальная реорганизація была бы подготовлена философіей и революція съ ея ужасами — предотвращена на основаніи этого опыта. Сенъ-Симонъ требоваль, чтобы научная способность была строго отділена отъ художественной при выработкі доктрины: художественная непремінно извратить всю работу. Она умістна только для популяризаціи уже готовой системы, созданной учеными. Такъ писаль Сенъ-Симонъ въ октябрі и въ декабрі 1820 года, —т.-е. за два года до Системы Конта 101). Но идея была со всею энергіей объявлена еще до Конта, —во второмъ томів Индустріи: «писатели всіхть родовъ» привывались для вспоможенія «философскому ділу XIX-го віка» — даже chansonniers.

Конть перенесь эти мысли въ свою Систему.

После того какъ доктрина установлена теоретически, — ее следуеть осуществить, а для этого необходимо, чтобы «масса общества страстно пожелала ея осуществленія». А этого достигнуть возможно не доказательствами, а только «одушевленнымъ изображеніемъ» пренмуществъ новой системы, только оно можеть «извлечь общество изъвлатіи» и подвинуть его на деятельность въ желаемомъ направленіи. Сила эта на стороне искусства. И Конть рисуеть обязанности всёхъ способностей — буквально по сенъ-симоновскому плану: ученые определять планъ новой системы, «артисты» т. е. люди одаренные художественной, патетической способностью привлекуть всеобщее сочувствіе этому плану, а индустріалы приложать систему къ действительности, установивъ необходимыя практическія учрежденія 103). Эта мысль ведеть свое развитіе съ перваго сочиненія Сенъ-Симона.

Въ чемъ онъ могъ упрекнуть Конта? Въ томъ, что онъ не представилъ анализа патетической части ученія своего учителя,—но это не вначило, что Контъ отвергъ вообще эту часть. Вскоръ послъ разрыва съ Сенъ-Симономъ ему пришлось высказаться вполнъ опредъленно на счетъ того что учитель называлъ патетической и религіозной частью своей философіи. Въ письмъ къ Вала Контъ сътовалъ на

<sup>101)</sup> Du Système ind. Oeurres XXI, 180-1; XXII, 59 - 60.

<sup>102)</sup> Oeuvres XVIII, 219.

<sup>103)</sup> Système, Bb Ocuvres. XXXVIII, 135-139.

<упадокъ религіозныхъ доктринъ»: «благородная часть человѣческаго</li> сердца осталась безъ опоры и все свелось къ самому отталкивающему себялюбію». Наступило положеніе въ родь последней эпохи язычества, - и Конть своей задачей называеть «установить въ обшествъ нъчто духовное, способное противоборствовать вліянію матеріальнаго, въ чемъ мы въ настоящее время такъ поворно погрязли». Задача-тождественная съ той, какая внушила Сенъ-Симону Носое христіанство. Следуеть заметить, что и самь Сенъ-Симонь не выполниль своей религіозной программы, - въ Новом пристіанство представиль только критическій обзорь віронсповідныхь формь христіанской религіи и отложиль до будущаго построеніе и научное обоснованіе истиннаго, по его мижнію, христіанства. Философъ умеръ, не исполнивъ объщанія — развить свою мысль въ особомъ сочиненін 104). Мы увидимъ, какое значеніе возымьла эта незаконченность труда въ судьбъ сенъ-симонизма. Анфантону такъ же какъ и Конту пришлось самолично изобрётать религіозную систему, -- и здёсь сеньсимонисть оказался не менъе оригиналень, чъмъ основатель позитивной религіи. Но до этого предёла, т. е. въ области философіи Конть отъ начала до конца оставался — сенъ-симонистомъ въ прамомъ сенъ-симоновскомъ смыслъ.

Остается еще одинъ вопросъ относительно принципальнаго разлада между философіей Конта и Сенъ-Симона. Это—вопросъ довольно запутанный и, на первый взглядъ, способный подать поводъ—признать Конта, автора Системы позитивной политики въ 1822 году—принципально несогласнымъ съ Сенъ-Симономъ. Вопросъ заключается—въ процессъ организаціи доктрины. Мы встрічали въ рбли организаторовъ безразлично и ученыхъ по спеціальнымъ наукамъ и ученыхъ по общей наукт, т. е. позитивныхъ философовъ. Но кто же изъ нихъ собственно устанавливаетъ теорію, idée générale?

Сенть-Симонъ не даль съ самаго начала одного рёшительнаго отвёта. Въ *Письмах женевскаго обывателя* духовная власть вручается ученымъ, совту Ньютона — подъ предсёдательствомъ матемаматика и съ преобладающимъ составомъ изъ представителей математическихъ и опытныхъ наукъ. Объ особомъ классё—философовъ—здёсь нётъ

<sup>104)</sup> Lettres à Valat, 164-6, 30 mpt. 1825. Nouveau Christianisme. Oeuvres XXIII, 181, 186.

рычи. Во Введении же ученыме работаме XIX-го выка составитель энциклопедін создаеть и «общіе принципы» для руководства человъчества. Въ первый разъ Сенъ-Симонъ отдъляетъ творца общей начки отъ спеціалистовъ ученыхъ-въ 1811 году. Въ письмъ къ Редерну онъ даеть изображение человъка, способнаго создать позитивную философію: онъ долженъ обладать одновременно и пламеннымъ смёлымъ воображениемъ и совершенно спокойной думой и самымъ широкимъ здравымъ разсудкомъ, общирными познаніями и вдумчивой критической мыслью. Тогда онъ можеть съ успъхомъ составить гезите изъ частныхъ наукъ, служащихъ элементами общей. Въ Запискъ по наукъ о человъкъ для организацін теорін требуются усилія всёхъ ученыхъ, «63 особенности тёхъ, ето занимается философіей (или общей наукой)». Въ Организаторъ Сенъ-Симонъ взываеть къ физикамъ, химикамъ и физіологамъ, заклинаеть ихъ заняться вопросомъ о соціальной организаціи, потому что они «способны обсуждать его», -- и онъ представляеть на ихъ судъ свое сочиненіе, — т. е. у спеціалистовъ требуеть критики на работу по общей наукв. Эта цель въ сущности преследовалась всякій разъ, когда Сенъ-Симонъ разсылалъ ученымъ свои сочинения. Наконецъ, въ Индустріальной системп ясно распредбляются роли спеціальныхъ ученых и настоящих организаторовь доктрины. Ученые располагають элементами для творів, но имъ не доставть ся общей идеи, зерна доктрины, какъ связи для разъединенныхъ элементовъ. «Эту важную функцію, говорить Сень-Симонь, надлежить выполнить позитивнымь философамь, т. е. «людямь, занятымь наблюденіями надъ позитивными обобщеніями и ихъ координированьемъ». И Сенъ-Симонъ убъждаеть присоединиться къ этому дёлу тёхъ ученыхъ и артистовъ, чей умъ способенъ возвыситься до философскихъ размышленій 105). Вскор'в — по тому же пути Сенъ-Симонъ приходить къ идев, освобождающей его отъ известнаго намъ упрека контистовъ зачень онъ организацію доктрины желаль поручить многима лицамь. Сенъ-Симонъ задолго до разрыва съ Контомъ говорить о новомъ . Пикургв. «Контепція новой системы, объясняеть онъ, должна быть едина, т. е. эта концепція должна быть создана единой головой»,---

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>) Oeurres choisies. I, 3, 33-5, 243. Oeurres I, 109-110; XL, 298; XX, 239. XXII, 78, 58: "C'est aux philosophes positifs c'est-à-dire aux hommes occupés à observer et à coordonner les generalités posities".

и авиняне не собранію поручали составить имъ конституцію <sup>106</sup>). И эта идея явилась не столько логическимъ выводомъ представленій философа объ организаціи доктрины, сколько внушеніемъ личныхъопытовъ.

Конть рѣшаеть вопрось слѣдующимъ путемъ. Первое утвержденіе: только ученые, занятые изученіемъ опытныхъ наукъ, способны организовать доктрину. Второе: въ числѣ ученыхъ разумѣются здѣсь люди, не посвятившіе себя какой-либо спеціальной опытной наукѣ, но обладающіе научной способностью, достаточно глубоко изучившіе совокупность позитивныхъ внаній—l'ensemble de connaissances positives—чтобы проникнуться ихъ духомъ и знать—главные законы естественныхъ явленій. Наконець,—третья мысль Конта: спеціалисты, не способные быть активными дѣятелями въ организаціи доктрины, должны выполнить очень важную пассивную роль,—именно «естественныхъ судей философскихъ работь и эти работы будуть имѣть цѣнность и получать вліяніе лишь послѣ одобренія спеціалистовъ—ученыхъ: они должны подтвердить, что результаты философовъ носять тотъже характеръ, какъ и ихъ спеціальныя работы» 107).

Конть считаеть это разграниченіе второстепеннымь, — и пом'єщаеть его даже въ прим'єчаніи, а между тімь зам'єчаніе Сень-Симона на счеть значенія «аристотелевской способности» для Конта могло быть вызвано только этимь м'єстомь Системы. Самь Сень-Симонь обязываль философовь свою доктрину подвергать критиківспеціальныхь ученыхь, владівшихъ матеріаломъ для доктрины. Только личный образь дійствій учителя, докучавшаго и отдівльнымъ ученымь и цілымь ученымь учрежденіямь своими произведеніями, могь—если не внушить—по крайней мірів оправдать плань Конта.

Результать всёхъ этихъ сопоставленій не подлежить сомнёнію. Объясненія философовъ нисколько не объясняють намъ принципіальнаго разлада между ними—по очень простой причиніє: этого разлада не существовало именно вз принципах философія. Косвенно это заключеніе подтверждается любопытнымъ фактомъ: въ первомъ изданіи контовское произведеніе, хотя и подписанное именемъ автора, явилось безъ всякихъ предисловій — касательно принциповъ

<sup>106)</sup> Du Système ind. Lettre au Roi. Auphab 1821. Oeuvres XXII, 249.

<sup>107)</sup> O. c. 61-64.

Если бы основанія для философской междоусобицы были созданы системой и если бы, следовательно, эта Система могла ввести читателей — притомъ самыхъ избранныхъ — въ недоумвніе на счеть противоръчій съ прежними идеями Сенъ-Симона, предувъдомленіе являлось необходимымъ. И его все-таки не оказывалось. Возникло оно только два года спустя, когда окончательно рубшенъ быль разрывъ и когда Конть выступаль на самостоятельное философское поприще—но съ идеями Сенъ-Симона. Мы сейчасъ увидимъ, — Система позитивной политики-безусловно сенъ-симонистское произведеніе, —и Сенъ-Симонъ, естественно, счелъ законнымъ — заявить объ этомъ публикъ, — онъ, охотно предоставлявшій другимъ свои идеи, но отнюдь не желавшій терять своихъ авторскихъ правъ, — такъ же какъ отнимать ихъ у другого. Въ май 1818 года онъ опубликовалъ въ газетахъ оригинальное письмо съ перечисленіемъ идей, занимавшихъ его въ то время: письмо должно было навсегда закръпить за нимъ «безспорную собственность» на эти идеи 103). Съ Контомъ, несомнънно, уже не разъ поднимался подобный вопросъ. Мы знаемъ, Контъ жаловался Эйхталю, что Сенъ-Симонъ одного себя считаеть способнымъ открывать идеи, а другіе могуть только «улучшать ихъ въ нъкоторыхъ второстепенныхъ отношеніяхъ, въ этихъ жалобахъ слышатся отголоски подлинныхъ заявленій Сенъ-Симона своему ученику. И мы видъли и увидимъ, основательны ли эти заявленія. Сенъ-Симонъ, несомнънно, настояль на объясненіяхъ предъ публикой, могь даже пригрозить и полемикой. Что Конть напечаталь свое предисловіе съ большой неохотой, --- это мы знаемъ изъ его же писемъ. Его особенно возмущало слово eleve. Еще въ 1842 году онъ называль его vicieuse qualification и приписываль его своему «благородству». Это благородство осуществлялось при существующема намъреніи-уничтожить всъ «слъды» его въ «ближайшемъ изданіи» сочиненія и при въвысшей степени злобныхъ нападкахъ на человъка, кому оказывалась милость. Психологически всъ эти данныя врядъ ли совивстимы. Върнъе Сенъ-Симонъ продиктовалъ Конту сущность «предувъдомленія», въ награду похвалилъ сочиненіе ученика, но не смогъ вполнъ преодолъть ревниваго чувства — выста-

<sup>100)</sup> Tekets nuchaa-Oeuvres. XIX, 43.

виль отрицательныя, по его мивнію, черты, и въ то же время будто предоставляемыя имъ въ полную собственность ученика — съ преувеличенной ръзкостью. Конть вовсе не грешиль указанными недостатками—и совершенно естественно — почему: — онъ не быль оригиналенъ даже тамъ, гдъ Сенъ-Симонъ ръшался удовлетворить его притязанія на оригинальность. Вышло объясненіе, ничего въ философскомъ смыслъ не объяснившее, а только свидътельствовавшее — правда, издалека — о печальныхъ обстоятельствахъ, сопровождавшихъ прекращеніе многольтней совмъстной работы двухъ философовъ.

## IX.

Главное основаніе, почему Конть такъ высоко ставиль Систему позитивной политики — заключается въ сосновномъ открытін соціалогическаго закона», объясненнаго впервые въ Системъ. Въ этомъ «великомъ филофскомъ законѣ» Конть и его послѣдователи видять его главнъйшій философскій подвигь: «соціальная наука, говорить Лафитть, съ тъхъ поръ была основана, благодаря этому необъятному открытію—раг cette immense découverte,—и позже эта наука могла быть окончательно установлена 109). Посл'в Системы пози*тивной политики* Контъ не переставалъ восхвалять «законъ» и превозносить его всеобъемлющее значение въ соціальной наукв. Въ сочиненіи, напечатанномъ вскор'в послів смерти Сенъ-Симона въ сенъсимонистскомъ журналѣ Producteur Контъ подробно анализировалъ стадін и о самомъ законъ выразился такъ: «Этотъ основной законъ долженъ быть въ настоящее время, на мой взглядъ, точкой отправленія для всякаго философскаго изслідованія о человіній и объ обществъ 110). Бажньйшую работу — Курст позитивной философіи Конть началь выясненіемь трехь стадій, совершаемыхь «каждымь изъ нашихъ основныхъ воззрвній, каждой отраслью нашихъ знаній»,и весь дальнъйшій философскій трудь автора быль посвящень одной руководящей цёли-теоретическому и историческому раскрытію кона, всестороннимъ доказательствамъ его всеобъемлющаго динами-

<sup>109)</sup> Cours. IV, 468. Système. IV. Préf. de l'App. gén. III. R. Occid. 1 juillet 82, 27.
116) Considérations philosophiques sur les sciences et les savants. Producteur, I,
289, ноябрь, 1825. Перепечатано въ Système de pol. posit. IV. Appendice. 187—176.

ческаго характера <sup>111</sup>). Очевидно, посягать на убъдительность закона — значить колебать почву всего позитивизма, усомниться въ оригинальности Конта, какъ автора этой истины, — значить покущаться на его первъйшее право — считаться философомъ-творцомъ, «геніемъ-изобрътателемъ».

Естественно, — ученики Конта употребили всё усилія — оберечь славу своего учителя отъ подобной опасности. И не только ученики, — но и вообще большинство критиковъ позитивизма заняли положеніе, безусловно успоконтельное для Конта. Это вполий логично послів изв'єстнаго намъ різшенія вопроса объ отношеніи контовскаго позитивизма къ сенъ-симоновскому сенъ-симонизму. Но въ данномъ случай пришлось считаться не съ однимъ Сенъ-Симономъ. Выше мы установили місто Тюрго въ философіи исторіи и разобрали его ученіе о развитіи человічской культуры 112). Мы указали въ этомъ ученіи очевидное присутствіе позднійшаго позитивнаго соціологическаго закона. Въ разсужденіяхъ Тюрго мы нашли точную характеристику трехъ стадій, — не встрітили только двухъ терминовъ, опредёляющихъ первую и посліднюю стадію. Воть съ этимъ фактомъ предстояло разсчитаться всёмъ, кто желалъ защитить притязанія Конта на безусловную оригинальность его «основного открытія».

Самъ Контъ обощелъ затрудненіе. Онъ называеть имя Тюрго по поводу Кондорсе, выражается даже le sage Turgot и полагаеть, что его «первичныя драгоцінныя замічанія объ общей теоріи человіческаго совершенствованія несомніню оказали пользу мысли Кондорсе» 113). Этимъ и ограничивается оцінка Тюрго. Впослідствій Контъ, перечисляя своихъ предшественниковъ, не упоминаеть о Тюрго, но за то Кондорсе называеть своимъ «духовнымъ отцомъ», своимъ «существеннымъ предшедственникомъ», философомъ «знаменитымъ», «выдающимся», «несчастнымъ» 114). Рядомъ съ Кондорсе перечисляется цілый рядъ мыслителей XVIII и XIX віжовъ,— «безсмертная школа Дидро и Юма», горячо превозносится Монтескьё,

<sup>111)</sup> Cours. I, 8.

<sup>112)</sup> Beedenie, raaba VIII.

<sup>113)</sup> Cours. IV, 185.

<sup>114)</sup> Cours IV, 188 etc. Catéchisme positiviste, préf. X. Cp. Cours. VI, 8. Syst. de pol. pos. III, XV.

называются Конть, Деместръ, Биша, Галль, Лейбницъ,—и ни намека на Тюрго. А между тъмъ только у него и имъется хотя бы даже не законченный но вполнъ опредъленный очеркъ знаменитаго закона. При такихъ условіяхъ умолчаніе не можеть не производить страннаго впечатльнія даже на самыхъ ревностныхъ послъдователей,—и они попытались объяснить удивительный пробъль въ воспоминаніяхъ своего учителя.

Наиболье разсудительный—Литтре—убъждень, что Конть «не встрытиль у Тюрго существенныхь мысть» или забыль о нихъ; иначе, —онь, несомныно, упомянуль бы о немь рядомь съ Кондорсе 115). Литтре вполны успокоивается на этомъ соображении, —но весьма позволительно усомниться, будто Конть—если онъ вообще читаль Тюрго — могь пропустить разсуждение напечатанное вмысты со всыми его статьями о прогрессы. А если Конть встрытиль эти мысли, —онь никоимъ образомъ не могь забыть ихъ—по самому ихъ существу, по ихъ неоцыненному значению для великаго соціологическаго закона.

Болье заботливые ученики Конта почувствовали несостоятельность довода Литтре и рышались прибытнуть къ самому смылому утверждению: Конть вовсе не читаль сочинения Тюрго—до 1852 или 1853 года. Такъ сообщаеть Лафитть и за нимъ повторяеть Робине 116). Утвержденіе—опять вызывающее сомныня. Во-первыхъ, Конть читаль вообще разсужденія Тюрго о прогрессь,—иначе онть вовсе не упомянуль бы о немъ, какъ предшественникы Кондорсе. А всы разсужденія Тюрго на эту тему печатались рядомъ, въ одномъ и томъ же томы его сочиненій 117). Во-вторыхъ,—въ 1853 году Конть издаль третій томы Системы позитивной политики,—въ автусты и въ предисловіи опубликоваль извыстное намъ отреченіе оть Сенъ-Симона, попутно объявивь снова своимъ первоначальнымъ вдохновителемъ Кондорсе. Что же могло ему помышать—исправить несправедливость по отношенію къ Тюрго и отмытть его существенное участіе въ открытіи закона трехъ стадій 118)? Наконець,—

<sup>118)</sup> Littré. 39-40.

<sup>116)</sup> Robinet. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) И т. въ изданіи сочинскій 1809—11, такъ же и въ изданіи 1844 года.

<sup>118)</sup> Предисловіе подписано—23 Dante 65, т. е. 7 августа 1853.

упущеніе могло быть исправлено и годъ спустя, въ августъ 1854 года, когда вышелъ послъдній томъ Системы позитивной политики и Конть, мы видъли, подводилъ итоги своей философской эволюціи и опять говорилъ о своемъ знаменитомъ открытіи. Даже по свъдъніямъ контистовъ,—онъ тогда уже навърное зналъ о разсужденіи Тюрго.

Положеніе, оказывается, гораздо болье затруднительное, чымь это казалось ученикамъ философа, не вышли изъ затрудненія и прочіе критики позитивизма, во что бы то ни стало желающіе остаться вырными заявленіямъ Конта. Они находять возможнымъ «укорить» Конта за умолчаніе о Тюрго,—но эта укоризна совершенно безцальна и остается безплоднымъ личнымъ настроеніемъ критика, разъ за Контомъ остаются неприкосновенными всё присвоенныя имъ права 119). Другіе признають «удивительнымъ» поступокъ Конта,—но объясняють его простой забывчивостью: Контъ могъ читать сочиненія Тюрго въ молодости, поверхностно и даже не въ подлинникъ, законъ трехъ стадій на него не произвель впечатльнія,—и потомъ быль открыть имъ самостоятельно 120). Приводится чрезвычайная добросовъстность Конта по отношенію къ Кондорсе: не могь онь при такой добросовъстности сознательно вычеркнуть Тюрго изъ списка своихъ предшественниковъ.

И тъмъ не менъе вычеркнуль и, что особенно красноръчиво, одновременно съ Сенъ-Симономъ. На додю послъдняго кромъ того, досталось множество прямыхъ поношеній и одному изъ критиковъ, стремящихся все понять и простить, приходится свои объясненія сопроводить слъдующимъ разсужденіемъ:

«Любопытное зрѣлище! Вотъ мыслитель, усиливающійся иногда чрезмѣрно,—найти предшественницъ своимъ теоріямъ, называющій даже дуковнымъ отцомъ мыслителя, которому онъ обязанъ меньше, чѣмъ Сенъ-Симону и не устающій повторять, что онъ ничѣмъ не обязанъ тому, кто снабдиль его планомъ дѣятельности и поставиль его на истинный путь! Вопіющая несправедливость. Откуда она?»

Въ отвътъ авторъ вынужденъ вспомнить о «мелкихъ сторонахъ

<sup>119)</sup> Alengry. 471.

<sup>&</sup>quot;) Waentig. 23.

человъческой природы» и привести извъстное намъ наблюденіе Милля надъ измънчивостью контовскихъ сочувствій и ненавистей (121).

Но для насъ не менъе вопроса о личномъ характеръ Конта важенъ вопросъ о первоисточникъ его, какъ видно, удивительнаго поведенія даже для искреннихъ пінителей его оригинальнаго философскаго таланта. И мы не можемъ ограничиться лирическимъ замёчаніемъ или общимъ неопредёленнымъ психологическимъ соображеніемъ. Оть рішенія поставленнаго вопроса зависить не только личное, но и философское достоинство учителя Конта. Если принять—даже съ крайними ограниченіями—отзывы бывшаго ученика, всякое изследованіе о Сенъ-Симоне, какъ философе, является безцёльнымъ. Конть явно стремился похоронить о немъ всякую историческую память, безнадежно дискредитировать его имя и деятельность и сполна заслонить своей особой личность ненавистнаго «развратнаго жонглера». Несомивнно, самое усердіе Конта и его последователей на предпринятомъ пути способно само по себе внушить сомниве въ искренности и правдивости ихъ суда, -- но для историка впечатленій не достаточно: ему необходимо иметь точный и, насколько возможно, фактически обставленный отвётъ. Наша цвль-не положительный или отрицательный приговоръ вообще надъ человъческой природой Конта, а устранение опредълений «любопытное». «вопіющее» и заміна ихъ безстрастнымь и, слідовательно, болве убъдительнымь идейнымь освъщениемь дъйствительно ръдкостнаго явленія въ исторіи умственныхъ отношеній.

Прежде всего, —предъ нами, на первый взглядъ, трудно разрѣшимая задача и ни къмъ изъ изслъдователей неразрѣшаемая: почему Контъ усиленно подчеркиваетъ заслуги Кондорсе въ исторіи позитивной философіи и опускаетъ Тюрго, намѣтившаго центральную творческую идею этой философіи и уничтожаетъ Сенъ - Симона, кого онъ же самъ неоднократно и даже послѣ разрыва признавалъсвоимъ наставникомъ? Даже Деместръ, вождъ реакціонныхъ идеологовъ, слѣдовательно, по самому существу — противникъ позитивизма, — восхваляется Контомъ — за то, что онъ понялъ значеніе «духовной власти», всеподчиняющей доктрины, — а Сенъ-Симонъ, уяснившій культурный смыслъ не вообще доктрины, а именно позитивной, —

<sup>121)</sup> Alengry. 473-4.

отвергается съ сильнѣйшимъ чувствомъ вражды и преврѣнія <sup>123</sup>)! Какъ все это совмѣстить съ простѣйшимъ представленіемъ не о справедливости, какъ нравственномъ понятіи, а о чистомъ здравомъ сицслѣ, какъ общеобязательномъ логическомъ явленіи?

Отвъть, по нашему мижнію, представляется ясный и точный, стоить только вчитаться въ сужденія Конта о «духовном» отці» Кондорсе и сравнить окончательния, по его мінжнію, заслуги этого философа съ теми, какія следовало бы приписать первымъ творцамъ принципа позитивной философіи и политики.

Мы знаемъ сущность историко-философскихъ представленій Кондорсе и знакомы съ сужденіемъ о нихъ-Сенъ-Симона и Конта. Въ Курсь позитивной философіи предъ нами окончательный приговоръ. Въ сущности, во всемъ трудъ Кондорсе для Конта удовлетворительно только предисловіе къ книгв о прогрессв: это -- «безсмертныя страницы», т. е. планъ изучать въ исторической связи «равличныя соціальныя состоянія». Но выполнить планъ-Кондорсе не смогь, - и Конть посвящаеть рядь страниць отрицательной критикъ работы философа XVIII въка. Въ основъ контовская критика-прамое отражение давнихъ взглядовъ Сенъ-Симона на философію Кондорсе. Сенъ-Симонъ перепечаталь введение въ Esquisse d'un tableau des progrès de l'esprit humain еще въ 1808 году въ своемъ сочинения Introduction aux travaux scientifiques du XIX siècle, - перепечаталь, такъ характернъйшее выражение идей просвътительной эпохи о прогрессъ,-и сопроводилъ перепечатку критическими замъчаніями на счеть партійнаго пріема Кондорсе-рішать философскій вопросъ. Подробнъе развита эта мысль въ одномъ изъ писемъ Сепъ-Симона ть Редерну, --- здъсь находится краткое, но чрезвычайно содержательное обобщение взглядовъ Сенъ-Симона на работу Кондорсе: «Онъ первый составиль планъ написать исторію прошлаго и будущаго человвческаго разума. Его планъ былъ великолвпенъ, но выполненіе ничего не стоило». Вскор'в Сенъ-Симонъ снова вернулся въ Кондорсе — въ сочиненіяхъ Memoire sur la science de l'homme и Travail sur la gravitation universelle 123),—но фраза въ письм'в къ

<sup>123)</sup> Oeuvres choisies. I, 98-110; Oeuvres. XV, 118; XL, 21, 284 etc.



<sup>122)</sup> О Деместръ въ статьъ, напечатанной въ Producteur'ъ: I, 596; II, 314, 358—. Considerations sur le pouvoir spirituel.—Appendice. 184, 191—2.

Редерну должна быть признана точнымъ конспектомъ разсужденій Конта о Кондорсе, какъ своемъ предшественникъ. Контъ съ особенной тщательностью развиль вторую часть фразы-отрицательную. Началъ онъ свой трудъ опять-таки съ приговора Сенъ-Симона надъ идеей Кондорсе о «неограниченномъ совершенствованіи». Мы увидимъ, — Сенъ-Симонъ подробно разобралъ эту сопибку > Кондорсе въ томъ же письмъ къ Редерну 124). Конть отнесся къ ней еще суровве. Она уполномочила критика укорить философа за «воображеніе, лишенное всякаго научнаго руководства и всякой научной узды, создаваемыхъ истинными основными законами человъческой природы». Въ этомъ тонъ, часто даже повышенномъ, продолжается разборъ идей Кондорсе. Отсутствіе позитивнаго метода въ изученія умственныхъ и нравственныхъ явленій сказывается у него «самымъ плачевнымъ образомъ», роковое воздействие революціоннаго духа радикально воспрепятствовало научному развитію идеи прогресса. Иолучился злополучный взглядь на преимущества революціонной философіи, непосредственно враждебный всякой здравой оцънив политическаго прошлаго и следовательно всякому истинно разумному представленію о непрерывномъ и постепенномъ прогрессъ человъчества. Все сочинение Кондорсе сводится въ сущности къ основному противоръчію, — настолько же очевидному, насколько странному: съ одной стороны совершенство человъческаго ума въ концъ XVIII-го въка философу представляется необъятнымъ, съ другой стороны почти всвиъ важивишимъ доктринамъ, учрежденіямъ и властямъ прошлаго философъ приписываеть рашительно - ретроградное вліяніе. «Такимъ образомъ, говоритъ Контъ, изученіе прошедшаго, по правдъ говоря, представляется чъмъ-то въ родъ непрерывнаго чуда, при чемъ даже запрещается прибъгать къ вульгарному объясненіюпосредствомъ провиденія». Въ результате, Кондорсе не открыль ни одного истиниаго закона человъческаго развитія, не подозръваль даже переходнаго смысла революціонной политики и совершенно не имълъ представленія о соціальномъ будущемъ. Предпріятіе Кондорсе потерпило неизбъжнию и полную неудачу. Его циликомъ предстоитъ вновь осуществлять, - и самъ Кондорсе никогда бы его не осушествиль <sup>125</sup>).

<sup>124)</sup> Oeuvres. XV, 116-8.

<sup>12 4)</sup> Cours. IV. 187-192.

Таковъ приговоръ Конта, — въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ фактически-преувеличенный въ ущербъ «духовному отцу». Сенъ-Симонъ поступилъ иначе. Виѣсто неопредѣленнаго и слабаго ограниченія почим, — онъ точно неречисляеть «ошибки» Кондорсе, настаивая особенно на одной — на непониманіи культурнаго значенія религій. Что касается соціальнаго будущаго, —здѣсь приговоръ Конта слишкомъ рѣшителенъ: мы указывали у Кондорсе проблески даже соціалистической мысли и видѣли смысль его Атмантидов. Со стороны Конта было несомнѣнной неблагодарностью не отмѣтить у своего предшественника иден «общей философіи», научно-философскаго авторитета, господствующаго надъ умами и учрежденіями человѣчества. Не трудно было распознать въ подобныхъ размышеніяхъ, по крайней мѣрѣ, предчувствія будущей «общей науки», т.-е. позвтивной философіи и будущей «духовной власти».

Не оцівнивъ надеждъ Кондорсе на будущее, Контъ сосредоточить свое вниманіе на его несправедливостяхъ къ прошедшему и поспівшиль отмітить въ этомъ отношеніи «глубокое философское превосходство» Монтескье, который, въ свою очередь, только по наконорымъ подробностямь Духа законовъ ставится впереди своихъ предшественниковъ—вплоть до Аристотеля, и даже уступаетъ греческому философу,—если принять въ расчетъ разницу эпохъ—логической продуманностью работы. Единственная заслуга Монтескье въ представленіи объ естественной закономіврности политическихъ явленій,—но эта идея не нашла ни малібшаго приміненія на практикь, Монтескье и не подумаль пріурочивать накопленные имъ факти къ какому-либо закону, а ограничился произвольнымъ метафическимъ сближеніемъ ихъ. Въ результать у него планъ оказался совершенно не выполненныма 1216).

Въ результать, — еся работа по соціальной наукт осталась нерышенной задачей нослю философовъ XVIII-го выса. Къ этому выводу пришель Конть послю разбора трудовъ своихъ предшественнивовъ. Онъ могь расточать сколько угодно хвалебныхъ эпитетовъ и монтескье и Кондорсе, — восторги не влекли ни къ какимъ послюдтвіямъ — въ смыслю даже отдаленнаго умаленія или затемнюнія творескихъ заслугь самого Конта. Но представимъ, — онъ внимательно раз-

<sup>\*\*)</sup> *Ib.* 179—181.

смотрълъ «ръчи» и отрывки Тюрго по философіи исторіи, --- могь бы онь также заявить, что «предпріятіе все ціликом остается еще совершить?» Все уплаикомъ-tout entière-посл'я такого внушительнаго «арегси» Тюрго, что защитникамъ Конта пришлось отрицать даже его знакомство съ произведеніями одного изъ популярнійшихъ писателей XVIII-го въка! Сопоставление фактовъ, на нашъ взглядъ, достаточно красновъчиво, чтобы заключение подлежало сомнънию. Конть сознательно и съ одинаковой ильню опустиль Тюрго и отрекся отъ Сенъ-Симона: оба философа являются его высшими духовными отцами и сообразно со степенью зависимости отъ каждаго изъ нихъ Контъ распредъдилъ свои чувства: для Тюрго, давшаго идею «великаго открытія», — достаточно умолчанія, для Сенъ - Симона, снабдившаго ученика гораздо болве обильнымъ философскимъ достояніемъ, потребовался квалифицированный образъ действійсамой своей страстностью оттенившій затаенный смысль многократныхъ отреченій. Когда мы теперь обратимся къ Системъ позитивной политими работв, столь важной въ глазахъ Конта, -- намъ станеть еще яснъй въ сущности очень нехитрая политика.

Центральная идея сочиненія— законъ трехъ стадій. До какой степени Конть ея создатель? Считать его безусловнымъ и независимымъ авторомъ— не допускаеть простой здравый смыслъ после Тюрго. Но между Тюрго и Контомъ существуеть Сенъ-Симонъ,— не имъетъ ли онъ части въ идеъ?

Въ отвъть предъ нами пространное разсуждение въ *Mémoire sur la science de l'homme*, являющееся развитиемъ очень давней мысли,— еще изъ *Писемъ женевскаго обывателя*. Мысль эта, по словамъ Сенъ-Симона, сообщена ему нъкіимъ Бюрдэномъ, военнымъ врачомъ: мы встрътимся позже съ этимъ фактомъ. Для насъ нока важно, что Сенъ-Симонъ не преминулъ назвать подлиннаго автора концепціи, равнозначащей по своему историко-философскому смыслу — закону трехъ стадій.

Въ Письмах женевскаго обывателя впервые представлена классификація наукъ въ порядкъ ихъ развитія въ позитивномъ направленія. Мысль выражена очень просто: взято два принципа—воображеніе и наблюденіе. Сообразно съ простотой содержанія, т.-е. изучаемыхъ предметовъ—науки скоръе или медленнъе освобождаются отъ власти воображенія и подчиняются одному наблюденію. Астрономія и химія уже совершили этоть путь,—очередь остается за физіологіей и наукой о сопіальных ввленіяхь. Сенть-Симономъ нам'вчена и промежуточная стадія— между чисто-воображаемымь и опытнымъ состояніемъ, когда челов'вкъ см'вшиваетъ факты наблюдаемые съ воображаемыми, получаетъ «элементарную галиматью», удовлетворяющую его потребность въ предвидівніи будущаго 127).

Это — верно трекъ стадій. Къ тому же вопросу Сенъ-Симонъ вернулся во время переписки съ Редерномъ. Здёсь уже употребленъ терминъ позитивный въ противоположность гадательному — сопјестича, науки расположены въ прежнемъ порядкѣ, прибавлена — «общая наука», — т.-е. философія, — она въ своемъ развитін зависить отъ частныхъ наукъ, и предълъ ея — позитивная философія. 129).

Наконецъ, въ Записко по науко о человоко та же идея развита еще подробнъе, физіологія признана самой молодой среди наукъ,— еще не вполнъ позитивной, психологія слъдуеть за ней, такъ же какъ мораль и политика, въ вънцъ всего—общая наука и религія, которая должна усовершенствоваться одновременно съ позитивнымъ развитіемъ частныхъ наукъ и философіи,—и не только религія,—но и духовенство, т. е. практическая часть религіи, «оргамизація привынтелей принциповъ». Въ будущемъ это будетъ «ученая корпорація», такъ какъ сама религія нечто иное какъ «матеріализація научной системы» 12.9.

Въ этихъ сравнительно очень краткихъ, конспективныхъ разсужденихъ Сенъ - Симона заключается тема и планъ всей позитивной политики Конта со всёми сопутствующими работами, предшедственницами Курса позитивной философіи и Системы позитивной политики,—т.-е. статьями въ Производитель—о наукъ и ученыхъ и о духовной власти.

Намътивъ двъ основныхъ стадіи умственнаго прогресса, Сенъ-Симонъ далъ имъ еще болье точную карактеристику. Первая стадія—господство «религіозной системы» разчленена на три — идолоповлонство — idolâtrie, политензмъ и дензмъ. Они соотвътствують контовскимъ—фетицизму, политензму и монотензму. Послъдняя ста-

<sup>197)</sup> O. choisies. I, 24-26-nce galimatias élémentaires.

<sup>126)</sup> Ozurres. XV, 108-9.

<sup>121)</sup> XL, 25-32.

дія им'веть также два періода: представленіе о н'вскольких законахь, управляющих міромъ и в'вра въ единый законъ: это — ц'вль будущаго 130).

Въ другомъ мъсть того же сочиненія Сенъ-Симонъ снова перечисляеть установленныя имъ стадіи, заміняя терминь-деизмо-теизмомъ, очевидно, не придавая значенія різкимъ оттінкамъ, какіе видъль въ этихъ наименованіяхъ восемнадцатый въкъ. Для него н то и другое характеризуеть представление объ единомъ личномъ божествъ. Но не въ этомъ значение поправовъ Сенъ-Симона: онъ теперь употребляеть терминь метафазическій, говорить, что доктрина жрецовъ египетскихъ была болве метафизическая, чвмъ ввра народа 131). Философъ не развиваеть метафизическое возэръніе въ особую стадію, --- но смыслъ метафизики -- ясенъ: это --- переходное состояніе. Вполит определенно это значеніе раскрывается въ сужденіяхъ Сенъ - Симона о философіи XVIII-го въка и о политической формъ, созданной этой философіей. Мы знаемъ, --- для него эта философія-притическая, т.-е. орудіе разрушенія старой системы, подготовительная для созиданія новой - позитивной. Также и конституціонный строй-переходный между феодальнымъ и индустріальнымъ,и онъ покоится на метафизическихъ идеяхъ о правахъ человъка. Метафизики — обычное имя у Сенъ - Симона для революціонныхъ политиковъ. Очевидно, -- у него имълось понятіе о переходной стадін именно какъ метафизической,-почему же онъ не ввель его въ свой обзоръ историко - культурной эволюціи? Можеть быть, здісь Конть обнаружиль особенное напряжение оригинальной мысли и существенно дополнилъ концепцію Сенъ-Симона?

Обратимся къ самому Конту, — именно къ его метафизической стадіи. Какое имъетъ она значеніе для самого Конта? Замътимъ, — если бы это значеніе и было исключительнымъ, — метафизическая стадія — съ своимъ терминомъ — имъется уже у Тюрго. Но эта справка — излишня послъ взглядовъ Конта на предметъ.

Въ сущности существують только двъ органическихъ стадіи теологическая и позитивная, — для третьей у Конта нъсколько пояснительныхъ опредъленій, совершенно уничтожающихъ ея самостоя-

<sup>130)</sup> Ib. 42-3.

<sup>131)</sup> Ib. 133-5.

тельное значеніе. Еще въ раннемъ сочиненіи «метафизическія воззрвнія Конть опредвляль какъ теологію, видоизмвненную физикой, — и описывалъ процессъ метафизическаго созерцанія, состоящій въ изобрътени отвлеченныхъ сущностей, какъ своего рода эманацій высшей власти. Конть даже иногда считаеть безполезными говорить о метафизикъ: такъ какъ она всегда только-переходъ-transition 132). Впослъдствін въ Курсь позитивной философіи метафизическая стадія признается «въ основъ простымъ общимъ видоизмъненіемъ первой»—n'est au fond qu'une simple modification générale du premier, или «последняя существенная фаза древней философіи», т.-е. теологів, «послѣднее подготовительное преобразованіе первичной философіи» и философъ указываеть общія принципіальныя черты теологическаго и метафизическаго воззрвнія до такой степени глубокія и многочисленныя, что считаеть возможнымь выразиться «режимъ теологико - метафизическій >. Метафизическое состояніе ума Конть считаеть совершенно равносильнымъ теологическому, насколько идеть вопрось о преобладаніи религіозныхъ представленій надъ позитивными. Только позитивная философія знаменуеть ръшительный повороть 133).

Всв эти разсужденія вполнъ согласны съ идеями Системы позитивной политики—1822 года. Метафизическое понятіе— «воплощенное отвлеченіе», «мистическое наименованіе для сверхъестественной причины» <sup>134</sup>). Ясно, — метафизическая стадія нѣчто побочное— Контъ такъ и выражается: «son caractère est bâtard», сравнительно съ двумя другими—неполноправное, не творческое,—а исключительно разлагающее, критическое. Такъ понималъ метафизику и Сенъ-Симонъ,—Контъ не внесъ въ идею ничего другого: элементы — переходности и критицизма и у него цёликомъ исчерпываютъ моменть, названный имъ второй стадіей.

Имъть ли послъ этого Конть право—приписывать себъ отпрытие соціологическаго закона? Пока мы не касаемся самаго достоинства открытія,—имъемъ въ виду только его происхожденіе,—и должны по меньшей мъръ раздълить трудъ между тремя или четырьмя

<sup>182)</sup> Consid. philos. sur les scienses et les sarants. App. 144-5, 160.

<sup>133)</sup> Cours. I, 9-10; V, 500-2.

<sup>136)</sup> Oeurres. XXXVIII, 76.

мыслителями: Тюрго, Бюрдэномъ, Сенъ - Симономъ и Контомъ и на долю Конта достанется отнюдь не творческая часть, а только нѣ-которая доля организаторской. Умъ—по преимуществу аналитическій и притомъ въ чисто-математическомъ направленіи, Конть упорядочиля другими созданное зданіе, выровнялъ основныя линіи, сгладилъ лишнія придатки, нарушавшіе чистоту и стройность фасада, вдвинуль его въ симметрическія часто рѣзко подчеркнутыя формы, — выполнилъ вообще работу не столько умственную, сколько художественную и отнюдь не цѣлостную, а детальную. Не чувствовалъ ли котя отдаленно этого процесса одинъ изъ самыхъ ревностныхъ поклонниковъ контовской оригинальности? Робине, переписавъ подлежащее мѣсто изъ Ме́тоіге sur la science de l'homme спѣшитъ заявить, что Сенъ-Симонъ не показывалъ Конту этого своего сочиненія, желалъ скрыть отъ ученика «съ ревнивой заботливостью»— свою предыдущую фазу развитія, свою бонапартистскую лесть 135).

Намъ неизвъстно, откуда Робине узналъ о такой «заботливости» Сенъ-Симона, а потомъ учитель могъ сообщить содержаніе «15 или 16 страницъ»—какъ выражается Робине—безъ помощи своего сочиненія: слышалъ же отъ него кое-что Контъ, приписывавшій такое великое значеніе для своего философскаго развитія своему знакомству съ Сенъ-Симономъ? По неожиданности и удивительному характеру доводовъ фанатическихъ послъдователей Конта можно только судить о безнадежности ихъ дъла.

И такъ «необъятное открытіе» Конта, основа всей его философской дѣятельности, сущность его системы и его главнѣйшее право
на славу геніальнаго философа-творца — не можеть быть признано
его открытіємь, а развѣ только его заимствованной собственностью — усовершенствованной не какъ не больше, чѣмъ, напримѣръ,
новый владѣлецъ ремонтируеть купленный домъ, не нарушая ни его
общаго вида, ни расположенія комнать. Подобное же заключеніе мы
должны сдѣлать и относительно другихъ мыслей Конта, легшихъ въ
основу Системы позитионой политики. Онѣ второстепеннаго значенія, такъ на нихъ смотрить и Конть но онѣ любопытны, какъ
неуклонное свидѣтельство глубокихъ внушеній Сенъ-Симона.

<sup>434)</sup> Robinet. 143-4.

Въ началъ Контъ очень настойчиво доказываеть необходимость одной для всёхъ обязательной доктрины. Все разсуждение пестрить извъстными намъ философскими мыслями и историческими сопоставленіями Сенъ-Симона, шхъ Контъ неоднократно повторяль уже въ прежнихъ произведеніяхъ. Мы снова читаемъ о процессъ установленія феодально-теологической системы, о развитіи критическаго теченія, о значеній духовной власти въ средніе віка, о близорукости философіи XVIII-го въка, о критической роли метафизиковъ и легистовъ: все это очень стройный и ясный сводъ политическихъ и философскихъ воззрѣній учителя. Рядомъ-разсужденія о новой позитивной системь, которая должна получить дле новаго времени догматическую силу: учение о свободъ совъсти должно исчезнуть. Оно лишь орудіе борьбы противъ теологической системы, узаконяють самодержавие каждаго личнаго разума и стремится къ полному обособленію умовъ. Все это ничто иное какъ ръзкое развитіе сенъ-симоновской идеи изъ второго тома Индустрии. Сенъ-Симонъ ввглядъ XVIII-го въка на религіозную свободу противоставляеть философской необходимости XIX-го «подвергнуть всёхъ дётей изученю одного и того же уложенія земной морали»: только позитивная морадь можеть скилотить людей въ общество 136).

Конть очень тщательно и подробно развиваеть эту идею, указываеть, что свободы совъсти нъть въ астрономіи, въ физикъ, въ химіи, въ физіологіи. Пользувсь опредъленіемъ, какое Сенъ-Симонъ даль философіи XVIII въка—антитеологіи—Конть свободу личной совъсти сопоставляеть съ папской непогръшимостью, аналогичное ученіе о народномъ самодержавіи съ ученіемъ о божественномъ правъ государей: оба догматы—анти-теологическіе, и ихъ роль кончается съ разложеніемъ феодализма и папской власти. Настало время «новой истинно-органической доктрины», взамънъ десятка конституцій, возникшихъ и упраздненныхъ въ теченіе тридцати лъть. Слъдуетъ извъстное намъ доказательство необходимости организовать міросозерцаніе раньше учрежденій и повторяется планъ Сенъ-Симона—точно опредълить цъль общественной организаціи, воспитать массу во имя этой цъли, создать проекть работь, предстоящихъ выполнить обществу. Все это буквально предлагалось Сенъ-Симономъ въ ян-

<sup>136)</sup> Ocucres. XXXVIII, 22-5; XVIII, 218.

варѣ 1822 года <sup>137</sup>). О воспитаніи народа, какъ главной задачѣ новой позитивной организаціи, говорилъ Сенъ-Симонъ и въ 1817 году <sup>138</sup>). Контъ навсегда усвоить этотъ принципъ и снова будетъ развивать его въ 1826 году, въ особомъ разсужденіи о духовной власти <sup>139</sup>.

Много мъста отведено Контомъ другой важной идев позитивной философін-рволюціонному взгляду на исторію. Моменть-особенно поучительный. «Луховный отець» Конта Кондорсе не могь дать ему даже отдаленнаго представленія объ этомъ ученів. Деместръ, который, по словамъ Конта «дополнилъ» для него Кондорсе-непостижимъ въ этой роли; до такой степени противоположны воззрвнія восторженнаго півца «прогрессовь» и идеолога крайней реакціи. Конть, къ сожаленію, не считаеть нужнымь пояснить, какъ онъ могь привести въ идейное пъльное подобныя міросозерцанія. Одинъ критикъ это заявленіе Конта причисляеть къ énormités erotesques, свойственнымъ «основателю секты», равнодушному къ истинъ, даже къ подобію истины 140). Обобщеніе, можеть быть, слишкомъ жестокое, но признаніе Конта-какъ частное проявленіе психологіи-фактъ, дъйствительно, удивительный. Мы перестанемъ удивляться, если вспомнимъ, что у Конта было единственное средство — избъжать «чудовищности» — назвать Тюрго и Сенъ-Симона, — особенно последняго, такъ какъ раскрытію его излюбленнаго представленія о «силъ вещей», о «природъ вещей» посвящено все учение Конта объ историческомъ процессв и значении личности а Деместръ, мы увидимъ, всегда привлекалъ сочувствіе Конта, какъ самый последовательный теоретическій организаторъ не духовной власти, а церковнаго, жреческаго единодержавія.

Мы знаемъ, — идея закономърнаго историческаго развитія утвердилась въ умахъ пореволюціонной эпохи непосредственно подъ вліяніемъ событій и явилась достояніемъ всъхъ партій. Политическая мысль — либеральная, желавшая воспользоваться завоеваніями революціи и реакціонная, мечтавшая о возстановленіи стараго порядка, — одинаково старались опираться не на личную волю, а на логику

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup>) Suite à la brochure: "Des Bourbons et der Stuarts". O. choisies. II, 437—S.

<sup>198)</sup> De l'Industrie. Oeuvres. XVIII, 221.

<sup>139)</sup> Append. 194-6.

<sup>140)</sup> Renouvier. La crit. ghilosophique. 1881, I, 362.

фактовъ. Въ реакціонной философіи эта логика превращалась въ предписанія Провидінія, у либеральныхъ политиковъ—въ историческій законъ, часто весьма близкій къ фатуму. Контъ иміль всі основанія—предостерегать своихъ читателей, чтобы «научное чувство необходимаго подчиненія соціальныхъ явленій неизміннымъ естественнымъ законамъ никогда не вырождалось въ систематическое расположеніе къ фатализму или къ оптимизму—одинаково унизительнымъ и опаснымъ». И философъ полагаль, что въ виду этой опасности «соціальной физикой» съ успіхомъ могуть заниматься только «возвышенные характеры» 141). Другая крайность—систематическое отрицаніе необходимости и полезности великихъ историческихъ явленій—также неразумна и ведеть исключительно къ отрицательнымъ результатамъ,—примірь — Кондорсе. Какъ же найти вірный путь, т. е. примирить неотразимую закономіврность общаго сопіальнаго процесса съ самоопредівленіемъ личности?

Сенть-Симону неизбъжно долженъ былъ представиться этотъ вопросъ—немедленно, лишь только онъ пришелъ къ убъждению въбудущемъ научномъ характеръ исторіи. Если ученый историкъ способенъ выполнять назначеніе, свойственное вообще всякому ученому—т. е. предсидътъ явленія—очевидно историческій процессъ совершается по строго опредъленному плану и роль личности не можетъ быть такою, какъ представляли ее философы XVIII-го въка. Какою же?

Просвътители върили въ неограниченную творческую силу человъка—ваконодателя, философа,—Сенъ-Симонъ напротивъ, убъжденъ, что человъкъ не создаетъ принципа, т. е. соціальной организующей идеи, а только подмѣчаетъ его, выводить его изъ фактовъ <sup>143</sup>). Такъ разсуждаль Сенъ-Симонъ въ 1817 году,—и обобщаль свои частныя мысли, высказанныя уже два года назадъ. Онъ доказываль безсиліе правительствъ и націй предъ «силой вещей»—въ то время, когда Контъ до глубины души переживаль революціонный духъ <sup>143</sup>). Мы знаемъ,—вліяніе Сенъ-Симона освободило его отъ соблазна и это признаеть Литтре,—но онъ забываеть, что плодомъ этого освобож-

<sup>141)</sup> Cours. IV, 190.

<sup>112)</sup> L'Indurtrie. Oeuvres XVIII, 190.

us) Opinion sur les mesures à prendre contre la coal. de 1815.

денія, между прочимъ, слѣдуеть считать и рядъ блестящихъ страницъ въ Системъ позитивной политики. Всѣ онѣ, по обыкновенію, написаны на тему, заданную Сенъ-Симономъ. Точную форму ея можно указать въ слѣдующихъ словахъ учителя: «истинный разумъ— позитивный—состоить въ томъ, чтобы предвидѣть ходъ явленій, съ которыми приходится имѣть дѣло, умѣть оберечься отъ тѣхъ, какія угрожають вредомъ и воспользоваться могущими принести пользу» 144).

Следовательно, во власти личности только философское предвидвніе и практическая находчивость, —а не творчество. Находчивость следуеть понимать какъ искусство комбиниривать извив данныя условія и обстоятельства, - напримірь въ мірі физических ввленій-предвидёть грозу и воспользоваться громоотводомь, -- въ мір'в соціальных ввленій-предвидеть опасность со стороны непиущей мас сы и обратиться къ помощи нравственнаго воспитанія и реорганизаціи собственности. Но всё эти мёры вовсе не означають, будто человъть можетъ остановить стихію или ходъ цивилизаціи и создать другое явленіе или направленіе исключительно на основаніи своего идейнаго плана. Напротивъ, Сенъ-Симонъ убъжденъ, -- всякая жизнеспос обная организація общества должна быть построена «на философскомъ наблюденіи хода цивилизаціи въ предшествующіе въка. Онъ предлагаетъ представить исторические факты въ двухъ рядахъ: въ одномъ факты изобрътенные, т. е. нарочито придуманныя спстемы политическаго строя,—въ другомъ-факты наблюденные, т. е. естественное движеніе исторіи, — и въ результать окажется: изобрьтенныя системы лишь тогда приводили къ усовершенствованію, когда прибли жались ко второму ряду 145).

Человъкъ, слъдовательно, плодотворно можетъ дъйствовать тольво въ предъла хъ историческаго процесса и въ его направленів,—ускоряя эволюцію или замедляя ее.

Эгу же мы сль развиваеть и Конть—два года спустя послъ Сень-Симона. Мы не намърены утверждать, что Конть путемъ собственных в размы пл еній не могь додуматься до только что объясненной идеи, о собенно при настойчивых в современных в внушеніях в додуматься до только что объясненной идеи, о собенно при настойчивых в современных в внушеніях в додуматься до только что объясненной идеи, о собенно при настойчивых в современных в внушеніях в додуматься до только что объясненной идеи.

<sup>144)</sup> Métoire sur la sc. de l'homme. 182.

<sup>145)</sup> L'Organis de ur. Oeuvres. XX, 181, 219. Конецъ 1819 и начало 1820 года.

жизненныхъ и литературныхъ. Мы только желаемъ указать, до какой степени ярко отражалась на мышленін Конта умственная работа Сенъ-Симона. Говоря объ историческомъ процессъ, ученикъ не забываеть воспользоваться старой излюбленной идеей учителя—сравнить законъ развитія человъческаго рода съ закономъ тяготьніяпо его необходимости, признать его только болве подлежащимъ воздъйствію, чъмъ таготьніе. Онъ почти буквально повторяетъ мысль Сенъ-Симона о прочности только тъхъ политическихъ дъйствія. какія совершаются согласно съ стремленіемъ культурныхъ силъ. Человъкъ можетъ только наблюдать это стремленіе, предвидъть его результаты и пользоваться ими ради своихъ целей-но непременно сообразно съ ихъ природой. Большая разница, говорить Контъ, повиноваться ходу цивилизаціи безотчетно или сознательно. Ц'аль практической политики-избъгать носильственныхъ переворотовъ, которые возникають благодаря ошибочнымь преградамь естественному движенію цивилизаціи. Стремительность революціи происходить главнымъ образомъ отъ невъдънія историческихъ законовъ. Всякая революція можеть быть сведена къ «простому правственному движенію», хотя и болье энергическому, чымь обычная жизнь обще-CTBa 146).

Конть еще разъ сравниваеть историческій законь съ астрономическимь и пользуется оригинальнымь указаніемъ Сенъ-Симона, какимъ путемъ слідуеть составлять позитивно-философскую оцінку настоящаго и строить организацію будущаго? Настоящее можно понять только при світь прошедшаго и будущаго. Это значить: философъ изъ наблюденій надъ прошедшимъ долженъ логически представить будущее и свои выводы перенести на анализъ настоящаго: тогда только среди окружающаго хаоса явленій онъ увидить дійствительность — ясную и осязательную и опреділить свой путь. Критики позитивизма этоть философскій порядокъ, отличный отъ хронологическаго, поспішили приписать Конту,—но идея принадлежить Сенъ-Симону, высказана имъ еще въ Работь о всемірномо мялотный. Онъ указаль, что единственное средство—безпристрастно разобраться въ явленіяхъ современности—подойти къ нимъ со «взорами устремленными на холодную картину самаго отдаленнаго

<sup>146)</sup> O. c. 114-5, 113-7.

прошедшаго и будущаго» и взглянуть на настоящее какъ на со-единительное звено двуже рядове 147).

Можно все сочиненіе Конта разобрать въ этомъ духѣ,—противъ каждой руководящей мысли поставить соотвѣтствующую идею Сенъ-Симона. Контъ совершенно вѣрно опредѣлялъ компилативный карактеръ своей работы въ Предувъдомленіи: систематизировалъ, развилъ и усовершенствовалъ часть взлядовъ Сенъ-Симона, относящуюся къ научному направленію 148). Отрицать у Конта искусство систематизаціи и даже совершенствованія чужихъ идей—невозможно. Въ этомъ отношеніи онъ, несомнѣнно, превосходилъ своего учителя, обладавшаго только въ слабой степени систематическимъ умомъ, — но относительно творческаго философскаго таланта между двумя философами — если и мыслимо сравненіе—то къ крайней невыгодѣ для Конта.

Онъ даже не всегда умъетъ придумать свои коллюстраціи для какого-либо положенія и заимствуєть ихъ у Сенъ-Симона вивств съ самой темой разсужденія. Перечисляя общія черты теологическаго и метазифическаго возэрвнія, указывая на абсолютный характерь ихъ политики, -- Контъ припоминаетъ аналогію между естественнымъ состояніемъ у Руссо и теологическимъ взглядомъ на первородный гръхъ. Эта аналогія основательно развита Сенъ-Симономъ въ Mémoire sur la science de l'homme 149). Мы знаемъ значение сенъсимоновской критики философскихъ заслугъ Кондорсе для разсужденій Конта о томъ же предметь, вообще весь судъ Конта подъ восемнадцатымъ въкомъ — непосредственное отражение сенъ-симонизма: это - мы видёли - признають даже защитники философской оригинальности Конта. Въ Системъ позитивной политики обсуждаются всъ эти вопросы, -- и, кром'в того, философія Монтескье. Ея отрицательныя стороны могли быть постигнуты и самимъ Контомъ после общаго усвоенія сенъ-симоновскихъ воззрівній, но могли-и каждое отдъльно — быть внушены Сенъ-Симономъ, — напримъръ преувеличен ный взглядь Монтескье на значение политическихъ формъ, вліяніе климата. По поводу последняго вопроса-у Конта находимъ про-

<sup>147)</sup> Oeuvres. XL, 287-8. Kohts. O. c. 124.

<sup>148)</sup> O. c. 9.

<sup>149)</sup> Конть-91. Метоіге. 131.

странное разсужденіе о рѣшающемъ значеніи человѣческой организаціи. Онъ могь эту истину заимствовать изъ современнаго естествознанія,—такъ же, какъ подъ вліяніемъ Кабаниса и Галля—всю цивилизацію—прошедшую и будущую признать «необходимымъ слѣдствіи органиваціи человѣка, видоизмѣняемой въ своихъ дѣйствіяхъ внѣшними условіями». Но не слѣдуетъ забывать, что Сенъ-Симонъ не переставалъ настаивать на физіологическихъ основахъ культурной эволюціи и утверждать, что «умственная лѣстница тождественна органической». Контъ очень удачно формулировалъ смыслъ этого воззрѣнія: «исторія цивилизаціи ничто иное какъ продолженіе и необходимое восполненіе естественной исторіи человѣка» формула, по своему содержанію, соотвѣтствующая давнему выраженію у Сенъ-Симона физико-политическій путь 150.

Всь эти сопоставленія при всей своей значительности, являются въ сущности роскошью для нашей цёли-доказать компилятивное происхождение Системы позитивной политики. Для этой цели-на основанін представленія самого автора о значеніи своего труда достаточно разрушить легенду о «необъятномъ» оригинальномъ открытія закона трехъ стадій и привести къ первоисточнику эту позитивисткую истину и неразрывно связанную съ ней классификацію наукъ. Въ томъ, что Контъ только системативаторъ и развъ на самый снисходительный взглядъ усовершенствователь чужой идеи относительно «закона» и что онъ простой заимствователь относительно классификаціи, -- не можеть быть ни малейшаго сомненія. А если это факть установленный, --Конть должень быль на каждомь шагу чувствовать надъ собой власть чужого вдохновенія, надъ каждой страницей его произведеній тягот вль образъ учителя и каждая основная идея его философіи являлась самымъ живымъ напоминаніемъ объ «отцъ-Симонъ». И чъмъ шире развивалась позитивная философія, тыть напоминанія становились настойчивые и стали невыносимотягостными — своей сконцентрированной многольтней силой, когда. философъ перешелъ къ организацін теоретической и практической религін, т.-е. духовной власти. Онъ могь создать свои подробности догмы и культа, -- но самый принципъ-позитивной религіи и пози-

<sup>116)</sup> hohrt-142-4, 181; Memoire sur la science de l'homme. 48, 158. Oeuvres publiées par Ol. Rodrigues. p. XX-1808 годъ, 1-й автоб. отривокъ.



тивнаго духовенства цёликомъ принадлежалъ все тому же уже не разъ отвергнутому благодётелю. И постепенно, чёмъ глубже становились аналогія, чёмъ яснёе и поведительнёе сооружаемое зданіе своей общей идеей и подробностями вызывало въ представленіи зрителей невольныя сравненія и сопоставленія съ дёломъ преднамёренно-жестоко унижаемаго предшественника,—тёмъ болёзненно-нетерпимёе, раздраженнёе становилось чувство философа, уже привыкшаго считать себя пророкомъ «Запада». Онъ безпощадно разрывалъ давнія дружескія связи во имя своей непогрёшимости и произносиль верховные истинно-папскіе приговоры надъ людьми, когда-то дорогими для него великой умственной помощью.

## X.

Въ нашу задачу не можеть входить всесторонняя характеристика личности Конта, — но мы должны указать на факты, освъщающе безпримърную несправедливость ученика къ учителю.

Мы указывали на способность систематизаціи, какъ на сильную сторону контовскаго таланта. Въ этой способности, по мнѣнію, напримѣръ, Милля, имѣлась своя слабость: Контъ злоупотреблялъ систематизаціей. Милль разумѣлъ исключительно область философіи, — была сдѣлана попытка распространить основную наклонность природы Конта и на его личныя отношенія къ людямъ. Существуетъ обширная характеристика Конта, тщательно обставленная фактами, на слѣдующую тему: «Контъ судилъ систематически о всякомъ предметѣ—себя самого, своихъ друзей, свою жену; онъ былъ неспособенъ думать иначе, какъ общими идеями и въ этомъ заключается, несомнѣнно, одна изъ самыхъ характерныхъ чертъ его ума» 161).

Въ доказательство авторъ приводить отзывы Конта о разныхъ близкихъ ему лицахъ. Къ сожалѣнію, — именно занимающіе насъ отзывы не нашли мѣста въ пространной статьѣ изслѣдователя, — онъ даже смутно, точнѣе совершенно ошибочно представляеть самыя существенныя личныя отношенія, какія только пережиль Конть—за исключеніемъ развѣ отношеній къ Клотильдѣ Во. Сенъ-Симонъ будто «одинъ моменть» быль учителемъ Конта и будто объявляль себя

<sup>131)</sup> G. Dunas. L'état mental d'Auguste Comte. Revue philosophique. 1898, février 180 (томъ XLV).

«истиннымъ папой», «намъстникомъ Бога на землъ»; первыя слова поставлены даже въ ковычкахъ авторомъ, — а между тъмъ ничего подобнаго нельзя отыскать въ сочиненіяхъ Сенъ-Симона. Правда, онъ признаваль себя выполнителемъ «божественной миссіи», — но наравнъ со всъми, кто успливался подчинить человъческія учрежденія основному принципу хрпстіанской нравственности 162). Изъза «момента» Контъ глубоко волновался десятки лътъ, — и опустить эти волненія въ нравственномъ изображеніи Конта — значить на половину не выполнить поставленной цъли.

Но можно ли объяснить однимъ лишь систематическимъ духомъ даже приговоры, принятые авторомъ во внимание?

Мы оставимь въ сторонъ сужденія Конта о женъ и о Клотильдъ Во: здъсь имъють ръшающее значеніе внушенія любящаго или остороленнаго чувства, хотя слъдуеть замътить, обвиненія Конта противь жены въ революціонныхъ наклонностяхъ не требують толкованій съ точки зрънія философской системы. Конть вполнъ опредъленно выражается: «полное отсутствіе склонности ко мнъ—никогда не позволяло ея неукротимому и деспотическому характеру найти противовъсъ въ сердечномъ расположеніи по отношенію ко мнъ—единственномъ привилегированномъ качествъ, гдъ женщины не могуть быть никъмъ замънены» 153). Революціонный духъ г-жи Контъ; спъдовательно, заключался просто въ ен равнодушін къ мужу, которое она дъйствительно систематически доказывала въ теченіе всей совмъстной жизни съ нимъ 164).

Для насъ имъютъ существенное значеніе отношенія Конта, аналогичныя съ его исторіей съ Сенъ-Симономъ, т. е. дружескія на почвъ общей идейной жизни. Предъ нами три вполить удостовъренныхъ примъра, фактически не съ одинаковыми подробностями извъстныхъ, но по общему смыслу болье или менье родственны, созданныхъ одной и той же чертой контовскаго характера.

У Конта еще въ ранній періодъ его самостоятельной философской д'ятельности было два искреннихъ ц'янителя его философскаго

<sup>116)</sup> Nouveau christianisme. Oeurres. XXIII, 188. Dumas. 408.

<sup>111)</sup> Lettres inédites, 102. Письмо въ Миллю отъ 24 авг. 1842.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>) Справедяння поправки, внесенния Дюма въ разсказъ Литтре—преднамфреннаго сторонивка г-жи Контъ—въ статьъ. *La folie d'Auguste Comte.* Revue de Paтіз. 15 верт. 1897. Поправки внесены на основаніи писемъ Конта къ самому Литтре.

Таланта — Ламеннэ и извъстный намъ историкъ-естествоиспытатель Блэнвилль. Ламеннэ, увлеченный особенно идеями Конта о духовной власти, превозносиль его съ обычной ръшительностью какъ «умъстоящій высоко надъ предразсудками заурядныхъ философовъ», называль его «прекрасной душой», — и Контъ съ своей стороны отвъчалъ Ламеннэ уваженіемъ. Но это продолжалось лишь до тъхъ поръ, пока Ламеннэ оставался въ лонт католической церкви, — лишь только онъ возсталь противъ Рима, т. е. обнаружилъ революціонный духъ— хотя бы даже во имя высшаго идеала — Контъ уваженіе смітиль на презрівніе. По мнітію Конта — Ламеннэ быль въ «истанно-нормальномъ состояніи» только въ качеств «чистаго и энергическаго вождя откровенной католической реакціи» 155). И Контъ негодованіе противъ новыхъ идей «слишкомъ пресловутаго аббата» переносить на его личность.

Слъдующій по времени разрывъ съ Миллемъ. Благодаря образцовой сдержанности Милля, у насъ нътъ тяжебныхъ документовъ, но фактъ достаточно красноръчивъ. Сначала многолътнія отношенія настолько близки, что Контъ находилъ возможнымъ подробно разсказывать въ письмахъ къ Миллю о своихъ личныхъ дълахъ, даже исторію съ женой, — а потомъ — неумолимая суровость, по обыкновенію, безапелляціоннаго суда 186). Чъмъ объяснить это превращеніе? Системой — невозможно, — по самой простой причинъ: нътъ послъдовательности въ общемъ представленіи о человъкъ: сначала оно — безукоризненно и открыто-дружеское, а потомъ несправедливо-враждебное.

Третій факть, самый краснорічивый,—приключеніе съ Бленвиллемь. Иначе нельзя назвать образь дійствій Конта: до такой степени онъ неожиданень и удивителень.

Блэнвияль—одна изъ самыхъ почтенныхъ личностей во французской наукъ первой половины XIX-го въка, — личность выдающаяся прямотой и благородствомъ характера. «Сама честность», — выражается о немъ Литтре <sup>157</sup>), —и Контъ также смотрълъ на Блэнвилля. Отзывъ Литтре особенно замъчателенъ: Блэнвилль, по убъжденіямъ, представлялъ полнъйшую противоположность позитивисту, принад-

Lettres inédites. 424. Письмо въ Миллю отъ 15 мая 1845.

<sup>116)</sup> Lettres inédites. X.

<sup>117)</sup> O. c. 127.

лежать къ католической и монархической реставраціи. И Литтре указываеть на этоть факть, быль онь изв'ястень Конту даже ближе, ч'ямь Литтре. Блэнвилля сл'ядуеть считать однимь изъ ближайшихъ руководителей Конта, — можно сказать его репетиторомъ. Конть съ самаго начала своей самостоятельной философской д'явтельности безпрестанно обращается къ Блэнвиллю за сов'ятамя и указаніями. Онъ подвергаеть его критикъ свои произведенія, программу своего курса, радуется его одобреніямъ, еще въ 1843 году въ письм'я къ Миллю онъ выражается: «Я очень польщенъ честью, какую Блэнвилль оказаль моей книгъ внимательнымъ прочтеніемъ и высокимъ одобреніемъ, какое столь высокому уму было угодно засвид'ятельствовать ей» 158).

И Блэнвиллю трудно было не одобрить сочиненій Конта: такъ часто встречаль онь здесь свои мысли, прямыя ссылки на свои взгляды съ хвалебными замъчаніями — особенно въ третьемъ томъ Курса позитивной философіи, излагающемъ философію химін и біологін. Здівсь «великій біологь» безпрестанно является—«лучше всівхь» понявшимъ, «точнъе всъхъ» выразившимъ — извъстный факть или законъ 15 9). Но Блэнвилль не ограничивался только научными услугами Конту, -- онъ принималь въ высшей степени деятельное участіе въ его личной жизни. На Блэнвилля возлагается обязанность найти подписчиковъ на курсъ Конта, Блэнвилль горячо старается провести его въ Академію наукъ, самъ Контъ его усердіе считаетъ «выше всякой похвалы», въ письмахъ къ Миллю онъ называеть его «мой знаменитый» «мой славный другь»—это обычные эпитеты, — и въ спорномъ вопросъ съ Миллемъ о природъ женщины Конть, по обыкновенію, не забываеть сослаться на авторитеть Блэнвилля, свонии изследованіями внушающаго заключеніе объ естественной высоть мужского пола во всей јерархіи организмовъ 160).

Еще въ началѣ 1845 года Контъ именуетъ Бленвилля своимъ другомъ, — и въ этомъ же году происходитъ событіе, повидимому, первоисточникъ всего дальнейшаго. Выходить известная намъ Histoire des sciences de l'organisation. Здесь философія Конта называлась

<sup>150)</sup> Lettres à Valat. 205. Письмо Бизнанди въ г-же Конть у Литтре—121. Lettres inédites. 286.

<sup>157)</sup> Cours. III, 460, 462, 549.

<sup>166)</sup> Lettres inédites. 74, 147, 201, 203, 213, 277.

математизмом и приравнивалась къ матеріализму, - повторался давній упрекъ Гизо, въ началь тридцатыхъ годахъ обозвавшаго позитивизмъ Конта «математическимъ матеріализмомъ». Контъ, еще въ Системъ позитивной политини доказывавшій, непригодность математическаго метода въ соціальной наукі, різко возсталь противь Гизо. Теперь то же жесткое слово оказалось въ книгъ его собственнаго авторитета. Попало оно сюда по винъ не Блонвилля, а редактора его лекцій ученаго аббата Монье. Блэнвилль немедленно поспізщиль навстрачу жестоко обиженному философу и предложиль -- сдалать все, что только въ его власти-для исправленія досаднаго замъчанія. Явился къ Конту и самь Монье-сь тымь же предложеніемь. Конть такъ принялъ аббата, что опъ долженъ былъ не забыть этого пріема всю свою жизнь. Такъ пишеть Конть женв. Онь поразиль аббата «философской отповедью»: «надёюсь, прибавляеть Конть, я какъ следуетъ воспользовался благородной привилегіей, перешедшей теперь въ нашъ лагерь, производить судъ и расправу надъ всёми его противниками». И безпощадный судья здёсь же противоставляеть новый трибуналь прежнему, - теологическому.

Но Контъ этимъ не ограничился. Онъ заявилъ аббату, что посовътуетъ Бланвиллю уничтожить все изданіе—на что, по расчетамъ Конта, должно хватить средствъ у Бланвилля—и немедленно приступить ко второму, исправленному — и уже единолично. Конту извъстно, что расходы обойдутся въ 10,000 франковъ,—но это будеть «урокомъ» хотя и «нъсколько дорогимъ».

Блэнвилль лично навъстилъ Конта и тотъ дъйствительно, предложилъ ему «выкупить изданіе и вновь напечатать весь трудъ». Контъ сообщалъ женъ, что, къ его сожальнію, Блэнвилль не «почувствовалъ достаточно важности» предложенной «мъры» и врядъ ли осуществить ее 161). И Блэнвилль, дъйствительно, не послушался совъта.

Вспомнимь, что вся исторія загорѣлась буквально изъ-за четырех строкъ, въ сущности изъ-за трехъ словъ—mathématisme d'Auguste Comte, — и ради него требовалось уничтоженіе трехъ большихъ томовъ ученой работы, и въ частностяхъ и вообще— безусловно терпимой. На выдержку можно взять главу о Галлѣ и даже о Брусса крайнемъ матеріалистѣ: Блэнвилаь или редакторъ его лекцій, при-

<sup>161)</sup> Littré. 632-6, приведено письмо.

<sup>162)</sup> Hist. des sciences. II, 289.

знавая великое дарованіе Бруссэ, ограничиваются замінаніємь о безплодности борьбы противъ католичества и теологія,—и здісь же дають обстоятельное изложеніе всіхъ работь Бруссэ, не посягая ни на одну изъ его научныхъ заслугь 163).

Очевидно, Контъ велъ войну исключительно за свой счетъ и онъ это доказалъ, прервавъ сношенія съ Блэнвиллемъ. Въ 1850 году онъ вспомнилъ о немъ—весьма оригинально,—послѣ долгихъ колебаній онъ рѣшилъ, наконецъ, внести имя Блэнвилля въ позитивистскій календарь въ качествѣ дополнительнаго святого къ Ламарку 164). Считая это большой почестью, онъ поручилъ г-жѣ Контъ сообщить объ этомъ Блэнвиллю. Новый «Sous-Saint» отвѣтилъ на сообщеніе—простой улыбкой.

Въ томъ же году Блэнвилль умеръ, —и теперь начались разсчеты Конта съ покойнымъ «знаменитымъ другомъ».

Первое напутствіе со стороны Конта было— «это—вполнѣ смерть эгоиста», потому что Блэнвилль умеръ неожиданно и не могь ни съ кънъ проститься. Потомъ Контъ произнесъ на могилѣ рѣчь, — и немедленно издалъ ее съ надписью Religion de l'Humanité и съ девизомъ — L'amour pour principe, l'ordre pour basé, et le progrès pour but. Контъ говорилъ именно въ качествѣ великаго жреца новой религіи и излагалъ свой символъ вѣры въ формѣ суда надъ католикомъ. Такъ говорилось и въ началѣ рѣчи— «простой философъ является добровольно осуществить священство человѣчества», и «преподать юношеству спасительное ученіе».

Преподавалось оно въ полномъ противоръчіи съ «принципомъ»,—
т.-е. съ любовью. Правда, — ораторъ вспомнилъ біологическій талантъ
покойнаго, — но сейчась же перешель къ ненавистной Исторіи, къ
своимъ «безплоднимъ протестамъ» противъ изданія этого сочиненія,
къ «умственному вырожденію» Блэнвилля, къ «важнымъ недостаткамъ его нравственной организаціи», вызвавшей это вырожденіе.
Контъ не можетъ обойти молчаніемъ рыцарственнаго безкорыстія
Блэнвилля, никогда не пользовавшагося своимъ вліяніемъ ради карьери. Онъ считаль долгомъ жить для другихъ, — это признаетъ Контъ, —
но недоволенъ, почему именно — долгомъ; это, по мнѣнію философа,

<sup>163)</sup> Ib. III, sections III u IV.

<sup>164)</sup> Въ мъсяцъ (13) Биша-26-й день.

<sup>161)</sup> Напримъръ-І, 402, 405, 435.

эгоизмъ, -- и у Блэнилля не было чувствительнаго сердца. Онъ потому и не женился, котя, немедленно прибавляеть Конть, -- «часто и жаловался на свою холостую жизнь». Всёми этими соображеніями Конть желаеть доказать, что Блэнвилль не зналь великой силы «симпатическихъ инстинктовъ», не испытывалъ «систематическаго воздвиствія сордца на умъ», — а этоть факть — «одинь изъ драгоцвинъйшихъ результатовъ позитивизма», замъчаетъ философъ, уже въ теченіе пяти л'єть переживающій страстныя чувства къ Клотильд'є Во. Въ Системъ позитивной политики безпрестанно прославляется власть чувства надъ разумомъ. Мы увидимъ, --- это прославление береть свое философское начало въ сенъ симонизмъ, --- но для насъ существенъ не источникъ, а результатъ. Философская идея сердца и аффектацій не помъщала Конту — на основании своихъ личныхъ чувствительныхъ опытовъ-произнести надъ могилой покровителя и учителя обвиненіе въ эгоизм'в и его «печальный конець», т.-е. его «непредвид'внную смерть объявить естественной для эгоистовъ. Эгоизмъ философъ понималь съ своей позитивной точки зрвнія, на общепринятый взглядь Блэнвилль вовсе не выходиль эгоистомъ на основани заявленій самого Конта, но первосвященникъ новой религіи имѣлъ въ виду не доброе имя покойнаго, — а «священный урокъ позитивной морали» 166).

«Урокъ» имътъ очень грустныя послъдствія для учителя. Въ самомъ началь его рычи могилу покинули товарищи и друзья Блэнвилля, не встрытила рычь сочувствія и среди учениковъ Конта. Литтре рышительно ее порицаетъ, даже Робинэ находитъ неудачно-выбраннымъ мысто и время для подобнаго краснорычія, наконецъ, —одумался и самъ Контъ. Робинэ думаетъ, что печальная судьба надгробной рычи заставила Конта узаконитъ семилытній срокъ для подобныхъ приговоровъ 167).

Но тымь не менье—изумительное напутствіе остается фактомь, и, при всемь философскомь уснащеній суда, — фактомь въ высшей степени личнымь. Очевидцы приписывали Конту желаніе отомстить Блэнвиллю за то, что тоть не даль ему денегь взаймы. Произошло это въ тоть же злополучный годь, когда вышли лекціи Блэнвилля и

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Рычь перепечатана у Robinet 470-7.

<sup>167)</sup> Ib. 478. Littré. 639.

предъ нами письмо Конта къ Блэнвиллю отъ 31 декабря 1845 года. Изъ письма мы узнаемъ, что Бленвилль--- добровольно--- предложилъ Конту свои средства не только въ данное время, но и на булушій годъ. Контъ воспользовался предложениемъ, взялъ часть объщанной суммы 500-франковъ-и заручился объщаніемъ Блэнвилля-ссулить въ будущемъ и остальное. Бланвилль случайно не могь выполнеть объщанія — дать всю сумму, — въ 2000 франковъ, — Конть отвъчаль чрезвычайно энергическими жалобами, но тёмъ не менёе равсчитывалъ получить еще500 франковъ 168).

Дальнъйшей сульбы этого въла мы не знаемъ, --принимая въ разсчеть, что вопрось о субсидін играль не малую роль въ ссор'в Конта и съ Миллемъ, -- нельзя отрицать во всякомъ случав извъстнаго значенія за финансовимъ столкновеніемъ съ Бленвиллемъ но по нашему мивнію, главная горочь осталась нь сордце Конта после отказа Блэнвилля не въ деньгахъ, а въ уничтожении его сочинении. Конть не забыль вспомнить объ этомъ и въ надгробной ръчи и постарался представить своего научнаго заимодавца человеномъ, которому онъ-Конть-въ дъйствительности и покровительствовалъ, и теперь продолжаеть покровительствовать.

Овъ говорить, что Бленвилль «благородно приняль его первичный очеркъ истинной соціальной науки на основахъ естественной философія», что тоть же Блэнвиль «немедленно призналь свой низшій рангъ въ позитивисткомъ календаръ — несмотря на свою «несговорчивую гордость». Получается внечатявніе, будто Конть снисходительно сообщаль Блэнвиллю свои труды и потомъ благосклонно опредълиль его место въ наукъ. Впечатленіе, совершенно противоръчащее действительности и собственным ваявлениемъ Конта. Несмотря на «мозговую гагіену» и на рѣшимость не имѣть дала ни съ какой чужой критикой, — Конть до конца пользовался отзывами Блонвилля. Это видно изъ простого хронологического сопоставленія. Въ сентябрѣ 1842 года Конть сообщаеть Вала, что онъ ръшился не считаться съ вамъчаніями Блэнвилля, а въ декабръ слъующаго года въ письке къ Миллю онъ въ восторге отъ критики того же Бленвилля 169). Или, можеть быть, Конть считался съ

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup>) Писько у Robinet. 455—6. <sup>169</sup>) Lettres à Valat. 304—5. Lettres inédites. 286.

хвалебными зам'вчаніями и соблюдаль .«гигіену» исключителью предъ непріятной критикой?

Какъ бы то ни было, —Блэнвилъ относительно Конта занимать совершенно другое положеніе, чёмъ усиливается представить Конть. А что касается распредёлительной справедливости позитивисткаго календаря, —значеніе ея для Блэнвилля настоящаго ученаго и убёмденваго католика — чистейшій плодъ первосвященническаго воображенія Конта. Сообщеніе Литтре въ данномъ случай — несомийнно исторія.

И врядь ли кто могь серьезно относиться къ приговорамъ Конта въ описываемую эпоху. Судъ надъ Блэнвиллемъ --- красноръчивый образчикъ степени безиристрастія, дояльности и вдравомыслія, на которой стояль Конть-вь качестве основателя средитія человечества». Если въ его личныхъ отношеніяхъ в была какая система,она сводилась къ нетершиной притивательности на непогращимость и философское единодержавіе. Все, что хотя бы отдаленно угрожало въ полномъ смыслъ---клерикальному духовному деспотизму, что могло бросить твнь на неограниченно-осленительное философское солнце «запада», — все это стремительно отталкивалось и подвергалось перунамъ новой папской власти. Объяснять или оправдывать эти действія по общечелов'вческимъ принципамъ-морали и разума,--н'вть возможности. Здёсь мыслима только одна «правда»: субъективное совзволеніе, motus proprius верховной особы, — и естественно, — даже фанатикамъ - контистамъ приходится отступать предъ нѣкоторыми проявленіями практической религіи своего учителя.

А практика у Конта шла непосредственно за теоріей. Говоря о Socerdoce de l'Humanité — Контъ вполнъ серьезно извлекать всъ житейскія слъдствія изъ этой идеи, — и не путемъ доказательствъ, а предписаній. Его тяжба за субсидію, —безпримърная во всей исторіи человъческой мысли, —фактъ столь же не вмъняемый съ точки зрънія общечеловъческаго нравственнаго достоинства и здраваго смысла, какъ надгробная ръчь надъ Бленвиллемъ, «воспоминанія» о Сенъ-Симонъ. Надо обладать совершенно исключительной психологіей, чтобы написать извъстное намъ письмо къ Бленвиллю — почти съ явнымъ негодованіемъ, какъ онъ могь лишить автора письма «его счастливой философской беззаботности». Только при такой же психологіи мыслимо знаменитое Воззавніе къ западной публикъ — о

«правственномъ долгъ» снабжать средствами основателя позитивизма 17°). Циркуляры и предисловія Конта къ разнымъ томамъ Системы позитивной политики — сміло могуть быть поставлены рядомъ съ
энцикликами напскаго престола. Это — гипнозъ величія, не просто
выспал оцінка своего значенія, а вдохновенный, органическій культъ
своей духовной личности. И не только духовной, —потому что фипософическій культъ своего я безпрестанно обнаруживалъ самое
реальное себялюбіе и самообожаніе. Первосвященникъ, не переставая заявлять объ «умственной», о «мозговой гипіент» и торжественно
отрекаясь отъ полемики за свои истины, —время отъ времени практиковаль самый подобрительный жанръ нравственной и философской
критики, до последней степени—злобный и «анти-гипіеничный» въ
литературномъ смыслі. И критика возникала не во имя принциповъ,
т.-е. не вовсе по внушенію философской системы, —а подъвліяніемъ
несомнічно «мелкихъ сторонъ» бідной человіческой природы.

Клотильда Во, вполн'й засвид'й тельствовавший свою бездарность двуми пов'йстями, ставится рядомь съ Жоржь - Зандъ и въ ней открывается талантъ—способствовать «необъятному возрожденію» челов'йчества въ XIX в'йк'й и рядомъ съ этой «критикой»—отзывы о Блэнвилл'й, Сенъ-Симон'й, Ламеннэ, Милжі, Литтре.

Милль и Литтре въ особенности должны были почувствовать тяготу контовскаго первосвященства, — Литтре, такъ много и совершенно безкорыстно хлопотавшій о ежегодной субсидіи учителю и такъ горячо восхваленный имъ въ предисловіи къ первому тому Системы позитивной помитики, Милль, такъ искренне восхищавнійся талантомъ Конта и искавшій въ его личности удовлетворенія своихъ высшихъ умственныхъ запросовъ. Оба попали въ разрядъ еретиковъ и въроотступниковъ — въ буквальномъ смыслѣ и правинами контовской справедянности были превращены во «враговъ», а Литтре даже въ «главнаго», — и Милль, — идеальный образецъ сдержанности и джентльментства — долженъ былъ «несправедливость» Конта правнать общима явленіемъ.

Это признаніе, мы видёли, было высказано по поводу отношеній Конта къ Сенъ-Симону. Милль, очевидно, не удивлядся этимъ отно-

<sup>176)</sup> Robinet. 459.

<sup>171)</sup> Dumas. O. c. 163-4,

шеніямъ, —и совершенно основательно. Если онъ —Милль, —не пожелавшій только следовать за Контомъ въ некоторых в обесодата его философій, оказался достойнымъ гоненія, - чего же можно было ожидать для Сенъ-Симона, однимъ существованіемъ своихъ произведеній угрожавшаго всему пьедесталу контовской философской славы? Милль и Литтре преклонялись предъ оригинальностью Конта.—а ученика Сенъ - Симона осмъливались публично заявлять, что пророкъ новой религіи всеми своими основными идеями обяванъ Сенъ - Симону. И что особенно должно было раздражать Конта-это мивніе высказывалось ближайшими свидетелями личныхъ отношеній учителя и ученика. Напримъръ, Контъ давалъ подробнъйшій отчеть о своей ссоръ съ Сенъ - Симономъ Гюставу Эйхталю, ему же сообщаль, что Родригь можеть засвидетельствовать, какъ Сенъ-Симонь нарушиль свое объщаніе и напечаталь его Систему позитивной политики въ видь третьей тетради своего сочиненія. И въ результать, — Эйхталь, ми знаемъ, явился свидетелемъ промиез Конта въ печати и продолжаль свидьтельствовать противь него и въ перепискъ съ Миллемъ. а Родригь остался восторженныйшимь почитателемь личности Сень-Симона. Вообще весь лагерь сенъ-симонистовъ, считавшій Конта только доссидентомъ сенъ-симонизма, не давалъ покою-до нестерпимой бользненности выросшему самолюбію и славолюбію Конта 172)

<sup>172)</sup> J. S. Mill. Corresp. ined. anec. G. d'Eichtal. P. 98. 62, 71. To hanoù ctenenn строго Контъ относился въ заимствованіями изъ его сочиненій, кром'я многократнихъ безичних жалобъ, ноказиваеть его исторія съ Вазаронъ. Въ Producteur's Базаръ висказаль мисль, что въ положительних наукахъ нёть свебоди совести. Конть увазаль, что эта мисль принадлежить ему, была напечатана въ 1822 г. въ соченения, позже получевшему название Система позитивной политики и потребоваль, чтобы это было печатно заявлено Базаромъ, Базаръ отказалом и дело едва не дошло до дувли (Littré, 113). Контъ вообще считаль сепъ-симовистовъ своими выученивами, коги, по его словамъ, отнюдь не гордился этимъ. (Письмо къ Эйктало у Литтре, 173. Но и здъсь притязанія философа на учительство и оригинальность встрачаются съ неблагопріятними фактами. Одина особенно ярока. Сена-симовисти во время устной пропаганды своего ученія, одно изъ собраній посвятили критиль Системы позитивной политики, какисанной въ 1822 году. Сенъ-симонисти находили, что Контъ слишкомъ резко отрицаеть роль воображения въ позитивной стади человъческаго развития. Воображение, напротивъ, сохраняеть свое значение, -- имение въ создания гипотезь, сопровождающихъ развитие какихъ угодно положительныхънаукъ. Не отсутствіе гипотезъ характеризуеть позитивний уровень наукъ, а характерь гипотезь. Въ сущности безъ предварительно составленной теореми и гипотези не мыслимо никакое обсуждение наблюденных фактовъ: "une conception précède le

И всё они — вмёстё съ своимъ учителемъ — оказывались «жонглёрами» и даже корыстными дёльцами, — обвиненіе, вполнё равносильное улике Блэнвилля въ эгоизмё.

raisonnement" и провърмется повими изследованіями. (Doctrine de Saint-Simon. Exposition. Première année. P. 1881. 378 - 389). Это говорилось въ 1829 году. Контъ представиль тождественную теорію гипотезь въ Курсть позитивной философіи, Въ 28 лекців II-го тома, написанной въ 1835 году (2 изд. II, 266, 297—9). Касательно меремены взглядовь у Конта сообразно съ настроеніемь, — на что указаль Милль и съ чене согласнием Литтре, -- ножно привости илизострацию боле общаго характера. Извістно, съ накни усердіень Конть доказналь Малко-естественний низвій уровень женской природы сравнительно съ мужской, обрекающій женщину на жизнь домашнюю (eminement doméstique — письмо отъ 16 idas 1848). Взглядь этоть не всегда быль убъщения Конта въ такой резкой форме. Въ молодости у него была романическая связь ез париженой дамой, Конта востерженно разскавиваета о своема счасть і любовника и отца, весело издавается надъ обманутимъ мужемъ, восхишается своей геронией. Счастья хватило немного больше чемъ на годъ. Контъ сталь таготиться свядания, торько жаховаться на требовательность своей возпобленвой,--- но все-таки бинтагь нужимих--- срискомичь--- на основани общей причини,--врайне жазкаге положенія женщини до фовременному обществу. Комту пегодуеть на ,его величество жузбечину, который милостью Божіей и силой своихъ мускуловъ сталь собственникомъ домашняго животнаго, именуемаго женщиной". Контъ говоputs ucriditeratio o "cedaminous surors cutragenero" " " Tubers our muchuдовазивать естественность превиуществы мужунии (Lettres à Valat 42, 85 etc.). Со вершенно другой тонь писемь въ Милло; Конть испиталь жестокое горе въ семейной жизни, едва не доведнее его до самочбійства. Его удержала только мисль объ его високомъ философскомъ назначения,--но отномение къ женщинъ, очевидно, приняло другую окраску. Можно дунить,--- и она не оспавась прочной. Кложильда. Во, глубоко повинява вообще на характера даже идей Конта, еще раза изманила и его отношение жъ жевинев, явивинсь для философа: "une belle compagne", "une précieuse conseil-Rre", "une éminente collègue" — и даже — предметомъ культа и вдохновительницей Тувствъ и плей, изложениять въ Оистемь позитисной политики нодъ ваглания Influence féminine du positivieme. Позитивна, по слована Конта, отприваета женскому волу такъ же какъ и народу "благородний соціальный путь". Она вийств съ продетарісить является "существенной частью новой духовной власти", и эта власть осуществляется такинь образонь: философи..... органь системативации, прометирия...... поивтическая гарантія, жонщини..."élément, affectif"; одихія; чувотва; тольно оно вийстй еъ энергіей народа можеть обезпечить соціальную силу позитивнаго разума (208, 212, 215). Нельзя не вспомнить, что авфантенисты — еще въ начала тридцатыхъ годовъ соноствилии "женщину и продетарія" и принисывали себів ихъ освобожденіе (Le Proletaire et la Femme, Prédications, P. 78. III, 851). Ampanesenuorn conciun munic новимым освобождение женщины, чамъ Конть, но и ихъ дуковная организація слаталась изъ философа-первосващенника, женщини и пролетарія. Своеобразныя исторія съ Клотильдой Во сообщила извъстную окраску системъ Конта. Очевидно, его обще приговори всегда стояли въ тёснъйшей евизи съ его личними аффектами и въ этомъ otherenin one sucres emparante ence aparance; "Le sentiment doit toujours dominer l'intelligence" (Syst. de pol. posit. I, 435 cp. Dédicace us I-my tomy a Invocation fimale, IV, 545).

Наить теперь ясна исихологія Конта, какъ безпощаднаго врага Сенъ-Симона философа и человъка. Не можеть быть ни малъйшаго сомненія, психологія эта не отличается правственной высотой и не служить къ украшенію пророческаго достоинства философа. Но для насъ руководящее значение выбеть не этогь вопросъ, --- а исвхологическая почва невероятной войны, какую одинь изъ знаменитвишихъ мыслителей XIX-го ввка, вель съ личностью своего непосредственнаго предмественника и многолетняго учителя. На основаніи сопоставленія идей Конта и Сенъ-Симона, на основаніи аналогичныхъ субъективно-философскихъ эпизодовъ въ жизни Контаны приходимъ въ выводу, не только отвергающему судъ учениванадь учителемь, но съ особенной убедительностью удостовершющему прямую идейную зависимость судьи оть осужденнаго. Въ неизбывномъ чувствъ этой ненавистной зависимости, въ мучительномъ сознанін — фактическихъ неопровержиныхъ доказательствъ первенствующаго творческаго значенія сенъ-симонизма въ возникновеніи в въ развити позитивизма-мы видимъ источникъ недостойнаго отношенія Конта въ воспитателю и покровителю своего философскаго таланта. Выводъ этоть должень ванать одно ать самыхъ вихныхъ мъсть въ идейномъ и личномъ вопросв о Сенъ-Симонъ. Конть своимъ авторитетомъ и его последователи своимъ усердіемъ стремились воздвигнуть грозную ствну между общественнымь мивніемь и подлинной исторіей Сенъ-Симона и похоронить память философа въ общемъ презръніи и забвеніи. Врядъ ли самый неукротимый личний врагь могь изобрёсти более жестокую задачу чёмь намерени и дъйствія самаго знаменитаго ученика Сенъ-Симона.

Теперь мы обратимся къ самымъ преданнымъ его ученикамъ в посмотримъ, касколько они оказались способными защитить своего учителя отъ песягательства Конта и установить, среди безпристрастной публики, истинное представление о Сенъ-Симонъ какъ человъкъ и какъ философъ. Во главъ его върныхъ почитателей стойть Олендъ-Родригъ, единственный среди сенъ-симонистовъ — его немосредственный ученикъ и представитель предъ современниками и потомствомъ.

XI.

Въ торжественномъ собрани сенъ-симовистовъ Олендъ Родритъ произнесъ публичную исповёдь и, между прочимъ, заявилъ: «я ро-

дился іудеемъ, но мой отещь желаль создать изъ меня человіна для будущаго, а не для прошедшаго; и никогда не выполняль обрядовъ іудейства».

«Сенъ-Симонъ заставиль мени понять и почувствовать въ глубинахъ моего сердца возвышенную религію, которая восторжествовала надъ язическить Римомъ и надъ варварами, проявляя высиее могущество самоотреченія, освящая достоянство женщинъ но крайней ибрѣ подъ сёнью доманняго очага, привывая всё классы общества къ взаимному общевно, по крайней мёрѣ, духовному: несомнённое предзнаменованіе болёе реальнаго и болёе широкаго общенія, величественное предвёскіе всемірной ассоціаціи всёхъ дётей едного и того же отца.

«Однако я не принякъ христіанства. Мой умъ, развивнійся на взученін опытныхъ наукъ, не могь усвоить его устарівнихъ догматовь, уже три віна тому назадь павшихъ подъ сіжирой протестанства и философіи. Кто же я? Атемсть? Нічть!

«Я---сенъ-симонисть» <sup>133</sup>).

Дальне следовало восторженное прославление сень-симонистской религи, ея верховнаго главы—Анфантена, иольской революція, народа и, намонець,—призывь къ обществу—объ учреждении рабочаго банка.

Въ этой рѣчи ярко и вѣрно отрасилась личность «перваго ученик» Сенъ-Симона, какъ именовалъ себи Родригъ,—исполнений искрениято энтувіама къ личности своего учителя, къ релици бу-кущаго, всегда готовий на героическое дѣло, на самоотреченіе, до конца оставинійся истиниких рыцаремъ сенъ-симонизма въ его религіозно-нравственныхъ задачахъ.

У Оланда быль брать—Евгеній, воньощавшій въ себ'в всю глубину семинической религієвной стикіи. «Онъ нашъ святой», говорали о немъ сенъ-симонисты,—и въ этомъ признаніи звучало не только сектантское пристрастіе. Евгеній дійствительно напоминаль своей—двадцати трехлітней—жизнью подвижника религіи. Съ самой ранней молодости онъ «питался великими книгами человічества», внимательно изучиль іудейство, христіанство, магометанство,

<sup>113)</sup> Ptub носять объявления Анфантэна "le chef suprême de la religion Sain-Simonieune" 27 ноября 1831 года. Oewores. Motices historiques. IV., 209—210. Ожидъ Робрить обладаль видающимся математическим талангомъ.



усвоиль твердую вѣру въ пробужденіе среди новаго человѣчества религіознаго чувства и съ восхищеніемъ отдалси «откровеннію Сенъ-Симона». Онъ одинь изъ нервыхъ переступилъ границы сенъ-симонизма, какъ философіи, и явился дѣятельнѣйшимъ виостоломъ сенъ-симонистской церкви. Его Письма о ремийи и политикъ возымѣли значеніе одной изъ священныхъ книгъ новой религіи и «верховный отецъ» Анфантэнъ постоянно ссылался на нее, какъ на секровищницу догматовъ. Евгемія посвятилъ въ сенъ-симонизмъ старшій братъ, руководившій вообще его умственнымъ развитіемъ 174).

Олониъ Родритъ «жилъ жизнью пророка» два года, познакомился съ Сенъ-Симономъ въ май 1823 года 475). Точный срокъ не лишенъ значенія: вспомнимъ, что именно въ это время разгоралась вражда Конта противъ Сенъ-Симона, булто бы обманно затигивавнаго изданіе его сочиненія. Родригу въ точности было изв'ястно все д'яло и, принимая во вниманіе его личность, мы врядь ли можемъ сомивваться, что онъ немедленно порваль бы съ Сенъ-Симономъ, если бы жалобы Конта имъли основание. Но Родригъ не только не сталъ на сторону Конта, а по уходъ его-заняль его мъсто сотрудника Сень-Симона и сосредочился на той сторонъ его ученія, какая больше всего отвъчала его природъ. Вообще, изучая отношенія учениковъ къ нашему философу,--мы видимъ, какъ каждый изъ нихъ спринить водин вр кругь идей лично ему близких и вр беседахъ и въ сочиненияхъ Сенъ-Симона всв находили по меньшей мърв тотъ толчокъ, то «возбужденіе», какое даже Лафитть не рашается отрицать по отношению къ Конту 176). Тверри привлекло учение Сенъ-Симона объ исторической наукъ, Конть посвятиль себя воздълыванію «общей науки», т. е. позитивной философіи, а Родонгъ страстно привязался къ религіознымъ возэрвніямъ учителя. Сенъ-Симону до вонца не посчастивилось встретить ученика со всеобъемлющимъ философскимъ талантомъ, съ умомъ, способнымъ въ одинаковой полнотв усвоить и развить его теоретическую и прак-

<sup>114)</sup> Lettres sur la religion et la politique. Р. 1829 приложени переводъ сочинения Лессинга О соспитании рода человъческаго и вратиля характеристика Евгения Родрига.

<sup>111)</sup> Ero supamenis: "cet homme est celui qui seul vécut deux ans de la vie du révélateur". Not. hist. VI, 43. Oeuvres. XXIII, 8.

<sup>176)</sup> R. occid. I juillet 82. 36.

тическую философію. И самый преданный и внимательный ученикъ въ энгувіазив односторонняго увлеченія—сослужить едва ли не самую отрицательную службу своему наставнику, накъ мыслителю.

Мы видели,---Родригь принисываль Сенъ-Симону свое посвящение въ правственные мірь христіанства. Мы знаемъ, Сенъ-Симонъ высоко ценилъ христіанскую религію, какъ великую и положительную культурную силу, цениль за ем организацію духовной власти въ средніе віка, т. с. какъ учрежденіе, и еще выше ставыхь христіанство, какъ нравственную систему. Примыя заявленія на этоть счеть встрічаются въ поздивиших сочиненіяхъ Сенъ-Симона, когда соціальный вопрось окончательно становится рядомъ съ философскимъ, является его логическимъ и практическимъ выводомъ. Около 1819 года возникаетъ отрывокъ Naissance du Christianisme и съ этихъ поръ, надо полагать, Сенъ-Симовъ не перестаеть заниматься христіанствомъ, канъ моралью: мы могли заключить это изъ откровений Конта въ письмъ къ Вала и особенно взъ сочинений самого Сенъ-Симона за 1820 и 1821 годы. Прославляется высовая личность основателя христіанства, гоніальность апоотола Павла, въ обращении къ промышленникамъ-евангельское предписание о любви къ ближнимъ полагается въ основу разрашенія соціальнаго вопроса, первые христівне ставятся въ прим'връ современнымъ соціальнымъ преобразоватемямъ, христіанская мораль нменуется «божественной» 171).

Всв этн мысли—вступленіе кь ноздивінному прадсмертному сочиненію Новоє Христіанство. Родригь засталь Сенъ-Симона въ
процессв созданія этой кници,—и привиль въ немъ участіє. Камъ
далеко оно простиралось,—у нась нівть указаній,— но что оно было
немаловажнымъ, доказывается — предисловіемъ — пространнымъ и
очень внушительнымъ и потомь значеніемъ, какое Новоє Христіансимонама. Предисловіе написано Родригомъ и «я», говорить авторъ,
«побудиль Сенъ-Симона принять его какъ своего рода переходъ философскаго духа къ религіозному чувству». Въ предисловіи объясняется
півль сочиненія— «призвать народы и государей къ истинному духу
христіанства», «попытаться опредблить вліяніе религіознаго чувства.

<sup>117)</sup> Ocueres. XIX 180. XXII, 84, 85, 127.

въ обществъ. Сочинение ниветь въ виду тахъ, кто видить «существенную цаль» редиги въ морали, кто усвоиль все истинное возвышенное и божествение въ первобытномъ христіанствъ, призналь преимущество морали надъ культомъ и догмой и поналъ, что культъ и дегма должны сосредоточивать вниманіе всахъ върныхъ на божественомъ и нравственномъ законъ.

Такъ писалъ Родригъ, точно передавая взглядъ Сенъ-Симона на религію, но весьма часто опуская соціальную почву и задачу этого взгляда. Правда, Родригъ сознается, что онъ не понималь еще всего «необъятнаго значенія» кишти Сенъ-Симона, что Сенъ-Симонъ телько передъ смертью просв'ятиль его. Учитель говориль:

«Последняя часть нашихъ работь будеть, можеть быть, дурно понята.

«Нападая на средневъвовую религіозную систему, доказали въ сущности только одно: эта система не согласовалась съ прогрессомъ положительныхъ наукъ; но ошибочно отогода заключать, что религіозная система должна вообще исченуть, она должна только придти въ соответсвийе съ прогрессом наукъ 118). Дъло это Родригъ признать своинъ назначеніемъ. Онъ извлекъ изъ всего міросоверцинія Сенъ-Симона религіовную струю и на ней сталъ наощрять свой реформаторскій пыль и неукротимую энергію. Обстоятельства какъ нельзя болье помогли этой работь.

Незадолго до смерти Сенъ-Симона Родригъ встрътился съ Просперомъ Анфантономъ—такъ же какъ и онъ сыномъ банкира. Отецъ Анфантона обанкротился и сыну пришлосъ пережитъ весьма разнеобразную трудовую жизнь. Въ качестить ученика политехнической школы, онъ мужественно дрался въ 1814 году, потомъ велъ торговлю винами въ Германіи, въ Петербургъ, возвратился, намонецъ, въ Парижъ и здъсь предъ нитъ неожиданно открылосъ новое поприще. Анфантонъ отъ природы чувствовалъ такое же влечено къ философіи, какое Родригъ къ религіи, всюду искалъ яснаго отвъта на грозные вопросы современности в напалъ, наконецъ, на сочиненія Сенъ-Симона,—именно на Катоксизисъ промениленность.

Встреча съ Родриговъ, повидимому, окончательно убедила его, что Сенъ-Симонъ — искомый вождь. Родригь привель его въ учи-

<sup>178)</sup> Oeuvres de S. S. par O. Rodrigues. 2-2 sunyons. 85. Rypcues auropa.

телю, Сенъ-Симонъ быль уже на смертномъ одрѣ и Анфантонъ могъ телько присутствовать при чтеніи Родригомъ Новаю Христіанства 119). Сенъ-Симонъ умеръ,—и его трудь остался въ рукамъ двухъ друзей; какъ завѣщаніе, какъ евангеліе новой религіи, какъ неисчерпаемый источникъ вдохновеній ея апостоловъ. Вскорѣ они пріобрѣли себѣ товарища—съ блестящимъ ораторскимъ талантомъ и съ силой воли, закаленной въ политической борьбъ. Это быль будущій второй сотець»—сенъ-симонистской религіи—Баваръ.

Предъ нами его пространная и искренняя исповедь изложенная въ письмъ въ одному изъ членовъ сенъ-симонистской семьи. Незаконный сынъ, осужденный съ самаго начала на тамелую житейскую борьбу и во иногихъ случаяхъ на унивительное положение. Базаръ рано окунулся въ политическую войну. Ему уже въ ранней молодости казалось, что на немъ лежить нъкое призвание. Это чувство воддерживалось въ немъ невольнымъ сознаніемъ своего превосходства надь большинствомъ техъ, кому приходилось подчиняться. Отвращение из авторитету подобных людей толкную его въ опасныя политическія предпріятія. Онъ сталь однимь изъ главныхъ вождей карбонаризма. Заговоры не имъли никакого положительнаго усивха. Базаръ долженъ быль спасаться отъ смертнаго приговора,-но теменье всего оказалось разочарованіе «въ критической философін и въ революціонной политикъ. Онъ виолить постить икъ безпледность, —и въ это времи ого внимание привлекли сочиненія Сенъ-Симона и Базаръ тотчасъ же почувствоваль, что въ «вовзрвніякъ втого сиблаго новатора заключается верно новаго міра», вь воторому давно «инстинетивно» стремилси Базарв 199).

И онъ съ энтузіазмомъ принялся за изученіе желовныхъ идей. Мы увидимъ, какую услугу оказаль онъ сенъ-симонизму,—въ полномъ смекла невабвенную. Его убадительная рачь, простая, всегда веобраталельная логива, его всконими навышъ домизывать отвлеченняя истины,—все это етвело Безару первое мъсто въ исторіи сенъ-симонизма носла смерти Сенъ-симона,—но первое но внугренней значительности дала, а не по вначинему еффекту, не по практаческить результатамъ. Здёсь Анфантэнъ возвийль вса преимущества



<sup>119)</sup> Эти свёдёнія разсілим по разнимъ томамъ Oeuvres. Біографія Анфантона— Not. hist. I, 185 etc., также N. hist. VI, 48; Oeuvres XXIII, 11.

<sup>100)</sup> Not. hist. VII, 41-62.

надъ политикомъ и діалектикомъ, — Анфантэнъ, обладавшій особымъ стихійнымъ очарованіемъ въ глазахъ толны, человъкъ наеоса и гипнотическаго воздъйствія, гораздо болье красивый, чьмъ краснорычьный, неизмъримо болье чувствительный, чьмъ даровитый, — неотразимо-симпатичный, чьмъ логически сильный.

Родригь немедленно быль подавлень своими блестящими соревнователями и съ искренней готовностью призналь себя существомъ низшаго порядка предъ Анфантэномъ и Базаромъ. Но тъмъ замъчательнъе оказалась его апостольская дъятельность.

Мы видели,—его цель заключалась въ переходе отъ философскаго духа къ религіозному чувству. Брать его, несомивнию, съ величайшимъ жаромъ поощряль эту цель,—но обоимъ имъ припілось подчиниться неотразнио-властному паеосу Анфантана.

Евгеній считался однимъ изъ главныхъ богослововъ новой религіи, — такой смыслъ имъди заявленія самого Анфантэна, — но Евгеній передаваль только откровенія «верховнаго отца». Такъ нонимало дъло сенъ-симонистское общество. Эйкталь опредъляль значеніе Анфантэна слъдующими словами въ письмъ къ Олэнду Родригу: «этотъ человъкъ даль намъ догмать, возвъщенный намъ Сенъ-Симономъ. Онъ далъ намъ новую политику и новую теологію. Онъ слъдаль больще: онъ открыль вамъ такъ же какъ и намъ, чъмъ былъ вашъ учитель, онъ открыль намъ его устами Евгенія, устами вашего брата». Слъдовательно, Анфантэнъ истинный основатель сенъ-симонизма, какъ религіи и церкви 181).

Откуда же онъ заимствоваль принцины своего созданія? Эйхталь говорить,—оть Сенъ-Симона: его Анфантонь открыль даже Родригу. Самь Анфантонь считаль символомъ своей въры—присутствіе въ нем, въ его личности,—Сенъ-Симона,—и пытался связать логически свое ученіе съ Носымъ Христіанстворт 182). Въ теченіе цълзго ряда пъть оно развивалось при восторженныхъ одобреніяхъ Родрига, воторый даваль ихъ публично на основаніи своего авторитета — какъ единственнаго непосредственнаго ученика Сенъ-Симона, какъ прямого наслъдника его идей. Эйхталь все это напомниль ему, когда онъ ръшиль отложиться отъ Анфантона.

<sup>181)</sup> Not. hist. VI, 48-9.

<sup>182)</sup> Ib. 5.

Улика была неопровержимая. Безъ горячаго соучастія Родрига Анфантэну трудно было бы занять такъ легко положеніе сенъ-симонистскаго пророка и устремиться дальше—по пути, испугавшему, наконець, самого Родрига.

Мы находимь его на первомь мъсть во всъ моменты возвышешенія Анфантэна. По завіту Сень-Симона возникаєть журналь Производитель сначала еженедёльный - Родригь иниціаторъ изданія, но Анфантэнъ оказывается главнымъ сотрудникомъ: изъ пятидесяти двухъ сенъ-симонистскихъ редакціонныхъ статей,--ему принадлежить сорокъ девять, имъ же написана программа и одномъ первомъ томъ ежемпсячного Производителя - не менъе пятнадцати статей. Въ частной переписко Анфантонъ говорить о журналь, какъ хозяинъ, властной рычью неограниченнаго представителя сенъ-симонистской редакціи 183). Рядомъ съ нимъ въ журналѣ пишуть Родригь, Базарь, Огюсть Конть, Бюшезь, Лоранъ и другіе последователи новой философіи: ихъ статьи, мы увидимъ; представляють крупную идейную ценность, -- но направляющая сила, видимо, у Анфантона, -- и прежде всего потому, что носитель сенъ-симоновскаго преданія явился его преданнымъ спутникомъ, —и впоследствіи вздатели сочиненій Сенъ-Симона и Анфантэна им'вли право вспах сень-симонистовъ считать просто сотрудниками одного Ан фантена.

Онъ, независимо отъ кого бы то ни было, принялся развивать и дополнять наслъдіе Сенъ-Симона. Преданіе и писаніе его нисколько не смущало. Анфантэнъ, говорится въ исторіи сенъ-симонизма, обладаль цъльной доктриной и не только «въ той формъ, какъ ее завъщаль Сенъ-Симонъ своему върному ученику, но и въ какой онъ Анфантэнъ—долженъ быль истолковать ее, дополнить и изложить въ своихъ произведеніяхъ».

Дальше исторія сообщаеть, что Анфантэнъ неустанно развиваль «свою религіозную мысль» — во всёхъ своихъ письмахъ. Онъ поставилъ себё рядь вопросовъ — о міровой жизни, о безсмертіи, о божественномъ провидёніи, о последовательномъ откровеніи, о скрытомъ смыслё чудесь, о вмёшательстве соціальнаго провидёнія въ устраненіе эксплуатаціи человёка человекомъ, въ превращеніе жен-



<sup>103)</sup> Oeuvres XXIV, 51, 71, 96. Not. hist. I, 173, 180-1.

щины «въ равную и истинную половину мужчины, долженствующую образовать соціальный мидивидуумъ» <sup>184</sup>).

Находились ли всё эти вопросы въ подлинномъ философскомъ наслёдстве Сенъ-Симона и завещалъ ли философъ точные ответи на тё или другія поставленныя Анфантэномъ задачи?—Алфантенъ не имъль нужды справляться съ идеями «учителя».

Онъ единолично делаль «важныя дополненія», становился «отцомъ новыхъ идей вводимыхъ въ доктрину». Такъ выражаются сами сенъ-симонисты—вполнъ согласно съ собственнымъ взглядомъ Анфантена на свою роль, признанную—впереди всъхъ—Родригомъ <sup>145</sup>).

Что же означали эти additions importantes? Въ какой логической связи они съ ученіемъ самого Сенъ-Симона? Очевидно, въ той какую требовалось установить Анфантэну.

Онъ охотно разсказываеть о своемъ изучени сочинений Сень-Симона. Давалось оно ему очень трудно. Онъ жалуется на чрезвичайно непонятный языкъ философа. Внёшняя форма его разсуждений иногда отбиваеть охоту доискиваться ихъ сущности. Требуются усилія—постигнуть его идеи. Иному и трехъ лёть мало—изучить какъ слёдуеть доктрину Сенъ-Симона, — напримёръ, брать Анфантана, даже подъ его руководствомъ не успёль за этотъ срокъ проникнуть въ существо дёла 186),

Прилагая усиленный трудъ къ усвоенію возгрѣній Сенъ-Симона Анфантэнъ относился къ нимъ критически, даже къ Новому Христійнству, легшему по его словамъ, въ основу его собственной дѣятельности. Именно,—онъ не согласенъ съ Сенъ-Симономъ, относительно религіозной проповѣди народу. Анфантэнъ не знаетъ, что и какъ проповѣдовать народу? У него нѣтъ точнаго представленія о томъ, какое религіозное чувство можетъ испытывать народъ и какимъ явыкомъ слѣдуетъ говорить съ нимъ, чтобы вызвать въ немъ общественные интересы? 187).

Следовательно,—надо полагать, Анфантенъ не решится выступить на проповедническомъ поприще? Такъ онъ думаетъ вскоре

<sup>184)</sup> Not. hist. II, 19-20.

<sup>185)</sup> Ib. VI, 48, II, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup>) Письма 23 авг. 1825, 2 февр. 1826. Oewores. XXIV, 51—3, 84—5. Not. hist. II, 17—8, 15 ноября 1828.

<sup>117)</sup> Ocurres. XXIV, 77-9, 26 HORGDR 1825.

носле смерти Сенть-Симона, — но постепенно религіозний вопросъ захватываеть его воображеніе и чувство, онъ быстро входить въ рель жреща и пророка, даже духовника отъ лица новой религіи. Первый шагъ въ этомъ направленіи—вполить ясный, онъ резко опреданетъ положеніе Анфантэна въ сенть-симонистскомъ обществу, и, прежде всего, — отделяеть его целой произстью отъ Базара.

Пока еще ісрархів не существуєть офиціально. Предъ нами просто кружовъ, одушевленный задачей развивать и распростравять щен Сенъ-Симона путемъ печати, переписки, устного слова. Даже религозный вопросъ далеко не является общепризнаннымъ въ редакцін Производителя. Самъ Анфантэнъ нишегь почти исключительно экономическія и финансовын статьи,---и, мы увиднить, собственно статья одного Конта Разсумсенія о духовной власти - настойчиво и пространно развивала идею съры. Въ теченіе всего изданія журнала ми только одинъ разъ встрвчаемся съ ясно выраженнымъ притязаність сень-симонизма — зам'внить въ качеств'в религіи устар'явшія религіозныя системы, — въ стать второстеденняго сотрудення 484). Фурнель называеть журналь «последним» выражением немосредственныхъ работь Сенъ-Симона» 189). Въ высшей стелени важное замізчаніе со стороны одного изъ искреннівниках сень-симонистовь: оно ставить грань между сень-симоновскимь и анфантэновскимь сенъ-симонизмомъ. Въ чемъ долженъ быль заключаться второй сенъсимонизиъ, --- ясно изъ сообщения примого историческаго источника: «послѣ прекращенія Производимеля его редакторы въ своихъ тёсныхъ собраніях занимались преимущественно религіознымъ вопросомъ». Исторія замічаєть, что этоть вопрось поставиль самь Сень-Симонъ, -- зам'вчаніе -- справедливое, -- только, очевидно, Сенъ-Симонъ моставиль его не вполнъ согласно съ намъреніями «редакторовъ», если имъ принілось формулировать вопрось независимо отъ Сенъ-Симона и въ выраженияъ, противоръчащихъ самому духу его философскаго направленія. Редакторы, продолжаєть исторія, «спрашивали у себя, допускаеть ли въ будущемъ человъческій разумъ, при

<sup>109) &</sup>quot;La dernière expression des travaux directs de Saint-Simon". O. c. 63.



<sup>128)</sup> Allier. Examen des faits qui prouvent la tendance de la société à l'organiser Producteur. II, 298. Первый № журнала вышель въ началь октября 1825 года и выходиль еженедъльно до 1-го мая слъдующаго года, когда превратился въ ежемъсячное въздавіе, а 12 декабря было объявлено о пріостановив журнала.

своихъ притязаніяхъ на поэнтивизмъ,—религіозныя в'врованія, независимыя отъ научнаго наблюденія?>

Опредвленно, словами выраженнаго отвёта, въ сочинениять Сент-Симона не оказывалось,—но отвёть, несомнённо, подсказывался самымъ понатіемъ—позимионямъ в Сент-Симонъ никогда не допустиль бы пришесать человёческому разуму — des prétentions ам positivisme. По убъжденю Сент-Симона,—разумъ не притазалз на позитивнямъ, а стремился къ нему, какъ къ своей остественной цёли. Другой вопросъ, — какое мёсто надлежить отвести вёрованіямъ незавнскмымъ оть науки—въ экономіи человёческой культуры; —мы знаемъ, — Сенть-Симонъ рёшаль его какъ философъ-позитивисть, т. е. объясняя явленіе безъ всякаго вмёшательства публицистическихъ настроеній. Но: могъ ли онь питать намёреніе—притазаміямъ разума на позитививмъ противоноставить новую систему исключительно — чувствительнаго происсожденія? Это, какъ мы видёли изъ отдёльныхъ идей философа и увидимъ изъ ихъ общаго развитія,—противорёчило бы самой сущности его задачи.

Какь же поступили «редакторы?».

Опи раздёлились на два лагеря. Одни, напитанные философіей XVIII-го вёка и физіологіей XIX-го—склопились въ отрицательному отвёту. Анфантэнъ объявиль противоположный взглядь. Противъ него ясно говорили «нёкоторыя мёста» въ сочиненіяхъ Сенъ-Симона,—именно отрицаніе сверхестественнаго вмёшательства и откровенія въ религію: Анфантэнъ быль съ этимъ согласенъ,—но тёмъ не менёе находиль существеннымъ и естественнымъ слёдующій факть. Человёкъ одаренъ двойной способностью—чувствовать и разсуждать,—и «участіе чувства въ вовникновеніи человёческихъ знаній и сужденій не менёе ясно, чёмъ разума» и, слёдовательно, «свёдёнія и идеи чувствительнаго происхожденія вполнё могуть быть въ религіозномъ смыслё отмёчены печатью истины, не подвергаясь провёркё математическаго доказательства и не являясь изъ-за этого суевёріемъ».

Таково основное положеніе Анфантэна,—и за нимъ немедленно послѣдовало «вступленіе въ новую теологію» <sup>190</sup>). Вся она прежде всего логическое развитіе *равноправія* разума и чувства—равнопра-

<sup>100) &</sup>quot;Les prolegomènes de la théologie nouvelle", N. hiet. I, 200.

вія безусловнаге: разумъ можеть помимоть и змать и чувство тоже, разумъ систематизирует свои иден и чувство также—свои представленія можеть формулировать «въ соціальное учрежденіе, им'я вощее характеръ общаго в'врованія, именуемаго ремпісй» (191). Анфантэнъ безразлично пользуется понятіями чувство, воображеніе и способность догадываться—la faculté d'imaginer, de conjecturer. Онъ сп'ящить указать на значеніе этой способности и въ наук'в, гді водомовеніе часто окавываеть большія услуги разуму и наблюденію. Но ц'яль Анфантэна—не спеціальная важность чувства и воображенія, отнюль не ихъ служебная роль, когда подсказанная вдохмовеніемъ гипотека непрем'янно требуеть опытной и логической пров'ёрки,—а совершенно независимая власть—создавать общеобязательныя, систематизированныя истины.

Воть въ этомъ пунетъ, въ систематизаціи чувствительныхъ и воображаемыхъ представленій, Анфантэнъ, встретиль противника прежде всего въ лиць Базара,—отнюдь не зараженнаго матеріалистическимъ духомъ XVIII-го въка. Въ чемъ заключалось разногласіе,—поясняетъ самъ Анфантэнъ.

Базаръ не отрицаль существованія «мистическаго настроенія, приводніваго человіка въ чувствительную связь со вселенной и внушающаго ему мысль о візчной живни», —но по соціальному значенію это чувство Базаръ ставиль рядомъ со всіми другими личными чувствами, —любовью отца къ ребенку, жены къ мужу и проч. Но Анфантэнъ шель дальше. Сердечныя отношенія людей другъ къ другу связаны чувствомъ человіколюбія — филантропіей, такая же связь должна существовать и въ чувствахъ человіна ко вселенной, —т. е. въ мистицизмі. Онъ необходимо должень быть слить съ филантрошей, потому что филантропъ — атейсть, не обладающій удовлетворительнымъ объясненіемъ своего бытія, будеть дишенъ побудительныхъ мотивовъ къ діятельной любви, сосредоточится исключительно на личныхъ интересахъ, дойдеть до убъжденія въ тщеті славы, въ призрачности совійсти.

Очевидно, — Анфантонъ не върить въ существованіе морали независимо отъ религіи, — помимо любви къ людямъ — человъкъ долженъ обладать извъстными представленіями о Богъ, — только тогда

<sup>191)</sup> HECENO 6 ideas 1827. Ocurres, XXIV, 140-1.

онъ будеть проявлять въ дъйствительности свою филантронію. Въ этомъ разсужденіи не било ничего оргинальнаго, — Анфантэнъ цъликомъ ваимствоваль его изъ старой теологіи. Новизна заключалась въ порицаніи сееражественнаго откровенія, —но при этомъ признавалась творческая и обязательная сила едесновенія, т. е., по тольованію самого Анфантэна, —прогрессивное откровеніе. Прогрессивно оно петому, что мѣняеть свое содержаніе сообразно съ эпохами: сенъ-симонисты—не неподвижны, подобно христіанамъ, магометанамъ, іздеямъ и индусамъ съ ихъ священными книгами. «Мы—во имя Сенъ-Симона—люди прогресса». Откровеніе сенъ-симонистовъ сообразуется съ просвѣщеніемъ и потребностями различныхъ ноколювній 192).

При такомъ объясненіи, повидимому, религіозная организація совершенно освобождается отъ произвола отдёльной личности. Религія становится рядомъ съ принципами соціальнаго строя,—а они, мы знаемъ отъ Сенъ-Симона, подсказываются непосредственно даннымъ уровнемъ цивилизаціи.

Но остается рёшить вопрось,—кто будеть истолкователемь откровенія, соотв'єтствующаго современному просв'єщенію и потребностямь? И, наконець, кто приведеть истолкованія въ систему и сообщить ей общеобазательную силу, т. е. значеніе догмата?

Анфантенъ не преминулъ представить рядъ красноръчивыхъ практическихъ и теоретическихъ отвътовъ,—и практика шла впереди теоріи.

Мы знаемъ,—Анфантэнъ расходился съ Базаромъ по вопросу о необходимости систематизировать внушенія сердца и воображенія в превратить подобную систему въ «соціальное учрежденіе». Базаръ, очевидно, желаль голось сердца оставить въ области субъективныхъ настроеній и представленій,—потому что бывшему корбонару съ самого начала была ясна грядущая роль единоличнаго систематизатора и догматиста, разъ за патетическими побужденіями человѣческой природы будетъ признано идейное и практическое значеніе наравнѣ съ фактами наблюденія и доказательствами разума. Базаръ не могъ безусловно отрѣшиться отъ критическихъ наклонностей своего ума,—а вскорѣ по ходу дѣла оказалось, что отрѣшиться пред-

<sup>192)</sup> Oeuvres. VIII, XXXIII—XXXIV.

стояло не только отъ анализа и критики, а просто отъ личной воли и личнаго здраваго смысла.

Въ ожиданіи пока надуманная теорія приметь «догматическій зарактерь», -- Анфантэнь ръпшль уже приложить ее на практикъ. Онъ взяль на себя трудъ-вести корреспонденцію съ бывшими подписчиками Производителя и давать имъ разъясненія насчеть новаго ученія. Разъясненія клонились въ сторону, лично угодную Анфантэну, — и въ такомъ же смысле онъ вель споры съ своими товарищами по редакціи. Въ семейной перепискі, съ двоюродной сестрой и съ братомъ, онъ откровенно ивляется проповъдникомъ «новаго евангелія», не боясь, что сатирическій умъ брага усмотрить на его головъ-камилавку 193). Онъ сравниваеть себя съ апостоломъ Павломъ, съ блаженнымъ Августиномъ-предъ скептиками и невърующими. Это положение ему, видимо, льстить. Онъ говорить уже именемъ Бога, его ръчь безпрестанно превращается въ проповъдь и пророчество, онъ чувствуеть въ себъ «священняка будущаго», онъ распространяется о «привилегированных» существах», которыя первыя синшать голось Божій, всходять на Синай предълицо Всевышняго, почти поднимаются до него и получають оть него повелёніе-просвётить другихъ, установить между ними «симпатическую цёпь преданной покорности, любящаго могущества, -- цёль, безъ которой человичество не можеть возвыситься до Бога». Анфантэнъ увлекается самымъ процессомъ своей новой деятельности. Его же письма оказывають сильнъйшее впечатлъніе на него самого. Онъ будто поддается самовнушенію и заявляеть, какъ постепенно въ немъ выростали все новыя иден-о въчной жизни, о женщинахъ. Ему пришутвшать нвиую даму, потерявшую мужа, прозелита сенъсимонизма. Вдова обращается за нравственной помощью къ Анфантэну,-и новый пророкъ, благодаря этому случаю, мёняеть всё свои взгляды на женщинъ. Мы сейчасъ увидимъ, какое значение должна была возымёть эта перемёна 194).

Такъ продолжалось до конца 1829 года. Анфантэнъ успълъ окончательно утвердиться въ своемъ религіозномъ санъ,—но пока лишь неоффиціально. Многіе привыкли покорно внимать его открове-

<sup>192)</sup> N. hist. I, 220-1.

<sup>194)</sup> Not. hist. II, 17, 21, 99-100, 108-9.

ніямъ, но находились и протестанты. Особенно много безпокойства доставляль Бюшезъ, писавшій въ *Производителю* по естественно-научнымъ и медицинскимъ вопросамъ. Въ немъ, очевидно, жилъсамый упорный критическій духъ и Бюшезъ, по словамъ Анфантена, «продолжалъ споры, для всёхъ другихъ исчерпанные, не приходя ни къ какому рёшенію». Оставалось—покончить съ досаднымъ явленіемъ,—и Анфантенъ однажды вечеромъ, послё собранія, заявиль братьямъ Родригамъ, что анархія не можетъ дальше продолжаться, что фактическое положеніе вещей должно быть, наконецъ, признано открыто,—т. е. учреждена іерархія—во главѣ съ нимъ—Анфантеномъ—и Базаромъ.

Олендъ немедленно согласился, а Евгеній, пребывавшій въ состояніи длящагося энтувіавма, быль даже «очень счастливъ отъ этого прогресса» Такъ разсказываеть самъ Анфантенъ.

Но какъ отнесся къ вопросу Базаръ?

Онъ до сихъ поръ являлся уполномоченнымъ публичнымъ ораторомъ доктрины. Съ декабря 1828 года сенъ-симонисты открыли въ Парижъ курсъ сенъ-симонизма. Каждое чтеніе предварительновырабатывалось на общихъ собраніяхъ, —и Базаръ произносиль его публично. Впоследствін эти речи составили два тома—Doctrine saintsimonienne. Естественно эта важная обязанность создала Базару авторитеть-въ то время, когда Анфантэнъ вель пропаганду сенъсимонизма путемъ переписки 195). Но Базаръ былъ далекъ отъ мысли-уничтожить «республику» среди сенъ-симонистовъ. Впослъдствін Анфантэнъ заявляль, что онъ «призваль Базара разділить сънимь верховную власть». Базаръ просиль времени на размышленіе, думаль въ теченіе двухъ недёль и, наконець, согласился, но это не значило, будто возникновеніе религіознаго авторитета было имъ признано навсегда. Напротивъ. По словамъ Анфантена, - Базаръ н впоследствін, при всякомъ новомъ шаге въ развитін ісрархін, всегда просиль времени для размышленій, -- времени! --- восклицаль Анфантэнъ не то съ изумленіемъ, не то съ снисходительной жалостью 196).

Надо полагать,—на первый решительный шагь Базара повліяль Олендь Родригь. Онъ играль главную роль 31 декабря 1829 года,

<sup>195)</sup> Not. hist. II, 110-1, 28.

<sup>196)</sup> Not. hist. IV, 158.

когда была объявлена іерархія. Родригъ произнесъ горячую річь, называль себя единственнымъ діятельнымъ личнымъ ученикомъ Сенъ-Симона «во мнів, говориль онъ, живое преданіе», указываль на Новое христіанство какъ на воплощеніе всей доктрины, объяснять, что по его настояніямъ читалась, перечитывалась и все боліве постигалась эта книга. Но уже годь, какъ распространеніе ученія оть него перешло въ руки Анфантэна и Базара,—онъ теперь передаеть имъ «управленіе школой Сенъ-Симона» и чувствуеть живійтиую радость, высшее счастье и свое величіе въ Сенъ-Симонів, послів того какъ обріль боліве великихъ чімъ онъ самъ.

Ръчь Родрига закончилась братскими поцълуями слушателей, потомъ говорилъ Базаръ—объ отличіи сенъ-симонистской религіи отъ христіанской: христіанство предписываеть унижаться, сенъ-симонизмъ повельваетъ каждому занимать достойное его мъсто.

Торжество не обощлось безъ раскола. Тщетно Базаръ говорилъ о неразрывной связи соціальной и религіозной реформы,—нашлись непоколебимые диссиденты,—съ Бюшезомъ во главъ 197).

Это было дурнымъ предзнаменованіемъ,— но диссиденты имѣди дѣло съ Анфантэномъ,—а его влекло впередъ неудержимо разгоравшееся воображеніе, чѣмъ поразительнѣе являлись мысли, чѣмъ, слѣдовательно, вѣрнѣе онъ могъ разсчитывать на ожесточенную критику и сатиру,—тѣмъ рѣшительнѣе онъ пророчествоваль, считая своимъ апостолскимъ призваніемъ борьбу съ невѣрными и отступниками 198).

Съ начала 1830 года мы присутствуеть при разложеніи сенъсимонизма какъ философіи, насколько это зависёло отъ новой іерархіи. И Анфантэнъ буквально день за днемъ хоромить все, что только было зав'вщано Сенъ-Симономъ идейно-глубокаго и соціальномощнаго.

Оффиціально существуєть одна глава именуемая «Bazard-Enfantin» и одниь отець,—но въ этомъ единствів таится глубокій раздоръ. Анфантэнъ все выше поднимается въ пророческомъ азартів, усвомваєть чистівний церковный католическій языкъ и быстро достигаєть папской высоты. Въ май 1830 года онъ сочиняеть письмо о саіте, немедленно получающее въ церкви значеніе св. посланія. Је

<sup>117)</sup> Ib. II, 113-122.

зиіз саlте, — говорить Анфантень — своему «сыну», одному изъ членовъ церкви и ставить закономъ: «пусть улыбка нашего отда будеть такъ же могущественна для насъ, какъ всё радостныя торжества человёчества... Этотъ народъ, необъятное море, которое камень упавній съ высоты приводить въ движеніе на всемъ его пространствъ до самаго дна; этотъ Юпитеръ, о которомъ язычники говорили Nututremecit olympum; вотъ что долженъ знать, долженъ чувствовать, долженъ выражсать сенъ-симонистскій папа» 199).

Гдъ папа тамъ не можеть не быть *теологіи*, ученія, не доказываемаго, а провозглашаемаго. И Анфантэнъ наставваеть на необходимости догматики,—помимо морали. Въ его глазахъ сенъ-симонизмънвленіе—паравлельно-враждебное христіанству, и въ немъ *все* должно быть католическое, только другого содержанія, но аналогичнаго про-исхожденія. Формы, слъдовательно, были даны,—оставалось создать догмать. Онъ подсказывался положеніемъ вещей, самымъ смысломъ задачи: новый догмать долженъ явиться діаметральной противоположностью христіанскому. Это—второй акть разлагающей дъятельности Анфантэна. Первый закончился—провозглашеніемъ іерархіи съ *папой* воглавъ, второй—объявленіемъ ученія о *возстановленіи матеріи* витьстъ съ освобожденіемъ женщины.

Идея новаго папства, несомненно, въ сильнейшей степени плодъличнаго темперамента Анфантэна, но нельзя отрицать известной идейной связи ея съ сенъ-симонизмомъ самого Сенъ-Симона. Понятія о духовной власти, о позитивной философіи, о земной морали, имеющей общеубъдительное значеніе, могли привести къ грубой матеріальный аналогіи новаго идеала съ древнимъ. А потомъ, мы знаемъ, — Сенъ-Симонъ одинъ разъ обмолвился о «первомъ папеновой научной теоріи», —правда выборномъ отъ всёхъ ученыхъевропейскихъ обществъ, — но для вдохновенія Анфантэна было достаточно и простого выраженія.

Но не идея папства внесла непоправимый расколь въ среду сенъсимонистовъ и не она дискредитировала всю школу въ глазахъ общественнаго мнѣнія: Констанъ могь изощрать свое остроуміе надъновыми оправискими и мемфисскими жредами: это было не опасно-

<sup>190)</sup> Въ этомъ смисле карактеристика Анфантона въ N. hist. III, 117-8.

<sup>195)</sup> Oeuvres. XXVII, 95-100,

для такимь защитниковы сонъ-симовистской философии, какъ Баваръ, блистательно отвъчавший либеральному публицисту <sup>200</sup>).

Но когда «верховный отець» прововгласяль догмать, Базаръ не только не могь ващитеть «новую въру» оть всеобщаго врика негодованія, презранія и смака, но даже оказался не въ силахъ остаться въ лон'я церкви.

Какую же сназь анфантоновскій догмать иміль съ міровозарів-

Прежде всего, -- ученіе о реабилитаціи матеріи.

Все, что самаго сильнаго можно найти нь сочинения Сень-Симова на этоть счеть,—заключено на нёскольких странивахь Носого христіанство. Основная мысль философа: «истинное христіанство должно сдёлать людей счастанными не только на небі, но и на земяй». Для этой цёли слёдуеть сосредоточнвать вниманіе нена отвлеченных идеяхь, а на реальныхи. Сень-Симонъ выражается: les idées земянейся, противопоставляя—des idées abstraites. Анфантэнь, приводя это м'есто, устаенно модчеркиваеть слово sensuelles, очевино,—желая извлечь изъ него самый різній матеріальный смысль. Ему это необходию, чтобы перейти къ учетію о невозбранномъудовлетвореніи чувственностя инстинитовь, даже о возведеніи ихъ въ одну изъ основь религіозно-соціальнаго строя. Совершенно другов, развитіе мысли у Сень-Симона.

У него нёть ни единаго слова о чувственном счастьи, о любым и даже слово женщина не произносится: его idées sensuelles обначають: «главиан цёль, какую вы должны ставить людить въ ихъ трудахъ,—улучшение правственнаго и финическаго существования нанбелёе многочисленнаго класса». Все разсущение Сенъ-Симона—всключительно соціальнаго карактера. Онъ возстветь противъ старой метафизической цёли человёческой жизни, противъ аскетическихъ подвиговъ, противъ самонствзаній и постовъ,—но затёмъ, чтобы поставить реальную цёль—завоеваніе трудомі всего земного шара и улучшеніе участи «бёднаго класса». Это—реабилитація индустріи, отвергаемой ученіемъ объ умерщвленіи илоти и преэрівни къ земному счастью,—но отнюдь не реабилитація плоти, какъ всточника чувственныхъ половыхъ наслажденій. Сенъ-Симонъ тре-



<sup>100)</sup> Producteur. II, 565-6.

боваль неустаннаго труда и высшаго почета производительному труду,—Анфантэнь всю задачу учителя свель нь вопросу о взаниных отношеніях мужчины и женщины. Сень-Симонь аскетизму противопоставиль діятельность, угнетенной природів—жизнерадостную правственную и физическую силу, Анфантэнь—въ религіозной идев духа усмотрійль грубійшій контрасть матеріи,—и объявиль не реабилитацію природы—во всей полноті ея способностей, а чувственности 201).

Идея эта не принадлежить самому «верховному отцу». Впервые ее предложиль Евгеній Родригь. Въ одномъ изъ его писемъ говорится: «миссія Сенъ-Симона была возстановить, искупить матерію». Почему? Потому что, отв'ячаеть авторъ, «миссія Іисуса Христа была возстановить, искупить дуж» 202).

Это, следовательно, обычный простейшій пріемъ—*творить но-*вос,—мышленіе по котнрасту—пріемъ не органическій, а критическій. Подобной поверхностности мысли невозможно встретить у Сенъ-Симона, прекрасно понимавшаго органическую безсодержательность и практическую безплодность — такъ сказать поляризирующаго резонерства. Критика революціоннаго естественнаго права достаточно свидетельствуеть о проницательности философа и онъ не могь допустить столь наивнаго противопоставленія міросозерцаній: для него реабилитація плоти въ прямой противовёсь реабилитаціи дука — такая же метафизика, какъ и отвлеченныя идеи средневёковаго аскетизма.

До какой степени Сенъ-Симонъ былъ далекъ отъ вдохновляющей идеи анфантанистовъ, показываетъ удивительный фактъ: весь анфантанизмъ построенъ на учени о трехъ формахъ половой любви, — а Сенъ-Симонъ касательно женщинъ во всю свою жизнъ написалъ единственную фразу—и то въ сочиненіи, о которомъ онъ ни слова не говорилъ своимъ ученикамъ, — въ сочиненіи, будто забытомъ самимъ авторомъ. Проектируя въ *Письмост женевскаго обывателя* учрежденіе научно-философской власти — по подпискъ, — Сенъ-Симонъ вамътилъ: «женщины будутъ допущены къ подпискъ; онъ могутъ быть избираемы» 203). Если всиомнить, что сочиненіе было на-

<sup>. 1°1)</sup> Оснотея. XXIII, 147. Цитати Анфантова изъ Новаго иристіанства из Enseignements. Ocuvres. XIV, 6—15.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>) Lettres sur la religion et la politique. 25.

<sup>203)</sup> O. choisies. I, 34.

писано въ Жъневъ, поднесено г-жъ Сталь—съ самыни стремительними чувствами—къ писательницъ и къ жемщинъ,—не будетъ опрометивниъ предположить, что исключительная фраза обязана свомиъ происхожденіемъ не философіи автора, а его настроенію и джентльменству 204).

Анфантэнъ до конца прошель путь, удалявшій его оть завітовъ Сенъ-Симона. Реабилитація матеріи, породившая задачу опреділить новія отношевія женщины къ мужчині, должна была отодвинуть на задній плажь соціальный вопрось. Именно этоть вопрось привель къ сенъ-симонизму наиболіве отзывчивыхъ, здоровыхъ и даровитыхъ послідователей. Пьеръ Леру точно выразиль притягательную силу сенъ-симоновскаго движенія для современной молодежи. «Полное освобожденіе наиболіве многочисленнаго и біднаго класса, классифинація по снособностямъ и діламь — во всякое время были для насъ вистинетивными вірованіями — для насъ, вешедшить шеть народа и мы цінили самихъ себя только по нашинъ способностямъ и но нашей діятельности. Подобний догмать окончательно открывать намъ нашу собственную мисль и отвіталь направленію нашего ума, всёмь желаніямъ нашего сердца» зобо.

И выбсто этого—возникають безеонечные смеры о целибать, о помигами, о равномрави, о постоянствь, о супружеской измыть. Кстати въ палать поднимается вопрось о разводь, — и Анфантенъ новычется случаемъ—взволновать всю свою церковь надуманной темой. Разговоры, по его резсиязамъ, идуть ежедневно, продолжаются отъ двукъ до десяти или одинадцати часовъ вечера. Члены іерархіи не показываются даже среди своихъ учениковъ. «Напть вившній видь, сообщаеть Анфантенъ, носиль отпечатокъ мучительной тревоги и религіозной экзальтаціи, одушевлившей насъ среди этой велиюй драмы» 2006).

Въ супности, для него самого не было драмы. Онъ уже ръшчать вопросъ. Въ августъ 1831 года онъ послалъ матери письмо съ изложениемъ своего догмата. Сущность его слъдующан. Существуетъ

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) Одинъ изъ новъйнихъ историновъ сенъ-симонивиа даже совствъ не замътиъ приведенной фрази и заявляетъ: "Saint-Simon n'avait pas prononcè le nom de la femme". Charléty. *Histoire du saint-simonisme*. P. 96. 163.

<sup>205)</sup> Статья 18 янв. 1831 въ Globe.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup>) Not. hist. IV, 38, августь—сентабрь 1831 года.

два типа людей—постоянный и перемличисий, съ увлечения и и боюмми и съ мимолетными. Тому и другому типу надо дать равно-правное и цёлесообразное мёсто въ соціальномъ стров. Законъ Христа унизиль типъ перемёнчивый,—сенъ-симонизмъ долженъ его реабилитировать,—онъ совдасть двё формы «религіи любви»: одна—одинъ и тотъ же мужчина на всю жизнъ съ одной и той же женщиной, другая—разводъ и новый союзъ. Но есть еще третья форма—гораздо болёе соціализирующая и религіовная. Анфантенъ не сраву рёшвется объяснить ее своей матери, предварительно онъ убёждаеть ее—порвать съ пропільнув міромъ и съ настоящимъ и некать будущаго.

Третья форма—любовь жреца и жрици волой релига. Священническая чета должна соціализировать разные тики, регулировать ехъ страсти въ интересахъ прогресса, т.-е. въ одномъ случав «умарямь распущенныя чувственныя пороки», въ другомъ «разогр'ввать оц'впен'ълыя чувства». Пары в'рующихъ должни учиться любии у жреца и жрицы. Анфантэнъ оговаривался, что для окончательной формулировки догмата ему надо выслушать голосъ женщины,—но что касается его, какъ мужчины,—онъ сознавался: «я конимаю илисоторых обстоятельства, когда я согласился бы, что только моя жена способна дать счастье, здоровье, живнь кому-либо явъ мояхъ сыновей въ Сенъ-Симон'ъ» 107).

Мы не знаемъ, что отвътила Анфантану его мать непосредственно,—но въ январъ слъдующаго года она его привътствовала восторженио, когда послъдователи Сенъ - Симона одинъ за другитъ покидали его <sup>208</sup>).

Но пока Анфантонъ не рѣшался говорить съ своими «дѣтьми» такъ же откровенно, какъ съ матерью. Онъ только безусловно отказался отъ соціальныхъ задачъ и весь «погрузился въ догманическіх ивысканія». Это онъ называль—стремиться къ цѣлямъ несравменно болѣе великимъ, говорить именемъ Бога, пребывать на высотахъ мысли, презирая мелкіе запросы текущей политики. Когда его убѣждали — заняться соціальной реформой, въ отвѣть онъ совершаль «жреческій акть», т. е. вѣнчалъ молодыхъ людей по сенъ-симонист-

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup>) Oeuvres. XXVII, 191-201.

<sup>208)</sup> Not. hist. V, 91.

скому обряду. «Экзальтація» охватила его и онъ шель къ «необъятним горизонтамъ», не обращая вниманія на видимую дійствительность <sup>209</sup>).

Что же делали Базаръ и Родригъ?

Базаръ, съ своей логикой, философско-политическимъ красноръчемъ, все больше тускевъть предъ Анфантэномъ, умъвшимъ вызывать антузіазмъ до нервныхъ припадковъ, до истерическихъ исповъдей, до объятій со слезами и криками. Его послъдній офиціальный акть въ качествъ сенъ-симонистскаго главы—письмо къ президенту палаты 1 октября 1830 года. Письмо, подписанное и Анфантэномъ, опровергало ръчи депутатовъ, приписывавшихъ сенъ-симонистамъ проповъдь общенія имуществъ и женщинъ. Письмо объясняло сенъ-симонистскій принципъ—каждому по способностямъ и каждой способности по ея дъламъ и заявляло уваженіе къ христіанскому браку,—только жена должна быть безусловно равной мужу и въ будущемъ соціальная личность будеть не одинъ мужчина, а мужчина и женщина 210).

Прошель годь,—Анфантэнь окончательно утвердился въ своихъ идеяхъ. Уже и въ 1830 году онъ подписалъ письмо изъ политики, христіанскій бракъ онъ отвергалъ гораздо раньше, тъмъ не менъе 17 октября 1831 года Олэндъ Родригъ прочиталъ «замътку» о бракъ и разводъ, весьма далекую отъ задушевныхъ идей Анфантэна, представлявшую просто либеральный взглядъ на вопросъ. 211).

Дъло не могло остановиться на этой точкъ. Анфантэнъ вызвалъ, наконецъ, ръшительное обсуждение вопроса. Оба «отца» въ течение въсколькихъ дней вели жаркій словесный бой нъкоторые върующіе пришли въ крайнее смущение и обратились къ «отцамъ» съ мольбой—возстановить миръ, сосредоточить внимание на «наиболъе многочисленномъ и бъдномъ классъ». Но сражение окончилось пока только подчинениемъ Вазара Анфантэну. Къ этому собственно и стремился Авфантэнъ, — и Родригь опять, въ качествъ хранителя преданія,

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>) Напечатано въ *Not. hist.* IV, 127—134 и въ приложения въ *Oeuvres de S.-S.*, въ вздания Родрига.



<sup>200)</sup> Not. hist. IV, 109- 111, 117.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>) Ib. IV, 119—125. Перепечатаво въ приложения въ I-my тому Doctrine de S.-Simon. 3 ed. P. 1831.

освятиль перемъну. Но примиреніе продолжалось не больше четырехъ дней,—Базаръ удалился окончательно, объявляя себя «главой новой іерархіи».

Спустя нѣсколько дней ушли Леру, Карно, Жюль Лешевалье, ушли даже самые пламенные энтузіасты—въ родѣ Казо, Трансона, Рейно и всѣ они, покидая церковь, бросали Анфантэну горькія и подчась жестокія укоризны въ скороспѣлости его ученія, въ деспотическихъ притязаніяхъ на чужую личную независимость, а Казо заявляль, что доктрина Анфантэна знаменуетъ всеобщее разложеніе въ политическомъ, гражданскомъ и нравственномъ порядкѣ. Рейно объясняль, что доктрина Анфантэна отнимаеть у человѣка достоинство и совѣсть.

Анфантэнъ остался непоколебимъ и приступилъ къ организаціи новой іерархіи, провозглашая себя «отцомъ человъчества». Родригъ немедленно именуеть его «верховнымъ отцомъ» и готовъ отвъчать всякому, кто можеть сказать, будто сенъ - симонистская религія не тамъ, гдѣ онъ — Родригъ! Онъ произносить страстную рѣчь, безпрестанно восклицая: «я сенъ - симонисть»! Онъ вспоминаеть, наконецъ, объ іюльской революціи, восхваляеть народъ и излагаеть планъ «банка работниковъ» или «финансовой ассоціаціи сенъ-симонистовъ». «Верховный отецъ сенъ-симонистской религіи» — выстій распорядитель. И Анфантэнъ, дѣйствительно, обладаль большими финансовыми талантами, — только теперь онъ поглощенъ мыслію о судьбѣ женщины. «Моя миссія спасти преимущественно женщинъ, потому что ихъ преимущественно я люблю и моя миссія въ моемъ сердцѣ» 2112).

Такъ пишетъ Анфантэнъ въ январѣ 1832 года. Въ январѣ и февралѣ онъ открыто проповѣдуетъ новую «мораль», отнюдь не примѣняя ея на практикѣ — въ ожиданіи новой женщины-жрицы, для которой послѣ удаленія Базара появилось рядомъ съ мѣстомъ Анфантэна свободное кресло. Въ теоріи доказывалась мораль будущаго, а на практикѣ рекомендовалось слѣдовать пока христіанской морали. Явится эксенщина и выскажется. Родригъ, недавно провозглашавшій Анфантэна «самымъ религіознымъ, самымъ нравственнымъ человѣкомъ своего времени, достойнымъ и истиннымъ послѣдователемъ

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>) Ouevres. XXVII, 207-8.

Сенъ-Симона», — не выдержаль двойственности положения и въ февраль 1832 года покинулъ «верховнаго отца». Появился его «манифесть» къ сенъ-симонистамъ. Родригъ совершенно точно называлъ ученіе Анфантэна— «общеніе женъ», бралъ на себя, какъ «примой ученикъ Сенъ - Симона» есю задачу учителя и привывалъ мужчинъ и женщинъ основать вибств съ нимъ «союзъ мирныхъ работниковъво ими новаго христіанства». И Родригъ, подобно Базару, подписивался подъ своимъ протестомъ «глава сенъ - симонистской религі» 213).

Слёдовательно,—и Родригь и Базаръ одинаково характеривовали доктрину Анфантэна—la communauté des femmes, la promuscuité <sup>214</sup>). Явыялось сразу три главы новой редигін,—но двё не имёля сплоченныхъ послёдователей,—съ Анфантэномъ, уличаемомъ въ тяжкой безиравственности, оставалось довольно многочисленная «семья» и, несомиённо, онъ имёлъ наибольшее фактическое право именовать себя «chef de la religion».

Легко представить, какой плодъ принесли всё эти событія для правственнаго авторитета и общественнаго положенія сень-симонизма.

## XII.

Чѣмъ ярче обнаруживался религіозный духъ сенъ-симонистскаго общества, тѣмъ, певидимому, выше поднималось имя Сенъ-Симона. Въ періодъ изданія *Производителя*—Сенъ-Симонъ пока еще «одинъ изъфилософовъ со всею страстью увлеченныхъ общимъ благомъ». Такъ выражается Олэндъ Родригъ, авторъ статей о Сенъ-Симонѣ. Намѣреніе у «единственнаго ученика» было вполнѣ цѣлесообразное: познакомитъ общество съ личностью и особенно съ произведеніями учителя. Статьи наполнены обширными выдержками изъ брошюръ Сенъ-Симона, авторъ пытался представить путь его послѣдовательнаго философскаго развитія, дать точное опредѣленіе сенъ-симонистскимъ понятіямъ, — но статьи прервались обѣщаніемъ: Родригъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Критика Базара на ученіе Анфантэна въ сборникѣ, носящемъ общее назвавіе Dissidents, въ Bibliothèque d'Arsenal, Fond Enfantin 338. Здѣсь же протестъ Трансова, перешедшаго въ фурьеризмъ и очень рѣзкая критика притязаній Анфантэна, поднисанная Toussaint de Belgique. Протестующее висьмо Базара въ редакцію Globe— Not. hist. V, 243.



<sup>&</sup>lt;sup>213</sup>) N. hist. V, 240. Перепеч. въ приложения въ Oeuvres, изд. Родрига.

готовился пересмотрёть всё работы, установивнія сень-симонистскую доктрину,—когда онъ окончить пересмотрь,—онъ познакомить съ результатами публику <sup>215</sup>).

Объщвніе оставалось не выполненнымь, ни въ какомъ смыслъ. - т.-е. Родрегъ не только не написаль объщанныхъ тей, но до конца изданія журнала не пересмотрулъ COTHненій Сенъ-Симона. Онъ сосредоточился на Новом христіанства и на возведении Анфантона въ санъ «верховнаго отца». Есть извъстіе, будто онъ сообщиль ему изреченіе Сенъ-Симона: «соціальная личность--- мужчина и женщина за 116). Для Анфантэна это сообщене было цвинве всей остальной философіи сучителя», страннымь образомъ не оставившаго никакихъ отраженій столь краснорічивой иден въ своихъ произведеніяхъ. Но пока издается Производитель, -- средв сенъ-симонистовъ еще нътъ религіозной экзальтаціи. Правда, ....Контъ, по обыкновенію, чрезвычайно різко подчеркиваеть идеи Сенъ-Симона о духовной власти, указываеть, какъ глубоко знала человъческую природу католическая философія, говорить о въръ, т.-е. о «наклонности върить самопроизвольно 247) безъ предварительнаго доказательства, въ догматы, провозглашенныя компетентнымъ авторитетомъ.

Конть настаиваеть на догматизмів—до такой степени, что рівшается признать «очень почетнымь и даже необходимымь» политическое вліяніе ретроградной школы: она съ одной стороны предохраняеть общество оть безусловнаго преобладанія критическихъ доктринъ, а потомъ побуждаетъ новую цивилизацію создать, наконецъ, надлежащую нравственную систему. Естественно, съ похвалой припоминается

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup>) Producteur I (auphib—indb). De Henri, de Saint-Simon.

<sup>216)</sup> Cp. Weill. 36.

<sup>11)</sup> Spontanément—излюбленнъйшій терминъ контовской философіи—иногда инъ пестрять цілия страници. Онъ соотвітствуеть понятію — органическій, встрічаясь часто рядомь съ немь, — (Syst. de pol posit. I, 205), характеризуеть вообще отсутствіе раціональнаго, разсудочнаго, предумимленнаго элемента въ дійствіяхъ. Терминь появляется въ позднійшихъ сочиненіяхъ Конта, —взамінь сень-симоновскаго—la force de la nature и spontanéité, какъ характерная черта исторической эволюціи, становится типичнимъ вираженіемъ въ контовской школів. Пьеръ Лафитть даже счи таеть особеннимъ завоеваніемъ контовскаго ума это представленіе, отрицаеть его у Кондорсе и кстати у Тюрго, —совершенно, какъ ми знаемъ, песправедливо ставя рядомъ этехъ философовъ. R. Occid—1 juillet 82. 27.

Деместръ. Контъ спашить оговориться, что возстановленіе старой системы — не мыслимо. Деместръ почетенъ только исторически, т.-е. онъ помогаеть оцанить «необъятныя благоданнія», оказанныя человачеству старой системой. Но съ другой стороны, режиновные мыслители укранляють общій предразсудокъ противъ духовной власти—именно своей защитей отжившей системы 218).

Какъ равобраться въ этихъ разсужденіяхъ? Съ одной стороны—
польза для духовной власти, съ другой—вредъ, съ одной стороны—
охрана отъ господства критики, съ другой—помъха системъ. Контъ,
видимо, чувствоваль себя въ безпомощномъ положеніи на страницахъ Произсодимеля. Недаромъ онъ называль его «très vicieux» и
свои статьи считаль «дурно обставленными» 219). Действительно, —
пока стремительность Конта но направленію къ католической организаціи— не разділяется сенъ-симонистской шкодой 220).

Конть, следовательно, опередиль Анфантэна въ мубличном признаніи церковных тенденцій и, несомивнию, въ лиць его была уже готова та «правственная сида, правильно организованная», которая обязана внушать каждому «энергію» во имя привнаннаго догмата, — одинь изъ «истолкователей, возникающихъ стихійно», однимъ словоть — організ для выполненія релягіозныхъ функцій 221).

Фактъ — достойный вниманія. Въ средё только что возникшей философско-соціальной школы два человіна почувствовали себя призванными на пророческое поприще — въ самомъ прямомъ—*iepapau-ческов*— смыслів. Мы виділи, — и Сенъ-Симомъ не отказывался призвать за собой «божественную миссію», — но это было — высшимъ выраженіемъ убіжденія въ своемъ дологь, а не віры въ свою личность Напротивъ, — врядь ли какому философу такъ часто приходила охота — исповідовать публично свою несостоятельность и приглашать къ себі помощниковъ какъ Сенъ-Симону, при всёхъ его «видініяхъ» и даже бесідахъ съ Карломъ Великимъ. Тамъ говорила экзальти-

<sup>214)</sup> Syst. de pol. pos. IV. App. 197-8, 207.

<sup>215)</sup> Lettres à Valat. 189-90.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup>) Контъ уже въ 1826 году считалъ достойной подражанія организацію католической первы—quant à l'élendue et à l'intensité d'action,—разумістся на основахъ другой "візры". Ib. 193.

<sup>221)</sup> Ib. 205, 207 rem.: "des intrerprètes, qui se produisent spontanément", Анфавтовь одному взъ своихъ корреспондентовъ особенно указываль на статьи Конта, хотя паходиль ихъ "durs à digérer pour le vulgaire. Oeuvres. XXIV, 76.

рованная, патетическая натура,—Анфантонъ и Контъ усвоивали вдею позитивными путемъ, — можно сказать, — политическимъ и полемическимъ. И такъ какъ самая идея стояла въ естественномъ противоръчіи съ позитивнымъ карактеромъ новой философіи, —Сенъ-Симонъ, вполнъ послъдовательно, долженъ былъ потерпътъ жесточайшіе удары своей личности и своему дълу — отъ обоихъ первосвященниковъ, — несмотря на несходное ихъ личное отношеніе къ нему.

Въ то время когда Контъ съ годами накоплять все болъе глубокую ненависть противъ Сенъ-Симона,—редакторы *Производимеля* проникались все болъе горячими восторгами къ своему учителю.

Анфантэнъ сравнительно хладнокревно говорить о немъ въ писъмахъ, хотя и съ глубокимъ уваженіемъ,—за то публично сенъ-симонисты не щадять никакихъ эпитетовъ. Начавь излагать свое ученіе въ лекціяхъ,—они заявили свое неограниченное преклоненіе
предъ Сенъ-Симономъ, поставили его рядомъ съ Сократомъ, провосгласили его жизнь идеаломъ: она полна жертвъ, униженій и въ то
же время невозмутимаго спокойствія даже предъ лицомъ смерти <sup>222</sup>).
Въ отвъть на нападки враговъ,—они напечатали біографію своего
учителя и объяснили общій смысять его философской дъятельности.

Враги припоминали мало назидательную жизнь Сенъ-Симона и по ней желали произнести приговоръ доктринъ. Сенъ-симонисты отвъчали указаніемъ, что жизнь ихъ учителя—истинная эмблема его ученія, потому что она эмблема—совершенствовамія,—и сенъ-симонисты восклицали: «человъчество!—Сенъ-Симонъ—святой въ твонхъ глазахъ». Дальше излагалось его ученіе—въ очень общихъ чертакъ и больше всего мъста отводилось восторгомъ предъ религіознымъ пророческимъ подвигомъ Сенъ-Симона,—предъ Новымъ христіанствомъ «философъ науки, законодатель промышленности»—явился «пророкомъ закона любви». Онъ слъдуеть за Моисеемъ и Іисусомъ Христомъ, онъ— «истинно-божественное существо».

Почти вся довольно длинная статья состоить изъ восклицаній и молитвенныхъ обращеній,—и до конца оставалось неизв'ястнымъ, въ чемъ заключалась «философія науки» у Сенъ-Симона, каковы были его законы для промышленности, и какая связь между философіей, за-

<sup>222)</sup> Doctrine de Saint-Simon. Première année. P. 1831, 32-3.

конодательствомъ и новыме христіанствоме <sup>223</sup>)? Было ясно одно: ученики въ безграничномъ восторгъ предъ своимъ учителемъ,—но какой же секто нè свойственны восторги и для кого они могутъ быть убъдительны?

Но на этомъ восторги не остановились. Послѣ Изложенія доктрины послѣдовали проповѣди, возникла іерархія—сначала «отецъ»
и «глава» въ двухъ лицахъ, а потомъ одинъ Père suprème, температура чувства поднялась въ ущербъ логикѣ и Сенъ-Симонъ—соотвѣтственно іерархическимъ представленіямъ—украсился новыми
цвѣтами краснорѣчія \*\*\*). «Божественнымъ человѣкомъ» его называли
вскорѣ послѣ возникновенія іерархіи,—теперь онъ окончательно
превращается въ идеалъ, его жизнь въ священный символъ, всякая
черта его біографіи изображается самыми пышными красками—
«славное нищенство», «возвышенныя уклоненія» въ поисѣахъ за
пстинной, «одинокое откровеніе». Это одиночество—удобный предлогъ
прославить братьевъ Родриговъ, Олэндъ—«наслѣдникъ обѣтованія»,
«связь новаго общества съ Сенъ-Симономъ», Евгеній—первый, пока
единственный, кого «новое человѣчество провозгласило святымъ устами
нашихъ отцовъ» \*\*\*\*5).

Сопоставленіе Сенъ-Симона съ Іисусомъ Христомъ—обычно,—
такъ же какъ сравненіе быстраго чудеснаго роста сенъ-симонизма
съ распространіемъ христіанства. Особенно картинно Родригь рисуеть успъхи новой религіи, взирая на многочисленное собраніе
слушателей сенъ-симонисткихъ бесъдъ. Другіе думаютъ также: имя
Сенъ-Симона становится великимъ среди людей. Во время собраній
безпрестанно слышатся восторженныя восклицанія въ честь «учителя», создавшаго «новый міръ, новое человъчество» 226).

Но у Сенъ-Симона имъется сильный конкурренть. По уходъ Базара,—Анфантэнъ является «верховнымъ отцомъ»,—и предме-

<sup>123)</sup> A un catholique sur la vie et le caractère de Saint-Simon, organisateur, 19 mai 1830. Перепеч. въ Doctrine. Ib. 59—75.

<sup>234)</sup> Exposition de la doctrine, редактируемое Базаромъ, начались 17 декабря 1628 года продолжалось весь следующій годъ и начало 1830 го. Съ преобразованіемъ школы въ редигія — открылись Prédications и продолжались до первыхъ шесяцевъ 1832 года, отражая внутреннія перешены въ ісрархін все болёе горячинь подъемомъ религіозной экзальтаціи. Намъ предстоить вернуться и къ Exposition и къ Prédications.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup>) Prédications. P. 1877-8. I, 38, 69, 492-7; II, 196, 391, 204 etc.

<sup>229)</sup> Not. hist. III, 162, 181, 225; IV, 140; V, 168 etc.

томъ настоящаго культа для нѣкоторыхъ особенно очарованныхъ 
внтузіастовъ. Одинъ изъ проновѣдниковъ публично обращается къ 
нему съ такими словами: «я васъ обожаю, какъ высиее проявление 
Божества въ человѣчествъ» <sup>221</sup>). На него съ Сенъ-Симона переносится наименованіе Révelateur. Его считаютъ Христомъ въ новомъ 
воплощеніи. Гюставъ Эйхталь, послѣ откроссия, его осѣнившаго,—
умоляетъ Анфантэна, чтобы онъ объявиль себя Мессіей и царемъ 
народовъ. Анфантэнъ, пока не явилась женщина, не рѣшается этого 
сдѣлать, но онъ дѣйствительно чувствовуетъ себя первымъ на лѣстницѣ человѣческихъ существъ» <sup>221</sup>).

И Анфантэнъ на самомъ дълъ былъ названъ публично «мессіей и царемъ народовъ». Сенъ-Симонъ отходилъ въ тънь,—и Эйхталь говорилъ о немъ, какъ объ ошибочно-предполагавшемся мессіи.

При такихъ условіяхь нечего было ждать вниманія къ личнымъ идеямъ Сенъ-Симона и историческаго изученія его философіи и жизни. Въ идеяхъ его не было нужды, — Анфантэнъ развиль теорію «живого закона». Это — единичный человька, влекущій за собой человівчество въ данную эпоху 229). Не могло быть сомнінія, что этоть loi vivante воплощенъ въ Анфантэнъ, — и воплощеніе всегда было на лицо, — и, по митнію Родрига, сила его слова равнялась нагорной проповъди. А сочиненія Сенъ-Симона были почти недоступны, — многія даже не напечатаны. Кому могла придти охота вести борьбу съ этимъ хаосомъ?

Охота пришла Родригу. Онъ слышаль кругомъ, какъ нападавшіе на Анфантэна жаловались на вновь наставшее для нихъ безпріютное нравственное состояніе, какъ нѣкоторые намѣревались создать свою доктрину или найти новую. Самъ Родригь не могь не чувствовать себя глубоко оскорбленнымъ въ качествъ обладателя наслъдія. Ему оставалось только выдвинуть авторитетъ. Сенъ-Симона противъ узурпатора,—и онъ ръшаеть издать сочиненія учителя. Опубликовать всю сочиненія—онъ признаеть своей миссіей, такъ онъ

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup>) *Ib.* V, 19—Барро, одинъ изъ самыхъ блестящихъ ораторовъ секты, литераторъ, вызывавшій въ аудиторіи припадки энтузіазма. Ср. *N. hist.* III, 230.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup>) *Ib.* VI, 184. Эпизодъ съ Эйхталемъ, безусловно искреннимъ и настолько незауряднымъ, что съ нимъ переписывался о севъ-симонизиѣ и Милль, эпизодъ—одинъ изъ характернѣйшихъ въ исторіи религіознаго сенъ-симонизма. Подробно — съ примѣчаніями Анфантэна—VI, 184—197.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup>) Oeuvres. XIV, 103, 110.

говорить въ обращении къ публикъ, и, очевидно, на свое предпріятіє смотрить, какъ на орудіє борьбы противъ Анфантона и Базара—противъ базаровскаго индивидуализма и орієнталистическихъ доктринъ безсмысленнаго обожанія и чувственной пошлости, ослъцияющихъ афантоннистовъ. «Мнъ, восклицаль Родригъ, вдохнуть энтувіазмъ сенъ-симонистскимъ апостоламъ!» 230).

Задача Родригу предстояла нелегкая. Что же онъ сдёлаль и въ какомъ состояніи оставиль эту задачу для позднійшихъ издателей сочиненій Сенъ-Симона?

Врядь ли можно указать писателя съ такой безпорядочностью публиковавшаго свои труды и чы либо труды, пережившіе и переживающіе до нашихъ дней такую печальную судьбу, — какъ Сенъ-Симона и его произведенія. Въ то время, когда онь страстно хлопочеть о совданіи новой доктрины, считаеть себя призваннымъ иниціаторомъ этого исторически — необходимаго дъла. усиленно старается познакомить съ своими идеями ученыхъ, -- онъ нисколько не заботится объ ихъ распространении въ большой публикв. Эта публика будто не существуеть, философъ относится къ ней съ пренебрежениемъ, вызвавшимъ неудовольствие у Тьерри даже въ самомъ началъ его знакомства съ «учителемъ». Первое -- сочиненіе Сенъ - Симона — Lettres d'un habitant de Génève, въ высшей степени важное въ исторіи его идей, -- считаемое даже, какъ мы видёли, въ кругу сенъ-симонистовъ за первоисточникъ философіи Конта,--забывается авторомъ немедленно после изданія и объ его существованіи даже «ближайшіе друзья» Сенъ - Симона узнають лишь нъсколько леть спустя после его смерти 231).

А между тымь это сочинение надолго остается единственнымъ— изданиемъ,—хотя въ ограниченномъ количествъ экземпляровъ и безъ имени автора <sup>2 32</sup>).

Digitized by Google

25\*

<sup>236)</sup> Preface EL 1-MY BHINGEN Ocuvres de S.-S. Hepenen. BL N. hist. VI, 41. "En ce moment l'orientalisme et les doctrines d'adoration stupide et de lâcheté sensuelle aveuglent tous les Enfantainistes. Ceux qui se sont séparés avec Bazard sont retournés à des travaux individuels".

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup>) Hubbart. 38. Fournel. 12. "*Нъсколько лътъ*"—у Гюббара, по словамъ Родрига— *Письма* "были найдени" въ конце 1826 года, т.-е. приблительно чрезъ полтора года после смерти Сенъ-Самона.— *Oeuvres* XV, 7—8.

<sup>232)</sup> Точная принадлежность Писемъ Сенъ-Симону была установлена въ 1863 году, жогда нашелся экземпляръ съ собственноручнымъ письмомъ Сенъ-Симона къ Бонаварту, первому консулу,—перепечатано Oeuvres. XV, 8—9.

Послѣ Писемъ слѣдоваль Introduction aux travaux scientifiques du XIX siècle—въ двухъ томахъ, выпущенныхъ въ 1808 году, въ ста экземплярахъ для раздачи членамъ института. Сочиненіе оставалось въ такомъ положеніи до 1859 года, когда сенъ-симонисть Лемоннье перепечаталь его въ Oeuvres choisies. Введеніе, представленное въ Бюро долють, встрѣтило крайне холодный пріемъ и Сенъ-Симонъ послаль шесть писемъ въ это учрежденіе и одно въ первый классь института. Эти Lettres au Bureau des longitudes были напечатаны,—но до сихъ поръ не вошли ни въ одно собраніе сочиненій Сенъ-Симона.

Въ 1810 году выходить Esquisse d'une nouvelle encyclopédie и до такой степени основательно затеривается, что слёдъ его едваотыскивають издатели сочиненій Сенз - Симона и Анфантена — въ 1867 году, — когда сочиненіе впервые и перепечатывается.

Непосредственно сл'ядуеть Nouvelle Encyclopédie, — въ ней всего 28 страницъ: только въ 1868 году издатели Oeuvres находять нужнымъ перепечатать отрывокъ разм'яромъ около страницы.

Фурнелю была изв'єстна еще рукопись *Mémoire sur l'Encyclo*pédie, ее онъ относить также къ 1810 году, — рукопись осталась не напечатанной и не найденной.

Фурнель не упоминаеть вовсе о *Histoire de l'homme*,—57 страницъ, напечатанныхъ также въ 1810 году, изъ нихъ перепечатано только *Avertissement* въ 1868 году въ *Oeuvres*.

Дальше слёдуеть рукопись, относящаяся къ дёлу Сенъ - Симонасъ Редерномъ. Она возникла въ 1811 году, содержание ея — существенно въ философіи Сенъ-Симона, —и только въ 1867 году издатели Оеште покупаютъ случайно часть рукописи — и перепечатывають. Въ томъ же 1811 году возникають Lettres philosophiques et sentimentales, содержащія многія основныя положенія доктрины, — и Письма остаются ненапечатанными. Въ распоряженіе позднійшихъ издателей попадаеть только «lambeau du manuscrit».

Вообще вся переписка съ Редерномъ представляется въ хаотическомъ состояніи. Фурнелю, обладавшему многими рукописями Сенъ-Симона и по свъжимъ слъдамъ—въ 1833 году напечатавшему Библіографію его произведеній,—извъстенъ только Mémoire introductif de M. de Saint-Simon sur la contestation avec M. de Redern, напечатанный въ Алансонъ въ 1822 году вмъсть съ нъсколькими пись-

мами. Но уже Лемоннье знаеть, кром'в этой Записки, еще три печатных документа, также вышедших въ 1812 году въ Алансон'в:

1) Cinq lettres de Saint-Simon, citées à la suite d'un mémoire de M. de Redern sur les anciennes relations avec M. de Saint-Simon; 2) Réponse de M. de Saint-Simon à M. de Redern, première lettre; 3) Réponse de M. de Saint-Simon à M. de Redern, seconde lettre. Позднейшие издатели изъ всёхъ этихъ сочиненій перепечатали незначительную часть: изъ Mémoire introductif только общія разсужденія и притомъ съ пропусками; изъ перешо письма и второго перепечатаны—краткіе розт-ясгіртит'ы, въ н'ясколько строкъ. Оба эти письма были выпущены въ апр'ял'в 1812-го года, —существовалъ еще Ответь Сенъ-Симона—отъ 25 іюля того же года не разр'ященный къ печати, — изъ него издатели Осичев de Saint-Simon et d'Enfantin перепечатали только Avant-propos 233).

Следуеть 1813-й годь, —возникають Travail sur la gravitation universelle и Mémoire sur la science de l'homme. Travail переписывается вы несколькихы копіяхы для представленія императору, сенату, государственному совету и тремы классамы института, —точное количество копій неизв'єстно, Mémoire —появляется вы 60 копіяхы. Оба сочиненія —первостепенной важности вы философіи Сень-Симона и вы исторіи позитивизма, —остаются ненапечатанными до 1858 года, когда ихы издаеть Анфантэны. Издатель позволяеть себе, по его выраженію, «песколько легкихы пропусковы» вы ув'єренности, что Сень-Симоны сделать бы ихы самы. Вы Арсенальной библіотек'я им'єстся полная рукопись Mémoire'а, написанная рукой Анфантэна и его же рукой сделаны «пропуски». Ихы никоимы образомы нельзя назвать «legères suppressions, — и позднайній историкы напрасно пов'єриль заявленію «верховнаго отпа» и пользовался его текстомы 224). Тен-

эзэ) Издатель Oeuvres choisies и издатели Oeuvres различно указивають хронолотію ответнось: Лемонье относить ихъ въ 12 и 18 априля, вздатели Oeuvres въ 12 и 18 августа. Посліднее указаніе слідуеть считать достовірниць, а первое — корректурниць недоразумівність. Въ Oeuvres напечатано письмо Сень-Симона въ Редерну оть 20 іюня 1812 года: Сень-Симонь заявляеть, что онь противь воли ділаєть зло Редерну,—онъ винуждень на это. Зло заключалось именно въ предположенномь опубликованія Mémoire introductif, на который Редернь отвітняв печатно — 8 іюля, — 25 іюля нослідоваль ответнь Сень-Симона, запрещенний въ печати 28-го того міссяца, — и нисьма появились взамінь запрещеннаго отвіта, — слідовательно въ августь.

<sup>234)</sup> Weill. 54

стояло также имя Тьерри и, мы видёли, молодому писателю принадлежало едва ли не большинство идей. Брошюрё посчастливилось и въ позднёйшихъ изданіяхъ: ее перепечатали Oeuvres и Oeuvres choisies. Она даже самимъ Сенъ - Симономъ была издана второй разъ, — въ ноябрё 1814 года, — мёсяцъ спустя после перваго изданія <sup>239</sup>). Навсегда осталось утраченнымъ только письмо Сенъ-Симона къ Александру I, сопровождавшее брошюру. У Родрига была копія съ письма, сдёланная самимъ Сенъ - Симономъ, Родригь письмо не списалъ и не перепечаталь, а подариль его двумъ дамамъ, матери и дочери, за внимательное попеченіе объ одномъ изъ сенъ - симонистовъ—передъ смертью <sup>240</sup>).

Въ томъ же 1814 году — въ концѣ ноября или въ началѣ декабря Сенъ-Симонъ послалъ письмо редакторамъ *Цензора* — Конту и Дюнуаѣе.— Sur l'établissement du parti de l'opposition. Оно появилось въ журналѣ въ январѣ слѣдующаго года <sup>214</sup>). Письмо любопытно, какъ первая вполнѣ публицистическая статья философа, оно не нашло мѣста ни въ одномъ изданіи его сочиненій. Въ *Оеште*в напечатано только обращеніе къ редакторамъ. Сенъ - Симонъ, очевидно, придавалъ письму значеніе, — онъ выпустилъ его отдѣльной брошюрой.

Въ томъ же журналё и въ 1815 году появилась другая статья Сенъ - Симона, какъ продолжение первой — Projet d'une association des propriétaires de domaines nationaux <sup>242</sup>). Фурнелю осталось неизв'єстной эта статья и не была перепечатана ни однимъ изданіемъ.

Въ февралъ 1815 года появилась брошюра въ 4 страницы—
Prospectus d'un ouvrage ayant pour titre: Le Défenseur des propriétaires de domaines nationaux ou Rercherches sur les causes du discrédit dans lequel sont tombées les propriétés nationales et sur les moyens d'élever ces propriétés à la même valeur que les propriétés patrimoniales. Сенъ-Симонъ видимо замышлялъ общирное историко-экономическое и политическое изследованіе, такъ какъ авторами его значились помимо самого Сенъ-Симона—еще «d'autres gens de lettres».

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup>) Таковы свёдёнія библіогр. замётки въ О. choisies. III, 884.

<sup>246)</sup> Oeuvres. XVIII, 5-6.

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup>) Censeur. 1815, III, 334-356.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup>) Censeur. 1815, IV, 10-31.

*Prospectus* остался неперепечатанным и мы имъемъ только изложене его съ довольно пространными выдержизми въ *Цензорт*. Можно думать, — журналь, за самыми незначительными пропусками, перепечаталъ всю брошюру. Фурнель и *Осиотез* дають планъ и условія подписки <sup>243</sup>).

Въ мартъ того же 1815 года Сенъ-Симонъ напечаталь въ 200 экземплярахъ брошюру въ 8 страницъ—Profession de foi des auteurs de l'ouvrage annoncé sous le titre de Defenseur de propriétaires de domaines nationaux, de la charte et des idées libérales, au sujet de l'invasion du territoire français par Napoléon Bonaparte. Брошюра осталась не перепечатанной.

Въ томъ же мартъ Сенъ-Симонъ выпустилъ брошюру въ 4 страници—Profession de foi des comte de Saint-Simon au sujet de l'invasion du territoire français par Napoléon Bonaparte. Она перепечатана въ Oeuvres choisies.

Въ май того же года Сенъ-Симонъ вместе съ Тьерри напечатать брошюру въ 47 страницъ—*Opinion sur les mésures à prendre contre la coalition de 1815*. Перепечатана въ *Oeuvres choisies*.

Въ августв 1816 года вышла брошюра въ 14 страницъ Quelques idées soumises par M. de Saint-Simon à l'assemblée générale de la société d'instruction primaire. Брошюра осталась не перепечатанной.

Въ томъ же году вышло объявление о первомо томъ сборника L'Industrie scientifique liguée avec l'Industrie commerciale et manufacturière ou Opinions sur les finances, la politique, la morale et la philosophie, dans l'enterêt de tous les hommes livrés à des travaux utiles et indépendants.

Первый томъ состояль изъ трехъ частей,—первая спеціальная—
о финансахъ,—Сентъ - Обана, «ancien membre de Trubunat»,—вышла въ декабръ 1816 года, вторая — «политическая» — въ январъ
1817 года, принадлежала Тьерри; третья—такъ же о финансахъ—
безъ имени автора — въ февралъ. Объ части о финансахъ остались
не перепечатанными 244).

Въ апрълъ того же года Сень - Симонъ выпустиль отдъльнымъ въданіемъ — въ 2 страницы: Prospectus. L'Industrie, ou Discussions

<sup>344)</sup> Фурмель и 1-ю ч. I-го тома относить из 1817 году, вогда вишло еторое— общее— яздание всехъ частей, составляющих I томъ.



<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>) Ib. 352—364. Ocuores. XVIII, 8.

politiques, morales et philosophiques, dans l'interêt de tous les hommes livrés à des travaux utiles et indépendants, эпиграфъ: Tout par l'industrie, tout pour elle. Цензоръ перепечаталъ Prospectus, и Осичев—также. Посл'ядовало полное изданіе перваю тома съ точной перепечаткой вс'яхъ трехъ частей.

Второй томъ Индустріи появился также въ 1817 году. Онъ состояль изъ 341 страницы, изъ нихъ издатели Осичес принисывають Сенъ-Симону — 105 страниць, заключающія, помимо вступленія—Déclaration de principes и Objet de l'entreprise—Письма къ американцу <sup>245</sup>). Дальше слёдовали разныя извлеченія — изъ чужихъ произведеній по финансовымъ вопросамъ, довольно общирный обзоръ Шапталя—Des progrès de l'Industrie agricole et manufacturière en France depuis trente ans. (157—284), потомъ, разсужденіе безъ имени автора Lestrois époques ou considérations sur l'état de la France depuis 1787 <sup>216</sup>). Разсужденію предшествують Considérations préliminaires, а въ концѣ — Conclusion, — и то и другое издателями Осичесь приписано Сенъ-Симону и перепечатано вмѣстѣ съ Lettres à un Américain.

Въ томъ же 1817 году Сенъ - Симонъ напечаталъ 4 циркуляра къ 4 тетрадямъ III-го тома Индустріи. Первый циркуляръ — 3 страницы, перепечатано въ Oeuvres только P. S., изъ 2-го перепечатань списокъ подписчиковъ; два послъднихъ не указаны, — хотя они извъстны Фурнелю и издателю Oeuvres choisies, но Oeuvres упоминають о письмю, извъстномъ только ихъ издателямъ и носившемъ тоже название 2-го циркуляра. Письмо было адресовано къ ученымъ перваго класса института и воспроизводило списокъ подписчиковъ.

Оть того же 1817 года издателю Oeuvres choisies изв'естно письмо— Saint-Simon à Chateau brillant, т. е. Chateaubriand. О немъ не говорить Фурнель, хоти издатель знаеть письмо по собранію Фурнеля, не упоминають и издатели Oeuvres, хоти письмо находится въ руко-

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup>) Дюнуайе заявляль, что эти письна — произведеніе молодаго профессора философін—Мэньена, — утвержденіе, ни на чень не основанное и опровергаемое автобіографическими содержаніемы накоторным писемы. Вы крайнемы случай Мэньены могы разві проредактировать форму писемы, представляющихы чумія внечатлівнія и выводи на основаніи этихы впечатлівній. Ocuvres de Charles Dunoyer. Р. 1870. II, 184.

<sup>246)</sup> Въ Oeuvres говорится о подписи подъ Les trois époques—M\*\*\*,—въ нашень экземплярь въ тексть нъть викакой нодинси, и П т. Индустрои не викодить экоримъ изданісиъ.

писи въ анфантэновской залъ Арсенальной библіотеки, помъченное, какъ и указываеть Лемоннье, 17 іюня 1817 года.

Начиная съ сентября 1817 года по октябрь включительно вышли четыре тетради III-го тома *Индустрии*. Мы указывали, — издателю *Осичте* принисывають редакціи Конта — три нервыхъ тетради, — и перепечатывають четвертую, ошибочно называя ее на заглавномъ листь II-й томъ.

Въ октябрѣ того же года вышло 19 страницъ—L'Industrie, première partie, premier cahier. Фурнель приписываетъ редакцію этой тетради также Конту, издатели Ocuvres Сенъ-Симону, издатель Ocuvres choisies вовсе не знасть этой тетради, не упоминаетъ о ней ни въ своемъ Notice bibliographique, ни въ Supplément къ нему, хоти указаніе могъ бы заимствовать у Фурнеля. Въ Ocuvres эти 19 страницъ перепечатаны подъ заглавіемъ Первая часть, равумъется—IV-го тома. Вторую часть составляеть перепечатка—L'Industrie, t. IV, premier, cahier, 160 страницъ, вышедшихъ въ концъ мая 1818 года или въ началь іюня. Эта часть носить еще другое пространное ваглавіе, резюмирующее содержаніе всей тетради <sup>147</sup>).

Этой тетради предшествовало письмо Сенъ-Симона къ редактору Journal général de France, перепечатанное Родригомъ и въ Oeuvres.

Непосредственно посл'в L'Industrie въ Oeweres напечатанъ отрывовъ — Naissance du christianisme. Издателн его относять въ 1818 вли 1819 году, Гюббаръ—напечаталь его въ 1857 году какъ «дополненіе» къ Opinions litteraires, philosophiques et industrielles, возникшить въ 1824 году или въ 1825 году, но указанію Фурнеля, Лемоннье и издателей Oeweres. Издатели ничеть не мотивирують свое пріурочиванье отрывка къ бол'ве раннему времени. Онъ не противор'вчить общему направленію идей Сенъ-Симона въ періодъ 1819—1821 годовъ в, ми вид'вли, подтверждается сопоставленіемъ изъ со взгладами Конта за это время. Naissance du christianisme

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup>) "Moyen constitutionnel d'augmenter les richesses de la France; d'accroître sa liberté au dedans; d'assurer son indépendance à l'égard de l'étranger, et de procurer aux industriels tous les avantages politiques qu'ils peuvent désrer Moyen obtenir une loi qui mettra les industriels agricoles, à l'égard de leura bailleurs de fonds, dans la meme position que les industriels fabricants et commerçants, envers les personnes dont ils font valoir les capitaux". Въ изданін Родрига надълствив заглавіемъ прибавлень еще— Vues sur la propriété et la legislation.



извъстенъ только черезъ Гюббара. Лемоннье, перепечатывая *Орі-*nions, не далъ среди нихъ мъста—*Naissance*.

Въ 1819 году Сенъ-Симонъ предпринялъ изданіе Le Politique ou Essais sur la potitique qui convient aux hommes du XIX siècle, par une societé de gens de lettres. Въ январъ появился «первый выпускъ» въ XVII страницъ, -- въ Oeuvres перепечатано только Весденіе. До апрыля 1819 года Сень-Симонь напечаталь 12 выпусковь. Сенъ-Симонъ не выполнилъ опубликованной программы, задуманной очень систематично. Онъ объщаль дать шесть опытовъ: объяснить мотивы изданія, изложить свой политическій принципъ, нам'єтить путь издательскихъ работь, высказать мивніе о пользв королевской власти въ соціальной организаціи, о планъ вижиней политикв Франціи, и, наконецъ, шиследованіе политическаго вопроса съ высшей точки эрвнія, т.-е., что политика изъ гадательной должна стать позитивной наукой и отъ этого усовершенствованія политики зависить прекращение современнаго соціальнаго кризиса. Изъ этихъ предположенныхъ «опытовъ», имвишихъ составить Введеніе, явилось только два. Потомъ самый журналъ Сенъ-Симонъ предположилъ разбить на четыре части: чистую политику, литературную, научную и сивсь. Съ пятаго выпуска это разделение прекратилось. Мы знаемъ, Контъ принималъ дъятельное участіе въ изданіи и самому Сенъ-Симону принадлежали сравнительно немногія страницы. Онъ ихъ выпустиль въ апрълъ 1819 отдъльными изданіями—Le parti national ou industriel comparé au parti anti-national u Sur la querelle des abeilles é des frelons ou sur la situation respective des producteurs et des consommateurs non producteurs. У Гюббара перепечатанъ еще отрывокъ подъ заглавіемъ—Conditions nécessaires pour l'etablissement solide de la liberté en France, — но отнесенъ къ 1818 году, хотя у Фурнеля вполнъ точно указано время изданія Политика.

Въ мав, немедленно послв прекращенія Политика, Сенъ-Симонъ напечаталь безъ подписи брошюру въ 10 страницъ — по поводу частнаго современнаго политическаго вопроса—Considérations relatives à une pétition pour demander l'addition d'un article à la loi des finances. Указаніе дано только издателями Oeuvres и брошюра осталась неперепечатанной. Въ августв Сенъ-Симонъ випустиль Prospectus другого полуперіодическаго изданія L'Organisateur, напечаталь его въ нівсколькихъ періодическихъ изданіяхъ—не въ одной и той

же формъ. Ocuvres перепечатывають: Prospectus изъ Минервы и относительно самаго изданія оговариваются: «Организатюрг—изданіе, которое, можеть быть, труднъе всего среди другихъ изданій Сенъ-Симона собрать полностью, благодаря безпорядку, въ какомъ слъдовали выпуски». Фурнелю неизвъстень Prospectus.

Сенъ-Симонъ, дъйствительно, оригинально выполниль свое новое предпріятіе,— началь выпускать изданіе «извлеченіями» изъ незаконченныхъ статей. Первыя «извлеченія» выпли въ ноябръ 1819 года, вскоръ вышло второе изданіе, дополненное «двумя важными письмами», въ декабръ третье, дополненное Очеркомъ нозой помитической системы.

Въ 1820 году вышель «второй выпускъ», гдъ объщано въ теченіе инсколькист дней второе изданіе,—и оно выпло съ значительными дополненіями. На этомъ и закончилось изданіе—опять вопреки объщаніямъ издателя, объявившаго намъреніе издавать ежемпьсячно по выпуску и къ концу года составить три тома. Осичтея перепечатали всъ изданія со встани дополненіями,—первое извлеченіе состояло изъ Параболы, перепечатывавшейся многократно и раньше и позже.

Парабола навлекла на автора процессъ, состоявшійся 20-го марта. Въ этому сроку Сенъ-Симонъ напечаталь Lettres a M. M. les jurés: онъ перепечатаны въ Oeuvres choisies.

Послѣ процесса Сенъ-Симонъ выпустилъ Circulaire relative à l'Organisateur въ три страница. Объясняя недостаточность личныхъ средствъ, Сенъ-Симонъ приглашалъ всѣхъ, кто чувствуетъ себя призваннымъ основать философію XIX-го вѣка, позитивную политику, — подписаться на изданіе на условіяхъ общаго участія въ его направленіи и содержаніи. Циркуляръ не принесъ плодовъ, — и остался ненязвъстнымъ Фурнелю. Въ извлеченіи онъ перепечатанъ въ Oeweres. Въ маѣ Сенъ-Симонъ издалъ брошюру въ 27 страницъ—Sur la loi des elections — по поводу проекта избирательнаго закона, внесеннаго въ палату послѣ убійства герцога Беррійскаго. Законъ имѣлъ въ виду кать рѣшительное политическое преобладаніе крупной собственности надъ мелкой. Обсужденіе закона началось 15-го мая, и это событіе Сенъ-Симонъ встрѣтилъ брошюрой. Она осталась неперепечатанной. Краткое содержаніе ея напоминаетъ Сенъ Симонъ въ сочиненіи Du système industriel, —мы имѣли подъ руками рукопись изъ Арсеналь-

ной библіотеки. Брошюра, мы увидимь, въ высшей степени характерна для опівнки соціальных взглядовъ Сенъ-Симона въ раннюю эпоху ихъ развитія.

Затемъ следовалъ рядъ брошюръ. Всё оне возникли въ періодъ съ іюня 1820 года по ноябрь 1821-го, — и въ феврале 1821 года вышля сначала первая часть, т.-е. первый сборникъ напечатанныхъ отдельно брошюръ подъ заглавіемъ Du système industriel съ эштрафомъ: «Dieu a dit: Aimez-vous et secourez - vous les uns les autres», съ предисловіемъ и со статьей Adresse aux philanthropes, которую одновременно авторъ издалъ отдёльно.

Вторая часть — Du système industriel — составилась также изъ брошюръ онубликованныхъ сначала каждая отдельно. Всё эти брошюры представляють обращенія Сенъ-Симона къ королю в къ представителямъ промышленности. У Фурнеля и въ Оеште подробно указано появленіе отдільных брошюрь и сборниковь. Въ Осигся перепечатаны post-scriptum'ы изъ брошюръ, не вошелшія въ общія издація, одно очень важное сопроводительное письмо и разния примъчанія. Издатели Oeueres воспроизвели и объ первыя части Du système industriel, но опустили письмо à Messieurs les ouvriers, безусловно значительное въ развитіи соціальной мысли Сенъ-Симона. Неизв'ястно также, по вакимъ соображениямъ издатели Oeuvres не перепечатали третьей части Du système industriel, — изъ трехъ брошюрь, всего 45 страницъ: онв вышли въ 1822 году - отъ январа до іюня или іюля включительно. Въ томъ же 1822 году, въ январъ, Сенъ-Симонъ напечаталъ брошюру Des Bourbons et des Stuarts, въ 16 страницъ. Она осталась не перепечатанной, содержить въ себъ на одну треть выдержку изъ Réorganisation de la societé Europeune (chap. V, l. 1), въ Oeuvres choisies дали о ней краткую замътку. перепечатывая ея продолженіе—Suite à la brochure «des Bourbons et des Stuarts, 148).

Вь апрёлё вышло изданіе Du contrat social. Здёсь только предисловіе принадлежить Сенъ-Симону, остальное—сочиненіе Конта Prospectus des travaux nécessaires pour réorganiser la société,—впоследствіи—Système de politique positive. Изданіе состояло всего изъ 50 оттисковъ. Предисловіе Сенъ-Симона осталось не перепечатаннымъ, хотя

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>) Родрагъ неправильно относить эти брошери въ 1823 году; Producteur IV, III.

и заслуживало этого по своему политическому и соціальному седержанію. Мы пользовались рукописью Арсенальной библіотеки.

Съ декабря 1823 года начали выходить тетради новаго сочиненія—Catéchisme des industriels 249). Вторая тетрадь появилась вы марть следующаго года, третья въ апрель — контовская Система позитивной политики, четвертая въ іюнь. Этоть Катихизись быль перепечатываемъ Родригомъ, Лемоннье и издателями Осиотез. Значительныхъ варьянтовъ между Oeuvres и Oeuvres choisies нъть, но у Родрига не достаеть целой страницы изъ второй тетради, и всей четвертой. Лемонные также опустиль третью, какъ не сенъ-симоновскую. Родригь ко второй тетрали прибавиль Appendices: Note sur les Etats-Unis; Sur Dunoyer et sur les autres publicistes modernes; Le libéralisme et industrialisme. Первое Appéndice—отрывовъ напечанный Гиббаромъ въ 1857 году, какъ третье извлечение изъ Индустріи, гдв такого текста вовсе нівть. Послідніе два Appendices перепечаны въ Oeuvres и опущены въ Oeuvres choisies. Замътка о Соединенных штатах заслуживаеть полнаго вниманія, она содержить одинь изъ основныхъ нараграфовъ соціальной программы Сенъ-Симова и по духу дъйствительно примыкаеть къ идеямъ Индустріи о перемънъ политического положенія земледъльческой двежимой собственности.

Катисизись остался незаконченымь. Въ началѣ 1825 года вышель сборникь Opinions littéraires, philosophiques et industrielles. Въ сборникѣ участвовали Леонъ Галеви, Родригь, Дювержье, Бальи, Сенъ-Симону принадлежали двѣ статьи, обѣ перепечатаны въ Oeuvres и въ Oeuvres choisies 251).

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup>) У Фурнеля—болье точное указаніе 23-го декабря выходь первой тегради.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup>) Oeurres. XXXVII, 144. Oeurres въ изд. Родрига, 1 вып. 164.

<sup>251)</sup> У Janet (О. с.) два мивнів на счеть участія Сень-Симона въ Opinions: стр. 12: "Les Opinions où rien n'est de sa main"; стр. 171; "la moitié au moins est de Saint-Simon". Здёсь же авторъ смёмнваеть Oeuvres и Oeuvres choisies, ссылаясь на Oeuvres choisies de Lemonnier, tome XXXIX. Авторъ врядь ди обратиль сколько-вибудь пристальное вниманіе на Oeuvres, гдё издатели безпрестанно говорять о Деновнье, какъ авторё посторонняго имъ изданія. Впрочемь Оеиvres имёли незавидную участь и у другихъ историковъ сенъ-симонизма,—напр. Henry Michel считая "le maniement des Oeuvres de S.-S. et d'Enf."—fort incommode, пользуется Oeuvres choisies и изданіемъ Родрига (L'Idée de l'Etat, P. 96. 172) Warschauer даеть фантастическое распредёленіе Oeuvres, относя 33 тома къ Анфантэну, 12 къ Сенъ-Симону

Наконецъ, въ мартъ 1825 года Сенъ-Симонъ написалъ свое послъднее произведение *Nouveau Christianisme*. Оно чаще всъхъ другихъ перепечатывалось учениками Сенъ-Симона: въ январъ 1832— Анфантэномъ, въ мартъ того же года Родригомъ, позже Гюббаромъ, Лемоннье и въ *Oeuvres*.

Изъ нашего обзора выясняется доля труда каждаго изъ учениковъ Сенъ-Симона, желавшихъ познакомить общество съ идеями учителя. Несомивно, — главная отвътственность должна падать на Родрига, съ особенной настойчивостью объявлявшаго себя единственнымъ непосредственнымъ ученикомъ Сенъ-Симона. И онъ, повидимому, сознавалъ значеніе своей миссіи, какъ распространителя произведеній своего учителя. Но выполненіе осталось далеко позади сознанія.

Родригь умерь 17 декабря 1851 года, а началь издавать сочиненія Сень-Симона въ началь 1832 года, — следовательно у него было въ распоряженіи около деадиати леть. За это время онъ ни на минуту не забываль о своемъ званіи сень-симониста. Въ последній разъ по поводу февральской революціи онъ обнаружиль по истине рацарственную энергію, обратился даже къ бирже съ проповедью союза между буржуазіей и народомъ. Проповедь, разумется, не имела успеха, — но Родригь отнюдь не паль духомъ и продолжаль работать надъ развитіемъ рабочихъ обществъ взаимономощи. Смерть его застала верующимъ и юношески-деятельнымъ.

И твить не менте энергія осталась непреміненной къ самому проводованому доказательству сень-симонистскаго усердія,—къ изданію произведеній Сень-Симона. Родригь ограничился двумя выпусками, располагая сочиненія совершенно случайно, несообразуясь ни съ ихъ значеніемъ, ни съ ихъ хронологіей, видоизміняя тексть и перепечатывая только часть сочиненія. Такая участь постигла Катисизись промышленников и Организаторъ, изъ котораго перепечатано только первое извлеченіе подъ именемъ Параболы. Инду-

<sup>2</sup> въ Базару (Geschichte des socialismus und neueren Kommunismus. Saint-Simon und der saint-simonismus. Leipzig 92. 108)., Въ дъйствительности—Сенъ-Самону носвящена только часть 1-го тома въ Notices historiques. Изъ 11 томовъ сочиненій Сенъ-Самона часть XXXIX-го занята произведеніемъ Олэнда Родрига L'Artiste, le Savant u l'Industriel и весь XXXVIII-й отданъ контовской Системи позитивной политики. А 2 тома Exposition de la doctrine вовсе не "bettreffen Bazard",—какъ автора.



стрія потерпала еще болье разкое сокращеніе, — изъ нея перепечатана только первая тетрадь IV-го тома, т.-е по распредаленію Осиггея, вторая часть этого тома, появившаяся въ 1818 году. Полностью Родригь даль только два значительных сочиненія Сень-Симона — первое и послоднее — Письма женевского обывателя и Новое христіанство. Но за то Родригь перепечаталь свои обращенія къ публикь и къ сень-симонистамъ и свою статью о бракь и разводь.

Сенъ-симонистское наслъдство Родригъ завъщалъ Гюббару, одному наъ своихъ сотрудниковъ по обществамъ взаимопомощи. Въ 1857 году Гюббаръ издаль книгу Saint-Simon, sa vie et ses travaux. Составленіе книги началось еще при жизни Родрига, -- онъ снабжаль Гюббара всевозможными указаніями и передаль ему рукописи Сенъ-Симона. Біографія, написанная Гюббаромь, действительно представляеть большую ценность и можеть считаться первоисточником біографическихъ сведеній о Сенъ-Симоне,—наравне съ Notices historiques, Гюбборъ кроит того перепечаталь целикомъ первое и последнее сочинение Сенъ-Симона и рядъ отрывковъ изъ другихъ произведений. Два изъ нихъ мы не находимъ ни въ одномъ изъ другихъ изданій упомянутый выше отрывокь изъ Политика и еще болве любопытный-изъ Réorganisation de la societé européenne. Гюббаръ помъщаеть его какь «второе извлеченіе» изъ этого сочиненія, намъ извъстно цъликомъ Réorganisation и здъсь мы не находимъ ничего похожаго на тексть у Гюббара. Можно думать, — тексть этоть соодный — такъ же какъ и Lettres aux Américains, напочатанныя тъмъ же Гюббаромъ какъ отрывокъ изъ Индрустріи и также не имъющіяся въ этомъ сочиненіи. Lettres составлены изъ отрывковъ Шисемь из американцу—ивъ перваго и втораго. Кто сдълаль сводъ? Можеть быть у самого Сенъ-Симона была готова подобиан рукопись, можеть быть Родригь составляль тексть Иисема, по обыкновенію, не останавливаясь предъ сокращеніями, трудиве всего предположить самостоятельную работу Гюббара. Такого же происхожденія и отрывокь изъ Réorganisation подъ заглавіемь Profession de foi des fondateurs de la politique positive: онъ представляеть конспекть политико-философских взглядовъ Сенъ-Симона. Остальные отрывки у Гюббара не представлють интереса-послѣ позднѣйшихъ изданій сочиненій Сенъ-Симона. Во всякомъ случав, нельзя признать, чтобы книга Гюббара выполнила даже приблизительно «миссію Родрига.

Годъ спустя появилось изданіе Анфантэна Mémoire sur la science de l'homme и Travail sur la gravitation. На поприщѣ издателя выступаль самый шумный «сень-симонисть», — и первымъ же шагомъ обнаружилъ характеръ своего сенъ-симонизма, приспособляя сочинение Сенъ-Симона къ своимъ личнымъ идеямъ. Анфантэнъ оставался на первомъ мъсть съ своимъ собственнымъ одновременно издаваемымъ произведеніемъ—Science de l'homme, physiologie religieuse.

Болье приняжь пріобретеній следовало ожидать оть Лемоннье, предпринявшаго изданіе Избранных сочиненій Сенъ-Симона. Они вышли въ трехъ томахъ въ 1859 году. Здёсь действительно впервые появилось Introduction aux travaux scientifiques, выпущенное Сенъ-Симономъ всего въ 100 экземплярахъ, перепечатанъ въ подлинномъ видь Mémoire sur la science de l'homme и политическія брошюры. Нб. Лемонные крайне жестоко отнесся къ соціальным произведеніямъ Сенъ-Симона, считая себя его последователемь въ философія. Онъ перенечаталь лишь нъсколько отрывковь изъ Организатора, индуструбленой системы и изъ Катихизиса промышленниковъ. Въ результат в Сенъ-Симонъ-позитивисть и политикъ быль представлень удовлетворительно, но Сенъ-Симонъ, соціальный реформаторъ, еще жданы издетелей. Сообразно съ этимъ распределениемъ составленъ н Dessilostir les oeuvres ei la doctrine de Saint-Simon, помъщенный во Тлавы перваго тома. Соціальному вопросу изъ 105 страницъ отдано вколь нівети. Въ заключеніе говорилось, что въ 1825 году, п<del>о посметь п</del> мебонаерніенного знало его ученіе, никто, за исключеніемъ Родрига вридъ ли нокмана Гота заслужена Родригомъ, а потомъ *объемъ* доктрины оставался ин неизвъстности и послв упрека-по самой основаненьной причина первый ?ноставиле на настоящую почву» соціальный вопрост,—а какъ онъ этол сденана, ст. чинателю предоставлялось въ сильной степени догадынаться О за недоступностью данныхъ для сужденія 252). Areneca—reas nozurbimux

Hon Kody at America of Smoords <sup>1 to</sup> Essai. LVII,—LXIII; CII, LVIII.

Наконець, 31 августа 1864 года умеръ Анфантэнъ. Въ завъщани онъ распорядился учредить сенъ-симонистскій архивъ— съ цёлью «распространенія нашей вёры, пользованія моими сочиненіями». Такъ говорилъ «верховный отецъ», оставшійся для ніжоторыхъ «дорогимъ учителемъ» до самой своей смерти 253), онъ подчеркиваю свою вёру и свои сочиненія. Архивъ онъ завіщалъ Арсенальной библіотекі, гдів ніжоторое время служилъ Сенъ-Симонъ и запретиль открывать его публикі до истеченія тридцатилітняго срока послів его смерти. А пока душеприказчики должны были издать его сочиненія, а также Сенъ-Симона вмістів съ историческимъ обзоромъ судебъ сенъ-симонизма, въ сущности—вмістів съ біографіей Анфантэна.

Душенриказчики выпустили первый томъ въ 1865 году и издавъ до 1867 года 13 томовъ Notices historiques приступили къ сочиненіямъ Сенъ-Симона и Анфантэна. Въ Notices Сенъ-Симонъ заналъ всего часть перваго тома,—а что касается его сочиненій, издатели заявляли: «Мы намърены не столько перепечатывать сочиненія Сенъ-Симона, сколько приготовить полное изданіе ихъ. Недостаточный порядокъ, въ которомъ были представлены публикъ многочисленныя произведенія этого великаго мыслителя, несомнънно, весьма затрудниль бы задачу будущихъ издателей. Мы желаемъ одновременно перепечать его главныя сочиненія и облегчить, можеть быть, цепреодолимыя затрудненія для тъхъ, кто подобно намъ не присутствоваль при нарожденіи соціальной мысли, съ каждымъ днемъ развивавшейся въ сердцъ Сенъ-Симона» 2561).

Издатели, дъйствительно, дали цънныя библіографическія указанія,—во именно эти указанія и свидътельствують о неудовлетворительности всего изданія. Мы видъли, сколько произведеній Сень-Симона осталось или вовсе неперепечатанными или перепечатанными только частью. А между тъмъ,—отдъльныя изданія можно считать—въ большинствъ случаевъ—ненаходимыми или недоступными.

Каждому, занимающемуся вопросомъ о сенъ-симонизмъ, естественно обратиться прежде всего къ анфантэновскому архиву въ Арсенальной библіотекъ. Онъ, согласно завъщанію Анфантэна, от-

<sup>213)</sup> Not. hist. XIII, 248-257.

<sup>234)</sup> Oeuvres. XV. Avertissement.

крыть съ 1894 года. Два изследователя, упомянутые нами, уже воспользовались доступомъ, Charlety и Weill, оба остались разочарованными, - и вполнъ основательно. «Fonds Enfantin» до сихъ поръ 255) пребываетъ въ хаотическомъ состоянія. Правла, существуеть рукописный каталогь, но онъ представляеть простую перепись переплетенныхъ томовъ, — безъ всякаго отношенія къ ихъ содержимому, — за исключеніемъ тёхъ случаевъ, когда на томё стоить какое-либо заглавіе. Но заглавія эти чаще всего не дають определенных указаній: Religion saint-simonienne, Pièces diverses, Dissidents, —таковы обозначенія томовъ, нередко заключающихъ одни и ть же документы въ несколькихъ экземплярахъ. Очевидно, бумаги переплетались горстями--съ самой поверхностной классификаціей. Переплеталь Анфантонъ, это видно изъ его предсмертнаго распоряженія — последнюю переплетенную книгу доставить въ Арсенальную библіотеку 256). Почти всё сохраненные имъ документы относятся къ исторіи анфантэнизма, а не сенъ-симонивиа. Среди рукописей, не разобранныхъ, но любезно предоставленных въ наше распоряжение администрацией библютеки, ирайне мало --- сенз-симоновским документовъ. Имфются списки писемъ Семъ-Симона изъ Америки, два собственноручныхъ письмаодно-неизданное-къ неизвъстному лицу отъ 1814 года (Г. Е. 359), другое къ первому консулу (F. E. 603). Последнее намъ не удалось видъть въ виду его безвъстнаго отсутствія изъ библіотеки 257). Наконецъ, рукописи, упомянутыя нами выше. Но въ этомъ собраніи очень мало отдёльных изданій сочиненій Сенъ-Симона, и тё большею частью погребены въ томахъ среди совершенно посторонняго матеріала. Первымъ дівломъ классификацін должно быть уничтоженіе анфантэновскихъ переплетовъ и цълесообразная сортировка книгъ, брошюрь, отдёльных печатных листовъ.

Насколько бъдна библютека матеріалами относительно Сенъ-Симона, настолько богата документами, имъющими какую-либо связь съ анфантеновскимъ сенъ-симонизмомъ. Собрана общирныя періодическая и неперіодическая литература изъ религіовнаго періода новой философіи. Цълые томы посвящены перепискъ миссіонеровъ,

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup>) До августа 1899 года.

<sup>2 56)</sup> Not. hist XIII, 243.

<sup>257)</sup> Опо приложено въ тому, содержащему Lettres d'un habitant de Genève.

«апостольству» женщинъ, т.-е. исторія ихъ пропов'єднической, журнальной и просто литературной д'вательности. Этотъ вопросъ можно
считать обставленнымъ съ исключительной роскошью — всевозможным свид'єтельствами. Анфантэнз и женщина занимають центральныя положенія въ архив'є такъ же какъ и въ самомъ сенъ - симовистскомъ движеніи, начиная съ тридцатыхъ годовъ. Удовлетворительно
представлена и третья—практическая—сторона этого движенія,—
финансовыя предпріятія сенъ - симонистовъ, часто не им'єющія никакого отношенія къ философскому раскрытію идей Сенъ - Симона.
Многими данными изъ этого матеріала намъ предстоитъ воспользоваться — для изображенія общественнаго положенія сенъ-симонизме
и для объясненія своеобразной судьбы имени и д'яла Сенъ-Симона
въ общей и научной дитератур'є въ теченіе многихъ л'єть.

Мы видимъ, -- это положение не могло быть выгоднымъ съ самого начала. Ученики Сенъ-Симона сдёлали все посильное, чтобы подорвать всякій философскій авторитеть его идей и до последней степени дискредитировать его личность. Напрасно Анфантэнъ, удаляясь со своими последователями въ свое именіе Менильмонтанъ, провозглащалъ целибать своей цериви-въ ожидани «женщины - мессін», напрасно эта церковь дійствительно не нарушала правилъ христіанской морали, — она теперь непоправимо стала предметомъ всеобщаго осмъннія и часто искренняго гитвиаго преврънія. Карикатуры, памфлеты, гражданскія и христіанскія изобличенія сыпались со всёхъ сторонъ-въ Парижё и въ провинціи. Анфантэнъ тщательно собираль эту литературу, не исключая и карикатурь,и завъщаль потомству удручающее свидътельство о жестокой казни, какую производило общественное мижніе надъ «верховнымъ отцомъ», надъ «Bouffantin'омъ», надъ «Femme libre». Журнальные листы и отдъльныя афиши неръдко украшены одновременно и карикатурами на «Capacités saint-simoniennes» и—ради вящаго назиданія—такой же карикатурной біографіей и характеристикой Сенъ-Симона. Публика и печать не отдёляла анфантэновскаго «фарса», съ особымъ вновь язобретеннымъ костюмомъ отъ личности и философіи Сенъ-Симона н Анфантэнъ, изображаемый съ шутовской побрякушкой въ рукахъ, авлялся, въ глазахъ большинства, подлиннымъ представителемъ сенъ-

<sup>216)</sup> Not. hist. VII, 1.

симонистской школы. Судебный процессь возникшій противъ «церкви», предъявившій ей, между прочимъ, обвиненіе въ оскорбленів общественной нравственности и окончившійся присужденіемъ Анфантэна къ году тюремнаго заключенія и къ ста франковъ штрафа, окончательно закрѣпиль репутацію сенъ-симонизма—и въ его первоисточникѣ и въ дальнѣйшихъ «дополненіяхъ» <sup>259</sup>).

Проверить справедливость этого приговора — значило приступить къ внимательному изученію сочиненій Сенъ-Симона. Но, мы знаемъ, ученики не позаботились облегчить этотъ трудъ для тъхъ, кому были не по силамъ библіографическія поиски. Усиленно пользуясь именемъ учителя и созидая на этомъ имени зданіе, совершенно чуждое первоисточнику сенъ-симонизма, -- они пресъкли прямую дорогу къ этому первоисточнику. Ненависть Конта и мессіанство Анфантэна, поощренное Родригомъ, --- могли надолго и невозбранно утверждатъ легенду о Сенъ-Симонъ и его учени-на мъсто исторіи. И не столько была страшна легенда сама по себъ, сколько ея косвенное вліяніе на судьбу сенъ - симонизма въ исторіи философской и соціальной мысли. Въ лучшихъ случаяхъ она могла вызвать пренебреженіе, предвзятое отрицательное представление о дискредиторованномъ. предметв. Мы увидимъ, --- только къ концу XIX-го въка недоразумение начало отступать предъ болве вдумчивымь и бевпристрастнымь судомъ на каждомъ шагу стремясь отвоевать свое долголётнее вліяніе.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>) Procès. F. E. 341. Собраніе афишь, каррикатурь и пр.—F. E. 2040 bis.

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

I.

На основаніи автобіографическихъ признаній Сенъ-Симона предъ нами достаточно выяснилась его личность. Это, несомнѣнно,—природа менѣе всего философская въ общеупотребительномъ смыслѣ. Конть, мы знаемъ, отрицалъ именно это достоинство у своего учителя. Здѣсь Контъ нашелъ многочисленныхъ единомышленниковъ. Въ литературѣ о Сенъ-Симонѣ стало общимъ мѣстомъ— укорять его въ смутть мышленія, въ кипучемъ состояніи его головы, въ крайней безпорядочности его сочиненій. Онъ никогда не былъ способенъ написать книгу, сочинялъ только планы и программы, предлагалъ публикѣ отрывки—туманныя и безсвязныя. Такъ думаютъ не только ученики Конта, въ родѣ Литтре, но и ихъ противники, съ ними согласенъ редакторъ Европейскаго цензора, въ томъ же смыслѣ выражаются и позднѣйшіе историки 1).

Сенъ - Симонъ и самъ отнюдь не заблуждался насчеть достоинствъ — не своихъ идей, — а своихъ сочиненій, откровенно сознавался, что онъ «научился думать съ трудомъ» и не признаетъ тѣхъ, для кого мышленіе становилось легче сообразно съ лѣтами. Такіе люди, по мнѣнію Сенъ-Симона, занимаются только пустяками и ихъ работы способны скорѣе притупить человѣческій умъ, чѣмъ двинуть его впередъ <sup>2</sup>).

Ученики Сенъ-Симона также не могли отрицать трудности пониманія идей своего учителя. И это обстоятельство сослужило немалую службу обоимъ противоположнымъ лагерямъ сенъ-симонист-

<sup>&#</sup>x27;) Littré, 80, 87; Pellarin, 140 Janet—Revue des deux Mondes, 1. c. 614—5; Dunoyer. Notices de l'économie sociale (Oeuvres. II). 183. Levasseur Histoire des classes ouvrières. P. 67. I, 493.

<sup>2)</sup> Oeuvres. XL, 10-11.

скаго толка. Контъ могъ блестяще примънять свой систематизирующій умъ къ отрывочнымъ мыслямъ учителя, а Анфантэнъ — дополнять и объяснять ихъ по влеченью собственнаго вкуса.

На самомъ дѣлѣ, —философія Сенъ-Симона страдаеть не столько отъ неясности и смуты его представленій, сколько отъ вмѣшательства основной не логической способности мыслителя воображенія, каждую минуту наклоннаго къ экзальтаціи. Основныя положенія сенъ-симоновскаго сенъ-симонизма—точны и опредѣленны, —но путь ихъ развитія безпрестанно прерывается и уклоняется въ сторону подъ вліяніемъ паеоса, чувства, подчасъ просто прихотливаго настроенія.

Сенъ-Симонъ-по рожденію grand seigneur и по натурѣ человъкъ XVIII-го въка, — изъ этихъ данныхъ и складываются всъ отрицательныя черты его литературной деятельности. По поводу некоторыхъ его посягательствъ на открытія въ области опытныхъ наукъ, неоднократно произносилось жестокое слово «шарлатанство» 3). И, несомивнно, такіе эпизоды, какъ, напримівръ, полемика съ Лапласомъ на почвъ астрономіи-могли вызвать подобное впечатльніе. Но о томъ же Лапласъ Сенъ-Симонъ, свободный отъ экзальтаціи, выражался съ величайшей почтительностью и тоть же Сенъ-Симонъ современемъ вовсе оставиль экскурсін въ мало знатомыя ему сферы. Его действія въ сущности были не шарлатанство, а плодъ его аристократическихъ наклонностей и привычекь. У Мольера среди многихъ смёшныхъ черть большого барина указывается одна, особенно яркая. Карикатурный аристократь говорить про себя: «Les gens de qualité savent tout sans avoir jamais rien appris». Такъ и Сенъ-Симонъ неръдко полагаль возможнымь овладёть сущностью науки съ одного геройскаго натиска на ея «послъднія слова», т.-е. на обобщенія и новъйшія теоріи. Этому неумъстному героизму въ сильной степени помогаль и философскій духь времени.

Мы знаемъ, какъ легко разрѣшались труднѣйшія научныя и нравственныя задачи для писателей XVIII-го вѣка. Часто достаточно было одного «страннаго факта» или мнимаго, но очень интригующаго открытія, чтобы создать самую смѣлую гипотезу и начертать обширную программу выводовъ. Нельзя ни на минуту забывать из-

<sup>3)</sup> Dunoyer. 185. Janet. 607.

въстнаго намъ психологическаго и культурнаго состава—esprit philosophique — для върнаго представленія о личности Сенъ-Симона,—все равно какъ его произведенія, особенно раннія, безпрестанно напоминають намъ идейное развитіе этого «духа».

Сенъ-Симонъ родинси 17 октября 1760 года 1), принадлежаль къ той самой фамиліи, изъ которой происходиль герцогь и перъ, авторъ знаменитыхъ Записонъ. Въ одномъ изъ обращений къ Наполеону онъ называетъ себя его «соизіп» 5), въ автобіографіи разсказываетъ, что къ нему должны была перейти по насл'ядству отъ герцога — пятьсотъ тысячъ ренты, перство, титулъ французскаго герцога и испанскаго гранда. Но отецъ его поссорился съ герцогомъ и «я, говоритъ Сенъ-Симонъ, потерялъ титулы и богатство герцога, но насл'ядовалъ его страсть къ славѣ» 6). Герцогъ Сенъ-Симонъ велъ свое происхожденіе отъ Карла Великаго, — и философъ усвоилъ это предавіе со всей стремительностью своей экзальтаціи.

Отець его отличался характеромъ суровымъ и деспотическимъ <sup>7</sup>), быль правовърный католикъ, но сыну своему вознамърился датъ воспитаніе въ духъ времени. Точнье, духъ этоть явился независимо оть воли стараго графа, вивсть съ Даламберомъ, которому было поручено общее направленіе воспитаніемъ будущаго философа. Программу выполняли иножество учителей. «Меня заваливали учителями, говорить Сенъ-Симонъ, — не давая мив времени подумать о томъ, что они мив преподавали. Въ результать, —съмена науки, воспринятыя моимъ умомъ, могли взойти только много льть спусти послъ носьва» <sup>8</sup>). Роль Даламбера Сенъ-Симонъ, къ сожальнію, характеризируеть кратко и не совсьмъ ясно. Дакамберъ сплель ему такую

<sup>4)</sup> Ошибочное увазаніе—17 апрыя въ Exposition de la doctrine, повторенное во всых трехъ изданіях» (3-е, стр. 63).

<sup>5)</sup> Oeurres. XV, 143.

<sup>9)</sup> Сенъ-Самонъ ошибается: носсорился съ герцогомъ не отецъ его, а дѣдъ, жевившись безъ позволенія герцога. Разсказъ объ этомъ въ Mémoires de Saint-Simon.
Ср. Weill, 1. L. Stein называеть отда философа синомъ "знаменитаго гердога"—по странвому недосмотру: авторъ нользовался сочиненіями Сепъ-Сямона въ изданія Родрига
п, слёдовательно, автобіографическими отрывками. Geschichte der socialen Bewegung
in Frankreich. Leipzig. 1850. I, 133.

<sup>&</sup>quot;) "Dur et violent",—выражается Мишле, пользовавийся устными свёдёніями о Сенъ-Симонъ. *Hist. du XIX s.* I, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> У Гюббара, 10-11.

метафизическую съть, что ни одинъ важный факть не могь проскользнуть.

Это, повидимому, должно означать, что Даламберь пріучиль молодой умь къ систематическому и философскому осмысливанью явленій, прикрѣпиль его иден къ реальной опытной почвѣ. Является страннымъ выраженіе — ип filet métaphysique — въ цоложительномъ смыслѣ, —страннымъ въ устахъ принципіальнаго врага метафизики. Но именно здѣсь и сказалось воспоминаніе объ урокахъ Даламбера. Математикъ, какъ и нѣкоторые другіе философы XVIII-го вѣка, напримѣръ Вольтеръ, подъ именемъ метафизики разумѣлъ —псисологію, не отнимая у нея и обычнаго значенія. Даламберъ называеть метафизику «основой нашихъ знаній»: только въ ней одной слѣдуетъ искать «строгихъ и точныхъ» обозначеній вещей. Такая метафизика ничто иное, какъ «опытная физика души» з).

Слѣдовательно, Даламберъ познакомилъ Сенъ-Симона съ основными законами мышленія, съ логическими требованіями истины, съ научными методами изслѣдованія. Все это ученикъ могъ слышать, — но ни возрасть, ни темпераменть не поввелили ему остаться въ предѣлахъ вдумчивой, строго - осмотрительной мысли энциклопедиста. Сенъ-Симонъ естественно больше склонялся къ крайнему направленію современной философіи, —открыто воинственному и матеріалистическому. Это ярко обнаружится въ первыхъ его произведеніяхъ. Пока въ тринадцать лѣть онъ отказывается отъ причастія, заявляя отцу, что у него для этого обряда нѣть полной вѣры 10. Въ отвѣть отецъ запираеть сына въ одну изъ самыхъ суровыхъ парижскихъ тюремъ—св. Лаваря. Сенъ-Симонъ сначала попитался убѣдить стража—выпустить его, а потомъ, получивъ отказъ, вступиль съ нимъ въ единоборство, раниль его, завладѣлъ ключами и бѣжалъ къ теткѣ. Та постаралась возстановить семейный мпръ 11).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Disc. prélim. B. Nat. 100-2.

<sup>10)</sup> N. hist. II, 123.

<sup>11)</sup> У Гюббара разсказано еще два случая догазывающих силу воли молодого Сенъ-Сямона: укушенный бъшеной собакой—онъ ръшны застрелиться при нервихъ признакахъ бъшенства; заставны во время своей игри профажаго свернуть съ нути, легши поперекъ дороги. Факты, несомитино, идуть отъ Родрига и представляютъ извъстный интересъ въ виду крайне скудныхъ свъдъній о жизни Сенъ-Симона, особешно объ его молодости.

Пестнадцати лётъ Сенъ-Симонъ, какъ аристократъ, ноступилъ въ военную службу <sup>12</sup>). Въ 1779 году онъ, наскучивъ гарнизонной службой и, несомнённо, увлеченный идеями свободы и равенства, отправляется въ Америку, участвуетъ здёсь въ пяти походахъ, между прочимъ—подъ начальствомъ Вашингтона. Американцы награждаютъ его орденомъ Цинцинната, онъ дъйствительно обнаруживаетъ блестящую храбрость, принимаетъ участіе при осадё Нью-Іорка, при капитуляціи генерала Корнваллиса, получаетъ двё раны, претерпёваетъ даже кратковременный плёнъ, вообще дъйствуетъ съ такой энергіей, что дъйствительно получаетъ право — навывать себя впослёдствін однимъ изъ основателей американской свободы <sup>12</sup>).

Изъ этого періода у насъ два письма Сенъ-Симона къ отцу 14). Первое письмо — отъ 20 февраля 1782 года. Оно ярко отражаеть нёжныя семейныя чувства автора, онъ огорченъ продолжительнымъ молчаніемъ родныхъ, самъ не пропускаеть ни одного случая-изв'вщать ихъ о себъ. Онь озабочень также огорчениями, какія причиняль отпу «въ молодости», теперь всеми силами онь старается вернуть его «дружбу» и объщаеть также поступать и на будущее. Онъ раскаивается въ потерянномъ времени и непременно возместить его. Зная бережливость отца и помня, что онъ-старшій изъ восьми его летей, -- Сенъ-Симонъ отдаеть отчеть въ своихъ расходахъ, уверяеть отца, что онъ не повволяеть себъ «никакой фантазіи», опять переходить къ «мольбамъ» --- не поступать съ нимъ такъ сурово, почаще писать ему. О томъ же онъ просить братьевъ и сестеръ. Письмо заканчивается такъ: «Умодяю васъ, верните вашему сыну, который такъ нъжно любить васъ, ваше уважение и вашу дружбу и вы сдёлаете его счастливёйшимъ изъ всёхъ людей».

<sup>16)</sup> Напечатаны въ выдержкахъ въ Not. hist. I, 3—10. Мы дополняемъ ихъ по рукописямъ Арсенальной библіотеки. Списки сдёланы, повидимому, съ соблюденіемъ правописанія подлинниковъ: до такой степени оно своебразно и аристократическинебрежно,—напримёръ, такія фразы: vous pouvez être sur que je ne négligereis rien dorrenevent pour la (l'amitié) conserver et l'augmenter.



<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Въ 1776 году, — говорить онъ, въ послужномъ свискѣ съ 15 января 1777 г. овъ значится подпоручнкомъ, въ Турэнскомъ пехотномъ полку. Ср. Weill. 6. Гюббаръ также принимаетъ въ 1777 году начало служби Сенъ-Симона. О. с. 11. Ср. Oeuvres, изд. Родрига, Х.У.

<sup>18)</sup> Oeuvres. XVIII, 140.

Одновременно съ чувствами Сенъ-Симонъ не забываетъ и практическихъ вопросовъ. Помимо серьезнаго отношенія къ отцовскимъ деньгамъ, его весьма занимаетъ мысль о карьеръ. Во второмъ письмъ отъ 16 ноября онъ горячо жалуется на фоворитизмъ, царствующій въ армін, горько сѣтуетъ на несправедливость начальства, обходящаго его наградами при всѣхъ его заслугахъ. Онъ тонко намекаетъ отцу на необходимость походатайствовать за него. Не забываетъ онъ датъ и цѣнный совѣтъ насчетъ своего брата, способнаго по возрасту вступить въ военную службу. Онъ убѣждаетъ отца—прислать его также въ Америку, гдѣ онъ получитъ и чины и будетъ избавленъ отъ обычныхъ безумствъ молодыхъ свѣтскихъ людей.

Изъ втораго письма мы, между прочимъ, увнаемъ, что вообще Сенъ-Симонъ—отецъ видълъ мало утъщенія въ своихъ дътяхъ. Сестра Лувза написала въ Америку сожальніе о томъ, что и ея поведеніе огорчало отца. Письмо было настолько трогательно, что Сенъ-Симонъ, по его словамъ, плакалъ надъ нимъ, писалъ объ этомъ отцу и надъялся, что сестра успъла загладить свои вины 15).

Изъ интереса Сенъ-Симона къ чинопроизводству отнюдь не савдуетъ, будто его занимала военная служба. Совершенно напротивъ. Впослъдствіи Родригь писалъ, что въ Америкъ обнаружились философскія стремленія Сенъ-Симона и природа подсказала ему настоящую его дъятельность <sup>16</sup>). Этотъ выводъ естественно сдълать изъличныхъ заявленій Сенъ-Симона и его сочинемій. «Война, говоритъопъ, не интересовала менл сама-по-себъ, но цъль войны интересовала меня очень,—и этотъ интересъ заставляль меня безропотно
переносить лишенія. Я стремлюсь къ цъли, говорилъ я часто самому себъ,—слъдуеть, поэтому, знать средства. Отвращеніе къ военному
ремеслу владъло мною всецъло, когда приблизился миръ. Я уже
чувствовалъ, какой путь мнъ должно избрать,—путь, къ которому

<sup>&</sup>quot;) "Ma soeur Louise m'a ecrit une lettre charmante c'est avec une efusion de coeur qui m'a arraché des larmes qu'elle me parle du regret qu'elle a de n'avoir pas toujours eu une conduite qui vous ait plut je suis persuadé quelle a déjà reparé ses torts et quelle vous causera mil fois plus de plaisir quelle n'a pu vous causer de chagrin".—
По стилю и орфографіи можно судить, сколько труда стоило Сенъ-Симону научиться не только думать какъ философу, но и выражать свои мисли какъ писателю и грамотному французу.

<sup>16)</sup> Producteur. 1826, avril. 89.

призывали меня мом вкусы, мои естественныя наклонности. Быть солдатомъ не было монмъ призваніемъ. Меня влекло къ совершенно другому роду дъятельности, — можно сказать, — даже къ противоположному».

Сенъ-Симонъ поняль міровое значеніе Американской революціи и предчувствоваль великія перем'вны, какія она должна вызвать въсоціальномъ стро'в Европы.

Не одному Севъ-Симону были ясны эти идеи. Несомивнию, Лафайэтть также понималь неизбъжное вліяніе американских событій на общественное сознаніе Европи. И понимать было нетрудно: вліяніе началось съ того момента, когда представители французской аристократін рішили отправиться за океант сражаться за новую республику и когда само французское правительство, подъ давленіемъ общественнаго мивнія, высказалось за повстанцевъ. Но весь вопросъ заключался,---какіе уроки получали участники и наблюдатели событій? Для Дафайвтта смысль американскаго переворота сводился къ тому подитическому въроученію, какое Сенъ-Симонъ обзовёть впоследствии метафизикой. Догмать естественнаго революціоннаго права Сенъ-Симонъ подвергнеть жестокой критикв въ томъ самомъ сочинении, гдв свои собственныя идеи поставитъ въ неразрывную связь съ американскими наблюденіями и опытами. Разница результатовъ-въ высшей степени ярка. Въ то врема какъ для большинства свободомыслящихъ французовъ американскія событія---иллюстрація въ идеямъ Руссо и отчасти Монтескьё, для Сенъ-Симонать же событія—практическое осуществленіе—не столько новой политической формы, сколько новаго соціальнаго строя. И Сенъ-Симонъ говорить не о республикъ, а объ индустріи, какъ поучительнейшемъ завоеванін Соединныхъ Штатовъ

«Въ Америкъ», пишеть онъ, «сражаясь за интересы промышленвой свободы, я внервые проникс. желаніемъ видёть и въ своемъ отечествъ разцвъть этого растенія другого міра; съ тъхъ поръ это желаміе господствуеть надъ всей моей мыслью». Сенъ-Симонъ усвоилъ убъжденіе, что весь прогрессъ цивилизаціи сводится къ этой цъли, въ ней заключается общественное благополучіе.

Къ этому заключенію Сенъ-Симонъ пришелъ путемъ наблюденій надъ условіями американской жизни. Онъ внимательно изучалъ на-

<sup>17)</sup> N. hist. I, 11-2. Oeuvres XVIII, 148-L'Industrie.

родъ и его дъятельность, сравниваль съ Европой, находиль разительную разницу, — и ръшиль, что цивилизація идеть не однимъ и тъмъ же путемъ на двухъ полушаріяхъ. Путь американцевъ—слъдующій. Въ ихъ странъ религіозная терпимость доведена до высшей степени, нътъ никакой государственной религіи, каждый можетъ изобрътать свою и вербовать прозелитовъ. Потомъ въ Америкъ нътъ привиллегированной корпораціи, всъ американцы — представляютъ однородное политическое тъло. Нътъ также наслъдственныхъ должностей. Наконецъ, —вся нація — преимущественно мирная, промышленная и бережливая. У нея нътъ вовсе военнаго духа, всъ ея законы направлены на покровительство земледълю, торговлъ и всякаго рода промышленности.

Сообразно съ этой политикой у американцевъ совершенно другіе взгляды на государственныхъ людей, чѣмъ въ Европѣ. Въ старомъ свѣтѣ наиболѣе искуснымъ государственнымъ мужемъ считается тотъ, кто умѣетъ найти средство — увеличить налоги, — въ Америкѣ, — напротивъ — кто находитъ средство уменьшить ихъ елико возможно. Въ Европѣ большія жалованья чиновникамъ считаются неооходимыми для общественнаго блага и для представительства, въ Америкѣ, — наоборотъ — простота нравовъ пріобрѣтаетъ общее уваженіе властямъ 18).

Не слідуеть думать, что всі эти выводы приняли у Сенъ-Симона вполні опреділенную форму съ самаго начала. Они развивались постепенно—сообразно съ другими наблюденіями философа и онъ принуждень быль исправлять нікоторыя свои заключенія. Такъ однажды онъ заявляеть, что въ Америкі ніть никакихъ остатковъ феодализма, потому что тамъ не было вообще феодализма. Сенъ-Симонъ разуміть—аристократическій феодализмъ, сословный, кастовый. Въ отрывкі Замптики о Соединенныхъ Шшатахъ—Америкі, напротивь, приписывается феодализмъ, и на этоть разъ имітется въ виду классовый феодализмъ. Гражданскія законы въ Америкі такъ же какъ и въ Англіи покровительствують—непроизводителямъ, празднымъ землевладільцамъ и легистамъ, между тімь какъ они должны защищать интересы только производительнаго класса, движимыхъ собственниковъ въ ущербъ недвижимымъ, не увеличиваю-

<sup>18)</sup> Oeuvres. XVIII, 133, 149-153.

щить личными работами своего капитала. Въ результатъ — работники находятся подъ управленіемъ тумендиев <sup>19</sup>).

Обѣ идеи нисколько не противорѣчать другь другу, — одна только шире и глубже другой, и могла возникнуть послѣ другихъ не менѣе внушительныхъ наблюденій, — послѣ революцій. Но Америка не переставала привлекать самое пристальное, даже экзальтированное вниманіе Сенъ-Симона. По его словамъ, — было бы невозможно выразить впечатлѣніе, какое на него производили вѣсти изъ-за океана въ первые годы національнаго бытія американцевъ. Юная страна являлась примѣромъ для старой Европы, такъ сильно нуждавшейся въ омолодѣніи. Особенно Вашинітонъ вызывалъ восторгъ у Сенъ-Симона и спокойствіе, усвоенное націей съ самаго начала своей новой жизни 26).

Посл'в войны Сенъ-Симонъ не сейчасъ покинулъ Америку. Онъ побываль въ Мексикъ и предложилъ здъсь проектъ канала между океанами. Правительство холодно приняло проектъ, — и Сенъ-Симонъ вернулся во Францію. Его наградили крестомъ св. Людовика и чиномъ полковника <sup>21</sup>).

Но военные успѣхи не привязывали Сенъ-Симона къ службѣ. Онъ нестерпимо тяготился мирными обязанностами солдата. Онъ ждалъ только случая снова пуститься въ путешествіе. Въ Голландіи вспыхнула революція, штадтгальтеръ былъ изгнанъ, готовился походъ франко-голландскаго флота противъ англійской Индіи. Сенъ-Симонъ слѣдилъ за революціоннымъ движеніемъ, мечталъ принять участіе въ походѣ,—но Франція отказалась отъ союза, штадтгальтеръ былъ возстановленъ прусскими войсками <sup>21</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Въ *Письми* ке присяжныме Севъ-Симонъ говорить, что онъ оставанся въ Голландів въ продолженіе всей революців (O. choisies. II, 415). Но въ то же время онъ говорить, что вернулся во Францію въ 1'86 году (изд. Родрига, XVII), а революція, какъ изв'ястно, окончилась въ октябр'я 1787 года. Сент-Симонъ, сл'ядовательно, пробиль въ Голландів всего насколько масяцевъ—1786 года.



<sup>19)</sup> Ocuvres. XVIII, 150. Ed. Pogpers. 167-170.

<sup>26)</sup> Oeuvres. XVIII, 140-1.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Послужной списокъ перечисляетъ, награды, которыя—следовали въ 10ле 1788 года и въ марте 1790. Сенъ-Симонъ по поводу чина полковника напоминаетъ, что ему было всего 23 года,—т. е. производство состоялось въ 1783 году, немедленно по возвращение изъ Америки. Въ списке указано состоявшееся прикомандирование въ нолку въ 1788 г.

Въ следующемъ году Сенъ-Симонъ отправился въ Испанію и предложиль правительству проекть въ роде мексиканскаго. Проекть, надо полагать, представляль безусловно практическій смысль, такь какъ Сенъ-Симонъ успълъ заручиться помощью графа Кабарруса. директора банка и впоследствіи министра финансовъ. Графъ предложиль правительству необходимыя средства для сооруженія канала отъ Мадрида до моря-съ условіемъ пользоваться пошлиной. Сенъ-Симонъ советоваль образовать легіонъ въ шесть тысячь человекь изъ иностранцевъ, -- двъ тысячи для охраны порядка и четыре для работь. Правительству приходилось тратиться только на военное илатье и на больницы, --- а на остальныя издержки достаточно было рабочей платы. Въ результатъ, за умъренныя деньги-у испанскаго короля оказался бы прекрасный и полезный каналь, его армія увеличилась бы на шесть тысячь и къ населенію прибавился бы классь людей трудолюбивыхъ. Французская революція помінала осуществленію плана.

Сенъ-Симонъ всё эти путеществія приписываеть необходимости произвести возможно больше наблюденій, чтобы суяснить вопрось о соціальной организаціи» 13). Такъ онъ писаль въ 1820 году. Врядь ли можно думать, что въ 1798 онъ сознаваль задачу-переустроить общество. Правда, -- уже съ шестнадцати леть онъ ежедневно приказываль будить себя словами: «Вставайте, графъ, — вамъ предстоить совершить великія дела» 14). Но какія собственно, -- честолюбивый юноша не могь представлять ясно. Семнадцати леть онь поступиль въ военную службу, до отправленія въ Америку, т. е. до девятнадцати лёть -- онъ успёль глубоко огорчить отца настолько внушительными «étourderies», чтобы бояться навсегда угасить въ его сердцѣ «отцовскія чувства», въ Америкѣ онъ усердно сражался и много наблюдаль, -- но наблюдать не значить ставить соціальную задачу. Пока мы видимъ только общирные хозяйственные проекты, одного типа — устройство каналовъ. Отсюда еще очень далеко до «соціальной организаціи».

Сенъ-Симонъ обнаруживалъ интересъ въ другой области, — въ научной. Онъ ничего не говорить о своемъ знакомствъ съ совре-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Lettres aux jurés. Ib. 415.

<sup>24)</sup> Гюббаръ. 9.

менной философской литературой. Но даже и при самыхъ заурядныхъ условіяхъ оно могло быть довольно обширно при громадной популярности новыхъ идей въ свътскихъ кругахъ. Насколько Сенъ-Симонъ выдавался въ этомъ отношении надъ общимъ уровнемъ-до революціи, — судить у нась нёть данныхъ. Существуєть изв'єстіе, что онъ во время своихъ странствій въ Метц'в слушаль лекціи извъстнаго намъ математика Монжа, проявлялъ сильнъйшую любознательность и въ частныхъ беседахъ съ учеными, даже съ рабочими, не брезгая иногда переодъваться въ блузу \*5). Все это виолиъ естественно при экзальтированной природ'в юноши, —но отнюдь не должно быть преувеличиваемо. Самъ Сенъ-Симонъ впоследствии нашель необходимымь «начать сызнова свое воспитаніе». Это случилось въ 1797 году и въ это же время, по словамъ Сенъ-Симона, онъ «составиль планъ проложить новый путь человъческому разуму, путь физико-политическій». Къ этому сроку и следуеть пріурочивать болье или менье опредъленное представление Сенъ-Симона о «задачь его жизни». А до тъхъ поръ у него могли складываться только отрывочныя идеи, возникать частные порывы. При общемъ энтузіастическомъ стров его личности -- отдельныя впечатленія могли мгновенно превращаться въ проекты, въ перспективы и подсказывать болье или мелье широкія и смылыя мечты о будущемь. Здысь вдохвовляющими силами являлась философія XVIII-го въка и американская жизнь.

Философія рішительно оторвала Сень-Симона отъ старой віры, а порядки и герои Соединенныхъ штатовъ завоевали его чувство и воображеніе во имя будущаго боліве совершеннаго порядка вещей, чіть политическій строй Франціи. Въ зернів, слівдовательно, возникали уже философско-религіозныя и соціально-организаторскія стременія, понятія научной истины вмісто откровенной, и—индустріальной общественной системы вмісто сословной — намізчались въ уміз Сень-Симона подъ непосредственнымъ вліяніемъ «метафизики» Даламбера и американскихъ опытовъ. Мы знаемъ, —именно философія Даламбера вела къ «истинной философіи» чрезъ «здравую физику» путемъ системативаціи принциповъ опытныхъ наукъ, — и американ-

<sup>24)</sup> Ib. 18-9.

скія соціальныя явленія и экономическая свобода внушали идею о великомъ значеніи производительнаго труда, индустріи.

Неизвъстно сколько времени Сенъ-Симонъ потратилъ бы на поиски своей задачи, въ какую еще страну явился бы съ новымъ проектомъ,—если бы не пришла на помощь революція. Онъ и послъ нея будетъ путешествовать,—но уже съ совершенно другими цълями чъмъ въ Мексику, Голландію и Испанію. Онъ примется искать указаній относительно задуманнаго имъ «физико-политическаго» поприща, будетъ добиваться новой «научной системы», новой «общей науки», т. е. философско-научнаго принципа новаго соціальнаго строя. Изъ прожектёра Сенъ-Симонъ становится реформаторомъ, изъ чувствительнаго мечтателя и любителя просвъщенія—изслъдователемъ, насколько позволяла прирожденная экзальтація.

И все это совершается послѣ революціи,—и не сразу, а позже ея многочисленныхъ философскихъ, политическихъ и соціальныхъ опытовъ.—Революція, примѣняя и провѣряя умственное наслѣдство своей эпохи, произвела разностороннюю работу и надъ умомъ ученика Даламбера и показала, какія задачи онъ способенъ поставить и разрѣшить.

## П.

Революція съ самаго начала владёла двумя вполні опредёленными и зрълыми идеями — антикатолической и антифеодальной. Вопросъ о старой церкви и о старой монархіи быль рѣшенъ безповоротно задолго до созыва генеральныхъ штатовъ и самые эффектные эпизоды, въ родъ, напримъръ, ночи четвертаго августа, по существу только формулировали неотразимые факты, существующій предметь называли его именемь. Объ отменть политическихъ привилегій духовенства, дворянства и короля не могло быть плодотворнаго спора, - другой вопрось въ замльню устраненныхъ селъ новыми. Восемнадцатый въкъ, мы знаемъ, не только не ограничился критикой и отрицаніемъ, но даже представилъ не мало образчиковъ новыхъ сооруженій-и въ политикі и въ философіи. Революція воспользовалась и этимъ наследствомъ, вдохновляясь и Монтескье и Руссо, и Вольтеромъ, испытывая и конституціонную монархію, и республику, и «гражданскую» церковь, и Верховное существо, в просто Природу. Мы видёли результаты этихъ опытовъ. Они замъчательны именно какъ практическая провърка положительныхъ идей просвътительной философіи. На философскомъ или на философскорелигіозномъ поприщъ—въдь всякая философская система разсчитывала стать догматической и общеобязательной—революція пришла къ оффиціальному возстановленію католичества, въ сущности—къ преобразованію старой въры и церкви въ органъ правительственной власти. Совъсть и върующихъ и сомнъвающихся осталась неудовлетворенной—и путь для поисковъ за міросозерцаніемъ—открытымъ.

Въ другой области—въ политической—движение приняло несравненно болъе оригинальный оборотъ и направилось въ сторону, не предусмотрънную революціей.

Такъ навываемые принципы 89-го года, выраженные въ Деклараціи правз, предшедствовали первой революціовной конституціи вошли въ нее, какъ составная часть. Первая статья Леклараціи гласила: «люди рождаются и остаются свободными и равными въ правахъ. Соціальныя отличія могуть быть основаны только на общей польвь. Последняя статья провозглашала: «Собственность — право неприкосновенное и священное, никто не можеть быть лишенъ его, разв'в только по очевидному требованію общественной необходимости, законнымъ путемъ установленной, и при условіи справедливаго предварительнаго вознагражденія». Третья важнайшая статья **Деклараціи** опредъдяла основы законодательной власти: «Законъ--есть выражение общей воли. Всё граждане имёють право лично или чрезъ своихъ представителей участвовать въ его составленіи. Законъ долженъ быть однимъ и темъ же для всехъ, — и въ защите и въ каръ. Всв граждане равны въ его глазахъ, одинаково допустимы во всемъ общественнымъ санамъ, местамъ и должностямъ, -- сообразно со способностью и только съ однимъ отличіемъ-въ добростанацат и скистет.

Следовательно, — право вотума Деклараціей было признано естественными правомъ. Оставалось этоть голось природы перевести на языкъ закона, естественныя блага превратить въ конституціонныя права, — и этоть переводъ практически обнаружиль всю метафизичность, нереальность Деклараціи — гораздо раньше, чёмъ это было признано позднёйшей положительной политикой.

Еще раньше конституціи учредительное собраніе нарушило принципь Деклараціи на счеть собственности. Здісь ему предстояло раз-

Digitized by Google

рѣшить въ высшей степени сложный вопросъ, — въ феодальномъ порядкъ разграничить права отъ злоупотребленій, примирить новые интересы свободы съ принципами законности. Понятіе справедливости, на сколько оно выяснилось въ сознаніи просвъщеннаго общества подъ вліяніемъ литературы и всеобщихъ надеждь на грядущее царство правды и разума, — на каждомъ шагу могло встрѣтиться съ преданіемъ, съ въковымъ закономъ, съ принципіальнымъ убъжденіемъ. Экономическая и философская мысль до революціи безпрестанно ставила вопрось о судьбъ феодальныхъ правъ и разрѣшала его въ нъкоторыхъ отношеніяхъ вполнъ опредъленно.

Тюрго не признаваль законной собственности въ правъ феодаловъ внимать провозныя пошлины съ предметовъ первой необходнмости, а также налогъ съ мельницъ, съ пекаренъ. Эти права, помнънію Тюрго, могли быть только «узурпаціями», такъ какъ нарушали «самую священную собственность,—единственную, служащую основой для всъхъ другихъ собственностей,—собственность земледъльца на хлъбъ, который онъ посъяль и взрастиль, не только въ потъ своего лица,—но и съ громадными издержками,—собственность купца на товаръ, который онъ оплатилъ своими деньгами» 26).

Эти banalités Тюрго полагалъ подлежащими уничтоженію безъвсякаго вознагражденів.

Не могло быть сомнёнія для просвётительной литературы и относительно личной зависимости и личное феодальное рабство было осуждено всёмъ движеніемъ вёка и революція здёсь осуществляла одну изъ аксіомъ современной политики.

Но не такъ обстояло дёло — относительно отмёны различныхъ феодальныхъ повинностей — денежныхъ и натуральныхъ. Искренніе противники феодальныхъ порядковъ не находили возможнымъ — отнять у сеньеровъ ихъ вёковыя права безвозмездно, — даже мельничную и клёбопекарную монополію, lods et ventes, т.-е. поборы съ актовъ передачи имущества, и, наконецъ, барщинныя работы. Всё эти повинности крайне стёсняли личную свободу, вредили экономической жизни страны, гибельно отражались на вемледёліи и даже на нравственномъ характерё крестьянъ, — и все это должно и можетъ быть выкуплено тёми же крестьянами. Admettes le peuple au rachat de la

<sup>26)</sup> Lettre sur le commerce des grains. Oeuvres. I, 253.

coproprieté seigneuriate, —взывають дореволюціонные критики феодализма. Выкупъ, по мнѣнію, нѣкоторыхъ долженъ быть распространенъ одинаково на личную зависимость и имущественную, —подобно тому какъ происходило освобожденіе крестьянъ въ Савойѣ—во второй половинѣ XVIII вѣка <sup>27</sup>).

Идея выпука нашла мёсто и въ cahiers. Составители ихъ также не пришли къ точному единодушному взгляду, — какія феодальныя права подлежать безвозмездной отмёнё и какія слёдуеть выкупить населенію съ помощію государства? Можно заключить, что лишь феодальныя права на личность третье сословіе признавало подлежащими даровой отмёнё — но различно рёшало вопросъ о разграниченіи личныхъ и имущественныхъ правъ. Во всякомъ случаё, — и литература XVIII вёка и cahiers принимали необходимость выкупа для сеньёріальныхъ имущественныхъ правъ. Литература настойчиво указывала, что возникновенія этихъ правъ не слёдуетъ искать непремённо въ произволё и насиліи, что многія изъ нихъ связаны съ дёйствительными услугами собственниковъ населенію, — и писатели предлагали планы и способы выкупа.

Въ началѣ революціи король объявляль желаніе, чтобы крѣпостная зависимость была уничтожена во всемь королевствѣ—при условіи выкупа <sup>28</sup>). Это желаніе не могло встрѣтить сочувствія въ національномъ собраніи: рабство было осуждено уже давно безъ всякихъ условій. Но какъ было поступить съ другими правами?

Рѣшеніе являлось настоятельнымъ: уже послѣ взятія Бастиліи въ деревняхъ начались возстанія и наснлія, пожары замковъ, автодафе сеньёріальныхъ хартій. Виконтъ Ноайль, когда-то сражавшійся въ Америкѣ и теперь, открывшій зрѣлище 4-го августа, началъ свою рѣчь—предложеніемъ «утвердить собственниковъ въ ихъ истинныхъ правахъ» и въ заключеніе совѣтовалъ уничтожить барщинныя повинности и права, соединенныя съ личной зависимостью,—всѣ же остальныя феодальныя права объявить выкупными. Собраніе восторженно приняло самоотреченіе высшихъ сословій,—и поспѣшило возможно шире намѣтить сеньёріальныя права, подлежащія даровой

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Déclaration des iutentions du roi, art 23 juin 1789. Archives parlementaires. VIII, 144.



<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ср. М. Ковалевскій. Происхоз'єденіе современной демократіи М. 99. І части 3—4, гл. II, § 1.

отмѣнѣ. Когда королю былъ представленъ декрегъ,—онъ протестовалъ противъ уничтоженія ценза и налога на куплю-продажу,—т.-е. противъ безвозмездной отмѣны этихъ повинностей, считалъ ее ограбленіемъ землевладѣльцевъ. Учредительное собраніе оставляло эти права только тамъ, гдѣ они были установлены особымъ договоромъ <sup>29</sup>).

Это тонкое юридическое разграничение не могло удовлетворить собственниковъ и еще менъе вразумить народъ. Онъ не въ силахъ быль уяснить себё разницу между «господствующимъ» и «договорнымъ феодализмомъ и, вдохновляясь декретами собранія, рішиль считать всё повинности, связывавшія его съ сеньёрами, -- отмененными безвозмездно,-т.-е. и договорную плату съ вемли наровив съ цензомъ. И масса на этотъ разъ обнаруживала несомивничю последовательность мысли: она желала естественнаго уравненія всей земли, отнынъ населенной свободными людьми. Если законодатели признали цензъ злоупотребленіемъ, -- не было никакихъ логическихъ и правственных основаній для земледельца — тоть же цензь платить подъ другимъ именемъ — только потому что онъ взимался по новому документу, а не по древней грамать. Для избъжанія смуты следовало все земельныя права считать или подлежащими выкупу или всѣ одинаково безвозмездно отмѣненными. Во всякомъ случаѣ,декреты учредительнаго собранія нанесли ударъ самому принципу собственности — тъмъ, что уничтожили имущественныя феодальныя права безъ всякаго вознагражденія, признавъ ихъ плодомъ насилія и противорвчіемъ свободв. Следовательно, -- могли быть случаи, когда собственность, признаваемая традиціями, обычаями и государственнымъ строемъ въ теченіе віковъ, могла быть отнята во имя естественнаго права, понимаемаго извъстнымъ способомъ въ данную эпоху. Впоследствіи Сенъ - Симонъ укажеть на революціонный и неправом'єрный карактеръ этой м'єры. Національное собраніе обязано было следовать политике средне-вековых общинъ - т.-е. выкупить феодализмъ 30).

Но революція, въ лицъ восторжествовавшаго третьяго сословія,— энергически ставила вопросъ о собственности на соціальную почву

<sup>1°)</sup> Laferrière. Histoire des prinripes, des institutios et des lois pendant la Rév. fr. P. 52. 151—2. Авторъ пользуется терминами la féodalité dominante и la feodalité contractante.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Du systeme industriel. Oeuvres. XXI, 84-5.

н съ этой точки зрвнія истолковывало естественныя права личности. Такимъ путемъ—естественное право послідовательно превратилось въ право законодательствующаго класса, на революціонномъ языкъ именуемаго націей. Рядомъ съ феодальными правами была націонализирована собственность духовенства и по поводу этой мітры высказаны идеи, въ корніт подрывавшія права личной собственности. Государство выступало единственнымъ регуляторомъ собственности и, сліта выступало единственнымъ регуляторомъ собственности и, сліта выступало единственнымъ собственникомъ. Мирабо, ратуя противъ церковныхъ имуществъ, договорился до подлиннаго государственнаго соціализма.

«Общественная польза, говориль онь, —верховный законъ и не долженъ встръчать противовъса ни въ суевърномъ почтени къ тому, что именуется волей завъщателей, какъ будто невъжественныя и ограниченныя частныя лица имъютъ право приковывать къ своей прихотливой волъ еще не существующія покольнія, —ни въ страхъ нарушить инимыя права извъстныхъ корпорацій, какъ будто частныя корпорацій имъютъ какія-либо права предъ государствомъ».

Мирабо съ неуклонной логикой развиваль это разсуждение до вывода, по существу уничтожавшаго les droits de l'homme и ставившаго на мъсто ихъ неограниченную власть государства. «Я знаю, говориль Мирабо, только трй способа существовать въ обществъ: надо быть нищимъ, воромъ или наемникомъ salarié). Собственникъ ничто иное какъ первый среди наемниковъ. То, что мы называемъ обыкновенно собственностью, ничто иное, какъ награда уплачиваемая обществомъ собственнику за издержи и расходы, которыя енъ несеть на пользу другихъ; собственники только прикащики, экономы общества» з1).

Болье рышительнаго опредыленія не потребують и будущіе сопіалисты. Но что важные всего—революція не осталась при одникь только опредыленіяхь. Уничтожая собственность корпорацій, національное собраніе положило руку и на свободу личной собственности, выдвинуло вопрось, впослыдствій доставившій столько затрудненій сень-симонистской школы и вызвавшій на нее энергичныйшія нападки,—вопрось о наслыдованій и правы завыщанія. Такъ какъ крупная собственность въ дореволюціонной Францій возникла благодаря

<sup>31)</sup> Cp. Espinas. La philosophie sociale de XVIII s. et la révolution. I. 98, 124-6.

исключительному праву наслёдованія старших в сыновей, преволюція ръшила установить новый порядокъ, способный разрушить накопляемость имуществъ. Въ ноябръ 1790 года аббатъ Грегуаръ внесъ предложение-узаконить равныя доли наследниковъ, Мирабо горячо всталь за эту мысль и въ апрълъ 1791 года послъдоваль декреть, узаконявшій равенство правъ между наслёдниками — безъ различія половъ. Но собственникъ могь по завъщанию распорядиться собственностью-вопреки наміреніямь государства, приходилось коснуться и этого права. Во время преній Тронше одинъ изъ умівренныхъ членовъ собранія высказался такъ: «Природа даровала землю и свои дары вообще всёмъ людямъ. Но она не дала то или другое владение въ частности тому или другому человъку. Собственность не столько право, сколько факть. Если человъку въ состояния чистой естественности невозможно приписать настоящее право собственности, - еще менье возможно сообщить этому праву характерь непрерывности и переходности отъ одного лица къ другому после смерти владельца», Робеспьеръ требоваль полнаго уничтоженія права завъщанія, Тронше предлагаль ограничить его - предоставить отпу располагать четвертью имущества. Въ посмертной ръчи Мирабо предлагалось еще болъе энергичная мъра - запрещеніе завъщателю устанавливать преимущество въ пользу кого-либо изъ своихъ дътей; ему предоставлялась въ распоряжение только десятая часть имёния и ею онъ могь располагать въ пользу лица-внъ прямой линіи наслъдниковъ эз).

Учредительное собраніе не рівшило вопроса, признавъ его тісную связь со всімъ строемъ гражданскихъ законовъ и не осміливаясь на столь радикальное законодательство. Но важенъ быль не столько законъ, сколько открытыя покушенія революціи на права личности во имя правъ государства. Тронше свою идею основываль на разграниченіи понятій l'homme naturel и l'homme social и пришель къ выводу, согласному съ мыслями Робеспьера— политическаго ученика Руссо. Мирабо, въ свою очередь, шель къ той же ціли на основаніи уроковъ практики, близко ему извістныхъ, какъ члену феодальной семьи. Очевидно, — теченіе революціи начинало подмывать Декларогою правъ немедленно послів ея объявленія и полноправная

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Laferrière. Histoire des principes, des institutions et des loi pendant la Rees fran. P. 52, 230-5. Cp. Hélie. 218. L. Stein. O. c. I, 66-7.

личность устранялась съ своего естественнаго пьедестала волей и силой государства.

Естественно, — конституція будеть органивована на тёхъ же государственных основахь, т.-е. вь интересахь не естественной личности, а соціальнаго тёла, представляемаго въ данное время третьим сословіемъ. Понятіе общечеловівческихъ правъ могло им'ять принципіальное значеніе въ борьбі съ привилегіями крови, влекшими за собой политическія и экономическія преимущества, — но оно становилось излишнимъ, разъ эти привилегіи были уничтожены, все общество признавалось потенціально однороднымъ. Организунсь въ государство, — оно неминуемо должно на м'ясто человика—существа философскаго, выдвинуть — силу реальную — гражданина данной почвы и даннаго временн Декларацію привилегій — вслідствіе исключительно метафизическаго характера идеи естественнаго равенства и жизненнаго значенія факта неравенства.

Онъ заключался въ существовани собственниковъ и несобственниковъ.

Декларація называла собственность «правомъ ненарушимымъ и священнымъ, а національное собраніе поставило это право подъ верховную власть государства, націи, -- очевидно, -- самоопределение личности, какъ собственника, будеть зависеть исключительно оть той же власти, т.-е. въ данный моменть отъ третьяго сословія, оть представителей собственности, - и статья шестая Демарации, навывающая законъ выраженіемъ «общей воли» и признающая за еспми гражданами право лично участвовать въ законодательстве,-будеть замънена конституціоннымъ раздівленіемъ французскаго населенія на активныхъ и пассивныхъ гражданъ. Признакъ активности — обладаніе собственностью — до изв'ястнаго minimum'a, разминаго по населенности мъстностей, --- что подробно опредълялось конститущей <sup>35</sup>). Установленъ цензъ---оплата прямого налога---наи-женьшаго въ размере трехдневной заработной платы: это активный гражданинъ, и онъ не долженъ быть въ «состояни прислуги, т.-е. служить на жалованьи». Конституція, следовательно, создавала два рода гражданъ-законодателей и подданныхъ. Во время обсуж-

<sup>3)</sup> Constitution du 3 septembre 1791. T. III. chap. I, section II, 7.



денія конституціи крайняя лівая не преминула напасть на идею ценза, какъ на оскорбленіе естественному равенству, нарушеніе Деклараціи правт, узаконеніе «аристократіи денегь». Но цензъ быль 
принять, котя во главів конституціи стояло заявленіе: «люди рождакотся и остаются свободными и равными въ правахъ», а законъ назывался — l'expression de la volonté genérale, но, очевидно, l'homme 
не совпадаль съ le citoyen, — и вся конституція возникла на противорічіи, здісь же подчеркнутомъ въ высшей степени різко. Законъ 
создаваль не только особую политическую націю среди народа, но 
и обезпечиваль ей особую военную силу, — національную звардію, 
состоявшую также только изъ активныхъ граждань.

Всѣ данныя для позднѣйшихъ обозначеній буржув и пролетарій, нація и народъ были на лицо,—а событія не преминули обнаружить пропасть между ними — даже раньше, чѣмъ конституція узаконила идею.

Національному собранію уже съ осени 1789 года приплось считаться съ нуждой и голодомъ парижскаго населенія и бороться съ возстаніями. Простейшихъ средствъ борьбы имелось два, завещанныхъ еще дореволюціоннымъ государствомъ-репрессія и благотворительность, — и собраніе направило противъ толпы національную гвардію и создало цівлое законодательство — карательнаго и предупредительнаго характера. Сначала быль издань военный законь противъ уличныхъ скопищъ, потомъ противъ всякаго рода соглащеній и стачекъ отдъльныхъ группъ рабочихъ, наконепъ, въ іюнъ 1791 года последоваль «законь о коалиціяхь». Первая статья объявляла «уннчтоженіе всякаго рода карпорацій между гражданами одного и того же состоянія и занятія -- основой французской конституціи, -- и ноэтому собранія граждань и рабочихь, связанныхь одинаковымь родомъ деятельности, -- имеющи въ виду воздействовать -- путемъ взаимныхъ соглашеній-на уровень заработанной платы, - признаются не-конституціонными, посягающими на свободу и на декларацію правъ человъка. Всякое сборище въ цъляхъ давленія на ходъ рабочей двятельности объявляется мятежнымъ 34).

Законъ рѣшительно запрещалъ не только стачки съ насильственными цѣлями, но вообще собранія лицъ однороднаго промысла, об-

M) Hélie, 254-6.

сужденіе сообща профессіональных вопросовъ, составленіе петицій. А между тёмъ въ то же время конституція «обезпечивала» «свободу гражданамъ собираться мирно и безъ оружія, удовлетворяя полицейскимъ законамъ» <sup>25</sup>). И здёсь противорёчіе не могло не смутить заинтересованныхъ.

Помимо угрожающихъ мъръ, — учредительное собраніе позаботилось с матеріальномъ устраненіи нужды. Были созданы національныя мастерскія — въ первый же годъ революціи. Но собраніе не успъло придумать ни цълесообразныхъ работь, ни предохранить учрежденіе оть наплыва простыхъ тунеядцевъ. Мастерскія поглотили милліонныя средства — въ Парижъ и въ департаментахъ, потребовали суровыхъ мъръ — вмъшательства той же національной гвардіи подь начальствомъ Лафайотта, — какъ разъ ко времени іюньскаго закона о стачкахъ и собраніяхъ зе). Въ результатъ революція безпомощно билась въ противоръчіяхъ, созданныхъ идеями и дъйствительностью, съ одной стороны провозглашала свободу и права, съ другой прибъгала къ военной силъ и узаконяла самыя суровыя ограниченія. Соціальный вопросъ непреодолимо наступаль на новое государство и грозиль ниспровергнуть національную конституцію — все равно какъ Декларація правъ уничтожила феодальную монархію,

У подавляемаго и ограничиваемаго класса должны были найтись свои ограны — противоконституціонныя, — требовавшія продолженія революцін — до удовлетворенія матеріальных нуждъ и политическахъ правъ массы. И этимъ органамъ даже не приходилось изобрётать доводовъ, — они могли почерпнуть необходимыя истины изъ різчей Мирабо и изъ разсужденія Тронше. Одинъ — въ естественномъ порядкі вещей единственной основой собственности признаваль личный трудъ человівка, а другой произносиль гровную фразу: «естественный законъ признаеть только общую собственность» 31). Этой

<sup>\*\*)</sup> Hélie. 270-1. Titre premier, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Levasseur. I, 148-150. Espinas. 132-3.

sosialisme depuis l'antiquité jusqu'à la constitution française du 14 janvier. 1852. I, 297. "Die worte Mirabeau's, dass man in der Gesellchaft nur auf dreifache Art leben könne, als Dieb, als Bettlergund als Bezahlter, waren tief in den Arbeiterstand eingendrungen, und da Mirabeau auch den Eigenthümer in die letzte Kategorie einreihte, so war dadurch der Begriff der Heiligkeit des Eigenthums in den Augen des Volcs erschüttert wordeu".—Engländer. Geschichte der französischen Arbeiter-Associationen. Hamburg 64. I, 23.

мысли было достаточно, чтобы развить планъ аграрнаго закона. Въ клубахъ и въ печати дъятельность національнаго собранія подвергается жестокой критикъ: оно занимается «собственностью богачей», а необходимо заняться «собственностью бъдняковъ», т.-е. дълежовъ имуществъ. Извъстный аббать Фоше проповъдуеть тъ же идеи, исходя изъ положенія, что личный трудъ устанавливаеть обладаніє. Единственный собственникъ—государство,—и всъ работающіе вибють право на что-либо и никто на—излишекъ зв.).

Съ теченіемъ времени демократическая литература усванваеть очень точныя формулы для своихъ принциповъ и цѣлей. Логика совершенствуется въ зависимости отъ безплодной борьбы революців съ народными бѣдствіями. Къ движенію пристаеть даже умѣренный дѣятель революція, бывшій членъ учредительнаго собранія. Побѣды французской демократіи надъ Европой, несомнѣнно, придаютъ новую внушительность ея экономическимъ запросамъ,—и прежній ораторъ конституціонной партів, попавъ въ конвенть, разсуждаеть о несовершенствѣ и неполности внутренней революціонной политекь.

«Послѣ того, какъ политическое равенство установилось, пишеть онъ, бѣдняки скоро почувствовали, что оно ограничено благодаря неравенству имуществъ. И такъ какъ равенство есть независимость,— они возмущаются и огорчаются противъ людей, отъ которыхъ зависять изъ-за своихъ нуждъ. Они требуютъ равенства имуществъ. Но богачи рѣдко добровольно уступаютъ этому желанію. Тогда слѣдуеть завоевать равенство силой или законами» 39).

Авторъ противъ силы, — онъ рекомендуетъ достигнутъ цѣли путемъ законодательства, — а для этого надо *нравственно* просвѣтить народъ, создать предварительно уравнительные нравы, сблизить французовъ путемъ «нравственныхъ учрежденій».

Подобная программа затягивала вопросъ на [неопредълениное время, на болѣе широкое сочувствіе въ массѣ разсчитывалъ Маратъ, въ самыхъ грубыхъ формахъ развивавшій идею равенства, прославлявшій бѣдняковъ и осыпавшій проклятіями аристократовъ и «любимцевъ счастья». Но Маратъ способенъ былъ только натрав-

<sup>16)</sup> Lichtenberger. Le solialisme et la révolution française P. 99. 70. Aulard. Origines historiques du socialisme français. R. de Paris. 15 août, 99. 804-6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rabaut Saint-Etienne, By Chronique de Paris, 19 H 21 HBB. 1793. Cp. Aulard. Ib. 311—2.

ливать толиу на кровавыя расправы, — никакого плана соціальной реформы — у него не было. Повидимому, — недостатокъ предстояло восполнить Робеспьеру и конституціи, составлявшейся въ конвентъ при его усиленномъ участіи.

Третье революціонное собраніе въ вопрост о собственности не отступило отъ принциповъ перваго, пошло даже дальше. Подъ вліявіемъ повторявшихся народныхъ волненій въ мартт 1793 года поввился законъ, грозившій смертью нурушителямъ собственности 40). Аграрный законъ, следовательно, становился тяжкимъ государственнымъ преступленіемъ. Робеспьеръ объявилъ его «привидёніемъ, созданнымъ плутами для устрашенія глупцовъ» и призналъ равенство имуществъ— «миерой». Въ конституцію онъ предложилъ внести такую статью: «собственность есть право, которымъ обладаетъ всякій гражданинъ—пользоваться и располагать частью имущества, гарантированной ему закономъ». Конвентъ принялъ статью съ поправкой: втёсто части— поставилъ все имущество и прибавилъ—à son gré, подчеркивая неограниченность лечнаго права собственника 41).

Конвентъ искрение освящалъ индивидуальную собственность, быль ли настолько искрененъ Робеспьеръ? Можно одно сказать съ увъренностью,—у него не было своей опредъленной программы соціальнаго строя, какъ не было и точнаго символа философской въры. Онъ безпрестанно говорилъ о народномъ благоденствіи — такъ же, какъ позже о Верховномъ существъ, — но наблюдательнымъ свидътелямъ съ самаго начала было ясно, что путемъ такихъ декламацій

<sup>49)</sup> Hélie. 365.

<sup>41)</sup> Déclarations des droits de l'homme et du citoyen, 16. Hélie. 377. Ср. Anlard. 816. При такомъ представленіи о прав'я мичной собственности конституція 93-го года не могла имъть ничего общаго съ коммунизмомъ. А именно эту тенденцію приписываєть ей одинъ изъ многочисленнихъ участниковъ нов'ящей марксистской литератури — Bernstein. Ему изв'єстно, что Бабёфъ и уравнители требовали возстановленія конституціи 93-го года, —авторъ заключиль: "Babeuf und die Gleichen Sahon denn auch in ihr einen trefflichen Ansatzpunkt für die Verwicklichung ihrer communistischen Bestebungen". Неизв'єство, какимъ путемъ идею, ціликомъ перешедшую даже въ вако-леовоскій кодексъ, можно сділать опорой для коммунистическихъ стремленій. Бабу-місти всімъ революціоннимъ конституціямъ естественно предпочитали конституцію 93-го года, какъ наиболье либеральную въ политическомъ отношеніи, но они имъли въ виду "исправить" ее, т.-е. вичеркнуть 16-ю статью, въ которой была узаконена анти-соціалистическая и анти-коммунистическая политика конвента. Bernstein. Die Varaussetzungen des Socialismus und die Aufgaben der Socialdemocratie. Stuttgart 99. 130.

легко придти просто къ личной власти <sup>12</sup>). Комитетъ общественнаго спасенія, управляемый имъ, неуклонно примѣняетъ законы противъ рабочихъ союзовъ и стачекъ. Правительственныя мастерскія могутъ сообщаться одна съ другой только при посредствѣ администраців. Рабочимъ безусловно запрещается подавать жалобы скопомъ. Во время террора имѣетъ мѣсто арестъ за проповѣдь «презрѣнія къ собственности» <sup>43</sup>).

Соціальный вопросъ предъявлять въ жизни самыя настоятельныя требованія, — и ни одна изъ революціонныхъ партій не имѣла на него отвѣта. У конвента, такъ же какъ и у національнаго собранія—только частныя и временныя мѣры, — и онѣ послѣдовательно противорѣчать конституціонному освященію собственности.

Конституція въ первой же стать правительства празнаєть — «гарантировать челов ку — пользованіе своими естественными и непредписываемыми правами», а вторая статья перечисляєть эти права: «равенство, свобода, безопасность, собственность». Политическое равенство, насколько зависить оть конституціи, дъйствательно осуществляется. Цензъ уничтоженъ, «сэмодержавный народь есть весь составъ французскихъ гражданъ», говорить конституція,— «населеніе—единственная основа національнаго представительства» и народъ непосредственно назначаеть своихъ депутатовъ. Неограниченная демократія, слёдовательно, смёняла буржуазный строй, поставивъ во глав ствоей конституціи положеніе: «цёль общества—общее счастье».

Конституція была объявлена въ іюнѣ 1793 года, а уже въ іюлѣ Дантонъ произносилъ въ конвентѣ рѣчь, превращавшую одно изъ «естественныхъ и непредписываемыхъ» правъ въ мертвую букву я въ жестокую насмѣшку надъ «аристократами». Сравнительно съ первой конституціей перемѣнилось только положеніе воюющихъ сторонъ. Раньше собственники подавляли силой оружія возстанія несобственниковъ,—теперь — наобороть — пролетаріи совершали экзекуців надъ «богачами» и на столь же законномъ основаніи, какъ в національная гвардія разсѣивала уличныя скопища.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Edgar Quinet. La République es la convention. Revue des deux Mondes. 15 oct. 65. 1011—5.

<sup>43)</sup> Anlard. 818.

Ассигнаціи, выпущенныя въ теченіе одного года въ количествъ трехъ милліардовъ слишкомъ, грозили совершенно уничтожить государственный кредитъ. Конвентъ видъль единственный путь спасенія—принудительный заемъ,—и Дантонъ явился горячимъ вдохновителемъ. «Слъдуетъ, говоритъ онъ, чтобы обладатели необъятныхъ средствъ платили національный долгъ... Разите! Какое намъ дъло до криковъ аристократовъ! Когда въ итогъ получится благо отъ тъхъ мъръ, какія вы примите, васъ благословить нація... Дъйствуйте подобно природъ: она заботится о сохраменіи рода, не обращайте вниманія на особей».

Дантонъ, следовательно, практическое благо ставилъ выше всехъ соображеній и принциповъ, — т.-е. цълью оправдываль средства. Конституція должна была склониться предъ политикой, —и конвенть объявляеть систематическую войну собственности богатыхъ. Сначала конвенть усиливался соблюсти законныя формы. За нъсколько времени до изданія конституціи, почти за два місяца до річи Дантона собраніе диногласно одобрило идею подоходнаго налога. Долго обсуждался вопросъ, какую цифру дохода считать предёльной при обложенік, Наконецъ, —въ сентябрі 1793 года было рішено — оставить необлагаемымъ доходъ въ тысячу ливровъ для холостыхъ и въ полторы тысячи для женатыхъ, съ прибавкой — по тысячё ливровъ на жену, на каждаго ребенка или родственника на иждивеніи облагаемаго. Съ высшихъ нормъ взималась опредвленная часть, при чемъ весь доходъ выше 9000 ливровъ отбирался въ казну. Очевидно, --- вся мъра носила классовый характеръ и была-оффиціально направлена противъ твхъ самыхъ «richards», которыхъ преследовали яростные демагогические листки-въ родъ Отиа Дюшена. Конвенть явно стреинтся благодетельствовать бедняковъ на счеть богатыхъ. Его коминссары въ провинціи неуклонно следують этой политике, предлагають просто конфисковать все имущество «богачей-эгоистовъ» въ пользу республики, «революціонно» облагають «богачей и аристократовъ», задавая слёдующій вопрось: «разв'я подъ владычествомъ равенства приличествуеть богачамъ, купцамъ, священникамъ, владельцамъ замковъ и пергаментовъ плавать въ изобили въ то время, какъ патріоты нуждаются во всемъ, и не имъютъ средствъ, потому что ими завладъваютъ богачи? Нътъ, граждане, Лекларація правз-не пустой

звукъ». И комиссары переходять къ осуществлению этого «равенства».

Въ провинціи издаются декреты противъ «тунелдцевъ», имъ опредъляется тюрьма, общиннымъ властямъ разръшается взимать съ богатыхъ «революціонный налогь» пропорціонально ихъ состоянію и «инцивизму» — une taxe révolutionnaire proportionnée à leur fortune et à leur incivisme. Парижская поммуна приходить въ восторгь отъ этихъ декретовъ и рѣшаетъ обязать булочниковъ—производить только одинъ сорть хлѣба—le pain de l'égalité ").

Въ борьбъ съ дороговизной конвентъ издаеть одинъ законъ за другимъ, направляя ихъ противъ свободы торговли и промышленности. Самый замъчательный — законъ о махітим в, устанавливавшій предъльныя цёны на товары первой необходимости и узаконявшій уровень заработной платы. Мѣры не приводили къ желаннымъ результатамъ, выигрывала спекуляція, терпѣли мелкіе промышленники и народъ по прежнему оставался безъ хлѣба. Конвентъ изнемогаль подъ самыми разнообразными и фантастическими проектами и экономическими идеями—вплоть до предложенія объявить въ республикъ «гражданскій пость» — и запрещенія иллюминовать Парижъ, — съ цѣлью предотвратить вздорожаніе мяса и свѣчей. Геберъ и Шометть неистовствовали противъ богачей и требовали, чтобы «коса равенства прошлась по всѣмъ головамъ». Терроръ становился на очередь дня.

Въ результатъ — конституція, созданная во имя равенства и неограниченнаго народо-властія, осталась непримъненной — именно въсвоихъ политическихъ задачахъ. Комитеты, коммума, комиссары конвента управляли страной, — основываяся на принципахъ, противоръчившихъ одному изъ основныхъ положеній конституціи. Соціальный вопросъ практически устранилъ политическій и воочію доказаль безплодность какой угодно демократической формы на почвъ хаотическихъ соціальныхъ отношеній. Даже больше: подъ давленіемъ ихъ въ разныхъ мъстахъ Франціи стали возникать особыя формы общежитія, не предусмотренныя конституціей, но весьма красноръчивыя — по своему вдохновляющему смыслу для современниковъ и для будущаго.

<sup>44)</sup> Levasseur. 176. Aulard 823-5.

Въ Парижѣ является организація, превращающая государство въ попечителя и кормильца массы. Оно скупаеть хлѣбъ по цѣнамъ высшимъ maximum'a и перепродаеть его потребителямъ по узаконенной цѣнѣ и даже ниже. Рабочіе получають ежедневно по 40 су въ вознагражденіе за участіе въ собраніяхъ секцій. Коммуна почти каждую декаду получаеть отъ комитета общественнаго спасенія по милліону на прокормленіе населенія.

Въ провинціальныхъ городахъ является настоящая соціализація имуществъ, своего рода коллективныя общества, офиціально распредъляющія предметы потребленія между членами и отбирающія излишекъ у однихъ лицъ въ пользу другихъ: такъ происходитъ въ большихъ городахъ — въ родъ Тулона и Бреста и въ сельскихъ общинахъ <sup>45</sup>).

Мы видимъ, -- жизнь систематически нарушала законъ, -- и среди нарушителей на первомъ планъ - представительное собраніе, правительство и само населеніе. Революціонныя конституціи неуклонно стремились избъжать соціальнаго вопроса, точнье не представляли его сущности и глубины, --и въ то же время революціонное законодательство и особенно практика — съ такимъ же постоянствомъ вопросъ о политическихъ формахъ отодвигали на задній планъ предъ экономическими отношеніями. Законодатели одной рукой устанавливали неприкосновенность личной собственности, а другой одновременно нарушали ее — путемъ націонализаціи, конфискацій, своеобразнаго подоходнаго обложенія и, наконецъ, деспотическимъ присвоеніемъ имущества «аристократовъ» и «тунеядцевъ» въ пользу «патріотовъ». Равенство, провозглашенное первой конституціей, не было осуществлено даже въ самомъ ея текств, равенство, полностью проведенное второй, -- осталось въ области теоріи и въ действительности послужило только предлогомъ для установленія фактпческаго неравенства не во имя правъ на политическія вольности, а во имя преобразованія соціальнаго строя.

Мы видъли, — программы для этой цъли не было ни у одной партіи. Событія шли впереди идей и первая соціальная доктрина при революціи сложилась подъ непосредственнымъ воздъйствіемъ фактовъ.

<sup>49)</sup> Aulard. 827-8.

## III.

Паденіе Робеспьера было въ то же время и окончательнымъ устраненіемъ мертворожденной конституціи и приговоромъ всевозможнымъ якобинскимъ проектамъ — водворить всеобщее равенство и счастье. Наиболье посльдовательнымъ было произведеніе Сенъ-Жюста О реслубликанских учрежденіяхъ. Это—планъ равномърнаго распредъленія собственности между гражданами, упраздненіе богатства и нищенства, уничтоженіе права завъщанія, узаконеніе обязательной для всъхъ работы вмъсть съ наказаніемъ за праздность и ежегодной публичной отчетностью каждаго гражданина въ пользованіи своей собственностью. Установленный порядокъ предполагалось охранять при помощи широкой организаціи шпіонства <sup>46</sup>).

Еще болье жестокая борьба противъ класса богатыхъ грезилась Робеспьеру. Въ его посмертныхъ бумагахъ оказался своего рода катехизисъ, полагавшій символомъ гражданской въры истребленіе «богачей», «буржуа» и «писателей», какъ въчныхъ и прирожденныхъ враговъ народа <sup>17</sup>). Политическое якобинство, очевидно, знало единственное средство соціальной реформы — уничтоженіе одного изъ враждующихъ классовъ, — и терроръ приводиль въ исполненіе именно эту программу. По существу она являлась отрицаніемъ всякой общественной и государственной жизни, такъ какъ вела борьбу съ самой природой — во имя метафизическаго и даже теоретически — неопредълимаго принципа. Система террора была разрушена естественной реакціей общества въ пользу нравственной свободы и политическаго порядка. Конституція ІІІ-го года осуществляла эту реакцію.

Вся сущность ея построена на стремленіи устранить—соціальнодемократическій вопросъ. Въ политическомъ отношеніи цѣль достигалась непосредственно: эгалитарная конституція оказалась непримѣнимой на практикѣ. А противъ соціальныхъ смутъ воскресла съ новой силой никогда конституціонно не умиравшая идея—о неприкосновенности собственности. Конвентъ еще до конституціи поспѣшилъ объявить собственность— «священной» и произнести осужденіе

<sup>44)</sup> Fragments sur les institutions républicaines, — Bh Hist. parlem. de la Rét. XXXV, 269-316.

<sup>47)</sup> Thonissen. I, 307-8.

системамъ, внушеннымъ безиравственностью и лѣностью, возводящимъ воровство въ доктрину. Ораторы и печать требовали политическихъ преимуществъ собственникамъ, конвентъ распорядился напечатать рѣчь, утверждавшую, что «страна управляемая собственниками—пользуется соціальнымъ порядкомъ» (48).

Господство людей порядка надъ новымъ законодательствомъ ярко обнаружилось въ оригинальномъ изложеніи Декларація правз челоства и граснеданина: къ правамъ присоединены «обязанности». Избирателемъ могъ бытъ всякій гражданинъ, платящій прямой налогъ, 
но выборы узаконялись двустепенные и выборщики депутатовъ должны быть или собственниками или арендаторами съ точно опредъленнымъ доходомъ — смотря по населенности мъстностей. Законодательная властъ дълилась между двумя палатами, — и въ лицъ директоріи являлась исполнительная власть съ довольно широкими функціями начиная съ права — располагать вооруженной силой и принимать мъры противъ заговоровъ 49).

Общій духъ новой конституціи свободно могь примириться съ монархіей. За исключеніемъ veto многія ен статьи консервативніве и аристократичніве даже конституціи 91-го года. Исполнительной власти давалось право «издавать прокламаціи сообразно съ законами и для ихъ исполненія», —постановленіе, аналогичное знаменитой 14-й стать в реставраціонной конституціи, —стать в, уполномочившей Карла X на іюльскіе ордонансы. Директоріи также пришлось производить перевороты и она это могла ділать, не вызывая революціи—напротивъ уравнивая путь къ монархіи Наполеона. Въ самомъ началів новаго порядка директорія блистательно обнаружила преобладаніе въ обществ охранительныхъ тенденцій надъ представительными и еще богіве надъ революціонными. Якобинство дало посліднее сраженіе собственности и буржувзік—въ ваговорів Бабёфа.

Заговоръ быль разрушенъ необывновенно быстро и легко,—но онъ долженъ занимать видное мъсто въ исторіи общественнаго совнанія Франціи. Мъсто—отрицательное, харавтеризуемое идейнымътщедуніемъ и практической безпочвенностью соціальной доктрины.

<sup>&</sup>quot;) Lichtenberger. O. c. 130-1.

<sup>1)</sup> Titre VI. Pauvoir exécutif, 144-5. Hélie. 448-9.

Бабёфъ основными чертами своего міросозерцанія связанъ съ XVIII въкомъ, — съ его типичнымъ теоретическимъ соціализмомъ съ мечтами о золотомъ въкъ-въ дукъ Руссо или древней Спарты. И первые источники вдохновенія Бабёфа-Плутархъ и сочиненія женевскаго философа. У него сынъ носить имя Эмиля, а самъ онъ впоследствик назовется Гаемъ Гракхомъ. Составить положительную программу изъ этихъ данныхъ въ высшей степени трудно, и Бабёфъ до революціи приводя въ порядокъ землевладёльческіе документы у феодаловъ, пропитывается ненавистью прежде всего къ феодальной собственности, а потомъ и ко всякой вообще. Революціонныя событія, разрівшавшія соціальный вопрось независимо отъ законодательства путемъ всякаго рода экзекуцій надъ собственностью, принципіальных гоненій на «богачей», должны были совпасть съ давними мечтами Бабёфа, —и онъ въ своей газеть Tribun du peuple возводить въ теорію отдёльныя мёры революціонныхъ дёятелей. Единственное спасеніе онъ видить-уничтожить частную собственность, создать общую администрацію, «пріурочить (attacher) наждаго человъка къ таланту, къ промышленности, какую онъ знаеть, обязать его складывать продукты въ общій магазинъ». Дальше Бабёфъ проектироваль администрацію для веденія списковь лиць и предметовъ, для распредвленія продуктовъ «въ строжайшемъ равенствъ» и доставленія ихъ на домъ каждому потребителю 50).

Мы видъли, — такъ или приблизительно такъ дѣлалось въ нѣкоторыхъ городахъ и деревняхъ Франціи. Бабёфу оставалось изобрѣсти общее оправданіе практики и отрывочныя мѣропріятія систематизировать въ цѣльный планъ. Особенной изобрѣтательности не потребовалось, — нужно было выставить догматомъ не конституціонное равенство, какъ это узаконялось до сихъ поръ, а фактическое и притомъ совершенное, т. е. неограниченное никакими указаніями психологіи и опыта. Egalité de fait, égalité parfaite, égalité réelle — въ этихъ выраженіяхъ весь смыслъ бабувистскаго ученія, — и къ нему естественно пристали наиболѣе дѣятельные элементы бывшаго террора. Собственно террористская задача разрушенія и объединяла послѣдователей Бабёфа. Главнѣйшіе заговорщики имѣли различныя міросозерцанія.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Aulard. O. c. 829. Espinas. 818-20.

Многіе стремились свое дёло поставить на религіозную почву,—
т. е. создать совершенную правственную и соціальную организацію.
Буонаротти, главный вождь бабувизма послё самого Бабёфа и впослёдствіи историкь заговора, исповёдоваль деизмь въ духё Руссо и
мечталь распространеніе эгалитарныхь идей приспособить къ празднованіямь декадь и вообще облечь новое движеніе въ «религіозныя
формы». Буонаротти сообщаеть, что въ обществё возникли горячіе
споры, длились и всколько засёданій,—и вопрось быль рёшень утвердительно. Была назначена комиссія— «нанять храмь и приготовить
катихизись и уставъ новаго культа» 51). Другіе, напримёрь, Сильвень Марешаль, авторь Мамифеста равнька, исповёдоваль матеріализмъ. Но конечная соціальная цёль у нихъ одна и та же.

Всв они одушевлены ненавистью противъ конституціи III-го года: это чувство одно изъ знаменъ ихъ борьбы. Manifeste des Egaux называетъ ее «аристократической» наравнъ съ первой конституціей; объ онъ не разбили, а выковали цъпи; осуждается также и конституція 93-го года. Манифесть требуеть равенства—все равно путемъ какихъ жертвъ: «мы на все согласны ради него,—согласны на tabula газа лишь бы остаться върными ему. Пусть если надо погибнуть всъ искусства, лишь бы намъ осталось дъйствительное равенство». Отъ природы люди не равны только по возрасту и полу. У всъхъ однъ и тъ же способности и потребности,—и для всъхъ должно быть одно и то же воспитаніе и одна пища 52).

Такъ какъ на вопросв о пище строится весь идеаль,—то желудокь полагается въ основу соціальных выводовъ. «Нелепо и несправедливо, говорить другой документь бабувизма, притязать на большее вознагражденіе для того, чья задача требуеть более высокой степени пониманія, больше прилежанія и большаго напряженія ума; это никоимъ образомъ не относится къ его желудку> 53).

Буонаротти убъщенъ, что способность чувствовать, думать, жедать, сообщать другимъ свои идеи и понимать чужія— «существують почти въ одинаковой степени— à peu près au même degré— у всёхъ людей здоровыхъ и хорошо организованныхъ > 54).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Buonarotti. Conspiration pour l'égalité dite de Babeuf. Bruxelles 1828. I, 140.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Manuspecme Be Appendice y Thonissen'a I, 355.

<sup>55)</sup> Espinas. 313.

<sup>44)</sup> Buonarotti. I, 261-5.

Но бабувистамъ въ то же время извъстно, что—можеть случиться—одинъ рабочій выработаеть за четверыхъ и потребуеть соотвътственной платы. Какъ тогда поступать? «Мудрость требуеть»— «подавить такого человъка, преслъдовать его какъ сопіальный бичъ, по крайней мъръ поставить его въ невозможность выполнять урокъбольше чъмъ за одного и требовать за это вознагражденія» 55).

Следовательно, —для достиженія «общаго счастья» необходимо не только уничтожить личную собственность, но и самое личность, урегулировать не только работы, но и способности, не только долю потребляемых продуктовь, но и желанія. «Для счастья личностей, не мнёнію бабувистовь, — существенно, чтобы гражданинъ нигдё не встрёчаль ни малейшаго признака даже видимаго преимущества», — т. е. даже во внёшней жизни. И по сообщенію Буонаротти, бабувисты рёшили ограничиться только тёми искусствами и ремеслами, какимъ легко могуть выучиться всё. Даже «всякое уваженіе къ превосходству талантовъ—опасно», учить бабувизмъ 5°).

Практическія послідствія этого ученія очевидны. Они кратко и ясно выражены въ словахь Буонаротти: «въ соціальномъ строї, какой изобрітенъ комитетомъ, отечество завладівываеть личностью при рожденіи и не оставляеть ея до самой смерти». Бабувистское государство величайшій деспоть, какого только можеть представить человівческое воображеніе. Государство воспитываеть и кормить гражданина, но взамінъ совершенно лишаеть его личной воли и даже личныхъ чувствъ и мыслей. Надъ гражданами тяготіветь неусыпная ценвура. Она пресівкаеть всякое сочиненіе, не согласное съ принципами равенства,—и, напротивъ,—«хранители національной воли» печатають и распространяють полезныя по ихъ мнівнію, произведенія <sup>5</sup>1).

Тираннія тімь неотразимів, что бабувизмь не простая человівческая доктрина, а ремиія. Бабёфь слідуеть общему философскому теченію эпохи, создаеть идеи—догматы, организуеть систему, какъ візроученіе. Онъ, подобно ненавистной ему конституціи ІІІ-го года, также можеть упомянуть о «присутствіи Верховнаго существа» при про-

<sup>15)</sup> Espinas. 315.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> "Tout respect pour la superioté des talents est dangereux". "Ce qui n'est pas communicable à tous doit être retranché". Buonarotti. I, 210.

<sup>57)</sup> Buonarotti. I, 291-2.

возглашеніи коммунистическаго ученія. Бабёфъ даже сравниваетъ себя съ Христомъ, часто вмѣстѣ «мое ученіе» говорить «моя религія». И бабувизмъ обладаетъ своими религіозными истинами и своей катихизаціей. Общественныя празднества должны служить средствомъ распространенія вѣроученія и справляться въ честь разныхъ гражданскихъ добродѣтелей и событій въ жизни каждаго гражданина бабувистской республики. Намъ все это извѣстно изъ общей исторіи религіозныхъ тенденцій революціи. Бабувизмъ вступаль въ соревнованіе съ теофильнострапіей, возстановляль «чету догматовъ» на основаніи философіи Руссо и политики Робеспьефа и переносиль въ свою церковь философскую инквизицію въ распространенной и усовершествованной формѣ.

Въ идеяхъ Бабефа не было ни одной сколько нибудь оригинальной мисли—послѣ соціальныхъ идеаловъ XVIII-го вѣка. Помимо Руссо, давшаго уму Бабефа общій толчокъ и многія частныя соображенія,—напримѣръ относительно желудка, какъ основы соціальнаго равенства <sup>58</sup>) и религіи, какъ необходимой духовной силы общественнаго строя,—другіе второстепенные писатели могли снабдить бабувистовъ всѣми главными параграфами изъ программы. Самъ Бабефъ объявлялъ себя ученикомъ автора Code de la Nature, т. е. Морелли. Въ этой книгъ, дъйствительно, заключается вся коммунистическая концепція бабувизма <sup>59</sup>).

Морелли, въ духъ своего времени, горячо декламируетъ противъ нравственныхъ пороковъ богачей и восхваляетъ добродътели и счастъе первобытныхъ народовъ, не знающихъ личной собственности, и, слъдовательно, любостяжанія и эгоизма. Морелли предлагаетъ планъ законодательства, предвосхищающій бабувистскую программу: «всякій гражданинъ будетъ принадлежать обществу, будетъ пропитиваемъ, содержимъ и приспособляемъ къ работъ—на общественное шадивеніе». Морелли узаконяетъ общественные магазины и административную раздачу предметовъ потребленія. Регламентація распространяется на всю жизнь гражданина, на его воспитаніе, бракъ,

<sup>15)</sup> Бабёфъ, какъ и его современния, принсываль Code de la Nature Дидро, миние, сохранивнее свою силу даже и въ XIX въкъ—Ср. Lichtenberger. Le socialisme au XVIII Siècle. Paris 1895. 104.



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Emile. III, Cp. Espinas. 113.

даже жилище и одежду,—и въ заключение—на религиозныя представления  $^{60}$ ).

Этоть Кодекся природы лежить въ основъ бабувистскаго превращенія гражданскаго общества въ военную армію съ жельзной и всепроникающей дисциплиной,—и въ обоихъ случаяхъ система построена на противоръчіи. Морелли, подобно Руссо,—обожатель естественной природы человъка, приписываеть ей всв нравственныя совершенства,—и въ результать именно въ интересахъ этихъ совершенствъ человъка приходится подвергнуть неусыпному давленію общественной власти, изобръсти порядокъ, деспотически пресъкающій естественное развитіе личности и общества, воздвигнуть тиранническую теорію надъ природой и противъ нея. Самая мелочная регламентація заключаеть человъка въ тюрьму, на сколько вопросъ касается его индивидуальности и достиженіе физической сытости ставить въ зависимость отъ непрерывнаго военнаго положенія всего общества.

Руссо и за нимъ Робеспьеръ заключали въ точно-опредъленныя рамки нравственную жизнь гражданина, Бабефъ, вдохновленный и просвъщенный нъкоторыми дъйствіями революціи,—тому же опыту подвергаетъ и промышленную дъятельность гражданъ. Не только умъ долженъ быть дисциплинированъ,—но и трудъ,—міросозерцаніе и «индустрія». Рядомъ съ офиціальными върованіями—узаконяются принудительныя работы—travaux forcés, и тяжкое преступленіе—incivisme—тяготъеть одинаково—надъ нарушителями доктринъ и индустріальнаго распорядка: oisif является нарушителемъ государственнаго строя. По проектамъ бабувистовъ это понятіе индустріальной неблагонадежности получаеть такое же широкое развитіе, какъ и законы о цензуръ. Предлагается подробное распредъленіе работь между заранъе составленными классами общества, устанавливается форма платья, упраздняются всякія торговыя снощенія помимо казенныхъ, регулируются даже удовольствія 61).

Бабувизмъ, слъдовательно, вполнъ опредъленно выставилъ ндеалъ религіозно-государственной организаціи производства и потребленія. Эта организація носитъ коммунистическій и уравнительный характеръ,

<sup>60)</sup> Lichtenberger. chap. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Fragment d'un projet de Decret économique, Buonarotti. II, 305. Перепечатако у Stein'a I, 184.

основана на теоретически принятой аксіом'в о безусловномъ равенстве человеческих силь и потребностей у отдельных личностей. Аксіома не могла выдержать критики, -- мы видёли, и сами бабувисты полозръвали ея несостоятельность, предполагая необходимостьприбъгать иногда-из ръшительному пресъчению индивидуальной талантливости и энергіи. Въ результать, —падала и коммунистическая организація, но и то и другое являлось только изв'ястной практической формой принятаго принципа. Государственная доктрина могла регулировать трудъ и распредёлять продукты, вовсе не основываясь на метафизическомъ равенствъ и не принихая гражданъ до последняго возможнаго уровня умственныхъ способностей и производительных силь. Доктрина могла ввести другія данныя въ свои правтическія выводы, т. е. принять въ расчеть естественное неравенство силь и способностей и, следовательно, неравномерность работы и на этихъ неопровержимыхъ основахъ попытаться примънить свой руководящій принципъ-философско-экономической опеки надъ обществомъ.

Это будеть дальнъйшимъ шагомъ соціальнаго вопроса. Важна его постановка. Она, мы видимъ, совершилась самопроизвольно, въ силу органическаго общественнаго процесса, -- вопреки разсчетамъ политической революціонной идеологіи. Эта идеологія съ самаго начала оказалась несостоятельной, выходила глубокимъ недоразумъніемъ, когда съ одной стороны утверждала неприкосновенность собственности, съ другой нарушала ее во имя правящаго въ данное время класса, освящала естественное и политическое равенство по указаніямъ новой философіи и оставляла на старыхъ основахъ непосредственную выразительницу неравенства и первоисточникъ неравноправія—ндею личной собственности. Пренебреженный принципъ немедленно обнаружилъ практическія послёдствія—независимо и вив законодательства, вызваль борьбу классовъ на почвъ только что повидимому, законченной борьбы сословій, показаль разнородный составъ «націи», ея фактическое глубокое раздвоеніе, предъ которымъ всякое провозглашеніе правъ человіна и гражданина превращалось въ чисто-метафизическую политику. Фактическаго, реальнаго равенства не существовало и не могло существовать и эту истину во всей подавляющей силъ обнаружила именно революціонная теорія естественнаго равенства, она создала законное основание для неравныхъ, фактически-подчиненныхъ — стремиться къ равноправному вліянію съ фактически-привилегированными и господствующими. Первая же конституція, узаконявшая основу буржуазнаго строя-цензъ, послужила могущественнымъ толчкомъ для гражданскаго самосознанія массы-своимъ торжественнымъ, соціально безсознательнымъ провозглашениемъ всеобщаго равенства. На помощь самосознанию явились экономическія и финансовыя б'ядствія, заставившія революцію прибъгать къ предварительным и революціонным мърамъ. Онъ сводились къ обложенію богатыхъ вь пользу обедныхъ-вплоть до опредвленія излишка, ціликом поступавшаго въ государственную казну. Это были правительственныя средства бороться съ общественной неурядицей, --- они прямымъ путемъ вели сознаніе массы къ идев объ ограничении индивидуальной собственности въ пользу неимущихъ, т. е. къ равномърному распредъленію средствъ существованія-общественной властью. Отсюда оставался одинъ шагь до коммунизма Бабефа со всеми сопровождающими условіями, - т. е. съ неограниченной государственной тиранніей, съ кореннымъ уничтоженіемъ личной свободы.

Бабувизмъ въ исторіи соціальнаго вопроса выполнить роль Деклараціи правт въ политикѣ, — онъ былъ такой же деклараціей со стороны массы, радикальнымъ классовымъ манифестомъ, какимъ «принципы 89-го года», были для «націи», т. е. для экономически — сильнаго, но политически обдѣленнаго третьяго сословія. Оба произведенія и Déclaration des droits и Manifeste des Eganz одинаково представляли метафизическое направленіе мысли, но практическая роль Деклараціи выгодно отличалась отъ практическаго значенія Манифеста тѣмъ, что Декларацію вызвало перавенство дѣйствительно ставшее противоестественнымъ, между тѣмъ Манифестъ объявляль войну естественному неравенству и его метафизика превращалась въ абсурдъ.

Но этоть факть не отнималь у бабувизма извъстнаго положительнаго значенія, — и оно также аналогично съ положительнымъ смысломъ Деклараціи. На Деклараціи, принятой во всей ся логической послъдовательности, оказалось невозможнымъ построить политическую организацію: неравенство существовало на почвъ собственности, — но Декларація пролагала свободный путь къ общественному авторитету — силь, потенціально всьмъ доступной, вполнъ реальной, характери-

зующей часто подлинное достоинство человъческой личности, какъ дъятеля и производителя. Въ области отвлеченія вопросъ былъ ясень; вся литература XVIII-го въка, ратуя за третье сословіе, опиралась именно на идею личной талантливости, самодъятельности, противопоставляя ее основъ благородныхъ привилегій, для пріобрътенія которыхъ достаточно единственнаго труда — «родиться», быть сыномъ своего отца. Именно потому что противосословная борьба принципально была борьбой за индивидуальность и при старомъ порядкъ на каждомъ шагу могла находить и жизненныя иллюстраціи въ томъ же смыслъ, — составители Деклараціи правз могли искренне считать ее общенаціональнымъ, всенароднымъ благодъяніемъ.

Но затрудненія начинались при ближайшемь же приміненіи принципа къ практикъ. Оказывалось, собственность фактическитакже привилегія и не личная, а также родовая въ виду права наследованія, и поэтому, -- обладаеть всёми данными создать новое болье или менье замкнутое сословіе, ничьмь, по исключительности, не уступающее старому: въдь и при феодальномъ строъ можно было изъ roturier стать дворяниномъ, —прежнему буржуа врядъ ли представлялось больше препятствій на пути кь дворянству чёмъ рабочему пролетарію для превращенія въ буржуа или въ «активнаго гражданина». Оставалось къ собственности отнестись такъ же, какъ собственники отнеслись къ титуламъ и граматамъ, и еще разъ призвать природу-но не во свидетельство нравственнаго достоинства человъческой личности, а ея животныхъ потребностей. Коммунивмътеорія до посл'єдней степени матеріальная и по самой сущности непримиримо враждебная духовной сторонъ человъка — во всъхъ ея проявленіяхъ, носящихъ какой-либо признакъ оригинальности, выдающейся силы и красоты. Въ этой исходной точкв коммунистическаго ученія и заключается поучительный смысль всего явленія.

Нелъпость идейной основы коммунизма свидътельствовала о грозномъ отчаянномъ положеніи, какое могь создать соціальный вопросъ, т. е. выяснившаяся фактическая привилегированность собственности, непреодолимое господство одного класса надъ другимъ—при данныхъ экономическихъ отношеніяхъ. Уже первая конституція, выросшая подъ сънью человъческихъ правъ и при энтузіазмъ законодателей и народа, узаконила — повелителей и подданныхъ и оградила этотъ порядокъ гражданскимъ и военнымъ оплотомъ. Тогда событія по-

казали, къ чему можетъ привести массу этотъ порядокъ вещей и какихъ идеологовъ можетъ вдохновить и сдёлать опасными. Терроръ былъ фактическимъ отвётомъ, бабувизмъ—не по своей винё—только теоретическимъ,—и оба, мы видёли, въ своей ненависти противъ «аристократовъ» и «богачей», т. е. въ своей классовой истребительной программё—могли опираться на многіе офиціальные пріемы революціи.

Внушительные трудно было поставить новую задачу-послы рышенія чисто-политической и сословной. Бабувисты были правы: революція не могла считаться законченной, -- они только выбрали средство-закончить ее-совершенно безнадежное. Говорять, у Бабёфа было до семнадцати тысячъ сторонниковъ, --- и твмъ не менве директорін удалось однимъ ударомъ задушить заговоръ. Но успъхъ правительства доказывалъ только идейную немощь бабувистской доктрины, обнаружившей неспособность воодушевить массу, --- но отнюдь не устраняль почвы для возникновенія новыхъ доктринъ — болье убъдительныхъ и удачливыхъ. Процессъ ослабълъ только на время, подавленный новыми-не соціальными-интересами. Быстро возникавшая и, наконецъ, установившаяся новая монархія на много летъ притупила остроту соціальной задачи, направивъ тысячи неимущей демократіи на поля битвъ и подчинивъ страну казарменному режиму. Военный духъ неограниченно возобладалъ надъ мирнымъ, т.-е. промышленнымъ, подчинилъ его своимъ цълямъ, -- но не закончилъ революцін, не создаль устойчивой правственной почвы для общественнаго порядка, не организовала общества, а только на время сковала его, пользуясь всеобщей усталостью после революціонныхъ смуть и жалкдой хотя бы вибшняго порядка и полицейской безопасности.

Этотъ смыслъ—предварительнаго, переходнаго успокоенія Франціи послѣ революціи — вполнѣ понялъ Сенъ-Симонъ и приступилъ къ нерѣшенной правительствомъ задачѣ — закончить революцію, а для этого создать непоколебимую доктрину—на основахъ историческаго и только что пережитаго опыта.

До революціи мы вид'єли Сень-Симона въ состояніи непрерывной душевной тревоги и умственной жажды. Но предметь стремленій еще не усп'єль выясниться. Достов'єрно одно, — Сень-Симонъ чувствуеть разложеніе существующаго политическаго и соціальнаго строя. У него самого, повидимому, уже исчезла всякая связь съ феодальной почвой. Онъ поступаеть вопреки основнымъ принципамъ

родовитой знати, — вмѣсто военной службы — занимается финансовыми проектами, слушаетъ лекціи, всюду ищетъ — поприща для экономической предпріимчивости. Въ немъ будто переродился древній рыцарскій авантюризмъ, сохранивъ всю свою неугомонность, свою донкихотскую окраску, — только изъ воинственнаго сталъ индустріальнымъ. И во всемъ новомъ блескъ обнаружился во время революціи.

## IV.

Поведеніе Сенъ-Симона въ революціонную эпоху, по мнѣнію нѣкоторыхъ его судей,—едва ли не самая предосудительная полоса его жизни. Мы видѣли,—Робине—съ трудомъ находить слова—достойно заклеймить Сенъ-Симона, спекулировавшаго на «несчастья» Франціи и занимавшагося ажіотажемъ при самыхъ грозныхъ опасностяхъ отечества. Робине, не удовольствовавшись удостовѣренными фактами самымъ свободнымъ толкованіемъ ихъ, постарался приписать Сенъ-Симона еще нѣсколько преступленій,—совершенно произвольно 62).

Сенъ-Симонъ не могъ предвидъть такой мести за Конта, — иначе, можеть быть, онъ полнъе разсказаль бы о своихъ дъйствіяхъ при революціи. Въ автобіографіи онъ заявляеть, что не вмъшивался въ революцію—по двумъ причинамъ: съ одной стороны онъ былъ убъжденъ въ гибели стараго порядка, съ другой—чувствовалъ отвращеніе къ разрушенію, а объ партіи—придворная и національная—стремились уничтожить другь друга. «Моя дъятельность, продол-

<sup>🖎)</sup> Робине всь финансовия операціи, совершавшілся при революціи подъ именемъ Henri-Simon или проето Simon принисываеть Сенъ-Симону. Доказательства у автора пътъ, по и опровержения также затруднительни. Одно только обвинение, повидимому, можно устранить съ некоторой вероятностью. Некій Симонь фабриковаль въ Париже нгральныя республиканскія карты, - Робине видить въ этомъ спекулятор'я Сень-Симона. Недавно опубликованные отривки изъ тайныхъ донесеній агентовъ графа Прованскаго въ Париже при консульстве позволяють не все спекуляція съ именемъ Simon'я относить въ нашему философу. Въ донесении агентовъ разсказывается одинъ изъ примъровъ бонапартовскаго деспотизма. Жене брата перваго консула понравился домъ некоего 1-на Simon'a, пріобрётенный во время распродажи національнихь имуществъ — ва ничтожную цену. Бонапарть заставние Simon's продать этоть доме ему. Этоть Симонь быль женать на автрись французскаго театра m-lle Lange и никониъ образомъ не можеть быть отождествлень съ Сень-Симономъ. Очевидно, — въ Парижъ дъйствовых сискуляторь сь фамилей Simon и Робине, если бы онь писаль свою внигу пость опубликованнаго "неизданнаго документа", пришлось би навести точния справки насчеть спекуляцій г. Симона и графа Сень - Симона. Un document inédit. Revue des deux Mondes. 1899, t. CLIII, 143-4.

жаетъ Сенъ-Симонъ, направилась въ сторону финансовыхъ спекуляцій» т. е. покупки національныхъ имуществъ <sup>63</sup>).

Въ Письмахъ къ присяжнымъ и въ Катехизист промышленникот Сенъ-Симонъ не упоминаетъ больше о своихъ спекуляціяхъ, а просто заявляеть, что онъ въ «теченіе всей революціи игралъ не-измѣнно и исключительно роль зрителя и наблюдателя», не занималъ никакой должности и не принадлежалъ ни къ какой партіи <sup>64</sup>).

Всѣ эти заявленія не точны. Сенъ-Симонъ играль при революціи дѣятельную роль и принадлежаль къ партіи третьяго сословія—болѣе крайняго, чѣмъ умѣреннаго оттѣнка.

Въ концѣ 89-го года онъ быль выбранъ въ родовой коммунѣ Фальви предсъдателемъ собранія, которому предстояло назначить новый муниципальный совѣть. Сенъ-Симонъ по этому случаю произнесъ рѣчь. Онъ благодарилъ земляковъ за честь и выражаль опасеніе, не состоялось ли ихъ выборъ изъ уваженія къ нему, какъ своему сеньеру, а не ради его личныхъ достоинствъ. «Больше нѣтъ сеньеровъ, господа, продолжалъ Сенъ-Симонъ; всѣ мы здѣсь совершенно равны, и чтобы титулъ графа не вводилъ васъ въ заблужденіе и вы не думали, что я имѣю сравнительно съ вами выстаю его гораздо ниже имени гражданина». И Сенъ-Симонъ просилъ свой отказъ внести въ протоколъ.

Помимо рѣчи на избирательномъ собраніи Сенъ-Симонъ произнесъ нѣсколько рѣчей въ общинной церкви, внушая своимъ соотечественникамъ «сильнѣйшую любовь къ свободѣ и равенству». Вѣроятно, подъ вліяніемъ этихъ проповѣдей община послала въ національное собраніе адресъ, сочувственный его дѣятельности, обложила себя добровольно особымъ патріотическимъ налогомъ и отказалась отъ скидки съ подати, когда въ концѣ 1789 года были обложены привилегированные. Община предложила Сенъ-Симону должность мэра,—онъ отказался, предостерегая народъ—не назначать на какія-любо мѣста дворянъ и священниковъ до конца революціи <sup>сь</sup>). Наконецъ, въ маѣ 1790 года Сенъ-Симонъ на канто-

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Ed. Rodrigues. I, XVIII—XIX.

<sup>&</sup>quot;) O. choisies. II, 415. Oeuvres. XXXVII. 47.

<sup>65)</sup> Hubbart. 21-3.

нальномъ собраніи уб'єдиль избирателей послать въ національное гобраніе просьбу — уничтожить дворянскіе титулы. Сенъ-Симону была поручена редакція.

Въ началъ адреса выражается восхищение предъ законодательной дънтельностью собрания, заявляется, что избиратели кантона единогласно ръшили «посвятить первые моменты политическаго существования, дарованнаго имъ Собраниемъ,—на то, чтобы поздравить это собрание съ прекраснъйшимъ пользованиемъ верховной властью, всеобщей волей, органомъ которой оно является».

Это поздравленіе въ 1790 году звучало преждевременно пореспубликански,—дальше чувствовался духъ, переходившій границы политическаго либерализма.

«Мы изъявляемъ вамъ глубочайшее презръніе въ этимъ свътскимъ ханжамъ, которые осмъливаются призывать Бога въ защиту своихъ богатствъ, выказывая притворный страхъ предъ религіей, — въ тоть самый моменть, когда 25 милліоновъ людей подають великій прим'єрь вселенной-вспомнить, что Предв'єчный сотвориль всёхъ людей безразлично по своему образу, и перестають оскорблять величіе Всемогущаго нечистивыми отличіями рожденія, и, желая впредь повиноваться только темъ, кто больше другихъ приближается къ Его божественнымъ совершенствамъ, они объявляють, что всъ граждане равно допустимы по всёмъ общественнымъ санамъ, должностямъ и мъстамъ — сообразно своимъ способностямъ и безъ всякаго другого отличія—помимо доброд'втели и талантовъ. Пусть національное собраніе не воображаеть, что горячее чувство, вызываемое въ насъ религіознымъ принципомъ равенства и человъческихъ правъ, -- заставляеть насъ съ огорченіемъ видъть, что собраніе до сихъ поръ оставило нетронутыми титулы, напоминающіе намъ і ерархическій строй тиранніи. Напротивъ, — мы восхищались его благоразуміемъ: собраніе уничтожая всв привилегіи, связанныя съ титулами, заботливо сохраняло намъ легкій способъ — отличать въ нашей средъ тъхъ, кого личный интересъ отдълилъ отъ общаго діла». Но теперь, заканчиваеть Сень-Симонь, власть справедливости достаточно упрочена, враги больше не страшны, -- не найдуть ли «августъйшіе законодатели» умъстнымъ — уничтожить даже память о старомъ режимѣ? 66).

<sup>66)</sup> Ib. 23- 4. N. hist. I, 15—6. Дворянство и титулы были упичтожены заковомъ 23 іюня 90 года. Hélie. 120—1.



Сенъ - Симонъ, очевидно, былъ совершенно увлеченъ первой эпохой революціи и могь быть причислень къ самымъ пламеннымъ разрушителямъ. Въ адресъ онъ говоритъ о «счастливой эпохъ» и разсчитываеть, что революція окончательно восторжествуеть со своими метафизическими идеями свободы и равенства, — и Сенъ-Симонъ въ адресв съ точностью воспроизводить выраженія Лекадраціи правз. Ясно, какъ далекъ онъ быль въ 1790 году отъ скольконибудь оригинальной организаторской идеи. Замечательно, что онъ впоследстви ни разу не вспомниль ни о своихъ речахъ, ни о своемъ адресъ: несомнънно, -- эти дъйствія онъ считаль недостойными своего позднъйшаго политическаго міровозрънія и эти воспоминанія явились бы непримиримымъ противорвчиемъ его критикъ революціоннаго движенія. Остается удостов'єрить по крайней мірів два направленія идей Сенъ-Симона въ эпоху революціи: одно-безукоризненно революціонное, другое — критическое по отношенію къ революціи и организаторское сравнительно съ ея д'ятельностью. Сенъ-Симонъ въ извёстный моменть разочаровался въ революців, открывшейся Деклараціей права, и остановился, внимательно всматриваясь въ людей и въ событія и задавая себѣ вопрось-о смыслѣ и концъ всего движенія.

Когда это произошло, — у насъ нъть данныхъ. Имъется лишь косвенное указаніе. Сенъ-Симонъ усвоиль крайне жесткій взглядъ на политическую власть толпы, заявиль его въ первомъ же сочиненіи и остался при немъ до конца. Можно думать, — въ тоть моменть, когда толпа получила значеніе въ революціонныхъ событіяхъ и обнаружила свое участіе насиліями, — Сенъ-Симонъ отвернулся отъ «религіозныхъ» идей — равенства и свободы и невольно началь приводить въ связь революціонную метафизику съ фактами. Съ этихъ поръ онъ вышелъ изъ политическаго потока и принялся за финансовую дъятельность.

Какія побужденія руководили имъ?

Прежде всего, несомнѣнно, большую роль играла исконная страсть къ предпринимательству, къ авантюристическому прожектёрству—въ индустріальномъ направленіи. А что касается цѣли—она заключалась въ окружающей дѣйствительности.

Сенъ-Симонъ могь начать скупать національныя имущества не раньше конца 1790 года. Въ ноябръ предыдущаго послъдоваль

законъ о націонализаціи имуществъ духовенства, въ сентябръ сльдующаго - однородный законъ о коронной собственности, а въ августв Мирабо уже предлагаль продажу національныхъ имуществъ — для нокрытія государственнаго долга 67). Эти имущества. оцененныя почти въ два съ половиной милліарда, должны были послужить обезпеченіемъ ассигнацій. Выпускъ ихъ означаль какъ бы предварительное отчуждение національной собственности. Государственные кредиторы платили долги ассигнаціями и онъ принимались, вакъ привилегированная плата при покупкъ національных в имуществъ. По возвращеній въ какну, ассигнацій должны были сжигаться. Вынускъ ихъ не могъ, по закону, превысить ценности имуществъ. Правительство позаботилось обставить распродажу имуществъ всевозможными льготами и удобствами, и имбя въ виду превратить нхъ въ возможно ходкій товара, по выраженію Мирабо. Ассигнацін одновременно должны были замёнить драгоцённые метадлы и представлять собой національное богатство.

Разсчеты не осуществились. Металлическіе деньги исчезали предъ бумажными, приплось приб'ягнуть къ принудительному курсу и все таки ассигнаціи разм'янивались неохотно и быстро упали на 20% номинальной стоимости. Паденіе курса заставляло увеличивать выпуски, а выпускъ въ свою очередь понижаль курсь и уже учредительное собраніе довело сумму ассигнацій почти до двухъ милліардовъ, законодательное собраніе прибавило 900 милліоновъ, и ассигнація котировалась 43 за 100, но не переставала представлять національное имущество, и оно соотв'ятственно такъ же падало въщіні. Спекуляціи открывалось блестищее поприще. На него и вступиль Семъ-Симонъ.

Въ теченіе всёхъ этихъ лёть одновременно съ уцадкомъ государственнаго кредита—страна подверглась жестокимъ экономическимъ бёдствіямъ. Мы знаемъ, къ какимъ результатамъ привели они органы правительства и само поселеніе. Въ государстве исчезъ правом'ёрный порядокъ. Одна конституція была отм'ёнена, другая, только что созданная, не могла д'вйствовать. Всюду—въ мысляхъ и въ д'вйствіяхъ—царствовала безпощадная междоусобная война классовъ, доходивіная до террористической и коммунистической

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Hélie. 55, 111. Laferrière. 153

пропов'вди. Иден свободы и справедливости казались навсегда погребенными въ ту эпоху, когда открыто на улицахъ и въ тюрьмахъ происходила р'взня и въ Париж водворялись настоящія шайки разбойниковъ, вынуждавшія жителей отд'вльныхъ секцій организоваться въ общества самозащиты. Можно было пов'врить въ наступленіе временъ варварства <sup>68</sup>).

Требовалась незаурядная смёлость, чтобы при такихъ условіяхъ заниматься денежными операціями,—Сенъ-Симонъ и поплатился за нихъ: его, какъ подозрительнаго, посадили въ тюрьму,—можеть быть за союзъ съ пруссакомъ Редерномъ. Въ 93 году это значило начать путь на гильотину- Сенъ-Симону было о чемъ раздумать,—при неугомонной экзальтаціи его чувства и воображенія. Несомнібнно,—нравственно онъ много пережилъ сначала въ мрачномъ каземать Sainte-Pélagie, потомъ въ свътской Люксенбургской тюрьмів. Впослівдствій онъ писаль, будто ему ночью въ Люксенбургів явился Карль Великій и предсказаль ему великую славу философа (в). Мишле готовъ візрить въ нодлинность экстатическаго состоянія Сенъ-Симона: переживались необычныя минуты, жизнь уподоблялась грезів, ежеминутно угрожавшая смерть превращала человівка въ ясновидца (в).

Какъ бы то ии было, — мысль заключеннаго работала крайне нервно и не безъ примъси мистической мечты. Именно въ эти будто предсмертные дни Сенъ-Симонъ долженъ былъ съ особенной глубиной чувства и жаромъ воображенія передумать совершившіяся предъ нимъ событія. Мы увидимъ, — его психологія какъ мыслителя вообще въ высшей степени родственна духовной организаціи вдохновеннаго изобрѣтателя идей и образовъ. Главная сила нашего философа — въ озаряющихъ геніальныхъ концепціяхъ, предупреждающихъ анализъ и предшествующихъ логическимъ комбинаціямъ отдѣльныхъ мыслей и фактовъ: Сенъ-Симонъ творческая философская натура, а не изслѣдовательскій идеологическій умъ. Во время

<sup>68)</sup> Levasseur. I, 179.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Письмо въ влемяннику— Oeuvres. XV, 101.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Мишле ниветь въ виду другое виденіе Сенъ-Симона—въ Lettres d'un habitant de Genève; здёсь Сенъ-Симона не упоминаеть о порыма и не говорить о времени виденія,—и "une apparition" въ Письмахъ могло быть просто ораторскимъ пріемомъ, подходящимъ для пророчества. Michlet. Hist. du XIX s. I, 44.

процесса писанія ему вспадаеть,—его осѣняеть та или другая идея и онь, безъ всякой пощады послѣдовательному развитія поставленной задачи,—стремится за этой идеей и возвращается къ исходной точкѣ, только исчерпавъ ее и иногда извиняясь предъ читателемъ за свое увлеченіе <sup>74</sup>). Въ этихъ наитіяхъ—высшіе моменты духовной жизни Сенъ-Симона,—и трудно оцѣнить всѣ выгоды, какія, напримѣръ, аналитическій умъ Конта могъ чзвлечь изъ интуицій такого собесѣдника. И пребываніе въ тюрьмѣ было однимъ изъ періодовъ, особенно богатыхъ этими наитіями, при общемъ повышенномъ состояніи духа и при только что пережитыхъ необыкновенно внушительныхъ впечатлѣніяхъ.

Сенъ-Симону долженъ былъ со всей ясностью представиться общій смысль революціоннаго движенія. Начавшись съ ниспроверженія уже полуразрушеннаго стараго порядка, -- оно тщетно стремилось къ организаціи новаго. И это стремленіе выражалось въ поискахъ за новой доктриной—соціальнаго и религіознаго содержанія. Первая грань, гдв разсчитывала остановиться революція, провозглашение гражданской церкви и всеобщаго равенства-оказалась непрочной по самой своей основь: католическая доктрина обнаружила внутреннее несоотвътствіе новымъ запросамъ человъческаго ума и вновь созидающемуся общественному строю, а Декларація право немедленно повела къ противоръчіямъ и выказала безплодность положительнаго творчества непосредственно за уничтоженіемъ дворянскихъ привилегій. Сама действительность, следовательно, указывала на неизбежность новаго нравственно-философскаго ученія и введенія въ него вопроса о классах, т. е. о собственности о соціальной справедливости.

Что и новая доктрина должна была носить религіозный характерь,—это выяснялось изъ тѣхъ же фактовъ революціи, изъ многочисленныхъ попытокъ новыхъ преобразователей создать государственную церковь и общій символь вѣры. Они въ этомъ стремленіи продолжали традицію просвѣтительной эпохи и безпрестанныя ссылки ихъ на ен идеи не могли не убѣдить Сенъ-Симона въ постоянствѣ культурной струи, которую можно назвать общечеловѣческой жаждой положительнаго міровоззрѣнія. Религіозно - догматическій

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Особенно характерные примъры—Oeuvres XL, 53, 61, 132; XX, 240, 185.

характерь новаго движенія Сень-Симонь готовь видить еще вь началь. Онь Декларацію право склонень приравнять къ символу въры, ед истины называеть религозными, а старыя основы общества нечестивыми. Въ этихъ выраженіяхъ нельзя видеть внушенів религіознаго чувства въ общепринятомъ смыслъ, --- но они плодъ-догматического настроенія, положительно-организующаго ума. Сь точки зрвнія догматизма и организаціи смотрвль Сень-Симонъ на революціонные манифесты, —и разочаровался въ нихъ послъ того какъ открылось ихъ безсиліе — упрочить общественный порядокъ п установить новую доктрину. Отсутствие ея стояло въ естественной связи съ политической и особенно соціальной смутой. Народъ, отшатнувшійся отъ католичества, оставался безъ всякаго нравственнаго руководства и отдался внушеніямь первобытных винстинктовъ. Необходимость подчинить эти инстинкты доктринъ сознавалась среди всвить партій, -- и это сознаніе лежало въ основі революціонныхъ культовъ.

Сенъ-Симонъ могъ близко видъть новыя религіи Разума и Верховнаго существа, убъдиться въ ихъ безпочвенности и причину ея усмотрёть въ томъ же общемъ смыслё новыхъ религіозныхъ доктринъ, какой осудилъ на соціальное безплодіе политическое ученіе Деклараціи, — т. е. въ метафизичности ихъ источника и ихъ положеній. Катихизисы Разума и Верховнаго существа опирались на ту же категорію философскихъ идей, какая внушила и революціонную разрушительную политику, т. е. на анти-теологію. Исключительно-критическій характерь этой категоріи должень быль стать очевиднымъ уму Сенъ-Симона послъ одинаково безплодныхъ опытовъ творчества въ области соціальнаго и нравственнаго порядка. Оставалось найти другую почву для созиданія, другой источникь организаторскихъ идей. И онъ отыскивался просто, -- по методу остатковъ. Метафизика Руссо и Вольтера являлась исчерпанной, родь ед сыграна въ тоть моменть, когда общество находилось въ состоянін крайней политической дезорганизаціи. Какая же могла быть более прочная основа порядка, чемь отжившая католическая метафизика и положительно - безпомощная философская? Только почва точныхъ и опытныхъ наукъ.

Мы знаемъ,—мысль XVIII-го въка шла этими двумя путями, и учитель Сенъ-Симонъ принадлежалъ къ научному. Ученикъ те-

перь могъ съ особеннымъ чувствомъ припомнить уроки Даламбера. Одновременно не могь не припомниться и докладъ, прочитанный Кондорсе въ законодательномъ собрании 20 апръля 1792 года-о народномъ образованіи. При всемъ метафизическомъ энтузіазмѣ, Кондорсе-какъ настоящій ученый - настапваль на самомъ широкожь распространении опытныхъ наукъ и требовалъ наравив съ ними преподаванія морали, очевидно не сомивваясь въ ея научномъ составъ. Кондорсе мечталь о непрерывномъ распространеніи въ народъ знаній и нравственныхъ воззръній, даже взрослые должны были разъ въ неделю или въ месяць слушать лекців. И мы знаемъ, иден государственной доктрины, преподаваемой путемъ урововъ и публичныхъ чтеній, тодна изъ популярній шихъ задачь революціоннаго движенія. Сенъ - Симонъ не могъ не присоединиться къ ней, —и не поставить себъ первой практической цъли дъятельности: общирное ученое учреждение для усовершенствования и распространенія наукъ.

Другая цёль — также была не только намёчена революціей, но даже осуществлена — хотя и крайне неудачно. Помимо воспитанія — народу въ ближайшемъ будущемъ требовалось дать работу. Революція изобрёла національныя мастерскія. Сенъ - Симонъ также составляетъ планъ «промышленнаго учрежденія» и даже начинаетъ постройки.

Такимъ образомъ, философскій и соціальный путь въ общихъ чертахъ Сенъ - Симонъ получаеть отъ XVIII-го въка и отъ революціи. Новая научно-правственная доктрина и улучшеніе соціальнаго положенія массы: одна идея сопровождается великимъ вначеніемъ, какого опытныя науки достигають при революціи даже въ сульбъ государства, а другая—чрезвычайно важной ролью, доставшейся не собственникамъ въ революціонной смутъ. Сенъ - Симону оставалось только глубоко почувствовать общій смыслъ современныхъ событій. Обычная экзальтація немедленно заслонила предъглазами философа всѣ чисто - матеріальныя соображенія, — и онъ рышить тратить свои доходы съ неограниченной щедростью на совершенствованіе науки и индустріи.

Мы знаемъ, — доходы принадлежали не одному Сенъ - Симону. Еще въ Мадридъ онъ познакомился съ нъмецкимъ дипломатомъ, по матери французскаго происхожденія — графомъ Редерномъ. Графъ далъ Сенъ-Симону 660,000 ливровъ. У самого Сенъ-Симона, надо полагать, не было большихъ средствъ. Отецъ его умеръ въ 1783 году и эта смерть не оказала никакого вліянія на финансовое положеніе сына. Богатство въ семью принесла мать, но ее разорила революція 72). Следовательно, — въ компаніи съ Редерномъ Сенъ-Симонь участвоваль преимущественно, а можеть быть, и исключительно личнымъ трудомъ: онъ и самъ позже утверждаль, что всъ средства свои заработаль, а не наследоваль. Искусства особеннаго не требовалось, — а только смълость. Сенъ-Симонъ намъревался за сравнительно небольшую сумму пріобрѣсти національныхъ имуществъ на десять милліоновъ и скупиль, между прочимь, всв имущества въ цёломъ департаментв 13). Въ январв 1791 года Редернъ покинулъ Парижъ, —и Сенъ-Симонъ остался единственнымъ распорядителемъ. Ассигнаціи не переставали падать, и къ последнимъ днямъ конвента фунть хлеба стоиль 50 ливровь, фунть мяса 130, и со времени казни Робеспьера до закрытія конвента было выпущено ассигнацій почти на тринадцать милліардовъ. И въ теченіе всего этого времени Сенъ-Симонъ пользовался ассигнаціями для уплати за свои покупки, а Редериъ, въ качествъ иностранца, не могъ явиться въ Парижъ. Помимо труда, --- Сенъ-Симонъ несъ и очень серьезный рискъ: одиннадцатимъсячное пребывание въ тюрьмъ находилось въ непосредственной связи съ финансовыми операціями при участів иностраннаго капиталиста. Только смерть Робеспьера спасла Сенъ-Симона. Редериъ могъ показаться въ Парижв лишь въ сентябрв 1797 года, --- и тотчасъ же ръшилъ порвать съ Сенъ-Симономъ.

Помимо скупки національных имуществъ, — Сенъ-Симонъ пускался и въ другія предпріятія, весьма разнообразныя и не всѣ, вѣроятно, сообщенныя нашими источниками. Онъ открылъ торговлю ниткой и полотномъ, вошелъ въ компанію съ однимъ изъ своихъ друзей и основалъ промышленное дѣло—въ провинціи, въ Парижѣ завёль деллижансы усиленной скорости — подъ имемемъ момия 74). О Сенъ-Симонѣ этой эпохи Мишле со словъ очевидца разсказываетъ такъ: «Это былъ красивый мужчина, очень

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Сообщеніе самого Сенъ-Симона,—Ed. Rodrigues. XXVI.

<sup>13)</sup> Histoire Flers. 147. N. hist. I, 17.

<sup>16)</sup> Biographie des hommes vivants. P. 1819. V. Hubbart. 26. Michlet. 145. Hist. de Flers. 148.

веселый, съ открытой беззаботной внішностью, съ удивительными глазами, съ красивымъ длиннымъ донъ-кихотскимъ носомъ. Онъ жить въ Пале-роялів и въ окрестностяхъ его, среди цинической свободы большого барина-санкюлата. Одівался онъ въ духів Ана-ксагора Шометта,—совсімъ безъ галстуха, или съ очень низко и кое-какъ повязаннымъ, въ модномъ плащів. Всегда среди женщинъ и діль—онъ тімъ не меніре преданъ быль прежде всего идей. И даже діла и женщины, очевидно, были для него предметомъ для наблюденій, для отважныхъ опытовъ. Онъ быль изумительно, чудовищно любознателенъ, всегда искаль, учился, расточаль то, что узнаваль и передаваль другимъ. Оть него нельзя было оторваться».

Тоть же очевидець восхищается остроуміемъ и даромъ слова Сенъ-Симона. Его бесёда часто направлялась на довольно откровенные предметы, но сонъ умёль разсуждать серьезно о серьезныхъ вещахъ». Его разговоры обыкновенно вращались около недостатковъ современнаго соціальнаго строя. Сенъ - Симонъ намёревался преобразовать его. Разсказчикъ не помнить, чтобы Сенъ-Симонъ когда - либо говориль о положеніи женщинъ въ своей будущей организаціи. Разсказчикъ знаетъ только, что Сенъ - Симонъ не быль равнодушенъ къ сэтой половинъ человъческаго рода» и цёнилъ особенно высоко достоинства сердца. «Самая красивая женщина, товорилъ онъ, не имѣетъ для меня никакой привлекательности, если ея внъшность не выражаетъ доброты».

Къ деньгамъ Сенъ-Симонъ относился съ совершеннымъ равнодушіемъ и готовъ быль раздавать ихъ направо—налѣво. Побуждая другихъ на полезную предпріимчивость, онъ здѣсь же предлагалъ свои средства <sup>75</sup>).

Оригинальный умъ и блестящая личность привлекали къ Сенъ-Симону немало друзей и воскищенныхъ наблюдателей. Къ числу ихъ принадлежали извъстный намъ Клуэ и Коэсэнъ, такой же неутомимый искатель истины и гармоніи, сначала скептикъ, потомъ мистикъ. Несомивно, — въ такихъ рукахъ деньги подвергались сильнъйшей опасности, исчезнуть безвозвратно, — и Редернъ устроилъ раздълъ. Сенъ-Симонъ предоставилъ вопросъ одному Редерну, —

<sup>15)</sup> Со словъ Fourcy, въ молодости увлеченнаго Сенъ-Симономъ до обожанія. Отривонь изъ его неизданнихъ Записокъ у Weill'я, 12—3. Ср. Michlet. 40—1.



н въ результатв получиль всего 144,000 ливровъ, между темъ какъ Редерну досталась рента въ 150,000. Разобраться въ счетахъ компаніоновъ н'ять возможности, — можно опред'ялить только нравправо Сенъ-Симона на участіе въ богатствъ, пріобрътенномъ исключительно его трудомъ. Это право — несомнънно, - всъ помъстья Редерна оказались въ томъ самомъ департаменть Орнъ, гдъ дъйствовалъ Сенъ-Симонъ и среди нихъ замокъ Флерсъ. Редериъ натурализовался во Франціи и занялся усовершенствованнымъ сельскимъ хозяйствомъ, а потомъ фабрикаціей химическихъ продуктовъ, спекуляціями съ желівзомъ, вообще развиль во Франціи обширную предпринимательскую діятельность. И все это на почвъ земельнаго богатства, созданнаго Редерну Сенъ-Симономъ. Только политическая карьера не удалась Редерну, —онъ быль забаллотировань въ депутаты, и эта неудача заставила его покинуть заможь---въ 1815 году. До техъ поръ, по словамъ местнаго историка, онъ жилъ съ великимъ блескомъ. Всв эти ланныя, несомивнию, не служать къ оправданию Редерна, отказывавшаго Сенъ-Симону въ помощи и даже прекратившаго ему ежемъсячное пособіе въ 100 ливровъ, выдававшееся нікоторое время 76). Блескъ сеньёріальной жизни Редерна, столь противоположный лишеніямъ Сенъ-Симона, долженъ быль вызывать крайне рёзкія чувства у основателя этого блеска и всё угрозы Сенъ-Симона, въ результать не принесшія Редерну ни малейшаго ущерба, находять достаточное объяснение въ этомъ простомъ фактъ.

Но пока Сенъ - Симонъ не помышляетъ о мести. Онъ довольствуется полученной долей и приступаетъ къ выполнению своего плана.

Необходимо кончить революцію,—такова программа, общая у него съ другими внимательными наблюдателями событій. Мы говорили о сочиненіи г-жи Сталь, написанномъ на эту тему. Рукопись возникла въ 1791 году и возставала противъ метафизической идеологіи, требуя прочной нравственной дисциплины для потрясеннаго общества. Та же саман задача была ясна не только первостепенной писательницѣ эпохи, но даже безыменнымъ агентамъ графа Прованскаго. Нѣсколько лѣтъ спустя они въ своихъ донесеніяхъ разви-

<sup>16)</sup> Hist. de Flers. 149.

вали ту же идею — необходимости систематизаціи мивній и цвлей для усновоенія Франціи 17).

И Сенъ-Симонъ приступаеть нь решению задачи, съ такой последовательностью, какой только можно требовать оть убъжденнаго преобразователя.

Въ 1797 году онъ ръшаеть открыть человъческому уму сфизикополитическое» поприще. Въ этомъ выраженіи заключается во-первыхъ, опредъленная общая программа-поставить политическіе вонросы на почву опытнаго изследованія, применяемаго въ остоствонныхъ наукахъ, — а потомъ обнаруживается общее философское направленіе ума Сенъ-Симона въ началів его діятельности, -- пристрастіе въ исключительно — физіологическому анализу, твердая **УВЪРЕННОСТЬ** — ВСЪ НРАВСТВЕННЫЯ ЯВЛЕНІЯ СВЕСТИ КЪ МАТЕРІАЛЬНЫМЪ процессамъ, -- и выводамъ такого анализа придать форму новой религозной доктрины. Рашительная овнозиція идеологической метафизикъ направила Сенъ-Симона въ область непосредственно-осязательных рактовъ. Идеализмъ революціонной мысли — политичесвой и философско - религозной-нашель противовъсь въ контраств — въ физицизмю, — и Сенъ - Симонъ пользуется этимъ вновь изобрѣтеннымъ терминомъ для выраженія процесса изслѣдованій и умозаключеній, противоположнаго безпочвенной и субъективной игръ теологическаго и критическаго ума. До сихъ поръ общественнымъ строеніемь занимались исключительно литераторы и политики - любители,-теперь дело должно перейти въ руки людей, единственно способныхъ обладать безспорными истинами и чёмъ выше и доказательные эта способность, тымь преимущественные и законные политико-организаторская деятельность ен представителей. А такой смособностью, несомивно, одарены математики и за ними — всв таланты въ области опытнаго знанія.

И Сенъ - Симонъ намеренъ порвать съ литературнымъ, публицистическимъ и отвлеченно-философскимъ духомъ просветительнаго движенія, перейдти на сторону естествоиспытателей. Выработка вдей здраваго смысла и положеній естественнаго права привели только къ упраздненію стараго порядка, — совдать новый можеть

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Bz 1802 rozy. *M-me Staël et la Rep. en* 1798. Revue des de ux Mondes, 1 nov. 99. 95.



только умъ, постигній законы природы на ея явленіяхъ—начиная съ простійшихъ и кончая наиболіве сложными. Послі работь Галія, Биша, Кабаниса Сенъ-Симонъ не сомніввается, что метафизика— плодъ воображенія, физика — всеобъемлющая наука. Сенъ-Симонъ вступаеть въ личныя сношенія съ названными учеными и отъ нихъ слышить еще боліве тщательное разъясненіе отношеній между явленіями физическими и нравственными. Литературный таланть Кабаниса, систематическій умъ Галля, великое научное подвижничество Биша — вызывають глубоко восторженныя чувства Сенъ-Симона и они должны получить особенную устойчивость послів многочисленныхъ бесівль съ Блэнвиллемъ.

Этотъ ученый, по своему личному характеру, по догматическимъ наклонностямъ своей сильной и прямой натуры, по экциклопедическимъ свъдъніямъ въ области естествознанія, долженъ былъ часто экзальтировать искателя системы. Особенно одна черта въ воззръніяхъ Блэнвилля могла производить внущительное дъйствіе на горячую голову Сенъ-Симона.

Блэнвиль быль искренне-религіозень, не только понималь, но и чувствоваль культурное и нравственное значеніе религіозной въры, -- и въ то же время считалъ величайшей задачей человъчества — систематизировать научныя знанія, привести ихъ къ единству. Именно съ этой точки зрвнія, мы знаемъ, Блэнвилль высоко цъниль дъятельность Галля, хотя и не могь сочувствовать матеріалистическимь выводамь ея основного принципа. Эта систематизація не могла ограничиться однимъ теорегическимъ интересомъ. Блэнвилль на ней основываль высокое призвание науки и ученыхъ. Ръдко кто съ такимъ пренебрежениемъ выражался о вившательствъ ученыхъ въ современныя политическія смуты и ръдко кто съ такой настойчивостью, какъ Бленвиль, -- подчеркивалъ несовивстимость преследованія какой-либо научно-философской идеи сь участіемь въ «политической смуть» 78). Это противоположеніе политическихъ страстей и, следовательно, учений современностифилософскому объединению наукъ, несомивнио, произвело глубокое впечатленіе на Сент-Симона, — такъ же какъ и логически возникавшее представление о неизмвримо болве высокомъ назначения

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Blainville. III, 68, 278.

ученыхъ сравнительно съ политиками современнаго типа. Въ одновъ только Сенъ - Симонъ не могъ послъдовать за своимъ собесъдникомъ — въ его католическихъ чувствахъ. Блэнвилль, какъ искренне-върующій, долженъ былъ разсчитывать на гармонію будущей научной системы съ церковно-религіознымъ ученіемъ, —Сенъ-Симонъ не могъ до такой степени отръщиться отъ преданій просвътительной философіи, чтобы остаться въ лонъ католическа. Онъ чостепенно шелъ къ историческому взгляду на католическую доктрину, одинаково далекому отъ преклоненія Блэнвилля предъ традиціей и отъ философскаго метафизическаго отрицанія.

Пріобрѣтеніе этого взгляда одинъ изъ важнѣйшихъ моментовъ въ философскомъ развитіи Сенъ-Симона, -- какъ и вообще въ судьбъ новой позитивной философіи. Историческаго отношенія къ культурнымъ нвленіямъ не могло быть у автора изв'ястнаго намъ адреса въ національное собраніе, вообще — у политика, смотр'явшаго на Декларацію правт, какъ на самодавлівющій, первичный источникъ общественной организаціи. Восторгь предъ отдільнымъ моментомъ, кагь кульминаціоннымь пунктомь умственнаго сознанія и политическаго строительства, — настроеніе чисто-метафизическое, достойное Кондорсе — автора того самаго сочиненія, какое впоследствіи встретить въ лице Сенъ - Симона суроваго критика. Очевидно,--всторизмъ, если такъ можно выразиться, пріобретенъ Сенъ - Симономъ въ теченіе революціи, къ тому времени, когда въ его ум'в сложился терминъ la carrière physico-politique. Терминъ говорилъ объ опытах и научных выводах т.-е. о самопроизвольных результатахъ извъстныхъ предшествующихъ фактическихъ данныхъ. И квалификація physico—свидътельствовала о ръшительномъ повороть мысли оть героической политики къ эволюціонной.

Повороть совершился около 1797 года. Около этого времени у Сень-Симона происходила замѣчательная бесѣда съ докторомъ Бюрленомъ. О ней Сенъ-Симонъ сообщилъ только пятнадцать лѣтъ спуста, въ *Mémoire sur la science de l'homme*. Сообщеніе оказалось на столько значительнымъ, что уполномочило нѣкоторыхъ критиковъ окончательно принести Сенъ-Симона въ жертву Бюрдэна, всѣ его

Digitized by Google

<sup>&</sup>quot;) Renouvier L'Année philosophique, P. 68. 12-13.

болѣе или менѣе цѣнныя философскія иден приписать его собесѣднику, Бюрдэна объявить спервымъ основателемъ позитивизма». Наиболѣе авторитетный защитникъ этой мысли — извѣстный французскій новоконтіанецъ—Ренувье. Но откуда Ренувье извѣстно ученіе Бюрдэна? Исключительно изъ сочиненія Сенъ-Симона 19). Кромѣ того философъ ссылается еще на статью въ одной газетѣ шестидесятыхъ годовъ. Ссылаться было совершенно лишнимъ. Статья просто на основаніи все того же сообщенія Сенъ-Симона называетъ «забытаго» Бюрдэна—«истиннымъ наслѣдникомъ Кондорсе», высказывшимъ все лучшее, что естъ въ сочиненіяхъ Сепъ-Симона в Конта 30). Такимъ образомъ являлась на сцену крупная философская величина, по странной случайности, не оставившая въ исторів новой мысли другихъ прочныхъ слѣдовъ, кромѣ нѣсколькихъ страницъ у Сенъ-Симона.

Кто же быль Бюрдэнъ?

У Ренувье и въ газетной статъв нътъ о немъ никакихъ свъдъній. У Литтре сказано, что Бюрдэнъ авторъ сочиненія Cours d'études medicales, вышедшаго въ 1803 году. Оппонентъ Литтре—фурьеристъ Пелларенъ — произвелъ архивныя изысканія и нашелъ, что во французской армін было два доктора Бюрдэна и одинъ изъ нихъ, несомнънно, собесъдникъ Сенъ-Симона: его имя, какъ

<sup>50)</sup> L'Avenir National, 1865, 10 août, № 213, авторъ статьи Fred. Morin—издателя Ocuvres de S. S. et d'Enf. протестован протевъ статьн, -- авторъ ответаль, соглащансь, что Сенъ-Симону принадлежить только редакція текста, а иден вообще ученимь при директорів и при первой республикі, — слідовательно не одному Бюрдэну. (16 вой, 🏃 219). Въ первой статъв авторъ перечисиялъ ученихъ (Монжа, Лапласа, Кювье, Сталь), современных Сень-Симону и не принссиваль ими никакого участия въ позитивизив. Надо полагать, -- и участіє Бюрдэна не было безусловно убедительно для автора, -- по крайней міріз-всеобъемлющее участіе. Въ той же газеть нісколько раньше была вапечатана статья, гдф, между прочемъ, всф историческія и соціальныя сочиненія мервой половини XIX-го въка приписивались двумъ источникамъ — идеямъ Констана в Сталь и философіи Сенъ - Симона и дальне следовали продуманныя, повидимому, нохвали оригинальному философскому творчеству Сенъ-Симона: "il n'y a qu'une intelligence vraiment supérieure qui puisse imprimer une direction durable à des ames vraiment libres... Doué d'une puissance rare de création intellectuelle, merveuillesement habile à tirer de deux ou trois faits une théorie ingénieuse. Накомедь, по минию автора, Севь-Симонъ первый въ началь XIX выка поняль во всемь значени идею Кондорсе о прогрессъ, и одинъ онъ сдъдаль эту идею основной связью знаній, въ ней искаль живого объясненія явленій прошлаго и будущаго, — этимъ онъ пріобрель безсмертіс (25 juillet, № 197).—Во всей статью о Бюрдэню не упоминается на слова.

военнаго врага, значится въ спискъ лиць, которымъ Сенъ-Симонъ разослалъ *Travail sur la gravitation universelle* и кромъ того Сенъ-Симонъ говорить объ его занятіяхъ въ военныхъ госпиталяхъ <sup>81</sup>). Помимо архивныхъ указаній имъются печатныя, современныя Бюрдэну: они сообщають, что онъ занимался опытами надъ гальванизмомъ и усовершенствованіемъ лѣченія воздухомъ, наконецъ, на него ссылается Кабанисъ <sup>82</sup>).

Таковы всё данныя, добытыя до сихъ поръ литературой о Бюрдэнё. Самый оригинальный фактъ, отмеченный Пеллареномъ: Бюрдэнь на тридцать лётъ пережилъ Сенъ-Симона и не попытался даже отдаленно воспользоваться идеями, вложенными въ его уста Сенъ-Симономъ. Но Пелларенъ, повидимому, ошибается вмёстё съ другими изслёдователями, приписывая Бюрдэну только одно сочиненіе, названное выше. Предъ нами нёмецкій переводъ французской книги О человысь, вышедній въ Тюбингенё въ 1803 году. Авторъ сочиненія—Бюрдэма и, по нашему мнёнію, сенъ-симоновскій,—на слёдующемъ основаніи.

Сенъ-Симонъ свое сообщеніе о Бюрдэнѣ начинаеть заявленіемъ, что Бюрдэнъ «уяснилъ ему значеніе физіологіи». Книга, о которой мы говоримъ, доказываеть именно значеніе физіологическихъ знаній для развитія истинно-научнаго взгляда на человѣка и его органическую жизнь <sup>83</sup>). Сочиненіе — чисто-спеціальнаго содержанія, — инкакихъ намековъ на философскую культурно-историческую идею въ немъ нѣтъ. Правда, авторъ настаиваеть на историческомъ изученіи органовъ—у различныхъ животныхъ: только такимъ путемъ можеть выясниться значеніе каждаго органа и получиться цѣльное представленіе о развитіи организма <sup>84</sup>). Идея эта, несомнѣнно, можеть быть связана вообще съ историческимъ воззрѣніемъ на явленія всѣхъ категорій,—но Бюрдэнъ здѣсь же ссылается на Кювье, какъ своего руководителя—въ поставленной задачѣ,

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Littré. 96. Pellarin. 139. Oeuvres XV, 139, XL, 45. Литтре насчитываеть 3 тома въ сочинени Бюрдена,— на самомъ деле ихъ—пять.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Oeuvres de Vicq-d'Azyr P. 1805, I. 9. Cp. Picavet. Les Idéologues, 454.

der Thiere; Geschichte seiner Krankheiten, Erklärung seiner organischen Lebens. Aus dem französischen des Herrn Burdin überzetzt. Tübingen 1803. Vorbericht. II—III.

<sup>36)</sup> Vorbericht. VII.

Въ результатъ, — намъ остается совершенно невъдомой философская сила Бюрдэна — независимо отъ передачи его словъ Сенъ-Симономъ. Но этотъ источникъ не только въ этомъ случать, но вообще всегда, когда ръчь идеть о пересказъ чужихъ мыслей, — является отнюдь не фактическимъ. У Сенъ-Симона свой особенный способъ не только излагать чужія мысли, но даже приводить цитаты изъ чужихъ произведеній. Онъ понимаетъ, что способъ этотъ можеть «смутить» читателя, показаться ему «смъщнымъ», — но для Сенъ-Симона важна связь и полнота идеи, — еся цъль логическаго разсужденія, а не принадлежность ея отдъльныхъ звеньевъ отдъльнымъ авторамъ.

Способъ его следующій. Такъ какъ идейная работа принадіежить и ему и еще другому мыслителю, -- то представляется возможными три редакція: первая-всв идеи приписать другому, втораявсв идеи изложить отъ собственнаго лица, третья — поделить идеи между авторами. Сенъ-Симонъ первую редакцію считаеть наиболю удобной, признавая редакцію вообще «второстеценнымъ» вопросомъ, — главный, — «сущность» идей. Общее правило для Сенъ-Симона: влагать идеи въ уста тёхъ, «кёмъ онё должны быть лучше всего приняты», т.-е. въ уста мыслителя, установившаго принципи или первыя звенья идейнаго ряда. Такъ Сенъ-Симонъ поступаеть съ Викъ д'Азиромъ, заставляеть его излагать весь путь естественной эволюціи челов'яка и челов'ячества, потому что Викъ д'Азиру, какъ сравнительному анатому, принадлежить выяснение первыхъ стадій органическаго развитія. Даже больше. Приводя выписку изъ предисловія Викъ д'Азира къ Сравнительной анатоміи Сенъ-Симонъ не считаеть нужнымъ держаться подлиннаго текста, вводить нден, навъянныя ему разсужденіями ученаго, или устными бесъдами съ нимъ. Единственное условіе, -- лишь бы эти идеи не противоръчили основному принципу, исходной точкі разсужденія. Послів этого Сократь можеть быть уполномочень-изложить всё стадін умственнаго развитія человівчества, — потому что европейская умственная культура примыкаеть къ философской деятельности учителя Платона и Аристотеля \*5).

<sup>\*\*)</sup> Oeuvres. XL, 175, 70, 81, 23, 150.

Легко теперь представить, что значить на язык Сенъ-Симонанден какого-либо мыслителя: это-целое міровоззреніе, связанное съ этими идеями, вдожновленное ими, по митнію филофа — основанное на пихъ. Естественно, можетъ представиться не одинъ случай, когда виновникъ «первыхъ терминовъ ряда», по выраженію Сенъ-Симона, -- не признаеть себя авторомъ последнихъ или самъ не додумается до нихъ. Относительно Викъ д'Азира это — несомивнно. Знаменитому врачу и анатому не могло придти на умъ изследовать періоды умственнаго и соціальнаго развитія челов'ячества. Въ его натуръ не было сопіологических задатковъ, -- онъ не могь не только наблюдать и осмысливать современнаго переворота, --- но онъ даже утратиль разсудовь и умерь подъ давленіемъ событій. А Сенъ-Симонъ на основаніи того, что Викъ д'Азиръ классифицироваль парство животныхъ, сообразно съ усложнениемъ ихъ органическаго строенія, — подчиниль вдохновенію его и классификацію человіческихъ обществъ въ зависимости отъ совершенствованія ихъ структуры. Викъ д'Азиръ быль продолжателемъ Галлера и предшественникомъ Галля—на пути въ выяснению зависимости нравственнаго міра отъ органическаго строенія, — и Сенъ-Симонъ быль увлечень перспективой — систематизаціи неорганических в органических тель въ стройные ряды, подчиненные одному принципу прогрессивнаго раз-BHTIR 84).

Какъ после этого разграничить мысли нашего философа и техъ авторовъ, которые увлекали его своими идеями? Сенъ-Симонъ, очевидно, держался относительно другихъ писателей—политике прямо противоположной, чемъ Контъ, считавшій за безусловную и неприкосновенную оригинальность даже непосредственное объясненіе и дополненіе чужой идеи. Можно задать вопросъ, зачёмъ Сенъ-Симону непременно требовалось идеи влагать въ чьи-либо уста? И на этогь счетъ у философа — своеобразный взглядъ. По его мнёнію, — объ органическихъ телахъ следуеть разсуждать иначе, чёмъ о неорганическихъ: надо «сообщать больше жизни своимъ мыслямъ», и избегать холодиаго безличнаго оборота, — le froid on, а елико возможно умножать количество своихъ собесёдниковъ вод. Какой критикъ можетъ почтительно считаться съ подобными соображеніями?

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Cp. Blainville. III, 84 — 124. Oeuvres de V. d'Azyr. Discours sur la vie et les oeuvres de V. d'Azyr.

<sup>47)</sup> Oeurres. XL, 47-8.

Но ихъ, разумъется, необходимо имъть въ виду — при ръшенія вопроса о заимствованіяхъ Сенъ-Симона, —и прежде всего въ случать съ Бюрдэномъ. Несомнънно въ томъ отрывкъ, какой и въ Метойге sur la science de l'homme озаглавленъ Burdin нашли мъсто такія же дополненія и разъясненія принциповъ, о какихъ Сенъ-Симонъ говоритъ по поводу Викъ д'Азира. Въ результать разсужденіе колучило форму, дъйствительно обезпечивавшую дальнъйшее развитіе позитивизма.

## V. •

Общій принципъ-исторія человічества во всіхъ областяхъ человъческой дъятельности объясняется исторіей человъческаго разума. Ступеней развитія—двъ: гадательная и позитивная. Всъ науки поочередно проходили эти ступени- въ зависимости отъ более или менье сложнаго характера предметовь, подлежащихь изученю ихь. До сихъ поръ достигли позитивной стадіи—астрономія и химія, физіологін посл'я работъ Викъ д'Азира, Кабаниса, Биша и — прибавляеть авторь-Кондорсе-остается сдёлать одинь шагь къ позитивизму; психологія, которую авторъ считаеть отдільной наукой, -- начинаеть опираться на физіологію. Величайшимъ моментомъ будеть окончательное превращение философіи въ позитивную науку, -- тогда постепенно обнаружатся следующіе результаты: физіологія станеть предметомъ общественнаго преподаванія; нравственность сяблается положительной наукой: только физіологь можеть доказать, что пути добродътели и счастья совпадають; политика также явится пеложительной наукой, политические вопросы будуть разрышаться подобно вопросамь гигіены; философія пріобрететь позитивный характеръ, такъ какъ составъ ея образуется изъ данныхъ отдъльныхъ наукъ; религіозная система усовершенствуется: Дюнюн доказаль, что всв религіи основывались на научной систем'в и всякое преобразованіе научной системы влекло за собой реорганизацію религіозной. Такъ какъ религія состоить изъ двухъ частей теоретической, т.-е. принциповъ и практической, т.-е духовенства, -- очевидно. за организаціей принциповъ должна последовать реформа духовенства. Оно будеть ученой корпораціей, такъ какъ вся сила духовенства заключается въ научномъ преимуществъ надъ толной.

Авторь заранае предвараеть: плансь і организаціи. Мы знасмь. революци, неоврисимо отъ миныхъ философокихъ поорій, совдавали учрежденія, долженствующія совершенствовать науки, системотивировать ихъ и подготовить вознакиснение государственной дектонии: Сенъ-Симонъ, не преминулъ, органить значение мисянтува, — но оъ самаго начала видель въ его организаціи недослатокъ, состоявній въ прецятствіяхъ къ скоржинему образованію «общей науки», общей теоріи. Въ работахъ института не было необходимаго единсява и всё оне не быди решительно направлены из одной и той же дели. Въ дъйствительности институтъ додженъ быть раздъленъ — на двъ секцін.....для наученія неорганиноских в инорганических в жіль. Неды этими сокціями должна стоять, тротья—висшая—философія. Она будеть, составлялься по выборамь въ общомь собрани порвыхъ двухт., т.т.е. физиковъ и физіодоговъ и заниматься комбинаціой частинхъ тоорій, продаздаемнять второстопенными классами пислитуты и имъ же, будуть преиспавляться гезитея, и арегеря фидософовъ. \*7).,

Бюрдонъ или Сенъ-Симонъ отъ его лица, не говорить, на кат кихъ основаніяхъ часть физиковъ и физіологовъ фудоть предназнал чета для выработки общихъ теорій, — но задо въ рачи "Бюрдона, приводимой Сень-Симономъ дятнаддать дёль дозже событія, заключаются данныя, подтверживющія произволь Сень-Симона, въ паредачь чужих словь. Бюрдень говориль въ 1798 году, дять льть сиуска Сень-Симонъ написаль свое первое срчиненія Lettres "d'un habitant de Genère. Мы увидимь, -- вайсь среди ученых в математики занимають первое место, и вся предлагаемая авторомь организація сгрумпирована въ честь генія Ньютона и подь егопвистей властью. Съ тъкъ цорь варлядъ на матемелицовъ у Сенъ-Симона изихнидся. в жь 1813 году она именир, матемаликован финтенть, главным препятсявіннь, на пути, же органиваній философотой доктрини. Какого же мевнія быль : Бюрлонь и какь : Сень-Синонь относился къ этому инвнію? Въ Лисьмах женевскаго обывателя мы встрвивемъ дудже аволюцію паркъчи этуп жол классификацію ихлід—падолюдагать праначено матеманировь, кажь наиболью повидивных уненых, было опремінено съ точки эрінія этой эволюціи. И ослиновжен они жипени преимуществъ, — это взглядъ только Сенъ-Симона, а не философа,

<sup>17)</sup> Ib. 25-36.

сообщившаю ему еще до Писем принцини позитивизма. И тем не меже — взглядь находить мёсто въ предполагаемой рёчи Бюрдэна. А почему Сень-Симонъ перемениль свое отношение къ математикамь, — мы внаемъ изъ его автобюграфическихъ признаній: математики не обратили ни малейшаго вниманія на его призывы къ философской организаторской двятельности.

И въ 1813 году Сень-Симонь, опять-таки отъ лица Вюрдена, заявляеть, что у него «кровь кипить» и «гийвъ овладиваеть» имъ противъ «мелкихъ счетчиковъ», равнодушныхъ къ изученю человика и къ реорганизаціи общества путемъ новыхъ принциповъ. Они должны быть извлечены изъ работъ физіолога и историка, т.е. философа. Первый долженъ изследоватъ сравнительную структуру тель неорганизованныхъ и организованныхъ и доказатъ законъ, что всё явленія того и другого міра — пропориюнальны организиців. Потомъ физіологъ тотъ же самый законъ долженъ оправдать на спеціальномъ изследованіи организмовъ, — именно доказать, что размеры уметвенной силы каждаго организованнаго тела пропориюнальны степени совершенства его органическаго строенія.

Дальше, по программ'я автора, начинается роль философа. Ему предстоить проследить развите челов'я и другихъ животныхъ въразныя эпохи и показать, что только разумъ челов'я развился, в разумъ другихъ животныхъ понизился, коти следуетъ считатъ «философскимъ предразсудкомъ», будто одинъ лишь челов'я обладаетъ способностью совершенствоваться;—на самомъ д'ялъ, если бы челов'я къ исчетъ съ лица земли, наилучше организованное животное начало бы совершенствоваться. Наконецъ, философу надлежитъ установить «рядъ прогрессовъ челов'ятескаго ума», — начиная съ развития его разума, обусловленнаго непосредственно преимуществами физической организаціи челов'яка, и кончая будущимъ, когда челов'якъ поднимется до пониманія единаго закома, управляющаго вселенной.

Такова программа, предложенная, по словамъ Сенъ-Симона, Бюрденомъ,—и Бюрденъ закончилъ свою ръчь такими словами: «будьте философомъ въ этой работъ, я буду физіологомъ» <sup>86</sup>).

<sup>16)</sup> Ib. 39-43, 45.

Съ тъхъ поръ Сенъ-Симонъ и началъ свое философское поприще. Его пришлось проходить безъ помощи Бюрдэна, такъ какъ у насъ нътъ никакихъ овъденій о томъ, чтобы Бюрдэнъ отвечаль Сенъ-Симону на его привыдку Записки по науки о человики, и чтобы онь самь чтолибо сделаль на указанномъ пути. Сенъ-Симонъ работаль одинъ, не забывая все-таки своего «обязательства» предъ Бюрдэномъ Но Бюрденъ быть не одинь въ положении учителя, -- Сенъ-Симонъ называеть эще двукъ ученыхъ — врача Бугона и историка Эльспера 39). Знакомство съ обении писателями относится къ поздивишому времени,----но неразривно свизано съ позитивистскими идеями Сенъ-Симона. Бугонъ и Эльснеръ, по словамъ Сенъ - Симона, разрешели ого недоумения въ ряду физіологическомъ и историко-философскомъ. Именно, - Сенъ-Симену было извъстно, что организація. бобра совершениће организаціи обезьник: у бобра имбется мускуль, управляющій большинь пальцень, у обезьяны его ність. Что это признакъ выспей организаци, -- Сенъ-Симонь узналь, въроятно, нзъ сочинений Викъ д'Авира. Этогъ учений указаль, что обезьяны лимены способности комбинировать больной цалець съ другими нальцами руки, а бозъ этихъ комбинацій недостижими никакія сколько-нибудь тонкія операція и безъ нихъ не существовала би вся промышленность человена. Рука обезанны приспособлена только из скватыванію продметовь, --- и только рука человёка могла создать ремесла и HCKYCCTBa ").

Почему же тогда меносредственно за человѣкомъ ставится обыкновенно, обезьяна? Бугонъ «послѣ продолжительных» размышленій и изысканій» объясниль, что физіологи: дѣйствительно ошибаются и ошибка явилась ревультатомъ теологическаго возврѣнія: человѣкъ создань ио образу Божію, а обезьяна ближе всѣхъ животныхъ къ виѣшности человѣка,—она поэтому и заняла высшее мѣсто.

Сенъ-Симонъ могъ услышать эти соображенія не раньше своего путешествія въ Адансонъ, по поводу ссоры съ Редерномъ: здісь онъ въ комер 1811 года познакомился съ Бугономъ <sup>31</sup>). Но самое знакомство и эпака его могуть считаться вопросами второстешен-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Bougon—Ib. 48—66; Oelsner. 67 – 8.

Петировано у Блэнвилля, — III, 102.

<sup>&</sup>quot;, Histoire de Flers. 150-1.

ными въ исторіи философскаго развитія Сейъ-Сийона,—твиъ болбе, что Бугожь разрівниль затрудненіе Сенъ-Симона способомъ, авшеннымъ научнаго вначенія, — и самое затрудненіе не могло оказать существеннаго вліянія на историко - культурную мысль Сень-Симона.

- Гораздо значительнее, повидимому, урокъ, полученный отъ Эльснера. Въ 1810 году онъ, бавший представитель Франкфурга при директории, издаль кинту Les effets de la religion de Mohammedув'ечанную институтомъ. Книга и была налисана на тему, предлеженную институтомъ: изследовать вліяніе магометанства чекіе трекъ первыхъ въковъ педары на тив и правы вительство магометанских в народовь? Въ первый разъ Эльснерь представиль книгу въ 1807 году и жолучиль- только поченный отзывъ, -- потомъ опъ пересмотрене сочимение и на второму конкурсе удостоился преміи. Сенъ-Симонъ узналь нужную: ему идею не изъ книги, а изъ разговора съ Эльскеромъ, т.е. до 1810 года. Идея спесала Сенъ-Симова отъ недоуменія, вывеаннаго въ немъ философами XVIII-го въка. Даламберъ и Кондорсе представляли средніе въка-ретроградной эпохой. Сень-Симонъ, по его словамъ, тщетно старался опровергнуть это представление, установить рядъ непрерывно-прогрессивных періодовь. Эльснорь просто решиль задачу, объяснивъ научныя заслуги арабовъ: арабы стояли во главъ умственнаго развитія европейцевъ до XV-го віка. Сенъ-Симонъ съ «сердечнымъ удовольствиемъ изъявляеть благодарность Эльснеру.

Указаніе, дійствительно, очень важное, слідуеть только обратить вимманіе, что самий принципь для Сенть-Симона не подлежаль сомпінію и до Эльснера: Сенть-Симонь быль ув'ярень въ философскомъ заблужденіи XVIII-то віжа и только не находиль фактическаго опроверженія. Можно разділить удивленіе издателей сочиненій Сенть Симона предъ его різдкой лозльностью, какъ автора и отмітить, что весьма многія идеи, примисываемым философомъ разнымъ писателямъ, стали изв'єстни только благодаря ему самому это. Всіми указанными путями Сенть-Симонъ примель ит руководниему принципу новой доктрины, —ея научной основів. Наука должна соз-

Digitized by Google

<sup>92)</sup> Oelsner. Avis préliminaire adressé à mes juges. O. c. V—X.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Oeuvres. XL, 69.

дать новую религюзную систему, учение должны стать духовными руководителями общества, прекратить революціонное состояніе умовъ и водворить международный миръ. Сенъ-Сименть рёшилъ лично собрать элементи для доктрины и попытаться—систематизировать ихъ и явиться произведнивомъ новой «общей науки».

Сонъ-Симонъ начинаетъ учиться, следун въ своихъ ванатахъ философской классификаціи наукь, — т.-е. пристунаеть сначала къ физико-матемалическимъ, потомъ переходить къ физіологін, посущен сначала политехническую школу, повже медицинскую и даже проживая попеременно по соседству этикъ учрежденій. Лекцій Сенъ-Симому казалось недостаточно. Онъ лично перезнакомился съ врофессорами. Онъ желаль изучать не только науки но и самихъ ученихъ, видвуь, какое вліяніе оказивають занятія науками на нхъ страстів, умь, на всю ихъ правственную природу. Наконецъ, -- онъ стиравился путешествовать съ пълью унать, что спелано у другихъ народовъ для его прин т.-е. для физико-политическаго поприща неловическаго ума. Изъ Англіп и Гернавін онъ не вывесь мичего поучительного: англичано совершенно не направлели своихъ научныхъ работь къ физико - политической цели, т.-е. не равсчитывали преобразовывить существующего порядка на основахъ положительной философіи, у нівицевъ Сенъ-Симоръ также нашель «общую науку» въ дътскомъ! состояния, хоти и съ несомненнымъ велинамъ будунимъ. Въ Германіи Сонъ-Симона поразиль исключительно мисти--ниве он идот и отого для него онавалось достаточнымъ, чтобы не заниматься больше ивиенией мислью, что и политический политический

Заключеніе не отличалось основательностью и соств'я втота вало быстрот'я изученія предмета. Сенть-Симонт отправился въ путешествіє, по его словамь, послів заключенія Амьенскаго мира, т. с. послів марта 1802 г., сначала онь побываль мь Англіи, мотомы отправился въ Женеву и по пути «пробхаль часть Германіи». Въ Женевів онь нашнозіль Інсаліа обывамьмі, ні бізыходів ихть въ Парижів журналь сообщаль уже въ октябрів 1803 г. Если сопротавить вик сроки; — на пребиваніе въ Германіи останстви очень мало времени, —немного развів больша, чёмь требовалось на пробадь по странів, при старихъ сремствахъ сообщенія <sup>94</sup>). Помимо указанныхъ дать, имівется еще одна, правда—

<sup>&</sup>quot;) Journal typographique et bibliographique, 24 vendemiaire an XII, 7. c. 17 out. 1803. Cp. Ocuvres. XV, 7.



очень запутанная. Сенъ-Симонъ товорить, что по возгращени из питешествія онъ жонился. Сділаль онъ это съ цілью устронть у себя учено-литературно-артистическій салонь и на своболь изучать vченыхь. Когда произошла эта женитьба? По слевамъ Родрига—« 1801 году: очевидное недоравуменіе, такъ какъ Амьенскій миръ состоялся годомъ позже. Сенъ - Симонъ вскоръ развелка съ женойизъ-за несходства характеровъ. Гюббаръ относить разводъ иъ іюно 1802 года. — невъроятное свъдъніе на томъ же основанін какъ и сообщение Родрига. Издатели Oewers пріурочивають разводь къ іюлю 1803 года и насчитывають годъ семейной жизни Семъ-Симона, -- следовательно, -- выходить -- онъ женился въ 1802 году летомъ. Но въ то же время достовърно извъстно, что въ женевъ Сенъ-Симонъ предлагаль руку г-жв Сталь, -- по словамъ Гюббара-послъ развода съ женой, хоти, по точному заявлению Семъ-Симона, онъ въ Женевъ быль во время путеществія и до брака 95). Остается предположать, что Сень - Симонь быль уже въ Парижв въ концв 1802 года-сь рукописью Писемь обывателя, очень: скоро женился и прожиль съ женой всего и всколько месяцевъ. Тогда на все путешествіе не приходится года. Оно было совершено будто по общепринятому обычаю-образованіе закапчивать путеществіемь. Поучительныхъ личныхъ наблюденій врядъ ли удалось Сенъ-Симону сділать особенно много. Можеть быть, пребывание въ Кошие, въ обществъ г-жи Сталь, --- было самымъ плодотворнымъ моментомъ всего путешествія, - и, несомнінно, повідка въ Женеву была вызвана желаніемъ видёть только что овдов'явшую, знаменитую писательницу.

Только такой стремительностью повадки можно объясцить крайне поверхностное представление Сенв-Симона о германской философии. Онь могь получить о ней понятие, даже не покидая Парижа. При всей неосведомленности французовъ XVIII-го въка и начала XIX-го въ немецкой литературъ и особенно въ философии, Кантъ билъ известенъ изъ журнальныхъ статей съ 1796 года, та въ 1798 и въ 1801 г. Charles de Villers, офилоръ французской службы, долго живий въ Германии, написаль два изследовация о философии Канта и о немецкой метафизикъ. Эти труды анала г-жа Сталь, но они,

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Ed. Rodrigues. XXIII; Not. hist. I, 26; Hubbart, 37.

очевидно, остались неизвъстными Сент-Симону <sup>96</sup>). Еще болье значительнымъ лишениемъ для философа было его незнакомство съ сочиненіемъ Канта Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. Написанное въ 1784 году, оно явилось во французскомъ переводъ въ VIII году <sup>91</sup>). По французскимъ источникамъ Сенъ-Симонъ не могь узнать о трактать Лессинга Воспитание человпческого рода, написанномъ въ 1780 году. О немъ французы услышали впервые оты г-жи Сталь въ 1814 году, а мереводы его явился еще много лать спустя. До какой степени трактать быль важенъ именно для «общей науки», --показываеть его популярность среди почитателей Сенъ-Симона. Г-жа Сталь опредёляла смыслъ трактата точнымъ воспроизведениемъ историко-религиозной идеи. Сенъ-Симона: Дессингъ доказываетъ, что средигіозныя откровенія всегда соотвътствовали просвъщению современной эпохи > 90), Мы видъди,эту мысль Сенъ-Симонъ почерпнулъ у Дюлюн, -- Лессингъ могъ бы сообщить ее гораздо раньше.

общить ее гораздо раньше. Не меньше пользы Сенъ-Симону принесла, бы и историческая философія Канта. Кенцісбергскій философъ пользовался во Франціи нелестной и крайне превратной славой. Лагариъ объявляль его мистикомъ и ставидъ рядомъ съ Сведенборгомъ, именуя обоихъ «позоромъ человическаго рода, ээ). Кантъ рисовался французскому, уму, воспитанному на сочиненияхъ Кондильяка, среднев вковымъ сходастикомъ, а между твиъ онъ принадлежаль дъ самымъ настойчивымъ защитникамъ философіи исторіи, какъ строгой науки, быть остроумнымъ критикомъ Сведенборга и, что особенно поучительно для The angle of the state of the s

Digitized by Google

and the second of the second

<sup>\*)</sup> Virgile Rossel. Histoire des relations littéraires carte la France et l'Allemagne.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Этоть переводь неизвистень также и Rossel'ю и Литтре, который почти пиликомъ приводить сочинение Канта, видя въ немъ зародыщи позитивной философін (О. с. 54—70). Не зналъ ранняго перевода Ideen и Контъ, получившій французскій тексть оть Эйкталя въ 1824 году. Указаніе на Conservateur слідано Евгеніемъ Родригомъ въ предисловін въ его переводу трактата Лессинга Die Erziehung des Menschengeschlechts By приложения вы Lettres sur la Religion et la Politique. P. 1831. 142-3. Въ томъ же Консерваторъ было переведено и другое сочинение Канта возвіщавшее, по замітанію Родрига, "редигіозное возрожденіе" нісколько діть спустя носяв Лессинга. (Théorie de la pure réligion morale. Lettres. 142-3).

1) De l'Allemagne. IV p. chap. I.

1) Page 1 20

<sup>\*7)</sup> Rossel. 89.

Сенъ-Симона, —преданнымъ ученикомъ Ньютона. Въ ньютоновской теоріи Канть нашель такой же вдохновляющій философскій принципъ, какъ и Сенъ-Симонъ. Представление о механизмв, какъ основномъ двигательномъ законъ эволюціи, Кантъ готовъ быль распространить не только на всю область физическаго мирозданія, но и на жизнь организованныхъ телъ. «Къ постоянному вдохновению ньютоновской идеей, -- говорить современный изследователь кантовской философіи, --следуеть отнести все, что Канть писаль по исторін природы и челов'вчества». Ирограмма лекцій Канта въ шестидесятых годах представляеть тв самые ряды-физіологическій и исторический, каків для Сенъ - Симона должны были воплотить всю «философію Бога». — и методъ Канта въ ръшении метафизическихъ вопросовъ — ничто иное какъ нъютоновскій анализъ. На основаніи этого метода, прим'вненнаго къ психологій, Канть и опровергаеть представленія Сведенборга о сверхуувственномъ мір'в духовъ и ихъ сверхестественныхъ свойствахъ: нъютоновскій принципъ механическаго детерминизма, законъ причинности не совмъщается съ идеей о способностяхъ, независимыхъ отъ физической природы. Это убъждение проходить и по философско - историческому учению Канта. Для него прогрессъ — стихиное развите первоначальныхъ свойствъ и способностей человъческой природы по закономърному, природой начертанному плану. Следовательно, исторія человеческаго **ума** одинь изъ отделовъ естественной исторій. Судьба человівчества въ ен цъломъ есть выполнение скрытой цъли природы произвести государственную форму — совершенную внутрение и вившие, т. е. Weltbürgerlicher Zustand 100). Канть, очевидно, предвосхитиль позд-

Menschen und selbst ganze Völker denken wenig daran dass, indem sie, ein jedes nach seinem Sinne und Einer oft wider den Andern, ihre eigene Absicht verfolgen, sie undemerkt an der Naturansicht, die ihnen selbst unbekannt ist, als an einem Leitfaden fortgehen, und an derselben Beförderung arbeiten, an welcher, selbst wenn sie ihnen bekannt wurde, ihnen doch wenig gelegen sein wurde. Кантъ разсчитиваль найти руководящую нить для закономърной естественно-послъдовательной истории, а создать такую историю—предоставляль генію будущаго, своего рода Ньютону исторической науки. Sämmteliche Werke. Leipzig 1838, VII, 318. Ср. 329—330, 332: "Ein philosophischer Versuch die allgemeine Weltgeschichte nach einem Plane der Natur, der auf die vollkommene bürgerliche Vereinigung in der Menschengattung abziele, zu bearbeiten, muss als möglich und selbst für diese Naturabsicht beförderlich angesehen

ESTINYO CONS-CHMOTERCTCKYD NDOFPAMMY-DACIPOCTDARONIO TPARRAMской ассопіацін на все ченов'ячество постепенняго просв'я тительнаго прогресса покольній, путемь метрерыности совершенствованія. Несомивние, ши у Канта встрівчаются очень сильныя еговорки - насчеть объема возможнаго прогресса: философъ не въвить вы навопленів меральной силы вы сознанів человічества, а только въ развитів законности, суживающей кругь навилій онивныть нать слабыми \*\*\*). Немых тамке: у применято философа и «мистицизма» — съ точки зрвнія французскаго здраваго смысла и вритической философіи. Канть рішавтся истолковать библейскую исторію челов'єка съ философской точки зр'внін и въ интересалъ традифи, напримерь, трехопадено объясняеть положительными культурно-историческими фактами, т. е. въ переходъ человъка отъ инстиктивной жизни къ сознательной, видить для индивидуума проиграшть,--нравстиенный упадокв и появление ноных в болваней (191). Это-отчасти отголоски воззрвній Руссо, по временамь очень близних Канту и на позитивный взглядь однородних в съ теологическими представителями. Навонець. Камть отринаеть возможность путемъ исторических в наблюдений и општовъ разрынить вопрось о смысив негоріи и прогресса: судить о проявленіям свободной воли значить притивать на роль провиденія (1931). Очевидно, Канть, какъ философъ The State of the S And the second second

werden". Совпаденіе исторических задачь стихійно разрівнаемих извістними культурнівім силами,—сь цілесообразнимі прогрессомь—одна ніз основних идей ві философіц исторія Сень-Симона; испольних полное сочувствіе у Сень-Симона в ученіе Канта о религін, какъ о правственной теологія". Ср. Nolen. Les montres de Kant. Revise philosophique. Aout: 79, 121, 129 — 30. Dieterich. Komi w. Rousseau. Tübingen, 78. Vorspert. V.

Streit der Facultäten. (1798), Werke X, 342: von der eudämonistischen Vorstellungsart der Menschengeschichte; 354: welchen Ertrag wird der Fortschritt zum Besseres dem Menschengeschlecht abwetfen!—nicht ein immer wachsendes Quantum der Moralität in der gesinnung, sondern Vermehrung den Producte ihren Legalität in pflichtmässigen Handlungen.

169) Muthmasslicher Anfang der Menschengeschichte (1786) VII. 373—4.

Material Angles der Fucultaten. Werke X, 343—4 "durch Erfahrung unmittelbar ist die Aufgabe des Fortschreitens nicht aufzulösen". Ср. Dieterich. IV. Abschnit. Nolen неправъ, считая сочиненія Канта восьмидесятих годовъ— вобоще онновнитей противъ теорій Руссо: у Канта въ ученін о прогресси різко отличается судьби "рода" (Gattung) и "индивидуума" и въ контрасти этих судебт философт ищеть оправданія противокультурних» воззрівни Руссо. Nolen. R. phil. mars 80. 290—1.

исторім не різпался окончательно разграничить научное понятіе естественнаго закона и религіозно-телеологическое возарініе. Мисль пытавшался привести въ гармонію идем Руссо—автора Разсужденій и автора Эмиля и Общественного договора и, въ интересахъ помітическаго равенства, какъ его понималь тоть же Руссо,—создаванная понятіе о двухъ культурахъ—планомірно и непланомприо развивающейся:—такая мисль не могла войти въ міръ позитивизма 101). Но она не помішала Канту высказать не мало мыслей, существенныхъ для «общей науки».

Наконець, третій германскій финософъ, Гердеръ могь бы сообщить Сенъ-Симону идею физіологическаго и историческаго ряда задолго до его беседи съ Бюрдэномъ, Онъ чрезвычайно вартинно изображаеть единство организмовь, доказанное сравнительной анатоміей. Гердеръ усвоиль во всемъ объемв идею Боние, известного намътавтора термина полименезиса, по неразривномъ единствъ всего существующаго въ реальномъ и даже идеальномъ мірв. Оть неорганическихь безформенныхъ таль до челована и идеальных посредниковъ между нимъ и Божествомъ — все сущее предотавляеть лестницу 105). Гердерь выражается еще энергичне: всь существа-disjecti membra роётае, - и животныя именуются старшими братьями человёка его учителями, «живыми искрами божественнаго разума», лучи котораго человъкъ сосредоточилъ въ себъ. Его духовное развитіе шло въ зависимости отъ его стольновеній съ животными, —и чемъ разумнее быди его враги или друзья, твиь больше вингрывало его собразованіе». Исторія человической культуры, заключаеть Гердеръ, —въ сильной степени — зоологическая и четрафическая. Культурой человыть обизань своей организація, п исторія его умственнаго совершенствованія представляеть такой же рядъ звъньевъ, какой охватываеть органическую жизнь нашей планеты. Цень соціальнаго совершенствованія, говорить Гердерь, идеть непрорывно отъ перваго звена до последняго и принципы своей культурной философіи онъ-по ихъ простотв и непровержимостиприравниваеть въ естественной исторіи челов'яка 106). Очевидно, илея

<sup>104)</sup> Muthwass. Aufang. 374-6.

<sup>&</sup>lt;sup>\$05</sup>) Cp. Cuvier. IV, 262 - 3,

<sup>106)</sup> Herder. Ideen zur, philosophia der Geschichte der Menschkeit (1784). Sämmtlichs Werke. Stuttgart und Tübingen 1853. XXVIII, 65, 70, 72, 345—6.

метрерывности двухъ рядовъ органическаго и культуриаго, столь дорогая для Сенъ-Симона, — была съ воодущевлениемъ усвоена философомъ – поэтомъ. У него Сенъ-Симонъ, такъ же накъ и у Канта, нашелъ бы не мало смистицизма» и сметафизики», — тъ же отражения взглядовъ Руссо, религіозный лиривмъ въ традиціонномъ маправленіи, въ полномъ смыслъ мистическія надежды на разцвітть совершеннаго человіка вить земныкъ преділовъ. Но всі эти мечты и восторги чередуются съ подлинными вліяніямы современной естественно-философской мысли и Гердеръ свои эволюціонныя иден черпаєть изъ того же источника, откуда и Сенъ-Симонъ. Несомийнно, если бы французскій исканель алементовъ для ноантивной философіи познакомился съ книгой Гердера, — онъ поставиль бы его выше Бугона и Эльснера. Въ разультать, — поприще для г-жи Сталь, иміющей открить Франціи германскую мысль, — осталось едва затроннутыхь, — и не тімъ, кому эта мысль могла бы оказать велиція услуги.

Сенъ-Симону оставалось снова обратиться къ парижскимъ ученимъ. Онъ не только дъятельно: собираль ихъ у себя, до и оказиваль щедрую поддержку ихъ работв, не жалёль денегь на изданця инигь, на личныя вспомоществованія. Несомивнио, при такихъ условіяхь къ Семъ-Симону перешле не мало идей и научныхъ фактовъ. Добывались они отнюдь не тщательнымъ, трудолюбивымъ изученіемъ предмета, а пъиъ самымъ путемъ, какой раньше Гельвеція вдохновивить на общиряює философское сочиненіе. Разница быда только въ одномь: Сенъ-Симонъ обладаль способностью къ оригинальнымъ вдохновеніямъ, комбинаціямъ фактовъ и къ обобщеніямъ, недоступивнить уму самихъ учичелей:

Первое сочинение Сенъ-Симона понавываеть наглядно процессъ работы, — и имению въ этомъ етношении особенно важны. Письма женевскато обывателя: Мы внаемъ, — Сенъ-Симонъ постарадея затбыть объ этомъ пронаведении, — и это стараще, несомивнию, стояло въ связи съ основной идеей Писемъ, разръщавнихъ вопросъ добъ общественной организации. Въ эквальтированомъ разочаровании революціонной метафизикой Сенкъ-Симонъ набросился на источникъ точныхъ научныхъ истинъ, — и дошелъ до сомівльнаго зпоеноза маттематики.

Все сочинение представляеть рядъ чрезвычайно яркихъ отражений лично пережитаго и только что наблюденнаго. Во главъ-письмо

таеть единственнымь изъ современниковъ способнымь судить объ его работв. Впоследствии экземплярь, посланный Вонапарту, предавался вмёств съ собственноручнымъ письмомъ Сенъ - Симона: посылка, очевидно, не дошла до перваго консула, смусти ивскольно мёсяцевъ ставшаго императоромъ.

Что заставило писателя обратиться съ такимъ инсымомъ къ Бонапарту? Онъ и позже неоднократно будеть следовать темъ же путемъ и, мы видели, вызоветь безпощадные улики въ раболенства и лести. Вопросъ о правственныхъ отношенияхъ литературы въ Наполеону гораздо сложное, чемъ представлялось судьямъ Семъ-Симона. Мы знаемъ, Шатобріанъ восторженно привътствоваль Бонапарта по поводу конкордата. Г-жа Сталь, несомивнио, неповинная въ лести, не меньше восхищалась героемъ въ ту самую эноку, когда онъ явно шель къ монархін. Особенно глубоко трогало г-жу Сталь вступленіе Бонапарта въ число членовъ института 1107). А что васается Констана, — онъ нашель въ себв достаточно довърія въ Наполеону еще во время ста дней. Мы назвали первостепенным умственныя силы эпохи, въ общемъ независимые-и въ лице Сталь и Констана-обладающія истинными политическими талантами и тражданскимъ достоинствомъ. Сенъ-Сименъ, следовательно, -- не составляль исключенія по своимь положительнимь чувотвамь из Нанолеону. Онъ въ періодъ своето начальнаго философсваго внуузіазма могь искренно разсчитывать на участіе могущоственнаго человека во всякомъ более или менее основательномъ плане общественной организаціи, заканчивающемъ революціонний періода, тівнь более что экзальтированный философъ, мы увидимъ, по своему истольовиваль организаторскую деятельность Наполеона и принисываль ему свои собствения задачи, а не его присвоиваль себь.

Самое сочиненіе, прежде всего, своей формой, своимъ настрееніемъ переносить нась въ XVIII-й въкъ. Здісь говорится о «существів чувствительномъ и мыслищемъ», объ «идеяхъ филантроимческихъ» изрекаются лирическія восклицанія въ стилів чувствительныхъ поэтовъ - просвітителей: «любовь къ человічеству способна заставить человіна совершать чудеса», «какое прекрасное діло-

<sup>( &#</sup>x27; 101) M-me de Slaet et la republ. 1798. O. c. 96.

ваботать на благо человочества! Какая онященная цель! : Развів у человака имфется еще другое оредство --- приблизиться къ Божесиву?» Излюбленныя иден прошлаго выса о торжествы «просвыщемия», объ «общественномь мивнін», ущравляемомь ирекстанителями разума, выражены слогомъ чувствивельной драмы, въ приноднятей, метафорической формъ. Намонецъ, безпрестанно встрочаются даже вираженія, жаломинающія намъ страницы какого-либо философа: горячее: разсуждение противъ консервативна и нетерпиности сакадемическаго: духарі илоть въ параднель съ навёстными насмёниками Лидро надь темъ же предметомъ 144), серьезное отношение ыть «бремени скуки», удручающей людей богатыхъ-известная наме идея Гельвеція, выввавшан суровую критику Дидро, гъ тому же источнику прибляжаеть насъ ръзко-физіологическое выражение «мозговая экергія». Это---отголоски просв'ятительной эпохи,--- саный важный--представление о томъ, что «симпетръ общественниго мифиія» находится въ рукахъ науки и литературы. Революція, по мийшлю Семь-Симона, окончательно устиновила этотъ факть и онвидля философи. чання помодивний моментоми.

Ходъ мысли — следующій. Первое народное движеніе было глуко возбуждено учеными и артистами. Когда возстаміе, благодари успеку, приняло законний характеръ, — учемые и артистом стали во тлав'я революцій и съ целью уничтожить учрежденія, оскорбительная длячкъ самолюбія— все сижніве разжитали уми мев'єждь, — и спрасти несобственниковъ, очутивнись на полной овобод'в, действительно низвергли ненависития учрежденія, погубили даже нівсколькия своних вождей и выпірали битву противъ собственниковъ. Правда, побіда обощлась дорего поб'єдителямь. Почти всіз несобственники подверглись голоду, вызванному муль же действіями. Населеніе францій, одушевленное стремленіємъ къ передку, могло быть сощально организовано только теміальнымь челов'єкомь, — т. е. Бонавартокъ (1931).

and the property of

<sup>166)</sup> Hanpunbps, Oeuvres completes. II, 327.

вы общеть всих художественной даровитости, опирающейся не на разсудокъ и не на изследоване, а на вдохновене и воображене.

Такъ Сенъ-Симонъ представляеть революціонняя событая: они всецью вызваны идеями, союзомъ ученыхъ и артистовъ съ несобственниками. Авторъ не различаеть періодовъ движенія—не главнымъ двиствующимъ лицамъ, на его картинъ нѣть мѣста революціонной дѣятельности собствемниковъ, вакв пероевъ и лишеміямъ висшихъ сословій, какъ жертвъ. Вся революція исчернивается для него періодомъ господства не демократіи, а толии, періодомъ террора: до такой степени глубокое висчатлѣніе осталось у Сенъ-Симона отъ этого времениі Это впечатлѣніе подчиняеть весь планъфилософа, подсказываеть ему оберонительный союзь противъ несобственниковъ.

Налицо три силы - ученые ди зартисты, собственники и несебственники. Революція обнаружила гибельныя последствія комбинаціи перваго и посавдняго забиента и, кроий того, доказада полную полнтическую неспособность несобственниковъ. Бывшій обожатель «религіознаго принципа равенства» теперь прищель къ выводу, что «примвненіе этого принципа» естественным путам выввало ужасныя жестокости и привело къ совершенно неживиеспособной политической формъ. Слъдовательно, --- власть никогда не должна доставаться, въ руки невъждъ, а «распредъляться сообразно съ просвъщением». Къ этому убъждению должны придри и собственники и несобственники. Практическій виводь ясемь. «Вь силу вещей» и «по необходимости» между двумя классами:происходить борьба,--собственники могуть оставаться победителями не потому, что они многочисленные: ихъ гораздо меньше, чемъ несобственнимовъ, и не потому, что они владёють собственностью, а потому, что они просв'вщенные, на ихъ сторонъ умъ и таланть. Если би распредъление было иное,и исходъ классовой борьбы изихнился бы.

А чтобы нравственная смиа навсегда оставалась въ лагеръ собственниковъ, — они должны вступить въ тъсное единение съ учеными и артистами, выбрать ихъ изъ среды общества въ количествъ двадцати одного человъка: по три математика, физика, химика, физіолога, литератора, живописца и музыканта, вручить имъ духовную власть и обезпечить ихъ существованіе ежегодной подпиской, при чемъ выборы повторять танже ежегодно.

Эти ученые и артисты будуть не академиками, послушными той или другой оффиціальной власти, а избранниками человичества, со-

вершенно независимыми, преданными только энтугіазму-- двигать человвческій родь по пути прогресса. Сень-Симонь съ большимъ воодушевленіемъ объясняеть вредъ зависимаго положенія умствень наго дъятеля для его работы: у автора имъется красноръчивый опить Римелье съ французской академіей, помимо другикъ - общечеловвческих в соображений. Но насколько оригинальна и живиедвятельна ого собственным идем? Несомивнию, --- она испосредственное внушеніе культурныхъ условій XVIII-го віжа, когда представители разума и таланта образовали свободную философскую церковь---вліятельную среди общества и нанонець, прозную дли отарыхъ vчрежденій. Оть этой церкви исходили преобразовательныя и разрушительныя иден и Сенъ-Симонъ видёль, какъ онв воплощались въ революціонномъ движемін. Особенно глубокое впечалленіе произвела на него идеологія необинцевъ, едва самого его не приведшая на гильотину. Очевидно, --- событил безповорочно установили непреодолимую силу начии и художественнаго гензя-виваравительственную и политически и содіально-реальную. Естественно было усмотръть въ этой новой силь возможныя вадатки не разрушительной — а созидательной работы и превратить ее изъ временнаго и неупорядоченнаго явленія--- въ постоянное и организованное. Револоція, безпростанно, мы знаемъ, сов'вщавшаяся съ учеными учражденіями по поводу защиты отечества противъ внівшнихъ враговъ и нашедшая великую помощь въ научномъ геніи Франців, -- еще різче оттенила въ глазахъ наблюдателя нультурно-поличическое значение знанін и таланта. Въ. результать спроекть Сенъ-Симона ничтонное, какъ варыянть національнаго института, --- но только облеченнаго испосредственнымъ, закономврнымъ нравственнымъ вліянісмъ на политику страны.

И, обращаясь съ рътью къ несобственникамъ, Сенъ-Симонъ въ защиту своего плана приводить всъмъ извъстные факты. Они помогають автору обънснить читателямъ, что такое истинный ученый и чего должно ждать отъ науки и отъ предлагаемаго обшества?

Всякому французу нев обыденной жизни известны практическіе успехи химін, т.—е: указанія химиковъ, изъ какого камня можно ло-лучить известь, какимь количествомь золы и оть какого дерева можно вычистить бёлье, изъ соединенія какихъ элементовъ какой полу-

чится продукть. Химики въ этихъ предсканіяхъ не одинбаются. То же самое и астрономы; своими предсказаніями сдълавшіе возможнимъ самыя отдаленным плаванія. Слёдовательно, ученый вообще-челотих, который предсидить. Но пока еще не всё ученые обладають этой способностью въ одинаковой степени, и Сень-Симонъ объясняеть, почему? приводить эту способность въ связь съ большей или меньшей сложностию изучаемаго матеріала и излагаеть извъстную намъ классификацію вауки. Вершина ем — освобождение морали оть метафизики.

До онхъ поръ философъ остается въ нредблахъ, наменчины его предпественниками и современниками-вплоть до введенія морали въ область фивіологіи. Но для Сент-Симона всё эки масч только предисловіе, посылки, а выводь заключается въ мовой организаторской системь. Мы видъли общество, облеченное духовной властью, должно состоять изъ представителей физико-мачематическихъ наукъ, физіологіи и художаственняю творнества. Общество получить наименованіе --- Ньюпоновомово совтива. Онть разділить человъчество на четире отлъла --- англійскій французскій, германскій, итальянскій, — и въ кандомъ будеть упреждень советь но образцу главного. Во всехв советахъ председательство будеть у магемалика, совъты раздълены на два отдъления, --- въ одновъ--представители наукъ, въ другомъ-искуссива, --и здвоъ предспдательствовать будеть литераторь. При каждомы совыть будеть построень храмъ съ маваолеемъ въ честь Ньютона, въ храмъ два отделенія, одно разукрашенное со всею пвобрётательностью артистовь, --- другое устроенное такимъ образомъ, чтобы зривели могли представить будущія наказанін для тёхь, кто вредить развитно наунь на новусствь. Первое отделеніе совета будеть заведовать снутирожними жультомъ мавзолен; второе вниминия, который полжеть представлять вредние величественное и блестащее. Въ непо будуть: вполить почести за великія дівла. «Воякому віврному», живущому не дальню одного двя пути отъ мавзолея, вивняется въ обяванность посвениь его однажан въ годъ. Дети также должны быть приносимы родителями възмавзолей --- возможно скорей после нав рождения. Всякий, мос не неполнять этого повельнія, будеть счикаться вырными за врага религін». Въ окрестностяхы храма будуты выстроемы лабораторін, мастерскія и колледжь. Въ библіотекі никогда не должно бить бельше пяти соть томовъ. Наконецъ, предписывается назначение «священнослужителя»—un ministre du culte.

Такова организація духовной власти, — свътская поручается собственникамъ, а право выбирать лицъ, предназначенныхъ выполнять обязанности «великихъ вождей человъчества» — принадлежить всъмъ.

Какая связь между этимъ «видѣніемъ», этими словами, услышан- ними Сенъ-Симономъ ночью, — и предшествующими историческими и философскими разсужденіями? Какъ философъ—Сенъ-Симонъ пришель къ убъжденію, что науками могуть считаться только астрономія и химія, — «физіологія находится еще въ дурномъ положеніи», — слѣдовательно, — физіологи не въ состояніи предсказывать и удостострять свои предсказанія, —недостижимы—ни prédictions, ни vérifications. Даже въ физикъ нъть еще одного всеобъемлющаго принципа, хотя, по мнѣнію Сенъ-Симона, и не слѣдуеть терять надежди—пріурочить со временемъ физическія теоріи къ закону всеобщаго тяготѣнія. Но какъ бы то ни было, — это только надежда для физики, а не для физіологическихъ и соціальныхъ явленій.

Лишь только философская истина установлена, — Сенъ-Симонъ немедленно прибъгаеть къ «откровенію», начиная съ заявленія, что соціальныя отношенія онъ разсматриваеть, какъ физіологическія явленія. На самомъ дѣлѣ,—онъ ихъ вовсе не разсматриваеть и отъ критическихъ разсужденій, отъ рѣшительнаго опроверженія принципа метафизической революціонной политики, — онъ непосредственно переходить къ принципу философіи изъ того же источника, т.-е. говорить объ «основателѣ религіи», облеченномъ «великой властью». Женевскій мечтатель становится на мѣсто ученика математиковъ и физіологовъ, принимаеть за основу своей системы несуществующую науку, дѣлая лишней и для себя же необязательной научно-философскую классификацію.

На ньютоновскій совъть возлагаются не только религіозныя отправленія, но и соціальный распорядокъ. Во главъ—принципъ; «всъ люди будуть работать»,— и цъль работы очень возвышенная: «приблизить человъческій разумъ къ божественному предвидънію». Работами будетъ управлять ньютоновскій совъть.

Возникаетъ вопросъ, — на чемъ основана подобная соціальная власть учрежденія, состоящаго изъ представителей спеціальныхъ

наукъ и артистическихъ дарованій? Несомивнию, - въ соціальнихъ задачахъ культурнаго общества заключаются данныя, не подлежащія разрѣшенію химиковъ и физіологовъ, — по очень простой причинъ: соціальный огранизмъ нъчто совершенно не тождественное съ физическимъ, — и духовная власть надъ нимъ требуеть и другихъ научныхъ основаній. Но они, по признанію самого автора, еще не существують. Авторъ заявляеть, что онъ соціальныя отношенія трактуеть какъ физіологическія явленія и на этой почві строитъ свой проектъ. Но мы не видимъ ни малейшаго намека на процессъ изследованія отношеній. Мимоходомъ, въ высказывается только одна мысль, имфющая связь съ такимъ изслъдованіемъ, — именно о безпъльности борьбы моралистовъ съ эгоизмомъ — естественнымъ свойствомъ организованной природы. Следуеть, напротивъ, -- стараться всвии силами-- комбинировать -- интересы. Это единственная идея соціальнаго характера. Все дальныйшее возможное изслъдование замънено или даже устранено утвержденіемъ, что нравственныя явленія и физическія — однородны н подчинены одному и тому же закону тяготенія. Очевидно, мысль философа не успъла систематизировать элементовъ науки, стоящей по своей сложности выше физіологіи, -- и отсутствіе подготовительной работы отразилось на самомъ проектв организаціи.

Вся рівчь о культів и о религіи, даже обставленной угрозами,—
плодь тіхть же старыхъ вліяній XVIII-го віжа и революціи. Что
касается важнівшаго вопроса—о соціальной организаціи — въ рівшеніи его даже послівдователи Сенть - Симона находили «существенныя заблужденія», — и самое главное, несомитьно, проповідь союза между капиталомъ и интеллигенціей въ ціляхъ сдерживать въ порядкі невіжественный и біздный плебсь. Такъ понять
мысль Сенть-Симона издатель его избранныхъ сочиненій,—на этоть
разъ вполні единодушно съ Робине 110).

Въ дъйствительности — идея Сенъ-Симона вовсе не носитъ такого воинственнаго исключительнаго карактера. Въ третъемъ *Писъмъ* онъ говоритъ: «на каждаго возлагается обязательство направлять свои силы на пользу человъчества; руки бъдняка будутъ кормитъ богатаго, но богатому повелъвается работатъ мозгомъ, а если его

<sup>110)</sup> O. choisies. I, XXL

можть не способень къ работъ, — богатый будеть обязанъ работать руками». Ни одинъ человъкъ не делженъ оставаться безполезнымъ въ общей мастерской 111).

Следовательно, — Севъ-Симонъ вовсе не намеренъ узаконять власти богатыхъ надъ бъдными во имя собственности. Не имъется у него въ виду и замвны аристократіи происхожденія аристократіей начки. Онъ обращается къ несобственникамъ съ такимъ совътомъ: «заставьте богатыхъ лично просветиться и васъ образовать... заставьте работать ихъ головы для васъ». И въ будущемъ Сенъ-Симонъ предвидить ограничение власти богатыхъ надъ бъдными. Сообразно съ развитиемъ наукъ изучение ихъ становится легче, - и несобственники, ставши образованиве, уменьшать «долю господства надъ ними богатыхъ 143). Очевидно, — союзъ собственниковъ съ нителлигенціей не представлялся Сенъ-Самону навсегда неизмінной вооруженной грозой капитала надъ бъдностью. У автора, несомивино, преобладали филантропическія иден, — но въ результать все-таки получилась организація — совершенно неупорядоченная логически и богатая недоразуменіями на практике, если бы пришлось ее осуществлять.

Въ основъ ея лежатъ собственность и просвъщеніе, —при чемъ просвъщеніе, иовидимому, ставится выше собственности: на немъ созидается духовная власть. На самомъ дълъ, —необладаніе собственностью осуждаеть гражданина на въчное подданство, если только онъ не выдающійся ученый или художникъ, т.-е. неспособенъ попасть въ одинъ изъ ньютоновскихъ совътовъ. Членомъ свътской власти, обусловливаемой собственностью, онъ стать не можеть. Слъдовательно, —и распространеніе просвъщенія не объщаеть сократить власти одного класса надъ другимъ, — тъмъ болье что могутъ оказаться собственники съ первостепенными научными и художественными талантами и отнять у нихъ участіе въ духовной власти окажется несправедливымъ и врядъ ли выполнимымъ — при матеріальной зависимости совътовъ оть подписки между собственниками и при прависимости совътовъ оть подписки между собственниками и при правительственной власти исключительно у однихъ собственниковъ. Сенъ-

<sup>111)</sup> Ib. 40.

<sup>142)</sup> Ib. 22.

<sup>113)</sup> Ib. 27-8.

Симонъ, признавая естественность личнаго эгонзма, не могь отрицать и классоваго, — слъдовательно, — его комбинація не только не прекращала борьбы классовъ, — а только усложняла ее и создавала для нея новый горючій матеріалъ и новые поводы.

Намъ ясно, изъ какихъ основныхъ историческихъ данныхъ образовалась система Сенъ-Симона: власть знанія и идеи наслёдство просвётительной эпохи, центральная роль собственпости — результать революціонных вліяній, преимущественно террора. Но автору не удалось создать стройной жизнеспособной комбинаціи изъ этихъ данныхъ, --- и съ перваго взгляда его государство, дъйствительно, можно принять за оборовительное общество противъ пролетаріата, несмотря на искреннее филантропическое настроеніе. Но неудача общей комбинаціи не лишаеть первое произведеніе Сенъ-Симона -- существеннаго положительнаго значенія. Соціальный вопросъ ръзко выдвинуть на первое мъсто-въ ущербъ политической метафизикъ, намъченъ одинъ изъ основныхъ принциповъ сенъ-симоновской философіи: раздёленіе духовной и правительственной власти, — идей — организующихъ общество и силы, осуществляющей идеи и оберегающей организацію, — и, наконецъ, — установлена идея производительнаго труда, какъ единственнаго источника гражданскаго авторитета. Всё эти мысли пока membra disjecta цёльной системы, — сплотить и объединить ихъ — представить задачу всей дальнъйшей философіи Сенъ-Симона, -- коренящейся въ почвъ современной исторической действительности.

## VI.

Мы видёли, — основной недостатокь Писемь эксневского обывателя заключается въ разрывё между исходными пунктами разсужденія и его положительнымъ содержаніемъ: посылки принадлежать области науки, а умозаключеніе — является «видёніемъ», несомнённо, заключающимъ въ себё отзвуки наблюденной жизни, но по существу несвязаннымъ съ установленной классификаціей наукъ и съ понятіемъ объ ихъ положительномъ карактерѣ. Пропасть могла быть заполнена единственнымъ путемъ, — попыткой систематизировать паучныя данныя и изъ этой систематизаціи извлечь указанія на цёлесообразную и естественную соціальную организацію, — и Сенъ-

Симонъ предпринимаетъ пересмотръ фактовъ и выводовъ, добытыхъ наукой о міръ и человъческомъ обществъ. Въ его умъ рисуется громадный планъ — объединить господствующимъ принципомъ міръ тыть неорганизованныхъ, организованныхъ и, наконецъ, нравственныхъ и соціальныхъ явленій. Принципъ этотъ ему подсказывается великой астрономической теоріей,—закономъ тяготьнія. Доказать неограниченную власть этого закона надъ міромъ матеріи, разума и чувства---идеальная цёль Сенъ-Симона. Онъ это называеть--- «систематизировать философію Бога», послідовательно перейтти оть вселенной къ солнечной системъ, къ землъ и, наконецъ, изучивъ человъчество, какъ одно изъ «подлунныхъ явленій»—вывести законы соціальной организаціи. Такъ Сенъ-Симонъ самъ объясняль Родригу синслъ своей ранней философской деятельности 1). Мы знаемъ, эта задача плодъ объединительныхъ научныхъ идей конца XVIII-го . и начала XIX-го въка. Мы видъли у Галля настойчивое стремленіеполитику и законодательство привести въ неразрывную связь съ физіологіей, — и именно это стремленіе встрітило безусловное одобреніе у Блэнвилля, одного изъ учителей Сенъ-Симона. Сенъ-Симонъ и на личномъ опытъ убъдился въ необходимости «общихъ идей» для организующей научной работы. Въ поискахъ за просвъщениемъ онъ истратилъ множество денегь на поощрение ученыхъ, на устройство научныхъ лекцій и засёданій <sup>2</sup>). Но всё эти траты не привели Сенъ-Симона въ какому-либо цъльному представлению о насущной соціальной организаціи. Каждый ученый работаль въ своей области, получалось большое количество фактовъ и мыслей, --- но общей систематизацін съ практическими нравственными цёлями не предвидізлось. Тогда Сенъ-Симонъ ръшилъ взять задачу въ свои руки.

Вседение из научным работам XIX-го спиа — является началомъ ея разръшенія. Планъ сочиненія быль составлень съ послъдовательной систематичностью. Оно предполагалось изъ трехъ отдъльныхъ произведеній: предметь перваго — физика тълъ неорганизованныхъ и организованныхъ и ея философія; второго — критика разсужденія Кондорсе о прогрессъ и новая картина историческаго развитія, раздъленная на девять періодовъ; наконецъ—третье сочи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Producteur, avr. 1826, 105-6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) До 100,000 эко, по сведениять Родрига. *Ib.* 89-90.

неніе—планъ новой энциклопедіи. Очевидно, — Сенъ-Симонъ нам'єревался изъ предварительнаго анализа извлечь новый синтезъ, на
основаніи тщательно систематизированныхъ фактовъ—создать энциклопедію, какъ основу новыхъ догматовъ. Планъ, несомн'енно, отличается стройностью и выполненіе его Сенъ-Симонъ р'єшилъ подвергнуть критикъ ученыхъ, просилъ ихъ о помощи, д'єйствуя и на этотъ
разъ согласно преданью просв'єтительной эпохи, т. е. по прим'єру
составителей философской энциклопедіи. Мы знаемъ, — и Дидро также
предъявлять нравственныя и соціальныя требованія своему словарю, —
и Сенъ-Симонъ своей ц'єлью объявлялъ «присоединить своехъ современниковъ, въ частности своихъ патріотовъ къ своимъ работамъ» з).

Выполнение осталось позали плана - по многимъ причинамъ. . Прежде всего ученые не отозвались на призывъ автора-образовать съ нимъ «ассоціацію», потомъ-онъ взяль на себя непосильный трудъ-философствовать въ области спеціальныхъ опытныхъ наукъ,н это обстоятельство, надо полагать, оказало автору роковую услугу въ Бюро домотъ. Учрежденное 7 мессидора III-го года, Бюро предназначалось для распространенія практических научных свёденій въ самыхъ общирныхъ слояхъ населенія, -- наприміръ-- данныхъ по метеорологіи. Именно эта практическая задача учрежденія и побудила Сенъ-Симона обратиться въ Бюро. Несмотря на восторженные отзывы о Лагранже и Лапласе-двухъ вліятельныхъ членовъ Бюро-Сепъ-Симонъ не удостовлся вниманія. Уже вступленіе должно было вызвать крайне непріятное чувство у того же Лапласа. Сенъ-Симонъ нашелъ цълесообразнымъ неудовлетворительность своего изложенія оправдывать своимъ аристократическимъ происхожденіемъ: «я нишу какъ джентльменъ, какъ потомокъ графовъ Вермандуа, какъ насл'єдникъ пера и герцога Сенъ-Симона, —и всі великія діла и идеи приписывалъ людямъ благороднаго происхожденія. Такъ перемънилось настроеніе автора санкюлотскаго адреса въ Національное собраніе! Читать подобное поученіе Лапласу, сыну врестьянина, в узнавать объ аристократизив Коперника, Ньютона и Лейбница, какъ основв ихъ геніальности, - было по меныпей мерв забавнымь занатіемъ. Не могъ внушить ученымъ читателямъ особеннаго почтенія

<sup>3)</sup> O. choisies. I, 55-6-nassocier mes contemporains...

критическій пріємъ Сенъ-Симона—наполнять свои страницы обширнійшими выдержками ихъ сочиненій Лагранжа, Кондильяка, Кондорсе, Лавуазье, Линнея и даже перепечаткой всего вступленія къ энциклопедіи Дидро.

Это въ первомъ томѣ Вееденія, — второй предлагаль рядь гипотезъ для объясненія закона тяготьнія, развиваль новую міровую систему — съ неограниченно смълыми положеніями, — въ родь, напримьрь, относильнаго количества твердыхъ и жидкихъ элементовъ въ солнечной системъ, уваконялъ удивительный принципъ — происхожденія организованныхъ тълъ, соотвътствующихъ своими размърами в умственными способностями объемамъ матеріи въ состояніи броженія, при чемъ мысль ръшительно объявлялась «матеріальнымъ притаженіемъ», «результатомъ движенія нервной жидкости» 4).

Подобная все разсѣкающая философія, достойная соревновательница научному таланту Ламеттри, отнюдь не могла остановить болѣе или менѣе серьевнаго вниманія ученыхъ,—и Сенъ-Симонъ, жалуясь на ихъ равнодушіе, своей жалобой притязаль на исключительную благосклонность читателей. Имъ было необходимо миновать терпѣливо поразительную игру астрономической и физіологической фантазіи автора и остановиться на его историко-философскихъ взглядахъ. Они собственно и составляють цѣнное содержаніе Введенія. Это пойметь со временемъ самъ авторъ, тогда онъ перестанеть изобрѣтать астрономическія гипотезы и сосредиточится на той области внализа и обобщенія, какая съ самаго начала обнаружила силу его мысли.

Сенъ-Симонъ первый томъ посвящаеть историческому обзору научной мысли въ теченіе XVII и XVIII въковъ. Поводомъ для него служитъ—частный фактъ, —противоръчіе между астрономическимъ и оптическимъ воззръніемъ господствующей Ньютоно – локковской школы <sup>5</sup>). Сенъ-Симону вовсе не требовалось привязываться къ этому

<sup>4)</sup> Издатель Oeutres choisies, осуждая често-научную часть Introduction, выставляеть противъ Севъ-Симона обвинение, поведимому, неосновательное. Севъ-Симонъ, критикуя выстоновскую школу, находить противоръчие въ ея астрономическихъ и онтическихъ взглядахъ: астрономия учить, что тыла движутся въ пустоть, а оптика принимаеть небесния пространства наполненними жидкостью, передающей свъть. Лемоннье не находить этого противоръчия у последователей Ньютона. На самонъ деле, Фонтенель



<sup>4)</sup> Tome second. Mon porteféuille. Ne 1, 8, 4.

второстепенному теоретическому недоразумвнію, чтобы выполнить свою критическую задачу—показать, что наука до сихъ поръ шла исключительно путемъ анализа, накопляла факты и пренебрегала синтезомъ, не занималась усовершенствованіемъ научной теоріи,—т. е. не искала единаго принципа, подчиняющаго всв явленія міра физическаго и правственнаго. Французскій институть долженъ преобразовать это направленіе и вернуться къ апріорному методу Декарта, поперемвнно пользуясь анализомъ и синтезомъ 6).

Такъ какъ только синтезъ ведеть къ общимъ идеямъ, то Сенъ-Симонъ теперь Ньютона ставитъ ниже Декарта, хотя ему ясны увлеченія его послѣдователей метафизикой и понятны заслуги Ньютона и Локка, снова направившихъ ученую работу на изслѣдованіе фактовъ.

Сенъ-Симонъ запутывается въ своей оценке декартовской философіи. Съ одной стороны онъ видить въ ней решительную победу надъ теологіей, — именно въ «возвышенной» теоріи вихрей, — ни во чемо не нарушающей требованій разума, съ другой эта же самая теорія оказывается совершенно не оправдываемой опытома: у Декарта не было достаточно фактическаго матеріала для возведенія новаго паучнаго зданія. Оставалось — разрушить воздвигнутое ниъ сооруженіе, «работать надъ открытіемъ новыхъ фактовъ и отложить постройку зданія до полнаго снабженія науки матеріалами» 1).

Въ чемъ же тогда столь высоко превознесенныя слава Декарта, зативнающая имена Ньютона и Локка? Только въ одномъ: оба англійскихъ философа избъгали апріорнаго метода. Но они не могля ему слъдовать—за отсутствіемъ научно-удостовъренныхъ фактовъ,—и тамъ, гдъ этотъ методъ былъ возможенъ—онъ примънялся. Законъ тяготънія—настолько великая общая идея, что Сенъ-Свмонъ не можетъ представить болъе совершенной для объясненія всего подлежащаго изученію человъческаго разума. Но, по мижнію Сенъ-

въ 1708 г. предлагаль французскимъ ученимъ—"отбросить въ сторону бевграничную матерію" и признать "планеты плавающими въ пустомъ міровомъ пространствъ". Кювье счаталь нужнимъ съ своей сторони опровергать ученіе астронемовъ объ абсолютной нустоть. О. choisies XXVII, XXXVII—XXXVIII; Ср. Узвелль. Ист. мидукимизукъ. II, 266—7; Cuvier. III, 173.

<sup>9)</sup> O. choisies. I, 58-9.

<sup>7)</sup> Ib. 71-2.

Симона, Ньютонъ виновать именно въ томъ, что не совнаваль вамсности своего открытия, «не видълъ, что явленія всъхъ категорій следствія той же причины» и предпочель обратиться къ теологическимъ идеямъ, толковать апокалипсисъ. Въ результатъ его вліяніе оказалось даже вреднымъ для прогресса наукъ <sup>8</sup>).

Ничего не можеть быть характернье для критической стремительности «писателя-аристократа», чвиъ эти сужденія о Ньютонв. Сенъ-Симонъ въ Письмах экспевского обывателя заставиль Бога объявить, что онъ полчиниль вселенную единственному закону тяготвнія. Съ тіхъ поръ философь усиливается доказать это прорицаніе. Въ началь второго тома Введенія выражается надежда доказать законъ таготёнія «для всёхъ физическихъ и нравственныхъ явленій». Понимается завсь таготвніе въ самомъ матеріальномъ симсив, такъ накъ всв явленія двлятся на явленія твердыхъ твлъ и жидкихъ,---правственныя приписываются нервной жидкости. Въ конц'в этого же второго тома идея тяготвнія объявляется принципіальнымъ врагомъ дензма, т. е. новой религіозной идеей, основнымъ принципомъ физицизма, -- научно-философской доктрины <sup>9</sup>). Въ теченіе пяти літь философь остается при этомь убівжденіи, но, очевидно, доказательства не даются, --- и въ особомъ сочинени о всеобщемъ тяготвніи Сенъ-Симонъ совітуєть поручить одному классу. института спеціально философію. Она-разумиется-будеть основана на законъ таготънія и члены философскаго класса будуть работать a priori и a posteriori, пріурочивая всв свои идеи къ этому закону, -- въ результатъ будеть создана сплоченная научная организація и философская доктрина. Идея тяготвнія должна замівнить ндею Бога, по плану Сенъ-Симона. Немного спустя Сенъ-Симонъ співтить оговориться, что идея тяготівнія не противорічнть идей Вога, — такъ какъ она — неизменный законъ, по которому Богь управляеть вселенной, --- и постепенно можеть замёнить болёе ясными н точными идеями всв принципы теологической морали. Такъ какъ въ астрономіи законъ таготвнія установленъ, въ химіи сродство признано его видоизм'вненіемъ, — остается физіологамъ объявить его «первой причиной явленій жизни» — и Сенъ-Симонъ простодушно

<sup>)</sup> Ib. 160-4.

<sup>)</sup> Ib. 165, 228-9.

негодуеть на медлительность этихъ ученыхъ, проистекающую будто бы изъ профессіональнаго соревнованія съ математиками 10).

Такого взгляда держится Сенъ-Симонъ еще въ 1813 году, тщетно ища все время возможности построить на ньютоновской теоріи мірь нравственных ввленій и, следовательно, соціальных . Нельвя плану отказать въ широтв и смелости замысла: Сенъ-Симонъ стремился къ той именно единой аксіомъ, единому факту, о которомъ говорилъ еще Кондильякь, мечталь Дидро и упоминаль даже Даламберь. Не исчезла эта надежда-видёть весь безграничный міръ явленій подчиненнымъ одному принципу - до нашихъ дней. Современные ученые продолжають устанавливать аналогін между игрой органическихъ силь и человическихь страстей и-силами, слагающими астрономическій законъ. Идея Фурье принадлежала къ той же категоріи, несмотря на его жестокую вражду къ Сенъ-Симону: l'Attraction passionelle - ничто иное какъ желанный для Сенъ-Симона моральный варіанть иден l'Attraction universelle 11). Увлеченіе Сень-Симона, следовательно, не было исключительным ваблужденіемъ, ему принадлежить только чрезвычайно запальчивая критика, направленная противъ Ньютона — не во имя факта, а во имя лишь надежды на него, и-въ результатъ - ради неосуществимой мечты для самого же критика. Впоследствіи Сень-Симонъ окончательно оставить свою надежду, перестанеть говорить о всеобщемь таготеніи и обратится къ изученію человіка и человіческих обществъ въ процессі ихъ естественнаго и историческаго развитія. Это и будеть истинныть назначеніемъ Сенъ-Симона—la science générale de l'homme: такъ передаетъ его предсмертныя слова Родригъ 12).

Это назначеніе начинаеть осуществляться въ первыхъ же произведеніяхъ философа. Мы указали положительныя иден въ *Письмахъ*,—во *Вееденіи*—къ числу этихъ идей принадлежать всё замізчанія, касающіяся установленія доктрины на почвіз положительныхъ наукъ и общая оцінка историко-культурныхъ моментовь въ эволюціи человізчества. Сенъ-Симонъ не переступаль преділовь совре-

<sup>16)</sup> Oeuvres. XL, 240-1, 276, 286, 206-210.

<sup>11)</sup> Cp. Fouillée. Le tempérament physique et morale. Revue des deux Mondes 15 juillet 93, 274-5. Amedée Paget et Cartier. Examen et défense du Système de Fourier. I. 44, 57-8. P. Leroux. Lettres sur le fourierisme. Cp. Hubbard. 41.

<sup>12)</sup> Producteur. avr. 26, 105.

женныхъ соціальныхъ и умственныхъ потребностей, когда требоваль синтеза добытыхъ фактовъ и умозаключеній, когда настаиваль на замънъ упраздненной католической теологіи другой «общей идеей». Онъ — согласно съ духомъ времени — указывалъ и порядокъ идей, подлежащихъ систематизаціи, наглядно поясняя свое ученіе новымъ древомъ наукъ.

Оно не встрътило должнаго вниманія у изслъдователей идей Сень-Симона и даже издатель Избранных сочиненій, перепечатывая древо и придавая ему большое значеніе, -- ограничился весьма смутными объясненіями, по нашему мнінію, не соотвітствующими истинь. Древо вовсе не представляеть «индивидуальнаго» и «коллективнаго учеловъка одновременно, такъ же какъ Сенъ-Симонъ не павль въ виду перечислять художественных и промышленных способностей человъка ради нихъ самихъ, -- онъ представилъ схематическую картину культурной эволюціи. Лемоннье ошибается, открывая въ сенъ-симоновскомъ древъ-цъльную систематизацію «малаго» и «большаго» міра: цівльности именно и нівть въ планів Сень-Симона. Правда, чрезъ всю эволюцію человічества проходить развитіе «общей науки», но мы не видимъ внутренней необходимой свяви между характерными обозначеніями различныхъ стадій и соотвётственнымъ содержаніемъ «общей науки». Древо не логическая или психологическая классификація наукъ, а исторія цивилизаціи. Оно представляетъ два ствола. Эволюція на одномъ идетъ сверху внизъ, на другомъ снизу вверхъ, и на первомъ обозначены четыре культурныхъ момента — съ соотвътствующей science générale: эпоха ремеслъ — идолопоклонство; эпоха изящныхъ искусствъ-политеизмъ; эпоха политическихъ и нравственныхъ знаній-денямъ; эпоха математическихъ и физическихъ наукъ-физицизиъ. И второй стволъ изображает многочисленныя разв'ятвленія этихъ наукъ, при чемъ рядъ в'ятвей принадлежить теоріи наукъ правственных и политическихъ, теоріи изящныхъ искусствъ, теорін ремеслъ и общей теорін явыка.

Это древо остается надолго основой культурной философіи Сент-Симона. Въ разсужденіи Mémoire sur la science de l'homme онъ излагаеть тѣ же возэрѣнія — въ болѣе подробной формѣ, прибавляетъ еще болѣе раннюю эпоху—перваго дѣтства, когда у отдѣльнаго человѣка и у народовъ всѣ стремленія сосредоточены на питаніи. Эту параллель между индивидуальнымъ развитіемъ и общечеловѣческимъ Сенъ-Симонъ ведеть до конца и оно, несомнѣнно, подсказало ему

Digitized by Google

самую идею древа. Въ болве зрвлые годы у ребенка является страсть къ разнаго рода инструментамъ и сооруженіямъ, —онъ пилитъ, стругаетъ, устраиваетъ кучи изъ камней, роетъ канавы, возводитъ насыни: египетская культура съ ея озерами и пирамидами соотвътствуетъ этому дътскому періоду. Дальше—въ отрочествъ у человъка обнаруживается вкусъ къ изящнымъ искусствамъ. Какой юноша не увлекался поэзіей, музыкой, живописью? Греки воплощаютъ эту эпоху въ общечеловъческой исторіи. Наступаетъ возрастъ силы и мужества, человъкъ ищетъ примъненія своимъ силамъ, онъ вступаетъ въ борьбу съ природой, съ самимъ собой, — военное призваніе владъетъ имъ: это — римская эпоха и, наконецъ, мусульманская, когда началась послъдная стадія — опытныхъ наукъ, военная страсть остываетъ, воображеніе становится менъе живымъ, способность разсуждать возрастаетъ 13).

Несомненно,--- въ этихъ замечаніяхъ заключается реальное содержаніе, но они не исчерпывають культурной эволюціи, потому, что вниманіе философа направлено преимуществено на ея внишнюю сторону. Мы не видимъ, почему эпохъ ремеслъ должно соотвътствовать идолопоклонство, а эпохв изящныхъ искусствъ-политензиъ. Религіозныя представленія, т.-е. science générale зависять не оть совершенствованія механических способностей человівка, а отъ его представленій о мір'в. Религіозная система-есть матеріализація научной системы: это утверждаеть Сень-Симонъ со словъ Дюцюи. Следовательно чередованіе различнаго состава собщей науки» должно сопровождаться соответственными изменениями въ философскихъ, точнъе въ отвлеченныхъ идеяхъ. Между тъмъ, -- древо внущаеть намъ мысль, что науки являются на сцену только въ періодъ физицизма,даже математика съ астрономіей и геометріей. Обозначеніе третьей стадін époque des sciences morales et politiques важется неожиданнымъ: напоолве сложныя науки являются первыми и это появление не оправдывается изв'ястной намъ характеристикой римской и средневъковой цивилизаціи. Несомнънно, римляне въ эпоху «деняма» были несравненно более искусными политиками и даровитыми моралистами, чвиъ учеными,---но и то и другое явилось результатомъ не исключительно ихъ военной силы. Греческая цивилизація лежить въ основъ идейно-политическаго и морально-философскаго развитія рим-

<sup>13)</sup> Oeuvres. XL, 137-9.

лянь, — следовательно эпоха политензма должна была обладать известной деятельностью философствующаго ума,—la faculté de rai-sonner—рядомъ съ творчествомъ воображенія.

Нельзя кром'в того не принять во вниманіе, что жизненная выработка политических формъ предшествовала тому, что Сенъ-Симонъ называеть sciences politiques и процв'втаніе изящных искусствъ отнодь не исчерпывало всей культурной жизни политеистической эпохи. Наконецъ, — эволюція, нам'вченная Сенъ - Симономъ, совершенно обходить соціальный моменть. Въ результат вс'в преимущества древа Сенъ - Симона предъ Бэконовскимъ и энциклопединскимъ ограничиваются его исторической идеей, въ то время какъ энциклопедисты въ основу классификаціи наукъ положили не эволюціонный принципъ, а психологическій.

Въ историзмъ заключается сущность философской оппозиціи Сенъ-Симона XVIII-му въку. Критическій догматизмъ и революціонное естественное право, -- принципальные враги новой органической мысли, -- и Сенъ-Симонъ заявляеть намёреніе-подвергнуть разбору всю философскую деятельность дореволюціонной эпохи. Намереніе остается невыполненнымь. Сень-Симонь услеваеть составить арево на ивсто энциклопедического и высказать несколько замечаній объ историко-философскихъ взглядахъ Кондорсе. И та и друган работа, всполненная крайне отрывочно и представляющая рядъ намёковъ и взреченій, -- остается почвой для дальнейшихъ построеній Сенъ-Симона. Замъчанія о Кондорсе стоять въ связи съ эволюціоннымъ принципомъ культурнаго древа, направлены противъ политическаго витузіазма «вождя партів», противъ стремленія Кондорсе — своими философскими идеями служить интересамь временной политики. Онъ долженъ бы замкнуться въ своемъ кабинетъ, не унижать своего міровоззр'внія, пользуясь имъ для произведенія, внушеннаго случайными обстоятельствами, - вмёсто того чтобы построить на этомъ мірововар внін «теорію физики организованных твлъ». Кондорсе подчинился «филантропической страсти» и вийсто исторіи написаль романъ. Онъ видёлъ предметы не такими, каковы они въ действительности, а какими онъ желаль ихъ видеть. Недостатокъ исторической вдумчивости внушиль Кондорсе идею непрерывнаго прогресса, безконечнаго совершенствованія человъка. Сенъ-Симонъ не согласенть именно съ идеей всесторонняго совершенствованія. Иначе человыкь пріобрыталь бы новыя способности-этого ныть, напротивъ нъкоторыя даже понижаются, — напримъръ художественныя: Иліада и Аполлонъ Бельведерскій теперь не могуть быть созданы. Но это не мѣшаеть нашему покольнію въ других отношеніяхъ превосходить Эллиновъ ''). Слѣдовательно, — понятіе прогресса не должно смѣшивать съ понятіемъ развитія — человѣческой природы. Культурная эволюція совершенствуеть однѣ ея стороны и приводить въ упадокъ другія. Поэтому ничто не можеть быть менѣе умѣстнымъ въ физикѣ организованныхъ тѣлъ», т.-е. въ философіи исторіи, чѣмъ энтузіавмъ во имя какой бы то ни было увлекательной и чувствительной идеи. Очевидно, чувство и воображеніе, устраняемыя при анализѣ фактовъ, — не должны вмѣшиваться и въ синтезъ, — и новая мысль должна искать новой системы путемъ безстрастной комбинаціи объективныхъ явленій.

И Сенъ-Симонъ пишетъ на первый разъ красноръчивое опроверженіе взгляда ХУШ-го въка на религіи. Оно цъликомъ основано на историческомъ міросозерцаній. «Каждый въкъ имъетъ свой характерь, всякое учрежденіе — свою продолжительность». Религія одно изъ учрежденій. То же самое Сенъ-Симонъ говорилъ еще въ Письмах женевского обывателя, но, не умін отрішиться оть стиля н отчасти отъ хода мыслей философской эпохи, -- называлъ религію не только учрежденіемъ, «стремящимся къ общей организаціи человъчества», но и «человъческимъ изобрътеніемъ» — une invention humaine 15). Терминъ—не соотвътствующій задачь философа — построить доктрину на математическомъ законт: при такихъ условіяхъ доктрина не изобретается, а констатируется, какъ, мы знаемъ, впослъдствіи Сенъ-Симонъ и выражался о позитивной системъ. За пять лъть мысль Сенъ-Симона больше приблизилась къ независимому самоопредвленію, --- и взглядъ на религію является болве позитивнымъ «Всякая религія—учрежденіе благодітельное въ началі. Священнослужители злоупотребляють ею, когда ихъ не сдерживаеть узда опнозицін, когда они не производять больше открытій въ научномь направленіи, зав'ящанномъ основателемъ ученія: редигія тогда становится притеснительной. А когда религія стала притеснительной, ее постигаетъ презрвніе и ея служители теряють и авторитеть и матеріальное положеніе, пріобретенные ими раньше».

<sup>&</sup>quot;) Ib. 108-9, 191, 184.

<sup>15</sup> B. 41.

Въ силу этого закона, — нътъ никакихъ основаній опасаться возвращенія общественной власти католическаго духовенства. Можно, напротивъ, бояться, какъ бы оно не утратило и той малой доли авторитета, какую ему даровало правительство, — раньше чъмъ успъетъ сложиться новая научная система, какъ основа для новой религіи.

Философъ живетъ въ переходное время отъ деняма къ физицизму, напоминающее эпоху перехода от политеизма къ деняму. т.е. отъ Сократа до апостола Павла. Сенъ-Симонъ теперь не намеренъ провозлашать доктрину, какъ это онь делаль въ Письмахъ, -- онъ только «работаеть надъ усовершенствованіемъ физицизма». Вспомнить, -- эта система Сенъ - Симона заключаетъ исключительно матеріалистическое содержаніе-въ самомъ непосредственномъ смыслів: нравственныя явленія не больше какъ «явленія жидкостей». И этоть матеріалистическій взглядъ и способъ выраженія исчезнуть у Сенъ-Симона одновременно съ его охлаждениемъ из идей тяготвиия, какъ основы нравственности и политики. Тогда «физика организованныхъ тёль», окончательно превратившись въ науку о «ходё человёческаго ума», получить другой матеріаль для анализа-политическія и соціальныя явленія. Снова повторяемъ, — физицизма для Сенъ-Симона непосредственно после революціонной метафизики — быль логическить спасеніемъ, -- такъ же какъ рёзкій атеизмъ XVIII-го вёка, мы видели, вырось на почве католических церковных условій. И такъ какъ энциклопедія въ рукахъ Дидро должна была управднить старую вёру и замёнить ее культомъ естественныхъ законовъ, истолкованныхъ матеріалистическимъ энтузіазмомъ, -- Сенъ-Симонъ также находиль, что единственный цёлесообразный катихизись новаго времени-долженъ представлять извлечение изъ энциклопедіи физицизма, а священнослужители новой религіи будуть математиками и физи-KAMH 15).

Всѣ эти идеи — изложены крайне безпорядочно, въ формѣ отрывочныхъ замѣтокъ и цѣнное жизнеспособное зерно приходится выдѣлять изъ весьма толстой шелухи мертворожденныхъ размышленій объ астрономіи, физикѣ, физіологіи. Но ими не ограничиваются безусловно – отрицательныя черты Вееденія, — экзальтація философа

<sup>16)</sup> Ib. 218-215, 228-6

сказалясь въ еще болбе рискованномъ вопросб—и набросила густую твиь на всю его философію. Это—отношеніе къ Напелеону.

Какое мѣсто могли найти чувства къ императору въ сочинени, разрѣшавшемъ задачу о способѣ построить новую научно-философскую систему? По самому смыслу этого дѣла культъ какого бы то ни было героя являлся противорѣчіемъ,—тѣмъ болѣе, что философъ настойчиво заявлялъ: еще не настало время объявлять доктрину и еще менѣе примѣнять ее, —пока остается собирать матеріалы для основъ будущей доктрины, т.-е. для энциклопедіи физицизма. Въ эпоху Писемъ женевскаго обывателя, Сенъ-Симонъ могъ обращаться къ Бонапарту: тогда еще имѣлся въ виду всемогущій законодатель, основатель новой религіи. Теперь религія пока создавалась,—и тѣмъ не менѣе имя Наполеона царить надъ воображеніемъ философа.

Восторги Сень-Симона основываются на рѣчи Наполеона, обращенной къ математическому и физическому классу институт; и на трехъ его политическихъ дѣйствіяхъ. Наполеонъ желалъ знать мифніе ученыхъ объ успѣхахъ наукъ съ 1789 г. и о средствахъ создать путь для ихъ далнѣйшаго совершенствованія. Этотъ запросъ поставилъ Наполеона, въ глазахъ Сенъ-Симона, на высоту «ученаго вождя человѣчества»: «одной рукой онъ держить непогрѣшимый компасъ, а другой истребительный мечъ противъ враговъ просвѣщенія». И знаменитѣйшіе ученые міра должны сосредоточиться у трона Наполеона, предпринять составленіе энцинклопедіи,—и Сенъ-Симонъ свой трудъ считаеть отвѣтомъ на вопрось императора. Даже больше. Сенъ-Симонъ нодъ вліяніемъ Наполеона будто бы измѣнилъ свой философскій путь: «намѣренія императора избавили его отъ катаракта, ослѣплявшаго его».

Кромѣ наполеоновскаго обращенія къ ученымъ Сенъ-Симона приводять въ восторгь «больше чѣмъ кого-либо»—еще три факта: конституція итальянскаго королевства, учрежденіе почетнаго легіона, сочетаніе двухъ научныхъ учрежденій. Въ итальянской конституція Бонапарть, по мнѣнію Сенъ-Симона, разрѣшилъ трудную задачу—предотвратить новую революцію. Для этой цѣли слѣдуеть устронть такой порядокъ, чтобы правители обладали наивысшей степенью интеллигентности сравнительно съ управляемыми, т. е. чтобы всякій

<sup>17)</sup> Ib. 57, 61-2, 229, 215, 231-5.

управляемый, одаренный высшими духовными силами, могь войти въ разрядь правителей. Бонапарть достигь этой цъли въ итальянской конституціи, раздъливь классъ правителей на три коллегіи. «Какал удивительная иден!» восклицаеть Сенъ-Симонь. Она доказала, что геній Наполеона «необъятно» выше генія всёхъ его современниковъ и пройдуть въка, раньше чъмъ постигнуть всю глубину возгрѣній ниператора.

Орденъ почетнаго легіона великое учрежденіе, потому что онъ доступенъ одинаково всёмъ заслугамъ,—не одной военной,—и, по разсчету Сенъ - Симона, долженъ сдерживать «военный духъ» и парализовать военную силу въ ея стремленіи къ деспотизму,— что является общимъ правиломъ послё революцій.

Навонець,— Наполеонъ ученую корпорацію раздёлиль на два класса: институть совершенствуєть науку, университеть преподаєть ее. Эта идея, заявляєть Сенъ-Симонъ, послужить основой всёхъ научныхъ комбинацій, какія онъ представить.

Эти разсужденія—поразительное явленіе въ произведеніяхъ писателя, по самому существу своихъ воззрвній не имвишаго ничего общаго съ наполеоновской политикой. Можно подумать, --- философъ пользовался пріемомъ жестокой пронін, чтобы съ особенной рівзвостью оттенить полнейшее несоответстве словь и имень съ действіями и фактами. И между тімь, —предь нами вовсе не сарказмь, а искренняя экзальтація, непосредственное ослівпленіе энтузіаста, въ порывъ восторга привътствующаго даже призрачное сродство чужнить мітропріятій съ своими задушевными мечтами. Мы опять не должны приписывать Сенъ - Симону исключительной, только ему свойственной роли и въ этомъ случав. Мы должны помнить, -- г-жа Сталь видъла чрезвычайно важное культурное событіе въ подписи Бонапарта— «членъ Института», а Констанъ даже послъ имперіи нашель возможнымь увёровать въ конституціонную искренность Наполеона и, надежды много думавшаго философа и публициста совпали на этотъ разъ съ настроеніями юнаго Конта. И Сталь, и Констанъ видели въ Наполеоне воплощение своих идеаловъ, -- и никто искуснъе Наполеона не могь вызывать и питать чужнять иллюзій. Восторги Сенъ-Симона-того же порядка,-они весьма нелестно свидетельствують о политической проницательности философа, но за то докавывають въ полной мере его идеалистическую организаторскую экзальтацію.

Итальянская конституція даже на бумагь не ставила ученыхъ н артистовъ на высокое мъсто, грезившееся Сенъ-Симону. Она узаконяла три пожизненныхъ избирательныхъ коллегіи: одна изъ крупныхъ собственниковъ, другая изъ 200 именитыхъ коммерсантовъ, третья изъ 200 представителей литературы, науки и церкви. Всв комиссіи сами восполнялись въ случав смерти своихъ членовъ. Следовательно-высшіе таланты являлись менёе чёмъ третью въ общемъ представительствъ, гдъ, кромъ того, люди церкви далеко не всегда могли выражать собой «la force d'intelligence» — въ смыслъ Сенъ-Симона. Конституція выходила вполнъ буржуваной, -- гораздо болье, чыть комбинація вы Письмахь женевскаго обывателя. А практически Наполеонъ немедленно свелъ ее къ своей личной диктатуръ, совершивъ по собственному усмотрънію всь выборы и заставивъ выбрать себя «президентомъ итальянской республики». Все это совершилось къ началу 1802 года и могло быть оп'внево Сенъ-Симономъ.

Что касается почетнаго легіона,—стоить прочитать исторію его учрежденія у восторженнаго повъствователя наполеоновскихъ дъяній—у Тьера, чтобы признать совершенно фантастическимъ значеніе ордена, какъ громоотвода противъ военнаго деспотизма. Бонапарть совершенно откровенно мотивироваль свое учрежденіе народной любовью къ «лентамъ всъхъ цвътовъ» и къ тому, что философы-демократы называютъ «hochets». Можно было приписывать ордену и болъе возвышенное назначеніе,—но отнюдь не уничтоженіе «военнаго духа»,—совершенно напротивъ 18).

Наконецъ,—не требовалось особенной вдумчивости, чтобы опфнить просвътительную политику Наполеона послъ упраздненія второго класса ниститута и превращенія университета въ католическополицейское учрежденіе, съ первымъ канцлеромъ епископомъ и со многими чертами монастырской дисциплины. Университетъ предназначался для укорененія церковно-религіозной доктрины въ смыслъ извъстнаго намъ имперскаго катихизиса,—а Сенъ-Симонъ усмотрълъ

<sup>16)</sup> Thiers Histoire du consulat de l'empire. Bruxelles. 45. III, L. XIV.

въ учрежденіяхъ Наполеона—поощреніе работать надъ развитіемъ физицизма <sup>19</sup>).

Именно съ этой точки зрвнія для Сенъ-Симона и великъ Наполеонъ. Философъ увънчиваетъ императора небывалой славой: его статую следовало бы высечь изъ горы Сенъ-Бернара и подножіемъ ей оставить землю. Если эту фразу вырвать одну,-получится дъйствительно то впечатленіе, какое нужно было, напримеръ, Робине. Но Сенъ-Симонъ строить «храмъ славы» не историческому Наполеону, а идеальному законодателю позитивизма. По «первымъ мфрамъ» императора онъ «догадывается», что духовная и правительственная власть раздёлятся, что духовная достанется «пап'в и духовенству физицизма», а свётская будеть подёлена между государями различныхъ національностей и интересы каждой изъ нихъ будутъ охраняться представителями и изъ крупныхъ собственниковъ и наиболве замечательных ученых и писателей. Эта цель достигнется постепеннымь и мирнымъ введеніемъ физицизма въ просвъщеніе юношества. Роль самого Наполеона — ясна философу: императоръ создасть всеобщую монархію, займется исключительно науками, «дасть законы человъчеству» согласно съ тъми принципами, какіе установить вновь выработанная энциклопедія физицизма, — т. е. императорт. — провозгласить только результаты, добытые «ученой мастерской», — и «всемірная монархія» исчезнеть, выполнивь свое назначеніе. Дальше Наполеонъ не нуженъ, -- мірь будеть управляться по физико-политической программѣ 20).

Нѣтъ ни малѣйшаго сомнѣнія, Наполеонъ это разсужденіе призналь бы самой дикой или смѣшной «идеологіей»,—но также достовѣрно, что и Сенъ-Симонъ не могъ питать ни малѣйшаго сочувствія къ Наполеону—подлинному и прославлять его только ради его внѣшней силы. Съ теченіемъ времени философъ пойметь смыслъ дѣйствительности,—и заговорить съ тѣмъ же «верховнымъ законодателемъ» другимъ языкомъ.

<sup>19)</sup> Заковъ объ учрежденіи университета—Hélie, 773.

<sup>2°)</sup> О. св. I, 224, 229, 244. Представленіе Сент-Симона объ историческомъ назначенін Наполеона, очевидно, вполит аналогично извістному намъ ученію Конта о диктатурі,— и ученикамъ Конта меніте всего надлежало вести процессъ противъ Сенъ-Симона именно на этой почить.

Сенъ-Симонъ—при всёхъ условіяхъ—остается вёренъ своей личной умственной эволюціи. Теперь имъ владёеть идея новой энциклопедіи, какъ основы новаго катихизиса. Со временъ Писемъ эта идея сдёлала успёхи въ смыслё болье глубокой тенденціи къ историческому воззрёнію. Сенъ-Симонъ создаеть древо культурной эволюціи и набрасываеть общій планъ исторіи человічества подчиняя его одной идей прогресса. У него намічаются періоды въ жизни собщей идеи»: отъ Сократа до Магомета она—деизмъ; съ появленія арабовъ—начинается развитіе физицизма и разложеніе деизма,— и тоть и другой періодъ обнимаеть—каждый приблизительно одиннадцать віковъ. Сенъ-Симонъ старается намітить также стадіи, проходимыя каждой общей идеей въ исторіи: сначала она—чисто-философская концепція, потомъ— научная, наконецъ,—религіозная.

Въ этомъ представленіи впервые обрисовывается метафизическая стадія идейнаго процесса. Каждая органическая идея является сначала въ формъ логическаго постулата, или простаго требованія здраваго смысла,—и только съ теченіемъ времени обставляется фактами и реальными доказательствами. Этотъ процессъ въ сущности и есть организующій, а метафизическій преимущественно критикуєтъ и разлагаетъ. Когда идея достигла научнаго обоснованія—сообразно съ уровнемъ современныхъ знаній,—она долго еще остается достояніемъ высшихъ умовъ и, лишь постепенно популяризируясь, усвоиваетъ форму религи—въ силу своей распространенности и самаго характера, какой истина принимаетъ среди большинства,—самостоятельно не изслёдующаго и даже не всегда снособнаго идти сознательно за чужими изслёдованіями научно-философской концепців. Элементъ вёры, слёдовательно, является неизбёжнымъ на всякой стадіи міросозерцанія.

Полное развитіе эта идея получить у Сенъ-Симона только со временемь, т. е. будеть установлена культурная и психологическая эволюція «общей науки»,—но философъ до конца не систематизируєть своихъ идей. Повторяя неоднократно мысль о преемственности научной и религіозной стадіи,—Сенъ-Симонъ, по поводу «деистической» доктрины, прибавить еще политическую. Это означаєть преобразованіе христіанской религіи въ политическую силу папства. Нельзя думать, чтобы этоть факть являлся, по представленію Сенъ-Симона, исключительнымъ достояніемъ доктрины, берущей свой

источникъ, въ философіи Сократа. Политеизмъ также господствовалъ политически и назначеніе позитивизма—изъ области философіи перейти въ религію и создать новую организацію общества. Слѣдовательно,—политическая стадія—заключительное культурное звено въ эволюціи всякой «общей идеи» <sup>21</sup>).

Данный случай еще разъ наглядно показываеть, до какой степени въ небрежной и запутанной форм'в Сенъ-Симонъ представлять даже свои основныя идеи. Следуя правилу, что «идеи выясняются во время работы»,—Сенъ-Симонъ обдумывалъ содержаніе своихъ произведеній во время ихъ писанія,—и скоре процессь работы владёль имъ, а не онъ процессомъ. Это вполн'в совпадало съ вдохновенной основой мыслительнаго таланта Сенъ-Симона,—но въ то же время заставляло его предъявлять къ «проницательности читателей» повышенныя требованія и приводить довольно странныя оправданія въ «страшно дурной редакціи» своихъ мыслей—лёность и обиліе занятій <sup>22</sup>).

Что касается соціальнаго вопроса, Сенъ-Симонъ, очевидно, разрішеніе его ставить въ органическую связь съ имінощей возникнуть доктриной. Онъ прибавляеть одну новую чрезвычайно богатую слідствіями идею къ принципу, извістному намь изъ Писемя женевского обывателя: «человінь должень работать». Этимь нравственнымь правиломь—вполні положительномь—Сенъ-Симонъ заміняеть евангельское—отрицательное—предписаніе не ділать другимь, чего не желаеть, чтобы тебі ділали. Подъ идеей работы Сенъ-Симонъ понимаеть одинаково и умственный и физическій трудь, и художественное творчество. Это было ясно изъ его прежней организацім духовной власти,—но теперь онъ вводить понятіе—производительнаго собственника и собственника-тунездца. Рантье и собственникь, личнымь трудомь не дівлающій своей собственности производитель-



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Travail sur la gravitation. Mémoire sur la sc. de l'homme. Oeuvres, XL, 140, 274,—5.

paresse, c'est aussi parce que je suis fort occupé; mais c'est surtout parce que j'ai confiance dans la sagacité de mes lecteurs, dans la vôtre surtout, qui est réellement admirable. O. XL, 64.

ной,— «существа обременительныя для общества, даже вогда онв являются благотворителями,—милостынниками»,—выражается Сенъ-Симонъ. Законодатель долженъ обезпечить собственнику свободное пользованіе собственностью: принципъ, установленный революціонными конституціями,—Сенъ-Симонъ ограничиваеть его другимъ, знакомымъ намъ изъ соціалистическихъ программъ. Мы знаемъ, онъ требовали законодательныхъ мъръ противъ тунеядства,—Сенъ-Симонъ становится на ту же почву,—только вмъсто юридической кари вводитъ нравственную: «моралистъ долженъ побуждать общественное мнъніе—наказывать празднаго собственника, лишая его всякаго уваженія».

Принципъ общеобязательнаго производительнаго труда, по мибнію Сень-Симона, въ области правственности то же самое, что законъ тяготънія въ физикъ. Слъдовательно, рядомъ съ міровымъ принципомъ существуетъ соціальный, нравственно-религіозный. Сенъ-Симонъ высказываеть эту мысль, по обыкновенію, въ отрывкъ, оставляеть ее безъ выясненія и развитія, -- но она---первое яркое предзнаменованіе философско-соціальнаго мышленія философа и будущей окончательной побъды соціальнаго изслідованія надъ физикоматематическимъ. Побъда осуществится медленно, въ теченіе нъсколькихъ лёть и опять подъ прямымь воздёйствіемъ современныхъ политическихъ явленій, -- такъ же какъ и самый принципъ общеобязательнаго производительнаго труда — несомивнное отраженіе внъшнихъ вдейныхъ теченій. Но все вниманіе Сенъ-Симонъ сосредоточить на немъ, лишь убъдившись въ невыполнимости задачина законъ тяготънія построить физику, физіологію и политику и въсуществованіи для соціальной области своего закона такъ же какъ и своего матеріала изследованія. Наука, основная при анализе соціальнаго вопроса, пока только упоминается Сенъ-Симономъ. Восхищаясь итальянской конституціей, онъ спрашиваеть: «почему ученые, занимающіяся политической экономіей, не улучшили своей теоріи, преобразовывая ее по этой высоко-филантропической идев?>разумъется извъстное намъ учреждение трехъ коллегій 23).

Независимо отъ указаннаго нами сомнительнаго «филантропическаго» принципа конституціи, —вопросъ по существу звучить въ

<sup>23)</sup> O. ch. I, 220-1, 233.

висшей степени наивно. Неужели Сенъ-Симону не было изв'ястно, что именно политическая экономія вывывала у Наполеона глубокое отвращение и второй классъ института, уничтоженный еще при консулать, подвергся этой карь между прочимь и за политико-экономические вопросы: они входили въ его программу 24). Какой же смыслъ могло имъть сътование Сенъ-Симона на экономистовъ? Столь же практически-неосмысленный, какъ и его взглядъ на занятія исторіей. Сенъ-Симонъ вычеркиваль изъ науки древнюю исторію, считая ее предметомъ ванимательнымъ только развъ для «посредственныхъ людей», т. е. исторію до Сократа. Мы увидимъ, философъ забудеть свой гиввь и попытается установить ряды культурных в фактовъ даже отъ доисторическихъ эпохъ. Но любопытно, что одновременно съ восторгами Наполеономъ, - древняя исторія приносилась въ жертву, между тъмъ, какъ указъ Наполеона, по поводу втораго класса института, разръшалъ заниматься «политическими и нравственными науками» только «въ отношеніи къ исторіи и особенно къ исторіи очень древней». Эта политика приводилась слишкомъ настойчиво во всёхь отрасляхь литературы, чтобы ея нельзя было оцёнить 25). Экзальтація предъ объединяющими организаторскими идеями заслонила въ глазахъ Сенъ-Симона жизненную основу наполеоновской внутренней и внъшней политики. Философу потребуются годы, чтобы прозрѣть и отличить свои мечты и надежды оть бонапартизма. Столь тягостный процессъ политическаго сознавія менте всего свидетельствуетъ о прирожденномъ государственномъ генів нашего философа: Сенъ-Симонъ дъйствительно «научился думать съ трудомъ» н впослъдствии онъ не пропускалъ случая — подчеркнуть именно домомьте своей философской работы. Одновременно съ трудностью вопросовъ, подлежавшихъ ръшенію, философу причиняль сильнъйшій ущербъ энтузіастическій строй его натуры, всегда готовый замутить свътлое теченіе разсудочнаго анализа и за свои озаряющія вдохновенія сторицею взыскать съ логики и практической продуманности мысли. Такимъ образомъ философъ одновременно велъ двъ борьбы-витинюю и внутреннюю, пролагая независимый путь среди

Welchinger. La censure sous le premier empire. P. 82, 45.
 Welchinger Ib. Merlet. Tableau de la littérature française 1800-1815. P. 1878.

современной политической, соціальной и философской смуты и устанавливая гармонію между интуицінми своего пламеннаго генія и уроками дійствительности.

## VII.

Планъ Введенія къ научнымъ работамъ XIX-го въка остался не выполненнымъ, —Сенъ-Симонъ прервалъ свой трудъ: по его словамъ, онъ убъдился въ неудовлетворительности своего изложенія и въ своей недостаточной «зрелости» для осуществленія такой задачи-Онъ ръшиль предварительно ръшить частные вопросы и послаль рядъ писемъ въ Бюро долготь. Письма эти, по справедливому замъчанію Лемонніе, ничто иное какъ «полемическое изложеніе» Воеденія, часто даже простое перенесеніе отрывковъ изъ Введенія въ *Письма* <sup>27</sup>). Они также не отличались стройностью идейнаго развитія, горячее чувство обиды, только что вызванное равнодушіемъ ученыхъ къ *Вееденію*, не могло смягчить этого недостатка, — и Сенъ-Симонъ получилъ письмо отъ президента Бюро долготъ, -- грамматически замѣчательно безграмотное, но окончательно пресѣкавшее Сенъ-Симону общеніе съ ученымъ учрежденіемъ 28). Неудача нисколько не охладила рвенія философа,—такъ же какъ и послъдовавшая вскоръ смерть его покровителя—Діара и вынужденная девятичасовая работа въ mont de piété: Сенъ-Симонъ правъ, заявляя, что его энергія и смітость выше преділа, какой они должны бы иміть по его лѣтамъ <sup>29</sup>). Онъ неуклонно преслъдуеть рѣшеніе вопроса, поставленнаго во Введеніи, — о новой энциклопедіи и объ организацін новой доктрины, им'єющей зам'єнить собой старую религіозную

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Oeurres. XV, 77. O chois I, XXXIX.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Наприміръ, второе письмо соотвітствуєть отривку—Система идеальнаго міра. Въ другихъ письмахъ номіщены нападки на Ньютона—за идею пустоты, горачія выходки противъ Лапласа,—первая редавція извістваго намъ міста въ Histoire de l'homme. Единственная черта, сколько-нибудь отличающая Письма отъ Введенія—боліве різвая чімъ раньше настойчивость въ польку "общей теорін". Идея—давняя, но теперь Сенъ-Симонъ сообщаеть ей оригинальную форму: Декартъ монаржизироваль науку, Ньютонъ — республиканизироваль и современные учение, слідующіе за Ньютономъ "какъ барани"—анархисты.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Перепечатано— Oeuvres XV, 75—6.

<sup>29)</sup> Ib. 84.

систему. Основанія для философской работы остаются прежнія: философія можеть быть построена на общихь выводахь наукь, обнимающихь мірь и человівка,—на астрономіи и физіологіи. Единый законь, управляющій всёми явленіями—тяготівніе и ближайшам задача философа—прослідить, точніе — доказать власть этого закона вь физіологіи,—въ наукі, совершенно пренебреженной Ньютономъ.

Почему Сенъ-Симонъ такъ твердо убъжденъ въ неограниченномъ господствъ принципа тяготънія? Пока на чисто-логическомъ основаніи,—на томъ самомъ, какое, мы видъли, было извъстно еще въ XVIII въкъ послъ вольтеровской популяризаціи теоріи Ньютона: если бы природа не подчинялась единому закону,—въ ней царствоваль бы хаосъ и мнѣніе физіологовъ объ антагонизмѣ жизненныхъ силъ и тяготънія является— «очевидно нелъпымъ» зо).

Несмотря на решительность тона, воззреніямь Сенъ-Симона предстояла эволюція-въ направленін, противоположномъ только что поставленной задачь. Умъ философа прежде всего долженъ быльосвободиться отъ мечты—связать одной научной идеей космогонію и физіологію, а потомъ-порвать съ върой въ физіологическое и нравственное значеніе закона тяготьнія, и, наконець, -- сосредоточиться нсключительно на человъческих явленіях въ тесномъ смысле. Эта трехстепенная эволюція совершается органически, отчасти будто даже безъ въдома самого философа. Сначала Сенъ-Симонъ убъждается въ безцёльности своихъ экскурсій въ область астрономіи, въ тщетв попытокъ построить солнечную систему-ради оппозиціи Лапласу и его школъ. Отъ философіи Сенъ-Симона отпадаеть самая безплодная ея часть. Остается-провести законъ тяготвнія въ физіологію. И въ этой области, дальше чисто-отвлеченняго соображенія, Сенъ-Симонъ не могь сделать ни одного яснаго и прочнаго шага. Физіологическія обобщенія не выходили за предёлы матеріалистическаго энтувіавма такихъ мыслителей, какъ Ламеттри и Гельвецій. Законъ тяготынія оказывался окончательно неуловимымь, какъ всеобъемляющій принципъ, — и послів всівхъ усилій философа являлась только чужая и старая идея-эволюціонной лістницы, выражающей постепенное совершенствование неорганическихъ и органическихъ формъ. Въ заключение оставался человъкъ, не какъ міровое и физіологиче-

<sup>16)</sup> Oeuvres. XL, 203-4.

ское явленіе, а какъ культурная и соціальная сила. На этой стадів и сосредоточилась мысль Сенъ-Симона, вынесшая изъ раннихъ блужданій плодотворную идею закономітрной психодогической и исторической эволюціи и руководящее убіжденіе — въ естественности и необходимости научно-философскаго принципа — организующаго и управляющаго — на всіхъ ступеняхъ человіческаго развитія.

Первые признаки охлажденія всеобъемлющей научной экзальтаціи намівчаются непосредственно послів Писемь во Бюро долють, въ автобіографическомъ отрывкъ, написанномъ въ 1809 году. Проводя аналогію между вселенной и человъкомъ, -- міромъ большимъ н малымъ, -- Сенъ-Симонъ признаеть возможность опытовъ только надъ малымъ міромъ. Следовательно, фактически въ основу философів могуть быть положены только изследованія человеческой природыпутемъ наблюденій надъ челов вкомъ въ его различных соціальныхъ условіяхъ. Во имя этой идеи развѣнчивается Ньютонъ 31). Было бы последовательно и остановиться на ней, оставивъ въ сторонъ область, не объщающую опытной философіи. Но Исторія человъка снова одушевлена астрономическими мечтаніями, хотя оть чтенія необыкновенно запальчиваго вступленія къ «солнечной системѣ» получается впечатленіе, будто на этоть разь астрономія простой предлогь для полемики съ ненавистнымъ Лапласомъ. Гюббаръ даже заявляеть, будто начиная съ Очерка новой энциклопедіи, возникшаго приблизительно одновременно съ Исторіей человъка, Сенъ-Симонъ перестаетъ заниматься физикой неорганизованныхъ тълъ. Это-невърно. Сенъ-Симонъ разсуждаеть о предметь еще въ 1813 году и Работу о тяютьній заканчиваеть даже объщаніемъ вновь изложить свои идеи о системъ міра. Объщаніе не выполняется, -- в въ 1814 году действительно уже нёть разговоровь о солнечной и міровой системѣ 32).

Единственный усп'яхъ, какой Сенъ-Симонъ сд'ялалъ въ первые годы посл'в Введенія до Метоіге sur la science de l'homme—полное выясненіе идеи энциклопедіи, понятія позитивной философіи: сначала рядъ попытокъ написать н'ячто въ род'я вступленія къ энциклопедіи, а потомъ переписка съ Редерномъ,—на необычную асность

<sup>31)</sup> Ib. 82-3.

<sup>32)</sup> Hubbard, 55-6. Oeuvres. XL, 272, 301-2.

ея содержанія мы уже указывали. Съ 1810 по 1812 годъ вилючительно — предъ нами особенная полоса въ мышленіи Сенъ-Симона, доказывающая полную доступность и для его экзальтированнаго умастрогой литературной формы и сжатаго логическаго мышленія. Исключеніе слівдуєть слівлать только на счеть критико-философских сужденій автора, -- именно о Кантъ. Ему посвящено нъсколько строкъ, обличающихъ самое отдаленное знакомство критика съ предметомъ. Канть — безусловно — противопоставленъ позитивной философіи и приравненъ по «неопредъленности воззръній» къ Платону и Декарту. Основателями «общей науки» признаются Аристотель и Бэконъ, т.-е. представители анализа. Это плохо мирится съ недавнимъ восторгомъ Сенъ-Симона предъ синтетическимъ мотодомъ въ лицъ Декарта,---но, несомненно, свидетельствуеть о большей осторожности, по крайней мъръ, въ «экзальтированномъ восхищения» предъ отдъльными излюбленными героями 33). Религіозное вначеніе «общей науки», т.-е. позитивной философіи різко подчеркивается, -- и впервые выдвигается идея Бога. Послъ «видънія» въ Письмом женевского обывателя Сенъ-Симонъ заявилъ себя, повидимому, решительнымъ противникомъ этой идеи, считая ее логическимъ противоръчіемъ научному представленію о природь. Идея Бога можеть имъть только политическое значеніе, — именно въ преподаваніи дітямъ и невіжзамъ научныя истины, освященныя именемъ Бога, кажутся этимъ ученикамъ неоспоримыми 34).

Теперь Сенъ-Симонъ восторженно говорить о Богѣ въ письмѣ къ племяннику; онъ вѣруеть, что Богъ создаль міръ и подчинилъ его закону тяготѣнія,—и онъ—философъ—будеть всю жизнь доказивать необходимость вѣры въ Бога. Разумѣется, — это не будеть Богъ откровенія,—но тѣмъ не менѣе существо—внѣмірное. Раньше Сенъ - Симонъ идею Бога безъ откровенія признаваль — «безилодной» — теперь «научный порывъ» — élan scientifique — устремлаетъ Сенъ - Симона къ Богу, при всемъ неотразимомъ значеніи закона тяготѣнія 35). Эта часть религіознаго ученія философа долго не пріобрѣтеть устойчивой формы. Сенъ-Симонъ будеть колебаться между

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) "Je suis exalté d'admiration",—выраженіе Сенъ-Симона по новоду Наполеона. О. .ch. 1, 281.

<sup>14)</sup> O. ch. I, 219.

<sup>15)</sup> Oeuvres. XV, 96-102.

математической силой мірового принципа и участіємъ въ міровой жизни—нѣкоей внѣшней силы, т.-е. между матеріальнымъ механизмомъ и религіозной телеологіей.

Въ 1808 году-идея Бога излишня рядомъ съ закономъ тяготънія, въ 1810-законъ-только орудіе въ рукахъ Бога, въ 1813идея тяготьнія для физиковъ то же самое, что идея Бога для теологовъ, — следовательно, — обе иден несовместимы и Сенъ - Симонъ объщаеть идею тяготьнія представить въ «роли абсолютной общей иден, зам'вщающей Бога». Но въ этомъ же самомъ сочинении нъсколько дальше объявляется: «идея тягот внія нисколько не противоръчить идей Бога, такъ какъ она не что иное какъ идея неизмъннаго закона, по которому Богь управляеть вселенной». Въ другихъ случаяхъ можно встретить решительное опровержение этой мысли. Мы видели, Анфантэнъ вынужденъ былъ-въ интересахъ своей религіозности — вычеркнуть ніжоторыя міста въ сочиненій 1813-го года, между прочимъ заявленіе, что віра въ Бога должна стать «безусловно безполезной > -- при совершенномъ познаніи естественных законовъ. И Сенъ-Симонъ возвращается къ прежней практической опънкъ религіознаго чувства, какъ средства вніздрять въ сердца толпы необходимыя истины, вообще какъ орудіе законодательства, -- оцівнка извъстная намъ изъ характористики «законодателя» въ Общественном договоръ Руссо (1). Окончательное ръшеніе вопроса въ утвердительномъ смыслѣ будетъ дано въ Новомо христанство, окончательное, можеть быть, потому что произведение это было предсмертнымъ.

Но вопрось о Богѣ не исчерпываеть всего религіознаго вопроса. Религія въ позитивномъ смыслѣ не есть вѣра въ надмірную силу—съ догматическими и неподвижными опредѣленіями ея свойствъ,—а изслѣдованіемъ добытая доктрина, рядъ обобщеній соеременныхъ результатовъ опытной науки. «Для человѣка нѣть ничего безусловнаго въ мірѣ, для него существують только относительныя вещи» (2). Со-

<sup>41)</sup> Ib. XL, 219--220, 276, 286, O. ch. II, 125.

<sup>42)</sup> Сенъ-Симонъ совершенно просто, мимоходомъ висказиваеть эту истину, — Конту пришлось повторить ее въ 1817 году и этотъ фактъ (cette sentence caracteristique) онъ считаетъ одной изъ эпохъ своей философской эволюдін, — вивств съ идеей с свободъ печати: "deux indications décisives de ma tendance continue vers la religion positive". Такъ различно относились къ идеямъ — ихъ вдохновенный творемъ стремительно и часто небрежно расточавшій свое достояніе для кого угодно.—и кре потливний собиратель своего и чужого философскаго канитала. Syst de pol. posit. П Append. II.

гласно этому правилу,—и религія—явленіе модификальное, и модификація религіозной идеи в есть то, что мы называемъ научнымъ, нравственнымъ и политическимъ кризисомъ. Человъчество пережило не одинъ такой кризисъ, переживаетъ и въ настоящее время. Смыслъего—совершенно ясенъ, такъ какъ современный кризисъ — продолженіе лютеровской реформы, — расширеніе власти разума и ограниченіе теологическихъ идей.

Сенъ-Симонъ только теперь напаль на истинный смысль деятельности Лютера. Во Введеніи религіозный духъ реформаціи совершенно заслоняль въ глазахъ Сень-Симона ея культурное, освободительное зерно. Лютеръ, по мижнію Сенъ-Симона, лишь обновиль деизмъ, проложиль путь илиминатамь и приготовиль нёмецкія головы къвоспріятію «сумазброднаго ученія трансценентальной философіи». Съ теченіемъ времени философъ основательніве вдумался въ кодъ исторической эволюціи. Въ ней нашли подобающее м'єсто арабская культура и реформаціонное движеніе: оба — являются гранями, терминами 43). Но всесторонняя оцінка реформаціи будеть представлена только въ Новомъ христіанствъ: признаны критическія заслуги Лютера и раскрыты ретроградныя черты его церковно-совидательскагодав. Давній упрекъ въ стремленіи обновить деизмъ вернется въ сопровожденін яснаго представленія о неизлічимых ранахъ, нанесенныхъ Лютеру старой религіозной и политической системъ. Но и теперь, въ эпоху энциклопедическихъ программъ, Сенъ-Симонъ убеждень въ заслугахъ Лютера предъ позитивной доктриной. Логически онь должны привести къ преподаванію физіологіи въ общественныхъ школахъ и къ организаціи духовной власти сообразно съ уровнемънаучнаго просвъщенія. А для этого предварительно необходимо совзать энциклопедію. «Человіческій умъ вічно будеть стремиться составлять энциклопедіи», потому что совершенной энциклопедіи никогда не будеть и не можеть быть, такъ какъ недостижима и совершенная наука. На такую же судьбу обречена и религія, -- и энциклопедисты XVIII-го въка могли нападать на религіозную въру только потому, что эта въра въ ихъ время была неразрывно связанасъ откровенными идеями "). Историческій взглядь на религію ограж-

<sup>49)</sup> O. ch. I, 278. N. hist. I, 39.

<sup>&</sup>quot;) Oeurres. XV, 148-9, 102.

даеть ее отъ нападокъ по существу,—но за то превращаеть ее въ факть человъческаго прогресса, въ моменть цивилизаціи.

Эти мысли, изложенным съ безукоризненной ясностью, Сенъ-Симонъ перенесъ въ письма къ Редерну и здъсь впервые попыталса набросать возможно полную каргину умственнаго прогресса. Онасовершенно не удалась, представила рядь отрывочныхъ замъчаній о наиболъе выдающихся чертахъ въ цивилизаціи различныхъ народовъ. Сенъ - Симонъ видимо желалъ общій планъ эволюцін — отъ теологіи до позитивизма — иллюстрировать фактическимъ матерьяломъ исторів. Но онъ не успъль уловить руководящей культурной нити, уложить эпохи въ стройные ряды <sup>45</sup>). Это-труднъйшая задача чистофилософскаго періода д'ятельности Сенъ-Симона. Къ ней онъ приступаль еще во Введеніи, но стремленіе слить ее съ космологической системой и построить всеобъемлющіе ряды для вселенной и для человъка, — помъшало Сенъ-Симону сосредоточиться на культурной эволюців. На сколько трудно давалась ему эта работа, -- показываеть все содержаніе Travail sur la pavitation и Mémoire sur la science de l'homme.

Этимъ сочиненіямъ предшедствовалъ кризисъ въ личной жизни автора. Періодически—полуголодное существованіе, безплодная междоусобица съ Редерномъ сломили физическія силы Сенъ - Симона. Въ началь 1813 года онъ забольлъ жестокой лихорадкой, длившейся цълый мъсяцъ. Когда она прошла, философъ, по его словамъ, находился въ такомъ нравственномъ изнеможеніи, что «не могъ связать двухъ идей». Отъ окончательнаго умственнаго разстройства его спасъ только уходъ искуснаго врача. Врачъ, кромъ того, умълъ утъщать Сенъ-Симона въ страданіяхъ, доказывалъ, что «великая нравственная эволюція» не можеть совершаться безъ глубокаго физическаго кризиса, — бользнь явится спасительницей Сенъ - Симона, новой точкой отправленія 46).

Издатели Oeuvres согласны, что действительно болезнь имела для философа именно такое значение. На самомъ деле — мы этого не видимъ. Непосредственно после выздоровления были написаны Travail sur la gravitation universelle и Mémoire sur la science de l'homme.

<sup>46)</sup> Ib. 94-5.

<sup>46)</sup> Письмо Сенъ-Симона въ сестръ, Oeuvres. XV, 185-7.

Въ обоихъ произведенияхъ мы встръчаемся съ прежнимъ направленіемъ философа: тѣ же усилія возвести законъ тяготьнія во всеобъемлющий принципъ, тотъ же интересъ къ «физикъ неорганизованныхъ тълъ», хотя и въ ослабленной формъ. Переворота пока нътъ, - а ярче обрисовывается путь, намътившійся раньше, - именно болье вдумчиваго, фактически-разчлененнаго историзма, подробнаго приложенія общей философской эволюціи къ національностамъ и періодамъ. По существу это движеніе философской мысли Сенъ-Симона въ высшей степени важный и много объясняющій фактъ. Философъ будто спускается съ высшихъ областей солнечной системы сначала въ среду вообще міра организмовъ, потомъ все ближе подходить къ высшему организму и, наконецъ, всю свою эволюціонную и организаторскую тенденцію осуществляеть на историческом человъкъ. Это постепенное преобразованіе философскаго интереса поможеть намъ понять превращение философа въ публициста и всей его философіи въ культурно-соціальную программу.

Несомнънно, историческая современность играла большую роль въ превращении. Это очевидно изъ перемъны въ чувствахъ Сенъ-Симона по отношению къ Наполеону. Въ началъ умиротворения Франців при консулать и имперіи Сенъ-Симонъ искренно ожидаль оть Наполеона дальнъйшаго систематическаго строительства—въ соотвытствін съ современнымъ уровнемъ просвъщенія. Факты не замедлили доказать даже экзальтированному наблюдателю всю неосновательность философских ожиданій оть непримиримаго врага идеологін, — п въ посвященін Работы о тяготьній предъ нами уже не панегирикъ, а поученіе-цълая политическая программа для Наполеона: онъ должень отказаться оть протекторага надъ Рейнскимъ союзомъ, очистить Италію, вернуть свободу Голландіи, перестать вмѣшиваться въ дъла Испаніи, однимъ словомъ, «замкнуться въ естественныя границы». Философъ переходить даже къ угрозамъ: если Наполеонъ откажется оть своихъ завоевательныхъ плановъ, — онъ приведеть къ порядку морское могущество англичанъ, если же онъ будеть все еще стремится къ лаврамъ, онъ раздавитъ Францію и станетъ наконецъ, «въ прямую и безусловную оппозицію съ наміреніями своихъ поданныхъ . 47).

<sup>47)</sup> Oeurres. XL, 214-6.

Это-выговорь чисто-публицистическій, - но Сенъ-Симонъ желаетъ представить Наполеону болье глубокія соображенія, основанныя на исторіи. Этоть факть—заслуживаеть всего нашего вниманія. Сущность его намъ давно извъстна: философскія вдохновенія Сенъ-Симона неизмънно подчинялись внушеніямъ переживаемой дъйствительности. Но, несомивнио, плодотворивищее внушение именно то, какое заставляло философа возможно пристальнее всмотреться въ область реальныхъ историческихъ фактовъ и въ нихъ, а не въ астрономическихъ и физіологическихъ данныхъ искать ръшенія своей задачи-поставить политику на позитивную почву. И въ Travail sur la gravitation впервые опредъленно ставится вопросъ объ исторін какъ наукю. Учитель Сенъ-Симона-Даламберъ-не могь на этотъ счеть оставить ученику поучительныхъ указаній. Въ его классификаціи наукъ-по способностямъ человѣка-исторія отнесена къ памяти, т. е. взята вившняя сторона предмета. У Кондорсе, по самой сущности его воззрѣній на прогрессъ, не могло быть научнаго понятія объ исторіи, — и Сенъ-Симонъ въ этомъ последнемъ звёне своихъ эволюціонныхъ представленій—является истиннымъ выразительнымъ философско-организаторской эпохи.

Онъ намеренъ указать Наполеону, какъ тотъ долженъ воспользоваться своей силой и властью и указаній этихъ ищеть въ исторін, вдохновляемый притязаніями самого императора. Наполеонъ соревнуетъ Карлу Великому,--и въ военномъ отношении онъ даже превзошель Карла, но въ политическомъ остался ниже. «Карлъ быль истиннымъ организаторомъ европейскаго общества, онъ систематически соединилъ народы Европы политической связью,---неприкосновенной и въ совершенствъ выполнившей свое назначение съ VIII-го до XV-го въка». Связь эта заключалась въ общепризнанной духовной власти, въ системъ нравственно-религіозныхъ воззръній. Теперь эта связь разрушена, ее надо создать на другихъ принципахъ, - и Сенъ-Симонъ рѣшаеть представить Наполеону историческую картину изміненій, претерпінныхъ средневіковой спстемой и изложить основы новой. Естественно-обратиться къ исторіи,и Сенъ-Симонъ излагаетъ характеристику историческаго изследованія — политически-поучительнаго и плодотворнаго.

Оно по существу то же самое, что анализъвъ опытныхъ наукахъ,—т. е. даетъ возможность предвидъть, на основании прошлаго заключать о будущемъ. Для этого необходимо историческія факты свевать съ порядки следопосій и объединить ихъ меоріей, охватывающей не какую либо одну національную исторію, а исторію рода. Въ результать изслідованія должна выясниться новая доктрина. По свойственной философу стремительности онъ предвозланіаеть ее, останавливаясь предварительно на одной исторической эпохів, неправильно понимаемой историками,—на среднихъ віжахъ. Въ эту эпоху возникли всів учрежденія, поставившія европейское общество на исключительную высоту.

Мы знаемь, - идея духовной и правительственной власти принята Сенъ-Симономъ еще въ Письмаст женевскаго обывателя, и мы объяснили, что эта идея могла быть внушена философу не средними въками, а современными общественными явленіями, - великимъ вліяніемь философской мысли до революців и во время ея. Непрерывныя поиски революціи за религіозно-политической доктриной могли только подкрапить внушение, — и Сенъ-Симонъ, мы видали, въ поясненіе своей программы ссылается на страшный союзъ представителей мысли и таланта съ несобственниками. -- а не на средніе въка. Культурное значеніе этого періода выяснилось для него одновременно съ подробной разработкой принципа непрерывнаго прогрессивнаго движенія. Это, мы знаемъ, ясно указано самимъ Сент-Симономъ. Онъ шелъ дедуктивнымъ путемъ-въ опредёлении прогрессивнаго содержанія отдільных исторических періодовь и индуктивнымъ---въ окончательномъ построеніи философско-соціальной доктрины. Но предшедствовавшая дедукція явилась въ свою очередь последующимъ процессомъ, результатомъ философско-естественныхъ данныхъ. Физіологическая классификація, съ которой Сенъ-Симонъ познакомился подробно у Викъ д'Азира, и современное господствовавшее представленіе объ эволюціонной лістниці явленій міра не органическаго, органическаго и даже идеальнаго, -- привели его мысль къ убъждению въ существовании такого же историческаго ряда. И, мы знаемъ, онъ усердно искалъ фактическихъ подтвержденій усвоеннаго принципа. Въ этомъ фактъ-ръшающее значение естествознания въ развити сенъ-симонизма и объяснение столь настойчиваго желанія Сенъ-Симона -- соединить трудъ физіолога и философа въ организа-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>') *Ib.* 243.

торской программъ. Для насъ этотъ выводъ имъетъ существенный смыслъ. Онъ показываетъ, какимъ путемъ и въ какомъ направления Сенъ-Симонъ пришелъ къ реабилитации среднихъ въковъ, и до какой степени не совпадала его исходная точка и конечная цъль съ воззръніями и задачами реакціонной школы. Сенъ-Симонъ реабилитировалъ средніе въка исторически, а не политически, — какъ моментъ, а не какъ идеалъ, — моментъ, завершившій извъстной организаціей въковой ходъ религіозной деистической идеи. Организація должна была разложиться и философія XVIII-го въка закончила этотъ процессъ: теперь необходимо возсоздать органическую эпоху на тъхъ принципахъ, при помощи которыхъ разрушена средневъковая доктрина.

И Сенъ-Симонъ множество разъ принимается устанавливать ряды фактов по философско-исторической програмив. Эти попытки и составляють основное содержаніе двухъ произведеній 1813 года. Последователи Сенъ-Симона восторженно отзывались о нихъ: для Лемоннье Travail sur la gravitation — «величайшій памятникь воздвигнутый геніемъ Сенъ-Симона», для Анфантэна — Метоігеявленіе «чудесное» — также по своему величію. Въ действительности-оба произведенія и особенно Метоіге-безприм'врные въ философской литературъ образчики хаотичности изложенія, своенравной отрывочности и, наконецъ, фантастичности обобщеній. Именно эти труды способны оттолкнуть читателя, -- на что откровенно указываеть самь авторь, признавая чтеніе своей работы «тягостнымь» и «мало пріятнымь». Но литературная слава не составляеть предметь его честолюбія, -- и потому онъ свою книгу превращаеть въ сборникъ крайне непринужденныхъ беседъ, неожиданныхъ отступленій, длиневищихъ вставокъ мгновенно блеснувщихъ мыслей въ логическое развитие главной иден 49). Но сочинениямъ вредитъ

: :,

<sup>49)</sup> Oeuvres. XL, 10—11. Среди естественно-культурнаго обзора Севъ-Симонъ, дойда до египтянъ, вдругъ устранваетъ "un moment de героз" съ цѣлью изложить общее содержание челоявческаго прогресса, — различния стадии "общей науки" отъ идоло-поклонства до научной системи (133). При изложении умственной эволюціи, послі объясненія позитавной системи, —неожиданно начивается изложеніе пноагоровой философіи, совершенно лишнее для "суминрованія общихъ жаговъ человічества" (267—270); въ исторію прогресса вставляеть сравненіе рамлянъ съ англичанами, созивавлясь, что это не относится къ его разсужденію, —но читатель, віроятно, найдеть отступленіе "очень интересникъ" (155). Кромі того не мало лирических заявленій, точно характеризуемихъ саминъ авторомъ, — "сет aveu franc et naif"; пригдантеніе

столько неупорядоченное изложеніе, сколько философскій авантюрезить, если такъ можно виразиться. Сейъ-Симона обуреваеть страсть въ зналогіямъ, къ математически-простымъ схемамъ. Его увисилетъ инсль свести всв философскіе принципы къ двухчленному ряду---не потому, чтобы между ними существовала действительная снязь, а просто потому, что бросается въ глаза двусторонность некоторыхъ фактовъ: напримъръ, --- неорганизованныя и организованныя тъла, физика и физіологія, разсужденіе a priori и a posteriori, центрь и нериферія. Въ порывъ экзальтаціи у Сенъ-Симона получается: иден а priori --- это тъ, какія направляются отъ «нашего центра въ нашей периферіи» и предметь ихъ-организованния тала, идем а роsteriori -- идуть оть периферіи къ центру, предметь ихъ-- неорганизованныя тёла, н «когда переходять оть размышленій а posteriori къ ндеямь а priori, на самомъ дълъ переходять отъ изученія физики тълъ неорганизованных в физик организмовы, —и наобороть > 50). Подобная философія можеть оправдать самый суровый приговорь наль философомъ, но эти приключенія — последніе отголоски экзальтированнаго физицизма и сущность сенъ-симоновской мысли не въ нихъ.

Нельзя сказать, чтобы и эта сущность представлялась вполив ясно. Сень - Симонъ не меньше семи разъ принимается излагать исторію прогресса — философскую и фактическую. Полную картину его можно извлечь только изъ сопеставленія всёхъ плановъ, набросанныхъ Сенъ-Симономъ. Она рисовалась ему въ необъятныхъ размітрахъ, — отъ состоянія планеты до обитаемости и до состоянія ея послів исчезновенія жизни, въ промежуткахъ исторія человіческаго рода — физическая, физіологическая и умственная. Начало — сравненіе строенія тіль неорганизованныхъ и организованныхъ, потомъ сравненіе организова по отношенію ка степени иза организовані организованть человісь намадучие и намболює организованть

сочувствующаго читателя—придти въ экзальтацію въ его—авторскую—пользу ("que son ame s'xalte en ma faveur"), ссылка на "деспотизиъ сердца" и "надежду—пріобръсти славу", какъ на побудительние мотиви работи, неоднократным заявленія о своей неспособности единолично выполнить задачу и здісь же такія фрази: "c'est en quinze jours qu'il m'a fallu gravir le pic de l'intelligence et me placer à son sommet"; "Oui, Messieurs, nous sommes sur qu'en lisant notre premier mémoire vous avez été frappès de la nouveauté, de la vigueur et de la justice des idées qu'il contient". (57, 130, 307, 309).

<sup>16. 222 - 5.</sup> 

еведи всёхъ извёстныхъ организмовъ; чёмъ больше организовано жевотное-темъ оно разумнее. Дальше-сравнение ума животныхъ въ различния эпохи ихъ существованія, — въ результать выводъ: животныя способны къ совершенствованію прополціонально степени ихъ первичной организаціи, — и человъкъ одинъ усовершенствовался, потому что онъ воспрепятствоваль умственному развити аругихъ животныхъ. Наконепъ, -- сравнение познаний человъческаго рода въ различныя эпохи-оть его возникновний до Сократа. Появленіе Сократа — великая грань въ исторіи прогресса, — и Сенъ-Симонъ въ уста аопискаго философа влагаеть повъствование о прошлыхъ и будущихъ судьбахъ человвчества. Это повъствование и представляеть оригинальное произведение Сенъ-Симона, — до Сократа онъ въ точности новторяеть философовъ XVIII-го въка. Ми знаемъ, -- они ръшительно обусловливали умственное развитіе человъба его физической организаціей: Дидро считаеть ее единственнымъ отличіемъ человіка отъ животныхъ. Ламеттри называль ее первымъ достоинствомъ человъка, ставя на второе мъсто-воспитаніе. А у Гельвеція остановка умственнаго развитія животных в объяснена такъ же, какъ у Сенъ-Симона. Тъ же отголоски XVIII-го въка слышатся и въ разчлененіи доисторической стадіи на періоды. Подобно Руссо, Сенъ-Симонъ пользуется популярными въ XVIII-мъ въкъ свъдъніями о разныхъ случайныхъ дикаряхъ, точнъе-одичавшихъ членовъ культурныхъ обществъ. Руссо на основаніи этихъ свёдёній доказываль несвойственность первичной человъческой природъ членораздъльнаго языка и даже прямого положенія 62). Сенъ-Симонъ называеть нъкоторыхъ изъ этихъ дикарей и подробно останавливается на исторін Авейронскаго дикаря, доказывающей необходимость языка для образованія и сочетанія болье или менье сложныхъ идей и лишь ностепенное его развитіе. Ламеттри приписываль изобрётеніе языка наиболее организованнымь людямь и уже изобретатели научили другихъ-совершенно такъ же, какъ мы дрессируемъ животныхъ. Въ такомъ именно положеніи находился Авейронскій дикарь до воспитанія въ цивилизованной средь. Это — первая грань. Дальнъйшія **ч**лостов врены мореплавателями, преимущественно Кукомъ, — описав-

<sup>61)</sup> Ib. 289-291.

Notes Et Discours sur l'origine de l'inégalité. 3.

шими различныя дикія племена: одни дикари безъ жилищъ, безъ вождей, безъ огня; другіе — съ жилищами, вождями, съ начатками языка, со счетомъ до трехъ; третьи — съ довольно развитымъ языкомъ, сильной властью вождей, т.-е. съ ивкоторой политической организаціой, и эти пломена — людовды, такъ какъ только послв взобрѣтенія болье совершеннаго оружія возмежно убійство одного человъка другимъ; дальше-почти полное исчезновение людовдства, возникновеніе классовъ, религіознаго культа и организованнаго духовенства; наконець, — должны быть названы перуанцы и мексиванцы-съ политическимъ устройствомъ, съ испусствами, ремеслами, обработкой металловъ. За этими доисторическими гранями-следують египтане, сдълавије одинъ изъ трудивишихъ шаговъ въ человъческомъ прогрессъ: они изобръли письменность. Среди египтямъ совершился также другой великій акть эволюціи, вторан-послі возниковенія явыка-отправная точка прогресса: установилось разділеніе между взглядами ученыхъ и массы, ---между яюдыми, пасл'ядующими причины и законы явленій,--- народомъ, воплощающимъ отвлеченія, -- короче--- между мысаящими и оперующими. Этоть фанть установиль навсегда культурную истину: жроческая власть и научная способнесть — тождественны по своей сущности. Духовенство какой бы то ни было религи должно быть самой образованной корпораціей, шначе оно утрачиваеть постепенно авторитеть, подвергается униженію и вытёсняется группой наиболёе ученыхъ людей. Общая идея, открытая египетскими жревами, - политенвиъ-- въ то время, когда народъ жилъ въ идолослужени, по общему закону,--всякая общая идея осуществляется только въ следующей стадіи,--политенствческимъ народомо явились греки, т.-е. въ лице ихъ сознание массы возвисилось до иден о невидимыхъ иричинать, — страстяхъ, вкусахъ, всякаго рода ощущеніяхъ, понимаємихъ съ человъческой точки зрвнін. Среди грековъ появился основатель следующей «общей нев -- тенвия, -- т.-е. задательной системы въ противоположностьпостваной, -- наиболью совершениой, -- позитивной.

Несмотря на то, что Сократь быль основателемъ только теизма, а не позитивизма,—его методъ организація общей иден Сень-Симонъ признаеть безсмертнымъ. Онъ состоить въ томъ, чтобы система представляла цёльную лёстницу вытекающихъ другъ изъ другъ принциповъ и чтобы организаторъ пользевался поперемённо дедукціей и индукціей. Пікола Соврата разділилась на дві вітви—платоновскую и аристотелевскую, т.-е. апріористическую и апостеріористическую, и эти школы поперемінно господствовали надъ европейской цивилизаціей, — одиннадцать віковъ—до арабской культуры—платоновская, одиннадцать віковъ—аристотелевская, введенная арабами послі перевода сочиненій Аристотеля,—и обі продолжали начатое Сократомъ.

Теизмъ Сократа, по толкованію Сенъ-Симона, — въра въ единую причину. Но эта въра подлежить развитію, совершенствованію. Единую причину можно понимать двумя способами: при номощи преимущественно воображенія или при помощи преимущественно наблюденія и разсудка. Челов'вчество естественно начало съ перваго способа, такъ какъ воображение развивается раньше разума,и платоновское направление организовало религозный теизмъ и предществовало научному и логическому пониманію единой причины. Теистическимъ народом ввились римляне-после распространенія христіанства, а политическую органивацію на основахъ тензма создаль Карать Великій, онъ же утвердиль и духовную власть напства. Одновременно началось уиственное движение, враждебное восторжествовавшей системь, -- научное, аналитическое, устанавливающее понятіе закона на місто одушевленной причины. Смыслъ арабской цивилизацін именно и состояль въ открытін законов, управляющихъ явленіями. Съ техъ поръ это направленіе остается неизменнымъ, частние законы умножаются, теизмъ подвергается разложенію, научный и логическій анализъ ниспровергаеть синтезъ воображенія,но это переходная стадія, не-органическая. Она закончится, когда вск частные законы будуть сведены къ одному общему, когда будеть организована научная система на единомъ принципъ и прикладная, -- т.-е. религія, политика, мораль, гражданское законода-. тельство будуть приведены въ гармонію съ нашими знаніями 53).

Въ такой формъ представляется философія исторіи, точивеестественной эволюціи человічества.—у Сенъ-Симона, освобожденная оть всіхъ отступленій и фантастическихъ полетовъ «научной экзальтаціи». Непосредственный результать ея—философская критика настоящаго и опреділеніе идеала на будущее.

<sup>4)</sup> Genores XL, 250-270; 288-298; 41-6; 112-162; 170-5; 186.

Мы знаемъ, -- настоящее можеть быть понято и оценено только какъ промежуточное звено между прошлымъ и будущимъ,--и о настоящемъ можно сдёлать безошибочное заключение только уяснивъ ходь общей идеи оть первыхъ звеньевь до последнихъ. При тавомь методь на вритику не окажуть вліянія всегда могущественныя современныя страсти и увлеченія и не вамутить логическаго вывода хаось переживаемых впечативній, затемняющих смысль явленій-какъ пережитковъ прошлаго и какъ органическихъ элементовъ будущаго. Въ философіи исторіи необходима не историческая, а философская хронологія. На основаніи предыдущаго изследованія намъ стало ясно, что человъческій умъ направляется отъ гадательной системы къ повитивной, --- отъ въры въ живую творческую причину къ представлению-сначала о нъсколькихъ законахъ, потомъ объ одномъ. Очевидно, --- все что напоминаетъ гадательную систему подлежить неизбежному вымиранию, -- напротивъ все, что приблежаеть человъка въ закономърному объяснению міра и къ охвату законовъ все болбе ограниченнымъ количествомъ общихъ иринциповъ, --- все это свиена будущаго, -- следовательно подлежить тщательному изученію и уходу со сторовы человівческой воли. Разсматривая съ этой точки зрънія настоящее, ши видимъ въ его культурномъ процессъ совивщение элементовъ прошлаго, т. е. гипотетическихъ представленій съ элементами будущаго — съ позитивными идеями. Одн'в науки уже усвоили возитивный характерь, другія или находятся на полнути, — такова физіологія, или еще въ болве сильной степени проникнуты метафизикой, -- таковы--- мораль и политика. Слъдовательно-насмолимес-эпоха критическая, не обладающая приныть систематическимь ипросозерцаниемь. Ее можно сравнить съ эпохой перехода политенныма къ тепну, т. е. съ эпохой разложенія язычества и возникновенія христіанства. Отсутствіемъ «общей идеи» для Сенъ-Симона объясняются войни, терзающія европейское общество. Во глава его нать организованной духовной власти, аналогичной средневѣковому папству 54).

Но развѣ въ средніе вѣка, благодаря папству, царствовалъ международный миръ?—Сенъ-Симонъ отвѣчаетъ утвердительно на этоть вопросъ, вызывая рѣзкій отпоръ критики: въ средніе вѣка

<sup>4)</sup> Ib. 287,-14, 35. To the transfer of the control of the control

свир $^{\pm}$ пствовали войны и анархія между народами и государями и духовная власть могла осуществить свой авторитеть только огнемъ и мечемъ  $^{55}$ ).

Сенъ-Симонъ не намъренъ отрицать войнъ феодальной эпохи,—
онъ только сопоставляеть ихъ съ положеніемъ Европы въ 1813
году, — и для него разница внъ сомнънія: въ новое время вся
Европа охвачена духомъ истребленія, въ средніе въка не было
общей войны за исключеніемъ борьбы европейскаго общества,—съ
магометанами. Это—крестовые походы,—они были необходимы для
прекращенія завоевательныхъ покушеній сарадинъ на Европу.

Несомивнию, представление о среднихъ въкахъ какъ объ эпохъ мирной соціальной организаціи, - производить впечатлівніе парадовса. Оно должно еще усилиться послё того, какъ Сенъ-Симонъ объяснить постепенное наростание элементовъ новой позитивно-индустріальной системы. Если научная мысль вела преимущественно идейную борьбу съ теологіей, -- то индустрія и феодализмъ вали въ неизмвино-воинственномъ положении: въ Англіи общини вмёстё съ феодалами вели борьбу противъ королевской власти, во Франціи-король витстт съ общинами уничтожаль феодализмъ. И начало этого движенія Сенъ-Симонъ считаеть съ XII-го віка, а позитивная мысль выступила на сцену еще съ VIII-го. Очевидно,по самому существу культурнаго процесса средніе въка не могли отличаться гармоніей и мирно-организаторскую роль духовенства придется ограничить той ранней эпохой, когда по указанію Сенть-Симона, католическое духовенство цивилизовало варварскіе народи, воздълывало девственную почву, --- разсчищало леса, основывало школы. Но съ того момента, когда цивилизаторъ пожелаль стать и государемъ, — Римъ дъйствительно явился во всеоружим войны. И притязанія папства на свётскую власть внесли большую раздора въ средновъковую политику.

Тъмъ не менъе у идеи Сенъ-Симона—нельзя отнять ни философскаго, ни историческаго значенія. По существу католичество дъйствительно явилось организующей культурной силой, какъ един-

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Renouvier. *La Crit. philosoph.* P. 81. I, 365. Возраженія Ренувье относятся въ разсужденіямъ Конта, — но контовскія нден заниствовани у Сенъ-Симона. — и всі занічанія критика приложени и въ сенъ-симоновскому тексту. *Осиотев.* XL, 249—360.



ственный носитель и защитникъ преданій цивилизаціи. Только благодари духовенству сохранилась преемственность между античной и новой культурой и только благодаря ему въ мірів новыхъ варварскихъ народовъ могло явиться представленіе объ извітныхъ принципальныхъ обявательствахъ личныхъ, семейныхъ и политическихъ в кан христіанство им'вло значеніе преобразующей и созидающей нравственной силы,—духовная власть среднихъ віковъ не могла не проявиться въ томъ же направленін,—и мысль Сенъ-Симона кажется превратной только потому, что онъ выразилъ её слишкомъ неограниченно, въ излюбленной форм'в всеподчиняющей одноцв'ютной системи в только потому.

Надо полагать, — Сень-Симонъ понималь основную причину поздивинаго разложенія авторитета средневъковой духовной власти, хотя и не указаль на нее. Мы знаемь его настойчивня требованія—непремьнию разграничить духовную власть отъ правительственной, его увъренность, что представители духовной власти, облеченные въ то же время и свътской, неминуемо выродятся въ это истическую и нетервимую корпорацію. Предъ философомъ въ эти минуты должна была возставать участь папства, вооруженнаго меченъ. Ен должна избъжать европейская ученая корпорація, предназначенная для урегулированья притязаній разныхъ національностей, сдерживанья національныхъ честолюбій. Какими принципами будетъ руководиться эта корпорація? —Несомнънно, позитивными, новой позитивной философіей, физико-политической общей идеей.

Но что же представляеть эта идея? Каково ея содержаніе? Это значить,—какая программа общественной организаціи им'вется у автора?

Отвъть, какой быль дань въ *Пасьмахъ женевского обысителя*, не могь считаться удовлетворительнымъ—ни по существу, ни въ под-

<sup>17)</sup> Сенъ-Симонъ неоднократно предупреждаеть читателей, что онъ не намірень своего арегси отягощать подробностями: "я должень совершать свой путь съ ная-возмощной быстротой и ограничных суммаршинь сводонь главных наблюженій. Онв избігаеть—"des idées tâtonnées": съ наин невозможно достигнуть ціли. Х.І., 95, 181. Всномнимъ,—Миль и Литтре укоряли Конта за подобний же методъ—составлять философскія истини, за премебреженіе къ частнимъ фактамъ ради стройности общей идеи.



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Cp. Ozanam. Etudes germaniques. II. La civilisation chrétienne chez les Francs, P. 72.

робностяхъ. Прежде всего онъ не намъчаль программы, а только указываль средство—имъть ее. А потомъ, мы видъли, и самое средство приводило къ многочисленнымъ логическимъ и практическимъ затрудненіямъ. Теперь,—путь къ организаціи установленъ на исторической эволюціи, необходимость доктрины и именно позитивной выведена изъ критическаго анализа стадій, пройденныхъ человъчествомъ, тъмъ же способомъ установленъ принципъ и реминовной практики, т. е. руководящей дъятельности научно-философской корпораціи.

Но все это — попрежнему-не представляеть программи. Мы знаемъ, -- позитивные ученые пока существують только въ области физико-математическихъ наукъ, -- геперь Сенъ-Симонъ готовъ признать позитивной-и физіологію. Но эти науки только первыя ступени къ той, какая необходима для новой политической системы. Наука о человъвъ не равна ни одной изъ нихъ -- Сенъ-Симонъ называетъ её «трансцендентальной физіологіей» и «мы», говорить онъ про французовъ, «дишь кое что лепечено въ этой наукъ», — и эти мемиона слова преподаны Локкомъ. Следовательно, -- пока еще неть позитивнаго ученія о челов'які, - его психологіи и его правственности. Такъ какъ христіанство принадлежить отживающей сталіи, то — должна явиться мораль, превосходящая христіанскую, --- все равно какъ на смвну политеизма явилось само христіанство. По мивнію Сенъ-Симона, всё уже матеріалы собраны для новой научной теоріи 58). Мы видели, — еще въ эпоху Воеденія из нациными работами философъ только еще собиралъ эти матеріалы, --- но вопіющія б'адствія современной дезорганизаціи повысили температуру его философскихъ запросовъ, —и онъ готовъ приступить къ подведенію итоговъ-Но именно ихъ и не оказывается.

Онъ неоднократно повторяеть, что физіологія должна войти въ программу общественнаго просвъщенія и въ результать посльдуеть «научная революція». Ее Сенъ-Симонь, изображаеть такъ: «Наука о человъкъ, основанная на физіологическихъ свъдъніяхъ, будеть введена въ общественное просвъщеніе и тъ, кто получить это научное восинтаніе, — достигни зрълаго возраста, будуть разръшать политическіе вопросы по методамъ, употребительнымъ въ другихъ отра-

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Ib. 55-6, 168, 298.

сляхь физики. Между работами XVIII-го въка и XIX-го равница будетъ та, что вся литература XVIII-го стремилась дезерганизовать, вся литература XIX-го будетъ, стремиться реорганизовать общество. 5°).

Но изъ литературы XVIII-го въка намъ извъстиа подобная же задача для политики: Кондорсе мочталь видеть политику въ ряду математическихъ наукъ. Сенъ-Симонъ, обсуждая писагоровское учене о числахъ, нашелъ возможнымъ его систему назвать точнойle système exact и поставить со-въ оволюціонномъ порядків-више позитивной, признать для человъка врядъ ли. достижимой — не потому, что сама система противоначчна, а потому что человеческій умъ ограниченъ 60). Следовательно, —и XVIII векъ зналъ идеалы не исключительно-разрушительнаго направленія. Вся разница въ томъ, что этоть въкъ создаваль идеалы при цомощи энтузіазма и современной просветительной тендении, — а XIX-й-стремится определить ихъ исторически: такъ именно поступилъ Сенъ-Симонъ. Но въ результать, - предъ нами лишь методъ опредвленія, а не само опредвленю. У насъ нъть позитивной морали и, следовательно, политики. Философъ только объщаеть доказать, что позитивная мораль основана на принципъ: всякій человъкъ, не индущій счастья въ общеполезномъ направлени-несчестливъ; этотъ принципъ, въ свою очередь, зиждется на законъ тяготънія. Но объщаніе остается невыполненнымъ, -- и Сенъ-Симонъ предлагаеть планъ решить задачу путемъ конкурса между учеными обществами 61).

Таковъ философскій выводъ, — и Сенъ-Симонъ могъ бы остаться при немъ, если бы онъ быль одаренъ только «научной экзальтаціей» и не зналь надъ собой «деспотизма сердца», т.-е. не носиль въсебъ сильнъйшихъ побужденій нублициста и дъятельнаго политика. Эти побужденія подсказали Сенъ-Симону страстния обращенія къученымъ, поученія по адресу Наполеона и они же привели его окончательно къ философіи человъка и общества— на исторических основахъ. Сенъ-Симонъ пересталь знализировать философии радъ и сосредоточился на рядъ, представляющемъ культурную эвополю человъческаго рода, — другими словами — отъ космологическаго вопроса ръшительно перешель къ сопологическому.

C- 12 101 (24



<sup>19)</sup> Ib. 195.

<sup>16. 269, 272-3.</sup> 

<sup>45)</sup> Ib. 302-3.

При всемъ значеніи публицистическаго и гражданскаго инстинкта,-- мельзя не видеть и чисто-логического процесса въ этомъ не-• реходъ. Въ то время когда физіологическій ряда составлялся съ большими затрудненіями, астрономическія теорін выходили безцільными и мертворожденными, разсуждения о міръ организмовъ вращались въ предълахъ идей XVIII-го въка, — исторический рядь, напротивъ, обличаль несомивничю твердость и плодотворность личной авторской мысли. Освёдомленность въ естественно-научной литературё принесла великую пользу Сенъ-Симону въ его аволюной теоріи,но практическое приложение теоріи должно было осуществиться въ новой имъ же наивченной области въ научной исторіи. Это сезнаваль самь Сень-Симонь, присвоивая себв-въ будущей организаціонной работі-роль философа и поручая роль физіолога-Бюрдэну или другимъ ученымъ. Поручение вышло безрезультатнымъ, осталось дело историва, - и Сень-Симонъ сталь выполнять его, побуждаемый въ сильной степени отзывчивостью на современность, но отнюдь не подчиняемый ею-какь политикь партін и публицисть классовых в интересовъ. Эта свобода обусловливалась философскым происхожденіемъ политичи Сенъ-Симона. До открытаго выступленія на журнальное публицистическое поприще — его занимала идея о взаимномъ чередовании научныхъ и политическихъ революцій, даже объ ихъ неразрывной связи, какъ причинъ и следствій. Это первая попытка-координировать явленія умственной и соціальной эволюціи Она виражается въ визшнемъ хронологическомъ сопоставленіи фактовъ: реформація Лютера сопровождалась перемёной въ политической систем'в Европы, двятельности Бокона, Галилея и Коперника соответствоваль политическій переворогь въ Англін; Ньютонь н Локкъ родоначальники энциклопедін XVIII-го віка, а она — первоисточникъ французской революціи 62). Если таковъ законъ историчесвій, -- очевидно изученів політических условій всякаго времени имъть такое же значеніе, какъ и опънка умственнаго и научнаго уровня. Следовательно, - историческій рядь неминуемо будеть заключать въ себе два взаимно-неразделимых элемента-научно-философскій и политическій. Трудивиная задача позитивнаго философа установить между ними органическую естественную зависимость.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Ib. 190-5.

Раньше этого установленія— логически предстояло опредалить содержаніе каждаго элемента отдально. Первый, мы знаемъ, тщательно разъяснялся во всёхъ разобранныхъ произведеніяхъ Сенъ-Симона, второй пока былъ отодвинуть на второй иланъ—поисками за всеобъемлющей философской систематизаціей явлены неорганическаго и органическаго міра. Но съ самаго начала било ясно, — въ кажомъсмыслѣ политическій элементъ предстанетъ предъ философомъ.

## VIII.

При всей фантастичности и вкоторых учено-философских задачь и при всемъ несовершенствъ изложенія, — Сенъ-Симону удалось положить прочныя основы новой науки о человъкъ—въ первый же періодъ своей литературной дъятельности, — опредълиль ея смамику и динамику. Статика заключалась въ ученія о доктриню, какъ нравственной и политичеткой организующей силь, динамика выразилась въ эволюціонномъ представленіи объ историческомъ процессь. Этотъ процессъ разчлененъ на двъ перемежающіяся стадіи органическую и критическую и пріуроченъ къ закономърно осуществляющейся цъли: постепенная замъна гипотетическаго міросозерцанія позитивнымъ. Такимъ образомъ установленъ внутренной смыслъпроцесса и предусмотръна его наиболью совершенная грань.

Эти выводы сенъ-симоновской мысли — съ одной стороны настолько основательно обставлены фактами и логикой, что ихъ пе могли иоколебать никакія позднійшія публицистическія задачи философа, — но съ другой идея доктрины и принципь эволюціи сами но себі представляють только формулы съ большимъ количествомъ неопреділенныхъ алгебранческихъ знаковъ, — и не только неопреденныхъ, но даже не указанныхъ. Философъ до сихъ норъ мечталъ весь міръ явленій охватить единымъ закономъ, открытымъ астрономіей. Естественно съ такой высоты онъ упускаль изъ виду — и даже, — мы виділи, преднамівренно, — не мало подробностей, особенно въ историческомъ рядів. Устанавливая его прогрессивный ходъ делуктивнымъ путемъ — на основаніи закона, полученнаго изъ физіологическаго ряда, философъ заботился объ опреділеніп съ точки зрівнія эволюціи только крупнійшихъ терминовъ, т. е. граней. Тамъ, мы знаемъ, было достигнуто требуемое представленіе о среднихъ

въкахъ и объ арабской цивилизаціи. И грань эта была охарактеризована лишь съ той стороны, какая историческій рядъ связывала съ физіологическимъ,—т. е. со стороны умственнаго развитія. Такъ какъ оно, по принятому Сенъ-Симономъ физіологическому закону XVIII-го въка, обусловливается исключительно болье сложной и болье совершенной организаціей, то, очевидно, рышенія одного философскаго вопроса вполив достаточно для иллюстраціи прогрессивнаго принципа. Тымъ болье, что въ силу зараные принятаго общаго космологическаго и соціологическаго закона, предполагается всть явленія историческаго процесса входять въ схему, разъ ряды фактовъ непрерывно установлены по плану эволюція.

Только по этимъ соображеніямъ ранняя мысль Сенъ-Симона могла усвоить, повидимому, односторонній чисто-философскій харастерь: содержаніе доктрины исчернывается общимь представленіемъ человека о міре, общей идеей, по терминологін Сень-Симона, историческій процессь проходить только стадіи этой самой иден, т. е. сводится къ видоизмъненіямъ теоріи.—Практическое проявленіе человъческой умственной силы, т. е. ся воздъйствіе на міръ на разныхъ ступеняхъ ея развитія, — почти совершенно заслоняется ея отвлеченными фазами, --почти, --потому что, мы видёли, Сенъ-Симону известень параллельный ходъ доктрины и политики. Изъ его обычнаго умодчанія о политическомъ рядів фактовъ мы отнюдь не должны заключать, будто этоть рядь ему предстояло открыть впоследствін и для этого требовался какой-либо внешній философомъ не подоврѣваемый толчокъ. Нѣтъ основаній говорить о «новой эволюцін въ ум'в Сень-Симона» и о «новой систем'в» и ставить все это въ связь съ современными экономическими вліяніями-теоретическими и практическими 65). Этоть взглядь — одинь изъ самыхъ распространенных въ сужденіях о философіи Сенъ-Симона и онъ дъйствительно имъеть за себя извъстное оправдание, но только вившнее.

Послъ *Mémoire sur la science de l'homme*, т. е. съ 1814 года характеръ сочиненій Сенъ-Симона, повидимому, ръзко мъняется.

<sup>6)</sup> Вейль озаглавливаеть главу своего сочинения—Экономическия теории св 1815 году и сочинения Сень Симона, имъя въ виду доказать поворогь философа на новий путь. О. с. chap. V.

Начиная съ Переустройства европейскаго общества Сенъ-Симонъ является политическимъ публицистомъ и даже печатаетъ двъ журнальныхъ статъи о частныхъ злободневныхъ вопросахъ. Но это не все. Вскоръ начинаетъ выходить сочиненіе подъ заглавіемъ Индустрівись ек этого момента философъ становится рыцаремъ «индустрівлизма». И это, мы видъли, ученики Конта считаютъ однимъ изъ тягчайшихъ преступленій.—Намъ извъстна правственная и фактическая цъна контовскихъ уликъ, — для освъщенія вопроса гораздо важиве сужденія, повидимому, внушенныя очевидными данными и представляющія поэтому историческое значеніе.

Послъ того какъ подъ перомъ Сенъ-Симона появляется понятіе индустерія, — философъ съ каждымъ годомъ становится все болве горячимъ защитникомъ «индустріаловъ», «индустріальнаго строя», «индустріальной партіи», наконець, вообще «индустріализма», какъ соціальнаго направленія, знаменующаго высшую стадію историческаго процесса. Следуеть думать, — вся природная экзальтація философа целикомъ сосредоточилась теперь на вопросахъ о прошломъ и будущемъ индустріи. «Я посвятиль себя, говорить онъ, исключительно на службу индустріальнаго могущества», «я взяль на себя задачу осуществить права индустріаловъ... я превратиль себя вь ихъ адвоката и агента и обязался упрочить за ними уваженіе, на какое они имъютъ право, и влиние, какое они должны имъть на ходъ общественныхъ дель». Сенъ-Симонъ считаетъ своей миссиси вырвать власть изъ рукь всёхь другихь сословій и классовь и сосредоточить ее въ рукахъ индустрівловъ. Эту миссію философъ объщаеть выполнить «несмотря ни на какія препятствія». Онъ считаеть «великою честью» служить власти индустріаловь и свои обращенія къ нимъ подписываеть такъ: «имъю честь пребыть съ совершенивищей преданностью политическимъ интересамъ индустріадовъ в с свою способность «экзальтировать» другихъ направляеть на представителей индустріи, вывести ихъ изъ апатіи, внушить имъ сознаніе собственной силы и великаго историческаго назначения — онъ считаеть первымъ настоятельнымъ дъломъ на пути къ организаціи новаго «физико-политическаго» строя,

<sup>44)</sup> Oeurres. XXI, X; XXIII, 86; XXI, 167, 156, 41.

И сочиненія Сенъ-Симона переполнены горячими воззваніями въ индустріаламъ.

Философъ не перестаеть настанвать на первоисточник всыхъ общественных золь со времени революція: это-отсутствіе у мидустріаловъ единства, ясныхъ нолитическихъ илей, —пониманія своей исторической силы, неуменье пользоваться даже благопрітными обстоятельствами и въчная наклонность прибъгать къ чужой помощи, къ чужому представительству своихъ интересовъ, — т. е. къ легистамъ и военнымъ <sup>65</sup>). Сенъ-Симонъ до такой степени стремительно обвиняеть индустріаловъ въ апатін, въ политическомъ индиферрентизмъ, такъ энергично доказываеть имъ могущество индустрін, ея всеобъемлющее нравственное и соціальное значеніе, такъ тщательно рисуеть имъ лишенія и обиды, претерпівнныя отъ другихъ общественныхъ группъ и политическихъ партій и, наконецъ, такъ соблазнительно изображаеть имъ практическую силу «смълости», что соціально-философскія разсужденія безпрестанно превращаются въ статьи и памфлеты и авторь даже находить целесообразнымь напомнить читателямъ о своемъ безкорыстін, о чистоть намереній и заявить о своемъ равнодущій къ доносамъ 66).

Несомивно, такой характерь философіи могь вызвать еще у современниковъ Сенъ-Симона подозрвніе въ сильномъ участій вившнихъ вліяній на его мысль. Разумвется, — никому изъ болве или менве серьезныхъ критиковъ не приходило въ голову — придатъ этимъ вліяніямъ корыстную окраску. Только впоследствій у контистовъ явилось желаніе уличать Сенъ-Симона въ ученомъ карьеризмв, въ стремленіи добиться «денежныхъ награжденій, почестей и академическихъ синекуръ» 67). Но эти обвиненія представляли гораздо меньше опасностей философскому имени Сенъ-Симона, чвмъ несравненно болве спокойныя соображенія о зависимости его соціально-философской мысли не отъ корыстныхъ внушеній, а отъ современнаго научнаго и общественнаго движенія. Вопросъ стойтъ такъ: двйствительно ли «индустріализмъ» Сенъ-Симона отділенъ пропастью отъ предыдущаго развитія его мысли отъ его «позити-

<sup>44)</sup> Ib. XIX, 213-5, XX, 173; XXI, 30; XXII, 28.

<sup>44)</sup> Ib. XXII, 209, XVIII, 61; XXXVII, 133-4; XXI, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Robinet. 116.

визма?» Вопросъ этотъ имъетъ еще общее содержаніе, помимо личнаго, жименно: существуетъ ли неразрывная идейная связь между «позитивной» и «соціальной» наукой или та и другая врукахъ Сенъ-Симона явились лишь послёдовательными во времени отраженіями различныхъ умственныхъ теченій: позитивиамъ продолжаль научно-энциклопедическую струю XVIII-го въка и революціонной эпохи, а «индустріализмъ» сполна подсказанъ современными блестящими успъхами промышленности и новой науки — политической экономіи?

Что именно таково историческое положение позитивизма — не можеть быть сомивна и оно совершенно согласуется съ сенъ-симоновскимъ представлениемъ о «ходв человвческаго ума». Но если бы съ самаго начала въ философско-историческое міросозерцаніе философа совершенно не входиль «индустріальный» элементь, — это свидътельствовало бы о случайномъ характеръ состава философіи, объ отсутствіи въ ней принципіальной полноты и единаго всеобъемлющаго идейнаго верна.

Новая полоса дъятельности Сенъ-Симона ознаменовалась, между прочимъ, статъями на страницахъ либеральнаго журнала Цензора. Возникшій одновременно съ реставраціей пережившій сто дней и. выпустивъ семь книгъ, журналъ временно пріостановился во время реакціи 1815 года и возобновился въ 1817 году подъ именемъ Европейского цензора. Въ этотъ періодъ онъ даль благосклонный отчеть объ *Индустрі*м Сень-Симона <sup>68</sup>). Одинь изъ редакторовь жур-нала въ объихъ его стадіяхъ — Дюнуайе два года спуста послѣ смерти Семъ-Симона представиль наиболе обстоятельное свидетельство объ его «индустріализив». По мивнію Дюнуайе «индустріализмомъ» Сенъ-Симонъ обязанъ исключительно вившнимъ воздъйствіниь, — темъ самымъ, какін испыталъ на себ'в Европейскій цензоръ. Будучи просто Исизоромз журналь вель исключительно оппозиціонную политику и вовсе не касался экономическихъ вопросовъ. Въ промежутокъ между прекращениемъ журнала и возобновлениемъ редакторы убъдились въ своей односторонности, поняли ръшающее соціальное значеніе индустріи и усвоили принципъ: современное общество должно быть организовано для индустріи. Естественно,

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Tome troisième, 1817, 193-209.

экономическіе вопросы выступили на первый планъ. Бывшіе политическіе либералы превратились въ пропов'вдниковъ экономической свободы, принялись распространять выводы современной политической экономіи со словъ Адама Смита и Сэя и возвеличивать представителей индустріи—земледёлія, мануфактуры, торговли и банковыхъ операцій. Въ эту же эпоху и Сенъ-Симонъ перешелъ въ лагерь индустріалистовъ 69).

Гдъ же слъдуеть искать первоисточника?

Дюнуайе отвъчаеть вполнъ точно: первый писатель, заговоривтій о *ипли общества*—Констанъ. Въ 1813 году онъ указалъ, что воинственная тенденція должна все болье слабыть и единственной цълью новыхъ народовъ станеть, наконець, миръ, вмъсть съ миромъ довольство и какъ источникъ его— *индустрія* <sup>70</sup>).

На тоть же предметь обратиль внимание публики -- Монлозье въ книгь О францизской монархіи, вышедшей въ 1814 году, но оконченной семь леть раньше. Монлозье являлся защитникомъ феодальнаго строя и на успъхи третьяго сословія смотръль какъ на узурпацію, - но излагаль исторію этих в успеховь исторически - верно. Онъ говориль о возникновении «новаго народа», вооруженнаго промышленностью, движимой собственностью и наукой. Этогь народъ завязаль борьбу съ «древними формами» и овладель полемъ битвы,городами подъ именемъ муниципалитетовъ, замками подъ именемъ бальяжей, умами подъ именемъ университетовъ:---въ результатв въ государствъ водарился новый духъ, новые законы и новыя учрежденія. Наконець, — къ этимъ «драгоцівнымъ произведеніямъ», по выраженію Дюнуайе присоединилась экономическая литература, —вышла книга Сэя-Трактать по политической экономіи. Свії излагаль въ исправленномъ видъ иден Смита, показывалъ, какъ матеріальныя блага создаются индустріей и устанавливаль самый широкій взглядь на нее, т. е. какъ на человъческую дъятельность во всъхъ ея полезныхъ приложеніяхъ. Два года спустя послів сочиненій Констана, Монлозье и Сэя — Сейъ - Симонъ также началъ развивать учение объ индустріи.

<sup>\*\*)</sup> Revue encyclopédique, fevrier 1827. Перепеч. въ Natices d'économie scriele. P. 1870. 172-200.

<sup>10)</sup> B. Constant. De l'esprit de conquête et de l'usurpation dans leurs rapports avec la civilisation, chap. II.

Эти соображенія Дюнувію вызывають прежде всего фактическую критику—независимо оть философіи Сенъ-Симона. Почему авторъ возникновеніе индустріальнаго принципа нріурочиль къ 1814 году? И почему, если это событие завискло отъ Констана, Монлозье и Свя, — Цензоръ — усвоилъ новую руководящую идею только три года спустя? Кром'в того, —въ 1814 году вышло второе изданіе сочиненія Сэя,--первое явилось десятью годами раньше и содержало въ себъ тъ же данныя, какія отмечаеть Дюнуайе. Но независимо отъ теоріи-современная практика вамвала объ индустріализмъ трезвычайно красноръчиво. Лишь только водворилось относительное спокойствіе посл'я революціоннаго кризиса, -- индустріальный вопросъ выступиль въ замёчательно-внушительной форме, именно въ той, какая преимущественно должна была повліять на идеи Сенъ-Симона. Форма эта являлась какъ бы обобщениемъ извъстных намъ фактовъ въ области революціонной индустріи. Въ 1801 году ученые среди нихъ Монжъ, Бертоле, Фуркруа, Шаптальучредили общество для поощренія видустрів, для популяризаців открытій и изобратеній, для распространенія промышленнаго обравованія, для покровительства промышленникамъ, участіе приняли около трехсоть подписчиковъ. Всъ они были одушевлены идеей - работать во имя мирнаго развитія Франціи 74). Въ этомъ учрежденіи заключались важиващие элементы индустріальной организаціи по плану Сенъ-Симона: союзъ науки и индустріи и ученое руководящее таль-могь олицетворять идеальнаго гражданина индустріальнаго строя, -- одновременно -- ученый, промышленникъ и администраторъ. Въ качествъ министра внутреннихъ дъль онъ устроилъ выставку 1801 года и повториль ее въ следующемъ. Докладъ Шапталя напоминалъ, что уже въ 1798 году годовщина республики была отпразднована выставкой, была воздана и торжественная почесть полезнымъ работамъ: по этому докладу консулы ръшили ежегодно устраивать выставки. По поводу первой современная печать высказывала такое пожеланіе: «пусть больше не будеть праздныхъ рукъ и умовъ; пусть больше не остается ни одного безполезнаго человъка; пусть

<sup>11)</sup> Levasseur. I, 299-300.

вев науки подають намъ советы; пусть вев искусства изощряются и совершенствуются> 12).

Следовательно,—индустрія занимала центральное м'єсто въ задачахъ новаго общества и въ союз'є съ наукой призывалась въ безразд'єльному господству надъ новымъ государствомъ. Имперія прервала осуществленіе идеи,—посл'є 1802 года—выставка состоялась лимь четыре года спусти и была посл'єдней при Наполеон'є,—при реставраціи первая была открыта въ 1819 году. Но, очевидно, только «завоевательный дукъ» имперіи пом'єшаль разцв'єту индустріализма и ежегоднымъ «почестямь» производительному труду и наук'є, какъ спутниціє индустріи.

Слъдовательно,—Сенъ-Симону не зачъмъ было ждать сочиненій Констана и Монлозье, чтобы вдохновиться въ пользу индустріализма, — тъмъ болье, что онъ корошо зналь Шашталя, давшаго впослъдствіи статью въ его сберникъ. Не требовалось ему и новато изданія трактата Сэя: онъ лично быль знакомъ съ авторомъ—такъ же какъ со многими видными публицистами эпохи <sup>13</sup>), и несомнънно, поспъщилъ бы воспользоваться первымъ изданіемъ сочиненія Сэя,—тъмъ болье, что оно встрътило необыкновенно радушный пріемъ въ публикъ и въ печати <sup>14</sup>).

Но независию отъ Сэя, ставшаго популярнъйшимъ экономистомъ реставраціоннаго періода,—въ распоряженіи Сенъ-Симона рядомъ съ практическими уроками имѣлась обширная литература индустріальнаго направленія. Исправлять ученіе Смита во Франціи начали очень рано,—переводчикъ его сочиненія—Жермэнъ Гарнье—ввель понятіе не—матеріальныхъ цѣнностей, признанныхъ у Смита непроизводительными. Незадолго до появленія трактата Сая другой экономисть представиль въ высшей степени замѣчательное опредѣленіе капитала, будто разсчитанное на индустріальную смстему Сенъ-Симона: по этому опредѣленію къ капиталу причисляется и рабочая сила человѣка; личность ремесленника приравнивается къ земельной собственности, а прибыль предпринимателя—къ рабо-



<sup>(2)</sup> Journal de Paris, cit. 25 ct. L'Exposition de l'industrie en 1801, par Gahriel Ferry. Revue politique et littéraire, 14 avril 1900.

<sup>13)</sup> Hubbard. 88.

<sup>14)</sup> Объ этомъ говорится въ Avertissement du libraire во 2-му изд. Trailé d'economie politique. L.

чей плать <sup>15</sup>). Эти идеи являлись логическимъ развитіемъ основного понятія Смита о трудь, какъ существенномъ источникъ богатства. Но аналогія между личными способностями и недвижимымъ каниталомъ должна припомниться намъ, когда мы встрътимъ одну изъруководящихъ идей соціальной организацім у Сенъ-Симона—полическое уравненіе недвижимыхъ и движимыхъ собственниковъ, аремдаторовъ и землевладъльцевъ. Также и отождествленіе прибыли предпринимателя съ заработной платой рабочаго можетъ считаться вступленіемъ къ сенъ-симоновскимъ нападкамъ на капиталистовънепроизводителей, на рантье, вообще на собственниковъ, не умножающихъ своего капитала личнымъ трудомъ.

Также рано обнаружилась во Францін и принципальная описзиція смитіанизму, —его ученію объ экономической свобод'в, о неприкосновенности конкуренціи. Оппозиція основывалась на очень простожь факть, -- вводила въ область экономическихъ отношений -эльтрунстическія представленія, подвергала выводы науки критик'в морали и неограниченная свобода личности, какъ экономическаго фактора, превращалась изъ закона природы въ разлагающую соціальную силу-въ эгонзмъ. Понятіе эгоиста въ приложеніи къ богачу, ыт собственнику съ великимъ усердіемъ эксплоатировалось революціей, —и еще раньше теоретической борьбы между чистоэкономическимъ и нравственно-соціальнымъ направленіемъ восемнадцатый вёкь оставиль въ наслёдство девятнадцатому два неприинримыхъ практическихъ ученія--- мальтузіанство и бабувизмъ,--апоссовъ индивидуумовъ въ ущербъ массы и спассніе массы цёмой индивилуумовъ. Развитіе индустріи могло только съ особенной настойчивостью напомнить вопрось, пренебреженный безличным ученіемь о накопленіи богатствъ, и именно самая блестящая часть теоріи Смита — вопросъ о распредёленіи труда — вызвала отрища тельную критику съ точки зрвнія человеческой природы. Въ 1801 тоду явилось сочинение, рисованиее въ самыхъ мрачныхъ краскахъ участь рабочихъ при современномъ промышленномъ стров, полное порабощение личности рабочаго капиталистомъ при свободной конкуренціи, постепенное поглощеніе мелкаго и средняго капитала

<sup>16)</sup> Canard: Principes d'écon. pol. (1802). Cp. Kautz. Die geschichtliche Entwichelung der National — Oekonomik, Wien 60, II (2). 562—3.

крупнымъ. Въ результатъ возникла необходимость—привести въ равновъсіе интересы труда и капитала—подъ угрозой полной дезорганизаціи общества <sup>16</sup>).

Практическіе уроки индустріализма являлись до такой степени внушительными и непровержимыми, что даже Сэй, принципіальный защитникъ экономической свободы, написалъ своего рода памфлетъ на соціальное положеніе, созданное свободной конкуренціей. Его сочиненіе Объ Англіи и объ англичанахъ рисуетъ отчаянное положеніе рабочаго класса въ отечествъ Адама Смита. Наблюдатель задаетъ себъ такой вопросъ: «когда видишь столь дѣятельную, столь благородную, столь даровитую націю, вынужденную дурной экономической системой такъ много работать и все-таки испытывать столько лишеній; когда видишь, какъ страна богатая талантами и добродътелями позорить себя низними преступленіями,—то съ горечью спрапиваешь у себя: какая польза отъ гражданской и релвгіозной свободы, отъ свободы печати, отъ безопасности собственности и отъ господства надъ морями?» 71).

И отрицательный отвъть получался на основани цифръ, наблюденій и логических выводовъ автора. Путешествіе его по Англів относится къ 1814 году, -- оно не повліяло на основы его экономическаго ученія, по еще раньше путемествія Сэй попытался осуществить на практикъ, разумъется, въ ограниченныхъ размърахъ,индустріальный порядокъ въ противовъсъ современному «военному духу». Въ пятидесяти льё отъ Парижа въ захудалой деревушът онъ основаль мануфактуру съ четырьмя стами рабочихъ, -- въ большинствъ женщинъ и дътей и имъль, по его словамъ, счастье-видъть, какъ промышленность и довольство оживляють край, гдв въ теченіи въковъ феодальный и монашескій режимъ умъль создавать только нищету и бедность > 78). Этоть опыть отразился на новомъ изданіи сочиненія Сэя-въ 1814 году, такъ же какъ следующее въ 1817 году восприняло, по крайней мере въ частностяхъ вліянія англійскихъ впечатленій. Такимъ путемъ Сэй, начиная съ эпохи вонсульства, неустанно продёлываль одновременно теоретическую к практическую работу.

<sup>16)</sup> Lamontey. Raison et Folie. Petit cours de Morale. Cp. Kautz Ib. 585

<sup>11)</sup> De l'Angleterre et des Anglais. P. 1816. 2 ed. 19-20.

<sup>18)</sup> Averttissement EL 3-my HIL. Traité de l'ec. pol. (1917).

И вся эта работа происходила на глазахъ Сенъ-Симона. Онъ знать о ней еще въ то времи когда сочиняль Вессение къ научнымъ работамъ XIX-го етека, разрабатывалъ планы энциклопедіи физицияма и усиливался соціальную физику подчинить закону тяготінія. И все-таки чрезвычайно настойчивое вмінательство экономическихъ задачь въ современную жизнь и мысль—не отвлекло Сенъ-Симона оть его «организаторской» работы и только около пятнадцати літь спустя онъ начинаеть говорить о политической экономіи и индустріи.

Чемъ объяснить этоть факть? -- Внешними вліяніями--- неть возможности: эти вліянія, мы видели, могли действовать гораздо раньше 1817 года и именно на Сенъ-Симона, нанавшаго свою общественную д'ятельность индустріально-финансовыми операціями и сивлыми промышленными предпріятіями. Но если бы у насъ не было біографических в св'ядіній о д'явтельности Сень-Симона при революціи, — его сочиненія удостовърили бы его неизмѣнный интересъ въ индустріальному вопросу. Ми указывали, —Сенъ-Симонъ въ самый разгаръ своей космологической философіи усп'вль нам'втить богатый послёдствіями принципъ — общообязательнаго производительнаго труда. Въ первомъ же его сочименін мы встрітили правило: «всі люди будуть работать» и даже обязательство для собственниковъ, неспособныхъ къ умственной работв, -- переходить къ физической. Во Воедении из научными работами эта идея является основой новаго нравственнаго ученія, до такой степени могущественной, что ею Сень-Симонъ разсчитываетъ замвнить евангельское ученіе о любви. Здёсь уже предъ нами рёзкое разграниченіепраздных и работниково, --- при чемъ праздность является преступленіемъ противъ нравственности и общественнаго порядка. Наконемъ, Mémoire sur la science de l'homme заключаеть страстную выходку противъ рантье: они ставятся ниже явно «злонамвренныхъ людей»,--именуются классомъ «глушымъ и презръннымъ» <sup>78</sup>). Самый тонъ всъхъ этихъ разсужденій докавываль, что индустріальный вопросъ ни на минуту не забывался философомъ, -- только къ ръменію его философъ думаль придти необычнымъ путемъ, - чрезъ астрономію и физіологію. Но самый принцянъ, которому предстояло управлять дальнъйшей

<sup>19)</sup> Mémoire. 59.

«физико-политической» мыслыю автора, — быль совершенно ясень. Сенть-Симонъ тщательно опредёлиль понятіе производительнаго труда, — и независимо оть поправки, внесенной Сеемъ въ ученіе Смита, — въ этомъ труді — духовномъ и физическомъ — призналь сущность новаго общественнаго строя. Что вліяніе Сея здісь не иміть рішающаго значенія, — доказывается не только раннимъ возникновеніемъ идей Сенть-Симона, но ихъ позднійшимъ независимымъ ходомъ—часто въ противорічне современнымъ господствующимъ экономическимъ взглядамъ.

Сэй, вводя въ кругъ экономическихъ цѣнностей,—нематеріальные продукты, выдвинулъ тѣмъ не менѣе на первое мѣсто среди производительныхъ силъ—капиталъ. Понятіе о рантье, какъ непроизводительномъ членѣ общества,—не имѣло ничего общаго съ экономикой Сэя. Въ Каписизисть политической экономіи задается слѣдующій вопросъ: «не покупаетъ ли земельный собственникъ не производя и не получая помощи отъ другого?» Отвѣтъ: «земельный собственникъ производитъ посредствомъ своего орудія, своей земли. Плата, которую онъ получаетъ,—есть цѣна клѣба или всякаго другаго продукта, получаемая имъ за свое участіе въ производствѣ,—а это участіе заключается въ обработкѣ его земли. То же самое и капиталистъ. Процентъ на его капиталъ есть оплата его части въ продуктахъ, производству которыхъ онъ способствовалъ своимъ капиталомъ» 10).

На взглядъ Сэя, слъдовательно, земельный собственникъ и капиталисть являются производителями просто въ силу обладанія капиталомъ, а не личнаго участія въ эксплуатаціи его, — положеніе, совершенно противоположное сенъ-симоновскому—въ первый и во второй періодъ его дъятельности. Въ этомъ контрастъ коренится два различныхъ соціальныхъ воззрънія,—и его одного было достаточно, чтобы путь Сенъ-Симона остался его личнымъ и независимымъ. Его идеи вышли не изъ современной экономической науки и, естественно, пришли къ выводамъ, — ей непримиримо враждебнымъ.

Политическая экономія развивалась *порамельно* съ философіей Сенъ-Симона. Въ то время, когда она сосредоточивалась на ана-

<sup>••)</sup> Catéchisme d'écon. pol. P. 26. 67. Cp. 128, 135.

лизъ матеріальной стороны общественнаго строя, — Сенъ-Симонъ старался вывести изъ одного научно-философскаго принципа всю селіальную статику. Этоть принципь, по его представленію, -- непременно самъ по себе долженъ быль решить экономический вопросъ — въ силу своей всеобъемлемости, — и поэтому «индустріализмъ» не занимаеть виднаго мъста въ разсужденіяхъ Сенъ-Симона, -- но онъ все время подразумъвается, какъ одинъ изъ элементовъ искомой формулы. Когда философъ убъждается въ недостижимости космо-антропологическаго синтеза и сосредоточивается на человіні исключительно, — бывшій подразуміваемый элементь выступаеть на первый планъ, какъ одна изъ сторонъ естественной эволюціи челов'вчества. И мысль философа неизб'єжно встр'єтилась съ политико-экономическимъ теченіемъ. Если бы онъ нам'вренъ быль черпать изъ него идеи и планы, онъ сдёлаль бы это гораздо раньше того срока, къ какому пріурочивають его индустріализмъ. Экономические вопросы, мы видёли, не переставали владёть практикой и теоріей съ самой революціи. Но Сенъ-Симонъ думаль не о заниствованіяхь, а о поясненіяхь и доказательствахь, нужныхь для ею илей.

Въ самомъ дълъ, — къ чему сводятся совпаденія философіи Сенъ-Симона съ тъми источниками, какіе признаются его внушителями и руководителями?

Мы только что указали на принципіальное разногласіе Сент-Симона и Сэя въ понятіи о производитель. Это разногласіе должно было привести къ такимъ же разнороднымъ выводамъ. Сэй, при всемъ своемъ краснорвчіи въ изображеніи соціальныхъ золъ Англіи,—остался мальтузіанцемъ, т. е видъль исціальныхъ золъ въ преобразованія не соціальнаго строя, а политическихъ отношеній. Теорія рынковъ, т. е. ученіе о свободі международнаго обміна,—представляєть вершину политики экономической мысли Сэя, и именно эта теорія не играєть никакой роли въ организаторскихъ планахъ Сенъ-Симона.

Можно было бы ожидать, что Сенъ-Симонъ найдеть не мало поучительных урововъ въ сочинения другого экономиста—въ Новых принимпах политической экономіи—Сисмонди. Этотъ писатель продолжать нравственное соціальное теченіе и съ большимъ участіемъ чувства и павоса, — столь близкихъ Сенъ-Симону. Сисмонди въ

яркихъ чертахъ изобразилъ отрицательную сторону индустріализма. Заявилъ себя последователемъ Смита въ ученіи о труде, Сисмонде решительно возсталъ противъ свободной конкуренціи, противъ смешенія классового богатства съ напіональнымъ, настанваль на равномфрномъ распредвлении матеріальныхъ благь среди населенія и съ этой цълью призываль вившательство государства въ экономическія отношенія. «Мы, говориль Сисмоніи, считаемъ правительство обязаннымъ покровительствовать слабому противъ сильнаго, защищать того, кто не въ силахъ самъ защищаться, — и представлять постоянные . и мирные интересы всёхъ противъ временныхъ и воинственныхъ интересовъ отавльныхъ липъ». «Покровительственный авторитеть» l'autorité protectrice-по мнънію Сисмонди долженъ постоянно витшиваться въ распредвление національныхъ богатствъ, — и вообще взглядъ Смита на политическую экономію, какъ науку исключительно разсчета — следуеть исправить и дать место «чувствительности» и <воображенію> 81).

И самъ авторъ патетически рисуетъ судьбу рабочихъ, притесняемых хозяевами въ заработной плать, ихъ непоправимыя быствія во время стачекь и несоразміврную отвітсвенность за всякій безпорядовъ. Сисмонди анализировалъ движение заработной платы при свободной конкуренціи и пришель къ выводу, что уровень 🙉 неизбъжно стремится соотвътствовать только насущнымъ потребностямъ, между тъмъ какъ заработная плата рабочаго-его доходъ, п, следовательно, должна содержать его не только во время деятельности, но и въ случав прекращенія работы, въ старости, въ болъзни, въ дни отдыха и праздниковъ. На основани опита Сисмонди указаль на скрытую и весьма обычную причину пониженія заработной платы, — на детскій трудъ. На сумму детскаго заработка конкуренція понижаеть заработокъ взрослыхъ и въ результатв у отцовъ отнимается часть, получаемая ихъ дътъми. Сисмонди съ воодушевлениемъ изобразиль пагубное дъйствіе на рабочихъ изобретеній и открытій, т. е. усовершенствованной машинной индустрии. Фабричный воздухъ разрушаеть здоровье рабочаго и фабриканть бросаеть инвалида, ногибшаго на работъ въ его же пользу, -- на попечение общества. А машины лишаютъ работы и здоровыхъ рабочихъ и создаютъ из-

<sup>1)</sup> Nouveaux principes d'économie politique. P. 19. T., 53-56.

пишекъ въ населении. Въ результатъ, — политико-экономъ готовъ оплакиватъ современный порядокъ вещей, современную «смуту» и въвну того, что рабочій является совершенно беззащитнымъ предъсной капитала, предъ натискомъ машины, — старинное цеховое устройство является въ нъкоторыхъ отношеніяхъ болье цьлесообразнымъ, чъмъ современный индивидуализмъ. Разумьется, вопросъ идетъ не о деспотической организаціи цеховъ, а о защитъ, какую морпораціи оказывали отдъльнымъ рабочимъ, о возможности, какую они открывали простому рабочему достигнуть постепенно высшей индустріальной ступени, — между тымъ какъ при современномъ порядкъ рабочіе родятся и умираютъ рабочими и авторъ считаетъ едва осуществимой «утопіей» — превращеніе рабочихъ въ участниковъ — азмойе́з— предпріятія, которому они отдали свои силы. Эта утопія рисуется автору въ такой формъ, чтобы половина прибылей шла ассопіированнымъ рабочимъ и половина предприниматедю з²).

Идеи Сисмонди обратили пристальное вниманіе современной журналистики. Особенно глубокое впечатлівніе произвели жалобы авторапротивъ машинъ и усиленной произведительности, а позднійшая
литература высоко оцінила гуманныя чувства Сисмонди, котя они
и не подсказали автору никакого опреділеннаго плана — исправить зло, причиненное свободой экономическихъ отношеній ва). Но
въ сочиненіяхъ Сенъ-Симона мы не встрічаемъ даже упоминанія
о Сисмонди, никакого отраженія и его основныхъ идей — объ отнощеніяхъ классовъ, о вліяній усовершенствованной индустрій на соціальное положеніе рабочихъ, — только вопросъ объ ассоціпрованій
рабочихъ и предпринимателей затрогивается Сенъ-Симономъ, — но
не въ смыслів Сисмонди, а въ формів двухъ взаимнодійствующикъ
организацій — предпринимательской и рабочей, — и эта мысль явилась
три года спустя послів выхода сочиненія Сисмонди в ).

Въ заключение предъ нами вопросъ, въ какихъ же отнощенияхъ стояла соціальная философія Сенъ-Симона къ современному индустріальному движенію въ исторической и политико-экономической

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>;) Ib. I, 848—350; II, 359—861, 812—9, 342—4.

<sup>&</sup>quot;) Cp. Revue encyclopidique, o 2 M3A. N. Principes. 1827 XXXIV, 602. Blanqui Histoire de l'econ. pol. P. 45. I, chap. XLI. Kautz v. c. II, (2). 586.

<sup>&</sup>quot;) Suite à la brochure "Des Bourbons et des Stuarts". O. choisies. II, 486-7 1822-2 roll.

литературъ? Признать непосредственную идейную зависимость того и другого явленія мы не можемъ,—остается искать ответа у самого Сенъ-Симона. Ответь этоть съ свойственной автору лояльностью дается совершенно определенно.

## IX.

Мы видъли, -- Сенъ-Симону не требовалось ждать сочиненія Монлозье, чтобы усмотрёть политическое значеніе индустріи. Выше мы разбирали вопросъ, насколько могли повліять на Сенъ-Симона историческія занятія Тьерри и указали на основную разницу во взглядахъ на историческій смысль индустріальнаго прогресса — учителя и ученика. Такая же разница существуеть и въ возэрѣніяхъ Монлозье и Сенъ-Симона. Нашть философъ занялъ независимое мъсто между двумя историко-политическими направленіями. Монлозье — успівхи индустріальнаго сословія считаль узурпаціей рядомь съ историческими правами короловской власти и высшихъ сословій, Тьерривъ качествъ политическаго либерала эпохи реставраціи-въ общинной революціи видёль залогь позднёйшаго разложенія не только феодально-сословнаго, но и монархическаго принципа, Сенъ-Симонъ въ освобожденін общинъ призналь акть двоякаго содержанія-прогрессъ индустріи и ея союзъ съ королевской властью. Въ признаніе это Сенъ-Симовъ внесь свою обычную философскую экзальтацію. Подъ вліяніемъ иден — основать новую общественную организацію на почев единенія монархів в индустрів философъ измениль важе своему эволюціонному принципу и въ политик'в Людовика XIV открыль своевольное нарушение отдельной личностью историческаго процесса и участіе средневъковой монархіи въ общинной революцін оцениль скорее съ чувствительной точки эренія публициста-историка, чвиъ философа-историка. Но какъ бы то ни было, -- аналогичный взглядь на вопрось въ эпоху реставраціи можно было встрівтить только въ офиціальномъ документь, въ хартіи Людовика XVIII,и мы не можемъ отказаться отъ мысли — въ представленіи Сенъ-Симона объ индустріально-монархическомъ стров видеть скорве одно изъ наследій патетической идеологіи XVIII-го века, чемъ внушеніе пореволюціонных в изследованій. Своеобразная и неуклонно-упорная пропонедь союза менархіи съ индустріалами, — проповедь, безпрестанно переходящая въ область чувства, — несомивнио ближе въ известному политическому сонтиментализму Cahiers третьяго сословія, - чемь на партійнымь программамь реакціонеровь и либеряловъ реставраціоннаго періода. Въ Инсьмася на прислясныма Сенъ-Симонъ, ссылаясь на исторію, признаеть доброту «самой яркой чертой политическаго характера Бурбоновь», повже въ вопрось о еттеноп стидова изделени и изделени стидова изделения ВЗЗИМНЫХЪ благодарности, предатности, любои, проектируеть своего рода сердечныя взаимныя объясненія между королемъ и производительнымъ **БЛАССОМЪ: КОРОЛЬ И ИНДУСТРІВЛЫ ДОЛЖНЫ ВОПОМНИТЬ ВЗВИВНЫЯ ИСТО**→ рическія услуги, — и король долженть во что бы то ви стало вывести индустріаловь изъ «политической косности», а индустріалы въ своюочередь обязаны торжественно заявать о своей нерушимой вёрности монарху. Сенъ-Симонъ разрывъ между монархіей и представителями нндустріи считаеть семейнымъ недоразум'внісмъ, раздутымъ врагами обвихъ органическихъ силъ Франціи — легистами и метафизиками. Пусть эти силы объяснятся другь съ другомъ, — и Сень-Симонъ-«головой ручается» въ утвержденіи монархіи Бурбоновъ вы). Вев эти разсужденія, неизмінныя въ органиваторскихъ планахъ Сенъ-Симона, по смыслу и даже по ферм' живо напоминають дореводюціонныя оптимистическія и идиллическія наліянія на тему государяотца и подданныхъ-дётей. Но эти наліянія не мёніали быстрому практическому развитію убъжденія, что «третье сословіе-все». Аналогичное совивщение такихъ же параллельныхъ чувствъ и идей им находимъ и въ произведеніяхъ Сенъ-Симона, -- только третье сословіє повсюду замівнено новымь понятіемь industriels, намівнилось отчасти и содержаніе нолятія: дореволюціонное tiers-état заключало въ себе и «легистовъ» и «докторовъ на из», т.-е. «beaux parleurs» Il (faiseurs de frases): BCA 973 avocasserie II ecrivasserie HCKAYOчена теперь изъ «производительного класса», --- но зерно его остается прежнее, т.-е. «промышленная напія». И Сенъ-Симону не требовалось большихъ усилій политическаго разуменія, чтобы новую щею стретьяго сослевія» построить исключительно на принципъ производительнаго труда. Этоть принцинь, им видели, съ неуклепной настойчивостью подсказывался соціальными фактами и теоріями крайняго революціоннаго движенія, — бабувизив съ своимъ учені-

<sup>1)</sup> O. ch. II, 407. Oewers. XXI, 52-4, O. ch. II, 411, XXI, 85.

емъ о преступности «праздности» могъ найти естественный доступъвъ политическія представленія Семь-Симона, еще до революціи восцитанныя американскими индустріальными порядками.

«Индустріализмъ» Сейъ-Симона, следовательно, удовлетворительно можеть быть объяснень независимо оть реставраціонной политической литературы. Философъ браль изъ нея только подтверждени и иллюстраціи для своихъ идей. Онъ неоднократно ссылается на писателей реакціонеровъ, либераловъ и экономистовъ, --- но всегла съ одной и той же цёлью: --- привести чужой авторитеть въ подкръпленіе своикъ воззръній. Реакціонные политики являлись для Сенъ-Симона поучительними въ двухъ отношенияхъ: они понимали значеніе исторической почви, исторической традицін, -- сліздовательно, — въ области соціальной динамики — могли представить немало доводовъ противъ «революціоннаго духа», противъ чисто-теоретическаго, по терминодогіи Сенъ-Симона, метафизическаго реформаторства. Въ области соціальной статики у реакціонной школы также имълась близкая Сенъ-Симону -- идея: въра въ необходимость единообразной доктрины. Но способъ Сенъ-Симона пользоваться этим дорогими для него идеями показываеть, какъ вообще онъ «зануствоваль» чужое философское достояніе. Всв выводы реакціоннаго направленія оставались совершенно чужды философу-организатору. Историческая традиція и ученіе о доктринів уполномочивали Деместра, Бональда и Монловье-бороться съ завоеваніями революції во имя дореволюціоннаго прошлаго, ради неподвижнаго политическаго догмата. Принципъ эволюпіи совершенно міняль программу,и именно философія Сенъ-Симона оказывалась гораздо болъе опаснымь врагомь реакцін, чёмь метафизическій либеразизмь, -- потому что она принимала исходимя принципальныя идеи реакціонной мысли, но развивала ихъ -- последовательнымъ философско-историческимъ, а не публицистическимъ методомъ.

И мы еще въ раннихъ разсужденияхъ Сенъ-Симона встръчаемъ восторженное заявление о Бональдъ за то, что этотъ публицистъ «понялъ полезность систематическаго единства». Но одновременно съ восторгомъ Сенъ-Симонъ не преминулъ заявить, что взглядъ Бональда на неизмънную культурную силу старой религіозной свстемы—ошибоченъ во. Ссылается Сенъ-Симонъ и на Монлозье. «Средв

of O. ch. I, 211. Introd. aux tr. scient.

хаоса нельпостей» Монлозье высказаль нъсколько цвиныхъ—позитивныхъ—истинъ. Смысль ихъ—убъждение въ необходимости прочной соціальной основы для всякаго политическаго порядка. Писаныя
конституцін имъють смысль лишь потому, превращають «гражданскія
власти» въ «политическія», т.-е., узаконяють фактическія общественныя отношенія. Напримъръ, французская палата перовъ, по мнънію Сенъ-Симона, не можеть имъть самостоятельнаго политическаго
значенія: у нея нъть такой економической и соціальной почвы, на
какой построена англійская палата лордовъ и французскіе перы—
только «гипотетическіе лорды» — lords par hypothèse. Эту истину
прекрасно разъясниль Монлозье в 1).

Въ общемъ, по мивнію Сенъ-Симона, реакціонные писатели «много облегчили установленіе индустріальной системы» пропов'ядью о необходимости «систематической концепціи» для реорганизаціи Европы. Но другая часть ихъ работь—о теологіи и феодализм'я— «оскорбляеть здравый смысль» <sup>83</sup>).

Въ томъ же направленіи Сенъ-Симонъ береть свое всюду, гдв его находить. Не согласный съ политическими мерами Священнаго союза, онъ отдаеть справедливость его основной идев-установить въ Европ'в прочный мирь на почв'в всеобъемлющаго правственно-политическаго принципа. И ръчь офиціальнаго документа объ евантельской морали до такой степени восхищаеть философа, что онъ готовъ видъть въ союзъ начало благоденствія Европы, --при условін господства надъ союзомъ общественнаго мевнія, ясно представляющаго современный уровень цивилизаціи и сотв'ятственныя ему учрежденія 89). Съ этой же точки зрвнія Сень-Симонъ нашель нужную для себя идею и въ ръчахъ министровъ императора Александра I на польскомъ сеймв. Министры говорилу о необходимости «великих» перемень» при современномъ прогрессе просвещения и цивилизаціи, — но указывали на мирный путь этихъ перемінгь. «Планы перемыть, какія будуть представлены, не должны вызывать новыхъ возстаній; преобразователи не должны подкрыплять своихъ идей силой штыковъ. Правительство разсмотрить новыя иден о соціаль-

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Oeuvres. XXII, 201-3; 260. Du système industriel.

<sup>19)</sup> Oeurres. XXXII, 172-3. Catéchisme des industruels.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Oeuvres. XXXIX, 99-101. Quelques opinions philosophiques.

ной организаціи, какія будуть представлены ему въ соотв'єтственных формахъ, —но оно строго будеть карать и новыя возстанія.

Сент-Симонъ усмотрълъ въ этомъ заявленіи «призывъ къ философамъ» и ръщилъ посвятить Александру I такъ же какъ и всъмъ европейскимъ государямъ свой проекть энциклопедіи <sup>во</sup>).

Философъ внимательно следиль за всеми фактами, по своему смыслу родственными его задачь — создать соціальную доктрину на основахъ морали, какъ опытной науки. Онъ указываеть на возникновеніе свободнаго общества христіанской морали во Франціи, библійскаго общества въ Англін и цёлаго ряда вообще филантропическихъ обществъ: для Сенъ-Симона все эти явленія-свидетельство потребности народовъ въ общепризнанной научно-установленной нравственности, — точнъе и ближе — въ Академіи морали. Нъчто подобное существовало въ формъ «класса нравственныхъ и политическихъ наукъ въ національномъ институть, созданномъ революціей. Сенъ-Симонъ и это прошлое приводить въ связь съ настояшимъ, не разсматривая пъли учрежденій въ подробностяхъ <sup>91</sup>). Для него существенно всюду открывать стремленія къ системативаців принциповъ, къ мирной нравственно-политической организаціи общественных отношеній. И Сень-Симонъ исключительно съ этой точки врвий вносиль чужія идеи въ свои произведенія.

То же самое справедливо и относительно экономической литературы. Сенъ-Симонъ упоминаетъ о двухъ экономистахъ—Смитъ и Сэѣ, горячо отзываясь объ ихъ трудахъ и вообще о политической экономін какъ наукѣ. Что же Сенъ-Симона увлекаетъ въ экономическихъ изслѣдованіяхъ? Отнюдь не спеціальпо-экономическія открытія. Собственно экономическіе вопросы остаются за предѣязми сенъ-симоновской мысли. Сенъ-Симонъ ни словомъ не упоминаетъ о важиващихъ заслугахъ Смита и Сэя, какъ экономистовъ, — не говорятъ ни о раздѣленіи труда, ни о рынкахъ. Онъ сосредоточивается на идеѣ нравственно-культурнаго характера — и не столько принадлежащей Смиту и Сэю, сколько логически вытекающей изъ ихъ работъ въ спеціальной области.

<sup>10)</sup> Oeuvres. XXXIX. 105-6.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Ib. 27-8.

Оба они установили историческое значение производительнаго труда, индустріи. До нихъ оно было изв'єстно только эмпирически, на основаніи наблюденій надъ политическимъ развитіемъ индустріальнаго класса въ Европъ, надъ основами американскаго соціальнаго строя. Смить обобщиль эти наблюденія и явилась наукаполитическая экономія. Исторія говорила о законом'врной см'єн'в феодальнаго, военнаго строя индустріальнымь. Общины—стихійно осуществляли законъ и приводили въ дъйствіе индустріальныя силы, не зная принципісальной основы своей діятельности. Общины были политико-экономами задолго до политической экономіи, — и заслуга Смита, по толкованію Сенъ-Симона, заключается въ обобщеніи наблюденій надъ ходомъ индустріальнаго развитія: онъ создаль принципы, по которымъ действують индустріальныя предпріятія. Его дъло напоминаетъ работу Аристотеля въ области поэтическаго искусства: Аристотель написаль поэтику на основаніи произведеній поэтовъ, своихъ предшественниковъ 22).

Сенъ-Симонъ не считаеть нужнымъ оговориться, что онъ и Смить различно понимають индустрію, т.-е. производительный трудь. Сенъ-Симонъ ищеть не подробностей экономическаго ученія, а его общаго философскаго смысла. Этотъ смыслъ исчернывается ученіемъ о трудь, какъ основь богатства, и политическая экономія, следовательно, наука спеціально осв'вщающая историческое, государственное и нравственное значеніе труда. Поэтому Сенъ-Симонъ и считаеть ее не только наукой о богатствъ, но и наукой о морали. Въ спеціальноэкономическомъ смыслъ это представление или неумъстно, или можеть быть понято съ крайне матеріалистической точки зрвнія. Такъ его и поняли контисты, обвинявшіе Сенъ-Симона въ систематизаціи «индустріальнаго матеріализма» 93). Такъ долженъ быль представляться вопросъ и либеральнымъ критикамъ сенъ-симоновскихъ идей: Дюнуайе видить чисто-экономическія заимствованія Сенъ-Симона изъ современной литературы. А между твмъ Сенъ-Симонъ настойчиво указываеть, что значение идей Смита и особенно Сэя — въ критикъ феодального строя, въ превознесении производительности индустрім надъ истребительной діятельностью феодализма. Сей выше

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Ib. XIX. 152-3. L' Industrie.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Robinet. O. c. 116.

Смита въ одномъ отношеніи: онъ еще яснѣе и точнѣе установиль разницу между военнымъ и индустріальнымъ порядкомъ.

На основаніи такого представленія о значеніи политической экономін какъ науки Сень-Симонъ логически привель ее въ неразрывную связь съ моралью. Мы знаемь, еще во Введеніи ка научныма работамъ XIX въка Сенъ-Симонъ евангельское предписание о любви предлагаль замёнить новымь принципомь: «человёкь должень работать». Этотъ принципъ и долженъ лечь въ основу новаго нравственнаю ученія. Теперь философъ распространяеть ту же мысль и выражаеть ее чрезвычайно энергично. Новая позитивная мораль—земная—въ противоположность теологической, -- должна быть сведена къ вопрост объ общеобязательномъ производительномъ трудъ-физическомъ п нравственномъ. Вопросъ о политическомъ стров общества ничто иное какъ вопросъ о производительности, — и все что способствуеть ей-является правиломъ позитивной морали. Съ этой точки зрвия Сенъ-Симонъ опредъляеть нравственныя, политическія и международныя отношенія и очень подробно разъясняеть назначеніе правительственной власти при индустріальномъ стров.

На первый взглядь можеть показаться-будто эти опредъленія въ сущности развитіе изв'єстнаго положенія laissez faire laissez passer. Сенъ-Симонъ отнимаетъ у правительствъ право вившиваться въ индустріальную эволюцію, оставляеть имъ исключительно полицейскія обязанности, т. е. огражденіе работниковъ отъ посягательствъ тунеядцевъ. Изъ сочиненій п лекцій Сэя Сенъ-Симонъ дълаетъ такой выводъ: «правительство всегда вредитъ нидустрін, когда вмѣшивается въ ея дѣла; оно вредить ей даже въ томъ случав, когда усиливается поощрять ее, - отсюда следуеть. что правительства должны ограничиться охраненіемъ индустрів оть всякаго рода замъщательствъ и препятствій»: Такъ какъ развитіе индустріи обусловливается всеобщей свободой и тершимостью, отсутствіемъ войнъ и монополій, то, очевидно, «мораль выштрываеть уже благодаря одному факту - совершенствованія пидустрін, одинаково въ международныхъ и личныхъ отношеніяхъ, —и поэтому необходимо вивдрять въ умы идеи, клонящіяся къ повышенію производительной дъятельности и уваженія къ чужой производительности <sup>94</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) ()euvres. XIX, 129-130; 186-8. L' Industrie.



Последнее предписание Сенъ-Симона освящаеть глубокое отличіе чисто-экономическаго ученія о свобод'в пропзводства и неограниченной конкурренціи отъ воззр'вній самого философа. У него политическаго невмъщательства производительность въ имъетъ совершенно другой объекть, чъмъ у современныхъ ему эко-номистовъ. Смитъ, Сэй и впослъдствіи противникъ ученія о свободной конкурренціи—Сисмонди—подъ наименованіемъ правительствъ разумъли обычную законодательную и управляющую силу. Принципъ экономической свободы при такомъ представлении являлся одной изъ производныхъ идей общаго политическаго либерализма,— п популярность Сэя среди либеральной партіи реставраціонной эпохи обусловливалась именно оппозиціоннымъ смысломъ его полиэпохи обусловливалась именно оппозиціонным смысломь его поли-тической экономіи, ея обильнымъ критическимъ матеріаломъ про-тивъ правительственной опеки, вообще правительственнаго автори-тета. Наполеонъ долженъ быль стоять на той же почвъ, запрещая перепечатку Трактата по политической экономіи—что и объяснилъ Сэй въ посвященіи своейкниги императору Александру І. Съ другой стороны Сисмонди, пораженный гибельными следствіями экономической свободы, ръшилъ призвать правительство на помощь рабочему классу. Сенъ-Симонъ одинаково былъ далекъ и отъ войны Сэя съ авторитетомъ власти и отъ надеждъ Сисмонди на этотъ же авторитеть,— по очень простой причинъ: въ системъ Сенъ-Симона правительство ни что иное какъ администрація, а собственно правительственная власть, т. е. авторитеть организующій и регулирующій соціальныя п международныя отношенія,—есть духовная власть. Она создаеть доктрину, т. е. устанавливаеть общую цёль общественной организаціи и правительственная власть только осуществляеть программу. Она рядомъ съ духовной властью то же самое, что въ учебныхъ заведеніяхъ надзиратели рядомъ съ наставниками. Это — любимое сравненіе Сенъ-Симона, — и оно съ совершенной точностью передаеть смысль его нолитики,— «профессорамь ввъряется управленіе работами воспитанниковъ,—также должно быть и въ государствъ: ученые, артисты и ремесленники должны управлять работами націи; правители должны быть заняты исключительно заботой охранять безпрепятственный ходъ работь». Для поясненія Сень-Симонъ разсказываеть исторію политехнической школы, гдѣ въ началь второстепенное лицо сравнительно съ профессорами смотръло

за порядкомъ и только при Бонапартъ явилась сложная администрація 33). А вообще зрилость общества обратно пропорціональна значенію правительственной власти, — опять такъ же какъ въ школахъ: чёмъ выше развитіе учениковъ, чёмъ больше мёста занимаеть преподаваніе, тімь меньше простора административнымь воздъйствіямъ. Въ воспитаніи общества то означаеть убыль военной или феодальной власти <sup>96</sup>). Прогрессъ характеризуется замёной правительства администраціей, — и одно изъ обвиненій Сенъ-Симона противъ политическихъ дъятелей при революціи и послъ нея заключается въ томъ, что они неизмънно старались «усовершенствовать правительственную часть» вмёсто того, чтобы отвести ей второстепенное мъсто и сосредоточить внимание на административной задачь. Накооепъ, философъ, прямо указываетъ, что ученіе о невившательствв правительства въ «соціальное благополучіе» справедливо только относительно существующей политической системы, -- въ абсолютномъ смыслъ оно--- не върно, можеть быть признаваемо только до техъ поръ пока люди не дорастуть до иден другой политической системы, когда правительственная власть будеть признана «функціей второстепенной и полицейской» эт).

Очевидно, — у Сент-Симона самое понятіе правительства заключало въ себъ совершенно другое содержаніе, чъмъ у современных ему экономистовъ, — и этимъ объясняется, почему Сенъ-Симонъ не обратилъ вниманія на идею Сисмонди о вмѣшательствѣ. На его взглядъ, — эволюціонный индустріальный процессъ неминуемо приводилъ общество къ упраздненію правительственнаго руководкщаю ваторитета и все правительство превращаль въ исполнительную власть. Экономисты даже не подозрѣвали того элемента, на какомъ Сенъ-Симонъ основываль свой индустріализмъ, — и здѣсь не было мѣста заимствованіямъ и урокамъ. Оба значенія исходили изъ разныхъ принциповъ, развивались подъ руководствомъ разныхъ цѣлей и совпадали только въ одномъ: въ безусловномъ отрицаніи насильственнаго и хищническаго, т. е. военнаго и феодальнаго государства. Политическая экономія санкціонировала миръ и производи-

<sup>95)</sup> Ib. XX, 42-3, 204-5. L' Organisateur.

<sup>96)</sup> XXXVII, 48-4. Catéchisme des industriels.

<sup>&</sup>quot;) XXI, 151. Du système industriel. XXXIX, 129-130. De l'organisation sociale.

тельный трудъ. А эти два понятія исчерпывали сущность совершеннаго общественнаго строя, какъ его представлялъ Сенъ-Симонъ еще въ эпоху революціи, -- слъдовательно -- давали содержаніе и новой морали и новой политикъ. Только въ этомъ смыслъ мы должны понимать положенія Сенъ-Симона, что политика есть наука о производствъ, что нравственное ученіе должно быть построено на интересахъ производительности, что государство-индустріальное предпріятіе. Это-не систематизація матеріализма, не преклоненіе предъ промышленнымъ капиталомъ, не обоготвореніе экономическаго прогресса, а стремленіе— «власти» зам'внить «способностями», т. е. на мъсто внъшней насильственной регламентаціи поставить точное сознаніе-во всемъ обществъ и въ каждомъ его членъ отдъльно-извъстной научно-философскимъ путемъ опредъленной цъли и средствъ ее достигнуть. Поэтому Сенъ-Симонъ могъ одновременно превозносить авторитеть и-правительство признавать «зломъ», --необходимымо пока не водворится надъ людьми власть доктрины, духовный авторитеть 98). Въ результатъ, въ то время когда для экономистовъ защита свободной индустріи была политикой и публицистикой,— Сенъ-Симонъ видёль въ этой свободе исторический закона, осуществляющійся стихійно а не во имя либеральной оппозиціи власти. Экономисты, подъ вліяніемъ все тёхъ же временныхъ условій, могли перейти къ противоположной проповеди-о необходимости правительственнаго надзора за экономическими явленіями, —для Сенъ-Симона и эти идеи выходили все твмъ же стараніемъ «усовершенствовать правительственную часть» и не давали ръшенія соціальной задачи. Оно заключалось не въ многообразныхъ комбинаціяхъ существующихъ «силъ» и «властей», а въ подчиненіи ихъ единому доказанному символу новой «позитивной морали». А содержание симвода подсказывалось рядом координированных фактов, т. е. исторической эволюціей, подвергнутой философскому анализу.

Мы видимъ, какъ самая сущность сенъ-симоновскаго воззрвнія отдаляла его отъ спеціально-экономическаго мышленія и изъ этой области онъ могъ брать только тв идеи, какія по своему философскому смыслу, иллюстрировали его ученіе. Также онъ раньше поступаль и съ естественными науками. Отъ нихъ онъ заимствоваль

<sup>19)</sup> XVIII, 200. L' Industrie.

широко—развитое представленіе объ эволюціонно-историческомъ процессѣ, а политики-экономы подтвердили его убѣжденіе въ значеніи производительнаго труда, какъ основного фактора соціальной эволюціп. Здѣсь и остановились политико-экономическія отраженія въ сочиненіяхъ Сенъ-Симона, пропустившаго не только спеціальныя открытія Сэя, но даже указанія Сисмонди на пороки современнаго индустріализма и на органическую борьбу классовъ.

Критики Сенъ-Симона, смъщавъ его «индустріализмъ съ современнымъ экономическимъ научнымъ движеніемъ, придали ложное тольованіе изв'єстному намъ сочиненію О переустройство европейскаго общества. Для Дюнуайе эта книга доказываеть, что Сенъ-Симонъ до сочиненій Констана, Монлозье и Сэя не помышляль заниматься вопросомъ объ «основахъ общества», а разсуждаль лишь о «формахъ». Такого же смысла и его статьи въ Цензорь и Мнюніе о мърах против коалиціи 1815 года <sup>99</sup>). Мы знаемь, оба сочиненія написаны при участіи Тьерри и молодой сотрудникъ, несомивнию, въ сильной степени повліяль на ихъ содержаніе. По нашему мнънію, шменно ему принадлежить идея распространить англійскую политическую форму на всю Европу, - а что касается вопроса, почему Сенъ-Симонъ принялся за разборъ чисто-политическихъ современныхъ интересовъ, -- вполнъ удовлетворительный отвъть дань въ Avant-propos къ Милию: «мы думаемъ, что долгь каждаго помогать отечеству своими совътами въ трудныя времена > 100). И публистическія сочиненія Сенъ-Симона падають на самый критическій періодъ реставраціонной эпохи. Мы виділи,ревность публициста обнаружилась въ очень сильной степени еще въ Travail sur la gravitation н въ Mémoire sur la science de l'homme. Уже тогда Сенъ-Симонъ обращалъ чрезвычайно настойчивые призывы къ ученымъ — сосредоточить все внимание на современной смуть и тогда же предлагаль Наполеону пьлую программу дыствій. Возвращеніе имперін и европейская коалиція уже не противъ Бонапарта, а противъ Франціи должны были произвести глубокое впечатление на преобразователя, неизменно хлопотавшаго о водворенін мира и порядка. Впечатлівніе совпало съ разочарованіемь въ

<sup>99)</sup> O. c. 183-4.

<sup>100)</sup> O. choisies. II, 337.

возможности возсоздать міровую и соціальную систему на почвѣ всеобъемлющаго астрономическаго принципа. Сенъ-Симонъ ръшительно переходиль къ человъку, какъ историческому фактору и, стедовательно, еще съ большимъ воодушевленіемъ чемъ раньше могь отзываться на злобы дня. О долг'в гражданина онъ будеть не однократно говорить и позже, занимаясь индустріальной организаціей общества 101). Вся разница только въ проявленіяхъ этого долга, - а они соответствовали потребностямъ даннаго времени. Статьи въ Цензоръ-яркое доказательство. Сенъ-Симонъ посвящаетъ ихъ спеціально-конституціоннымъ вопросамъ-о правильномъ функціонированіи постановленій хартін. Это не значить, будто для Сенъ-Симона хартія воплощаєть совершенный общественный строй: онъ ограждаеть ен существование въ исходъ 1814 года, т. е. когда только что обнародованная конституція усивла подвергнуться цвлому ряду нарушеній и ультра - роялистскія козни грозили р'ьшительной антиреволюціей. Сенъ-Симонъ вид'влъ ненавистн'в йшій для него призракъ новой смуты и отозвался соображеніями, способными, по его мивнію, упорядочить современный парламентаризмъ. Уроковъ оставалось искать въ той же Англіи, гдф конституціонная жизнь текла мирно и не угрожала революціями. Сенъ-Симонъ наодиль необходимымъ прежде всего организовать соппозиціонную партію», т. е. общественное мибніе. Правительственная партія достаточно выяснилась: она-защитница личной воли монарха. Противь этого ученія протестують, -- но отдыльныя личности, а не партія. Ея н'ыть, потому что н'ыть «прочных» п точныхъ принциповъ». Надо, следовательно, — «создать общественный духъ» -- créer un esprit public. Задача можеть быть выполнена, естественно, только той частью націи, какая имбеть доступь кь участію въ правленіи и въ то же время заинтересована въ либеральныхъ принципахъ. Это, несомивнию, владвльцы національных в имуществъ: на нихъ преимущественно направлено реакціонное движеніе и они больше всехъ потерпять отъ разложенія хартін. И Сенъ-Симонъ проектируеть «ассоціацію владівльцевь національных имуществь» и даже обращается къ Людовику XVIII съ просьбой—выслушать его 102).

<sup>101)</sup> Oeurtes. XVIII, 214. L' Industrie. XX, 16. L' Organisateur.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup>) Le Censeur. 1815, III, 389, 844, 346, 849, 854—6. Статья помѣчена 12 nov. --20 dec. 1814.

Немедленно последоваль плана организаціи новаго общества, по существу—либеральнаго государства въ роялистской монархіи, предназначеннаго для защиты собственниковъ націо нальныхъ имуществъ отъ покушеній антиреволюціонеровъ. Можеть показаться страннымъ, почему Сенъ-Симонъ организуетъ съть агентствъ, большимь и малымь совътом во главь, какь властями-исполнительной и распорядительской, и пріурочиваеть всю организацію къ собственникамъ опредвленной категоріи. Онъ объясняеть свою руководящую идею. Во Франціи существуеть три рода собственноств и съ каждымъ неразрывно связанъ извъстный порядокъ идей. Владъльцы бывшихъ сеньёріальныхъ имуществъ легко поддаются вліянію традицій, представленіямъ о своихъ преимуществахъ надъ сосъдями-въ частной и общественной жизни. Владъльцы ротюры не свободны отъ преданій, связанныхъ исторически съ ихъ землей, т. е. отъ воспоминаній о своемъ подчиненномъ положеніи. Только владъніе національными имуществами не внушаеть ни гордости, ни униженій, ни стремленія къ незаконнымъ преимуществамъ, ни наклонности къ рабству. Этотъ классъ собственниковъ, слъдовательно, единственно конституціонный: практическій выводъ-только владёльцы національныхъ имуществъ должны быть избираемы въ депутаты 103).

Сенъ-Симонъ ни словомъ не упоминаетъ объ индустріальной собственности, потому что разбираемый имъ строй быль основанъ на землевладѣніи и дальнѣйшая конституціонная борьба, помимо ограниченія королевскихъ фактическихъ привилегій, была направлена на урегулированье правъ индустріи и землевладѣнія и Сенъ-Симонъ привѣтствовалъ законъ, призывавшій къ выборамъ les patentés, т.-е. представителей индустріи 104). А пока Сенъ-Симону не было поводовъ говорить объ индустріализмѣ въ защитѣ конституціи. Поощренный попытками правительства возвысить политическое значеніе индустріи, Сенъ-Симонъ въ виду подвинувшейся реакціи послѣ убійства герцога Берри выпустилъ брошюру Объ избирательномъ законъ въ защиту конституціонныхъ правъ индустріи предъ крупной земельной собственностью. Слѣдовательно,—Сенъ-Симонъ не переставаль интересоваться «формой» и послѣ опредѣленія «основъ общества»—

<sup>103)</sup> Le Censeur. 1815, IV, 23-4; 27.

<sup>104)</sup> Oeuvres. XXI, 118. Du système industriel. XX, 172. L' Organisateur.

но очень простой причинь: онъ не могь не отзываться время оть времени на явленія современной политики, глубоко затрогивавшія его организаторскіе планы. Съ другой стороны «основы» не упускались изъ виду и въ разсужденіяхъ о «формь»: вопрось обз общественном духль—тогь же вопрось о доктринь только въ предълахъ существующей конституціи и указаніе на связь этого духа, т.-е. принциповъ, съ формой собственности ничто иное, какъ варьянть сенъснионовскаго индустріализма, координація умственнаго прогресса съ матеріальнымъ. И Дюнуайе должень бы усмотрыть опроверженіе своихътолкованій именно тамъ, гдь онъ нашель основаніе для нихъ.

Но кром'в всего этого, --- Дюнуайе, повидимому, осталось неизвестнымъ небольное, но очень характерное сочинение Сенъ-Симона, оставшееся не перепечатаннымъ, — докладъ въ обществъ для элементарнаго обученія. Докладъ быль прочитань въ началь 1816 года, — слъдовательно, до сборника Индустрія и до 1817 года, когда Дюнуайе полагаеть начало идеямъ Сень-Симона о илли общественной организаціи. Въ доклад'в точно объяснялось, что «цель (l'objet) французской націи-индустрія», -- и съ этой цівлью должно сообразоваться воспитаніе молодаго поколенія 105). Въ этомъ же докладе Сенъ-Симонъ представляеть свое дъленіе общества на классы, оно должно пройти чрезъ всв его позднейшія сочиненія: первый классъ — собственники, средній — индустрія, низшій — рабочіе. И такъ какъ здесь же заявляется, что «богатства производятся работой и индустріей», --- нам'вченное д'вленіе содержить въ себ'в и давнее ученіе Сенъ-Симона о производительномъ трудв и поздивищія определенія — индустріаловъ-производителей, собственниковъ-тунеядцевъ и ръзкое разграничение двухъ индустріальныхъ классовъ отъ собственниковъ-рантье. Эти идеи жили въ умъ Сенъ-Симона одно-

<sup>1816),</sup> искдатель Осичтев наба въ Journal d'éducation populaire, печатавшемъ всъ сообщена въ обществъ, вовсе не упоминается о докладъ Сенъ-Симона. Dictionnaire de Pédagogie et d'instruction primaire (Buisson Art. S. Simon) объясняетъ умодчатые — ръмительных несогласиемъ общества съ неделять приментельных нестъ приментельных несогласиемъ общества съ неделять по доклада (7 февраля 1816), между тъмъ вакъ въ Journal d'éducation populaire, печатавшемъ всъ сообщения въ обществъ, вовсе не упоминается о докладъ Сенъ-Симона. Dictionnaire de Pédagogie et d'instruction primaire (Buisson Art. S. Simon) объясняетъ умодчавие—ръмительнымъ несогласіемъ общества съ ндеями докладчикъ.



временно со статьями въ *Цензоръ* и съ брошюрой о коалиціи, и жили потому что были развитіемъ первичнаго представленія философа о соціальномъ значеніи труда.

Въ исторіи ученія Сенъ-Симона публицистика 1814 и 1815 годовъ не представляєть существеннаго интереса. Она характеризуєть больше его личность, чёмъ философію,—личную и политическую терпимость: личную по отношенію къ Тьерри, имѣвшему возможность ввести въ общую съ учителемъ работу чрезвычайно сильную струю своего конституціоннаго либерализма, — политическую терпимость—по отношенію къ реставраціонному правительству.

Сенъ-Симонъ во время ста дней получиль отъ Карно, министра внутреннихъ дълъ, мъсто помощника библіотекаря въ Арсенальной библіотекв. При возвращеній Бурбоновъ должность была отнята у Сенъ-Симона 106). Столь скромное мъсто Сенъ-Симонъ принялъ, несомивно, подъ давленіемъ крайней нужди: 1814-мъ годомъ помѣчено его письмо, находящееся въ Арсенальной библіотекъ: оно обращено къ неизвъстному лицу съ усиленной просьбой о помощи 107). Потеря мъста, очевидно, весьма чувствительная для Сенъ-Симона, не помѣшала ему неустанно защищать престолъ Бурбоновъ и нанадать на бонапартовскій режимь. Мнюніе о мпрах против коамили явилось въ мав 1815 года, т.-е. подъ властью второй имперіи Наполеона, —и между тымь авторы доказывали, что государства нока еще не существуеть, нъть и его глави,--и только одна нація обладаеть и законодательной и правительственной властью, --- и націн предлагалось заключить союзь съ Англіей, а до тёхъ поръ Добавочный акть и вообще всё учрежденія имперіи объявлялись «предварительными»: нація въ будущемъ сама конституируется 108). Врядъ ли можно сомневаться, что этоть революціонно-учредительскій плань

<sup>106)</sup> Служба Сенъ-Симона продолжавась съ 15 април по 28 июня, первая дата въ Not. hist. T, 74, вторая въ Histoire de la Bibliothèque de l'Arsenal, par M. Martin P. 1900. 554.

<sup>107)</sup> Письмо приложено въ тому съ Nouveau christianisme (L. Т. 359). Его точний текста: j'arrive, Mr, de Monmorency j' y ai attrapé la dissenterie, je n'ai pas le sou, envoyez—moi je vous prie de l'argent quand bien même vous n'en auriez pas rien, je comte sur votre amitié la mienne vous est vouée pour la vie. Je vous salue avec tout le respect du pauvre celibateur à un chef de famille. S. Simon à vendredi 16. — Винзу помътка: 1814. Ch. H. Comte de Saint Simon auteur de plusieurs ouvrages sur l'industrie. 16-ое число въ 1814 году на пятницу приходилось въ декабрю.

<sup>107)</sup> O. ch. II, 338, 360-1.

принадлежаль Тьерри-и ученикь, а не учитель, объщаль продолжать разсужденія объ англо-французскомъ союзь, — и Сенъ-Симонъ все-таки поставиль свое имя на брошюрь. Мы указывали на неотъемлемое достояние Сенъ-Симона въ сочиненияхъ, подписанныхъ имъ и Тьерри: общій смысль этого достоянія—идея единой творческой философскополитической концепціи и представленіе объ ея закономітрной эволюцін. Мы безпрестанно встръчаемъ выраженіе la force des choses. При защить какого-либо отлъльнаго политическаго плана имъ могь пользоваться и Тьерри, — но принципіально проведенное по всему историческому возэрвнію и положенное въ основу критики настоящаго и идеаловъ будущаго — оно противоръчило самой сущности полемическаго и публицистическаго метода Тьерри какъ историка. «Сила вещей» — ничто иное, какъ популярное выражение для позитивнаго направленія историческаго анализа, характеристика исторін, какъ науки, —о чемъ Сенъ-Симонъ говорить въ Travail sur la gravitation и что остается его руководящей идеей и во время и песлъ сотрудничества съ Тьерри. Философское содержание этого выражения не могло найти доступа въ работы историка съ задачами и психологіей автора Исторіи завоеванія Англіи норманнами и особенно журнальныхъ статей. Наконецъ, — сенъ-симоновское созерцание отразилось и на общеевропейсой парламентарной организаців. Допуская планъ ученика, вдохновляемаго англійской конститупіей, Сенъ-Симонъ внесъ въ него свой давній принципъ, - о нераздальности собственности и интеллигентности въ лицъ активныхъ членовъ всякой соціальной системы. «Собственность создаеть устойчивость правительства; но только въ томъ случав, когда собственность нераздільна съ просвіщеніемь, --- на ней можеть прочно основываться правительство». И Сенъ-Симонъ настанваеть, чтобы въ собственниковъ были превращаемы не-собственники, одаренные талантами, чтобы такимъ путемъ наука была введена въ общественное политическое представительство 108). Это-отражение старой мысли нзъ Писемъ женевскаго обывателя.

Мы видимъ, — Сенъ-Симонъ оставался върнымъ своему исконному философскому вдохновенію, переживая многообразныя вліянія событій и личностей. Конституціонная публицистика и политическая

<sup>105)</sup> Réorganisation. Oeurres. XV, 200-1.

экономія оставили неприкосновенными его «общую науку», его «физико-политическое поприще». Перемъна произошла послъ изданія сочиненій Travail sur la gravitation и Mémoire sur la science de l'homme не въ самомъ принципъ сенъ-симоновской философіи, а въ почвъ его приложенія. Взоръ философа сосредоточился исключительно на историческом рядь явленій, элементы, раньше только упоминаемые или подразумъваемые, теперь подверглись всестороннему анализу и «ходъ человъческаго ума» выразился въ гармонической двусторонней эволюціи личнаго производительнаго трудаморальнаго и индустріальнаго. Мы видёли, въ какой неразрывной идейной связи находились экскурсін Сенъ-Симона въ область современной политической экономіи съ его исконнымъ соціально-философскимъ принципомъ, имъ обусловливались и ему подчинялись. Эта связь коренилась въ самой сущности позимиеной философіи, создававшейся Сенъ-Симономъ: его «индустріализмъ» — ничто иное какъ позитивизмъ въ области экономическихъ явленій, -- и въ этомъ фактъ заключается научно-философское значение сощальныхъ идей Сенъ-Симона.

## X.

Сочиненія второго періода философской дѣятельности Сенть-Симона ярко отличаются отъ его раннихъ работъ: мысль его большею частью ясна, выражена правильнымъ нерѣдко сильнымъ языкомъ, въ разсужденіяхъ чувствуется увѣренность автора и твердая опредъленность его цѣлей. Ему больше не приходится оговариваться на счеть неупорядоченности своей рѣчи, онъ только въ исключительныхъ случаяхъ перебиваетъ самого себя: ихъ не больше двухъ,—и оба вызваны не фантастическими полетами мнимо-научнаго мышленія, а жгучимъ характеромъ современныхъ политическихъ положеній 109). Если въ публицистическомъ порывѣ Сенъ-Симону приходится высказать заразъ много новыхъ, по крайней мѣрѣ, не общепринятыхъ идей, — онъ спѣшитъ оговориться: ему самому ясно отсутствіе «убѣдительнаго метода» въ его разсужденіи, пока его цѣль только вызвать читателей изъ политической апатіи. Въ другой разъ онъ опасается «слишкомъ большого скопленія идей» и предлагаетъ

<sup>103)</sup> Oeuvres. XX, 185. L'Organisateur. XXIII, 57. Du Système industriel.

ихъ постепенно <sup>110</sup>). Авторъ видимо следить за собой, небрежноаристократические размахи пера исчезли окончательно, онъ неоднократно вспоминаеть о своей сорокальтней или даже сорокапятилетней работе: она-порукой яснаго и доступнаго изложенія идей. Въ Каписивисъ индустріалов Сенъ-Симонъ пишеть: «ясно выражають то, что ясно понимають. Первыя страницы этого катихизиса могуть доказать, что мы, наконець, --- въ результать сорокапятильтнихъ трудовъ въ состояніи изложить свои иден ясно и удобопо-создать систему всеобъемлющей организаціи, т.-е. «привести въ гармонію научную систему, общественнаго воспитанія, религіозную, систему искусствъ и законовъ съ системой индустріаловъ, найти средство заставить ученыхъ, теологовъ, артистовъ, законниковъ, военныхъ и талантливфишихъ рантье-способствовать установленію соціальной системы, наиболёе выгодной для производства и наиболе удовлетворительной для производителей > 112). Сенъ-Симонъ выполняеть задачу — крайне несистематично — въ многочисленныхъ письмахъ, діалогахъ, обращеніяхъ къ королю и къ индустріаламъ,--иден разбросаны на пространствъ восьми томовъ съ прибавкой еще произведеній, не напечатанных въ изданіи Oeuvres, — но каждан нзь нихъ въ отдельности действительно ясна и доступна. Ученики Сенъ-Симона не представили въ систематической форм'в ученія своего учителя, -- предпочли рекомендовать его публикв съ своими дополненіями и поправками, — намъ приходится точно разграничить воззрвнія Сенъ-Симона отъ «сенъ-симонизма» его последователей, не только анфактоновскаго направленія, но и техь, кто желаль развивать подлинные завёты учителя.

Мы знаемъ, вся философія Сенъ-Симона выросла на протестъ противъ критицизма просвътительной философіи и разрушительной діятельности революціи. Мы уб'єдились также въ односторонности такого представленія, что подтвердила и философія самого Сенъ-Симона, явившись насл'єдницей одного изъ организаторских теченій XVIII-го въка, а также принципіальной обобщительницей организа-

<sup>&</sup>quot;) XXIII, 63-4; 26.

<sup>111)</sup> XXXVII, 47, 50, 148. O. choisies. II, 413. Lettres aux jurés.

<sup>&</sup>quot;:) XXXVII, 48-9.

только въ вопросъ о преобладании въ ту или другую эпоху критизма надъ систематизаціей и наобороть. Съ такой оговоркой справедляво его положеніе, высказанное въ 1810 году: «философія XVIII-го въка была критической и революціонной, философія XIX-го будеть изобрътательной и организаторской—inventive et organisatrice» 113).

Почему непремѣнно организаторской?

Отвътъ — исходное, первичное положение сенъ-симонизма, очевидное простому «здравому смыслу», —способности, занимающей самое почетное мъсто въ доказательствахъ Сенъ-Симона: «нътъ общества безъ общепризнанныхъ идей, безъ идей-обобщений: — les idées communes, les idées générales, —каждый съ удовольствиемъ чувствуеть связь, связывающую его съ другими и служащую залогомъ взаиннаго единения. Эти общія идеи, истинныя или ложныя, управляють пока существують; онъ оказываютъ сильнъйшее вліяніе на дъятельность націи» 114).

А чтобы существовала подобная система идей, — ей необходию существовать для чего-нибудь, т.-е. у общества должна быть цёль, долженъ быть опредёленъ предмета ассоціаціи, такъ какъ систем соціальной организаціи нечто иное какъ актъ ассоціаціи <sup>115</sup>). Всі учрежденія должны исходить изъ одного принципа и направляться къ одной цёли: тогда обществомъ управляють не люди, а принцицы <sup>116</sup>). Между принципами и политикой существуеть — причиная связь и установить изв'єстный режимъ, значить реорганизовать систему идей <sup>117</sup>).

Такова общая соціальная статика Сенъ-Симона,—динамика рѣшаеть вопросъ, какимъ путемъ открываются принципы, опредѣляется цѣль и организуется система?

Тъмъ самымъ путемъ, какимъ устанавливаются истины въ положительныхъ наукахъ,—т.-е. координаціей наблюденныхъ фактовъ и подчиненіемъ ихъ одной общей идеъ. Въ основу координаціи есте-

<sup>113)</sup> XIII, 92.

<sup>144)</sup> XVIII, 203. L'industrie.

<sup>111)</sup> XXI, 14. Du syst. ind. () choisies  $\Pi$ , 438. Suite à la brockure "Des Bourbons et des Stuarts".

<sup>114)</sup> XXXVII, 91. Catéch. des industriels. XX, 86, 197. L'organisateur.

<sup>117)</sup> XIX. 31. L'industrie. Notes sur les Etats-unis. Hubbard. 210.

ственно ляжеть принципь-развитія цивилизацій. Анализь деиженія цивилизаціи и долженъ дать въ результать политическія возэрьнія, долженствующія управлять людьми. Глубокое и философское наблюдение нада прошлыма совдаеть критеріумъ для настоящаго и будущаго и отдъляеть пережитки умирающей системы оть элементовъ имъющей утвердиться, и нефилософский приемъ — подвергать осуждению то или другое явление-по его соеременному положенію: политическій судь есть судь исторіи, осмысливаніемъ прошлаго познающій сущность настоящаго 118).

Следовательно, -- «принципъ не создають, а подмечають и указывають». Онъ не зависить отъ произвола отдёльныхъ личностей. «Систему соціальной организаціи не создають, а подмічають вновь образовавшееся сцепленіе идей и интересовъ и указывають на него. Воть и все. Сопіальная система факть или ничего больше». Новая система устанавливается сединымъ ходомъ вещей и по закону развитія челов'яческаго ума». Въ обращеніи къ Людовику XVIII Сенъ-Симонъ говорить: «Дъйствительная ксиституція никогда не можеть быть изобретена, она только можеть быть наблюдена. Истинной учредительной властью не можеть быть ни король, ни собраніе, а только философъ, изучающій ходъ цивилизаціи и объединяющій всв свои наблюденія въ общій законь, -- и этоть законъ становится конституирующимъ принципомъ, после того какъ онъ удостоверень множествомъ людей просвещенныхъ». И въ этомъ же смысле Сенъ-Симонъ оцениваетъ и свою собственную соціальную систему: «Это не я составиль планъ конституціи, основы которой я пзложиль, а масса европейскаго населенія, работавшая надъ этимъ планомъ въ теченіе последнихъ восьми вековъ. Если не все его распознали, то лишь потому, что онъ скрыть фасадомь стараго соціальнаго зданія, еще существующаго 119).

Ни въ какую эпоху движение цивилизации не подчинялось плану, предварительно составленному героемъ и одобренному массой. «Выспрогресса человъческаго разума все увлекаеть и шій законъ надъ всемъ господствуетъ, люди для него только орудія. Хотя эта сила исходить отъ наст. но не въ нашей власти уклониться

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) XX, 218, 165—3. L'org. XXI, 8, 68—9. Du syst. ind. XIX, 140. L'Ind. <sup>119</sup>) XVIII, 190. L'Ind. XX, 179—180, 206. L'Org. XXII. 188. Du syst. ind.

отъ ея вліянія или овладѣть ея дѣйствіемъ, все равно какъ измѣнить по нашему желанію первичный толчокъ, заставляющій планеты двигаться вокругь солнца».

Этотъ законъ и есть наше настоящее Провидение. Мы моженъ только подчиняться ему, зная прчину, отдавая себъ отчетъ въ его предписаніяхъ, вмёсто того, чтобы слёпо воспринимать его толчки. Оть насъ зависять только второстепенные результаты 120).

Такова сопіальная линамика Сенъ-Симона.

Она не фатализмъ, потому что въ ней существенную роль играеть именно вопросъ о сознательномъ отношеніи человіка къ историческому процессу. Если человъческія активныя силы не въ состояніи направить по теоретически-установленному пути ходь цивилизацій, — за то пассиеныя могуть въ сильнъйшей степени замутить его и надолго нарушить. Это-не злая воля по существу, а невыдыніе. Сень-Симонъ приводить изреченіе Франклина: «политическія или другія ссоры всегда только недоразумьнія; злыя дыйствія только акты невъжества». И Сенъ-Симонъ при всякомъ случав подчеркиваеть эту идею: «у каждаго заблужденія всегда есть мотивъ и онъ чаще всего лежить не въ дурныхъ намъреніяхъ, ни даже не въ неспособности, а обыкновенно въ недостаткъ знанія фактовъ, которые должны служить основой для вывода или въ дурномъ выборъ этихъ фактовъ. Если классы общества враждують, отдельныя личности воюють другь съ другомъ, -- то лишь потому, что они не могуть понять другь друга 121). Следовательно, — невъдъние и непонимание самын реальныя силы, возмущающія и задерживающія прогрессь — независию отъ размеровъ человеческихъ творческихъ силъ. Необходимо поэтому сначала разъяснить смыслъ историческаго процесса, потомъ воспользоваться добытыми выводами, какъ критеріумомъ для оценки настоящаго и для начертанія будущаго и, наконець, внушить этп идеи современнымъ общественнымъ силамъ, экзальтировать ихъ въ пользу-философскимъ путемъ-установленныхъ принциповъ. Выполненіе этой программы и составляеть предметь философіи Сень-Симона.

Мы знаемъ, философъ неоднократно излагалъ движение цивилизации и въ своемъ изложении установилъ съ полной ясностью

<sup>120)</sup> XX, 118-9. L'Org.

<sup>121)</sup> XXIII, 30. Du syst. ind. XXI, 93. Id. XX, 227 L'Org.

элементы такъ называемаго соціальнаго закона, какъ его понималъ Конть, и представиль классификацію наукь. Оба «открытія» переним въ позитивиямъ Конта, -- а для ученика Сенъ-Симона все содержание историческаго процесса вошло въ три стади умственнаго развитія. Конть убъждень, что «вся сумма матеріальнаго развитія неизбъжно должна совершать движеніе» — не только аналогичное, но вполнъ соотвътственное умственному движенію по тремъ стадіямъ: — une marche non seulement analogue mais même parfaitement correspondante:—этому движенію глубоко подчинена по самой природп вся система соціальной прогрессіи. Конть заявляють, что это соотношеніе (corrélation) до сихъ поръ понималось весьма плохо и въ то же время доказать его настолько просто, что философъ считаеть возможнымъ ограничиться сокращеннымъ пріемомъ и объяснить только необходимую внутреннюю соприкосновенность (l'intime connéxité) крайнихъ и промежуточнаго терминовъ матеріальнаго развитія съ соотв'єтствующими терминами умственнаго 111). Легкость выраженій философа будто разсчитана на то, чтобы замаскировать сложность предпринимаемой задачи и успокоить напряженное вниманіе читателя. На самомъ ділів эти посліднія страницы четвертаго тома Курса позитивной философіи—самый критическій моменть всей контовской позитивно-философской работы. Конту предстояло показать внутрение - необходимое закономърное спутничество или необходимую взаимную зависимость стадій матеріальной и умственной эволоціи, — т.-е. открыть органическое взаимодействіе теологіи и военнаго строя, метафизики и легистовъ въ разложении феодализма и, наконець, индустріи и положительной науки. Вопросъ идеть не о хронологическихъ совиаденияхъ, не объ одновременности нсторическаго существованія теологіи и воинственности, индустріализма и позитивизма, --- а объ естественномъ сродствъ явленій объихъ категорій и о парамемизми прогрессивнаго содержанія въ объихъ областихъ одной стадіи сравнительно съ другой, т.-е. о преимуществахъ соціальной статики, положимъ, монотеистическаго общества надь политенстическимъ.

Ръшая эти вопросы, Контъ долженъ быль сознавать непосредственную связь всего своего философскаго зданія съ своими отвъ-

<sup>122)</sup> Cours de phil. posit. IV, 503-4.

тами. И все-таки они гораздо больше *видиалотся* читателю, чёмъ *доказываются*. Контъ прежде всего находить *аналотію* между военной и теологической опекой надъ обществомъ первой стадіи: военная дисциплина необходима, потому что «первобытный человікь» чувствуеть «непоб'ядимое отвращеніе ко всякому правильному труду», «врожденное отвращеніе къ работі», съ другой стороны военный строй можеть существовать только на принципі «теологическаго освященія», — безъ этого требуемая поворность не будеть «достаточно полной и достаточно продолжительной» (123).

Конть эти доводы считаеть достаточными и «всякій философскій умъ», по его мивнію, «не можеть быть глубоко не поражень» естественныма сродствома теологическаго и военнаго духа. Мы выдимъ, — все «сродство» основывается исключительно на хронологическомъ совиаденін и на соображеніяхъ обоюдной пользы той и другой силы. Но Конть не усивваеть заключить своего разсужденія, — ему уже представляется два возраженія: во-первыхъ, — существованіе чисто-теократических и чисто-военных обществъ, вовторыхъ, — неустанная борьба средневъковой духовной власти съ военной. Съ обоими возраженіями философъ поканчиваеть чрезвичайно просто: первое устраняется такой фразой: «но болже глубокое изследование постоянно будеть показывать необходимую действенность военнаго режима для укрвиленія и особенно для расширенія теологическаго авторитета». Другой доводъ: «религіозный духъ не меньше военнаго враждебенъ развитію индустріальнаго». Факть многов вковой междоусобицы двухъ теченій поб'яждается такивъ размышленіемъ: «Въ принципъ, очевидно, настоящее соперничество можеть существовать только между различными элементами одной и той же политической системы вследствіе органическаго соревнованія . . . . . соревнованіе должно быть тімь напряженные, чімь важнъе и косвеннъе (т.-е. отдаленнъе) цъль и чъмъ, слъдовательно, разнородиве и независимве средства каждаго изъ элементовъ, --- но все это не мешаеть «неизбежному добровольному или инстинетивному участію ихъ въ общемъ назначеніи». То же самое Конть находить и во взаимныхъ отношеніяхъ науки и индустрів: по ого мів-

<sup>42 5)</sup> B. 506, 511-3.

нію, между ними неизбъжны конфликты, внутренняя антипатія, инстиктивное отвращеніе <sup>124</sup>).

Логическая и фактическая ценность этихъ соображеній — ясна. Мивніе Конта о среднев вковой борьб властей оставляеть явленіе необъяснимымъ. Трудно представить две силы съ тождественнымъ культурнымъ назначеніемъ и въ то же время въ непрерывной принципіальной взаимной борьб'в, явно направленной не на достиженіе общей цъли, а на обоюдное порабощение. Одновременно съ Контомъ тоть же вопрось подвергся обсуждению прямыхъ учениковъ Сенъ-Симона и они, по следамъ учителя, представили противоположную и гораздо болъе убъдительную культурную схему. По этому представленію среднев вковое общество распадалось на дв в части-мирное или прогрессивное и военное или ретроградное. Слъдуеть замътить, - и у Конта военный строй непосредственно примыкаеть къ древнему, римскому, является его историческимъ продолжениемъ, -- следовательно, -ц ему не трудно было цонять идею сенъ-симонистовъ, приписывавшихъ палству, какъ представителю всемірной религіи, - прогрессивное начало рядомъ съ античными пережитками національной исключительности и физическаго порабощенія. Сенъ-симонисты тщательно простедили не внешнее, политическое соперничество, а внутренній идейный контрасть церкви и военнаго общества: съ одной стороны рабство, привилегіи въ происхожденію, чувство націонализма, междоусобныя войны, -- съ другой -- заботы церкви объ освобождении рабовъ, въ ея іерархіи принимается въ разсчеть не происхожденіе а талантливость, и большинство папъ до XV въка-выходить изъ низшихъ слоевъ общества, наконецъ, церковь возвышается до представленія о всемірной филантропіи среди неустанно воюющаго феодализма. Следовательно, культурная основа борьбы не соперничество въ стремленіи къ одной цівли, - а непримиримость стремленій, н цълей и если бы не существовало этой непримиримости, -- европейское общество стало бы жертвой неограниченнаго военнаго самовластія. Для противодъйствія ему церковь должна была, въ своемъ представительствъ, подняться надъ предълами отдъльныхъ національностей, создать единаго независимаго верховнаго главу, --и только

<sup>124)</sup> Ib. 515, 512-3.

такой глава могь избъжать участи національных духовенствъ, неръдко подчинявшихся воль своихъ государей 125).

Конть могь принять и эти идеи: онъ чрезвычайно тщательно оцёниль культурныя заслуги теологической стадіи во всёхъ періодахъ ея развитія, очень подробно обрисоваль «философскій истинно прогрессивный характеръ» политеизма даже съ его, повидимому. самыми нелѣпыми суевъріями: апатомія не мало выиграла оть гаданій по внутренностямъ животныхъ, астрономія и метеорологія отъ астрологическихъ и атмосферическихъ наблюденій жрецовъ. Политепзиъ вообще оказалъ первостепенныя услуги «духу наблюденія» 12. Еще тщательные разобраны положительные культурные плоды католичества, одареннаго «геніемъ въ высокой степени соціальнымъ». Католичество установило чисто нравственную власть-отличную и независимую отъ собствевно политической власти и старалось повозможности и постепенно вдохнуть мораль въ политику, до тёхъ поръ всегда подчинявшую мораль. «Эта основная тенденція объясняеть Конть, -- одновременно результать и двятель непрерывнаго прогресса человъческой соціальности, въ силу необходимости пережила неизбъжный упадовъ системы, которая должна была служить ея первымъ общимъ орудіемъ». И, по мивнію Конта, именно это свойство кореннымъ и наиболъе яркимъ образомъ отличаетъ новую пивилизацію отъ древней. Конть въ томъ же смысль, какъ и сеньсимонисты, понимаеть культурное вліяніе среднев'вковой церкви на правительства: оно состояло въ утвержденіи «правиль всеобщей морали», —и эта власть постепенно видоизменяла своимъ нравственнымъ вліяніемъ политическій порядокъ, завѣщанный древнимъ міромъ и впоследствіи созданный «воинами севера» 121). Эти разсужденія заставляють насъ въ теологія, руководившей діятельностью католичества, видёть стихію для даннаго времени цивилизующую и именно потому враждебную военному духу т. е. феодализму, и, разумъется, отличную оть него по своимъ ильлямъ. Аналогія возможна только въ средствах, т. е. въ крайнемъ развитія авто-

<sup>&</sup>lt;sup>12 s</sup>) Doctrine Saint-simonienne. Deuxième année (1829-1830). I 1877. II, 243. 245-265.

<sup>126)</sup> Cours. Y, 95-8.

<sup>12 7)</sup> Ib. V, 233 etc.

ритета, - а цёли-феодализма должны по самому существу имёть своимъ предъломъ опредъленную эпоху, у теологіи-онъ, также по существу,-не ограничены средними въками, такъ какъ это-цъли вообще мира, нравственности и пивилизаціи. На этомъ принципв и основано удивленіе Конта предъ католичествомъ и его организаціей, въ противоположность «протестантской метафивикв», плодящей, по его мивнію, лишь «безплодныя и нескончаемыя контроверсы» 128). Ничего полобнаго философъ не помышляеть высказать на счеть феодального духа, -- очевидно одна и та же стадія заключала двъ радикально отличныхъ другь отъ друга стихіи. Это доказывается и логическимъ качествомъ контовскаго довода на счетъ будто бы аналогичной борьбы между индустріей и наукой въ новое время. Контъ говорить объ антицатіи индустріи, владъющей богатствомъ но естественно стоящей ниже науки,---къ этой именно наукъ, къ отвлеченному характеру ея изследованій. Другими словами-богатые индустріалы презирають б'ёдныхъ абстрактныхъ тружениковъ 129). Возможно ли подобное чисто-субъективное и условное явленіе сопоставлять съ великой культурной междоусобицей среднихъ въковъ? Доводъ лишенъ философской и исторической цънности: Сенъ-Симойъ и его последователи доказывали именно исконний естественный союзь индустріи и науки—не въ чувствахь ихъ отдёльных в представителей, — а въ основахъ и цёляхъ индустріальной и опытно-научной дівятельности. Мы знаемь, -- современность йынжологовитоди и адказа атоть взглядь и противоположный могь возникнуть только на почвѣ усиленныхъ поисковъ за иллюстраціями для преднамфренно-выставленной идеи.

Очевидно,—знаменитый соціологическій законъ далеко не им'веть такого все исчерпывающаго философско - историческаго значенія, какое приписываль ему «изобр'втатель». Стадіи могуть сь достаточной точностью характеризовать процессь отвлеченныхъ представленій челов'вка о себ'в и о мір'в,—но он'в не обнимають даже всей его духовной жизни,—наприм'връ—нравственной и эстетической эволюціи и отнюдь не подчиняють себ'в матерьяльнаго прогресса (150).

<sup>128)</sup> Cours. Y, 231-2.

<sup>123)</sup> Ib. IV, 5-18.

<sup>13°)</sup> На ограниченность содержанія соціологическаго закона указаль среди ученивовъ—Конта, Литтре (О. с. 50). Pellarin, въ отвъть на книгу Литтре, коснудся принци-

Сенъ-Симонъ, представившій эллементы контовскаго соціологическаго закона, не впаль въ увлечение своего ученика. Разръшая вопрось о движеніи цивилизаціи, онь, разумвется, должень быль уяснить связь умственной и матерьяльной эволюціи. Первую попытку мы встречаемь въ Организаторъ: здесь старая система называется комбинаціей «физической силы (преимущественно вооруженныхъ людей) съ пріемами хитрости и лукавства, шзобрівтеніями священниковъ». Всё эти средства полчинили дворянству и духовенству весь остальной народъ 121). Это относительно феодально-теологической стадіи. Относительно позитивно-индустріальной мы находимъ разсуждение въ статъв, присвоенной впоследствии Контомъ: указывается общность цёлей ученыхъ и индустріаловъ: одни взслідують природу, чтобы познать ея законы, другіе-примъняють эти познанія для производства необходимыхъ, полезныхъ и пріятныхъ предметовъ. И въ этой деятельности ученые и сремесленницу (artisans) следують только своему естественному стремленію улучшить свою участь, а это для нихъ возможно единственных путемъ-воздъйствіемъ на природу 132).

Умственный и матерьяльный параллелизмъ двухъ органическихъ стадій подтверждается Сенть-Симономъ и въ Индустріальной системю. Онъ неоднократно повторяеть, что у общества могуть быть только двѣ цѣли—завоеваніе и трудъ—и этимъ цѣлямъ въ духовной области соответствують или «слѣпыя вѣрованія» или «научныя доказательства». Параллелизмъ въ такой формѣ указываеть, повидимому, на органическую связь элементовъ объихъ стадій. Такой же смысль имѣеть и разсужденіе о «тѣсной комбинаціи» силъ во всѣхъ стадіяхъ, — впослѣдствіи прошедшее чрезъ всю философію Конта. Эть комбинаціи слѣдующія: феодализмъ—теологія, легисты—метафизики, внаустрія—науки 133). Но этими замѣчаніями относительно первой и промежуточной стадіи и ограничивается вопросъ у Сенъ-Симона. Фило

піальнаго смисла закона, привель, между прочимь сравненіе между нагометаваня жонотечествич, стоящеми на гораздо назмей ступени цивилизаціи, чімъ римлие в аонняне—политечесть: очевидно, по минінію послідователя Фурье, религіоння концепція не имість такого безусловнаго вліянія на прогрессъ обществь, какое ей вриписмваль Конть О. с. 88.

<sup>131)</sup> Oeuvres. XX, 37.

<sup>192)</sup> Ib. 122-3.

софъ, видимо, не заинтересованъ задачей-привести въ необходимую внутреннюю связь матерьяльную и духовную стихію на первыхъ двухъ ступеняхъ эволюцін. Собственно всв попытки въ этомъ направленіи не идуть дальше констатированія единства средство, что ны видвли и у Конта, -- именно напряженное тяготвніе авторитета нать физическими и нравственными силами. Это не значить координировать органически объ эволюціи. Координація оказалась возможной только путемъ чисто-теоретического подчинения одного элемента другому, т.-е. матерыяльнаго прогресса умственному. Конть удовлетворился этимъ, несомнънно, въ высшей степени простымъ ръщеніемъ, но по справедливости заслужилъ улику въ непониманіи значенія экономическихъ вопросовъ и, следовательно, во второстепенномъ значеніи всей его философіи для соціальной науки 134). Въ то время когда Контъ сосредоточилъ свое внимание преимущественно на чисто-умственной эволюціи и занялся историческимь оправданіемъ своего закона, -- Сенъ-Симонъ оставилъ пока неразръщимую и, можеть быть, даже несуществующую задачу и обратияся къ изученію последней стадіи, где оба элемента обнаруживали безусловно ясную идейную и практическую связь. Почему хищническій способъ обогащенія существоваль одновременно съ царствомъ теологіи, философъ не могъ ръшить дедуктивнымъ путемъ, --- но почему индустрія и наука оказались спутниками, --- это было очевидно изъ самой сущности ихъ задачь, изъ объекта ихъ дъятельности. Индустрія есть воздійствіе на природу, а чтобы воздійствовать на природу, — необходимо предварительно ее знать. Съ другой стороны познаніе природы им'веть смысль только при условіи воздійствія на нее. Очевидно, — опытная наука и экономическая производительность двъ фазы одного и того же явленія, — при чемь научная діятельность является отпрыскомъ духовнаго элемента феодально - теологической стадіп. Духовенство первое стало заниматься физическими и математическими науками и этоть факть---новое доказательство, насколько духовенство было полезно для цивилизаціи въ изв'ястный періодъ. Въ то же время оно — представляло плебейскій классь въ средне-

 <sup>&</sup>lt;sup>133</sup>) XXI, 13-4, 3-5.
 <sup>134</sup>) Dühring. Kritische Geschichte der Nationalökonomie und des socialismus. Berlin 71. 250-1.



въковой организаціи, — слъдовательно оно стоить во главъ историческаго развитія индустріи, —именно ен научной «отрасли» 125).

Очевидно, - такое представление совершение разбиваеть принципіальную координацію элементовъ первой стадін, — и Сенъ-Симонъ не заботится о ней. Ему прогрессь рисуется какъ развитіе индустріи, понимаемой въ историческом смысль, т.-е. совивщающей въ себв органически нераздъльныя теченія-матерьяльно и идейно-производительное. Соціологическій законъ у Сенъ-Симона, поэтому, принимаетъ другую форму, чёмъ у Конта. Въ то время когда контовскія три стадіи сведены къ чисто-теоретическому принципу — постепеннаго преобразованія мысли, ведущей борьбу съ апріорными -- опытомъ не удостовъренными - представленіями, историческая эволюція Сенъ-Симона построена на освобождении производительных способностей человъка. Для Конта достоинство эволюціи измъряется позитивнофилософскимъ уровнемъ даннаго возарвнія, для Сенъ - Симона весь смыслъ эволюціи-превращеніе возэрвнія въ производительный капиталь, идеи въ творческій соціальный факть. Поэтому для него и наука и философія-индустрія и въ то время когда для Конта существуеть теологическое, метафизическое и позитивное отношение человъка къ міру, для Сенъ-Симона эти понятія получають значеніе:--хищническое, деспотическое или эксплуататорское отношеніе жизнеспособны не потому, что ихъ воззрѣнія не научны, а потому что онъ не создають новыхъ цънностей правственнаго порядка, способныхъ совершенствовать эволюцію матерьяльнаго міра. Ненаучность для Конта-недоказанность, для Сенъ-Симона-безплодность. Естественно, — во всёхъ сенъ-симоновскихъ понятіяхъ органически заключаются контовскія. Только опытомъ добытый и проверенный принципъ можетъ быть матерьяльно производителенъ, т.-е. плодотворно приложимъ къ той области, где онъ добытъ: это лишь превращеніе факта въ агента. Здёсь нёть логическаго скачка, потому что всякій научный факть есть агенть при данныхъ условіяхъ и въ качествъ такого онъ и констатируется. Контъ косвенно призналъ это, усиливаясь чисто - теоретическую эволюцію координировать съ практической и, совершенно непоследовательно, отступая предъ темъ

<sup>185)</sup> Oeuvres. XXXIX, 77-8.

процессомъ мысли для настоящаго и будущаго, какой онъ продълывать для прошедшаго. Контъ, мы видъли, отказывался строить сощальную систему, отдъляя этотъ актъ отъ предварительной организаци доктрины. Но въдь доктрина необходимо сопровождается системой,—все равно какъ, по убъждению Конта,—теологія и феодализмъ били только различными проявленіями одного и того же принципа. Слѣдовательно,—система получалась сама собой въ процессъ раскрытія доктрины и разъ устанавливался философскій составъ позитивной стадіи, — этимъ самымъ опредълялось содержаніе соотвѣтствующей соціальной организаціи. Именно относительно третьей стадіи вопрось стояль одинаково прочно на философской и исторической почвѣ и вполнѣ наглядно подтверждаль общій принципъ: доктрина,—слѣдовательно, соціальная система не изобрѣтается, а констатируется.

Конть, увлекаемый своей отрешенной философской психологіей и математическимъ отвлеченно - формулирующимъ складомъ ума, нарушилъ органическое единство доктрины и системы и когда ему пришлось создать систему, ---его даровитьйшие последователи усмотрви разрывь между философіей и политикой и отвергли возможность заполнить пропасть средствами науки и логики. Философія Сенъ-Симона не могла потеритьть такой участи: въ основъ ся съ сакого начала лежало единство науки — философіи, какъ привципіально-указующей и соціально-организующей силы. Это единство, ин видъли, обусловливалось прежде всего объектом и той и другой діятельности, — изученіемъ и преобразованіемъ природы. Сенъ-Симонъ сь настойчивой энергіей указываеть на коренное отличіе индустріально-научнаго строя оть феодально-теологическаго, --- оно выражается тремя словами: дойстве модей на вещи въ противоположность дъйствію модей на человика — при старой системв. Эта идея тщательно будеть развита последователями Сенъ - Симона въ ученін объ исторической эволюцін эксплуатаціи. Самъ учитель свою идею называеть «первой и самой существенной, идеей — матерью» своей соціальной системы 136). И на ней построена гармоническая культурная роль индустріи и положительной науки, выясняющаяся нзъ философскаго анализа движенія цивилизаціи.

<sup>134)</sup> XX, 181. L'org. XXXIX, 69. Quelques opin. philosoph.

Сенъ-Симонъ остается въренъ своей ранней схемъ прогресса, термины остаются ть же-Сократь, арабская культура, XV-й вывы и реформація. Схема эта излагается въ одномъ изъ предсмертныхъ и неоконченныхъ сочиненій Сенъ-Симона, — въ Катикизись индустріалово 137). Но къ давнему научному ряду-присоединяется-чидустріальный: его исходная грань — освобожденіе община. Оно рядомъ съ арабской культурой является величайшимъ моментомъ въ эволюціи новой позитивно-соціальной системы. Сенъ-Симонь и здівсь не пытается доказать внутренняго сродства объихъ эволюцій, -- напротивъ-онъ совершались въ началъ раздъльно другь отъ друга, - и только постепенно образовалась комбинація. Въ началь каждый элементь вель борьбу противъ соответственнаго элемента старой системы, -- съ теченіемъ времени совершилось два факта: побіда надъ теологіей и феодализмомъ и координація алементовъ для совм'єстнаго управленія обществомъ 138). Сопіальная философія Сенъ-Симона пережила подобную эволюцію: сначала она сосредоточивалась на борьб'в научнаго элемента съ теологическимъ и только мимоходомъ упоминала о нультурной побёдё принципа общеобязательнаго личнаго производительнаго труда. Впоследствии она координировала оба элемента — в Сенъ-Симонъ, окончательно покинувшій космологію ради соціологія, выдвигаеть на первый планъ матеріальную эволюцію рядомъ сь умственной. Раньше онъ настанваль на вначении арабскаго научнаго движенія, теперь онъ съ такой же силой отмівчаеть грань матеріальнаго прогресса — освобождение общинъ. Этотъ великий актъ совершился въ теченіе віжовъ — путемъ выкупа общинныхъ правъ п вольностей при поддержки королевской власии. Таковъ смыслъ средневъковой соціальной революцін по представленію Сенъ-Симона. Ми уже знаемъ, -- его нарушиль Людовикъ XIV, окруживний себя дворянствомъ и обратившій сбицию пободу въ свою личную пользу, общую съ общинами, -- побъду надъ знатью.

Сенъ-Симонъ до конца остался въренъ этому взгляду — вопрекъ своей исторической эволюціонной философіи. Онъ не разглядъть въковыхъ ступеней, по какимъ Людовикъ XIV — наслъдникъ своихъ предковъ — достигъ абсолютизма. Философъ, будто оффиціозный тол-

<sup>181)</sup> XXXIX, 88-47.

<sup>18&</sup>quot;) XX, 142-8. Lorg.

кователь хартів Людовика XVIII, создалъ полуисторическую, получувствительную легенду о ненарушимой гармонів интересовъ французскихь монарховъ и французскаго производительнаго класса. Людовикь XIV, несомнённо, послёдовательнёе выполняль «движеніе» французской цивилизаціи, чёмъ оно представлялось философу и Людовикъ XVIII врядъ ли могъ признать свое историческое назначеніе въ полномъ подчиненів «индустріаламъ», которыхъ философъ не переставаль провозглащать всемогущей и всеноглощающей политической силой. Если они являлись дёйствительно такой силой, рядомъсь ней не было мёста активной монархів и, слёдовательно, двустихійная культурная эволюція неизбёжно переходила въ единостихійную. Здёсь, въ произвольной комбинаців королевской власти и развитія общинъ заключается существенный промахъ культурной исторів Франців—въ философів Сенъ-Симона, и, естественно, онъ должень быль отразиться на его организаців соціальной системы.

Съ момента освобожденія общинъ возникли новыя, не-феодальныя, экономическія и политическія права. «Съ выкупа общинъ, говорить Сенъ-Симонъ, создалась новая собственность», — именно движимая, собственность земледъльца, рядомъ съ собственностью землевладъльца, инвентарь рядомъ съ землей, движимое имущество промышленника и ремесленника, вообще всякое владѣніе, связанное съ впрустріей, какъ личнымъ трудомъ и личной производительной способностью. Оно всецѣло заинтересовано въ мирѣ въ общественномъ порядкѣ. Война не уносить за собой земли, но можеть окончательно разорить землепашца и мануфактуриста. Очевидно, — благоденствіе страны неразрывно связано съ безопасностью индустріальной собственности и на этомъ фактѣ прежде всего основывается ея права 139).

Съ возникновеніемъ новой собственности естественно произошелъ перевороть вообще въ положеніи собственности, т.-е. совершилось перемъщеніе богатствъ. Они стали добываться мирными средствами, шутемъ воздъйствія на природу, —слъдовательно война, какъ источникъ добычи, утратила свое значеніе. Постепенно и военный классъ лишелся своего привилегированнаго значенія, такъ какъ инженерныя и огнестръльныя изобрътенія, также совершенныя индустріа-

<sup>129)</sup> Le politique, fragm.y Hubbard'a, 216-8.

лами, упразднили спеціальное военное воспитаніе въ феодальномъ духъ. Собственно во Франціи эта борьба силь и способностей, индустріи и феодализма—національная, такъ какъ феодалы — франки, а индустріалы—галлы. — Вст победы производительнаго труда надъвойной и привилегированнымъ землевладеніемъ—торжество галловъ надъ потомками франкскихъ завоевателей, —права земельныхъ собственниковъ основаны на завоеваніи, и земли ихъ обрабатывались потомками побежденныхъ. Следовательно, — историческая эволюція изменила не только положеніе собственности—l'état de la propriété, но должна была преобразовать и право собственности— le droit de propriété. Поэтому право собственности следуеть считать правомъ модификальнымъ въ зависимости отъ экономическихъ и культурныхъ измененій въ обществе 1440).

Это становится очевиднымъ особенно при болъе пристальномъ анализъ разложения феодального строя. Оно совершилось при участін промежуточного класса — между индустріалами и фесдалами. Вначаль феодалы лично отправляли обязанности судей среди вассаловъ. Съ усложнениемъ соціальныхъ отношеній, съ появленіемъ писаннаго закона--- эти обязанности стали невыполнимыми для, потомковъ франковъ, гордившихся неумъніемъ подписать свои имена. Явилась корпорація легистовъ — въ качествъ совътниковъ у феодаловъ по юридическимъ вопросамъ. Съ теченіемъ времени легисты стали единственными судьями отъ имени феодаловъ и стали въ свое время настоящей культурной силой. Они изъяли тажбы между гражданами изъ-подъ власти феодального произвола, они установили процессуальную свободу и всёмъ этимъ способствовали «разрушенію военнаго деспотизма». «Легисты своими трудами заслужили почетное мъсто въ исторіи прогресса человъческаго ума», -- но не слъдуеть забывать, что они возникли благодаря феодаламъ, выросли на почвів феодализма, «родились», — выражается Сенъ - Симонъ, «у ногъ бароновъ, остались навсегда причастными къ природъ феодализма и стремятся управлять націей въ своихъ интересахъ. Духь господства—esprit de domination—Сенъ-Симонъ считаеть отличительной чертой юридического сословія, -- и духъ этоть укоренняся особенно со времени прекращенія генеральныхъ штатовъ и присвое-

<sup>140)</sup> XXI, 74-5. Du syst. ind. XXXVII, 37-8. Catich. ind. XIX, 87 L'ind.

нія легистами политическаго значенія. Въ сиду этого они остаются представителями стараго режима и являются политическими врагами индустріаловъ. Но исторически именно сословію легистовъ феодализмъ вынужденъ быль отчудить нѣкоторыя свои права и пасть предъ своимъ собственнымъ дѣтищемъ (141).

Излагая исторію матеріальнаго прогресса, Сенъ-Симонъ не забываеть связать его моменты съ умственной и нравственной эволюціей человічества. Новую широту взгляда онъ распространяеть на самыя раннія стадів и анализируеть античный мірь съ точкв зрвнія индустріализма. Раньше онъ говориль о Сократь, родоначальникъ двухъ философскихъ школъ-синтетической и аналитической,н о народномъ политеизмъ, этимъ и ограничивалась характеристика. древняго міра. Теперь Сенъ-Симонъ чувствуетъ необходимость восполнить ее-въ соціальномъ отношеніи. Онъ отдаеть рішительное преимущество среднимъ въкамъ-ихъ феодально-теологическому строкпредъ античнымъ: соціальный уровень соотв'єтствуеть бол'є высокому религіозному міровоззрінію. У грековъ и римлянъ рабъ принадлежалъ непосредственно господину, въ средніе въка онъ принадлежить земль. Въ античныя времена правительственная власть находилась въ рукахъ аристократіи, — и духовная власть была подчинена свътской, въ средніе въка-наобороть, преобладала духовная власть и ею обыкновенно располагали плебеи. Они явились великими двигателями прогресса до XV-го въка — въ области умственной и матеріальной, цивилизуя дикія страны и народы, устраивая пути сообщенія и школы, разчищая ліса и поля и сохраняя преемственность наукъ и исскусствъ, - наконецъ, внушая людямъ идею о братскомъ единеніи человъческаго рода подъ управленіемъ одной нравственно-религіозной идеи. Только духовенство, по мивнію Сенъ-Симона, «сдълало европейцевъ способными — умственно развиваться», и следовательно, ему следуеть приписать честь ранняго научнаго двеженія, готовившаго разложеніе теологической системы и окончательное торжество индустріализма. А между темь, — античный мірь не имъть даже самаго отдаленнаго представленія о научномъ значеніи общаго нравственнаго принципа и о соціальной сил'в индустріи. Онъ считалъ индустріальныя занятія унизительными и не вообра-

<sup>141)</sup> XXXVII, 36. Cat. des ind. XIX, 124 - 5, 184; L'ind. XXIII, 68-9. Du syst. ind-

жалъ, что «общая мораль» — наука, долженствующая управлять обществомъ. Средніе въка именно и сосредоточивали все свое вниманіе на нравственной и политической систем'в. Сенъ-Симонъ, продолжая выдвигать соціальный вопросъ, -- оціниваеть діятельность теологін, какъ силы общественно-организующей. Церковь должна была поставить моралистовъ выше военныхъ, людей мира выше людей войны и людямъ бъднымъ обезпечить почетное существование соотвътственно ихъ способностямъ-приносить пользу обществу. Естественно, — всего этого достигнуть могла только въ высшей степени прочная и сильная организація, т.-е. папская монархія. Въ результать — духовенство явилось политическими учреждениеми, папа — не погръшимымъ, возникли подложныя декреталіи и «множество другихъ удивительныхъ изобрътеній», говорить Сенъ-Симонъ, — сплотишихъ европейское общество-славу и надежду человъческого рода. Вся матеріальная сила, всё богатства были необходимы папамъ, чтобы воинствующее теченіе подчинить научному и буйныя страстиумственнымъ способностямъ.

Дальнъйшее индустріальное и умственное развитіе было продолженіемь той же борьбы мирныхь организаторскихь силь съ феодализмомь. «Плебейскій классь» принялся за работу одновременно
по двумь направленіямь,— «привель въ дъйствіе различныя отрасли
индустріи». Свътскіе плебен отдались промышленности, духовные—
физическимь и математическимь наукамь: Рожеръ-Бэконь—величайшій физикь своего времени — быль монахь. До XV-го въка почти
исключительно духовенство занималось науками и этоть факть—
новое доказательство, на сколько оно было полезно и насколько
ложны представленія философовъ XVIII-го въка объ историческомъ
значеніи духовенства. Въ результать средневъковая система подвинула цивилизацію гораздо дальше, чъмъ система античныхь народовъ и она подготовила работы XV-го въка, положившія начало
новой еще болье совершенной соціальной организаціи 142).

Этоть взглядъ на средніе въка изложенъ Сенъ-Симономъ въ одномъ изъ послъднихъ сочиненій и представляетъ наиболье полную характеристику феодально-теологической стадіи. Мы видимъ, — пол-

<sup>142)</sup> XXXIX, 58-88. Quelques opin. philosophiques.

нотой характеристика обязана индустріальному анализу. Теологическая система, по существу враждебная опытно-научной, оказалась въ высмей степени полезной для индустріи объихъ категорій. Въ сопіальномъ отношеніи она великое движеніе впередъ сравнительно сь античнымъ міросозерцаніемъ и этоть факть окончательно устанавливаеть ен прогрессивную роль рядомъ съ феодализмомъ. Теологія представляла миръ и способности въ то время когда феодализмъ жиль войной и привилегіями. И Сень-Симонь вполнъ последовательно явленія теологической системы приводить въ преемственное соприкосновение съ начатками научнаго и промышленнаго индустріализма, хотя теологическому духу было чуждо одинаково и изучение природы и воздействие на природу. Но только въ недрахъ мирной уиственной работы, а не среди военнаго строя и не въ рыцарскомъ замкъ-могла развиться высшая культурная стадія, - а эту именно почву создавала теологическая система. Ясно ,- если бы Контъ не ограничился одностороннимъ философскимъ анализомъ исторіи, -- онъ ве сталь бы тратить безплодных усилій — координировать чувли и сущность феодализма и теологів. Мы видимь, --полная схема псторической эволюціи могла получиться только при условіи параллельнаго и взаимно-независимаго изученія умственнаго и матеріальнаго прогресса-безъ предвзятой иден-во что бы то ни стало оба теченія слить въ одно путемъ подчиненія одного элемента другому. Это сліяніе — идейное и практическое — является въ позитивноиндустріальномъ періодв. Церковь только косвенно способствовала развитію индустріи, устанавливая миръ и развивая международныя культурныя соприкосновенія. Наука непосредственно работаеть на пользу индустріи и доктрина, основанная на принципахъ опытнаго знанія, будеть индистріальной. Определить взаимныя отношенія науки в видустрін въ новой соціальной системь и составляеть центральную задачу организаторской философіи Сенъ-Симона. Раньше чёмъ приступить къ ней Сенъ-Симонъ подвергъ критикъ ближайщую историческую и современную почву, на которой приходилось воздвигать новое зланіе.

## XI.

Все недавнее прошлое Франціи, могущественно тяготъющее подъ ез настоящимъ, съ точки зрвнія сенъ-симоновскаго эволюціоннаго

ученія, обпльно заблужденіями, тяжкими нарушеніями исторической логики и здраваго смысла. Намъ извъстно отсутствие истинно-философскаго разуменія въ культурных возореніях XVIII-го века. Сепь-Симонъ приписываеть этоть недостатокъ преобладанію литературы надъ наукой въ просветительномъ движеніи. Энинклопедія оказалась «очень поверхностной работой», потому что въ ней главную роль играль артист и литератор Дидро, а не положительный ученый Даламберъ, —и во всемъ изданіи истинно-энциклопедическій характеръ носить только вступленіе, написанное Даламберомъ. Въ результать энциклопедисты не дали ничего отпонического, не указали, какія учрежденія соотв'єтствують современному уровню цивилизаціи и какъ следуеть перейдти отъ старой системы къ индустріальной. Они разрушали не имъя ни силъ ни матеріала для созиданія. Революціонныя собранія следовали тому же направленію, воспроизводя критику XVIII-го въка и не обнаруживан «некакой законодательной способности». Они, подобно философіи, нанесли старой систем в «преждевременные удары» и разложили общество, не создавъ новой системы на прочной исторической почев. Вместо того чтобы искать указаній въ научно-философскомъ анализь французской цивилизаціи,революція обратилась къ легчайшему средству — вритиковать н упразднять-къ метафизикъ, къ абсолютныть отвлеченныхъ положеніямь, --къ антитеологіи. Въ старой системъ существовало ученіе о власти монарха милостью Божіей, -- революція создала метафизическій контрасть — ученіе о самодержавін народа и формулироваль естественныя человъческія права — въ прямую противоположность традиціи. Историческое воззрѣніе требуеть относительных представленій въ области политики, -- метафизическое -- абсомотнысь и революція пыталась опредълить права человька вообще и безусловно, установить непопришимость народа, какъ такого, разрёшить вопрось о свободъ внъ времени и пространства, наконецъ, -- создать комбинацію трехъ властей будто математическую формулу. Оть начала до конца ложный путь! 143).

Въ результатъ, — революція должна была совершить рядъ историческихъ преступленій. Она не осмыслила значенія культурныхъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 110) XXI, 180-1. Du syst. ind. XVIII. 206-7. L'ind. XXI, 208, 83. XXII, 39. Im syst. ind.

политическихъ силъ и принялась действовать наперекоръ вековой эволюціи. Въ то время когда эта эволюція указывала на индустріальный классь, какъ на жизнедеятельный, повелевала союзъ между имъ и королевской властью, - революція отдалась въ руки легистовъ, т. е. политическихъ метафизиковъ, осужденныхъ на упразднение позитивно-индустріальнымъ прогрессомъ. Метафизики встали за абстракціи, а не за реальные интересы, пустились въ декламаціи о «непредписываемомъ правъ свободы», о всеобщемъ равенствъ, основанномъ не на способностях, а на чисто-теоретическихъ соображеніяхь объ естественной личности. Результаты получились-вполнъ стрицательные: теоретически революція не ръшила основного вопроса во всякой соціальной системів — о собственности, и декларація правъ только поставила а не разрешила задачу соціальной свободы. Метафизики, управлявшіе революціей, даже замедлили разр'вшеніе, придавъ неподобающее значение вопросамъ о разделении властей,вообще конституціонному изобрѣтительству. Самый «эпитеть» конституціонный Сенъ-Симонъ находить «страшно метафизичнымъ» horriblement métaphysique: это- «незакорожденная соціальная организація, въ которой господствующимъ классомъ являются производители фразъ и писани». Въ атмосферъ политической метафизики совръль терророг: виновниками его Сенъ-Симонъ считаеть твхъ же легистовъ <sup>144</sup>).

Естественно, конституціонный строй, выросшій на революціонномъ законодательстві, сохраниль всів его пороки. Въ сущности революція продолжается. Бонапарть быль слишкомъ посредственнымъ государственнымъ умомъ, чтобы постигнуть индустріальную ціль современнаго общества и стать во главі имоилизованной націи. Неспособный открыть новый путь, онъ остался на старомъ, т. е. военномъ. А потомъ опять слідовала конституція. Въ теченіе тридцати двухъ літь, говорить Сенъ-Симонъ, было создано восемь конституцій и Франція послів всізхъ этихъ работь пребываеть «въ разгарів революціи». Всів конституціонные законодатели стремятся упрочить свободу, между тімъ какъ свобода по существу не ипль, а результать цивилизаціи, развивающейся вмістів съ свободой. «Люди не соединяются въ об-

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>) XVIII, 199. L'ind. XIX, 82-4. L'ind. XXI, 17. Du syst ind. XXXVII, 181. Cat. des ind. XIX, 168.

шество затемъ чтобы быть свободными. Ликари соединяются иля охоты, для войны, —и ужъ, конечно, не для пріобретенія свободы, иначе имъ дучше было бы остаться въ изолированномъ состояни». Нъть ничего ошибочнъе идеи индивидуальной и политической свободы, какъ пъли общественной организаціи. Съ развитіемъ раздівденія труда зависимость личностей оть массы увеличивается и метафизическая личная свобода, осуществляемая въ политикъ, можеть только препятствовать воздействію массы на личностей, т. е. мішать развитію цивилизаціи. Еще несостоятельнъе теорія политической свободы, т. е. теоретически-неограниченнаго права каждаго гражданина заниматься политическими дёлами-независимо отъ его личныхъ политическихъ способностей. Достаточно родиться франпузомъ, чтобы оказаться государственнымъ человъкомъ, — будто политическая наука-прирожденная! Цензъ нисколько не ивняеть вопроса. Будто францувы съ тысячефранковымъ прямымъ налогомъспособны управлять государствомъ, --- утверждать это также недъпо, какъ темъ же французамъ приписывать способность производеть химическія открытія 145). Очевидно, — хартія, основа современной политики,---менъе всего мудрое уложение. Дъйствительно ли вопросъ, разръшенный хартіей, --- самый существенный? Французы восторженно привътствовали хартію, -- но только потому, что видъли въ ней пристань посл'в революціонных бурь. И они опиблись, потому что придали слишкомъ много важности формъ правленія. На самомъ дълъ это одинъ изъ предразсудковъ революціонной метафизики.

Въ Европъ два народа живуть подъ абсолютной монархической властью, —датчане и турки, —и между тъмъ нигдъ нътъ болье пирокой фактической свободы, чъмъ въ Даніи и болье жестокихъ притъсненій, чъмъ въ Турціи. Причина не въ государственной формъ, а въ экономическомъ положеніи государей: въ Турціи единственный собственникъ такъ же, какъ и единственный владыка, — султанъ. Слъдовтельно, законъ о политической формъ менъе важенъ, чъмъ законъ, регулирующій собственность. Революція занималась этимъ вопросомъ только по поводу національных имущество, — но это частный случай, — вопросъ о собственности дуковенства, — но общему обсужденію право собственности не было подвергнуто, т. е. не была постав-

<sup>146)</sup> XXI, 15; XX, 237. L'org. XXII, 247. Du syst. ind.

лена задача, какъ урегулировать собственность для высшаго блага наців. Но в вопрось о національных имуществъ різшался путемъне философскимъ, не позитивно-политическомъ, т. е. не тъмъ, какой указанъ исторіей, — не выкупома. Общины постепенно пріобрътали вольности сообразно съ темъ, какъ чувствовалась потребность въ нихъ. Общины не разсуждали объ естественныхъ правахъ, а совершали сделки, следуя своему политическому опыту: это была мирная революція. Новые законодатели должны бы дійствовать твиъ же средствомъ-т. е. выкупить свои поминическія права-такі же, какъ раньше общины выкупили свободу, - и Сенъ-Симонъ сожалветь, что раздвль привилегированных имуществъ не совершился «мирно, индустрівльнымъ путемъ», вивсто насильственнаго, феодальнаю. Следовательно, --- революція не сумела закономернымь способомъ -legalement--ръшить задачи и политической и экономической,---и не поняла самой сущности преобразованія старой системы въ новую Парламентарное правление только форма, конституция собственности-основа-le fond,--п именно эта конституція истинное основаніе соціальнаго зданія. Ло техъ порь пова потребители. булуть преобладать въ парламентскихъ преніяхъ надъ производителями, нація все равно будеть управляться произвольно-при какой угодно конституціи. 146).

Это можно видёть прежде всего на образців всёхъ конституцій,—
на англійской. Она никовить образовть не можеть быть признана
окончательной соціальной системой, а только переходной, Сенъ-Симонъ даже вёрить въ ен быстрое разложеніе. Прочность ен зависіла вообще оть причины, обезпечивающей существованіе учрежденій,—т. е. оть узаконенія силь, преобладающихъ въ обществів данной эпохи. Этому условію и удовлетворяла англійская конституція, но
она больше не соотвітствуеть уровню цивилизаціи. — Она полна
противорівчій, и преммущественно въ распреділеній собственности
и политическихъ правъ. Индустрія не имість должнаго представитемьства въ парламенті, Манчестерь заслоняется правами какогонибудь выздільца гнилыхъ містечекь. Въ индустріи—вся сила новаго
общества,—и она именно не находить міста въ англійской конституціи,—очевидно она режима переходный, только вступленіе къ

<sup>444)</sup> XIX, 80-2, 211-3; XXI, 84-5; XXII, 14.

индустріальному строю. Французамъ слѣдуеть не подражать ей, а самостоятельно создать соціальную организацію, дѣйствительно отвѣчающую современной культурной стадіи 147).

Показавъ метафизическій составъ хартія, Сенъ-Симонъ подвергаетъ суровой критикъ политическую борьбу, развившуюся на почвъ писаной конституціи. «Король и нація совершенно заблудились въ обширныхъ дебряхъ политики. Всъ потеряли изъ виду философскую цъль, къ которой долженъ направляться родъ человъческій, и путь цивилизаціи. Никто не знаетъ, какъ общество возникло, какъ оно могло достигнуть современнаго положенія и что съ нимъ станется въ будущемъ. Государствевная колесница облъплена грязью до самой оси» <sup>148</sup>).

Во первыхъ, что такое современная политика? Она вся сосредоточивается на борьбъ трехъ партій — неподвижной, ретроградной и либеральной. Неподвижная—stationnaire—стремится во имя умъренности слить древнія учрежденія съ новыми. По самому духу это - партія пассивная и можеть только тормозить діятельность другихъ, всегда цвиляясь за совершившійся факть. Ретроградная партія опирается на силы, приговоренныя къ смерти исторической эводюцей, — на феодализмъ и духовенство. Феодализмъ уже съ XII въка долженъ быль признавать права индустріи, а духовенство окончательно выродилось, забыло свое первичное христіанское назваченіе-подчинать свётскую политику принципамъ евангельской для всёхъ равноправной морали. Со временъ утраты самостоятельной культурной общеевропейской силы духовенство поступило на службу къ національнымъ правительствамъ, стало проповедывать народамъ «самое страдательное повиновеніе предъ властителями земли и оно уже не призываеть государей и ихъ вельможь кь обязанностямъ, возлагаемымъ религіей по отношенію къ народу 149).

Третья партія—либеральная: судъ Сенъ-Симона надъ ней—одно изъ оригинальнъйшихъ достояній его исторической мысли. Либераль желають быть прямыми наслъдниками революціи, защиту «интересовъ революціи» считають своимъ символомъ върш. Этотъ девизъ

<sup>147)</sup> XIX, 14-22; XX, 45; XXII, 196-7.

<sup>140)</sup> XXI, 179-80.

<sup>149)</sup> XVIII, 169; XXII, 87.

вполнъ опредъленно указываеть на составъ и идейную сущность либерализма: онъ-преемникъ революціонной метафизики, либералыэто легисты, адвокаты и литераторы, faiseurs de frases, beaux parleurs — то же самое, чёмъ были docteurs en из въ революціонныхъ собраніяхъ, -- герои «остроумія» и риторики въ противоположность «здравому смыслу» и реальнымъ интересамъ націи. Имъ, какъ метафизикамъ, чуждо пониманіе исторіи,--и, естественно, они не могуть защищать именно тёхъ силъ, какія выдвинула культурная эволюція, — а коснъють лишь въ партійныхъ междоусобицахъ, въ шахманных битвахъ. Для этихъ бойцовъ не существують действительные соціальные вопросы, — либералы слишкомъ поглощены взаимными счетами - пораженій и побідъ на полі парламентской борьбы, ониистинные представители нартійнаго и классового эгонзма, всю ихъ политическую сусту можно свести къ одному принципу: «уйди, а я займу твое м'всто». Этимъ объясняется тесн'вйшій союзъ либераловъ съ бонапартистами—les sabreurs и les parleurs—рубаки и говоруны отлично понимають другь друга. Ихъ соединяеть общая вражда къ ннаустріаламъ и къ королевской власти, какъ естественнымъ союзникамъ. Они единодушно защищають догмать абсолютнаго равенства, т.-е. права всёхъ на должности и мёста,---не съ цёлью уничтожить злоупотребленія, а именно ради этихъ мість, усиленно проводять параллель между англійской и французской революціей -- не съ цѣлью разработать соціальные вопросы, необходимые для благоденствія всей наців, а просто въ виду занять м'ясто существующаго режима-въ партійных винтересах и пропов'єдь равенства со стороны бонапартистовъ ничто иное какъ игра на популярность 150).

Эта характеристика реставраціоннаго либерализма, несомивнию, отличается аркостью красокь. Она въ сильной степени была вызвана антидинастической оппозиціей партів.

Бонапартисты, вчеращніе слуги военнаго деспотизма, возставали противъ Бурбоновъ, какъ деспотовъ. Бонапартистскія традиціи противорвчили идеаламъ гражданской свободы и культурной общественной и международной гуманности,—вражда противъ Бурбоновъ могла руководиться, слёдовательно, преимущественно эгоистиическими по-

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup>) XXI, 189, 38—9; XXII, 10. Tire toi de là que je m'y mette, XXIII, 62; ôte-toi de là que je m'y mette. XXXVII, 53, 183; XXI, 61; XXII, 160—1.



бужденіями, — не цълями національнаго блага. И темъ не менье бонапартисты шли во главъ либеральной партіи и либералы узрълв своего спасителя въ Наполеонъ и послъ его смерти въ римскомъ король, - и не скрывали своихъ чувствъ. Одинъ изъ самыхъ блестящихъ членовъ партіи Манюэль объясниль даже психологію леберально-бонапартовскаго культа — съ точки зрвнія искренняго защитника свободы: «принципы и иден, по его словамъ, обладаютъ могуществомъ, но перевести ихъ изъ области теоріи въ действительность можно только съ помощью силы». А чтобы незвергнуть воролевскій тронъ, -- силу эту, по мирнію Манюэля, можно найти толью въ рядахъ бонапартистовъ. Пусть они дешево ценятъ свободу,--но скакая для меня важность, восклицаеть вождь либерализма, -- если только ихъ оружіе можеть привести нась къ поб'яд'в! > 151). И въ либеральной партіи нашла сочувственный отголосовъ наполеоновская легенда, преобразовавшая императора въ рыцаря свободы. Разсказы сожителей Наполеона на островъ св. Елены о преобразованія его идей встретили доверіе у идеально-настроеннаго свободомыслящаго покольнія, -- и Наполеонъ II сталь героемъ гражданской чувствительности современныхъ политиковъ 152).

Сенъ-Симонъ, уразумѣвшій настоящій смыслъ бонапартовской организаторской дѣятельности и опредѣливъ Наполеону мѣсто представителя реакціоннаго военнаго строя въ своей философско-истерической схемѣ,—до глубины души былъ возмущенъ политаческимъ неразуміемъ и легкомысліемъ либеральныхъ друзей бонапартизма. Онъ не ошибался въ ихъ чисто-отрицательныхъ задачахъ, — а что касается гражданскаго смысла либеральной оппозиціи,— его опредѣлилъ впослѣдствіи Шарль Дюнуайе, редакторъ Европейскаго цензора,—совершенно въ сенъ-симоновскомъ смыслѣ. Много лѣтъ спуста послѣ образцово-либеральной публицистики въ журналѣ, Дюнуайе признавалъ, что либералы служнли свободѣ только разрушительными средствами, пробивали брешь во власти съ цѣлью не исправить злоупотребленія, а низвергнутъ тотъ или другой режимъ. Все сводилось къ пріобрюменію власти— la conquète du pouvoir 153). Знаме-

143) Thureau-Dangin. Ib. 103-6.

<sup>151)</sup> Thureau-Dangin. Le parti libéral sores la Restauration. P. 88, 147-8.

<sup>16</sup>a) Edgar Quinet. Hist. de mes ideés. Cp. Trarean-Dangin. 156-8.

нательное признание въ устахъ политическаго противника Сенъ-Симона. Но оно не устраняеть возраженія, ярко представленнаго последователямъ Сенъ-Симона англичаниномъ, другомъ Милля. Сенъсимонисты, по его мивнію, переходять границы пренебреженія къ либераламъ-политикамъ. Либерализмъ имъетъ свое значение въ борьбъ противъ контръ-революціи, въ защить прогресса на той точкь, какой онъ достигь 454). Несомнённо, либералы реставраціи выполнили культурную задачу, сражаясь противъ «обширнаго строя рабскихъ администраторовъ и фанатическихъ священниковъ». Сенъ-Симону следовало бы въ свою критику ввести оговорку. Она являлась темъ логичнъе, что онъ находиль возможнымь смотръть на хартію и вообще на конституцію, какь на переходный строй, какь на «накболъе счастливое видоизмънение старой политической системы»: подъ сѣнью установленнаго хартіей порядка общество можеть мирно перейти къ индустріальной и научной системв 185). Если хартія вивла смыслъ, кота бы и не организаторскій, — такой же смыслъ должна была имъть и защита ея. — каковая и являлась задачей либераловъ противъ реакціонеровъ. Заблужденіемъ ихъ было-считать хартію и вообще конституціонные принципы основой соціальной системы и . за л'всомъ теорій и смутой партійной практики не вид'ять «реальных» интересовъ всей націи. Можно думать, -- антидинастическія тенденцін либераловъ, посягавшія на одинъ изъ принциповъ эволюціонноисторическаго ученія Сенъ-Симона, —вызвали у философа різпительный приговоръ-во всякомъ случав-историческому явленію. Но фидософское основание приговора не могло измѣниться ни отъ какихъ оттънковъ. Либералы не понимали цъли соціальной организаціи, теоретически вращались въ области метафизики, практически-тратили силы на партійное завоеваніе власти. Все это отділяеть ихъ пропастью оть индустріаловь, создаеть изь нихь особый классь-буржуа 156).

Политическая мысль Сенъ-Симона, въ созидательной деятельности, считается только съ двумя общественными группами — индустриалами и буржуа. Что такое буржуа, по термологіи философа,—

<sup>154)</sup> I. S. Mill. Corresp. inéd. avec. Gust. d'Eichthal. 93-5.

<sup>184)</sup> XXII, 190.

<sup>156)</sup> XXIII, 21-2.

намъ ясно,—гораздо сложнъе вопросъ объ industriels. Мы подошли къ одному изъ важнъйшихъ моментовъ соціальной мысли Сенъ-Симона.

Мы знаемъ, --- подъ индустріей философъ разумѣлъ и промышленную и научную деятельность, индустрія для него означала вообще производительность-матеріальную или моральную, и сенъ-симоновскій индустріализмъ не совпадаеть съ экономическимъ матеріализмомъ. Но объ отрасли индустріи, — представляють ли — каждая сама по себъ-только единственный культурный признакъ-производительность? Относительно умственной индустріи вопросъ не можеть вызвать существенных затрудненій, -- онь разрышается самымь качествомъ труда, --- совершенно иное положение матеріальной индустріи. Здёсь стоять рядомъ два фактора — трудъ и капиталъ, рабочій и капиталисть. Относительно производительности труда рабочаго не можеть быть двухъ решеній, -- но производительность капиталиста подлежить, по крайней мёрё, двоякому толкованію. Мы видёли примъръ, — взгляды Сэя и Сенъ-Симона: для јодного капиталистъ производителенъ независимо отъ личныхъ отношеній къ производству,для другого только лично-эксплуатирующій капиталь на производительный трудъ является капиталистомъ-производителемъ, а рантье и пассивный землевладелець — вреднейшие члены общества, — буржуа. Следовательно,—industriel непременно—travailleur, это — синонимы такъ же какъ — bourgeois и fainéant. Выражение буржуа Сенъ-Симонъ начинаеть употреблять поздно, въ первый разъ примъняеть его къ Бонапарту, въ 1821 году 157), но полный составъ буржуазнаго, т.-е. непроизводительнаго класса определенъ былъ раньшевъ знаменитомъ намфлеть Парабола.

Во всёхъ историческихъ обзорахъ соціальныхъ ученій о Параболь говорится какъ объ извёстнейшемъ и наиболее характерномъ произведеніи Сенъ-Симона, — только развё Новое христіанство можетъ быть поставлено рядомъ съ нимъ. Такъ ведется со временъ сенъ-симонистской школы, особенно съ публицистики Пьера Леру, перепечатавшаго въ 1842 году Параболу какъ наиболее точную характеристику политическаго и соціальнаго строя реставраціи. Раньше въ 1832 году она была издана Родригомъ и онъ первый даль

<sup>187)</sup> XXIII, 19. Du syst. ind.

этому «извлеченію» изъ Организатора наименованіе Параболы, въ 1848 году онъ выпустиль новое изданіе подъ заглавіемъ Paroles d'un mort 155). Эта популярность Параболы началась съ ез появленія. Оно навлекло на Сенъ-Симона процессъ. «Извлеченіе» изъ Организатора было опубликовано въ ноябрѣ 1819 года, въ февралѣ слѣдующаго быль убить герцогъ Берри и прокуроръ въ мартѣ привлекъ Сенъ-Симона въ судъ по тяжкому обвиненію—въ нравственномъ соучастіи въ только что совершившемся преступленіи, а вообще — въ оскорбленіи принцевъ королевскаго дома. Сенъ-Симонъ отвѣтиль Письмами къ присяжнымъ и изъявляль свою благодарность королевскому прокурору: онъ обратиль вниманіе публики на его соціально-организаторскую работу,—и Сенъ-Симонъ пользуется случаемъ—объяснить присяжнымъ сущность своего философско-историческаго и соціальнаго ученія 180).

Главная часть Параболы — перечисленіе «индустріаловъ», — на это указываль присижнымь и самь авторь и не желаль сократить своей номенклатуры, какъ бы «скучной» она не показалась читателю 161). Она начинается съ перечисленія «работниковъ» въ области физико-математическихъ наукъ, литературы, музыки и изящныхъ искусствъ, прододжается прикладными знаніями, - механики, инженеры, артиллеристы, архитекторы, медики, моряки, часовщики; за ним следують представители матеріальной индустріи, — при чемъ Сенъ-Симонъ подробно называеть отрасли мануфактурной и заводской дъятельности, наконецъ, — ремесленники и вся номенклатура заканчивается обобщеніемъ: «лица наиболь способные въ наукахъ, въ наящныхъ искусствахъ и въ ремеслахъ». Всъ они industriels, при чемъ Сенъ-Симонъ даетъ важное разъяснение: подъ именемъ ремесленниковъ — artisans — онъ разумфетъ вообще всфхъ, кто занимается матеріальнымъ производствомъ, -т.-е. земледъльцевъ, фабрикантовъ, коммерсантовъ, банкировъ и ихъ прикащиковъ и рабочихъ. Для автора *Параболы*, следовательно, —предприниматели и рабочіе одинь классь.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup>) P. Leroux, Aux Politiques. Revue independ. 1842, II, 30—34. Haganie Pogpura 30 2 nunycub ero Oeuvres de S. Simon, 71. Cp. Oeuvres XX, 17. Premier extrait de l'Organisateur.

<sup>14&</sup>quot;) Hubbard. 85.

<sup>164)</sup> O. choisies. II, 413-4.

Противоположная — непроизводительная — номенклатура начинается съ ближайшихъ родственниковъ короля, продолжается высшими гражданскими и духовными чинами, ихъ подчиненными, судьями, и заканчивается собственниками «живущими по-барски». Другь противъ друга стоятъ два обширныхъ класса людей, — и чтобы опредълить ихъ полезность, важность ихъ для національнаго благоденствія и національной славы, — Сенъ-Симонъ приглашаеть читатемя предположить поперемённое исчезновение представителей того и другаго класса. Если нація лишится лучшихъ ученыхъ, писателей, художниковъ и сремесленниковъ, она окажется ствломъ безъ души, и немедленно снизойдеть до низшаго положенія среди других вапій, пока не возмъстится утрата. Но произойдеть совершенно другое въ случав исчезновенія всёхъ лиць, начиная съ брата короля и кончая богатымъ собственникомъ-непроизводителемъ. Французы, по своей природной добротъ, несомнънно, были бы опечалены потерей столь большого числа соотечественниковъ, -- но для государства отъ этой потери не произошло бы никакого политическаго бъдствія, немедленно нашлось бы множество лицъ обоего пола, способныхъ занимать мъста принцевъ и принцессъ-не хуже герцога Ангулемскаго, герцога Берри и вообще всъхъ герцоговъ и ихъ супругь. Въ дворцовыхъ переднихъ сколько угодно можно найти кандидатовъ на высшія придворныя м'єста, въ армін — будущихъ маршаловъ, въ администрацін, въ адвокатуръ, въ церкви-министровъ, кардиналовъ и епископовъ, - а что касается собственниковъ, ведущихъ благородный образъ жизни, ихъ салоны могутъ украсить ихъ же наслъдники, даже безъ предварительной подготовки.

Перечисленные непроизводители не только не работають непосредственно на пользу прогресса, но даже вредять ему: они усилваются продлить преобладаніе гадательныхъ теорій надъ позитивными знаніями, лишая перваго м'яста и должнаго уваженія ученыхъ, артистовъ и ремесленниковъ, расточая свои средства не ради наукъ искусствъ и ремеслъ, получая изъ ежегодно уплачиваемыхъ нашей налоговъ жалованья, пенсіи, награды—за свой для націи безполезный трудъ.

<sup>161)</sup> Ib. 395-6, rem.

Въ результатъ, -- современное человъчество далеко отъ соціальняго идеала, — оно «погружено въ безиравственность», — въ политическомъ смыслъ. Люди, чьи труды приносять положительную пользу обществу, подчинены принцамъ и другимъ правителямъ, которые только болве или менве неспособные рутинёры и обязаны своимъ положеніемъ — рожденію, лести, интригь и прочимъ предосудительнымъ средствамъ. Они ежегодно дълять между собой половину налога-безъ всякой пользы для управляемыхъ. Очевидно, -- современное общество есть поистинъ-мірт извращенный—le monde renversé. Среди него бъдняки — самые щедрые люди по отношению къ богатымъ и наименте достаточные ежедневно лишаютъ себя части необходимаго, чтобы умножать излишекъ крупныхъ собственниковъ. Величайшіе преступники, главные воры, отнимающіе у гражданъ оть трехъ до четырехъ сотъ милліоновъ ежегодно, -- облечены властью наказывать мелкія проступки противъ общества. Невъжество, суевёріе, лёность и вкусъ къ разорительнымъ удовольствіямъ являются достояніемъ высшихъ руководителей общества, а люди способные, бережливые и трудолюбивые --- исполняють роль орудій. Следовательно, люди наиболже безиравственные призваны воспитывать гражланъ для добродътели, -- и въ области распредълительной справедливости — на величайшихъ преступниковъ возложена обязанность наказывать проступки незначительныхъ нарушителей закона 162).

Общее заключеніе автора: политическій организмъ—боленъ; болізнь тажела и опасна, потому что поражены одновременно и цізлое и всії его части.

Присяжные оправдали Сенъ-Симона,—и онъ впоследствии неоднократно воспроизводиль смыслъ Параболы. Въ Индустріальной системю, въ письме къ министру юстиціи—привель ея содержаніе въ сокращенной форме, позже сравниль современное общество съ пирамидой: основаніе ея «рабочіе, занятые годовыми работами», первыя звенья—руководители индустріальныхъ работь—ученые и артисты; высшіе слон состоять изъ гипса,—это видно, несмотря на позолоту: это — придворные, вообще старая и новая знать, праздные богачи, наконець правители, начиная съ перваго министра до по-

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup>) Здёсь оканчивается перепечатка въ изд. Родрига и цитата самого Сенъ-Симона въ I письме къ присяжнимъ. О. ch. II, 395—401.



слъдняго чиновника; королевская власть—великольпный брилліанть—
увънчивающій пирамиду. Выводь тоть же: настоящее положеніе вещей представляеть зрълище міра, перевернутаго вверхъ дномъ: тъ,
кто править общественными дълами, сильно нуждаются въ томъ,
чтобы ими самими управляли; высшія способности находятся среди
управляемыхъ, а управляющіе, въ силу своего состава, являются
людьми весьма посредственными 163).

Сенъ-Симонъ указывалъ присяжнымъ, что онъ вовсе не имъть въ виду нападать собственно на королевскую семью,—а на всю современную политическую систему, — и принцы оказались задътыми косвенно, такъ какъ они—во главъ системы, не имъющей историческаго смысла. Она опирается на одряхлювийя силы — les forces caduques, — какъ это видно изъ анализа культурной эволюціи, — и Сенъ-Симонъ представляеть извъстный намъ обзоръ позитивно-индустріальнаго развитія. Настоящее должно воспользоваться недавними опытами прошлаго: Людовикъ XVI погибъ потому, что принялъ сторону смарой знати, Наполеонъ исчезъ, потому что создаль новую знать, Людовикъ XVII подвергаеть опасности династію Бурбоновъ, опираясь на объ знати. Исторически-установившаяся стихійная сила индустріи—единственная основа прочнаго соціальнаго строя и всякая система, опирающаяся не на «индустріаловъ» неминуемо должна разложиться.

Мы знаемъ,—что такое «индустріалы». Они распадаются на два класса—ученька, индустріалова теоретическиха, и непосредственных производителей, пидустріалова прикладныха. Ихъ можно отождествить съ націей, точнёе съ націей—работающей, правственной— la nation travaillante et morale. А это весь—народа—le peuple, т.-е. 25 милліоновъ или  $\frac{21}{25}$  всего населенія Франціи. Это—пчелы, а все внё ихъ—трутни и паразиты и Сенъ-Симонъ многократно перечисляеть враговъ индустріи, иногда объединяя ихъ въ понятіи—féodalité, такъ какъ и об'в знати, и легисты—феодальные пережитки, и зд'всь стоять рядомъ феодалы стараго порядка, бонапартисткій вельможа и якобинецъ. Индустріалы были жертвами и во всемя террора, и при имперіи, остаются таковыми и при реставраціи, ни-

<sup>162)</sup> XXII, 261 -2; XXXIX, 181-2; 158-9. De l'organis. sociale.



когда еще они не играли *активной* роли и до сихъ поръ упорно продолжають поручать легистамъ представлять свои политическіе интересы <sup>164</sup>).

Возможно ли точно опредълить эти интересы? Несомнънно: онипросто интересы производительности, такъ какъ индустріалы-классъ производительный — la classe laboureuse et productrice, прямо и всецёло противоположный классу непроизводителей. Только этихъ два контраста и существуеть, - и Сенъ-Симонъ точно опредъляеть ихъ въ названи своей статьи въ Полимикю: О споръ пчель и трутней им о взаимном положени производителей и потребителей-непроизводителей 165). Никакой дифференціація въ предвлахъкажд аго класса отдёльно - не существуеть. Непроизводители борятся другь съ другомъ за эксплоатацію, а среди производителей отдёльныя отрасли индустріи пребывають въ гармоніи и могуть примирить свои интересы въ правительственной системъ - мирно и дружно, - въ такой же гармоніи состоять и сами производители, т.-е. рабочіе и предприниматели, всв они одинаково—работники—travailleurs, — и Сенъ-Симонь пользуется терминами: народь и руководители индустріи—les chefs industriels, всь они — сотрудники — collaborateurs — оть простыйшаго работника (manouvrier) до богатъйшаго фабриканта. Перечисляя индустріаловъ, Сенъ-Симонъ рядомъ съ фабрикантами называеть ихъ рабочихъ (ouvriers). Философъ не знаеть классовой борьбы въ средъ индустріаловъ. Между главами индустріи и простыми рабочими онъ видить только одну разницу — въ способностяхъ и въ размърахъ финансоваго участія въ дёлё,--и то и другое неизбёжно и было бы нелепо, смешно и гибельно-стремитьси устранить это неравенство. Безъ всякихъ оговорокъ Сенъ-Симонъ видить естественность комбинаців изъ народа и предпринимателей, хозяевъ: «главы промышленныхъ предпріятій-естественные вожди народа, потому что они распоражаются ежедневными работами» 166). «Главы» богаты и работають головой, рабочіе бъдны и работають руками, - и Сенъ-Симонъ советуетъ рабочимъ обратиться съ просьбой къ предпринимателямъ-

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) XIX, 60, 97; L'ind. O. ch. II, 411. Lettres aux jurés. XXI, pp. XIV—XVI, XVIII—XIX, 44. Du syst. ind.; XXXVII. 53. Cat. des ind. XXI, 156; XXXVII, 133, 142

<sup>165)</sup> XXI, 26; XIX, 211.

<sup>166)</sup> XX, 1507; XXI, 44; XXII, 83.

стать во главъ соціальнаго строя и они—рабочіе—должны имъ подчиняться на только что указанномъ основаніи. Такъ Сенъ-Симонъ заставляеть говорить самихъ рабочихъ въ своемъ обращеніи къ нимъ 167). Совершенно законно это подчиненіе должно опираться на денежное и нравственное неравенство 168). Политическіе интересы «главъ» индустріи и «работниковъ изъ низшихъ классовъ»—одни в тѣ же, желанія тѣхъ и другихъ «по необходимости аналогичны» в соотвѣтствують желаніямъ «громаднаго большинства націи».

Съ такой рѣчью Сенъ-Симонъ обращается къ руководителямъ земледѣлія, мануфактуры и торговли 169).

До сихъ поръ мы видимъ органическое совпаденіе политическихъ пълей у рабочихъ и предпринимателей. Сенъ-Симонъ даже не называеть ихъ классами, оставаясь при одномъ классовомъ деленінбуржуа и индустріалы. Факть-въ высшей степени знаменательный. Послъ того, какъ революція съ полной очевидностью обнаружила ръзкую дифференціацію въ новой промышленной «націи» и самому Сенъ-Симону внушила мысль о грозной соціальной разрушительной силь не-собственниковъ, — философъ все-таки въ главу своей критики старой системы и въ основу своего строительства полагаеть сплоченность интересовъ двухъ классовъ, не только не пребывавшихъ въ экономической и политической гармоніи, но успівшихъ вызвать въ современной экономической литературъ особое нравственно-сопіальное направленіе. Все значеніе трудовъ Сисмонди зиждилось на краснорфчивомъ выясненіи классоваго разлада въ недрахъ процветающей индустріи, — и Сенъ-Симонъ рѣшался руководство соціальнымъ порядкомъ отдавать въ руки предпринимателей, какъ «естественных вождей націи». Въ исторической аволюціи индустріи опъ не зам'втиль классовой диффенціаціи, увид'вль одноцв'втное сплоченное прогрессивное теченіе, въ д'яйствительности заключавиніе разныя струи еще въ ранній періодъ политическаго пробужденія третыго

<sup>162)</sup> A. M. M. les ouvriers, nov. 1821, отривовъ изъ Du syst. des ind, не нерепечатанный въ Oeuvres. Ср. Oeuvres, XXI, XXVIII.

<sup>168)</sup> XXIII, 92.

<sup>&</sup>quot;Vos interets politiques étant les mêmes que ceux des travailleurs des classes inférieures, vos desirs et les leurs seront necessairement semblables à cet égard; ainsi les désirs que vous manifesterez seront certainement ceux qu'eprouve l'immense majorité de la nation. Du contrat social. Рукоп. Арсен. библ.

сословія. Если бы даже философу не доставало исторических знаній, онъ могь бы въ литературь XVIII выка почерпнуть весьма полное представление о глубокомъ классовомъ раздоръ среди современнаго общества. На этоть счеть обнаружили достаточно проницательности даже метафизики - компилаторы въ родъ Гельвеція и достаточно смёлости - вполнё умёренные политическіе писатели въ родъ Неккера. Гельвецій находиль общество раздъленнымъ на «угнетателей» и «угнетенных», на «воров» и «обворованных» и спокойное состояніе класса обворованных объясняль отсутствіемъ у нихъ «лозунга»—le mot 170). Неккеръ прекрасно понималъ глухую органическую междоусобицу между трудомъ и капиталомъ, собственниками и несобственниками, указываль на одновременный ростъ личныхъ богатствъ и обостреніе конкуренціи среди рабочихъ, видъть въ современномъ общественномъ стров — зданіе, выстроенное вскиючительно для удобства собственниковъ-строителей зданія, и, естественно,-въ этомъ стров имбются «вольности», скрывающія за собой «рабство множества» 171). Гораздо энергичные ту же тему разработываль Лэнге, одинь изъ плодовитьйшихь журналистовь XVIII въка. Онь предвосхитиль самыя мрачныя изображенія участи рабочаго у позднъйшихъ соціалистовъ, провель краснорівчивую параллель между древнимъ рабомъ и современнымъ подканнымъ капитала, настаяваль на неотразимомъ понижени заработной платы соответственно наростанію капиталовь и размноженію рабочихь рукь и предупредить Сисмонди въ раскрытів эгоизма капиталиста, покупающаго силы здоровых в рабочих в и оставляющаго на произволь судьбы-больных в. Вь результать, - положение современнаго рабочаго оказывалось горевдо печальное, чомъ раба, — и Лонге требовалъ вмешательства государства въ отношенія капитала и труда, съ точки зрвнія общественнаго блага-собственника объявляль только «стражемь» собственности и ожидаль, что генеральные штаты займутся интересами «четвертато сословія», — «класса самаго многочисленнаго, нацболёв притесняемаго и наиболее лишеннаго средствъ — заставить выслушать себя > 172).

<sup>116)</sup> Oeucres. IV, 127 (De l'Homme).

<sup>111)</sup> Necker. Sur la législation et le commerce der grains, 168-186.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>) Lichtenberger. Le socialisme au XVIII S. 288-302. Cp. Linguel socialiste, La Rev. française, 14 aôut 93.

Революціонныя событія, мы знаемъ, освётили чрезвычайно ярко тоть же вопрось и революція даже пыталась выполнить одну изь надеждь Лэнге-законодательнымь путемь установить размёрь заработной платы и предъльную цену предметовь первой необходимоств. Повидимому, — идей и фактовъ было вполив достаточно, чтобы не смъщивать въ одну «націю» chefs и ouvriers. И все-таки для Сенъ-Симона это — однородный классь «индустріаловь», «работниковь». Если бы потребовалось «смягченіе» вины Сенъ-Симова, его можно найти въ тождественномъ недоразумвній такихъ современныхъ ученыхъ публицистовъ, какъ Тьерри, -- и всей либеральной партіи, занимавшейся чисто-парламентской политикой. Но Сепъ-Симонъ негодоваль на современныя и политическія партіи за ихъ «мелкую политику», открывающую поприще для блеска адвоватскимъ талантамъ и отвлекающую общественное внимание отъ улучшения соціальнаю положенія производителей 173). Но чье же соціальное положеніе нуждалось въ улучшении и въ какой степени? Неужели-знакомые Сенъ-Симону кипиталисты Терно и Лафиттъ могли въ этомъ отношенів быть поставлены рядомъ съ «manouvriers» и «ouvriers»?

Повидимому, — иногда философу приходиль на умъ отрицательный отвёть. Ему приплось возражать на «политическій символь вёры» Терно, лично дружнаго съ философомъ и помогавшаго ему въ его литературныхъ предпріятіяхъ. Терно, несомивино, представляль изъ себя «индустріала» и все-таки высказаль иден, существенно не согласныя съ воззрвніями Сенъ-Симона. Терно объявляль себя либераломъ и защищалъ хартію. Сенъ-Симонъ также не желалъ нарушать конституціи, но не могь считать ея способной «закончить революцію». Онъ также соглашался съ Терно и въ вопросъ о христіанстві, какь наилучшемъ современномъ уложовін вравственности, — но признаваль необходимымь дополнить его: христіанство возникло въ эпоху рабства, — теперь условія перем'внились и сообразно съ этимъ должны измениться принципы морали. Наконецъ, Сенъ-Симонъ договаривался до знаменательной идеи: «Г. Терномануфактуристь, — и его символь вёры имбеть большой недостатогь въ томъ отношении, что онъ вовсе не народенъ, -т.-е. онъ совствъ не можеть быть понять рабочими».

<sup>172)</sup> XXIII, 55,

Дальше следовало соображение еще более значительное по общему смыслу: «Общественное спокойствие не будеть прочно установлено до техь порь, пока въ основу общества не положать позитивную мораль; руководители индустриальных работь — прирожденые покровители рабочаго класса. Пока мануфактуристы будуть составлять кучку отдельно отъ рабочихъ, пока они въ политике не заговорять языкомъ, понятнымъ для нихъ, мнёние этого класса очень многочисленнаго и еще очень невежественнаго не будеть находиться подъ руководствомъ своихъ естественныхъ вождей, оно постоянно будеть добычей интригановъ, желающихъ производить революціи съ цёлью захвата власти» 174)

Очевидно, дифференціація существуєть въ надражь самой индустрін, --- но не раздоръ: Сенъ-Симонъ не признаетъ классовой борьбы, по крайней мірів-въ угрожающей стадів развитія, не видить взаимно обострившихся классовыхъ интересовъ, считая ихъ фактически Одинъ разъ Сенъ - Симонъ будто однородными. приближается къ идев классовой розни, говорить о среднемо и низшемо классв и заявляеть: «споры о свободь, сильно волнующіе средній классь, стали почти бевразличными для низшаго класса, --- онъ очень хорошо понимаетъ, что, при современномъ состояніи цивилизаціи, онъ-недосягаемъ для произвола». Дальше излагаются желанія «народа»: налогь следуеть расходовать такь, чтобы была обезпечена работа и сбразование ему-народу; издержки на администрацію должны быть возможно ограниченные. Кто же этоть «народь»? Разъ дело ндеть о работт и образовании, -- надо предполагать именно рабочихъ, пролегарьять. Но несколькими строками выше о томъ же народе говорится следующее: «установление правильнаго бюджета — единственный политическій вопросъ, дійствительно интересующій народъ. Способъ распредвленія власти совершенно его не затрогиваеть съ техъ поръ, какъ онъ, по опыту, убедился, что его участіе въ правленіи нисколько не улучшило его положенія» 175).

Народъ, участвовавшій въ правленіи,—это не могъ быть народъ рабочаго класса, такъ какъ изъ всёхъ конституцій только конституція 93-го года давала ему это участіе,—практически не осуще-

<sup>174)</sup> XXXVII, 191-2. Cat. des ind.

<sup>111)</sup> XXII, 179-180. Du syst. ind.

ствившееся. Следовательно, — вдёсь подъ народомъ надо разуметь сенъ-симоновскую націю, т.-е. индустріаловъ въ противоположность индустріалы составляють «буржуа», какъ среднему классу, - и истинно «національную партію» въ противовъсъ «либеральной» --- бонапартистско-метафизической и по существу «антинаціональной», такъ какъ ея политика основана на подкержании злоупотребленій въ партійныхъ пъляхъ 176). Несомнівню, —Сенъ-Симонъ не считалъ нравственно и соціально тождественной массу всёхъ «индустріаловъ, -- это видно изъ его соціальной системы, -- но онъ расчитываль эту систему создать на доброй воль и политической мудроств «вождей индустріи» сь помощью признательных чувствъ массы къ своимъ благодътелямъ, постигающимъ нравственные и матеріальные интересы рабочаго и ихъ естественную гарменію съ своими собственными. Представление Сенъ-Симона о соціальномъ состав'в современнаго общества было непосредственно приспособлено къ главной цели его философіи-указать составь организаціи и путь къ ся осуществленію.

## XII.

Задача соціальной философіи Сень-Симона—вполн'в выяснилась изъ того философско-историческаго аналива, какимъ онъ пришель къ созиданію новой системы. Въ силу признаннаго закона эволюціи,—созиданіе должно совершаться мирно, постепенно, безъ вившательства «буйной д'вятельности». Все предпріятіе носить характеръ «святости», единственное его орудіе — уб'вжденіе, пропов'ярь. Для Сенъ-Симона н'втъ бол'ве ненавистнаго явленія, ч'вмъ безпорядомъ и революція 177). Его ц'яль, его гордость — «закончить революцію», развившуюся на почв'в старой разложившейся светемы и навсегда предотвратить революціонный способъ—критиковать старое и создавать новое. Это—вполн'в достижимо по самой сущности историческаго процесса: всякая соціальная система соотв'ю тоть уровень уровень современному уровню цивилизаціи и этоть уровень

<sup>1.476).</sup> XXXVII, 52-3, 178-183. Le Politique y Hubbard'a, 219; XXII, 180.

<sup>17)</sup> XXII, 105—6: "Le point essentiel pour le succès de notre sainte entreprise. l'objet que nous ne devons jamais perdre de vue, c'est que le moyen de la persuasion est le seul qu'il nous soit permis d'employer pour atteindre notre but. Dussions nous être persécutés de même que les premiers chrétiens, l'emploi de la force physique nous est entièrement interdit". Cp. 123.

воплощается въ соціально-философской доктринъ, которая получается чисто-научнымъ, аналитическимъ путемъ на основании наблюдений надъ историческими фактами, какъ матерыяломъ. Такая доктрина и такимъ же путемъ должна предшествовать и новому соціальному строю. Цёль ея извёстна: 63 философіи—установленіе позитивныхъ принциповъ морали, т. е. нравственнаго кодекса на философски-анализированныхъ фактахъ, — въ политикъ — созданіе порядка, наиболёе благопріятнаго развитію производительнаго умственнаго и матерыяльнаго труда. Мы видели, -- Сенъ-Симонъ подвергь критике революціонное теченіе съ точки зрівнія исторической эволюціи, созидая систему,---онъ пользуется въ ея интересахъ фактами современной политики, подчеркиваеть тв, какіе являются предшественниками идеального строя или даже камнями для будущого зданія. И въ творческомъ процессъ Сенъ-Симона двъ струи, -- сколько ихъ было н въ аналитическомъ. Тамъ философъ уяснялъ сиыслъ целыхъ эпохъ, --- граней прогресса а также и отдёльныхъ фактовъ при свётё своего міровоззрінія, теперь у него дві созидательских задачи, -частная и общая, стремленіе изъ готовыхъ элементовъ нам'втить подготовительную индустріально-позитивную политику и представить окончательный планъ индустріальнаго государства.

Мы знаемъ, -- въ общемъ политика реставраціи вызывала рішительную критику Сенъ-Симона, -- но ему случалось наблюдать правительственныя мёры въ духё индустріализма и позитивизма. Мы говорили о намъреніи нъкоторыхъ министровъ-имъть одинаково-сильное представительство въ палатв отъ земельной собственности и индустрін. Сенъ-Симонъ безпрестанно доказывалъ необходимость индустріальнаго представительства, -- изъ круководителей всёхъ отраслей индустрін», предлагаль даже вовсе исключить изъ палати непроизводетелей, — всёхъ, кто лично и состояніемъ своимъ не заинтересовань въ промышленныхъ предпріятіяхъ. Естественно, онъ горячо приветствоваль всякое расширеніе политических правь индустрін, видълъ въ немъ возобновление исторического союза монархической власти съ общинами, -- и признавалъ важнымъ правительственнимъ ръшеніемъ — патентные сборы считать наравив съ прямимъ налогомъ для опредвленія конституціонныхъ правъ 178). Вы-

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup>) XX, 49-50. Le Pal. y Hubbard'a 219; XX, 282, XXXVII, 124.

водъ изъ этихъ фактовъ-логическій: въ основу современной политики должна быть положена всякая производительная собственность-движимая и недвижимая,-и первый предварительный сопальный законъ Сенъ-Симона-уравнение землевладъльцевъ не только съ индустріалами, но и съ фермерами, инвентарь долженъ имъть политическое значеніе наравив съ патентомъ и землей. Сенъ-Симонъ усердно доказываль болбе глубокую заинтересованность земледъльцевъ въ развитіи мирнаго индустріальнаго строя, чемъ зомлевладъльцевъ и такъ какъ освобождение общинъ положило въ основу гражданскаго порядка вообще производительный трудъ, -- этимъ самымъ опредълились политическія права несобственниковъ, т. е. неземлевладёльцевъ. Сущность исторической эволюціи-мобилизація собственности въ зависимости отъ производительныхъ способностей, Франція постепенно превращается въ общирную мастерскую, --следовательно и политика должна идти въ этомъ направленіи, т. е. поощрять всякую собственность, вызывающую применене способностей. Кром'в того, индустріальнымъ государствомъ съ полнымъ знаніемъ дёла могуть управлять только индустріалы, -- и не только въ палату должны быть допущены chefs de l'industrie, по и избирательныя собранія должны состоять изъ всякаго рода индустріаловъ. Сенъ-Симоиъ даже находить возможнымъ принять за единицу ценза плуга тамъ гдв земля обработывается плугомъ и движимость, равноцівнию пахотному инвертарю въ одинъ плугь на земляхъ другой культуры <sup>180</sup>).

Такъ какъ историческій прогрессъ выразился въ побѣдѣ индустріальной собственности надъ земельной,—то поощреніе движимыхъ собственниковъ должно обозначать рѣшительный разрывъ съ феодальной системой. Сенъ-Симонъ видить отголоски англійскихъ феодальныхъ порядковъ даже въ американскомъ строѣ, такъ какъ американское законодательство еще не одушевлено одной идеей благопріятствовать возможно сильнѣе производству,—не земельнымъ

<sup>179)</sup> XVIII, 91.

appartenant une charrue dans les pays à grains ou ayant des propriétés d'une valeur égale au mobilier nécessaire à l'exploitation d'une charrue de terres labourables dans tout autre genre de culture". Рукоп. Арсен. библ.

собственникамъ, а «движимымъ» 181). Въ индустріальной системъ гражданскій кодескъ долженъ преследовать интересы движимой собственности, -- и способствовать мобилизаціи недвижимой. Арендаторы не только должны быть допущены къ польтическимъ правамъ наравив съ землевладвльцами, но и сама земельная собственность приравнена къ индустріальной т. е. фермеры должны получить тѣ же гражданскія права на арендуемую собственность, какими располагаеть предприниматель относительно кашитала. Во главъ торговой или промышленной фирмы стоить не тоть, кто даль капиталь, а тоть кто эксплуатируеть этоть капиталь, т. е. собственно не кашталисть, а работникь. Въ глазахъ закона онъ-представитель предпріятія, — между тымь какь въ земледыльческой промышленности-фермеръ занимаетъ положение второстепенное, служебное сравнительно съ владъльцемъ-не можетъ располагать ввъреннымъ ему капиталомъ, долженъ всъ свои планы и улучшения сообразовать съ видами собственника. Это различіе, по мивнію Сенъ-Симона коренится, въ первоисточникъ той и другой собственности: права индустріаловъ вытекають изъ выкупа общинъ, права собственниковъ основаны на завоеваніи, одни-результать свободнаго договора, другія — узаконены силой. Въ индустріальной системъ этоть порядокъ не можеть быть терпимъ, такъ какъ вся система построена па политическихъ правахъ индустріи и, следовательно, индустріалы и въ области земледълія должны быть сравнены съ индустріалами другихъ отраслей, т. е. фермеры относительно владвльцевъ должны пользоваться тыми же правами, какими пользуются ваправилы коммерческихъ и промышленныхъ предпріятій относительно своихъ капиталистовъ. Фермеры должны свободно располагать землей, не нарушая, разумъется, интересовъ собственника, т. е. пускать ее въ такой же свободный обороть, какь это делають фабриканты и коммерсанты съ капиталомъ. Въ результатъ усилится мобилизація собственности и разовьется земледъльческая пидустрія наравив съ промышленной. Такой порядокъ, несомивино, поколеблетъ существующія законы о собственности, но Сенъ-Симонъ являлся только наследникомъ экономическихъ идей революціонной эпохи, утверждая

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>) Notes sur les Etats-Unis. Ed. Rodrigues, I, 167. Hubbard. 208.

модификацію этихъ законовъ во имя общественнаго блага. Высшій законъ прогресса, по его словамъ, уполномочиваетъ родъ человъческій видоизмѣнять и совершенствовать всв свои учрежденія и запрещаеть связывать грядущія покольнія какимъ бы то ни было установленіемъ». Мы знаемъ,—эта идея ничто иное какъ варьянтъ заявленій Мирабо и другихъ умѣренныхъ ораторовъ учредительнаго собранія 182). И весь планъ Сенъ-Симона, по существу, не представляль новости: конституція 91-го года признавала активными гражданами фермеровъ и арендаторовъ наравнѣ съ собственниками 183). Сенъ-Симонъ только возводиль эту идею въ принципъ экономическаго развитія страны и всей соціальной политики государства, производительный трудъ окончательно дѣлалъ единственнымъ источникомъ правъ—въ ущербъ собственности.

Наравив съ земельной собственностью, какъ правомъ сильнаго должна подвергнуться упраздненію и другая власть старой организаціи — профессіональная юриспруденція, т.-е. легисты. Если индустріалы должны наполнить законодательное собраніе, явиться единственными признанными политиками, -- они, естественно, займуть и второстепенныя-исполнительскія-міста въ государствів. Легисты въ настоящее время---собщественное бъдствіе», они замедляють движеніе цивилизаціи, на м'єсто ихъ должны возникнуть индустріальные суды, т.-е. третейские. Они создадутся логически, разъ не будеть иной собственности, кром'в индустріальной. Преимущество индустріальных в судовъ надъ чисто-юридическими видно изъ сравненія коммерческих судовъ съ гражданскими, -- извістными дороговизной процесса, волокитой, сложными формальностями. Въ уголовномъ судъ институтъ присяжныхъ лишній расъ доказаль преимущество посредников съ простымъ здравым смыслом надъ професіональной юридической формалистикой 184). Весь усиленной мобилизаціи собственности, - чему въ сильнійшей степенн могуть помочь земельные банки: они должны среди земледёльческаго класса играть ту же роль, какую они усвоили среди фабрикантовъ и купповъ 184).

<sup>182)</sup> XIX, 84-90.

<sup>189)</sup> T. III, S. II, art. 7. Hélie. 274.

<sup>184)</sup> XIX, 123-5; 116-9; 112-3.

Все это частных мёры, имінощія открыть путь новой системів: Сенъ-Симонъ до такой степени убъжденъ въ естественности ихъ, что «осмёливается отвёчать головой» за ихъ успёхъ и за прочность династін Бурбоновъ, если король вступить на указываемую дорогу 185). А это-очень просто, все дело въ королевскомъ ордонансв. Пусть король облечеть себя диктатурой, -- единственное средство--установить сразу истинную соціальную доктрину, - иначе общество долго будеть руководиться ложными ученіями. Объ этомъ должны просить короля всё индустріалы. Ордонансь долженъ состоять въ порученій важивищимъ представителямъ индустріи составить бюджеть. Эта мера представляется Сенъ-Симону въ высшей степени важной, съ ней онъ связываеть вообще торжество индустріализма надъ продолжающейся революціей. Современный бюджеть — безиравствена, такъ какъ налоги тратятся не на развитіе производительныхъ силъ страны. Только индустріалы сумбють направить финансы къ пстинной цели. Законъ о бюджете такъ же важенъ въ управлени государствомъ, какъ законы о собственности — вообще въ соціальной системъ. Эту идею Сенъ-Симонъ не перестаеть повторять на пространствъ всъхъ своихъ сочиненій индустріальнаго періода: финансы должны быть въ рукахъ тёхъ, кто доказаль свою способность дёлать капиталъ производительнымь и управлять производительными работами 186).

Но раньше чёмъ составлять бюджеть, индустріалы должны условиться, какъ пользоваться этимъ правомъ и ясно доказать, что ихъ бюджеть «выше», чёмъ всякій другой. А для этого они должны обладать доктириной 187). Следовательно,---оть частных подготовытельныхъ проектовъ Сенъ-Симонъ неизбежно приходить къ примципальному плану. Сенъ-Симонъ и адъсь спъщить воспользоваться фактами современной политики. Семнадцатаго мая 1819 года явился законь о пресвчении преступлений, совершаемыхъ путемъ печати. Одна изъ статей закона говорила объ оскорбленін «нравственности». Сенъ-Симонъ увидъль въ этомъ заявленіи разграниченіе морали и религіи, — т.-е. существенный принципіальный успъхъ иден сво-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup>) Lettres aux jurés O. ch. II, 411: "j'ose répendre sur ma tête".

<sup>180</sup>) XXII, 47, 254; XXIII, 71, XXXVII, 141—2; XXXIX, 28.

<sup>117)</sup> XXII, 72.

боды совъсти. Ученые, слъдовательно, могуть безпрепятственно работать наль установленіемь правственнаго ученія на ночев наблюденій, т.-е. земной, позитивной морали 188). Философская выработка доктрины, очевидно, признавалась общественнымъ мивніемъ, даже «либералами» парламента, — и Сенъ-Симонъ частиме проекты сопровождаеть планами общей организаціи. Плановъ этихъ можно насчитать около десяти, — существенныя черты у нихъ — общія, но есть и крупныя разногласія. Самый ранній планъ предложенъ въ Организаторъ. Послъ того какъ нарламенть будеть составленъ изъ представителей индустрів, — должна быть осуществлена следующая организація: учреждается первая палата подъ именемь палаты изобритеній—chambre d'invention, ея зерно состоить изъ 86 инженеровъ, изъ 40 членовъ Французской Академіи, изъ цевъ, скульпторовъ и музыкантовъ, принадлежащихъ къ туту; палата сама восполняется и сама создаеть свой уставь; она можеть присоединить къ себѣ сто членовъ французовъ и иятьдесять иностранцевь, — съ правомъ совъщательнаго Палата делится на три секціп: первая изъ инженеровъ, вторая изъ поэтовъ, третъя изъ представителей искусствъ. Въ концъ перваго года существованія она должна представить проекть общественныхъ работь, необходимыхъ для умноженія національныхъ богатствъ и для улучшенія положенія населенія -- относительно полезнаго и пріятнаго, ежегодно первичный планъ долженъ дополняться и исправляться. При общественныхъ работахъ, напримъръ, при устройствъ путей сообщенія, должна наблюдаться не только полезность, но и возможная пріятность ихъ для путемественниковъ. Въ разныхъ мъстахъ страны должны быть устроены сады, въ нихъ музен естественныхъ и промышленныхъ продуктовъ данной местности, дома для артистовъ и музыкантовъ, — для вдохновенія націн въ нужные моменты во имя общаго блага. Съ теченіемъ времени



<sup>188)</sup> Helie. 946, 950. Ср. Hatin. Histoire de la Presse. Р. 61. VIII, 315. Осичтея. XX, 170—2. Толкованіе Сенъ-Сямона основивалось не столько на текств закона. сколько на дебатахъ, визваннихъ проектомъ. Въ проект говорилось только объ общественной нравственности, Лэне потребовалъ добавленія — религіи, по предложенію 
Наиteville'я было прибавлено только опредъленіе и религіозпой. Следовательно, — въ 
палать дълани то же разграниченіе, какимъ воснользовался Сенъ-Симонъ. Ср. Сh. de 
Mazade. Le Comte de Serre P. 79, 107—111.

вся Франція должна превратиться въ англійскій паркъ, украшенный всіми красотами искусствъ и природы. Роскошь до сихъ поръ пребивала исключительно въ дверцахъ и замкахъ, общество ділилось на два класса различной цивилизаціи: у однихъ умъ развивался благодаря постоянному соверцанію произведеній искусствъ, у другихъ воображеніе коснітло среди исключительно матеріальной работы, не возбуждающей умственной діятельности. Роскошь должна стать національной и тогда она будоть нравственной.

Палата изобрѣтеній позаботится устройствомъ національныхъ празднествъ: надежды—для возбужденія ревности къ труду, воспоминаній — для разъясненія преимуществъ современнаго положенія предъ прошлымъ.

Вторан палата—изсандованій—chambre d'examen—должна состоять изъ трехсоть членовъ, по сто физиковъ, изслъдующихъ органическія тъла, и неорганическія и сто математиковъ. Она разсматриваетъ предложенія первой палаты, составляетъ проектъ общественнаго воспитанія— для трехъ степеней образованія сообразно съ имущественнымъ положеніемъ гражданъ. Такъ какъ религіозное въроисповъданіе предоставляется на усмотръніе каждаго,—въ планѣ воспитанія не будетъ вопроса о религіи. Эта палага также организуетъ общественныя празднества — для каждаго пола, возраста, для отцовъ и матерей, для начальниковъ мастерскихъ и для рабочихъ. На каждомъ праздникъ избранные ораторы будутъ произносить ръчи о соціальныхъ обязанностяхъ празднующихъ. Зерно палаты составятъ члены физико-математическаго класса Института.

Третья палата возникнеть изъ палаты—общинь подъ именемъ исполнительной—chambre d'exécution. Члены первыхъ двухъ палать получають жалованье, члены третьей—главные представители проимпленныхъ фирмъ, палата выполняеть всё проекты, устанавливаеть и взимаетъ налоги. Всё три палаты вмёстё составляють парламенть съ верховной властью, каждая изъ палать имёетъ право созывать его. Каждый проекть предлагается первой, разсматривается второй и окончательно утверждается третьей. Парламенть обратится ко всёмъ французамъ съ предложеніемъ составить проекты новаго гражданскаго и уголовнаго уложенія, національной военной защить. Въ заключеніе—заемъ въ 2 милліарда на вознагражденіе

тъхъ, чьи денежные интересы пострадають отъ установленія новой системы 189).

Менъе года спустя явился новый планъ-разсчитанный на болъе легкое примънение. На первомъ мъстъ-министръ финансовъ, индустріаль по профессіи въ теченіе десяти лъть, при немъ-малата индустріи изъ крупнейшихъ представителей земледелія, торговли, мануфактуры и банковскаго дела. Палата ежегодно разсматриваеть бюджеть, министры имъють въ ней совъщательный голосъ. Первая статья бюджета должна обезпечивать существование пролетаріевъ, доставляя работу здоровымь и помощь инвалидамъ. Министръ внутреннихъ дълъ-также индустріалъ, занимавшійся своей отраслью промышленности въ теченіе шести літь. При немъ-совъть изъ представителей индустріи и, кромъ того, физики, хими и физіологіи и инженернаго искусства. Морской министръ-индустріаль, жившій въ портовомь городь двадцать льть и стоявшій во главъ арматорскаго предпріятія не менъе десяти. При немъ сосовъть изъ представителей крупнъйшихъ портовъ Франціи. Эту систему можно осуществить путемъ простого ордонанса, -- и мъсто «любителей административнаго — искусства > займуть «способности», что составляеть отличительную черту индустріальнаго строя \*\*\*).

Въ томъ же сочинени Сенъ-Симонъ предложилъ другой проектъ королевскихъ ордонансовъ. Всѣ классы института въ общемъ собраніи составять національный катихизись, онъ будеть заключать элементарное преподаваніе принциповъ, являющихся основой соціальной организаціи, и общее разъясненіе главныхъ законовъ, управляющихъ матеріальнымъ міромъ. Катихизисъ будеть изучаться всѣми дѣтьми современнаго поколѣнія и на просвѣщеніе народа будеть опредѣлено 20 милліоновъ. Институть будеть наблюдать за общественнымъ образованіемъ, и въ школахъ не должно преподаваться ничего, противнаго принципамъ національнаго катихизиса. Такой же надзоръ будетъ учрежденъ и за проповѣдниками разныхъ культовъ, и ни одинъ гражданинъ не въ состояніи пользоваться гражданскими правами, не подвергнувшись экзамену по національному катихизису. Для составленія бюджета учреждается совѣть изъ

<sup>188)</sup> XX, 50-60.

XXI, 106-9. Du Syst. ind., des amateurs en administration XXXVII, 146.

индустріаловъ-изъ четырехъ палать но отраслямъ индустрін, -- торговой, мануфактурной, банковской, земледельческой. Основная цель бюджета-улучшение положения народа путемъ развития индустри,его образованіе и обезпеченіе работы всёмъ, для кого она единственное средство существованія. Новая и старая знать и вообще титулы подлежать упраздненію; военный дворь короля распускается, его мъсто занимаеть національная гвардія, гдъ строго проводится избирательный цринципъ; офицерами ея могуть быть только граждане, уплачивающие патентныя сборы. Сенъ-Симонъ заставляетъ короля определить предъ лицомъ націи задачи современной политики: увеличить возможно скорве цвиность территоріи Франціи, ускорить развитіе опытныхъ наукъ, доставить дітямъ народа болье мирное и основательное образованіе, чёмъ было до сихъ поръ, обезпечить рабочимъ наибольшее количество работы, поднять уважение къ людямъ, занимающимся полезными работами и подвергнуть презрѣнію тунендцевъ и техъ, кто пробавляется вредными или безполезными для общества работами 191).

Следующій планъ возникь приблизительно около года спустя и заключается въ развитіи идеи союза «практической способности» съ «теоретической», индустріаловъ съ публицистами. Они образують два отдёльных в комитета. Работы публицистическаго комитета до обнародованія должны быть подвергнуты разсмотру индустріаловъ, а сами публицисты будуть первыми критиками научныхъ работь, имъющихъ въ виду установить индустріальную систему. Следовательно, -- ученые предлагають, публицисты крптикують, индустріалы різшають. Поді словомъ «публицисты» Сень-Симонъ разумветь просто журналистовь, такъ какъ свой совъть индустріаламъ — составить ассоціацію съ публицистами онъ предлагаеть посяв опенки политического значенія руководящихъ партійныхъ органовъ: реакціоннаго Консерватора и либеральной Минервы. Публицисты-популяризаторы принциповъ и въ то же время «первая инстанція» для критики ихъ. По какому праву-публицистамъ присвоевается критика трудовъ ученыхъ, --философъ не говорить, хотя н создаеть совершенно новую chambre d'examen сравнительно съ

<sup>191)</sup> XXII, 286-250.

извѣстной намъ коллегіей «положительныхъ способностей» въ раннемъ планѣ <sup>192</sup>).

Въ томъ же сочиненіи развивается идея о союзѣ индустріаловь уже не съ публицистами, а съ учеными — для «управленія общественнымъ образованіемъ и другими нравственными интересами общества». Философъ на этотъ разъ решительно классъ индустріаловъ признаетъ «основнымъ», онъ «классъ, пропитывающій все общество и безъ котораго никакой другой не можеть существовать. Онъ, следовательно, можеть ставить те или другія условія ученымъ,и ученые должны работать въ цёляхъ индустріаловъ. Для этого ученые должны образовать двъ академін: одну для составленія лучшаго уложенія интересовъ, другую для усовершенствованія уложенія чувствъ: принципы его установлены Платономъ и примівнены и развиты отцами церкви. Одна академія — наукъ физическихъ в математическихъ, другая наметилась было въ форме класса нравственныхъ и политическихъ наукъ. Эта академія должна состоять изъ моралистовъ и теологовъ, -- легисты, какъ наиболве способные регламентировать вопросы нравственные и матеріальные, входять въ объ академіи. Во второй академіи должны участвовать и представители искусствъ, -- какъ практические примънители нравственныхъ теорій. Надъ академіями учреждается высшая объединяющая научная коллегія, -- она должна координировать работы объять академій, сливоть принципы в одну доктрину и прежде всего она должна создать общій планъ народнаго образованія для всёхъ классовъ оть пролетарія до богача. Члены высшей коллегін должни обладать обоего рода способностями-и научными и нравственносовершенствующими, -- и поэтому они избираются объими академіями. Они создадуть «общую доктрину», — легисты представять ее въ форм'в регламента, при чемъ коллегія воспользуется сов'ятами в практическихъ политиковъ 193).

Только что философъ успѣлъ изложить этотъ планъ,—онъ немедленно допустиль существенное противорѣчіе своей идеѣ. Признавъ монархическую власть необходимой въ новой системѣ, Сенъ-Симонъ выстую ученую коллегію называеть «иниціативнымъ со

<sup>192)</sup> XXXVII, 176-150. Cct. dcs ind.

<sup>191)</sup> XXXIX, 25-81.

вътомъ короля и говорить: «проекты, принятые въ иницативномъ совъть посылаются на разсмотръніе академіи чувствъ и академіи разсудка». Слъдовательно, — коллегія уже не согласуеть работь академій, а сама вчинаеть ихъ и объ академіи состоять при ней въ качествъ критическаго аппарата. Порядокъ напоминаеть конституцію VIII года, по которой государственный совъть предлагаль законы, трибунать обсуждаль, законодательный корпусь вотироваль. У Сенъ-Симона назначеніе законодательнаго корпусь вотироваль. У Сенъ-Симона назначеніе законодательнаго корпуса выполняеть «высшій административный совъть» — изъ важнъйшихъ пидустріаловь. Рядомъ со встыми этими учрежденіями сохраняются и конституціонныя власти, — министры и палаты, какъ исполнители выработаннаго окончательно индустріалами бюджета. Именно бюджеть послъдняя инстанція, такъ какъ въ немъ указываются проекты подлежащіе исполненію.

Въ отрывкахъ О соціальной организаціи Сенъ-Симонъ неоднократно возвращаєтся къ выясненію соціальнаго назначенія установленныхъ раньше элементовъ системы. Высшее управленіе обществомъ обнимаєть изобрѣтеніе, критику и выполненіе проектовъ, полезныхъ для массы,—слѣдовательно три способности—артистовъ, ученыхъ и индустріаловъ. Ихъ совмѣстная дѣятельность удовлетворяеть всѣ нравственныя и физическія нужды общества. При установленіи сощальной системы—артисты идутъ впереди. Они провозглашають будущее человѣческаго рода, они переносять золотой вѣкъ изъ прошлаго на грядущія поколѣнія, они воодушевляють общество, открывая ниъ перспективу счастья для всѣхъ, бывшаго до сихъ поръ удѣломъ только очень немногихъ. Они будутъ прославдять благодѣянія цивилизаціи, призывать на помощь всѣ искусства и разовьють поэтическую сторону новой системы.

Ученые—ихъ главное занятіе въ наблюденіи и размышленіи — докажуть возможность увеличить благосостояніе всёхъ плановъ, — самого трудолюбивого—пролетаріевъ—и самого богатого. Они укажуть самыя надежныя и самыя быстрыя средства—обезпечить работу массё производителей; они положать основы общественнаго просвёщенія, установять «гигіеническіе законы соціальнаго тёла» и тёмъ завершать науки о человёкё.

Важнъйшіе индустріалы, пріурочивая вст иден къ производству, разсудять, что выполнимо немедленно въ проектахъ, выработанныхъ

сообща учеными и артистами. Они примуть мъры къ осуществлению проектовъ и поручать его банкирамъ, стоящимъ во главъ финансоваго движенія <sup>19</sup>;).

Но этоть планъ не окончательный, хотя именно его авторь называеть: «твердымь, открытымь и честнымь». Въ другомъ отрывкъ того же сочиненія снова обсуждается организація духовной нля научной власти. Снова говорится о двухъ академіяхъ—интересовь и чувствь, при чемь опять моралисты наравнів съ теологами являются рядомъ съ поэтами и художниками для составленія «уложенія чувствь». Также согласно раннему плану возникаеть философская «верховная академія» по выбору двухъ первыхъ—для изданія и совершенствованія общей доктрины. Для оцінки предложеній духовной власти—снова проектируется «совіть индустріаловь», дальше слідуеть монархическая власть и весь изв'ястный намъ процессь составленія бюджета 195).

Этоть планъ хронологически последній. Къ нему можно прибавить только одно изъ примечаній Сенъ-Симона къ сочиненію доктора Бальи: здёсь физіологамъ отводится первое мёсто среди ученыхъ и изъ новой системы совершенно исключаются «люди системы теологической и феодальной»,—т.-е., надо полагать, и легисты, которымъ Сенъ-Симонъ въ двухъ планахъ давалъ обязанности регламентаторовъ, т.-е. вполнё второстепенное право—заключать въ форму закона и предписанія чужія иден 198).

Обозрѣвая всѣ изложенныя «конституціи» позитивной политики, мы видимъ своеобразныя блужданія мысли фолософа. Для него съ самаго начала ясны три факта: цѣль современнаго общества—про-изводительный трудъ, цѣль эту могутъ опредѣлить—и въ сущности уже опредѣлили—ученые путемъ анализа исторической эволюців, и, наконецъ, —это опредѣленіе должно стать достояніемъ массы, его, слѣдовательно, надо популярнзировать и въ пользу его воодушевить массу: этого достигнутъ «индустріалы», умѣющіе воздѣйствовать на чувство и воображеніе. Эти идеи лежали въ основѣ Писемъ женсв-

<sup>194)</sup> XXXIX, 136-9.

<sup>195)</sup> Ib. 164-8.

<sup>136)</sup> Cou. Baille De la Physiologie appliquée à l'amélioration des institutions Sociales (cp. Oeuvres XX 61, 11). XXXIX, 197.

скию обывателя. Тогда ученые рышительно занимали первое мысто, какъ законодатели. Но съ техъ поръ какъ космологическо-антропологическая задача оказалась неразрёшниой, космологія исчезляизъ программы Сенъ-Симона и все мъсто заняла «соціальная наука»,естественно ореоль физико-математических наукь началь бладнать, все ярче стала выступать матеріальная индустрія, т.-е. экономическій міръ, — и философу пришлось совм'єщать свой философскій культь науки съ политической программой, неизбъжно опирающейся на современныя силы. «Практическая индустрія» выставила все свое жизненное непосредственное значение рядомъ съ «теоретической», какъ источникомъ высшаго научно-соціальнаго синтеза. Синтезъ не могь утратить своего смысла: онъ въдь освътилъ непогръшимымъ философскимъ свътомъ соціальное значеніе индустріальнаго прогресса и власть индустрін въ новой соціальной системъ. Но синтезъ, на сколько онъ являлся не только обобщающей но и руководящей силой, т.-е. практически-приложимой, неизбъжно долженъ считаться съ тъмъ соціальнымъ элементомъ, который — во-первыхъ даль одинь изь основныхъ принциповъ для синтеза, во-вторыхъ владъль важнъйшими средствами-для осуществленія всякой идеп на современной соціальной почвъ. Отсюда—значеніе индустріаловъ въ тесномъ смысле, т.-е. власть экономической, матеріальной стихін, — и отсюда колебанія систематизирующей мысли философа. Ихъсознавалъ самъ философъ: когда онъ ръшился, наконецъ, отдать преимущество индустріаламъ предъ учеными, — онъ призналъ за своимъ мивніемъ «больше твердости и большую ясность принципа, основы своей политической системы» (197). Но преимущество это чистоэмпирическое, не философское, — оно не уполномочиваеть индустріаловъ на творческую и принципіально-руководящую деятельность, а воздагаеть на них в обязанность — предоставить матерьяльныя средства организующей научно - философской корпораціи, упрочитьея существование и независимое развитие путемъ общественной подписки и въ то же время тъмъ же индустріаламъ даеть правовыбирать изъ-другими обдуманныхъ идей-ть, какія они-практическіе д'вятели-считають въ данное время более полезными и осуществимыми. А что касается самихъ идей, на ихъ развитіе не можетъ

<sup>197)</sup> XXXIX, 26.

повліять матеріальная сила индустрін, такъ какъ иден устанавливаются путемъ научно-философскаго анализа историческихъ фактовъ. Сенъ-Симонъ, объявляя своимъ назначениемъ отнять власть у духовенства, знати и судебнаго сословія и передать ее индустріаламъ, спішить оговориться: «философія создала важнёйшія политическія учрежденія, она одна обладаеть достаточной властью-прекратить дійствіе тъхъ, которыя одряхлъли и образовать новыя на основахъ усовершенствованной доктрины» 198). Это ясно изъ эволюціи самаго индустріализма: она совершалась стихійно, безсознательно, пока философская мысль—въ лицъ политико-экономовъ и историковъ—не формулировала ея въ принципахъ, не осмыслила историческаго процесса и темь не проложила пути для програмной сознательной деятельности индустріаловъ. Помимо практическихъ талантовъ индустріаловъ, существуеть еще причина, облекающая ихъ правительственной властью. Сенъ-Симонъ считаетъ бълствіемъ свътскую власть въ рукахъ ученыхъ: они немедленно усвоили бы тогда всв пороки духовенства, превратились бы въ метафизиковъ-коварныхъ и деспотическихъ 199). Ръшительное разграниченіе духовной и правительственной власти, доктрины и ея осуществленія, принциповъ и политики должно быть проведено безусловно, безъ малъйшихъ колебаній и «здравый смыслъ», т.-е. практическіе таланты индустріи должны регулировать политическое приложение теорій. Такова общая схема духовной и свътской власти позитивной организаціи. Но ея не достаточно именно въ интересахъ приложенія и философъ старается раскрыть подробности не только позитивной доктрины, но и позитивной политики.

Мы видъли, — духовная власть, какъ активная сила, распадается на двъ «академіи» — интересовъ и чувствъ, — и объ академіи совмъстно участвують въ выработкъ доктрины. Самое представленіе философа о назначеніи художественнаго творчества — популяризировать и воодушевлять — appassionner, enflammer — не измъннлось. Но вопросъ объ участіи художественныхъ способностей въ выработкъ доктрины — не представляется вполнъ яснымъ. Окончательнымъ планомъ приходится считать организацію двухъ академій

<sup>198)</sup> XXI, 167.

<sup>199)</sup> XXI, 161.

сь координирующей коллегіей во главь: она возникаеть по выбору самих академій, т. е. въ составъ ея входять таланты, сливающіе въ себъ научную и артистическую способность. Это-коллегія эндимопедических натурь, всеобъемлющихь дарованій, только при такихъ условіяхъ она можеть извлекать цёльные общіе результаты ихъ работъ частныхъ академій, т. е. спеціалистовъ — ученыхъ и спеціалистовъ — артистовъ. Несомненно, — эта идея объединяющей способности несравненно шире болже ранняго представленія Сень-Симона о философъ-энциклопедистъ: новая идея характеризуеть не только энциклопедичность знаній и общихъ научно - философскихъ виводовъ, — она обнимаетъ собой весь кругъ человъческихъ дарованій, развивающихся на почвъ разума и чувства, -- и, слъдовательно, артистическая способность призывается не только къ популяризаціи доктрины, но и къ участію въ ен созиданіи, чувство н воображение признаются не только воодушевителями, но и организаторами. Таковъ логическій смыслъ системы «духовной власти» у Сенъ-Симона. Но эта система вызываеть и оставляеть неръшенныть вопрось-великаго психологического и культурного значенія,объ участіп чувства и воображенія въ научной и философской работь ума, о размърахъ и творческой силь этого участія, вообще, о роди вдохновенія рядомъ съ анализомъ, патетическаго элемента рядомъ съ разсудочнымъ. Сенъ - Симонъ остановился только на служебной двятельности интунціи, — и оставиль безь выясненія принципальную: его ученикамъ пришлось развить философію и психологію интунтивной стихін человіческой природы, — и въ этомъ случав они превзойдуть учители точностью и глубиной анилизирующей мысли. Самъ учитель, повидимому, просто копируеть организацію національнаго института, еще разъ доказывая великій научносистемативирующій смысль этого учрежденія. Неожиданнымь является введение «теологовъ»: на немъ дважды настанваеть Сенъ-Симонъ. Что могуть означать «твологи», послё того какъ мы неоднократно слишали отождествление принциповъ позитивныхъ наукъ съ религіозными, ученой корпораціи со священнической и знаемъ, съ какой настойчивостью и последовательностью философъ требовалъ отъ новаго духовенства основательных сведений въ области опытнагознанія? Чему могуть учить теологи, разъ «національный катихизись» обудеть только обобщениемъ принциповъ положительныхъ наукъ, т.-е.

общей наукой или позитивной философіей? Гдё здёсь жёсто «190логіи»?

Несомивно, Сенъ-Симонъ въ выражение «теологи» влагав новое содержание — не церковное, не сверхестественно-откровенное,—но во всякомъ случав это содержание—ивчто другое—помию опытной науки и позитивной морали. И оно въ высшей степеня важно, такъ какъ оно дало толчокъ преобразованию сенъ-симоновской школы въ сенъ-симонистскую церковь.

«Теологическій» мотивъ воззрвній Сень-Симона коренится прежде всего въ самой природъ философа, въ его экзальтацін, потомъ въ культурныхъ пережиткахъ просвътительнаго въка, по основному тону — чувствительно-резонёрскаго и, наконець, въ философской атмосфер'в реставраціонной эпохи. Со словъ учениковъ Сенъ-Симона можно заключить о вліяніи на его религіозчыя настроеніяего покушенія на самоубійство — 9 марта 1823 года. Покушеніе было вызвано отчасти безнадежнымъ матеріальнымъ положеніемъ, но особенно-отчаяніемъ въ возможно скоръйшемъ распространевів новыхъ соціальныхъ идей среди индустріаловъ. На эту причину указываеть самъ философъ въ письмъ къ Терно, оказывавшему поддержку его идеямъ и убъдившему его, что надо слишкомъ много временидля возбужденія общественнаго вниманія къ его ученію. У Сепь-Симона, по его словамъ, это учение было сединственнымъ заватіемъ», — и если оно оказывалось безуспешнымъ — сама жизнь теряла цёну. Сенъ-Симонъ зарядилъ пистолеть картечью, положиль предъ собой часы и продолжаль размышлять о своихъ излюблевныхъ вопросахъ, пока стрълка не показала заранъе намъченнаю часа. Выстрёль уничтожиль глазъ, мозгь остался невредимымъ,и Сенъ-Симонъ былъ спасенъ 200). Отчаяніе такъ же быстро оставило философа, какъ и охватило его, онъ съ новой энергіей првнялся за работу, — и ученики находять, что работа усвоила съ этихъ поръ «особый отпечатокъ» 201). Впоследствіи критикамъ сеньсимонизма не трудно было на счеть этого отпечатка отнести Несе христіанство, какъ произведеніе преимущественно «религіозное» и, следовательно, «религіозность» философа пріурочить къ болез-

201) Oouvres. XXIII, 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup>) Подробно фактъ разсказанъ у Грббара (93-5) и въ Not. hist. I, 102-9.

ненному потрясенію его нравственной природы. Мы видёли, Конть въ этемъ направленіи пытался объяснить религіозныя тенденцій ненавистнаго учителя.

Въ дъйствительности, — никакого существеннаго разрыва нътъ въ проезведенияхъ Сенъ-Симона какой бы то ни было эпохи, -потому что всё они зиждятся на одной и тойже психологіи и нады ними господствуеть одна и таже идея. То, что можеть произвести на читателя впечатленіе «отпечатка», - простой результать крайне своебразной духовной жизни философа, соединявшаго беззавътно порывистую акзальтацію съ сильнійшей наклонностью къ позитивному анализу фактовъ и съ ведикой способностью къ логическимъ обобщеніямъ. Что насается религіозности, — она съ идеальной яркостью выразилась въ известномъ обращении Сенъ-Симона къ племяннику. И Сенъ-Симону, жившему въ эпоху всевозможныхъ религіозно-преобразовательныхь попытокъ, присутствовавшему при революціонных культахъ, читавщему полупророческія произведенія мистиковъ, реакціонеровъ и даже либераловъ, и лично обладавшему неизсякаемымъ запасомъ энтузіазма, — было би невівроятно — хотя бы по временамъ-не переходить изъ тона философа въ тонъ проповедника и даже пророка. Ведь его учение должно было заместить религію и чисто-религіознымъ путемъ — убъжденіемъ и экзальтированісиъ. И Сенъ-Симонъ усиленно доказываеть первостепенное значеніе чувства въ организаціи позитивной системы. Это-ранній корень новой «теологій».

Въ отрывкъ Возникновение христилнства чувство называется «позитивнымъ эдементомъ религи», а вообще религіозное чувство—
«основой всъхъ позитивныхъ системъ» 202). Позже объясняется
симсть этого принципа: «идеи и чувства необходимо связаны другъ
съ цругомъ и соотвътствують другъ другу» и никакое великое философское движеніе не можеть быть выполнено безъ участія «благороднихъ чувствъ», «сила нравственнаго чувства» ръщаеть всъ
сощальныя перемъны 203). Всъ эти идеи были высказаны до марта
1823 года и не находятся, слъдовательно, ни въ какой связи съ
правственнымъ потрясеніемъ философа. Даже больше. За долго до

<sup>102)</sup> XIX, 184.

<sup>201)</sup> XXI, 21; XXII, 118. Du Syst. ind.

Новаго христіанства философъ неоднократно восхваляль не только историческию силу христіанства, какъ организаціи, - но и даваль самые восторженные отзывы о христіанскомъ нравственномъ ученія. Інсусь Христось-мученикь истины и добродътели, принципы евангелія совпадають съ требованіями здраваго смысла, въ эпоху эгонзма они выполнили великую соціальную задачу- сраздівлили страсти на два класса - полезныя для ближняго и вредныя. Но всв эти достоинства принадлежать первичному евангельскому просвъщению,духовенство и особенно іезуитскій орденъ извратили его — проповъдью пассивнаго повиновенія для подданныхъ и неограниченнаго произвола для властителей. Новая духовная власть должна внести «всемогущій голось христіанства» во дворцы и въ хижины. И Сенъ-Симонъ въ обращении къ королю христіанское правило взапиной братской любви между всёми людьми называеть «самымъ общимъ изъ всёхъ соціальныхъ принциповъ: въ своихъ послёдствіяхъ оно обнимаеть не только всю мораль но и всю политику, -- оно настоящій организующій принципъ. И Сенъ-Симонъ негодуеть на современный эгоизмъ, забывшій о путяхъ «божественнаго основателя христіанства» 204). Наконецъ, философъ делаетъ последній тагь по пути къ религіозному духу, всв сопіальныя перемены, разложеніе и возникновение доктринъ онъ признаетъ результатомъ божественной воли, и всь, кто осуществляеть новую доктрину, - являются «прямыми агентами Предвъчнаго - les agents dirers de l'Eternel. Ихъ Сенъ-Симонъ называетъ филантропами, нравственными наслъдниками первобытнаго христіанства и пишеть пространный «адресь къ филантропамъ». Это происходить въ началъ 1821 года, -- Сенъ-Симонъ ставить такой эпиграфъ на своемъ сочиненіи: «Богъ сказалъ: любите другь друга и помогайте другь другу». Повидимому — мы находимся всецьло въ атмосферь религіознаго и даже христіанскаго проповъдничества и контисты имъли основание усмотръть здась повороть къ теологіи. На самомъ дала, --ничего полобнаго: предъ нами только своеобразный пріемъ популяризаціи философскихъ идей,

Прежде всего мы должны съ самаго начала отказаться отъ ръшенія вопроса — касательно основного теологическаго принцина,—

<sup>264)</sup> XIX, 180; XXII, 104-5; 229: "il est le véritable principe constituant"; 250.

вършвъ Бога, — насколько этотъ вопросъ касается Сенъ-Симона. Мы знаемъ, онъ считалъ необходимымъ въ интересахъ экзальтированія публики и освященія научныхъ идей высшимъ популярнымъ авторитетомъ-говорить отъ имени Бога. Это-вопросъ политики и практики, а не анализа и философіи, —и на взглядъ Сенъ-Симона божественная воля ничто иное какъ тотъ или другой моменть закономерной исторической эволюціи. Здёсь нёть личной божественной воли, потому что она была бы нарушеніемъ общей божественной воли, по существу ненарушимой. И всъ вельнія какія Сенъ-Симонъ приписываеть Божеству, -- ничто иное, какъ извъстные намъ выводы позитивной философіи. По толкованію философа, — божественная воля для современнаго порядка вещей — слёдующая: союзъ государей, ученыхъ и индустріаловъ, всѣ они желають перемѣны, но она должна осуществиться «какъ послъдствіе великаго принципа божественной морали», --- это значить: «законно, по воль короля», потому что и первые христіане д'яйствовали пропов'ядью на государей. Программа остается все таже: «божественная мораль» «воля современнаго состоянія цивилизаціи»—называются рядомъ и синваются другь съ другомъ. Только осуществлять мораль и волю слъдуеть по христіански, — т. е. терпимо, любвеобильно, путемъ убъжденія и энтузіазма. Богь повельваеть победу позитивных в наукъ надъ войнами и теологическими отвлеченностями, воздействие на природу, вообще установленіе «индустріальной и научной системы», свободу оть чудесь и воображенія, торжество положительных знаній и производительнаго труда надъ модитвами и религіозными обрядамипо пути къ улучшению участи человъчества \*65).

Естественно,—тамъ гдъ эта «воля цивилизаціи» становится въ противорьчіе съ религіознымъ преданіемъ,—она должна устранить его,— и Сенъ-Симонъ посль восторговъ предъ христіанской моралью и преклоненія предъ культурнымъ значеніемъ христіанской организаціи,—не можеть отвергнуть моментнаго смысла—и духовнаго и практическаго явленія. Относительно морали это не обходится безъ нькоторой неясности. Мы видъли,—философъ евангельскую мораль призналь всенсчерпывающимъ ученіемъ,—правда ез ея последствіяхъ, т. е. выводахъ. Несомнънно, болье высокаго общаго принципа,

<sup>265)</sup> XXII, 126-7, 141, 131, 132-3. O. ch. II, 435.

чёмъ любовь къ ближнимъ, не въ состояніи открыть человіческій умъ, -- но любовь -- область чивстива, -- помимо ея существують -- интересы, — они именно оставлены христіанствомъ безъ вниманія, — н поэтому христіанство является неполными ученіемъ для всесторонняго управленія челов'якомъ. Христіанство пропов'ядывало любовь внъ матеріальныхъ отношеній, т. е. независимо оть эволюціи матеріальной стороны жизни. Оно действовало въ эпоху рабства и не имъло въ виду индустріальной стадіи цивилизаціи, осложненной развитіемъ положительнаго • знанія. Аскетическая тенленція первичнаго христіанства и не могла считаться съ подобнымъ будущимъ. Ясно-новой доктринъ приходится великій принципь любви къ ближнему коордонировать съ данными матеріальнаго прогресса, съ новой лифференціаліей классовъ-теоретически-одинаково свободныхъ, но соціально не равносильныхъ и неравноправныхъ. Эта разница выросла на позитивно-индустріальномъ отношеніи къ повродь, -т. е. на факть невъдомомъ въ рабовладъльческій періодъ цивилизаціи. Его необходимо принять въ разсчеть при организаціи новой доктрины, т. е. осуществить высшій нравственный законъ при условін глубоко развитых винтересовъ. Ихъ приходится положить въ основу новой теологіи, иначе она не будеть синтезомь исторической эволюціи. Собственно новая мораль, по митию Сенъ-Симона, будеть только новымъ приложениемъ стараго предписания: не дълайме другимь, чего не хотите, чтобы вамь дълали. Мы знаемъ, философъ раньше предлагаль этоть отрицательный принципь замёнить позитивныма, всеобщей обязанностью личнаго производительнаго труда. Теперь онъ поняль, что трудъ не гарантируеть общественной справедливости, такъ какъ не всеми производится при одинаково благопріятных условіяхъ, т. е. не всв обладають одинаковыми способностями и равными каниталами. Это различе не подлежить уничтоженію: для этой цёли потребовались бы метафазическія и революціонныя средства. И Сень-Симонь, проектируя свою сощальную организацію, им на минуту не упускаеть изъ виду естественнаго и экономическаго неравенства, какъ закономърнаго факта правственной и матеріальной эволюціи. Следовательно, основы позитивной соціальной системы-трудь, таланть и каниталь. моменты совершенно опредъленно установдены Сенъ-Симономъ,его последователямь оставалось только выяснить и формулировать выводы. И самъ учитель уже пытался выполнить эту задачу, приспособляя христіанскую мораль къ индустріализму, дополняя уложеніе чувства кодификаціей интересовъ <sup>206</sup>).

При ръменіи этого вопроса естественно представляется два индустріальных власса, т. е. одинаково лично и производительно работающих во не равных по способностять и капиталать, руководители индустріи и простые рабочіе. Сенъ-Симонъ, мы знаемъ, далекъ отъ мысли считать интересы обоих влассов на столько взаимно враждебными, чтобы комбинація ихъ могла совершиться только путемъ междоусобной борьбы. Философъ неизмінно остается при убъжденіи въ естественномъ единстві индустріальных интересовъ. Гармонія ихъ можегъ и должна быть осуществлена вождями индустріи. Для этого мало одного труда, необходимы способности, — и Сенъ-Симонъ сосредоточиваетъ свое вниманіе на доказательствів, что рабочіе при современномъ уровнів цивилизаціи несоинівню обладають соціальной способностью, т. е. понимають что такое собственность и уміноть производительно пользоваться ею.

Только развитіе идей и интересовъ могло обезпечить освобожденіе индустріи, также и новая организація возможна лишь при такомъ условін: «люди, составляющіе последній классь общества должны достигнуть такого уровня цивилизаціи, чтобы ихъ можно было сдівлать общниками—sociétaires,—и для этого необходимо, чтобы они обнаружили способность управлять собственностью. Эта необходимость равносильна — потребности общества въ доктринъ, —сильнъе подчеркнуть своей идеи Сенъ-Симонъ не могь. Говоря о воспитании народа, онъ главнъйшей его частью считаеть умънье не читать и писать, а «хорошо управлять собственностью». Въ примъръ онъ приводить русскихъ; даже если они грамотны, у нихъ нъть высшей соціальной способности. Собственность гибнеть въ ихъ рукахъ, они постоянно готовы земледъльческія орудія, инструменты, свиена и предметы первой необходимости продать за водку. Очевидно, -- къ такому пролетаріату неприложима совершенная соціальная система,---но она вполнъ возможна при культурномъ уровнъ французскихъ пролетаріевъ 207). Еще въ Организаторъ, въ статьъ,

<sup>200;</sup> XXXVII, 201; XXXIX, 20.

<sup>107)</sup> XXXIX, 170-1; 124-5.

редактированной Контомъ, было высказано следующее соображение: «народъ, сдъдавшись собственникомъ, постепенно усвоилъ всъ привычки, свойственныя любви къ порядку и къ работъ, отличающия предусмотрительность и уважение къ собственности». Позже Сенъ-Симонъ подробно доказываеть «способность французскихъ пролетаріевъ хорошо управлять собственностью -- одинаково и въ земледъліи, и въ промышленности. Во время продажи національныхъ имуществъ тысячи пролетаріевъ стали собственниками и умѣніемъ пользоваться собственностью доказали высокій уровень своего ума и способность обходиться безъ опеки. Сенъ-Симонъ приводить примръ изъ личнаго опыта, какъ пролетаріи отлично устроились на церковных землях въ одной провинции. Та же революція закономъ о тахітит' в «раздавила» предпринимателей, спасшихся оть грабежей, — и потомъ докончила разорение континентальная система. И все таки индустрія не пала,—напротивъ развилась благодаря двятельности простыхъ рабочихъ, превратившихся въ предпринимателей — даже болье разумных и дъятельных, чъмъ ихъ предшественники. Современная Франція производительнъе и богаче во всёхъ отросляхъ индустріи, чёмъ до революціи, -хотя большинство новыхъ руководителей работь вышло изъ народа. Следовательно стала возможной свободная организація для общаго блага. Это значить, рабочіе должны быть приняты крупными индустріалами въ члены промышленныхъ предпріятій—и «законъ долженъ классифизировать ихъ какъ общинковъ». Время дикихъ разрушительныхъ страстей миновало. Меньшинству больше не приходится быть на -- сторожв противъ возстанія и безпорядковъ. Французскій пролетаріать, по мивнію Сенъ-Симона, не способенъ воевать противъ собственности богачей,--и меньшинство должно выполнить три задачи: возможно твенве привязать интересы пролетаріевь къ общественному спокойствію; установить возможно легкую мобилизацію недвижимой собственности, обезпечить за работниками высшую степень политическаго авторитета 208).

Помимо необходимости—слить рабочихъ и предпринимателей въ сплоченныя общества, у Сенъ-Симона имъется еще одинъ планъ предварительнаго характера, восполняющій или подготовляющій

<sup>202)</sup> XX, 146; XXXIX, 119-127.

осуществление всеобщей ассоціаціи. Для того, чтобы низшій классъ могь слиться съ предпринимательскимъ, - необходимы двъ мъры --матерыяльная и нравственная, т. е. доставление средствъ всякому производительно-трудящемуся стать собственникомъ и организація позитивнаго образованія, единственно способнаго сообщить пролетаріату соціальные таланты и силу для производительнаго труда. Отсюда непрестанныя требованія Сень-Симона-обезпечить рабочить работу и образование. И то и другое должно совершиться не вследствие чувствительной тенденціи, а неизбежно, логическимъ путемъ. Разъ индустріалы станутъ во главъ государства, естественно-весь государственный интересъ сосредоточится на развитін промышленности, — п, слідовательно, источникь работы явится неисчерпаемымъ 209). Следовательно, для Сенъ-Симона развитіе капитализма и капиталистической индустрии не только не представляется аломъ, а напротивъ-служить основой для всеобщаго благоденствія. Оно оказивается достижимымь при условіи легчайшаго превращения рабочихъ въ собственниковъ и въ членовъ предпринимательскихъ ассоціацій. Только возможность достигнуть этикъ цілей упрочить общественный порядокъ, такъ какъ въ сохраненіи его будутъ заинтересованы сами пролетарін. Всѣ граждане новаго государства.—associés, всъ производительные работники — societaires: таковы-идеалы Сень-Симона 210). Въ новой системъ нъть прави-

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>) XXI, 125. Du Syst. ind. Sur la loi des élections: "les ovuvriers obtiendront toujours la plus grande quantité de travail que la societé puisse leur procurer, car l'industrie serait poussée au plus haut degrés d'activités. Pyron. Apren. 626. 629. 5—6.

<sup>16)</sup> Сенъ-Симонъ, по поводу иден ассоціаціи, рекомендуетъ читателямъ познакомиться съ сочиненіемъ De Laborde'a De l'esprit d'association dans tous les interêts de 
la communauté. Оно вышло въ 1818 году и доказывало мисли, сходния съ воззрѣніями 
Сенъ-Симона не только по вопросу объ ассоціаціи. Напримъръ, — въ предислевій 
авторь о хартій отзивался согласно съ Сенъ-Симономъ: она не создала учрежденій, 
а развѣ только нѣкоторое "объединеніе" въ современномъ обществъ. Авторъ, согласно съ экономистами, трудъ — "просвѣщенний, свободний, усидчивий" призналъ 
принципомъ и вычлыль двигателям общества, — ради него должни бить устроени всѣ учрежденія, — и дуля ассоціаціи является основной силой, создающей инръ 
и благоденствіе всѣхъ классовъ. Цѣль автора — разсмотрѣть этотъ принцирь въ разлечнихъ приложеніяхъ его къ труду и производству. Въ общемъ Делабордъ противникъ правительственнаго экономическаго виѣшательства и защитникъ ассоціаціи. Общиная революція, у него имѣеть тоть же смисль, какъ и у Сенъ-Симона, — и ивлается исходнимъ моментомъ новаго политическаго и экономическаго строя (Préf,

тельства, какъ господствующей власти, а только администрація, какъ власть охраняющая порядокъ, нѣтъ господъ и слугъ, а только сотрудники, и нѣтъ благодѣтелей и благодѣтельствуемыхъ, а соучастники однихъ и тѣхъ же интересовъ. И Сенъ-Симонъ предлагаетъ индустріаламъ отказаться отъ стараго наименованія—мибералы. Либерализмъ выражаетъ «порядокъ чувствъ» и поэтому—опредѣленіе смутное,—къ либераламъ причисляются представители критическаго направленія—революціонеры XVIII-го вѣка, патріоты, бонапартисты. Индустріализмъ, напротивъ, вполнѣ точно характеризуетъ реальную организаторскую политику—общаго, не партійнаго, направленія 211).

Положительный принципъ интересово проводится Сенъ-Сниономъ съ неуклонной последовательностью и въ несомненный ущербъ чувствами. Стараясь доказать практическую необходимость предпринимательско-рабочихъ ассоціацій, философъ никовмъ образомъ желаеть нарушить правъ капитала. Они, несомненно, будуть полностью осуществлены матерыяльно — при устройствів всякой ассоціаціи отдёльно, когда въ основу распредёленія благь будуть приняты таланты и денежныя доли каждаго общинка. Но Сенъ-Симонъ стремится сохранить и духовныя привилегін за капиталомъ: до такой степени онъ стращится сколько нибудь революціонной міры, какой бы то ни было не закономерной экспропріаціи. Онъ допускаеть преподаваніе доктрины, различное для богатыхъ и б'ядныхъ: у богатыхъ больше времени посвящать наукв и имъ, поэтому, «общая доктрина > будеть раскрываться съ большими подробностями. единственная цёль образованія-бёдные на столько будуть просвіщени, что богатие не смогуть по отношению къ нимъ здоупотреблять преимуществами своего образованія. Это значить, --евангольская кораль на почеть позитивных знаній будеть преподаваться въ различныхъ степеняхъ-сообразно съ матерыяльнымъ положеніемъ учащихся 212). Такое существенное видоизм'вненіе вопросъ

Н-ІХ; 43—4, 57—8). Мы звяемъ, принцивы ассоціація защищаль и Сисмонди, — по ни онъ, ни Делабордъ не владъли цёльной соціальной доктриной и ихъ иден ивлялись тольно опитомъ новой комбинація стармкь элементовъ, — правительства и проминивленняго общества.

<sup>211)</sup> XXXVII, 178-181.

<sup>212)</sup> XXXIX, 30; XXII, 115 - 6.

объ интересахъ вносить въ водемсь чувствъ и такъ христіанское братство преобразовывается въ видустріальное сотрудничество <sup>2-13</sup>). Вибсто церкви является — промышленная ассоціація, государство организуется какъ частное производительное предпріятіе <sup>2-14</sup>). Несомивно, вопрось въ такой формв не могъ считаться рівшеннимъ, —съ точки зрівнія самого философа. Разграниченіе степеней образованія по чисто - экономическому принципу не удовлетворяло одному изъ основныхъ требованій новой доктрины — классификаціи работниковъ по способностимъ, столь краснорівчиво выставленной еще въ первомъ сочиненіи Сенъ-Симона. Очевидно, сенъ-симоновскій планъ образованія нуждался въ не меніе существенныхъ выясненіяхъ и дополненіяхъ, чівмъ и организація духовной власти, — задача вполнів понятая и выполненная ближайшими послівдователями философа.

Всё вден новой земной морали и политики Сенъ-Симонъ положить въ основу своего разсужденія Новое Христіанство. Въ самонъ началё бесёды между «новаторомъ» и «консерваторомъ»— авторь отъ лица новатора заявляеть свою вёру въ Бога и въ бежественное происхожденіе христіанства. Но им'єтся въ виду не теологія, а единственно лишь принципъ евангельской братской любви: по мнівню Семъ-Симона, все божественное въ христіанств'є ограничивается этимъ принципомъ. Осуществлять этотъ принципъ въ эпоху появленія христіанства, несомнівню, могло только дуковенство и въ этомъ смыслів и для изв'єстнаго времени философъ признаеть отцовъ церкви непогрівшимыми. И божественный характерь дівтельности остается на сторонів того, кто извлекаеть прямыя слідствія изъ основного принципа божественной морали, совершаеть ся наиболіве общія приложенія: это и есть «наилучшій теологь», т. е. «истинный папа, и намістникъ Бога на землів»,— въ резуль-

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>) "Il faut organiser la nation de la même manière et d'après les mêmes principes qu, on procède à la formation des associations particulières". Du contrbut social. Pyron. Apres. 6165.



<sup>\*\*\*)</sup> Делабордъ вићетъ въ виду аналогичную метамерфозу, виславивая сићдуюмую мисль: "La religion chrétienne avait fait voir dans chaque homme un frère, l'industrie y fit trouver un ami, et, dès ce moment, il s'établit une association tacite, mais unanime, entre les hommes éclairés, industrieux et libres, conte l'ignorance et la paresse". O. c. 58.

татѣ организаторъ наиболѣе совершеннаго нравственнаго и физическаго существованія самаго многочисленнаго класса <sup>215</sup>).

Христіанство выставило безсмертную доктрину, но организацію— предложило лишь «частную и очень несовершенную», — для позднівшаго уровня цивилизаціи. Оно отділило права Цезаря отъ права церкви, — новое христіанство должно всі світскія и духовныя учрежденія пріурочить къ одному и тому же принципу, — и руководителями новой церкви должны быть ті, кто наиболіве способень свомим работами увеличивать благосостояніе біднійшаго класса. Съ этой точки зрівнія культь и догма—предметы второстепенные и всі современныя христіанскія візроисповіданія — ереси именно потому, что они не преслідують единственной ипли христіанства — наиболіве быстраго улучшенія благосостоянія бізднійшаго класса.

Логическій выводъ: ръшительное осужденіе католичества, не выполняющаго соціальнаго назначенія христіанства, разрабатывающаго догматы и «мистическія представленія», и не воспитывающаго своихъ служителей для направленія вірующихъ согласно съ принципами современнаго уровня пивилизаціи. Именно церковныя владънія въ настоящее время пользуются наихудщимъ управленіемъ, земли папской области, когда-то цвътущія, превратились въ заразныя болота или въ пустыни, индустрія не развивается, у бъдняковъ нать работы, ихъ пропитывають духовныя благотворительныя учрежденія, и еще хуже ихъ нравственное состояніе: праздность породила разбой-бичъ всей несчастный страны. Еретическое направленіе католичество приняло съ давнихъ поръ, когда оно допустило возникновеніе двухъ учрежденій, совершенно противоположныхъ духу христіанства, - инквизиціи п ордена іезунтовъ. Инквизиція варала исключительно преступленія противъ догим и культа, а духъ іезунтизма достаточно разоблаченъ Паскалемъ, - следуетъ только прибавить, что современные миссіонеры-истинные антихристы: апостолы были защитниками бъдныхъ, а миссіонеры являются адвокатами богачей и сильныхъ противъ бъдняковъ 216).

Мы знаемъ,—поворотный моментъ въ умственной жизни Европы совершился въ XV въкъ, когда свътскія науки переросли пре-

<sup>219)</sup> XXIII, 109-115.

<sup>216)</sup> Ib. 118-132.

ды, въ которые церковь заключила принципы евангельскаго ученія. Папа и кардиналы, вообще духовенство, оказались неспособными руководить массой верующихъ,--- и католическая церковь начала утрачивать поддержку плебеевъ противъ аристократіи, средняго сословія противъ феодализма. Сенъ-Симонъ и теперь вполнъ опредвленно изображаеть прогрессивную роль среднев вковой церкви въ противоположность ретроградному элементу-феодализму, окончательно разрушаеть возможность координаціи идейной сущности и культурныхъ цёлей обёнхъ стихій такъ называемой теологической стадін. Католичество перестало быть прогрессивнымь только потому, что не последовало за общимъ движеніемъ цивилизаціи, измёнило принципу духовной власти-быть на высотъ современной умственной жизни и способностями превосходить массу. Католичество ръшию удержать ее въ предблахъ выработаннаго ученія, остановить матерыяльный и нравственный прогрессь, -и вмёсто того, чтобы воспользоваться силами науки, искусствъ и индустріи для дальнейшаго осуществленія евангельской морали, — церковь вступила въ союзь съ светской властью противь этехъ силь и противъ масси, создала инквизицію и інзунтовъ и стала заботиться лишь объ огражденін «богатствъ и мірскихъ наслажденій» духовенства. При такомъ положеніи духовной власти явился Лютеръ 217).

Дъятельность его дълится на два направленія—критическое и созидательное. Критикой Лютерь оказаль существенную услугу цивилизаціи,—безь него папство совершенно поработило бъ человъчество своимъ суевърнымъ идеямъ и ваставило бы его забыть о морали. Лютерь разрушилъ духовную власть, не соотвътствовавшую больше состоянію общества. Но въ органической части ученіе Лютера ссталось неудовлетворительнымъ: протестантство не что иное какъ ересь. Лютеръ ръшилъ воскресить нравственное ученіе отцовъчеркви, возникшее при совершенно другомъ уровнъ цивилизаціи, при раздъленіи общества — на господъ и рабовъ, при владычествъодной —римской —націи, при неизвъстности размъровъ земли и, слъчовательно, при невозможности — создать какой-либо общій планъ усовершенствованія земельной собственности. Христіанство упрочило основи новой соціальной организаціи, видвинувъ на первый планъ

<sup>217)</sup> Ib. 132-140.

аристократію талантовъ противъ привилегій происхожденія, поколебавъ законность правъ силы и завоеванія, противопоставивъ филомтроническое чувство-древнему патріотизму. Лютеру следовало принять во вниманіе всё эти перемёни, — и послё христіанской жроповыди о братствъ перейти къ ученію о практическом улучшенін нравственнаго и матеріальнаго положенія наиболье многочисленнаго класса. Первобытное христіанство не нивло силь бороться съ властью цезаря и признало ее,---но съ тъхъ поръ положение свътской власти изменилось: христіанство, въ теченіе многовековой борьбы, сломело право сильнаго и завоевателя,--- и свътская власть должна безусловно подчиниться принципу евангельской морали, — т.-е. сосредоточиться на развитіи и охрань современных силь цивилизацін для улучшенія участи б'ёдныхъ-правственной и матеріальной. Дуковная власть въ лице католичества не поняла своего назначения. Она продолжала освящать войну, воспевая по случаю победь Тебе Бога хослимо — все равно ради какого государя. У католичества. следовательно, не было единства ильаи, не могло быть и плана соціальной организаціи — для нравственнаго и экономическаго прогресса. Планъ этотъ, при современномъ уровнъ цивилизаціи, могъ быть составленъ только общими усиліями — ученыхъ, артистовъ и индустріаловъ. Вивсто того чтобы стать во главв этой работы, церковь желала заключить върующихъ въ кругъ обрядовъ и аскетическихъ упражненій и это при техъ условіяхъ, когда искусства процевтають, науки становятся во главв всёхь нанекь знаній, великія индустріальныя предпріятія являются более способными ужучшить судьбу бъднаго класса, чъмъ свътская и духовная власть-до последняго времени. Церкви для спасенія своего авторитета необходимо было вступить въ союзъ съ этими новыми мирными силами противъ свътской власти, --- иначе свътская власть въ союзъ съ тъмн же силами окончательно унизить духовную-католическую, сдёлаеть ее своимъ орудіемъ. Все это Лютеръ долженъ быль объяснить напству и действовать сообразно съ этими иденми. Лютеръ не осуществиль ихъ въ своей церковной организаціи. Вибсто того чтобы поднять соціальное значеніе христіанской религін, онъ закиючиль ее въ тесния пределы ся перваго періода, поставиль ее вив сопіальной организаціи, призналь власть Цезаря верховной, духовенству

предоставиль только право ходатайствъ предъ ней и мирныя способности осудиль на въчную зависимость оть военной "\*").

Религіозный культь должень сосредоточивать вниманіе людей, правильно собирающихся въ дни отдыха, — на общихъ интересахъ всёхъ членовъ общества и человъчества. Для этой цёли необходимо укотребить всё средства—внушать людямъ ужасъ предъ последствіями антисоціальныхъ дёйствій, и предвкушеніе счастья—въ результате истинно-правственной дёятельности. Всё искусства им'вють здёсь м'ёсто — краснорёчіе, поэвія, музыка, живопись, скульштура, архитектура, — всё должны быть направлены на возбужденіе цілесообразныхъ чувствъ. Лютеръ и здёсь не понять соціальной смям своей реформы, — онъ опрозошчиль культь, не позаботился путемъ культа — «развить въ душахъ в'ёрующихъ страсть къ общему благу». Наконецъ, протестантизмъ—усвоилъ «дурную догму».

Въ первомъ періодъ христіанства догма могла преобладать надъ моралью. Общество ръзко дълилось на два класса и между ними не существовало взаимныхъ обязанностей, религія могла действовать только на господъ, --- единственно им'явшихъ право свободной дъятельности. Естественно, -- моральная часть религи являлась меніве развитой, чімъ догматическая и матеріальная, т.-е. ві рованія и культь. Теперь-совершенно обратное. Культь-только средство воздействовать на филантропическія иден и чувства людей, а догматолько руководство, какъ осуществлять эти иден и чувства практически — въ политикъ и повседневныхъ отношенияхъ. Лютеръ признать христіанство совершеннымь въ самомъ источникъ, сосредоточить все вниманіе на ошибкахъ среднев вковаго духовенства и не замътиль громаднаго культурнаго прогресса, совершеннаго служетелями алтаря, завоеваннаго ими великаго соціальнаго значенія мернаго труда. Лютеръ предписалъ своимъ последователямъ изучать христіанство въ книгахъ, написанныхъ въ періодъ его возникновенія, — а въ особенности въ Библіи. По мивнію Сенъ-Симона, это такъ же «нельно», какъ если бы математиковъ, физиковъ, химиковъ и всёхъ другихъ ученыхъ заставить изучить ихъ науки по санымъ раннимъ сочинениямъ по этимъ наукамъ. Сенъ-Симонъ спъшить оговориться: его мысль вовсе не противоричить вири въ бо-



<sup>118)</sup> Ib. 140-158.

жественное происхожденіе христіанства. Іисусь могь говорить сь людьми только тёмъ языкомъ, какой они могли понимать. Онъ вручиль апостоламъ сёмя христіанства и поручилъ церкви развивать это драгоцівное сёмя, —уничтожить всі политическія права, основывающіяся на закон'є сильнаго, и устранить всі учрежденія, мінающія улучшенію нравственнаго и физическаго состоянія б'єдн'єйшаго класса 119.

Предписанное Лютеромъ изученіе Библіи ведеть къ отрицательнымъ результатамъ: развиваеть вкусъ къ безцёльнымъ метафизическимъ изысканіямъ въ ущербъ позитивнымъ идеямъ, грязнитъ воображеніе разсказами о порокахъ, уничтоженныхъ цивилизаціей, сосредоточиваеть вниманіе читателей на политическихъ стремленіяхъ, противныхъ общему благу,—на идеяхъ соціальнаго равенства, «совершенно неосуществимаго», вызываеть къ жизни дёятельность общирныхъ обществъ, полагающихъ въ распространеніи Библіи—высшую культурную задачу новаго времени.

Сенть-Симонъ своей критикой протестантизма не намеренъ принижать значение лютеровской деятельности: Лютеръ совершилъ все возможное въ его время,—критике подвергается вера въ протестантизмъ, какъ въ окончательную реформу христіанства. Лютеръ только открылъ путь реформе и она должна быть не усовершенствованіемъ протестантизма а новыма христіанствома,—весь смыслъ его въ формулё: всякое общество должно работать на улучшение правственнаго и физическаго существованія бъдилищаго класса; общество должно организоваться способома наиболье облегчающима достижение этой великой утли.

Къ ней следуетъ идти исключительно нравственными путями, воздействиемъ на общественное мивние. Ни въ какомъ случав последователи новаго христіанства не будутъ употреблять физическую силу противъ своихъ противниковъ; ни въ какомъ случав они не будутъ являться ни судьями, ни палачами. И цёль Сенъ-Симона, по его словамъ, — именно въ томъ, чтобы новая доктрина не вызвала бъдный классъ на насильственныя действін противъ бегатыхъ и противъ правительствъ. Поэтому онъ и началъ съ обращенія къ богатымъ и сильнымъ, къ индустріаламъ, ученымъ и артистамъ,

<sup>219)</sup> Ib. 158-168.

чтобы расположить ихъ въ пользу новой доктрины, доказать имъем соответствие ихъ сооственнымъ интересамъ: помочь объдному классу, помочь только теми самыми средствами, которыя увеличатъ благоденствие богатаго класса. И философъ убеждалъ артистовъ, ученыхъ и представителей индустрии, что ихъ интересы тождественны съ интересами народной массы,—для него въ высшей степени важенъ и союзъ съ католиками и протестантами \*200).

Мы видимъ, — существенное содержание Новаго христианства заключается въ критикъ двухъ новъйшихъ еретическихъ отступленій оть евангельскаго принципа-католичества и протестантства. Самый принципъ остается непоколебимъ. И такъ какъ онъ созданъ въ области морали за пятнадцать въковъ до значительныхъ успъховъ другихъ наукъ, -- очевидно, умъ, его создавшій, -- носитъ сверхчеловъческий характеръ и самый принципъ доказываетъ богооткровенное происхождение христіанства. И, по мивнію Сенъ-Симона, Богь вообще особо покровительствуеть твмъ, кто старается всв учрежденія подчинить основному принципу этой возвышенной доктрины. Съ этой точки зрвнія Сенъ-Симонъ и себя считаеть выполнителемъ божественной миссіи, такъ какъ призываеть государей и народы къ истинному духу христіанства. Именно въра въ особое божественное покровительство даеть философу смелость — обращаться къ государямъ Европы съ убъдительными упреками: они называють себя христіанами и продолжають основывать свою власть на физической сытв. Они заключили между собой священный союза и всь убры направили на ухудшение участи бъднаго класса-и въ настоящемъ и будущемъ, ежегодно увеличивають налоги, тратять ихъ на солдатъ и придворныхъ, больше всего покровительствуютъ дворянству, чьи права также основаны исключительно на мечъ. Только два обстоятельства смягчають вину государей: они сокрушили власть новаго Цезаря, т.-е. Наполеона и потожъ духовенство не остановело ихъ на краю пропасти, а само устремилось за ними 221).

Предъ нами достаточно выясняется смыслъ христіанства, «омоложеннаго» Сенъ-Симономъ. Это—прежде всего нравственное ученіе, организующее общество на почвъ согласованныхъ классовыхъ

<sup>119)</sup> Ib. 168-181.

<sup>&</sup>quot;1) Ib. 186-191.

интересовъ и въ духѣ высшаго уровня цивилизаціи. Это-моменть эволюціонный, такъ же какъ эволюціонны интересы и вся цивилизація. Евангельскій принципь взаимной братской любви остается непревзойдимымъ, но приложения его, извлекаемыя изъ него организующія следствія—столь же разнообразны, какъ различны историческіе моменты, требующіе органической доктрины. Цивилизація пережила два такихъ момента: возникновение христіанства и обновленіе его. Въ промежуть те сначала в та приложенія евангельской морали къ тому культурному состоянію общества, какое характеризуется рабствомъ, правомъ сильнаго, привилегіями рожденія, - потомъ въка-разложенія духовной власти, выполнившей свое назначеніе и переставшей соотв'єтствовать соціальному и умственному росту общества. Явилось протестанство, окончательно разложившее старую духовную организацію и открывшее путь новой. Она также христіанство, но координированное съ интересами и наукой. Сенъ-Симонъ объщаль выяснить эту философскую, идейную живучесть христіанства, «превосходство христіанской теоріи надъ всёми философскими направленіями-религіозными и научными». Это должно было составить содержание второго діалога, а въ третьема философъ намеревался изложить мораль, культь и догму новаго христіанства и предложить символь въры новыхъ христіанъ.

Сенъ-Симонъ не успъль выполнить своего объщанія. Но изъ его плановъ только первый представлялъ интересъ новизны: въ другихъ сочиненіяхъ Сенъ-Симонъ не разрёшаль поставленнаго вопроса, — что касается морали, культа и символа въры — все это намъ извъстно, хотя и не въ цъльной систематической формъ. А земная или позитивная мораль, мы видъли, разрабатывалась неуклонно съ самаго начала соціологическаго періода сенъ-симоновской философіи и общія ея основы достаточно выяснились. Культь также быль намечень и, мы знаемь, въ одномъ плане-даже съ подробностями, напоминающими, какъ и следовало ожидать, революціонные культы, — теофилантропію преимущественно. Вопрось о догив оставался открытымь, — но по опредвлению философа, догиз должна была служить только «сборником» пояснений»—une collection de commentaires — практическаго характера — къ общей доктринь, т.-е. жизненнымъ проложениемъ позитивной морали ко всевозможнымъ случаямъ, своего рода практическое руководство. При такомъ

опредъленіи догмы-въ ней нътъ мъста мистическому элементу, т.-е. установленію иной связи между человіческой и міровой жизнью, помимо всесторонней эксплуатаціи земного шара научно-индустріальными снособностями. Сенъ-Симонъ закончилъ Новое христіанство обращениемъ къ государямъ отъ имени Бога, — но духъ его философіи не вызываль его на опредъленія Бога и логически не иогъ привести къ нимъ. Мы видели, — воля Бога для философа означала смыслъ исторической эволюціи, вельнія цивилизаціи и врядъ ли онъ сталъ бы черпать свои представленія изъ другого, на его взглядъ, не позитивнаго, источника. Вопросъ о духовной природъ человъка, мы знаемъ, разръщался у Сенъ-Симона путемъ анализа физіологического ряда, эволюціей той л'естницы, какан была передана философу естествознаніемъ конца XVIII-го и начала XIX-го въка. Следовательно, догма въ религи Сенъ-Симона не могла имъть ничего общаго съ теологіей, -- могла развъ только выражать въ «артистической» формъ позитивное ученіе, -- какъ это случалось дёлать самому Сенъ-Симону, начиная съ таинственнаго голоса въ Лисьмах женевского обывателя и кончая обращениемъ къ государямъ въ Новомъ христіанствъ. Но подобная форма обусловливалась не сущностью новой философіи, а вызывалась ея цёльюобъективныя истины превращать въ субъективныя чувства ради энергическаго осуществленія, -- экзампировать людей, напомять ихъ страстью и энтугіазмомъ.

Наконецъ, — вопросъ о символѣ позитивной религіи. Мы не встрвчаемъ его ни въ одномъ изъ сочиненій Сенъ-Симона, но у Гюббара напечатанъ Символъ въры основателей позитивной политики, какъ извлеченіе изъ Переустройства европейскаго общества 2229).

<sup>222)</sup> Въ виду характерности и содержательности отривка, отсутствующаго во всехъ собраніяхъ сочиненій Сенъ-Симона, предзагаенъ полний тексть — Profession de foi des fondateurs de la politique positive.

Je crois que la propriété industrielle est celle à laquelle on doit principalement attribuer le droit de voter l'impôt.

Je crois que les possesseurs des propriétés industrielles sont les plus intéressés de tous les sociétaires au maintien de l'ordre général, à la tranquillité politique, ainsi qu'à la bonne administration des deniers publics.

Je crois que les propriétaires industriels sont les seuls sociétaires dont la capacité en administration soit constatée par des preuves positives et publiques,

Je crois que les industriels riches commandant les ouvriers dans leurs travaux journaliers, sont par conséquent les chefs du peuple dont ils font nécessairement partie; d'où

Этоть «символь» не вмёщаеть всёх извёстных намь идей философіи, — мы не находимь здёсь ученія объ ассоціаціи, о необходимости вводить рабочих наравнё съ предпринимателями въ промышленныя предпріятія, — но сущность «индустріализма» представляется ясной. Во главё общества двё власти — духовная и правительственная, доставляющая средство духовной и осуществляющая вырабатываемыя ею идеи; основа политических правъ — индустріальная собственность, какъ свидётельство и результать индустріальная собственность, какъ свидётельство и результать индустріальной способности и, слёдовательно, доступная и низшему классу. «Символь» пользуется религіозной формулой: «я вёрую» и съ нёкоторыми дополнительными поясненіями можеть замёнить об'вщанное Сенъ-Симономъ «испов'ёданіе вёры» въ третьемъ діалог'в Новаго христіанства.

Смерть прервала дъятельность философа. Она захватила его пменно въ то время, когда вокругь него стала, повидимому, складиваться школа, когда оставалось только ситематизировать докт-

il résulte qu'ils sont les chefs directs et naturels de la nation travaillante, qui est la seule à laquelle la morale, la justice et le bon sens permettent d'accorder des droits politiques.

Je crois que l'attribution principale du droit de voter l'impôt aux propriétaires industriels établira dans la société le plus haut degré d'égalité dont elle soit susceptible.

Car les propriétaires industriels jouiront nécessairement du plus haut degré de considération, quand ils seront, plus particulièrement que les autres citoyens, chargés de voter l'impôt. Or, l'expérience a prouvé, que parmi les chefs des premières maisons d'industrie, il se trouvait toujours des hommes qui avaient débuté dans la carrière comme de simples ouvriers. Les citoyens de la dernière classe pourront donc toujours parvenir au premier rang, ce qui ne peut exister dans un ordre social où la propriété territoriale, seule capacité constatée, donnent le principal droit de voter l'impôt.

Je crois que les pouvoirs politiques doivent être partagés en deux classes: tles uns ayant pour objet d'administrer les intérêts moraux; et les autres de régir les intérêts physiques de la société.

Les savants dans les sciences physiques et mathématiques, réunis aux artistes, doivent être chargés de l'instruction publique, ainsi que de tous les travaux qui ont pour objet le perfectionnement de l'intelligence collective et individuelle des membres de la société.

Les cultivateurs, les fabricants et les négociants doivent être principalement chargés de diriger l'administration des intérêts physiques de la société.

Le pouvoir temporel et le pouvoir spirituel doivent être indépendats l'un de l'autre, excepté sous le rapport pécuniaire, à l'égard duquel le pouvoir spirituel doit dépendre du pouvoir temporel.

Les fondateurs de la morale et de la politique positive, de même que les premiers chrétiens, auront la violence en horreur. Ils n'agiront sur les esprits que par voie de persuasion et de demonstration.

рину и провести ее въ общественное мивніе. «Сенъ-Симонъ быль счастливъ въ эту эпоху», говоритъ лътописецъ сенъ-симонизма 223). Послѣ разлуки съ Контомъ онъ не остался въ одиночествѣ. Олендъ Родригь, докторъ Бальи, Леонъ Галеви, Дювержье учились у него и работали съ нимъ. Его идеи начинали экзальтировать людей, жадно искавшихъ міросозерцанія и соціальной организаціи, способной прекратить современную партійную безплодную борьбу и предотвратить опасность новой революціи. Новое христіанство было задумано сообща съ учениками. Родригъ принялъ участіе уже въ первомъ діалогь, несомивино, --сотрудничество его и участниковъ въ сборникъ Литературныя, философскія и индустріальныя мнюнія распространилось бы и на другія двѣ части. Кромѣ того, у учителя и учениковъ созрълъ планъ журнала, -- и Сенъ-Симонъ при философской редакцін браль на себя роль «совъщательнаго философа». Смерть поразила его въ самый разгаръ подготовительной работы. Родригъ благоговъйно оставилъ подробныя воспоминанія о послъднихъ часахъ своего учителя 224).

Сенъ-Симонъ до конца остался в ренъ своей филосовской экзальтаціи. Въ последніе часы жизни онъ решительно отказался говорить о своихъ личныхъ дёлахъ и посвятилъ ихъ своимъ излюбленнымъ мыслямъ. Смерть быстро приближалась, умирающій, собирая последнія силы, попросиль учениковь сесть подле него пульсь начиналь слабеть и философъ прерывающимся голосомъ говориль такъ: «уже двънадцать дней и стараюсь указать вамъ средства устроить возможно успъшно ваше предпріятіе (изданіе журнала) и теперь въ теченіе трехъ часовъ я усиливаюсь изложить вамъ сущность моихъ идей на этотъ счеть. Въ эту минуту я могу сказать вамъ только следующее: вы приближаетесь къ эпохе, когда хорошо разсчитанныя усилія должны им'єть величайшій усп'єхь. Плодъ созрѣлъ и вы должны сорвать его. Послѣдняя часть нашихъ работь будеть, можеть быть, дурно понята. Нападая на средневъковую религіозную систему, доказали только одну истину: система эта не находилась въ гармоніи съ прогрессомъ положительныхъ наукъ,но ошибочно заключать, что религіозная система вообще должна

<sup>223)</sup> N. list. I, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup>). Hubbard. 105-111. Not. hist. I, 118-122.

исчезнуть, она должна только стать въ соотвѣтствіе съ прогрессомъ наукъ. Сорокъ восемь часовъ спустя послѣ нашего второго изданія,—мы образуемъ партію».

Обратившись къ Родригу, Сенъ-Симонъ произнесъ: «помните,— чтобы совершить что-либо великое, надо быть одушевленнымъ страстью. Смыслъ работъ всей моей жизни заключается въ томъ, чтобы опезпечить всёмъ членамъ общества самое широкое развитіе ихъ способностей».

Его послѣднія слова были: «наше дѣло въ нашихъ рукахъ»,— началась агонія и философъ скончался, до послѣдней минуты сознанія не утрачивая вѣры въ свои открытія. Восторженные послѣдователи вскорѣ превратили ихъ въ «откровенія», — но восторіъ не помѣшалъ ученикамъ съ полной свободой развивать, толковать и дополнять философское и соціальное завѣщаніе учителя, что во многихъ отношеніяхъ являлось логически-повелительнымъ и практически-необходимымъ.

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

I.

На могиль Сенъ-Симона Леонъ Галеви произнесъ глубоко-прочувствованную ръчь. Онъ говорилъ: «въ то время когда другіе въ предсмертныя минуты думають о своихъ друзьяхъ, о своихъ родныхъ, о себъ самихъ, — Сенъ-Симонъ свои послъднія думы отдаль тьмъ, кто работаеть, тъмъ, кто страдаеть, той великой семьв, чьи интересы онъ защищаль, которую усыновила его душа». Дальше следовала похвала Сенъ - Симону, какъ философу. Ученикъ говорилъ о «всеобъемлемости и точности знаній» своего учителя, свид'ятельствовалъ, что эти знанія поставили Сенъ-Симона — неспеціалиста рядомъ съ спеціалистами всехъ направленій. Речь заканчивалась новыми указаніями на заслуги Сенъ - Симона какъ человъка: «Можеть быть не далекъ моменть, говорилъ Галеви, когда отдадутъ полную справедливость этому знатному сеньёру Франціи, который не переставаль защищать интересы слабаго и бъднаго, этому гранду Испаніи, который сражался когда-то за американскую свободу и который всегда проповедываль только терпимость, этому потомку Карла Великаго, который боролся за миръ и счастье человъчества съ единственнымъ оружіемъ-логики и убѣжденія>1).

Ръчь Галеви превосходно отражала *чувства* немногочисленныхъ избранныхъ послъдователей, окружавшихъ могилу философа,—но не точно опредъляла ихъ положение относительно его, какъ основателя школы. Въ ту часть ръчи, гдъ говорилось о познанияхъ и точномъ мышлении Сенъ-Симона,—ученикамъ неминуемо, съ перваго же дня своей дъятельности, предстояло вносить существенныя поправки и лополнения.

<sup>1)</sup> Annuaire Necrologique (Mahue), VI, 278.

Идейное наслъдство Сенъ-Симона не представлялось ни всеобъемлющимъ, ни точнымъ. Касательно покушеній философа на «спеціальности», мы помнимъ печальный опыть его полемики съ Лапласомъ. Но не въ спеціальныхъ промахахъ заключался главный недостатокъ первичнаго сенъ-симонизма, — а именно въ отсутствии точности въ нъкоторыхъ существенныхъ идеяхъ и, слъдовательно, въ недостаткъ полноты въ общемъ міросозерцанін. И мы знаемъ, -- этоть недостатокъ обусловливался самой повелительной силой, психологіей философа. Всю жизнь онъ мыслиль подъ влінніемъ двухъ основныхъ стихій своей природы— экзальтаціи и глубокой аналитической мысли. Ближайшіе ученики важньйшей заслугой своего учителя признали открытіе соціальной науки, т. е. философскаго анализа и синтеза культурно - историческихъ явленій. Эти явленія, въ глазахъ Сенъ-Симона, возымъли значение опытно-научнаго матерьяла, изучаемаго и комбинируемаго темъ самымъ методомъ, какой примъняется въ физикъ и физіологіи. И соціальная наука въ результать должна стать строгой наукой, во всеоружии точнаго наведения и непогръшимыхъ общихъ заключеній.

Это одинъ завътъ философа и онъ соотвътствуеть одной сторонъ его духовнаго склада. Другой прошелъ яркой чертой по всъмъ про-изведениять Сенъ - Симона, сказался въ «грезъ» Писемъ эксеневскаю обывателя, отразился на объщанияхъ, данныхъ въ Новомъ христианство и внушилъ умирающему учителю требование, чтобы его ученики всегда и во всемъ великомъ были проникнуты чувствомъ восторга, горячаго увлечения.

Эти двъ стихіи все время уживались рядомъ, поперемънно уступая первенство другъ другу. Съ одной стороны—логическій умъ, наука, съ другой—чувство, вдохновеніе. И мы видъли, это совмъстительство оказало ръзкое вліяніе на всю созидательскую часть сенъ-симоновской системы. Философъ до донца не могъ съ точностью опредълить роли артистической способности въ созданіи, доктрины: или артисты только популяризаторы, проповъдники идей добытыхъ философами и учеными, или они — участвуютъ также въ организаціи самой доктрины.

Мы знаемъ.—Сенъ-Симонъ однажды рѣшительно призналъ философію силой упраздняющей отжившее и создающей новое. И это—понятно. Если доктрина создается на почвѣ философски анализиро-

ванныхъ и комбинированныхъ фактовъ, если она не изобръмается, а просто констатируется, тогда вившательство чувства и воображенія является не только излишнимъ, не даже вреднымъ. Но въ другой разъ Сенъ - Симонъ во главъ духовной власти требуетъ людей, одаренныхъ одинаково философско - научными и художественными способностями, называетъ даже теологовъ. Какую роль будутъ вграть не логическія и не аналитическія силы тамъ, гдъ неограниченное царство позитивной философіи, у Сенъ-Симона нътъ отвъта.

И онъ его не могь дать, — по очень простой причинъ. Сенъ-Симону не была ясна психологія философско-научной работы. Лично поэть и мыслитель, — Сенъ-Симонъ нираву не поставилъ задачи— опредълить соотношеніе творчества и анализа въ идейномъ строительствъ. Очевидно, — вопросъ слъдовало перенести на общую психологическую почву, — и тогда непосредственно опредълялось мъсто художественной способности въ организаціи доктрины. Слъдовательно, ученики Сенъ-Симона въ окончательномъ положительномъ моментъ философіи своего учителя получили рядъ опредъленныхъ, но не вполнъ координированныхъ элементовъ.

Но этимъ не ограничилось несовершенство философскаго наслъдства Сенъ-Симона. Въ области анализа философъ также не довелъ своей задачи до конца. Выставивъ принципъ научно - философскаго изученія и групцировки историческихъ фактовъ, Сенъ - Симонъ не исчерпаль своимъ анализомъ всего историческаго процесса, а только установиль схему культурнаго движенія. Мы указывали, — чеполнота анализа отразилась на представленіяхъ философа о соціальномъ содержаніи революціи и о смыслѣ предшествовавшей философскоэкономической литературы. Сенъ-Симонъ обощель молчаніемъ дифференціацію въ составъ индустріальнаго класса, являвшуюся въ исторіи Франціи в'єковой традиціей и особенно ярко сказавшуюся въ пдеяхъ и фактахъ просвътительной и революціонной эпохи. Обходь ималь результатомъ программу соціальной органиваціи, не совпадавшую по своему рашительному смыслу съ идеальной цалью Сенъ-Симона-создать порядокъ, обезпечивающій всесторовнее развитіе бъднъйшаго и многочисленнъйшаго класса общества.

«Кодексъ интересовъ» въ первичномъ сенъ-симонизмѣ заключалъ въ себѣ противорѣчіе, обусловленное невыясненностью основного соціальнаго вопроса, — отношеній труда къ капиталу, рабочихъ къ

предпринимателямъ. Вмѣсто того, чтобы опредѣленно указать на свойства почвы, на которой приходилось созидать новую доктрину, Сень-Симонъ пытался привлечь сочувствіе къ своему идеалу обладателей капитала, какъ таковыхъ, воздѣйствовать на симпатическую сторону ихъ природы, вызвать во имя соціальной реформы благородный энтузіазмъ. Филантропія заступала мѣсто политики и въ соотвѣтствіи съ патетическимъ содержаніемъ идей программа Сенъ-Симона теряла долю философской убѣдительности и политической силы.

Мы указывали, -- неполнота соціальнаго анализа можеть быть объяснена нежеланіемъ философа настаивать на распаденіи индустріальнаго класса, имъющаго общаго сплоченнаго врага въ лицъ средневъковыхъ пережитковъ. Но, несомнънно, извъстную роль играла здъсь в гуманитарная экзальтація философа, та терпимость, о какой Галеви говориль надъ его могилой. Только одно объяснение — недопустимо: ослъпленіе, искреннее недоразумьніе философа, т. е. естественнобуржуазный складъ его соціальной мысли. Мы видели, — отъ Сенъ-Симона не ускользнулъ разрывъ между индустріальными классами и онъ неоднократно указывалъ на ассоціпрованіе рабочихъ, какъ на мъру позезную и неизбъжную для предпринимателей. Иногда тонъ его утрачиваль чувствительный и терпимый характерь и становился даже угрожаюющимъ. Наконецъ, -- неизменно настойчивое провозглашеніе судьбы «наиболье бъднаго и многочисленнаго класса» рядомъ съ могущественными «филантропами» могло имъть въ виду только классовый составъ индустріализма.

Но всего этого оказалось недостаточнымъ, чтобы ученіе Сент-Симона въ области соціальнаго анализа не нуждалось въ существенномъ развитіи. Его ученіе пришло къ совершенно ясному выводу: основаніе общественнаго зданія—работники. Но этоть выводъ, не обоснованный легикой исторіи, можно было признать внушеніемъ экзальтированнаго филантропическаго чувства,—тъмъ болье, что философъ считаль необходимымъ обращаться именно къ филантропамъ съ убъдительнымъ словомъ въ интересахъ индустріальной ассоціаціи.

Несмотря на эти пробълы, — мысль учителя заранъе намъчала путь, какимъ должны были идти разъяснительныя и завершительныя идеи учениковъ, — и именно въ области соціальнаго идеала конечный выводъ не представляль затрудненій. Онъ логически примыкаль къ основному принципу сенъ-симоновской философіи, — къ требованію

личного производительнаго труда, какъ единственной исторически-закономърной и нравственной основы всякаго общественнаго положенія личности и прочнаго строя самого общества. Болъе сложная и болъе новая задача предстояла сенъ-симоситамъ въ процессъ всесторонняго философскаго и практическаго осуществленія доктрины, одушевленной извъстнымъ конечнымъ идеаломъ. Эту задачу и должно было ръшить періодическое изданіе Производитель, задуманное еще Сенъ-Симономъ.

Перваго іюня 1825 года составилось общество на акціяхъ. Участіе приняли видные представители индустріи — съ Лафиттомъ во главѣ, въ журналѣ готовились писать не только прямые ученики Сенъ-Симона, но и либералы, въ родѣ Армана Карреля и Адольфа Бланки, главная работа падала на Анфантэна, Родрига, Базара,— за ними слѣдовали Бюшезъ, Руанъ, до апрѣля 1826 года—редакторъ Серкле, съ начала этого же года Лоранъ. Одновременно съ уходомъ Серкле журналъ изъ еженедѣльнаго превратился въ ежемѣсячный,— но духъ его остался неизмѣннымъ: редакторство Серкле было внѣшнимъ фактомъ, какъ и вообще его принадлежность къ школѣ \*).

Основатели журнала пивли въ виду представить сначала историво-философскій обзоръ индустріи и науки и на рядахъ историческихъ фактовъ построить политическую организацію ученыхъ и общественный строй, наиболье благопріятный развитію индустріи, т. е. въ общемъ рышить задачу о союзь науки и индустріи во имя соціальныхъ чувство. Съ самаго начала патетическій элементъ у сепъсимонистовъ стойть на первомъ плань. Наука и индустрія не цыли, а средства: оны должны поставить человька въ условія, наиболье благопріятныя для развитія сердечнаго чувства къ слабымъ, покорности сильнымъ, любви къ соціальному порядку, обожанія міровой прмоніи з).

Сенъ-Симонисты, следовательно, съ точностью выполняли последній заветь учителя, воспроизводившій известное намъ прославленіе энтузіазма въ его письме къ племяннику. Это — фактъ существенной важности въ развитіи сенъ-симонизма. Въ немъ коренится ремийозмая стадія школы, заслонившая и подорвавшая ея философію

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О Cerclet-Not.-Hist. I, 70. Исторія журнала-ib 150 etc.

<sup>3)</sup> Doctrine de S.-Simon. I, 23, 28.

и политику. Въ восторженной статъв Глобуса Сенъ-Симонъ именовался поэтомъ, т. е. изобрътателемъ, его личность признавалась могучей, страстной и пылкой: ученики желали воспроизвести ту же психологію и не ограничиваться однимъ изследованіемъ, -- напротивъ низвести его на степень провърочного средства, сдълать его комментаріемъ къ патетическимъ вдохновеніямъ, какъ -- тексту і). Въ этомъ представлени кроется естественная мысль, что комментарии необходимы только для новичковъ, или мало проницательныхъ читателей, т. е. это-матеріаль экзотерическій. Настоящее достояніе школытексть, т. е. открытія или-ближе къ истинъ - откровенія. Вскоръ сень-симонисты обнародують признание именно въ такомъ смысль, «научный языкь» объявять подготовительнымь путемь къ симпатическому языку, т. е. вдохновенному, пророческому <sup>5</sup>). Мы знаемъ, — это стремление не находилось въ противоръчи съ общимъ духомъ эпохи и увидимъ, - оно нашло громкій и сочувственный откликъ у даровитъйшихъ и образованнъйшихъ людей времени. Откликъ перешелъ въ негодованіе, когда Анфантэнъ вложилъ изв'єстное содержаніе въ пророчества, - а собственно противъ широкаго участія паеоса и чувствъ въ философіи ничего не имъли ни героп радикализма въ родъ Базара, ни воспитанники положительной политехнической, школы, во множествъ приставшіе къ сенъ-симонизму. Философски этоть факть и быль объяснень въ первыхъ же публичныхъ лекціяхъ сенъ-симонистовъ, --- въ замъчательно тонкомъ анализъ научно творческой работы. Этотъ анализъ долженъ былъ оправдать появление пророковъ и священниковъ въ нѣдрахъ сенъ-симонизма и подготовить точку опоры для Анфантэна. Пока редакція Производителя была еще далека отъ папы и отличалась только общимъ энтузіастическимъ настроеніемъ, т. е. проявляла экзальтацію въ пользу ндей, вытекавшихъ изъ историческаго анализа и, естественно, симпатическая способность пока крайне робко выходила за предълы популяризаціи, художественной пропаганды научныхъ идей.

Журналъ неоднократно главнымъ открытіемъ Сенъ-Симона называеть «прямую и философскую классификацію общихъ фактовъ прошедшаго», на основаніи которой можно вывести законъ соціальнаго

<sup>4)</sup> Ib. 429.

<sup>5)</sup> Globe 1830, 26 oct., No 246. "Cette individualité si puissante, si fougueuse, si singulière et si générale"... "Ce poëte car il fut inventeur"...

развитія. Сенъ-Симонъ установилъ необходимость «изучать прогрессивное и правильное движение цивилизаци», собирать и классифицировать факты, изъ которыхъ должна быть выведена новая теорія > 6). Сенъ-симонисты повторяють и всё производныя историко-философскія идеи учителя, - критику взглядовъ Кондорсе, внушенных односторонней философіей XVIII-го въка, наименованіе исторіи— «соціальной физикой» и «соціологіей человіческаго рода, разсматриваемаго въ своемъ коллективномъ бытіи съ первыхъ удостов ренныхъ изследованіемъ агтрегацій». Историкъ, не увлекаясь ни порицаніемъ, ни сочувствіемъ, долженъ классифицировать факты въ порядкъ последовательности и взаимной зависимости съ той целью, чтобы открыть законо ихъ связывающій, распознать будущій путь челов'ьческаго рода-по всемъ направленіямъ, опредёлить настоящій моменть развитія общества, отм'ятить какія явленія въ настоящемь подлежать дальнейшему движению и какія осуждены на упадокъ и, наконецъ, указать, какъ общество должно организоваться, чтобы благопріятствовать развитію явленій прогрессивныхъ и устранить явленія, находящіяся въ состояніи разложенія и такимъ образомъ выполнить свое назначение 1).

Сенъ-Симонъ не только далъ опредъленіе научной исторіи, но и получилъ требуемый выводь, т. е. изслъдовалъ соціальную тенденцію цивилизаціи. Прежде всего исторія показала, что человъческое общество—нѣчто цѣльное, подчиняющееся особымъ органическимъ законамъ и мощно воздѣйствующее на отдѣльныхъ личностей. Это—сила, стоящая рядомъ съ личностью и для практическаго вмѣшательства въ ея развитіе слѣдуеть исходить отъ нея самой, а не отъличности, т. е. опираться на исторію и психологію общества, а не единицы. Отъ человъка нельзя заключать объ обществов, и отъ личной нравственности о политикъ: человъкъ и личная мораль только части, соціальные отдѣлы въ цѣлой системъ, именуемой обществомъ и «соціальной наукой». Политика есть мораль, установленная не напринципахъ какого бы то ни было мыслителя, а на смыслѣ философски координированныхъ явленій цивилизаціи в).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Producteur. 1826, mai, p. 288; t. II, 888.

<sup>1)</sup> IV, 400-418. Considérations sur l'histoire, asr. Basaps.

<sup>\*)</sup> II, 158-167, ast. Rouen.

Въ виду этого — неосновательно брать человъка, какъ граждапина общества, «въ узкомъ кругу его индивидуальности», будто «обособленнаго властителя», запрашивать объ его способностяхъ и нуждахъ и потомъ предписывать ему абсолютныя права и обязанности, будто человъкъ представляеть изъ себя неподвижную абстракцію и ему приходится жить въ полномъ уединеніи. «Мы, говорять сенъ-симонисты, ищемъ закона, который долженъ управлять чувствами соціальнаго человъка, —въ изученіи самого общества, въ исторіи непрерывнаго развитія его нуждъ и могущества».

Для политика, слѣдовательно, существуеть не индивидуальная совѣсть, а совѣсть человѣческаго рода въ различные періоды его развитія. Индивидуальная совѣсть, на которой многіе стремятся построить общественныя отношенія, — приводить только къ отвлеченной и неполной морали, такъ какъ она не признаетъ временныхъ и мѣстныхъ потребностей и оставляетъ въ сторонѣ важнѣйшую частъ человѣческаго существованія, — отношенія человѣка къ обществу, — отношенія, неизбѣжно видоизмѣняемыя поступательнымъ движеніемъ цивилизаціи ").

Это движеніе учить двумь истинамь, обнимающимь философію исторіи и соціальную программу. Обів—открыты Сень-Симономь, но не одинаково тщательно пмъ выяснены. Одна — ученіе объ «общей идев», т. е. о власти извівстнаго міросозерцанія надъ обществомь въ органическія эпохи. «Ощая идея» всегда соотвітствуєть уровню цивилизаціи и является одновременно наукой, философіей и религіей даннаго времени (о). Эту идею Производитель цівликомъ заимствоваль у Сент-Симона—со всіми частными выводами и съ основнымъ оригинальнымъ ученіемъ о свободі совісти. Этой свободы не существуєть и не можеть существовать въ позитивную органическую эпоху. Свобода совісти—переходное состояніе, необходимое для разложенія устарівшей «общей идеи» и безцівльное, когда эта идея организована. Мы видівли, Сенъ-Симонъ мимоходомъ коснулся этого вопроса, считая его вполніть яснымъ, и теоретически онъ дібіствительно різмается послідовательно. Въ позитивной стадіи общая идея опирішается послідовательно. Въ позитивной стадіи общая идея опирішается послідовательно.

<sup>1°)</sup> IV, 112. Examen d'une dissertation sur le mot Encyclopédie, par Guizot. Art. Базаръ. Другая статья Базара о тонъ же. De quelques uns des obstacles qui s'opposent à la production d'une nouvelle doctrine, IV.



<sup>· 1)</sup> III, 330-1.

рается на изследованіе и доказательства,—следовательно «возможность каждому создавать воззренія, только на основаніи своихъ собственныхъ сведеній и размышленій, по вопросамъ философіи, политики и морали» не мыслима фактически—par le fait même, если существуетъ средство—науки нравственныя и политическія поднять до уровня наукъ опытныхъ и положительныхъ. Тогда, благодаря доказательствамъ, придется волей-неволей вёрить научнымъ истинамъ въ области морали и политики подобно тому, какъ въ настоящее время вёрятъ научнымъ истинамъ въ астрономіи и физикъ 11).

Такова одна истина, вытекающая изъ философскаго анализа историческихъ фактовъ. Другая—соціальная — заключается въ ученіи о постепенномъ наростаніи ассоціаціи, о расширеніи союзничества на общирнъйшій кругь людей, начиная съ семьи п кончая всёмъ человъчествомъ. Бланки цълью Производителя считаетъ разъясненіе иден и факта ассоціаціи. И дъйствительно, журналь внесъ существенныя дополненія къ принципу, установленному Сенъ-Симономъ.

Прежде всего Анфантэнъ подробно выяснилъ историческую побіду индустріальной организаціи надъ феодальной, заміну завоевательнаго духа — духоми ассоціаціи. По мнінію Анфантэна. — наль всеми человеческими знаніями господствуєть одинь факть-ассоціадія, т. е. комбинація всёхъ индивидуальныхъ работь въ соціальныхъ интересахъ. Политическая экономія, въ качествъ философіи нидустріи, должна отыскать законь, управляющій такой же комбинаціей индивидуальных усилій во имя общей цъли. Уже на основанін первичной идеи ассоціаціи получается выводь, стоящій во главе дальнейшаго анализа, -- именно: къ намеченоому закону ведуть явленія, характеризующія прогрессь вь одномъ опредъленномъ направленіи, т. е. въ распредъленіи орудій эксплуатаціи между людьми наиболье индустріально-способными. Это значить: чъмъ совершеннъе ассоціація, тъмъ послъдовательнъе осуществляется принцить гармоніи между обладаніемь и талантомь, соотв'єтствіе количества предметовъ качеству производительной способности. Историческое развитіе ассоціаціи постепенно приводило къ торжеству «положительных в преимуществъ надъ «условными», т. е. къ преобла-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Ш, 110. De l'esprit critique, Базара; I; 536-8, редакціонная статья въ ответь на леберальную критику.

<sup>15)</sup> I, 348. Esquisse historique sur l'origine et des progrés de l'économie politique.

данію производительныхъ способностей надъ властью распоряжаться чужимъ трудомъ и потребленіемъ 13):

Та же исторія, по словамъ Анфантэна, приводить изслідователя къ другому экономическому распреділенію состава общества, чімъ принято въ политической экономіи. Общество ділится не на пронаводителей и потребигелей, а на производителей и непроизводителей, на работниковъ и праздныхъ,—и съ этой точки эрівнія сенъсимонисты впервые представили полную исторію эксплуатаціи,—явленія параллельнаго ассоціаціи 14).

Мы знаемъ, еще Сенъ-Симонъ предлагаль комбинировать ряды историческихъ фактовъ по двумъ категоріямъ—наростанія, развитів и упадка, разложенія. Ассопіація и эксплуатація и представляють руководящія начала оббихъ категорій въ области индустріальной эволюціи. Сенъ-Симонъ анализироваль не съ одинаковой рівшительностью тоть и другой рядъ. Представивъ подробный обзоръ наростанія, философъ не выразиль въ соотвітственной полноті — разложенія, т. е не даль окончательной характеристики эксплуатаців въ ея историческихъ преобразованіяхъ. Производитель выполниль эту задачу, обильную практическими выводами.

По возарвнію автора статьи *О рабочема класст*—рабочій классь въ политическомъ отношеніи — наслідникъ древняго рабства, перемедшаго въ крізпостничество, которое въ свою очередь видонзмінилось въ наемничество: esclavage, servage, état de salarié, — таковърядъ разложенія эксплуатаціи. Послідняя стадія должна исчезнуть съ полнымъ торжествомъ ассоціаціи, когда «пользованіе благами будуть распреділяться въ прямой зависимости отъ работы каждаго члена ассоціаціи».

Въ этомъ разсуждении рѣзко подчеркнута дифференціація индустріальнаго класса, на которой Сенъ-Симонъ не находиль возможнымъ останавливаться.

Съ этихъ поръ индустріальная эволюція получить въ рукахъ сенъсимонистовъ значеніе антибуржуазнаго критическаго орудія и при-

<sup>13)</sup> III, 66—78. "Considerations ur l'organisation fiodale et l'organisation industrielle. Comment l'esprit d'association se substitue graduelement dans les rapports socianx à l'erprit de conquête".

<sup>14)</sup> III, 365. De la concurrence dans les entreprises industrieles.

<sup>15)</sup> III, 306-7.

ведеть ихъ къ гораздо болъе демократическимъ выводамъ, чъмъ соціальная политика учителя.

Въ Производитель сенъ-симонисты не успълн развить своей идеи со всеми ея практическими последствіями, ограничились повтореніемъ мысли Сенъ-Симона объ ассоціированіи рабочихъ и предпринимателей, т. е. объ участім рабочихъ въ прибыляхъ предпріятій соразмерно съ трудомъ каждаго рабочаго. Не имен окончательнаго плана, уравнивающаго работу и вознаграждение капитала и труда, т. е. осуществляющаго идеально индустріальную ассоціацію — безъ распаденія класса на козяевъ и наемниковъ, сенъ-симонисты предлагали пока осуществить «полуассоціацію»—съ проведеніемъ принципа неизмвнной заработной платы и дивиденда 16). Одновременно воспроизведена и другая идея Сенъ-Симона-о банкахъ, какъ средствахъ регулировать ходъ индустріи. Анфантэнъ придаль идей болю определенную форму, считая банки — единственнымъ върнымъ оружіемъ противъ конкуренціи, т. е. индустріальной анархіи. Другой авторъ намътилъ всъ функціи, какія банки должны взять на себя въ качествъ организующихъ учрежденій. Они слъдять за потребностями общества и за относительнымъ развитіемъ отраслей индустріи, сообравно съ наблюденіями распределяють капиталы между предпрінтіями, вообще водворяють коммерческое и промышленное един-CTBO 17).

Впослъдствии это учение объ индустриальномъ единствъ займеть равноправное мъсто рядомъ съ идеей научно-философскаго и религиознаго единства.

Мы видимъ, — воззрѣнія *Производителя* по существу лишены воинственнаго духа, такъ какъ новый строй является результатомъ исторической эволюціи, — входить въ закономѣрный порядокъ вещей: задача новыхъ мыслителей — разъяснить путь эволюціи и представить умозаключенія, на столько убѣдительныя, на сколько вообще можеть быть убѣдителенъ смыслъ доступныхъ изслѣдованію явленій. Такъ сенъ-симонисты и смотрѣли на свою философію и гордо предоставляли другимъ, не обладающимъ органической

<sup>16)</sup> IV, 308. La classe oscrière, ast. Rouen: "la demiassociation".

<sup>17)</sup> III, 886.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) II, 290. Examen des faits qui prouvent la tendance de la societé à s'organiser, apr. Allier.

доктриной, полемическія схватки, вообще сильныя отрицательныя чувства. Для себя они разсчитывали на энтузіазмъ. «Философія Производителя, писалъ Бюшезъ, даетъ новый толчокъ патетическимъ чувствамъ, открываетъ новый источникъ энтузіазма и самоотверженія, показываетъ въ будущемъ торжество науки и труда, наивозможно полное улучшеніе участи бѣдныхъ классовъ, царство всѣхъ мирныхъ и филантропическихъ страстей» 15).

На самомъ дѣлѣ, — именно *Производитель* вызваль чрезвычайно разнородную и часто весьма оскорбительную критику. Она, повидимому, совершенно не соотвѣтствовала философскимъ пріемамъ сенъсимонистовъ—объективнымъ и научно-логическимъ, но тѣмъ не менѣе критика являлась неизбѣжной—не только съ точки зрѣнія затронутыхъ либеральныхъ и буржуазныхъ интересовъ, —но и по самой сущности сенъ-симонистскаго ученія —въ двухъ основныхъ его направленіяхъ—философскомъ и соціальномъ. И то и другое могло вызвать недоразумѣнія даже у безпристрастныхъ читателей, а «ветхій міръ» —весьма легко натолкнуть на вражду и злобу.

Прежде всего учение объ собщей идев».

## H.

Мы видели собщая идея» органическій продукть духовной эволюцін, она носить общеобязательный, следовательно, религіозный характеръ, при чемъ свобода совъсти, т. е. критическое отношение къ доктринъ является безполезнымъ, какъ бы несуществующимъ. Этотъ выводъ немедленно вызвалъ протесть и во главъ протестующихъ окавался Бенжамонъ Констанъ. Представитель либерализма обозвалъ редакторовъ Производителя мемфисскими и онвскими жрецами. Въ періодъ напряженной борьбы противъ католической реакціи, —всякій намекъ на догматизму неминуемо вызываль ръзкій отпоръ. Сенъ-симонистовъ быстро признали іезунтами, мистиками, теократами. Наиболъе благосклонная печать даже самого Сенъ-Симона находила слишкомъ «абсолютнымъ» и его ученикамъ совътовала поменьше стремительности и самоувъренности. Люди, признававшіе важность и почтенность сенъ - симонистскихъ цёлей, отступали предъ догматизмомъ, предъ математическимъ пріемомъ рѣшать нравственныя и соціальныя задачи. Именно такое настроеніе заявиль отець Родрига 19).

<sup>&</sup>quot;) IV, 210—1.

<sup>19)</sup> Not.-hist. II, 15. Globe, 1825, 4 nov.

Сенъ-симонисты въ отвътъ усиленно подчеркивали различіе своей философіи и того, что до сихъ поръ именовалось религіей. У нихъ догматы—не откровенные, а доказанные,—и слъдовать имъ значить понимать ихъ, а не стращиться «жандармовъ и костровъ» <sup>20</sup>).

Но это объяснение не было убъдительнымъ, потому что даже въ позитивной религи требовалась въра и въ очень большомъ объемъ. Доказанные догматы могутъ быть доступны разуму только немногехъ. У массъ имъется единственное средство воспринимать «общую идею»—чувство и воображение. Народъ не въ силахъ осуществлять доктрины на основании научныхъ данныхъ,—онъ долженъ быть уелеченъ ею, экзальтированъ въ пользу ея. Массы могутъ руководиться не убъядениемъ, а спърой. Даже больше: «желать дъйствовать на то что называется массами—доказательнымъ разумомъ значить отвергать всъ уроки прошлаго и заблуждаться на счетъ возможнаго будущаго» 20.

Особенно настойчиво разобрать этотъ вопросъ Контъ въ статъяхъ о духовной власти. Онъ восхваляль глубокое познаніе человіческой природы, отличающее католическую церковь: она систематизировала современную «общую идею» и представила ее въ форм'я еторы, какъ основной добродітели, неподвижной и необходимой основи личнаго и общественнаго благополучія. Но етора, по объясненію Конта,— это готовность непосредственно в'врить безъ предварительнаго доказательства въ догматы, провозглашенные св'ядущей властью. Безъ этого условія не возможно установить и поддерживать настоящее умственное и нравственное общеніе людей <sup>22</sup>).

Следовательно, — и въ позитивную органическую эпоху масса относительно организаторовъ доктрины занимаеть то самое положеніе, какое вёрующіе занимали относительно католическаго духовенства. И это явленіе следуеть признать постояннымъ. Масса никогда не доростеть до воспріятія доктрины разумомъ, такъ какъ доктрина непрестанно совершенствуется высшими умами и масса роковымъ образомъ осуждена на ученическое последованіе за посвященными наставниками.

<sup>2°)</sup> Prod. I, 539, отвъть на статью Констана въ Opinion.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) I, 52. Considérations philosophiques sur la littérature, abt. Cerclet—III, 144 sb ct. o Dunoyer, abt. Rouen.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) I, 358-368.

Отсюда ученіе о *догматизми*, какъ *естественном* состоянія человѣческаго разума. И это справедливо не только въ смыслѣ неизбъжности положительныхъ убъжденій у каждаго человѣка лично, но и въ смыслѣ неотразимаго воздѣйствія убѣжденной личности на окружающихъ. Сенъ-симонистскій прозелитизмъ по своей стремительности не уступаетъ религіозному. Всякій кто замышляетъ организовать политическую систему, потерпитъ неудачу, если сначала глубоко не проникнется чувствомъ своего могущества. Онъ долженъ питатъ непоколебимое убѣжденіе, что истина, имъ защищаемая, доступна его мысли, и всякій вопросъ, встрѣчающійся на его пути, онъ долженъ разрѣшать безъ колебаній и ни подъ какимъ видомъ не оставлять его,—даже если бы пришлось начать ради него рядъновыхъ изслѣдованій <sup>23</sup>).

Новыя изследованія во время самой организаціи доктрины—дело въ высшей степени благородное, но практически врядъ ли выполнимое. Психологически догматизмъ общаго настроенія, общихъ принциповъ непремённо распространится и на частности,—уже потому что отсрочка частныхъ рёшеній грозить въ глазахъ вёрующихъ подорвать авторитеть руководителя—въ основахъ ученія. Эту психологію съ точностью осуществиль Анфантенъ, вступивъ на путь религіозной догматики.

Анфантэнизмъ имълъ свое зерно уже въ ученіи *Производителя*. Мы указывали,—статьи Конта явились первымъ уложеніемъ не только идеи, но и практики новаго католичества, и мы знаемъ, — статьи стояли въ неразрывной связи съ мечтами Сенъ-Симона о новомъ позитивномъ духовенствъ. Критики, очевидно, имъли основаніе прозръвать въ сенъ-симонизмъ своеобразную церковность съ самаго начала. Пока только не было существенной черты въ этихъ притязаніяхъ—ученія о вдохновеніи, какъ источникъ истинъ, т.-е. о научнофилосовскомъ откровеніи.

Этому ученію предстояло возникнуть на почвів анализа симпатической или художественной способности. Артисть должень быльдать жизнь пророку и священнику. Производитель пока не переходить грани гражданской эстетики. По опреділенію Галеви прекрасное въ литературів ничто иное какъ «поэтическое выраженіе идей

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Examen d'un nouvel onvrage de M. Dunoyer. II, 455-460.

господствующихъ въ изв'ястную эпоху 24). Въ другой стать в журналь высказываль надежду на будущій позитивный характерь творческихъ пріемовъ. Художники будуть съ такою же точностью знать некусство нравиться и трогать, съ какой математикъ ръшаеть геометрическую задачу или химикъ производить анализъ 25). Практическое значение искусства-облекать въ чувственныя и матеріальныя формы, въ живые и яркіе образы отвлеченныя идеи и предлагать нхъ публикъ сообразно съ силой ел разумънія. «Работа воображенія > -- средство сообщать выводамъ науки общедоступность и привлевательность. Артисты, следовательно играють служебную, передаточную роль. Но въ ней заключается свия ихъ будущаго величія. В вдь они, въ качествъ популяризаторовъ, должны производить непосредственное действіе на общество, на массы, провозглашать и распространять отру. А такъ какъ, по мивнію журнала, «все общераспространенное, все прочное въ политивъ осуществляется только силой соціальных чувствь , -- а не разума, -- владівющіе властью --- будить эти чувства должны занять возможно видное мъсто 26). И первое мъсто они займуть, когда будеть докавано, что одинъ научный анализъ, безъ симпатической способности, не можетъ создавать глубокихъ истинъ и двлать глубокихъ открытій.

Чтобы получить всё эти выводы, — требовалась только теоретическая послёдовательность, — и её сенть-симонисты считали своей высшей заслугой. Наконець, — та же идея могущественнаго авторитета вытекала изъ политико - соціальнаго ученія Производителя. Предъ философами, установившими законть индустрівльной эволюціи, возникаль неизбёжный вопрость объ отношеніи личности къ процессу. Понятіе о законом'врности развитія въ сенть-симонивм'ть безпрестанно принимало окраску фатализма и требовался весьма тонкій анализъ, чтобы спасти человока рядомъ съ закономъ. Мы видели, какъ вышель изъ затрудненія Сенть-Симонъ: личность можеть или способствовать быстр'яйшему осуществленію процесса или задержать его. Для редакторовъ Производителя тотъ же вопросъ получиль еще болье любопытное значеніе. Сенть-Симонъ не сосредоточиваль своего вниманія на современной политической экономін

<sup>24)</sup> I, 273.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) I, 83, авт. Галеви.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 55 авт. Cerclet, по сведеніямь Фурнеля,— О. с. 36; III, 144.

вообще, онъ браль изъ нея только нужный для себя матеріаль. Для сень-симонистовъ индустріальный рядо сталь предметомъ всесторонняго анализа и они, насчитывая въ своей средѣ такихъ экономистовъ какъ Мишель Шевалье и Анфантэнъ,—тицательно занились критикой современныхъ экономическихъ теорій,—въ особенности принципомъ невмѣшательства. Ученіе о свободѣ совѣсти и этотъ принципъ — два краеугольные камня либерализма и сенъ-симонисты, выставивъ понятіе религіознаго авторитета, должны были перерѣшить вопросъ и объ индустріальной свободѣ.

Одно рѣшеніе представлялось въ общемъ урегулированіи индустріи при помощи кредитныхъ учрежденій, — но планъ касался только отпошеній производства и потребленія. Оставались отношенія труда и капитала. Для Сенъ-Симона этотъ вопросъ рѣшался въ связи съ установленіемъ духовной власти: она должна предусмотрѣть всѣ частности индустріальной жизни. Сенъ-симонисты остались на той же почвѣ, —но общее идеальное воззрѣніе приложили къ отдѣльному экономическому ученію и, въ результатѣ, получилось также частное временное предписаніе, ярко характеризующее все воззрѣніе.

Въ стать Вазара кратко и ярко выражень смыслъ сент-симонистской философской и соціальной политики. «Не следуеть проповедовать духовной независимости темъ, кто требуеть наставленій, потому что человекь выходить изъ состоянія нев'яжества только путемъ в'ёры; не следуеть бросать только слово—свобода!—т'ёмъ, кто молить о покровительстве, потому что для слабаго безусловная свобода—значить оставленіе на жертву спльному здаго ставленіе на жертву спльному здаго покровительстве потому что для слабаго безусловная свобода—значить оставленіе на жертву спльному здаго покровительстве потому что для слабаго безусловная свобода—значить оставленіе на жертву спльному здаго потому за п

Слѣдовательно одинаково цѣлесообразно идейное и индустріальное вмѣшательство. Конть дополняеть мысль Базара и даеть въ высмей степени важное толкованіе закономѣрной эволюціи. Извѣстный порядокь, опредѣленный на основаніи историческаго анализа, — не слѣдуеть признавать неотразимымь, необходимымь, а только возможныма и для осуществленія его необходимы положительныя учреження <sup>28</sup>).

Толкованіе это нельзя признать правов'єрным и оно внушено Конту временными полемическими цілями. Экономисты, защищая

<sup>27)</sup> IV, 390.

<sup>28)</sup> II, 370.

стихійное развитіе обществъ, считають безполезными регулировать его учрежденіями, т. е. вившательствомъ политической власти въ экономическія отношенія. Контъ выставляеть прямо—противоположный принципь и отступаеть отъ существенной сенъ-симонистской терминологіи. «Извъстный порядокь»,— un certain ordre—съ точки зрънія эволюціоннаго ученія именно неизбъженъ—nécessaire, а не находится въ области возможностей—seulement la possibilité,—и личность не въ силахъ сдълать его неоозможными. Контъ могъ увлечься и своимъ идеаломъ неограниченнаго господства соціальной духовной власти надъ личными тенденціями,—но его экономическая идея вполнъ сенъ-симонистская: когда то существовала война между рабами и владъльцами, теперь она—между рабочими и хозяевами, — и для осуществленія нравственнаго порядка власть должна вмёшаться въ эту борьбу. Мы видъли, Анфантэнъ—этотъ актъ называеть комбинаціей индивидуальныхъ усилій въ общихъ интересахъ.

Такимъ образомъ идея авторитета видимо занимала центральное положение въ сенъ-симонизмъ, -- и опасения либераловъ предъ слишкомъ властными тенденціями школы были вполнъ основательны. Сенъ-симонисты, съ своей точки зрвнія, могли своихъ противниковъ уличать въ идейномъ произволъ: либерализмъ строилъ свои системы на метафическихъ данныхъ-внъ времени и пространства, безъ конца изобрѣталъ и отмѣнялъ конституціи, являлъ полную анархію въ политикъ и въ нравственности. У Сенъ-симонистовъ находился въ распоряженін благодарный матерьяль-укорять современныхъ слугь и гонителей всевозможных в правительствъ въ безпринципности, указывать какъ одно и то же покольніе въ теченіе 30 льть привътствовало столько разнородныхъ светиль, въ 1796 году кричало о свободъ, въ 1806-о Франціи и славъ, а теперь въ 1826-толкуеть о религи и монархіи и все за пенсію. И такая смута воззрѣній царствуеть всюду-и въ личной и въ общей политикв, и въ историческихъ сужденіяхъ 29). Сенъ-симонисты смъются надъ либеральнымъ отношениемъ ко христіанству. Либералы, повидимому, мирятся съ христіанами, умершими на кострахъ, но не желають понять заслугь папства предъ цивилизаціей, борьбы идей противъ грубой силы: зайсь папы сплоть интриганы и лукавые по-



<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) II, 481. De la moralité politique dans l'état actuel de la societé et d'un Discours de M. Royer-Collard, 281. Senty. Cp. cr. Le Journal des Débats. II, 387-8.

литики. Если бы Микель Анжело былъ папа, — картина страшнаго суда стяжала бы ему наименование шарлатана <sup>30</sup>).

Только у сенъ-симонистовъ-историческій взглядь на прошлое, настоящее и будущее и, по ихъ глубокому убъжденію, только наука, а не личныя сочувствія, можеть прекратить безплодную сміну метафизическихъ системъ въ политикъ и народъ перестанетъ быть для политиковъ абстракціей, а свобода идеаломъ соціальныхъ стремленій. Сенъ-симонисты успѣли коснуться самыхъ жгучихъ историческихъ вопросовъ и ръшить ихъ посвоему, --- въ противоположность либеральной оцень. Одинъ изъ либеральныхъ публицистовъ-Дюнуае страстно напаль на римское завоеваніе, въ Производитель ему объяснили культурное значение не-либеральнаго факта для объединения чело-Тьерри растрогался участью англо - саксовъ и осувъчества. дилъ норманновъ: Базаръ и здёсь поставилъ вопросъ на историческую почву; республиканцы искони преклоняются предъ Брутомъ и Кассіемъ, какъ посл'ядними римлянами, - Производитель приравняль ихъ къ писателямъ и политикамъ XIX-го въка, упорно защищающимъ учрежденія XI-го вѣка. Наконецъ,—Производитель чрезвычайно смело высказался о культурной участи негровъ. По мненю Родрига, историческій законъ воспрещаеть безусловное уравненіе негровъ съ бълыми, -- ръчь «можеть идти только о положении пропорціональномъ ихъ соціальному значенію». Съ другой стороны Производитель также исторически объясниль равнодуще освобожденныхъ негровъ къ труду 31).

Все это свидѣтельствовало о неизмѣнной руководящей идеѣ сенъсимонистовъ и въ философіи и въ политикѣ,—и выгодно оттѣняло
ихъ послѣдовательность, историческую положительность ихъ мысли
отъ современной партійной смуты. Но между философіей сенъ-симонизма и идеаломъ лежалъ вопросъ о практическомъ осуществленіи
доктрины,—и ученіе объ авторитетѣ, перенесенное на почву явленій,
неизбѣжно приняло одну изъ жизненныхъ формъ,—т. е. форму догматической власти, вскорѣ—личности, облеченной такою властью.
Въ результатѣ изъ нѣдръ эволюціоннаго міровозэртнія возпикь самодавльющій преобразователь. Дилемма неизбѣжна: или историческій фатализмъ и личная косность или вмѣшательство въ про-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) III, 153-4, ст. о Dunoyer, авт. Rouen

<sup>31)</sup> II, 455 (Rouen); IV, 316; Des préjugés historiques (Laurent), IV, 285; I, 281.

цессь—силы направляющей и творческой, хотя бы ради фатально необходимой цёли. Вина Анфантэна заключалась не въ усиленной проповёди духовной власти, а въ скоропалительной кристаллизаціи ея принциповъ во имя своей личности, своихъ личныхъ наклонностей. Анфантэнъ сообщилъ роковое содержаніе практикъ авторитета и этимъ подорвалъ самую идею. Но сама идея не утратила ни философскаго смысла, ни жизненнаго значенія. Сенъ-симонисты постарались раскрыть все это до диктатуры Анфантэна, во второй—устний періодъ—своей пропаганды.

Производитель вель полемику необыкновенно сдержанно. Базаръ, обладавшій блестящимъ остроуміемъ и находчивостью, возражаль Констану со всевозможной въжливостью и всему возражению придаль общій характерь, -- говориль о преобладаніи личностей надъ щеями въ современной журналистикъ, потому что современныя идеи измельчали и утратили авторитеть, -- свою личность Базарь устраняль съ полемической сцены, не считая себя въ правъ занимать своей особой публику 32). Въ такомъ же тонъ велась вообще полемика на страницахъ сенъ-симонистскаго журнала. Ни единаго разу сенъ-симонисты не оживили ихъ личными нападками, стараясь разсчитаться съ противниками на почвъ идей и принциповъ. Неръдко приходилось имъть діло съ удивительнымъ или преднамі ревнымъ непониманіемъ, съ пренебрежениемъ, -- и исключения не составляли даже такие противники, какъ Констанъ и Бейль. «Никто изъ нихъ, писалъ Анфантэнъ въ частномъ письмъ, не выступиль съ философскимъ оружіемъ, нието изъ нихъ не желаль обсуждать вопроса; всъ желали судить о томъ, чего они не удостонли изучить» эз). Писатели либеральные и реакціонные философы читали журналь такъ же какъ сеньеры у Бомарше желають играть на гитаръ и судили о Производитель по оглавленію статей. Въ результать, — либералы называли сенъ-симонистовъ яндійцами и египтянами, католики укоряли въ матеріализм'в и въ торгашествъ наукой. Констанъ заявлялъ, будто на взглядъ сенъ-симонистовъ-поэзія должна воспівать только машины 34). Все это были

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Considerations sur les meeurs littéraires de notre époque. II, 565-6, по поводу статьи Констана въ Revue Encyclopédique, гдъ Констанъ называлъ сенъ-симошистовъ жрецами Онвъ и Мемфиса.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Not. hist. I, 194.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Prod. III, 520. Du cathelique et M. d'Eckstein; I, 536.

недоразумѣнія и сенъ-симонисты усиливались ихъ разсѣять,—но дѣлали это мало доступнымъ для публики способомъ. «Мы очень скучны», сознавался Анфантэнъ,—и разсчитывалъ исключительно на политехническую школу: она должна стать каналомъ, по которому сенъ-симонистскія иден распространятся въ обществѣ. Анфантэнъ, самъ политехникъ, находилъ, что школа своимъ позитивнымъ преподаваніемъ и методами изслѣдованія и доказательства подготовила своихъ учениковъ къ воспріятію идей соціальной физіологіи зъразсчеты Анфантэна оправдались.

Журналь действительно внимательно читали въ политехнической школъ, ея воспитанники посъщали редакціонныя пятницы, -- сначала товарищи Анфантана по выпуску, потомъ-младшее поколъніе. 36) Всв они двятельно распространяли новыя идеи, приводили къ Анфантону новыхъ гостей. Желающихъ среди молодежи нашлось не мало. Карно, впоследстви одна изъ первыхъ силъ въ сенъ-симонистской пропагандъ, оставилъ яркую характеристику своихъ сверстниковъ. Ми знаемъ ея главныя черты: поиски за доктриной среди развёнчаннаго католичества и безсильной науки. «Мы, пишеть Карно, устремлялись на всякое философское явленіе, казавшееся причастнымъ религів. Читалась книга Балланша о соціальномъ палингенезись, сочиненія Сенъ-Мартэна, Коёссэна, молодежь вступала даже въ орденъ тампліеровъ, оказавшійся неподвижно консервативнымъ, --- и въ другія общества, искавшія нравственных истинъ. 37) Сенъ-симонизмъ шель на встрівчу этимъ скитальцамъ. У Производителя образовалась молодая публика изъ воспитанниковъ политехнической школы: артилерійских офицеровъ, всякаго рода инженеровъ, — людей, выросшихъ на точныхъ наукахъ и ставшихъ энтувіастами повой «общей

<sup>35)</sup> Oeuvres. XXIV, 86-7.

<sup>36)</sup> N. hist. I, 166.

<sup>37)</sup> Sur le saint-simonisme. Séances et travauxe l'Académie des scienes morales et politiques. P.: 87. 122. Особенно явбопитни сведенія о Societé de la Morale chrètienne, 132—3.—Отдёльное изд. Р. 67.—Сенть-Бёвь также говорить о раниеть вліяній сень-симонизма, но даеть оцёнку этому вліяній двусмисленную: "le saint-simonisme rendit à l'esprit français d'alors cet éminent service d'implanter dans le camp de la Revolution et du progrès quelques—unes des pensées élevées de M. de Maistre et de les y naturaliser en bonne terre et d'une manière vivante. Мы знаемь, въ чень заключалось соприкосновеніе сень-симонизма съ реакціонной философіей,—отнюдь не въ оживленій идей Деместра ради нихъ самихъ. N. Lundis. P. 1872, IV. Gueroult, 145.

нден». <sup>38</sup>) И сенъ-симонисты съ гордостью указывали, что въ ихърядахъ нѣтъ фразеровъ, вообще *литераторов*ъ, а только люди точныхъ знаній. <sup>39</sup>) Дальше всѣхъ отъ центра стоялъ одинъ политехникъ—Контъ. Онъ никогда не бывалъ на редакціонныхъ собраніяхъ, о журналѣ, мы знаемъ, отзывался весьма неблагосклонно, а потомъ заболѣлъ и въ теченіе послѣднихъ восьми мѣсяцевъ не участвовалъ въ журналѣ. <sup>40</sup>)

Но пока политехники только слушали и читали. Вся работа по журналу лежала на инти-шести лицахъ. По словамъ Анфантэна,— они только чудомъ могли вынести этотъ трудъ. Безъ исключительнаго энтузіазма подобная работа была бы невозможна. Послѣ прекращенія журнала почти всѣ редакторы переболѣли. Но подписчики, журнальная толиа — отсутствовали, редакторы обратились къ банкирамъ за 5000 франковъ, обѣщая даромъ редактировать журналъ, — банкиры отказали въ помощи, издатели откровенно объяснили публикѣ положеніе и прекратили изданіе. <sup>41</sup>) Но факты немедленно доказали, что дѣло сенъ-симонистовъ было живымъ дѣломъ. Пропаганда не могла прекратиться, — ея требовали читатели только-что закрытаго журнала.

## III.

Всё, кого утомляла умственная и нравственная пустота политических и философских ученій, пропов'ядовавшихся вы салонахы, кто шталь отвращеніе кы прошедшему, чувствоваль усталость оты настоящаго, призываль нев'ядомое будущее—для разр'ятенія великихы кторических вадачы челов'ячества,—всё такіе люди, говорять сенысимонисты, обратились кы нимы. У каждаго изы редакторовы оказанось по н'яскольку слушателей или корреспондентовы. Особенно на юг'я франціи нашлись горячіе почитатели сены-симонисткихы филофокную плановы. Одины изы нихы написалы редакторамы письмо вазываль его выраженіемы чувствы многихы своихы друзей. Ан-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) О значенів политехнической школы въ исторія сень-симонизма—Pinet Ecrinums et penseurs polytechniciens. P. 98. 135—181.

<sup>&</sup>quot;) Doctrine. I, 19.

<sup>4)</sup> N. hist. I, 166, 195. Cp. Qeuvres. XXIV, 117.

<sup>&</sup>quot;) N. hist. I, 217; II, 12. Doctrine. I, 15. N. hist. I, 182-3.

фантэну пришлось отвъчать. Начался эпистолярный прозелитызь Одновременно Базаръ задумалъ философск:й словарь XIX въка,но дъло не пошло, - и въ течение двухъ лътъ отдыха сенъ-семошсты пока пріобрѣтали сотрудниковъ будущихъ сенъ-симонистсках изданій и не переставали мечтать возобновить Производитель. 43) Они предполагали издавать его въ теченін двухъ лъть и довольствоваться двумястами подписчиковъ, а пока началось устное излеженіе доктрины. Бесёды возникли сами собой на собраніяхъ сеньсимонистовъ. Базаръ обыкновенно велъ ихъ съ самаго начала и превлекалъ новыхъ последователей. Одно время собранія происходыя у Карио, -- но обыкновенно--- у Анфантана, еженедъльно, собиралоз оть 25 до 30 слушателей. Естественно-Анфантэнъ и Базаръ являлись руководителями, центромъ кружка и къ концу 1828 года организовалась еторая степень послёдователей Сень-Симона, сельного декабря произошло первое собраніе, а два дня спустя было р'вшено по средамъ читать лекцін о новой философіи. Первая лекція состоялась 17 декабря. 43) Такъ началось Изложение доктрины.

Чтеніе лекцій было возложено на Базара, —но он'в предварительпо обсуждались въ собраніяхъ первой степени. По словамъ Фурнем, никто не можетъ быть единолично названъ авторомъ двухъ томовъ Изложенія доктрины. Съ первой же лекціи Карно началь делать замётки для себя, исправивъ ихъ, прочиталъ товарищамъ, Базаръ просиль его принести замътки къ нему, они еще разъ вмъстъ просмотрвли ихъ, —и такъ продолжалось до конца. Оба тома предварительно записаны Карно, пересмотрѣны Базаромъ и Анфантэномъ и потомъ напечатаны. Тотъ же Карно составиль résumé перваго тома для даровой раздачи. На первой лекціи было не болъе 50 человъкъ-въ квартиръ Анфантэна, но уже для второй пришлось нанять залу въ улицъ Тагаппе, гдъ когда-то жилъ Дидро. Чтенія Базара съ перваго же раза имъли большой успъхъ ясностью, твердостью и новизной идей. 44) Политехники увлекались математической строгостью доказательствъ, опредъленностью положеній, -- но находились слушатели, увлеченные исключительно необъятными перспек-

<sup>42)</sup> Doctrine. I, 16. N. hist. I, 190-8, 203, 212, 217.

<sup>43)</sup> N. hist. II, 7-28. ('arnot. 182.

<sup>41)</sup> Fournel, O. c. Carnot. 183—4. Résumé предварительно напечатано въ Rirue Encyclopidique.

тивами новыхъ научно-философскихъ задачъ. Сенъ-симонистскія бесым спасали чувствительных коношей оть невыносимаго томленія духа, раскрывали имъ смыслъ жизни, сулили высокое правственное удовлетвореніе въ восторгахъ новой віры. 45) Энтузіазмъ съ этихъ поръ становится фактомъ сенъ-симонистской семьи, чувство повелительно требовало перваго міста. Мы знаемъ, Анфантэнъ усердно работаль въ этомъ направленіи въ промежутокъ между прекращеніемъ Производителя и началомъ Изложенія. Новое христіанство тщательно обсуждалось главами школы и филантропическія стремленія готовы были поглотить науку и логику. Это откровенно заявили сенъ-сямонисты во Воедении къ первому тому Доктрины. Въ августв 1829 года Анфантэнъ въ частномъ письмв энергично выступилъ противъ разсудочной философіи Конта, не признающей творческаго идейнаго вначенія за чувствомъ, -- одновременно Базаръ посвятиль лекцію разбору *позитивной политики* Конта—въ томъ же духв. 46) Такемъ образомъ, -- артистическая способность въ періодъ Изложенія видимо выступала на первый планъ со всёми послёдствіями.

Въ лекціяхъ Базара представлена первая полная систематизація философскаго завъщанія Сенъ-Симона. Схема культурнаго прогресса развита безукоризненно ясно, съ тъми же гранями, какъ у Сенъ-Симона, съ тъмъ же общимъ смысломъ, съ той же характеристикой исторіи, какъ положительной науки. Эти общія черты въ сенъ-симонизмъ второй стадіи съ первичнымъ—особенно важны: онъ послужили основой для логическихъ выводовъ и привели къ заключеніямъ, придавшимъ философіи учениковъ оригинальную, независимую окраску.

Сенъ-симонисты удёлили много вниманія опредёленію исторіи, какъ основе политики. Исторія, какъ соціальная физіологія, должна съ до стовприостью открыть человечеству его будущее, оправдать это будущее прошедшимь, указать, какое поступательное движеніе человечеству остается совершить. Будущее—фатальный результать открыть Сенъ-Симономь: развитіе ассоціаціи и мірь направляется къ стадіи окончательной,

<sup>&#</sup>x27;') Таковь синсль—Memoires d'un prédicateur saint-simonien—Charton'a, снач. В Révue Encyclop., отд. изд. 1832.

<sup>46)</sup> N. hist. II, 65. Doctrine, I, 373.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Doctrine. I, 31, 50, 120, 270.

ка единству доктрины и дъятельности: «le monde entier s'avance vers l'unité de doctrine et d'activité». 48) И этотъ путь долженъ совершаться не путемъ переворотовъ, а среди постепеннаго духовнаго развитія человъчества: не революція, а зволюція, — таковъ принципъ познтивной политики, построенной на соціальной наукть. Позитивный политикъ отличается отъ метафизическаго — предвидниемъ, — тъмъ что вообще ученаго отличаеть отъ невъжды. 49) Одинъ знаетъ будущее. предписываемое логикой фактовъ и, разумъется, считаетъ безпълнымъ переворотъ, могущій только нарушить жизненное неотвратьмое развитіе иден и порядка, другой, по непониманію смысла переживаемой дъйствительности, вмъшивается въ событія подъ вліяніемъ личныхъ или партійныхъ увлеченій и разсчетовъ.

Сенъ-семонисты не отрицають вмѣшательства вообще, — но оно должно совершаться въ гармоніи съ движеніемъ цивилизаціи: личность должна только ускорять заранѣе установленный путь, она симпатически предвидить будущее, удостовпренное наукой. Будущее нельзя опредѣлить въ подробностяхъ и назначить ему срокъ, но человѣкъ чувствуеть, что своими усиліями можеть ускорить свое счастье. «Раньше чѣмъ дѣйствовать, — онъ знаетъ общій результать своего дѣйствія и прилагаеть къ нему всю мощь своихъ усилій.» Общій практическій выводъ: «ученіе Сенъ-Симона не стремится произвести переворота, революціи, оно предрекаеть и выполняеть преобразованіе, эволюцію; оно приносить въ міръ новое воспитани, окончательное возрожденіе», такъ какъ исторія рядъ физіологическихъ состояній человѣческаго рода 50).

Все это — прямые отголоски идей самого Сенъ-Симона. Но, мы уже знаемъ, — сенъ-симонисты существенно дополнили анализъ историческихъ фактовъ и сдълали болъе ръшительныя заключенія. Мы указывали, — наиболъе важныя дополненія сдъланы въ индустріальномъ рядъ и въ Изложеніи доктрины, эти дополненія развиты всесторонне для прошедшаго и будущаго.

Историческіе термины въ преобразованіи эксплуатаціи установлены еще *Производителемъ*, теперь двѣ лекціи посвящены подроб-

<sup>48)</sup> Ib. 36-7, 142-4; 387; 160.

<sup>49)</sup> Ib. 124, 211.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Ib. 121, 212, 117: "l'histoire présente un tableau successif des états physiologiques de l'espèce humaine".

ному анализу этихъ терминовъ, заранье поименованныхъ: господилърабъ, патрицій—плебей, сеньёръ—кръпостной, праздный — работникъ. Вновь очень подробно опънены культурныя заслуги католической церкви, какъ носительницы идеи мирнаго труда и нравственныхъ способностей рядомъ съ обществомъ воинственнымъ и привилегированнымъ. Уже католичеству доступенъ великій прогрессивный принципъ: вознаграждение каждому по его дъламъ, т.-е. по его усилимъ улучшить нравственное, умственное и физическое положение массъ. Сенъ-симонисты подчеркивають культурный факть и вводять его въ составь будущаго. Столь энергично они пользуются и исторіей эксилуатацін, представляя характеристику настоящаго момента. Они находять въ немъ далеко еще не исчезнувшіе пережитки военнаго, владъльческаго, вообще эксплуататорскаго строя. При существованіи неимущаго пролетаріата рабочій является—если не рабомъ собственника, - во всякомъ случав не свободнымъ въ опредвлении своихъ отношеній къ нему. Онъ вынужденъ подъ страхомъ голодной смерти принимать условія своего хозяина 51).

Сенъ-симонисты спращивають: почему могло видоизмёниться рабство? Отвътъ находится еще въ христіанскомъ ученіи: ни одинъ человъкъ не можетъ быть признанъ неспособнымо въ силу своего рожденія, — и папъ выбирали изъ плебеевъ. Съ теченіемъ времени идея проникла и въ светскую политику, конституціи отвергають наследственныя дворянскія привилегіи, какъ основу исключительной политической способности и силы. Но конституцін не последовательны. Существуеть еще одна также наследственная привилегія, ими узаконяемая, - привилегія обладать богатствомъ въ праздности, располагать орудіями работы, лично не занимаясь никакой работой. По мнвнію сень-симонистовь, — уничтоженіе этой привилегіи — логическій результать всего культурнаго движенія: оно направлено къ уничтоженію наслыдственных правъ и къ возведиченію личных способностей. Рабочій въ настоящее время эксплуатируется матерыяльно, умственно и нравственно, какъ раньше эксплуатировался рабъ,--и вина въ организаціи собственности. Эта организація должна быть преобразована съ цёлью удовлетворить историческому закону: уничтожить эксплуатацію человъка человъкомъ и установить неограниченную эксплуатацію земного шара 51).

<sup>&</sup>quot;) *Ib.* 157-8, 166-9, 175-80.

Возникаетъ вопросъ, — возможна ли и законна ли реорганизація собственности?

Въ отвътъ сенъ-симонисты, послъ краткаго указанія Сенъ-Симона на историческія видоизм'єненія идеи и объекта собственности, — представляють обширную исторію вопроса. Цель ихъ доказать, что исторически одинаково менялись и предметы собственности и самое понятіе собственности. Законодательство постоянно вившивалось въ право собственника, запрещало ему распространять свою власть на предметы, раньше безусловно ему принадлежавшіе и регулировало способъ пользоваться предметами, ему еще принадлежащими. То же законодательство неоднократно видоизмёняло порядокь передачи имущества по наслъдству: сначала собственникъ могъ располагать своимъ достояніемъ по личному усмотрівнію, потомъ государство предписало ему завъщевать въ пользу старшаю сына и, наконецъ, узаконило равный раздёлъ между всёми дётьми зав'ящателя. Очевидно,собственность не представляется въ глазахъ общества, дъйствующаго чрезъ государство, фактомъ неприкосновеннымъ, и притомъ эволюція, несомивнио, идеть въ ущербъ привилегированной праздности и въ пользу личнаго труда. Последній терминъ эволюцінполное соотвътствіе собственности труду. На этомъ, по мнѣнію сеньсимонистовъ, заключительномъ ударъ постепенно разлагающейся последней наследственной привилегіи они и настанвають 51).

Въ подкръпленіе идеи сенъ-симонисты призывають не только законодательство, но и науку и философію. Обозръвая ученія экономистовь, государственныхъ людей, они выводять то же заключеніе о видоизмъняемости природы предметовъ собственности и способовь пользованія и передачи ихъ.

Напримёръ, — Сисмонди. Въ области земледёлія онъ указываеть, какъ различно понимають его процвётаніе праздные богачи и вообще нація. Для однихъ выгоды системы отождествляются съ ихъчистымъ доходомъ, для націи и для экономиста важенъ также доходь рабочихъ. Тотъ же Сисмонди возстаеть противъ майоратовъ и субституцій. Вся эта критика, перенесенная на обширную сцену всей политики, вообще экономическихъ явленій, привела бы изслідователя къ выводу: раздоръ интересовъ работниковъ и тунеядцевъвъ земледёльческій культурів—общій фактъ современной соціальной системы, майораты и субституціи—только частныя проявленія обща-

го принципа—права наслъдованія. Очевидно, —весь вопросъ въ послъдовательности изв'єстной мысли.

Еще болье поучительныя взгляды сенъ-симонисты находять у мыслителей XVIII въка. Неккера занималь вопросъ, какимъ образомъ люди могутъ брать у работниковъ произведенія ихъ труда и даже внушать работникамъ уваженіе и любовь къ этому факту? Тюрго не желалъ собственниковъ причислять къ производительному классу и не считалъ ренты неотъемлемой собственностью землевладъльца. Сенъ-симонисты не пропустили, разумъется, извъстныхъ намъ заявленій Мирабо. Даже ярый сторонникъ стараго аристократическаго порядка—Казалесъ могъ укорять революціонныхъ законодателей, защитниковъ собственности—въ невъдъны прописной истины: всякій крестьянинъ знаетъ,—«кто не воздълывалъ земли,—тотъ не имъетъ права на плоды». По мнънію Казалеса справедливый мудрый принципъ гласить, что собственность основана на трудъ. 52)

Остается только сдёлать выводы изъ этихъ положеній, -- и получится сенъ-симонистское ученіе: «право собственности-видоизмъняемый соціальный факть или върнъе прогрессивный какъ всъ соціальные факты; напрасно разсчитывають слелать его неподвижнымъ, называя его божественным правом или естественным, --- потому что и божественное и естественное право прогрессивны сами по себъ. При каждомъ соціальномъ преобразованіи, при каждой политической революціи право собственности подвергалось болже или менже глубокимъ видоизмъненіямъ. При рабскомъ строж—люди сами составляли важнъйшую часть собственности. Рабство разрушилось, и этотъ факть, несомивнно, едва ли могли представить себъ Катоны, Бруты н даже Гранхи. Всякаго рода обязательства, подъ именемъ феодальныхъ повинностей, были возложены на кръпостныхъ. Съ теченіемъ времени эти повинности исчезли, но и онъ вначалъ считались самой законной собственностью. Наконецъ, способъ передачи собственности испыталь на меньше измъненій. Въ настоящее время, въ результать этого прогресса, -- остается сдылать новый шагь, -- перенести право наслъдованія съ семьи на государство».

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Ib. 221-237.

<sup>1)</sup> Destrine. Oeurres de Saint-Simon, XLII, 161-2.

Порядокъ этотъ отнюдь не коммунизмъ. Еще въ періодъ Производителя сенъ-симонисты горячо отклоняли отъ себя улику въ коммунистическихъ тенденціяхъ,—напротивъ они нападали на систему Овена—дѣлить продукты на равныя доли между членами общества. 54) Такая система можетъ быть плодомъ только метафизическаго представленія объ естественномъ равенствѣ и естественныхъ правахъ и въ результатѣ создастъ не меньше несправедливостей, чѣмъ современное слѣпое распредѣленіе благъ. Способности людей не равны и равномѣрное распредѣленіе богатствъ противорѣчило бы принципу, повелѣвающему соотвѣтствіе вознагражденія дѣламъ. «Каждому по его способности, и каждой способности по ея дѣламъ, да не будетъ больше права наслѣдованія!»—таковъ точный соціальный девизъ сенъсимонизма. 55)

Онъ выведенъ изъ идеи обязательнаго личнаго труда. Наследство обусловливаетъ праздность, и оно должно бытъ устранено. Единственный собственникъ—государство, всв граждане—обладатели орудіями производства и предметами потребленія сообразно своимъ личнымъ талантамъ и трудолюбію, при чемъ къ орудіямъ производства причисляются земля и капиталъ. Государство распредвляетъ эти орудія, сообразуясь со способностями каждаго члена общества и съ потребностями каждой мъстности и каждой отрасли индустріи. Граждане будутъ классифицированы по способностямъ, вознаграждаемы по двламъ и государство станетъ ассоціщий работниковъ, общирной мастерской, гдв будутъ согласованы всв роды производства и урегулировано распредвленіе благь: исчезнуть война и лишенія, т.-е. конкуренція и индустріальное рабство. 56)

И здёсь сенъ-симонисты желають опираться на традицію. Государство и раньше уже стремилось организовать индустрію, — таковы
средневёковые цехи. Они выполняли двё функціи, признавая новаго мастера: удостовёряли его способность при посредствё свёдущихъ людей и потребность извёстной отрасли промышленности въ
новыхъ рукахъ и капиталахъ. Организація цеховъ, какъ безполезная послё паденія феодальныхъ силъ, была упразднена, — но ничёмъ
положительнымъ не замёнена, — и въ индустріи воцарилась неогра-

<sup>14)</sup> Producteur. III, 525-6.

<sup>45)</sup> Doctrine II. Ib. 163-4; I, 41.

<sup>46)</sup> I, 190 - 4, 187.

ниченная конкуренція, всевозможные кризисы неминуемы тамъ, гдѣ у отдѣльныхъ предпринимателей нѣтъ *циъльнаго взгляда*, т.-е. нѣтъ точнаго представленія обо всей матерьяльной дѣятельности общества и объ его потребностяхъ.

Существуеть и въ настоящее время учрежденіе, знаменующее прекращение индустріальной войны и возможность водворенія порядка, - банки. Они отчасти играють роль распредвлителей орудій производства, служать посредниками между работниками и собственниками. Но современные банки построены на принципъ старой собственности, -- стремятся съ труда получить покрупнъе барышъ, потомъ кредить ихъ требуеть матерыяльныхъ гарантій, а не способностей, наконецъ, при отсутствии централизаціи, — банки не въ состоянін схватывать чилое соціальной мастерской и не могуть регулировать индустріи во всехъ ея отрасляхъ. Необходимо создать іерархію среди банковъ, - объединить общіе и подчинить имъ спеціальные, учредить особые банки по провинціямъ для наблюденій за мъстной индустріей и пріурочить ихъ къ центральному. Такимъ образомъ банки для каждой индустріи и для каждой промышленной мъстности и во главъ центральный банкъ, представляющій правительство въ области матерьяльнаго порядка. 58)

Все это—ясно и стройно, но является только вступленіемъ къ организаціи правительства. Мы знаемъ, для какой цѣли оно должно быть создано, какими практическими средствами оно можеть водворить единство въ индустріальной дѣятельности общества, — но всѣ эти данныя не дають точнаго представленія о характерю власти, — только заставляють предугадывать ея необыкновенную мощь и небывалое нравственное политическое назначеніе. Вопрось идеть не только о гармонизаціи производства и потребленія, — но и способностей. Принципъ—вознагражденія по способностямъ предполагаеть ісрархію талантовъ, слѣдовательно, личностей. Какъ и кѣмъ будеть установлена эта ісрархія?

Вопросъ — исключительнаго значенія: отвъть долженъ примирить насъ съ кореннымъ преобразованіемъ собственности, т. е. сь полнымъ уничтоженіемъ собственности, какъ наслъдственнаго права, съ превращеніемъ ея въ жалованье за личныя заслуги.

<sup>17)</sup> I, 189.

<sup>19)</sup> I, 206-9.

## IV.

Мы видёли, — идея авторитета естественно вытекала изъ представленія о личности; какъ силѣ воздействующей на темпъ историческаго процесса. Уже въ раннемъ сенъ-симонизмъ было опредълено могущественнъйшее средство воздъйствія, — экзальтированіе массы въ пользу научно-установленной общей идеи, т. е. общей цъли. Средство это свойственно особой, артистической способности. Пока сенъ-симонизмъ не задавалъ себъ такихъ величественныхъ задачъ, какъ соціализація собственности и превращеніе способностей въ государственныя функціи, - артистическая способность могла оставаться въ предълахъ популяризаціи идей. Теперь предъ сенъ-симонистами встала цъль чрезвычайной трудности. На ихъ идею-уничтоженія права завѣщанія — немедленно посыпались рёзкія возраженія, — темъ более опасныя, что они были доступны ръшительно всъмъ. Почти во всъхъ современныхъ памфлетахъ и спокойных вритических отзывах о сень - симонистах имъ посылается упрекь въ противоестественности ихъ ученія о собственности. Отецъ Родрига одинъ изъ первыхъ написалъ Анфантену, что мечтать о замёнё отеческой заботливости хлопотами банкировъ, вообще ослабить всё семейныя чувства и поглотить ихъ въ соціальномо чувство - значить не знать человической природы и смотрить на человека съ отвлеченной точки. То же самое думалъ Родригъотецъ и о сенъ-симонистской классификаціи по способностямъ 59). Одинъ изъ видныхъ дъятелей школы, впослъдствии перешедшій въ фурьеризмъ, — Лешевалье укорялъ своихъ бывшихъ товарищей въ насиліяхъ надъ текстомъ Сенъ-Симона, — и главнъйшимъ называль упраздненіе насл'єдства 60). Въ брошюрь, вышедшей въ Метцъ, благосклонно и основательно опфиены заслуги сенъ-симонистовъ, ихъ критическая проницательность, ихъ талантливость, ихъ благородство, но ученіе о насл'ядств'я признано роковымъ подрывомъ для всей доктрины: оно оскорбляло родительскую любовь 61). Вообще въ періодъ Изложенія вопрось о насл'єдств'є явился такимь же благодарнымь мотивомъ для критиковъ сенъ-симонизма, какимъ въ эпоху Проповыдей стало учение о «новой женщинъ».

<sup>59)</sup> N. hist. II, 15.

<sup>60)</sup> Exposition du système social de Charles Fourier. P. 38. 23.

<sup>61)</sup> Essai sur les saint-simonien. Metz 1831. 14, 32-4.

Очевидно, сенъ-симонистамъ предстояла великая работа налъ старымъ міромъ, чтобы завоевать его въ пользу одной изъ основныхъ своихъ идей. И они создали власть, разсчитанную на этоть подвигь. Такъ какъ дъйствительно приходилось личныя и семейныя чувства замънить соціальнымо чувствомо, — на артистическую способность возлагалась задача путемь экзальтаціи передёлать человёческую природу. Сенъ-симонисты до самаго конца своей пропаганны не переставали утверждать, что это преобразование собственности можеть совершиться только прогрессивно, мирно, добровольно, безконечно лучше, чъмъ совершалось упразднение феодальныхъ правъ. т. е. -- при помощи всевозможныхъ вознагражденій и медленнье, чьмъ происходять теперь отчужденія собственности въ общественныхъ интересахъ 62). Но надо было сознаться, что всяческія облегченія мобилизаціи собственности вращались въ предвлахъ принципа наслъдственности и сами по себъ не разсчищали пути къ соціализаціи собственности. Государство регулировало собственность, не разрывая съ понятіемъ собственника — личности и сенъ-симонисты изъ историческаго обозрвнія могли вывести только уб'яжденіе въ измізняемости взглядовъ государства на круга личностей, правоспособныхъ, какъ собственниковъ. Изъ того, что преобразовывались предметы личной собственности, отнюдь не следовало логически, чтобы они совершенно исчезли и уничтожение рабства и кръпостничества доказывало не мобилизацію собственности, а переміну въ правственномъ чувствъ и культурномъ мірововзръніи человъчества. Человъкъ пересталь быть одушевленным орудіем, какь его называль Аристотель: это моменть не въ эволюція идеи собственности, — идея осталась неивжинной относительно неодушевленных орудій и въ этой области подвергалась воздействіямь законодательства.

Очевидно, сенъ-симонисты предлагали не видоизмънение, а коренную перемъну,—на какую собственно исторія ихъ не уполномочивала, а разв'я только соціальная современность, столь краснор'ячиво изображаемая сенъ-симонистами. Этотъ мотивъ Анфантэнъ развиль и во время процесса, — и онъ, несомн'янно, быль уб'ядительн'я, ч'ямъ его ссылки на законы о мобилизаціи собственности. Если бы вопросъ шель только о новой фатальной стадія эволюціи,—сень-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Рачь Анфантэна на судь. Procès. Oeuvres. XI.VII, 377-8.

симонистамъ было бы излишне прибъгать къ такой духовной власти, какую они поставили во главу новаго соціальнаго строя.

Изображение этой власти выполнено блестяще. Сначала сеньсимонисты выяснили он остостественную психологическую почву.для этого подвергли критикъ популярный позитивизмъ. Онъ учить, что общія истины человікь пріобрітаеть путемь анализа частныхь фактовъ, последовательно восходя отъ одного къ другому и такимъ непрерывнымъ путемъ доходя до общаго факта, до закона, связывающаго всв наблюденныя явленія, - такъ что самый законъ - логическій результать послідняго наблюденнаго факта. На самомъ дільникогла такъ ни бываетъ. Несомивнию, наличность окружающихъ насъ фактовъ едохновляето идею координаціи, но между этой идеей и случайнымъ фактомъ, ее внушающимъ, нътъ непосредственнаго соприкосновенія, существуєть проб'яль, не заполнимый никакимъ методомь, а только чениемь. Объ эти силы необходимы въ научно-фидософской работв. Она заключаеть въ себв два элемента — обобщение. кониенцію и провърку, изобрътеніе и методъ: при помощи одногочеловъкъ открываетъ, угадываетъ, творитъ, при помощи другого онъ оправдываеть свои предвиденія, свои вдохновенія, свои откровенія.

Это совершается путемъ классификаціи фактовъ. Но классификація есть приведеніе въ порядокт. Почему же ученый классифицируеть факты и именно въ извъстномъ порядкъ? Откуда онъ внаетъ, что порядок непременно должень существовать среди данных фактовъ? Онъ върима въ существование порядка, онъ желаета его, стремится къ нему. Методъ не даетъ этой вёры такъ же какъ--гипотезы, цълесообразной для объединенія фактовъ. Ученый выбираеть гипотезу, наиболье соответствующую идев порядка, --- но гипотеза предшествует классификаціи фактовъ, управляеть ею. Человъкъ постигает и удостовпряет: это и значить онъ-ученый. Онъ знает послѣ того какъ — вообразивъ — удостовъряеть, оправдываеть свое творчество, свою гипотезу, связываеть свое предвидание съ своими воспоминаніями непрерывной цінью причинь и слівдствій: въ прошломъ, которое онъ любить, онъ находить залогъ будущаго, котораго жаждеть. Слёдовательно, позитивизмъ, предъ которымъ преклоняется толпа, -- заблуждается на счеть значенія разсудочнаго наблюденія фактовъ. Помимо наблюденія и логики требуется еще одна способность, именуемая *пеніемъ*, способность *вдохновляться*, воспринимать *откровенія*, видёть своимъ особымъ зрівніемъ <sup>63</sup>).

Выводь—ясенъ: *вдохновение* творить, *наука*—провъряеть и, очевидно, занимаеть второстепенное мъсто въ философской работъ. Такъ именно Сенъ-Симонъ открылъ законъ ассоціаціи, и уже потомъ подтвердилъ его анализомъ. Сначала онъ былъ поэтомъ, потомъ ученымъ. Его мысль шла двумя путями—традиціи и пророчества <sup>64</sup>).

Сенъ-симонисты немедленно примънили эту психологію въ Конту, какъ ересіарху. Критика ихъ ничто иное какъ разъясненіе и дополненіе извъстнаго намъ предувъдомленія Сенъ-Симона къ Системъ позитивной политики. Это сочинение сенъ-симонисты и взяли предметомъ своей критики. Конть не понимаеть смысла позитивной стадіи, потому что не уясниль теб'в значенія шпотезь вь опытных наукь. Новое обобщение въ наукъ всегда появляется въ формъ гипотезы и контовское описаніе позитивной стадіи, будто бы чуждой всего зипотетическаго, обличаеть недоразумёніе. Чёмъ шире развивается наука за предълы непосредственнаго опыта, тъмъ становится труднъе удостовърять ея обобщенія, -- въ позитивномъ смыслъ. И никогда анализъ не можеть обойтись безъ предварительной гипотезы, потому что каждая наука стремится привести всё факты къ одному принципу. Следовательно, не анализ, какъ думаетъ Контъ, передаетъ чувству свой разсудочный планъ, а наоборотъ — чувство творить идею, которую ученые должны оправдать анализомъ. Чувство всегда давало науки основу, руководило ею въ ен изысканіяхъ, опредъляло порядокъ ея классификацій. Следовательно, -- элементь въры, т. е. религозный -- всегда быль и останется во всякой самой позитивной наукъ 65).

Вообще, — сила, вдохновляющая геніевъ на обобщенія, очень сложнаго состава: это и чувство, и воображеніе, и въра, и энтузівамъ, и любовь. Сенъ-симонистамъ необходимы всё эти понятія, чтобы вэъ артистической способности создать всеобъемлющій міръ,—силу экзальтирующую, творческую, священнодъйствующую, —въ результатъ естественную духовную диктатуру. Изъ всъхъ этихъ поня-

<sup>13)</sup> Doctrine. I, 125-132.

<sup>&</sup>quot;) Doctrine. II, 153-4.

<sup>&</sup>quot;) I, 373-388, 418 - 9.

тій сенъ-симонисты извлекали ті или другіе выводы, совершенио заслоняя блескомъ вдохновенія непоэтическую роль анализа. Возникаетъ вопросъ, — не извращаетъ ли такое яркое освъщение одной лишь силы всей только что выясненной психологіи? Въдь вдохновеніе, если только оно научно-правоспособно. перазрывно съ анализомъ. Vérification—необходимая стадія, иначе-inspiration не будеть имъть позитивной цънности. Слъдовательно, —не артистическая способность вообще прогрессивная соціальная сила, а только оправданная методом, т. е. научныть изследованіемь. Гипотеза, встретившая противоръчивый факть, теряеть значение и гипотезы играють роль предварительнаго умозаключенія, пробнаго предположенія, пока анализъ гипотезу не превратить въ законъ. Сенъ-Симонъ дъйствительно раньше быль поэтомъ, чёмъ изслёдователемъ, но если бы историческіе факты разошлись съ его вдохновеніемъ-и онъ остался бы только поэтомъ, — самихъ сенъ-симонистовъ навърное не существовало бы. Очевидно, -- исключительная честь артистической способности и презрвніе къ «холодной разсудительности» не оправдывается сенъ-симонистскимъ психологическимъ ученіемъ и грозить привести къ выводамъ-нелогическимъ, стоящимъ въ непремиримой вражде съ анализомъ. Сенъ-симонисты произносять восторженную хвалу чувству. Кромъ общенавъстныхъ качествъ, они приписывають чувству силу открывать челов'вку его назначеніе, — а наука призвана удостовърить это откровение 66). Но кто поручится, что чувство, окруженное священнымъ и пророческимъ ореоломъ, не вздумаетъ обойтись безъ науки или не постарается подчинить ее своему генію? В'ёдь классификація фактовъ управляется вдохновеннымъ обобщеніемъ, — и факты могуть быть классифицированы въ желательномъ смыслъ, — именно въ области нравственной и соціальной философіи. Одинъ изъ благосклонныхъ критиковъ сенъ-симонизма укоряль его последователей въ излишнемъ доверін къ челостьку и въ пренебреженіи къ сдерживающей силь учрежденій 67). Упрекъ вполнъ былъ заслуженъ восторгами философовъ предъ артистами.

Ихъ назначение творить и экзальтировать,—эти свойства могуть быть выражены однимъ словомъ—мобить. Въдь творчество, мы ви-

<sup>66)</sup> I, 268-9.

<sup>67)</sup> Parallèle du saint-simonien et du républicain. Lettre adressée par Jules Sambuc au Président de la réunion des amis de l'Egalité à Grenoble. 1831. 11.

дели, пюбовь къ порядку, а экзальтированье другихъ — любовь къ осуществленію иввёстной идеи. Любовь, слёдовательно, основная черта главы общества. Это человёкъ — больше другихъ любящій и знающій соціальный порядокъ. Внослёдствін — слово знающій исчезаеть и остается правило: «люди больше всего любящіе назначеніе человёчества, — наиболёе способны руководить своими ближними, они естественно стяновятся вождями общества; чтобы имъ занять это положеніе, —имъ достаточно говорить или действовать, — и немедленно всё голоса, всё усилія мало-по-малу начнуть симпатически сливаться съ ихъ голосами и усиліями. Каждый займеть тогда свое мёсто послё вождей соответственно своей любей къ общему назначеню и своей способности достигнуть его».

Можно, предположить, что въ понятіи способности заключается сила науки и разума, — оказывается, — только разв'в въ ограниченной степени. Сенъ-симонисты говорять: «чувству, т. е. людямъ, у которыхъ эта способность господствующая, мы вручаемъ высшее управленіе обществами» <sup>69</sup>).

Сенъ-симонистамъ извъстно, что такой взглядь на чувство противоръчить современнымь представленіямь, возвышающимь разумь надъ чувствительной способностью. По мивнію сенъ-симонистовь,--унижение чувства ведеть къ эгоизму, къ раздожению соціальныхъ связей, а эгоизмь то же самое, что атеизмъ или язычество, въ нравственномъ смысле безпринципность и непримиримая вражда интересовъ, вообще анархія. Только чувство соединяеть людей и побуждаеть ихъ дъйствовать въ общихъ цъляхъ 70). Вообще сенъ-симонисты неистощимы въ прославлении чувства, но нигдъ они не доказывають, что чувство, при всей своей побудительной и гуманитарной силъ, можеть само по себъ организовать доктрину и установить соціальный порядокъ. Здёсь именно и является скачокъ, переносящій сонъ-симонистовъ изъ области общечелов вческой исихологін, нии же самими разъясненной, въ область сектантскихъ внушеній. Они безпрестанно настанвають, что желание, т. е. чувство, любовь должны предшествовать мысли и действію и въ текстахъ своихъ программъ и сочиненій слова Amour, Sentimement, Aimer, Sentir

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Doctrine. I, 46-7, 55.

<sup>&</sup>quot;) II, 327-8, 339.

<sup>16)</sup> II, 340; I, 359 - 60, 394.

пишуть нарочито крупнымъ шрифтомъ, оставляя для science и industrie, savoir и agir—мелкій <sup>71</sup>). Но все это свидътельствуетъ только о служебномъ практическомъ значеніи чувства въ политикъ и о предварительномъ теоретическомъ—въ наукъ. Раньше установленний принципъ, что исторія, какъ опытная наука, опредъляетъ цъв человъчества, — и эта цъль — только звено въ ряду культурныхъ фактовъ, — этотъ принципъ остается непоколебимъ. Иначе упраздняется раньше признанное главнъйшее открытіе Сенъ-Симона—превращеніе исторіи въ соціальную физику. Оно становится второстепеннымъ и даже излишнимъ предъ всепоглощающей и всеподчиняющей экзальтаціей, не только ведущей людей къ цъли, но и открывающей имъ эту цъль.

Этоть факть-патетической односторонности сенъ-симонистовъ, противоръчащій ихъ собственному психологическому анализу научнофилософскаго творчества, объясниется не личными настроеніями новыхъ пророковъ, а историческимъ положеніемъ ихъ мысли. Сенъсимонизмъ явился созидателемъ міросозерцанія на сміну критик XVIII-го въка. Эту вадачу и именно въ такой формъ усиленно подчеркиваль Сенъ-Симонъ, и она цъликомъ перешла къ его ученикамъ. Они даже усилили отрицательную характеристику XVIII-го въка, прибавили нравственную черту. Критическія эпохи вообще отличаются эпоизмомо, органическія, наобороть, самоотверженість, которое въ позитивную органическую эпоху превратится въ добровольную гармонію личных и общих интересовь. Эгонамь на сеньсимонистскомъ языкъ соотвътствуетъ индивидуализму, и XVIII въкъ, проповъдывавшій личную совъсть, эгонстичень по существу, -- жатеріалисты въ родѣ Гельвеція эту совѣсть, этоть долга замѣнали открыто идеей личнаго интереса. Сенъ-симонисты не считаются усиліями просв'єтителей въ личномъ долг'в и даже въ личномъ нитересъ открыть источникъ общественнаго блага, -- для сенъ-симонистовъ имѣеть рѣшающее значеніе принципъ личной идейной невависимости. Онъ привель людей XVIII-го въка къ недовърію, немависти, мести, даже въ жажде врови. Таковы, напримеръ, плода дъятельности Мирабо, — и все это во ими критической борьбы съ теологіей и феодализмомъ. Сенъ-симонисты не различають партії

<sup>&</sup>quot;) Cp. II, 327, 341, 344 etc.

в направленій въ просвётительной философіи. «Атенсть» Гольбахъ и «денсты» Вольтеръ и Руссо проповъдують одно и тоже соціальное ученіе, хотя у Руссо ті же сенъ-симонисты нашли порицаніе личной собственности, и во всякомъ случав Общественный договоръ никогда не могъ быть внушень умомъ, создавшимъ Генріаду и не перестававшемъ развивать идею личной suprême pouvoir. Оче- . видно, существуеть недоразумение въ столь решительной оценке всей философіи XVIII віна и революцін, — и сами сонъ-симонисты становятся его жертвой. Они, посл'в своего суда надъ критической эпохой, заявляють, что люди освободившіе человічество оть вітрованій, задерживавшихъ его движеніе, не могли быть лешены нравственности. Они дали последній толчокъ делу, начатому христіанствомъ и своими делами засвидетельствовали свою веру въ божественное слово, возв'вствещее восемналиать в'вковъ назаль рабамъ. день человеческого братства. И теперь, оказывается, философы проповедывали ненависть во ими любви, стремились разрушать съ целью созидать, вызывали безпорядокъ, потому что стремились къ порядку, утверждали рабство на алтаръ въ честь свободы. И сенъсимонисты оговариваются: ихъ обвиненія въ безиравственности относятся не ко всей критической эпохв, а только къ одному, второму періоду, когда у людей исчезаеть всякая въра, ихъ не связываеть никакое общее стремленіе 72).

Мы знаемъ, — такого періода вообще не бываеть и не было его въ строгомъ смыслѣ во всю «критическую» эпоху XVIII вѣка переволюціи. Сенъ-симонисты, очевидно, увлеклись органическимъ паческимъ и произнесли не точный историческій приговоръ. Но въодномъ отношеніи они дѣйствительно могли найти въ философіи XVIII вѣка полный контрастъ своимъ намѣреніямъ. Мы знаемъ, съваюй ненавистью и презрѣніемъ Гольбахъ отзывался объ энтузіазмю. Для остальныхъ философовъ — это свойство человѣческой природи — также не представлялось почтеннымъ: разумъ, raisonnement, по выраженію сенъ-симонистовъ, царствоваль въ просвѣтительной философіи, — и именно онъ совершалъ критическую, разрушительную работу. Органическая работа должна быть выполнена силой, ему противоположной, въ XVIII вѣкѣ теоретически гонимой, т.-е. энту-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) I, 301-4, 405-6; 341-2.

зіазмомъ, върой. О ней, мы знаемъ, тосковали всв искатели доктринъ вь началь новой культурной эпохи, и сенъ-симонисты воспроизводили ту самую исихологію, какая г-жъ Сталь внушила войну противъ французскаго матеріалистическаго резонерства и прославленіе германскаго мистицизма и чувства, а Сенъ-Мартону вдохновила образъ человъка стремленія—l'homme de désir. Сенъ-симонисты шли общить теченіемъ и выполняли программу Деместра: сліяніе науки п религін, изследованія и веры, разума и чувства. Эта мечта лежить въ основе сенъ-симонистскаго l'homme général, намівченнаго еще у Сенъ-Симона въ лицъ научно-художественнаго энцивлопедиста. Но научность неизбъжно должна была потускить рядомъ съ энтузіазмомъ. Почему.ясно изъ признаній одного изъ наиболье разсудительныхъ послыдователей сенъ-симонияма. Карно пишеть: «наука, безпрестанно соприкасаясь съ невъдомымъ, не можетъ ничего на его счетъ ни отрицать, ни утверждать. Она предоставляеть человъку право усвоивать върованія, какія даютъ удовлетвореніе его повелительному чувству. Даже больше. Всякій разъ когда наука расширяеть свои предёль, она возвышаеть и върованія, укръпляеть ихъ и очищаеть, -- но замънить ихъ не можетъ 73).

Очевидно, въра, по этой психологіи, нивогда не станеть ниже знанія и имъ не будеть заслонена. Изъ разсужденія Карно ясно, напротивь, стихійное преобладаніе жажды въры надъ анализомъ. Сенъ-спионесты шли навстръчу этой жаждъ и естественно энтузіазмъ поставили выше разума, вдохновеніе выше изслъдованія. Отсюда—превращеніе «общаго человъка» въ священника, prêtre, —послъднее философское звено въ ученіи сенъ-симонистовъ. А гдъ существуетъ священника, тамъ неизбъженъ и догматт, —и сенъ-симонизмъ выростаеть въ своеобравную теократію на почвъ исторически разложившагося католическаго догматическаго ученія.

**V**.

До сенъ-симонизма исторія знала восточныя теократіи, гдѣ политическій законъ и религіозный—тождественны. Въ этомъ смысль и сенъ-симонизмъ теократія: его политика то же что его религія, только его символъ вѣры до сихъ поръ не осуществлялся ни въ

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Carnot. O. c. 124

одной теократіи: ассоціація, обнимающая все человѣчество, при чемть каждому мѣсто по его способности, полученной оть Бога и награда по дѣламъ. Но единство работь ассоціаціи осуществляется священникомъ, его личностью. Его функція—привести вз гармонію, координировать, связать усилія, прилагаемыя отдѣльно въ каждой изтъдвухъ важнѣйшихъ отраслей человѣческой дѣятельности — т.-е. вънаукѣ и въ индустріи. Священникъ одинаково любить и теорію и практику, можетъ говорить и съ теоритиками и съ практиками ихъязыкомъ, указывать внутреннее соотношеніе ихъ работь и во имя религіи, устанавливающей это соотношеніе,—связывать ихъ соціально, научая ихъ любить другь друга 74).

Это значить—священник обладаеть въ одинаковой степени научными и индустріальными свідівніями и талантами. Но этимъ не ограничивается его психологія, -- иначе онъ былъ бы просто энциклопедисть, обыкновенный сведущій руководитель. Въ немъ есть нъчто, не заключающееся ни въ наукъ, ни въ индустріи и это нъчто делаеть изъ него вождя, главу новой соціальной теократіи. Это нічто — неограниченная мобовь къ назначенію общества, открываемому геніемъ того же священника. Теперь это назначеніе уже открытовсемірная ассоціація—и священнику надлежить, по внушенію той же любви, классифицировать способности и работы въ интересахъ этогоназначенія. Здёсь собственно и скрывается сущность сенъ-симонисткой религіи: классификація вірующихь по способностямь: распределеніе работь и орудій производства можеть быть осуществленовластью, лишенной особой высшей религіозной способности. Зачатки индустріальных в кредитных учрежденій, регулирующих матеріальную дъятельность общества, сенъ-симонисты усмотръли уже въ современной действительности, -- но классификація самихъ людей по способностямъ, и — классификація іерархическая — въ сти отъ свойства и размівровъ способностей, — эта идея — оригинальное достояние сенъ-симонизма. И сами сенъ-симонисты распределеніе воспитанія между личностями по ихъ способностямь считають выражениемъ всего социального порядко будущого въ отличие оть промедшаго. Это «вадача совершенно новая». Трудность ея ясна всякому и сенъ-симонисты утвшають себя такими соображе-

<sup>&</sup>quot;) Doctrine. II, 346, 348—\$51, 383.

ніями: «мы не думаемъ утверждать, чтобы ошибки, случайности, даже пристрастіе никогда не имѣли мѣста въ новомъ распредѣленів воспитанія и соціальныхъ преимуществъ: мы широко считаемся съ человѣческими несовершенствами, — можеть быть, человѣчеству не дано никогда достигнуть прогресса, къ какому оно сознательно стремится». Но уже достаточно, что оно стремятся къ извѣстной цѣли всѣми силами, —въ этомъ залогь успѣха 75).

Оговорка—основательная, но она утрачиваеть свое значене при подробномъ разъясненія духовной власти священника: онъ управляеть человівкомъ отъ рожденія до самой смерти, открываеть его призваніе, поміщаеть его въ условія, наиболіве благопріятныя для развитія открытой способности, потомъ опреділяеть его функцію, т. е. его права и обязанности, повышнеть его сообразно съ заслугами, когда наступаеть время прекратить трудь, онъ оставляеть его на покої и уділяеть ему часть любви, уваженія и боютстві, заслуженныхъ его трудами 7°).

Такова власть священника, -- притомъ единоличная безапелляціонная. Единственное условіе - любовь священника къ прогрессу, и, слідовательно, любовь къ низшимъ, -- такъ какъ не возвышая, не двигая впередъ низшихъ, -- онъ и самъ не можеть идти путемъ прогресса: его любовь нь другимь есть любовь нь самому себв 17). При всей новизнъ идеи сенъ-симонисты воспользовались старымъ пріемомъ доказательства, - тъмъ самымъ, какимъ ненавистные имъ идеологи личнаго интереса примиряли эгоизмъ съ общимъ благомъ. Въ обоихъ случаяхъ доказательство имфеть чисто-теоретическій смысь и наиболье рискованный именно у сенъ-симонистовъ: эгоисть Гольбаха обставлень известными учреждениями, личность сенъ-симонисскаго священника - правительство и живой законз. La loi vivanteндея, логически вытекающая изъ самаго принципа теократіи. Этоmotus proprius папы съ одной существенной разницей: нском оть сенъ-симонистскаго главы-онъ не сталкивается ни съ какой властью другого порядка, такъ какъ раздёленіе властей теперь отвергается, какъ явленіе временное, умъстное, когда само человъчество дълится на два общества-мирное и военное. Въ завершительной

<sup>&</sup>quot;) I, 281-2.

<sup>76)</sup> II, 415-421.

<sup>&</sup>quot;) II, 430.

стадін власть едина и такимъ образомъ рѣшительно упраздняется сенъ-симоновская идея о необходимости индустріальной критики или индустріальнаго, т. е. правительственнаго, сенъскаго выбора, практической оцьнки — проектовъ духовной власти. Сенъ - Симонь не рѣшался дойдти до самодовлѣющей теократической монархіи, если и говорилъ о «научномъ папъ», — это означало — выборнаго представителя міроваго конгресса для провозглашенія рѣшеній собранія. Сенъ-симонисты нашли опору своей идеть не въ произведеніяхъ учителя, а въ преданіяхъ исторіи — о Нумъ, Моисеть, Христь, — и сенъ-симонистскій священникъ не представитель только эемной церкви, намъстникъ ея божественнаго основателя: онъ больше римскаго папы и іудейскаго первосвященника, — потому что въ сенъ-симонистской религіи нѣть двухъ міровъ — земли и неба, — какъ вообще нѣть духа и плоти, есть человокъ и земной шаръ, — и сенъ-симонистскій глава — единый женеой законъ 18.

Единству соціальнаго строя соотв'ятствуеть единство религіоздогмата. Мы знамъ, — оно заключается въ реабилитаціи матеріи. Въ двойственности догмата — несовершенство католичества. Она унижаетъ матеріальную д'ятельность челов'яка, все равно какъ язычество и іудейство физической стороной заслоняло духовную сторону человъка. Сенъ-симонизмъ возстановляетъ естественную гармонію, отрицаеть исконный дуализмъ-добра и зла, рам и неба, ангеловъ и дьяволовъ, матеріи и духа, церкви и государства. Объ стихін человъческой природы одинаково призваны къ прогрессу. Человъкъ, развиваясь физически, матеріально,-такъ же выполняеть религозное доло, какъ и человъкъ, развивающійся духовно, приближается къ Богу. Догмать о гръхопаденіи — устраняется, - такъ же какъ и ученіе о випшинема матеріальномъ міръ. Оно противоръчить идеъ Бога, какъ существа всеобъемлющаго н неограниченно могущественнаго. Оба эти понятія невозможны, будеть ли признана матерія сотворенной или въчно существующей. «Богь все что есть,» — таковъ сенъ-симонистскій догмать. Впоследствін онъ приметь такую форму: «Богь все что есть. Все-въ Немъ; все-чрезъ Него. Никто изъ насъ не существуеть внѣ Его. Но никто изъ насъ не есть Онъ. — Каждый изъ насъ живетъ Его жизнью, — и

<sup>15)</sup> II, 428-429; 191-2. Oeuvres. XL, 314.

всѣ мы сообщаемся въ Немъ, потому что *все есть то что есть* зоветь за выправнительной потому что все есть на что есть за выправнительной на выправнительной на потому что все есть на что есть за выправнительной на потому что все есть на что есть на что все есть на что есть на что

Это -пантеизмъ, скажутъ невърующіе. Нетъ, - такъ же какъ сенъ-симонизмъ не теократія въ традиціонномъ смыслъ. Несомнънно, высшая религіозная стадін-пантензив, после политензма и монотеизма, -- но въ старый терминъ влагается теперь новое содержаніе. Философы-пантенсты разумьли единство субстаний всего сущаго. единство свойство, --- имъ чуждо было представление объ единствъ воли, дъятельности, ихъ философія приводила въ фатализму, потому чт з ей невъдома идея о предназначении жизни, постигаемомъ человъкомъ, и человъкъ въ пантенстической философіи не связанъ никакой симпатической связью съ остальнымъ міромъ, онъ оказывается одинокимъ среди міра, будто бы объясняемаго его философскимъ умомъ. Такой пантензмъ неже всъхъ религіозныхъ представленій, даже фетичизма, потому что всякая религія имветь представленіе о волю и жизни, о связи человъка съ внъшнимъ міромъ, о назначеній человъка и, слъдовательно, о законъ его движенія впередъ. Пантеисты ставать задачу о тождествь субстанціи а не о единствь жизни. Имъ недоступень симпатическій порыва, открывающій человіку гармовію проявленій мірового бытія и устремляющій его къ постиженію ихъ высшей цѣли 80).

Этимъ ограничиваются объясненія сенъ-симонистовъ. Въ такой формѣ они не характеризують новаго философскаго открытія, а только развѣ новую точку зрѣнія. Традиціонный пантеизмъ—такое же философское, разсудочное явленіе, какъ, напримѣръ, въ томъ же сенъсимонизмѣ ученіе объ исторической эволюціи. Оно также выросло на представленіи о цѣльности міровой живни, объ органической непрерывности всѣхъ явленій природы. Въ такомъ видѣ—эволюція, по существу, такой же фаталистическій принципъ, какой заключается въ пантеистическихъ воззрѣніяхъ,—и, мы видѣли, сенъ-симонистамъ пришлось заняться вопросомъ о положеніи личности въ стихійномъ процессѣ. Только при разрѣшеніи вопроса въ пользу индивидуальной воли можно было вести рѣчь вообще объ исторіи, какъ до изъвъстной степени нравственномъ достояніи человѣчества.

<sup>19)</sup> II, 284, 314. Догмать формулировань Анфантэномъ на "communion générales 8-го іюля 1831 года. Prédications. III, 300.

<sup>\*\*)</sup> Doctrine. II, 306-316.

Тоже самое и съ пантеизмомъ. Патетическое воззрвніе на міръ не устраняєть существеннаго смысла философскаго пантеизма, — если не будеть доказана психологическая основа этого взгляда, новое ученіе не возвысится надъ поэзіей, чисто-художественными настроеніями. А психологическая основа — это значить вопросъ о свободъ воли. Когда онъ ръшается примънительно къ отдологимъ положеніямъ личной или общественной жизни, — ръшеніе его подсказывается самосознаніемъ человъка, — и сенъ-симонисты могли успокоиться на заключеніи, что личность можеть, согласно съ своими временными побужденіями, замедлить или ускорить развитіе или распаденіе историческаго явленія. Иначе стоитъ вопросъ о свободъ человъка въ закономърной эволюціи міровой жизни. Сенъ-симонисты признали его въчной тайной и необходимость въры. Въ органическія эпохи въра побуждаеть людей любить свое предназначеніе, и оно не является для нихъ фатальнымъ рабствомъ, какъ въ критическія эпохи в 1.

Въ результатъ, философскій пантеизмъ съ большей или меньшей убъдительностью можеть опираться на тоть самый анализъ, какой, мы видьли, привель Сенъ-Симона къ важнъйшему открытію: пантеизмъ патетическій требуеть въры, притомъ дъйствительной только въ извъстные періоды, т. е. не обладающей имманентной неумирающей силой. Сенъ-симонистская религія, следовательно, только стадія какь и сень-симонистскій пантензмь, и ея позитивный характеръ, т. е. гармонія откровенія и анализа, не простирается на ея основной догмать, наконець, полемическое положение новой религи не позволило ей спасти теоретически-предложенное единство. Реабилитація матеріи и плоти-именно потому что это была реабинитація придала сенъ-симонистской пропов'яди матерьялистическій оттеновъ. То же случилось и съ ученіемъ объ «освобожденіи женщины». Сенъ-симонистовъ въ матеріализмъ укоряль Конть еще въ періодъ Производителя, — эти упреки перешли въ страстныя обвиненія, когда Анфантэнъ провозгласиль себя живым закономъдля освященія плоти и «новой женщины».

Мы видимъ, сенъ-симонисты въ заключительныхъ выводахъ своего религіознаго ученія должны были разсчитывать исключительно на въру и энтузіазма и лишь только эти выводы осуществились, про-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) I, 279—280.

паганда сенъ-симонистовъ приняла соотвътственный характеръ. Убъждать оказывалось невозможнымъ,—оставалось увлекать,—и проповъди ознаменовали третью и послъднюю стадію сенъ-симонистской пропаганды.

По пути къ ней и къ патетическому догматизму сенъ-симонистъ успъли затронуть рядъ практическихъ общедоступныхъ вопросовъ и тщательно разръшить ихъ. Понятіе способности, какъ указателъ и основъ человъческой дъятельности, вызвало сенъ - симонистовъ на анализъ воспитанія и законодательства.

Мы знаемъ, общая сенъ-симоновская психологія основана на тройственности человъческой природы, какъ дъятельной сиды: способности—артистическая, научная, индустріальная. Это дъленіе проводится и чрезъ всю соціальную организацію, въ религіи учреждается два жреца помимо однего соціальнаю, объединяющаго жрецовъ науки и индустріи и назначающаго ихъ по своему выбору. То же и въ системъ воспитанія.

Прежде всего сенъ-симонисты, руководствуясь принципомъ способности, укоряють философовъ XVIII въка и революцію въ томъ, что они не сумъли устранить привилегій въ воспитаніи \*2). Мы знаемъ, того же упрека заслуживаль и Сенъ-Симонъ, не ръшившійся создать систему образованія, свободную отъ вліянія классовыхъ неравенствъ. Принципъ учениковъ: «воспитаніе должно быть доступно вствить безъ различія рожденія и состоянія», и оно «должно распредъляться сообразно способностямъ и призваніямъ». Таковъ общій практическій принципъ, - теоретическій - идеть оть Сенъ-Симона. Воспитаніе должно соотв'єтствовать той соціальной ц'яли, какую преследуеть общество, -т. е. находиться на уровне современной цивилизации. А для этого ему необходимо стоять въ неразрывной связи съ научнымъ движеніемъ. Комбинація науки и преподаванія такая же естественная какъ - науки и индустрии. Сенъ-Симонъ установилъ что научная дъятельность распадается на двъ отрасли: усовершенствование науки и преподавание ея, и тотъ же Сенъ-Симонъ требоваль новой объединенной организаціи учрежденій, вырабатывающихъ научныя иден и методы. Сенъ-симонисты подробно выясняють практическое приложение этихъ теорій.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Doctrine. I, 280, 249. II, 166-7.

Воспитание должно всёмъ членамъ общества внушить любовъ къ его соціальной июли, — это задача правственного воспитанія: оно заставляеть каждаго любить и желать гого, что онь должент дёлать. Оно сопровождаеть человёка оть колыбели до могилы п чёмъ оно совершеннее, чёмъ его воздёйствіе глубже, тёмъ меньше представляется нужды въ карательномъ законодательстве, — и идеаль прогресса — свести законодательныя понужденія псключительно къслучаямъ порочныхъ аномалій, т. е. примёнять ихъ только къ самымь отсталымъ организаціямъ, на которыя не можеть воздёйствовать даже самое совершенное воспитаніе. Нравственное воспитаніе осуществляеть идеалъ свободы, которая состоить въ симпатическомъ стремленіи къ долгу взр..

Съ этой точки зрвнія современное воспитаніе подлежить самой суровой критикъ. Со времени среднихъ въковъ не создано никакой общей системы воспитанія. Сдъланы улучшенія въ преподаваніи, усовершенствованы спеціальныя школы,—но всв эти перемьны не внушены какимъ либо общимъ представленіемъ о нуждахъ общества. Доказательство—такая аномалія, какъ преподаваніе латинскаго языка. Оно соотвътствовало соціальной цъли среднихъ въковъ. Латинскій языкъ былъ общимъ для моралистовъ и ученыхъ т. е. для духовенства,—теперь ученые пользуются національными языками и изученіе латинскаго языка поддерживается только принудительными офиціальными мърами <sup>84</sup>).

Нравственное воспитание должно быть общимъ для всёхъ. Въ дътствъ оно идетъ рядомъ съ элементарнымъ энциклопедическимъ образованіемъ, какъ необходимымъ введеніемъ ко всёмъ профессіямъ и соціальнымъ функціямъ. Это первоначальное образованіе можно по усмотрънію суживать или расширять. Послѣ него производится распредъленіе воспитанниковъ по способностямъ и призваніямъ, имп обнаруженнымъ,—и для учениковъ открываются школы трехъ спеціальностей: искусствъ, наукъ и индустріи. Въ этихъ школахъ преподаются общія основы каждой спеціальности, и только послѣ второй образовательной стадіи ученики распредъляются по различнымъ прикладнымъ школамъ, которыя соотвѣтствуютъ всевозможнымъ подраздѣто

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) I, 288—294; II, 108.

<sup>44)</sup> Prédications. I, 507. Doctrine. I, 273-274; II, 167--5.

леніямъ каждой изъ трехъ спеціальностей. Образованіе заканчивается когда общество признаетъ восцитанниковъ достаточно подготовленными для той или другой соціальной функціи. Наиболье важная задача—умьть вызвать способности учащихся и точно опредылить ихъ. Оть этого зависить будущее положеніе гражданина въ соціальной іерархіи, гдв каждый долженъ быть поставленъ на мьсто ему подходящее и имъ заслуженное.

Еще подробнъе выясняется сенъ-симонистское учение о специальноме воспитании изъ критики современнаго положенія вопроса. Нынъшнее спеціальное образованіе не пользуется науками въ той стадін совершенства, какой онъ достигли, а иногія науки, какія еще преподаются, безполезны или отсталы, -- напримёрь, древніе языки теологія, философія, исторія и метафивическая часть юриспруденців, Преподавательская корпорація поставлена въ такое положеніе, что не можеть усвоивать научнаго прогресса по мъръ того какъ онъ совершается: между преподавателями и учеными, совершенствующими науку, нътъ прямой связи. Потомъ, для весьма многихъ спеціальностей не существуеть школъ, — напримъръ для индустріальныхъ профессій, ничего не сделано для распространенія связи науки и индустріи, между темъ какъ индустрія все больше и больше становится прямымъ приложеніемъ научныхъ теорій. Далве нівть никакой связи между различными степенями образованія. Современное первоначальное образованіе, съ преподаваніемъ древнихъ языковъ,является средневъковыма преподаваниема и не подготовляеть учащихся къ знаніямъ, соотв'ятствующимъ современному состоянію общества. Каждому, желающему пройти высшую ступень спеціальнаго образованія, приходится наскоро личными усиліями пріобр'єсти подготовку, такъ какъ для спеціальныхъ целей и образованіе второй степени безполезно. Наконецъ, -- и въ высшихъ школахъ между теоріей и практикой нъть единенія. Кончившіе курсь вынуждены опять собственными силами восполнять пробълы.

Всѣ эти иден обличають философскій и практическій смысль преобразователей,—но не могуть считаться вдохновенными открытіями. Достоинство ихъ не столько въ поразительной оригинальности, сколько въ послѣдовательномъ здравомысліи. Иное значеніе—идем правственнаго сенъ-симонистскаго воспитанія—для взрослыхъ. Мы видъли сенъ-симонисты стремятся принудительное и карательное законо-

дательство сузить до последней степени. Для нихъ преступникъ такое же явленіе культурной эволюціи, какъ и вообще всякій соціальный фактъ. Если великій и нравственный челов'якъ тоть, кто посмих и страстно полобиль современную соціальную итоль,— ничтожний и злод'яй—наобороть—кто не поняль и не могь полюбить этой п'али. «Злые—живыя преданіи отдаленнаго состоянія цивилизаціи»,— и общество должно возд'яйствовать на нихъ не карами,—а прежде всего нравственнымъ просв'ященіемъ.

Примъръ—католичество. Оно обладало удивительно искусными путями руководить върующими, —пропосложо и испосложо: проповъдь давала общія поученія для всёхъ, въ исповёди каждый отдёльно получаль утіненіе и руководство. Какъ бы ни пришлось этимъ воснитательнымъ средствамъ изміниться въ будущемъ, особенно исповідь, —ихъ значеніе должно остаться не меніе великимъ, чімъ въ прошедшемъ. Исповідь—это родъ консультаціи, когда меніе нравственные и просвішенные люди являются за поддержкой и наставленіями къ людямъ, обладающимъ боліве сильнымъ умомъ и боліве глубокими соціальными чувствами. Исповідь самое дійствительное средство реабилитировать человінка за подсержкой и наставленіями соціальными чувствами. Исповідь самое дійствительное средство реабилитировать человінка за подсержной проміненнями водів проміненнями за подсержной и наставленнями къ людямъ, обладающимъ боліве сильнымъ умомъ и боліве глубокими соціальными чувствами. Исповідь самое дійствительное средство реабилитировать человінка за подсержной проміненнями чувствами.

Къ этой цели должно быть направлено и законодательство.

Оно должно находиться въ неразрывной связи съ воспитаніемъ, осуществлять то, что внушено воспитаніемъ. Сдерживающая сила законовъ—значить торжество надъ сопротивляющейся волей,—и поэтому цѣль воспитанія—провести чувства, разсчеты, дѣйствія въ гармонію съ сопіальными требованіями и вмѣшательство закона необходимо только въ томъ случаѣ, когда существуеть пробѣль, недостатокъ, извѣстное безсиліе въ воспитаніи. Очевидно,—и сами законы должны обладать воспитательной силой,—для этого новое законодательство будеть не только карательнымъ, мстительнымъ, но также исправительнымъ и вознаградительнымъ, примѣръ—таже католическая церковь. Она и здѣсь обнаружила глубокое практическое познаніе человѣческой психологіи. Канонизація, отлученіе, даже индульгенціи, пока онѣ не стали предметомъ торга,—все это, по нравственному смыслу, стояло выше и больше способствовало возрожденію человѣка, чѣмъ современныя тюрьмы и каторжныя работы. Надъ

<sup>\*45)</sup> Doctrine. I, 259, 305-316, 393.

католическими мърами исправленія смъстся современное общество.-но оно жалко съ своей безпомощностью бороться противъ сильныхъ преступниковъ, спасать слабыхъ, -- своимъ единственнымъ оружіемъ мести и страха. Оно разрушило старыя «великія поддержки порядка» и не замънило ихъ другими: естественно, Деместръ тоскуеть о прошедшемъ, Гёте и Байронъ окутывають въ смертный саванъ и окружають отравленной атмосферой развалины, на которыхъ прозябаеть наша презранная жизнь. Сень-симонисты исключительно карательныя мёры католичества, въ родё сожженій еретиковъ, относять ко времени упадка церкви и должны следовательно, известное прославленіе палача у Деместра считать также признакомъ вырожденія католической мысли. Требовало бы оговорки и постоянное сопоставленіе Гете и Байрона, какъ представителей «демона критицизма»: оба поэта далеко не могуть быть причислены къ одному психологическому типу и у Гете, при болье тщательномъ знакомствъ съ его произведеніями, сенъ-симонисты могли бы найти не меньше отпанических в идей, чемъ Сенъ-Симонъ-у Канта идей по «общей наукъ. Но, при всъхъ критическихъ увлеченіяхъ сенъ-симонистовъ, ихъ мысль не страдаеть въ своемъ положительномъ содержани. **И**ѣль сенъ-симонистовъ-организовать власть любимую, сердечноивышмую, почитаемую, и такая власть должна ясно представлять себъ обычай христіанства: даже на эшафотъ между палачомъ и жертвой является священникъ, принося надежду и любось: «а развъ не въ этомъ вся жизнь? > Католичество умело двигать массами заране разсчитанными средствами. Оно обладало общей доктриной, общей пълью и владъло энтузіазмомъ. А мы, «чудо цивилизаціи», не знаемъ, какъ облегчить ея развитие и въ борьбъ съ ретроградными явленіями-встать выше варварскаго въка. А между тъмъ, преступленіе ничто иное какъ ретроградная тенденція, привычка прошедшаго, значить воспитание не сумбло изъ людей прошедшаю создать людей будущаго, — и въ обществъ оказались преступники, — «люди проше**д**шаго> 86).

Само общество сознаёть неудовлетворительность современнаго порядка, обнаруживаеть недовъріе къ своимъ законамъ—учрежденіемъсуда присяжныхъ. Очевидно, существуеть разногласіе между закон-

<sup>\*\*)</sup> II, 427—8.

ностью и справедливостью. Присяжные должны сумфрять субпое движеніе закона-машины», опънивать факть преступленія такъ, какъ они его понимають въ данномъ случав. Это-намекъ, думають сенъсимонисты, на тоть живой законь, о какомъ они мечтаютъ. Но судъ присланыхъ далекъ отъ совершенства уже потому что онъ подчиненъ случайности, жребію. Всё должны быть судимы своими перамы, говорять либералы, -- сенъ-симонисты согласны, но въ томъ смысль, чтобы всь категоріи преступниковъ судились соотвътственными категоріями граждань, — т. е. индустріальное преступленіе у индустріаловъ, научное у ученыхъ. И эти перы должны быть высшими сравнительно съ преступниками. Для оценки частнаго факта надо стать на высшую точку эрвнія, чвиь стояль преступникь и чтобы оценть ненормальное явление надо понимать общее явление, ему соотвётствующее. Это совершенно не то, что современные присяжные по жребію <sup>87</sup>).

Естественно, сенъ-симонисты воспроизводять идеи Сенъ-Симона о профессіональных судахь, его похвалы современным коммерческимъ судамъ, его критику современнаго гражданскаго законодательства и процесса, не соответствующихъ индустріальному прогрессу: не юристамъ - чиновникамъ судить объ интересахъ индустрии, а саиниъ индустріаламъ, терпящимъ оть всякаго несовершенства гражданскихъ законовъ 88).

Вся критика и всё частныя положительныя предложенія сенъсимонистовъ клонились къ одному и тому же выводу. Важивищую функцію въ образованіи — классификацію будущихъ гражданъ по способностямъ — выполняеть представитель высшей прогрессивной соціальной мобен, онъ же назначаеть функцію юношамъ послів образованія, онъ же награждаеть ихъ труды и онъ же, наконецъ, осуществияеть единеніе между наукой и индустріей и гармонію между различными отраслями индустріи. Въ законодательствъ и судъ-священнивь-живой законз. На чемъ основана эта организація?

Отвътъ: «слова-порядокъ, ремиія, ассоціація, самоотверженіерядь гипотезь, соотвётствующих в другим в — безпорядок, атемамь, *индивидуализм*ь, этомэмь». Такъ говорять сенъ-симонисты.

<sup>\*7)</sup> I, 317—320.
\*\*) I, 898.

Чёмъ же однё гипотезы отличаются отъ другихъ, *органическія* отъ *критических*? Тёмъ, что однё «человёчество отталкиваеть съ ужасомъ, а другія признаеть съ любовью». Онё обёщають ему счастливое будущее <sup>59</sup>).

Следовательно, любовь, надежда и въ результате вера: таковы силы новаго ученія. И сенъ - симонисты усвоивають своеобразный путь къ практическоту осуществленію своего ученія. Они проницательно критикують настоящее, изъ анализа прошедшаго выводять принципы будущаго: въ области идеальной деятельности создають позитивизмъ, болъе обдуманный и положительный, чъмъ контовскій, въ области матерьяльной — устанавливають эволюцію ассоціаціи в тамъ и здёсь приходять къ вопросу о новомъ міросозерцаніи и о новомъ соціальномъ стров. Лишь только эти вопросы поставлены, сенъ-симонисты покидають путь изследованія и проверяемаго обобщенія и однимъ порывомъ чувства и воображенія т. е. чистаго откровенія переносятся въ идеальный міръ и отъ всёхъ, кто намівренъ за ними следовать, требують непременно энтузіазма и веры. Только съ помощью этихъ крыльевъ оказывается возможнымъ перелететь оть прошедшаго въ будущему, оть исторів въ идеалу. Эволюціонный принципъ подвергается нарушенію немедленно лишь только онъ открыть и его уроки приложены къ дъйствительности. Рядомъ авляются два факта—accouiauiя и meoкратія—совершенно различнаго историко - философскаго смысла. Въ то время когда ассоціація непрестанно и прогрессивно развивающаяся форма общежитія и именно поэтому она признается формой будущаго, — теократическій принципъ, т. е. воплощение въ одной дичности пророка, первосвященника, законодателя и правителя— признается для будущаго столь же необходимымъ и естественнымъ, какимъ онъ былъ во времена древняго Египта и Израиля. Историческая эволюція, безусловная для вськъ сторонъ жизни человъчества, не коснулась именно одного явленія и оставила неприкосновенной религіозно-вдохновенную власть даже для той эпохи цивилизаціи, когда будущее постигается какъ звено въ непрерывномъ ряду удостовъренныхъ явленій и когда весь смыслъ идеала заключается въ его почвенности, въ органической связи съ реальнымъ пропілымъ. До какой степени разрывъ въ сенъ-симанистской философіи быль глубокъ и быль именно нарушеніемъ раннихъ основныхъ принциповъ, — доказываетъ поразительная стремительность

«пропов'ядниковь» по новому пути, будто паническое б'ягство отъ стараго, будто мучительно-страстное желаніе прозелита новаго наитія освободиться отъ старыхъ возар'яній. И въ теченіе четырехъ л'ять, сл'ядовавшихъ за смертью Сенъ-Симона, ученики его все больше отдалялись не только отъ положительной философіи по направленію къ новой откровенной в'яр'я, но — что было не мен'я важно — отъ жизненнаго ц'ялесообразнаго творчества въ туманную даль экзальтированныхъ вид'яній. И даже политическій перевороть, вдунувшій въ сенъ-симонистскую церковь сильную струю живыхъ современныхъ интересовъ, не могь окончательно отрезвить Анфантэна и его носл'ядователей.

## VI.

Мы знаемъ, Сенъ-Симонъ отъ начала до конца не могь ограничиться теоретической выработкой ученія. Философъ безпрестанно становился публицистомъ, одновременно съ программами более или менве отдаленнаго идеальнаго будущаго рисоваль планы ближайшей политики. Ученики на первое время не оставляли, этого направленія. Въ Производитель много статей чисто политическаго содержанія, практическихъ проектовъ. Редакторовъ занимаетъ вопросъ о вліяніи офиціальных празднествь на нравственность народа и его гражданское развитіе, о «военномъ дух'в во Франціи», о греческомъ движеніи. Значеніе индустріи поясняется біографіями значительнъйшихъ индустріаловъ, завъть Сенъ-Семона о крупныхъ общественныхъ работахъ находить откликъ въ необыкновенно горячей статъв Бланки о польз'в жел'взныхъ дорогъ, о необходимости предпринять ностройку ихъ въ самыхъ широкихъ размърахъ 82). Въ лекціяхъ о доктривъ политика исчезаетъ, -- и даже философско-научный карактеръ является только вступленіемъ къ догматическому пропов'ядничеству. Мы знаемъ, Анфантэнъ неуклонно шелъ къ верховному священничеству, въ концъ 1829 года, т.-е. незадолго до прекращенія Изложенія была объявлена іерархія, Анфантэнъ уже исполняеть священническія обязанности, пока на сторонъ, вскоръ пишеть посланіе о calme и находить сочувствіе своей пророческой стремительности среди многихъ последователей Сепъ-Симона, но не всёхъ.

<sup>••)</sup> Producteur. I, 26, 282, 274; III, 205; 343 etc.

Въ сенъ-симонистской семь не глохнеть окончательно политическій духь, этому мізнають событія. Мысль о періодическомъ взданін продолжаєть жить и, наконець, осуществляется Лораномъ подъ давленіємъ только что ваступившей врайней реакціи. Въ первой половинів августа 1829 года почти одновременно возникло министерство Полиньяка и появился Организаторъ во). Онъ посийшиль выяснить сенъ-симонистскую идею прогресса и путемъ историческаго обзоръдоказать тщету ретроградныхъ усилій: «при каждой революціи, говориль журналь, встають призраки на пыли разрушенныхъ догизтовъ, и послів безумныхъ угрозъ, осуществить которыя имъ не суждено и которыя только временно волнують умы, они навсегда погружаются въ океанів прошедшаго».

Анфантонъ и Базаръ не принимали участія въ журналь, хотя съ ними и совътовалси редакторъ. Вождей сенъ-симонизма занимали нсключительно вопросы доктрины и ея, новая фаза. Приближалась революція, -- сенъ-синонисты и не ждали ея, и не желали принимать къ ней никакого участія. Они - «самые різшительные и самые страшные противники феодальнаго и клерикальнаго прошедшаго --- не забывали, что ихъ призвание не разрушать, а созидать и бывшій карбонарій Базаръ вполив соглашался съ Анфантэномъ на этотъ счеть. Они решили предложить сенъ-симонистамъ держаться вдали отъ «братоубійственной смуты» и вь этомъ смысле издали циркуляръ,-одно изъ самыхъ неудачныхъ произведеній сенъ-симопистской церкви 91). Въ циркуляръ одно лишь вполнъ было ясно, -- ссыява на спокойное поведеніе Сенъ Симона при революціи. Мы знаемъ, — это спокойствіе-понятіе относительное, и Сенъ-Симонъ въ революціонную эпоху вовсе не обнаружилъ «божественнаго спокойствія». Другой мотивъ, почему его ученики не должны вившиваться въ событія: онв только одни знають будущее, которое Богь предназначаеть для на-

<sup>10)</sup> Первый № Opeanusamopa, (Organisateur. Journal des progrès de la science générale avec un appendice sur les methodes et les decouvertes relatives à l'enseigment), еженед. изд. вишель 15 авг. 1829 г; съ № 46 (18 апр. 1830 г.) къ названів прибавлено Journal de la Doctrine de Saint-Simon. Съ 1—2-го года (28 авг. 1830) журналь виходяль въ удвоенномъ объемъ такимъ текстонъ подъ загламемъ: "Томъ les privelèges de la naissance, sans exeption seront abolis. A chacun selon sa capacité, à chacune capacité selon des oeuvres. Съ № 32 (23 марта 1831) изд. называется— L'Organisateur. Gazette des Saint-Simoniens, на № 52 изданіе прекратилось.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Перепеч. въ N. hist. II, 57-60.

реда, — они обладатели высшей мебем къ народу. На публику это заявленіе могло произвести то самое впечатлівніе, какое Анфантэнъ вынесь отъ свиданія съ либеральными редакторами Глобуса: «политическая безпомощность во всей своей красв». Анфантенъ просто не зналь, что сказать о революців и не имъль никакой собственной программы. Базаръ и Лоранъ, въ качествъ бывшихъ заговорщиковъ, могли по крайней иврв привътствовать республиканское знамя. Анфантонъ два дня спустя после циркудяра сочиниль «прокламацію главъ сенъ-симоновской доктрины» къ французамъ. Прокламація, несомижнео, явилась результатомъ возбуждения, охватившаго сенъсимоновскую семью, несмотря на циркуляръ. Особенно, по словамъ Анфантона, волновалась «третья степень», т.-е. оглашенные сеньсимонистской церкви. Но и въ высшихъ степеняхъ не сокавалось спокойствія» и желанія только (наблюдать), какъ советоваль. Анфантэнъ всемъ сенъ-симонистамъ въ письме къ Эйхталю. Бывшіе политехники одели свою форму и вышли къ народу, Карно принялъ участіе въ битвъ, даже Родригь возсталь сначала противъ простого наблюденія за движеніемъ. Нікоторые являли суровое и печальное молчаніе. Все это отразилось на прокламацін и по тону и содержанію она совершенно непохожа на циркуляръ.

Она - горячее прославление французскаго народа т. е. рабочаго класса, въ ней клеймятся «праздные», живущіе чужимъ потомъ и «христіанскіе священники», не знавиле трудовъ народа и презиравиле ихъ: народъ-правствениве и просвъщениве священниковъ. Народу предлагалось заявить, что больше нъть ни почестей, ни богатства для праздности, а только-для труда. Отъ лица сенъ-симонистовъ іюльскимъ поб'вдителямъ заявлялось полное сочувствіе: они --- семъсимонисты научились жертвовать собой для человечества такимъ же путемъ, какой только что совершилъ народъ. Это было справединво относительно Базара, подписавшаго прокламацію, — но Анфантэнъ не могь выражать ни сочувствія революціи, ни своей солидарности сь революціонерами. Въ заключеніе народу предлагалось единеніе, порядокъ-для окончательной побёды надъ феодализмомъ. Онъ погибнеть навсегда, если есть привинегіи рожденія безь исключенія будуть уничтожены и каждый получить мёсто по своей способносии и награду по своимъ дъламъ. Это и будеть царствомъ Божінмъ на sem wh

Анфантэнъ рѣшилъ сдѣлатъ еще болѣе энергичный шагъ. Либеральная партія находилась въ состояніи оцѣпенѣнія. Дѣйствовали сторонники Филиппа Орлеанскаго, Карно, Бюшезъ и Руанъ присоединились къ республиканцамъ. Анфантэнъ обратился къ Базару, знавшему лично Лафайэтта, съ просьбой отправиться къ нему и предложить ему диктатуру, какъ единственное средство водворить порядокъ. Лафайэттъ отказался и сенъ-симонисты еще разъ убѣдились, какъ далека была политика «неподвижнаго американца» и его друзей отъ интересовъ массы. Такъ разсказываеть Анфантэнъ.

Посл'в прокламація въ Организаторы 1-го августа явилось письмо Анфантана къ провинціальнымъ сень-симонистамъ. Письмо обличаеть тоже приподнятое демократическое настроеніе, съ какимъ нанисана прокламація. Въ краткихъ словахъ изложена исторія «обездоленнаю класса, пролетарием, пренебригаемых либеральными законами, указано на то, что победившій народъ ни отъ кого, кроме сенъ-симонистовъ, не можеть ожидать достойныхъ результатовъ побъды-т.-е. вознагражденія по способностями и трудамь. У народа не нашлось вождя, и напуганные буржуа вновь могуть наладить представительскую машину. Апфантэнъ напоминаеть, что вов конституціи — сдёлки между классами, народъ не принимался въ расчеть и не издаваль для себя законовъ. Естественно, картіи уничтожались, такъ какъ не имъли въ виду нравственнаго, физическаго и умственнаго улучшенія положенія массы. Настанеть время, когла надоль должень будеть непосредственно принять сенъ-симонистскую организацію. И богда въ народ'в распространятся знаніе и энтузіазмъ. тогда только настанеть свобода для благородной молодежи. А теперь-возстание въ сущности не заслуживаеть навменования революція. Ничего не измінилось въ соціальной организацін: ніжоторыя имена, цвета, національный гербъ, титулы, некоторыя законодательныя видоизм'яненія, которыя низведуть власть на уровень полиців, очень добродушной. - Воть и всё завоеванія дней траура и славы. Но есть и еще результать и самый важный - для сенъ-симонистовъ. Нътъ ни одного благороднаго человъка, у кого бы не поколебалась конституціонная в'вра, не возросла любовь къ народу и не явилось истинное представление о нев'вдомой раньше пропасти. Сенъсимонистамъ остается воспользоваться этимъ результатомъ, заверлить разочарованіе въ старыхъ идолахъ и привлечь всёхъ къ власти—любящей, разумной и сильной; тогда повиновеніе, а не возставіе станеть священнёйшимъ долгомъ. Сенъ-симонисты согласны, чтобы пока неуклонно проводились либеральныя программы: свобода культовъ, печати, преподаванія, торговли, индустріи, публичныхъ сходокъ, уничтоженіе остатковъ феодализма, въ родё наслёдственнаго перства. Но всё эти вольности—лишь путь къ новой іерархіи, новому единому культу, къ окончательной организаціи индустріи, когда будеть осуществлень завёть Сенъ-Симона—христіанство учило о человъкъ-Богъ, сенъ-симонизмъ учить о человъкъ-народъ, не толпів, а единомъ любящемъ, мудромъ и могущественномъ существё.

Эти заявленія означали, что сенъ-симонизив вступиль на политическій путь и правительственная власть его занимаеть не меньше духовной. Съ целью окончательно выяснить положение, созданное революціей, Базаръ написаль Сумеденіе доктрины Сень Симона о послыдния событиям. Опубликованное въ Организаторы за двойной подписью, оно поучительнъйшій документь последней философской стадін сень-симонизма. Базаръ не могь окончательно изжить своихъ былыхъ политическихъ задачъ и теперь говорилъ, не только какъ глава новой ісрархіи, но и какъ политическій вождь. Французская революція, безъ всякихъ ограниченій, называется величайшимъ проявленіемъ божественнаго Провиденія въ новыя времена, іюльская ре⊶ волюція--- ея окончательная санкція,--- по она не соціальная револю-ція по нав'встной намъ причинъ. Базаръ излагаеть сенъ-симонистское ученіе о власти, о собственности, объ освобожденіи женщины: отнинъ всикая религіозная, научная, индустріальная функція будеть выполняться не личностью, а четой. На либерализмъ снова произносится суровая критика, за его равнодушіе къ судьб'в народа, несмотря на заявление о «непредписываемых» правах» --- въ родъ равенства и народнаго самодержавія. Теперь закончена роль либерализма, создана новая доктрина, не на принципахъ критики п: войны, а любви и энтузіазма, — и Базаръ снова повторяеть соображенія сенъ-симонистовъ насчеть неогразимо увлекающей власти избранныхъ личностей въ органическія эпохи. Такимъ образомъ, — Суждение сливаеть двъ струи-соціально-политическую и религіозную... Оно усиленно не только защищаеть но даже прославляеть народъза счеть «феодальной и праздной буржувзіи» и въ то же время про-

роческимъ тономъ зоветь его къ новой власти мобей 32). Эти жотивы и составляють содержение троповодей, открывшихся вскорь послв прекращенія изложенія, 11-го апрыля 1830 года вы улиць Мопsigny и продолжавшихся до 22 января 1832 года, — до полицейскаго закрытія собраній сенъ-симонистовъ. Къ сожалівнію, издатели нашли нужнымъ намечатать пропоследи не въ хронодогическомъ попникъ, а по темамъ и ми лишены возможности вигъть на самихъ образцахъ перемъну, вызванную въ сенъ-симонистской церкви іюльской революціей. Но следуеть помнить, — не многія лишь проповыди-изъ общаго числа интиросати могли возникнуть до революпін. — и на всемъ последнемъ періоде сень-симонистской паганды лежить ръзкій -- можно бы сказать -- демагогическій отпечатокъ, если бы сенъ-симонисты ръшительно не протестовали вообще противъ демагогіи, какъ революціонняго вившательства въ историческій процессъ. Такое впечативніе произвела взволнованная церковь и на современныхъ наблюдателей. Луи Бланъ заявляеть: «іюльскан революція сообщила сенъ-симонизму необычайно энергическій толчекъ» 33). Помимо проповъдей, Отанизатора гдв печаталась Ехроsition de la doctrine скоро въ сенъ-симонизмъ перещия газета Globe. вдохновляемая раньше доктринерской партіей. Лвадцать шестого октября 1830 года въ ней появилась восторженная статья о Сенъ-Симонъ, съ 11 ноября редакціей сталь завыовать Мишель Ніевалье. на № отъ 18 ноября 1831 года стояло Globe, Journal de la doctrine de Saint - Simon, наконецъ, 26 февраля напечатанъ эпиграфъ Religion Industrie 9 іюня прибавлено — Association universelle. 22 августа Globe названь Journal de la religion saint—simonienne. наконець 1 января 1832 года газета отразила на своемъ заголовкъ последнюю фазу сенъ-симонизма 94) и 22 апреля прекратилась. Одно-

A chacun Selon sa vocation

> Appel aux Femmes

Le Globe journal de la religion saint-simonienne

Toutes les institutions sociales doivent avoir pour but l'amélioration du sort moral, phylique et intellectuelle de la classe la plus nombreuse et la plus pauvres.

Association universelle

A chacun Selon ses oeuvres

Organisation politique des travailleurs.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) О поведенін сенъ-симонистовъ во время івльской революцін—N. hist. II, 185—6. Провламація вт *Prédications*. II, 281 и въ N. hist., здась же и остальние до кументи.

<sup>93</sup>) Hist. des dix ans. P. 44 III, 112.

временно съ пропосъдями -- общаго философскаго и соціальнаго сомержанія—Globe предназначался для текущей политики, осв'ящаль съ точки зрѣнія сенъ-симонизма внутренніе и внѣшніе вопросы. Изъ прежнихъ сотрудниковъ къ сенъ-симонистамъ перешли Лерминье, авторъ статьи о Сенъ-Симонъ, Пьеръ Леру, бывшій республиканецъ, объяснявшій публик'в тщетность своихъ поисковъ за истиной въ политическомъ радикализмъ, - и, наконецъ Сенть-Бевъ, не обнаружившій впрочемь особенной стремительности. Вскор'в охладель и Лерминье, впоследствии блестящий лекторъ въ Collège de France по философіи и исторіи права. Сенъ-симонистовъ глубоко обильла эта измена въ пользу либерализма, -- но они были утещены энтузіазмомъ политежниковъ. Жанъ Рейно, горный инженеръ на Корсикъ, прерваль завидную карьеру и явился въ Парижъ---въ распоряжение сепъсимонистской церкви. Прівзду предпествовало восторженное письмо духовнаго сына, преисполненное религіознаго чувства. Также поступиль и Фурнель, директоръ заводовъ въ Крезо, отдавшій все свое состояніе церкви -- около 90,000 франковъ и объщавшій ей впослъдствін свое наследство около 150,000. По словамъ Анфантэна, это было «первымъ актомъ практической вёры» э5). Рейно отправился въ провинцію, въ Ліонъ, Карно въ Мо, за ними последовали другіе мессіонеры, — и вся Франція скоро услышала слово новой въры. Одновременно шла усердная пропаганда въ Парижъ въ улицъ Taibout: Фурнель, Трансонъ, Рейно, Барро вызывали бурю рукоплесканій и создавали сцены глубокаго нервнаго потрясенія, —восторговъ и слезъ 96). И здесь не одинъ экстазъ, -- упорный, часто черный трудъ снова призывается противъ внешняго эгоистическаго міра. Мишель Шевалье, по свидътельству Сенть-Бёва, въ теченіе болье года одинъ редактируеть Глобись и даеть программу «грандіозных» работь», осуществившихся нъ следущіе тридцать леть 97). Бем впры, говорить сенъ-симонистскій пропов'єдникъ, такой трудъ быль бы слишкомъ

Сенъ-симонистами были схвлани сборник избранных статей из Организатора и Глобуса (Etraits de l'Organisateur, 1829—31; Etraits du Globe, I,—1880—1; II—1831 III—1832). Кроит того били издани отдельно политическія статьи за два года нодь заглавіємь: Religion Saint-simonienne. Politique Europeénne. Р. 32. Большинство статей посвящено польскому вопросу и отражаєть горячія сочувствія Польші, господствовавшія въ Проповодяжь.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) N. hist. III, 56, IV, 59-67. Ср. о провинц. пропагандь-Prices, 259.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Prédications II, 322, 359 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) 0. c. 145-6.

тягостенъ 98). Не остались безучастными къ сенъ-симонизму и артисты, въ родь Листа, Берліоза, Нурри 99). Сенъ-симонисты оказывались правы, указывая на свой эктузіазмъ, какь разительное явленіе средв царствующихъ кругомъ эгоистическихъ и меркантильныхъ интересовъ. На первой проповеди въ улице Taibout присутствовало около ста женщинъ и до пяти сотъ мужчинъ. Немедленно заговорили о проповъдникахъ и всъхъ, кто являлся въ сенъ-симонистскую залу, поражала не только новизна и смелость идей, но и невиданная экстрапоэтическая атмосфера. Случалось, къ сенъ-симонистамъ приходили какъ къ духовникамъ, -- за надеждой и мужествомъ. Сами сенъ-симонисты, по словамъ Карно, видъли себя наканунъ завоеванія міра, уничтожили платную подписку на свою газету и посылали ее всакому желающему 100). Пропаганда окончательно усвоила возможно общедоступный характеры и, не довольствуясь и безы того популярнымь духомь проповъдей, сонъ-симонисты открыли спеціальныя поученія для пролетаріевъ: въ силу современныхъ соціальныхъ условій приходилось вести отдёльно воспитаніе людей, родившихся въ разныхъ общественныхъ состояніяхъ, т. е. подготовлять разными путями пролетаріевъ и буржуа въ единенію. По разнымъ днямъ недъли въ разныхъ мъстностяхъ Парижа были организованы поученія общаго философскаго содержанія. Эта пропаганда получила особыхъ директоровъ-Карно и Дюжье. Иногда поученія заканчивались общей беседой на тему какой либо статьи изъ Глобиса. Возникли поученія спеціально для представителей художественной діятельности. Эта привилегія объяснялась высокой соціальной ролью, какую сенъ-симонисты предназначили артистам и беседы съ ними велись особымъ, симпатическимъ языкомъ. Соотвественно возникали миссіи въ провинціи, -- сенъ-симонизмъ стремительно искаль прозелитовъ и вытёсняль старую вёру и политику изъ умовъ и сердецъ вськъ состояній 104).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Memoires d'un prédicateur Saint-simonienne (Charton). P. 82. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>) N. hist. III, 49.

<sup>106)</sup> Ib. 21. "La tradition extrapoëtique de nos prédicateurs", выраженіе Лешевальс посль его разрыва съ авфантэнистами. Aux Sairt-Simoniens. Lellre sur la division survenue dans l'association sain-simonienne P. 31. 14. Mémoires d'un prédicateur 18. Carnot. 144. N. hist. IV. 88. Cp. Louis Blanc. III, 112. Globe раздавался даронь въ теченін последнихъ восьми мёсяцевъ изданія—въ количестве 4000 экз. Procès, 200, по другимъ известіямь—4800 экз. F. E. 253, брошора. Aperçu des rues morales et industr. des s.-simoniens.

<sup>101)</sup> N. hist. IV, 64; 75 - 80.

Вся эта чрезвычайно оживленная діятельность осуществляла опреділенную программу: сначала апостольство, т. е. «обращеніе внішняго міра» къ новому ученію, а потомъ организація высшихъ индустріальныхъ предпріятій, — для выработки продуктовъ и ихъ распреділенія и одновременно основаніе учрежденій, необходимыхъ для усовершенствованія науки и преподаванія. Тогда начнется политическая роль сенъ-симонистовъ, они выйдуть изъ «тёсной ограды» и станутъ вождями человічества, потому что всякій соціальный фактъ будеть ими предсказань и, слёдовательно, ими вызванъ 102).

Мы видимъ, апостольство велось съ великой энергіей. Въ сенъсимонистскомъ архивъ хранатся многочисленные образцы письменной пропаганды, сношеній парижской центральной церкви съ провинціальными миссіями и отдівльными сенъ-симонистами. Существовали особыя бланки для циркуляровь за нумерами для разсылки брошюръ изъ редакцін Глобуса, песьма, статых, рёчи сенъ-симонистовъ печатались летучими листками, съ общимъ заглавіемъ—Religion saint-simoпісте и распространнянсь въ неограниченномъ количествъ. На помощь Глобусу являлась громадная литература въ самой разнообразной формъ. Часто одновременно выпускался нумеръ газеты и отдълъное изданіе напбол'я важной статьи въ этомъ нумер'я. Наконецъ,--сенъ-симонисты составляли общирные проспекты — афиши своего ученія, искусно и наглядно формулируя его положенія 103). Если прибавить къ этому блестищіе ораторскіе таланты, какіе обнаружили проповедники, -- придется признать условія пропаганды благопріятными и усп'яхъ ся в'яроятнымъ. И онъ д'яйствительно оказалсятолько не во всвхъ частяхъ намвченной программы.

<sup>103)</sup> Predications II, 248. N. hist. IV, 1829 инсьмо Анфантэва въ авг. 1830 года.
103) Вся эта детература разсъяна по множеству томовъ анфантэновской быбліотекн,—особенно карактерны F. Е. 679. 254. Циркуляры за подписью Шевалье, образтекн дестовъ: Napeleon ou l'homme—peuple; La dévote et la grande dame. — L'aumône et le travail;—L'armée guerrière et l' armée pacifique; — Du Sain-Simonisme—
статья изъ луссбуреской газеты. Высчитано, что въ теченіи двукъ літь (1830 - 32)
севъ-симонисты выпустили около восемнадцати милліоновъ печатныхъ етраницъ. Ср.
Thonislen. Le socialisme. P. 52. II, 26.—Въ В. d'Ars. имъются два проспекта — печатний и руконисный, — печатный относится къ послъднему религіозному періоду сенъсимонизма, онъ вполить анфантэнистскій, — рукописный болье умъренный, подъ нимъ
могь бы подписаться и Базаръ и его можно отнести къ періоду Exposition; — онъ
дань въ приложенія, какъ весьма наглядное воспроизведеніе сенъ-симонистскаго
ученія прекъ кризисомъ.

## VII.

Весь третій періодъ сенъ-симонизма не проявиль творческаго философскаго духа. Изложением закончился идейный рость сеньсимонизма, какъ позитивной философской и соціальной локтонны. Проповъди или просто повторяли установленные принципы или придавали имъ патетическую форму. Основная мысль вторичнаго сенъсимонизма-о противоположности соціальной судьбы и интересовъ буржуазін и пролетаріата-проведена чрезвычайно ярко. Исторія первой революціи съ этой точки зрвнія изложена пропов'ядниками настойчиво, разобрана деятельность учредительнаго собранія, опененъ законъ противъ скопищъ, приведенный въ исполнение Лафайэттомъ. Проповъдникъ Лоранъ, произнесшій съ этой цівлью пропов'ядь на тему Свобода, Равенство, Общественный порядока, не поскупился на патетическія картины и восклицанія и на уничтожающее изображение отрицательных результатов буржуваной революци-радомъ съ положительными. Она закончила борьбу дворянства и буржуазіи и буржуазія, овладівь добичей, принялась восхвалять и оберегать порядока, обезпечивающій ей плоды победы, и свободу, позволяющую ей жить въ праздности и увеличивать свое благосостояніе-чужимъ трудомъ и среди всевозможныхъ благъ. Аристократія денегъ замѣнила аристократію титуловъ и новая аристократія вооружилась привципомъ свободы, невывшательства въ отношенія труда и капитала. «Спросите, восклицаеть пропов'єдникь, у безчисленных в парій, окружающих вась спросите, что такое эта свобода, лишающая ихъ соціальной поддержки, предоставляющая ихъ собственнымъ силамъ, после того какъ случайность рожденія отняла у нихъ всякую силу, свобода, принуждающая ихъ подъ страхомъ смерти къ работъ, плоды которой достанутся господамъ, — въ работъ, для которой ихъ чаще всего Богъ не создаль, следовательно, --- къ работе ненавистной, вынуждаемой жестокой необходимостью». Эта свобода даеть имъ право на все только затьмъ, чтобы заставить ихъ глубже почувствовать, что имъють возможности переступить границь, положенныхъ наслъдственной нищетой и выполнять назначение, соотвътствующее ихъ прирожденнымъ способностямъ. Они свободны все читать и писать, но они не умьють или не могуть ни того ни другого. Конституціонализмо во имя свободы отказывается вмешиваться въ упорядо-

ченіе интересовъ рабочихъ, но таже свобода не мъшаеть ему-во ная общественного порядка-поручать національной гвардін и линейнымъ войскамъ внушать рабочимъ идею законнаго режима, лишь только рабочіе сами сообща вздумають позаботиться о своихъ интересахъ. Въ результатъ, конституціонализмъ силой борется противъ злоупотребленій и на силь основываеть общественный порядоку. Крайніе демократы видять эло въ избирательномъ законъ. Не понимая, что бізднійшій и многочисленнійшій классь отупівшій, невіжественный, голодный жаждеть избавителя, усердные демократы распространяють право выбора до низшихъ слоевъ народа и въ то же время полавляють способности, погребенныя въ низшихъ слояхъ, привилегіями высшихъ Они возмущаются случайностями рожденія въ наследственномъ перстве, затрагивающемъ только ограниченный кругь интересовъ, и охраняють наследственность собственности, гнетущую громадное большинство. Они негодують на тунеядство чиновниковъ и не хотятъ подумать объ удручающемъ и несравненно болье широкомъ тунеядствъ праздныхъ безполезныхъ людей, накопляющих богатство посредствомъ пота бъдняковъ-рабочихъ 104).

На этихъ мотивахъ сенъ-симонистскіе пропов'ядники строятъ безпощадную критику политического либерализма. Свобода для собственниковъ и рабство для голодающихъ, — такова формула, выражающая сущность свободнаго конституціоннаго строя. Всв наименованія стараго порядка переносятся на либеральную буржуазію: она, въ своихъ понятіяхъ объ экономическихъ отношеніяхъ, —католики и феодалы. Это ясно изъ единодушія всёхъ партій въ соціальномъ вопросв. Всъ онъ нищету массы признали въчнымъ закономъ соціальнаго строя и объявили возмутителями и мечтателями техъ, кто льстить себя надеждой излічніть зло, объявленное экономической наукой неизлъчимымъ. Сенъ-симонисты ссылаются на заявление буржуазнаго министра Гизо и отважнаго представителя либеральной опнозиціи, редактора Дензора—Конта: оба они согласны въ закономърности существующаго порядка вещей. Такимъ образомъ, восклицаетъ сенъсимонистскій процов'ядникъ, либералы, отнявъ у несчастныхъ божеское провидение - при помощи философіи, - отнимають у нихъ и человъческое провидъніе при помощи свободы: это политическій

<sup>104)</sup> Prédicitions. I, 76-89. II, 882; I, 476-8.

атеизмъ рядомъ съ религіознымъ. Политическая экономія—такая же софистика въ пользу привилегій. Экономисты очень внимательно изслѣдовали процессъ выработки иглы, но не оцѣнили по достоинству явленій за стѣнами мастерской и признали тоть порядокъ законнымъ и вѣчнымъ, какой нашли. Они стали доказывать, что за праздныхъ собственниковъ работають ихъ капиталы, это — вѣрно, но капиталы работають только потому, что къ нимъ другіе люди прикладываютъ свои руки, даютъ капиталамъ жизнь, сообщають имъ производительность, между тѣмъ какъ экономисты на однихъ и тѣхъ же вѣсахъ вѣшають и золото и человѣческое мясо 105).

Но процессъ исторіи неотвратимъ. Онъ всей тяжестью падаеть на либерализмъ. Вся исторія реставраціи ничто иное какъ безплодная смѣна министерствъ, героевъ для—безъ всякой пользы для уврачеванія соціальныхъ золъ. Удивительно благодушная хартія позволяла все что угодно, — даже — королю назначать министровъ, враждебныхъ хартіи и все во имя торжества той же хартіи, —такъ же какъ и избраніе 221 протестантовъ противъ королевской политики. Тогда вынужденъ былъ вмѣшаться народъ еще разъ, —и никто оказался не въ силахъ предупредить этого вмѣшательства. Хартія погибла, реставрація исчезла, — и какіе же результаты! Просто во Франців стало однимъ французомъ меньше послѣ изгнанія Карла Х. Буржувзія не поняла значенія іюльскихъ дней, ознаменовавшихъ появленіе на политическую сцену пролетаріата, и снова замкнулась въ законный порядокъ вмѣсто того, чтобы подумать объ удовлетвореніи нуждъ массы 106).

И проповъдники неистощимы на изображенія бъдствій пролетарьата. Они съ неограниченнымъ правомъ пользуются свободой слова, созданной іюльскимъ переворотомъ. Они безпрестанно подвергають сомнънію, по крайней мъръ, въ глазахъ слушателей—неизмънность своего основного принципа—вести соціальныя преобразованія безъ всякихъ потрясеній, революціи считать только смънами господъ и не имъть ничего общаго съ демагогіей. Порывы красноръчія и наклонность къ художественнымъ пріемамъ—изображать общественныя явленія—сообщають проповъдямъ зажигательный ха-

<sup>104)</sup> I, 38; III, 145-150; I, 254-5.

<sup>104)</sup> I, 55; II, 287-291, 306-311.

рактеръ и рѣчь безпрестанно переходить въ призывъ, — отнюдь не къ силѣ, — а къ самопомощи, но пафосъ далеко не всегда соотвѣтствовалъ мирной программѣ проповѣдниковъ. Ихъ цѣль — организовать партію рабочихъ, чуждую партійной политической борьбѣ, а побудить рабочихъ къ единенію, по разсчетамъ сенъ-симонистовъ, могла только яркая картина ихъ несправедливаго соціальнаго положенія. И эта задача выполняется проповѣдниками до самаго конца проповѣдничества.

Какой привлекательный поэтическій видь Ліона издали и сколько страданій внутри. -- среди грязи, міазмовъ, всевозможныхъ бъдствій -тёхъ самыхъ людей, которые городъ сдёлали царемъ индустріи! И такъ вездъ: среди пролетаріата нъть мъста ни семейному счастью, ни просвъщеню, ни нравственности. Проповъдники иначе не говорять объ этомъ вопросъ, какъ въ духъ дантовской поэмы,--и картины заканчиваются не менъе страстными призывами. На вопросъ: что такое пролетаріи? — буржувзія, по словать сень-симонистовь, отвъчаеть чаще всего съ пренебрежениемъ, относится къ нимъ, какъ къ презрѣннымъ вассаламъ, хотя пролетаріи наполняють поля и мастерскія, проливаеть кровь въ битвахъ, развивають науки и искусства, служать нуждамь государства, всевозможными способами украшають существованіе привилегированных классовъ. И сенъ-симонисты взывають въ богатой молодежи, въ писателямъ и художникамъ - прекратить личную и партійную полемику и отдать свои таланты на службу соціальнымь вопросамь. «Каждый день промедленія—значить сознательное, завъдомое принесение безчисленныхъ жертвъ, побъда безправственности, невъжества, нищеты». Врагь-наслъдственность праздности и бъдности. Онъ предупредилъ о себъ послъдней революціей, а между тъмъ между буржувзіей и пролетаріатомъ продолжается все тоть же діалогь: съ одной стороны просвба о работь, сь другой — работа, какъ милостыня для спасенія столь удобныхъ преимуществъ, покоя и правдности. И проповедникъ, разгоряченный своими чувствами, -- превращаетъ проповедь въ запросъ къ публике: считаеть ли она буржуазный строй общества законнымъ, т.-е. всевозможныя дишенія трудящагося класса справедливыми? Полагають ли слушатели, что соціальныя учрежденія должны стремиться иь улучшенію участи массы? «Отвѣчайте», — восклицаль повелительно

пропов'вдникъ и зала, среди рукоплесканій, отв'вчала утвердительно 107). Въ другой разъ проповъдникъ требовалъ у публики отчета въ ем дълахъ на пользу народа, изобличаль ее въ «сухости и твердости сердца», влагалъ въ уста народа трагическую ръчь съ подробнымъ перечисленіемъ лишеній, ставящихъ народъ въ худшее положеніе чёмь домашних животных, и самь проповёдникь желаль страдать за народъ слезами и кровью. Въ такой же форм'я излагалась исторія преобразованія раба въ рабочаго, развитіе міросозерція человъка, при чемъ устами проповъдника говорилъ художественный талантъ-Руссо въ описаніи трогательных в картинъ природы, проповёдь заканчивалась какимъ нибудь эффектнымъ восклицаніемъ, -- въ родъ: «позоръ наследственной праздности! честь заслуге и труду!» Зала рукоплескала и въ теченіе ръчи и въ концъ. Сенъ-симонисты объявляли себя основателями новой партіи, даже считали ее уже установленной, знамя ея развернутымъ, --- оставалось, повидимому, действовать и выполнять вторую часть программы 108).

На знамени были написаны извёстныя намъ принципы: собственность не разрушается, а только видоизмёняется способъ ея передачи, т.-е. наслёдованіе узаконяется не отъ отща, а отъ должностнаго мица, которое наслёдникъ можетъ замёнить по своимъ способностямъ. Призваніе, а не родство—основа новаго порядка наслёдованія. Все общество — ассоціація, всё его члены — fonctionnaires. Понятія fonction, vocation—въ проповъджъ распространены и на отдёльныя національности: каждая изъ нихъ въ міровомъ порядкё выполняеть свою миссію, свое призваніе и Франція, напримёръ, работаеть надъпрозелитизмомъ цивилизаціи, благодаря широтё своихъ человёческихъ сочувствій: въ ней поэтому родился и человёкъ, провозгласившій ученіе о міровой ассоціаціи 109).

Но *ассоціація* выражаєть отношенія человѣка къ людямъ, существуєть еще отношеніе человѣка къ міру, — и на него также распространяется законъ *сочувствія*, совмѣстной работы во имя

<sup>104)</sup> I, 262; III, 46-7, 109-110; II, 146, 107, 185-6, 254, 355-8. III, 128-130, 163, 103, 142.

<sup>169)</sup> I, 151-2; II, 247; III, 114; II, 424; 275; I, 359.

одной цёли. И сенъ-симонисты въ эпоху проповодей дають вполнё опредъленное, законченное толкование своему пантеизму. Ассоціація форма міровой гармоніи: эта мысль установлена еще въ періодь Производителя и приныкала къ старынъ поискамъ Сенъ-Симона за принципомъ, объединяющимъ всю эволюцію міровой живни. Въ вопросъ о таинственныхъ отношеніяхъ между міромъ и человъкомъ и заключается религіозный мотивъ. Его можно было избъжать, ограничившись установленіемъ практического отношенія человъка къ міру, т.-е. идеей неограниченной эксплуатаціи естественныхъ силь въ интересахъ ассоціаціи. Но пантеистическое воззрвніе на симпатической почвъ требовало рішенія задачи о духовномъ взаимномъ воздействін всёхъ элементовъ ильлаго, — и сенъ-симонисты совершили открытіе, вошедшее впоследствін въ контовскую религію, нам'втили характеръ одного изъ лицъ позитивистской тройцы — «Великаго Фетиша». Мірь вь своемь развитін дійствуеть цвлесообразно на пользу человека. Исторія земли, какъ планеты, стоить въ связи съ жизнью человека: на земномъ шаре прекратились страшные перевороты, лищь только явился человъкъ,--и земля готовилась въ воспріятію челов'вка. Космогоническія революціи аналогичны политическима: однъ создали возможность для совершенной породы трудиться непрерывно и стройно, другія разсчищають путь для высшей упорядоченной соціальной жизни всего человічества. Сенъ-симонисты указывають, что вхъ учитель открыль имъ разгадку политических революцій, — объясненіе космогонических принадлежить, следовательно, имъ 110).

Весь смысль проповидей сводится къ краткому и рѣшительному положенію: народъ и религія, демократія и теократія, соціальная цѣль, достигаемая при вдохновенномъ неограниченномъ руководительствъ личности, одаренной высшею способностью. Человъко-народъ такой же догмать для сенъ-симонистовъ, какъ Бого-человъкъ для христіанъ и основатель сенъ-симонизма «самый человѣчный изъ теократовъ и самый божественный изъ демократовъ» 111).

<sup>111)</sup> II, 312. Наименованіе *человько-народ*ь въ философско-соціальномъ идеаль—
колжно обозначать цізльное демократическое единство, олицетвориемое висшить священникомъ, какъ обладателемъ совершенной всесторонней любви въ соціальной цізли
общества, — практически у сенъ-симонистовъ готово было слиться съ понятіемъ ва-



<sup>116)</sup> Predic. III, 178-180; II, 24-5.

Дальше этой формулы нёть теоретического явиженія и сеньсимонистамъ оставалось приняться за вторую часть программы, за практическое приложение своего учения. «Верховный отецъ» остался единоличными главой посяб разрыва съ Базаромъ, 11 ноября 1831 года и 27-го онъ торжественно сообщиль о «новомъ пути», на какой предстояло вступить церкви. «Мы поучали, теперь будемъ осуществлять... Мы будемь выполнять всеми нашими силами, путями исключительно мирными ноавственное имственное и физическое освобождение индустрии, т.-е. индустриаловъ, --- мы положимъ основаніе культу». Догмать уступнять ему мівото и Родригь, говорившій носяв Анфантэна, провозглащаль доблести народа, грядущую нравственную силу капитала, т.-е. улучшение положения массы. Это значило — Родрагъ обращался въ капиталистамъ съ предложениемъ принять участіе въ основаніи «банка работниковъ», т.-е. «сенъ-симонистскаго кредита». Воззваніе обращалось и ко всёмъ вообще способностямь, но существеннымь актомь явился проекть финансовой ассоціаціи сенъ-симонистовъ. Помимо пропаганды идей, — ассоціація должна была учреждать начальныя школы общія для дітей пролетаріевъ и буржуа; основывать индустріальныя ассоціаціи рабочихъсъ цёлью распространять блага соціальнаго прогресса на массу,

родной диктатуры. Обращеніе въ Лафайэтту не случайний эпизодъ, -- въ Проповъдалз ему соотвётствуеть характеристика Наполеона, какъ осуществителя высшаго соціальнаго принципа въ своей личности и дъятельности. Онъ силой своего генія, т. е. способности, достигь перваго трона въ свъть, онь,- "живое воплощение вадеждъ Франціи" въ то же время завершитель революціи, разрушитель одракліваней средвев'яковой Европы, влассифицировавшій въ своемъ государств'я людей по способностямъ и наградившій ихъ по заслугамъ. За этими восторгами предъ демократическими результатами наполеоновскихъ побъдъ, — у поздивищихъ сенъ-симонистовъ исчезаетъ Цеварь, какъ представитель военнаго вникультурнаго дука и какъ воестановитель стараго резбима, матеріальной силы, о которонь говорилось въ Излозбеніи доктрины. Летучіе листки безпрестанно прославляють Наполеона, какъ упразднителя наследственных привилегій и сень-симонизмь являлся однимь изъ орудій наполеоновской легенды въ народной масси. Одниъ изъ листковъ въ честь Наполеона подписанъ "часовщикомъ" и огозаривается, что теперь Наполеонъ долженъ бить "мирный". Но подобная оговорка, повидимому, должна бы изъять изъ обращенія въ сенъ-симонистской пропагандь историческиго Наполеона, не имъвшаго ничего общаго съ мирнымъ представительствомъ соціально-демократическаго принципа. Именно въ последній періодъ сенъ-семонизма этого не случилось: анфантэнистскій духъ стремился воспользоваться всеми предавіями исторіи объ единоличномъ авторитеть, совивщая рядомъ Монсен, Христа, Нуму и Наполеона. Predications. I, 438-443; II, 48, 148, 820. Exposition. I, 814, 320; F. E. 254.

вивсто анархической конкуренціи создать прогрессивно, безъ потрясеній религіозную ассоціацію работниковъ. Во глава всахъ предпріятій становился Родригь по назначенію «верховнаго отца». Въ шанъ ассопівній предусматривалось «содержаніе сенъ-симонистскаго духовенства > по принципу - вознаграждение по трудамъ. Барро, смънившій Родрига, напомниль возстаніе рабочихь въ Ліонъ, совпавшее съ сенъ-симонистскимъ планомъ, указалъ, что рабочіе не подняли трехцвътнаго знамени, а на черномъ начертали слова: «жить работая или умереть сражаясь». Очевидно, «метафизическая» политика угратида всякій авторитеть и «истинная политика» поръ должна стать «искусствомъ регулировать взаимныя отношенія работниковъ и питать общество всёми произведеніями искусствъ, наукъ, индустріи». Собраніе закончилось восторженными объятіями последователей Анфантэна съ своимъ «отцомъ». Даже Рейно, возставшій противъ «освобожденія женщины» въ анфантэновскомъ симсле и напомнившій о существенномъ пробеле новой морали, обняль Анфантона; но вопрось о женщинъ тъмъ не менъе остался роковымъ. Съ перваго января 1832 года на Глобусть появился новый девивъ: «Воззваніе къ женщинамъ. Мирная организація работниковъ, -- и въ этомъ девизъ первая часть должна была разрушить **щею** второй 112).

Еще до заявленій Анфантэна и Родрига люди сочувствующіе убъждали сенъ-симонистовъ не сосредоточиваться на догматахъ, а перейти къ обсужденію практическихъ вопросовъ, къ учрежденію банковъ, къ изученію займовъ, налоговъ, швсего, что непосредственно касается положенія массы, — и взяться за это дёло на тёсно-національной почві, не увлекансь отдаленными перспективами. Осуществленіе даже второстепенной прогрессивной идеи принесеть больше пользы, чёмъ тоды проповёдей 113). Анфантэнъ быль непоколебимъ, хотя другіе действительно снисходили до практики. Въ августъ 1831 года Фурнель представиль отчеть о «ступени рабочих», которой онъ завъдывалъ виъстъ съ г-жей Базаръ. Завъдующіе немедленно поняли, что въ этой средъ требуются «приложенія даже ограниченныя» новыхъ идей. Они раздълили Парижъ на двенадцать

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>) N. hist. IV, 205-240. Préd. III, 221. N. hist. V, 81. <sup>113</sup>) N. hist. IV, 107-8; 67, 72, 80-6, 204. Списокъ жертвователей b. N. hist. V, 223. Объ осуществленін зайна Proces, 577-8.

округовъ, устроили въ каждомъ періодическія собранія, пріобрѣли 220 послъдователей, изъ нихъ 100 женщинъ, организовали даровую медицинскую помощь, привили дътямъ оспу и начали устраивать частныя ассоціаціи среди рабочихъ для удовлетворенія потребности въ квартирахъ, пищъ, топливъ. Докладчикъ разсчитывалъ вскоръ устроить союзъ парижскихъ рабочихъ съ провинціальными. Изъ другаго отчета видно, что сенъ-симонисты намеревались осуществить и самую смёлую свою идею - классификаціи по споообностамъ, открыть собразовательный домъ» для дётей всёхъ состояній. Въ распоряженіи сенъ-симонистовъ находились значительныя средства — до 800,000 франковъ — въ капиталахъ и недвижимыхъ имуществахъ. Съ іюля 1830 года до объявленія о сенъ-симонистскомъ кредить было истрачено 400,000 франковъ на пропаганду въ Парижъ, въ департаментахъ и въ Бельгіи, т.-е. церковь ежемъсячно тратила по 25,000 франковъ почти исключительно на проповеди и поученія. Эти результаты, надо полагать не оказались безъ вліянія на неудачу сенъ-симонистскаго займа. Наконецъ, душа предпріятія, Родригь не выдержаль анфантэновскаго ученія, покинуль церковь и нанесь непоправимый ударь всёмь ея практическимь планамь. Сенъ-симонизмъ имълъ теперь трехъ прорововъ — Базара, Родрига и Анфантана, - Трансонъ и Лешевалье обратились къ фурьеризму, а нъкоторые къ новымъ самостоятельнымъ поискамъ за истиной и допіли до католичества 114).

Когда 22 января 1832 года власть закрыла сенть-симонистскія собранія, — она объявила войну собственно не сенть-симонизму, а анфантэнизму. Возникъ процессъ и, не въ примъръ другимъ политическимъ процессамъ эпохи реставраціи и іюльской монархіи, — не только не увѣнчалъ осужденныхъ лаврами, но окончательно подорвалъ въ глазахъ общественной нравственности авторитетъ новой религіи. При самой благодарной обстановкъ Анфантэнъ сумълъ процессъ превратить въ каррикатурное зрѣлище и уйти изъ суда въ тюрьму, не вызвавъ ни сочувствія, ни уваженія у публики, вовсе не заинтересованной успъхомъ обвинительной власти.

<sup>114)</sup> Документы, относящеся къ кризису — В. d'Ars. F. E. 338. Также F. E. 260—Retour au christianisme de la part d'un saint-simonien, par Alphonse Dory. avocat. Marseille. 34.

До процесса съ 23 апреля Анфантонъ вместе съ сорока «детьми» жель въ Менильмонтанъ, въ своемъ полгородномъ парижскомъ домъ и готовился съ ними къ «новой живни» --- путемъ самоуглубленія, упраздненія прислуги и исполненія пролетаріатских в работь. Процессь засталь отшельниковъ въ особомъ апостольскомъ платъв и за приготовленіями къ сооруженію храма. Во время допроса Анфантонъ развиваль преимущественно двъ темы — о женщинъ и о вліяніи красоты вообще и взора въ частности. Когда то въ Производитель онъ настойчиво анализироваль исторію индустріи, доказываль аналогію между фесдализмомъ и буржуазіей, и позже въ Глобусть развиваль ту же идею, указываль, что іюльское солнце особенно ярко освётило ее, безпощадно издевался надъ безплодными отвлеченностями экономистовъ, надъ либеральнымъ невившательствомъ въ индустріальный прогрессь и первый развиль теорію банковъ, какъ регуляторовъ индустріи. Правда, одновременно обсуждался вопросъ и объ Андроминь, «святой четь», --- но онъ не заслоняль собой сенъ-симоновскаго преданія 115). Теперь Анфантонъ, предъ присажными, цілью своей жизни признаеть освобождение женщины, себя называеть «предтечей женщины-мессім», на первомъ планв онъ ставить сосвященіе красоты, возстановленіе плоти, управленіе и упорядоченіе физическихъ вождельній» и уже потомъ «переустройство собственности». Онъ желаеть доказать обвинителю «могущественное вліяніе формы, плоти, чувствъ и заставить его почувствовать силу взора». И онъ заставляеть: судъ, раздраженный безмолвнымъ пристальнымъ взоромъ «верховнаго отца», прерываеть засъданіе и Анфантэнъ торжествуеть: онъ однимъ взоромъ вывель нелюбящихъ его людей изъ терпънія! Но въ распоряженіи суда была не только офиціальная критика анфантэновскаго ученія, — быль прочитань отзывь Базара, упомянуты негодующіе голоса другихъ «диссидентовъ»: сенъ-симонизмъ свидетельствовалъ противъ анфантенизма и въ результате процесса «верховный отецъ», Шевалье и Дюверье за противозаконныя собранія — свыше 20 челов'якъ и за ученіе, оскорбляющее общественную нравственность, присуждены къ году тюремнаго заклю-

<sup>115)</sup> Ota. ESA. CTATER — Economie politique et politique. P. juin 31. 87, 113-4 192-9, 176.

ченія и къ 100 франковъ штрафа каждый, Родригь и Барро къ 50 франкамъ, сенъ-симонистское общество объявлено распущенымъ 116).

И оно дъйствительно оказалось распущеннымъ. Судебный приговоръ разрушиль церковь и погубиль ісрархію. Вокругь Анфантэна толпа учениковъ немедленно стала ръдъть, намъреваясь совсвиъ разсвяться. «Женщина — мессія», «мать» не являлась, анфантэновскій режимь выходиль безцівльнымь. Такь різшили ученики и довели учителя до полнаго упадка духа, даже до слезъ. Предъ отправленіемъ въ тюрьму Анфантэну пришлось заявить, что «религія» вступлеть въ новую стадію-свободы и личнаго вдохновенія каждаго ученика за свой счеть. Больше и ть і ерархіи и диктатуры—вивсто нея демократія. «Помочи обръзаны, восклицаеть Исторія сенъ-симонизма, и дети достаточно сильны, чтобы въ самихъ себе найти потребное вдохновеніе». Это-значить Анфантэнь потеривль пораженіе на своемъ священническомъ пути и когда Шевалье обратился въ Родригу --- съ просъбой утвшить скорбящаго «верховнаго отца», Родригь безъ всякаго злорадства могь ответить: «я это предвидель, это развизка». И напрасно Анфантэнъ утемаль себя воспомиваніями изъ исторіи христіанства — о недоразумівніяхъ ученнковъ Христа и своихъ истезавшихъ «детей» именовалъ «дьяконами», носителями новой «болже политической и преимущественно индустріальной» фазы новой религіи: фаза осуществлялась противъ его воли п «дъяконы» не видъли въ немъ своего пресвитера 147).

Анфантэновскія вдохновенія, слідовательно, такъ же быстро исчезли какъ и явились по случаю сень-симоновскаго ученія. Всевозможныя чувствительный воспоминанія бывшихъ сенъ-симонистовь о патетическихъ сценахъ вт. «семь», весьма благосклонно оціненныя даже Ренаномъ, не мінкотъ роли Анфантэна въ судьбів сенъсимонизма, какъ школы, какъ общества. Все, что только было болівненно-экзальтированнаго, истерическаго среди французской моло-

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) N. hist VIII, 174-5, 188, 203-11; 179, 195.



Proces. 29, 885—8, 377, 367—374, 531; N. hist. VII, 252—5 (приговоръ) Россий помъстиль въ Globe статью 12 явваря 1882 года—La Femme, изъ иси обавлитель привель слъдующее мъсто: "On verrait des hommes et des femmes unis par un amour sans exemple et sans nom, parcequ'il ne connaitrait ni le refroidissement ni la julousie; des hommes et des femmes qui se donneraient à plusieurs, sans cesser d'etre l'un à l'autre, et dont l'amour ferait, au contraire, comme un divin banquet, augmentant de magnificence en raison du nombre et du choix des convives". Procés 108.

дежи тридцатыхъ годовъ, весь запасъ мелодраматическихъ эффектовти театральныхъ позъ, какой только можно отискать въ французской природѣ, — все это вызвалъ Анфантэнъ, самъ умѣвшій непроизвольно и трогательне плакать и съ разсчитанной сценической величественностью говорить и дѣйствовать. «Верховный отецъ» умѣлъна иѣкоторое время водворить кругомъ себя патологическую атмосферу, превращавшую людей XIX-го вѣка въ конвульсіонеровъ какойнибудь средневѣковой секты. Легко представить, съ какой стремительностью воспользовались анфантэновскими представленіями многочисленные противники новой мысли и только здоровое жизненное зерно подлиннаго сенъ-симонизма спасло эту мысль оть полнаго крушенія и забвенія.

## VIII.

Оцѣнка сенъ-симонизма, ближайшая въ нему по времени, самая пристрастная и критика; становится спокойнѣе и вдумчивѣе соотвѣтственно разстоянію, съ какого она смотрить на явленіе.

Мы знаемъ, -- свидетельства о самомъ Сенъ - Симоне могли быть благопріятными только въ неключительных случаяхъ, -- и философъ даже просиль публику не торониться своимъ сужденіемъ о немъ. Среди немпогочисленныхъ современныхъ отзывовъ о произведеніякъ Сенъ-Симона намъ нав'встенъ только одинъ открыто похвальный -- о Параболю: она приравнена къ философскимъ сказкамъ Вольтера и выражена надежда, что авторъ возвысится до Монтескьё 120). Но одновременно біографическій словарь философскуюгвательность Сенъ - Симона признаваль неудачной «книгопродавческой спекуляціей» и указываль единственную замечательную черту — отказъ автора отъ графскаго титула 121). Немедленно посмерти философа благосклонная газета такъ изображала отношеніе современной публики къ нему: «въ немъ видёли только немо въ роде страннаго безумца, не внающаго, какъ размотать свои деньги н свою жизнь за 122). Иять леть спустя та же газета говорила, что-Сенъ-Симонъ встретилъ лишь «насмешку и неблагодарность; его-

<sup>115)</sup> Les Apôtres, 148.

<sup>117)</sup> O puissante faculté de sentir" Анфантона—N. hist. YIII, 181.

<sup>124)</sup> Le Constitutionnel, 1819, 22 nov.

<sup>121)</sup> Biographie des hommes vivants. I. 1819. Y.

современники проходили мимо него съ шутливой улыбкой на устахъ или просто отворачивались отъ него: ни единаго одобренія, ни одного дружескаго голоса> 123).

Газета могла бы еще сгустить краски, припомиявь результь контовской дружбы. Появленіе на сцену учениковь не могло вызвать желательныхъ перемінь въ общественномъ минініи. Молодежь горячо отозвалась на сенъ-симонистскую проповідь,—но эти люди не принадлежали къ господствующимъ современнымъ силамъ, большей частью были, по свидітельству самихъ сенъ-симонистовъ, — пасынками цивилизаціи, не находившими въ современномъ обществів нравственнаго утішенія или достойнаго гражданскаго положенія 124). Въ сенъ-симонизмів они искали новой семьи и новаго соціальнаго строя и самоотверженно отдавали ему себя и все свое, при чемъ неріздко блеску талантовъ соотвітствовали и матеріальныя жертвы.

Но вскорт настала очередь анфантэнизма,—и самые прочные, повидимому, задатки силы и славы потонули надолго въ издъвательствт и гнтвт литературы и общества. Сами сенть-симонисты пошли другь на друга и улики Базара оказались благопріятнымъ матеріаломъ для обвиненій противъ Анфантэна и его учениковъ. Другой результать являлся еще пагубнт для сенть-симонизма: его послітдователи переходили въ фурьеризмъ,—на сторону того самаго философа, который осыпалъ жесточайшими укоризнами Сенть-Симона и сенть-симонистовъ, называль ихъ шарлатанами, уличалъ ихъ въ возстановленіи «отвратительнт параватанами, уличаль ихъ въ возстановленіи «отвратительнт параватанами, уличаль ихъ въ возстановленіи «отвратительнт паравина права», приравниваль къ ісзунтамъ, во всей ихъ дтятельности видть хищничество,—стремленіе ко всеобщему закрт пощенію, спекуляторское хамелеонство, научное казачество, наконець, — идейный грабежъ и плагіатъ — по отношенію къ сочиненіямъ его — Фурье 125).

И бывшіе посл'вдователи Сенть-Симона теперь сравнивали сентьсимонизмъ съ фурьеризмомъ и устами недавняго восторженнаго и блестящаго пропов'вдника—Авеля Трансона находили: Сенть-Симонъ не высказалъ ни одной новой идеи о природъ и назначении лично-

<sup>122)</sup> Globe. 1825, 4 juin, M. 116.

<sup>123)</sup> Ib. 1830, 26 oct. No 246.

<sup>124)</sup> Prédications. II, 263-4.

<sup>124)</sup> Pièges de charletanisme des deux sectes Saint-Simon et Incen qui promettent l'association et le progrès, par Ch. Fourier. I 31. 5-7, 17.

сти, такъ же какъ и объ отношеніяхъ мужчины и женщины,---и еку ученіе потому не можеть представить новаго плана ассоціаціи, новой оригинальной идеи относительно организаціи мирной работы. Это значило, -- Сенъ-Симонъ не занимался психологіей личности, анализомъ ея наклонностей и страстей и не предполагалъ на этомъ анализъ построить плана ассоціаціи, — что именно и совершиль Фурье, задавшійся цілью создать соціальный строй на свободномъ развитии и гармоническомъ удовлетворении страстей каждаго человъва отдъльно. «Вы мнъ говорите о человъчествъ и не знаете личности >, -- заявляль новый фурьеристь своимъ старымъ товарищамъ и укоряль ихъ въ несправедливости по отношению къ Фурье 126). Трансона и другого перебъжчика, Лешевалье, особенно восхищала идея Фурье сдълать трудъ «привлекательнымъ», - о чемъ и не поиншляль Сенъ-Симонъ. Лешевалье, кромъ того, даваль существенные мотивы противникамъ сенъ-симонизма. Признавая великую заслугу сенъ-симонизма въ освобождении политики отъ абстракцій, въ провозглашении интересовъ массы, - Лешевалье анфантонизмъ объявляль необходимымъ продолжениемъ учения Сенъ-Симона и въ то же время признаваль это продолжение «католичествомъ», уничтоженіемъ личности вз корию. Правда, Лешевалье обвинялъ анфантэнистовь въ извращении сенъ-симоновскаго текста, — но обвинение ка салось вопроса объ управдненіи личной собственности: les préoccupations catholiques оставались на совъсти самого Сенъ-Симона 126).

Въ этихъ разоблаченіяхъ бывшихъ сенъ-симонистовъ заключается источникъ всей позднійшей существенной критики сенъ-симонизма. Уничноженіе личности вз самомз корню — эти слова могуть быть поставлены эпиграфомъ на безчисленныхъ сочиненіяхъ либеральной партіи противъ Сенъ-Симона, — и они остались самыми прочными и самыми внушительными. Вопроса объ освобожденіи женщины — фурьеристы не трогають, но на этомъ пути постарались сами женщины. Анфантэновская библіотека владжеть громадной феминистской литературой, необыкновенно посліждовательно добивавшей посліжніе остатки философскаго достоинства посліжней стадіи сенъ-

<sup>126)</sup> Simple ecrit d'Abel Transon aux Saint-Simoniens. (F. E. 388). Эпиграфъ. стр. 5. 10—8.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>) Exposition du système social de Ch. Fourier à Bezanson. I. 32, (F. E. 259). 5-6, 16-7, 23.

симонизма. Женщины издавали журналы, писали брошюры, безъконца перефразируя анфантэновское ученіе о «женщинів — мессін», о «матери» и развивали идею женской эмансипаціи съ такой стремительностью, что мелкой печати и сатирическимъ журналамъ не требовалось даже придумывать темъ для увесельнія публики на счетъ Рара Bonffautin'а 128). Въ провинціальныхъ городахъ, гдъ побывали миссіи сенъ-симонистовъ, возникла своя литература, иногда принадлежавшая также бывшимъ сенъ-симонистамъ 129). Имя Сенть-Симона не могло остаться неприкосновеннымъ въ то время,

<sup>12°)</sup> Особенно F. E. 250. Рядъ брошюрь, подписанныхъ Claire Demar съ простивии пападками на материнство: plus de maternité, plus de loi du sangl... и о nourrice fonctionnaire. Въ Appel d'une femme au peuple — о непримеримости христіанской морали съ "l'organisation inflammable tendre mais excessivement passionnée". Брошюры авторовъ, спеціалистовъ по вопросу, за подписями "Compagnon de la femme" съ воззваніями: "Amour à toutes et à tous!" и съ пламенними восторгами предъ свободными женщинами. Г. Е. 2040-большое количество изображеній Анфантэна сь мутовской побракущьой и фигурь съ подписями Femme libre. Capacité "верховнаго отца" неизивнео является въ формв иллюстраціи, гдв на первомъ планв femme libre и въ сопровождени соотвътствующаго текста. Карикатурная афина - Details sur le double suicide-сенъ-симониста и сенъ-симонистки - отражение дъйствительнаго факта и действительной проповеди некоего анфантэниста Lambert'a, доказывавшаго, что въ наше время все свято и самоубійство также. Ср. F. E. 250. Мотивъ о женской эмансинація въ такомъ же виді, какь онь неображается въ карикатурахь. обсуждался и серіозними критиками сенъ-симонизма напр. Notice sur le Saint-Simonisme (Louis Julien-F. E. 253) сопоставляль пантензиь сень-симонистовь со спинозизмомъ и удичаль сенъ-симонистовъ въ гипнотизаціи женщинь ср. "Entretien sur les Saint-Simoniens et le saint-simonisme ou les oreilles d'ane de Saint-Simon". Rouen 31. Въ Г. Е. 253 и 680-брошоры, вышедшія въ провици. городахъ.

<sup>12.7)</sup> Offrande aux Saint-Simoniens. Le Nain mysterieux, proverbe dramatique. Par le petit Balthazar, ex-travailleur du culte. Lyon. 32 Авторъ, желающій представить сень-симонизмъ въ сметной форме, -- осведомленъ въ его литературе, знасть заявленія Родрига противъ Анфантэна, въ Pièces justificatives приводить выдержив изъ Проповъдей и Глобуса и заканчиваеть: "les attaques contre le saint-simonisme sont devenues inutiles. Il s'est tué lui même par l'impudeur et l'impudence de ces maximes relatives à la Promusmite".--Examen critique de la doctrine dite religion saint-simonienne, par Vagner, Bachelier ès-lettres. Nancy. 32. Феминистскія наданія F. E. 261, 262: Tribune des femmes, La Femme libre, Apostolat des Femme, La Femme de l'Avenir; Livre des Actes publié par les Femmes, Appel des Femmes, - Ne 1 этого журнала открывался призывомъ бъ женщинамъ": "comprenons nos droits, nomprenons nos puissauces, nous avons la puissame attractive, pouvoir des charmes, arme irrésistible. sachons l'employer.... Plutôt célibat que l'esclavage!" Подобные мотивы эмансиваців немедленно вызывали сатирические отголоски и даже въ Тулонъ вишелъ паифлетъ съ епиграфомъ: "combien je regrette mon bras si dodu, ma jambe bien faite et le temps perdu!" F. E. 257.

когда надъ сенъ-симонизмомъ проозносили смертный приговоръ его же последователи. И теперь воспроизводились анекдоты изъ біографін (бога), разскавывались неслыханныя раньше подробности его семейной жизни 130). Среди этой литературы редко встречается спокойный и вдумчивый отзывъ: тридцатые годы заняты преимущественно отголосками анфантэнизма, - тъмъ болъе, что даже у самой добросовъстной публики нътъ въ распоражении подлинныхъ сочинений Сенъ-Симона. Извъстная намъ метцская брошюра одна изъ наиболее безпристрастныхъ оценовь сень-симонизма после анфантэновскихъ «безумствъ». Она защищаеть сенъ-симонистовъ оть обвиненія вь корыстныхь расчетахъ, восхваляеть ихъ кротость, энтузіазмъ и талантливость, но всю ихъ организацію считаеть въ интересахъ способныхъ и сильныхъ: сенъ-симонисты устанавливаютъ аристократію способностей и не оставляють ничего на долю слабыхъ. Въ заключение авторъ все хорошее въ сенъ-симонизмъ признаеть заимствованіемъ оть христіанства 131). Въ другой—также провинціальной брошюръ-о республиканцахъ и сенъ-симонистахъ-также отдавалась справедливость благородству сенъ-симонистскихъ наивреній, ихъ необыкновенно проницательной критикв прошедшаго и предсказывалось благотворное вліяніе си на католичество и протестантство. Но сенъ-симонисты вручають слишкомъ много власти личности, не достаточно уважають личную свободу 13t). Важнъе всего, несомнънно, указанія на отношенія анфантэнизма къ сенъ-симонизму. И уже въ тридцатыхъ годахъ мы, рядомъ съ отождествленіемъ двухъ направленій, встр'вчаемъ р'язкое разграниченіе. Одинъ авторъ находить между сенъ-симонизмомъ и менильмонтанскить апостольствомъ такое же разстояніе, какъ между современной практикой христіанства и божественнымъ ученіемъ Христа. Возвышенная философія Сенъ-Симона — приговоръ надъ Анфантэномъ 133). Другой критикъ называетъ Сенъ-Симона только «подстав-

<sup>126)</sup> Особенно характерны Le Dieu malgre lui ou le club sous le clocher — (F. E. 680)—о каждомъ разсказъ: "fait historique attesté par les temoins oculaires" и Doctrine des Saint-Simoniens en langage intelligible. Въ Bibl. Nat.—Ld 190 - богатое собраніе брошюрь этого рода.

<sup>131)</sup> O. c 14, 22, 32.

<sup>132)</sup> О. с. (Гренобль). 11-3.

<sup>133)</sup> Des Saint-Simoniens, Enfantin retribué suivant sa capacité et ses neuvres.

нымъ именемъ для сенъ-симонистовъ-проповедниковъ власти мамоны 134). Позже во вражлебной Сенъ-Симону брошюрь настойчиво доказывалось, что Сенъ-Симона строго следуеть отличать оть его учениковъ, проповъдующихъ о свободной женщинъ 125). Въ сороковыхъ голахъ фурьеристы, распространая свое ученіе, оказывались справедливъе своего учителя и неоднократно отмъчали пропасть, отлъляющую сенъ-симоновскій сенъ-симониямь оть анфантэновскаго. Во главъ шель Консидеранъ, отнесшій подавленіе личности на счеть учениковъ, вообще јерархію и упраздненіе личной собственности 436). Другіе анфантэновскій сенъ-симонизмъ называли «просв'ященнымъ деспотизмомъ», сектой, усвонвшей символь въры за отсутствіемъ научныхъ идей 137). Следовательно, при самыхъ неблагопріятныхъ условіяхъ могь быть установленъ существенмый факть въ критикъ сенъ-симонизма-его идейная двойственность, и эту идею должны были положить въ основу сужденій всь позднівшие историки,такъ же какъ и очень ясно установленную положительную черту вообще внъ сенъ-симонизма.

Прежде всего протестанты посившили указать на плоды своей работы въ періодъ единенія. Сенъ-симонизмъ выясняль положеніе современнаго общества, опредёлиль, какіе вопросы необходимо рішить, доказаль, что бідствія массы обусловливаются недостатками не представительной системы, а индустріальной, вообще сорваль покровъ съ участи пролетарьята и если не подвинуль прогресса впередъ,—то установиль, что ему враждебно и эта критика—драгоцівна въ эпоху всеобщей смуты и недоумінія 138). Сенъ-симонисты выставили на видъ важность соціальнаю вопроса—сравнительно съ политическимъ, смысль современной борьбы не—между феодальнымъ легитимизмомъ и народнымъ самодержавіемъ, а между праздностью и трудомъ. На этой заслугів настанваютъ сами сенъ-симонисты и

З2. Авторъ предлагаетъ читателямъ подписаться на цѣлый рядъ брошюръ, опровергающихъ анфантэнизмъ.

<sup>144)</sup> Lettre d'un disciple de la science nouvelle aux religionnaires prétendus Saint-Simoniens. P. 31.

<sup>131)</sup> Le Fou du Palais Royal. P. 41. 125.

<sup>136)</sup> Le Socialisme devant le vieux monde. P. 48. 34-5.

<sup>181)</sup> Paget. Introduction à l'étude de la science générale, nocsam. Koncugepany p. 450.
188) Reynaud. De la Societé Saint-Simonienne et des causes qui ont amené sa dissolution. R. Fer. 1880 jany. OIL. H3L. P., 32. 21—2.

ее признають даже последователи Фурье: Сенъ-Симонъ ясно видёлъ начатки новаго буржуванаго феодализма, не понялъ только всей силы новой эксплуатаціи порабощенныхъ классовъ «финансовыми баронами» (139). Поэть Гейне поместиль въ Авгебургской газетть корреспонденцію, восхвалявшую тоть же принципъ сенъ-симонизма, преобладаніе соціальной задачи надъ политической (140). Достаточно было бы этихъ двухъ заключеній, чтобы заставить изследователей покончить съ внечатленіями после анфантеновской исторіи п поставить вопрось на историко-философскую почву. Этого не скучилось и именно во Франціи явилось сочиненіе, надолго упрочившее стария заободневныя недоравуменія.

Книга Рейбо первимъ изданіемъ вышла въ 1840 году, спустя три мъсяца потребовалесь второе и Академія наградила его монтіоновской преміей. Вы доклад'я секретари восхвалилось «добросов'ястное безпристрастіе», «философское спокойствіе» и стиль автора. Въ книгь Рейбо шла рычь о трехъ реформаторахъ — Овень, Сень-Симонъ и Фурье и секретарь Академіи характеризоваль ихъ однимъ взиахомъ: стремленіе къ немедленнымъ улучшеніямъ, равное распреділеніе между всіми членами общества метеріальных благь, здісь же упоминалось «возстановленіе плоти». Секретарь ссылался на автора, признававшаго главной отпицательной чертой всехъ трехъ реформаторовъ: «превръніе къ традиціи и безразлично почтительное отношение ко всёмъ страстямъ человическимъ. Они желають зачержнуть промілое однимъ почеркомъ пера и разнуздать всё инстинкти. Не менве ненавистенъ и коммунизмъ женщинъ. Все это авторъ говориль вообще о новаторахъ и читателю трудно было догадаться, чёмъ отличается сенъ-симонистское государство отъ овенской общины, вообще учение Сенъ-Симона отъ фурьеризма и анфантанизма. Не получалъ читатель разъясненій и послъ прочтенія самой книги. Рейбо занялся преимущественно последней стадіей сенъ-симонизма, — отъ Проповъдей до процесса включительно, и притомъ немногія страницы собственно о Сенъ-Симонъ отдалъ его біографіи съ выпиской изъ Параболы и незначительными выдержками изг

<sup>139)</sup> Correspondance въ F. E. 225 (отчеты о сенъ-симонистской провеганда въ департаментаха). р. 10—11.— Ср. Aux hommes politiques, Michel chevalier apotre, 20 avr. 32. F. E. 250.—Paget O. c. 126.

<sup>110)</sup> Корресп. приведена въ N. hist. VI, 103-8, мартъ 1832.

других в произведеній. Ни историческихъ, ни философскихъ, ни соціальныхъ идей Сенъ-Симона не представлено, — твиъ болве, что важнъйшія сопіальныя сочиненія только перечислены — даже безъ общей характеристики ихъ. Въ результатъ — послъ одноцвътной окраски Сенъ-Симона съ Овеномъ в Фурье — отождествление сенъсимонизма съ анфантэнизмомъ: Сенъ-Симону приписываются «сващенники» помимо ученыхъ, такъ же какъ раньше революціонный нетерпимый духъ и разнуздывание страстей и инстинктовъ. О критикъ сенъ-симонизма при такихъ условіяхъ не могло быть и річн: въ книгь не было даже предмета, подлежащаго критикь, а только то, что автору казалось необходимымъ для подтвержденія его страха предъ «новымъ рабствомъ». И онъ въ предисловіи въ послівднему изданію выставиль на первый плань опасности, грозящія свободв оть реформаторовь, гибель «личной инипіативы» и «произволь государства» 141). За все это приходилось быть ответственнымъ тому мыслителю, который такъ ярко доказывалъ смыслъ исторической традиціи, такъ тщательно выясняль значеніе личности въ закономърномъ процессъ и такъ искрение, какъ человъкъ и какъ философъ, ненавидълъ революціи.

Впервые сенъ-симонизмъ нашелъ достойнаго критика въ Германіи. Въ 1842 году вышла книга Лоренца Штейна — Соціализмъ и коммунизмъ въ современной Франціи. Фактическія данныя Штейнъ бралъ у Рейбо, но доктрину излагалъ самостоятельно, признавъ философскую часть въ книгъ Рейбо неудовлетворительной. Къ личноности Сенъ-Симона Штейнъ заявилъ глубокое чувство почтенія: Сенъ-Симонъ одинъ изъ тъхъ ръдкихъ людей, которые приносятъ въ жертву внутреннему стремленію своей мысли свое внѣшнее счастье. По мнѣнію Штейна истинное значеніе Сенъ-Симона въ томъ, что онъ провидпъл противоположность двухъ классовъ—буржувани и народа, необходимость упразднить зависимость несобственника отъ собственника. На его языкъ это означало — улучшить положеніе бъднъйшаго и многочисленнъйшаго класса. Сенъ-Симонъ, слъдовательно, первый постигь идею общества и первый сталъ из-

<sup>141)</sup> Reybaud. Etudes sur les Réformateurs ou socialistes modernes. P. 56. I, O Сепъ-Симонв pp 75—97; о последнемъ періодв 114—161. Допладъ сепретаря, 1—17. 82 - 3. Въ томъ же духв несколько позже написанное сочиненіе Сюдра. Авторъ писаль поль внечатленіями февральской революціи, считая "долгомъ всёхъ" "всёми силами ума и думи" бороться съ разрушительными ученіями. У него Сенъ-Симонъ, Овенъ и Фурье—представители коммунизма и сенъ-симонвыть отождествленъ съ анфатенизмонъ. Сюдрътакже удостоился Монтіоновской премін. Histoire du communisme. P. 56 (5 éd). Уту VIII, 296—8.

«жёдовать органическій законъ его развитія,—онъ, поэтому, заключаєть Штейнъ—долженъ быть названъ первыма соціалистома 142).

Выводъ Штейна идеть дальше старой опенки Сенъ-Симона. Ее Штейнъ повторяетъ: Сенъ-Симонъ порвалъ съ метафизическимъ понятіемъ о свобод'в и понялъ ея существенное содержаніе, — и вм'єств съ твиъ задачу своего времени, — но у Штейна понятіе буржуазіи не сенъ-симоновское. Штейнъ буржувайо отождествляеть съ собственниками, а народъ съ рабочими. Можно заключить, что сенъсимоновская схема классовой борьбы ничемъ не отличается отъ современной соціалистической. Въ действительности, — мы знаемъ, — Сенъ-Симонъ, за исключениемъ единственнаго случая, обходиль «противоположность» рабочихъ и буржувзін, какъ капиталистическаго, предпринимательского класса и ограничивался «противоположностью» производителей и непроизводителей, - работников, а не рабочих и правоных, в не собственниковъ. Штейнъ подъ словомъ соціализма разумветь всякую систему индустріальной организаціи, какъ общественнаго строя. Только сь этой точки зрвнія Сенъ-Симонъ, признавшій трудь основой и цілью общественной организаціи, отождествившій государство съ ассоціаціей работниковъ, — можеть быть названъ соціалистомъ 142).

ПІтейна, видимо, вводиль въ заблужденіе имъ же объясненный терминъ. Въ позднайшемъ сочиненіи онъ во многомъ воспроизвель свои раннія мысли о Сенъ-Симонъ, неоднократно повториль свой восторгь предъ его самоотверженіемъ, впервые отматиль великую заслугу сенъ-симоновской философіи въ идев эволюціи, снова указаль, что Сенъ-Симонъ видаль «грозную противоположность буржувзіи и народа, собственниковъ и рабочихъ», но здась же заявиль: философъ «ви разу не дошель до яснаго представленія, что индустрівльный классъ заключаеть два существенно противоположныхъ класса», онъ проложиль только путь этому сознанію, не создаль «стоящаго соціализма», а только «посаяль самена соціалистическихъ выводовъ». Это справедиво, но зато и не соотватствуеть опредаленію соціальной мысли Сенъ-Симона, какъ яснаго констатированія буржувано-пролетарьятской классовой борьбы что. Перелъ смертью,

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>) Geschichte der socialen Bewegung in Frankreich. Lespzig 50. II, 148, 177, 227, 156—7, 168, 178, 170—1.



<sup>&</sup>lt;sup>142</sup>) Socialismus u. Communismus des heutigen Frankreichs. Leipzig 42. 175, 168—9, 176, 130—1.

Впервые, во внъшней, не симонистской литературъ указанное направленіе мысли Сенъ-Симона нашло критика въ лицъ Ренувье. Въ теченіе многихъ лѣть онъ усердно выясняль отрицательныя стороны сенъ-симонизма, придавая ему громадное культурное значение. По мижнію Ренувье, — сенъ-симонизмъ «со всемъ соприкасается, со всёмъ связанъ въ современномъ мірё». Нётъ, можетъ быть, ни одного великаго историческаго и нравственнаго вопроса, который бы не решался девятью человеками изъ десяти, «средняго образованія», въ духѣ Организатора и Производителя. Но это вліяніе-безусловно печальное. Сенъ-Симонъ, «геній неупорадоченный и безнравственный» изъ анализа исторіи вывель идею организаціи-во что бы то ни стало, per fas et nefas и неумолимую ненависть къ свободь, какъ сорудію безпорядка». Страсть организовать и презръніе ка свободь, по мивнію Ренувье, неизбіжно уживаются рядомь во всіхъ сектахъ, зараженныхъ сенъ-симоновскимъ духомъ. Сенъ-Симонъ «послъдовательно > искалъ основъ организаціи въ наукі, индустріи и въ религіозныхъ вірованіяхъ. По его воззріню, эвомоція становится на мёсто совъсти. Истина открывается въ законъ фактовъ, расположенных рядами, а не въ добръ и злъ, о которомъ судить свободный умъ человъка. Сенъ-симонизмъ, слъдовательно, одновременно упраздняеть и нравственную и политическую свободу человъка, стремится къ матеріалистической религіи и неограниченному господству авторитета. Ренувье не допускаеть мысли, какъ можно къ чистофизическимъ наукамъ, къ біологіи, пріурочить нравственность и политику? 149).

Одно обвинение-въ правственномъ матеріализмъ-Ренувье впослъдствіи самъ смягчилъ. Онъ нашель, у Севъ-Симона ученіе о чувствъ, какъ силъ спеціально нравственной, о необходимости управлять господствующимъ эгонстическимъ элементомъ человъческой природы, доказывать гармонію истинныхъ личныхъ интересовъ и добровольнаго подчинения личности общему интересу,-и Новое Христ анство делаеть только новый шагь по пути къ основанию чистонравственной религи исключительно во имя культа земныхъ интересовъ > 150). Следовательно, —сенъ-симоновское историческое толко-



<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> L'Année philosophique. P. 68. II, 26-7, 30, 86.

<sup>146</sup>) La critique philosophique. P. 82, II, 248.

ваніе морали надо понимать какъ законъ, необходимо свявывающій личное и соціальное благо, какъ философскую доктрину о всеобщемъ счастьй, заминяющую личныя неустойчивыя представленія о добри и элъ. И мы знаемъ, какое значение Сенъ-Симонъ придаваль филан*тропическому* чувству, —и вполнъ послъдовательно — съ точки зрънія своего представленія о значенім личности въ эволюціонномъ историческомъ процессв. И Сенъ-Симонъ такъ настойчиво говориль о нравственномъ значеніи чувства, т.-е. личной совъсти, что незадолго до Ренувье вызваль даже порицаніе за наклонность вообще нравственное ученіе пріурочить къ чувству 151). Что касается соображеній Ренувье о непременной гибели свободы рядомъ съ организаціей,они тождественны съ извъстнымъ намъ отвращениемъ философовъ XVIII-го въка къ системамъ. Ренувье не различаеть организаців; совдяваемой на почев историческаго анализа, отъ католичества и феодаливна среднихъ въковъ. Онъ считаетъ безусловно призрачнымъ историческое выведение соціальной организаціи и Сенъ-Симонъ, слідовательно, ничемъ не отличается отъ католиковъ-реакціонеровъ, въ родъ Деместра и Бональда 152). Эта идея будеть находить защитниковъ до самаго конца XIX-го въка,--и всему виной реабилитація среднихъ въковъ у Сенъ-Симона и его уважение къ реакціоннымъ нисателямъ. Ренувье убъжденъ, что для Сенъ-Симона вообще организація — положительное прогрессивное явленіе — «независимо оть истинности и иравственнаго достоинства организующихся идей». Только «авторитарныя страсти» могли внушить такую идею Сенъ-Симону и его ученикамъ 153). Можно подумать, --- Ренувье не читалъ ни сочиненій Сенъ-Симона, ни сень-симонистской литературы. Естеотвенно ли было, после иввестной намъ сенъ-симоновской характеристики среднихъ въковъ, какъ одного изъ звеньевъ эволюціи, открыть у философа безусловное преклоненіе предъ средними візками? Это противоръчило бы самой сущности эвомоціи и Сенъ-Симонъ тщательно достоинства среднев вковой организаціи вдвигаль въ историческіе предълы, за которыми эта организація являлась злоупотребленіемъ и эксплуатаціей. Здісь лежала коренная разница между воззрів-

<sup>111)</sup> Lemonnier. Revue des cours littergires, 11 juin 64. 877.

<sup>112)</sup> La crit. phil. Ib. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>) La crit. phil. Ib. 300.
<sup>113</sup>) La crit. phil. 1882. I, 344.

ніями Сенъ-Симона-зволюціониста и Деместра-реакціонера, дійствительно считавшаго средневеновую организацію самодовлівющей На сочинения реактионеровь сень-симонисты ссыдались такъ же какъ и на идеи Кондорсе: реакціонеры понимали значеніе среднихъ въковъ, - только ошибочно превращали его въ безусловное изъ временнаго, Кондорсе вероваль въ прогрессь, — но также отности считаль его прерывающейся цёнью прогрессивных періодова, сменяемыхъ реакціонными или неподвижными. Повидимому, - такъ жена идея философа и все-таки столько недоразуменій визвано ею у первостепенных знатоковъ философіи и исторія! Наконецъ, — Сенъ-Симонъ и за нимъ его ученики, безъ всякаго вившательства «авторитарныхъ страстей», объяснили культурное превосходство среднить въковъ надъ классической древностью. Ренувье находить возможнымъ «царство умственной свободы», очевичное для него въ Грекоримскомъ миръ съ его рабствомъ и исторіями Сократа, Анансатора, «гермакопидовъ», --- противопоставить «католической теократіи и феодализму». Мы знаемъ, -- вопросъ гораздо сложите, чемъ подобное классически-элементарное ришеніе.

Въ одномъ отношени критика Ренувье—цѣлесообразна, — именно противъ стадій. Но здѣсь дѣло идетъ больше о контизмѣ, чѣмъ семъсиминизмѣ и самое существенное возраженіе Ренувье—о томъ, что теологическій и метафизическій элементь не исчезаеть и въ позитивной стадіи, — мы знаемъ, мредвосхищено сенъ - симонистами 134) Ренувье, особенно усердно нападая на стремленіе сенъ-симоновской школы къ позитивной научности и даже несправедливо приписывая Сенъ-Симону матеріализацію морали, упустиль изъ виду важный и давно указанний во францусской литературѣ фанть: сенъ-симонисты первые въ области науки стали искать средство противъ пауперизма 156).

<sup>184)</sup> L'Année philos. 34-5.

тhonissen. Le socialisme depuis l'antiquité. Р. 52 II, 2. У автора ввстричаются накоторыя историческія неточности,—напримарь будто "революдія разбила военную карьеру" ("ень-Симона, оба верховных» отща будто послі разсілнія церкви "принялись за пидустрію и коммердію" между тімі кака Базара не билі верховными отщолю и умерь до разсілнія семьи. Среди учениковь Семь Симона названь Армань Каррель и не поименовань Конть. Рр. 4, 6, 34.

#### IX.

При всъхъ недостаткахъ критика Ренувье надолго водворилась среди францувскихъ писателей. Стало обычнымъ весь сенъ-симонизиъ обвинять въ презрѣніи къ человѣческой личности, въ крайнемъ сенсуалистическомъ направленіи — вилоть до общенія жен. щинъ 456). Не всв идуть столь решительнымъ путемъ, встречаются оговорки и разграниченія, -- но мимоходныя и не обоснованныя анализомъ сенъ-симонизма и анфантенизма. Жане, авторъ одного изъталантливъйшихъ обозръній сенъ-симонистскаго ученія, — чрезвычайно ръзко отзывается объ Анфантэнъ, называеть его доктрину «религіозной проституціей», «чувственным» и сладострастнымъ мистицизмомъ», указываеть, что самъ Сенъ-Симонъ никогда и не помышдяль устанавливать догмата церкви и священства. Указаніе — справедливое, если имъть въ виду догмать и священство въ анфантоновскомъ смысль,-но не точное, если подъ догматомъ разумъть общеобязательную научнымъ путемъ добытую доктрину, а подъ священствомъ-коллегію лицъ, облеченныхъ высшимъ философскимъ и нравственнымъ авторитетомъ, на основахъ той же доктрины. Жано не вчитался внимательно въ сочинения Сенъ-Симона и не проследилъ догматической, религіозной струи его идей: иначе онъ не сталь бы утверждать, будто Сенъ-Симонъ въ Новомъ Христіанстви въ первый разъ заговорилъ о Богъ. Не точно и мнъніе, будто Сенъ-Симонъ «никогда не подозрѣвалъ антагонизма класса владѣльцевъ и класса рабочихъ, изъ чего позже создали одинъ изъ догматовъ соціализма» 157).

Выше этихъ оцѣнокъ сенъ-симонизма стоить болѣе ранній разборь Дюринга. Дюрингь первый, внѣ сенъ-симонистской школы, сопоставилъ философію Конта съ идеями Сенъ-Симона. У него былъпредшественникъ въ лицѣ англійскаго писателя Бутса: уже Бутсъпришелъ къ убѣжденію, что Контъ многимъ обязанъ Сенъ-Симону <sup>158</sup>). Это являлось несомнѣннымъ на основаніи собственныхъ заявленій Конта, — но Дюрингъ показалъ, чего Контъ не усвоилъ и не могъусвоить отъ Сенъ-Симона и что по существу сенъ-симонизмъ ста-

<sup>&</sup>quot;Ferraz Elude sur la philosophie en France au XIX siècle. P. 77, 80-1,

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup>) Janet. Saint-Simon et le saint-simonisme. P. 78, 142, 151, 69, 68, 58. Ha pe-<sup>157</sup>
<sup>158</sup>
<sup>159</sup>
<sup>150</sup>
<sup>151</sup>
<sup>152</sup>
<sup>153</sup>
<sup>154</sup>
<sup>155</sup>

<sup>116)</sup> Booth. Saint-Simon and saint-simonism. London 1871, 78-9.

вило выше контизма. Главное завоевание Сенъ-Симона — соціальнополитическая концепція исторіи на почий физико-политической науки. Онъ центромъ тяжести политическихъ формъ призналъ хозяйствензый элементь общества. -- въ этомъ решительное значение его философін. Конть сузиль наследство учителя, и его работы, по мненію Дюринга, въ соціальной наукъ представляють второстепенный витересъ и совершенно безразличны для экономическихъ вопросовъ. Дюрингъ отдъляетъ Сенъ-Самона и отъ Анфантона и его вменно считаеть «наиболье раціональнымь представителемь соціальныхь идей ранняго періода»: даже для современныхъ построеній его основная идея сохраняеть свое руководящее значеніе. Сенъ-Симонъпе соціалисть въ современномъ смыслѣ, онъ не признаеть «рѣзкой противоположности труда и капитала», —и Дюрингъ объясняеть почему: разрывъ между классами не подходилъ «мягкому міровоззрвнію Сенъ-Симона, жизнь философа была запечатлена преиму щественно терпъніемъ, въ его время не было мъста дъйствію 15%.

Догадка на счетъ теривнія не оправдывается сочиненіями Сень-Симона, на сколько вопрось касается идей и многочисленныхъ, чрезвычайно стремительныхъ плановъ соціальной реформы. Причина кроется не въ симпатической, а въ политической чертв характера Сень-Симона. Не понимаеть Дюрингъ и другихъ фактовъ сенъ-симоновскаго воззрвнія. Неизвъстно, почему всякій долженъ считать патологическимъ явленіемъ голоданіе философа и въ то же время оплачиваніе переписки сочиненій. Ничего ніть патологическаго и въ Новомъ Христіанство, гдв Дюрингъ просмотрівль позитивно-критическое и соціальное содержаніе и составилъ совершенно ошибочное представленіе о Сенъ-Симонів, какъ натурів построенной на аффектів самоотверженія и теривнія 160).

Позднъйшія сочиненія нъмецкихъ критиковъ не свидътельствовали о болье точномъ изученіи сенъ-симонизма. Въ девяностыхъ годахъ нъмецкій писатель утверждаль, что, по мнънію Сенъ-Симона, борьба свободнаго труда и науки противъ теократіи и феодализма началась ез XVI въкто, Конта причисляль къ числу върныхъ Сенъ-

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Kritische Geschichte des Nationalökonomie und des Socialismus. Berlin 71. 214, 237, 245, 250, 251, 257, 262,—3, 242—3.

<sup>160)</sup> O. c. 242-3.

Симону, самого Сенъ-Симона называль добрымъ христіаниномъ, только врагомъ духовенства», Параболу опровергаль теми соображеніями, что внезапная смерть Мазарини, Ришеме, Кромесля, Комбера, Фридрика Велинаю и подобных людей—большая утрата, а идею Сенъ-Симона объ индустріальномъ представительств в критиковалъ ссылкой на неохоту купцовъ, фабрикантовъ, банкировъ и ремесленниковъ—тратить время на парламентскую деятельность. Рядомъ — совершенно фантастическое представленіе о Базарѣ, какъ о творцѣ сенъ-симонистскаго соціализма, всѣхъ теорій въ Изложеніи доктрины и даже—религіи. Все это можно было утверждать при полномъ незнакомствѣ съ подлинной исторіей сенъ-симонизма 164).

Другой авторъ, опанивая корни сенъ-симоновской философін, считаеть ее почти тождественной съ исторической философіей Кондорсе. Авторъ не подовржваеть существеннаго отличія эвомоціи Сенъ-Симона оть прогрессов Кондорсе и признаеть только «отдёльные пункты», разные у того и другого философа, напримъръ, сужденіе о средникъ въкахъ. Для автора это суждение -- «геніально», но не постижимо, какъ логический результать цёльнаго міровоззрёнія, въ самой основъ столь же далекаго оть идей Кондорсе какъ и оть ученія Деместра. Въ противоположность Дюрингу, авторъ придаеть господствующее значение религиознымъ чувствамъ Сенъ-Симона и считаеть его «первымъ представителемъ новаго христіанскаго соціализма» 162). Въ доказательство авторъ приводить вкратце возэренія протестантскихъ и католическихъ соціалистовъ въ Германіи и совершенно не касается христіанскаго соціализма во Франціи, хотя здёсь онь возникь раньше другихъ странъ, въ апоху революців, когдасопоставленіе революціонных идей въ евангельскими было весьма обычнымъ пріемомъ — объяснять и оправдывать революцію и когда. демуленовское наименование Христа «добрымъ санкюлотомъ» находило отголосокъ и за предълами радикальной партіи. Если у Сенъ-Симона открывать христіанскаго соціализма, --- необходимо вспомнить о французскихъ начаткахъ этого ученія. Но и это сопоставленіе такъ же безцёльно, какъ и парадлели съ новымъ христіанскимъ соціализ-

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup>) Weisengrün, Die Wissenschaftlichen Ideen Saint-Simons. Basel 95. 75 - 6, 88-93, 96.



<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) Warschauer. Geschichte des socialismus und neuren Communismus. Leipzig 92. I, 19, 42, 48-9.

момъ. Этотъ соціализмъ ничто иное какъ чистая филантропія, со-благахъ вив-земли- для бедныхъ и, наконецъ, съ веропсповедныхъ догматизмомъ. Крайнія міры этого соціализма — пахітит доходовъ съ капитала и папітит заработной платы при условін нормированнаго рабочаго дня 163). У Сенъ-Симона все христіанство ограничивается усвоеніемъ принципа любви ыъ ближнимъ, измъняющагося въ своихъ практическихъ приложенияхъ сообразно съ уровнемъ цивилизацін. Этоть принципь совпадаєть съ закономъ ассопіацін, удостовъреннымъ исторической философіей, —и потому онъ признается божественнымъ, --- возарвніе, не имьющее инчего общаго съ исходной точкой церковнаго соціализма и возможное только въ Носом христіанствъ Сенъ-Симона. И самъ авторъ въ индустріализмъ Сенъ Симона признаеть «тенденцію ыт совершенному перевороту общества», за что Сенъ-Симова можно назвать первым соціалистом, з не только филантропомъ: ничего подобнаго нельзя сказать о христіанскихъ соціалистахъ. Правда авторъ этого «нерваго соціалиста» не считаеть соціаль-демократомъ новаго времени и ссылается на Эпгельса, называющаго Сенъ-Симона, Овена и Фурье утопистами, лишь косвенно подготовившими демократическій соціализмъ 164). Но и при такомъ ограничении христіанскіе соціалисты не согласятся быть въ одномъ строю съ авторомъ Новаго Христіанства.

Эти мысли высказывались годь спустя послё выхода во Франціи лучшаго труда о Сенъ-Симоне, —книги Вейлля. Это —первый авторь, пользовавшійся всёми произведеніями философа и матеріаломь анфантоновской библіотеки. Впервые онь разобраль раннія произведенія Сенъ-Симона, остановился на его личныхъ отношеніяхъ съ Тьерри Контомъ, привель его идеи въ связь съ современнымъ соціально-экономическимъ движевіемъ. Последній вопрось требоваль болею тщательнаго анализа, —такъ же какъ и зависимость философіи Конта отъ идей Сенъ-Симона: после разсужденій Вейлля основное различіе точекъ зрёнія экономистовъ и Сенъ-Симона и побудительная причина вражды Конта остаются невыясненными. Но за то Вейлль впервие указаль на связь ученія Маркса съ сенъ-симоновскимъ, принципа

<sup>163)</sup> Cp. Stegmann und Hugo. Handuch des Socialismus. Zürich 97, 114-9.

<sup>164)</sup> Weisengrün. 85.

сень-семонистовь о вознаграждении по способностямь и трудамъ-съ наследствомы учителя. Требовала оговорки идея Сенъ-Симона о власти богатыхъ индустріаловь въ ассоціаціяхъ: Сенъ-Симонъ, мы знаемъ, настойчиво доказываль способность пролетаріевь управлять собственностью и надо полагать, не считаль крупной индустрів разсаднікоить прирожденных в руководителей ассоціаціи. Неум'ястно и выраженіе «аристократическій» объ идеаль Сень-Симона. Намъ извъстно, — Сенъ - Симонъ характеризуеть — поступательное движение эволюции развитіемъ плебейскиго труда и преобладаніемъ плебейских способностей, — и самая сущность ученія о заміть властей способностями и о соотвътствіи богатства и общественнаго положенія личному труду и таланту---нуждается въ другомъ наименованіи, чамъ старое понятів аристократизма. Что касается указываемаго Вейллемъ отвращенія Сенъ-Симона къ туренкому равенству, -- это чувство гораздо больше характеризуеть демократа, чънъ аристократа. Наконецъ, обращение къ банкирамъ Сенъ-Симонъ вполнъ объяснилъ удовлетворительно: крупные индустріады — единственная независимая сида, способная при извъстныхъ культуримхъ условіяхъ работать въ интересахъ нидустріадьнаго прогресса и скедовательно, массы, такъ какъ, по неизманному убажденію Сенъ-Симона, благополучіе индустріи и ен представителей неразрывно связано съ благосостояніемъ массы. Съ теченіемъ времени, когда рабочіе стануть sociétaires acconianiu,---Лафиты утратять свое исключительное значение 165).

Въ исторіи сенъ-симонизма того же Вейдля два существенныхъ возраженія направлены на идеи школы: исторія не такъ научна, какъ полагають сенъ-симонисты, законъ прогресса не заслуживаеть культа, и сенъ-симонистскій планъ гровить странь китайскимь оцыпенъніемъ 166). Относительно научности исторіи, — мы внаемъ, сенъсимонисты вообще во ссякой наукъ оставляли общирное поле гипотезъ, въръ и, слъдовательно, исторію вовсе не считали кладеземь математических законовъ. Насчеть прогресса Вейдль укустиль изъ виду, что Сенъ-Симонъ, возражая Кондорсе, савлаль именно то самое замвчаніе, какое делаеть авторъ: не все совершенствуется и улучшается, прогрессъ въ одномъ отношени сопровождается регрессомъ--

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Saint-Simon et son oeuvre. P. 94. 229, 233-9. <sup>166</sup>) L'école suint-simonienne. P. 96. II, 292-6.

въ другомъ,—напримъръ понижение художественной талантливости со временъ Гомера и Фидія. Наконецъ,—говорить сенъ-симонистамъ о Китав—значить вызвать у нихъ самое простое напоминаніе, что ихъ іерархія основана на способностижъ и трудахъ,—силахъ, совершающихъ въ обществъ въчное передвиженіе. Относительно ошибокъ своего «главы», — они, мы видъли, предупредили критика. Вообще въ теоріи сенъ-симонисты отнюль не изображали Китая, — именно боролись противъ китаизма привилегій и предразсудковъ и слъдуеть отличать ихъ философію авторитета въ періодъ Изложенія доктрины оть анфантэнизма.

Другой авторъ — Шарлети — также широко пользовался севъсимонистскимъ матеріаломъ и также было вздумалъ объявить Сенъ-Симона родоначальникомъ новаго соціалистическаго деспотизма, —но немедленно вспомнилъ о распредѣлительной справедливости сенъсимонистовъ и призналъ, что «сенъ-симонизмъ не подавляетъ личности, а дисциплинируетъ ее». Шарлети, при удовлетворительномъ историческомъ обзорѣ сенъ-симонизма, не избѣгаетъ крупнаго недоразумѣнія касательно основнаго сенъ-симонистскаго ученія: сенъ-симонисты будто идею прогресса заимствовали у XVIII-го вѣка. Мы видимъ,—отношеніе Сенъ-Симона къ реакціонерамъ и къ Кондорсе выясняется для критиковъ съ большимъ трудомъ при всей ясности вопроса у самаго философа 167).

Книги Вейлля и Шарлети явились лучшими и наиболье полными оцыками сенъ-симонизма, но оны не могли предупредить такихъ произведеній, какъ глава Мишеля въ его сочиненіи Идел госудорство и статья Фаге. Мишель прежде всего счелъ слишкомъ затруднительнымъ ознакомиться съ сочиненіями Сенъ-Симона по болые полному изданію и ограничился Избранными сочиненіями и отрывками въ изданіи Родрига. Но и этоть матеріаль оцынень большей частью чужими словами,— преимущественно Ренувье. У него Мишель заимствоваль буквально мысль о неразрывности стремленій къ органиваціи съ гибелью свободы, о зависимости взглядовъ Сенъ-Симона на революцію оть идей реакціонеровъ. Контисты дали вполны готовую характеристику неустойчивости политическихъ сочувствій Сенъ-Симона: онъ льстиль императору, провозглашаль парламентарный строй, носился

<sup>161)</sup> Charlety. Histoire du Saint-Simonisme. P. 96. 462, 466.



съ самыми восторженными легитимистскими чувствами. Автору неизвъстна связь всъхъ этихъ заявленій Сенъ-Симона съ его философіей. Онъ не знасть, когда и во имя чего Сень-Симонъ льстиль императору и почему тоть же льстець могь написать тому же императору письмо, признаваемое нъмецкимъ авторомъ за «документъ безсмертнаго величія», достойный, «не только благороднаго человъка, но и великаго борца» 168). Не понимаеть Мишель и отношения Сенъ-Симона къ парламентарному строю и къ Бурбонамъ, потому что не читалъ его публицистическихъ статей и Индустрии и знаетъ только незначительную часть Индустріальной системы. Ему кажется, будто у Сенъ-Симона не ясно, что онъ разумъль подъ именемъ индустрін и индустріальнаго класса,— послѣ того, какъ Сенъ-Симонъ во второй періодъ д'явтельности только и занимался выясненіемъ этихъ вопросовъ. Но именно изъ этого періода Избранныя сочиненія перепечатали только отрывки и по нимъ Мишель возстанавливаль сопіальное ученіе Сенъ-Спиона. Осталось Мишелю неизвъстнымъ и vченіе Сенъ-Симона о личности: будто бы она не имъеть никакой цены и даже никакого нравственнаго значенія. Авторъ могь бы спросить у себя, зачёмъ тогда Сенъ-Симонъ сочиняеть «обращеніе въ филантропамъ», напечатанное въ Избранных сочинениях»? Совершенно непостижимымъ осталось для автора и учение Сенъ-Симона о нравственномъ смыслъ исторической эволюціи. Мишель представляеть, будто Сенъ-Симонъ требоваль власти для индустріаловъ только потому что она обойдется дешевле. Авторъ не читаль тъхъ страниць Индустріальной системы, гдѣ доказывается историческая законность индустріальнаго строя и исторически-выросшая правительственная правоспособность индустріаловъ. Власть принадлежить тому, кто съ наибольшей пользой для общества можеть осуществлять её: «всякое политическое учреждение черпаеть свои силы въ услугахъ, которыя оно оказываеть большинству общества, следовательно беднатиему классу». Это и есть «позитивная способность» и позитивная справедливость въ противоположность метафизической, основанной на принципъ отвлеченнаго равенства. Но Мишелю это представляется полнымъ отрицаніемъ идей права и справедливости, т.-е. прибавляеть онъ — Деклараціи права. Мы знаемь, что означала въ

<sup>168)</sup> Weisengrün. 97.

глазахъ Сенъ-Симона такая политика справедливости, -- но Мишелю остались невъдомыми мысли философа о метафизической политикъ, годной для критики и разрушенія, и о позитивной - единственно созидательной? Объ этомъ основномъ воззрвнін всей школы Мишель даже не упомпнаеть, хотя о немъ говорять почти всё его предпественники. Мишель въ 1896 году сохраняеть неприкосновенность возарвній 1789 года. Естественно, авторъ вносить путаницу въ отношенія сенъ-симонистовъ къ реакціонерамъ. По его мнѣнію, сенъ-симонисты не пропов'ядовали просто католичества только потому, что оно унижало плоть: въ этомъ и вся разница ихъ ученія оть католическаго. И здъсь не только невъдъніе, но и удивительное непониманіе, или завъдомое извращение истины. Мишель ссылается на письма Евгенія Родрига и именно эти ссылки — противъ него. Въ одной прямо указывается на различіе исихологіи Деместра и сенъ-симонистовь, въ другой принимается извъстная надежда Деместра на будущій союзь религін и науки, т.-е. отнюдь не реакціонно-католическая, въ третьейрвчь идеть о культурныхъ заслугахъ христіанства. Мы знаемъ,эти заслуги именно съ эволюціонной точки эрвнія были громадны, но исторически-ограниченны и здёсь начиналась пропасть между реакціонерами и сенъ-симонистами. Намъ изв'єстно, еще въ эпоху Производителя сенъ-симонисты выясняли этоть вопросъ, — Мишель прошелъ мимо. Въ результатъ вся глава одно изъ ръдкостныхъ недоразуменій, съ удивительной откровенностью построенное на невыдвній самого предмета критики 169).

Достойный соревнователь Мишеля — Фаге. Вь качестве публициста онъ постарался нарисовать фигуру Сенъ-Симона возможно кричащими красками. Сенъ-Симонъ противникъ либерализма: таково основное положеніе, — изъ него вытекають всё прочія: Сеңъ-Симонъ врагь свободы, слёдовательно, — «глубоко аристократиченъ», не очень далекъ отъ «феодала-филантропа», идею прогресса онъ заимствовалъ у XVIII-го века, но идея новой религіи и особенно духовной власти— его личное изобрётеніе: ни у одного мыслителя XVIII-го века ея не было. Въ идеё духовной власти — истинная оригинальность

<sup>169)</sup> L'Idée de l'Etat. Р. 96. 178—9, 181—8, 191—4, 205—211. Мишель безъ всякой оговорки повторяеть митие Дюпуайе о принадлежности Американскихъ писемъ Maignien'y, несмотря на фактическую невъроятность мития, указанную еще Вейленъ O. c. 115.

Сенть-Симона,—и онт мечталь во сущности о реставраціи. Что касается соціальных видей Сенть-Симона—это элементарный, дитскій соціализмо, котя «всё соціалистическія школы им'єють основаніе опираться на н'єкоторыя страницы Сенть-Симона», котя онть «соціалисть по своимъ отрицаніямъ и н'єкоторымъ тенденціямъ», и котя онть «очень мужественное сердце, очень оригинальный умъ, челов'єкть—мощной личности, носящій с'ємена будущаго въ своемъ дук'є». И все это при феодальной филантропіи и элементарныхъ идеяхъ! (170).

Одновременно съ произведеніями Мишеля и Фаге въ Германіи о Сенъ-Симонъ писали Людвигъ І Птейнъ п Бартъ. Превосходная по формъ,—книга І Птейна не отличается вдумчивостью сужденій. І Птейнъ быстро смъшиваеть сенъ-симонистскихъ индустріаловь съ рабочими. буржуа—вообще съ представителями кашитала,—и индустріализмъ отождествляеть съ соціализмомъ. Вообще Сенъ-Симонъ «блистательно возвъстилъ соціалистическое движеніе» и сталъ поборникомъ государственнаго соціализма. Это—самая высокая оцънка Сенъ-Симона, какъ соціалиста и,—оставлена безъ доказательствъ 171).

Барть говорить о Сень-Симонь только какь о философь исторіи. Онь точно передаєть смысль ученія философа о доктринь, о союзь позитивной науки сь индустріей,— но его представленія объ идеяхь XVIII выка въ ихъ связи съ сенъ-симонизмомъ обнаруживають удивительный пробыль. По поводу такого, напримырь, факта, какъ схема стадій у Тюрго, Барть ссылается на англійское сочиненіе, а не на подлинный тексть Тюрго. А идеи Кондорсе, по его минню, Сенъ-Симонъ будто сотчасти развиваеть въ подробностяхь», между тымь какъ слыдовало указать на глубокое различіе философско-историческихъ точекъ эрынія обоихъ философовъ. Вообще знакомство автора съ сенъ-симонистской литературой, даже съ произведеніями Сенъ-Симона неудовлетворительно. Бартъ поступилъ обратно Мишелю,—читаль Оейгез и не имыль подъ руками Оейгез choisies, т.-е. важный пихъ чисто-философскихъ разсужденій Сенъ-Симона,—н ему остало сь неизвыстной сенъ-симоновская критика идей Кондорсе, такъ

Digitized by Google

<sup>170)</sup> Politiques et moralistes du XIX s. 2 série. Р. 98. 31 9, 41—2. Савдуе то зажатить, что авторъ вообще отличается неожиданностью мислей. Напримъръ въ стать в о революціонной Франціи онъ увъряль, что на cahiers не оказали никакого вліннія иден Монтескье, Руссо и другихъ философовъ. Recue politique et l'dicraire. 6 oct. 97.

какъ онъ не читалъ Воеденія къ научными работими XIX отка. Онъ полагаетъ, что выраженія «пролетаріатъ» и «буржуазія» какъ противоположности сталъ употреблять лишь Адольфъ Бланки около-1838 года: мы знаемъ, — Пропостоди сопоставляють «prolétaires» н «l'oisive bourgeoisie»—въ смыслъ представителей труда и капитала. Наконецъ Бартъ укоряетъ Сенъ-Симона за то, что онъ не показалъ связи между теологіей и феодализмомъ. Мы видёли причину: органической связи, какую ищеть Барть, здёсь не существуеть: напротивъ: изъ сенъ-симонистскаго воззрвнія вытекаеть другая—не контовская-группировка культурных явленій, еще ярче наміченная сенъ-симонистами. Барту следовало почувствовать, что единство въ форм'в, усвоенной Кантомъ, -- искусственное и обратить вниманіе, до какой степени насильственно оно проведено у Конта, -- на что отчасти также указали сенъ-симонисты. Очень цень у Барта сопоставленіе сенъ-симонизма съ ученіемъ Маркса. Источникъ такъ-называемаго историческаго матеріализма у Сенъ-Симона быль отмічень раньше, -- Барть показаль вообще отсутствие оригинальности въ сопіальных в идеях Маркса, — за исключеніем в систематизаціи их в съ извъстной тенденціей. Эта тенденція заключается въ упраздненіи самостоятельности идейнаго ряда, подчиненія его индустріальному и въ сведеніи индустріальнаго къ принципу технологическаго прогресса. Изъ двухъ великихъ открытій Маркса, выставляемыхъ на видъ Энгельсомъ, — матеріалистическое пониманіе исторіи и теорія прибавочной ценности-одного не существуеть въ виду более ранней исторической философіи Сенъ-Симона. Барть остается при убівжленін, что въ возврвніяхъ Сенъ-Симона на историческій процессъ осталась двойственность, т.-е. параллельное существование двухъ самостоятельныхъ рядовъ-идейнаго и индустріальнаго, только для последней стадіи установлена связь индустріи и науки. Почему же эта связь отсутствуеть для предыдущей феодально-теологической стадін? Преемникамъ Сенъ-Симона приходилось искать единства во что бы то ни стало и они разръшили задачу наиболъе простымъ способомъ, подчиняя одинъ рядъ другому: Контъ-индустрівльной идейному, а Луи Бланъ и Марксъ-наоборотъ. Не существуеть ли другого пути къ единству, - Бартъ не спрашиваетъ и не отдаетъ себъ точнаго отчета въ индустріализмъ Сенъ-Симона. Въ результатв критикъ, примирившійся съ своимъ невѣдѣніемъ основного сочиненія Сенъ-Симона по философіи исторіи, — не могь дать исчерпывающаго представленія даже объ одной избранной имъ стором'в сенъсимоновскаго ученія. Барть ссылается на Избранныя сочиненія по книг'в Мишеля. Такимь образомь два нов'в шихъ критика сенъ-симонизма не нашли нужнымъ выполнить элементарный долгь предъкритикуемымъ писателемъ—прочитать его произведенія. Но у Барта находился въ распораженіи все-таки бол'ве общирный матеріалъ и его параллель между сенъ-симонизмомъ и современной соціало-демократической теоріей сл'ядуеть считать пріобр'в теніемъ въ литератур'в о Сенъ-Симон'в 172 ). Во всякомъ случав—всестороннее изученіе сенъ-симонизма—вопрось будущаго и на основаніи разобранной литературы можно заключить, до какой степени этоть вопрось долженъ быть поучительнымъ для самыхъ живыхъ современныхъ явленій—чисто-философскихъ и соціальныхъ.

Намъ остается подвести выяснившіеся итоги и установить на основаніи ихъ общее заключеніе.

#### X.

Начало и развитіе сенъ-симонистскаго ученія сопровождалось условіями двойственнаго характера: въ личности основателя лежалъ отрицательный, неблагопріятный моменть, въ исторической атмосферв, напротивъ, жилъ прочный залогь успъховъ доктрины. Въ то время, когда Сечъ-Симонъ своей жизнью и своеобразными чертами своей личности могъ въ сильной степени подрывать довъріе и даже серьезное отношеніе къ своей мысли, -- эта именно мысль по своей сущности соответствовала неуклонно развивавшемуся духу эпохи,и экзальтированная натура философа успёла глубоко воспринять этогь духь и воплотить его въ идеяхъ, нередко отрывочныхъ, смутныхъ, неудовлетворительно выраженныхъ, но всегда върныхъ эпохѣ и въ общемъ послѣдовательныхъ. Эпоха искала міросозерцанія, — и послѣ разложенія стараго церковно - религіознаго воззрвнія, — видвла единственный путь къ нему, — науку; анализу человъческихъ знаній предстояло опредълить новыя отношенія челоевка къ обществу и къ міру. Сенъ-Симонъ вступиль именно на

<sup>18:)</sup> Барть. Философія исторіи кака соціологія Спб. 1900. (по въм. 1897). 21—25. 291, 326 (ср. Prédic. III, 110), 325, 827—330.



этоть путь, особенно ярко намъченный революціоннымъ умственнымъ движениемъ. То же самое движение произвело не только смену міросозерцаній въ области философскаго развитія, но и закончило перестановку общественных силь въ области матеріальной эволюцін. Личный свободный трудъ-умственный и промышленный-какъ господствующая и управляющая сила — характеризоваль переходьоть стараго догматическаго и привилегированнаго строя къ новомунаучно-изслъдовательскому и лично-производительному. И Сенъ-Симонъ полагаеть въ основу своей философіи понятія положительнаю философа и свободнаго производителя, науки и индустріи. Въ этомъ рѣшеніи заключалось то, что можно назвать сенъ-симоновскимъ открытіемъ, -- и современность, интуитивно понятая въ своемъ смыслъ экзальтированнымъ наблюдателемъ, была непосредственной виновницей его философскаго вдохновенія. За нимъ последовало удостовъреніе, историческій анализь, приведшій мысль къ необходимости — свести движеніе цивилизаціи къ двумъ рядамъ-философскому и индустіальному. Но та же мысль не могла остановиться на двойственности культурнаго прогресса, она требовала единства эволюціонных силь и Сенъ-Симонъ глубоко чувствоваль потребность въ этомъ единствъ, - и не могъ открыть его, но косвенно указалъ путь къ нему.

Та же самая интунція, которая открыла Сенъ-Симону основы новой стадів эволюція,—освътила ему красноръчивымъ свътомъ — вообще характеръ всъхъ стадій: мысли наблюдателя необходимо было сдълать только самое простое, ближайшее обобщеніе. Критическая философія XVIII-го въка не переставала заявлять о своей враждъ противъсистемъ, — революція различными путями—и чувствительно-догматическимъ и научно-обобщающимъ—стремилась возстановить не только философскую, но и нравственную и политическую доктрину, т. е. систему. Слъдовательно, на глазахъ наблюдателя происходила смъна разрушенія —созиданіемъ, критики организаціей. И для этого вывода послъдоваль анализъ такъ же какъ и для опредъленія стихій ксторической эволюціи.

Смысль переживаемой дъйствительности привель Сень-Симона къ двумъ умозаключеніямь: вся исторія цивилизаціи представляеть періодическую смѣну критическихъ и органическихъ эпохъ, въ свою очередь каждая эпоха представляеть ту или другую стадію идейной в индустріальной эволюціи, при чемъ только для позитивно-индустріаль-

ной стадін органическая связь обоихъ рядовъ являлась очевидной,--для другихъ стадій единство оставалось тщетно искомымъ неизвъстпымъ. Ръшение вадачи ученикомъ Сенъ-Симона-Контомъ-не могло считаться окончательнымь: оно чисто-апріорнымь, теоретическимь путемъ матеріальную эволюцію подчиняло философской и могло вызвать только соотвътственную оппозицію, состоявшую въ перестановкв элементовъ, -- слъдовательно столь же теоретическую к одностороннюю. Наконецъ, ученіе о стадіяхъ, вознишее на почвъ односторонняго философскаго анализа, правдоподобное и чрезвычайно стройное на первый взглядъ, не выдержало болье внимательной критики. Съ самаго начала метафизическая стадія являлась въ какомъто тускломъ свътъ рядомъ съ теологической и позитивной и признавалась только видоизмънениемъ первой. Впослъдствии и третья стадія должна была обнаружить свой призрачно-цёльный позитивный составъ. Сенъ-симонисты доказали, что позитивизма въ общепринятомъ прямолинейномъ смыслѣ не существуеть, что элементь гипотетическій не отдівлимь оть научнаго, слідовательно, теологія и метафизика только меняють свой характерь, но отнюдь не исчезають: чувство, воображеніе, въра-неистребимыя силы въ научныхъ обобщенихъ и открытіяхъ.

Въ результатъ, отъ теоріи стадій оставалось ученіе о различныхъ комбинаціяхъ научнаго анализа съ гипотезами, точне о неустранимости гипотезъ за извъстными предълами опытнаго изслъдованія. Этоть выводь должень быль возымьть отрезвляющее значене- не только для популярных позитивистовь, но и для его **гритиковъ.** Если позитивняму отказывалось въ правѣ — на положительно-научное обоснование всёхъ истинъ, исповёдуемыхъ даже самими учеными, -- съ другой стороны -- истины, выходящія за предым анализа, не могли быть возводимы въ общеобязательные догматы и гипотева, т. е. плодъ вдохновенія, интуиціи, не могла стоять радомъ съ удостовъренными отношеніями явленій. Слъдовательно,и въ повитивной стадии не могло быть нравственно-религозной доктрины болъе правоспособной на общее признаніе, чъмъ доктрина въ теологическую стадію. Вновь являлся индивидуальный мотивъ и тщательный анализъ философскаго творчества приводилъ къ «либеральному» умозаключенію, ръшительно выскаванному Констаномъ: опредъление отношений человъка къ міру и къ общему смыслу міровой жизни — область индивидуальнаго чувства, зависимаго только отъ общаго уровня цивилизаціи и отъ совершенства личныхъ духовныхъ силъ.

Этотъ выводъ, всецѣло основанный на блестящемъ психологическомъ анализѣ сенъ-симонистовъ, —разрушилъ философскій авторитетъ неограниченно-самоувѣреннаго позитивизма и въ то же время нанесъ ударъ послѣдней дегенеративной стадіи сенъ-симонизма и Анфантэнъ, мы видѣли, призналъ себя вынужденнымъ послѣ іерархіи объявить вновь эпоху индивидуализма. Но общее ученіе о стадіяхъ не могло быть возстановлено и переходило въ разрядъ чисто-историческихъ философскихъ фактовъ, выражающихъ временную психологію извѣстнаго поколѣнія. Самое большее, — идея постепенной смѣны теологіи, метафизики и позитивизма могла быть оставлена для выраженія не вѣчной исторической эволюціи, а индивидуальнаго умственнаго развитія, гдѣ дѣйствительно можно найти признаки непосредственной вѣры и мнимо-научной всеисчерпывающей положительности.

Ученіе о стадіяхъ встрѣтилось съ неразрѣшимыми затрудненіями и въ другой области,—съ невозможностью координировать матеріальную эволюцію и философскую—до такой степени, что феодально-теологическая стадія потребовала другого философскаго освѣщенія, возстанавливающаго не единеніе, а противоположность между элементами стадіи: теологія является предшественницей позитивно-индустріальной стадіи вопреки феодализму.

Это воззрѣніе, объясненное Сенъ-Симономъ и тщательно развитое сенъ-симонистами, приводить насъ къ другому опредѣленію критическихъ и органическихъ эпохъ и къ другому толкованію исторической эволюціи, чѣмъ заковъ стадій и двойственность рядовъ.

По опредѣленію сенъ-симонистской школы органическая эпоха означаеть господство доктрины надъ умами, единство міросозерцанія даннаго общества. При такомъ опредѣленіи матеріальная эволюція остается въ сторонѣ и философъ контовскаго направленія получаеть основаніе—всю историческую эволюцію свести къ одному идейному процессу. Потомъ, — средніе вѣка, по убѣжденію сенъ-симонистовъ, типичная органическая эпоха, на самомъ дѣлѣ, по ихъ же описанію, представляють непрерывную борьбу хищнической тенденціи съ мирной, феодализма съ церковью, привилегій съ естественной справедливостью.

Следовательно, - надъ обществомъ не господствовала единая доктрина. Единственную эпоху сенъ-симонисты могли признать органическойантичный политеизмъ, --- и признаки его не только власть доктрины, но и единство доктрины съ матеріальнымъ строемъ общества, - чего не было въ феодальные, военные средніе въка рядомъ съ мирнымъ плебейскимъ христіанскимъ ученіемъ. Следовательно, — подлинно органическими эпохами необходимо признать эпохи, осуществляющія взаимную органическую связь идейнаго и индустріальнаго ряда. Политеизмъ уживался съ рабствомъ и аристократизмомъ, какъ явленіями религіозными, естественными и справедливыми, теологія, по наблюденіямъ сенъ-симонистовъ, — въ феодальномъ насильственномъ стров являлась носительницей мира и равноправія. Очевидно, —въ средніе въка совершался процесъ разложенія стараго военно-аристократическаго строя и именно подъ вліяніемъ церкви, и поэтому координація элементовъ феодально-теологической стадіи является невыполнимой, противоестественной и средніе віка по существу эпоха критическая относительно древней органической эпохи. Теологія—первый періодъ критики, наука — второй и онъ, по мнвнію сенъ-симонистовъ, подготовленъ первымъ и явился бы его естественнымъ продолжениемъ, если бы духовная корпорація продолжала следовать движенію цивилизаціи, стояла на высотъ чистаго христіанскаго принципа любви къ ближнимъ, подлежащаго -- въ соотвъственной формъ -- осуществленію и въ конечной позитивной стадіи, — въ періодъ совершенной гармоніи евангельскаго ученія съ обобщеніями науки. Возможность такой роли для христівнской доктрины — философское доказательство ея контраста феодализму-рядомъ съ ея историческим значеніемъ, какъ противника того же феодализма.

Выводъ очевиденъ: въ средніе вѣка доктрина — въ своемъ высшемъ нравственномъ смыслѣ—не совпадала съ матеріальнымъ строемъ эпохи и превращала ее въ царство борьбы двухъ враждебныхъ теченій. Истинно-органическая эпоха должна наступить при соотвѣтствіи доктрины матеріальному моменту, т. е. въ позитивно-индустріальный періодъ, —другую органическую эпоху послѣ политенстическовоенной.

При такомъ толкованіи исторической эволюціи логически рѣшается вопросъ о координаціи философскаго и индустріальнаго ряда. Координація можеть и существовать и не существовать. Когда она

существуеть --- общество обладаеть единствомъ міросозерцанія и двятельности. Съ теченіемъ времени координація разлагается и, если судить по историческому опыту, разлагается вследствіе того, что рядомъ съ господствующимъ общественнымъ строемъ является неукладывающаяся въ его рамки группа матеріальныхъ силь, требующая для обоснованія своего бытія новой доктрины. Христіанская церковь возникла какъ міръ внюшній языческому, рядомъ съ нимъ существующій и доктрина этого міра-внів-національная и внів-сословная - объявила царство свое «не отъ міра сего», т. е. не отъ міра войны, привилегій, физической силы и хищническаго экономическаго уклада жизни. Доктрина освящала плебейскій трудъ и плебейскую природу, т. е. элементы для стараго міра-отверженные в безправные. Началось разложение координаціи, которое должно было закончиться одновременно съ организаціей, окончательно узаконяющей основу общественной и личной нравственности въ личномъ трудъ и личной способности. Это и будеть позитивно - индустріальный строй.

Очевидно, -- вопрось о непремънномъ преобладаніи идейной или матерьяльной стихіи могь быть поставлень только чисто-теоретическимъ процессомъ мысли, а не историческимъ.-Историческая эволюція стремится къ гармонизаціи объихъ стихій, а не къ преобладанію той или другой и такого преобладанія не существуеть въ реальномъ процессъ, - а только дисгармонія, борьба, кризисъ, - при чемъ въ первоисточникъ доктрина является въ качествъ сопіальнаго фактора, вследствіе накопленія новых в матерыяльных силь, требующихъ осмысливанія и разъ это осмысливаніе силь, выдёлившихся изъ старой организаціи, совершилось, — оно становится во главъ новаго процесса, сообщаеть борьб' определенное направленіе, снабжаеть матерьяльную массу идеальнымъ знаменемъ и одушевляеть ея движение культурной и нравственной целью. Идейная стихія является носительницей болбе совершенной эволюціи, пока матерьяльный строй окончательно не уступить міста новой матерьяльной организаціи. Тогда доктрина находить полное осуществленіе въ дъятельности, -- общество вступаеть въ органическую эпоху.

Она пока не наступила. Долгъ философа указать на ея содержаніе, выяснить элементы новой координаціи,—и Сенъ-Симонъ ихъ выясниль: это—наука и индустрія,—онъ выясниль ихъ культурное

и практическое сродство. Въ будущемъ основной соціальный фактьвзаимодъйствіе объихъ отраслей «плебейскаго труда». Но это лишь общая сущность стадін, она-неотвратима, такъ какь она-результать эволюцін,--но все, вив этой сущности, подлежить въдвнію и воздъйствію личности. Представитель «соціальной начки» можеть обострить или ослабить борьбу доктрины съ несоотвътствующимъ ей матерыяльнымъ строемъ, можеть приблизить исходъ этой борьбы сь помощью изв'ястных соціальных предварительных организацій, болже или менже цжлесообразныхъ, а въ особенности можеть предотвратить революціонное столкновеніе силы развивающейся съ свлами косными и разлагающимися. И именно въ виду этой частнорегулирующей деятельности Севъ-Симонъ настаиваль на критикъ настоящаго при свътъ будущаго. Этотъ свътъ долженъ устранить съ пути эволюціоннаго прогресса и сопротивленіе реакціи и стреинтельность революцін: одна усиливается возсоздать порядокъ, упраздненный движеніемъ цивилизаців, а другая жаждеть перегнать это движение и на мъсто почвеннаго закономърнаго строя утвердить мечтательный, метафизическій.

Съ этой точки зрѣнія—всѣ политическія формы, не осуществляющія современнаго соотношенія идейнаго и ивдустріальнаго ряда,—провзведенія не политики, а метафизики,—и конституція, основанная на такъ-называемомъ естественномъ равенствѣ и непредписываемыхъ правахъ при реальномъ господствѣ соціальнаго неравенства,—продукть революціоннаго настроенія, а не организаторской мысли. Такова идея сенъ-симонистскаго принципа: «политика безъ индустріи—слово лишенное смысла» 173). Положительная политика непремѣнно охватываеть оба ряда—идейный и индустріальный и она такъ же зволюціонна, какъ и эти самые ряды.

Мы пришли къ вопросу о квалификаціи личныхъ сенъ-симоновскихъ воззрѣній. Мы видѣли, какъ разнообразно и произвольно критики причисляли Сенъ-Симона къ соціалистамъ или отнимали у негоправо называться соціалистомъ, будто отмѣчая этимъ лишеніемъ неполноту, близорукость, молодушіе вообще несовершенство его мысли. На самомъ дѣлѣ вопросъ рѣшается фактически, безъ всякаго вмѣшательства отрицательныхъ пли положительныхъ чувствъ.

<sup>&</sup>quot;La politique sans l'industrie est un mot vide de sens". Doctrine. I, 204.

Сенъ-Симонисты не пользовались словомъ соціализма для своей доктрины, впервые употребиль его Глобусь, какь противоположность индивидиализми 174) Впослъдствін соціализм получиль другое толкованіе, хотя и на той же почвъ, - ограниченія индивидуализма. При всёхъ многочисленныхъ современныхъ опредёленіяхъ соціализмо одно — общее всъмъ — ограничение или даже уничтожение личной собственности на орудія производства, включая сюда землю и капиталь. Последовательный соціализмь есть соціализація орудій производства, т. е. упразднение личной собственности. Мы знаемъ, такова именно программа сенъ-симонистовъ. Могла ли она быть программой Сенъ-Симона, --- вопросъ становится вполнъ яснымъ въ другой формъ: упразднение личной собственности является ли фактомъ исторической эволюціи или онъ фактъ революціонный? Мы виділи,сенъ-симонисты не могли доказать эволюціоннаго характера своего принципа, - и новъйшіе авторы правы въ своемъ утвержденіи: «всякій соціализмъ-революціоненъ и не имъеть ничего общаго съ реформой» 175). Исторія модификацій права и объектовъ собственности не имъеть ничего общаго съ отрицаніемъ личной собственности, какъ явленія по существу безнравственнаго и неправоспособнаго. Если это такъ, -- Сенъ-Симонъ не могь быть соціалистомъ въ новомъ смыслъ слова: ему не приходило на умъ собственность замънить пользованіемъ. Но та же исторія привела не только Сенъ-Симона, но и основателя классической политической экономіи къ признанію труда главнымъ источникомъ собственности. Сенъ-Симонь удостовъриль эту идею историческимъ анализомъ и положиль ее въ основу своего понятія — индустріаль, производитель — въ противоположность, буржуа, потребитель - непроизводитель. И видъли какая существенная разница возникла въ понятіять о производитель у Сенъ - Симона и у современныхъ ему экономистовъ Въ этой разницъ и заключается оригинальность соціальной мысли Сенъ-Симона и сущность его индустріализма, какъ организаців основанной на личномъ производительномъ умственномъ или матерьяльномъ трудъ. И Сенъ-Симонъ не только не отрицалъ лич-

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup>) Въ 1832 году, 13 февр. Ср. Weill *L'ec. Saint-Simonienne*. 309. Въ товъ же смыслѣ пользовался словомъ и Леру, – не изобрѣтатель его, какъ полагають Stegmann и Hugo. *O. c.* 752.

<sup>175)</sup> Ib. 751.

наго капитала какъ соціальнаго законом'врнаго фактора, но ввелтего въ ассоціацію наравн'в съ *трудом* и *талантом* въ качеств'в основъ распред'влительной экономической справедливости.

Очевидно, къ Сенъ-Симону одинаково непримънимы оба новъйших термина — бурокуа и соціалисть: онъ индустріалисть, представитель гармонизаціи личной производительности въ области идей и матеріальных благь, такъ какъ индустрія на язык Сенъ - Симона обозначаеть одинаково идейную и промышленную деятельность. Какъ новки обыть организовано общество въ интересахъ индустріализма,--эту задачу, мы видёли, Сенъ-Симонъ рёшалъ многообразно въ цодробностяхъ, -- но одинаково по сущности: воординація науки и проимпленности, — при чемъ взаимныя ихъ отношенія определяются долгомъ науки работать въ интересахъ наиболю современной эксплуатаціи силь природы и назначеніемь индустріи — обезпечивать развитіе всёхъ личныхъ производительныхъ нравственныхъ и физическихъ способностей членовъ ассоціаціи. Місто для аргистической. популяризирующей и вдохновляющей — отнюдь не догматической способности обезпечено возможностью и даже необходимостью вившательства личности въ историческій процессъ.

Несомивнио, -- ни Сенъ-Симонъ, ни его последователи не решили всехъ поставленныхъ вопросовъ, - и въ сильной степени потому, что последователи уклонились на два пути, противоречившія заветамъ учителя, -- догнатическій въ области идей и революціонный въ области индустріи. Но отъ этихъ уклоненій не пострадало ни философское достоинство вопросовъ, ни ихъ практическая жизненность. Уже сенъ-симонисты увидели многочисленныя доказательства. Имъбезпрестанно приходилось заявлять, что ихъ иден проникли во всв сми современнаго общества, сенъ - симонистское слово, будто свия большихъ деревьевъ, невъдомыми путями заносится во всъ углы. всюду слышатся сенъ-симонистскіе термины, формулы, сенъ-симонисты могли къ себъ примънять слова Тертуліана къ язычникамъ о хрістіанской церкви: «Мы возникли только вчера и наша мысль уже проникла всюду; мы завладъли вашими городами, замками, селеніями, лагерями, дворцомъ, сенатомъ, форумомъ, —мы оставили вамъ только ваши храмы» 176). И ближайшіе безпристрастные крикики не пре-

<sup>116)</sup> N. hist. VIII, 186; Prédic. II, 293-4; III, 88. Oeuvres d'Enfantin XVI, Oeuvres XXXVI, 190.



минули сенъ - симонистамъ приписать честь — возбужденія и виясненія соціальнаго вопроса среди чисто - политическихъ увлеченій. Что касается частных видустрівльных вопросовъ, - стойло указать только на статьи Глобуса, даже только на статьи IIIeвалье, чтобы оцвнить широту и разносторонность сень - симонистскихъ плановъ. Финансовые вопросы, желтванодорожные, вопросы объ ассоціаціяхъ, о павперизмѣ, объ общественныхъ работахъ, объ общественномъ образованіи, о воспитательныхъ домахъ, — все это приводилось въ публику путемъ дарового журнала и все это касалось самыхъ настоятельныхъ задачь времени 177). И эти планы не остались въ области теоріи. Анфантэнизмъ погибъ, --- по сенъ-симнистскія силы остались жыть и действовать. Ассоціація не осуществилась въ той формъ, какъ она рисовалась «проповъдникамъ». пришлось вскоръ помириться съ самой реальной, отнюдь не позптивно-научной диктатурой — въ лицъ Наполеона III, — и Шевалье. напримъръ, явился даже въ санъ сенатора второй имперін,--но ви одна философская и политическая школа не развила такой деятельности, какъ сенъ-симонизмъ послъ сразсъяния апостоловъ». Сенъсимонисты являются во главъ желъзнодорожныхъ предпріятій, кредитныхъ учрежденій, имъ первымъ принадлежить идея каналовъ Суэцкаго и Панамскаго и «верховный отецъ» становится не только усердвых защитникомъ Суэцкаго канала, беседуеть о немъ съ Лессепсомъ,но и внимательно изучаеть вопрось о колонизаціи Алжира и уже Рейбо долженъ былъ указать, что сенъ-симонисты первые «популяривировали» жельзныя дороги во Франціи. Ихъ пден можно отыскать въ возникновеніи крупныхъ финансовыхъ учрежденій. въ родъ Ліонскаго кредита, понижающихъ процентъ и сближающихъ націн, въ учрежденій народных банковъ для мелкаго кредита, играющихъ такую важную роль въ современной Германіи и Италіп. а что касается идей сенъ - симонистовь о профессіональномъ и общемъ образованіи, о нравственномъ воспитаніи-этимъ идеямъ принадлежить и настоящее и будущее. И тоже можно сказать вообще о философскихъ вопросахъ, затронутыхъ сенъ-симонистами: мы ви-

<sup>177)</sup> Въ нъкоторыхъ статьяхъ Шевалье— N. hist. VI, 55-92. Ихъ общая оцънка ў A. Blanqui - Hist. de Peon. pol. II, перепеч. N. hist. VIII, 197.

<sup>178)</sup> Reybaud. o. r. I. 128.

дъли,—неограниченную живучесть ихъ признають даже ръшительные противники сенъ-симонизма <sup>17,9</sup>). Сами сенъ-симонисты твердо разсчитывали не только на всеобщее вниманіе къ ихъ дъятельности но и на благодарность, на благословеніе народа, ради котораго они работали, обнаружили столько энтузіазма и безкорыстія <sup>180</sup>).

Можно сомнъваться въ цълесообразности всъхъ путей, какими сенъ-симонисты стремились достигнуть этой цёли, -- но внё сомнёнія сама цёль, внё сомнёнія принципь, проходящій чрезь все ученіе Сенъ-Симона и его учениковъ: l'amélioration de l'existence morale, intellectuelle et physique de la classe la plus pauvre et la plus nombreuse. И одинъ изъ самыхъ трезвыхъ сенъ-симонистовъ, много лёть спустя послъ юношескихъ увлеченій, удостовъряя, какъ многимъ обязаны сенъ-симонизму, часто безсознательно, почти всв современныя политическія и философскія направленія, имѣль право закончить свои воспоминанія слідующими словами: «Серьезные умы забудуть вздорную мечту о священнической четв, о диктатурв и исповъдникв, устанавливающемъ гармонію между натурами педвижными и натурами постоянными, между увлеченіями перемънчивыми и увлеченіями глубокими, управляющемъ Донъ-Жуанами и Отелло, --- но тъ же серьезные умы будуть помнить, что мысль о личномъ и соціальномъ совершенствованіи и чувство челов'вческой солидарности нигдів не проповъдывались и не осуществлялись съ болъе искреннимъ жаромъ, чёмъ въ сенъ-симонистской школв» 181).

- <₩\\;>--

<sup>113)</sup> Ср. Carnot. 144 Lemonnier. (). с. 395. Weill. (). с. 298—9. L. Blauc. (). с. III. 139. Booth. 228. Thonisseu I, 34. по митню этого автора, въ сочинениять сенъ-симонистовъ следуетъ искать 1/10 революціонныхъ идей, волнующихъ Францію и Европу. Ср. Renouvier. L'Année philos. 68, 26.

<sup>100)</sup> Fournel. Bibliographie Saint-Simonienne, заключение, подписанное 31 дек. 1832 года.

<sup>181)</sup> Carnot. 122, 155.

## важнъйшія опечатки.

| Cmp.                                   | Напечатано:                | Слъдуетъ:                 |
|----------------------------------------|----------------------------|---------------------------|
| 8                                      | только                     | въ только.                |
| 32                                     | можемъ судить              | не можемъ судить,         |
| 44                                     | finestes                   | funestes                  |
| 45                                     | принципами                 | принципамъ                |
| 60                                     | преимущественное           | преимущественно           |
| 64                                     | extravagulez               | extravaguez               |
| 73<br>90                               | создать                    | возможность создаль       |
| 90<br>111                              | филофскимъ                 | философскимъ              |
| 111                                    | укратили                   | утрат <b>ил</b> и         |
| 117                                    | уничтоженіе                | уничтоженнымъ             |
| 123                                    | спектицизму                | скептицизму.              |
| 124                                    | революцій                  | революціи.                |
| 145                                    | новые                      | mhorie `                  |
| 165                                    | проковами                  | пророками                 |
| 165                                    | <b>A</b>                   | ея                        |
| 170                                    | Лавуарье,                  | Лавуазье,                 |
| 205                                    | связанная                  | свизанныхъ                |
| 205                                    | de e'homme                 | de l'homme                |
| 216                                    | universell                 | universelle               |
| 227                                    | случайностью .             | стройностью               |
| 249                                    | больше                     | болфе .                   |
| 249                                    | ОНЪ                        | ОТЪ                       |
| 251                                    | наклонна                   | наклонная                 |
| 345                                    | напечано                   | напечатано                |
| 353                                    | открытія                   | открытіи                  |
| 425                                    | сочиненіи                  | сочиненія                 |
| 427                                    | времени                    | времени                   |
|                                        | ограны                     | органы                    |
| <sup>429</sup> прим. <b>4</b> 1<br>441 | Sahon                      | sahen                     |
| 510                                    | принихая                   | принижая                  |
| 548                                    | pavitation                 | gravitation               |
| 583                                    | оба значенія               | оба теченія               |
| 590                                    | по термологіи              | по терминологіи           |
| 605                                    | классовой диффенціаціи     | классовой дифференціаціи, |
| 612                                    | всъхъ плановъ.             | вськъ классовъ            |
| 538                                    | dirers                     | directs                   |
| 552                                    | линав                      | даявивъ                   |
| 592                                    | подвинувшейся              | надвинувшейся             |
| 609                                    | современныя и политическія |                           |
|                                        | нхъ                        | изъ:                      |
| 704 прим. 129                          | <u>.</u>                   | promiscuité               |
| 706 пр. 138<br>708                     | Fer                        | Enc.                      |
| 717                                    | послъднему                 | последующему              |
| 733                                    | христіанскаго соціализма   | христіанскій соціализмъ   |
| 735                                    | современной                | совершенной               |
| '40                                    |                            | проповѣдовалась, осущест- |
|                                        | ВЛЯЛИСЬ                    | влялась.                  |

agir

La première d'C1 où tout est lié par l'unité necessairement un aspectife de l'homme nous pouvons , )) f:(1 ?les faits) fai chentituent :18

successif du tems et de l

A

:8

101

## Point de vue du tems ou de la

qui entraîne toujours

le passé le present ou histoire de la science de la science a ce point de vue, qui se rapport prin

à l'aspect spirituel

correspond.

l'algèbre

partie des sciences mathematiques qui traite des quantités de discrètes ou discontinues.

à 1]

la l'h

mê lar int

qu .

" Phênomène un de sa nature, 🗐 du quel on ne saurait remonter. C'ich

connaissance humaine, c'est dans le si que le mouvement est dans l'ordre vie est pour tout être simmt?

3111 p

10 1391

184

OH.

เช

11 !

U.L 1.1

1

ď ıø

entir..... juger.

ité progressive, mais dans l'univers et de l'homme se trouve ée en l'homme et hors matière, du tems et de l'espace, tous us le point de vue

108.

Point de vue de l'espace ou de l'étendue

roprietés sont les trois dimensions

longueur largeur epaisseur de vue, qui se rapporte principalement

à l'aspect materiel

la géometrie

sciences mathématiques qui traite de l'étendue c'est à dire de r ou des quantités continues

itions

sanction de la pensée primitive, elle ux créations du génie le cachet qui disnettement l'oeuvre du savant de celle du t le moyen employé par l'homme pour es prévisions, ses decouvertes.

Digitized by Google

# краткая ФОНЕТИКА И МОРФОЛОГІЯ

# БОЛГАРСКАГО ЯЗЫКА.

#### ЛЕКЦІИ

ординарнаго профессора императорскаго московскаго университета . Романа Брандта.

## RPATHER

# HITCH TO BE A ARREST OF

730 835 647 89823 604

WIND THE WAR IN

### Болгарская азбука.

Болгаре употребляють ту же вирилловскую азбуку, какъ и русск іе и въ той же гражданской разновидности; только у нихъ существуеть устраненный изъ русскаго письма ж, а съ другой стороны изгнаны, въ недавнее время, буквы ы и і. Особенностью болгарской графики является также то, что буквы з и ъ пишутся не только на концѣ, гдѣ подобно русскому ъ, не выражають никакого звука, но и внутри словъ, въ качествѣ гласникъ, причемъ ъ обозначаеть глухой гласникъ, а ь такой же гласникъ съ предшествующею мягкостью. Болѣе точныя указанія насчеть выговора этихъ, равно какъ и другихъ болгарскихъ буквъ, будутъ даны въ соотвѣтственныхъ мѣстахъ фонетики. Конечные ъ и ь, какъ лишніе и способные ввести въ заблужденіе, въ настоящей внижѣв опущень—который гдѣ опущенъ, объ этомъ русскій легко догадается.

#### Фонетика.

### Гласные звуки.

Ть и ь. Староцервовные и вийстй съ тимъ праславянские глухіе гласники, какъ и въ другихъ новославянскихъ языкахъ, во многихъ случаяхъ онймёли. Когда же ъ сохраняеть свою гласность, то слышится неявственный звукъ, болбе-менте, смотря по говорамъ, смахивающій на а. Итакъ, староцерк. съмъ по-болгарски звучитъ съ н, мъсьно—к с с но (значитъ поздно). Въ областной, македонской, рачи существуеть впрочемъ и иная замёна ъ, сходная съ русскою, такъ что произносятъ с о н. к о с н о.

ь проясияется, какъ и по-русски, въ е. Напримъръ, вынь дало лен, карынь — в в рен, каньць — в в не п. Есть однако случаи, гдв на мъств ь

стоить тогь же глухой гласнивь, который обывновенно служить замінителемъ ъ. Такъ основныя мьгая, выстав, превратились въ мъгла, пъстър, пън. Мив думается, что здёсь глухой гласникъ развился вторично въ возникшей-было неудобной группъ созвучниковъ: мъгла, полагаю, вышло не прямо изъ мыгда, а черезъ мгла; подобнымъ же образомъ фонема выстем сначала дала истра и только впоследстви пъстра\*), а оттуда уже явилось и пъстър вм. самороднаго \*пестър. (Акцентованіе глухого звука — п ъ с т р а, -р о, -р и — несомивняю вторичное). Точно такъ же изъ какого-нибудь п и и вм. выш получилось сперва пъни, и лишь по его образцу возникло и одинное число пън, вы. существовавшаго некогда и е н. Совершенно очевидную вставич, по моему мивнію, представляеть глагольная форма цъвте вм. изытеть, котя другіе вилять здёсь перестановку. Въ конечномъ слоге прикладка пъстър, а также въ прикладкахъ бистър (ясный, прозрачный), топъл (топат = тепат), въ предметнице мисъл и т. д. существование вставки, т. е. развитіе вторичнаго гласника, признается всёми. (То же явленіе замінается и въ русских словахь пёстрь, быстрь, мысль и т. п., только что не выражается на письмъ). Вслъдствіе того, что глухіе въ однихъ случаяхъ проясняются, а въ другихъ нёмёють, развилась бё глость ихъ замёнителей: малък маленькій (основное \*манькъ), женскій родъ-малка, в в н є ц (камана), множное число-в в н ц й. Впрочемъ по-болгарски, какъ мы уже видели на примере пън-пъни ви. пен-пни, а ниже увидимъ при обзоръ именныхъ формъ, самородная бъглость неръдко смънилась вторичною постоянностью.

Слоговой р (т. е., по моему пониманію, р, съ предшествующимъ или же послівдующимъ минимальнымъ глухимъ), каковому р соотвітствують староперковныя написанія ръ и ръ, по-болгарски является въ видів сочетанія гр, съ г совсімъ глухимъ, не смахивающимъ на а. Наприміррь, търговец, гърб (спина), върх, сърце. Различіе между слоговымъ р твердымъ и полумягкимъ, какъ видно на этихъ примірахъ, утрачено. Вмісто возобладавшаго теперь написанія гр упстребляли также гр, рг, рг, рг, рж. Въ областной болгарской річи слышится и слоговой р, т. е. по сербскому и по чешскому способу можно написать просто съ буквою р—трговец, грб, врх, срце. Подобно слоговому р, слоговой л измінился въ гл, напр. въ л к, бълга р и н. Опять-таки встрічаются правописные варьянты гл, гр, грб, кл, гл, гл. Постановка глухихъ позади плавныхъ существуєть и въ живой річи, напр. с б н це (пишуть сълмис)

<sup>\*)</sup> Сравнимъ, кромѣ русскихъ пестра́, -ро́, -ры́, польское ряту и чешское ряту (рядомъ съ резту́).

или сланце. Обывновенно воследочная огласовка замечается передъ двумя созвучниками: мълчим, но мланем, гърне горшовъ (\*грама), но грънчер и (грамара). После швилимът ч и ж вместо эр и за мы находимъ ер, ел: чравъ, житъ звучатъ чер и и желт. Областная речь представляетъ также созвуче ир со слоговымъ р: цри (какъ по-сербски). Различе между слоговыми р и а и слогами ръ, ръ, лъ и мъ для болгарской речи не имеетъ значения: грамить произносится гръми и гърми, кака—блъха и бълха.

Звукъ ъ въ произношени болгаръ, какъ и всъхъ славянъ, отчасти совнадаеть со звукомъ е, но только отчасти. На письми удерживають букву в. нередко употребляя ее, подобно русскимъ, некстати. Въ выговорь сохранися слыз и вы томь, что поды ударениемь, переды слыдующимъ твердымъ созвучникомъ, по перешель въ я (а съ предшествуюшей мягкостью). Такимь образомь в следуеть читать за я въ словахъ мѣсто, хлѣб, плѣва (мякина), желѣво, чолѣк (удокака), бъл, -ло, -ла. Оъ другой стороны и произносится какъ е во множномь числь м в ста, въ меньшильницахь м в стеце, кл в бец, пл ввичка, въ прикладкъ желъзен, въ зовникъ чолъче и во множинь был н. Надо нолагать, что основной болгарскій выговорь побыль а (е широкое), которое передъ мягкостью суживалось въ е, а передъ твердостью еще болье разширилось. Противь этого объяснения можно бы возразить, что болгарскій язывь не знасть рёзкой противуположности между мягкостью и твердостью-однако все-таки и по-болгарски, напр., ЗВУЕЪ А ВЪ СЛОГАХЪ ЛС, ЛИ МЯГЧС, ЧЪМЪ ВЪ ДО, ЛО, ДУ; ДОПУСКАЕМОЕ ЖЕ другими вліяніе следующаго гласника сквозь созвучникъ — совершенно неостественно. Въ исходъ по звучить какъ е: напр. и о в в mosa, но также навъ я: изгор ѣ (д. б. подъвліяніемъ другихълицъ, напр. изгор ѣ х). Въ областной, а именьо вападной, ръчи, встръчается постоянная замвна и черезъ е.

ж по-болгарски превратился въ глухое, неявотвенное а, т. е. совпаль съ ъ. Миклошачъ въ Сравнительной грамматикъ и замъняеть его бук-

вою з, а братья Цанковы въ своей граммативь, напечатанной датинсвимы шрифтомь, черезъ равное з—й. Такимъ образомъ слова, которыя пишутся джбъ, сждъ, мжка произносятся дъп, сът, мъка. Начальный ж принимаеть призвукъ с: в жже веревка изъ жж, в жзел изъ жувъс Сравнимъ польскія wąż змъя, węzeł. Совпавши съ ъ, к раздъляеть также его подвижность: глухой, нъкогда стоявшій въ видъ к позади плавнаго, можеть стать по другую сторону его—вм. основного пркук является выговорь прът и пърт, вм. \*гриди — гръди и гърди. Перейдявъ з, к въ иныхъ говорахъ проясняется въ о: мить напр., превратясь сперва въ мъж, даеть мож. О к въ мягкихъ слогахъ см. нъсколькониже.

А по-болгарски превратился въ e, т. е. утратилъ носовой назвукъ. Примърн: староцерковныя радъ, масе, пата, тажыть ввучатъ ред, ме́со (или месо), пета, тежьк. Съ д въ среднеболгарскомъ язывъ совпаль отчасти, а именно въ мягкихъ слогахъ, д — оттого мы встръчаемъ выговоръ главне́ головня, головешка (== винильнику главны), п и́ щ е (пиша); однако по большей части мягкія окончанія заимствують ж у твердыхъ.

Въ мъстномъ употребленіи, въ западной Македоніи, около Охриды, Битоля и Костура (Касторіи), встръчаются остатки носового пазвука,— въ видъ чистыхъ созвучниковъ и и м, напр. м ъ н д ъ р, з ъ м б и, ј е н в и к. Странно, что это бываетъ лишь въ отдъльныхъ случаяхъ, и что даже одно и то же слово не во всъхъ своихъ формахъ выдерживаетъ носовика: ряды будутъ р е н д о́ в е, а ряд—р е д.

Звукъ 🐒 у болгаръ перешелъ въ и, напр. с и н, р и́ б а, в д а д и́ к а (владыка, т. е. епископъ).

Начальное e нерѣдко обходится безъ *призвука*: произносять једини эдин, је́ веро и э́ веро (пишуть обыкновенное e).

Относительно плавно-чистых в созвучій, гдв по-русски полногласные слоги оро, оло, ере, еле, болгарскій языкь сходится сь церковнославянскимь. Примвры на ра, ла: град, брада, глава, блато;
на ръ, лъ: брв г берег, брв с т берест (вязъ), плв ва — областное
полова (мякна), млв ко (или млв ко) молоко. Между ч и р развилось
вторичное е: червсло песть, сощникь (переходь значенія странный, но
едва ли это можеть быть другимь словомь, какь ческо), чер е ша черешня, вишня. Нельзя не смущаться нвсколько словами чер е н черенокь у ножа и чер е п, гдв на вставочное е приходится удареніе—ужь
не руссизмы ли это, пришедшіеся подъ стать болгарской фонетикь?
Черя и чере вм. чря, чре сравнимь съ чер вм. чор, чро.

Будучи безударным и, болгарскіе гласники, подобно русскимъ, звучатъ неявственно. Безударное а совпадаетъ съ з: такъ, въ словъ заграда огороженное мъсто только среднее, ударяемое, а звучитъ чисто, а другія два—глухо: зъградъ. Также въ словъ градина садъ оба а глухія. Особенно глухо первое, по сосъдству съ р, и оно даже пріобръдо подобно з подвижность, такъ что можно произнести гърдинъ; течно также вм. страна произносять и стърна. Звукъ е при оссутствіи ударенія превращается въ и; это происходить и съ е изъ в. Се стра произносится с и стра, теле теленокъ—т и ле или же тели. В обыкновенно не измъняется въ и: з в в з да представляетъ звукъ е, но въ говорахъ встръчается и з в из да. Безударное о даетъ у: произносятъ, напр., в уда, д у б р у та. Слъдуетъ впрочемъ замътить, что (отчасти върсятно подъ вліяніемъ нисьма, отчасти подъ вліяніемъ областной ръчи) это измъненіе безударныхъ гласниковъ не вполнъ выхерживается.

Что до акцентовки, то въ болгарскомъ языкъ удареніе, и по качеству, и по мёсту, довольно сходно съ русскимъ. Относительно мёста однако все-таки не разъ замъчаются отступленія, иногла притомъ весьма странныя. (Говорю завсь о восточно - болгарскомъ произношеніи: у Македонцевъ появляются сововиъ иныя акцентовки, смахивающія на сербскую). Въ болгарскомъ языкѣ удареніе нерѣдко колеблется: прованосять, напр., сходно съ русскимъ мясо-м е с о, но чаще месо; рядомъ съ мъсто есть и мъсто. Въ этихъ примърахъ удареніе сравнительно съ русскимъ выдвинуто къ концу слова; другіе же представляють отгяжку къ началу, напр. гн вздо, но игн вздо, ор вх в орвк. Въ иныхъ случаяхъ отступленія болгарскаго языка отъ русскаго легко объяснить, при чемъ оказывается, что надо считать русскую акцентовку болбе древней. Такъ однинное 1-воличье настоящаго по-бодгарски не разв представляеть накоренное ударение вивсто русскаго насуффинскаго, напр. пишж, моль, при русских пишу, молю, где болгорскій выговорь естественно объясняется примененіемь къ другамъ лицамъ-п и н е п., м о л и п и т. д. Акцентование п и ж (слишится и-пи на) можеть быть оправдано тымь, что основной фонемою надо спитать вык, и что и, будучи вносимо въ настоящее изъ инфинитивныхъ формъ пих, пил, могло быть взято изъ нихъ прямо въ удеряемомъ видъ. Вторичною слъдуеть признать также акцентовку ивкоторыхъ множинъ. напр. копачи при русскомъ копачи— это очевидное примъненье къ однинъ ко пач.

#### Согласные звуки.

Сиягченіе. Миновенные зубмимі м и д смягчаются въ мм (пишуть м) и въ мд. т. е. такь же, какь въ старонерковномъ. Напр. м ащеха, к ж ща (русское книжное куща)—домъ, момната, и л ащам (многократный видъ къ просто несевершенному и л в т й ш); ръжда. (ржа, ржавчина), м ежда (межа, граница), р ажда ш (многократный видъ къ несовершенному р о д и ш). Македонскіе говоры (однако не всв) предстанляють вм. мм болье-менье приближающіяся къ сербскому й (мягкому ч) мякія к и м: к ё р ка или т є р ка вм. дъщерка, щ є р ка, к ў к я или к ў т я вм. к ж ща. Это естественно объяснять смёменіемъ на западъ болгарскаго элемента съ сербскимъ. (Въ нашихъ примърахъ сербское вліяніе сказывается еще въ появленіи у вм. ж).

Смягченіе *пубныхъ*—безэльное: г ў б іж, к а п іж, л ф в нк, з е м я. Элевое смягченіе у сербовъ, словенцевъ и въ староцерновномъ заставляють думать, что л накогда быль и въ болгарскомъ, и исчезълинь виосладствіи, въ большинотва случаевъ не звуковымъ путемъ, о чемъ рачь будеть въ ставла глагольныхъ формъ.

Шипящіе по-болгарски мягки: жив, жия, желт, шест (числовка), час, жаба, шапка, шум, чудо. Вукву щ, какъ равную шт, конечно не слъдуеть читать магко. (Срв. сказанное о болгарскихъ созвучникать на стр. 3, по поводу звука ∗).

Вийсто з и же въ областной ричи понадаются дз и дже, что покоже на арханямъ, но въ ийкоторымъ случаяжъ несомийне, а вйроитно и во вейхъ, представляетъ вторичное изминение: дзв в з д а ви. з в в в д а, дзвънец вм. з въ нец (колокольчикъ), дже л и в в же л и з о в же л и з о.

Звукъ ж въ областной ръти итмъстъ. Особенно часто ви. х л в 6 произносять л в 6. Подобнымъ же образомъ х а б и и (портимъ) превращается въ а б и и: (Глаголъ этотъ, бытующій въ словенскомъ языкъ, въ видъ habiti, одного корня съ русскими словами у-жаб и по-жаб-мый).

Звукть  $\varepsilon$  въ зачинъ, передъ другимъ созвучникомъ, неръдко отпадаетъ:  $\varepsilon$  общи звучитъ довица,  $\varepsilon$  обица,  $\varepsilon$  обица, воробченокъ) можетъ произноситься рапче. Условія сохраненія  $\varepsilon$ , напр. врата двери, вланно, не выяснены. Предлогъ  $\varepsilon$ , напр. в да ва се вдается, можно считатъ возстановленнымъ ради смысла. Несомнънно путемъ подражанія, по образцу какого-нибудь в тече (кътече), гдъ  $\varepsilon$  перешелъ въ  $\varphi$ , возникли нелитературныя  $\varphi$  рече са объщался и  $\varphi$  лей (\*кърече са, кълем). Предлогъ въ прини-

маеть еще иной видь: болгаре его охотно удванвають и говорять, напр., въф или фъф илка; хотя на письмъ удвоенье обыкновенно не выражвется. То же самое нужно свазать о предлогъ съ, съ удвоеньемъ—със: със колачи.

Нервако выпадаеть в и позади другихь созвучниковъ: изъ основного сътесраще вышло сторищ, изъ геогдан—гоздий. Теряется и зачинное в передъ гласникомъ о, и вмёсто восък, вода слышится осък, ода (вуда, уда).

Тоть же ввукь  $\epsilon$  въ соединеньи съ x сливается съ нимъ въ одинъ средній звукъ, т. е. въ  $\phi$ , котя на письмѣ сохраняется этимологическое начертаніе. Такъ хилими и предполагаемое хилитивии кватаещь звучать фалищ, фашта ш. Миклошичъ утверждаеть, будто туть  $\phi$  получился неъ одного x, а  $\epsilon$  выпало; однако гораздо естественнѣе говорить о сліяніи, къ тому же привлекаемый Миклошичемъ переходъ x въ  $\phi$  (и у фавм. моука, праф вм. пракъ), котя и существуєть, но лишь какъ мѣстное явленіе, а  $\phi$  взъ же—общеболгарское.

Упомяну еще объ отпаденіи ввука т, равнаго основнімъ сочетаніямъ тъ, дъ, тъ и дъ, именно послів звуковъ с и ш (основнімъ или замівнившихъ голосовые з и ж). Слова грозда, кость, пещь, дажда произносятся грос, кос, пеш, дъж. Такимъ же образомъ велительное наклоненіе вижда звучить виш, и представляеть какъ-будто русское смятченье—простое ж, вм. жд.

Замътимъ наконецъ нъсколько случаевъ вы паденія созвучниковъ. Выпускается, какъ и по-русски, ти изъ созвучія сти, напр., връс (т) ник ровесникъ. Подобнымъ же образомъ упростилось сочетанье зоб въ словъ гоз ба блюдо, кушанье — сравнимъ съвернорус. 1030666, и основную фонему гостька. Группа тст даетъ ст: бога (т) ство, гос по (д) ство. Въ томъ же родъ в наство изъ основного "помучество и на к молодецъ, герой. Сочетанье чск перешло въ шт: ю на ш к и изъ \*100 маучество. И созвучіе шти, что пишется ши, превращается въ ши, напр. но ш (т) ни. Сходно, но не вполнъ, русское авашной вм. овощной Тъмъ же путемъ изъ основной фонемы рождака получилось рож ба вм. рожебба, подобно вышепомянутому виж, какъ-будто съ русскимъ смягченіемъ.

## Морфологія.

### Именныя формы.

Болгарскій языкъ разнится отъ всёхъ остальныхъ славянскихъ язывовъ, и сходится съ романскими, почти полною у тратою с в ло-

ненія. Вийсті съ тімь онь тоже развиль себі члень. По происхожденію опредвленный члень есть указательное містоименіе-вь болгарскомъ языкъ членомъ служить мъстоимение тъ. тъ. поставляемое позади предметницы. Та и то употребляются именю въ такомъ видь: к и и гата, реброто. Мужеское же та подверглось изкоторымъ изилненіямъ. То его при сліяньи съ преметницею намасть, зато сохраняется в у предметницы, такъ что, напр. однакъ тъ даеть ржкавът. Здъсь членомъ съ этимологической точки зрвнія служить одинь созвучникъ м; но народное сознаніе, по сравненью съ безчленнымъ именемъ ржвав, признаёть за таковой эт. Члень эт имбеть областныя разновидности -а, -ом, и -о: ржейва, -вот, -во. Нѣсколько странно отнаденіе т, а также появленье члена от въ такихъ говорахъ, которые вообще не знають проясненія в вь о. Замітимь еще, что мужескія азовки принимають женскій члень: владиката, ловчията (ловчия-охотникъ). Во множномъ числъ членъ имъетъ общую форму для мужескаго и женскаго рода-то: ракавить, кийгить. Можно бы думать, что то есть только дурное правописанье вм. ти, - страроцерк. та и ты, но оно проводится слишкомъ последовательно, и надо полагать, что то то (какъ и русское то) действительная живая форма, неренявшая в у косвенныхъ падежей тахъ, тамъ, тамы. Множинный членъ средняго рода звучить та: ребрата. Съ болгарскимъ членомъ тождественна русская частица -то: двло-то, мужик-то, двти-то, которая въ народной рёчи (отчасти и у писателей) измёняется по числамъ и родамъ, и въ меньшей мъръ даже ио падежамъ: м ужик-о т, к о р ова-та, дъти-тъ, корову-ту. Безъ надобности, по моему, предположиль Миклошичь, что постнозитивность члена коренится въ особенностяхъ неизвёстнаго намъ древнефракійскаго языва: Миклошичь при этомъ имъль въ виду повтореніе такого порядка у ближайшихъ состядей болгаръ — румынъ и албанцевъ, у коихъ мы находимъ lup и lupul (lupus ille: и передъ членомъ подобно болгарскому з въ ржкавът), сарга н сарга (й читается, какъ глухой гласникъ, сарга = сарга еа); по-албанска вјъп, = греч. хоши собава, съ членомъ вјъпі. Припомнимъ, что по-староцерковному мастоименье свободно можеть стоять позади предметницы, и отметимъ, что. безо всякой связи съ фракійцами, къ той же постановив члена пришли шведы и датчане: по-шведски, напр. крестыянинъ-bonde, служанка-ріда, слово-ord, а съ членомъ-bonden, рідап. ordet.

Относительно болгарскаго члена слѣдуетъ замѣтить еще одну орвгинальную черту, которая нигдѣ не повторяется, а именно ту, что окъ нерѣдко принимаетъ на себя удареніе, при чемъ предметница оказывается безударною. Это составляеть правило у односложевь мужескаго рода, напр. студ колодъ — студът, срам — срамът, мжж—мжжът. Однаво есть исключенія: стольт, ножът, коньт. Члень авцентуется также у словъ женсваго рода съ созвучнымъ овончаніемъ, т. е. у словъ принадлежавшихъ къ ижевому скломенію: дла и рука — дла и та, боле ст бользиь — боле ста, хубо ст красота — хубо ста.

Македонскіе говоры въ вачестві члена унотребляють и другія мівстоименія, именно отъ и опъ, при чемъ съ первымъ сопряжено понятіє бличости, а со вторымъ—отдаленности, нівсколько отличающія икъ отъ бевцийтнаго члена от (тм. ат). Напр.: "сакам кукяют да ми се сторит како царските саран, и на часот се сториле како царските саран" кочу, чтобы (этоть вотъ) домъ мой сділался какъ (тів тамъ) царскія палаты, и тотчась сділались какъ бы царскія налаты. Въ иныхъ мівстахъ ви. окъ является сь: волат, волан и волас; конет, конен, конес; пушката (пушка— ружье), пушкана, пушкаса; морето, морено, моресо.

#### Остатки именного склоненія.

Множное число у древнихъ ерововъ представляетъ окончание и, въ коемъ, надо думать, совиали назывничное и съ винильничными и творничными ч: зжб- зжбе, овен-овий, орач пахарь-орачи, юнав-юнаци, съпржт — съпржви, сиромах бъднякъ — сиромаси. Сомнительно конечно, можно ин выводить и въ мягкомъ различи также изъ винильничнаго д, а смягченіе задненёбныхъ ужь несомнінно идеть изъ назывнаго падежа; но все-таки странно предполагать вследь за Миклошичемъ простую замъну вскать другихъ падежей-назывнымъ. И у азововъ мы видимъ и, развившееся при твердомъ обончании изъ древнихъ и назывно-винильнаго падежа и перенесенное также на слова мягкаго окончанія: в р а́ в а, книга, мръжа съть, диня арбузъ-крави, книги, мръжи, дини. То же и, но равное древнему и, мы ыпдимъ у ижевокъ: пещпещи, нощ-вощи, больст-больсти. Присвоения этимъ иножинамъ наконечная акцентовка должна быть объясняема примененіемъ къ утраченнымъ впослёдствіи косвенникамъ, сравнимъ рус. печей, печам, печами, печах. Исключенье составляють длан-длани и върв веревка-върви. Оновки принимають, также назывно-винильничное, а: ребро-ребра. Отмътимъ еще насчетъ ударенія, что у азовокъ лишь изръдка замъчается, соотвътственно русскому и сербскому (очевидно уже праславянскому) употребленію, накоренное удареніе во множномъ числё при насуффиксномъ—одиннаго: обыкновенно говорять вод й, игр й; однако, сълза почти всегда представляеть множну сълзи чувствуется какъ форма глагольная, и произнесшаго сълзи въ шутку переспрашивають "какво сълзи?"— что слезится? (То же обстоятельство могло благопріятствовать накоренному акцентованію слова в рви: върви значить бёжить, идеть). Также у оновокъ съ наконечнымъ удареніемъ, и притомъ безъ исключеній, множное число не расходится по ударенью съ одиннымъ: крило—крила, ребро—ребра. Зато обратное явленіе, наконечная акцентовка множнаго числа при накоренной одиннаго, замёчается чуть ли не во всёкъ случаяхъ: блато—блата (срв. русское областное болота), жито—жита, огледало зеркато—огледала.

У словъ муж. р. ви. и весьма нередко бываетъ уковое окончание ове, напр. с и н о в е. Т. к. слова уковаго склоневія въ староцерковном всв двусложныя, а въ болгарскомъ становятся односложными, то легво могло развиться правило, что односложки всегда принимають ове: к о лколове, нож-ножове. Вышепомянутыя зжби и пъни принад лежать къ единичнымъ исключеніямъ. Ударенье въ уковой множивъ падаеть то на о, кавъ въ приведенныхъ примърахъ, то на корень, то на конечное е, напр. джб — джбове, поп — попове (или попове), грах-грахове, бой-бойове (или бойове). Еще мы встрвивемъ у ерововъ и у азововъ окончание е, которое можно выводить изъ назывно-винильничнаго д; оно и является именно у словъ принадлежавшихъ къ мягкимъ различіямъ. Напр. овце (рядомъ съ овци) староцерк. окына: св в ш т е (р. со св в щ и -- однина усвченная: св в щ) скамил: молце (р. съ молци), къ молец моль, -- староцерк. винильнивъ мольца; конце (р. съ конци: конец значить нитва) — комада-Затыть бытуеть также окончание ие, обыкновенно чередующееся съ простымъ е, могущимъ считаться сокращеннымъ изъ него: дактие и лакте, царие и царе, мжжие и мжже: это, надо полагать, ижевое окончаніе (пать-вазню), распространившееся за свои предван: уже въ староцерковномъ мы встрѣчаемъ изсление мжине. Далве, мы у иркоторых мажеских обносчожей нахочий оконаніе пас. и ж 1 (ср членомъ пжтът) образуетъ пжтища, трап яма (съ членомъ трапът)-трапища. Ища рядомъ съ ове мы видимъ у словъ дол н град-долища и долове, градища и градове. Т. в. ища есть среднеродное окончаніе, то нисколько не удивительно, что членъ при немъ авляется въ видъ та: доловетъ, но доли máta. Обратимъ теперь внамание на слова, множний которыхъ представляетъ распространение основи-на рошенье. Прежде всего на тв. гдв наро-

щенье есть следъ древней соявучничной (согласной) основы. Мы находимъ нарощеніе н: врви е-врвиена, рамо-рамена; находимъ также т: теле (теле)-телета, агне-агнета. Первое нарошеніе понесло ніжоторыя утраты въ пользу второго: вмісто имена говорять также имета, а брёме и виме (или име, \*кыма) постоянно образують брёмета и вимета (имета). Окончаніе ета, передъ членомъ, всявдствіе встрівчающагося и въ другихъ случаяхъ расподобленія, можеть опускать т, такь что агнетата превращается въ агнеата. Нарошение т переходить и къ словамъ оноваго склоненія, мягваго различія: поле и море образують не только поля и моря́, но и полета, морета. То же нарощение является у отгла-ГОЛЬНЫХЪ ИМЕНЪ НА е ВМ. на. в. ходене хожисине, пране педине стирка-ходенета, пранета. Эсовое нарощение представляють слова чудо и небе-чудеса, небеса, изъ конкъ второе, очевидно подъ вліяньемъ дровнихъ косвенниковъ мекесе, си и т. д., пріобрвло окончаніе е вм. о \*). Вторичное нарощеніе, т. е. употребленье во множивъ распространительнаго суффикса, мы видимъ у личныхъ названій на о, напр. плачко плакса, крадльо ворь-плачков пи. к рапльовии. То же окончание овим присвоено именамъ собственнымъ, которымъ, конечно, лишь изръдва приходится имъ польвоваться: Драган, Добри, Нивола — Драгановци, Добрьовци, Николовии. На овци вончается также множина именъ фамильныхъ, но прибавкою туть является только ци, т. к. уже однина представляеть ос: Цанков-Цанковци, Миладинов-Миладиновци. Про собственныя вмена женскія и про нівкоторыя названія родствениицъ утверждають, будто они во множинъ замъняють а посредствомъ ини. Дъйствительно, при какомъ-нибудь Ратка им встръчаемъ множинную форму Раткини, при вакомъ-нибудь кака (стармая сестра, тегка) к акини; но это не вначить несколько Радовъ или нъсколько тетокъ, а значить Радвина или теткина семья, домъ.

<sup>\*)</sup> Нарощальных формъ у словы муж. и жен. р. не сохранилось. Отмётимъ, что въдевки кончаются теперь на а: свекърва, черкова (свиръ, цръкъ). Что до эровокъ, то дочь по-болгарски дъщеря—явная новотворка ко множнить дъщер и (насчеть акцентовки послъдней сравникь русскіе косвенники дочерей,-рам,-рымі,-рах); упілько впроченъ, въ качествъ зовника, "дъщи". Мачи замънилось ласкальной производницем и йка. Камъ и "кремъ также замънены производницами камънъ и премънъъ камик, кремик, чаще, съ подстановкой другой производки, камък и кремъ ъ, образующія множину камъ ци, кремъ ци и камъни, кремъ ни.

Для обозначенія множині служать и нівоторые остатки дебіншо числа. Рог и крак (нога, crus) образують рога, крака, сь членомь—рогата, краката. Подобный же остатокь двонні, но сь дручимь окончаніемь, есть ржців кь ржка (ржка). Также слово вога можеть образовать двоинную форму нозів, рядомь со множинною— ноги. Двоинную множину иміноть еще око и ухо—очи, ущі. (Акцентовка, какь мы виділи уже не разь, ізъ косвенниковь: срв. новоцерк. о́уєсі, о́уєсі и русскія очей, ам, ами, ах). Всі отмінченныя здісь слова—названія парныхь частей тіла.

Немало, наконецъ, случаевъ, когда множина замѣняется именама сборнеми. Какъ во всѣхъ почти славянскихъ языкахъ, это происходитъ у слова брат—брат и я или брат я. Кромѣ того сборничное окончаніе ия (чаще просто я), всегда ударяемое, нерѣдко употребляется рядомъ съ настоящимъ множиннымъ окончаніемъ: българин—българи и българи и българи, биво л—биво ли и биво ля́, ийва—ийви в нива́, ка́ща—ка́щи и каща́ и т. д. Такова же форма дѣчна́ (-ч я́) къ дѣт е́, при обыкновенной, но также не настоящей, а сборничной, множинт дѣца́. (Дѣца́ — сербскому дјè ца, основному дѣтьца, меньшильницѣ къ старосербскому и праславянскому дътъ, которое въбольшинствъ славянскихъ языковъ приняло множинныя окончанія: дътъ, дъты и т. д.). Отчасти къ сборницамъ принадлежатъ также множини на е, при коихъ въ областной рѣчи ставится членъ то: гѣлжбът le pigeon, die Таube, множина—гѣлжбето.

Замътимъ еще однину турчин турокъ при множинъ турци (какъ по-сербски турчин и турци) и выраженіе множниы слова чольк другимъ словомъ—хора, равнымъ, очевилно, греческому хора земля, страна; обычная у остальныхъ славянъ замъна модик (л ю д е) встрвчается лишь въ македонскомъ наръчін.

Обратимся теперь въ сохранившемуся въ болгарскомъ языкв измёненію по падежамъ.

Имфется (понятно, только въ однинѣ) особая форма для падежа зобного. Мы видимъ извъстное окончанье азоваго склоненія о, перенесенное также на слова мягкаго различія: крава—краво, владива—ва дико, сестра—сестро, вода—водо, робиня—робиньо, Мария— Марийо. Е сохранилось только у словъ на чист царица—царице, телица телка—телице, и съ нихъ перешло въ словамъ на жа: първоски на первородная дочь—първоски нее, Ратка—Ратке. Мужескія имежа на словання не образують: форма Никола, Козма служить и зовникомъ. Замътить еще, что звуки о и е въ зовномъ падежъ, несмотря на безударность,

звучать явственно, не превращаясь въ y и въ  $u^*$ ), а также, что этоть палежь чуждается наконечнаго ударенія, сміняя его удареніемь на корив или же на производственной наставив. О стало обывновеннымъ овончаньемъ зовнаго надежа и у ерововъ: българин-българино. безаконик-безаконико, селенец врестьянивъ-селенецо (такъ: безъ бъглости), ратай батракъ—ратайо, змей—вмейо. О нельзя счетать дурению написаніемь вм. у, и выводеть вав мягкагоравличія ероваго склоненія: им уже отмятили, что оно явственно слы-**МЕТСЯ**—ВИДНО, ОНО ИДОТЬ ИЗЪ СЕЛОНОНІЯ АВОВАГО. МУЖСКІЯ НАЗВАНІЯ НА о на письмъ представляють совпадение зовнаго падежа съ обывновеннымъ видомъ такихъ именъ, однако, появленье въ одномъ случав обычнаго перехода звука о въ у. при сохраненьи его въ другомъ, ведетъ къ разниць для слуха: плачку, Драганчу (Драганушка, Драгаша) и плачко. Праганчо. Древное окончаніе твердых беровокь, е. встрічается лишь изръдка: оно присвоено собственнымъ именамъ на соввучники: Праган-Драгане, Стоян-Стоене, и ивкоторымъ отавльнымъ словамъ: Бог-Боже, кум-куме, кръсник (то же, что кум)--кръсниче, чолъв-чолъче, юнак--юначе, стареп-старче. Тавже син имветь сине рядомъ съ сино. Посленее слово, впрочемъ, въ обращение охотно принимаетъ ласкальную форму: с и н в о. Слово б а щ а отецъ даже совсвиъ не употребляется въ обращени, а заменяется формами тате, татко, тейко. Неодушевленныя имена мужескаго рода, по словамъ братьевъ Цанковыхъ, вовсе не знаругь зовника; однако другіе грамматисты указывають такія формы--у поэта Вазова мы и читаемъ "Корабе, спри!" (Стой, вораблы!) в "Шуми́т ти, старий бр всто" (брвст—бересть, вязь).

Кромѣ зовнаго падежа, мы встрѣчаемъ еще падежъ, который съ болгарской точки зрѣнія лучше всего назвать косвенникомъ, т. к. онъ противуполагается прямымъ падежамъ назывному и зо́вному; по основному значеню—это падежъ внильный, по происхожденю—родный (а, восходя глубже въ древность,—отложительный). Это, значить,—инославянскій е́ровый ро́дникъ на а. Такой восвенникъ образують всѣ мужскія собственныя имена, а также и названія лицъ (тоже мужескаго пола) на о. У такихъ словъ оказываются З падежа: назывный, зовный в косвенный: Драган, Драгане, Драгана; дѣдо (произносится дя́ду), дѣдо, дѣда; крадльо (т.е. -лю) воръ, крадльо, крадльо, крадльо.

 $<sup>\</sup>bullet$ ) Сохраненіе въ зо́вникъ безударнихъ o и e можно оправдать тѣмъ продленьемъ и усиленіемъ, коему подвергается конечный слогъ, когда мы кого-нибудь усиленно-зовемъ.



Таковы же слова Бог, Боже, Бога и Господ, Господи, Господя. Заметимъ, что подъ вліяніемъ другить вмень также Добри (прикладочная, сложная, форма) образуеть Добре и Добря, что овончаніе и въ Господи въроятно внижнаго происхожденія, и что акцентовка слова Господ соответствуеть русской акцентовке косвенниковъ (Господа, -ду, -дом, -дъ), а мигкость въ болгарскомъ косвенникъ сравнимъ съ русскимъ склоненіемъ медвідь-медвідя. Косренникъ на а встръчается и у всёхъ личныхъ словъ мужескаго рода, но только въ нѣкоторыхъ соединеніяхъ. А именно: 1) въ сочетаньи съ сохранившими подобный же слъдъ склоненія мъстоименными формами: един чол в в-едного чол в ка. 2) въ сочетаньи съ притяжательными прикладками (тоже измъняемыми): Драганов побратим Драгановъ другъ-Драганова побратима и 3) у названій родства, въ сочетаньи со слабынъ давальникомъ личныхъ мъстоименій, употребляемымъ въ смысле притяжательномъ: с и и и и и и и и и и и сина ми (сина ми), маж ти или маж ти-мажати (мажа т и). Въ последнемъ случай въ словамъ мужескаго рода въ иныхъ говорахъ могуть примывать и слова женскаго рода-названія родственницъ, представляющія тогда назывникъ на чистое а, косвенникъ же на глухое, равное ж: жена ти-жена ти, дъщеря и идъщерых ми влиже дъщереми. Изъ формъ на ых и на с вторая должна считаться самородною, а первая заимствовала глухой у словъ твердаго окончанія. Отметимъ, что въ говорахъ различающить назывникъ жена и коовенникъ жен ж большиеству авовокъ присвоено глухое, винильничное окончаніе: глъва, вуда, дубрута. Косьенникъ на а-конечно, имого происхожденія, а именно идущій изъ двойнаго числа-- мы встръчаемъ еще при числовкахъ дес и выше, а также при чесловкахъ неопределенныхъ: два стола (стол значить стуль), три града, пет коня, нѣколко вола.

Особый косвенникъ въ соединени съ предлогами сохранило слово в ж щ а: и з к ж щ и, о̀ к о л к ж щ и. Это по происхождению очевилю падежъ давально-мъстный.

Давальный падежъ е́роваго склоненія, а также и азо́ваго (на м) нерѣдко слышется въ народныхъ пѣсняхъ, да встрѣчается и въ жевой рѣчи: дружи́ на дума (говорить) Ива́ну; Стоя́н ма́йцис ц думаше. Въ македонскихъ сказкахъ мы читаемъ: ова́я же́на, ш чо.... се мо́лит Бо́гу; та му ре́кла бра́тое си (ое == оем ви. ови); и в ре́кле (и ей сказали) се́стре си.

Сохранивъ только скудные остатки склоненія, болгарскій языкъ по большей части противоставляєть всёмъ инославянскимъ падежамъ

одну форму, воторой дають потому название общого надежа (casus generalis). Названье это, придуманное для романскихъ языковъ, не заслуживаеть, впрочемъ, одобренія: оно правильно сь точки зрвнія сравнетельной и исторической, но не выражаеть живыхъ свойствъ безпадежнаго или одноформеннаго имени. Съ оскупъньемъ падежей рукаобъ-руку идеть усиленное употребление предлоговъ. Такъ орудный творинкь выражается посредствомъ предлога са: р в ж ж с ъ с н о ж. (Прибавленье въ этомъ случат предлога съ, при сохранение, однако, творнаго падежа, замвчается также у словенцевъ и у сербовъ-лужичанъ: s nóžem, z nožom). Одинъ предлогъ, хотя и не утратиль воисе основного значения, превратнися даже, подобяю датинскимъ de и ad (de и à) у французовъ, въ падежный префивсъ, выражающій принадлежность: иж 6-на иж 6, иж 6 ове-на иж 6 ове. Напрасно въ этомъ случав говорять о падежахь родномь и давальномь, имеющихь общее выраженіе-это значить смотрёть на языкь не прямо, а со стороны. Для русскаго пониманія выраженье "слівить на момчето" (сливы мальчика) действительно представляеть родный падежь, а "дай сливить на момчето" (дай сливы мальчику)-давальный; но для болгарскаго совнанія такого различія не существуєть: и туть, и тамъ вивется принадлежность (уже существующая, или предстоящая), такъ что надо говорить объ одномъ принадлеженом падежв. У словъ образующихъ косвенникъ въ соединение съ предлогами, конечно и со служебнымъ предлогомъ жа, вступаеть этотъ косвенникъ: напр. Иван Вазов-стиховетв на Ивана Вазова.

Сохраниве, чемъ у предметницъ, падежныя формы оказываются у мъстонменій. У мъстониеній личных и возвратнаю мы накодимъ савдующія формы. 1-воличное м'ястонменье звучить въ навывномъ падежта а з. или ръже, съ призвукомъ, — я з. (Господствующее безъ малаго во всёхъ славянскихъ языкахъ усёченное я у болгаръ почти нигдъ не встръчается). Къ этой формъ, вакъ мы уже видъли, охотно прибавляють частицу зи, или двё частицы зи и ка: аз и, азнка (язи, язнка). Мёстоименье это образуеть косвениять, равный древнему роднику,--и е и с. Вийсто мене слышится также (очевидно подъ вліяніемъ косвенниковъ на а, какъ Драгана, селенеца)м е н я, да еще, подъ вліяніемъ восвенниковъ на глухой ж,-м е н ж. Явлиется также третья, устченная форма-мен. Въ этихъ четырехъ видахъ восвеннивъ входить и въ составъ описальнаго принадлежника: на мене, на меня, на меня, на мен. При отмъченныхъ уже полновасных (сильныхь) падежахь стоять также слабые: принадлежникь и и и винельникъ м ж., въ западныхъ говорахъ-и е. М и есть древній

давальникъ, ме—древній винильникъ ма; м ж, надо думать, получилось тімь же путемь, какъ какое-нибудь дъщерь вм. дъщер е—подъвліяніемъ твердаго различія азоваго склоненія. Сходно сь 1-мъ лицомъ, и 2-ое при назывникъ ти образуеть косвенникъ тебе, тебя. тебж, теб, слабый принадлежникъ ти да слабый винильникъ тж или те. Такіе же слабые падежи представляеть и містоименье возвратное: принадлежникъ с и, винильникъ с ж, с е. Сильныя же формы принимають плеонастачное си: себе с и, себя с и, себж с и (себ си, кажется, не существуеть).

Множное число містоименій 1-го и 2-го лица является въ слідующемъ видів. Мъм по-болгарски—и и. Н, разумівется; защель вы назывный падежъ изъ косвенниковъ мась, мамъ, мами, мы. Н и охотно соединяется съ частицею я, такъ что получается и ия, или при усіченіи— ний; имістся также и и е, содержащее другую частицу "е". 2-роличное ви, прямо равное основному вы, соединяется съ тіми же частицами: ви, в и я, в и й, в и е. Косвенникъ есть на с, в а с, древній родно-містный падежъ; съ частицею— на з и, в а з и. Отсюда и принадлежникъ на на с, на в а с, на на з и, на в а з и. Кромів того сохраняется давальный падежъ на м, в а м. Затімъ есть слабый винильникъ ни, в и или (очевидно примізнительно къ однинів) и ж, в ж. Н и, в в, подобно староцерковнымъ вы, въ, служать и для давальника (принадлежника): б а щ а и и, м ай к а в и (отецъ нашъ, мать ваша).

#### Остатки мъстонменнаго склоненія.

3-ьеличное містоименье, выражаемое въ навывномъ падежів черезъ той, то, тия или тя (а не черезъ онг, оно, она, какъ у другить славянь), въ сельныхъ падежаль постоянно представляеть приросий къ нему оть некоторыхъ предлоговъ (вродъ въ-във) приставочный и: косвенникъ муж. и сред. р. него, давальникъ нему, принадлежникъ-на него; въжен р.: неж; ней; на неж. Неж очевидно есть древній винильникъ и, распространенный по образцу другихъ формъ. Слабые падежи: винильникъ муж. и сред. р. го (сокращенный изъ жего), вин. жен. р. на (древняя форма управла, въ качествъ слабой); мужеско - средній принадлежникъ м у (изъ кмог), женскій-и: брат му, сестра в (брать его, сестра ея). Ислъдуеть выводить изъ двусложнаго ил, путемъ отпаденія начальнаго је. Множина почти во всёхъ формахъ выражается увазательнымъ тъ. лишь нъсколько слабыхъ формъ восходять въ в, ю, в. Родового различія во множинъ не существуеть. Назывникъ соть ти е, тий и тв (в=е). Ти естественно отождествить съ мужескимъ назывникомъ ти, при-

вновъ е частинею, а й ея уступниемъ; те или сократилось изъ ти е́. вие равно члену и выветь съ триъ руссному то. Косвеннивъ звучить тви, давальникъ тви, принадлежникъ на тви. Слабый винильникъ-г и, слабый принадлежникъ-и и. Г и, вм. ожидаемаго въ соотвътствіе основному в-е, надо объяснять примъненьемь въ обычному во множинъ предметницъ и (--- и та) и къ одинцому числу муж. н сред. р. го. Некоторые падежи представляеть также находящееся въ связи съ тамъ же тъ, то, то, какъ и 3-ьеличное мастониение, указательное местонисніе близости този этоть. Муж. р. този, ускленното з, ими съ другой частицею-то,я, при личнихъ названіяхъ образусть косвенникь того, сосданяемий съ теми же частидами: тогови. тогов, тогова. По-манедонски того встрачается кака воспонных члена: царатого го било страх. Аналогично съ този нашавнотоя онви тоть: онви-оногови, оногов, оногова. Отматимъ формы женскаго рода тази, таз, тая; онави, онав. оная. окой в средняго-това, тва, туй; онова, онва, онуй, оното. Туй нонуй, развившіяся, очевидно, изъ тоя, оноя или тое. оное, при безударности изъ, таперь могуть быть и полновъеными. **Уларденими.** Оной и оното, а въ муж. р. оной, служать иля отдъльняго увотребленія. Множное чесло разомагриваемых мастомменій соть тави, тав, тава, тия; онави, онав, онава, ония. (В передъ зи, полнымъ ли или усъченнымъ, конечно, звучить канъ с. переть ва-вакь я). Вопросное мастонменье кой (вто. который) также образуеть косвенникь кого, а въ отдельномь употреблении также особый давальникъ кому. То же у сложныхъ никой (никто) и н вкой (менто, инвоторый). Заметимъ, что относительное ноторый выражается при помоще частицы то: който. Та же частица образуеть и другія относительныя слова, напр. дето, при вопросномъ де гдф; дето часто ставится вм. в о й т о: "сёстры его, которыя такь богаты" будеть "сестри му, който (нивче коёто) сж. толков богати" или же дето ск. т. б.". Эту же службу несеть предметно-вопросное мастовменіе чьто: "сестри му, що сж. т. б."; въ основномъ значеньи оно ваменяется другимъ словомъ: ва в в б. Невоторыя местовменія образують косвенникь по привладочному (сложному) склоненью, соотвътственно тому, что и назывничная форма ихъ кончается на и, - староцерк. жи: секи (выскижи), други-секиго, другиго. Имътог также давальники секиму, другиму. Ию, иму можно считать дурной орфографіей вм. ею, ему (см. нъсколько ниже и срв. польскія и чешскія едо, ено, ети, ети), но можно допустить также вліянье обычнаго (назывно-винильничнаго) окончанія и. Отмітимъ еще

способность притяжательныхъ мъстониеній къ усѣченію, вслъдствіе чего напр. мой, мой, мой могуть совпасть съ мужескою одинною мой: такъ можно сказать "мойто сърдце", "вашть кости".

Привладен почти вовсе не сохранили падежных формь. Линь изренка, въ максионскихъ песняхъ, встречается Окончаніе бървего, старего и т. п.; у болгарскихъ переселенцевъ въ Вингъ (въ Венгрін) — светугу, другугу, тамъ же есть давальникъ дру-TYMY: WWW, WMW HE'S GON'SE DRIHHATO OW, OMY (YEAROTO, CRATOMOT THTRETCH въ грамотахъ XIII въка) представляють мъстониенния окончанія. То же ою является у прикладка святым: светий Иван-светого Ивана. Болгаре почти совершенно утратили также различие между прикладками членовыми и безчлениюми. Только въ мужескомъ родъ одиненго числ упривля членовая форма на и, что пишется ий: цвл, опи, злочест (несчастный) — п в л и й, с и н и й, з л о ч е с т и й. Женскій в средній редь представляють лишь по одной формы, на а и на о: цыла, сния, влочеста; цвло, синьо, влочесто. Миклопичъ, изъ-за ноявденія въ жен. р. a, а не ж (которов, впрочемъ, въ говорахъ вотрівчается), выводиль окончаніе є взь да, при чемь виділь въ честоті звука следъ получевшейся при стяженін долготы. (Вивсть съ темъ онъ и о выводиль изъ ос.). Однако, по моему естественные, особенно въ виду столь обычнаго у болгарских прикладковъ наконечнаго акцентованы (нелюбимаго членовыми привладками), говорить о сліяніи, при нівкоторомъ взаимодействін, двукъ формъ въ одну: очень вереятно, что цела своимъ чистымъ а обязано стяженному окончанію, но навонечную авцентовну его естественно выводить не изъ цъла (рус. цълая, серо. цијела), а изъ цвла-рус. пвла, серб. пијела. Множное число, общее всвиъ родамъ, кончается на и, совпалая такимъ образомъ съ членово́р формою мужеской однивы: добри волове, добрить волове, добритъ крави, добритъ агнета. Упълвиная членовая форма употребляется въ такихъ соединеніяхъ, какъ свет и й Иван; также нногда въ обращенияхъ: царьо честитий! (счастливий парь. т. е. великій государь), проклетий сине! Обыкновенное же масто этой формы-при члень: цвлият свьт, добрият кон, синият в а и и в. Болве удачною была бы орфографія черезъ й»: д-о-б-р-н-й-ъ-т. обычное же написаніе есть ийто, при чемъ гласный звукъ передъ т остается невыраженнымъ. Появленье у прикладковъ соевучія міст, въ коемъ в никакъ не можетъ считаться окончаніемъ имени, служить подтвержденьемъ моего мивнія, что мужескій родъ болгарскаго члена есть не одинъ звукъ m, а слогъ  $\mathfrak{d} m$ . Конечно и позади прикладковъ ът имъеть свои обычные варьянты: а, ом, о: синият, синия, синийот, синпио. Приведу, для полноты, также членовыя сочетанія женской и средней однины: зелената гора зеленый жёсъ, голъ́мото село большая деревня.

Болгарскіе прикладки утратили также наставку сравнительной степени, и заменили ее предлогомъ и о, который по-русски нередко соединяется съ этой степенью, съ умерительнымь значениемь: "побольше. поскорье". По въ вачествъ сравнительнаго (лучше бы свазать-повышальнаго) префикса всегда принимаеть на себя удареніе, рядомъ съ которымъ однако сохраняется и удареніе прикладка, какъ второстепенное: по-висок, по-висока, по-високо, по-високи; по-добър, по-добра, по-добро, по-добра; по-ба д по-была, по-было, по-были. Превосходная степень выражается обычнымь у всёхъ славянь най, но опять-таки безъ измененія окончаныя: най-висок, най-добър, най-бъл. И здъсь вамьчается двойное акцентованіе. Степени сравнительная и превосходная могуть быть образованы также отъ предметницъ и даже отъ глагодовъ: ю н а впо-юнав, най-юнав: есть поговорка: бий магаре-по-магаре (бей осла, онъ будеть еще глупей)\*). Глагольная форма об и ч а м люблю можеть образовать по-обичам и най-обичам. Обратимъ вниманіє еще на присоединенье префикса къ палому выраженію: "нди по въм ствиа-та" держись ближе въ ствив. Уже въ XVII столетіи встречаются примеры "кърст от сленцето посвети" кресть сіяль ярче солица, "его най почетаха" его больше всёхъ уважали (второй примёръ беру изъ Миклошичева Старословенскаго словаря). Подобръ, похраберъ, поскоро отмечены еще ране: въ XIV векв, въ "Троянской притчъ". Сравнительная степень управляеть предлогомъ от: Петър е по-умен от Ивана: този джб е по-висок от онзи; срв. также только что приведенное ноть и т. д. По примъру предлога от, союзъ като какъ тоже управляеть восвенникомъ, гдв таковой имфется: "Никола е умен

Нѣсколько слѣдуеть остановиться еще на числожах, представляющихъ своеобразные виды члена и нѣкоторыя другія особенности. Большей части числовокъ количественныхъ присвоенъ членъ въ видѣ тя (или те) и тях (на письмѣ—тѣ, тѣхъ) \*\*): тритѣ и тритѣх. ч с-

<sup>\*)</sup> Сравнимъ смотть и двърть въ "Златой пени". Буслаевъ, Историческая хрестоматія, столбецъ 486, вику.

<sup>\*\*)</sup> Членъ *тож* очевидно возникъ въ такихъ выраженіяхъ, какъ "шесть тъхъ воловъ", "съто тъхъ кравъ", бивши согласованъ съ изивнявшимся еще именемъ, а потомъ получилъ более шировое употребленіе.

тиртв и четиртвх (безъ члена: четире и четир), осемтв и осемтвя, еденайсетв и еденайсетвя (еденайств, -ствх), четирийсеть и четприйсетьх (-ийств. -ийствх). безъ члена: четирийсет, -ййсе, -ййс (четые десате), также съ другой акцентовкой — четирисет и т. д., стотъ и стотъх; двайсет и седемтв или дв. и -твх, сто и деведесет в деветв или сто в дев. и деветвх, четиртв или четиртвх стотин-также съ другимъ акцентованьемъ: стотин; тв же разновидности члена и второго имени у чисель петстотии, шестстотин, седемстотин, осемстотин и деветстотин. По Паквовымь, употребительны и сочетанья четирстотинтв, пестотинтв и т. д. Говорять также четир, пет, шест, седем, осем. певет стотине. Стотен замечательно, какъ остатокъ множеннаго родника предметницы с т о т й н а согня. Обыкновеннымъ члекомъ польвуются только една-едната и хилида тысяча (-rpet. ythre:)жилидата. Та представляють еще тристата и двистита, а также двата (нан двата); только у нихь, по Цанковимъ, не глухое, в чистое а -- Цанковы пишуть (даю вереловскую транскриццію): еднъ-тъ, хилвдъ-тъ, но триста-та, двеств-та. Два съ HACHOME MOREOTE SEVERTE II A B & T & X. & B & MCHCROME II CDORHOME DOREдвіті и двітіх. Цанковы велять произносить двя, но съ членомъ-дветя, -тях, и, согласно тому, также двя хиле́ди и дветя́ и и е д и. Выговоръ дея, рядомъ съ дее, д. б. развился въ соединеньяхъ врод'в двет нолет (при двет сеят). Число един съ членомъ въ мужескомъ родь является въ видь единът или единият; въ среднемъ родь, конечно, едното \*). Отметимъ далее замену при лично-мужескихъ предметницахъ чеслововъ отъ 2-9 производными словами: двама, двамина, двойца; трима, тримина, тройца; четирма, четирміна, четворица; петима, петмина; шестима, шестмина; седемтима, седмина; осемтима, осмина; деветима и деветмина-напр. двама (съ члепомъ: двамата) юнаци, тройца синове, четири в братя. Сравнимъ русскія

<sup>\*)</sup> Числовка един также сама играетъ роль члена—пеопредвленнаго, напр. "на, от това прозорче ще ги изглеждаш всичкить, като един пара (Basos, Под игото, София 1896, част I, XXXI, стр. 209)—Hier durch dieses Fensterlein wirst du sie alle sehen, wie ein König; Voilà par cette petite fenètre tu les verras toutes, comme им гоі. Однако неопредъзенный членъ далеко не въ такомъ коду, какъ у нъщевъ и у фравцузовъ: тамъ же, стр. 212, ми читаемъ "Това бъще прав планина"—Das war ein ganzer Berg, C'était une montagne entière.

слова Тройца, осьмина (мъра), десятина и сербокія выраженія: двојица, тројица, четворица јумака. Что же до окончанія -ма, то въ немъ вриходится выдёть измінившую свое змаченіе и распространившуюся за первоначальные предёды наставку давальнотворнаго падежа двойнаго числа. (Сравнимъ сербокій давально-творномістный падежъ трима, четирма). Наконець замітимъ еще лечномужескія неопреділенки: малцина рибари немногіе рыбаки, мнозина орачи много пахарей и ніз кольцина овчари нізсколько (овечьях) пастуховъ.

#### Глаголъ

Глаголъ у болгаръ понесъ большія утраты въ области именноглагольныхъ формъ, но въ области личныхъ сохранилъ все праславянское богатство и даже нъсколько умножиль его.

Болгарскій языкъ почти вовсе устраниль инфинитивь и замёняеть его цълымъ предложеніемъ. Вм. "читать" болгаре говорять "что (чтобы) я читаль, что (чтобы) ты читаль" и т. д., употребляя при этомъ союзъ да: "учи си момчето да чете" doce puerum tuum ut legat, "десно е да рече нъвой facile est ut aliquis dicat, "можете-ли да мы върувате?" potestisne ut mihi credatis? То же весьма обычно, однаво не обязательно, у сербовъ: въ 1-мъ изданьи Караджичевыхъ народныхъ сказокъ выражение "теперь они стали уговариваться, какъ будуть молотить" звучить (въ сказвъ Метед, свиња и лисица) "Сад се сташе договарати како те да вршу", а во 2-мъ-"како те вријети". Подобимъ же образомъ инфинитивъ описывается по-новогречески, посредствомъ ус (=древнему їма), такъ что "хочу писать, ведо графеги", будеть ведо ул үрафо. Такая же замвна, говорять, употребляется въ албанскомъ. Миклошичь въ виду этого предположиль, какъ и для привъсочнаго члена, что здёсь отражаются свойства древняго фракійскаго языка. Въ иныхъ случаяхъ, впрочемъ, и по-болгарски употребляется инфинитивъ, въ сельно усъченномъ видъ, съ полнымъ опущеньемъ окончанія. Такой инфинитивъ ставится при глаголъ мошти: "можещ-ли исли този цър?" MOREUID AU THI BHILLTD STO ABERDCTBO?. "HE MOUX SE" Me MOUX BEZATE. Сведенный къ инфинитевной основъ инфинитевъ д. б. восходить ближайшимъ образомъ въ формъ на m вм. тм, подобной русскому инфинитиву на мягкое т. Аналогію болгарскимъ мифинитивамъ представдяють румынскіе cantá, fáce, auzí изъ cantare, facere, audire, также областные итальянскіе, въ род'в римскаго cantá. непосредственно примыкающіе въ

допусваемымъ литературной итальянщиной усвченнымъ cantar, facer. udir. Кромъ единичныхъ выраженій, болгаре пользуются своимъ усвченнымъ инфинитивомъ, притомъ весьма часто, въ извоторыхъ описальныхъ формахъ, о воторыхъ рвчь впереди.

Совершенно утраченъ с у п и н ъ. Впрочемъ, нъкоторый слъдъ его можно видъть въ безнаставочномъ инфинитивъ, т. к. основная для этого нфинитива форма на *т* въроятио возникла не безъ участія сунина.

Нѣть, далѣе, причастия настоящнаю дойнаю, которое даже въвидѣ папричастка встрѣчается лишь въ областной рѣчи. Македонскія пѣсни представляють формы мете́ещи,-шчн,-ки метя, гле́даещи,-шчи,-ки глядя, глядючи (ухаживая). Обыкновенная же болгарщина пользуется нарѣчіями на е́шком: игре́шком, плете́шком, оре́шком, а также и формами на е́щец, а́щец: чете́шец и прѣвожда́щец читая и переводя. Въ томъ же родѣ и македонскін гризе́ешу́м, седе́екю м сидя.

Изчезло также дъйное причастие прошлостное склоняемое, и притомъ безслёдно.

Не сохранилось, навонець, и настоящимо причастія терпнаю последняго, впрочемь, нигде не существуєть, въ виде живой обиходной формы: даже по-русски любим, принимаєм и т. д. носять болеменье книжный характерь.

Изъ причастій въ полномъ ходу только прошлостное причастіє дыйное спрягаемое (элевое) и прошлостное причастіе терпное: первие развило себв даже новую разновидность—элевое причастив имперфектное, въ противоположность которому обывновенное элевое причастіе можно назвать элевымъ причастіемъ перфектиныма. Примъры на элевое причастие перфектное: п и л.-л а.-л о. и г р а л.-л а.-л о. п л е л.-л а.-л о. бол (вости колоть), бола,-ло, пекъл,-кла,-кло, могъл,-гла,-гло, несъл,-сла,-сло; множное число (для всехъ родовъ) кончается на ми или на ме: пили, играли и т. д., что пишется также пиле и т. д., при чемъ подъ удареньемъ явственно слышится е: б и д (выл.), била,-ло-биле, дошел (пришель), дошла, - шло- дошле; впрочемъ, въ Софійскомъ округъ наблюдается постоянное употребленіе ли, напр. дошли, могли, рекли, да и Цанковы выставляють били рядомъ съ бил é. Окончаніе е, приміры на которое восходять къ XII въку, приходится объяснять вліяньемъ назывниковъ на e, какъ водитем, същов и т. п. Имперфектная элевка производится отъ имперфекта: бод в х (воделях) даеть бод в л, и и шах (вм. пыслахь) — и и шал. Элевба можеть употребляться и какъ настоящее причастіе: "като плаватели, прътърпъли кораблекрушение"; "Овчарка проста, битка не видъла" простая пастушка, не видавшая бетвы; "статуята на Зевеса имала вид на почтен маж, съднал на пръстол със скипетър във рака"—съвшаго.

Причастье прошлостное терпное представляеть извъстныя наставки и в н тъ: у б о д е н (у б о д е н) уволоть, и с п и т выпить, женскій и средній родь и множина: у б о д е н а,-н о,-н и (у б о д е н а,-н о,-н и), и с п и т а,-т о,-т и. Отивтимъ отсутствіе смягченія у ижевыхъ глаголовъ: п о з л а т е н, п о г о д е стоворить, помолвить— п о г о д е н. У македонцевъ, впрочемъ, слышится также п о з л а к е н, гд  $\kappa$  естественно понимать какъ плодъ смягченія, хотя его пожалуй можно бы выводить также изъ вторичнаго т.  $\kappa$  вм.  $\kappa$  ит и  $\kappa$  вм.  $\kappa$ , очевидно, возстановлены по примъру другихъ. никогда не смягчавшихъ своего созвучника формъ. То же толкованіе приложимо къ к  $\kappa$  п е н, п о х а б е н испорченъ, у л о в е н, н а к  $\kappa$  р м е н, хотя они могутъ объясняться и фонетически.

Настоящее. 1 лицо одиннаго числа обывновенно кончается на глухой гласникъ, равный древнему ж: плета, река, върха молочу, пишж, зобы выюю, вив, свёты, виды, клеветы. На последнихъ примерахъ (сравнимъ выше, строка 7) мы замечаемъ, что здесь, такъ же, какъ въ терпно-прошлостномъ причастіи, не бываеть смягченія, которое у зубныхь звуковь несомивню, а ввроятно и у губныхь, устранено подъ вліяніемъ другихъ лицъ и другихъ временъ. Областной выговоръ знаеть еще, у глаголовъ мягкаго окончанія, е вм. ж: п и ш е, вобе, свъте, виде, клевете, бъсе \*), каковое е развилось изъ замънившаго древнее и среднеболгарскаго и, тогда какъ теперешнее ы заимствовано у глагодовъ твердаго окончанья. Также, надо думать, не звуковымъ, а подражательнымъ путемъ нервако изчезаетъ мяжость созвучнивовь, и произносять зобж, свѣтж, видж, клеветк, бъ́сж\*\*)—подъ вліяньемъ гребж, плетж, ведж, несж, йдж. При корив на гортанникъ замвчается и обратное явленіе-усвоенье отъ другихъ лицъ смягченія: печж, можж, вър ш ж рядомъ съ пекж, м о́гж, върх ж.--Нъкоторое распространение противъ первоначальныхъ пределовъ получила флексія м: она съ глагодовъ ям, дам и имам (исмь едвали вліяло на это, по крайней міррь, ближайшимь образомь) перешла къ глаголамъ азовымъ, такъ что появились: д в ла м обрубаю, бъгам, чувам слушаю, слышу, баням купаю. Къ азовымъ глаголамъ примывають уковые, у коихъ настоящная основа уподобилась

<sup>\*)</sup> Этотъ простой глаголь очевидно быль отвлечень отъ предложнаго о б  $\dot{\mathbf{b}}$  с е повысит ь, гд $\dot{\mathbf{b}}$  важь предлогь стяло чувствоваться одно o.

<sup>\*\*)</sup> В произносите я за е.

инфинитивной, навязавъ ей со своей стороны звувъ у: вм. почноты (инф. коуповати) вознивло к у п у в а м-к у п у в а. Однаво азовые глаголы сохраняють окончаніе анк, когда удареніе падаеть на примету: и гр а нк, копана. Заметимъ, что какія-нибудь въпычана, смина, по чисто нарожному выговору, звучать венчен, сиен. Въ македонскихъ говорахъ всё глаголы вм. а (равнаго ж) могуть кончаться на ам: и да и и да м, н о са (ношу) и носам: есть также, основанныя на другихъ лицахъ, и дем, н 6 с и м. — 2-ое мино представляеть, какъ почти во всёхь славянскихь языкахъ, окончаніе ш: плетеш, летиш, ділаш. Азовые глаголы произвели зайсь, а также и въ другихъ лицахъ, опять-таки схолно со всёми почти славянскими языками, — стяженіе. Въ одинномъ 1-воличьн на ам (ділам, купувам) конечно не происходило стяженія, а имъется новотворка въ другимъ лицамъ. Въ мягкой разновидности азовыхъ глаголовъ 2-ое л. одиннаго числа (также 1-е и 2-ое множнаго), въ силу извёстнаго звукового закона, превращають а въ е: баняшъ, валяшъ произносятся банеш, валеш. При одинномъ 1-воличьи на анк и 2-ое л. представляеть соотвётственное окончаніе ает: играет. Аеш. т. е. а-j-е-ш, можеть опускать e, такъ что получается и г р lpha  $\ddot{\mathbf{n}}$  ш. Отсугствіе стяженія и опущенье гласнаго послів і замівчается и въ остальныхъ лицахъ. Такое же собращение происходить и въ другихъ іотовыхъ настоящихъ: биеш или бийш, желвеш или желвиш.-- 3 мицо одиннаго числа, какъ въ большинствъ славянскихъ языковъ, утратило флексію ть, и признакомъ его служить безсуффиксность: плете, лети, дъла, играе (играй). Впрочемъ македонская ръчь знасть на-CTABLY m, Haid. Bésht eszet, hhehýbat hmenoviet.

Миожное 1-воличье, вромів безсложнаго окончанія м изъ мъ: п ветем, летим, представляєть еще своеобразное окончаніе ме: діламе, ку п ў ваме. Ме является у глаголовь, гді м присвоено одинному числу; въ областной, македонской, річи отмічены однако и такія образованья, какъ но с и ме, й де ме. Флексію ме соблазнительно признать лишь дурнымъ написаніемъ вм. ми, которое можно бы отождествить съ инославянскимъ (серболужицкимъ, польскимъ, отчасти чешскимъ и церковно-славянскимъ) мы, возникшимъ подъ очевиднымъ вліяніемъ соотвітственнаго містонменія. Но областное произношеніе достаточно свидітельствуеть о дійствительномъ существованіи наставки ме. (Привлекаемое къ ділу Миклошичемъ односложное сме ссить не имість большой доказательности, т. к. оно—безударка; братья Цанковы и пишутъ с м м. 1-воличное ме бытуеть еще въ чешскомъ языкъ: děláme, при одниві dělám, и могло бы быть отождествлено съ литовскимъ те: sùkame вертимъ и сопоставлено (или также отождествлено) съ греческимъ, дорій-

свемъ, мес: феромес: Однаво возведенье наставки свойственной лишь двумъ славянския языкамь въ праславянской поре-рисковано, а кроме того чешекое е нопускаеть вруковое объяснение изъ колечнаго ъ, прояснъвшаго въ связной ръчи, передъ группою созвучниковъ, или можетъ быть заимствованіемъ у 2-го лина; послівднее толкованіе приложимо и къ болгарскому языку, и я склоненъ его принять:--2-ое мицо множнаго числа, съ только что упомянутымъ те: плетете, летите, делате, купувате, играете (играйте), не заслуживаеть, чтобы на немъ останавливаться.-Множное 3-мельчье расходится съ однинивать относительно звука т.: оно его сохраняеть, напр. нлетат, могат, игранат, вобнат, сватнат, в р о на т. Глукой въ нягкія окончанія внесень изъ твердыхъ-при чисто звуковоню развити нелучилось он (что и встречается въ областной рвчи) нграет, вобеть, святет, кроет. У авовых глаголовь, расходясь съ остальными славянскими языками, которые въ этомъ лепв. при отяжени въ другихъ лицахъ, употребляють открытое окончаніе, напр., по-сербски вјенчам, -чам, -чамо, -чате, но вјенчају, болгарскій предотавляеть односложное -ат: дълат, купуват. Эти формы легко моруть быть новотворками къ остальнымъ лицамъ, хоти отивтенное у македонневъ долготное ат, при однинномъ -ат съ кратмостыю, необходимо объяснять пооднайшимы стяженыемы изы -ајат -аат. Въ 3 лицв множнаго числа повторяется отмъченияя въ 1-иъ лицв одинияго утрата ингиости и переходнаго смягченія, а съ другой стороны также вторичное смягчение задненебныхы: св в т ж т, х о д ж т рядомы со -тылт, -дылт, эббылт и зобля, плеветыхт и плеветат. вевжт и нечжт, могжт и можжт, вм. староцервовных свя-TATL, MORATL, MORALTL, MASSISSITATL, MORATL, MORATL. OTMETHME OME BOTPEчаемое въ македонскихъ говорахъ окончаніе -еет, напр. п и е́ е т земоет, носеет, молеет: такія формы накъ пиет, вемет (изъ винеть, възминеть) могае пріобрести второе е. подъ вліянісиъ темового е другихъ липъ, а затемъ усложненная наставка -ест перешла и къ ижевымъ глаголамъ. Аналогію представляєть окончаніе -ејо рядомъ съ -о у словенцевъ (о по-словенски »): pletó и pletéjo, а также -eja рядомъ съ -u въ верхнелужицкомъ: pletu и plećeja.

Велительное паклопеніе, какъ по-русски, имветь только 2-ое лицо Множное число его сохраниеть приміту 2: плети, плетіте; бжди, бждіте. В вереносится и на ижевше глаголы: світи, світіте; крой, кроїте. У македонневь вотрічается и те: кавклите и т. п. Везударное и послі гласиміть, накъ во всіхъ новославниских язмкахъстахо неслоговымь: и й й, п й й те; діла й, діла й те; ж и вій (живи), ж и вій те. Замітимь еще, что болгарское велительное, подобно ла-

тинскому, не можеть принимать отринанія, за исключеніемъ сочетанья не дівії, не дівії те оть уграченнаго глагола дата или дашта, каковое и служить, вмість съ усвченнымъ инфинитивомъ, для выраженія запрета: не дівії писа (писа) noli scribere, не дівіте купува nolite emere.

Аористь. У болгаръ донына въ полномъ ходу простыя прошеднія. Изъ аористовъ они, правда, не сохранили ни безприметнаго, типа иль (собственно принадлежащія къ нему формы 2-го и 3-го лица и де, плете, несе - въ счеть не идуть), ни вориста эсоваго однопримътнаго-унсь, ни хъроваго-корневого-закъ; но постоянно употребляють такія формы, какъ хвалих, нграх, писах (писах), клех, плетох (плетох). Болгаре по всёмъ лицамъ своего аориста, кроме 2-го и 3-го однины, провели примъту x, и говорять вм. вастосте, -еми--- п л етохте, -охж. Миожное 1-воличье: плетохие; жме ви, комъ--явная уступва 2-му лицу, которое въ свою очередь усвоило себb отъ 1-го лица x въ замънь с. Хж стало на мъсто ше въ подражание имперфекту, но конечно не безъ содъйствія 1-воличныхъ формъ самого аориста. Аналогичния взивнения множнаго 1-воличья вамбуаются нь явыкахь сёвеоозападныхъ и въ сербскомъ. У чеховъ, встарину, мы встречаемъ аористиме формы вродъ zdełachme и -chmy при -chom, у лужичанъ и теперь zdźeвасьту; также у поляковъ въ старинной и областной ръчи является, вавъ знавъ условнаго наклоненія, bychmy; по-сербски есть областная форма и л е т о м о, гдв -мо, съ обычнымъ у сербовъ онвивніемъ звука x, произошло изъ -xмо — сходство представляетъ и ходячее овончание -смо: плетосмо. Въ 3 лиць сходны съ болгарскимъ лишь свверозапалные языки: по-чещски говорилось zdělachu, по-лужицки имъется zdźełachu, по-польски встрачалось bychę (другіе читають bycha); въ сербскомъ языкъ мы ведимъ правельное отражение староперковнаго окончанія та: плетоше. E слышится и у болгаръ, а вменно въ маведонскихъ рекое, фалие, писае, сохранившихъ отражение звука д но усвоившихъ наравнъ со своими дублетами рекоа, фална, писаа, онъмъвшій впоследствін звукъ x.

Имперфектъ. Имперфектная примъта, какъ и во всъхъ новославинскихъ языкахъ, знающихъ имперфектъ, всегда является въ стяженномъ видъ: п. н. а вм. та. та. Развившаяся при стяжени долгота поболгарски конечно утрачена. Итакъ, мы видимъ формы 2-го и 3-го лица одиннаго числа плетъм е, горъще, играще. Полное спряженье имперфента аметакъ будетъ: плетъх, плетъм е, плетъх и отмътимъ, что 1-ое и 2-ое лицо множинъ произносятся плетъхме, плетъхме. Это можно объяснять тъмъ, что звукъ х не есть, и некогда не былъ мягкимъ; но едвали ни лучше

Думать, что туть вдіяли плетъ́х и плетъ́х ж, а также непримъненное еще во 2-му лицу плетъхом, породившія выговорь плетясте (нли прямо плетихме) ви самородного плетеств. Насчеть окончаній -хме н -хте сравнимъ вористь. Хме въ имперфекта также находить себв инославянскія аналогія: староченскія pletiechme и -chmy при pletiechom. верхнелужицкое plecechmy, нижнелужникое plesechmy. Всладствие отяжевія и утраты долготы, а также вследствіе усвоенья аористомъ имперфектнаго окончанія -хж, нівкоторые имперфекты, кромі 2-го и 3-го лица однивы, совпали съ вористами. Такъ формы и р в к, гор в к, д в л а к, мрћиме, -ите, -им ит. д. употребляются и для аориста, и для имперфекта, и разница замъчается только въ двухъ указанныхъ лицахъ: аористь-ирѣ, горѣ, дѣла, имперфекть-ирѣше, горѣше, дѣда ш е. Припоменть, что произносять, какъ отмичено выше, въ фонетикъ, мри, мри. Отъ совпаденья имперфекта съ вористомъ неръдко уклоняются посредствомъ вторичныхъ образованій, исходящихъ отъ настоящаго, напр. желбях, пишах въ желбы, пиша вм. староперковныхъ выяван, пьских — вористы желѣх и писах (писах). Иногда имперфекть, совпадая въ остальномъ съ аористомъ, расходится сь нимъ по ударенію: з в нь звваю, зіяю представляють имперфекть в В я х и аористь — в в я х. Встрвчается однако и совпаденье аориста съ ниперфектомъ, какого мы бы не ожидали: бер ж, вм. бер в х,--староцерковному верхать, образуеть и брах. (Мив намется ввроятнымъ. что пользуются преимущественно, если пе исключительно, достаточно характерною по окончанію формою браше).

Кормесые маюлы. Настоящее глагола выта звучить следующимь образомы: съм вм. мемь, сивм. мемь, е или й (безсложно), ви. меть, сме вм. ксмь, сте вм. ксмь, сже вм. сже. Утрата начальнаго слога можеть объясняться прислоночнымь (энклетичнымь) употребленьемь этяхь формь — сравнимь мёстоименныя формы го и му изъ кго и кмоу. Но можно думать также о вліяній уже издавна безсложнаго корня множнаго 3-ьеличья. Срв. еще Краткую сербскую фонетику, стр. 36, Между съм и древнейшимь ксмь стоить переходная фонема јесъм, засвидетельствованная среднеболгарскими памятниками. Кстати отметимь новотворный аористь б й д о х, рядомь съ б й х, и такой же имперфекть б ж д в х, рядомь съ б в х, возникшіе подъ вліяньемъ настоящной формы б ж д ж; оть б ж д в х образуется имперфектная элевка б ж д в л. Глаголь метм сохраниль 1-ое лецо в м, староцерк. кмы \*); 2-ое лицо гыш (я сузнлось

<sup>\*)</sup> Написаніе черезъ 16 (въ виду староцерковнаго, т. е., надо думать, староболгарскаго, ж) следуеть считать неисторическимъ.

въ е), вм. м.сн. примънелось къ темовымъ глагодамъ; также и множное 3-benuse & 1 & T bm. mark, ato norme office att i e 2 e t. hogdaracts темовымъ формамъ бод ж т, п д е т ж т. Отъ этого 3-тьеличья исходать 3-ые лицо одиннаго числа и 1-ое и 2-ое множнаго: Бде, Бдем, Бдете, прямыя новотворки по темовому спряженію. Такой же видъ можеть принимать 2-ое лицо однины, звучащее тогда в д е ш. Велительное, сохранивъ староцерковное вжал въ виде в ж. образовало также вторичное В ж те вм. mants. Такимъ же арханзмомъ и полуарханзмомъ являются виж (виждь) в вижте (видите). По ихъ, въроятно, примъру возники и бъя, бъяте и държ, държте. Есть еще леж, лежте рядомъ съ лежи, лежите, а также невполив аналогичныя влив, влъзте войди, -ите и излъз. -зте, да направ, -вте, остав, -вте рядомъ съ направи. -въте. остави, -въте. Глаголъ им сохраниль 1-ое лицо одиннаго числа дам (впрочемъ флексія м въ дам и я и, всибдствіе перенесенія ея на азовне глаголы, перестала быть характерною) и 3-ье множнаго, онять-таки съ извоторниъ измъневьемъ,-A A A A T, DABHOO DVC. ARAVT, BM. REALTA. OCTAIDERLE ANUA, TREES RAND V MCTH, продставляють новотворки во множинному 3-тьеличью: даде н, даде, дадем, дадете. Велительное наплоненіе звучить дай, дайте вм. лаждь, налите-ота, въ настоящее время общеславянская, форма есть или подражаніе такимъ велительнымъ, канъ и грай, дваай, или перетолюванів (тоже не безъ участія этихъ велительныхъ) староцерковнаго дан. дант оть глагола димун-лаж давать. Глаголь дата, значить, сохраниль меньше древних формъ, чемъ исти. У него следуеть отметить еще новотворное къ вастоящему причастіе даден, рядомъ съ давнишнимъ дан. Срав. русское неродное "рано в и дадена" въ пъснъ "Спитоя мив, иладешенъкой, дремлется". Глаголь валати угратился.

### Описальныя формы спряженія.

Мы встръчаемъ у болгаръ тъ же двъ описальныя формы прошедшаго, которыя намъ извъстны изъ староцерковнаго языка: прошедшее совершенное (перфектъ) и давнопрошедшее или преждепрошлое (плюсквамперфектъ).

Перфекты имветь двоякій составь. Во-первыхь — обывновенный, согласный со староцерковнымь: сплел съм, същим всем. Въ 3-мъ лицв помогальный глаголь нервдко опускается: пасъл е или просто пасъл, наржив сж го носили или наржив го иссили. По другому способу перфекть слагается изъ того же элеваго

причастія спрягаемаго глагола и изъ перфекта помогальнаго, т. е. употребляется соединеніе, служащее въ другихъ славянскихъ языкахъ, виргла (но чуть-ли не по ошибив) и въ староцержовномъ, для выраменья преждепрошлаго: плел съм бил.

Преждепроилое обравуется накъ нъ староцерковномъ, такъ, что состоитъ изъ элевато причастія спрягаемаго глагола и изъ имперфекта тиагола кити: и л е́ л б в х. Есть однако и другой способъ-сочетанье того же причастія съ вористомъ къръ: и л е́ л б и х. О последнемъ соединевьи, выражающемъ въ другихъ языкахъ только условное наклоненіе, ръчь будеть еще ниже.

Болгарскій наыкъ обладаеть также одникъ описальнымъ сочетиніемъ, свойственнымъ ему одному: это описальный имперфекта, состоящій наъ новотворнаго имперфективго причастія и настоящаго — помогальнаго глагола: плет віл съм, билл съм, пишал ольм.

Будущее время по-болгарски постоянно описывается, хотя бы глаголь и принадлежель из соваршенному виду (тоже самое у сербовь и у словенцевых даже форма б ж д ж сама по себи не обозначаеть будушаго. Помогальнымь глаголомъ служить вдесь катаги, играющее такую роль и въ старонарвовномъ: пьски момти. Хошти является въ видъ щ жобезсложенье корви можно бы оправдать энклитечностью номогальнаго глагола, но естественные исходить отъ взвыстной въ отвропервовномъ глухой огласовки: жинта. Болгаровое будущее представляеть ивсколько разповидностей. Гларныхъ разповидностей двв: 1) соединение помогальнаго глагола съ усвиеннымъ жифинитивомъ спригаемаго и 2) соединевіе его съ настоящимъ. Итакъ, мы отъ глагола върги имвемъ булушее: бра шж. бра шеш, бра ше. бра шем, бра шете, бра шжу. Такимъ же образомъ пъсяти, хвалити, илести, мести, пешти образують: п и с а иж (писа шж), хвали шж, пле шж, не щж, пе ыж. Мнь важется въроятныть, что въ этикъ сочетаніяхъ и развился темовой инфинитивъ (ближайшимъ образомъ изъ усвченнаго): какое-нибуль хвалит штж легко могло перейти въ хвали штж. 2-ой способъ выраженія будущаго самъ является въ нёсколькихъ видоизмененіяхъ: Основнымъ изъ нихъ следуеть считать подчинение посредствомъ союза да: ща да бера (θέλω їνα λαμβάνω, = λήψομαι), щè ш да бере́ш, щè да бере, щем да берем, щете да берете, щит да бер ж т. Сочетанья эти обывновенно упрощаются посредствомъ опущенія союза, такъ что говорится щж берж, щеш береш, ще бере. щем берем, щете берете, щат берат. Далье помогальный глаголь, чувствуемый уже какъ приставка, можеть застыть въ одной формѣ—иля 1-го, или 8-го лига однины (наиболѣе простыхъ): ща бера́, ща бере́н, ща бере́н, ща бере́н, ща бере́н, ща бере́н, ще бере́н. ще бере́н. ще бере́н. ще бере́н. ще бере́н. ще бере́н.

Особо отмътимъ будущее глагола выти: щ ж б ж д ж или щ ж с ъ и. а также инфинитивныя (болгаре, кажется напрасно, говорять "неопредъленныя") будущія глаголовъ от й д ж уйду и д б й д ж приду, неходящіяся, также какъ и настоящія, въ нѣкоторомъ взаниномъ протяворьчіи: от й щ ж и д б щ ж.

Въ областной рѣчи помогальный глаголъ является еще въ иныхъ видахъ: ждж и жде, жж и же, ше. ке, ста, са, зда, за, происхождение которыхъ отчасти неяско; ждж д. б. слито изъ щ ж  $\partial \alpha$ .

Преждебудущее (будущее совершенное) состоить изъ будущаго глагола выти въ соединеньи съ элевымъ причастиемъ спрягаемаго: ща бждж сплел или щж съм сплел.

Условное наклонение у болгаръ можеть описываться по общеславян-CHOMY CHOCOGY. HDM HOMOHIM SHEBARO HDHHACTIH H BODECTA ENER: H D & I A I бих, развеселил се бих, ако ме би зел царот (если царь взяль бы меня). Можно думать, что эта выраженія отличаются оть такихь же сочетаній въ смысль преждепрошлаго полною безударностью помогальнаго глагола, воторый тамъ д. б. получаеть второстепенное удареніе: р є в в л би dicat и рекълби dixerat. Обывновенно болгаре выражають условность лишь посредствомъ союзовъ да, ако, ако да, соединяемых чаще всего съ настоящимъ, а для прошедшаго времени съ имперфектомъ несовершеннаго вида. Т. к. разсказъ ведется предпочтнтельно въ настоящемъ совершеннаго вида, то настоящее несовершенное, въ добавокъ принимающее многда своеобразную форму, можно даже назвать. всявдь за Цанковыми, условнымъ наклоченіемъ. Примѣры: \_ да иман мастило, писувам" если бъ у меня были (теперь) чернила, я бы писаль: "а́з сж. исвжпувах, а̀во не бъ́ше водата то́лкоз студе́на" я бы (тогда) выкупался, если бы вода не была такъ холодна; "испивал съм сичеото вия. аво да сж го биле дали" я бы (тогда) выпиль все вино, если бъ его дала.

Термный (страдательный) замою, вакъ и въ другихъ славянских ламкахъ, можеть быть выраженъ: 1) посредствомъ соединенья терпнаго причастія съ соотвѣтственною формою глагола выти: б й т, б й т а, б й т о с ъ м; б й т, -т а, -т о, с и; б й т е; б й т а е или б й т а й; б й т о е или б й т о й; б й т и с м е; б й т и с т е; б й т и с ж и т. и. 2) посредствомъ залога возвратнаго: х в а л нж с ж—хвалюсь или меня хвалять. Опяттаки сходно съ другими славянами, болгаре обывновенно предпочитають дать р в чи д в й ный обороть: х в а л нж т м ж.

## Приложеніе.

#### Грамматическіе труды.

Цанковы, Антонъ и Драганъ Киріаковичи: Grammatik der bulgarischen Sprache, Von A. und D. Kyriak Cankof. Wien 1852.

Болгарскіе отдёлы въ Сравнительной грамматикѣ славянскихъ языковъ Франца Микломича: Vergleichende grammatik der slavischen sprachen von Franz Miklosich:

- 1) I Band. Vergleichende lautlehre d. sl. spr. Wien 1852. 2-ое изд. 1879 г. Начинающимъ удобите пользоваться 1-мъ изданіемъ.
- 2) III Band. Vergleichende formenlehre d. sl. spr. Wien 1856. 2-ое изд. 1876 г.: Vergleichende wortbildungslehre d. sl. spr. Русскій переводь, со 2-го изданія, съ примічаніями и дополненіями, Шлякова и лектора: Сравнительная морфологія славянских языковь, сочиненіе Франца Миклошича, перевель Николай Шляковъ подъ редакціей Романа Брандта. Выпускь ІІ. Языки словенскій, болгарскій и сербскій. Москва 1885. (Оттискъ изъ ІХ тома Извістій Историко-филологическаго Института князя Везбородко въ Ніжинів). 2-ое изданіе (почти безъ перемінь)—Москва 1890.

Везсоневъ, Петръ. Главные вопросы языка новоболгарскаго, условливающіе собою правописаніе. Вводная статья къ изданію "Болгарскія пъсни изъ сборниковъ Ю. И. Венелина, Н. Д. Катранова и другихъ болгаръ, издалъ Петръ Безсоновъ". Москва 1855 г.—оттискъ изъ журнала: "Временникъ Императорскаго Московскаго Общества исторіи и древностей россійскихъ". Книга ХХІ.

Chleborad, Fr(anz) Lad(islaus). Bulgarische Grammatik. Leipzig. 1887. Kalina, Antoni. Studyja nad historyją języka bulgarskiego. Kraków. 1891. Оттискъ изъ Журнала: Rozprawy i sprawozdania z posiedzeń Wydziału filologicznego Akademii Umiejętności, t. XIV—XV.

Лавровъ, П(етръ) А(дексвевичъ). Обворъ звуковыхъ и формальныхъ особенностей болгарскаго языка. Москва 1893. Оттискъ изъ "Чтеній въ Императорскомъ Обществъ исторіи и древностей россійскихъ при Московскомъ университетъ". Книга CLXVII (4-ая 1893 года).

Тиховъ. Очеркъ грамматики западно-болгарскаго нарвчія по сборнику болгарскихъ пъсенъ В(лад.) В(ас.) Качановскаго. Оттискъ изъ "Ученыхъ Записовъ Казанскаго Университета" 1890 г.

Флоринскій, Тимоеей. Лекцін по славянскому языкознанію. Часть І. Кіевъ 1895. Стр. 47—189. Здісь, стр. 49—57, можно найти также боліє полную библіографію по болгарской филологіи.

#### Словари.

Богоровъ, И. М. Френско-български и българско-френски рычникъ. Френско-български дълъ. Віена 1871.

Дювернуа, А(лександръ). Словарь болгарскаго языка. По памятникамъ народной словесности и произведеніямъ новъйшей печати. Москва 1885—1889. Изданіе по большей части посмертное и обработанное П. А. Лавровомъ, при сотрудничествъ Вяч. Ник. Щепкина, Б. М. Ляпунова и болгарина Ө. Г. Влайкова.

solver a grant and the contract of the contract of

est a visit of the property of the first of the second of

# та попедавки и дополнентя.

Стран. 2, стрк. 2 св. Мъгла значить туманъ.

Стран. 2, стрк. 12 св. Вм. цъвте нужно -ти: глаголъ этотъ перешелъ въ другой разрядъ.

Стран. 2, стрк. 9 сн. Также сърце, и это произношение (рядомъ съ сърце-то) считается литературнымъ. На письмъ въ этомъ словъ, какъ и по-русски, является нъмое  $\partial$ .

Стран. 3, стрк. 4 св. Буква и въ словъ чер и обыкновенно (чуть ли даже не всегда) опускается въ произношени, а неръдко и на письмъ. Бытуетъ также другая фонема—черен.

Стран. 3, стрк. 12 сн. И въ литературномъ языкъ замъчается стремленіе всегда произносить в за e (д. б. подъ вліяніемъ своихъ экающихъ говоровъ и языка русскаго). Такъ для слова человъкъ правильнымъ считается выговоръ ч о в е́ к (притомъ съ e).

Стран. 3, стрк. 7 сн. У образованных болгаръ сказывается стремленіе вездѣ возстановить a—д. 6. это плодъ школьнаго фокусничанья хотя и въ живой рѣчи допустимо вліяніе родственных формъ, и пи я н напр. могло вновь навязать звукъ a какому-нибудь пи є ни ца - пи-я́ ни ца.

Стран. 4, стрк. 12 сн. Отмътимъ еще странное появленіе въ мягкихъ слогахъ и вм. у и наоборотъ: клич рядомъ съ ключ, либе милый, милая вм. любе (почти всегда); шурбки жув рядомъ съ ширбк, жив. Оно лишь отчасти оправдывается тъмъ, что у въ такихъ слогахъ очень близко къ звуку среднему между у и и— ü.

Стран. 4, стрк. 4 сн. Череп—черепокъ. Чаще ч й р е п, также и ч йр с и—это впроченъ не выясняеть, а еще болье запутываеть вопросъ.

Стран. 5, серед. Обозначая болгарское удареніе посредствомъ акуга, иногда буду пользоваться и грависомъ, для выраженья второстепеннаго, менъе сильного, ударенія.

Сран. 6, стрк. 12 св. У Македонцевъ встръчается также согласный трифтонгъ *щ*, выражаемый записывателями посредствомъ шч, напр. шчерка, плашчаш.

Стран. 7, стрк. 4 св. Вм. колач лучше было бы взять его болье обычный синонимъ кравай: със краваи. (Кравай—круглый сдобный хльбъ, съ круглымъ отверстиемъ посерединъ).

Стран. 7, серед. По крайней мъръ  $\phi$  вм. xs свойствено "большинству говоровъ" (Лавровъ, Обзоръ, стр. 94; см. здъсъ, стр. 31). Слишащееся у книжныхъ людей xs едвали что иное, какъ уступка письму.

Стран. 7, стрк. 11 сн. Кромъ ю наство, слышатся также ю наштво и ю начество—послъднее, надо думать, книжное.

Стран. 9, стрк. 5—6. Болгарское правописаніе представляєть здівсь окончаніе -ь, а въ соединеніи съ членомъ -ьта.

Стран. 9, стрк. 9 сн. Отмътимъ подражащую е́ровкамъ множину̀ сло́ва владика владыка, епископъ—влади́ и и.

Стран. 9, стрк. 8 сн. Болест надо бы было написать, какъ въ 6-ой строкъ сверху, черезъ е: -есть—это разновидность наставки -ость, и принимаемый иногда во вниманіе т въ бол т как (глагольная примъта) туть ни при чемъ.

Стран. 10, стрк. 17 св. И кол можеть имъть коли, напр. купих пет кола коли джоови я купиль пять возовъ дубовыхъ кольевъ. [Указаніе студента-болгарина Федора (Теодора) Стоянова, коему я обязанъ и нъкоторыми другими указаніями].

Стран. 10, стрк. 16—14 сн. Существуеть и выговорь овци; нормальной считается множина св вщи, св вщит в. Отматимъ еще акцентованіе молци, конци (при молцить, концить). Срв. мою статью "Насколько мелочей. 4) Акцентныя крохи", въ Юбилейномъ сборникъ въ честь Всев. Фед. Миллера, гдв я напрасно не отматилъ еще сербскихъ ланци цапи, при ланац, новци деньги, при новац, родникъ новца, монета, и мом щи (или мом ци) парни, при мом ак.

Стран. 10, стрк. 11 сн. И со звукомъ х—лахте, а также (даже чаще) съ другимъ удареніемъ лахте (при лахтетв). Дакти м. б. лишь дурная орфографія.

Стран. 11, стрк. 4 и 3 сн. Въ имени Радка, ласкательномъ отъ Рада, по этимологическому письму, нужна буква  $\partial$ .

Стран. 11, прим. Не только черкова, но и черква. Вм. дещ и обыкновенно является, очевидно персиначенное изъ него (подъ вліяніемъ зовниковъ на е, а м. б. и фонемъ дъщеря, щерка)—деще. Кремвк—акцентованіе Цанковыхъ; г. Стояновъ произносить кремик, какъ написано и въ словаръ Дювернуа. Существуеть также (правда, цецитересное) кремен, кремени.

Стран. 12, стрк. 6 св. Произносять также ноги.

Стран. 13, серед. Кръсник образуеть и по обыкновенному способу кръсник о.

Стран. 14, стрк. 2 св. Есть также (что считается литературноправильнымъ) Господа, т. е. какъ по-русски. Стран. 14, стрк. 12 сн. Отмътимъ сочетанья съ опредъленіемъ, слъдующимъ за предметницей или же предмествующимъ ей: пет коня бъли и пет бъли коне—во второмъ случав склоненія нъть.

Стран. 14, стрк. 9 сн. Однако съ членомъ: из кащата, окол (около) кащата.

Стран. 15, въ абзацъ. Пинутъ также "съчинения на Ивана Вазов" и даже "скъдующить издания от Иван Вазов".

Стран. 16, 1-ый абзацъ. Отмътимъ, что формы ме, те, се теперь возобладали въ литературномъ языкъ. — Съ "себе си" сходны плеонастичныя сочетанья "Мене ми се чини" (миъ камется), "Тебе то не викат" (тебя не зовутъ), и въ 3-мъ лицъ: "Него го не обичат" (его не любятъ) и т. п.

Стран. 17, стрк. 13 ов. Царатого го било страх—"царя, его пугало", царь опасался. Срв. мене ми и т. д. въ предыдущемъ дополнения.

Стран. 18, стрк. 3 св. Срв. дополнение ко 2-ой стран., стрк. 9 сн.

Стран. 18, серед. Вм. цала лучше было бы въять другой примарть (хоть бы добра), т. к. обыкновенно акцемтують, какъ и я самъ на стр. 20, прим.—цала.

Стран. 18, стрк. 5 сн. Въ книжномъ языкъ встръчается употребленье окончанія -ий отлично отъ -и, наравит съ -ият, -ия; но живая ръчь едвали соблюдаетъ такіе оттънки произношенія.

Стран. 19, стрк. 14 сн. Въ словъ най-добър съ ъ спало удареніе (`). Произносять впрочемъ также добър, по-добър, найдобър.

Стран. 20, стрк. 1 св. Съ в въ слове о сем т в спало удареніе (').

Стран. 20, серед. Обыкновенно хиля́да, очевидно подъ вліяніемъ другого названія значительнаго числа сто, принимаеть окончаніе, а всл'єдствіе того и членъ средняго рода: хиля́до, хиля́до то. (Хотя сто само этимъ членомъ не пользуется).

Стран. 21, стрк. 8 св. b попаль въ слово н в кольцина по опечаткъ.

Стран. 22, абзацъ З. Г. Стояновъ, какъ на литературныя окоичанія (вообще весьма рѣдкаго) настоящнаго папричастка, указалъ мив на -ащец, - ещец и - ки, напр.: гледащец в морето, видѣх голѣма костенурка (черепаху); минуващец прѣз лозето (черезъ виноградникъ), набрах си комница грозде; пишайки на Ивана, доде ми на умът (я вспомиилъ) за тебе; видъйки Драгана, напомних си неговата история.

Стран. 22, стрк. 1 сн. Въ словъ "видъла" съ ъ спало удареніе (').

Стран. 23, стрк. 7 св. Вм. погодых, погоден лучие было бы привести, какъ болъе обычныя, сложенныя съ другимъ предлогомъ сгодых, сгоден.

Стран. 23, стрк. 12 сн. Т. е. какое-нибудь плеты, рядомъ съ плетещ, могло вызвать рядомъ съ клеветещ—клеветы.

Стран. 27, стрк. 9 св. Г. Стояновъ произносиль да лах.

Стран. 28, стрк. 5—6 св. Выраженье "можеть принимать" неподходящее, т. к. в ш есть ръдкій арханямъ, и в д е ш господетнуєть почти исключительно.

Стран. 29, стрк. 4 св. и слъд. Цанковское и дел съм бил въ качествъ перфекта чуть ли не провинцьялизмъ; по крайней мъръ оно можеть быть и преждепрошлымъ.

Стран. 30, стрк. 6—7 св. Я подозръваю, что различение будущаго "опредъленнаго" и "неопредъленнаго" основано лими на томъ, что въ составъ второго входить "неопредъленное наклонение", да первоначально м. б. и имълось въ виду не значение, а только форма. Однако г. Стояновъ утверждаетъ, что отгънки большей и менвшей увъренности въ предстоящемъ событи дъйотвительно свойствены живой ръчи.

Aughl Cay

# УЧЕНЫЯ ЗАПИСКИ

# ИМПЕРАТОРСКАГО

# МОСКОВСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

ОТДЪЛЪ ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКІЙ.

выпускъ тридцать-первый.

31.



МОСКВА Университетская типографія, на Страстномъ бульваръ. 1901.

# УЧЕНЫЯ ЗАПИСКИ

## **UMPEPATOPCKAFO**

# МОСКОВСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

ОТЛЪЛЪ ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКІЙ.

ВЫПУСКЪ ТРИДЦАТЬ-ПЕРВЫЙ.



MOCKBA.

Университетская типографія, на Страстноми бульвара. 1901. Печатано по опредълению Совъта Императорскаго Московскаго Университета.

#### оглавленіе.

| Алексъй Мироновъ. Альбректъ Дюреръ, его жизнь и художествен-       |        |
|--------------------------------------------------------------------|--------|
| ная деятельность. Къ характеристике эпохи Возрождения въ пе-       |        |
| мецкомъ искусствъ                                                  | 1-423. |
| Владиніръ Гіацинтовъ. Возрожденіе итальянской скульптуры въ произ- |        |
| веденіяхъ Николо Цизано                                            | 1—136. |

# АЛЬБРЕХТЪ ДЮРЕРЪ,

## его жизнь и художественная двятельность.

Къ характеристикъ эпохи Возрожденія въ нъмецкомъ искусствъ.

"Имя Дюрера извістно съ давняго времени, наих ведичаймая знаменитость въ искусстві живониси. Нікоторне називають его Апедіесовъ нашихь деей. Но я думаю, что еслиби Апедіесъ биль теперь живъ, онъ долженъ биль би, но чести, отдать пальму первенства Дюреру".

Erasmus: de recta lat. graecique serm. pronuntiatione.

"Обзоръ такой многосторонней двятельности, какъ двятельность Дюрера, во всёхъ ея проявленіяхъ, бить можетъ, превишаетъ сили и знанія одного человёка".

.І. Гейгерь: исторія німецкаго гуманцзма.

## AT THE STATE OF THE STATE OF

# ATTION BUTTON

# AND AND MARKET WAR TO A TO A STATE OF

### am i structura takilan basis biri tili. Venkal

the second section is a second second

A few forms of the control of the co

and the second section of the second section is a second section of the second section of the se

## введенте.

Случается иногда, что природа, обыкновенно столь скудно раздающая дары свои большинству, надъляеть немногихъ избранниковъ съ необычайною щедростью, -- одаряеть ихъ такими богатствами естества, такими сокровищами духа и тъла, какія распредъляются ею въ обыкновенных случаях между многими по частямь и въ теченіе долгаго времени. Тогда каждый изъ этихъ счастливыхъ избранниковъ, одаренный какъ бы особою мощью; сосредоточивая въ своей личности, какъ въ фокусъ, всъ лучшія стороны духовныхъ и физическихъ свойствь, присущихъ извъстной націи и возможныхъ въ данное время, становится высочайшимъ и полножизненнымъ представителемъ своей народности и эпохи, живымъ и блестящимъ носителемъ ихъ важивищихъ своеобразныхъ особенностей... Въ области искусства, науки, общественной жизни и проч., каждый народъ и эпоха имъють своихъ типичнъйшихъ представителей, и чъмъ важнъе въ культурной истории нации переживаемый ею періодъ, тъмъ значительнье, тымъ выше такіе ея представители, — тымъ пышные расцвътъ геніальности въ этихъ немногихъ, исключительно одаренныхъ натурахъ. 🏂 Sangerto goros e tonos e alterativos

Для историка, ивследователя каждой данной эпохи, эти высшіе, избранние си представители являются матеріаломь величайшей исторической ценности, дающимь возможность—вёрнёе и проще всего отискить, а загёмы съ надлежащей яркостью и определенностью от-

мътить и оцънить всъ важнъйшія пріобрътенія эпохи и націи вътакой или иной обширной области жизни народной, находящей вънихъ для себя сосредоточенное и потому интенсивное отраженіе.

Къ Альбрехту Дюреру, жизни и дъятельности котораго попредлагаемое изследованіе, сказанное сейчась дожимо во всей полнотв. Вышедши изъ среды той націи, которая издавна занимала почетное мъсто въ семь европейскихъ нароловъ; родившись и выросши въ ту знаменательную эпоху въ исторической жизни этой націи, когда проникнутая, новымъ духомъ, новыми стремленіями, эта последняя переживала величаншів культурный кризисъ, приведшій ее къ возрожденію, Дюреръ являлся, можно сказать, во всёхъ отношеніяхъ однимъ изъ важнёйшихъ представителей германской народности великой эпохи реформъ в безусловно высшимъ изъ нихъ въ широкой сферв искусства поры возрожденія, ---его практики и теоріи. Въ этой, именно, области съ своими блестящими прирожденными дарованіями, какими художникь надъленъ быль въ той мъръ, при которой изчезаетъ граница между талантом и ченіем; со своею поистин изумительною по силь любовью къ природъ, къ искусству и неустанному труду, съ помощью котораго онъ въ теченіе всей своей жизни стремился развить еще болье данныя ему отъ природы способности; со своимъ серьезныйшимъ философскимъ складомъ ума, глубокой идейностью и чистымъ, возвышеннымъ строемъ религіозныхъ и нравственныхъ убъжденів.— Дюреръ не имъть себъ равнихъ среди своихъ современниковъ. Можно утверждать, не опасаясь преувеличить значение этого художника, что нъмецкое искусство великой эпохи Возрожденія нашло въ лицъ Люрера свое наиболъе полное, живое и яркое выражение; что въ творческой деятельности одного геніальнаго художника съ ясной определенностью отразились успехи ценаго періода въ развитін національнаго искусства Германіи со всею ихъ последовательностью и во всемъ ихъ разнообразіи, какъ въ его художественныхъ теоретическихъ возэрвніяхъ въ то же время выразился весь прогрессъ эстетическихъ взглядовъ эпохи въ соответствіи съ самою практикой.

Шагь за шагомъ внимательно изучить жизнь и плодообильную творческую деятельность такого художника, отмечая прогрессивныя измененія въ создаваемыхъ имъ произведеніяхъ; раскрыть последовательный, преемственный ходь смёнявшихь другь друга работь его со всёми оттёнками внёшнихъ и внутреннихъ перемёнъ, какими характеризуется соотв'єтственный рость ихъ творца, — значить осв'єтить цёлую эпоху въ исторіи искусства народа, среди котораго жиль и работаль этогь художникь; освётить и дать для нея рельефный и ясный образъ съ опредвленными характерными чертами, гдв индивидуальное, лично принадлежащее художнику, становится уже общимъ. и частное-представителемъ цёлаго. Оттого обстоятельная историческая монографія, посвященная одному такому художнику, оказывается способною, если не вполнъ замънитъ собою характеристику целой эпохи въ искусстве, то по меньшей мере сделаться однимь изъ тъхъ краеугольныхъ камней ея, какіе могутъ и должны быть положены въ основу каждой такой многообъемлющей характеристики

Личности, подобныя Альбрехту Дюреру, естественно всегда возбуждають къ себъ самый глубокій и искренній интересь многочисленныхъ изслъдователей, рождающій въ свою очередь горячее стремленіе къ возможно болье близкому и обстоятельному овнакомленію съ жизнью, исполненной творческихъ замысловъ и осуществленія ихъ; приводящій къ созданію ряда спеціальныхъ работь по собиранію матеріаловъ о жизни и дъятельности такого художника и освъщенію ихъ. По отношенію къ Альбрехту Дюреру, этимъ выдающимся къ нему интересомъ объясняется, дъйствительно, появленіе за періодъ истекшихъ стольтій цълой обширной митературы, — тъхъ многочисленныхъ и разнообразныхъ изслъдованій, въ которыхъ съ весьма различнымъ успъхомъ, соотвътственно умънью и знаніямъ каждаго изъ изслъдователей, все шире и глубже съ теченіемъ времени и накоиленіемъ матеріаловъ, пров'врявшихся критикой, раскрывалась въ своемъ существъ жизнь и изумительная по богатству творческая дъятельность великаго германскаго художника; обсуждались и оцънивались тъ многоразличные результаты, которые давала эта дъятельность его въ области искусства, его исторіи и теоріи.

Въ наши задачи не входить разсмотрѣпіе здѣсь длиннаго ряда тѣхъ, посвященныхъ жизни или произведетамъ Дюрера, работъ изъ далекаго протлаго, которыя въ настоящее время утратили всякую цѣпность, кромѣ библіографической, сыгравши при своемъ появленіи неизбѣжную роль первыхъ слабѣйшихъ попытокъ, обусловившихъ однако самымъ своимъ разрушеніемъ успѣхи дальнѣйшихъ работъ по тому же предмету. Перечень ихъ найдетъ себѣ мѣсто въ общемъ прилагаемомъ здѣсь указателѣ литературы о Дюрерѣ \*).

Мы остановимся здёсь на болёе или менёе общемъ пересмотре только тёхъ, наиболёе важныхъ изъ появившихся въ текущемъ столётіи изслёдованій о Дюрерё, съ которыми по настоящее время приходится считаться каждому изъ новыхъ изслёдователей по тёмъ же вопросамъ, хотя бы и съ отрицательнымъ къ нёкоторымъ изъ нихъ отношеніемъ.

Работами наиболье общирными, разносторонними по содержанію своему и разнохарактерными по способу изложенія и методическимь пріемамь ихъ авторовь, могуть быть названы сочиненія А. фонь-Эйе, Таузинга, Шпрингера, Кнакфусса. Нельзя не признать однако, что при наличности несомивиныхъ и немалочисленныхъ достоинствъ каждое изъ этихъ изследованій страдаеть въ то же время такою или иною существенною односторонностью, неполнотою и рядомъ другихъ недостатковъ, естественно объясняющихся съ одной

<sup>\*)</sup> См. приложеніе № 2. Попытку представить враткій критическій обзоръ этой древитишей литературы о Дюрерѣ (съ 1604 по 1816 г.) паходимъ у Heller: das Leben und die Werke Alb. Dürers, II. s. 1--9, Leipzig 1881.

стороны, чрежвычайною обимирностью и своеобразнымы характеромы матеріала, подлежавшаго изученію; сы другой, самыми прісмями работы и способень належенія ся результатовы у названных в затороны.

Первымъ изъ изслъдований о жизни и дъятельности Дюрера съ характеромъ болъе или менъе научными справедливо считается обширная монографія A. von Eye: Leben und Wirken Albrecht Dürers, Nördlingen, 1860, въ которой достаточно подробныя біографическія св'єдінія авторъ соединяєть съ весьма многочисленными св'єдівніями о самыхъ произведеніяхъ художника. Должно указать, однако, при этомъ, что, отводя въ своемъ сочинени большую часть мъста описанію содержанія разнообразнівнику произведеній Люрера въ области гравюры и живописи, авторъ въ то же время слишкомъ мало вниманія уделяєть изстедованію самаго стиля и техники этих в произведеній, вслідствіе чего подтепенное развитіе художественнаго таланта великаго намециаго мастера, впутренній и вившній прогрессь въ рабочанъ его, остается во многихъ отнопенияхъ невыясненнымъ ' для читателя. Нарушение точной оронологической последовательности вь значительномъ числъ случаевь припраспредълени художественнаго матеріала въ описаніяхъ Эйн еще болье затрудняеть по существу распрытіе историческию пропесса вы развитіи Дюрера. Наконець, совершенное отсутство пояснительных импостроини кь тексту сочинения Эйе делиеть самые ресультаты изольдования его малодоступными для читателей, въ виду невозможности провърки такихъ нли иныкъ инфий 'автора' относительно произведеній художника путемь непосредственнаго сличения ихъ съ последними.

Противоположнымъ характеромъ отличается изложение талантливо написаннаго изследования Шпрингера (Anton Springer: Albrecht Dürer, Berlin, 1892). Съ большимъ знаніемъ предмета отмечая важнийние моменты быстраго прогрессивнаго развития Дюрера, поскольку оно выражалось въ общемо ходо работъ его но гравюръ и живониси, авторъ однако почти не оставляетъ въ своей книгъ мъста

описательной сторонь, во многихь случаяхь только нысколькими словами напоминая о содержаніи композицій, а въ еще болье многочисленныхъ случаяхъ и совсымъ опуская уноминаніе о произведеніяхъ художника, если они представлялись ему недостаточно характерными образцами творчества Дюрера. Въ цыломъ это—произведеніе даровитаго ученаго, назначенное для большой публики, и оттого въ значительной мыры тернющее въ солидности и обстоятельности изслыдованія за счеть общедоступности его. Нысколько десятковъ хорошо выполненныхъ иллюстрацій къ тексту увеличивають цынность самаго текста.

Въ обширномъ, состоящемъ изъ двухъ томовъ, сочинения Таузинга (M. Thausing: Dürer. Geschichte seines Lebens und seiner Kunst. I—II Bd., Leipzig 1884, 2 Aufl.), біографическое изслідованіе явно преобладаеть надъ художественно-историческимъ, при чемъ нерваю авторъ удаляется оть настоящаго предмета своего изследованія вследствіе того, что чисто вившнимъ образомъ, по поводу техъ или яныхъ біографических данных, относящихся къ Дюреру, связываеть эти последнія съ біографическими и иными сведеніями о лицахъ и событіяхъ, лишь отчасти соприкасавшихся съ жизнью самого Дюрера и остававшихся безъ всякаго существеннаго вліянія на художественную его дъятельность. Въ то же время весьма значительное количество произведеній Дюрера или вовсе не упоминается авторомь, или описывается недостаточно подробно и ясно; а въ самомъ освыщеніи фактовъ изъ сферы художественнаго творчества Дюрера, на ряду съ весьма удачными объясненіями, весьма нередки, какъ показано будеть въ надлежащихъ мъстахъ нашей книги, и явно ощибочныя истолкованія.

Монографія о Дюреръ, составленная Кнакфуссовъ (H. Knackfuss: Dürer. Leipzig und Bielefeld, 1895) и помъщенная авторовъ въ общирной серін монографій художниковъ \*), представляеть изда-

<sup>\*)</sup> Künstler.—Monographien von H. Knackfuss, Professor an d. K. Kunstakademie zu Kassel. & 5)

ніе, им'явшее въ виду возможно болье широкое распространеніе среди любителей искусства, среди большой публики, и какъ таковое, лишено столь необходимаго въ каждомъ строго научномъ изследованіи критическаго аппарата. Нельзя не поставить однако въ заслугу автору, что ограничиваясь въ своей монографіи почти исключительно строго фактическимъ изложеніемъ, онъ ум'я выбрать почти всегда художественный матеріалъ не только такой, котораго несомн'я принадлежность Дюреру установлена предшествующею критикой, но въ то же время и наиболю типичный для характеристики великаго художника въ различные періоды его посл'я довательнаго развитія. Весьма ц'яннымъ прибавленіемъ къ тексту является въ изданіи Кнакфусса большое количество (127) иллюстрацій, исполненныхъ съ оригиналовь Дюрера лучшими въ отношеніи точности и отчетливости передачи особенностей самыхъ оригиналовъ, механическими способами воспроизведенія.

Целый рядь другихь монографій о Дюрерь общаго характера. каковы: W. Schmidt: Albrecht Dürer (въ изданіи Dohme: Kunst und Künstler Deuschlands und der Niederlande bis gegen die Mitte de 18 Iahrhunderts. Leipzig 1877). Charles Heaton: the history of the life of Albrecht Dürer of Nürnberg, London 1870; H. M. Горбов: Альбрехть Дюрерь (см. Русскій Въстникь 1894 г., марть), и н. др.,—не прибавляють своимъ содержаніемъ къ предпествующимъ изслёдованіямъ ничего сколько-нибудь цённаго въ научномъ отноменіи, предлагая по превмуществу добытые уже другими изслёдователями результаты, притомъ бевъ надлежащей критической проверки ихъ и при недостаточномъ умёньё разобраться среди богатствъ матеріала при выборё ихъ.

Кромъ перечисленныхъ сочиненій, посвященныхъ по возможности разностороннему общему разсмотрѣнію жизни и дѣятельности Дюрера, имѣется весьма значительное количество изслѣдованій, авто-

рами которыхъ предлагается, то въ видъ сирыхъ матеріаловъ, то въ болѣе или менѣе научной обработкъ, такая или мная опредъленися часть сотранившагося художественнаго или литературнаго наслъдія великаго германскаго художника: его теоретическія сочиненія объ искусствъ и другія литературныя произведенія; его гравюры; его рисунки и т. д.

Что касается литературнаю насльдія Дюрера, то кром'в печатных изданій его теоретических сочиненій, о которых подробныя свъдънія сообщаются ниже, вы соотвътствующей главъ предлагаемаго изследованія, -- различными авторами въ различное время опубликованы были тъ, значительные по богатству рукописные матеріалы, сохранившіеся оть Дюрера, которые ділались постепенно все въ большемь количестве известными изследователямь, занимавинися ихъ разысканіемъ: письма художника къ разнымъ лицамъ, фамильная хроника, путевыя замётки его, стихи, рукописные матеріалы для теоретическихъ сочиненій и т. д. Въ свое время особенно цінными являлись, въ дълъ ознакомленія съ разнообразными матеріалами этого рода, сочиненія Сатре: Reliquien von Albrecht Dürer, seinen Verehren geweiht, Nurnberg 1828; A. von Zahn: die Dürer - Handschriften des Britisch Museums, Leipzig 1868 (Jahrb, f. Kunstwissensch.); Thausing M.: Dürers Briefe, Tagebucher und Reime, nebst einem Anhange von Zuschriften an und für Dürer, Wien 1872; Convay W. M: litterary remains of Albrecht Durer. With transcr. from the Brit. Mus. manuscripts and notes upon them by I. Eckenstein. Cambridge 1889.—Въ настоящее время всё эти изданія оказиваются лишенными большей части своего значенія, въ виду появленія въ 1893 году въ высшей степени ціннаго изданія К. Lange und F. Fuhse: Dürers schriftlicher Nachlass auf Grund der Originalhandschriften und theilweise neu entdeckter alter Abschriften, Halle 1893, -- въ которомъ не только всв ранве опубликованные у перечисленныхъ, какъ и другихъ авторовъ, рукописные матеріалы Дюрера воспроизведены по оригиналамъ съ гораздо большею точностью, но и добавлено значительное количество неизвъстныхъ ранъе матеріаловъ, съ сообщеніемъ историческихъ свъдъній о тъхъ и другихъ, и сверхъ того изъ старо-печатныхъ теоретическихъ сочиненій Дюрера, сдълавшихся давио уже драгоцънною библіографическою ръдъкостью, перепечатаны наиболъе интересныя и важныя части.

По отношению къ взданіямъ, имѣвшимъ предметомъ своего изследованія многочисленныя гравюры Дюрера на мёди и дерев'в и носящимъ характеръ каталоговъ, можно отмътить аналогичное съ предыдущимъ явленіе. Такіе каталоги гравюръ, какъ Барча, Геллера и Пассавана 1), на которые авторами затрачены были огромныя усилія по собпранію матеріаловъ, ихъ описанію и хронологической грушировкъ, и которые являлись необходимъйшими пособіями для каждаго изъ последующихъ изследователей по тому же предмету. оказываются теперь уже въ весьма значительной степени устарълыми, и въ настоящее время не только для любителей гравюры, но и въ качествъ весьма цъннаго научнаго пособія при изслъдованіяхъ въ этой области, могуть быть замънены превосходнымъ пзданіемъ R. von Rettberg: Dürers Kupferstiche und Holzschnitte, München, 1871.—Строгое, научно обоснованное распредъление всъхъ гравюръ Дюрера въ хронологической ихъ последовательности, указывающее вь составитель каталога не только тонкое художественное понимане, но и върное въ основъ критическое отношение къ предмету; полнота матеріала, при точности сжатыхъ описаній, даваемыхъ авторомъ; выдъленіе гравюръ, ложно приписывавшихся Дюреру, отъ подлинныхъ, -- все эти существенно важныя достоинства, столь часто нарушавиняся въ каталогахъ поименованныхъ выше изследователей,

<sup>1)</sup> A. Burtsch: le peintre graveur, voll. 1—21. Vienne, 1803-1821; I. Heller: das Leben und die Werke Albrecht Dürers, zweiter Band), Leipzig 1831; Passavant: le peintre-graveur, contenant l'hist. de la gravure s. bois, s. métal, etc. Leipzig, 1860-1864.



дълають изданіе Реттберга въ настоящее время лучшимъ изъ существующихъ трудовъ по тому же предмету.

Наконецъ, изъ отдъльныхъ изданій, посвященныхъ многочисленнымъ рисунками Дюрера, напболъе общирными являются два. весьма впрочемъ различные по внутренней ценности. По отношеню къ весьма значительной по разм'трамъ книгъ Ephrussi: Albert Dürer et ses dessins, Paris 1882, должно заметить, что содержаніемъ своего текста она не внесла почти ничего, существенно новаго, и значеніе этого труда сводится главнымъ образомъ къ опубликованію большого количества рисунковъ Дюрера (вмъстъ съ нъсколькими картинами его всего 115), изъ которыхъ цёлый рядъ воспроизведенъ быль въ этомъ изданіи впервые; при этомъ однако самыя воспроизведенія ихъ въ гравюрахъ паданія въ большинствъ случаевъ должны быть признаны лишенными той неукосинтельной точности въ передачъ оригиналовъ, которая обязательна для подобнаго рода изданій и которая давала бы возможность съ ув'вренностью говорить, на основаніи ихъ, о такихъ или иныхъ стилистическихъ и техническихъ особенностяхъ самыхъ рисунковъ. - Напротивъ того, исключительно высокими достоинствами отличается роскошное изданіе рисунковъ Дюрера, выполненное Липпманомъ (Fr. Lippmann: Zeichnungen von Albrecht Dürer, Bd. I--IV, Berlin 1883-96. Grotesche Verlagsbuchhandlung) и даже среди лучшихъ заграничныхъ изданій подобнаго рода выдающееся своимъ великольніемъ. При строго-научныхъ описаніяхъ, даваемыхъ въ текств, -- рисунки, изданные здысь по большей части въ величину оригиналовъ, съ помощью точныйших механических способов воспроизведенія: фототицін, фотогравюры и т. п., (при чемъ въ тъхъ случаяхъ, когда оригиналы Дюрера исполнены были въ краскахъ, рисунки эти раскращены отъ руки опытными художниками), передають всв особенности орнгиналовь съ такимъ совершенствомъ, которое почти не оставляетъ желать лучшаго. Если къ сказанному добавить, что выполненные такить образомъ рисунки собраны здёсь издателемъ изъ всёхъ важитёйшихъ (за рёдкими исключеніями) общественныхъ и частныхъ коллекцій, заключающихъ въ себё произведенія Дюрера, то понятнымъ станетъ, что въ своей совокупности они представляють незамёнимый и драгоценнейшій матеріаль для сравнительнаго изученія, дающій возможность только теперь,—когда разбросанные по многимъ, нерёдко недоступнымъ для большинства коллекціямъ, отдёльные образцы творчества Дюрера въ этой области собраны здёсь воедино, — опредёленно и ясно судить о развитии рисунка у великаго германскаго художника въ различные періоды его творческой дёятельности.

Присоединяя къ длинной серіи перечисленныхъ трудовъ, составляющихъ обширную литературу о Дюрерѣ, свое, предлагаемое ниже изстѣдованіе, авторъ старался воспользоваться опытомъ, даннымъ внимательнымъ изученіемъ работъ предшествующихъ изслѣдователей, стремясь по мѣрѣ возможности къ устраненію отмѣченныхъ у нихъ недостатковъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ, въ цѣляхъ возможно болѣе разносторонней и въ то же время возможно болѣе вѣрной оцѣнки значенія творческой дѣятельности великаго нѣмецкаго художника авторъ старался, на ряду съ результатами, самостоятельно имъ добытыми, внести въ свое изслѣдованіе и наиболѣе цѣнныя изъ тѣхъ положительныхъ пріобрѣтеній, которыя сдѣланы были его предшественниками, равно какъ по мѣрѣ необходимости и важнѣйшіе изъ тѣхъ частныхъ или обобщающихъ выводовъ ихъ, къ которымъ авторъ относится отрицательно.

Въ видахъ достиженія возможной полноты и обстоятельности изслідованія вниманіе автора обращено было при этомъ на то, чтобы послідовательно на ряду съ сообщеніемъ всіль необходимихь біографических сепдиній, относящихся къ Дюреру, даны были сжатыя, но ясныя описанія по возможности всих главнийших работь художника, въ тіхъ разнообразныхъ областяхъ изобразительнаго искусства, которыя обогащены были его творческой діятельнаго искусства, которыя обогащены были его творческой діятельнаго искусства.

постью; чтобы представлень быль сверхь того надлежащій стимстическій разборь важивішихь произведеній, которымь опредвленно характеризовалось бы постепенное прогрессивное развитіе худохника, и каждый существенный моменть вь такомъ прогрессивномь движеніи таланта художника получаль бы должное освіщеніе.

Во всехъ техъ случаяхъ, когда факты изъ жизни и творческой двятельности художника указывались или освъщались его собственными, личными сообщеніями (въ письмахъ его къ друзьямъ или заказчикамъ, въ дневникъ, въ фамильной хроникъ и т. д.), - авторъ озаботился ознакомленіемь съ ними читателя изъ самыхъ первоисточникова, цитируемыхъ въ предлагаемой книгъ или полностью, или въ важнъйшихъ частяхъ. — Наконецъ, въ виду того, что творческая дъятельность Альбрехта Дюрера, не ограничиваясь одною художественною практикою, нашла для себя выражение и въ драгоцънныхъ теоретических в изысканіях в шпрокой сферв искусства, особая самостоятельная глава посвящена авторомъ теорепическимо воззръніямь и изслыдованіямь художника, менье всего до послыдняго времени раскрывавшимся въ работахъ предыдущихъ изследователей. или вовсе игнорировавшихъ эти замъчательные научно-художественные матеріалы, или ознакомлявших в сь ними читателей лишь въ самых в общихъ чертахъ, не давая надлежащаго представления ни о богатствъ собранныхъ художникомъ данныхъ, ил о внутренней цънности ихъ.

Заканчивая вступительную главу, авторъ считаетъ своимъ нравственнымъ долгомъ выразить глубокую благодарность Историко-Филологическому Факультету Императорскаго Московскаго Университета за разръшение напечатать предлагаемое изслъдование на средства Университета въ «Ученых» Записках» съ необходимымъ, весьма значительнымъ количествомъ иллюстраций, сопровождающихъ текстъ; и свою искреннюю признательность глубокоуважаемому профессору И. Вл. Цвътаеву какъ за содъйствіе и указанія его при печатаніп авторомъ книги, такъ и за то любезное разръшеніе повседневныхъ занятій въ подвъдомственномъ ему Отдъленіи изящныхъ искусствъ Московскаго Публичнаго и Румянцовскаго Музеевъ, въ силу котораго въ теченіе нъсколькихъ лътъ возможнымъ оказывалось для автора изученіе богатъйшаго собранія гравюръ великаго нъмецкаго мастера, хранящихся въ здъшнемъ кабинетъ гравюръ, — собранія, заключающаго въ себъ, за немногими исключеніями, всъ важнъйшія произведенія Дюрера въ этой области.

#### ГЛАВА І.

Происхожденіе, дітство и опость Альбрехта Дюрера.—Годи ученія его: — Дітскія и опошескія работи А. Дюрера; степень самостоятельности этихъ работь и вопрось о вліянін на Дюрера другихъ мастеровъ. — Первое мутемествіе Дюрера и его значеніе для развитія художника. — Отношеніе Дюрера въ итальянскому ренессансу. — Древнійнія гравори Дюрера на міди.

Въ высокой степени интересныя и цвиныя свъдънія о происхожденіи Альбрехта Дюрера, о дътствъ и юности его, равно какъ и о годахъ ученія будущаго великаго художника, мы узнаемъ изъ тъхъ автобіографическихъ матеріаловъ, которые сохранились потомству въ составленныхъ самимъ Дюреромъ краткихъ замъткахъ. Необикновенная искренность и простота, которыми отличаются эти автобіографическія записи художника, въ высшей степени скромнаго, несмотря на все свое величіе и громкую извъстность въ эпоху составленія замътокъ о дътствъ своемъ и юности; важность мемногихъ, правда, но цънныхъ для всякаго изслъдователя о жизни и дъятельности художника фактическихъ данныхъ, сообщаемыхъ здъсъ,—дълаютъ ихъ надежнымъ, притомъ почти исключительнымъ источникомъ знаній нашихъ о раннемъ періодъ жизни Альбрехта Дюрера, дополняемымъ объективными данными въ самыхъ работахъ его изъ этой эпохи 4).

<sup>&</sup>quot;) Автобіографическія замётки эти составлены были А. Дюреромъ въ 1524 г. Передъ текстомъ наложенія авторомъ пом'ящела сл'ядомал полиничельная налинсь "Anno 1524 nach Weihnachten in Nürnberg. Ich Albrecht Durrer der Jünger hab zusammentragen aus meines Vaters Schriften, von wannen er gewesen sei, wie er herkummen und blieben und geendet seliglich. Gott sei uns und ihm gnädig. Amen".— Замътки были опубликовани изсколько разъ, а имению: у Л. F. Roth: Leben A. Dürers etc. Leipzig 1790, s. 112 ff.; Thausing: Dürers Briefe etc., s. 69 ff.; Campe: Reliquien von A. Dürer, s. 1 ff.; Lange und Fuhse: Dürers schriftlicher Nachlass, s. 2 ff. и др.

— «Альбрехть Дюрерь старшій», — разсказываеть здёсь художникъ, — сродился въ Венгерскомъ Королевствъ, неподалеку отъ маленькаго городка, называемаго Юла (Jula), въ восьми миляхъ ниже Вардейна, въ небольшой деревушкъ, лежавшей недалеко оттуда, по имени Эйтасъ, и его семья получала пропитаніе, благодаря разведенію рабочаго скота: муловъ и лошадей. Отепъ моего отца назывался Антоніемъ Дюрреромъ: будучи еще мальчикомъ, онъ прибыть въ вышеназванный городъ къ одному золотыхъ дълъ мастеру и изучиль у него это ремесло. Затемь онь женился на одной девушев, (по имени Елизавета), отъ которой у него родилась одна дочь, Екатерина, и три сына. Первый сынь, называвшийся Альбрехтоль Дюрреромь, быль моимь отномь: онь также сублался эслотыхъ дыв мастеромъ и былъ весьма искуснымъ и честнымъ человъкомъ Второй сынъ назывался Владиславомъ и занимался выдёлкой сбрук. От него родился мой двоюродный брать Николай Дюррерь, живеть въ Кельне и котораго называють обыкновенно Николаемъ Венгерцемъ. Онъ также-золотыхъ дёлъ мастеръ и научился этому ремеслу здёсь, въ Нюренберге, у моего отпа. Третій сынъ називался Іоанномъ и ему было предоставлено заниматься науками: онь савданся впоследствін священникомь въ Варденив и оставался тапъ свыше 30 леть. Вноследстви мой дорогой отець, Альбректь Дюрреръ, перебхалъ въ Германію, проживши довольно долго въ Нидерландахъ въ общеніи съ изв'ястными художниками, посл'я чего прибыль, наконець, вы Нюренбергь вы день св. Ильи, 25 іюня 1455 года. Въ этотъ самий день Филиниъ Пиркамеръ (Пиркгеймеръ) праздноваль свою свадьбу и подъ большими липами нали оживленные танцы. Послё того мой дорогой отець поступиль на службу въ старому Іерониму Гольперу и служиль у него въ теченіе долгаго времени, именно, до 1467 года. После этого Геронить даль ему въ жены свою дочь, Варвару, 15 лёть оть роду, красивую и стройную дърушку, и свадьба ихъ была сыграна 8 іюня 1467 года... И мой дорогой отецъ нивлъ со своею супругою, моей милой матерью, слвдующихъ дътей, которыхъ я перечисляю отъ слова до слова такъ, какъ о каждомъ изъ нихъ записано въ его собственной намятной книжкъ... (Слъдуеть затъмъ перечисление восемнадцати сыновей и дочерей, братьевъ и сестеръ нашего художника, родившихся отъ названной четы, съ подробнымъ указаніемъ для каждаго дня рожденія и воспріемника при крещеніи і)... Всё эти братья и сестры мом, дети моего дорогого отца, умерли—одни въ детстве, другіе будучи уже взрослыми. Живы теперь только трое братьевь, а именно: я, Альбрехть, (третій по старшинству родившихся), мой брать Андрей и мой брать Іоаннъ.—Отець мой, Альбрехть Дюррерь старшій, проводить всю свою жизнь въ верикомъ трудё и постоянной тяжелой работё и не получаль доходовь ни оть чего другого кромё того, что зарабатываль своими собственными руками. Поэтому имъльонь всегда очень мало. Ему приходилось испытывать въ жизни много безпокойствь, борьбы и нужды.

И каждый, кто зналь его, отзывался о немъ съ великою похвалою; ибо онъ вель честную христанскую жизнь, быль терпъливимь и добрымъ человъкомъ, дружелюбно относившися ко всякому; а по отношению къ Богу онъ быль очень благочестикъ. Онъ мало пользовался обществомъ и имълъ немногихъ свътскихъ друзей; говорилъ онъ также очень мало и быль очень богобоязненнымъ человъкомъ.

Мой дорогой отець употребляль всё свои усилія для того, чтобы восцитать своихь дётей въ страхё Божьемъ. Его высшиць, желаніемъ было — дать своимъ дётямъ такое воспитаніе, чтобы они
были пріятны и Богу, и людямъ. Поэтому, его ежедневнымъ обращеніемъ къ намъ были слова, чтобы мы дюбили Бога и честно веди
себя по отношенію къ ближнимъ. Ко мий дично отець мой имѣлъ
есобенное расположеніе, такъ какъ онъ видёдъ, что я быль очень
прилеженъ въ ученьв. Поэтому онъ сталъ посылать меня въ школу
и, когда я научился тамъ писать и читать, онъ взялъ меня изъ
школы и сталъ самъ обучать меня ювелирному мастерству. И когда
я научился уже очень порядочно работать, иною овладёла гораздо
сильнъйшвя страсть къ живописи, чъмъ къ ювелирному дъду. Я сообщиль объ этомъ отцу. Но онъ былъ недоволенъ, потому что
ему было жаль потеряннаго времени, употребленнаго мною на обучение ювелирному мастерству. Тъмъ це менъе онъ, наконецъ, усту-

¹) Завись, относящаяся къ Альбрехту Дюреру младшему, гласила: "Item nach Christi Geburt 1471 Jahr in der sechsten Stund an st. Prudentien Tag an einen Erichtag in der Kreuzwochen, gebar mir mein Hausfrau Barbara mein ander Sohn, zu dem; war Gevatter Autoni Koburger und nannt ihme Albrecht nach mir". Такимъ образомъ, двемъ рожденія Альбрехта Дюрера было 21 мая 1471 г.

пиль и въ 1486 году въ день св. Андрея (30 ноября), после переговоровъ съ Михаиломъ Вольгемутомъ, отдалъ меня къ нему въ ученіе съ темъ, чтобы я служилъ ему въ теченіе трехъ леть. Во все это время Богъ даровалъ мен прилежаніе, чтобы я хорошо учился, но я долженъ былъ много выстрадать отъ его, Вольгемута, подастерьевъ. И когда я выслужилъ свой срокъ, отецъ послалъ меня въ путешествіе вдаль (hinweg), и я оставался тамъ четыре года, поко отецъ снова потребовалъ меня назадъ. Убхалъ я въ 1490 году после Пасхи, а когда я возвратился назадъ, то былъ уже 1494 годъ, после Троицы.

Когда же я возвратился домой, то Гансъ Фрей, переговорившасъ моимъ отцомъ, отдалъ за меня дочь свою, по имени Агнесу, в въ приданое за нею далъ мив 200 флориновъ. Свадьбу сыграливъ томъ же 1494 году въ понедельникъ предъ днемъ св. Маргарич (т. е. 7 іюля). После этого случилось, что отепъ мой заболель такъ, что никто уже не могъ его выличить. И хотя онъ уже видель смерть передъ собою, онъ все-таки переносилъ свою болезнь съ великиъ теривніемъ и поручиль мив мою мать и приказаль мив почитать ее. Онъ приняль св. причастіе и отошель въ вічность по хонстіански, -- какъ я подробно описалъ это въ другой своей хроникѣ \*), -въ 1502 году после полуночи передъ днемъ св. Матеея. Госполь да будеть въ нему милосердъ!.. Послё этого я принялъ въ себъ брата моего Ганса, а Андрея мы отослали изъ дому. года после смерти отца я взяль къ себе и мою мать, потому что она не имъла уже никакихъ средствъ. И когда она прожила такихъ образомъ у меня до 1513 года, внезапно въ день св. Эриха она опасно заболъла и въ теченіе цълаго года пролежала. И черезъ годъ отъ того дня, когда она заболела, 17 мая 1514 года, после принятія св. таинъ, она по христіански скончалась... Всемогущій Госполь да будеть милостивь кь ней!..>

Какъ видимъ, фамильная хроника, составленная Альбрехтомъ Дюреромъ младшимъ, даетъ изследователю возможность проследить, покрайней мере внъшнее течение жизни самого художника, до женитьби

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробности эти Дюрерь приводить вы отрывкахь, повидимому, изъ другой своей (незаконченной) фамильной хроники, опубликованныхь у Roth, ibid. s. 121 ff., Campe: Reliquien s. 146 ff.; Thausing: Dürers Briefe, s. 134 ff.; Lange und Fulsectibid. s. 11 ff.

выючительно, какъ и обоихъ родителей его, притомъ въ существенно важных моментахъ, достаточно ясно. Наиболее ценными оказываются версь тр хронологическія и именныя даты, которыми поставляются вир всякаго смора важные вопросы о времени, м'вств и продолжительности обученія Люрера, равно какъ и объ имени учителя его въ области искусства; весьма важны здёсь и тё хронологическія указанія, которыя даются авторомъ относительно періода перваго путешествія его съ образовательными цълями, послъдовавшаго непосредственно за окончаніемъ школьнаго обученія его въ мастерской Вольгемута. Тъми и другими точными датами по отношению къ Дюреру устраняется та слуганность и нередко фальшивость известій, съ которыми такъ часто приходится инъть дъло біографанъ и изследователянь столь многихъ другихъ художниковъ. Можно сказать, что цифры эти и имена, приводимыя въ хроникъ, являются какъ бы тъми путеводными въхами, по которымъ возможно установить для этой ранней эпохи жизни и дъятельности Дюрера опредъленные послъковательные періоды для того, чтобы въ хронологически установленныхъ предвлахъ ихъ тъмъ съ большею увъренностью говорить о внутреннемъ развитіи самого художника.

Руководствуясь этими, именно, данными, мы обращаемся теперь въ разсмотрънію вопроса о внутреннем развитіи юнаго Дюрера, кака художника, --- вопроса, для ръшенія котораго драгоцьними матеріалами представляются тв немногія, но чрезвычайно характерныя провзведенія его, какія по счастью сохранились для нась оть этого ранняго періода. Въ хронологическомъ порядкі всі эти произведенія могуть быть удобно распредёлены на три отдёльныя группы въ предълахъ внёшнихъ событій, указанныхъ въ хроникъ. Одна заилючаеть въ себъ наиболье раннія работы Дюрера-отрока (13-14 лътъ) еще до поступленія его въ обученіе къ М. Вольгемуту, т. е. до декабря 1486 года; другая — последующія работы его изъ леріода обученія въ мастерской Вольгемута (съ конца 1486 по 1490 г.); третья, изъ всёхъ наиболёе многочисленная и разнообразная въ своемъ содержаніи, относится въ періоду четыреклітняго путемествія Дюрера по Европ'в и первымъ моментамъ творческой дъятельности его по возвращении въ Нюренбергь. И ближайшее внимательное изучение всехъ этихъ разнообразныхъ работъ, давая возможность подметить характерныя особенности каждой изъ нихъ, жено показываеть намь последовательное за все это время развите художественных дарованій юнаго Дюрера; размеры вліянія на него со стороны отарших художниковь; его отношеніе къ живой действительности, — къ самой натуре, какв іг къ темь образцамь работь его предшественниковь, какіе Дюреръ могь изучать въ ту эпоху; его прогрессивные успехи, быстро поднимающіе молодого художника отъ первыхь, высоко талантливыхь, но робкихь попытокь начинающаго мальчика-самоучки до техь блестящихь произведеній гравюри и живописи, въ которыхь ему удается возвыситься далеко надъ всёми совданіями своихъ предпественниковъ и современниковъ.

Самымъ раннимъ, первымъ по времени изъ сохранившихся для нась произведеній Дюрера является исполненный карандашомъ расуновъ его, кранящійся въ богатомъ собраніи Вінскаго Альбертинума 1). Тринадцатильтній художникь самоччка воспроизводить здісь при помощи зеркала, -- какъ поясняеть наликсь его на рисункъ.-себя самого въ половину фигуры до полса: на головъ надъта небольшая шапочка, изъ-подъ которой во все стороны разсыпаются длинные волосы; лицо повернуто въ три четверти вправо для зрителя; лівая рука придерживаеть на груди широкую одежду, простой рабочій калать, тогда какь правая протянута немного впередь, какь будто на что-то указывая. На листе подле портрета рукою самого Дюрера въ болбе поздніе годы прибавлена надпись, гласящая; «этоть портреть сделать я при помощи зеркала съ себя самого въ 1484 году, когда я быль еще мальчикомь. Альбрехть Дюрерь». («Dz hab ich aws eim Spiegel nach mir selbs conterfeit im 1484 jor da ich noch ein Kind war. Albrecht Dürer»).---Несмотря на всю свою дыскую неопытность, на отсутствіе руководищих указаній со сторони старшихъ мастеровъ, которыми Дюреръ въ эту эпоху еще, повидемому, совсёмъ не пользуется, будучи предоставлень собственнымъ силамь; несмотря на значительныя трудности подобнаго воспроизведенія своего облика при номощи зеркала, - трудности не всегда побъщаемыя даже опытными мастерами, ---юный художникъ - самочча уже ярко обнаруживаеть въ этомъ первомъ рисункъ своемъ несомивниме признаки прирожденнаго ему тенія. Портретное сходство-

¹) Рисуновъ этотъ воспроизведенъ у *Thausing*: Dürer, Geschichte seines Lebens etc. на табл. къ 57 стр.; кромъ того у *Knackfuss*: Dürer, S. 2. Ом. рис. въ нашенъ текстъ № 1.

ствачено имъ съ замѣчательною живостью и передано здѣсь съ мастерствомъ, изумительнымъ даже и для эрѣлыхъ по везрасту художнивовь того времени. Если исключить нѣсволько принужденную востановку правой руки и постановку пласъ, еслественно ебъясняемую самымъ способомъ наолюдения надъ собою при помоще зеркала, ----



Рис. № 1.

во всемъ остальномъ рисуномъ этотъ не только равняется, но во мнотихъ отношенияхъ даже превосходить портретныя изображения, созданавшияся извъстивншими изъ предпественниковъ и современниковъ Дюрера, въ томъ числъ и будущимъ учителемъ его Вольгенутомъ. Особенно поражаетъ въ этой работъ юнаго художника его умънье—передать въ портретъ всъ наиболъе характерина черты съ такою яркою отчетливостью и живостью, которыя позволяють узнать оригиналь уже съ перваго взгляда. Поражаеть его мастерство и тонкость работы въ отдълей волось, въ которой онъ достътаеть впоследствіи высочайщаго искусства, доходящаго до виртуозности; его прямо изумительная въ тринадцатилетнемъ мальчиве наблюдательность, благодаря которой, рисуя непосредственно съ видмой имъ натуры, онъ оказывается даже въ такихъ труднейшихъ деталяхъ, какъ воспроизведеніе складокъ одежды, превосходящих большинство старшихъ современниковъ, делающихся, — какъ Михаелъ Вольгемутъ, — въ скоромъ времени его учителями въ искусстве и въ известныхъ отношеніяхъ, какъ увидимъ, только стёсняющихъ, ограничивающихъ свободу плодотворныхъ реалистическихъ стремленій начинающаго геніальнаго художника.

Къ тому же 1485 году, предшествующему поступлению Дюрера въ мастерскую Вольгемута, принадлежить и рисунокъ, исполненный чернымъ мѣломъ на красноватой бумагѣ, съ изображеніемъ молодой дамы, держащей сокола 1).-Композиція столь же проста, какъ и на предыдущемъ рисункъ; молодая женщина въ высокомъ головномъ уборъ, съ котораго на спину спускается покрывало, стоить во весь рость, придерживая правою рукою длинное платье; на протянуюй лъвой помъщается соколъ. На фонъ листа имъется любопытная надпись неизв'ястнаго лица, (одного изъ юныхъ сверстниковъ Дюрера), следующаго содержанія: «Das ist och alt hat mir albrecht Dürer gemacht E er zum maler kam in des Wolgemuts hus uff dem obern boden in dem hindern hus in biwesen Cunrat lomayrs säligen, т. е. < это сделаль для меня, когда я быль въ такомъ же возрасте, Альбрехтъ Дюреръ раньше еще, чъмъ онъ поступиль въ качествъ живописца въ мастерскую Вольгемута, -- сдёлалъ на заднемъ дворѣ въ присутствін покойнаго Конрада Ломайра».

Внимательно всматриваясь въ особенности исполненія этого рисунка, должно сказать, что не взирая на изв'єстную наивность въ постановкі фигуры, неопытность въ изображеніи обнаженныхъ частей тіла и въ нередачі пропорцій,—и въ этомъ, какъ въ предидущемъ рисункі самоучки-мальчика, еще не вступавшаго (какъ съ

<sup>&#</sup>x27;) Рисунова этота, находящійся нині ва Британскома музей, куда она перешела иза собранія Sloane, воспроизведена на краскаха у Fr. Lippmann: Zeichnungen von Albrecht Dürer, Berlin 1883 Taf. 208.

особеннымъ удареніемъ указываетъ на это надпись, воявщенная на рисункъ), въ обученіе ни въ одному изъ художниковъ; руководивнагося не какими-либо посторонними указаніями, а только собственнымъ глазовъ и природнимъ дарованіемъ, — ясно обнаруживается присущій ему художественный геній и своеобразныя черти его. Уже теперь, съ самыхъ первыхъ шаговъ своей творческой дъятельности, онъ ищетъ сближенія съ живою натурою, которую воспроизводитъ непосредственно, усматривая въ ней пока еще инстинктивно, какъ впоследствіи совершенно сознательно, богатейшій источникъ для творческой работы и лучшую свою руководительницу. И именно въ этомъ тесномъ сближеніи съ натурою находить онъ источникъ совершенствованія въ настоящемъ, какъ и залогь дальнейшихъ и вёрныхъ успеховъ въ искусстве во всё последующіе періоды своей жизни.

Почти одновременно съ описаннымъ сейчасъ исполненъ быль Дюреромъ еще одинъ рисунокъ перомъ съ легкою раскраской краснымъ карандашомъ, изображающій пресв. Богородицу съ младенцемъ Христомъ и двумя ангелами 1). Богоматерь, одътая въ широкую мантію, съ короной на голов'в и распущенными волосами, сидить на високомъ тронв подъ балдахиномъ. Обвими руками она поддерживаеть стоящаго у нея на колвнахъ младенца Христа, къ которому она склонила голову. По объ стороны отъ трона стоятъ два ангела, играющіе-одинь на лютив, другой-на арфв. На самомъ подножім трона пом'єщена разд'єленная еще на дв'є части монограмма Дюрера древнъйшаго начертанія, а ниже-цифра (1485) года созданія рисунка. Въ этой дітской работі Дюрера впервые сказывается уже вліяніе на него будущаго учителя его въ области живописи, М. Вольгемута, съ работами котораго начинающій художникь быль несомивнию знакомъ въ это время. Такъ, въ трактовив нагого твла ны видимъ въ рисункъ тъ же характерныя черты, какія присущи были и нагимъ фигурамъ Вольгемута и другихъ нюренбергскихъ художниковъ: изображенный въ рисункъ млад. Христось имъеть тъ же преувеличенно тонкія ноги и руки, то же непропорціонально раздутое туловище и большую голову, какими характеризуются нагія фи-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Рисуновъ этотъ, находящійся въ Берлинскомъ кабинеть гравюрь, воспроизведень у *Lippmann*, ibid. Taf. I; *Thausing*: Dürer, табл. къ 58 стр.; Knackfuss: A. Derer, Abb. 4. См. расувовъ № 2.



гуры и въ произведениять старшихъ и вмецкихъ мастеровъ, котерия, должно дунать, юный Дюреръ береть на этоть разъ за образцы ди нодражания, усматривая въ нихъ выдающися по своимъ достоинствамъ художественныя работы и желая, по всей въроживости, по-казать, что и самъ уметь приблизиться къ нимъ. Весьма близка



Pac & 2.

здёсь по характеру и трактовка одеждь къ той ихъ трактовке въ произведенияхъ Вольгемута, и въ особенно въ гравирахъ извёстной «Всемірной хроники» (Weltchronik), исполненныхъ по рисунканъ этого мастера, которая представляетъ своеобразныя, типичныя изломанныя складки со множествомъ угловъ и ломанныхъ линій. Наконецъ, и въ трактовке волосъ, сильно выминяся и разсыпающихся

но плечамъ Богоматери и обоихъ ангеловъ, и въ строго симметрин ческомъ разм'ящения фигуръ и въ значительной ихъ неподъежности, во всемъ этемъ замвино явное стремление юнаго самоучки къ близкому нодражанію обрандамь работь, данных старшими кудожнинами. съ ихъ установившинися шаблонами, съ опредъленными стилистическими условностими. И въ этомъ причина того, что даже болве ранніе по времени, но исполненные съ матуры рисунки его, описанные выше, оказываются стоящими значительно выше, чёмъ резсматриваемый, который можеть быть названь сворёе свободною копісй какого-либо изъ образдовъ, чёмъ самостоятельнымъ произведо-. ніемъ Дюрера. Возможно, что этоть рисуновь являлся твив пробнымъ рисункомъ, ноторый Дюреръ долженъ быль представить будуцему учителю своему, съ целью показать свои художественныя способности и уменье; и было вполне естественно, что эта пробная работа его исполнена была, именно, въ манеръ и стилъ самого будущаго наставника въ расчетъ на его одобрение.

Таковы три первыя по времени произведенія юнаго Дюрера, предпествующія періоду обученія его вы мастерской Вольгемута и намівчающія уже съ достаточной ясностью, по крайней мірів, нівкоторыя важнівній стороны его дальнівнішей творческой діятельности: съ одной стороны, глубокое и внимательное изученіе самой натуры; съ другой — изученіе, услоеніе и переработку въ тіхь или иныхъотношеніяхъ произведеній старшихъ современниковъ и предшественниковъ въ сферів искусства, поскольку это признавалось самимъ Дюреромъ полезнымъ для него или почему-либо желательнымъ.

Непосредственно слъдующій за этимъ, неріодъ обученія Дюрера въ мастерской Михаила Вольгемута, куда вступаетъ онъ въ концъ. 1486 года съ согласія своего отца, представленъ столь же немно-тим, но и столько же характерными произведеніями молодого куложника. Работы Дюрера и за это время ученичества его извъстны намъ только по тремъ расункамъ, сохранившимся отъ него.

На первомъ мъсть адъсь, какъ и раньше, столько же по времени, какъ и по качествамъ исполненія, додженъ быть лоставленъ пертретный рисунокъ (перомъ), накодищійся нинть въ университетской библіотекъ въ Эрлангенъ: юный художникъ вторично изобразилъ здъсь себя самого, на этотъ разъ только до плечъ, съ маленькей шапочкою на головъ, изъ-подъ кеторой цадаютъ внизъ длинные волосы; правой щекою кудожникь задумчиво оперси на правую руку. 1). Внизу листа полъ рисункомъ слъдана позднъншая приписка неизвъстнымъ лицомъ: «Martin: Schön conterfeit», т. е. «Мартивъ Шонгаувръ исполнить этоть портреть» и проставлена цифра года (1485), являющаясн какъ и самая надпись, опинбочнымъ домысломъ поздивишаго владъльца рисунка; ошибочнымь потому, что-какь этоточно извъстно изъ свидътельства самого Дюрера, о которомъ будеть помянуто въ своемъ мъстъ, Мартинъ Шонгауэръ и Альбрехть Люрерь никогла въ своей жизни не вивли случая видеть другь друга, несмотря на сильнейшее желаніе последняго познакомиться съ знаменитымъ тогда старъйшимъ своимъ современникомъ; ясно, слъдовательно, что первый не могь и исполнить портрета второго. Нъть никакого сомнънія въ томъ, что и этоть портреть, въ высшей степени отчетливо и живо передающій характерныя черты юнаго Дюрера, исполненъ былъ, какъ и другіе, изв'єстные намъ портреты его, не къмъ-либо изъ постороннихъ лицъ, а самимъ же художникомъ при помощи зеркала; въ этомъ убъждаеть насъ болъе всего остального, манера и стилистическія особенности разсматриваемаго портрета, которыя тождественны съ таковыми же въ первомъ портретв его и которыя столь же наглядно, какъ и тамъ, показывають намъ великую художественную силу этого будущаго геніальнаго портретиста, умъвшаго всегда достигать въ портретныхъ своихъ работахъ поразительно близкаго сходства съ оригиналомъ во всемъ наиболые существонномъ, а витстт съ этимъ и замъчательной жизненности изображенія. Что касается вопроса о времени созданія этого рисунка, то основываясь на данныхъ самой внёшности Дюрера сравнительно съ портретомъ 1484 года, можно утверждать вместе съ Зейдлицемъ <sup>2</sup>), что разсматриваемый нами портреть долженъ быть отнесенъ въ 1487 году или началу следующаго, повазывая намъ такитъ образомъ юношу Дюрера 16-17 лътъ.

Къ последнему году ученичества Дюрера въ мастерской Вольгемута относятся два рисунка его. Одвиъ изъ накъ, находящийся въ Берлинскомъ кабинетъ гравюрь, изображаеть бесподу трекъ маноскиетовъ з): стоя на небольшомъ пригоркъ въ тъсной групиъ, ла-

<sup>1)</sup> Рисуновъ этотъ воспроизведенъ у Lippmann, ibid. Таб. 429.

<sup>2)</sup> W. von Seidtitz: Jahrbuch d. preuss. Kunstsammlungen XV, S. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рисуновъ этотъ, перешедній въ Берлинскій кабинеть гравора изъ собрана

цомъ цовернувшись другь къ другу, они оживленно разговариваютъ, жестами поясная содоржаніе словъ. Въ рукахъ у всёхъ — длинныя вопья, на бедрахъ-мечи, на головахъ-невысокія шапки, украшенныя перьями. Вверху рисуновъ помеченъ монограммою Дюрера и пворою 1489, указывающей годь его созданія. При сравненів этогоресунка съ предыдущими ясно обнаруживается, насколько великъ былъсовершившійся за годы ученичества прогрессь художника въ умёны взображать натуру, поскольку она делается предпотомъ его воспроизведенія. Пропорцін человіческих тіль, которыя раніве, какъ мы видель, не были уковлетворительны, представлены леперь съ надлежащею правдой и точностью; вполив правдива и остествения здёсь и постановка каждой езъ этихъ фигуръ ландскиохтовъ въ отдельности, и компановка ихъ вскхъ въ единую группу, объединенную общимъ интересомъ момента; правдиво и точно, наконецъ, восироизведение здёсь вооружения и одеждь у ландскиехтовъ. Рисуновъ въ синсив отчетливости, илавности и върности линій долженъ быть признанъ превосходнымъ для молодого художника. Все это, вмъстъ взятое, ясно показываеть намъ, что и въ ети годы ученичества рный Дерерь болье всего остального продолжаеть изучать живуюнатуру, деная ее въ то же время предметомъ своего воспроизведенія, и что къ разсматриваемому моменту своей художественной деятельности онъ очень делеко подвинулся впередъ въ самомъ искусствъ-передавать ее съ надлежащею точностью и въ наиболее характерныхъ ея чертахъ. Судя на основани этого, какъ и другого, одновременнаго съ нимъ, рисунка, можно утверждать, что роль ученичества Дюрера въ мастерской Вольгемута, повидимому, сводится за это время не столько къ усвоенію ученикомъ стилистическихъ особенностей учителя, сколько къ ознакомленію съ элементарными правилами композиціи и рисунка, которыя возможно было бы приивнять къ сюжетамъ любого содержанія и знаніе которыхъ, бывшее у Дюрера весьма недостаточнымъ до поступленія къ Вольгемуту, теперь благодаря опытному наставнику, пополняются съ удивительной быстротой, давая молодому художнику устойчивыя основы для дальныших успыховь во искусствы.

Posonyi-Hulot, noceponenement y Lippmann, ibid. Taf. 2, m. Ephrussi: Albert Dürer et ses dessins, pag. 5.

Теми же высокими качествами исполнения отличается и другой, чиомянутый сейчась рисуновь (неромь съ добавленіемь туши и сепін) того же 1489 года, изображающій пресулку всадников 1). Нь смолько всединковь, среди которыхъ находятся и женимны, въ жавописных ностюмахь, вдугь на богато укранюнных лонгадих по дорогъ, повидимому, возвращаясь послъ поъздки въ окрестности, по направлению къ видивномнуми вдали городу. Рисунокъ поивчекъ 1489 годомъ и раннею, еще разделенною на две части, монограммою Дюрера. Человъческія фигуры рисованы съ большимъ мастерствомъ, равно и одежды, какъ и всв разнообразные аксессуары. Только въ фигурахъ лошадей заметно несовершенство, которыв отивнены даже болве позднія изображенія ихъ въ гравюрахъ Дорера, несовершенство, которое самъ художникъ хорошо сознавал, -стремясь въ его устраненію и достигнувъ впослідствін высокизь усивковь, при отсутствии на этотъ счеть указаній со стороны старышихъ мастеровъ, путемъ долгаго и кропотливаго труда самостоятельнаго изученія лошади въ ея пропорціяхъ, вившиихъ формахъ и анатомическомъ строеніи. Достойно вниманія, какъ указаніе на характеръ весьма многочисленныхъ произведений Дюрера въ будущем, введеніе вдёсь пейзажа, зачатки котораго имівются и на предыдущемъ рисунев и который здёсь занимаеть уже видное мёсто: съ теченіемъ времени, какъ увидимъ впоследствін, пейзажъ въ однихъслучаяхъ, какъ добавление къ жанровымъ, историческимъ и инымъ юмпозиціямь; въ другихъ-самъ по себъ, вое чаще и чаще становится у Люрера предметомъ художественнаго воспроняведенія, а съ этись вивств естественно совершенствуется и самое умёнье Дюрера въ этой широкой области творчества.

По окончаніи своего обученія въ мастерской Вольгемута, молодой художникь отправляется, какъ мы знаемъ изъ его автобіографіи, въ продолжительное путешествіе съ образовательными пѣлича. Къ сожальнію, свъдынія относительно того, гдв именно и какить образомъ Дюреръ проводить слишкомъ четыре года своего путешествія за предълами родного города, отличаются крайнею неопредъленностью. Самъ Дюреръ въ своей хроникъ, какъ мы видъли, не

<sup>1)</sup> Рисуновъ находится въ Бременскомъ музев; веспроизведень у Lippmane. ibid. Таб. 100, и Ephrussi, ibid., табл. въ 7 стр.

даеть въ этомъ отмониеми никакимъ сколько-инбудь коломичельнымъ указаній, ограничиваясь только точными хронологическими дагами. «И когда я выслужиль свой срокъ, говорить художникъ, отецъ послаль меня въ нутемествіе вдаль и я оставался тамъ четыре года, нока отецъ снова потребоваль меня назадь. Убхаль я въ 1490 году носле Пасхи, а когда я возвратился назадь, то быль уже 1494 годъ носле Троицы». Этою неопределенностью указаній самого художника въ связи съ отсутствіемъ безспорныхъ данныхъ въ самыкъ произведеніяхъ его, относящихся къ разсматриваемому періоду, данныхъ, которыя могли бы являться недопускающими сомивній доказательствами въ пальзу того или иного предположенія, естественно объясниется какъ явное разногласіе по этимъ вопросамъ различныкъ ученыхъ, такъ и неполивая убёдительность доводовъ тёхъ и другихъ въ разрёшеніи этихъ вопросовъ.

По отношению къ этимъ последнимъ следуеть отметить две трушны мивній представителей враждебных двух дагерей: сь одной стороны стоять такіе вэследователи, какъ Гриммъ 4), Ретгбергъ 4), Таузингъ 3), Ширингеръ 4), фонъ-Терей 5) и н. др.; съ другой стороны, Эфрусси ) Буркгардть і и др. Изследователи первой групны доказывали, что по выходё своемъ изъ мастерской Вольгемута после окончанія обученія въ ней, Дюрець отправился въ продолжительное путемествіе сначала по родной Германіи, при чемъ посатиль различние города ея: Кольмарь, Базель, Страссбургь и т. д.; а затемъ на короткое время и въ Италію, между прочимъ въ ту самую Венецию, которую спустя одиннадцать слишкомъ леть онъ посвщаеть вторично чене какъ внаменетый художникъ и на болбе продолжительный срокь. Другіе ивслідователи совершенно отрицали факть пребыванія Дюрера въ разсматриваемый періодъ въ Италіи вообще и въ Венеціи въ частности, и утверждали, что молодой художникъ ограничился въ этомъ первомъ своемъ путешествіи преді-

1892.

<sup>1)</sup> H. Grimm: über Kunstler und Künstwerke I, S. 133.

<sup>2)</sup> Rettberg: Archiv für zeichn, Kunste VI, 1866, 8. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) M. Thausing: Dürer, Geschichte seines Lebens etc., 2 Aufl. I, 8. 97 ff.

<sup>4)</sup> A. Springer: Durer, S. 17 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) G. von Terey: A. Dürers venetianischer Aufenthalt 1494 — 95. Strassburg.

<sup>9</sup> Ch. Ephrussi: A. Dürer et ses dessins, pag. 8 sqq.

<sup>&#</sup>x27;) Burckhard: Dürers Aufenthalt in Basel. 1892.

лами только Германіи. Что касается опомисывацім въ выскаванныхъ предположеній, то у представителей первой группи она сводится въ следующему. Уже одинъ изъ современниковъ Дюрера, изв'ястный Christoph Scheurl въ своей похвальной рычи 1508 года даеть опредъленныя указанія относительно первой части путешествія Дюрера. Онъ сообщаєть, что молодой нюревбергскій художникъ, проникнутый глубокимъ уважениемъ къ созданіямъ зваменитаго тогда кольмарскаго гравера и живописца, Мартина Шонгауэра, и страстно желавшій дично познакомиться съ этимъ последнимъ, прежде всего поспъщилъ съ означенной пълью въ Кольмаръ. Къ сожалению, самого Мартина омъ уже не засталь въ живыхъ: старый художникъ скончался незадолго до прівзда Люрера. Тівмъ не менте братья умершаго, живописець Людвигь и золотыхъ двиъ изстера Каспаръ и Павель, жившіе въ Кольмарв, равно какъ впоследстви и находившийся въ Базеле четвертый брать Мартина, Георгъ, весьма радушно приняли молодого Дюрера, на котораго оне произвели наилучшее впечатленіе і). Такимъ образомъ, какъ ясно нзъ этихъ указаній современника, первыми важивйними пунктами въ путешествін Дюрера были Кольмаръ и Базель. Какъ одинъ изъ городовъ, посъщенныхъ Дюреромъ въ дальнъйшемъ его путемествів, указывали Страссбургь; при этомъ, какъ на доказательство въ пользу такого мивнія ссылались на древній каталогь собранія Имгоффъ, где составителемъ каталога, Вилибальдомъ Имгоффъ въ 1573-4 годахъ отмечены два портрета: старика и женщины, какъ исполненные Дюреромъ именно въ Страссбургв, при чемъ для последняго портрета указанъ и самый годъ исполненія<sup>2</sup>). Наконецъ, что последнею .цвлью путешествія Дюрера, къ которой онь должень быль стре-

¹) Pirkheimert opera, ed. Goldast, p. 352.—"Qui tamen sub id tempus excesserit, unde ipse in Gymnasio, utriusque nostrum vicini et municipis Michaelis Wolgemuts triennio profecerit, tandem peregrata Germania, quum anno nonagesimo secundo Colmariam venisset, a Caspare et Paulo aurifabris et Ludovico pictore, item etiam Basilese a Georgio aurifabro, Martini fratribus, susceptus sit benigne atque humane tractatus. Ceterum Martini discipulum minime fuisse, imo ne vidisse quidem, attamen videre desiderasse vehementer".

<sup>2)</sup> См. A. von Eye: Leben und Wirken A. Dürers. Ubersichts—Tafel № 26 и № 27, nachdem Verzeichnisse W. Imhoffs 1578—4. Подъ № 26 записано: "ein Alter man in ein tafelein Ist zu Straspurg sein meister gewest. Auf pergamen". Подъ № 27 значится: Ein welbspild auch in tefelein olifarb so darzu gehörtt gemaltt zu Strasspurg 1494.

миться съ особенною настойчивостью, являлась Венеція, — это, по мивнію названныхъ ученыхъ, должно было представляться вполивестественнымъ. Между Нюренбергомъ и Венеціей издавна велись оживленныя торговыя сношенія, при чемъ нюренбергскіе купцы имвъли тамъ даже свою общирную факторію: «fondaco de' Tedeschi»; а ивмецкіе ученые, знакомившіеся въ ту эпоху съ итальянской наукой въ различныхъ университетахъ Италіи, въ томъ числів и ближайшій другь Дюрера, Пиркгеймеръ, считали особенно полезнымъ для себя непосредственно ознакомиться прежде всего, именно, съ Венеціей, какъ однимъ изъ самыхъ блестящихъ средоточій наукъ, искусствъ и торгово-промышленной дізтельности въ тогдашней Италіи.

Хотя въ автобіографическихъ замѣткахъ Дюрера и не находится никакихъ указаній на пребываніе его въ Венеціи, тѣмъ не менѣе имѣются косвенныя данныя, заставляющія думать, что художникъ дѣйствительно посѣтилъ этотъ «городъ лагунъ» еще въ періодъ перваго своего путешествія. Такія, именно, данныя, заключаются прежде всего въ словахъ одного изъ собственныхъ писемъ Дюрера къ другу его Пиркгеймеру, писанныхъ черезъ 11 лѣтъ, въ періодъ второго пребыванія художника въ Венеціи (въ 1505 — 1506 г.) ').

Упоминая здёсь между прочимъ о перемёнё своихъ художественныхъ вкусовъ и возарёній, значительно созрёвшихъ за одиннадцать лёть, протекшихъ между первымъ и вторымъ его путешествіемъ, Дюреръ замёчаетъ: «и тё произведенія, которыя одиннадцать лёть назадъ такъ сильно мнё нравились, теперь уже совсёмъ не нравятся мнё, и это до такой степени, что если бы я не самъ видёлъ все это, то не повёрилъ бы никому другому». Какъ прямой и естественный выводъ изъ этого замёчанія дёлалось справедливое заключеніе, что художникъ указываетъ туть, именно, періодъ перваго своего пребыванія въ Венеціи и тогдашнее свое увлеченіе произведеніями итальянскихъ мастеровъ, которыя одиннадцать лёть спустя, при вторичномъ ознакомленіи художника съ ними, уже перестали ему нравиться.

Указывали далье цылый рядь работь самого Дюрера, вы которых видыли доказательства пребыванія его вы разсматриваемый періодь вы Италін. Таковыми были прежде всего его рисунки

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Письма эти цитировани нами ниже (подъ 1505—6 г.) во всёхъ наиболёе существеннихъ частяхъ ихъ.

перомъ, которые Дюреръ исполнилъ съ извъстныхъ итальянскаго художника Мантеньи, изображавшихъ: 1) вакханалію съ силеномъ въ числе участвующихъ въ ней лицъ, (Bartsch: Peintre-graveur, XIII, № 20), и 2) битву тритонова, везущихъ на себѣ нереидъ (Bartsch, ibid. № 17). Рисунки эти являлись весым близними копіями съ объихъ гравюръ и помъчены 1494 годомъ, и это, по мижнію названных ученыхь, указываеть на то, что рисунки были исполнены, именно, въ Италіи, гдв гравюры Мантены могли саблаться извёстными нёмецкому художнику особенно легю и подъ вліяніемъ новой обстановки должны были произвести на него сильнъйшее впечатлъніе. Къ числу произведеній, созданныхъ Дюреромъ въ теченіе того же періода перваго пребыванія его въ Венепів, относили кромъ того превосходное миніатюрное изображеніе льса, паходящееся въ Гамбургскомъ музев и помвченное 1494 годомъ и монотранною Дюрера; относили потому, именно, въ пребыванию въ Венеція, что самая постановка фигуры этого льва, энергично выступающаго висредь. близко напоминаеть многочисленныя изображенія дьва св. Марка, особенно часто встръчающіяся въ Венеціи, находящейся поль патронатствомъ этого святого. Указывали далбе еще одинъ оригинальный листь рисунковъ, на которомъ одновременно представлены такіе различные сюжеты, какъ сцена похищенія Европы, изображеніе Аполлона, фигура среднев вкового ученаго и три львиныя головыв разнообразныхъ положеніяхъ, каковой рисунокъ, по мивнію названныхъ изследователей, также относится къ тому же періоду 1).

Наконецъ, къ этой же группъ рисунковъ, созданныхъ Дюреромъ въ періодъ перваго пребыванія въ Италіи и на пути къ ней, причисляли и цълый рядь мандшафтовъ, изображающихъ различные

<sup>1)</sup> Рисунки эти помъщени на большомъ листъ такъ наз. "кинги эскизовъ" Дорера, которая дошла до насъ лишь въ немногихъ своихъ частяхъ, разошедникся
по разнимъ мувеямъ. На разсматриваемомъ листъ, который хранится въ Вънскить
Альбертинумъ, слъва внизу изображенъ Аполонъ съ лавровымъ вънкомъ на голетъ,
со стръдами и лукомъ въ рукахъ; подлъ него своеобразная фигура средневъковато
ученаго, въ турецкомъ костюмъ, стоящаго съ черепомъ въ рукахъ передъ алжимическимъ сосудомъ съ надписью Lutus; вверху три этюда львиной голови съ трехъ раличнихъ сторонъ; остальную частъ листа занимаетъ сцена нохищенія Евроим, которая сидитъ на быкъ, увозящемъ ее по волнамъ въ сопровожденіи нерендъ и генісвъ,
тогда какъ подруги ея, представленния на заднемъ планъ, издали смотрятъ на удаляющуюся отъ нихъ оживленную группу.

види Тироля, Тріеста, Инспрукка и т. д., не пом'вченных годомъ и монограммою Дюрера, на томъ основаціи, что начиная съ 1503 г. Дюреръ пом'вчаеть уже своею монограммою и гедомъ вс'в свои рисунки, гравюры и картины, и что, сл'вдовательно, вс'в вообще меном'вченные рисунки должны быть отнесены къ періоду ран'ве 1503 года. Въ виду этого и вс'в пейзажи, необозначенные годомъ и монограммою, должны быть отнесены по ми'внію перечисленных ученыхъ, именно, ко времени перваго путешествія Дюрера, когда моло-

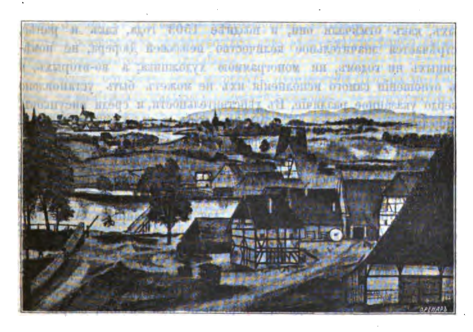


Рис. № 3.

дой нъмецкій художникь особенно усердно штудироваль живую натуру и запасался по возможности болье многочисленными матеріалами для будущихь своихъ произведеній. Подтвержденіе такому различенію пейважей этого рода отъ поздивішихъ итальянскихъ и другихъ пейзажей у Дюрера находили кромъ того и въ самомъ исполненіи тъхъ и другихъ,—въ высшей степени старательномъ въ нейзажахъ первой эпохи, писанныхъ по большей части акварельными красками; и болье свободномъ, но въ то же время менъе законченномъ въ пейзажахъ поздивишаго періода, набросанныхъ чаще всего однимъ неромъ безъ помощи красокъ. Таковы въ общемъ

важнѣйшіе доводы изслѣдователей первой группы, усердно отстанвавшихъ мнѣніе о посѣщеніи Дюреромъ Италіи и въ частности Венеціи, уже въ пору ранней молодости его, во время перваго путешествія.

Изследователи противоположнаго лагеря, соглашаясь съ первыми относительно маршрута путешествія Дюрера по Германіи, отрипали однако его дальнъйшее посъщение Италии. Они подвергали прежде всего сомнинію указанное раздиленіе пейзажей съ итальянскими и тирольскими видами на двъ различныхъ эпохи, ибо во-первыхъ, какъ отмечали они, и позднее 1503 года, какъ и ранее, встрвчается значительное количество пейзажей Дюрера, не помеченныхъ ни годомъ, ни монограммою художника; а во-вторыхъ, н въ отношеніи самого исполненія ихъ не можеть быть установленотвердо указанное различіе. Въ дъйствительности, и среди рисунковъ, написанных акварелью съ пометкою 1505 и 1506 г., т. е. въ періодъ второго путешествія Дюрера, встрічаются, вопреки такому деленію, пейзажи, выполненные въ высшей степени тщательно в законченно 1), и наобороть, среди рисунковъ перомъ, относящихся несомнънно ко времени ранъе 1500 г., (какъ, напр., пейзажи, являвшіеся подготовительными работами для иллюстрацій къ Апокалипсису 1498 г.), имъются какъ разъ именно такіе, которые по вышеприведенной характеристикъ должны были бы быть отнесены во второму, позднъйшему періоду. Далье, самый факть существованія тирольскихъ и итальянскихъ пейзажей съ собственноручными помътками. Дюрера 1505 и 1506 годами, говориль по ихъ мивнію, скорве въ пользу того, что и остальные пейзажи этихъ мъстностей должны относиться къ тому же позднъйшему періоду. Самое же время созданія ихъ пріурочивалось къ тому четырехмісячному промежутку, въ теченіе котораго въ письмахъ Дюрера къ его другу Пиркгеймеру изъ Венеціи (см. ниже) имъется перерывъ переписки, указывающій будто бы на продолжительное отсутствіе Дюрера изъ этого города для повздки въ Тироль <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Таковъ, напр., одинъ изътирольскихъ видовъ 1506 г., находившійся въ колленцій Gigoux и воспроизведенний у *Ephrusei*: dessins, p. 111.

<sup>2)</sup> Въ дальнъйшей своей перепискъ съ Пиркгеймеромъ Дюреръ однако ни словомъ не упоминаетъ объ этой своей пойздкъ, что омъ несомиънно сдълалъ бы, если бы эта мобъдка имъла мъсто въ дъйствительности, какъ это было съ пойздкой въ Бо-

Что касается копій съ гравюрь Мантеньи, пом'вченных 1494 г. 
ш цитированнаго выше отрывка изъ письма Дюрера о перем'вн'в 
эстетическаго вкуса у самого художника за одиннадцать л'вть, то 
по мн'внію изслідователей второй группы, копін съ Мантеньи могли 
быть столь же легко исполнены художеникомъ и въ Германіи; а слова 
самого Дюрера о перем'вн'в художественнаго вкуса его могли бы 
быть отнесены не ко всему вообще итальянскому искусству, поскольку 
оно представлено было въ Венеціи, а только къ произведеніямъ 
одного Јасоро de' Ваграгі, съ д'вятельностью котораго Дюреръ им'влъ 
булто бы возможность познакомиться еще въ Германіи, ран'єе своего 
второго путешествія въ Италію 1).

Такимъ образомъ, если маршрутъ путе шествія Дюрера по Германіи не возбуждаль никакихъ сомнівній и споровъ, то напротивъ того разрішеніе вопроса о посіщеніи имъ Венеціи въ періодъ этого перваго путешествія, несмотря на продолжительную полемику, именно, представителей различныхъ миній о немъ, все-же оставалось до настоящаго времени не категорическимъ и безусловно достовірнымъ, а лишь въ большей или меньшей степени віроятнымъ <sup>2</sup>). Мы лично считаемъ возможнымъ съ большею рішительностью настаивать на принятіи, именно, перваго минінія, утверждающаго фактъ пребыванія Дюрера въ Венеціи въ періодъ перваго нутешествія; и въ пользу такого принятія мы видимъ, кромі вышеизложенныхъ, достаточныя основанія еще и въ ніжо-

<sup>2)</sup> Отдъльно стоящее инъніе W. Schmidt, высказанное имъ въ статьъ: А. Dürer in Basel und Venedig (см. Kunstchronik, Neue Folge 1891 — 2, № 31), будто Дюреръ вздиль въ Венецію уже въ концъ 1494 года, послю возвращенія изв первого путешествія и послю збенитьбы на Анесть Фрей, должно бить отвергнуто всецьло, какъ предположеніе совершенно бездолавательное, не обоснованное ни фактами, ни какими-либо въскими соображеніями.



понью. Ссылка на Anzeiger für Kunde der deutschen Vorzeit 1864, s. 78, где приводится одинъ документъ 16 века изъ архива гр. d'Attems, упоминающій о поведке Дюрера изъ Италіи въ Штейнъ близъ Лайбаха, где художникъ заболель и по виздорований исполнить на намять хозяйке гостиници какую-то картину, — не иметъ доказательной силы. Въ документе самий годъ этой поездки не обозначенъ и можетъ одниваюто относиться какъ къ вервому, такъ и ко второму кутешествію Дюрера.

<sup>1)</sup> Въ опровержение этого утверждения можно указать на то, что пребывание Варбари въ Германіи, въ частности въ Нюренбергь относится къ періоду 1500—1504 г.; следовательно, не выбажая изъ Германіи и не будучи въ Италіи, Дюреръ не могь сказать въ своемъ нисьме изъ Венеціи, что видёль произведенія Барбари и других итальянских художнивовъ тамь же одиннадуать лють назадь, т.-е. какъ разъ въ періодъ перваго своего путешествія.

торыхъ другихъ обстоятельствахъ, новидимому, болъе существенныхъ по отношенію въ внутреннему развитію художника. Мы разумъемъто неоспоримое вліяніе работа искоторых итальянских мастеровна Дюрера, которое совпадаеть какъ-равъ съ годами перваго путемествія нъмецкаго художника и отражается на собственныхъ его произведеніяхъ, показывая тъмъ самымъ и степень воздъйствія въ ту пору итальянскаго ренессанса на современное нъмецкое искусство вълицъ величайтаго его представителя. Этими итальянскими мастерама, оказавшими вліяніе на творчество молодого нъмецкаго художника уже въ ранніе годы его дъятельности, были главнымъ образомъ-Джакопо де Барбари и Андреа Мантенъя, съ произведеніями которыхъ онъ имълъ возможность познакомиться въ Италіи, въ періодъ перваго своего путешествія, при чемъ знакомство съ Барбари, находившимся до 1500 года въ Венеціи, было и личнымъ знакомствомъмежду нъмецкимъ и итальянскимъ художникомъ.

Своеобразныя особенности вліянія перваго изъ этихъ итальянскихъ художниковъ на Дюрера, отчасти разъяснены уже Шпрингеромъ 1). -- «Въ бытность свою въ Венеціи Дюреръ, -- говорить этотьавторъ, твснвишить образомъ примкнулъ къ Джакопо де Барбарн. Какъ живописецъ, этотъ Джакопо виблъ настолько незначительную славу, что у своихъ соотечественниковъ пребывалъ почти въ полной неизвъстности. Тъмъ большимъ уважениемъ, напротивъ того, онъ пользовался у любителей искусства по ту сторону Альпъ, и притомъне только у нюренбергскаго купца Антона Кольба, который считаль его, по словамь Дюрера, наилучшимь живописцемь въ целомь мірь, но и у императора Максимиліана, на службь у котораго онъсостояль впоследствіи, съ 1500 по 1504 годь, въ качестве «портретиста и иллюминиста» (Contrafeter und Illuminist) <sup>2</sup>. Быть можеть, достойно удивленія, что Дюрерь не примкнуль ни къ кому изъ лучшихъ мастеровъ. Но именно Джакопо обладалъ многими свойствами, которыя облегчали болье тесное сближение его сь немецкими живописцами. Если мы внимательно изследуемъ сохранившіяся отъ Барбари картины его въ Веймар'в, Аугсбург'в, Дрезден'в и т. д., то откроемъ въ этомъ «иллюминиств» искуснаго и тонкаго-

<sup>1)</sup> Springer: A. Dürer, s. 18.

<sup>2)</sup> Свои последніе годи деятельности Бербари провель ва Нидерландать, какпридворный живописецъ эрцгерцогини Маргариты; онь умерь тань же въ 1512 году-

художника, который въ трактовий волось, въ раздилении ихъ массъ на отдильныя, тщательно обозначенныя волнистыя линіи; въ способи наложенія красокь, въ штриховий полутиней, и т. п., близко напоминаеть древний манеру Дюрера. Равнымъ образомъ и въ любви къ чрезвычайно точному до мелочей воспроизведенію тиль животныхъ, особенно тихъ, которыя покрыты тонкою шерстью или перьями, оба художника были сродны другь съ другомъ»...

Думаемъ однако, что еще сильнее должно было привлекать Дюрера въ втальянскомъ художник его стремление - придать живописи, какъ искусству, нъкоторыя устойчивыя основанія въ данныхъ точной науки. Самъ Джакопо усматриваль эти основанія въ разнообразныхъ математическихъ измёреніяхъ фигуръ вообще, и человёческихъ въ частности, дававшихъ художнику возможность примънять и къ изображаемымъ въ его произведеніяхъ человіческимъ и инымъ фигурамъ совершенно правильныя пропорцін, составляющія, какъ взв'ястно, одно изъ важнейшихъ условій красоты. Юный Дюреръ, подобно Барбари, уже въ эти ранніе годы своей художественной дізятельности,---какъ свидетельствуеть онъ самъ,--обнаруживаль такое же стремленіе и, именно, это сродство стремленій болье всего другого должно было привлекать его къ названному художнику сильнье, чемъ ко всвиъ остальнымъ, и служило объясненіемъ премущественнаго вліянія на него со стороны этого последняго. Въ томъ введеніи, которое Дюреръ предполагалъ предпослать своему сочинению о пропорціяхъ, но которое сохранилось только въ рукописи Британскаго музея, будучи замънено въ печатномъ изданіи этого сочиненія другою редакціей, самъ художникъ даетъ намъ драгоцвиныя объясненія по разсматриваемому нами вопросу, остававшияся неизвъстными всъмъ предыдущимъ изследователямъ 1). Извиняясь здёсь передъ читателями за то, что, будучи человъкомъ малоученымъ, онъ все-таки беретъ на себя сивность писать объ искусстви въ поучение другимъ, Дюреръ замичаеть, что охотно самь поучился бы у кого-нибудь, если бы существовали какія-либо сочиненія художниковъ по вопросамъ объ искусствъ; къ сожальнію, въ его время таковыхъ не оказывалось. «Я самъ,---

<sup>&#</sup>x27;) Руковисний набросокъ этоть впервые опубликовань въ 1893 году у Lange und Fulus: Durers schriftlicher Nachluss, s. 340, и еще съ большен опредъленностью, тем цитированное выше письмо Дирера изъ Венеціи, укланиваеть на пребываніе въ этонь город'я нашего художника въ періодъ уже перваго путешествія его.



пишеть онь, -- охотнее желаль бы послушать или почитать какоголибо извёстнаго, высокоученаго въ области искусства человёка, чёкь, будучи малообразованнымъ, писать объ этомъ. Однако я не нашель никого, кто сообщилъ бы мив что-либо цвиное объ измврении человъческихъ пропорцій, кромъ одного человъка, по имени Джакопо, венеціанца, весьма хорошаго живописца. Онз показала мить финиры мужчины и женщины, которыя онг сдплалг на основани измытеній, и въ то время я гораздо больше желаль ознакомиться съ его ученіеми оби этоми, чими си новыми для меня царствоми і); и если би возможно было, то я напечаталь бы это (т. е. ученіе Барбари) вь честь его и на общую пользу. Но я быль вы то время еще очень молодз 2) и никогда не слышалъ отъ другихъ о подобныхъ предметахъ. И это искусство его мив очень понравилось, и я поняль, какъ нужно имъ пользоваться. Впрочемь этотъ вышечномянутый Джаконо не хозатъль разъяснить мив все свое учение въ подробностяхъ, и я указывалъ ему на это; тёмъ не менёе я самостоятельно принялся за это дело и сталь читать Витрувія, который писаль немного объ измереніяхъ человека. Такимъ образомъ, у этихъ двухъ, названныхъ выше, людей получилъ я начатки моихъ познаній въ этой области, а затемъ продолжалъ работу своими силами изо дня въ день. И все, что въ этомъ отношения пріобрівть, насколько это было для меня возможно, теперь я хочу ради молодых ь художников ь изложить здёсь .... Такое опредъление самимъ художникомъ того значения, какое имътъ для него въ молодости Джакопо Барбари, въ высшей степени драгоценно для насъ, поставляя вие споровъ вопросъ о томъ, что именно ему самому представлялось въ этомъ вліяніи Барбари намболъе важнымъ и существеннымъ. И если върна въ частности мисль Шпрингера, указывающая сродство между обоими художниками, поскольку дёло касалось манеры письма, детальной отдёлки частей, способа наложенія красокь и т. п., -- сродство, заставившее младшаго художника примкнуть въ старшему; то отмъченная нами причина этого сближенія (въ дополненіе въ той) указываеть основанія, нев-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Т.-е. Венеціей, въ которой жиль Барбари до 1500 г. и которая являлась тогда (въ 1494 году) для Дюрера совершенно новымъ царствомъ (ein neu Kunigreich).

<sup>2)</sup> Въ періодъ перваго пребиванія Дюрера въ Венеціи ему било 23 года, тогда какъ вторичное путешествіе въ этотъ городъ онъ совершиль уже на 84 году своей жизни.

вшія въ глазахъ самого Дюрера наиболье существенный смысль и наибольшую внутреннюю цѣнность. Впослѣдствіи мы увидимъ, дѣйствительно, на цѣломъ рядѣ произведеній изъ различныхъ періодовъ дѣятельности Дюрера, начиная съ разсматриваемаго періода путешествія, что вліяніе Барбари оставило глубокіе слѣды въ работахъ Дюрера, и особенно въ тѣхъ, которыя такъ или иначе носвящены были имъ отысканію нормальныхъ пропорцій.

Другимъ итальянскимъ художникомъ, оказавшимъ на Дюрера значительное вліяніе, быль Андреа Мантенья. Въ какихъ отношеніяхъ вліяніе это сказывалось наиболье сильно и что привлекало Дюрера къ этому художнику болбе всего остального?.. -- Тотъ же Шпрингеръ 1) въ своемъ отвътъ на эти вопросы раскрываеть важнейшія стороны и вначеніе этого вліянія. — «Личных» сношеній между обоими художниками не было; равнымъ образомъ и фрески, и другія картины Мантеньи въ Мантув оставались для Дюрера неизвъстными. Но зато въ гравюрахъ Мантенъи онъ открылъ богатый источникъ для художественнаго поученія. Мы получаемъ отъ гравюрь Мантеньи какое-то горько-сладостное впечатленіе. Льстить Мантенья не умъль, несмотря на гармонію формь въ его произведеніяхъ: неумолимо правдиво до жествости изображаль онъ всякія чувствованія, усиливая ихъ тамъ, гдв нужно было выраженіе страсти. Это стремленіе къ правді въ изображеніи находило себі у него отражение и въ его стремлении — представлять всегда согласно съ действительностью также и места, въ которыхъ совернается действіе, столько же въ отношеніи перспективныхъ измереній, какъ и по отношенію въ участвующимъ лицамъ. Такимъ образомъ, перспективная правильность въ изображения нила у него рука объ руку съ психологической правдою. Кромъ того самого Мантенью привлекали смелыя, необычайныя движенія, трудныя сокращенія, оригинальные раккурсы, какъ напримівръ, сильно откинутыя назадъ головы; твла, согнутыя въ глубину до такой степени, что можно видеть ноздри, пятин, и т. п. Эта же правда и смелость изображенія увлекала всецьло и фантазію Дюрера, который въ ближайшіе годы и самъ охотно подражаль ему въ воспроизведеніи головъ въ сильныхъ раккурсахъ, въ изображеніи сильныхъ тёль, рёзкихъ

<sup>1)</sup> Springer, ibid. S. 19-20.

движеній, возбужденной мимики и т. п. Въ Мантень в можно, такийобразомъ, видъть перваго учителя Дюрера съ весьма значительнымъ вліяніемъ на него, при чемъ стремленіе втальянскаго художника къ натурализму нашло себъ прочное мъсто и въ представлении Дюрера». — И такъ, вліяніе Мантеньи на Люрера сназывалось главным образомь вы отношении передачи движений вы оргинивальных и смылых раккурсах; вз строгом соблюдени перспективных законов; въ правдивомъ, естественномъ и въ то же время сильномъ до ръзкости изображеній разнообразных психологических настроеній. И вліяніе это, двиствительно, скоро становится очень зам'єтнымъ, особенно тамъ, гав, какъ напримеръ, въ иллюстраніяхъ Люрера къ Апокалипсису, художнику представлялся самый широкій просторъ для прим'вневія на практикъ всъхъ этихъ пріобрътеній его и гдъ, въ самомъ дъль, ми наблюдаемъ такое широкое ихъ приложение. -- Необходимо отметать однако и еще одну сторону вліянія Мантеньи на Дюрера: им разумвемь отношеніе композицій этого художника къ композиціямь Дюрера въ цёломъ ряде его иллюстрацій. Нёть никаго сомнёнія въ томъ, что простыя и ясныя композиціи Мантеньи, - простыя и ясныя даже при многофигурности многихъ изъ нихъ, привлекали къ себъ молодого нъмецкаго художника и оказывали на него значительное вліяніе. На это указываеть, съ одной стороны, факть простого копированія посявднимъ въ рисункахъ непосредственно нъкоторыхъ композицій перваго, какъ это мы видели въ упомянутыхъ уже выше рисункахъ съ гравюръ Мантеньи: «вакханалія» и «битва тритоновъ»; съ другой стороны, близкое и несомивнное сходство между композициями обоихъ художниковъ въ несколькихъ ивъ техъ случаевъ, когда ивъ приходилось трактовать одни и тв же сюжеты, -- сходство, имъвшее мъсто, несмотря на вначительный промежутокъ времени между явленіемъ работь того и другого. Какъ примеры, особенно поучительные въ этомъ последнемъ отношения, можно было бы указать: «сошествіе Христа во адъ», сюжеть, исполненный Мантеньей въ гравюръ на мъди, обозначенной у Bartsch XIII, № 5, и Дюреромъ въего серіи «Больших» страстей» (по Bartsch, № 14); далье, «бичеваніе Христа», у Мантеньи въ гравюрів на міди, по Bartsch XIII, № 1, и у Дюрера въ той же серіи «Большихъ страстей», № 8;. «снятіе со креста» у Мантеньи въ гравюръ, ibid. № 4, у Дюрера въ рисункъ, такъ наз., Grune Passion, находящемся въ Вънскомъ

Альбертинумѣ; «положеніе Христа во гробь» у Мантеньи въ гравюръ, ibid № 3, у Дюрера въ гравюръ на мъди съ изображеніемъ «распятія Христа», (Bartsch № 13), гдѣ скопирована только фигура. ан. Іоанна, ломающаго въ отчаянін руки, и въ гравюрь съ тымь же сюжетомъ «положенія въ гробъ» (Bartsch № 15). Сходство между композиціями Мантеньи и Дюрера вь этихъ, какъ и нівкоторыхъ другихъ случаяхъ, настолько значительно, что не можеть быть объжнено однимъ лишь тождествомъ сюжетовъ; и можно съ увъренностью сказать. что по крайней мёрё въ перечисленныхъ композиціяхъ Дюрерь находился подъ непосредственнымъ вліяніемъ своегопредпественника въ области гравюры, у котораго онъ воспользовался забсь прівмами компановки какъ пелаго, такъ и отдельныхъ фигуръ. Въ то же самое время, въ техникъ гравированія Дюреръ, напротивътого, оставиль его въ техъ же своихъ произведенияхъ далеко за собою, заменивши грубое условное обозначение мускуловъ черными полосами, имѣвшее мѣсто въ гравюрахъ Мантеньи, болѣе сложною и искусною штриховкой, придававшею мускулистымъ частямъ естественную округленность; представивши въ своихъ гравюрахъ на мъстосухихъ и костлявыхъ фигуръ Мантеньи полножизненныя тёла; сиёнивши ръзкіе, грубо очерченные контуры всъхъ фигурныхъ изображеній итальянскаго гравера легкими и плавными, благодаря ум'влому прим'вненію эффектовъ св'єта и тіни, которыми и въ самой дійствительности смягчается всякая рёзкость контурных в очертаній.

Таково было въ наиболе важныхъ отношеніяхъ это вліяніе Барбари и Мантеньи на немецкаго художника—вліяніе, которое воспринято было Дюреромъ еще въ періодъ перваго его путешествія и 
которое обнаруживалось столько же въ общемъ направленіи творческой его деятельности въ ближайшіе годы, сколько и въ отдельныхъ, отменныхъ выше, сторонахъ этого творчества, отражаясь 
непосредственно и въ сямыхъ произведеніяхъ Дюрера. Можно сказать, что именно въ этомъ вліяніи на Дюрера обоихъ назнанныхъ 
художниковъ, къ которому присоединяются впоследствій и инжоторыя другія вліянія со стороны штальянскихъ мастеровъ, каковыя 
отменны будуть въ своемъ мёсте, выразилось наиболе существенное и важное воздействіе итальянскаго ренессанса на немецкое 
искусство, поскольку представителемъ этого последняго въ эпоху 
его возрожденія являлся Альбрехтъ Дюреръ. И то обстоятельство,

что представителями отношеній Дюрера, а вибств сь немъ и другихъ нёменкихъ художниковъ возрожденія къ итальянскому ренессансу, оказывались по преимуществу передъ всёми такіе второстепенные мастера, какъ Барбари и Мантенья, а не величайше художники тогдашней Италіи, послужило имъ къ выгодъ. — «Они были для Дюрера и его современниковъ въ высшей степени поучительными художниками, — справедливо замвчаеть по этому поводу Вольтманнъ 1),—но оставили для этихъ нёмецкихъ художниковъ свободнымъ путь къ дальнейшему собственному ихъ развитію на тыть же основахъ. Напротивъ того нидерландци, которые долве довольствовались собственнымь отечественнымь искусствомы и которые познакомились съ итальянскими художниками, когда среди нихъ господствовали уже Микель-Анжело, Рафаель, и другіе, совершенно отдались вніянію этихъ посл'єднихъ; покорились имъ, будучи осилень этими колоссами, позабывши себя самихъ и все самобытное и отдавшись всявдствіе этого безусловной подражательности, а вивств съ твмъ и манерности ...

Мы обращаемся теперь въ разсмотрению самыхъ произведений, сохранившихся для насъ оть этого періода творческой деятельности. Дюрера до начала 1495 года включительно.

Крупнъйшимъ изъ нихъ является номеченный определенною хронологической датой собственный портремз Дюрера, исполненный имъ во время путешествія въ 1493 году масляними красками на пергаменте и представляющій собою наяболе ранній изъ образцовь этого рода техники у нашего художника дореръ изобразиль здёсь себя почти въ той же позё, въ какой мы видёли его раньше тринадцатилётнимъ мальчикомъ на собственноручномъ рисункъ его въ Альбертинумъ. Лицо и корпусъ его повернуты въ три четверти къ зрителю; на голове надёта небольшая шапочка; щегольская одежда состоитъ изъ шелковой сорочка, собранной во множество складокъ съ проходящими по нимъ поперечными шнурками, и наброшеннаго поверхъ сорочки цветного (сёраго съ желтымъ и краснымъ въ отдёльныхъ частяхъ) кафтанъ

¹) A. Woltmann: Andrea Mantegna въ изданіи Dohme: Kunst und Kunstler III, № LI, s. 28.

<sup>\*)</sup> Портреть этоть, хранящійся въ частномъ собраніи Е. Феликса въ Лейнциї, воспроизведенъ у Knackfuss: Dürer, в. 7. См. намъ рисуновъ № 4.

Длинные волосы локонами падають по плечамъ; шея и часть груди открыты; въ правой рукъ онъ держить цвътокъ, называемый по-нъмецки: «мужскою върностью» (Mannestreue). Вверху надъ самою головою помъщается цифра года созданія портрета (1493) и надпись готическими буквами, гласящая: «Mu sach die gat Als es oberь



Puc. 4.

schtat», т.-е. «мон дёла находятся въ такомъ положении, въ какомънмъ свыше суждено быть»...

Лицо двадцати-двухлётняго художника въ общемъ сильно наноминаетъ черты его, знакомые уже по болбе раннимъ рисункамъ его 1484 и 1487 годовъ; только пробивающеся усы и бородка, да болбе длинные локоны и отчасти болбе серьезное выражение глазъ придають этому лицу видъ большей возмужалости. Портретъ исполнень сь презвичайною тщательностью, до мелочей выписань старательно, и новживаеть весьма значительный прогрессь вь унивамололого художника—изображать живое человаческое тало самым размообразными способами: не только карандашомъ и перемъ, ночто гераздо трудиве, и насляними красками. И этоть прогрессь есобенно ясно обнаруживается здёсь въ частности въ передача вираженія глазъ, гораздо болье свободной, чамъ раньше; въ формать рукъ, выписанныхъ туть красками съ большею пластичностью; наконецъ, въ самой трактовкъ одеждъ—и болье живописной, и болье тонкой, чамъ прежде.

Портреть этоть, первоначально написанный на пергаменть, быть впоследствін, (именно, въ сороковыхъ годахъ нынёшняго стольтія), въ виду нёкоторыхъ поврежденій его перенесенъ на полотно и реставрированъ; при чемъ однако реставрація эта по счастью коснулась лишь немногихъ частей портрета, оставляя тёмъ самымъ возможность и нынё судить о первоначальныхъ достоинствахъ оригиналь

Кром' этого подлиннаго экземпляра работы самого Дюрера стществуеть еще колія того же портрета въ Лейпцигскомъ музев. исполненная на деревъ и находившаяся рапъе въ одномъ частномъ собраніи въ Гельиштадть, гдь въ 1805 году имъль случай виды ее между прочими Гёте. Великій германскій поэтъ, признавшій в этомъ портретв работу самого Дюрера, оставиль намъ восторжение его описаніе. — «Драгоцівнивищим» произведеніем искусства», —говориль онъ,--- «я считаю портреть Альбрехта Дюрера, написанный иль самимъ въ 1493 году, на двадцать второмъ году его жизни, въ половину натуральной величины: фигура до пояса, руки до локтей; красная шапочка на головъ съ короткими шнурочками; глубоко откритая грудь; сорочка съ собранными рубцами, складки рукавовь, перетянутыхъ красными ленточками; голубовато-сърый верхній кафталь съ желтыми шнурами, какъ принято было одъваться изящник ! щегольскимъ молодымъ людямъ. Въ рукахъ его иногозначительны голубой цвётокъ eryngium, называемый по-нёмецки: «мужскою вёрностью»; благородное юношеское лицо съ показывающеюся на губахъ и подбородкъ растительностью. Цълое написано превосходно, роскошно и вивств наивно, гармонично во всвхъ своихъ частяхъ; исполнение по необычайной своей высоть вполны достойно ыст

Дюрера» 1)...—Если это простан копія съ оригинальной работы Дюрера могла возбудить въ воспріничивой душть великаго поэта столь глубокій восторгь, то несомивнно мы имвли бы еще болве высокую оцвику въ характеристикв Гёте, если бы ему удалось созерцать въ свое время подлинное произведеніе геніальнаго художника, которое, двйствительно, несмотря на ивноторую незрѣлость его, поражаеть зрителя своими выдающимися достоинствами.

Съ большою достовърностью можно далье отнести къ разсматриваемому періоду, главнымъ образомъ на основаніи стилистическихъ особенностей, и нъсколько интересныхъ пейзажей. Таковъ прежде всего обширный ландшафта са мельницами, (такъ наз. Drahtziehmühle), хранящійся нынъ въ Берлинскомъ музев <sup>2</sup>).

Ландшафть этоть, написанный акварельными красками во всю ширину большого листа, представляеть общирную зеленвющую равнину, на первомъ планъ которой протекаеть ръка съ стоящими по берегамъ ея домами и мельницами. Узкій маленькій мость перебрасывается съ одного берега на другой; по всей широкой равнинъ, покрытой яркой травою, разм'вщены живописныя группы домиковъ, окруженных зеленъющими деревьями; низкіе заборы отдъляють одни владенія оть другихъ; кое-где видны фигуры пешеходовъ и всадниковъ. На далекомъ горизонтв синвють невысокія горы, замыкающія долину. Вверху листа рукою Дюрера написано: «trotszichmüll»; рядомъ-монограмма художника. Исполнение этого пейзажа настолько тщательно, отличается такою законченностью, а краски-такою жизненностью, свъжестью и гармоничностью сочетаній, что въ этомъ въ видв онъ долженъ быть признанъ отнюдь не эскизомъ для какойлибо будущей сложной композиціи, но вполив законченною картиной, вывющею самобытное значение, какъ художественное произведение.

Въ pendant въ этому нейзажу и одновременно съ нимъ Дюреръ даетъ другой пейзажъ <sup>3</sup>), воспроизводящій, какъ видно изъ поивтки на листв рукою самого Дюрера: «sant Iohans Kirche», окрестности Нюренберш подлв церкви св. Іоанна. Живописныя группы



<sup>&#</sup>x27;) Cp. Meusel; Archiv für Künstler. 1805, I, 162; Heller, S. 176; Thausing, Dürrer I, 132; Knackfuss, S. 5.

<sup>\*)</sup> Въ Берлинскій музей этоть акварельный пейзамъ перешель изъ собранія Posonyi-Hulot. Воспроизведень у *Lippmann* дважды: на табл. 4 (въ враскахъ) и на табл. 5 (фототопіей); у Knackfuss, s. 6. См. рисуновь № 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Воспроизведенъ у Lippmann, табд. 104.

домиковъ, разбросанныя на широкой холмистой равнинъ, писани тъми же красками, какъ и предыдущій пейзажъ, а самое исполненіе до такой степени близко напоминаетъ работу художника на этомъ послъднемъ, что въ одновременности созданія обоикъ нельзя сомнъваться.

Къ тому же періоду перваго путешествія можеть быть отнесенъ и превосходный аксарельный пейзажа изъ собранія І. Малькольма въ Лондонъ, изображающій живописный уголокъ Тріеста съ цъльмъ рядомъ красивыхъ замковъ и домовъ на морскомъ берегу¹), Нъкоторая неувъренность въ рисункъ при необыкновенной тщательности работы, свъжести и върности красокъ, и другихъ, обычныхъ у Дюрера въ аквареляхъ этого ранняго періода, достоинствахъ даетъ основаніе отнести разсматриваемый пейзажъ, именно, къ періоду перваго путешествія Дюрера въ отличіе отъ другихъ, болъе сложныхъ видовъ Тріеста, исполненныхъ художникомъ при вторичномъ посъщеніи этого города на пути въ Венецію или обратно.

Изъ рисункоез перомз, исполненныхъ Дюреромъ въ течене изучаемаго нами періода, кромѣ упомянутыхъ уже выше, слъдуеть отмѣтить здѣсь особенно два, помѣченные хронологическими датама. Одинъ изъ нихъ ²), показываетъ намъ, повидимому, сцену купаная: молодая женщина, совершенно нагая, стоитъ съ приподнятой кверху лъвой рукою, прикрывая грудь правой; ноги ея обуты въ туфия; голова повязана полотенцемъ, конецъ котораго спускается внизъ; въ верхнемъ углу помѣщается цифра года созданія рисунка (1493). Нагое тѣло, не отличающееся большой красотой, исполнено здоровья и силы; и эти полножизненныя формы его переданы Дюреромъ, очевидно съ натуры, съ такою реальною правдивостью, которая заставляеть зрителя забывать о недостаткъ красоты и граціи самой модель.

Другой рисуновъ относится въ 1494 году (хранится нынѣ въ Гамбургскомъ музеѣ) и воспроизводить минологическую сцену избенія Орфея вакхонками. Нѣкоторые изъ изслѣдователей усматриван въ этомъ рисункѣ пробную работу молодого Дюрера, представленную имъ будто бы въ 1494 году, послѣ возвращенія изъ путемествія, въ нюренбергскій цехъ живописцевъ для полученія правъ на званіе свободнаго художника и на открытіе собственной мастерской.

<sup>1)</sup> Воспроизведенъ у Lippmann, табл. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рисуновъ этотъ воспроизведень у Lippmann, табл. 845.

Мивніе это, которое повторилось неоднократно до слови Замиоврта 1), бывшаго въ 17 въкв владъньцемъ этого энсунка и жедавива. го такимы утверищению придать еще большую отокность этому. превосходному произведению, должно быть признано не бояже, какы анекдотическими выимислемы, иботоно не толькотно обосновано никакним AORSBATCHCTBANK, HO IN GROUND BY HIPRINGOPHINICE CE CONNECTEO DERINGO. въ дъйствительности свободою для июранбергских художинковъ-ии работать саминь и основивать свои мастерскій безь исплаго особаго эквамена. Рисуновъ этотъ представляетъ собою, подобно: упомянутымъ выше: рисункамъ Дюрера, съ гравюръ: Мантеньи: «вакханалія»: н «битва транононъ», номмо съ травюры неизвъскнаго клаожника второй половины 15 стольтія, экзомилярь которой имбется мы томъ же. Гамбургскомъ музей, гдв хранится и самый рисунска 12. Однано, какъ легко убъдиться въ томъ изъ сравнения самаго рисун-и на съ гравирой, воспроизведенной у Эфрусси 3), копів вта являетов: гораздо болве свободного, чвить объ преднатици, отмеченныя тесного; бликостью из оригиналамь. Забсь ближайшее сходство сохраняется: только въ средней, важнъйшей части композици, где въ обоихъ случаяхь им видниъ Орфея, упавшаго на колъна на землю м старакомагося защитить себя лёвой рукою, прикрытою мантіей, оть нанаденія двухъ вакханокъ. Правой рукою въ обонкъ случанкъ Орфей. упирается въ землю; лицо его и здесь, и тамъ обращено въ одной изъ нападающихъ вакханокъ, стоящей спиною къ аригелю, тогда какъ другая, повернувшись лицомъ къ врителю, замахивается сзади ограмной дубиною надъ головою Орфен. Подле этой группы и на гравюрь, какъ на рисункъ, помъщена фигурка ребенка, въ отражъ убъгающаго въ сторону отъ вакханокъ. Напротивъ, въ обстановонной части, въ аксессуарахъ, замёчается значительное различіс между: обоныи. На гравюръ сцена убіенія Орфея происходить среди общирнаго пейзажа, въ которомъ на заднемъ планъ справа и слъва видны скалистын говы съ нёсколькеми замками на нихъ; единственное

<sup>1)</sup> Sandrart: Teutche Akademie t. II, 79. Cp. A. von Eye: Leben und Wirken A. Dürers, S. 98, x ap.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Archiv für zeichn. Künste, t. XVI, S. 88 f.: die Harzen-Commetersche Kupferstich und Handzeichnung-Sammlung in d. Kunsthalle zu Hamburg.

з) Гравюра эта воспроизведена у Ephrussi: dessins, р. 21; самый рисуномъ тамъ же, стр. 24.

високое дерево стоить подле фигурь одной изъ нападающихъ вакхановъ. На рисунит горы отсутствують, а подле групны нападающихъ изображена цёлан куща кустарника и деревьевь, на одномъ изъ которыхъ повъщена раскрытая книга, а на верхушкъ дерева длинная лента съ надписью готическими буквами: «Orpheus der erst puseran». Передъ Орфеемъ лежать на земле въ одновъ случав лютня (на гравюрь), въ другомъ-большая лира (на рисункъ); гравюра помъчена условнымъ знавомъ въ видъ сплетени; рисунокъ-дифрою года созданія его (1493) и литерами А в D, которыми Дюрерь обыкновенно помъчаеть свои произведения этого ранняго періода. Въ художественномъ отношеніи этоть рисунокъ Дюрера, который является такимъ образомъ свободною коніей съ втальянской гравюры, оказывается стоящимъ много выше своего оригинала столько же по большей легкости и точности контуровъ, сколько и большей близости къ живой натуръ въ трактовкъ человъческаго тъла и большей естественности и силъ движеній всъхъ участниковъ сцень. И это весьма карактерно для подобнаго рода работь Дюрера, повазыван ясно, что художникь уже не удовлетворяется тёмъ, что давали ему копируемыя произведенія и стремится представить въ своихъ, даже заимствованныхъ работахъ, нёчто лучшее и более совершенное, чъмъ самые оригиналы, служившіе, какъ въ данномъ случать, не столько образцами, сколько матеріалами для собственных его произведеній.

Дъятельность Дюрера въ эту раннюю эпоху его жизни не ограничивается однако произведеніями перечисленныхъ видовъ, исполнявшихся красками, карандашомъ и перомъ и относящихся ближайшимъ образомъ къ области живописи. Одновременно и на ряду съ ними молодой художникъ уже вскоръ послъ окончанія обученія въ мастерской Вольгемута начинаетъ работать въ той обпирной отрасли изобразительнаго искусства, которая, получивши свое историческое бытіе въ отечествъ Дюрера лишь сравнительно незадолго до выступленія его самого въ качествъ представителя творчества въ этой же области, въ скоромъ времени обогащается, благодаря геніальному художнику, громаднымъ количествомъ произведеній, съ необычайною быстротою поднимающихъ эту отрасль искусства на небывалую высоту. Мы разумъемъ работы Дюрера въ области зраворы на металлю и деревть, и прежде всего его гравюры на мъди, значи-

тельное число которыхъ было создано имъ уже въ этоть ранній періодъ до 1495 года.

Древнъйшими образцами работъ Дюрера въ области гравюры на мъди должны быть признаны: такъ называемый «малый курьеръ», аллегорія «счастья» и «смерть, насильственно увлекающая молодую



PEC. № 5.

женщину». Весьма небольшая по своимъ размърамъ гравюра, извъстная подъ именемъ «малаго курьера» 1), въ высшей степени несложна въ свеей композиціи. По дорогь, съ одной стороны которой

¹) Гравюра эта обозначена у Bartsch подъ № 80, у Heller подъ № 986, у Rettberg № 18. См. нашъ рисунокъ № 5.

находится лесь, съ другой-поросиия травою больше камии, подле срубленнаго ствола дерева, скачеть курьерь съ короткимъ бичомъ въ поднятей правой рукъ съ большикь метомъ на лёвомъ боку, съ укрешеннымъ перыми илежень на голова, въ своеобразномъ костюив конца 15 стольтів. Взали на заднемь плане видень гористый ландшафть, а на одножь изъ камней подле дороги помещена монограмма кудожника. Что «малый курьерь» относится, действительно, къ числу наиболее раннихъ опытовъ гравированія, представленныхъ Дюреромъ, ясно изъ особенностей самаго стиля и техники этой гравюры. Рисуновъ адъсь въ значительной степени еще угловать; въ немъ недостаеть еще той свободы, уверенности и легкости, которыми отличаются поздижний гравиры Дюрера; равнымъ образомъ здесь неть и той иластичности изображения, какую мы видимь на гравюрахъ болве поздняго времени; штриховка пока еще грубовата, плоска, напоминая работы ювелировъ на металлическихъ издёліяхъ: каждый штрихъ, слишкомъ длинный и широкій сравнительно съ малыми размерами самой гравюры, проводится туть на значительномъ одинъ отъ другого разстояніи, отчего эффекты свётотёни весьма ослабляются, рельефность фигуръ уменьшается. Сохранился эскизный рисунок перомъ для этой гравюры і), любопытный, какъ указаніе на то, что молодой, еще неувъренный въ своихъ силахъ, художникъ работаль свои гравюры по исполненнымь имъ же самимъ заранъе эскизнымъ рисункамъ. Эскизъ этотъ, почти ни въ чемъ не различаясь отъ композиціи самой гравюры, превышаеть его лишь болье значительными размерами; качества самаго исполненія въ обоихъ существенно близки другь къ другу.

Весьма сходной по характеру работы съ описанною сейчасъ гравюрой является другая, одновременная съ нею, представляющая аллегорію «счастья» і). Счастье изображено здісь въ виді совершенно нагой женщины, стоящей на маленькомъ шарі; лівая рука ея, держащая какое-то колючее растеніе, опирается на длинный, тонкій посохъ; голова повявана длиннымъ покрываломъ, которое, прокодя затімъ черезъ правую руку, спускается ниже колінъ; подлів пара—монограмма художника. Формы обнаженнаго женскаго тіла,

<sup>1)</sup> Эскизь этоть хранится нына въ Британскомъ музећ, куда перешель изъ собранія Sloane. Воспроизведень у Lippmanu, табл. 209.

<sup>2)</sup> Гравюра обозначена у В. № 78, Н. 831, R. 6. См. нашъ рисуновъ № 6.

справда, не отличаются и адъсь, какъ и на описанном выше рисункъ 1493 года, ни красотою, ни наяществомъ, а постановка сямой фигуры не обиаруживаеть большой граціи; тамъ не менъе нъ цъломъ она представляется весьма привлекательной, благодаря той

1



Рис. № 6.

жизненности и естественности, которыя художникъ сумълъ придать этой фигуръ, несмотря на аллегорическій смыслъ ея.

Третья, одновременная съ предыдущими, гравюра на мѣди ¹), показываеть намъ аллегорію *смерти* въ видѣ нагого мужчины съ

<sup>2)</sup> Эта гранира обозвачена у В. № 92, Н. 898, К. 11 Реттбергъ считаетъ эту граниру исполненного или къмъ-либо изъ болье раннихъ мастеровъ, предшественни-ковъ Дюрера, или имъ самимъ по какому-либо изъ этихъ болье раннихъ образцовъ, что одизно ин чъмъ медоказнавется и менъе всего—оториствиемъ монограммы кудожника.

всилокоченными волосами на головъ, который съ силою тащитъ къ себъ отбивающуюся отъ него женщину, одътую въ костюмъ конца 15 столътія. Вдали на заднемъ планъ — пейзажъ съ виднъющейся на горъ церковью. Монограмма художника на этой гравюръ отсутствуетъ.

Немного болье позднею по времени, сранительно съ предыдущими, должна быть признана серія столь же небольшихъ по размірамъ гравюръ на мѣди чисто жанроваго содержанія, вообще весьма ръдкихъ среди гравюрныхъ работь Дюрера. Таковы его: «крестъянинъ съ женой» (В. 83. Н. 921. R. 11); «поваръ и хозяйка» (В. 84. H. 963. R. 10); «семейство турка» (В. 85. H. 971. R. 12); «три бесъдующихъ крестьянина» (В. 86. Н. 948. R. 15); «группа изъ шести воиновъ (В. 88. Н. 981. R. 4), превышающая по размърамъ другія, и «знаменоносецъ» (В. 87. Н. 977. R. 43). Всв эти картинки, подобно предшествующимъ, въ высшей степени несложны въ своемъ содержанів, просты и ясны въ своей композиціи, состоящей въ каждой изъ нихъ, за исключеніемъ группы воиновъ, всего изъ двухъ-трехъ фигурь въ характерныхъ костюмахъ, въ самыхъ незамысловатыхъ соотношеніяхъ: бесёдующихъ другь съ другомъ, идущихъ мирными парами и т. п. Индивидуальный характерь всёхъ этихъ фигурь и натуралистическія особенности въ каждой изъ нихъ показывають несомивнно, что оригиналами для Дюрера служили здёсь живыя модели, которыя онъ и воспроизводить туть съ реалистической правдою и значительной жизненностью. Что касается внёшняго исполненія, то въ этомъ отношенін необходимо отмътить завсь, правда, незначительный, но все же неоспоримый прогрессь сравнительно съ предшествующими, наиболюе ранними образцами гравюры на меде у Дюрера. Штриховка становится болье изящною, каждый отдыльный штрихъ-короче и тоньше въ соотвътствіи съ небольшими размърами каждой фигуры; рисунокъ дълается болъе легкимъ и увъреннымъ. Въ то же время однако моделлировка фигуръ на всъхъ этихъ гравюрахъ характеризуется обычными для этого ранняго періода д'вятельности Дюрера въ области гравированія чертами: здесь, какъ и на предыдущихъ гравюрахъ, она отличается отъ позднъйшихъ работъ его значительною плоскостью изображеній на бъломь фонъ листа, ихъ недостаточною еще пластичностью 1).

<sup>1)</sup> Къ этой же серін им считаемъ возможнымъ отнести и грамору, извістную волназваніемъ: "дамы на коніз съ оруженосцемъ" (В. 82. Н. 991. R. 20), которую обив-

Наиболье повдними по времени и еще болье совершенными по своему внышему исполнению сравнительно съ описанными выше древныйшими работами Дюрера на мыди являются въ разсматриваемый періодь его творчества слыдующія гравюры: «прогулка»; «блудный сынъ», «св. семейство съ стрекозою», «предложеніе любви за деньги», «кающійся св. Іеронимъ» и «св. Хризостомъ», — всы, помыщенныя на листахъ большого формата.

Въ гравюръ, обозначаемой обыкневенно названіемъ: «прогулка» 1), дъйствующими лицами являются идущіе другь подлѣ друга
юноша съ молодою женщиною и со смертью въ видъ скелета неподалеку отъ нихъ. Юноша въ костюмъ рыцаря жестомъ приглашаетъ
идущую рядомъ съ нимъ молодую женщину, въ нѣмецкомъ платъъ
конца 15 стольтія и въ высокомъ головномъ уборъ,—слъдовать далъе въ то время, какъ изъ-за дерева, мимо котораго проходять они,
выглядываетъ смерть въ видъ скелета, несущаго на головъ солнечные часы, какъ напоминаніе о кратковременности и суетности человъческой жизни. На заднемъ планъ—обширный пейзажъ; у ногъ
идущей пары—монограмма художника.

«Блудный сынъ» въ гравюръ того же наименованія <sup>2</sup>), въ бъдномъ одъяніи пастуха, босой и съ непокрытою головой, стоить на кольняхъ въ позъ молящагося или кающагося посреди скотнаго двора, окруженнаго хозяйственными постройками. Поддъ него большое корыто и лохань, вокругъ которыхъ собрадись поросята и свиньи; по двору бродить домашняя птица. Гравюра помѣчена монограммою Дюрера.

На третьемъ листв, изображающемъ «святое семейство» з), пресв. Богородица представлена съ распущенными длинными волосами, безъ покрывала на головъ, въ широкой и длинной мантін, надътой сверхъ платья, падающаго на землю широкими складками. Сидя на простой деревянной колодъ вмъсто скамъи, она высоко поднимаетъ руками младенца Христа, любуясь на него въ то время, какъ онть

новенно относять въ 1496 году, но которая и по размърамъ своимъ, и по харавтеру сюжета, и по качествамъ исполнения чрезвичайно близко напоминаетъ перечисленимя више жанровия картинки.

<sup>\*)</sup> Y Bartsch & 94, y Heller 884, y Rettherg 14. Cm. pnc. N. 7.

<sup>\*)</sup> V B. 3 28, H. 477, R. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Y B. N 44, H. 648, R. 8.

протягиваеть ка ен вицу свои ручки. Возлё нея на землё вежить уснувшій св. Іосифа, держа свою шляпу въ правой руку. Вверху



Рис. № 7.

надъ головою Богоматери и младенца среди облаковъ видна полуфигура Бога-Отца съ державою въ лъвой рукъ, а ниже—Духъ Святий въ видъ голубя, окруженнаго сіяніемъ. Позади св. семейства невдалеть

деревянныя ворота и домъ, а на заднемъ планѣ вдали — общирный ландшафтъ съ горами; лъсомъ, большимъ озеромъ, по которому плавають лодки, и оригинальными постройками на берегу озера. У ногъ Богородицы, съ одной стороны, монограмма художника, а съ другой—стрекова, отъ воторой эта гравюра и молучила свое название въ отличие отъ другихъ съ такимъ же сместомъ.

Въ гравюрѣ «предложеніе любям за деньги» і) сцена происходить также вь обстановкѣ ландпафта. На толотомъ стволѣ срубленнаго дерева сидить старикъ и красивая молодам женщина. Старикъ въ коротиомъ къфтанѣ, отороченномъ мѣхомъ, съ непокрытою головой (шляма ноложена подлѣ него на вемлю), обнимаетъ овою сосъку и нѣжно глядитъ на нее. Молодам женщина въ роскопномъ длинномъ платъй и съ головиямъ уборомъ въ нидѣ коношника, держитъ въ одмей рукѣ большой кошелекъ, а другую протягиваетъ къ старику, повидниому, выпрашивая у него еще новой суммы, которую старикъ старается отыскатъ у себя въ карманѣ. Невдалекъ отъ нихъ стоитъ привязанная къ дереву лошадь. Пейзавъ на задмемъ планѣ мредставляетъ общирное оверо съ плавающими на немъ лодвами и съ орминальными средневъковкими замками на берегу. Гравюра помѣчена монограммою Дюрера.

«Кающійся св. Іеронимь» не патомь изъ перечисленныхъ дистовъ <sup>2</sup>) представленъ въ видъ длиннобородато старца, прикрытаго до пояса мантіей и споящаго на кольнахъ передъ распятіемъ, укрънвеннымъ въ расщелинъ древеснаго ствола. Въ правой рукъ святого—большой вамень, которымъ онъ ударяетъ себя въ грудъ; у ногъ его—сповойно сидищій огромний левъ, постоянный спутникъ св. Іеронимв. Среди громедныхъ сваль, окружающихъ святого, видиъетси неподалеку крыша часовни, а вдали среди охера—небольшой островокъ съ стоящимъ на немъ вамкомъ. Подяв льва помѣщена монограмма художника.

«Св. Хризостомъ» на последней изъ поименованныхъ гравюръ этого ранняго періода 3), представленъ на заднемъ плане вартины въ виде совершенно нагого старца, съ длинною бородою и съ лучистымъ сіяніемъ вокругъ головы, ползущаго на рукахъ и ногахъ

¹) Гравора обозначена у В. № 93., Н. 891, R. 2.

z) y B. 61. H. 776, R. 8.

<sup>3)</sup> Y B, 63, H. 723, R. 7.

по землѣ. На переднемъ иланѣ картини, какъ бы въ скалистемъ гротѣ сидитъ молодая женщина, совершенно нагая съ длинным рос-кошными волосами, разсынавшимися по илечамъ; придерживая свою грудь правой рукою, она кормитъ младенца, прикрытаго авъриною шкуркой. Вдали видивется озеро съ стоящими на берегу его средневъковыми замками; гравюра помѣчена менограммою Дюрера.

Во всехъ этихъ гравюрахъ мы видимъ образцы уже вполнъ развитой техники гравированія на міди, показывающіе, что въ сравнительно короткій періодъ времени художникъ усп'яль достигнуть въ техническомъ отношеніи высокаго ум'внья обращаться съ гравировальной иглой. Въ короткое время онъ сумъль настолько развить въ себъ ловкость въ борьбъ съ разнообразными техническими и стилистическими трудностями и сверхъ того ввести накоторые своеобразные пріемы гравированія въ такой степени возвысивніе качества самой гравюры на мёди, что эта послёдняя въ образцахъ, данныхъ вдёсь Дюреромъ, съ необыкновенною быстротою поднялась надъ всёмъ, создававшимся въ этой области до того времени не только въ отечествъ Люрера, но и въ другихъ странахъ Европы. -- «Дюреръ строго соблюдаеть уже здёсь, -- замёчаеть по новоду этихъ гравюрь К. Лютцовъ въ своей исторіи німецкой гравюры 1), — характерь техник на металив, которая ему, какъ ученику золотыхъ двлъ мастера, съ самыхъ раннихъ лёть усивла войти въ плоть и вровь. Его самы раннія работы въ этомъ родь имьють еще, правда, немного черствий, невыравнявшійся стиль, какой встрівчается и у нівкоторых верхнегерманскихъ и рейнскихъ граверовъ 15 столетія. Но уже очель скоро въ гравюрахъ своихъ Дюреръ достигаеть более совершеннаго, болве глубоваго художественнаго воспроизведенія натуры. Въ них мы чувствуемъ постоянно всю прочную силу меди; но не мемье сильно чувствуется въ нихъ и личность самого мастера. Онъ меделлируеть и выгравировываеть изъ металла округленныя фитуры, какъ скульпторы, литейщики изъ бронзы, двлають это съ своим статуями»...

«Замъчательно,—съ своей стороны отмъчаеть по поводу этихъ гравюръ Р. Фишеръ 2),—съ какою явною любовью Дюреръ изобра-

<sup>1)</sup> Lutzow: Geschichte der deutsch. Kupferst. und Holzschn., s. 97.

<sup>2)</sup> R. Vischer: Studien zur Kunstgeschichte, s. 284.

жать уже здёсь присущія разноебразнымъ вещамь инъ особыя качества, и это повсюду: вь оружіи, въ блестящемъ шелкі одеждь, въ твердыхъ севлахъ, въ шелковистыхъ выощихся волосахъ, въ поверхности водъ, излучистомъ сіяніи намба; и проч.; какъ удивительно отділываль онъ мяткую поверхность юнописской кожи до того, что она пріобрітала атласистый блескъ. Въ то же время нівсоторыя фигуры въ его произведеміяхъ, гді художникъ желаль этого, представляются какъ бы копіями съ отнолированныхъ бронзовыхъ статуй»... Таковы достомнетва исполненін этихъ гравюръ.

Говоря о древнийшихъ гравюрахъ на меди работы Дюрера, изследователю приходится далее остановиться еще на двухъ вопросахъ, близко связанныхъ другъ съ другомъ и притомъ значительной важности. Вопросы эти: поскольку въ описанныхъ сейчасъ гравюрахъ отразиласъ самая личность художника съ ея внутреннею жизнью и внешнимъ обликомъ, съ одной стороны; и насколько самобытнымъ, оригинальнымъ, оказывался въ нихъ Дюреръ, съ другой?..

Въ теченіе долгаго времени существовало довольно распространенное мивніе, будто въ цівломъ рядів древивійшихъ гравюръ своихъ Дюрерь не только выразилъ личные свои вкусы, интересы н склонности въ выборъ сюжетовъ для этихъ картинъ, но и неоднократно изобразиль въ нихъ себя самого, свою жену и своихъ друзей въ числъ лицъ, участвующихъ въ различныхъ картинахъ 1). Утверждали такимъ образомъ, что главные персонажи по крайней мъръ въ несколькихъ изъ этихъ гравюръ оказывались чисто портретными изображеніями. Такъ, напр., относительно гравюры «прогулка» замъчали, что гуляющая молодая парочка, изображенная здъсь, представляла самого Дюрера съ его молодою женою въ первые мѣсяцы брачной ихъ жизни, еще счастливой въ то время. Равнымъ образомъ, и въ «блудномъ сынъ», стоящемъ на колъняхъ на скотномъ дворъ, видъли портретъ самого художника съ напоминаніемъ о годахъ его странствованія; а въ женской фигурь, представляющей алиегорію (счастья), усматривали портретное воспроизведеніе его молодой жены Агнессы, въ которой онъ долженъ быль видёть въ первое время источникъ личнаго для себя счастья, и т. д.

<sup>4)</sup> Указанія но этому предмету см. у л. von Eye: Leben und Wirken A. Dürers, s. 94 f. и 117 f, и др.



Имъла ли мъсто на самомъ дъдъ такая портретность въ неречисленныхъ гравюрахъ Дюрера?---Ввривние средство для раниени «этого вопроса, —дунается намъ, —дается самымъ предметом»: необходимо съ втою ивлью самчить изображения на указанныхъ гравирахъ съ подлинными и несомитиными портиетами самого Люрера и ого жены, каковыми являются исполненные самимъ хукожникомъ и ближайние из этимъ гравюрамъ по времени портреты его самого оть 1493 и 1498 г. и жены его отъ 1494 и 1495 г. <sup>4</sup>). Такое сшченіе техь и другихь приводить, изследователя къ отрицательном рашенію поставленнаго вопроса: портретнаго сходства съ самиль художникомъ и женою его нътъ ни въ одномъ изъ перечисленнихъ изображеній гравюрь, которыя отличаются оть поллинныхъ портретовъ обоихъ существенными чертами. Сверхъ этого различія, отсутствіе портретности по отношенію къ Дюреру наглядно подтверждается еще и тамъ обстоятельствомъ, что черты лица молодого человых въ «прогулкъ» не имъють почти ничего общего съ чертами лица «блуднаго сына», тогда какъ самое близкое сходство между обоны необходимо должно было бы существовать, если бы въ обоихъ случаяхъ мы имёли дёло съ портретами одного и того же лица, почти одновременно созданными. Наконецъ, за отсутствие портретности въ предполагаемомъ изображении жены Дюрера въ аллегории «счасты» говорить кром'в приведеннаго выше обстоятельства еще и то соображеніе, что чувства деликатности и скромности, присущія Люреру. естественно не могли позволить ему держаться въ такой граворь портретнаго сходства съ своею супругой, выставляя наповазъ ди толпы ея обнаженное тело...

Если однако мы не можемъ признать здёсь портретности лиць въ указанномъ смыслё, то должны еще разъ съ особеннымъ удареніемъ отмётить несомнённый и явный натурализма изображены, приближающій всё эти фигуры, при той живости и напряженности въ нихъ стремленія художника къ возсозданію натуры, какую ми видимъ здёсь, ка индивидуализму, недалеко отстоящему отъ портретности.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Первый изъ нихъ, находящійся въ части, собраніи въ Лейпцигв, восир у Knackfuss: Dürer, S. 7; см. нашъ рис. № 4, второй, наход. въ Уффиціять во Флоревпін, восир. тамъ же, S. 13; третій—въ Вінскомъ Альбертинумі, восир. у Springer: Dürer, S. 23; четвертий—въ Бременскомъ музев, восир. у Ephrussi; dessins, на таблеь 34 стр. Опис. ихъ и рис. см. ниже подъ соотв. годами.

Обозравая вов раннія гравюры Дюрера въ нав совонупности, какъ и другія произведенія его изъ отой зпони, можно сказать, чтомолодой художникъ, еще чуждий пова того глубоваго и соръезнагореминознано увлечения, которымь онъ пронивается: впоследствии и которое становится поздиве важивнимъ началомъ, опредвляющимъ направление воей его последующей деятельности; еще свободный; оть тревожныхь запросовь вы области религи, правсувенности и сопіологін, особенно волновавшихь наменкое общество сь начала 16 стольтія и вскорь увленшись самого Дюрера; еще бодрый и жизнерадостный, естественно останавливаеть свое прениущественное. внимание на изучении и воспроизведении (потя бы иногда и подъ аллегорическими или иными наимонованіями) дайствительной чавляни. въ ся менте глубокихъ и важныхъ, но за то наиболте простыхъ, понятныхъ и интересныхъ для него явленіяхъ. Влагодаря тому же отсутствию въ изображаемихъ явлениях особенной глубины и серьезности, которыя нередео отвленноть внимание художниковы оты вевшняго исполненія въ сторону внутренняго содержанія, крвому художнику представлялся широкій просторъ заняться здівсь вийшнею формой. И мы видимъ, дъйствительно, что, съ одной стороны, поскольку рёчь идеть о позднёйшихъ произведенияхъ этого періода, подъ живыми впечативніями только что совершенняго путешествія и виденных имъ образцовъ работы художниковъ --- натуралистовъ того времени (ваковы Барбари, Мантеньи и др.), а съ другой, следуя своимъ собственнымъ натуралистическимъ стремленіямъ, молодой Дюреръ особое вниманіе во всёкъ своихъ произведеніяхъ, каковы бы ни были ихъ наименованія, обращаеть на ониминія формы, и притомъ не только въ отношении технической отделки, но ц самаго метода созданія, самаго способа творчества, который отивчень у него въ эту раннюю эпоху его дъятельности, -- повторяемъ, --характеромъ явно натуралистическимъ. Въ этомъ --- объясновие той жизненной правдивости въ передачв отдельныхъ фигуръ, ландшафта, какъ и всей массы разнообразныхъ натуралистическихъ аксессуаровъ, которан если и не доходить въ цёломъ ряде перечисленныхъ произведеній до полной портретности, то все-таки ділаеть несомненною, заставляеть ясно чувствовать повсюду, въ каждомъ созданномъ имъ образъ индивидуальную натуру, служившую объектомъ наблюденія и воспроизведенія художника, -- натуру живую, д'вйствительно видънную художникомъ, а не сочиненную имъ.

Другой вопросъ, который необходимо разсмотръть по отношенію къ целому ряду описанныхъ гравюръ этого ранняго періода, есть вопросъ о тойъ, насколько самобытными, оригинальными, является Дюрерь въ этихъ гравюрахъ?--Известенъ тоть факть, долгое время возбуждавшій недоуменія и споры изследователей по исторік гравюры, что значительное количество поллинныхъ гравюрь Люрера какъ изъ разсматриваемаго періода, а именно: «прогулка», «блудный сынъ», «св. Іеронимъ», «дама съ оруженосцемъ» и в. др., такъ равно и изъ поздивищаго времени, помеченныхъ его монограммою 1), имбеть существование парадлельно сь такими же гравюрами, помъченными монограммою W.--Каково можеть быть отношеніе между тіми и другими гравюрами? Гді оригиналы и гді копів? Кто авторъ гравюръ, пом'вченныхъ дитерой W?.. — Въ теченіе долгаго времени господствовало мивніе, будто тв изъ этихъ гравюрь, которыя носять на себв пометку литерой W, являлись оригиналами, въ то время, какъ перечисленныя гравюры Люрера съ его монограммой оказывались не болве, какъ копіями съ нихъ; було авторомъ первыхъ, которому принадлежитъ, следовательно, и идея каждой изъ этихъ гравюръ, и ихъ первоначальное выполнение, быть самъ учитель Дюрера, Миханлъ Вольгемуть. Первымъ, кто высказалъ предположение объ оригинальности гравюръ съ монограммою W и о копированіи ихъ Дюреромъ, быль невѣжественный въ вопросахъ искусства авторъ книга: «Teutscher Nation Herrlichkeit, Köln 1609», по нмени Quad von Kinkelbach,—авторъ живини цълымъ столетіемъ поздиве Вольгемута и Дюрера, незнавшій даже имени Вольгемута и тъмъ не менъе утверждавшій, что указанныя гравюры Дюрера, одинаковыя по содержанію съ гравюрами, поміченными монограммою неизвёстнаго художника W, суть копін съ этихъ последнихъ. Впоследствін, другой, не мене невежественный въ вопросахъ искусства, анонимный авторъ сочиненія: «Von kunstlichen Handwerken in Nurnberg», повторяя слова Квада фонъ Кинкельбаха добавляеть уже оть себя: «буква W означаеть Вольгемута», не объясняя однако, почему именно. Это же мивніе, ни на четь не обоснованное и невърное по своему существу, повторяють затъмъ

<sup>1)</sup> Таковы, напр. гравюры: "четыре вѣдьмы", "сновидѣніе подагриста", "похищеніе Амимоны тритономъ", "ревность" и "св. семейство съ обезьяной", описываемыя ниже подъ соотвѣтствующими годами.

опять безъ всякихъ доказательствъ и старме, давно признанные уже непригодными вследствіе многочисленныхъ опибокъ, Нюренбергскіе каталоги гравюръ прошлаго и начала текущаго въка, безъ должной критической провърки принявшіе утвержденіе анонимнаго автора. Наконецъ, и нѣкоторые изъ отдёльныхъ изследователей более поздняго времени, несмотря на детальныя и весьма уб'ёдительныя разъясненія этого вопроса другими учеными, представлявшими положеніе дёла въ совершенно иномъ освещеніи, полагали возможнымъ держаться того же самаго утвержденія 1)... Истинныя соотношенія между гравюрами съ об'ёнми пом'ётками, равно какъ и автора гравюръ съ монограммою W, удалось тёмъ не мен'ёе раскрыть и доказать со всею необходимою достов'ёрностью:

Уже въ началь текущаго стольтія известный знатокъ гравюры Барчъ 2), говоря о гравюрахъ, означенныхъ буквою W, справедливо отгицаль принадлежность ихъ Вольгемуту и въ то же время указываль настоящаго автора ихъ, второстепеннаго гравера, копировальщика по преимуществу, который носиль имя Вичеслава изъ Ольмона (Wenceslaus de Olomucz). — «Извъстно, — писалъ онъ по этому поводу, -- что Миханлъ Вольгомуть быль живописцема; но ни одинь изъ древнихъ историковъ искусства не сообщаеть намъ, что онь быль также и граверомь. А между темь почти всё авторы новаго времени дъдають его именно граверомъ и приписывають ему гравюры, помеченныя буквою W. Но разве возможно считать правдоподобнымъ, что Вольгемуть, одинь изъ самыхъ способныхъ н извъстныхъ живописцевъ своего времени, сталь бы копировать гравюры Мартина Шонгаурра 3), своего современника, которому онь быль равень по таланту, если даже не превосходиль его? Или развів правлополобно, чтобы онь копироваль эстамны Дюрера, который быль его ученикомъ? Или развъ не менъе еще правдоподобно, чтобы самъ Дюреръ, какъ это многіе утверждають, гравироваль свои

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Таковы особенно W. Ioung Ottley: an Inquiry into the history of Engraving, London 1816, II, 682; затык Sotzmann въ Deutsches Kunstblatt 1854, s. 307, M. Thausing: A. Durer, 1884, I, s. 204. ff. и др.

<sup>2)</sup> Bartsch: le peintre-graveur, Vienne 1808, vol. VI, pag. 317 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авторъ разумъетъ тѣ, довольно многочисленния конін съ граворъ М. Шонгауэра, котория также были помѣчени тою же монограммою W и были исполнени тѣмъ же самимъ граверомъ, какъ и разсматряваемия нами. Граворы эти, въ числъ болѣе 80, неречислени у Барча подробно.

означенныя произведенія по предполагаемимъ гравюрамъ своего учителя, которыя по исполнению оказывались гораздо худиции, чемь работы Дюрера?.. Воть вопросы, на которые категорическій ответь быль до сихъ поръ почти мевозможенъ, и мы не были въ состоянін указать истиннаго значенія для литеры W, пока случай не доставиль намъ превосходнаго указанія въ этомъ отношеніи, именно, въ гравюръ № 17 нашего каталога ), которая находится въ коллекцін гердога Альберта и на краю которой рукою неизвъстнаго современника сдёлана слёдующая надпись: «Dieser Stecher hat Wenczel geheisen ist ein goltschmit gewesen», т. е. «этоть граверъ назывался Вячеславомъ и быль ювелиромъ». Если мы сравнимъ эту гравюру. равно какъ и все остальныя, помененныя буквою W и скопированныя съ гравюръ Шонгауара, съ другою гравюрой № 22, изображающей смерть пресв. Богородицы и имбющей надпись: «1481. Wenceslaus de Olomucz, ibidem, 2), то для насъ сдълается, счевиднымъ, что всё эти гравюри принадлежать одной и той же руке. Отсюда легко объясняется и значительная неодинаковость въ достоинствать исполненныхъ этимъ Вачеславомъ гравюръ, помъченныхъ литерой W,-объясняется именно темъ, что те изъ нихъ, которыя являлись копіями съ произведеній Дюрера и Шонгауара, пивли хорошія композиціи и рисунокъ, тогда какъ тъ, которыя или обязаны были иногда его собственной изобрётательности, или были копиреваны съ проивведеній мастеровъ, почти не превышавшихъ по таданту его самого, должны были естественно оказываться плохими столько же въ отношеніи композиціи, какъ и рисунка. Такимъ образомъ, вивств съ этимъ мы можемъ утверждать, что тв гравиры Дюрера, которыя до сихъ поръ считались обыкновенно копіями съ произведеній Вольгемута, въ дъйствительности принадлежатъ творческому генію самого Дюрера, и что самъ Вольгемуть никогда не гравировалъ никакихъ эстамповъ ...

Итакъ, то обстоятельство, что всѣ гравюры, помѣченныя монограммою W, по своему исполненю стоятъ очевидно ниже работъ Дюрера и Шонгауэра, одинаковыхъ съ ними по содержанію и композиціи, указываетъ на то, что несомнѣнно первыя были скопиро-

¹) Bartsch № 17: l'homme de douleurs, couronné d'epines etc. Эта градира прекставляеть собою конію съ оригинала Шонгауера, обозначенняго у Bartsch водь № 69.

<sup>\*)</sup> Эта гравира является копіей съ оригинала Шонгауэра, у Bartsch 🔏 33.

ваны малоизвистнымь, второстепеннымь ковелиромь-граверомь, Вачеславомъ изъ Ольмода, съ оригиналовъ обоихъ великихъ художнемовъ, но отнюдь не обрагно. Равнымъ образомъ, копін эти не могии быть изготовлены обоями кудожниками и съ гравюръ Вольгемута, ибо какъ подлижния оригинальныя произведенія этихъ кудожниковъ, стоявинкуъ много выше последняго по талантливости. Такъ и увазанныя маниыя нопін нать въ действительности делено превосходять, но исполнению предполагаемые оригинали самого Вольгенута, въ нівкоторыхъ случаяхъ весьма невысокаго Къ этому соображению присоединяется еще одно, особенно важное, а именно то, что ни одинъ изъ древивникъ, современныхъ перечисленнымъ художникамъ, литературныхъ и исторячесияхъ источниковъ, не называетъ Вольгемута иначе, какъ живописиема и рисовальщикома, но никогда-граверомъ; и этого одного было бы уже достаточно для того, чтобы отринать принадлежность гравноръ съ монограммою W самому Вольгемуту. Указанныя у Барча пометки на двухъ гравюрахъ разсматриваемой групны лишь полтверждають еще убъдительные такое положение, опредъленно называя имя маловов'встнаго ранве копінста-гравера Вячеслава изъ Ольмюда. Принадлежность всёхъ этихъ гравюрь Вичеславу, а не Вольгемуту подтверждается, наконець, и указаннымь у Барча размичемъ стимистическихъ особенностей на отдельныхъ листахъ съ менограммою W. Такое различіе здёсь, отражающее въ себё характеръ работь то Дюрера, то Шонгауора, то другихъ мастеровъ, было бы невозможно и необъяснимо въ самостоятельныхъ произведенияхъ такого художника, какъ Вольгемуть, съ его своеобразнимъ, самобитно выработавнымь стилемъ. Но оно легко объяснимо и вполнъ естественно въ работахъ такого второстепеннаго копінста-гравера. канить быль Вичеславь изъ Ольмюца, который, стараясь возможно болье приблизиться всякій разь из копируемому оригиналу, остественно въ большей или меньшей степени отражаль въ своикъ копіяхъ и характерныя особенности каждаго изъ этихъ оригинальныхъ провзведеній.

Кавалось бы, что предлагаемое Барченъ простое и ясное разранение разсматриваемаго вопроса объ отношении гравюръ Дюрера и Шонгауэра къ гравюрамъ, помъченнымъ монограммою W, должно было представляться совершенно удовлетворительнымъ, не оставляя болѣе мѣста сомнѣніямъ. Тѣмъ не менѣе и послѣ него пѣлый радъ авторовъ, и особенно изслѣдователи, перечисленные выше въ примѣчаніи, съ Таузингомъ во главѣ, продолжали безъ нужды запутывать эту простую и ясную постановку в рѣшеніе вопроса, данныя Барчемъ, стараясь доказать совершенно иныя соотношенія между разсиатриваемыми гравюрами. Любопытны тѣ соображенія, которыя приводились названными авторами въ подтвержденіе своихъ положеній и сущность которыхъ сводилась къ нижеслѣдующему.

Общепринятый взглядь, будто копія какого бы то ни было произведенія по своему исполненію всегда должна быть хуже копируемаго оригинала,----этотъ взглядъ, по ихъ мивнію, оказывается справедливыми далеко не повсюду, ибо существуеть значительное число произведеній копінстовъ, превосходящихъ самые оригиналы по вачествамъ исполненія. Равнымъ образомъ, утверждали они, въ 15-16 стольтіяхъ еще не придерживались того «бользненнаго пониманія оригинальности», согласно которому каждое новое произведеніе искусства должно во всёхъ отношеніяхъ: и по сюжету, и по вомпозиціи, и по исполненію, отличаться оть всёхъ предшествующих произведеній. Въ ту эпоху большинство художнивовь очень часто трактовело одни и тв же сюжеты, при чемъ въ самомъ ихъ художественномъ пониманіи многіе изъ нихъ сходились другь съ другомъ до такой степени, что даже крупнъйшіе художники не стыдились заимствовать у другихъ, хотя бы и слабейшихъ, все то, что казалось имъ подходящимъ и достойнымъ подражанія, превосходя последнихъ при этомъ только качествами исполнения. Такъ было и съ геніальнымъ ученикомъ Вольгемута, Дюреромъ; нисколько не стыдись копировать произведенія своего учителя целикомь въ ихъ содержаніи, композиціи и рисункъ, онъ старался превзойти ихъ въ то же время мастерствомъ исполненія, и это удавалось ему за самыми рідкими исключеніями. Замічая недостатки въ гравюрахъ Вольгемута п обладая уже въ этотъ періодъ ученія у последняго в копированія гораздо болбе высокимъ техническимъ уменьемъ, Дюреръ почти во всъхъ своихъ копіяхъ далеко превосходилъ оригиналы, что однаво не служить, по ихъ мивнію, опроверженіемь самаго факта копированія и доказательствомъ противоположнаго заимствованія и копированія Вольгемутомъ произведеній Дюрера.

Что касается утвержденія Барча, что отъ Вольгемута не сохра-

нилось на одной гравюри, относительно которой можно было бы съ достовърностью сказать, что она создана была этимъ худо жникомъ, а также его утвержденія, что самого Вольгемута ни одинъ изъ современныхъ ему литературныхъ источниковъ, равно канъ и ученыхъ позднъйшихъ изслъдователей не насываетъ граверомъ, а только: живописцемъ и рисовальщикомъ, то по мивнію названныхъ авторовъ, Барчь опивбается, и въ литературныхъ источникахъ можно отыскать указанія на то, что гравиры съ монограммою W исполнены были именно Вольгемутомъ. И въ подтвержденіе своихъ словъ они ссылались при этомъ на указанныя сочиненія Квада фонъ Кинкельбаха и анонимнаго автора книги «о художественныхъ ремеслахъ въ Нюренбергі», на старые Нюренбергскіе каталоги и иные подобные этимъ источники, доказывавшіе будто бы убъдительно поддерживаемое ими мивніе.

Таковы важивания изъ соображений отой группы учевыхъ, приводимыхъ въ пользу оригинальности гравюръ съ монограмиою W; принадлежности ихъ Вольгенуту и копированія ихъ Дюреромъ. Ясно однако, что ни своеобразныя разсуждения этихъ авторовъ о взглядахъ художниковъ 15 и 16 столетій на копированіе чужихъ произведеній, ни ссылки ихъ на тё сочиненія, въ которыхъ монограмма W произвально приписана учителю : Дюрера, не могутъ быть признаны доказательствами сколько-нибудь убъдительными. Съ одной стороны, авторы сочиненій, на которыхъ они ссылаются слишкомъ невъжественны въ вопросахъ искусства вообще, и касающихся Дюрера въ частности, переполняя эти свои сочиненія множествомъ грубыхъ ошибокъ, а выставленныя ими въ данномъ случат положенія слишкомъ бездоказательны, являясь результатомъ чистаго произвола, чтобы можно было серьезно съ ними считаться. Съ другой стороны, приведенныя выше разсужденія о копированіи одними художниками произведеній другихъ, не раскрывая никакихъ достовърно опредъленныхъ соотношеній между Дюреромъ и Вольгемутомъ, въ то же время совершенно игнорирують факть существованія больтого числа гравюръ Мартина Шонгауэра и нъсколькихъ другихъ неизвъстныхъ мастеровъ, одинаковыхъ по сюжетамъ и композиціи съ гравюрами, помеченными также монограммою W,-фактъ, который долженъ быль бы служить однимь изъ яснейшихъ указаній на фальшивость мысли объ оригинальности гравюръ съ монограммою W, и именно

по соображеніямъ, высказаннымъ Барчемъ. Не более значительную нану имбеть и тоть стилистическій разборь разсматриваемой группи гравюрь, который діласть Таузингь сь цілью доказать справедливость мысли о конированіи здесь Люрером'в образновъ Вольгемута, нбо разборъ этоть лишенъ необходимой въ каждомъ научномъ изследованій объективности, давая читателю чувствовать явную искусствечвость подбора данныхъ для выводовъ. Только въ недавнее время и. повидимому, окончательно, благодаря изследованіни Лерса, Шиндта, Лутцова и др. 1), установлено положение, что вев безъ исключенія гравюры, пом'вченныя разсматриваемою вдівсь монограммою W, представляють собою отнюдь не произведенія Вольгемута, а копін упомянутаго уже второстепеннаго гравера, по имени Вичеслава изъ Ольмюца, при чемъ для всехъ этихъ гравюръ отысканы и самые оригиналы, съ которыхъ онъ скопированы,-по большей части гравюри А. Дюрера, М. Шонгауэра в, такъ наз., «Meister des Hausbuches von 1480», неизв'естнаго по имени.

Это, именно, положение принимаемъ и мы въ полной мъръ въ наше изслъдование, признавая разсматриваемыя гравюры съ помъткою Дюрера за оригинальныя работы самого художника, по отношению въ которымъ однозначащия гравюры съ монограммою W являлисъ только посредственными копиями названнаго гравера изъОльмюца.



<sup>&#</sup>x27;) M. Lehrs: Katalog d. German. Museums, S. 34 ff.; W. Schmidt s. Kunstchronik 1877, S. 198 ff.; C. von Lutzno: Geschichte des deutsch. Kupferstiches u. Holzschnittes, 1889, S. 46 f.!

## ГЛАВА ІІ.

Женизьба Дюрера и ранніе пертрети Агнесси Фрей.—Основанів Дюреромъ собственной мастерской и произведенія живописи, (затарние образи и портрети), вишедшія неъ этой мастерской до 1498 года.—Рисунки Дюрера изъ того же неріода.—Гравюри на деревѣ и на мёди, исполненния ранѣе Апокалиисиса.

Уже очень скоро после возвращенія Дюрера изъ его продалжительнаго путешествія, а именно 14 іюля 1494 года, состоялась, какъ пов'єствуєть самъ художникъ въ своей фамильной хронив'в,—свадьба молодого Дюрера съ Агнессою Фрей, дочерью изв'єстнаго нюренбергскаго гражданина и любителя искусствъ, Ганса Фрей, по взаимному соглашенію родителей жениха и нев'єсты и, повидимому, не безъ личной взаммной склонности этихъ посл'єднихъ. Несомн'єню, что красивый, высоко талантливый и чрезвычайно симпатичный по характеру молодой художникъ долженъ былъ внушать своей нев'єсть, и зат'ємъ супругь чувство самаго искренняго расположенія.

Что касается отношеній самого Дюрера жь данной ему кь супруги молодой дівушки, которая отнюдь не блистала внішнею красотой, (какъ легко убідиться изъ сохранившихся для насъ портретныхъ изображеній ея), то можно думать, что если отношенія эти и не отличались глубокою ніжностью, ибо въ фамильной хроникі своей художникъ, съ такою любовью разсказывающій объ отцій и матерії, даже о тестій и тещій, ни однимъ словомъ любви не поминаеть своей супруги,—то все же они не были проникнуты чувствомъ нолнаго равнодушія.

Весьма мало правдоподобными поетому представляются, на нашъ взглядъ, тв обвиненія, направленныя противъ жены Дюрера, согласно которымъ опа изображалась какою-то новою Ксантиппою, отравлявшею всю жизнь своего мужа постоянною сварливостью; безсердечно заставлявшею его ради денегъ работать до полнаго переутомленія; преслѣдовавшею его за попытки къ общенію съ другими художниками; любившею деньги больше, чѣмъ своего геніальнаго мужа и ради нихъ чрезмѣрными требованіями труда сократившею на многіє годы самое существованіе великаго художника.

Всё эти обвиненія, совершенно голословныя и повторявшіяся неоднократно въ позднёйшей литературё о Дюрерё, основывались не на какихъ-либо достовёрныхъ историческихъ данныхъ, а исключительно на словахъ извёстнаго гуманиста и друга Дюрера, Вильбальда Пиркгеймера, заключавшихся въ томъ письмі (отъ 1530 г.), которое Пиркгеймеръ намёревался послать находившемуся въ дружбё съ нимъ архитектору Черте (Joh. Tscherte). Письмо это не было однако послано по назначенію и сохранилось только въ черновикі среди бумагъ Пиркгеймера, видимо, потому именно, что будучи написано въ моментъ крайняго раздраженія этого ученаго противъвдовы Дюрера за неисполненіе просьбы его о выдачів ему изъ насл'єдства художника нікоторыхъ рисунковъ, оно переполнено было явно преувеличенными и несправедливыми обвиненіями, чего не могъ не сознать, очевидно, и самый ихъ авторъ ').

Противъ справедливости подобнаго рода обвиненій, предъявлявшихся къ женъ Дюрера говорить, помимо указаннаго обстоятельства,
также отсутстве каких бы то ни было жалоб на нее со стороны
самого художника, равно какъ и такіе факты, какъ совитстное путешествіе Дюрера съ женою въ Нидерланды, куда онъ береть
ее исключительно ради ея удовольствія; наконецъ, существованіе
цълаго ряда портретных изображеній Агнессы изъ различныхъ
періодовъ жизни ея, исполненныхъ саминъ Дюреромъ и показывающихъ, что личность супруги далеко не была безразличною для
художника, если онъ считалъ желательнымъ и нужнымъ неоднократно воспроизводить черты ея, придавая имъ тъмъ самымъ безсмертіе силою своего художественнаго генія. Ясно, что во всякомъ
случать не совершенное равнодушіе и тъмъ менте враждебность характеризовала отношенія супруговъ другъ къ другу за все время
продолжительной совмъстной ихъ живни...

Самый вившній обликъ жены Дюрера заставляеть нась еще

<sup>1)</sup> См. Сатре: Reliquien 162-171, гдъ опубликовано это письмо Пирагейнера



болье недовърчиво относиться къ обвиненіямъ противъ нея, какъ противъ жестокой, алчной и сварливой по характеру женщини, загубившей преждевременно самую жизнь великаго художника, ибо признаки такого характера, если бы они существовали въ дъйствительности, несомивно, нашли бы себъ яркое выраженіе и въ сохранившихся для насъ типичныхъ, правдивыхъ и жизненныхъ воспроизведеніяхъ Дюрера. А между тъмъ портреты Агнессы Фрей-Дюреръ изъ самыхъ различныхъ эпохъ ея жизни показывають намъ совершенно иное.

Однимъ изъ такихъ портретныхъ изображеній жены Дюрера, самымъ раннимъ по времени, является легкій набросокъ перомъ съ пом'єткою на немъ рукою самого Дюрера: «mein Agnes» («моя Агнесса»), находящійся въ Вънскомъ Альбертинумі и относящійся къ самому первому году ихъ супружества 1). Агнесса представлена вдёсь въ полфигуры, сидящею передъ столомъ въ простомъ домашнемъ костюмъ; задумчиво склонившаяся голова ея опирается на правую руку; больше глаза опущены книзу; небольшая коса падаеть внизъ съ головы, причесанной просто, съ гладкимъ проборомъ въ срединъ. Несмотря на то, что портреть лишь намечень въ этомъ наброске перомъ, — внутренній характеръ, какъ и внёшній обликъ молодой жены Дюрера обрисовывается здёсь достаточно живо, показывая намъ ее туть, какь и на позднайшихъ портретахъ, совсамъ не въ томъ видь, въ какомъ изображали ее недоброжелатели и обвинители ея. Этотъ уныло-задумчивый видъ, который, должно думать, не быль какимъ-либо исключительнымъ ея настроеніемъ, (иначе художникъ не избраль бы его для того, чтобы показать, какова была сего Агнесса»), равно какъ и простота, и скромность меланхолической позы ея, находятся въ явномъ противоръчіи съ отгалкивающей характеристикою Пиркгеймера и его последователей...

Другіе, болье поздніе по времени портреты Агнессы только подтверждають впечатльніе, получаемое оть этого наиболье ранняго портретнаго изображенія ея. Изъ нихъ особенною близостью по общему характеру къ этому первому портрету отличается ближайшій къ нему по времени портреть, исполненный, въ совершенно законченномъ видь, карандашомъ и находящійся въ Бременскомъ му-

<sup>1)</sup> Рисуновъ воспроизведень у Springer: A. Dürer, S. 23.



зев <sup>1</sup>). И здёсь, какъ тамъ, тотъ же унило-задумчивый видъ; тё же скромные, даже печально опущенные книзу взоры; скромность и простота въ прическъ, въ одеждѐ, въ самой позъ молодой женщины,



Рис. № 8.

которая зарисована туть, повидимому, всего лишь нѣсколькими мѣсяцами позднѣе, чѣмъ на первомъ рисункѣ. Въ цѣломъ во всей фыгурѣ ея сказывается характеръ по преимуществу меланхолическій, ни одною чертою не дающій того представленія о ней, какъ о бу-

<sup>&#</sup>x27;) Портреть этоть воспроизведень у *Ephrussi*; dessins, на табл. къ 34 стр. См. нашъ рис. № 8.

. дущей Ксантинга, какое старались внушить по отношению къ ней накоторые изъ инсателей...

Недолго свусти послѣ женитьбы своей на Агнессѣ Фрей, Дюрерь, справедливо сознававшій себи достаточно уже созрѣвшимъ и опытнымъ художникомъ, открываетъ собственную мастерскую въ домѣ своего отца («unter der Vesten»). Здѣсь, именно, въ теченіе цѣлаго ряда послѣдующихъ лѣтъ исполняетъ онъ, въ ближайшемъ сотрудничествѣ съ своими учениками, значительное количество живописныхъ заказовъ разнообразнаго содержанія, равно какъ и самостоятельныхъ работъ въ области живописи и граворы, ясно свидѣтельствующихъ о непрерывномъ прогрессивномъ развитіи художника за данный періодъ. Мы остановимся въ дальнѣйшемъ изложеніи нашемъ прежде всего на тѣхъ живописныхъ работахъ его, которыя, вышедши въ теченіе указаннаго періода изъ мастерской Дюрера, отмѣчены большею или меньшею степенью его личнаго участія въ нихъ, отразившагося и на самомъ характерѣ созданныхъ общими усиліями произведеній.

Можно думать, что однимъ изъ самыхъ первыхъ по времени заказовъ, полученныхъ Дюреромъ после основанія мастерской и исполненныхъ почти непосредственно вслёдъ за этимъ, (повидимому, уже въ 1495 году или въ начале следующаго), являлся большой алтарный образъ, предназначавшійся для одной изъ церквей Виттенберга и перешедшій оттуда въ конц'в XVII в'яка въ собраніе Дрезденской галлерен (подъ № 1869). Образъ этотъ, изв'ястный подъ ниенемъ Дрезденского алтаря Дюрера, представляетъ собою значительный по размёрамъ триптихъ, писанный клеевыми красками на полотив, въ которомъ средняя часть занята сценою поклоненія Богоматери младенцу Христу, тогда какъ на боковыхъ сторонахъ его помъщены полуфитуры св. Себастьяна и св. Антонія 1). Въ средней части триптиха композиція наиболье сложна, показывая намъ, насколько уже велико было въ это время умёнье художника — справлаться съ сюжетами религіозно-историческаго содержанія въ произведеніяхъ живописи. Въ центр'я картины, передъ лежащимъ на подушев иладенцемь Христомъ, изображена стоящая передъ нимъ и

<sup>\*)</sup> Боковыя части этого трептика воспроизведены у Knackfuss: Dürer, S. 9. См. также наши рис. № 9 и № 10.



молящаяся на своего предвъчнаго сына пресв. Дъва Марія, одътав въ голубыя одежды и бълое покрывало. Подлъ Христа одинъ въ ангеловъ, съ опахаломъ въ рукахъ, въеть надъ спящимъ младен-



Рис. № 9.

цемъ, тогда какъ два другіе ангела нѣсколько поодаль отъ перваго въ глубинѣ комнаты занимаются, повидимому, ея уборкою. Надъголовой Богоматери два летящіе ангела держать большую корону, в

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

далье еще два ангела курять онизамь изъ кадильниць въ знакъ почитанія Богородицы съ предвічнымь младенцемь. Черезъ большое окно комнаты, гдів происходить вся сцена, открывается видь на дворь, прилегающій къ дому, и улицу; а въ глубинів картины черезъоткрытую дверь видна мастерская св. Госифа и самъ ховяннъ ея за прилежной работой... Въ цізломъ картина проникнута тімъ мягкимъндиллическимъ настроеніемъ, привлекающимъ къ себів и взоры, и сердца зрителей, которымъ такъ живо характеризуется и цізлый: рядъ другихъ, созданныхъ Дюреромъ впослівдствій картинъ и гравюрь со сценами изъ жизни пресв. Богородицы.

Пом'вщающіяся по об'є стороны оть главной сцены фигуры св. Себастіана и св. Антонія изображены каждая только до пояса. Св. Себастіана і), совершенно нагой, представленъ въ поз'є молящагося, съ благогов'єйно сложенными руками и слегка наклоненною впередъ головою. Выраженіе лица и особенно глазъ гармонируеть съ этимъ общимъ молитвеннымъ его настроеніемъ, показывая въ то же время съ достаточною ясностью, что передъ художникомъ, исполнявшимъ эту фигуру, была живая модель, съ которой, какъ подтверждаеть это и трактовка всего обнаженнаго т'єла, натуралистическая безъ всякихъ прикрасъ, безъ всякой попытки идеализаціи, была написана эта фигура. Надъ головою святого паритъ ц'єлый сониъ маленькихъ ангеловъ въ самыхъ разнообразныхъ положеніяхъ и самыхъ см'єлыхъ раккурсахъ въ дух'є Мантеньи...

Св. Антоній-пустынникъ 2) въ противоположность юному Себастіану изображенъ здёсь престарёлымъ мужемъ съ сёдой бородою, одётымъ въ широкую голубую мантію, подобную монашеской.
Скрещенныя руки его положены на раскрытую книгу; печально-задумчивый взглядъ устремленъ неопредёленно въ пространство; въ
верхней части картины, какъ и на предыдущей, надъ головою сватого рёсть множество маленькихъ ангеловъ, повидимому, ведущихъ
борьбу съ разнообразными чудовищами, которыя являются искуситезяме св. Антонія. Реалистическая правда изображенія и явно индивидуальныя черты въ лицё и всей фигурё святого заставляють думать, что и этотъ образъ, подобно предыдущему, не быль результатомъ творческой работы художника въ соотвётствіи съ идеальными

¹) См. рисуновъ № 9.

<sup>2)</sup> См. рисуновъ № 10.

нредставленіями объ этомъ святомъ, а цисанъ быль имъ, новидиюму, безъ значительныхъ измъненій съ живой индивидуальной натры. И данью постороннему, притомъ условному, вліянію на Дюрера



Рис. № 10.

является здёсь только добавленіе второстепенныхъ полуфантастическихъ аксессуаровъ къ реалистически трактованному сюжету.

Что касается рисунка п композиціи средней части этого антара.

то здёсь оригинальныя черты таланта Дюрера сказываются съ меньшеюясностью, и въ то же время напротивъ болбе опредбленными становятся следы посторожних вліяній со стороны накъ немопкихь, такъ и особенно итальянских кудожниковъ, произведенія которыхъ Дюреръусердно изучаль въ предыдуще годы и изучаеть теперь 1). Въ способів передачи здівсь внівшних формь, боліве свойственномь простому рисунку перомъ или карандашомъ, чёмъ живописи, и потому дёлающемь эти формы несколько плоскими и суховатыми, этоть образъваноминаеть еще въ значительной степени картины учителя его-М. Вольгемута. Вліяніе того же художника сказывается отчасти и въ стремленін художника — показывать, въ соединеніи съ религіознымъ сюжетомъ, также частицу живой натуры гдв-либо на второмъ плань, какъ реальное добавление къ сцень, что впрочемъ имьло мъстонеръдко и въ произведеніяхъ итальянскихъ художниковъ этой эпохи. Отделка всёхъ деталей и добавочныхъ аксессуаровъ въ картине. своею чрезвычайною тщательностью напоминаеть близко манеру: Іжавопо Барбари, который такъ увлекалъ нашего художника въ эти ранніе годы его д'явтельности. Вліяніе другого итальянскаго художника, привлекавшаго къ себъ въ эту пору Дюрера, какъ было выше юказано, не менъе, чъмъ Барбари, — вліяніе Мантеньи обнаруживается вдёсь въ смёлыхъ и правдиво воспроизведенныхъ раккурсахъ. большей части фигурь, особенно ангеловъ. На ряду съ только что указанными должно быть отмечено здёсь сверхъ того и еще новоевліяніе, о которомъ не было річи въ предыдущіе годы. Въ центральной групить картины, и особенно въ фигуркъ младенца Христа, тежащаго на подушев, несомивние близкое, почти непосредственное, вензивненное позавиствование у извёстнаго итальянскаго художника Моренцо ди Креди, съ произведеніями котораго Дюреръ знакомится, поведимому, впервые въ 1495 году. Что позаимствование это имълотесто въ действительности, тому нагляднымъ и убедительнымъ домазательствомъ можеть служить превосходный рисунокъ перомъ, поивченный 1495 годомъ и монограммою Дюрера и хранящійся въ обранів барона Шиклера въ Парижв <sup>2</sup>). Въ этомъ рисункв, исполненномъ подъ свъжими еще впечатленіями оть путешествія въ Ита-

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Janitschek: Geschichte der deutschen Malerei, S. 336. Thausing: Dürer, L S. 150. Springer: A. Dürer, S. 46 и др.

Э Рисуновъ этотъ воспроизведенъ у Ephrussi: dessins, на табл. въ 37 стр.

лію и съ живыми симнатіями къ итальянскому искусству, Дюрерь даеть намъ точную копію съ младенца Христа, полулежащаго на землів, совершенно нагого, съ приподнятой ко рту лівою ручкой,— прелестной дітской фигурки, встрівчающейся почти безъ изміневій на нівскольких картинахъ Лоренцо ди Креди въ сценахъ поклоненія ему пресв. Богородицы і). Можно утверждать, что именно этих рисункомъ своимъ художникъ воспользовался, какъ однимъ изъ этодовъ для разсматриваемаго Древденскаго алтаря, гдів фигурка изъденца Христа весьма близко напоминаеть таковую же въ названномъ сейчась рисункъ. Хронологическая дата этого рисунка служнъ на ряду съ отмівченными стилистическими особенностями, указаність на время совданія самаго алтаря, которое можетъ быть съ увівренностью отнесено къ тому же 1495 году или къ началу слідующаго.

Этотъ, именно, алтарный образъ—триптихъ упоминаетъ еще въ началѣ XVI столѣтія извъстный *Chr. Scheurl* въ своемъ сочененіи <sup>2</sup>), говоря о трехъ створахъ его, какъ о трехъ превосходнѣтиихъ картинахъ, которыя по совершенству работы могли соперничать съ работами великаго художника древности, Апеллеса. Будучи исполненъ по заказу курфюрста саксонскаго, Фридриха Мудраго, неоднократно посѣщавшаго Нюренбергъ въ періодъ съ 1494 по 1501 г., алтарный образъ этотъ былъ поставленъ въ церкви «всѣхъ свътыхъ» въ Виттенбергѣ, гдѣ и оставался на мѣстѣ до второй половины XVII столѣтія.

Приблизительно ко времени созданія Дрезденскаго алтаря относится и портреть самого Фридриха Мудраго, исполненный Дюреромъ въ одно изъ посъщеній курфюрстомъ Нюренберга 3). Нашсанный на полотнъ клеевыми красками, портреть аготъ показываеть намъ великаго курфюрста въ полфигуры, съ лицомъ, обращеннить

Одва изъ такихъ картинъ Лоренцо ди Креди воспроизведена у Ерыгызи dessins. рад. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Chr. Scheurl: libellus de laud. German., 1506: "decorant etiam sacellum emnium sanctorum Vitembergae tres huius tabulae: cum illis tribus operibus, quae Apelles se fecisse putabat, certantes"... Неопредъленность выраженія "tres tabulae", укотребленнаго здісь относительно триптика, подало поводь кі неправильному тольський (см. Thausing: Dürer I, S. 171), будто кромі этого алтарнаго образа въ церкви "вскій святикь" находились еще два другихь, также работи Дюрера.

<sup>3)</sup> Портреть этоть, находившійся раніе въ собраніи дорда Гамильтона, а выв въ Берлинскомъ музећ, воспроизведень у Knackfuss: Dürer, S. S.

уь три четверти къ зрителю. На головъ надъта мягкая черная шлята, изъ-подъ которой падають на плечи дленные волнистые волосы; дежда состоить изъ богатаго камзола съ разрезомъ на груди, укзашеннаго золотыми и серебряными полосами----нашивками; изъ нижней сорочки, видижющейся на груди черезъ разрёзъ камзола и распитой голубыми цветами и зелеными дистьями; наконень, изъ россошной мантін, отороченной позументами и переброшенной черезъ гивое плечо; въ ливой руки его находится небольшой свитокъ первмента. Черты лица курфюрста переданы въ портретв съ живою индивидуальностью: большіе, круглые черные глаза, надъ которыми жодятся длинныя, тонкія брови, со складкой на лбу, полны меланколической серьезности, столь отвъчающей характеру Фридриха Мудраго; нъсколько крупный нось и мясистыя губы, сложившіяся въ своеобразную, отчасти презрительную, отчасти печальную складку, дополняють выражение глазъ; небольшие усы и борода обрамляють лицо... Въ общемъ, портретъ этотъ и по манеръ письма, и по своей технической отдълът и стилистическимъ особенностямъ, близко напоминаеть Дрезденскій алтарь, оть котораго по времени созданія онъ отдълялся, повидимому, лишь самымъ незначительнымъ періодомъ, если не былъ созданъ одновременно съ нимъ.

Изъ произведеній разсматриваемаго нами періода болье позднихь по происхожденію и притомь датированныхь, сохранилось одно, оть 1497 г., истинное значеніе котораго толковалось различными изследователями различно. Одни изъ этихъ изследователей видели въ немъ портреть юной дочери нюренбергскаго гражданина Фюрлегера, Екатерину (Katharina Fürlegerin); другіе—портретное изображеніе неизвестной; некоторые признавали его законченнымъ этюломь для образа Мадонны, молящейся младенцу Христу, къ несохранившейся для насъ картине Дюрера, быть можеть, сходной по композиціи съ Дрезденскимъ алтаремъ. Произведеніе это, находященся нынё въ Аугсбургской картинной галлерев і), написано масляжим красками на дереве и помечено 1497 годомъ и монограммою Дюрера. Изображенная здёсь до пояса молодая женщина представшена въ положеніи молящейся, со сложенными на груди руками, со



<sup>&#</sup>x27;) Воспроизведение его см. у Knackfuss: Durer, S. 11, и на нашемъ рисунвъ № 11.

склоненной нѣсколько влѣво головой, съ которой роскотные золотистые волосы волнистыми придями разсынаются по плечамъ и ниже до самого пояса; взглядъ полуопущенныхъ глазъ направляется, повидимому, къ чему-то, находящемуся передъ нею внизу, какъ въ сценаяъ поклоненія Богоматери къ лежащему передъ нею младенцу. Тончайшее прозрачное покрывало надѣто на голову, опускаясь до глазъ; изъ-подъ верхняго платья, темнокраснаго цвѣта съ зеленой каймою, видна бѣлая сорочка, прякрывающая верхнюю часть грудь, не закрываемой платьемъ. Тонкія и изящныя черты овальнаго лица



PHC. No 11.

носять на себѣ явную печать индивидуальности, свидѣтельствующей о портретмости изображенія, воспроизводищаго, быть можеть, высторно названную Екатерину Фюрлегерь. Тѣить не менѣе не безосновительною можеть быть признана и догадка тѣхъ изслѣдователей, которие считали эту картину подготовительнымь этюдомъ для болѣе сложной композиціи религіознаго содержанія, ибо дѣйствительно ничто не мѣшало художнику воспользоваться этимъ портретомъ для такой сложной картины съ религіознымъ сюжетомъ, слѣдуя тому распространенному въ эпоху возрожденія обычаю, согласно которому жавыя модели весьма нерѣдко появлялись въ композиціяхъ религіоз-

наго содержанія подъ библейскими, историческими и иными названіями, нисколько не щокируя ни зрителей, ни художниковъ... Самое исполненіе въ высшей степени тщательно во всёхъ деталяхъ, есобенно въ отдёлкѣ волосъ, въ которой Дюреръ является истиннымъ виртуозомъ. По своимъ стилистическимъ особенностямъ это произведеніе кисти Дюреръ почти не отличается отъ двухъ предыдущихъ живописныхъ работь его.

Кром'в описаннаго сейчась оригинала, исполненнаго самимъ Дюреромъ, въ различныхъ собраніяхъ сохраняются еще нъсколько портретныхъ изображеній той же молодой дівушки, извістныхъ подъ тенъ-же имененъ Екатерины Фюрметерг. Одно изъ нихъ, находившееся равее въ собраніи дорда Арунделя, теперь хранится въ собраніи Штеделевскаго института во Франкфурть; другое взъ той же коллекціи Арунделя перешло въ собраніе Штернбурга въ Люченъ близъ Лейпцига; третье изъ коллекціи Ваагена въ Мюнхенъ поступило въ Франкфуртскую галлерею; четвертое оттуда же-въ частное собраніе Эллись въ Лондонъ. Всё эти экземпляры въ действительности представляють собою старинныя копіи съ описаннаго выше оригинала Дюрера, исполненныя уже въ XVI-XVII столътіяхъ опытными копінстами и искусными подражателями и фальсификаторами произведеній великаго художника, каковыми были Гансь Гофманнъ, Гертнеръ, І. Фишеръ. П. Ювенель, І. Гаррихъ и н. др. <sup>1</sup>).

Что касается рисунков, исполненных Дюреромъ въ теченіе разсматриваемаго періода и сохранившихся для насъ въ различных коллекціяхъ, то нѣкоторые изъ нихъ заслуживають здѣсь отдѣльнаго упоминанія. Таковъ прежде всего рисунокъ перомъ, расцвѣченный красками, исполненный въ 1496 году и находящійся нывѣ въ Берлинскомъ кабинетѣ гравюръ, со сценой, воспроизводящей прогумку рыцаря съ дамой <sup>2</sup>). Юный рыцарь съ бичомъ въ поднятой правой рукѣ и въ шлемѣ, украшенномъ перьями, сидитъ на конѣ впереди; позади него на сѣдъѣ помѣщается молодая дама въ длинномъ, раз-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рисумовъ этотъ перешель въ Берлинскій музей изъ собранія Posonyi-Hulot; воспроизв. у *Lippmann*, ibid. Таб. 3.



<sup>&#</sup>x27;) Cp. no eveny sonpocy A. Sallet: Untersuchungen über A. Dürer, Berlin 1874; Litterarisch. Centralblatt 1875; s. 83 f. n 188 ff. (Wollmann); Iahrbuch für Kunstw. VI, s. 221 f.; Thausing: A. Dürer, s. 187 ff.; A. von Eye: Leben und Wirken A. Dürers, s. 123 f., n ap.

въвающемся по вътру платъй; невдалекъ отъ коня бъжить мохнатая собаченка. Сцена происходить среди красиваго ландшафта, на первоить планъ котораго видны холмы, покрытые деревьями, а вдали — широкое озеро съ высокими холмистыми берегами, по которымъ разбросаны строенія. Вверху на фонт неба помъщается цифра года созданія рисунка (1496), а внизу монограмма Дюрера 1). Работа очень тщательна и детальна; нъсколько удлиниенныя пропорціи, придающія фигурамъ большее изящество; правдивая передача натуры въ трактовкъ одеждь; жизненность и естественность движенія,—являются характерными чертами въ этомъ превосходномъ рисункъ. Пейзажу удъляется здъсь настолько существенное значеніе, что онъ представляется въ этой картинкъ уже не простымъ добавочнымъ аксессуаромъ къ жанровой сценъ, а нераздъльно съ послъднею связанной, органической частью всей композиціи.

Весьма интересенъ далбе большой рисунокъ перомъ съ добавленіемъ туши, изображающій группу купающихся в бань женщик и находящийся въ Бременскомъ музев 2). На переднемъ планв слева стоить подав чана съ водою, вытирая тело мочалой, среднихъ леть женщина, голова которой повязана платкомъ; у ногъ ен купаются двое дътей. Справа на томъ же переднемъ планъ двъ женщина моются сидя: у объихъ на головахъ своеобразные головные уборы; одна-старая, толстая, безобразная женщина, сидить на ступенькахъ неподалеку отъ крановъ съ водою; другая-молодая, съ упругими формами тела, сидить позади этой толстой старухи, обывая ей спину. На второмъ планъ, сидя и стоя въ разнообразныхъ положеніяхь, моются три молодыя женщины; одна изь нихь быть себя въникомъ. Въ углу помъщается печь; ниже - трубы съ водов и краны. Вся эта сцена въ изображени Дюрера проникнута живымъ реализмомъ, при чемъ художникъ, по своему обыкновению, и здесь, какъ во многихъ другихъ подобныхъ же случаяхъ, не старался нисколько пріукрасить натуру, служившую для него объектомъ воспро-

<sup>2)</sup> Расунокъ этотъ, выв'ястный подъ назв. "женской бани", воспроизведель у Lippmann, ibid., Taf. 101.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ уменъшенномъ видѣ рисунокъ этотъ поздиве встрѣчается въ граворѣ на мѣди нюренбергскаго мастера Р. Р. W. (см. Passovant: peintre-graveur II, р. 159), иллюстрирующей Швейцарскую войну Максимиліана I, имѣя здѣсь аначеніе простого добавленія въ качествѣ жанроваго эпизода.

изведенія, заботясь только о жизненности образовь и близости ихъ къ саминь оригиналень, если эти последніе котя и чужды красоты, но характерны. Рисуновъ номъченъ 1496 годомъ и монограммою Дюрера. Въ Національной библютек'в въ Париж'в им'вются два сохранившіеся оттиска гревюры на дерев'в, исполненной по этому рисунку Дюрера, но делгое время считавшейся работою Ганса Бальдунга Грюна, (ошибка, которая была возножна возвиствіе отсутствія на гравюр'в монограммы художника), пока сличение съ описаннымъ сейчась рисункомъ не открыло истиннаго автора этой любовытной композиція. Сравненіе оригинальнаго рисунка Дюрера съ гравюрой, исполненной на дерев по этому рисунку, ясно показало въ то же время, насколько вообще слабо и несовершенно передавались ръзчиками высокія достоинства оригиналовъ великаго художника, при воспроизведени ихъ въ гравюрахъ на деревъ, когда за недостаткомъ времени, или по инымъ какимъ-либо причинамъ, онъ не могъ исполнить этого самь, а поручаль работу граверамь-ремесленникамъ.

Тонкая, мастерская штриховка; рельефная моделлировка формъ нагого женскаго тъла; искусно использованные эффекты освъщенія, и т. п.,—всъ эти, присущія рисунку Дюрера достоинства, почти уничтожены при воспроизведеніи его неизвъстнымъ ръзчикомъ въ гравюръ на деревъ, какъ это случалось и съ большей частью рисунковъ Дюрера, ръзанныхъ на деревъ не имъ самимъ, а второстепенными граверами-ремесленниками, и случалось въ силу столько же трудностей самой техники гравированія на деревъ, сколько и неумълости мастеровъ 1).

Достойно вниманія изслідователя въ ціляхъ характеристики творческой діятельности Дюрера за этоть періодь то обстоятельство, что на ряду съ тщательнымъ изученіемь человіческаго нагого тіла, а равно и пейзажа, которому уже и раніве онъ посвящаль такъ много усилій, художникъ съ неменьшею тщательностью и интересомъ штудируеть также разнообразные костюмы эпохи. Въ ціломъ рядів рисунковъ, чаще всего исполненныхъ перомъ и слегка раскрашенныхъ акварельными красками з), воспроизводить онъ тіз разнохарактерныя

<sup>1)</sup> Op. Ephrussi: les bains de femmes d'Albert Dürer. Journst, 1881, гдв имфитсы факсимиле и самого рисунка и грамори; и того же автора: A. Dürer et ses dessins, pag. 40.

<sup>2)</sup> Серія такихь этодовь одеждь въ хромолитографическихь таблицахь F. Ba-

одежды, мужскія и женскія, видённыя имъ въ различное время, которын въ томъ или иномъ отношеніи заинтересовывають его, именно, своею характерностью и оригинальностью. И результаты этихъ многочисленныхъ штудій костюмовъ сказались внослёдствіи въ томъ, что создавая свои большія и сложныя композиціи въ области граворы и живописи, художникъ непосредственно пользуется этими рисунками, въ качествё цённыхъ этюдовъ, подобно тому какъ пользовался онъ для нихъ и своими этюдами нагого тёла, пейзажа в проч. Не перечисляя вдёсь всёхъ рисунковъ этого рода, мы отмётимъ лишь нёкоторые, почему либо интересные или характерные.

Къ 1495 году относится, хранящійся въ Вѣнскомъ Альбертинумѣ, рисунокъ, послужившій этюдомъ для, такъ называемой, «вавилонской блудницы» въ гравюрѣ соотвѣтствующаго содержанія изъ серіи иллюстрацій Дюрера къ Апокалипсису 1498 ¹). Этюдъ представляеть красивую молодую женщину въ сложной модной прическѣ и въ богатомъ костюмѣ, напоминающемъ отчасти позднѣйшіе костюмы временъ директоріи, съ низкимъ корсажемъ и высокою таліей, съ длинною юбкой со множествомъ селадокъ, покрытой цвѣтними узорами и т. д. Общій видъ этого костюма со стороны спини помѣщенъ на томъ же рисункѣ въ меньшихъ размѣрахъ подлѣ первой фигуры. Почти такой же, но менѣе роскошный костюмъ встрѣчаемъ и на рисункѣ, хранящемся въ кабинетѣ гравюръ во Франкфуртѣ, на которомъ радомъ съ первымъ воспроизведенъ и будничный костюмъ нюренбергскихъ женщинъ конца XV стольтія ²).

Цёлый рядъ другихъ штудій костюмовъ, исполненныхъ Дюреромъ и сохранившихся для насъ, относится къ нѣсколько болѣе позднему времени. Надписи, сдѣланныя самимъ художникомъ на этихъ этюдахъ, поясняютъ, что въ однихъ случаяхъ изображени здѣсь парадныя одежды, въ какихъ нюренбергскія женщины отправляются въ церковь; въ другихъ—обычные домашніе костюмы тѣхъ же нюренбергскихъ гражданокъ; въ третьихъ—костюмы бальные, въ

der ch obsecurement terctone M. Thousing handleter by histories ecceptusio: Trachtenbilder von Albrecht Dürer aus der Albertina. Wien 1878.

<sup>1)</sup> Cm. Bartch No 73, Heller No 1687, Rettberg No 41.

<sup>2)</sup> Cm. Ephrussi: dessins, pag. 49.

какихъ танцовали тогда нъ родиомъ городъ Дюрера <sup>1</sup>) и т. д. Неръдко въ однихъ и тъхъ же рисунвахъ встрънаемъ этюды и костюмовъ, и лицъ, кли цълыхъ фигуръ, привлекшихъ къ себъ вниманіе художника такими или иными своеобразными особенностями, въ силу которыхъ они могли представляться ему подходящими матеріалами для будущихъ крупныхъ произведеній его въ области живописи или гравюры.

Кромъ разнообразныхъ видовъ работъ художника, извъстныхъ уже изъ предыдущихъ годовъ, періодъ, изучаемый нами, отмъченъ появленіемъ еще новой, дополняющей эти разнообразныя работы, отрасли изобразительнаго искусства, въ которой уже въ скоромъ времени, послъ первыхъ же опытовъ этого рода, какъ самимъ художникомъ, такъ и его помощниками создаются произведенія интересныя и значительныя по своимъ формамъ и содержанію, достойныя внимательнаго изученія по своимъ техническимъ и стилистическимъ особенностямъ... Мы разумъемъ граворы на деревъ, появленіе которыхъ у Дюрера совпадаеть съ первыми же годами существованія его мастерской (особенно 1496—97 г.) и которыя исполнялись, какъ ниже увидимъ, въ однихъ случаяхъ помощниками Дюрера — ръзчиками по дереву, по рисункамъ его; въ другихъ—самостоятельно художникомъ, испытывавшимъ свое умънье и силы, на ряду съ другими видами техники, также и въ этой.

Къ числу древнъйшихъ образцовъ работъ Дюрера въ этомъ повомъ родъ техники, и именно уже къ началу 1496 г. должна быть отнесена гравюра на деревъ, изображающая мученичество 10 тысячъ Никомидійцевъ, которую Реттбергъ и нъкоторые другіе изслъдователи совершенно неправидьно причисляють къ произведеніямъ 1507 года, вопреки стилистическимъ и инымъ доказательнымъ даннымъ, имъющимся въ самой гравюръ <sup>2</sup>). Разнообразныя сцены мученій происходять въ присутствіи самого императора, его свиты и нъсколькихъ постороннихъ зрителей. На переднемъ планъ картины стоить императоръ, окруженный свитою, со скиптромъ въ рукъ, глядя на мученье

<sup>\*)</sup> Такіе этюди костюмовъ, кром'в указаннаго изданія Bader-Thausing, см. у Lippmann, ibid. Тяб. 187, 211 м др.

<sup>2)</sup> Гравора обозначена у Bartsch № 117, у Heller № 1881, у Rettberg № 117. Къ 1507 г. ее относиля именно потому, что въ этомъ году создава была и большая картина съ твиъ же сожетомъ, однако въ совершенно иной композиціи. Срагнительний анализъ этой картини и самой граворы см. ниже подъ 1507 + 8 г.

епископа, лежащаго передь нимъ на землѣ со связанными руками. Одинъ изъ палачей большимъ бураномъ сверлитъ епископу глазъ; трое зрителей позади палача наблюдаютъ сцену мученія. Въ средней части картины лежитъ обезглавленный трупъ; нѣсколько человѣкъ, привазанныхъ къ дереву, подвергаются бичеванію. Далѣе въ глубинѣ картины, по дорогѣ, ведущей на гору, подымается, подгоняемая палачами, толпа Никомидійцевъ, которые должны бытъ затѣмъ свергнуты внизъ со скалы. На вершинѣ горы съ отвѣсной скалы палачи, при помощи копій, мечей и иного оружія, уже сбрасывають внизъ, въ глубокую пропасть, множество мучениковъ; сброшенные падають внизъ въ разнообразнѣйшихъ положеніяхъ, сваливаясь на камни и на сгволы разбитыхъ деревьевъ. Одинъ изъ палачей мечомъ обезглавливаетъ тѣхъ изъ мучениковъ, которые остались еще въ живыхъ послѣ паденія. Вдали виденъ замокъ и горы.

По исполненію своему гравюра эта должна быть поставлена ниже, чёмъ всё остальныя гравюры на деревё изъ этой ранней эпохи, въ числъ которыхъ она можетъ быть признана одной изъ древнайшихъ. Всь эти группы, на которыя разбивается композиція, не будучи связаны однъ съ другими какой-либо внъшнею связью, раздёлены здёсь пустыми бёлыми пространствами, ничёмъ не заполненными: ни свётомъ, ни воздухомъ, ни частями пейзажа, которым устанавливалась бы воздушная и линейная перспектива. Эта последняя въ гравюръ грубо нарушена, и вмъсто глубокой и широкой дали, какая по смыслу происходящаго должна здёсь быть обозначена ясно, всв сцены представлены такъ, какъ если бы происходые на одномъ планъ, въ одной плоскости. Самый рисунокъ въ гравюръ даже для этого ранняго періода должно признать въ высшей степени небрежнымъ и грубымъ, неръдко даже неправильнымъ, причемъ такія ошибки слідуеть, очевидно, отнести за счеть не художника,-геніальнаго рисовальщика даже въ детскихъ рисункахъ своихъ, —а того ръзчика, которому принадлежало самое выполнение по рисунку его. Въ соотвътствіи съ указаніями стиля и техники принадлежность этой гравюры разсматриваемому періоду косвенно подтверждается и тёмъ фактомъ, что первое изданіе ся не было помъчено ни годомъ, ни монограммою Дюрера, и только второе отмъчено этою последнею, тогда какъ начиная съ 1498 года не только все гравюры Дюрера уже носять на себѣ монограмму его, но нивють

почти всегда и цифру года, устанавливающую точно время созданія каждой  $^{4}$ ).

Боле поздней работой является больной листь съ изображеніемъ купающихся мужчина, созданіе котораго относится къ концу того же 1496 года <sup>2</sup>). Купальня, гдъ происходить вся сцена, имъеть видь небольшого бассейна, помещеннаго подъ навесомь, опирающимся на тонкія деревянныя жерди; внутри бассейна деревянный срубь съ краномъ для наполненія бассейна водою. Изъ купающихся мужчинъ двое, съ купальными колпаками на головахъ, сидять по поясь въ водъ; одинъ, сидя на краю бассейна, пьеть пиво изъ кружки; еще одинъ стоитъ, опираясь на срубъ, и слушаеть игру двухъ музыкантовъ, увеселяющихъ флейтой и скрипкой купающихся. За перегородкою, отдъляющею бассейнъ отъ сосъднихъ владвній, видна еще фигура, глядящая на купающихся, а дальшеряды соседнихъ зданій, площадь съ колодцемъ по средине и замокъ вдали. Исполнение этой гравюры, которая подобно «женской банъ», описанной выше, повидимому была ръзана на деревъ въ первый разъ не самимъ Дюреромъ, а къмъ-либо изъ второстепенныхъ граверовъ-резчиковъ на дереве, какихъ было въ Нюренберге значительное количество, --- это исполнение еще не имъетъ въ своемъ первомъ изданів достоинствъ посл'ядующихъ работь и сравнительною грубостью работы отчасти напоминаеть более раннія гравюры въ нюренбергскомъ изданіи Koburger: Liber chronickum (1492—3), гдъ значительная часть ихъ исполнена была такими же ръзчиками-ремесленниками по рисункамъ М. Вольгемута. Напротивъ, второе изданіе, повидимому, выполненное поздніве самимъ Дюреромъ и потому помвченное уже его монограммой, по качествамъ исполнения не отличается отъ гравюръ его изъ последующихъ (1497-8) годовъ.

Гравюра съ изображеніемъ купающихся мужчинъ являлась, такимъ образомъ, pendant къ «женской банѣ», одинаковой съ ней въ упомянутомъ изданіи и по внівшнему исполненію, и по самымъ размітрамъ, и нівтъ никакихъ основаній предполагать, чтобы и по

<sup>2)</sup> По Bartseh № 128, Heller № 1897, Rettberg № 18. См. нашърисуновъ № 12, воспроизводящій гравюру въ уменьшенныхъ размѣрахъ со второго улучшеннаго издавія съ монограммою Дюрера.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cp. Mittheilungen d. Instituts für osterreich. Geschichtsforschung. 1882, III, S. 96 ff.: "Dürers frühe Holzschnitte ohne Monogramm". (M. Thausing).

времени созданія он' разділялись одна оть другой сколько-нибудь значительнымь промежуткомь.

Близке сходною по характеру работы съ «мужскою» и «женскою



Рис. 12.

баней» оказывается и гравюра, изображающая, такъ назыв., «се. семейство съ зайчиками» 1). Святое семейство расположилось на отдыхъ внутри двора подъ открытымъ небомъ: Богоматерь въ длинной
одеждъ и съ покрываломъ на головъ, изъ-подъ котораго видны разсыпавшіеся по плечамъ волосы, сидитъ на скамьъ, придерживая
объими руками младенца Христа, стоящаго у нея на колънахъ и
раскрывающаго большую книгу. Святой Іосифъ со шляпой и длиннымъ посохомъ въ рукахъ стоитъ подлъ нихъ, любуясь младенцемъ;
надъ головой Богоматери два летяще ангела держатъ корону; внизу
на первомъ планъ—три зайчика, по которымъ это «святое семейство» нолучило свое названіе въ отличіе отъ другихъ.

Еще дальнъйшіе успъхи этой новой техники мы видимъ на нъсколькихъ гравюрахъ на деревъ, исполненныхъ въ слъдующемъ 1497 году, на этотъ разъ самимъ уже Дюреромъ, съ изображеніемъ на одной изъ нихъ «мученія св. Екатерины», на другой «Сампсона, раздирающаго пастъ льву», на третьемъ — «сражающагося Геркулеса». Раздъляясь отъ знаменитой серіи иллюстрацій къ Апокалипсису, начатой въ томъ же 1497 году и законченной въ слъдующемъ, —всего лишь нъсколькими мъсяцами, гравюры эти настолько близко подходять по стилю и техникъ къ названной серіи, что эта послъдняя можетъ быть признана въ обоихъ отношеніяхъ ихъ непосредственнымъ продолженіемъ.

«Мучение св. Екатерины» на первой изъ нихъ <sup>2</sup>) представлено происходящимъ среди общирнаго ландшафта. На переднемъ планъ стоитъ св. мученица, колънопреклоненная, передъ орудіемъ пытки, двойнымъ колесомъ съ торчащими зубъями изъ ножей, и передъ свочим мучителями. Въ картинъ избранъ моментъ, когда посыпавшійся съ неба огненный дождь сожигаетъ и разрушаетъ орудіе пытки и разгоняетъ самихъ мучителей. Одинъ изъ послъднихъ въ страхъ ичится въ сторону на конъ; другой убъгаетъ въ противоположную сторону, стараясь защититься отъ огненнаго дождя своею мантіей; нъсколько человъкъ лежатъ, поверженные на землю. Только одинъ изъ мучителей на первомъ планъ стоитъ подлъ св. Екатерины, вытаскивая изъ ноженъ свой мечъ, чтобы обезглавить святую.

¹) Y B. 108, H. 1815, R. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) J B. 120, H. 1883, R. 22.

На второмъ изъ листовъ ') композиція состоитъ всего из двухъ только фигуръ: самого Самисона, одётаго въ опоясанную пунику, и огромнаго льва, которому онъ раздираєть руками пасть. Всю остальную часть гравюры занимаєть богатый ландинафть виднёющимися вдали замками, съ горами, съ озеромъ, на которомъ илавають лодки, и съ обильной растительностью.

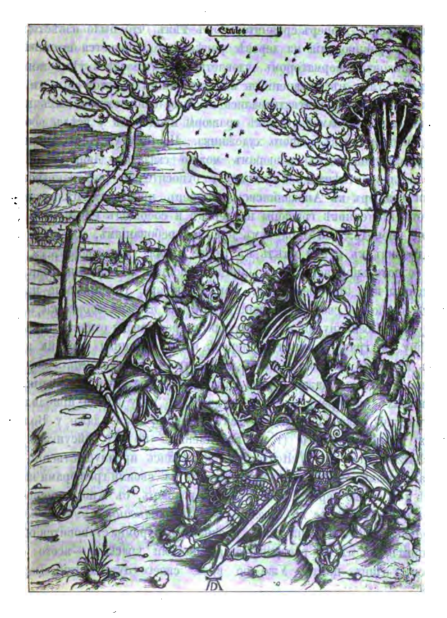
Смыслъ сюжета на третьей гравюрь в вследствие своеобразной трактовки здёсь художникомъ античной фабулы установленъ не съ достаточно опредёленно. Главнымъ дёйствующимъ лицомъ, какъ показываетъ надпись, сдёланная въ верхней части этой граворы готическими буквами, (Ercules), является древній герой Греціи, Гераклъ. Одётый въ звёриную шкуру, съ лукомъ и стрилана за спиной и съ палицей въ правой рукв, онъ набрасывается съ силою на двухъ вооруженныхъ воиновъ, которые уже повержени имъ на землю и которые лежатъ, какъ будто сроспись тълми одинъ—лицомъ и грудью внизъ, другой—вверхъ; на обоихъ средневъковое (вопреки смыслу сюжета) вооруженіе.

Можно догадываться, что Дюреръ имъль въ виду изобразать завсь известное мисологическое сказаніе о битве Геракла съ Герісномъ, при чемъ вмёсто трехъ тёлъ, которыя, согласно миоу, имъл Геріонъ, художникъ представилъ лишь два, надъвши на нихъ, во наивному обыкновенію художниковъ своего времени, вмісто античнаго болве знакомое ему средневвковое оружіе, употреблявшееся еще и въ XV столетіи. Кроме Геракла въ сцене участвуеть еще двё фигуры: дёвушка съ длинными, развёвающимися отъ вётра волосами, одътая въ двойной опоясанный хитонъ и бъгущая прямо на фигуры лежащихъ на землъ воиновъ, (повидимому, Анина, помогающая, согласно мину, Гераклу въ его борьбъ съ Геріономъ), и старуха, совершенно нагая, устремляющаяся вслёдь за Геракломъ и Аоннов съ лошадиною челюстью въ поднятой правой рукъ, (быть можеть, олицетвореніе «зависти»—«Invidia»). На заднемъ планъ общирны пейзажь сь большимъ озеромъ, на которомъ плавають лодки, в съ островками, на которыхъ виднъются замки.

¹) V Bartsch N 2, Heller 1102, Rettberg, 23

<sup>2)</sup> У В. № 127, Н. № 1893, R. № 24. См. нашъ рисуновъ № 13.

Всѣ эти гравюры, исполненныя въ 1497 году, какъ уже замѣчено, немосредственно передъ созданіемъ большой серіи иллюстрацій Дюрера къ Апокалинсису, обнаруживають съ этими послѣдними



Pgc. 13.

ближайшее и тесное сродство: одинаковы не только внешніе размъры тъхъ и другихъ, но и технива исполненія, и стилистическія особенности ихъ, что относится также и ко второму изданію болье раннихъ гравюръ, помъченныхъ монограммою Дюрера. Создавая эти свои гравюры, Дюреръ сравнительно съ тъмъ, что было извъстно въ области гравированія на деревів раніве него, является несомнівню художникомъ-реформаторомъ, удовлетворяя уже здёсь темъ новымъ потребностямь въ измѣненіяхъ и улучшеніяхъ въ этой области, которыя настоятельно чувствовались въ виду слишкомъ явныхъ несовершенствъ въ самой техникъ гравюры на деревъ у всъхъ вообще предшественниковъ нашего художника. Поэтому уже по отногнению кь разсматриваемымъ гравюрамъ можно сказать о Дюрерв то, что справедливо отмъчаетъ Таузингъ і) относительно родственныхъ съ ними гравюръ къ Апокалипсису. - Дюреръ произвелъ цёлый перевороть въ техникъ гравюры на деревъ и сообщиль ей быстрое движеніе впередъ, благодаря тъмъ повымъ требованіямъ, которыя онъ предъявиль къ ней и умъль въ то же время удовлетворить, а также сознательной ясности и опредёленности, съ какими были выставлены имъ эти требованія. Ранте Дюрера гравированіе на церевѣ имѣло въ своемъ основанін принципъ плоской обрисовки и полихроміи. Возникнувши изъ миніатюры и представляя отчасти какъ бы замъну ея, гравированная на деревъ и отпечатанная картина являлась какъ бы простою рамкою для пестраго расцепчиванія ен свободною кистью. Даже при последующемъ развити рисованія, въ гравюрахъ на деревъ все-таки имълось въ виду всегда прибавление къ рисунку также и красокъ. Такъ, именно, было даже у Вольгемута, и гравюры его (т. е. исполненныя по его рисункамъ) въ «Schatzbehalter» и «Weltchronik» продавались преимущественно раскрашенными. Затъмъ выступилъ Дюреръ съ своими гравюрами на деревъ и съ своею первою книгой этихъ гравюръ, съ Апокалипсисомъ. Эти гравюры уже не требовали болье раскрашиванія и никогда неподвергались ему. Здёсь на мёсто древней полихроміи становится общій колорить, на мъсто раскрашиванія многими красками-всего одна краска, одинъ цвътъ. Уже во время своего путешествія Люреръ

<sup>1)</sup> M. Thausing: A. Dürer, Geschichte seines Lebens etc. S 266.

развиль въ себъ чувство красокъ: онъ научился соединать въ одно нераздъльное цълое форму и цвъть и различать предметы другь отъ друга однимъ только воспроизведениемъ тоновъ различной степени напряженности, безъ употребленія какихъ-либо матерьяльныхъ средствъ для такого различенія (какими являются краски). И естественнымъ результатомъ такого упрощенія должно было сдълаться уничтоженіе в граворахт на деревю полихроміи, ибо Дюреръ простымъ употребленіемъ эффектовъ свъта и тъни достигалъ гораздо большей силы и живописнаго дъйствія, чъмъ его предшественники самымъ пестрымъ расцвъчиваніемъ красками. Такою же самою живописностью, на которую названный авторъ указываетъ по отношенію къ серіи Дюрерова Апокалипсиса, характеризуются уже и разсматриваемыя граворы его, въ которыхъ новые пріемы, выработанные Дюреромъ въотличіе отъ практики своихъ предшественниковъ, успъли найти для себя реальное осуществленіе.

Гравюры на миди изъ того же періода 1496—7 годовъ весьма немногочисленны, притомъ по характеру сюжетовъ своихъ таковы, что подобно большей части одновременныхъ съ ними гравюръ на деревъ даютъ художнику возможность показать главнымъ образомъ его постоянно прогрессирующее умѣнье въ изображеніи нагого человъческаго тъла, мужского и женскаго, которое онъ штудируетъ непрерывно. Такими, именно, по характеру являются его гравюры на мъди: «св. Себастіанъ, привяванный къ дереву»; «св. Себастіанъ, привяванный къ дереву»; «св. Себастіанъ, привязанный къ колоннъ», и группа изъ четырехъ нагихъ женщинъ, изъйстная подъ названіемъ «четырехъ въдьмъ».

Въ обоихъ изображеніяхъ св. Себастіана ') сказывается значительное и близкое знаніе анатоміи человъческаго тъла, которое художникъ выставляеть на видъ съ особенною ясностью, благодаря тому, что ставить въ обоихъ случаяхъ фигуру мученика въ различныя положенія, въ которыхъ мускулатура всего тъла должна показываться изъ-подъ покрововъ кожи съ наибольшею напряженностью и отчетливостью. На первой изъ гравюръ художникъ представиль



<sup>&#</sup>x27;) Граворы эти обозначены у Bartsch № 55 и 56, у Heller № 787 и 783, у Rettberg № 16 и 17.

мученика съ руками, привязанными высоко надъ головою къ вътви дерева, и съ изогнувшимися колънами; на второй—съ руками за спиной, прикръпленными веревксй къ колониъ, придавая такимъ образомъ яркую выпуклость то однимъ, то другимъ изъ мускуловъ тъла, которыхъ преимущественное участие въ актъ обусловливалось самою постановкою корпуса и отдъльныхъ частей.

На третьей гравюрь, обозначаемой обыкновенно названиемь «четырех» выдым» 1), изображены четыре нагія женщины, стояція среди небольшой комнаты, въ одномъ углу которой ступени спускаются книзу направо. Съ невысокаго потолка опускается шаръ съ пифрою года (1497) и буквами О. G. Н. Въ раскрытыя двери налево видивется пламя, изъ глубины котораго показывается пьявола съ головою рогатаго чудовища, держащаго въ рукахъ какое-то своеобразное орудіе. Всв четыре женщины совершенно обнажены и только узкая полоса простыни прикрываеть у двоихъ изъ вихъ кое-гай тело. На головахъ у двухъ изъ нихъ надеты повязки, у третьей-вынокь, у четвертой-высокій головной уборь, нодобный кокошнику. Всв четверо, обративши лица другь къ другу, какъ будто въ бесёдё, составляють тёсную единую группу; человеческій черенъ, лежащій у ногь одной изъ нихъ, и человіческая кость подві другой, равно какъ и появленіе изъ огня фигуры самого дьявола, не бевъ основанія заставляли видёть въ этой граворі воспроизведеніе шабаща в'єдьмъ, въ существованіе которыхъ такъ искренно в'єдели еще современники Дюрера. Гравюра пом'ячена кром'я года и женогранмой художника. Что касается ея исполненія, то высокія достоинства его обнаруживають еще новые и крупные успахи Дюрера въ области гравированія на м'яди, совершившіеся за короткое время, отдівляющее эту работу отъ произведеній предшествующаго періода. Пластическія формы женскаго тъла переданы здъсь съ рельефностью еще болье совершенной, чёмъ на лучшихъ изъ работь его более ранняго происхожденія; въ то же самое время и эпидерма, облекающая эти красивыя формы, подъ искуснымъ тончайшимъ резцомъ художника пріобр'втаеть какъ будто живую упругость и мягкій атласистый блескъ, отличающіе ее въ самой натурів. Самыя модели, избранныя

<sup>1)</sup> Y Bartsch No 75, Heller No 861, Rettberg No 21. Cm. name pucysons No 14.

здёсь художником для воспроизведенія, на этоть разь не только характерны, но и въ значительной мёрт прекрасны, отчего и художественное воклощеніе ихъ у Дюрера отличается въ этой гравюръ

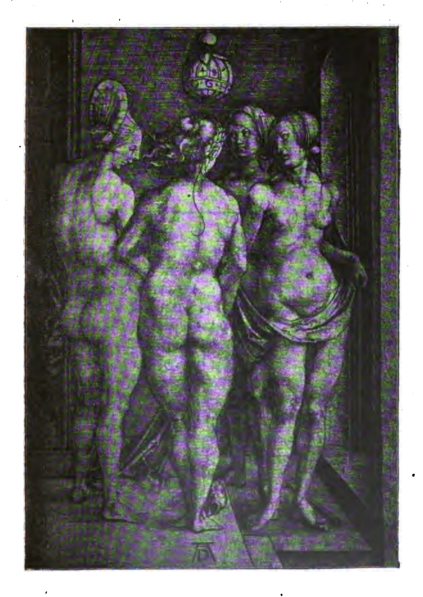


Рис. 14.

не только обычною у него жизненностью, но и рѣдкою въ произведеніяхъ его красотою. Строгое знаміе персмективы линейной, какъ и воздушной; умѣлая передача эффектовъ освѣщенія, покавывають и въ этихъ направленіяхъ дальнѣйшіе успѣхи художника, который свободно побѣждаеть здѣсь представляющіяся ему въ обоихъ отношеніяхъ трудности.

## ГЛАВА ІІІ.

Навостраціи Дюрера въ Апокалинонсу. — Причнян выбора художникомъ содержанія Апокалинонса для иллюстрированія.—Отношеніе композицій Дюрера въ тексту Откровенія.—Отношеніе ихъ къ болье ранних рукописнимъ и ксилографическимъ иллюстрацій къ Апокалинска.—Историческая и эстетическая оцънка серін иллюстрацій къ Апокалинску, созданной Дюреромъ.

Въ 1498 году появляется въ свъть первый обширный трудъ Дюрера въ области гравюры на деревъ, доставившій ему громкую и совершенно заслуженную славу не только среди соотечественниковъ кудожника, но и далеко за предълами тогданией Германіи, вызывая повсюду справедливое удивленіе необычными тогда, исключительными достоинствами своего исполненія. Послъ цълаго ряда разнообразныхъ и тщательно выполненныхъ эскивовъ и штудій съ натуры, въ которыхъ художникъ зарисовываль то части пейзажей, то мужскія и женскія одежды, то фигуры въ разнообразныхъ положеніяхъ и т. п., сообразно тому, что казалось ему необходимымъ и важнымъ для будущихъ композицій '), Дюреръ еще въ 1497 году начинаеть свою знаменитую серію большихъ гравюръ на деревъ, иллюстрирующихъ важнъйніе моменты Апокалнисиса св. Іоанна Богослова, серію, которую, закончивши уже въ слъдующемъ году, онъ выпускаеть въ свъть одновременно двумя изданіями ').

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Нѣсколько такикъ эскизовъ и штудій сохранилної для насъ въ различныхъ комленціяхъ; такови рисунки, носпроизведенние у *Lippmann*: Zeichnungen von Albrecht Dürer, Taf. 78; ibid. Taf. 218—220; *Ephrussi*: dessins, pag. 49, 59 и др.

<sup>2)</sup> Оба эти изданія при тождественных издостраціях, расположенных на 15 больших зистах» (вис. 0,89 м.; мир. 0,28 м.), пом'яченных моногравною Дюрера, различаются тімь, что тексть, отпечатанний на оборотной стороні каждаго изъ этих листовь, воспроизводить соотвітствующія м'яста Апокалиненся въ одномъ наданін на латинскомъ языкі, въ другомъ на вімециомъ. На заглавномъ листі німец-

Каковы могли быть *причины*, обусловившія выборъ художникомъдля первой большой работы своей столь своеобразнаго, столь обширнаго и въ высшей степени труднаго для воспроизведенія въ искусствѣ содержанія, какгмъ являлось содержаніе Откровенія? Заключалісь ли онѣ въ мотивахъ чисто личнаго свойства, или имѣли характеръ и болѣе общій, глубокій?..

Попытку отвътить на эти вопросы встръчаемъ у одного изъ изслъдователей, писавшихъ о Дюреръ.—«Ничто другое,—замъчаетъ этотъ авторъ ¹) относительно избранія Дюреромъ Апокалипсиса для большой своей серіи иллюстрацій на деревъ,—не представляется столь знаменательнымъ для характеристики самого Дюрера, да и вообще германскаго духа, какъ именно выборъ такого предмета. На истинно художественное одольніе такого выспреннаго содержанія

каго изданія напечатано: "Die heimlich offenbarung iohanis", а на последнемъ листь носле текста Апокалинскса (гл. ХХП) помещается наднись съ обозначением автора всей этой серін граворъ, мъста и времени созданія ея: "ein ende hat das Buch der heimlichen offenbarung sant iohansen des zwelfboten und ewangelisten. Gedruckt zu Nurnbergk Durch Albrecht Dürer maler nach Christi geburt MCCCC und darnach im XCVIII jar". На ваглавномъ листе датинскаго изданія напечатано: "Аросадуркія сип Figuris", а на последнемъ: "Impressa Nurberge p. Albertum Dürer pictorem Anno christiano Milesimo quadringentesimo nonagesimo octavo". Кром' этихъ двукъ издані саминъ Дюреронъ випущено било въ 1511 году третье изданіе, въ которонъ оставлень датинскій тексть, а въ врежних пятнаддати илерстраціямь вънбавлена ещ одна на заглавномъ дистъ подъ означенною надписью. Въ концъ текста обозначени мъсто и годъ изданія этой серіи: "Impressa denuo Nurnberge p. Albertum Dürer pictorem Anno christiano millesimo quingentesimo undecimo", a neme ota muene xyloxника прибавлена угроза противъ техъ граверовъ-полінстовъ, которие вопреки запрещению Дюрера осмениванись подъ своимъ собственнымъ именемъ воспроизводить его-Анокалиненсъ, съ предупреждениет, что императоромъ предоставлено Дюреру исклечительное право воспроизводить его иллостраціи въ последующихъ изданіяхъ и преследовать нарушителей этого права по вакону. Такихъ, именно, изданів, нарушавших права собственности Дюрера, изв'ястно насколько, и одно изъ нихъ подвидось еще въ 1502 году въ Страссбургь, гдь, будучи безъ всякихъ изменений скопировано съ Авокалипсиса Дюрера граверомъ Іеронимомъ Греффомъ изъ Франкфурта, оно было тымь не менье выпущено подъ видомы самостоятельной работы этого мастера, съ его понограммою, безъ всякаго упоминанія о Дюрері и съ слідующею заключительною валписью: "eyn Ende hat das buch der heymlichen offenbagung sant Iohanssen des zwelbotes und evangelisten. Gedruckt zu Strassburg durch Iheronym Greff den maler genannt von Frankfurt nach Christi geburt MCCCCC und II jor". Отдельные листы Авокаливска Дюрера неоднократно перепечатывались и лосле смерти Дюрера различными лицана, въ томъ числъ и наслъдниками художника, сохранившими, за собою право воспроизведенія ихъ.

<sup>... 1)</sup> A. r. Eye: Leben und Wirken A. Dürers, S. 180.

едва ли возможно было разсчитывать. Однамо иёмецкій духъ и прежде весьма охотно и часто занимался предметами, которые лежать далеко за предълвии постижниаго, и нъмециам фантазія признавала область бежонечнаго какъ-разъ достаточно великою и подходящею для того, чтобы работать въ этой области... Для самого Дюрера Откровеніе кром'в того было предметомъ глубокой и испренней в'вры: изображенныя тамъ картины имъли для него цену действительности и казались твиъ болве важными, что относились всв къ будущему. Здёсь онъ занимался, согласно своему убъждению и вёрованиямъ своего времени, какъ бы исторіей самаго неба и вемли. Такимъ образомъ, съ юношескою предпримчивостью и талантомъ художника свявались здёсь вы выбор'в предмета самые сокровенные интересы человъка, его души, и въ этомъ отношении Дюреръ вполнъ отвъчалъ вкусамъ своего народа. Ибо если проследить все развитие и образованіе этого последняго, то окажется, что всегда глубочайшая потребность въ интересахъ къ чему-то высшему, лежащему по ту сторону земного бытія, являлась въ его исторіи руководящимъ началомъ, подобно свътлому облаку Господа во время шествія по пустынв».

Дъйствительно, одною изъ самыхъ характерныхъ особенностей итъмецкаго искусства среднихъ въковъ, а затъмъ въ значительной степени и смънившаго его искусства эпохи Возрожденія, являлось, на ряду съ живымъ натурализмомъ, обнаруженіе почти всеобщою стремленія итьмецкист художниковт ит безконечному, ит тамиственному и фантастическому, — стремленія, развившагося въ теченіе стольтій изъ сложнаго взаимедьйствія между окружающею природой и самымъ духомъ германской народности. И въ своебразномъ характеръ вліянія первой на эту послъднюю лежить, главнымъ образомъ, объясненіе того обстоятельства, что чаще всего творческая фантавія нъмецкихъ художниковъ, устремлявшаяся не столько къ прекрасному въ формахъ, сколько къ таинственному, разительному и страшному въ содержаніи, разыгрывалась на мотивы не веселые и жизмерадостные, а мрачные и устрашающіе, придавая тъмъ самымъ соотвътствующій характеръ и произведеніямъ ихъ.

Но къ концу среднихъ въковъ, и по преимуществу въ XV стольтін, общее состояніе государственной и особенно религіозной жизни германскихъ народовъ сообщило этому характеру еще болье

Digitized by Google

опредвленную окраску и обусловило собою еще болве присос выражение его въ искусствъ данной эпохи.

Вомносы церковкие, какъ мы знаемъ, начинають особенно волновать Германію второй половины XV стелітія, видвигаются на первый планъ передъ всёми другими, чтобы разразиться черезъ насколько десятильтій великимъ реформаціоннимъ движеніемъ, сломившимъ, наконецъ, невыносимый гнотъ панской власти. Не только духовенство и люди, близко стоявшіе къ этому последнему, но и чисто светскіе люди, въ томъ числе и многочисленные художники, посвящають свой трудь и способности разработив религіозныхъ вопросовъ, одни-въ богословскихъ трактатахъ, проповъдяхъ, и т. п., другіе—въ произведеніяхъ искусства, стараясь внести свою часть вы общую работу новаго реформаціоннаго теченія. И въ этомъ шивокомъ теченіи одна любопытная струя его представляется наблюдателю особенно ясно и непосредственно связанною съ самымъ концомъ XV столътія, какъ рубежомъ для жизни среднихъ въковъ. Какъ извъстно, приближение послъднихъ годовъ этого стольтия у христіанскихъ народовъ Европы ожидалось съ суевърной тревогой толиы, которая хотёла видёть въ полутор'в тысячи леть, протекцихь оть Рождества Христова, последній предель своего историческаго бытія на земль, а всь неурядицы въ жизни общественной, и церковной въ особенности, принимала за върный признакъ предстоящей погибели міра и скораго пришествія Антихриста. Последствія таких ожиданій въ религіовной и общественной жизни этого времени были разнообразны, и однимъ изъ ихъ проявленій нельзя не признать между прочимь въ области искусства появление той любольтной группы произведеній, въ которой свободніве и ярче всего фантазія художниковъ могла развиваться на почві, подготовленной общественнымь настроеніемь.

Мы разумбемъ художественныя воплощенія тёхъ таниственныхъ и мрачныхъ картинъ, относящихся къ пришествію Антихриста и погибели міра, которыя съ такою силою и яркостью изображансь въ Откровеніи св. Іоанна Богослова,—тё иллюстраціи къ его Анекалипсису, которыя уже съ восьмидесятыхъ годовъ XV отольтія въ особенно значительномъ количествів распространяются среди народовъ Европы (и боліє всего Германіи) и среди которыхъ иллюстраціи Альбрехта Дюрера занимають первое місто столько же но сво-

ей полноть и многочисленности, сколько и по высокимъ достоинствамъ иснолнения. Создавая эти свои иллюстрации, Дюреръ, такимъ образомъ, полнъе и лучше другихъ отвътиль на настоятельную потребнесть времени и народа, среди котораго должны были распространяться эти гравюры съ такъ сильно занимавшими тогда всъхъ и каждаго сюжетами.

И въ этомъ, именно, соотвътствии съ потребностями времени лежить важивитая причина не только самаго появления апокалиптическихъ иллюстрацій Дюрера, но и колоссальнаго, небывалаго распространенія ихъ среди народа, которое не можеть быть объяснено одними только высокими художественными достоинствами ихъ.

Въ виду особенной важности, выдающагося интереса и серьезности значенія, какое иміло созданіе этой общирной серіи апокалептических иллюстрацій Дюрера, съ одной стороны, въ исторіи его личнаго развитія, какъ художника; съ другой-въ исторіи обнаго развитія німецкой гравюры на дереві; наконець, въ исторіи, такъ называемыхъ, «лицевыхъ Апокалипсисовъ», мы остановимся теперь со всёми необходимыми подробностями на последовательномъ равсмотрение и описании всёхъ, относящихся сюда, иллюстрацій Дюрера; на отношеніи композицій ихъ къ самому тексту Откровенія; на важивищихъ апокалиптическихъ тикахъ, выработанныхъ здёсь художникомъ; на установленіи затёмъ, путемъ сравненія серіи Дюрера съ болве ранними рукописными и ксилографическими иллюстраціями къ Апокалипсису, того своеобразнаго и новаго, что Дюреръ внесъ своею общирной работой въ развитіе лицевыхъ Апокалиисисовь; наконець, на оцінь того художественнаго значенія, какое инвла данная серія гравюрь сравнительно съ другими произведеніями великаго німецкаго художника.

Картины, изображенныя на первыхъ двухъ листахъ серіи, являются какъ бы *введеніем*є къ посл'ядующему ряду гравюръ, иллюстрирующихъ уже самый текстъ Откровенія.

На заглавномъ листъ <sup>1</sup>), впервые получившемъ мъсто лишь въ третьемъ изданіи серіи, представленъ св. Іоаннъ Богословъ между пресв. Богородицей, держащей младенца Христа, и огромнымъ орломъ.

<sup>2)</sup> Cm. y Bartsch No 60, Heller No 1652, Rettberg No 27.

Группа пресв. Богородицы съ младенцемъ Христомъ помѣщена на полумѣсяцѣ въ сіяніи славы: на головѣ Богоматери надѣта корона; вокругь головы младенца—сіяющій нимбъ; прижимаясь къ груди своей матери, онъ смотрить на сидящаго внизу ап. Іоанна. Этотъ послѣдній, изображенный здѣсь, вопреки обычному юношескому типу его. въ видѣ зрѣлаго бородатаго мужа, держить на колѣнахъ раскрытую книгу, на которую онъ положиль правую руку съ перомъ, какъ будто готовясь писать; лицо его вдохновенно обращается вверхъ къ Богоматери съ предвѣчнымъ младенцемъ. Подлѣ Іоанна помѣстился его символическій орелъ.

Слъдующая гравюра серіи, которою начинались оба первыя изданія ея, воспроизводить сцену мученія св. апостола Іоанна Богослова 1). Слъва на пышномъ тронъ сидить императоръ Домиціанъ въ порфиръ, со скипетромъ въ рукъ и съ богатымъ восточнымъ уборомъ (вмъсто короны) на головъ; подлъ него—два тълохранителя его, одинъ съ мечомъ, другой съ ключомъ въ рукахъ. Апостолъ Іоаннъ, изображенный на этотъ разъ нагимъ безбородымъ юношей, представленъ сидящимъ, съ молитвенно сложенными рукамъ и обращеннымъ кверху лицомъ, въ огромномъ котлъ съ кипящимъ масломъ. Одинъ изъ мучителей льетъ ему кипящее масло на голову, тогда какъ другой, присъвши подлъ котла, раздуваетъ мъхомъ костеръ, разложенный подъ котломъ. Обширная трибуна, передъ которой происходитъ сцена мученія, наполнена зрителями; на заднемъ планъ видны городскія строенія.

Гравюра на третьемъ листъ <sup>2</sup>) является иллюстраціей къ гл. I, 10—20 Апокалинсиса. — «Я былъ въ духъ въ день воскресный и слышалъ позади себя громкій гласъ, какъ бы трубный, который говорилъ: Я есмь Альфа и Омега, первый и послъдній; то что ты видишь, напиши въ книгу и пошли церквамъ, находящимся въ Азін. Я обратился, чтобы увидъть того, чей голосъ говорилъ со мною; и обратившись, увидълъ 7 золотыхъ свътильниковъ. И посреди 7 свъ-

<sup>1)</sup> y Bartsch 61, Heller 1656, Rettberg 28.

<sup>2)</sup> У В. № 62, Н. 1658, у R. 29. См. нашъ рисунокъ № 15. Приводимъ здъсъ передъ каждимъ описаніемъ дальнъйшихъ издюстрацій извлеченія тіхъ мість Анокаливсиса, нногда изъ различнихъ главъ его одновременно, которыя нослужили матеріаломъ для воспроизведенія въ этихъ гравирахъ, что представляется необходимимъ, въ интересахъ непосредственнаго сличенія текста съ художественнимъ возсозданіемъ его у Дюрера, неръдко весьма своеобразнимъ в любопитнимъ.

тильниковъ подобнаго Сыну человъческому, облеченнаго въ длинную одежду и опоисаннаго золочыть поисомъ. Глава его и власы—бълы, жакъ бъла волна, какъ сивгъ; и очи его, какъ пламень огненный;



Рис. № 15.

и ноги его подобны халколивану, какъ раскаленныя въ печи, и гласъ его, какъ шумъ водъ многихъ. Онъ держалъ въ правой рукъ 7 звъздъ, а изъ усть его выходилъ острый о двухъ лезвіяхъ мечъ; и лицо его,

накъ солнце, сіяющее въ сияв своей. И когда и увидёль его, то валькь ногамь его, накъ мертвый»... Апостоль Іоанить на граморів, въ длинной и широкой одеждів, стоить нолівнопреклоненный съ молитвенно сложенными руками и наклоненною головой среди размінценныхъ по обіє стороны оть него семи світильниковъ. Верхнюю половину всей композиціи занимаєть фигура Сына человіческаго, сидицаго на двойной радугі среди облаковъ. Въ раскрытой правой руків енть держить семь звіздъ, а въ лівой — открытую книгу; широкая одежді его опоясана поясомъ. Голова Сына человіческаго, съ длинною бородою и разсыпавшимися по плечамъ волосами, окружена сіяніемъ; изъ глазъ его исходить по обіє стороны пламя; изъ усть его опускается, острымъ концомъ своимъ книзу, меть съ двумя лезвіями.

Сличая тексть Анокалинсиса съ воспроизведениет его въ налюстраціи, мы должны отмітить въ этой послідней глубокую нанвность въ трактовкъ сюжета, которую на этотъ разъ великій худохникъ Возрожденія разделяють въ значительной мере съ своими предшественниками, не находя противовёса этому въ своихъ собственныхъ стремленіяхъ. Не будучи по общему преобладающему характеру своему художникомъ прасоты, Дюреръ не заботится и здёсь, какъ въ большей части своихъ произведеній, о преимущественномъ соблюденіи таковой въ изображеніи главной фигуры. Онъ старается, видимо, болбе всего остального о возможной точности воспроизведенія самаго текста, который онъ иллюстрируеть, и въ интересать этой точности жертвуеть красотой, въ буквальномъ смысле возсоздавая выраженія текста, (пламя изъ очей, мечь, изъ усть исходящій, и т. д.), оть котораго онъ не желаеть ділать существенных, на его взглядь, отступленій. Что касается самых типовъ ап. Іоанна и Сына человъческаго, то для перваго сохраненъ здъсь тотъ же, что и на предыдущемъ листъ, - типъ безбородаго юноши съ длинными выощимися волосами; тогда какъ для второго онъ подобень типу салого Бога-Отца, принятому художникомъ въ последующихъ (см. листы 4, 9, 10, 12 и 14) иллюстраціямь его къ Аповалинсису.

Слёдующія двё главы Апокалинсиса, вторая и третья, остались вовсе безъ иллюстрацій въ серіи, созданной Дюреромъ, видимо, потому что ихъ содержаніе онъ не считаль достаточно подходящить матеріаломъ для художественнаго воспроизведенія.

Гравира, поивщенная на четвертомъ листв 1), представляетъ собою сберную иллюстранію сцень, описанных въ гл. IV, 1-10 н гл. V, 1-7 Откровенія. - «Послів сего я выглянуль: и се дверь отверста на небъ, и прежий гласъ, который я слыналь, сказаль мить: ввойди слода и и помажу тебь, чему надлежить быть послев. сего. И тотчась я быль въ духв: и се престоль стопль на небв и на престоль стояль Некто. И сей силевшій виломь быль полобень камнюжениеу и савдису, и радуга вокругь престола, подобная смарагду. И вокругъ престола 24 престола, а на никъ 24 старца, которые облечены были въ бёлыя одежды и ниёли на головахъ золотые вёнцы. И оть престоля исходили громы и молнім, и гласы, и 7 свётильниковь огненныхъ горвли передъ престоломъ. И передъ престоложь норе стеклянное, подобное кристаллу, и посреди престола и вокругь 4 жавотных, у которыхъ много очей спереди и сзади. И первое животное подобно льву, второе — подобно тельцу, и третье нивло лицо, какъ человекъ, и четвертое подобно орлу летящему. И каждое имъло по 6 крыльевъ вокругь, а внутри они были полны очей... И когда животныя воздають славу и честь, и благодареніе сидящему на престолъ; тогда 24 старца падають передъ сидящимъ на престолъ и покланяются живущему во въки и полагають свои: вънцы передъ престоломъ».... (гл. IV). «И видълъ я въ десницъ сидащаго на престоле внигу, писанную внутри и извив, и запечатанную 7 печатями. И видълъ ангела сильнаго, провозглащающаго громкимъ голосомъ: «кто достоинъ раскрыть сію книгу и снять печати: съ нея?> И никто не могъ ни на небъ, ни на землъ, ни подъземлею раскрыть сію книгу, ни посмотр'ять въ нее. И много я плакажь, что не нашлось нивого, кто быль бы достоинь раскрыть и прочесть спо книгу. И ожить изъ старцевъ сказаль мив: «не плачь; се Левъ отъ колъна Іудина, корень Давидовъ, побъдиль и раскроеть сію менту и ониметь 7 печатей съ нея». И я взглянуль, и се посреди престола и четирехъ животныхъ и стардевъ стоялъ Агнецъ, нать бы закланный, именощій 7 роговь и 7 очей, кои суть 7 дуковъ Божінхъ, посланныхъ во всю землю. И онъ пришель, и взялькизгу изъ десницы сидящаго на престолъ».... (гл. V). Въ гравюръ, вымострирующей приведенныя части текста Откровенія, ясно разли-

<sup>&#</sup>x27;) y Bartsch 63, Heller 1660, Rettberg 30.

чаются двъ половины. Всю нижнюю занимаеть разнохарактерный общирный пейзажа съ доревьями, скалистыми холмами, инвромими водными пространствами и разнообразными архитектурными сооруженіями, Это-земля, надъ которою быль, согласно тексту, вознесенъ Іоаннъ. Вся верхняя половина гравюры воспроизводить тв сцены, которыя описаны въ цитированныхъ отрывкахъ двухъ главъ Откровенія. Въ центрі всей этой многофитурной композиціи изображенъ Богъ-Отецъ на престолъ, держащій на кольнахъ книгу съ семью висящими печатами, на которую Агнецъ, имъющій семь глазъ и семь роговъ, положиль переднія ноги. Надъ престоломъ Бога-Отца горять семь свётильниковь; подлё престола помёщаются левь, орель, ангель и телець, каждый съ шестью крыльями и множествомъ глазъ, а ниже-летящій ангель, указывающій правой рукою на Агица. Вокругь двойной радуги, окружающей престоль Бога-Отца, разм'встились 24 святых в старца, по 12 съ каждой стороны одни изъ нихъ, съ вънцами на головахъ, сидять на малыхъ престолахъ; другіе протягивають свои в'вицы къ престолу Отца, преклоняясь передъ нимъ. Одинъ изъ старцевъ, имѣющій вѣнецъ на головъ и одътый въ порфиру, обращается къ Іоанну, который стоитъ передъ нимъ въ облакахъ, коленопреклоненный и съ молитвенно сложенными руками. Отверстыя двери справа и слева, и облага, источающія світь, внизу — заключають внішнимь образомь всю композицію.

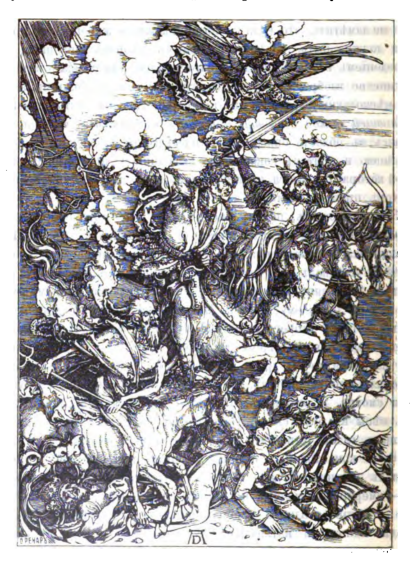
Какъ видимъ, отношеніе композиціи къ тексту оказывается у Дюрера своеобразнымъ и достойнымъ вниманія. Худоожникъ соединяєть въ своей композиціи четыре отдъльныхъ и притомъ, что особенно важно, разновременныхъ момента, описанныхъ въ текстъть Господомъ старцевъ, протягивающихъ ему свои вѣнцы, при славословіи четырегъ животныхъ; во-вторыхъ, призывъ летящаго ангела, приглашающаго раскрыть книгу съ семью печатями; въ третьихъ, обращеніе одного изъ старцевъ съ утѣшеніемъ къ Іоанну, плакавшему о томъ, что послѣ призыва ангела никто не могъ раскрыть книгу; и въ четвертыхъ, появленіе Агнца, раскрывающаго ее. Въ этомъ соединеніи въ одной композиціи разсматриваемаго листа, какъ и нѣсколькихъ другихъ въ данной серіи, цѣлаго ряда не только параллельно сосуществующихъ, но и послѣдовательно другь за другомъ совершавшихся

свень, описанных въ текстъ, зандочается, имъ увидимъ далъе изъ сравнительнаго обзора лицевыхъ Анокалипсисовъ, одна изъ главнъйшихъ особенностей иллюстрацій Дюрера, иъ отличіе отъ простыхъкомпозицій въ большинствъ иллюстрацій его предшественниковъ. И
нельзя не замътить, что если композиція каждаго живописнаго произведенія должна быть, согласно основнымъ законамъ живописи, воспроизведеніемъ единаго опредъленнаго момента, придающаго внутреннее единство изображенію, то разсмотрънная сейчасъ композиція, подобно нъсколькимъ другимъ въ этой серіи, должна быть признана
нарушающей такой основной принципъ изображенія живописнаго,
вторгансь въ область онисанія поэтическаго (и словеснаго вообще),
важнъйшею и притомъ совершенно выполнимой, при помощи слова,
задачей котораго является, именно, воспроизведеніе послъдовательныхъ
моментовъ происходящаго.

На следующемъ, пятомъ листе серіи 1) представлено появленіе четырест апокалиптических всадников, описанное въ гл. VI, 1—8 Апокалинсиса. «И видълъ я, что Агнецъ снялъ первую изъ семи печатой и услышаль одно изъ четырехъ животныхъ, говорящее: поди н смотри. Я взглянуль, и се конь бълый, и сидящій на немъ имъль лукъ, и данъ былъ ему вънецъ. И когда онъ снялъ вторую печать, я слышаль слова второго животнаго: поди и смотри. И вышель другой конь рыжій и сидящему на немъ дано взять миръ съ земли, чтобы избивали другь друга, и данъ ему большой мечъ. И когда онь сняль третью печать, я слышаль слова третьяго животнаго: поди и смотри. Я взглянуль, и се конь вороной, и сидящій на немъ нивль высы въ руки своей. И когда онъ сняль четвертую печать, я слышаль глась четвертаго животнаго: поди и смотри. И я взглянуль, и се конь тощій, и сидящій на немь, имя ему Смерть; и адъ следоваль за нимъ. И дана была ему власть надъ четвертою частью земли-умерщвлять мечомъ и гладомъ, и смертью, и звёрями земными... Четыре всадника, изображенных въ гравюръ, скачуть всъ въ рядъ: одинъ съ натянутымъ лукомъ въ рукахъ и въ шапкъ, вижнощей сходство съ короной; другой — въ подобной же шапкъ п съ большимъ мечомъ въ поднятой правой рукв; третій — съ непо**ирытою** головой и съ въсами въ рукъ; четвертый-полуобнаженный,

<sup>2)</sup> y Bartsch 64, Heller 1664, Rettberg 31. Cm. name pucynome No 16.

подобный скелету, старикь съ развъвающимися волосами и боредов, съ трезубцемъ въ рукахъ; всъ четверо съ силою мчатся впередъ к топчуть своими конями падающихъ передъ ними мужчинъ и жен-



Pac. № 16.

щинъ. Въ лѣвомъ углу подлѣ четвертаго всаднява странное аделечудовище схватываетъ своею огромною пастью лежащаго подъ вонемъ епископа. Вверху надъ всадниками среди облаковъ летитъ съ простертыми впередъ руками благословляющій ангелъ.

Въ общемъ, художникъ близко подходитъ здёсь къ тексту въ изображении каждаго изъ четырекъ всадниковъ, различалсь отъ него самостоятельнымъ добавленіемъ фигуръ здекаго нудовища и благословляющаго ангела, въ которыхъ онъ желалъ, повидимому, представить символы погубляющей силы ада и спасающей евангельской благодати. По отношенію къ комновиціи здёсь должно быть отмічено такое же соединеніе разновременныхъ моментовъ, свизанныхъ съ последовательнымъ раскрытіемъ каждой изъ четырекъ печатей, какое указано было и относительно предыдущей гравюры. Фигура самого Іоанна въ картинё отсутствуетъ.

Далже следуеть листь ') съ изображениемъ сценъ, описанныхъ вь гл. VI, 9-17 Апокаленсиса и связанных сь открытіем пятой и шестой печатей.—«И когда онъ свяль пятую печать, я увидель нодь антаремъ души убитыхь за слово Божіе и за свидетельство, которое они вибли. И возопили громкимъ голосомъ, говоря: доколь, Владыка, не судишь и не мстипь обитающимъ на земль за кровь нашу?.. И даны были имъ одежды бълыя и сказано имъ, чтобы они усповонянсь, пока и сотрудники ихъ, и братья, которне будуть убиты, какъ и они, дополнять число ихъ. И когда онъ сняль шестую печать, я взглянуль, и се сделалось великое землетрясеніе, и солнце стало мрачно, какъ власяница, и жуна следалась, какъ кровь. И звъзды небесныя пали на земяю, какъ смоковица, сильнымъ вътромъ потрясаемая, роняеть неврълын смоквы свои. И небо сирылось, свившись, какъ свитокъ, и всякая гора и островъ сдвинулись съ мъсть своихъ. И цари вемные, и вельможи, и богатые, и тысяченальника, и всякій рабъ и свободный скрылись въ пещеры и въ ущелія горъ. И сказали горамъ и кампямъ: падите на насъ и скройте насъ отъ лица сидящаго на престоле и отъ гивва Агица. Ибо приметь великій день гивва его, и ито можеть устоять ?.....Въ гражюръ, илиострирующей питированиия мъста текста, опять соединяются въ одну композицио разновременние моменты этого описанія. Вверху воспроизводятся сцепы, последующія за открытіємь натой печати: въ центръ помъщается алтарь, подлъ вотораго стоять ангелы, раздающіе більня одежды пострадавшимъ за Слово Божіе; изъ этихъ последнихъ одни представлены лежащими ницъ перелъ

<sup>\*)</sup> y Bartsch 65, Heller 1666, Rettberg 32.

алтаремъ; другіе стоять передъ алтаремъ, преклонивши кольна, третьи получають оть ангеловъ мученическія одежды. Въ нижней части гравюры иллюстрируются сцены, слёдовавшія за снятіемъ шестой печати. Изъ глубины неба, свившагося подобно свитку въмягкой матеріи, смилется масса пылающихъ звёздъ; слёва сред облаковъ видно солнце съ короткими лучами, имёющее видъ человёческой головы, окруженной развёвающимися волосами и сіяніемъ; справа луна въ видё серпа съ человёческимъ профилемъ и короткимъ сіяніемъ. Внизу на самой землё, среди сдвинувшихся съ свонхъ мёстъ и падающихъ скалъ, короли, епископы, вельможи, монахи, женщины, и т. д.—въ ужасё стараются укрыться отъ падающихъ на нихъ камней и звёзднаго дождя.

Следующая гравюра 1) является излюстраціей къ гл. VII, 1-4 Откровенія.— «И послів сего я видівль четырехь ангеловь, стоящих на четыремъ угламъ земли и держащимъ четыре вътра земли, чтоби не въялъ вътеръ ни на землю, ни на море, ни на дерево. И еще видёль я иного ангела, выходящаго оть востока, у котораго бил печать Бога живого. Сей воскликнуль громкимъ голосомъ къ четиремь ангеламъ, которымъ дано было делать вредъ земле и морю, говоря: не дълайте вреда ни морю, ни землъ, ни деревьямъ, доголь не положимъ печати на челахъ рабовъ Бога нашего. И я слышать число запечатленныхъ: 144,000 изъ всёхъ коленъ Израилевыхъ... Четыре вътра земли изображены въ гравюръ вверху среди облавовъ, въ видъ четырехъ головъ, какъ бы испускающихъ струи вътра в обращенных въ различныя стороны. Налево внизу помещаются четыре ангела съ мечами въ рукахъ и лицами, обращенными кверху по направленію къ вътрамъ. Направо внизу — большая группа запечатлённыхъ, изъ которыхъ одни уже имеють печать на чель своемъ (прямой кресть), тогда какъ другіе готовятся получить ее оть стоящаго передъ ними съ сосудомъ въ рукъ пятаго ангела. Вверху среди облаковъ изображенъ еще одинъ летящій ангель съ большивь крестомъ на плечахъ. Фигура самого Іоанна на этой гравюръ, какъ и на двухъ предыдущихъ, отсутствуетъ.

Содержаніемъ следующаго, восьмого листа 2) служать сцень,

<sup>1)</sup> V Bartsch 66, Heller 1668, R. 33.

<sup>2)</sup> B. 67, H. 1685, R. 84.

описанныя въ гл. VII, 9-17 Откровенія .- «Посль сего я взглянуль, и се великое множество людей изъ всехъ племень и колень. и народовъ, стояло передъ престоломъ и передъ Агицемъ въ бълыхъ одеждахъ и съ пальмовыми вътвями въ рукахъ. И восклицали громкимъ голосомъ: спасеніе Богу, сидящему на престолъ, и Агнцу. И всв ангелы стояли вокругь престола и старцевъ, и четырехъ животныхъ, и пали передъ престоломъ на лица свои и поклонились Богу. И спросиль одинь изъ старцевъ, говоря мив: сіи облеченные въ бълыя одежды, кто они и откуда пришли. И я сказалъ ему: ты это знаешь. И онъ сказаль мив: это тв, которые пришли, претерпъвъ великія скорби; они измыли одежды свои и убълили ихъ кровію Агнца. Въ картинъ, иллюстрирующей тексть, вверху представленъ Агнецъ, имъющій 7 глазъ и 7 роговъ и окруженный сіяніемъ; подъ ногами его двойная радуга, а по объ стороны отъ него--четыре животныхъ со множествомъ глазъ и крыльевъ у каждаго. и большое число святыхъ старцевъ въ длинныхъ одеждахъ и съвънцами на головахъ; одинъ изъ нихъ принимаеть въ чащу кровь, которая льется струей изъ груди Агица. Внизу всю среднюю часть композиціи занимаєть группа претерпъвшихъ за Слово Божіе, мучениковъ въ длинныхъ, опоясанныхъ накресть одеждахъ и съ пальмовыми вътвями въ рукахъ. Ниже два ангела съ молитвенно сложенными, какъ и у старцевъ, руками и самъ Іоаннъ (въ видъ безбородаго юноши съ вьющимися волосами и въ длинной одеждъ) въ бестать съ однимь изъ старцевъ. Въ общемъ иллюстрація эта, какъ н на предыдущемъ листв, довольно близко следуеть за текстомъ самаго описанія.

: Спены, воспроизведенныя на следующемъ (девятомъ) листе серіи і), описаны въ главахъ VIII, 2—13, и IX, 1—11, где изображаются разнообразныя бедствія, посланныя ангелами на землю.— «И виделъ я 7 ангеловъ, которые стояли передъ Богомъ, и дано имъ 7 трубъ. И пришелъ другой ангелъ и сталь передъ жертвенникомъ, держа златую кадильницу... И взялъ ангелъ кадильницу и наполнилъ ее огнемъ съ жертвенника, и повергъ на землю, и сделались гласы и громы, и молніи, и землєтрясенія. И 7 ангеловъ, имъющіе 7 трубъ, приготовились трубить. Первый вострубиль, и сделались градъ и огонь, смешанные съ

<sup>&#</sup>x27;) Bartsch 68, Heller 1671, Rettherg 35. См. рисуновъ № 17.

кровью, и пали на землю, и третья часть деревьевъ и вся трава сгоръда. Второй ангель вострубиль, и какъ бы большая гора, пи-

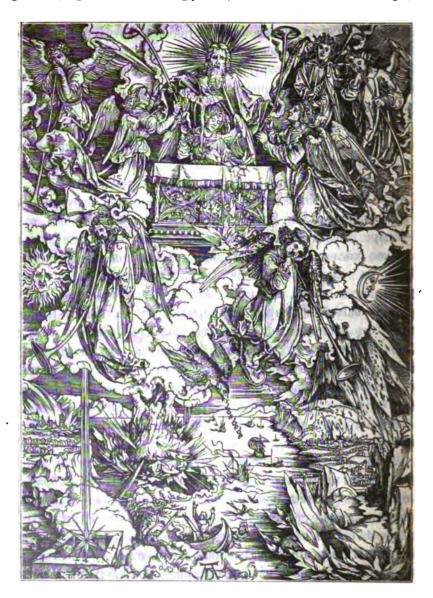


Рис. № 17.

лающая огнемъ, низверглась въ море, и третья часть моря схъллась кровью. И умерла третья часть одушевленныхъ тварей, живу-

внихъ въ меръ, и третъя часть судовъ погибла. Третій ангель вострубиль, и пала съ неба большая ввёзда, горящая подобно свётильнику, и пала на третью часть ръкъ и источники ведъ... Четвертый ангель вострубиль, и перажена была третья часть солица и луны. и звівять, такъ что запишась третья часть ихъ. И видель я и слышаль, какь одинь ангель летель по небу и говориль: горе, горе живущимь на вемлё оть остальныхъ голосовъ трехъ трубныхъ ангеловъ, которие будуть трубить. И натый ангель вострубиль, и я увидель зв'язду, падшую съ неба на землю, и данъ быль ей ключь отъ пропасти бездны. Она отворила пропасть и пошелъ дымъ, накъ изъ большой печи, и помрачилось солнце и воздухъ отъ дима. И изъ дима вышла саранча на землю и дана была ей власть, накую имъють скориюны. И саранча была подобна конямъ, приготовленнымъ на войну: на головахъ у нея были какъ бы вънцы волотые, дица же ея, какъ лица человъческія, и волосы у ней, какъ у женщинъ, а зуби, какъ у львовъ. Царемъ же надъ собою имъла она ангела бездны ... Въ гравюръ на разсматриваемомъ листъ художникъ, опять слъдуя принятому имъ принципу, соединяеть въ одну композицю всё разновременные моменты, описанные въ питерованныхъ сейчасъ отрывкахъ Откровенія. Въ срединъ верхней половины композиціи за престоломъ представленъ сидищій Богь-Отецъ съ лучистымъ сіяніемъ вокругь головы; въ объихъ рукахъ его -длинныя трубы, которыя онъ вручаеть двумъ ангеламъ, благоговъйно принимающимъ ихъ. Остальные пять ангеловъ, уже получившіе трубы, изображены трубящими въ нихъ. Кром'в этихъ семи ангеловъ трубныхъ за престоломъ передъ Богомъ-Отцомъ помѣщемъ еще одинъ ангелъ, держащій въ правой рукі кадильницу, а лівою бросающій внизъ огонь. Въ средней части композиціи представлены солнце и луна такъ же, какъ на шестомъ листъ серіи; а виъсто ангела, возглашающаго: «горе живущимъ на землъ» и т. д., изображенъ летящій орель, подлё клюва котораго начертаны слова: «we, ve, ve>! '). Нижняя часть композиціи изображаеть землю и море, на которыя обрушиваются различныя б'йдствія, слідующія за трубными

<sup>&#</sup>x27;) Орель вийсто ангела, упоминаемаго въ тексти русскаго перевода Апокалинсиса, представлень здись согласно тексту Вульгати: "et vidi, et audivi vocem unius aquilae volantis per medium coeli"...

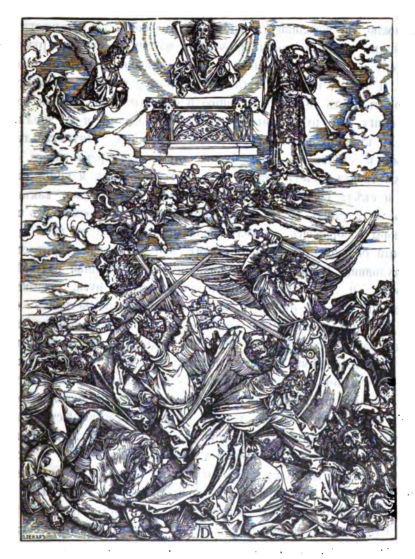
возгласами ангеловъ. Налъво вдали виденъ городъ пылающій; правъе— «какъ бы гора большая, пылающая огнемъ» и низвергаемая въ море какими-то чудовищными руками, а на морт подлів нея нісколько погибающихъ кораблей. Въ лівомъ углу какъ бы колодецъ, въ который падаетъ съ неба огромная звізда. На правой стороністандшафтъ съ виднібющимся среди холмовъ городомъ, на который сверху изъ облаковъ падаетъ множество саранчи, имітющей однако не тотъ чудовищный видъ, который даетъ описаніе текста, а обычный видъ саранчи. Ангель бездны, упомянутой въ текстів, вовсе опущенъ.

Гравюра, пом'вщенная на десятомъ листъ 1), показываетъ намъ сцену освобожденія четырех ангелов, описанную въ гл. ІХ, 13-21 Откровенія.— «Шестой ангель вострубиль и я услышаль глась оть четырехъ роговъ златого жертвенника, который передъ Богомъ, говорившій шестому ангелу, им'ввшему трубу: освободи четырехъ ангеловъ, связанныхъ при великой реке Евфрате. И освобождени были четыре ангела, приготовленные на часъ, и день, и мъсяцъ, и годъ для того, чтобы умертвить третью часть всёхъ людей. Число коннаго войска было двъ тъмы темъ, и и слышалъ число онаго. Такъ видълъ я въ видъніи коней и всадниковъ ихъ: они имъли на себъ латы огненныя, гіацинтовыя и сърнаго цвъта; и головы у коней, какъ у львовъ, и изъ рта выходиль огонь, дымъ и съра. Отъ СИХЪ ТРЕХЪ ЯЗВЪ: ОТЪ ОГНЯ, ОТЪ ДЫМА И СЕРЫ, ИСХОДЯЩИХЪ ИЗЪ РТА ихъ, умерла треть людей. Поелику сила ихъ была во рту ихъ и въ хвостахъ, ибо хвосты ихъ были подобны змёниъ и имёли годовы, и ими вредили».--Въ верхней части гравюры въ центръ представленъ престолъ съ головами дующихъ вътровъ по четыремъ угламъ его; а за престоломъ въ сіяніи тройной радуги Богъ-Отецъ, держащій въ рукахъ четыре трубы. Слъва отъ него въ облакахъ летитъ ангелъ съ молитвенно сложенными руками; справа подлѣ престола стоитъ на свившихся облакахъ трубящій ангель, а ниже престола среди облаковъ представлены всадники, скачущіе на животныхъ, им'єющихъ головы львовъ, изрыгающихъ пламя и дымъ, и хвосты скорпіоновъ. Внизу на землъ четыре освобожденные ангела съ стращною силою рубять своими мечами толпу изъ пъшихъ и конныхъ: королей, епис-

<sup>&#</sup>x27;) У Bartsch 69, Heller 1673, Rettberg 36. См. рисуновъ № 18.

коповъ, воиновъ, мужчинъ и женщинъ, падающихъ передъ натискомъ ихъ.

Гравюра на следующемъ, одиннадцатомъ листе 1) изображаетъ



Puc. No 18.

самого св. ап. Іоинни, поглощающаю книгу, данную ему ангеломъ, согласно описанію, имъющемуся въ гл. X, 1—10, Откровенія.— «И

<sup>1)</sup> y Bartsch 70, Heller 1675, Rettberg 37.

видъль и другого ангела сильнаго, сходящаго съ неба, опруженнаго облакомъ; надъ головою его была радуга и лицо его, какъ солице. и ноги его, какъ столим огненные. Въ рукъ у него была книжка раскрытая, и поставиль онъ правую ногу свою на море, а левую на землю, и воскликнуль громкимь голосомь, какь рыкаеть левь. И ангель, который стояль на морь и на земль, подняль руку свою къ небу и клядся живущимъ во въки въковъ, который сотвориль небо, и землю, и море. И гласъ, который я симиаль ранве съ неба, опять сталь говорить со мною и сказаль: номи, возьми раскомтую книгу изъ рукъ ангела, стоящаго на моръ и на землъ. И я пошель къ нему и сказаль ему: дай мив книгу. Онъ сказаль мив: возьми и съвшь ее; она будеть горька для чрева твоего, но въ устахъ твоихъ будеть сладка, какъ медъ. И взялъ я книгу отъ ангела и съёль ее; и въ устахъ моихъ она была сладва, какъ медь; когда же я съвлъ ее, то стало горько во чревв моемъ». Въ центрв гравюры изображенъ «ангель сильный, сходящій съ неба и окруженный облакомъ такимъ образомъ, что это облако скрываетъ все его туловище. Видны только голова ангела, окруженная радугой, какънимбомъ, и лучистымъ сіяніемъ; далве правая рука, указывающая вверять на стоящій престоль, вокругь котораго пом'єстились четыре малыкъ фигуры молящихся ангеловъ; левая рука, протягивающая Іоанну раскрытую книгу; и наконецъ, огромныя ноги въ виде колоннъ съ пылающими верхними частями ихъ и съ базисами, опирающимися у одной на море, у другой — на скалы острова (Патмоса). Самъ Іоаннъ, принимающій отъ ангела книгу, въ буквальномъ согласіи съ текстомъ, береть конець ея въ роть, чтобы йсть. Направо вверху летящій ангель указываеть рукою по направленію къ книгь. Почва острова Патмоса покрыта высокими деревьями и травою; на моръ видны корабли; подлъ Іоанна на земль лежить другая раскрытая книга, чернильница и принадлежности для письма. Кагъ видимъ, наивный способъ трантовки сюжета, состоящій въ буквальномъ следовании художника за текстомъ самаго описания, заставляеть его и здёсь, вакь въ нёкоторыхъ другихъ случаяхъ, отчасти подъ вліяніемъ образцовъ болве ранняго времени, жертвовать красотой ради соблюденія точности въ воспроизведеніи матеріала, даннаго текстомъ.

Глава одиннадцатая Откровенія, подобно главамъ второй в

третьей, содержаніе которых въ других лицевых Апокадипсисахъ воспроизводится въ цёломъ рядё иджострацій, оставлена Дюреромъ безъ воспроизведенія въ разсматриваемой серіи.

Гравюра двенадцатаго листа 1) показываеть намъ жену, облеченную въ солние, и семиглавато дракона, какъ они описаны въ гл. XII, 1-5 Откровенія, -- «И явилось на неб'я великое знаменье. Жена, облеченная въ солнце, подъ ногами ен луна и на головъ ен вънець изъ 12 авъздъ. Она была чревата, кричала отъ боли и мучилась родами. И другое знаменье явилось на небъ. Се большой красный драковъ, съ 7 головами и 10 рогами, и на головать его 7 діадемъ. Хвость его увлекъ съ неба третью часть зв'єздь и повергь ихъ на землю. Драконъ сей сталь передъ женою, которой надлежало родить, дабы когда она родить, пожрать ея младенца. И родила она сына, которому надлежало пасти всв народы жевломъ желевнымь; и ваято было дита ен къ Богу и престолу Его». - Въ гравюръ «жена, облеченная въ солице», представлена въ видъ крынатой женщины, стоящей съ молитвенно сложенными руками на полумъсяцъ, въ длинной одеждъ и окруженной широкимъ лучистымъ сіяніемъ, подобнымъ солнечному; на головъ ся надъго поверхъ длинныхъ, разсынавимихся по плечамъ волосъ нокрывало, а сверхъ него корона изъ 12 звёздъ, Направо отъ нен семиглавый драконъ, имъющій на своихь головахь 10 роговь и 7 коронь; изь пасти одной головы изрыгаеть онъ пламя; динный хвость его, простирающійся до самаго неба, увлекаеть за собою множество звёздь. Младенца, родивнагося отъ жены, два маленькихъ алгела уносять на покрывалъ въ Богу-Отцу, сидящему въ облакахъ; слъва вверху летить еще одинь ангель, поклоняющійся младенцу. Иллюстрація такимъ образомъ близко подходить иъ самому тексту. Что касается крыльевъ, которыя художникъ придаль «женъ, облеченной въ содице», то о нихъ упоминается ниже въ той же главъ XII, ст. 14, гдъ сказано: «в были даны жент два крыла большого орда, чтобы она летыла вы пустыню», что художникь воспроизвель вы гравюрь сы буквадьною точностью.

Слъдующая гравюра, изображающая сражение Михаила и апислова его съ дракомомо 2), является иллюстраціей къ гл. XII, 7—9

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Y Bartsch 71, Heller 1678, Rettberg 38.

<sup>2)</sup> Y Bartsch 72, Heller 1681, Rettberg 39.

Отвровенія.—«И сдёлалась на небё война: Михаиль и ангелы его воевали противъ дракона, и драконъ и ангелы его воевали съ нимь. Но не устояли и не нашлось уже для нихъ мёста на небё; и низверженъ большой драконъ, древній змій, который называется діаволь и сатана; обольститель вселенной низверженъ на землю и ангелы его низвержены съ нимъ».—Верхнюю большую часть листа занимаетъ изображеніе борьбы архангела Михаила и его ангеловъ съ дракономъ и помощниками его. Самъ архангелъ вонзилъ свое длинное копье въ горло дракона и попираетъ его ногами; три другихъ ангела, изъ которыхъ два вооружены мечами и щитами, а третій лукомъ и стрёлами, сражаются съ чудовищами, помогающими дракону. Всю нижнюю часть листа занимаетт общирный пейзажъ, гдъ можно различить заливъ съ кораблями, городъ, холмы, деревья, и т. д.

Сборная иллюстрація на четырнадиатом листь серін 1), воспроизводить части текста Откровенія, заключающіяся въ главахъ XIII и XIV, и притомъ такъ, что не только соединены въ одно цълое различные последовательные моменты, описанные здёсь, но опущены вовсе некоторые изъ нихъ, существенно важные въ общекъ описаніи. Воть тв міста текста обінкь указанных главь Откровенія, которыя, по тёсной ихъ связи другь съ другомъ, должны быле найти себъ воспроизведение въ иллюстрации Люрера.—(XIII, 1). «Я стояль на нескъ морскомъ и видъль выходящаго изъ моря звъря съ 7 головами и 10 рогами, а на рогахъ его было 10 діадемъ и на головахъ имена богохульныя. (2) Звёрь, котораго я видёль, быль подобенъ барсу; ноги у него, какъ у медведя, а пасть, какъ у ньва; и даль ему драконъ силу свою и престолъ свой, и великую власть. (3) И видълъ я, что одна изъ головъ его была смертельно ранева; но сія рана испълилась и вся земля дивилась и последовала зверю, говоря: кто подобенъ звёрю сему? кто можетъ сразиться съ нимъ?... (11) И видель я другого зверя, выходящаго изъ земли: онъ имель два рога, подобные рогамъ агица, и говорилъ, какъ драконъ. (12) Овъ действуеть передъ нимъ со всею властію перваго зверя и заставляеть всю землю и живущихъ на ней поклониться первому звёрю»... (XIV, 1) «И взглянулья, и се Агнець стоить на горъ Сіонъ и съ нимъ 144 тысячи, у коихъ имя Отца его начертано на челатъ.

¹) У В. 74 Н. 1683, R. 40.

(2) И слышаль я глась съ неба, какь бы шумь отъ множества водъ и какъ звукъ грома; и слышаль я гласъ играющихъ на гуслякъ своихъ. (3) Они поють какъ бы новую песнь передъ престоломъ и 4 животными и старцами; и никто не могь научиться той пъсни, вром' сихъ 144 тысячь искупленныхъ съ земли. (6) И видель я другого ангела, летящаго по небу, который имъль въчное евангеліе чтобы благовъствовать живущимъ на земль. (8) И другой ангелъ следоваль за нимъ, говоря: цалъ, цалъ Вавилонъ, великій городъ, потому что яростнымъ виномъ блуда своего напоилъ все народы. (9) И третій ангель следоваль за ними, говоря громкимь голосомъ: если кто покланяется звърю и образу его и пріемлеть начертаніе его на чело свое или руку, (10) то тоть будеть пить вино прости Божіей, приготовленное въ чаше гивва Его... (14) И взглянулъ я, н се свётлое облако, и на облаке сидить подобный Сыну человёческому. На головъ его златой вънецъ и въ рукъ его златой серпъ. (15) И иной ангель вышель изъ храма и воскликнуль громкимъ голосомъ сидящему на облакъ: пусти серпъ твой и жни, потому что пришло время жатвы. (16) И повергь сидищій на облак'в серпъ свой на землю, и земля была пожата».—Въ нижней части гравюры мы видимъ большого семиглаваго звъря, выходящаго изъ моря: всъ головы его, им'вющія по одному и по два рога, украшены коронами; пасти ихъ подобны львинымъ, а ноги подобны ногамъ медведя; одна изъ головъ, смертельно раненая, упала назадъ, тогда какъ всв остальныя поднимаются кверху. Слева подле этого зверя изображенъ другой звіврь, похожій на льва, но съ рогами агица. Толпа народа, расположенная внизу картины въ виде двухъ группъ, упавши на колена, покланяется обоимъ звёрямъ. Въ верхней части комповиціи представленъ сидящимъ среди облаковъ «подобный Сыну человическому» въ роскошной съ узорами мантіи, съ золотой короной на головъ и съ серпомъ въ правой рукъ. Направо отъ него два летящихъ ангела, -- одинъ съ крестомъ и мечомъ, другой съ серпомъ; налево-два другіе ангела въ позахъ молящихся. Такимъ образомъ, въ разсматриваемой гравюръ соединенъ цълый рядъ разновременныхъ моментовъ, описанныхъ въ приведенныхъ отрывкахъ, а именно: поклоненіе народовъ вемныхъ обовить звёрямъ; явленіе ангеловъ, летащихъ по небу, и «явленіе подобнаго Сыну человіческому» на облакъ. Въ то же самое время однако въ ней вовсе опущенъ одинъ

изъ моментовъ посредствующихъ, описанныхъ въ текств, какъ промежуточный между моментами, нашедшими для себя воспроизведение нь композиции Дюрера, именно, сцена поклонения Агицу запечатленныхъ избранниковъ. Можно думатъ, что причиною этого опущения послужила не столько невозможность изобразить всю массу запечатленныхъ, число которыхъ указано 144 тисячи, ибо на седьмомълисть серіи художникъ, изображая тыхъ же запечатленныхъ, искусно умель обойти это препятствіе, сколько неизбежность запутать всю эту многофигурную, но ясную теперь композицію введеніемъ еще одной многофигурной группы съ аналогичныхъ сюжетомъ поклоненія. Отступленія оть текста сдёльны кром'в того и въ характеристикъ ангеловъ аттрибутеми, при чемъ вивсто упоминутаго въ текстъ евангелія у одного изъ ангеловъ, Дюрерь надёлнеть одного изъ нихъ крестомъ и мечомъ, другого—серпомъ.

Дальнъйшія двъ главы Откровенія (XV и XVI) опять не нивють для себя иллюстрацій въ серін, создажной Дюреромь, кота содержаніе ихъ неоднократно находило себъ воспроизведеніе въ другихъ дицевыхъ Апокалиценскуъ.

Гравюра, пом'вщенная на сл'вдующемъ, пятнадцатомъ листъ '), представляетъ собою опять большую сборную иллострацію нъ тексту Апокалипсиса, именно, къ главамъ XVII, XVIII и XIX, при чемъ и зд'всь, какъ на предыдущемъ листъ, не только соединены въ одно ц'влое разновременные моменты, описанные въ названныхъ главахъ, но и опущены въвоторыя изъ промежуточныхъ сценъ, которыя коти по м'ёсту и времени и представлены въ описании текста, какъ находящіяся между сценами, воспроизведенными въ гравюръ, тъмъ не менъе исключены художникомъ изъ композиціи, какъ меудобныя во тъмъ или инымъ причинамъ.

Такимъ образомъ, мангли для себя воспроизведение въ гравюръ только следующия части описания, имъющия мъсто въ текстъ Откровения. Гл. XVII, 3—6. «И повелъ меня ангелъ въ дукъ въ пустыню; и я увидъть жену, сидящую на звъръ багряномъ, преиснояненномъ именами богохульными, съ 7 головами и 10 рогани. И женъ облечена была въ порфиру и багряницу, украпиена золотомъ и драгоценными каменьями и жемчугомъ, и держала золотую чашу въ

<sup>&#</sup>x27;) Y Bartsch 73, Heller 1687, Rettberg 41,



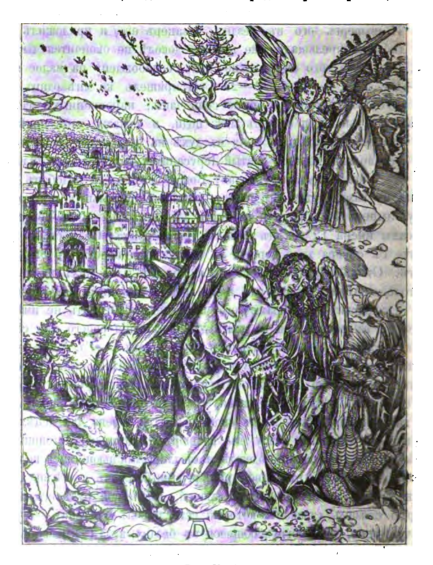
рукъ, наполненную мерзостями и нечистотами блудодъянія своего. И на чель ел написано ими: тийна! Вавилонъ великій, мать блудницамъ и мерзостямъ земнымъ. Я видълъ, что жена была упоена кровью святихъ и свидетелей Інсусовыхъ и, видя ее, весьма дивился».—Гл. XVIII, 1. «Носле сего я увидель иного антела, сходящаго съ неба и интенниаго власть великую. (2) Земля осветилась отъ славы его; и воскликнуль онъ громкимъ голосомъ: палъ, палъ Вавилонь, великая блудница, и савлался жилищемь бъсовь и пристанищемь всякому нечистому духу. (8) И въ одинъ день постигнуть ее язвы, смерть и илачь, и голодь, и огнемъ сожжена будеть. (9) И восплачуть, и возрыдають о ней цари земные, блудодействовавшіе съ нею, когда увидять дымъ отъ ножара ед. (11) И купцы земные восплачуть и возрыдають о ней, потому что товаровъ ихъ никто не нокупаеть. (17) И всё коричіе, и всё плавающіе на корабляхь, и всь служащие на нихъ, и всь торгующие на моръ стали вдали. (18) И увидевь дымь оть пожара ея, возопили, говоря: какой городъ подобенъ городу великому? (19) И носыпали пепломъ головы свои, и вопили, плача и рыдая: горе, горе тебё, городь великій! (21) И взяль одинь сильный ангель камень, какъ жерновъ большой, н новергь его въ море, говоря: съ такимъ стремленіемъ поверженъ будеть Вавилонъ, великій городъ, и уже не будеть его».—Гл. XIX, 11-15. «И увидёль я отверстое небо, и се конь бёлый я сидящій на немъ навывается Върний и Истинный, который правдиво судить и воинствуеть. Очи у него, какъ бы пламень огненный, и на головъ его много діадемъ. И имя было написано, котораго никто не зналь, кром'в Его Самого. Онъ быль облечень въ одежду, обагренную кровью. Имя Ему: Слово Божіе. И воинства небесныя послівдовали за нимъ на вонихъ бълыхъ, облеченими въ виссонъ бълый н чистый. Изъ усть же Его исходить естрый мечь, дабы имь поразить народы. Онъ пасеть ихъ жезломъ желёзнымъ; Онъ топчеть точило вина ярости и гивва Вседерингеля». Всв сцены описанныя въ приведениихъ сейчасъ отривкахъ текста трехъ главъ, съ опущениемъ промежуточныхъ, воспроизведены на разсматриваемомъ листъ серів. Различая въ своемь изображенів «великую блудницу» оть Вавилона, олицетвореніемъ котораго она является въ текств Откровенія, Дюреръ представиль направо внизу «великую блудницу» въ видь молодой женщины во роскопномо платью, открывающемо руки

и грудь, украшенной браслетами, ожерельемъ и діадемою и сидящей на семиглавомъ и десятирогомъ «звёрё багряномъ»; въ нравой, поднятой вверхъ рукв она держить большую чашу. Выше на второмъ плань виденъ пылающій городъ, самый Вавилонъ, и плами оть пожара его простирается до самаго неба. Слъва внизу стоить толпа людей разнообразныхъ возрастовъ и состояній, среди которыхъ на первых мъстахъ видны монахъ и группа купцовъ, взирающихъ на пожаръ Вверху среди облаковъ изображены два летящіе ангела, изъ которыхъ одинъ простертыми впередъ руками указываеть на нылающі городъ, тогда какъ другой, держащій огромный камень въ видь жернова, намеревается бросить его на море, видифющееся внику. Въ той же верхней половинъ картины среди «отверстаго неба» представленъ скачущій на кон'в всадникъ, сопровождаемый многочисленнымь его воинствомъ. Достойно замечанія, что на этоть разъ въ изображенів всадника художникь отступиль оть обычнаго у неговь этихъ иллюстраціяхъ буквальнаго следованія за текстомъ и внесь необходимыя въ интересахъ живописной красоты изивненія. Глаза всадника въ его изображении на этомъ листв не источають пламени; на головъ его нътъ множества діадемъ, упоминаемыхъ въ тексть, в надъть простой рыцарскій шлемъ; острый мечь не исходить взъ усть его, но находится въ рукахъ его, и т. д. Художникъ ясно показаль на этомъ примере, какъ можно и должно обходить те подробности словеснаго описанія, которыя въ буквальномъ воспромведеніи дають антихудожественное впечатлівніе, різво нарушая принцины красоты живописной. И для зрителя, сличающаго два живописныхъ изображенія, возсоздающія одні и ті же подробности текста столь различными способами (на листахъ третьемъ и пятнадцатомъ), очевиднымъ становится, насколько выголны и желательны въ художественномъ отношеніи такія отступленія оть текста во всёхъ, подобныхъ данному, случаяхъ.

На последнемъ, шестнадцатомъ листе серіи 1) мы видимъ опять сложную сборную иллюстрацію сценъ, описанныхъ въ трехъ главахъ Откровенія (ХХ, ХХІ и ХХІІ), съ опущеніемъ и здесь, какъ въ указанныхъ ранее случаяхъ, несколькихъ промежуточныхъ сценъвъ гравюре, такимъ образомъ, иллюстрированы только следующія

¹) Y Bartsch 75, Heller 1689, Rettberg 42: Cm. phoyeous Ne 19.

части текста трехъ упомянутыхъ главъ.—Гл. ХХ, 1—3. «И увидълъ и ангела, сходищаго съ неба, который имълъ ключь отъ беваны. н имъль большую цъпь въ рукъ своей. Онъ взяль дракона, змія. древняго, который есть діаволь и сатана, и сковаль его на тысячу лътъ. И низвергъ его въ бездну, и заперъ его, и приложилъ печать, дабы не прельщаль уже народы, доколь не окончится тысяча лъть; послъ же того ему должно быть освобождену на малое время».—Гл. XXI, 9—14 и 22—23. «И пришель во мив одинь изъсеми ангеловъ, у которыхъ было семь чашъ, наполненныхъ семью последними язвами, и сказаль мне: поди, я покажу тебе невесту жену Агица. И восхитилъ меня въ духв на высокую гору и показаль мнъ великій гороль, святый Іерусалимь, который нисходиль сь неба отъ Бога. Онъ имъетъ славу Божію; свътъ его подобенъ драгоценному камню, какъ бы яспису. Онъ имееть большую и высокую ствну, имветь 12 вороть и на нихъ 12 ангеловъ; а на воротахънаписаны имена 12 колънъ сыновъ Израилевыхъ. Съ востока трое вороть, съ сввера трое вороть, съ запада трое вороть, съ юга трое воротъ. Ствна города имветъ 12 основаній и на нихъ имена 12 апостоловъ Агнца. Храма же я не видёль въ немъ, ибо Господь-Богъ Вседержитель — храмъ его и Агнецъ. И городъ не имъетъ нужды ни въ солнцв, ни въ лунв для освъщенія своего, ибо слава Божія осв'ящала его и св'ятильникъ его—Агнецъ».—Гл. XXII, 1—2. «И показаль онь мит чистую реку воды жизни, светлую, какъ кристаллъ, текущую отъ Бога и Агица. Среди улицы его и по объимъ сторонамъ реки древо жизни, 12 разъ приносящее плоды, дающее на каждый ивсяць плодь свой, и листья дерева для исцёленія народовъ .- Направо внизу въ гравюръ представленъ стоящій на земль ангель, въ длинной одеждь и съ длинными выющимися волосами, который держить въ правой рукв огромный ключь съ цвлою связкой висящихъ на немъ малыхъ ключей; въ левой руке его цепь, которою связанъ «драконъ, который есть діаволь и сатана», -- огромное чудовище, уже погружающееся въ бездну, куда его низвергаетъ ангелъ. Направо вверху является вновь фигура самого Іоанна, которому другой ангель показываеть на расположенный вдали больной городь, святый Іерусалимъ. Городъ имбеть съ каждой стороны по трое вороть, и изъ каждыхъ вороть выходить по анголу; согласно тексту, въ городъ этомъ, окруженномъ стънами, видны только дома и башни, но храмы отсутствують, а на неб'в надъ этимъ городомъ н'втъ ни луны, ни солеца. Гора, на которой стоитъ Іоаннъ витестъ съ ангеломъ, отдъляется отъ города широкой ръкою, на бе-



Parc. No 19.

регу которой растеть древо жизни, «дающее на каждый мъсять плодъ свой», а также кусты и иныя деревья; вверху надъ городовъ летить стая птицъ.

Такова эта длинная серія гравюрь на дереві, иллюстрирующая тексть Апскалинсиса ві его наиболіве важныхъ моментахъ, и таково отношеніе разсмотрівнныхъ иллюстрацій къ соотвітствующимъ містамъ самаго текста, для которыхъ оні являлись художественнымъ воспроизведеніемъ.

Насколько же самостоятельнымъ, оригинальнымъ оказывался Іюрерь въ этихъ своихъ иллюстраціяхъ и какъ велика была зависимость его въ данных работахь оть образцовь болже ранняго времени, создававичися въ различныя энохи предшественниками его въ этой области? Ответить на эти вопросы возможно, повилимому, съ достаточною определенностью, сравнявши Анокалинсков Люрева съ теми рыкописными и компографическими изданіями лицовых Апокалипсисовъ ражбе 1498 года, которыя являлись наиболбе распространенными въ Западной Европ'в редакціями апокалиптическихъ идиюстрацій и которыя нокавывають достаточно ясно преобладающій ихъ карактеръ и основные принципы, руководившее создателями такихъ выпостраній. Мы ограничимся завсь по необходимости для сравненія только рівсколькими мажнівнішими наз этихь лицевную Апокалипсисовъ, рукописныхъ и кондографическихъ, а именно изъ рукопесныхъ: Бамбергсевить X въка, Альтамировскимъ XII въка, Англосаксонскимъ XII въка (и сходной редакціи Инкунабулами XV въка): и Пражскимъ XIV въка; а изъ ксилографическихъ — Апокалинсисомь, имфющимся въ Библін, изданной извъстнимъ Кобургеромъ въ 1483 году въ Нюренбергв 1). Иллюстраціи къ Апокалинску, находящіяся въ перечисленныхъ изданіяхъ, дадуть определенний матеріаль для сужденій о томь, какъ трактовались апокалиптическіе сюжеты въ Западной Европ' на протяжении цёлыхъ столетий до появленія Дюрерова Апокалипсиса и насколько велико было различіе и сходство между первыми и этимъ последнимъ.

Имъ́я въ виду поставленныя нами задачи, мы представляемъ здъсь лишь кратко результаты сравнительнаго анализа, полу-

<sup>1)</sup> Подробному изслідованію рукописних лицевих Апокалипсисовъ, какі занадних, такі особенно и восточних (послідних оті 16 віка до 19 видочительно) восвящень замічательний труду нокойнаго  $\Theta$ . И. Буслаева: "Русскій лицевой Апоналинсись. Своду изображеній изу лицевих Апокалипсисові по русским рукописять съ XVI по XIX віки, напечат. въ Изданіях Общества древней письменности, тонь 82. Разсмотрівню западних редакцій посвящена въ этоми огромноми трудів четвертая глава обширнаго введенів, страници 76—139.



чающіеся путемъ парадлельнаго сопоставленія каждаго листа серіи Дюрерова Апокалипсиса съ соотв'ятствующими по содержанію картинами прежде всего перечисленныхъ рукописныхъ лицевыхъ Апокалипсисовъ і), каковое сопоставленіе раскрываетъ накъ по отношенію къ отд'яльнымъ иллюстраціямъ столько же въ ихъ композиціяхъ, какъ и важн'яйшихъ типахъ, нижесл'ядующія характерныя особенности.

Въ то время, какъ въ серін гравюрь, созданныхъ Дюреровъ, спенамъ, иллюстрирующимъ собственно текстъ Откровенія, превисствують заглавный листь вышеописаннаго содержанія и листь сь изображеніемъ мученія св. Іоанна Богослова, въ Бамбергскомъ Анекалипсись этой же сцень предшествуеть миніатюра съ изображеніемъ Іоанна, принимающаго книгу отъ Іисуса Христа, сидящаго въ небесахь; въ Альтамировскомъ-три миніатюры, изъ которыхъ въ одной изображень стоящій подъ аркою ангель съ листомъ пергамента въ рукахъ; на другой-Господь Саваооъ, являющійся ал. Ісанну, имъющему подлъ себя ангела и ученика своего Прохора; на третьей-Інсусь Христось, окруженный херувимами и являющися Іоанну, который стоить здёсь въ группё изъ семи человёкъ. Въ Англосавсонскомъ Апокалинсисъ иллюстраціямъ въ тексту предпествують четыре миніатюры со сценами изъ житія св. ап. Іоанна. (другія пять миніатюрь, относящихся къ житію того же апостоль, помещены после апокалиптических иллюстрацій).

На миніатюрахъ, иллюстрирующихъ видлине Іоанномъ семи свътильниковъ, въ Бамбергскомъ Апокалинсисъ безбородый Христосъ (въ отличіе отъ типа въ гравюръ Дюрера) держитъ мечъ устами не за рукоятку его, а по срединъ; въ Англосаксонскомъ подяъ Христа.

<sup>&#</sup>x27;) См. а) рукопись Бамбергской королевской библіотеки, съ слѣдующимъ заглавіемъ на библіотечномъ ярлыкѣ: "eine Apokalypse mit beigebundenem Evangelistarium aus dem X Jahrhundert, ganz entschieden deutschen Ursprungs"; b) рукопись XII вѣка ирежде находившуюся въ библіотекѣ графа Альтамира, потомъ у А. Ф. Дидо; но бъталогу Альтамировской библіотеки рукопись озаглавлена: "Commentaire sur l'Apocalypse en latin... suivi d'un commentaire sur les prophéties de Daniel. Manuscrit du XII вѣка (Англосавсонскаго) въ 1876 г.: "The Apocalypsis of S. Iohn. From a ms in the Bodleian library, printed for the Roxburghe Club. London 1876"; d) рукопись Прависой жор. библіотеки: "scriptum super Apocalypsim cum imaginibus (Wenceslai Doctoris. Codex Bibl. Capitali semper fidelis Metrop. Pragensis etc. фототии. изданіе рукопись выпущено Ескеті'омъ въ Прагѣ въ 1873 году.



нзображеннаго такъ же, и подлѣ Іоанна номѣщены семь церквей съ стоящимъ въ каждой изъ нихъ ангеломъ; въ Альтамировскомъ кромѣ 7 свѣтильниковъ и 7 звѣздъ изображены 7 церквей въ видѣ жертвенниковъ подъ арками; наконецъ, въ Пражскомъ Христосъ держитъ, кромѣ звѣздъ, огромный ключъ, а въ устахъ его не одинъ, а два меча, остріями обращенные ко рту; ноги его, а не глаза, окружены пламенемъ.

Главы вторая и третья Откровенія, оставленныя у Дюрера вовсе безг иллострацій, напротивъ того въ рукописныхъ Апокалипсисахъ, Бамбергскомъ и Альтамировскомъ, нахолять себъ воспроизведеніе въ первомъ на четырехъ, во второмъ—на семи отдёльныхъ миніатюрахъ.

Сложная композиція, пом'вщенная на четвертомъ лист'є серін Дюрера и воспроизводящая сцены, описанныя въ гл. IV, 1—10 и V, 1—7 Откровенія, распадается въ Бамбергскомъ Апокалипсисъ на три отдельныя миніатюры, изъ которыхъ каждая иллюстрируеть по одному изъ последовательныхъ моментовъ. На первой изображенъ юный Христосъ, держащій въ лівой руків свитокъ, а правою благословдяющій; по сторонамъ отъ него 4 крылатыхъ животныхъ; подъ нимъ большое око, внутри котораго вместо врачка помещено безбородое лицо, а въ нижней части — 24 старца съ светильниками въ рукахъ. На второй — Христосъ на престолъ съ закрытою книгой, запечатанной 7 печатими, и 24 старца, полагающіе свои в'єнцы къ подножію престола. Въ третьей Агнецъ съ двумя очами и 7 рогами, стоящій на престол'в и окруженный серафимами; а внизу ап. Іоаннъ, сопровождаемый ангеломъ. Въ Альтамировскомъ •Апокалипсисв Агнецъ съ двумя рогами и двумя очами стоитъ на щитв и держить правою ножкой четырехконечный кресть. Надъ нимъ на престолъ сидить Господь съ закрытою книгой; по сторонамъ щита стоять символическія фигуры, им'вющія видь людей, одітыхь въ тоги, но крылатыхъ и съ головами у одного-орла, у другого-льва, у третьяго-тельца, у четвертаго - человъка; въ рукахъ у каждаго изънихъ закрытая книга. Вмъсто старцевъ здъсь видимъ фигуры юношей, нграющихъ на различныхъ инструментахъ; одинъ изъ юношей (а не старецъ, упоминаемый въ текств) бесвдуетъ внизу съ Іоанномъ. Въ Англосаксонскомъ Апокалипсисв одна часть содержанія текста Откровенія (раскрытіе книги Агнцемъ) распреділена на деп миніатюрныя композиців. Въ Пражскемъ воспроизведена также тольке эта часть содержанія текста въ одной миніатюръ, гдъ семирогій Агнець, поставивній ножку на раскрытую уже книгу, окруженъ антелами в старцами; изъ бока его течеть кровь въ стоящую чану.

Четыре всадника, изображенные у Дюрера на пятомъ дисть, въ Бамбергскомъ Апокалицсист распредълены въ четыре отдъльния миніатюры, по одному всаднику на каждой; при чемъ четвертый всадникь (Смерть) изображенъ въ видъ молодого человъка въ кафтанъ и безъ всякаго оружія. Въ Англосаксонскомъ всадники представлени также на четырекъ миніатюрахъ, гдъ при каждомъ мъъ всадниковъ находится еще по едному символическому животному; Смертъ держитъ чашу, изъ которой исходитъ пламя. Въ Альтамировскомъ Смертъ представлена, какъ и въ Бамбергскомъ; а ко всадникамъ присоединены фигуры четырехъ евангелистовъ, Агица и символическихъ жавотныхъ. Въ Пражскомъ всадники распредъляются въ три миніатюры, при чемъ у всадника съ въсами на пести чашкахъ ихъ помъщены человъческія фигуры, а Смертъ представлена въ видъ бородатаго мужа въ длинной одеждъ и безъ оружія.

На *местома* мисто серіи Дюрера представлены были смены, слідующія за открытіємъ нятой и шестой печатей. Во всіхъ рукописныхъ Аповалипсисахъ имівется восиромзведеніе только пересій изъ нихъ. При этомъ въ Бамбергскомъ души убієнныхъ изображены въ видів юмошей въ туникахъ и тогахъ; въ Альтамировскомъ — въ видів голубей, въ Англосаксонскомъ— въ видів обнаженныхъ людей, изъ которыхъ двоихъ одівають уже ангелы; въ Пражскомъ — нодъжертвенникомъ ложить упавній епископъ, на котораго замахнужен мечомъ король, а подлів— два воина и три другія фигуры.

Сцена, соотвётствующая седьмому мисту серін Дюрера, въ Бамбергскомъ Апокалинсисё изображена такимъ образомъ, что внизу номёщается по два ангела. а надъ ними по два вётра въ видё дующихъ головъ; въ Англосаксонскомъ ангелы держатъ въ своихъ рукахъ дующія головы; въ Альтамировскомъ и Пражскомъ эта сцена вовсе опущена.

Сцена *славословія мучеников*, изображенная у Дюрера на восьмомъ листь, въ Бамбергскомъ Апокалинсись представлена весьма сокращенно: покланяется вивсто всего множества мучениковъ только одинъ юноша съ въткой въ рукь; на возвышеніи стоить

Агнець, а внизу Іоаннъ съ ангеломъ. Въ остальныхъ рукописяхъ эта сцена такъ же, какъ и предыдущая, не имветъ для себя воспроизведенія.

Гравюрів, помівщенней на девятоми листів серіи Дюрера, съизображеніемъ біздствій, посылаемыхъ ангелами на землю, соотвітствують въ Бамбергскомъ Апокалипсисів семь отдільныхъ миніатюръ, въ которыхъ по частямъ иллюстрируются тів же части тевста Откровенія, которыя въ гравюрів Дюрера соединены въ одно підое. Въ Альтамировскомъ эти же сцены распреділены въ три миніатюры; въ Пражскомъ—въ четыре миніатюры. Напротивъ, въ Англосаксонскомъ изображенъ только парь бездны, скачущій передь саранчей, тогда какъ остальныя сцены опущены.

Освобождение четырех'в ангеловь, связанных при Евфрат'в, которое воспроизведено у Дюрера на десятому лист'в, представлено въ Бамбергской рукописи такъ, что четырехъ связанных ангеловъ освобождаетъ трубнымъ гласомъ нятый ангелъ; вверху виденъ жертвенникъ, а внизу всадники, скачуще по упавщимъ на землю люмиъ. Въ Пражскомъ Апокалипсис'в изображены вверху четыре уже освобожденные ангела, а внизу п'вшее войско съ двумя всадниками во главъ его. Въ двухъ другихъ Апокалипсисахъ эта сцена оставлена безъ иллюстраціи.

Облачный ангель, дающій Іоанну вкусить книгу, (на одиннодчатом листь вь серін Дюрера), представлень въ Бамбергскомъ Анокалипсись не въ облакаль, а въ обычной одеждь, и подаеть Ісанну раскрытую книгу; въ Альтамировскомъ сцена вта вевсе опущена; въ остальныхъ двухъ ангелъ представленъ также не въ облачной, а обыкновенной длинной одеждь, причемъ только на миніатюрь Пражскаго Апокалипсиса Іоаннъ изображенъ вкущающимъ книгу, тогда какъ въ Англосаксонскомъ ангелъ подаетъ ему книгу и трость.

Далье, въ то время какъ въ Анокалипсисъ Дюрера къ главъ XI Откровенія нъть ни одной иллюстраціи, во всёхъ рукописныхъ Апокалинсисахъ она нашла себъ воспроизведеніе: въ Бамбертскомъ на двухъ миніатюрахъ, въ Альтамировскомъ—на одной, въ Англо-сакопскомъ на двухъ и въ Пражскомъ на трехъ.

Сюжеть, являющійся содержаніемь гравюры на депнидистоми листь серін Дюрера: жена, облеченная въ солице, и драконть, на-

мъревающійся пожрать младенца ея,—этоть сюжеть въ Бамберсскомъ Апокалипсисъ размъщенъ на двухъ миніатюрахъ. На первой изъ нихъ «жена, облеченная въ солнце», старается защитить отъ дракона своего сына, который представленъ здъсь однако не въ видъ младенца, несомаго ангелами, а какъ юноша, стоящій подлъ матери, на другой миніатюръ — тотъ же драконъ, но жена уже одна безъ сына летить въ облакахъ. По двъ миніатюры удъляють тому же съжету и остальные рукописные Апокалипсисы.

По отношению къ остальнымъ иллюстраціямъ зам'вчается подобное же соотношеніе между гравюрами Дюрера и миніатюрам рукописныхъ Апокалипсисовъ. Такъ, содержаніе гравюры, идлюстрірующей главы XIII и XIV Откровенія, распредъляется въ Бамбергскомъ Апокалипсисъ на пять отдъльныхъ миніатюръ, воспроизводщихъ по одному изъ последовательныхъ моментовъ, описанныхъ въ тексть; въ Англосаксонскомъ-на три миніатюры; въ Пражскомъна пять. Далве главы XV и XVI въ серіи Дюрера оставлены вовсе безъ иллюстрацій, тогда какъ напротивъ въ рукописныхъ Апокалипсисахъ имъ посвященъ цёлый рядъ миніатюръ: въ Бамбергском и Англосавсонскомъ по четыре, въ Альтамировскомъ двъ, въ Пражскомъ-три. Сложной композиціи пятнадцатаго листа, воспровзводщей по частямъ содержаніе главъ XVII, XVIII и XIX Откровені, соотвётствують въ первомъ изъ рукопесныхъ Апокалинсисовъ тря миніатюры, въ остальныхъ по двѣ. Наконецъ, сложной карпив, воспроизводящей на последней гравюре Дюрера части содержани главъ ХХ, ХХІ и ХХІІ Откровенія, соотв'єтствують въ Бамбергскомъ Апокалинсист три миніатюры, въ Пражскомъ-двъ, къ которымъ присоединяются еще иллюстраціи къ накоторымъ изъ пропущенныхъ Дюреромъ частей этихъ главъ.

Такимъ образомъ сравнительное изучение Апокалипсиса Дюрера и цълаго ряда наиболъе извъстныхъ рукописныхъ лицевыхъ Апокалипсисовъ предшествующаго времени различныхъ редакцій, которыя являлись, повидимому, наиболье распространенными въ средневысь вой Европъ, показываеть ясно, что между первымъ и послъдени не существовало въ дъйствительности никакой преемственной завесимости. Великій художникъ эпохи Возрожденія оказывался въ этогь огромномъ и трудномъ артистическомъ предпріятіи совершенно свободнымъ отъ вліянія своихъ средневъковыхъ предпественниковъ,

и это относятся столько же къ его композиціямъ, сколько и къ отдёльнымъ типамъ, имъ созданнымъ.

Всё средневсковые иллюстраторы Апокалипсиса, какъ видно изъ предыдущаго обзора работь ихъ, явно стремились ко множественности своихъ иллюстрацій і) и вибстё съ тёмъ къ возможно большей простоть композицій въ каждой изъ нихъ въ отдёльности, и это стремленіе было понятно и естественно у художниковъ, не увёренныхъ въ собственныхъ силахъ, незначительныхъ по талантамъ и не обладающихъ умёньемъ, достаточнымъ для того, чтобы справляться со сложными композиціями... У Дюрера, напротивъ того, очевидно стремленіе—дать зрителю съ немночихъ картинахъ возможно болье обширное содержаніе, не стёснясь при этомъ сложностью самыхъ картинъ, которую художникъ умышленно еще увеличиваетъ введеніемъ, напр., обширныхъ пейзажей и разнообразныхъ деталей, какъ не стёсняется онъ и никакими техническими трудностями при воспроизведеніи въ гравюрё на деревё этихъ сложныхъ своихъ композицій.

Что касается отдёльных фигурь, имѣющих въ апокалиптическихъ иллюстраціяхъ значеніе типовъ, (каковы фигуры: самого Іоанна, ангеловъ облачнаго и посылающихъ бѣдствія, Сына человѣческаго, апокалиптическихъ 4 всадниковъ и т. д.), то насколько средневѣковые иллюстраторы придерживались болѣе или менѣе близко установленныхъ иконографическихъ традицій, настолько Дюреръ и въ отношеніи ихъ оказывался свободнымъ и самостоятельных (за рѣдкими исключеніями, указанными выше), создавая для нихъ самостоятельно тѣ внѣшвія формы, которыя казались ему въ соотвѣтствіи съ текстомъ Откровенія наиболѣе подходящими къ данному содержанію.

Болъе значительно было вліяніе на Дюрера апокалиптическихъ иллюстрацій знаменитой Нюренбергской Библіи, изданія Кобургера, появившейся всего на 15 льтъ ранъе Дюрерова Апокалипсиса и хорошо извъстной художнику <sup>2</sup>). Однако и это вліяніе было далеко

<sup>5)</sup> Въ Бамбергскомъ Апокаленской имфется всего 50 меніатюрь, въ Альтамировскомъ—74 меніатюри, въ Англосансонскомъ—92 и въ Прамскомъ—84 меніатюри въ тексту Откровенія.

<sup>2)</sup> Экземплярь этой Библін съ раскрашенными отъруки иллюстраціями имвется въ библіотекв Румянцевскаго Музея.

оть того, чтобы выразиться въ непосредственном подражании Дюрера своему предшественнику, создавшему указанныя иллюстраців, по отношению какть къ компосиции палего въ каждой изъ нихъ, такъи къ важеваниемъ изъ анокалинтическихъ типовъ, веспроизведенныхъ въ Нюренбергской Библів. Вліяніе это было болье община и, вакъ увидимъ, сказалось по преимуществу въ усвоени Дюреромъ и въ дальнейниемъ у него художественномъ развити того принимпа усложнения композиций, которымь, вы противоположность миніатюрамъ рукописнихъ Апокалипсисовъ, отмъчены жалюстраціи Нюренбергской Беблін. Въ то же время, напротивъ, ни по вившнему виду, ни но качестванъ работы между иллестраціями обоикъ ксилеграфических БАпокалишсисовъ не существуеть никакихъ ближайшихъ соотношеній, которыя указывали бы на запиствованія одного изъ художнановъ у другого. Въ противоноложность большимъ (in felio), артистически исполненнымъ гравюрамъ Дюрера, печатаннымъ на отдёльных листахь, мы вваниь здёсь узнія и длинныя иллюстраців, прерывающія поло сою тексть самой Библіи, причемъ изъ восьми налюстрацій ся, относящихся нь Анокалипсису, нервая разувлена условновертикальными линіями на три отдёльныя картинки; третья и четвертая воднистою линіей разделяются въ две композиціи, и остальныя пить представляють собою трубое и насильственное вившнее соединене въ одно целов несмольких композицій безъ внешняго ихъ разделенія условными обозначеніями. Самое исполненіе иллюстрацій Библін является чисто ремеслемнымъ, явно обнаруживающимъ примитивную неумелость какъ граверовъ, резавшихъ на дереве эти конпозицін, тавъ въ значительной ивръ и самого составлявшаго втъ художника, какъ рисовальщика и коммозитора.

Что касается трактовки сюжетовь въ каждой изв иллюстраній Нюренбергской Библін, то сравнительно съ трактовкою ихъ у Дюрера обнаруживаются слёдующія характерныя особенности.

Въ средней изъ трехъ картинокь, вхедищихъ въ составъ исрвой иллюстраціи и раздівленныхъ одна отъ другой пертикальними линіями, представленъ ап. Іоаннъ, юношескаго типа, въ китонъ и мантіи, сидящій съ раскрытою книгою на колінахъ; въ одней рукъ онъ держитъ черкильницу, въ другой—перо; взоры устремлены настраницы книги. Вверху надъ Іоанномъ летящій ангелъ трубатъ въ длинную трубу; на заднемъ планъ виденъ городъ подлів залива. Та-

нимъ образомъ и въ типъ самого Іодина, и въ композиціи цълаго, какъ и во всъхъ деталяхъ, илиострація. Библіи существенно отличастся оть гранюры на заглавномъ листъ серіи Дюрера.

Въ крайней картинкъ слъва отъ первой находимъ тотъ же сюжетъ, который имъется на вторемь листъ Дюрерова Анокалицсиса, но трактованций опять совершенно иначе. Подлъ кетла, въ которомъ сидитъ ан. Іданнъ (юношескаго типа и съ нимбомъ вокругъ толовы), находятся не два, а три мучителя: одинъ льетъ впостолу кинящее масло на голову, двугой собираетъ дрова, чтобк положитъ подъ мотелъ, третій разм'вшиваетъ смолу въ особомъ котить. Фигуры императора и придворняго обозначени только до пояса; обетановочная часть очень бъдна.

Компониція другой боковой иллюстраціи соотв'ятетвуєть пом'ященной на третьемъ листъ серін Дюрера, по и здісь типъ сидянаго на радугі Сына челов'яческаго не похожь на принячий Дюреромъ: глаза его не источають пламени, мечь идеть не изъ устъ его, а пом'ящается ниже; лицо напоминаетъ обичний мюнографическій тишь Христа, а не Саваова, котораго мы видимь на грамор'я Дюрера.

На еторой иллюстраци, имающейся на Нюренбергской Библін и наображающей четырека апокалистических всадижень, на цакона помножній болье вобка остальных приближается на композиціи чамой гравюры на Апокалимсист Дюрера. Различіе между ними заключается на тома, что вибото едного петицаю амгела на гравюра Дюрера адбел представлены полуфитуры двука антелова, а Смерта на вида скелета вибеть на одной рука восу, а на другой меть, вибето трезубца, ноторый держить четверний всадинка у Дюрера.

Тренном конпографическая илиострація Библін, разділенная колнастою линісй на два части, совм'єщаєть нь себ'є, нь весьма сокращенномь вид'є, картины, изображенныя у Дюрера на листахь сиссмемь и седьмоме, и по траниций спихъ посл'ядикть. Въ л'вной половив'я за престоломъ пом'єщаєтся вигель съ длинной одеждой въ рукахъ; передъ престоломъ «дунін уб'єннык» від вид'є группы мужей и кизоніей въ позахъ молищихся; сверху падають зв'язды на группу людей, находищихся на земл'є; на неб'є рядомъ видны луша и солнце. Въ правой половинъ вверху—сидищій Христосъ, съ крестомъ въ правой рукъ; подъ нимъ — группа запечатлънныхъ, а по четыремъ сторонамъ отъ нея—четыре ангела со щитами и мечами, которыми они угрожаютъ вътрамъ, представленнымъ здъсь въ видъ дующихъ головъ, показывающихся изъ облаковъ.

Въ четвертой иллюстраціи Библіи соединнются въ двухъ ем половинахъ картины, разм'вщенныя у Дюрера на листахъ восьмом и девятому, опять сокращенно и въ совершенно иныхъ композиціяхъ. Въ кругів изъ облаковъ сліва сидить на радугів Богъ-Отецъ, держащій лівой рукою Агнца и знами съ крестомъ, а правою благословіяющій молящихся внизу людей (юношескаго типа, безбородыхъ); по четыремъ угламъ разм'вщены 4 символическія животныя. Въ правой половинів иллюстраціи за престоломъ видна до пояса фигура Господа, держащаго въ рукахъ трубы; подлів него 4 ангела, уже получившіе трубы, трубять въ нихъ; пятый держить кадильницу и сыплеть на землю огонь. Изъ земли показывается пламя; на морів виденъ погибающій корабль; въ одномъ містів на вемлів—упавшая зв'єзда; вдали—гора съ расположенными на ней замками.

Въ пятой иллостраціи Нюренбергской Библіи опять соединены картины, представленныя у Дюрера на двухь листахь его Апокалинсиса—десятом и одиниадиатом. Ліван, большая часть композиціи воспроизводить сцену избівнія людей четырьмя освобожденными ангелами и ихъ воинствомъ, происходящую здісь передъ престоломъ, за которымъ сидить Христосъ; вверху летить трубящій ангель. Четыремъ избивающимъ ангеламъ помогають чудовищиме всадники, скачущіе на животныхъ со львиными головами. Въ правомъ углу картины сидящій Іоаннъ принимаеть книгу отъ ангела, у котораго вокругъ головы радуга, одежда изъ облаковъ, а ноги въ видів колоннъ поставлены одна на море, другая—на вемлю; правою рукою онъ указываеть на небо, гді въ облакахъ видна полуфигура другого ангела.

Въ следующей иллюстраціи Библія мы находимъ соединене сценъ, воспроизведенныхъ у Дюрера на депладианомъ листъ, в сценъ, описанныхъ въ гл. XI Откровенія, но оставленныхъ у Дюрера вовсе безъ иллюстрированія. Въ правой меньшей части картины представлена «жена, облеченная въ солице», въ видъ крылатой женщины въ коронъ, которыя стоитъ на полумъсяцъ, окруженная сія-

ніемъ; вверху надъ нею младенецъ ея съ двумя юношами по сторонамъ, а передъ нею семиглавый драконъ, увлекающій съ неба хвостомъ своимъ звъзди. Слъва—часть картины, иллюстрирующая XI главу Откровенія: измъреніе Іоанномъ храма Божія и жертвенника вмъстъ съ ангеломъ; вверху полуфигура благословляющаго Христа; внизу двое старцевъ въ хитонахъ передъ чудовищнымъ звъремъ; слъва отъ нихъ—группа юношей; направо—группа избиваемыхъ воинами людей; вдали на горъ—городъ, разрушающійся отъ землетрясенія, а въ облакахъ — двъ полуфигуры пророковъ, взятыхъ на небо.

На седьмой гравюрь воспроизведены, опять безь внышняго разделенія ихъ, ты сцены, которыя у Дюрера представлены на листахъ тринадиатомъ и четырнадиатомъ. Слева архантель Михайлъ копьемъ поражаеть діавола, лежащаго подь ногами его; другой діаволь бъжить оть Михаила по направленію къ морю. Рядомъ направо изъ моря выходить драконъ, имъющій 7 головъ змыя и одну діавола, всю въ діадемахъ; въ одной его лапъ находится скипетръ. Группа людей поклоняется ему; вверху надъ его головами замахивается мечомъ ангелъ, видимый изъ облаковъ до пояса. Направо изъ-за горъ выходить другой звёрь съ рогами агица, которому также поклоняется группа народа; два воина подлъ второго звёря убиваютъ мечами людей, лежащихъ на землъ передь ними.

Наконець, содержаніе сосьмой иллюстраціи Библіи соотв'ятствуетъ содержанію двухъ посл'яднихъ листовъ серіи Дюрера, къ которому присоединяется еще сцена, описанная въ гл. XIV, 15—16
Откровенія: «и иной ангель вышель изъ храма и воскликнуль сидящему на облак'я: пусти серпъ твой и жни, потому что пришло
время жатвы, ибо жатва на земл'я созр'яла. И повергь сидящій на
облак'я серпъ свой на землю и земля была пожата»...—Сл'ява представлена зд'ясь вавилонская блудница съ сосудомъ въ рук'я, сидящая на семиглавомъ вв'рр'я; передъ нею группа кол'янопреклоненныхъ людей; вверху въ облакахъ полуфигура ангела. Въ средней
части картины летящій ангель съ жерновомъ въ рукахъ; другой
большой жерновъ падаеть въ р'яку, протекающую внизу. Направо
на берегу р'яки стоить ангелъ, который въ одной рук'я держитъ
ключь, а въ другой—веревку, связывающую шею діавола, который
опускается въ бездну. Рядомъ еще одинъ ангель съ длинною косою

въ рукахъ, косящій циненицу; вверху надъ нимъ, свъсившись изъ облаковъ, самъ Господь длинкою косою, достигающею до земли, также косить пшеницу. Въ правомъ углу влизу силить съ кимгою въ лавой рукъ Іоанатъ, а подла него еще одинъ ангелъ, протигивающій Господу виноградную лозу.

Такимъ образомъ, и сравнение Апокалинсиса Дюрера съ вливстраціями, видкончимися въ Нюренбергской Библін, почти одновременной съ инкъ, ясно показменеть, что ин въ отношении каждой нуь композицій, из которихь здёсь и тамь воплощались апокалинтическія сцены, ни въ отношеніи отдівльных впокалиптических тимовъ, не можеть быть и ръчн о какихъчлибо существенныхъ заимствованиях Дюрера у свесто предпоственника, создавилато разсмотрънныя сейчась всилографическія милюстраціи. Въ то же врем однако влінию этих последнихь на Дюрера несомн'янно сказалось въ одномъ отношенін, и именно въ томъ, что мь противоположность обычаю среднев вковых в художниковь, украпианиях миніваюрам рукописные Апокалипсисы, - разбивать седержаніе даннаго сюжеть на возможно большее число отдельных картыкь, -- омъ внучами Дюрару стремление из возможно большему усложнению ноличозиний, мутьмо соединения во таких композициям ниспольким смень во одно милос. И воспользовавинсь у своето предпиственника этимъ общить принципомъ усложненія, велики художникь проводить его въ своихъ впокалиципеннескихъ иллюстрацикъ, (не жирая: на прохиворъче этого принцика съ общими требованиями живописнаго изображения, увазанными выше), съ высовинъ масчеритюмь, невольно возбуждающимь удивление изследователя при сравнении этимь замечательних композици съ примитивно-налиними по компиномки и грубими, неумвлыми по исполнению илинострациями виредшествующаго десятил'угія.

Каково въ виду сказаннаго пометь быть ийсто и общее значеніе апокалнитической серіи Дюрера въ риду пругихъ, руконисных в всилографическихъ Апокалипсисовъ съ точки зрѣніи художественновсторической?..

Уже выше неит отижнены были, какъ особение карактерния черты Дюрерова Апокалинсиса, съ одной стороны, заный разрыза великаго кудожника съ иконографическими традациями предпествующаго времени въ области жиокалинтическихъ тяновъ; съ другой,

введение ни въ свои иллюстрации массы такихъ натуралистическихъ подробностей, которыни таинственное и сверхчувственное апокалиптвческих вильній Іоанна соединялось съ вемнымъ, реально существующимъ, фантастическое незамътно и неразрывно перемъщивалось съ дъйствительнымъ, порождан оригинальныя сочетанія. Покойный академикь О. И. Буслаевь, указывая нежду прочимь въ своемъ превосходномъ трудъ, посвященномъ изслъдованию лицевыхъ Апокалипси--совъ "), тъ же особенности трактовки сюжетовъ у Дюрера, даеть относительно этихъ нововведеній, характеризующихъ стиль Возрожденія, отзывь, неблагопріятный для Дюрера и его последователей въ этомъ направленів. «Стиль Возрожденія, —замівчаеть онь, —несмотря на геніальность Альбрехта Дюрера, нанесь рышительный ударь апокалиптической иконографіи, -- можно сказать, подточиль ее въ корнв. Изъ таниственнаго виденія онъ сделаль сцену для исторических в бытовыхъ явленій; небесное низвель на улицу и на площадь, к необъятное втиснуль въ рамку ландшафта. При этомъ все сверхъестественное, весь необычайный и нечеловыческій персональ въ этой ежедненной обстановые действительности получиль видь замаскированных фигуръ, какія въ фантастических представленіях манинисть пускаеть на театральным подмостки, обставленныя декорацівми > ...-Если однако, думается намъ, оценку этихъ нововведеній Дюрера сделать не съ точки зрвнія, принятой уважаемымъ авторомъ, а по отношению ихъ еть общимъ интересамь искусства и его развитія, то результаты оценки должны получиться совершенно иные.

Правда, Дюреръ охотно следоваль въ своихъ апокалиптическихъ иллюстраціяхъ, весьма распространенному въ эпоху Возрожденія своеобразному обичаю—помёщать фигуры библейскія, евангельскія, даже символическія и аллегорическія, въ обстановку реальную, бытовую, притомъ современную художнику,—обычаю, которий совпадаль съ его собственными стремленіями и вкусомъ. Но если темъ самымъ,—какъ справедливо указываеть Ө. И. Буслаевъ, действительно, быть нанесенъ решительный ударъ иконогрофіи, и въ особенности иконографіи апокалиттической, то для развитія искусства въ реалистическомъ направленіи было следано, благодаря вменно этому, очень многое. Те изъ художниковъ Возрожденія, ко-

в) О. И. Буслиев: Русскій лицевой Апокалиненсь, стр. 205.

торые, освободившись отъ оковъ традицій иконографическихъ, обратились подобно Дюреру къ изучению реальной действительности, должны были усиленно разрабатывать именно эту последнюю; а такое изучение и разработка всегла являлись и являются върнымъ залогомъ успъха для художниковъ всъхъ странъ и народовъ, — залогомъ постояннаго прогресса въ искусствъ. И если разсмотръть апокалиптическія иллюстраціи Дюрера съ этой, именно, точки зрінія, то увидимъ, что дъйствительно во всъхъ гравюрахъ этой общирной серіи ясно обнаруживаются всё тё достоинства, которыя нераздільно связываются съ внимательнымъ изученіемъ живой натуры. Всего черезъ 15 лътъ послъ появленія послъдняго (ксилографическаго) лицевого Апокалипсиса съ его иллюстраціями, близко напоминающими, по грубости и неумълости рисунка и композиціи, игральных карты и иныя, подобныя же ксилографическія ремесленныя работы, мы находимъ у Дюрера, благодаря именно внимательному изучению самой натуры въ ея вившнихъ формахъ, рисунокъ легкій, увъренный, точный, чуждый ошибокъ, несмотря на всю смёлость примънявшихся художникомъ раккурсовъ; детальный въ отделкъ, невзирая на всъ трудности ксилографической техники. Всв композиціи апокалинтической серіи — здісь по той причині является полножизненными в ясными, невзирая на всю многофигурность многихъ изъ нихъ; равнымъ образомъ и каждая отдельная фигура исполнена въ нихъ жизни и движенія, нер'вдко доходящаго до страстности, инога ръзкости, причемъ глубокая наблюдательность художника надъ явленіями реальнаго міра во всёхъ случаяхъ обнаруживается въ високой правдивости изображенія. И ко всему этому присоединиется у Дюрера, въ отличіе отъ его предшественниковъ, какъ следствіе того же усиленнаго изученія живой натуры, самов широков введеніе въ апокалиптическія иллюстраціи обширныхъ и богатыншихъ пейлажей, которые получають у него здёсь еще болёе существенное и важное значеніе, чемь въ работахь всехь предшествующихь леть, указывая на дальнъйшее развитие его, какъ пейзажиста. Можно сказать, что здёсь, въ этихъ сложныхъ композиціячь, возсоздающихъ столь своеобразнымъ способомъ таинственныя апокалиптическія виденія апостола, реальные пейзажи эти оказываются нерёдко настолько обширными и самостоятельными, что могли бы даже сами по себъ, помимо имѣющихся туть же фигурныхъ (собственно апокалиптическихъ)

сценъ, представить собою, (какъ, напримъръ, особенно на листахъчетвертомъ, деватомъ, тринадцатомъ и шестнадцатомъ серіи),—отдъльныя картины высокой художественной цънности. И въ этомъ смыслъ такіе пейзажи, равно какъ и тъ, которые разновременно исполнены были Дюреромъ въ качествъ самостоятельныхъ пейзажныхъ произведеній, должны быть признаны существенно важными факторами, способствовавшими появленію и развитію въ нъмецкой живописи той широкой и жизненной отрасли ея,—живописи пейзажной, которая получила впослъдствіи столь блестящее и самобытное существованіе на ряду съ живописью исторической, портретной и жанровой.

Таковъ этотъ первый, большой и во многихъ отношеніяхъ замѣчательный трудъ Альбрехта Дюрера въ области гравюры на деревъ, создавшій ему въ теченіе короткаго времени громкую извъстность среди современниковъ.

## ГЛАВА IV.

Произведения живописи, созданния Дюреромъ въ теченіе періода. 1498—1503 годом: портрати, алтарима образи, инеодогическія комиозація.—Рисунки Дюрера за тоть же періодъ.—Гравюри на итали и деревт, относищіяся къ тамъ же годамъ его кудомественной деятельности.

Произведенія живописи, вышедшія изъ мастерской Дюрера въ теченіе 1498—1503 годовь и исполненныя самимъ художникомъ, отчасти при содъйствій учениковъ его, были многочисленны по воличеству и разнообразны по своему содержанію, охватывал сюжети изъ самыхъ различныхъ по характеру областей, доступныхъ искусству. И все, что создаеть онъ за этоть періодъ, носить на себъ печать высокаго мастерства и оригинальности, которыя теперь еще съ большею, чъмъ прежде, силою и ясностью выступають во всёхъ работахъ великаго художника.

Уже въ 1498 году онъ пишеть великольный портреть, находящійся нынь въ музев Прадо въ Мадридь, въ которомъ своею талантливой кистью онъ снова воспроизводить себя самого 1). Въ этомъ портреть, повтореніе котораго имьется въ галлерев Уффиців во Флоренціи, художникъ представиль себя до пояса стоящимъ нодго окна, со сложенными руками, опирающимися на доску стола. На немъ щегольская одежда бълаго цвъта съ темнокоричневыми полосами, живописно облегающая его стройный станъ. Голова, укращенная красивымъ беретомъ такихъ же цвътовъ, какъ и одежда, повернута въ три четверти къ зрителю. Лицо художника за нъсколько лътъ сравнительно съ предыдущимъ портретомъ сильно возмужало: теперь оно обрамлено уже усами и бородой почти совръв-

¹) Портреть этоть по фотографів воспроизв. у Knackfuss: Dürer, S. 13, в Springer: A. Dürer, S. 15. См. рисуновь № 20.



шаго физически человъка, хоти и цвътущаго молодостью, здоровьемъ и красотой; длинные локоны его теперь еще болье удинились,



Puc. 20.

и бълокурыя волнистыя пряди ихъ живописно падають по плечамъ куложника. Въ выраженіи глазъ серьезность и вдумчивость соединяются съ сознаніемъ достоинства, придавая взору необыкновенную привлекательность и вмёстё величіе. Черезъ окно, подлё котораго помёстился художникъ, виденъ въ глубинъ гористый пейзажъ; на стънъ подъ окномъ собственноручная надпись художника указываетъ годъ созданія портрета и возрастъ самого Дюрера въ моментъ исполненія этого послъдняго: <1498. Das malt ich nach meiner gstalt, Ich war sex vnd zwanzig Ior alt> (<это написалъ я съ моей собственной фигуры, когда мнъ было 26 лътъ отъ роду>) и ниже подпись художника дважды,—полностью и въ видъ обычной его монограммы.

Въ цёломъ портретъ поражаетъ своимъ высокимъ изяществомъ и привлекаетъ къ себё столько же простотою и гармоніей красокъ, тонкостью и совершенствомъ рисунка и изумительной тщательностью исполненія, сколько и тою одухотворенностью и благородствомъ, которыми проникнуты черты этого прекраснаго лица въ полномъ соотвётствіи съ внутреннимъ, нравственнымъ обликомъ великаго хуложника.

Рядомъ съ этимъ шедевромъ кисти Дюрера другой, немного болье поздній портреть Освальда Крелля, исполненный въ 1499 году и самъ по себъ имъющи высокія достоинства, уже не возбуждаєть въ насъ особеннаго удивленія мастерствомъ исполненія своего и сравнительно съ собственнымъ портретомъ художника представляется даже нъсколько суховатымъ въ передачъ внутренней жизни во внъшнихъ чертахъ. Портретъ этотъ, находящійся нынъ въ Мюнхенской пинакотекъ 1), даетъ поясное изображение молодого человъка безъ бороды и усовъ, съ длинными локонами, падающими на плечи. Голова повернута въ три четверти къ зрителю; одежда его состоитъ изъ шубы, наброшенной на правое плето новеряъ темнозеленаго бархатнаго камзола съ глубоко открытою грудью. На фонъ стви надъ головою портрета имъется надпись: OSWOLT. KREL. 1499. На второмъ планъ слъва группа высокихъ, стройныхъ деревьевъ замъняетъ обычный одноцвътный фонъ для портрета обстановкой пейзажа.

Послѣдующіе годы были особенно богаты произведеніями живописи. Одну за другою Дюреръ создаеть рядъ картинъ разнообраз-

<sup>&#</sup>x27;) Портреть Освальда Крелля воспроизведень по фотографіи у Knackfuss: Direr, S. 19.

наго содержанія, исполненных в масляными и акварельными красками, и вмістів съ ними еще большее количество рисунков карандашомъ, перомъ, углемъ, и проч., въ однихъ случаяхъ въ качестві подготовительныхъ работь для картинъ, въ другихъ — какъ произведенія, имітьющія самостоятельное значеніе.

Большой алтарный образъ-триптихъ, извъстный подъ именемъ Паумертнерова алтаря, занимаетъ среди этихъ произведеній наиболье видное мьсто 1). Знаменитый алтарь этотъ, заказанный Дюреру богатой фамиліей нюренбергскихъ патриціевъ Паумгертнеровъ въ 1500 году, назначался для церкви св. Екатерины въ Нюренбергь. Вносльдствіи, уже въ началь XVII стольтія, онъ быль пріобрытень за большую сумму извыстнымъ любителемъ искусства, герцогомъ Максимиліаномъ Баварскимъ, и помыщень въ его драгоцьное собраніе, нынь составляющее лучшую часть обширной королевской картинной галлереи въ Мюнхень.

Изъ пяти различныхъ композицій, помъщавшихся первоначально на внутреннихъ и вившнихъ сторонахъ этого интереснаго и сложнаго алтаря, для насъ сохранились всего только три. Наибольшею сложностью отличается композиція, имінощая міното на средней части триптиха и воспроизводящая сцену Рождества Христова въ обстановкъ, значительно расширенной аксессуарами и добавочными фигурами. На первомъ планъ, въ центральной части картины младенецъ Христось лежить на пеленахъ, поддерживаемый группою маленькихъ ангеловъ; по объ стороны отъ него-направо Богородица въ длинной, лазурнаго цвъта одеждъ и съ бълымъ покрываломъ на головъ, стоитъ передъ нимъ, преклонивши колъна и скрестивши на груди руки; налѣво-св. Іосифъ въ одѣяніи темно-краснаго цвѣта, подобномъ монашескому, съ непокрытою головою, стоя на колънахъ и положивши свой посохъ подле себя, держить въ руке небольшой фонарь, которымъ онъ освещаетъ младенца. Позы обоихъ выражають глубокое благоговъніе къ новорожденному, который, глядя на мать, поднимаеть къ ней вверхъ свои ручки. На второмъ планъ, образуя архитектурное обрамленіе, представлены развалины зданія съ колоннами и арками: изъ-за колоннъ помещения, находящагося



<sup>\*)</sup> Алтарный образь этоть во всёхы сохранившихся частяхы его воспроизведень по фотографіямы у *Ephrussi*: А. Dürer et ses dessins, на табл. въ 92 стр., и у *Knackfuss*: Dürer, S. 20—22. См. рисуновь № 21.

справа, позади Богоматери, видны головы вода и осла; изъ-подъ арки налѣво, подлѣ Іосифа, показывается голова одного изъ пасти-



Рис. 21.

рей. Двое другихъ пастырей всходять уже на крыльно эданія, нриближаясь къ родившемуся Спасителю міра, о которомъ возв'єщаєть имъ ангелъ, летящій высоко въ небесахъ и видимый черевъ верх-

нюю врку полуразрушеннаго строены. Въ глубинъ вартины на значетельное разстояніе протигивается вдаль гористый пейзажь; на одчим изъ архитектурныхъ частей помъщена едва замътная монограмма художника.

Объ внутреннія стороны боковыхъ створовъ тринтиха украпены изображеніями стоящихъ подав своихъ коней деухъ есадниковъ въ полномъ рыцарскомъ одъяніи: въ стальномъ пілемъ, въ панцыръ, стальных в нарукавниках и поножакь, съ большим мечомъ на боку и съ длиннымъ копьемъ въ рукахъ у каждаго; одинъ изъ рыцарей имъетъ кромъ того и щить, который онъ, поставивши на землю, придерживаеть лівой рукою. Кони, стоящіе подлів всадниковь, только до половины видны на объихъ картинахъ; задній планъ въ обоихъ случаяхь представляеть вдали гористый пейважь сь архитектурными строеніями; вблизи подлів всадниковъ-группы кустовъ и деревьевъ. Кого, именно, изобразиль художникь въ обоихъ всадникахъ, трудно решить съ полною достоверностью, потому что равно допустимо каждое изъ двухъ, доселъ принятыхъ толкованій этихъ фигуръ. Возможно, что художникъ представилъ въ этихъ фигурахъ портретныя изображенія обоих заказчиков алтаря — Стефана и Луки Паумгертнеровъ, что подтверждается между прочимъ явною индивидуальностью черть въ лицакъ обоихъ всадниковъ и ихъ родственнымъ сходствомъ. Возможно въ одинаковой мере и то толкование, согдасно которому здёсь представлены св. Георгій-Побидоноссив и св. Евстафій, изображаемые обыкновенно въ видв всадниковъ, при чемъ самымъ лицанъ обопуъ святыхъ придано однако значительное портретное сходство съ чертами обоихъ Паумгертнеровъ.

Двъ остальныя композиціи, помъщавшіяся на вначиних сторонах боковых створов триптиха и представлявшія св. Екатерину, патронессу той церкви, для которой назначался самый триптих , и св. Варвару, до насъ не дошли, или, по крайней мъръ, нельзя достовърно выдълить ихъ изъ среды существующих копій съ этого триптиха 1).

Такихъ стариннихъ копій имѣется нѣсколько, и лучшими изъ нихъ являются: во-первихъ, превосходная копія знаменитаго І. Гарриха, особенно удачно воспроизводившаго стилистическія особен-

¹) См. Baader: Beiträge I, 12; von Murr: Journal XIV, 99; Heller, 194, и др.

ности работъ великаго художника, нынѣ въ городскомъ музеѣ во-Франкфуртѣ; во-вторыхъ, конія неизвѣстнаго художника, украпіающая церковь св. Екатерины въ Нюренбергѣ на мѣстѣ прежняготриптиха, обѣ исполненныя масляными красками; и въ - третъихъ, большой акварельный рисунокъ, который хранится въ Британскомъмузеѣ и который долгое время считался эскизомъ для Паумгертнерова алтаря, представляя собою однако въ дѣйствительности егопозднѣйшую уменьшенную копію <sup>4</sup>).

Этоть факть копированія алтарнаго образа-триптиха цівличьрядомъ художниковъ является знаменательнымъ свидетельствомъ того... насколько велика была извёстность его среди современниковъ Дюрера, равно какъ и последующихъ поколеній, и насколько высоко опеневались его художественныя достоинства. И ближайшее изучение этогопревосходнаго произведенія всецівло подтверждаеть всю основательность такой высокой оцёнки, издавна установившейся для него, особенно въ отношеніи срединной, важивищей композиціи трицтиха. Глубокое религіозное чувство въ соединеніи съ трогательною нанвностью въ трактовкъ сюжета и безмятежнымъ изиллическимъ настроеніемъ сообщають этой картині необыкновенную привлекательность. Въ соответствии съ высокими достоинствами содержания находятся здёсь и качества внёшняго исполненія: комповиція, при значительномъ числъ участвующихъ лицъ, въ высшей степени ясна в проста, благодаря ум'влому и естественному разм'вщенію всёхъ фигуръ; краски, которыми воспользовался въ этой картинф художникънемногочисленны и въ своихъ сочетаніяхъ дають, при всей своей интенсивности, впечатленіе мягкой гармоніи; въ рисунке главных фигуръ, какъ и второстепенныхъ деталей, съ яркою силою сказывается все мастерство великаго художника, не имъвшаго равныхъ. себъ въ этомъ отношении среди своихъ соотечественниковъ. Въ цъломъ этотъ алтарный образъ можеть быть названь такимъ же шедевромъ среди произведеній религіозной живописи изъ первой половины жизни и дъятельности Альбрехта Дюрера, какъ его собственные портреты изъ той же эпохи въ области живописи портретной.

Въ 1500 году изъ художественной мастерской Дюрера выхо--

¹) Cp. Ephrussi: dessins, pag. 92 и примъчаніе из ней.

дить другой большой алтарный образь, исполненный по заказу нюренбергскаго ювелира, Ганса Глима, и перешедшій впоследствіи въ

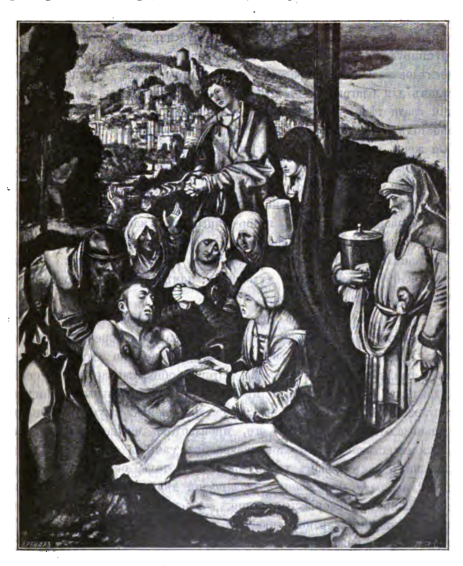


Рис. 22.

собраніе Мюнхенской пинакотеки, гді находится и въ настоящее время <sup>4</sup>). Сцена снятія Спасителя со креста и оплакиванія тела

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Cp. Neudorfer: Nachrichten, Campes Ausg. 80; Thausing: Durer I, S. 178.

его, изображенная здёсь, значительна по размёрамъ своимъ и оригинальна въ трактовкъ сюжета 1). Тъло умершаго Христа лежитъ у подножія единственнаго креста, видимаго на Голгоев; съ объихъ сторонъ подлѣ тѣла и позади его, образуя пирамидальное построеніе, группируются святыя жены, оплакивающія Спасителя, и ученики и последователи его: направо-Іосифъ Ариманейскій, стоящій съ сосудомъ для благовоній въ рукахъ; налѣво-Никодимъ, поддерживающій сзади тело Христово; позади и выше всехъ остальныхъ - св. апостоль Іоаннь, въ отчаяніи глядящій на умершаго Учителя. Сватыя жены, собравшіяся подл'є самаго тела, лежащаго на пеленахъ, разнообразными жестами и соответствующимъ выражениемъ лицъ показывають глубочайшую скорбь свою и любовь къ умершему; одна изъ нихъ, въ длинной черной одеждъ, держить въ рукахъ сосудъ съ благовоннымъ масломъ, принесенный для умащенія тела. Влаж на заднемъ планъ среди обширнаго гористаго пейзажа ясно виденъ Іерусалимъ, живописно расположившійся по склонамъ горы. Цифра года (1500) и монограмма художника помъщены на краю пелены, на которой положено тело.

Что касается самаго исполненія разсматриваемаго образа, то особенности его заставляють думать, что самому Дюреру принадлежить здёсь только часть всей работы. Несомненно ему принадлежить самая композиція картины, которая обнаруживаеть искуснаго художника, весьма опытнаго въ групцировкъ отдельныхъ фигуръ, составляющихъ цълое, которое, несмотря на извъстную условность пирамидальнаго построенія его, производить впечатлівніе группировки естественной, обусловливающейся самыми обстоятельствами. Большимъ мастерствомъ характеризуется этотъ образъ и въ отношенін передачи внутренних настроеній действующих здесь лиць во внъшнихъ движеніяхъ и мимикъ, -- мастерствомъ, которое должно отнести въ этой картинъ также за счеть Дюрера. Наконецъ, и пейзаже второго плана весьма близко напоминаеть подлинныя работы Дюрера столько же по своему общему характеру, сколько и по манерв письма въ голубовато-зеленыхъ тонахъ, обычныхъ въ дальнихъ планахъ пейзажей у нашего художника. Напротивъ, исполнение въ

¹) Алтарний образь этоть воспроязв. у Knackfuss, Dürer, Abb. 21. См. нашь рис. № 22.



красках для большей части фигурт (за исключениемъ, повидимому, ап. Іоанна, Никодима и Іосифа, близкихъ по трактовкъ волосъ, одеждъ и т. д., къ собственноручнымъ работамъ Дюрера) должно быть отнесено за счетъ ближайшихъ учениковъ и сотрудниковъ Дюрера, писавшихъ въ его мастерской по его собственнымъ рисункамъ и подъ непосредственнымъ его руководствомъ, каковыми въ эту пору были Гансъ Кульмбахъ, Гансъ Балдунгъ Гринъ, Гансъ Шейфелейнъ и др. Этимъ, именно, должно объяснить въ разсматриваемомъ образъ ту, явно замътную сухость, даже жесткость, и въ то же время условность въ передачъ красками формъ, которыми характеризуются не только работы его предшественниковъ, подобныхъ Вольгемуту, но и произведенія кисти даже способнъйших в изъ учениковъ его, никогда не достигшихъ высокаго мастерства своего учителя въ отношени врасокъ, какъ не достигли они его и въ отношеніи рисунка. Отсюда становится понятнымь и отсутствіе здёсь той мягкой гармоніи цвётовых тоновь, какая отмечена была нами по отношенію къ Паумгертнерову алтарю, исполненному собственноручно отъ начала до конца самимъ Дюреромъ.

Еще одинъ алтарный образъ приблизительно изъ того же времени, и притомъ также со сценою оплакиванія тыла Христова, исполненъ быль въ мастерской Дюрера для фамиліи Гольшшуперовъ. Алтарный образъ этоть, назначавшійся въ свое время для церкви св. Себальда въ Нюренбергь, гдъ впослъдствии онъ быль замъненъ копіей неизвъстнаго мастера, теперь находится въ «Германскомъ музев» этого города 1). Самая композиція сцены оплакиванія близко похожа на предыдущую не только по общему, проникающему ее настроенію, но и по общей группировив фигуръ, съ тъми важивишими отличіями, что дъйствіе происходить здёсь не у подножія креста, а вблизи уже мъста погребенія Христа, такъ что Голгова видна въ отдаленіи, и сверхъ того тёло Христово поддерживаеть тугь вийсто Никодима апост. Іоаннь, мисто котораго вь свою очередь занимаеть одна изъ святыхъ женъ, стоящая съ сосудомъ благовоній въ рукахъ. Любопытнымъ добавленіемъ къ композиціи являются здёсь малыхъ размёровъ фигурки заказчиковъ изъ фамиліи

<sup>4)</sup> Въ 1828 году образъ этотъ воспроизведенъ былъ въ литографіи Strixner und Bergmann.



Гольцшугеровъ, изображенныя въ позахъ молящихся на нижнемъ краю образа, гдъ помъщается также и гербъ названной фамилін.

По своему исполненію этоть алтарный образь стоить значительно ниже предыдущаго, по отношенію къ которому нѣкоторые изъ изслѣдователей ') считають его какъ бы свободною копіей, выполненной почти исключительно учениками Дюрера по его указаніямь. Слѣды позднѣйшихъ реставрацій еще болѣе уменьшають художественное значеніе этого произведенія, въ которомъ собственно Дюреру должно быть приписано, повидимому, только сочиненіе въ рисункѣ, являющееся варіантомъ предыдущей композиціи, тогда какъ самое исполненіе уже всецѣло принадлежить его ученикамъ н сотрудникамъ.

Два года спустя Дюреръ исполняеть многофигурный, сложный эскизъ тушью и перомъ, повышенный въ освъщенныхъ частяхъ мъдомъ, на съро-зеленомъ картонъ, послужившій для большого алтаря-триптиха, который заказанъ былъ Дюреру саксонскимъ курфюрстомъ Фридрихомъ Мудрымъ и въ настоящее время находится въ лётней резиденціи В'єнскаго архіепископа Ober-St.-Veit близъ В'єны <sup>2</sup>). Эскизъ средней главнъйшей части триптиха представляеть Голгову въ моментъ распятія на крестах самого Христа и двухъ разбойниковъ, въ композиціи въ высшей степени сложной. Въ глубинъ картины у подножія средняго креста, на которомъ распять Христосъ, стоитъ св. Марія Магдалина, охвативши кресть объими руками и обративши лицо свое къ Распятому. Одинъ изъ воиновъ поднимаетъ длинное копье вверхъ, намъревансь пронзить тёло уже умершаго Спасителя. Нёсколько поодаль, почти у подножів креста, на которомъ висить добрый разбойникъ, св. апостолъ Іоаннъ и одна изъ святыхъ женъ поддерживають упавшую безъ чувствъ Богоматерь; двъ другія св. жены жестами выражають свое отчание. Надъ умершимъ злымъ разбойникомъ изображенъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эскизъ состоить въ общемъ изъ изти отдельнихъ рисунковъ in folio, представляющій композицій средней части (рис. находится въ Базельскомъ музев) и четирехъ картинъ, помъщеннихъ на внутреннихъ и вившинихъ сторонахъ боковихъ створовъ триптиха. Рисунки воспроизведени у Knackfuss, S. 30 — средняя часть, и Lippmann, табл. 188—191 остальния части. См. нашъ рисунокъ № 23, представляющій центральную композицію.



<sup>1)</sup> CM., HAUP., Janitschek: Geschichte d. deutsch. Malerei, S. 887.

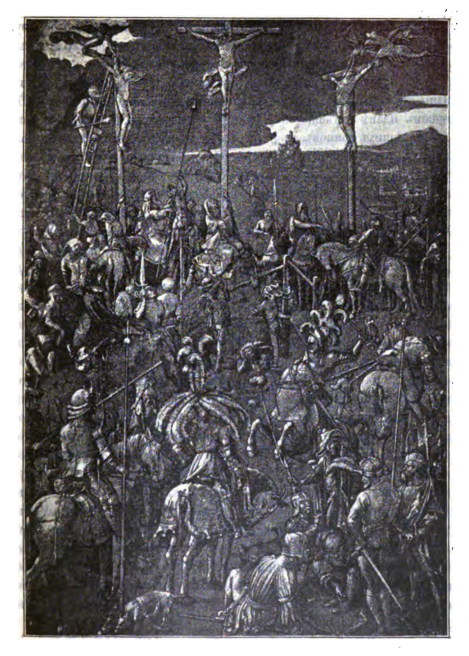


Рис. 23.

діаволь въ видѣ чудовища, принимающаго душу умершаго; а надътѣломъ добраго разбойника—летящій ангелъ, принимающій его душу. Къ кресту, на которомъ распятъ добрый разбойникъ, приставлена високая лѣстница съ поднимающимся по ней воиномъ. У подножія крестовъ размѣстились группы конныхъ и пѣшихъ воиновъ, среди которыхъ видны также фигуры враговъ Христа—книжниковъ и фарисеевъ. Напервомъ планѣ помѣщается еще одна многофигурная группа всадниковъ и пѣшихъ воиновъ въ разнообразномъ вооруженіи и самыхъ различныхъ положеніяхъ; нѣсколько солдатъ, расположившихся тѣсною группой въ правомъ углу, заняты дѣлежомъ одежды Христовой. Вдали за Голговой, среди гористаго пейзажа виднѣется Герусалимъ со множествомъ зданій. Собственноручная надпись художника: «Albertus Durer 1502», указываетъ точно время созданія самаго эскиза.

Изъ эскизовъ боковыхъ створовъ триптиха ') на одномъ (у Lippmann, табл. 188) изображено несеніе креста Спасителемъ. Дъйствіе происходить у самыхь вороть Іерусалима: на первомъ планъ шествуеть Христось въ терновомъ венце съ огромнымъ крестомъ на плечахъ, который помогаетъ ему нести Спмонъ Киренейскій; передъ Христомъ кольнопреклонениая Вероника протягиваеть ему большой плать. Главная группа эта окружена воинами, изъ которыхъ двоеверевками ударяють Христа, а также зрителями шествія. На второмъ планъ видны ворота Герусалима и часть прилегающаго ландшафта. На другомъ эскизъ (у Lippm. т. 189) представленъ воскресшій Христось, окруженныйсіяющимъ нимбомъ, въ щирокой мантів, развъвающейся отъ вътра: правою рукою онъ благословляеть, въ левой рукъ держить знамя съ крестомъ на вершинъ древка. Большуючасть картины занимаеть лесистый пейзажь, среди котораго видиз вдали пещера и гробъ Господень съ отвалившимся камнемъ: на гробницъ — сидящій ангель, подлъ нея спащіе воины. На двухъ остальных эскизахъ помъщены (у Lippm. т. 190) св. Себастіан. совершенно нагой, привязанный веревками за руки къ дереву и проназанный стрелами; и св. Рохз въ одежде пилигримма и съ посохомъ въ правой рукъ, показывающій на рану, находящуюся у него на лѣвой ногѣ (у Lippm. т. 191).

<sup>1)</sup> Всв четыре эскиза боковыхъ створовъ триптиха хранятся въ Штеделевскоиъинститутъ во Франкфуртъ.

Въ самомъ алтарномъ образъ, который исполненъ быль поэтимъ эскизамъ, композиции всёхъ частей триштиха быль воспроизведены съ большою близостью къ описаннымъ эскизнымъ проектамъ; при чемъ существенное отличие можно указать только на правой внутренней сторонъ триптиха, гдъ Христосъ изображенъ не: оцинъ; а въ присутствии св. Магдалины, которой онъ является послъ своего воскресения.

Въ художествевномъ отношении центральная часть триптихавъ эскизв значительно уступаетъ четыремъ боковымъ. Избравши для этой центральной картины композицію чрезвычайной сложности, Дюреръ хотя и выполняеть ее въ общемъ съ обычнымъ искусствомъ. не запутывая ея, невзирая на множественность участвующих въкартина лицъ, тамъ не менае не свободенъ здась отъ накоторыхънедостатковъ. Нельзя не отивтить, напримерь, слишкомъ резкаго раздъленія группы всадниковъ и пъшихъ вопновъ перваго плана отъ многофигурныхъ группъ второго плана, размъстившихся подлъ крестовъ, безъ достаточно яснаго при этомъ перспективнаго различенія обоихъ плановъ; нельзя не увазать и на нъкоторую неумълость въ изображеніи лошадей, которыя всегда особенно трудно давались великому художнику, равно какъ и несовершенное соотвътствіе коней и всадниковъ въ отношеніи пропорцій техъ и другихъ 1). Напротивъ, всв боковые эскизы въ художественномъ отношении должны быть поставлены въ число наилучшихъ изъ сохранившихся отъ Дюрера работъ этого рода, представляя собою произведенія, исполненныя не только съ чрезвычайною тщательностью, какъ если бы они служили не эскизами, а самостоятельными законченными картинами, но и съ замъчательнымъ изяществомъ.

Самое исполнение триптиха въ краскахъ таково, что, по мивню одного изъ ученыхъ, посвятившихъ этому алтарному образу цвлое отдъльное изслъдование <sup>2</sup>), и здъсь, какъ въ ивсколькихъ другихъ случаяхъ, только часть его можетъ быть приписана самому Дюреру. Самимъ художникомъ не только были изготовлены описанные выше эскизы всъхъ частей алтаря, но и набросавъ по этимъ-

<sup>2)</sup> Cm. Mittheilungen d. K. K. Osterr. Centralcomission für Erforsch. u. Erh. d. Baudenkmale, Wien XVI (1871), S. 81 ff. Thausing: "das Dürersche Altarwerk zu Ober-St.-Veit bei Wien".



<sup>&#</sup>x27;) Cp. Ephrussi: dessins, pag. 88 sq.

-эскизамъ уже на самомъ триптихѣ тонкою кистью контурный черный рисунокъ, который, дѣйствительно, замѣтенъ и теперь еще въ нѣкоторыхъ, слабѣе закрашенныхъ частяхъ композицій. Большы часть послѣдующей работы по выполненію образа въ краскахъ принадлежала однако и здѣсъ, по мнѣнію этого изслѣдователя, ученькамъ Дюрера, работавшимъ въ его мастерской, и по преимуществу Гансу Шейфелейну, какъ можно думать на основаніи сходства между этимъ алтаремъ и позднѣйшими самостоятельными работами самого Шейфелейна, съ одной стороны, въ манерѣ наложенія красокъ в олѣдномъ общемъ колоритѣ картинъ; съ другой, въ самыхъ типахъ изображаемыхъ лицъ, выработавшихся у названнаго художника въ опредѣленные извѣстными чертами шаблоны.

Въ 1500 году Дюреръ создаетъ одну любопытную картину съ сюжетомъ мисологическимъ, которые вообще кудожникъ трактоваль,



Рис. 24.

сколько мы знаемъ, только въ своихъ гравюрахъ и рисункахъ и которые, въ каждомъ данномъ случаѣ, показываютъ намъ своеобразное пониманіе имъ античнаго міросозерцанія и столь же оригинальную витерпретацію этого послѣдняго въ художественныхъ произведеніяхъ. Ми

говоримъ о той, исполненной акварельными красками картинъ 1500 г., которая изъ Шлезгеймской галлереи, гдъ она находилась первоначально, перешла впослъдстви въ «Германскій музей» Нюренберга, и несложная композиція которой представляеть Геракла, избивающаго стимфалійских птинз 1).

Почти совершенно нагой, съ повязкою вокругъ бедеръ, съ колчаномъ, наполненнымъ стрълами, и другимъ, уже пустымъ, на боку, съ длинными, развъвающими отъ вътра волнистыми волосами, герой широкимъ шагомъ подвигается влъво, по направленію къ летящимъ передъ нимъ въ воздухъ своеобразнымъ существамъ съ женскими головами и бюстами и чудовищными хвостами, крыльями и лапами. Въ одну изъ этихъ полуженщинъ — получудовищъ, изображающихъ здъсь стимфалійскихъ птицъ, которыхъ, согласно миеу, Гераклъ избиваетъ при нападеніи ихъ на него, онъ направляетъ ударъ стрълы изъ своего туго-натянутаго большого лука. Весь второй планъ занимаетъ въ картинъ обширный гористый пейзажъ съ виднъющимся вдали большимъ озеромъ, на берегу котораго стоитъ красивый средневъковой замокъ. Картина помъчена 1500 годомъ и монограммою Дюрера.

Существуеть эскизный рисунокь къ этой картинъ, исполненный перомъ и повышенный сепіей в. Гераклъ, въ отличіе отъ фигуры его на картинъ, одъть здъсь въ львиную шкуру, что болъе соотвътствовало обычнымъ изображеніямъ его въ античномъ искусствъ, но по какимъ то соображеніямъ измѣнено было затъмъ въ самой картинъ. Пейзажъ въ эскизъ только слегка намѣченъ; по самой композиціи эскизный рисунокъ близко походитъ на окончательную, какую мы видимъ въ картинъ. Въ отношеніи близости какъ цълаго, такъ и отдъльныхъ фигуръ, къ античному міросозерцанію и искусству картина оставляетъ желать весьма многаго. Ясно, что художникъ слишкомъ еще мало знакомъ съ подлинными произведеніями античнаго искусства и что композиція картины обязана своимъ пронсхожденіемъ не столько непосредственному ознакомленію художника съ какими-либо образцами классическаго искусства, сколько литера-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рисуновъ этотъ находится въ коллекціи вел. герцога Дармитадскаго и воспроизведенъ у *Lippmann*, Taf. 207; *Ephrussi*, pag. 60.



¹) Воспроизв. у Knackfuse: Dürer, S. 27. См. р.с. № 24.

турнымъ сведеніямъ о нихъ, имевшимся какъ у самого художниц, такъ особенно у друзей его, гуманистовъ: Вильбальда Пиригейнер, Гартмана Шеделя, Конрада Цельтеса и др., указаніями которых Люрерь обыкновенно пользовался при созданіи своихъ произведеній, требовавшихъ знанія классической миоологіи, исторіи и искусства. Такъ, по отношенію къ архитектурному стаффажу, какъ и ландшофту, воспроизведенному въ картинъ, несомнънно, что никакихъ воспоминаній ни о классической архитектурь, ни объ античномъ пейзажь, поскольку они могли быть извъстны изъ самыхъ памятниковъ античизго искусства, художникъ не имълъ и не стремился здъсь дать, воспроизведя въ своей картинъ реальный пейзажъ съ архитектурными сооруженіями, подобными существовавшимь въ дъйствительности въ его время, невзирая на всю странность такого соединенія того и ДР гого съ сюжетомъ, заимствованнымъ изъ классической мисологів. Равнымъ образомъ и самые типы лицъ у Геракла, какъ и у жевщинъ-птицъ, нападающихъ на него, не имъють ничего общаго съ типами, извъстными намъ въ античномъ искусствъ, близко напоминая въ то же время родные Дюреру нѣмецкіе типы. Въ этихъ своеобразныхъ особенностяхъ трактовки античныхъ сюжетовъ заключаются тв характерныя черты, которыя имвли въ эпоху Возрождения самое широкое распространеніе, особенно среди художниковъ Германін, какъ и другихъ странъ, стоявшихъ далеко отъ первопсточниковъ возрожденной жизни въ искусствъ, — отъ памятниковъ міра классическаго, вновь тогда дёлавшихся близко извёстными новому міру; и эти, именно, особенности приходится не разъ отмъчать ме жду прочимъ и въ произведеніяхъ Дюрера, когда предметомъ изученія являются работы его, захватывающія широкую область классической миоологіи и искусства.

При разсмотрѣніи произведеній живописи, созданныхъ Дюреромъ въ теченіе изучаемаго нами періода, считаемъ необходимыть остановиться еще на двухъ превосходныхъ портретныхъ работахъ его, которыя хотя и помѣчены хронологическими датами и монограммами, (а одна даже подробною пояснительною надписью), тыть не менѣе, на основаніи стилистическихъ и другихъ данныхъ, должны быть отпесены къ инымъ годамъ, чѣмъ тѣ, какіе указаны въ этихъ фальшивыхъ, позднѣе добавленныхъ надписяхъ.

Однимъ изъ этихъ любопытныхъ произведеній авляется пор-

треть отца художника, Амбрехта Люрера Старшаю, исполненный масляными красками и находящійся нына въ галлерев Уффицій во Флоренція і). Въ виду того, что портреть пом'вченъ монограммою Дюрера и цифрою 1490 года, изследователи, упоминающіе о немъ безъ всяких в колебаній относили его, именно, къ указанному въ надписи году, когда будто бы юный художникь, только что окончившій обученіе въ мастерской Вольгемута, изобразиль своей кистью престарвлаго отца, чтобы показать ему передъ предстоящимъ путешествіемь всю высоту художественнаго своего развитія въ данный моменть <sup>2</sup>). Мивніе это однаво мы признаемъ безусловно невърнымъ, а самую хронологическую дату, какъ и монограмму. - поддълкой, и притомъ весьма неудачной, позднъйшаго времени. Въ самомъ двлв прежде всего по отношенію къ самымъ помвткамъ, имбющимся на портреть, при слячении ихъ съ соотвътствующими пожетками на другихъ подлинныхъ и несомненныхъ произведенияхъ Дюрера изъ того же ранняго періода около 1490 года обнаруживается немедленно фальшивость какъ цифры года, такъ и монограммы художника; ибо на всвхъ этяхь произведеніяхъ э) самыя цифры нивоть совершенно иныя начертанія, а монограмма художника еще разделена на две буквы (А и D), стоящія отдольно одна отъ другой, а не входящія одна въ другую, какъ видимъ ихъ только на поздивилимъ произведеніямъ Дюрера, начиная съ 1496 года, и какъ по недосмотру изобразиль ихъ здёсь, на портрете, неумёлый фальсификаторъ.

Еще съ большею убъдительностью опровергаются показанія этой фальшивой даты самыми стилистическими особенностями портрета. Несмотря на реставрацію, которой отчасти подвергался портреть, можно съ увъренностью утверждать, что временемъ созданія его никакъ не могь быть указанный 1490 годъ, такъ какъ высокія достоинства работы показывають здъсь несомивнио эпоху уже полной художественной зрълости мастера, создавшаго это произведеніе.

<sup>&#</sup>x27;) Воспроизведень у Knackfuss: Dürer, S. 4. На оборотной сторов доски, на которой написань этоть портреть, помещень фамильный гербь Дюреровь.

<sup>2)</sup> Cm. Thausing: A. Dürer, I, S. 41-45; Knackfuss: Dürer, S. 4, H Ap.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напримъръ, на рисункъ Мадонны 1485 г.; на рис. 1489 г. съ изобр. ландсвнехтовъ; на портреть самого Дюрера отъ 1493 г.; на рис. съ изобр. Орфен 1494 г.; на рис. скопированномъ съ илад. Христа 1495 г., и др.

Мастерская, превосходная моделлировка всёхъ формъ: высокое умене художника располагать эффектами свёта и тёни въ нхъ ярких контрастахъ, равно какъ и совершенная уверенность, легкость и точность въ рисункъ, не допускають ни въ какомъ случаъ мисл о созданіи этого великол'єпнаго портрета въ столь ранній инвіодь дъятельности Дюрера, когда онъ только что окончилъ періодъ, своего ученичества въ мастерской Вольгемута. Напротивъ, даже собственный портреть Дюрера, написанный имъ во время загражний путешествія въ 1493 году, во всёхъ отношеніяхъ уступаеть который по самой манер'в письма явно приближается къ жейретнымъ работамъ его, относящимся къ періоду 1498 и слъди годовъ. Въ виду этого, принимая во вниманіе, съ одной особенную близость разсматриваемаго портрета въ стилистически отношеніи къ произведеніямъ указаннаго сейчась періода, а пругой.—имъющееся въ фамильной хроникъ Дюрера сообщеніе фамильной хроникъ чинь отпа его въ 1502 году, думаемъ, что отнесение портремальбрехта Дюрера Старшаго къ 1499—1500 г. наиболъе близта состветствовало бы самой лействительности.

Къ тому же времени должно отнести и хранящися въ Британскомъ музев портреть отца Дюрера, исполненный углемъ 🎏 гдъ, какъ и на только-что разсмотрънномъ портретв масляными времями, старый отепъ художника изображенъ въ три четверти поветота, почти до пояса, въ своеобразной шапкъ съ отвороченными жин, изъ-подъ которой падають внизъ его длинные, свивающіеся 🜇 локоны, волосы, и въ простоиъ домашнемъ костюмв. Лицо споимное, даже нъсколько строгое, съ невысокимъ продолговатымъ, непривиной формы носомъ, тонкими губами, серьезно и прямо гана глазами, безъ бороды и усовъ. На рисункъ Британскаго музец руки вовсе не видны; на флорентинскомъ портретв въ обвихъ ... Дюрера-отца имъются четки, какъ символь его благочестія. Законченность, уверенность и легкость рисунка свидетельствують . Той же зрёлой порё въ развити художественнаго таланта Дюрера, гъ къ какой мы относимъ, вопреки фальшивой хронологической дать, и флорентинскій портреть <sup>2</sup>).

¹) Рисуновъ этотъ воспроизведенъ у *Ephruesi*: dessins, pag. 81; *Knackfus*: Dürer, S. 12, и др.

<sup>2)</sup> Ср. Ephrussi: dessins, pag. 82, приивчаніе.

Другимъ произведеніемъ живописи, которее необходимо отнестигъ иному году, чвиъ указанный въ самой надписи на немъ, является



Pmc. 25.

знаменитый портреть самого художника, находящійся въ Мюнхенской пинакотекв і). Художникь преиставиль себи на этоть разъ обращеннымъ лицомъ прямо къ зрителю, съ непокрытою головой: роскопіные волоскі длинными выющимися придими падають на плечи его, разсынаясь поверхъ мёхового широкаго ворота богатой шубы, въ которую онъ одеть; правая рука придерживаеть на груди меховую оторочку ея; часть былой сорочки видныется вы глубины разрвза, образуемаго воротомъ шубы. Яркій світь падаеть на лицо. на руку и длинныя волны волось, которыя какъ будто золотятся оть этихъ лучей, сообщая въ то же время почти скульптурную рельефность портрету, которая еще усиливается ръзкимъ контрастомъ освъщенныхъ частей съ интенсивно чернымъ фономъ его. По объ стороны отъ головы помъщаются надписи: слъва — монограмма Дюрера и пифра 1500; справа-надпись въ четыре строки, гласящая оть имени художника: «Albertus Durerus Noricus ipsum me propris hic effingebam coloribus aetatis anno XXVIII».

Что касается исторической и эстетической оцѣнки этого портрета, едва ли не болѣе всѣхъ остальныхъ произведеній Дюрера извѣстнаго многочисленнымъ посѣтителямъ музеевъ и вообще любителямъ искусства, то въ отношеніи таковой должно отмѣтить различіе мнѣній, доходащее у нѣкоторыхъ изъ изслѣдователей до полной противоположности съ остальными. Въ то время какъ большинство, справедливо указываеть на замѣчательную тонкость письма, на необычайную силу въ передачѣ эффектовъ освѣщенія; на жизненность и благородство этого прекраснаго лица, совмѣщающаго въ себѣ величіе эллинскаго Зевса съ возвышенными чертами христіанскаго идеаля; другіе усматривають здѣсь незаслуживающую одобренія попытку Дюрера — придать своему лицу черты идеальнаго образа Христа. что будто бы отразилось весьма неблагопріятно на самомъ портреть, сдѣлавши его неподвижнымъ, подобно иконографическимъ типаль, лишеннымъ истинной жизни 2). И мнѣніе первыхъ представляется

¹) Воспроязведень у Knackfuss: Dürer, S. 25; W. Schmidt: Dürer, S. 10 (изд. Dohme); Thausing: Dürer, II, S. 95; въ гравюрь на мьди Forster; литографіи Strixmer. и др. См. нашь рисунокъ № 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. A. v. Eye: Leben und Wirken A. Dürers, S. 84; Thausing: Dürer II, S. 96 f.; Springer: A. Dürer, S. 47; Janitschek: Geschichte d. deutsch. Malerei, S. 340 f.: W. Schmidt: Durer, S. 10—11, BB издавія Dohme: Kunst und Kunstler B. I, & VII и гр.

намъ безусловно болве близко и правдиво характеризующимъ истинныя качества этого замівчательнаго произведенія, — превосходнаго, несмотря на всв реставраціи, которымъ оно подвергалось я которыми немало понижена его первоначальная художественная цённость... По отношенію ко времени созданія портрета и м'єсту его вь ряду другихъ портретныхъ произведеній художника разногласіе оказывается также весьма значительнымъ, и тогда какъ одни изъ наслівнователей безь всяких колебаній принимають цифру года, которою пом'вченъ портретъ '), другіе вполн'в основательно признають всв надписи, имеющіяся на немь, позднейшимь добавленіемь, отивчая при этомъ явное несоотвътствіе общаго склада лица художника съ обозначеннымъ возрастомъ его и цифрою года и признавая временемъ созданія портрета періодъ отъ 1503 по 1509 годъ <sup>2</sup>). И действительно, сравнение этого портрета съ предыдущимъ, созданнымъ въ 1498 году, заставляетъ рѣшительно утверждать, что въ жизни художника долженъ быль пройти цёлый рядъ лъть, во всякомъ случав не меньше пяти, чтобы во внъшнемъ обликъ его успъли совершиться столь серьезныя измъненія, указывающія на соотв'єтствующія глубокія перем'єны и въ самомъ духовномъ развитіи, въ нравственномъ существъ его.

Уже ранве, при разсмотрвніи подготовительных работь къ произведеніямъ живописи (отчасти также гравюры), созданнымъ въ теченіе изучаемаго нами періода, мы указали важнвитіе изъ рисунковъ, исполненныхъ Дюреромъ за это же время. Необходимо упомянуть здвсь еще о нвсколькихъ рисункахъ изъ того же періода, имвющихъ въ однихъ случаяхъ самостоятельное значеніе, въ другихъ—значеніе этюдовъ. Такова прежде всего любопытная, хотя и намвная по формв аллегорія краснорючія, исполненная перомъ на листв, хранящемся въ библіотекв художественно-псторическихъ собраній королевскаго дома въ Ввнв 3). Меркурій, какъ богь краснорвчія и торговли, въ короткой сорочкв съ развѣвающимися кон-

<sup>&#</sup>x27;) C. von Mander: Ilet Schilderboeck, 1618, f. 182; Heller: A. Dürer, 209; Kugler: Handbuch d. Geschichte d. Malerei, II, 205, A. v. Eye въ указанновъ мъсть в др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Таковы мизнія Janitschek, Springer, Thausing на указ. страницахъ вхъ назатдованій, и др.

<sup>3)</sup> Рисуновъ воспроизведенъ у Lippmann, Taf. 420.

цами, въ шлемѣ, украшенномъ крыльями, и съ крыльями на ногахъ, летитъ въ облакахъ, протягивая впередъ свою лѣвую руку; въ правой рукѣ его — жезлъ съ двумя змѣйками; надъ головой его сіяетъ большая звѣзда. Изъ раскрытаго рта Меркурія протягиваются внизъ длинныя цѣпи, нижніе концы которыхъ схватывають уши троихъ мужчинъ (въ костюмахъ воина, купца и монаха) и одной женщины, бѣгущихъ вслѣдъ за Меркуріемъ. Такъ цѣпи эти символизируютъ ту притягательную силу, какую оказываетъ краснорѣчіе на слушателей. На фонѣ рисунка подлѣ Меркурія начертаны греческими буквами разнообразные эпитеты Меркурія, въ числѣ двадцати. Исполненіе рисунка далеко не законченное.

Напротивъ, полною законченностью и замѣчательнымъ изяществомъ композиціи, какъ и гармоничностью красокъ отличается другой рисунокъ того же собранія і) съ изображеніемъ Аріона, пъмущаю на дельфинъ, исполненный перомъ и раскрашенный акварельными красками. Правой рукою пѣвецъ, совершенно нагой, сидя на спинѣ дельфина, держится за голову послѣдняго; придерживая лѣвой рукой свою лиру и обративши кверху лицо, онъ вдохновенно поетъ; надпись надъ плывущими по волнамъ пѣвцомъ и дельфиномъ («ріссе super curvo vectus cantabat Arion») ближе поясняетъ самое содержаніе рисунка.

Среди другихъ рисунковъ разсматриваемаго періода слѣдуеть отмѣтить далѣе интересные этподы нагого женскаго тала: одить, хранящійся въ Альбертинумѣ, съ надписью: «dz hab ich gefezirt» («это нарисовалъ я»); другіе два отъ 1500 года, оба въ Британскомъ музеѣ, исполненные перомъ и тупью, съ женскими фигурами въ различныхъ положеніяхъ еп face съ измѣреніями, какъ въ разнообразныхъ штудіяхъ Дюрера къ ученію о пропорціяхъ (у Lippmann, 225 и 226); этюдъ нагой женщины съ яблокомъ въ правой рукѣ для будущихъ композицій Адама и Евы, исполненный перомъ и тупью въ 1501 году (у Lippmann, Taf. 235); этюды 1503 года: Мадонна, сидящая на скамъѣ съ младенцемъ Христомъ (у Lippm. 229); голова умершаго Христа въ терновомъ вѣнцѣ (у Lippm. 231); голова бородатаго мужчины въ шашкѣ съ выраженіемъ сильнаго страданія на лицѣ (у Lippm. 230); наконецъ, нѣсколько портремось,

<sup>1)</sup> PRC. Bocup. y Lippmann, Taf. 411.

жемъ портреты Пиркгеймера (Lippm. 376 и Ephrussi, pag. 85), неизвъстной женщины (Lippm. 5), неизвъстнаго юноши съ надписью: «also pin ich gschtalt in achtzehn Ior alt», (Lippm. 426) и др., всъ комъченные монограммою Дюрера и хронологическими датами.

Число правноръ на мюди изъ разсматриваемаго періода—невелико. Къ 1500 году относится гравнора съ изображеніемъ пр. Богородицы съ младенцомъ Христомъ на рукахъ и св. Анной подлюнея 1). Объ святыя жены, стоя лицомъ другъ къ другу, забавляютъ младенца, держащаго въ рукахъ больтую груту. Въ облакахъ и въ сіявін прямо надъ ихъ головами видна полуфигура Бога-Отца и исходящаго отъ него Духа Святого въ видъ голуба. Внизу монограмма художника.

Въ 1502 году исполнена была небольшая гравюра, представляющая аллегорію справедливости <sup>2</sup>). Справедливость изображена здёсь въ видё юноши, спдящаго со скрещенными ногами на львё; одежду его составляеть короткая мантія, не закрывающая ногь его; голова окружена лучистымъ сіяніемъ, глаза источають пламя; въ правой рукё его—мечъ, въ лёвой—вёси. Для этой гравюры художникомъ исполненъ былъ предварительно законченный эскизъ карандашомъ, по которому затёмъ имъ же самимъ была воспроизведена и гравюра <sup>3</sup>).

Въ 1503 году появились еще двё гравюры на мёди. На одной изъ изъ нихъ 4) пр. Богородица, сидящая на скамъй, кормить младенца Христа грудью, придерживая ее правой рукою; подлё нея на деревё висить табличка съ цифрою года. На другой, носящей названія: «смерть невосты» или «гсрбъ смерти» 5), изображена молодая женщина въ богатой одеждё нюренбергской невёсты, позади которой видна фигура безобразнаго бородатаго существа, обросшаго шерстью; склонившись надъ плечомъ молодой женщины, оно какъ будто старается заглянуть ей въ лицо или поцёловать его. Лёвой рукою оно держить большой деревянный колъ, къ которому при-

<sup>1)</sup> y Bartsch & 29, y Heller & 483, y Rettberg & 44.

<sup>2)</sup> y Bartsch 79, y Heller 826, y Rettberg 51.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Рисуновъ см. у Lippmann, Taf. 203.

<sup>4)</sup> y Bartsch 34, Heller 564, Rettberg, 52.

<sup>9</sup> y Bartsch 101, H. 1022, R. 53.

крѣпленъ своеобразный «гербъ смерти» — большой щить съ изображеніемъ черепа; надъ нимъ — шлемъ съ забраломъ и громадным крыльями на немъ вмѣсто гребня. Обѣ гравюры помѣчены цифрою года созданія.

Насколько гравюра на деревь, исполненныхъ по рисункамъ Дюрера рѣзчиками-ремесленниками и относящихся къ періоду 1501—2 годовъ, нашли себъ мъсто не на отдъльныхъ листахъ, какъ обычно, а въ печатных изданіях въ качеств илюстрированныхъ къ нимъ приложеній. Таковыми были: портреть извъстнаго гуманиста Conrad Celtes въ его изданіи: «quatuor libri amorum», Norimberg. 1502; аллегорическая фигура философіи, въ товъ же сочинения, и портреть знаменитой въ свое время монахинепоэтессы, по имени Roswitha, въ изданіи: «opera Rhosvite», Norimberg. 1501. Двъ первыя гравюры, помъщенныя въ названномъ изданіи німецкаго гуманиста на ряду съ гравюрами німоторыхъ другихъ художниковъ, исполнены по рисункамъ Дюрера, составленнымъ въ свою очередь по письменнымъ указаніямъ самого издателя, который даваль ихъ каждому изъ художниковъ относительно какъ композиціи цёлаго во всякой изъ этихъ гравюрь, такъ и каждой отдъльной фигуры; самому же издателю принадлежать и латинскія надписи на нъкоторыхъ изъ этихъ гравюръ. На первой изъ перечисленныхъ гравюръ самъ С. Celtes представленъ колвнопреклоненнымъ передъ императоромъ Максимиліаномъ, сидящимъ въ полномъ императорскомъ одъяніи на тронъ: ученый издатель преподносить ему посвященную его имени книгу и давровый вънокъ. Вся сцена окружена орнаментомъ изъ виноградныхъ листьевъ и гербами-австрійскимъ, богемскимъ, и собственнымъ гербомъ издателя. На второй-философія изображена въ виде богато одетой женщины, сидящей на тронъ и держащей въ правой рукъ три книги, а въ лъвой скипетръ; ниже--рядъ буквъ, которыми начинаются по-гречески названія семи свободныхъ искусствъ и наукъ; гравюра обрамлена вънкомъ изъ листьевъ, среди которыхъ размъщены четыре медальона съ изображеніями Птоломея, Платона, Цицерона и Альбректа (какъ означено въ надписяхъ подлъ нихъ). Кромъ того гравюра сопровождается длинною надписью, относящеюся въ фигуръ Философія: «Sophiam me Greci, Latini Sapientiam vocant. Egipcii me Invenere, Greci scripsere, Latini transtulere, Germani amplicavere, etc. Ilo

четыремъ угламъ изображены четыре вътра въ видъ дующихъ головъ 1).—На третьей изъ этихъ гравюръ поэтесса-монахиня Roswitha стоитъ кольнопреклоненная передъ сидящимъ на тронъ императоромъ Оттономъ, которому она подноситъ свои сочиненія; позади нея помъщается фигура аббатиссы монастыря 2). Исполненіе всъхъ этихъ, какъ и остальныхъ гравюръ въ названныхъ изданіяхъ, грубо ремесленное, указывающее на примитивную неумълость ръзчиковъ и не дающее возможности составить даже приблизительное представленіе о достоинствахъ рисунковъ, служившихъ для нихъ оригиналами.

<sup>4)</sup> y Bartsch 130, Heller 2063, Rettb. 48.

<sup>2)</sup> Y Passavant 277 b, Heller 2092, Rettb. 47.

## ГЛАВА V.

Двухлітній періодъ (1504—5 г.), предшествующій второму путешествію Дюрера въ Италію.—Его значеніе въ художественной ділгельности Дюрера.—Произведенія, сохранившіяся отъ этого періода.

Послѣднее двухлѣтіе передъ вторичнымъ отъѣздомъ Дюрера въ Италію проходить у художника въ живой, усилепной дѣятельности, которою онъ желаеть, повидимому, не только удовлетворить своей потребности творчества; не только развить еще далѣе свой могучій художественный таланть, чтобы показаться чужеземнымъ артистамъ и любителямъ искусства во всеоружіи своихъ блестящихъ способностей и высокаго мастерства, но и пріобрѣсти хотя бы нѣкоторый матеріальный достатокъ, который далъ бы ему возможность совершить предстоящее далекое путешествіе.

Нѣкоторые изъ изслѣдователей, отмѣчая такую интенсивность работы и продуктивность ея, называють это двуклѣтіе періодомъ перваго расцвѣта въ художественной дѣятельности Дюрера, выдѣляя его не только хронологически, но и по внутреннему характеру отъ работь предшествующаго времени.— «Жизненный путь каждаго великаго художника, — замѣчаетъ А. Шпрингеръ ¹), — движется подобно волнистой линіи. То его фантазія усиленно дѣйствуетъ, увлекая его впередъ; мысли его текутъ съ быстротою молніи; глазъ вндить какъ будто съ большею остротою; рука съ удивительною легкостью слѣдуетъ за его замыслами. Силы и плодотворная дѣятельность художника достигаютъ своего особенно высокаго развити, расцвѣта; онъ дышетъ свободно и свободно же осуществляетъ свои общирные замыслы. То мысли его начинаютъ течь съ большею



<sup>1)</sup> A. Springer: Dürer, S. 49.

медленностью; кажется, будто на нівкоторое время работа дівластся для него болбе трудною, а зрвніе-менье яснымь. Для Люрера моментомъ расцевта творческой деятельности быль особенно 1504 годъ. Уже въ теченіе десяти леть пребываль онь въ своемь родномъ городъ. Теперь, думаль онъ, наступило время-цать отчеть въ своей предыдущей творческой деятельности и стремленіяхъ, а равнымъ образомъ познакомить съ своимъ художественнымъ profession de foi и съ тъмъ, какіе пути для достиженія дальнъйшихъ задачь уже намечены имъ въ предыдущемъ. Вместе съ этимъ и те послъдующіе шаги, какіе надлежало ему еще сдълать въ будущемъ на жизненномъ пути, представляются теперь передъ его глазами яснье, чемь прежле.... Таковъ этогь моменть высокаго развитія у Дюрера, связывающій различныя эпохи какъ бы въ одинъ сложный узелъ: прошедшее и будущее какъ будто подають руки другь другу; окончаніе стараго направленія и начало новаго близко соприкасаются въ немъ одно съ другимъ»...

Не раздъляя мивнія Шпрингера объ измівненіи Дюреромъ въ эти годы прежняго направленія въ его художественной діятельности и о началів новаго; не усматривая въ произведеніяхъ изучаемаго двухлівтія сколько-нибудь значительныхъ отличій отъ предыдущихъ по внутреннимъ особенностямъ, по качествамъ стиля и техники, мы считаемъ тімъ не меніе удобнымъ выділить ихъ изслівдованіе въ отдільную главу чисто хронологически въ виду значительнаго количества сохранившихся работь изъ этого времени.—

Изъ произведеній масляной живописи, относящихся къ періоду 1504—5 годовъ, на первомъ мѣстѣ долженъ быть поставленъ замѣчательный по совершенству исполненія алтарный образъ, написанный по заказу курфюрста Саксонскаго Фридриха собственноручно 
оть начала до конца самимъ Дюреромъ для одной изъ церквей 
Виттенберга и составляющій въ настоящее время одно изъ лучшихъ 
украшеній галлереи Уффицій во Флоренціи ). Сюжетомъ композиціи 
этого образа является многократно трактовавшияся въ некусствъ 
сцена поклоненія солгосо младенцу Христу. Пресвятая Богородица 
въ голубомъ одённій и съ бёлымъ яркимъ покрывалемъ на головъ,

<sup>&#</sup>x27;) Алтарный образь этоть воспроизведень по фотографіи у Knakfuss: Durer, S 34. См. нашь рисуновь № 26.



сидящая здёсь (въ профиль для зрителя) съ младенцемъ Христомъ на колёнахъ, является олицетвореніемъ прямого, безмятежнаго катеринскаго счастья. Младенецъ Христосъ подётски наивно и радостно схватывается обёнии ручками за дары, подносимые ему съ благоговѣніемъ и любовію однимъ изъ волхвовъ, 1) склонившимъ колёна предъ Спасителемъ міра. Двое другихъ волхвовъ въ роскошныхъ восточныхъ одеждахъ, одинъ съ чертами лица, весьма напоминающими



Рис. № 26.

самого Дюрера, другой—съ лицомъ африканскаго типа, стоятъ позада, держа въ рукахъ драгоценные сосуды, которые они готовятся поднести святому младенцу. Задній планъ представляетъ разваляны

<sup>1)</sup> Вся фигура этого волхва съ нъкоторыми измѣненіями повторяетъ фигуру Іосяфа въ сценъ Рождества Христова на Паумгертнеровомъ алтаръ, къ которому этотъ алтарный образъ особенно близокъ столько же по общему настроенію, еколько и по качествамъ исполненія.—

оригинальнаго каменнаго строенія съ арками, поросшія отъ времени травою и кустарникомъ. Изъ стойла подъ арками виднівются головы вола и осла, а въ глубинів картины—фигуры спутниковъ волхвовъ, конныхъ и півшихъ, и позади аркады высокая утесистая гора съ разбросанными по склонамъ ея разнообразными зданіями.

Среди всёхъ произведеній живописи, трактовавшихъ тоть же сюжеть, трудно отыскать композицію которая была бы проникнута большею искренностью, большею теплотою и задушевностью, чёмь эта композиція Дюрера. Вивств съ темь редко и среди произведній самого Дюрера можно найти больше живописности въ целомъ и совершенства и законченности работы во всёхъ деталяхъ, чёмъ ниенно здесь. Художникъ употребилъ, видимо, все свое искусство, чтобы на этомъ алтарномъ образв показать, что способень онъ создать теперь въ области искусства при тщательной и усердной работъ, -- какіс шедевры умѣеть производить его кисть, если на исполняемое произведение самимъ художникомъ затрачено достаточно времени и старанія при высокомъ умёньё его преодолівать техническія и стилистическія трудности. И такое стремленіе художника дійствительно нашло для себя въ этомъ образъ одно изъ удачнъйшихъ воплощеній, во даже въ поздивний эпохи его двятельности лишь неиногія произведения превзошли этоть образъ тонкостью отдёлки и законченностью ся въ самыхъ мелкихъ подробностяхъ, равно какъ и гармоніей прасокъ, которыя при всей своей яркости и прозрачности, не пестрятъ туть въ своемъ общемъ ансамблё, подобно нёкоторымъ изъ картинъ предшествующаго времени. То же самое должно сказать и о глубокой привлекательности идиллического настроенія, какимъ проникнута композиція этого образа, и о живости выраженія такого настроенія въ этемъ поклоненіи волхвовъ, ради которых в оно можетъ быть поставлено въ ряду лучшихъ произведеній великаго художника.

Два другихъ образа, писанныхъ подобно предыдущему на деревъ, принадлежали одному большому алтарю-триптику, для котораго они должны были составлять боковыя стороны, но не были въ дъйствительности закончены и нынъ находятся въ Бременскомъ музеъ. На одномъ изъ нихъ мы видимъ Креститель Гоанна, стоящаго во весь ростъ подлъ лежащаго на землъ агнца, на котораго онъ указываетъ лъвой рукою. Креститель почти обнаженъ и всю одежду его составляетъ только перекинутый черезъ правое плечо и бедра

плащъ изъ верблюжей дперсти; въ правой рукв онъ держитъ большую книгу; голова съ длинными волосами и бородою склонилась на бокъ; второй планъ занимаетъ группа деревьевъ ¹).

Святый Омуфрій, составляющій pendant къ Крестителю, изображень почти совершенно нагимъ, во весь рость, стоящимъ ошераясь руками на посокъ. Работа закончена здёсь еще меньше, чёмъ на предыдущемъ отворё этого триптиха, который въ своемъ цёломъ никогда не быль исполненъ 2).

Что касается изображенія Христа, какъ Спасителя міра (Salvator Mundi) со сферою въ рукахъ и въ длинной мантіи, то ніть основанія считать его, какъ дізаеть это Таузингъ 3), за произведеніе этого же 1504 года, въ которомъ будто бы обнаруживается вліяніе Джакопо Барбари, какъ нельзя и утверждать вмівстів съ позднівшимъ владізльцемъ его В. Имгофомъ старшимъ, что образъ этоть являлся посліднею изъ всіхъ работь Дюрера, которую въ 1528 г. смерть художника помізшала ему закончить 1). Отсутствіе не только хронологической даты на этомъ образів, но и опреділенныхъ стилистическихъ или иныхъ какихъ-либо указаній, заставляєть боліве осторожнаго изслідователя отказаться оть точнаго опреділенія года созданія его.—

Если, въ виду значительныхъ техническихъ трудностей, съ которыми художникъ обязанъ считаться при ссядании произведений масляной живописи, число этихъ послёднихъ является сравнительно невеликимъ среди другихъ произведеній Дюрера за двухлётній періодъ 1504—5 годовъ, то рисунки его и гравюры за этотъ короткій промежутокъ времени оказываются напротивъ многочиленными.

Среди рисунков: замѣчательная серія такъ называемыхъ сельстві страстей» (die grüne Passion) занимаєть важивищее мѣсто. Серія эта, состоящая изъ двѣнадцати превосходныхъ рисунковъ, исполненныхъ перомъ на зеленой бумагѣ (откуда и самое назване ея) съ повыщенными мѣломъ освѣщенными частями, находилась ранѣе въ коллекціи Фердинанда II, а въ настоящее время представляєть собою одну изъ драгоцѣнностей общирнаго собранія рисунковъ въ

<sup>1)</sup> По фотографів воспроизвед. у Knakfuse; Dürer, S. 35.

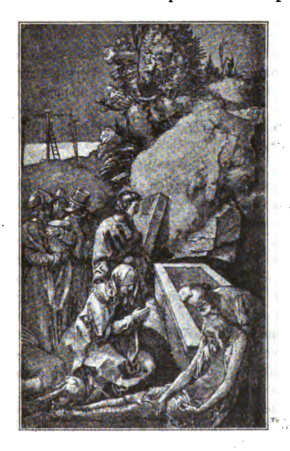
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По сдовамъ Геллера (Heller, S. 227), оба эти изображенія святыхъ были помізчевы 1504 годомъ.

<sup>\*)</sup> Tausing: Dürer, I, S. 304.

<sup>&#</sup>x27;) Cp. A. v. Eye: Dürer. Ubersichtstafel 3 2, Anhang, S. 532.

Вънскомъ Альбертинумъ. Въ послъдовательномъ порядкъ рисунки этой серіи воспроизводять слъдующіе моменты страстей Христовыхъ:
1) предательство Іуды, 2) Христосъ передъ Кіафой, 3) Христосъ передъ Пилатомъ, 4) бичеваніе Христа, 5) Христосъ въ терновомъ вънцъ, 6) выставленіе Христа передъ народомъ, 7) несеніе креста, 8) пригвожденіе Христа ко кресту, 9) распятіе, 10) снятіе со креста, 11) погребеніе и 12) воскресеніе Христово 1).

Въ художественномъ отношении серія «зеленых» страстей» пред-



Puc. 27.

ставляется явленіемъ выдающимся даже среди другихъ болѣе крупныхъ произведеній Дюрера. Композиціи во всѣхъ картинахъ этой

<sup>1)</sup> Изъ отдельных рисунковъ этой серін у Springer воспроизв. сцени бичеванія Христа (на табл. къ стр. 50—51) снятія со креста (на табл. къ стр. 52—58 и у

серіи отличаются замічательною простотою и ясностью, особенно наглядными при сравненіи ихъ съ однородными, но гораздо болье сложными сценами въ другой грандіозной серіи такъ называемых «больших» страстей», созданных» поздиве и різанных» на дереві по рисункамъ Дюрера неизвъстными мастерами (опис. см. ниже). Штриховка въ высшей степени тонкая и тщательно законченная, показывающая какимъ высокимъ совершенствомъ отличались ориннальные рисунки художника, предназначавшіеся въ качеств' оригналовъ для гравюръ на деревъ, по которымъ ръзчики-граверы исполняли клише. Но едва-ли не самое выдающееся достоинство рисунковъ этой замъчательной серіи заключается въ томъ удивительномъ умінь в художника — придать всімь фигурамь и отдільнымь предметамъ выпуклую рельефность, живое и правдивое освъщение и необыкновенно мягкую гармонію тоновъ употребленіемъ всего лишь двухъ проствищихъ изъ нихъ (чернаго и бълаго) по третьему цвътному (зеленому) основанію.

Вся эта серія была предназначена, повидимому, для воспровзведенія ед въ гравюрахъ на деревъ, хотя по неизвъстнымъ причинамъ это и не осуществилось въ действительности. Можно сказать однако, что и самь по себѣ каждый изъ этихъ листовъ «зеленыхъ страстей» могь бы быть признань, благодаря указаннымь высокимь достоинствамъ ихъ, не обыкновеннымъ, подготовительнымъ для другихъ произведеній, рисункомъ, а какъ бы законченною и самостоятельною картиной, которая и вполнъ независимо оть того назначенія, какое предполагалось для всёхъ нихъ создавшимъ ихъ художникомъ сохраняеть свое опредвленное самобытное значеніе, какъ талантливо исполненное художественное произведение. Въ этомъ отношении особенно знаменательнымъ является фактъ существованія еще другихъ подготовительныхъ эскивовъ къ этимъ законченнымъ рисункамъ, изъ которыхъ нъсколько сохранилось для насъ и которые показывають, съ какою удивительною добросовъстностью и стараніемъ относился художнигь къ такого рода работамъ, хотя бы онв и не имвли для него никакой практической выгоды, ограничиваясь только достижениемъ въ нихъ чисто художественныхъ целей артистическаго совершенствования.

Кnackfuss:—сцены распятія и погребенія Христа (стр. 37—39). См нашь ристногь № 27, со сценою погребенія Христа.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. эти первоначальные эскизы къ рисункамъ "зеленыхъ страстей" со слъд. спе-

Къ разсматриваемому періоду относится далье цълый рядь портретных изображеній перомь, карандамемь и углемь, кранящихся нынь въ различных музеяхь. Таковъ портреть жены Дорера въвысокомъ головномъ уборь, чрезвычайно тонкой работы, вполны законченный, съ монограммою художника, цифрою года созданія (1504) и собственноручною надписью Дюрера «Albrecht Dürerin» (1504) и собственноручною надписью Дюрера «Albrecht Dürerin» (1505) и поздніжнюю надписью: «ргоріа тапо de Alberto Durero», (въ коллеціи Митчеля въ Лондонь, воспр, у Lippmann, Taf. 74), и н. др.

Изъ другихъ рисунковъ этого времени кромъ тъхъ, которые послужили эскизами и этодами для гравюръ или иныхъ произведеній и которые упоминаются нами ниже въ соотвътствующихъ мъстахъ, отмътимъ здъсь интересный листъ, находящійся въ Мюнхенскомъ кабинетъ гравюръ съ изображеніями на немъ: льва, нападающаго на серну; двухъ собакъ набросившихся на быка; четырехъ львовъ, напавшихъ на двухъ лошадей, отбивающихся отъ нихъ; волка, грызущаго собаку и т. д. (у Lippmann, Taf. 201); далье листъ съ изоброженіемъ смерти въ видъ скелета съ косою въ рукъ, вдущаго на конъ, и съ надписью подлъ него МЕЕНТО МЕН 1505 и съ монограммой Дюрера (у Lippmann, Taf. 91); и листъ съ изображеніемъ на немъ большой головы оленя, пронзенной стрълою, съ цифрою года 1504 и монограммою Дюрера (нынъ въ Національной библіотекъ въ Парижъ, воспр. Lippmann, Taf. 330).

Къ 1504—5 года принадлежить цёлый рядь превосходныхъ по композиціи и чрезвычайно изящныхъ по исполненіи граворъ на міди и дереві. Изъ первыхъ въ сценів съ изображеніемъ рождества Христова 2) дійствіе происходить въ нижнемъ прусів высокаго двухъ-этажнаго деревяннаго дома, гді подлів лістницы ведущей наверкъ, передъ лежащимъ на пеленахъ младенцемъ Христомъ стоитъ колічно-преклоненная Богородица. Голова ея покрыта длиннымъ покрываломъ,

нами: "предательство Іуды" (у'Lippmann, Taf. 409); "Христосъ передъ Кіафой" (у Lipm. 377); "спитіє со креста" (у Knackfuss, S. 86); бичеваніе Христа; Христосъ передъ Пилатонь и н. др.

<sup>1)</sup> Портреть этоть, находящійся въ собранін Блазіусь въ Брауншвейгь, воспроизведень у Lippmann, Taf. 193, и Springer, S. 25.—

<sup>2)</sup> Y Bartsch N 2, Heller N 127, Rettberg N 54.

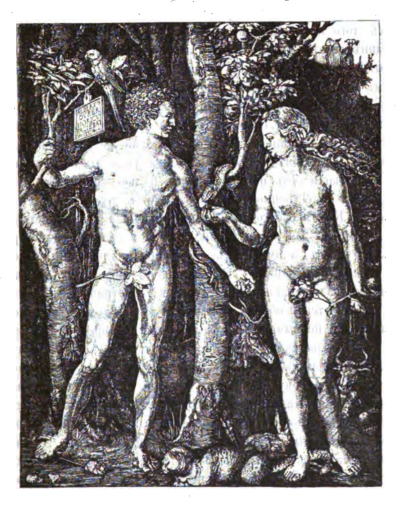
спускающимся на спину; длинная одежда ея широкими складками падаеть на землю; руки молитвенно скрещены на груди. Св. Іоснфъ находится неподалеку отъ нихъ во дворъ, посреди котораго стоитъ колодезь, и наполняеть водою, почерпнутою изъ этого послъдняго, большой глиняный сосудъ. На заднемъ планъ виденъ хлъвъ, изъ котораго выглядывають головы вола и осла, а внереди ихъ фигура пастыря, пришедшаго поклониться Христу. Черезъ отверстие воротъ вдали обрисовывается ландшафть со строеніями и едва замътной въ небесахъ фигуркой летящаго ангела. Монограмма художника съ обозначеніемъ года (1504) помъщена на табличкъ, висящей на ппинтъ надъ крышей. Цълое производитъ впечатлъніе высоко привлекательной мирной идиллія, а самая обстановка, несмотря на всю необычность ея и несоотвътствіе съ текстомъ св. писанія, кажется тъмъ не менъе гармонирующей съ такимъ идиллическимъ содержаніемъ.—

Замічательна по силі всіхъ нюансовъ, придающей фигурамъ почти скульптурную лёпку, гравюра на мёди съ изображеніемъ «Адама и Евы» въ моментъ искушенія діаволомъ і). Прародители человичества, слива -- Адамъ въ види безбородаго юноши, справа--Ева въ виде молодой женщины съ распущенными волосами, оба соверщенно нагіе, стоять по об'в стороны оть древа познанія добра и зла. Ева держить въ лъвой рукъ одно, уже сорванное ею виъстъ съ въткою яблоко, и правою въ то же время береть другое изъ пасти эмёя, обвившагося вокругь дерева. Адамъ, глядящій въ сторону Евы, левую руку протягиваеть по направленію из этой последней. въ то время какъ правою придерживаеть вътку стоящаго близъ него дерева, на которой сидить попугай и повъшена табличка съ налписью: «Albertus Durer Noricus faciebat. 1504» и съ монограммою Дюрера. Подлѣ прародителей находятся разнообразныя животныя: мышь, спокойно сидящая передъ дремлющей кошкой; заяцъ, олень, корова и т. д. На заднемъ планъ-густой райскій садъ.

Сохранилось нъсколько рисунковъ къ этой превосходной граворъ, исполненныхъ художникомъ предварительно въ качествъ эмюдова и эскизова для нея. Наибольшею законченностью отличается
хранящійся нынъ въ Вънскомъ Альбертинумъ рисунокъ тушью и перомъ, перешедшій сюда изъ собранія Лана въ Прагъ: фигуры Адама в

¹) Y Bartsch № 1, y Heller № 116, y Rettb. № 55. Cm. name pucyhous № 28.

Евы, поставленныя здёсь въ обратномъ отношени сравнительно съ гравюрою, особенно близко походять на изображения ихъ въ самой гравюръ, для которыхъ онъ послужили несомнънно однимъ изъ послужили эскизовъ; однако, райскій садъ, дерево со змъемъ и



Pac. No 28.

фигуры животныхъ, которыя имъются въ гравюръ, здъсь замънены простымъ чернымъ фономъ. Рисунокъ помъченъ 1504 годомъ и монограммою Дюрера 1).

<sup>1)</sup> Рисуновъ воспроизведенъ у Knackfuss: Dürer, s. 32.

На двухъ другихъ рисункахъ, изображающихъ Еву, изъ которыхь одинь находится вь томь же Альбертинумв, а другой въ частной коллекции въ Оксфордъ 1), --фигура Евы менъе закончена, а самая поза ея на последнемъ изъ рисунковъ такова же, какъ и на гравюръ, тогда какъ на первомъ значительно разнится отъ нея. Сверхъ того на последнемъ рисунке фигура Евы разрезывается посрединъ вертикальной чертою, а на оборотной сторонъ перваю начертаны пропорціональныя дівленія всей фигуры. Даліве на четвертомъ изъ сохранившихся рисунковъ (нынъ также въ Альбертинум'в) представлена фигура Адама, являющаяся pendant въ фигура Евы второго рисунка, съ обозначеніями пропорцій важивншихъ частей твла и въ постановкв близкой къ такой же въ самой гравюрь. Наконецъ, на пятомъ рисункъ находимъ рядъ этюдовъ руки, держащей яблоко и безъ него, имъвшихъ цълью-достигнуть наиболье правдивой и естественной передачи жестовъ рукъ у обоихъ прародителей 2). Кром' своего спеціальнаго значенія вь качеств эспзовъ и этюдовъ для разсмотренной сейчасъ гравюры, некоторые ызэтихъ рисунковъ, а именно тъ, въ которыхъ пропорціи человаческаго, иужского и женскаго тёла отмёчены пифровыми данными, основанными на точныхъ вычисленіяхъ и геометрическихъ построеніяхъ, оказываются особенно важными и въ другомъ еще отношени: они являются первыми, наиболже ранними по времени документальными свидетельствами того, что уже въ періодъ, предшествующій второму путешествію въ Венецію, Дюреръ слідуя, повидимому, по пути, указанному ему еще ранве Джавопо Барбари во время перваго посъщенія Италіи, представляеть въ нихъ первыя попытки изображенія тіла человіческаго, исполненныя на основахъ измъреній, которыя приносять, какъ увидимъ ниже, столь богатые результаты въ последующей его деятельности и которымъ онь посвящаеть свое время и силы не только въ творческой практись, но и въ научно-художественномъ изследовании, приводящемъ его къ общимъ закономърнымъ выводамъ изъ многочисленныхъ наблюденій налъ фактами 3).

<sup>1)</sup> Puc. восироизв. у Ephrussi: dessins, pag. 71.

<sup>2)</sup> Phc. воспроизвед. у Ephrussi, ibid pag. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подробное разсмотрѣніе теорін пропорціональности и каноновъ человѣчестаю тѣла см. въ главѣ о теоретическихъ сочиненіяхъ Дюрера.

Къ 1505 году относятся двё небольшія по размірамъ гравюры на міди съ сюжетами мисологическими. Одна съ избраженіемъ "семейства сомира" (или какъ его называютъ «семейства лішасо» 1) представляеть мирную семейную сцену въ лісу: на небольшой полянть полулежить на разостланной шкурі совершенно нагая женщина, одною рукою держащаяся за вітку дерева, а другою поддерживающая головку ребенка, который лежить у нея на колінахъ. Подлівнея—фигура сатира на козлиныхъ ногахъ и съ рогами, который игрою на инструменть забавляеть ребенка. На віткі одного изъ деревьевъ висить табличка съ обозначеніемъ года (1505) и монограммою Дюрера.

На другой гравюръ композиція столь же проста и привлекательна <sup>2</sup>). На первомъ планъ мы видимъ фигуру нагого юноши съ длинными, развъвающимися отъ вътра волосами, и съ колчаномъ, наполненномъ стрълами, на боку; обернувшись налъво онъ съ усимемъ натигиваетъ тетиву лука, готовясъ спустить стрълу. Подлъ него на камнъ сидитъ молодая женщина, также нагая, которая держитъ въ лъвой рукъ пучокъ травы, а правую положила на голову оленя, какъ будто намъреваясь его кормитъ. Художникъ, повидимому желалъ изобразить здъсь Аполлона и Діаму, какъ можно думать по тъмъ аттрибутамъ, (лукъ у одного и оленъ подлъ другой), которые приданы объимъ фигурамъ, несмотря на то, что какъ художественные типы, ни та, ни другая изъ нихъ не походятъ на аптичныя изображенія этихъ божествъ.

Въ Британскомъ музев сохраняется любопытный рисунокъ перомъ незаконченный въ исполненіи, но самымъ характеромъ работы указывающій, на то, что этоть рисунокъ художникъ первоначально намівревался употребить въ качестві оригинала для гравюры на мізеди з). На рисункі представлены Аполлонъ и Діана въ композиціи, существенно отличающейся отъ композиціи описанной сейчасъ гравюры; Аполлонъ, который здізсь по типу и постановкі фигуры весьма близко напоминаеть Адама на гравюрі 1504 года, держить въ правой рукі длинный скипетръ, похожій на булаву, а въ лізвой—

<sup>&#</sup>x27;) Y Bartsch 69, Heller 819, Rettb 83.

<sup>2)</sup> y B. 68, H. 795, R. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рисуновъ воспроизв. у Ephrussi: dessins, pag. 75.

сіяющее солице съ надписью внутри диска его APOLO въ обратномъ порядкі всіхъ буквъ, какъ это ділается обыкновенно въ рисункахъ, назначаемыхъ для гравюръ. Сидящая на землі Діана, у которой голова лишь слегка намівчена, подницаетъ кверху обі руки, какъ будто защищая себя отъ сіянія солица. Разміры рисунка гораздо боліве велики, чімъ разміры гравюры съ изображеніями Аполлона и Діаны; указанныя отличія въ самой трактовкі сюжета и незаконченность рисунка заставляють думать, что самимъ художникомъ онъ быль признанъ неудовлетворительнымъ въ качествів модели для гравюры и эта послідняя была исполнена по другому, несохранившемуся для насъ рисунку.

Въ томъ же 1505 году созданы были и двё гравюры на мёди съ сюжетами религозного содержанія. На одной изъ нихъ представлена пр. Богородица съ младенцемъ Христомъ, держащимъ въ рукахъ птичку; подлё нихъ обезьяна; на заднемъ планё пейзажъ съ большимъ озеромъ, на которомъ плавають лодки, и съ большимъ селеніемъ на берегу его '). На другой—Христосъ въ терновомъ вънцъ съ опоясанными полотномъ чреслами и ранами на рукахъ, ногахъ и боку. стоящій съ распростертыми руками у подножія креста, подлё котораго лежать: черепъ, розги, копье, одежда и игральныя кости ').

Исполненіе всёхъ перечисленныхъ здёсь гравюрь разсматриваемаго періода въ высокой степени тонко, законченно и въ большинстве, особенно въ мисологическихъ композиціяхъ, очень изящно.

Къ 1504—5 годамъ относятся и нѣсколько *гравюрз на дерев*, исполненныхъ, судя по выдающимся достоинствамъ работы, самимъ художникомъ и показывающихъ ясно, на какой высокой ступени развитія находилась эта отрасль гравернаго дѣла въ рукахъ Дюрера къ этому времени. Таковы листы съ изображеніями: св. Христофора, св. Франциска, св. Антонія и Павла, вознесенія на небо св. Марів Магдалины, св. семейства съ двумя ангелами, Голговы и св. семейства съ 5 ангелами.

Св. Христофорт <sup>3</sup>) въ видъ бородатаго великана, съ огромнымъ стволомъ дерева въ лѣвой рукъ и въ развѣвающейся по вътру одеждъ переходить вбродъ черезъ рѣку, обративши лицо къ младен-

<sup>1)</sup> y Bartsch 42, Heller 628, Rettb. 88.

<sup>2)</sup> Y B. 20, H. 450, R. 90.

<sup>\*)</sup> Y B. 104, H. 1823. R. 56.

му Христу, стоящему у него на плечакъ. На берегу ръки, куда направляется св. Христофоръ, его ожидаетъ отпельникъ въ монавескомъ одъяніи, съ фонаремъ въ лъкой рукъ и мосохомъ въ правой.

Св. Антоній и Поселе на другомъ листв і) изображены сидящими на лісной молянії съ протеквющимъ по чей ручейкомъ подлії простого стола, на которомъ поставленъ небольшой кресть и кувшинъ. Оба въ монашескихъ одеждахъ; одинъ, поставлени посехъ у ногъ, провигиваеть руки по направленію къ ворону, слетающему къ нимъ съ большимъ хлібомъ въ клювії; въ чащій ліста видень одень.

Се Франциска 1) въ одежде ордена францисканцевъ предотавленъ среди густого леса съ видненощимся въ глубине его готическимъ зданіемъ. Опустившись на одно колено и протянувши руки впередъ, святой съ страдальческимъ выраженемъ лица смотритъ вверхъ на распятіе, удерживаемое въ воздухе пестью небольшими крыльями. Отъ распятія въ св. Франциску опускаются какъ бы лучи света такъ, что отъ наждой раны на рукахъ и ногахъ Спасителя и отъ прободеннаго ребра его они падаютъ на те же места на теле святого, производя на немъ такія же раны. Вблизи св. Франциска поместился монахъ, уснувшій надъ книгой.

Въ сценъ возмесения на небо св. Мандалини <sup>3</sup>) святая, совершенно нагая, прикрываемая только своими длянными распустившимися волосами, съ молитвенно сложенными руками и съ нимбомъ вокругъ головы, возносится вверкъ поддерживаемая шестью маленькими ангелами. Внизу на землъ видиа фигура отщельника, глидищаго на удаляющуюся къ небесамъ святую. На заднемъ шланъ широкое море съ плавающими на немъ судами; на переднемъ скалы, пороснія лъсомъ.

Св. семейство съ дедия ангелами на слъдующемъ листъ ') расположилось подъ сводами арки, украшенной по угламъ нолулежащими фигурами. Пр. Богородица, сидя на скамъъ, одною рукою поддерживаетъ младенца Інсуса, а другой держитъ групу. Св. Госифъ стоитъ подяв нея; два большихъ ангела въ длинныхъ одеждахъ пред-

<sup>&#</sup>x27;) y B. 107, H. 1867. R. 59.

²) y B. 110, H. 1829, R. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Y B. 121. H. 1885. R. 60.

<sup>&#</sup>x27;) y B. 100, H. 1806, R. 61.

лагають младенцу цвёты и плоды, къ которынь онъ протигиваеть свои ручки. Черезъ отверстю арки виденъ пейважъ.

На последней изъ перечисленных гравюръ 1504 года воспреизведена сложная композиція Голосы со сценой распятія на крестахъ
Христа и двухъ разбойниковъ 1). Всё трое висятъ еще пригвожденные ко крестамъ; у ногъ Інсуса стоитъ на коленахъ одна изъ святыхъ женъ, охвативши руками подможіе высокаго креста. Ко кресту,
на которомъ виситъ одинъ изъ разбойниковъ, приставлена лестищасъ взбирающимся по ней вверхъ воиномъ; остальное пространство
Голгосы наполнено толпою воиновъ, коннихъ и пенихъ. На переднемъ плане картины — лежащая безъ чувствъ Богоматерь, которую
поддерживаютъ и окружаютъ другія святыя жены и апостолы; направо подле нихъ группа воиновъ, снорящихъ объ одежде Христа,
которую они разрывають на части. На заднемъ плане вдали среди
гористаго ландшафта виденъ Герусалимъ.

На гравюръ 1505 года съ изображеніемъ «св. семейства» <sup>2</sup>) пр. Богородица держить младенца Христа, приникцаго къ ея полуоткрытой груди; подлъ нея—св. Іосифъ, а сзади съ одной стороны три ангела, съ другой — два, которые, держа ноты въ рукахъ, поютъ. Вверху въ облакахъ Богъ-Отецъ съ державою въ лъвой рукъ и благословляющій правой; ниже — Духъ Святой въ видъ голуба. Второй планъ ванимаеть общирный нейзажъ.

Исполненіе всёхъ этихъ гравюрь, рёзанныхъ на деревё, какъ сказано, повидимому, самимъ художникомъ, отличается такнии высокими достоинствами; тонкость и изящество рисунка настолько велики, а моделлировка фигуръ настолько пластична, что по степени совершенства ихъ можно было бы поставить немногимъ неже хорошихъ гравюръ на мёди, къ которымъ онё въ значительной степени приближаются. Штриховка, въ высшей степени детальная, и рисунокъ легкій, изящный и точный указывають здёсь ясмо, какъ великъ быль прогрессъ въ умёньё художника обращаться съ рёвцомъ, за который онъ брался, когда и въ гравюрё на деревё, какъ и въ произведеніяхъ живописи, въ рисункахъ и въ гравюрахъ на мёди, хотёлъ представить яркіе образцы своего великаго мастерства.



<sup>1)</sup> Bartsch 59, Heller 1640, Rettb. 62.

²) Y B. 99, H. 1991, R. 89.

Среди всёхъ этихъ превосходныхъ гравюръ на мёди и деревё должно выдълить три листа съ изображеніями лошадей, какъ наименве удачные. На одномъ изъ нихъ, извъстнымъ подъ названиемъ «большой или взнузданной лошади» (В. 97, Н. 1009, К. 84), подлъ большой взнузданной лошади стоить вооруженный воинь, держащій ее за уздечку; на другомъ (объ гравюры на мъди), называемомъ обыкновенно «малою лошадью» (В. 96, Н. 1000, R. 85) животное меньшихъ размеровъ безъ сбрун; на третьемъ (грав. на дереве, В. 111, Н. 1832, R. 86) изображение лошади, имветь место въ сцене сраженія св. Георіїя съ драмономъ, которому святой вонзаеть въ пасть свое копье. Всв три изображенія, представленныя въ разнообразныхъ раккурсахъ, въ первой гравюръ особенно трудномъ (лошадь поставлена головою наискось вглубь картины), не отличаются твиъ глубокимъ знаніемъ натуры, какое прямо поражаеть у Дюрера въ другихъ многочисленныхъ изображеніяхъ животныхъ разнообразныхъ породъ. Такимъ образомъ, даже въ эту опоху высокаго развитія Дюреру сравнительно мало удавались фигуры лошадей. И этимъ обстоятельствомъ, повидимему, болве чёмъ другими какими-либо причинами объясняется тоть факть, что художникь, сознавая всю трудность этого рода изображеній даже для такихь выдающихся дарованій, какь его собственныя, и желая облагчить ее для другихъ художниковъ въ будущемъ, производить впоскедствин цельи рядъ самыхъ тидегольныхъ литудій лошадиныхъ формь и пропордій, ноторыя онь намеревался опубликовать въ конце своей жизни въ навъстномъ изследовании о пропоријяхъ на ряду съ результатами измърений человъческихъ тълъ, (камь это ясно изъ сохранившейся въ рукописи программы самаго изследованія его) 1), не успевнии однако осуществить своихъ намереній во всей полноть.

<sup>&#</sup>x27;) См. отривовъ изъ рукописнихъ набросковъ Дюрера, опубликов у Lange und Fuhse: Durers schriftlicher Nachlass etc. s. 280—281. Подробности наже въ главъ о теоретическихъ сочиненияхъ Дюрера по искусству.

## ГЛАВА VI.

Второе путемествіе Дюрера въ Италію и пребиваніе въ ней съ конца 1505 по 1507 годъ. Влижайнія причини и ціли этого путемествія. Письма Дюрера въ гуманисту Пиригейнору, какъ матеріаль для ознакомменія съ внутреннею и визимню живань художника въ Венеціи. — Побадка Дюрера въ Бодонью. — Произведенія, созданника Дюреромъ въ періодъ пребиванія въ Италіи. — Значеніе второго заграничнаго мутемествія Дюрера въ исторіи личнаго художественнаго развитія его и въ исторіи ивинедало испусотва вможи Вепрожденія.

Въ концъ 1506 года Дюреръ вторично на предолжительный срокъ убяжаеть въ Италію. Каковы могли быть ближайшія причины и цѣли этого далекаго путешествія?.. Что побуждало художника предпринять его, именно, въ этоть моменть и къ чему онь стремился, отправляясь послѣ одиннадцатильтниго перерыва, снова въэтоть прекрасный край, гдѣ возрожденное искусство подготовилочже къ тому времени шышный расцевть?.. — За отсутствіенъ точныхъ и ясныхъ указаній со стороны самого художника, возможник въ качествъ отвъта лишь болѣе или менѣе правдоподобныя догадки, и этимъ объясняется разнообразіе мижній по дамному вопросу въ существующей литературѣ о Дюрерѣ.

Уже старъйшій изъ біографовъ художниковъ Возрожденія, Джіорджіо Вазари і), а съ нимъ вивств и нівкоторые изъ позднівниихъ біографовъ, утверждали, будто предпринимая свое путешествіе въ Италію, Дюреръ имівль въ виду лично отстанвать тамъпередъ судомъ свои права, какъ художника, противъ тівхъ нарушистелей ихъ, которые, какъ напримівръ знаменитый Маркантоніо Раймонди, копировали его гравюры и другія произведенія не только-

<sup>1)</sup> G. Vasari, IX, 267 ed. Lemonier.

бевъ разръшенія самого Дюрера, но и поставляя свои собственния имена на копіяхъ вивсто имени настоящаго ихъ автора. Большинство послівдующихъ изслівдователей і) однаво, справедливо указывав несостоятельность такого утвержденія, (въ виду того, что большая часть гравюрь, копіи съ которыхъ, по словамъ Вазари, были сдівланы Раймонди раніве 1505 года, въ дійствительности была исполнена самимъ Дюреромъ только послю возвращенія его на родину изъ второго его путешествія въ Италію), выставляли иныя догадки о причинахъ и ціляхъ этого путешествія.

Указывали, какъ на ближайщую причину отъйзда Дюрера изъ Нюренберга, свирвиствованиую въ этомъ городъ въ 1505 году страшную больэнь, похожую на чуму, оть которой художникь старался спастись, удалившись изъ города. Утверждали, что Дюреръ увхаль въ Италію и въ частности въ Венецію, где находилось тогда значительное чесло соотечественниковъ художника, въ надежде на выгодные заказы тамъ новыхъ работь и широкій сбыть своихъ прежнихъ произведеній въ виду той извістности, которую Дюреръ успъль уже получить на съверъ Италіи, особенно благодари распространению своихъ превосходнихъ гравюръ. Ссылались на первое письмо Люрера къ Пиркгемейру, въ которомъ онъ сообщаеть своему другу, что здоровье его уже поправилось, изъ чего заключали, что ближайней причиной повядки художника въ Италію была личная болёзнь его, а ближайшею цёлью ея-желаніе оправиться оть этой бользии среди благословенной природы этой прекрасной страны. Усматривали въ этомъ путешествін также вліяніе друвей Дюрера гуманистовъ, которые находили весьма полезнымъ для художника еще разъ постить и более основательно повнакомиться на почвъ самой Италін съ искусствомъ классическимъ и итальянскимъ новаго времени, а отчасти и литературою древняго міра... Несомивнию однако, что при наличности всъхъ перечисленныхъ мотивовъ и обстоятельствъ наиболее важное, решающее значение должно было вмёть собственное желаніе Дюрера—снова, и на этотъ разъ уже въ пору артистической своей зралости, постить ту страну, которая 11 лать назадь произвела на него такое сильное впечатление и оказала столь благотворное вліяніе на художественное развитіе; - посётить

<sup>1)</sup> Cp. A. v. Eye: Leben und Wirken A. Durers, S. 219 f.; Thausing: Durer I, 311 f.; Springer: A. Dürer, S. 58 f.; Ephrussi: A. Dürer et ses dessins, p. 103 sq. M Ap.



для того, чтобы еще съ большею совнательностью и пониманіеть искусства, чёмъ прежде, въ періодъ перваго своего путеществи, поработать здёсь подъ непосредственнымъ воздёйствіемъ высокить образцовъ и въ непосредственномъ общеніи съ выдающимися художниками тогдашней Италіи.

Чёмъ наполнено было въ Италіи существованіе Дюрера? Какъ проводиль онъ здёсь свою жизнь и каковы были его общественние и частные интересы?.....Общирнымъ и любопытнымъ матеріаловъ для рёшенія всёхъ этихъ, какъ и нёкоторыхъ другихъ вопросовъ, относящихся къ пребыванію Дюрера въ Италіи, является переписка художника съ знаменитымъ другомъ его, гуманистомъ Пиркгеймеромъ, изъ которой для насъ сохранились почти всё письма самого Дюрера (въ числё десяти), разошедшіяся по различнымъ собраніямъ 1). Въ цёляхъ, ноставленныхъ нами, приводимъ здёсь въ въвлеченіи содержаніе всёхъ этихъ писемъ, предоставляя въ наиболёе интересныхъ мёстахъ говорить самому автору ихъ.

Первое цисьмо, помъченное 6 января 1506 г., носить чисто дъловой характеръ и только въ концъ его упоминается о начать большой работы кудожника по заказу его соотечественниковь і. Извъщая своего друга Пиркгеймера, послъ новогоднихъ поздравленій, о томъ, что здоровье его успъло значительно поправиться, Дюреръ сообщаетъ, что порученіе Пиркгеймера относительно нокунки въ Венеціи хорошаго жемчуга и драгоцънныхъ камней не могло быть исполнено имъ. Ничего хорошаго, — пишетъ Дюреръ, — изъ эткъ предметовъ я здъсь не нашелъ, такъ какъ все лучнее уже разобрано нъмцами-ювелирами; а тъ итальянскіе продавцы, которые живуть на Riva, стараются всегда взять вчетверо дороже дъйствительной стоимости и отличаются всё недобросовъстностью. Вообще, по сле-

<sup>2)</sup> Рачь идеть о большомъ алтарномъ образв, известномъ подъ названень Rosenkranzfest и заказаниомъ для церкви св. Вареоломея въ Венеціи; нинъ въ монестырской церкви Strahow близъ Праги, опис. ниже.



<sup>&#</sup>x27;) Письма эти, доставшіяся по смерти Пярктеймера насинку его Гансу Інгофу, впослідствім перешли въ различанить владівльцайть, причемъ висьмо второе доставов Невеге въ Кельні, письмо шестое порешло въ Royal society въ Лондоні; письмо девятое—въ Британскій музей въ Лондоні, а остальния семь находятся въ Норевбергской городской библіотекі. Опубликованы отдільныя письма въ различное время у смитт; Сатре, Thausing, и н. др., а всі вийсті полностью у Lange und Fuie: Durers schriftlicher Nachlass, S. 18—41.

вамъ Дюрера, во Франкфуртъ можно пріобръсти и лучнія вещи, и ва болье дешеные прии, чемь въ Венеши. Трив не менье художникь просить своего друга обращаться къ нему всегда, когда понадобится что-жибо исполнить для него въ Венеціи, такъ вакъ онъ котель бы отплатить Пирктеймеру каною-лібо значительной услугой за то одолженіе, которое тоть сдёлаль ему, ссудивши деньгами на путепествів въ Италію. Денежный долгь своему двугу сильно безпоконть Дюрера и онь уможноть Пирктеймера повременить, объщая уплатить его при первой возможности. Большія надежды на полученіе значительной суммы денегь Дюрерь возлагаеть по поводу начатаго ниъ заказа большого алтариаго образа, даннаго художнику німецкими купцами, проживавшими из Велеціи.— Недавно началь я. сообщаеть онь, -- писать для здёшнихь нёмециих жителей одинь образъ, за которий они объщноть заплатить мив 110 рейнскихъ гульденовъ; изъ нихъ раскодовъ на матеріали для него будеть не болве 5 флориновъ. Въ течение восьми дней и успълъ уже вриготовить доску для образа, выровнявием са повержность и покрывши ее бълой грунтовкой. Темерь немедленно же кочу начать писать его и черезъ масять посла Паски, если Богь дасть, образъ долженъстоять уже на алтаръ. Деныч я надънось съ Бежьею помощью всъ сберечь и изъ нихъ постараюсь ваплатить вамъ мой долгъ, ибо, какъ я думаю, въ ближайшемъ будущемъ я не долженъ буду посылать денегь ни матери, ни женв»...

Въ савдующемъ письмъ (отъ 7 февраля 1506 г.), извиняясь передъ Пиркгеймеромъ за долгое молчаніе и увёрям его въ своей неизмѣнной преданности, Дюреръ съ видимымъ увлеченіемъ описываетъ свою жизнь въ Венеціи. — «Желалъ бы я, — пишетъ онъ, — чтобы вы сами находились темерь въ Венеціи: здѣсь такъ мисто корошихъ товарищей среди итальящевъ, которые чѣмъ дальше, тѣмъ больше привизываются ко мнѣ, что конечно должно быть очень пріятно моему сердцу, а также много мудрыхъ учещихъ, хорошихъ игроковъ на лютнѣ и флейтѣ, знатоковъ искусства и людей съ благородными убѣжденіями и истинной добродѣтелью, которые оказываютъ миѣ большой почеть и дружбу»... — Впрочемъ, прибавляеть Дюреръ, находятся здѣсь также и такіе дурные, нреступные люди, существованія которыхъ на землѣ онъ даже не могъ допустить; таковы были нѣкоторые изъ итальянскихъ художниковъ,

считавникъ его опаснымъ для себя конкурентомъ. -- «Я имъю здъс многихъ друзей-итальянцевъ, пишетъ Дюреръ, которые предупреждали меня, чтобы я нивогда не влъ и не пиль съ нъвоторым втальянскими живописцами (чтобы не быть отравленнымъ ими). И въ самомъ дълъ, отъ няхъ вообще я видълъ много вражды и зл. котя они и копировали мои произведения въ перквахъ и вообще вездв, гдв только могли ихъ видеть 1). Эти художиники темъ не менъе порицали мои провъеденія, говоря, что они исполнени ж ев античном стиль и потому несорожи. Однаво Джіовання Беллини очень хвелиль меня передъ многими благородными и знатним людьми. Онъ очень желаль получить оть меня что-нибудь на память и самъ припель ко мев и просиль меня сдвлать ему что-либо, объщая даже заплатить за это. И всъ говорили, что онъ очень добрый и честный человёкь, и и самъ получиль къ нему больное расположеніе. Онъ очень старъ, но все-таки онъ лучию всых остальных въживописи... И тъ произведения, котория одиниадил лъть тому назадъ мив очень нравились, теперь уже не нравится, мив болве; и если бы и самъ икъ не видель, то никому другому не повериль бы. Знайте, что вдесь есть много живописцевь лучнихъ даже, ченъ мастерь Якобь (т.-е. Джакопо Барбари), ком Антоній Кольбъ и клился, что неть на земле лучшаго живописи, чвиъ этогь Якобь. Другіе сивнянсь надъ этимъ, говоря, что есл бы онъ быль действительно хоропрь, то останся бы здесь. Сегодия я началь уже набрасивать композицію ваказанняю образа. Кь сожальнію, недавно мон руки такъ разбольнись, что я не могь работать; теперь и, наконень, избавился оть этого»...

Въ третьемъ письмѣ (отъ 28 февр. 1506 г.) послѣ нервихъ привѣтствій Пиркгеймеру Дюреръ сообщаєть. — «Знайте, что здоровье мое теперь, слава Богу, медурно и я работаю быстро. Однаю раньше Троицы я навѣрное не буду готовъ съ этою работой. Я успѣлъ распродать всѣ мои картины: двѣ изъ нихъ продалъ за 24 дуката, а за другія три ваялъ три кольца, которыя при обмѣнѣ инъ оцѣнили также въ 24 дуката. Однако когда я ноказалъ ихъ своитъ корошимъ нріятелямъ, они съазали, что кольца эти стоятъ всяю

<sup>1).</sup> Ръчь идетъ, новидимому, не только о гранирахъ, но и другихъ произвеленіяхъ Дюрера—рисункахъ и небольшихъ картинахъ, привезенныхъ имъ съ собою въ Италію для продажи и распродававшихся имъ въ различное времи.



около 22 дуклють. А такъ какъ вы поручили мив купить здвсь драгоцвиных камией, то я рвшиль поскать вакъ эти кольца череть Франца Интофа: нокажите ихъ знающимъ людямъ и если они вамъ поправятся, то велите оцвинть ихъ и за такую цвну- оставьте ихъ у себи... Хотвлъ бы я, чтобы и вы были туть: это было бы для васъ очень полевно, и я уввренъ, что пребываніе ваше здвсь показалось бы вамъ кратковременнымъ, ибо туть есть много образованныхъ людей и истинныхъ цвнителей искусства. Однако ивкоторые изъ итальянцевъ иногда настолько притвеняютъ меня, что по временамъ я принужденъ скрываться отъ нихъ. Впрочемъ всё благородные и знатные люди относятся ко мнё хорошо и одни только живописцы дурно»...

Следующее нисьмо (оть 8 марта 1506 года) наполнено сообщеніями Дюрера о техт хлопотахъ, которыя онъ миёлъ по покупкъ для Пиркгеймера кольца съ сапфиромъ и аметиста, при чемъ художникъ былъ нагло обманутъ купцомъ, взявшимъ за аметистъ въ семь разъ большую цёну, чёмъ сколько онъ стоилъ въ действительности, и художнику пришлось поплатиться собственными деньгами за свою неопытность и доверчивость.

Неслотря на старанія Дюрера угодить богатому патрицію, Пиркгеймеръ не всегда былъ доволенъ его пріобретеніями и иногда. даже прямо отсылаль обратно художнику купленныя имъ вещи. Такъ сделаль онъ съ присланнымъ ему Дюреромъ кольцомъ съ изумрудомъ, и художникъ съ сожалъніемъ извъщаеть Пиригеймера объ обратномъ его полученін въ своемъ пятомъ письмі оть 2-го апръля 1506 года, жалуясь туть же и на нъкоторыя непріятности въ своей жизни въ Венеціи, какія пришлось ему испитать за постеднее время отъ тамошнихъ живописцевъ. -- «Знайте, пишеть онъ, что здетние живописцы относится ко мив безобразно: уже три раза принуждали они меня являться на судь нередь палатей господъ (Signoria), и а долженъ быль заплатить 4 флорина въ ихъ цеховую кассу. Знайте также, что я успъль бы заработать за это время много денегь, если бы не взялся сделать для немпевь известный вамъ алтарный образъ. Оказывается, что работать надъ нимъ приходится очень много и я никакь не могу закончить его раньше Тронцы, Однако теперь заказчики уже не дають мив за него болбе 85 дукатовъ, а между тъмъ вы сами знасте, сколько здъсь приходится тратиться на живнь. Я успёдь продать за нослёднее врем еще н'всколько моихъ произведеній и н'вкоторую сумму денеть послаль домой, такъ что у меня осталось очень немного. Но мои выдежды таковы: я кочу не прежде уёкать отсюда, чёмъ буду въ состояніи съ благодарностью заплатить вамъ свой долгъ и сверхъ того еще сберечь себ'є около сотни флориновъ. Все это я легю могъ бы сдёлать, если бы не взялся исполнить для н'вмцевъ упомянутый образъ, ибо, исключая н'всколькихъ живописцевъ, весь мірь относится здёсь ко ми'в благосклонно»...

Шестое письмо (оть 25 апрёля 1506 г.) посвящено заботивымь разспросамь Дюрера у Пиригеймера относительно судьби колца съ сапфиромъ, посланнаго последнему художникомъ черевъ Ганса Имгефа, ибо молчаніе Пиригеймера относительно того, получиль ли онь это кольцо, сильно безпокондо художника.

Следующее письмо, написанное Дюреромъ после продолжительного перерыва (отъ 18 августа 1506 г.), авторъ начинаетъ длинимъ приветствиемъ на поманомъ итальянскомъ языке по адресусвоего знаменитаго друга, выхвалмя его умъ и разносторония способности и видимо желая показать ему свои пріобретенія въ области итальянскаго языка, сделанныя за время пребыванія въ Венеціи. Остальна часть письма снова наполнена сообщеніями Дюрера относителью порученій, данныхъ ему Пиркгеймеромъ: онъ купилъ и выславнослёднему изъ Венеціи «vitrum ustum» (стеклянныхъ, расписанныхъ эмалью предметовъ), два ковра, перьевъ для шляпы и т. л.; порученій же по покупкъ греческихъ книгъ новъйщихъ изданій, если таковыя имъются въ Венеціи; тонкой бумаги для письма и нък. др. предметовъ, художникъ исполнить не могъ, не найдя ничего подходящаго и достойнаго вниманія своего ученаго другъ.

Изъ первыхъ строкъ следующаго письма (отъ 8 сентебра 1506 года) мы видимъ, что Пиркгеймеръ продолжаетъ беззастенчиво эксплуатироватъ доброту художника, желавиваго чёмъ-либо отблагодарить его за денежную ссуду на путешествіе, отнимая у Дюрера драгоцівное время, необходимое ему для работъ, на удовлетвореніе разнообразныхъ прихотей, на исполненіе все невыхъ и новыхъ порученій. Тутъ же художникъ сообщаетъ, наконецъ, и свідівна о своей картинів, начатой имъ нівсколько мізсяцевъ назадъ и теперь уже законченной. — «Алтарный образь этота оказался очень хоро-

наима и особенно удачныма по своима краскама, — пишеть онь въ этомъ письмъ. —За нее я получила очень много похвала, но ка сомодлинно очень мало выгоды. Я могь бы ва это время легко заработать 200 дукатовъ, но я отказывался отъ большихъ работъ. Теперь однако, благодаря этой работъ, я заставила замолчать вспах тишех живописцевъ, которые говорили, что въ испусствъ гравирования я очень опытенз, но въ живописныхъ работатъ не умпю обходиться съ красками. И теперь уже наждый изъ нист говоритъ, что болье красивыхъ красокъ никогда еще не видалъ... Картину мою осматривали также и дожъ, и патріархъ».

Въ своемъ девятомъ письмъ, написанномъ двъ недъли спусти послъ предыдущаго (отъ 23 сентября 1506 г.), Дюреръ сообщаетъ еще объ одномъ своемъ произведеніи, исполненномъ имъ за послъднее время въ Венеціи. — «Ви уже знаете изъ предшествующаго письма, — говоритъ онъ, — что алтарный образъ готовъ; закончена также и другая моя картина, подобной которой я еще никогда не дълалъ. Какъ это вы сами могли бы благосклонно признать и какъ я самъ понимаю, лучшаго изображенія Маріи ньта въ циллой странть. И всть здъшніе художники хвалять ее, говоря, что они никогда не видъли болье возвышеннаго и жизненнаго образа 1)... Знайте также, — прибавляеть онъ, — что недъли черезъ четыре я буду совсёмъ готовъ къ отъёзду. И я надёюсь, если Богь поможеть, скоро быть снова вмёстё съ вами и опять поучаться у васъ мудрости»...

Однако проходять еще три недъли и въ новомъ письмъ (отъ 13 октября 1506 г.), послъднемъ изъ дошедшихъ до насъ, художникъ, успъвшій въ теченіе года свыкнуться съ жизнью въ Венеціи и привязаться къ тъмъ ея благамъ, которыхъ не давала родная ему страна, сообщаеть, что моменть отъйзда своего изъ Италіи онъ хочеть и долженъ опять отдалить.— «Вы пишете мнъ, — отвъ-

<sup>\*)</sup> Рѣчь идеть, повидимому, о томъ образѣ Мадоним, который находился, по словамъ Таузинга (Thausing: Durer I, S. 866) въ собравім маркиза Lothian въ Шотландіи: сидящую Мадонну, почти въ натуральную величину, увѣнчивають короною два летящіе надъ ел головою ангела. Къ сожалѣнію, установить подлинность этого произведенія, повидимому, невозможно въ виду ел сильно испорченнаго состоянія и поздневащихъ реставрацій, равно какъ и по отсутствію какихъ-либо убѣдительнихъ доказательствь несомитивой принадлежности ен кисти самого Дюрера.



чаеть онъ Пиркгеймеру на его письмо,-что и долженъ уже свер возвратиться домой; могу сообщить вамъ только, что постараюз прівкать, когда это будеть возможно для меня. Я обязань зарабтать еще себе здесь на дальнейшую жизнь; чоо около 100 дув-TOBE H VCHERE HCTDATHTE HE EDECKH H IDVIJO HDOIMOTH: SEKESER I также два ковра, за которые нужно завтра ваплатить и которые з хочу отослать съ можиъ багажомъ»... Сообщая затёмъ о нових своихъ хлопотахъ по исполнению нъсколькихъ поручений Пирисфмера и другого своего друга Стефана Паумгертнера, Дюрерь добвляеть, въ концъ письма. - «Дней черезъ десять и, въроятно, буд наконець готовъ. Затемъ я должень буду поехать еще въ Боловы, чтобы поучиться тамъ законамъ перспективы (um Kunst willen in heimlicher Perspectiva), которымъ объщаль научить меня одинь из тамошнихъ художниковъ. Тамъ я долженъ пробыть дней овем дсяти и заткиъ снова возвратиться въ Венецію; а потомъ съ бижайшею почтой хочу, наконець, отправиться на родину. О, пак холодно и непривътливо будеть тамъ для меня самое солнце: здос н-господинъ, а тамъ мив придется быть какъ бы рабомъ (Schmiretzer)>...

Однако предположеніямъ Дюрера, высказаннымъ и въ этопъ письмъ его, не суждено было оправдаться, повидимому, болье всяго вследствіе нежеланія самого художника—покинуть благословенную страну, которую онъ успъль полюбить больше родины, и онъ возвратился въ Нюренбергь только въ началъ следующаго 1507 года

Обращаясь къ обозрѣнію самыхъ работь, исполненныхъ Дюреромъ за время второго пребыванія его въ Италіи, равно какъ в на пути изъ Италіи на родину, мы остановимся прежде всего на томъ большомъ алтарномъ образѣ, котораго созданіе, какъ выдѣли изъ приведенныхъ выше писемъ художника, заняло большую часть времени его, являясь за этотъ періодъ важнѣйшихъ въртистическихъ трудовъ его.

Писанный по заказу соотечественниковъ Дюрера для церква св. Вареоломея въ Венеціи и законченный въ сентябрѣ 1506 г., образъ этотъ пріобрѣтенъ былъ впослѣдствіи у духовенства названной церкви императоромъ Рудольфомъ II для королевскаго собравія въ Прагѣ, откуда позднѣе неизвѣстнымъ путемъ перешелъ въ монастырь премонстратовъ въ Страховѣ близъ Праги. Многофигуркая

сложная композиція его і) воспроизводить сцену раздачи Пр. Богородичею и младенцема Христома опитося из рост во оремя, тактназываемаго, праздника розт (Rosenkranzfest). Въ центръ композиціи на тронъ подъ балдахиномъ темновеленаго цвъта съ пурпурной каймой сидить Пр. Богородица въ роскопнюмъ голубомъ одъяніи, съ длинными бълокурыми локонами, разсыпавшими си по плечамъ ев.



Pac. 29.

Лѣвой рукою она возлагаеть вѣнокъ изъ розъ на голову императора (Максимиліана I), одѣтаго въ длинную пурпурную мантію и благоговѣйно преклонившаго колѣни передъ св. Дѣвой. Правая рука ея поддерживаетъ младенца Христа, который, поднявши обѣнми ручками кверху вѣнокъ, намѣревается возложить его на голову колѣнопреклоненнаго папы (Юлія II), облеченнаго въ роскошное папское

<sup>&#</sup>x27;) Образь этоть по фотографіи сь оригинала воспр. у Knackfuss: Dürer, S. 45; Thausing: Dürer (вь контурахь), I, S. 352 и др. См. нашь р ис. 29.

оденніе пурпуроваго цвета съ драгопеннымъ шитьемъ. Съ обыть сторонъ позади папы и императора стоять кольнопреклонелии мужчины и женщины, члены въмецкой колонів въ Венеців, новивмому, главитишне изъ заказчиковъ алгарнаго образа, на которих св. Доминикъ и нъсколько маленькихъ летящихъ ангеловъ такж воздагають вёнки. Надъ толовой Богоматери два летящих внем держать корону; еще выше два такихъ же ангела придерживають длинныя кисти балдахина; одинъ изъ антеловъ, силя у ногъ Больродицы, играетъ на мандолинъ. На второмъ планъ, позади группи кольнопреклоненных заказчиковь, стоить самь Дюрерь радомь съ другомъ своимъ Пиркгеймеромъ; на листъ, который художникъ держить въ рукахъ, начертана надпись: «исполнено въ теченіе шт мъсяцевъ Альбертомъ Дюреромъ изъ Германіи въ 1506 году (exegit quinquemestri spatio Albertus Dürer Germanus MDVI), I обычная монограмма художника. Въ глубинъ картины виденъ обширный гористый пейзажъ.

Каковы были качества самаго исполненія этого большого ытарнаго образа, на созданіе котораго художникь употребиль, (кагь онъ съ удареніемъ отмѣчаеть не только въ письмахъ, но и на самой картинв), цвлыхъ пять мвсяцевь упорнаго и тщательнаго туда, очевидно съ намерениемъ показать итальянцамъ талантъ свой во всемъ его блескъ, на возможной для него высотъ?.. Мы знаемъ изъ цитированныхъ уже выше мъстъ переписки Дюрера съ Перкгеймеромъ, что создавая эту большую композицію, художникъ едва ли не болъе всего остального стремился поразить будущихъ зрителей особою яркостью и соъжестью красок; котёль доказать итыянскимъ художникамъ, порицавшимъ его болъе всего за неумъне пользоваться красками, что теперь и въ этомъ отношенін ему ульлось настолько развиться, что новое произведение его могло быть поставлено въ отношеніи достоинствъ колорита не только на рядусь лучшими произведеніями изв'ястных вему м'ястных мастеровь, но в выше многихъ изъ нихъ. И изъ дальнъйшихъ показаній самого Дорера въ тъхъ же письмахъ его мы имъемъ право заключеть, что это важнъйшее стремление его было достигнуто имъ съ большимъ и несомнъннымъ успъхомъ, который былъ признанъ даже итальянским художниками, прежде столь порицавшими его и увидъвшими въ этомъ произведеніи блестящее доказательство его геніальности, восторые

ствовавшей надъ всёми представлявшимися ему трудностями. Въ своемъ законченномъ видё алтарный образъ этотъ долженъ былъ отличаться особеннымъ блескомъ, свёжестью и прозрачностью красокъ, и нужно думать въ виду сказаннаго, что таковымъ, именно, онъ былъ и въ самой дёйствительности. Къ сожалёнію, въ настоящее время о красочныхъ достоинствахъ его судить невозможно въ виду того состоянія картины, въ какомъ она находится нынё 1), послё того какъ, испорченная въ теченіе предыдущихъ столётій во многихъ частяхъ, она была въ сороковыхъ годахъ нынёшняго вёка подновлена неумёлымъ реставраторомъ, лишившимъ тёмъ самымъ позднёйшихъ изслёдователей возможности судить о подлинныхъ краскахъ картины, почти исчезнувшихъ подъ новыми подмалевками.

Что касается самой композиціи картины, то выдающіяся достоинства ея несомніны. Всі отдільныя фигуры и цілыя группы расположены здісь по законамъ строгой симметрін и гармоніи, образуя въ общемъ то ритмическое построеніе, которое такъ любили художники Возрожденія, усматривая въ немъ какъ бы высшее проявленіе закона гармоніи въ компановкі отдільныхъ частей. Позы и движенія всіхъ участниковъ праздника естественно придають ціслому характеръ торжественности и спокойнаго величія, соотвітствующихъ внутреннему содержанію совершающагося событія и далекихъ здісь отъ той мертвенной неподвижности, въ какую такъ часто впадають художники съ меньшимъ талантомъ при воспроизведеніи подобныхъ сюжетовъ.

Въ общемъ нельзя не отмътить здъсь стремленія великаго нъмецкаго художника, пріъхавшаго поучиться у своихъ итальянскихъ собратьевъ, несмотря на все величіе собственнаго таланта,—приблизиться къ работамъ выдающихся итальянскихъ мастеровъ въ нѣкоторыхъ важнѣйшихъ отношеніяхъ. И это стремленіе сказывается тутъ столько же въ указанномъ уже красочномъ блескѣ картины, въ необычной у Дюрера красотѣ колорита, сколько и въ преобладаніи здѣсь элементовъ прекраснаго надъ обычнымъ у него въ большей части произведеній элементомъ характернаго, особенно въ типахъ

Digitized by Google

¹) Cp. Waagen: Deutsches Kunstblatt 1854, S. 200 f. n 1856, S. 378.—Zeitschrift für christlich. Archäologie und Kunst, Leipzig 1857, S. 88 f.—E. Forster: Denkmale deutscher Kunst VIII, 8, S. 19.—M. Thausing: Dürer, S, 354, n pp.

лицъ, носящихъ на себѣ даже при портретности ихъ отпечатокъ идеализаціи, и въ постановкѣ отдѣльныхъ фигуръ и цѣлыхъ группъ, напоминающей въ значительной степени композиціи итальянскихъ мастеровъ того времени, и преимущественно Джіованни Беллини ').

Существуеть несколько старинных копій съ этого образа, разновременно исполненныхъ. Такъ, Геллеръ упоминаетъ объодной копін на полотнъ, исполненной неизвъстнымъ итальянскимъ художникомъ и находившейся въ старинномъ собраніи кардинала Грима, мъстонахождение которой теперь неизвъстно 2). -- Другая копія, превосходно сохранившаяся и съ вамъчательною отчетливостью и свъ жестью воспроизводящая оригиналь въ его первоначальномъ, еще неиспорченномъ видъ, находится нынъ въ королевской картиний галлерев въ Ввнв 3). - Нвкоторыя изъ копій исполнены съ существенно важнымъ изм'тненіемъ въ композиціи, а именно: фигури св. Доминика и папы Юлія II вовсе отсутствують, а вмісто наль въ картин'в является св. Екатерина. Такой своеобразный варіанть указываеть, -- по мижнію однихъ изследователей (), -- на исполненіе этой копін кімь-либо изъ художниковь протестантова, не желавшимъ по понятнымъ причинамъ включать св. Доминика, основатем ордена доминиканцевъ-католиковъ, и особенно самого папу въ копируемую композицію, и по собственному почину замінившимь иль фигурою св. Екатерины. По мивнію другихъ, видоизмвненіе эте обязано своимъ происхожденіемъ самому Дюреру, и по крайней міріз одна изъ такихъ копій, среди которыхъ должно отметить находящівся въ Ліонскомъ музев и въ частномъ собраніи Урбана въ Прагв') должна принадлежать или самому Дюреру, или кому-либо изъближайшихъ учениковъ его, исполнившему въ краскахъ его композицю по рисунку художника или его указаніямъ 6).

Изъ числа *подговительных рисунков* Дюрера для «празднися розъ» сохранилось нъсколько. Важнъйшими изъ нихъ являются рв-

<sup>&#</sup>x27;) Последнее относится особенно къ фигуре ангела, сидищаго у ного Богородици съ мандолиной; къ группе Богородици съ младенцемъ и увенчивающими ее ангелами на троне подъ балдахиномъ съ длиними кистами, и н. др.

<sup>2)</sup> Heller: d. Leben und Werke A. Dürers, S. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По фотографін воспроизв. у Knackfuss, S. 46.

<sup>4)</sup> Cm. Thausing: Durer, S. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>1 Cm. Chronique des Arts, 1881, september p. 281.

Grimm: über Künstlre uud Kunstwerke (A. Dürer, in Venedig) I, 148 £

сунки съ фигурами строителя возобновленнаго въ 1505 г., Fondaco de'Tedeschi, извъстнаго подъ именемъ мастера Іеронима (Meister Hieronymus), и главивитато изъ заказчиковъ алтарнаго образа, по циени Фуггеръ. Первый изъ рисунковъ, находящійся въ Берлинскомъ кабинеть гравюрь и исполненный тушью на голубоватой бумагъ 1), представляетъ нъмецкаго архитектора въ полфигуры: его худое безбородое лицо строго и выразительно; голова, съ безпорядочно выощимися прядями волось, непокрыта; одежда состоить изъ простой рабочей блузы; въ левой руке его-архитекторскій наугольникъ; рисунокъ помеченъ 1506 г. и монограммою Дюрера. Другой рисуновъ <sup>2</sup>), находящійся въ собраніи Гольфорда въ Лондонв, изображаеть заказчика Фуггера въ томъ самомъ видв, въ какомъ онъ представленъ въ картинъ, непосредственно позади императора. Интересны далве рисунки съ фигурами св. Доминика, изображеннаго до пояса; одного изъ заказчиковъ, стоящаго на колънахъ позади напы; этюды головы Богородицы и головы поющаго ангела (всѣ въ Вѣн. Альбертинумѣ); младенца Христа, держащаго вънокъ, и цълой серіи головокъ летящихъ ангеловъ 3).

Кром'в «праздника розъ», какъ важнейшей работы за время пребыванія своего въ Венеціи, Дюреръ успель создать за этоть періодъ еще несолько произведеній, интересныхъ и достойныхъ изученія въ техъ или иныхъ отношеніяхъ. Таковъ прежде всего небольшой, но превосходно написанный (масляными красками на дерев'в) образъ Христа, распятаго на кресть, находящійся въ Дрезденской галлереть. Композиція, исполненная, какъ видно изъ пометки художника на самой картинть, въ 1506 году, отличается высокою простотою сравнительно съ другими изображеніями того же сюжета у Дюрера '). М'єстомъ действія является зд'єсь не Голгоез со множествомъ участниковъ событія, присутствующихъ при распятіи, какъ обычно, а таинственное пространство, высоко поднимающееся какъ будто въ небесныя сферы надъ группой деревьевъ, видимыхъ внизу въ правомъ углу картины. Единственный

<sup>&#</sup>x27;) Воспроизв. у Ephrussi: dessins, табл. въ 117 стр.; Lippmann, Taf. 10; Gazette des beaux arts 1879, I табл. въ 278 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) y Lippmann, Taf. 428.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) y Lippmann, Taf. 332 x 307-313.

<sup>4)</sup> Образь этоть воспроизведень по фотографіи у Knackfuss: Dürer, S. 47.

кресть, на которомъ распять Спаситель въ терновомъ вънцъ и съ развъвающимся по вътру платомъ вокругъ бедеръ, необыкновеннорельефно выступаеть вивств съ Распятымъ на немъ на мрачномъфонъ картины, благодаря особенно яркому свъту, который падаетъ сверху на крестъ и тъло Христа, еще живого и призывающаго своего предвачнаго Отца извастными словами Евангелія, начертанными здёсь подъ картиной: «Pater, in manus tuas commendo spiritum meum» («Отче, въ руки твои предаю дукъ мой»)!--Въ цъломъ этомъ небольшой образъ привлекаеть къ себѣ взоры зрителя тою эффектною живописностью, которая вообще не часта въ произведеныхъ-Дюрера и которая въ данный періодъ пребыванія его въ Венеція среди итальянскихъ мастеровъ съ ихъ преобладающимъ стремленіемъ къ живописной красотъ, естественно объясняется, какъ и въ предыдущемъ случав, непосредственнымъ и жизненнымъ вліяніемъ на нъмецкаго художника его итальянскихъ собратьевъ, -- и въ данномъ случав, повидимому, болве всего известнаго колериста этой эпохи. Джіорджоне, которому поручено было въ 1506 году украсить живописью ствны зданія Fondaco de'Tedeschi непосредственно переть Типіаномъ, (продолжавшимъ его работу въ 1508 и след. годахъ). и съ которымъ Дюреръ, несомивно, быль лично знакомъ 1).

Весьма интересна третья картина, исполненная Дюреромъ масляными красками за тоть же періодъ. Если «праздникъ розъ» нотребоваль отъ художника болье пяти мъсяцевъ самаго упорнаго и напряженнаго труда, указывавшаго какъ будто на то, что сложныя композиціи давались великому художнику весьма не легко, выполнялись имъ съ большою затратою времени и усилій; то третья, довольно значительная по размърамъ и достаточно сложная по композиціи картина: «мнома Христос» среди ученых ва синалого 2) показываетъ напротивъ, какимъ виртуозомъ въ дълъ умънъя владъть кистью живописца могъ быть при желаніи Дюреръ, съ какою бистротою, легкостью и достоинствомъ могъ создавать онъ, если хотъль, глубоко продуманныя и интересныя композиціи не только въ рисункахъ, но и кистью въ законченномъ видъ. Изъ надинси самого художника, помъщенной имъ на листкъ, вложенномъ въ кни-

<sup>1)</sup> Cp. Crowe und Cavalcaselle: italienische Malerei. Bd. V, S. 177.

<sup>2)</sup> Воспроизнед, по фотографіи у Knackfuss, S. 49. См. нашъ рисуновъ 🔏 30.

ту одного изъ ученыхъ, стоящаго слѣва <sup>1</sup>), мы узнаемъ, что картина эта, находящаяся нывѣ въ галлереѣ Барберини въ Римѣ, исполнена была Дюреромъ въ теченіе всего только пяти дней,—періодъ необычайно короткій для созданія такого произведенія и особенно у Дюрера, который обыкновенно въ своихъ работахъ отличался



Рис. 30.

**щепетильностью, заставляв**шею его подолгу присматриваться къ результатамъ своего творчества, исправлять и дополнять написанное и выпускать въ свёть лишь тогда, когда уже ни въ какомъ отношении произведение не казалось ему незаконченнымъ.

Композиція картины состоить изъ семи фигуръ (до пояса), нредставленныхъ почти въ натуральную величину: въ центръ юноша Христосъ, склонивши свою прекрасную голову съ длинными бълокурыми локонами, обращается съ ръчью къ внимательно слу-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Надпись эта, находящаяся рядомъ съ монограммою Дюрера и цифрою года (1506), гласитъ, что картина представляетъ собою работу пяти дней: "opus quinque dierum".

тую толстую книгу. Другой ученый съ непокрытою головою, лисий съ длинною, совершенно сёдой бородою, стоя передъ Христомъ въправо для зрителя, держить передъ нимъ раскрытую книгу. Трети ученый съ безобразнымъ старческимъ лицомъ безъ бороды и усовъ, стоящій ближе другихъ ко Христу, повидимому, наибол'те ожесточенно спорить съ божественнымъ юношей, какъ можно думать, сум по жестамъ его и мимикъ. Изъ остальныхъ присутствующихъ при споръ лицъ, размъстившихся на второмъ планъ картины, одивъ справляется съ текстомъ полуоткрытой книги, которую онъ держитъ въ рукахъ; другіе два внимательно прислушиваются къ спору ученыхъ съ Христомъ.

Несмотря на совершенное заполнение всей картины фигурами, композиція отличается простотою и ясностью, которыя приближають ее къ композиціямъ лучшихъ рельефовъ классическихъ скульпторовъ О степени первоначальной колоритности, о достоинствахъ красокъ въ картинъ, въ настоящее время трудно судить какъ вслъдствіе позднъйшихъ подмалевокъ въ нъкоторыхъ частяхъ ея, такъ и потому, что поверхность ея покрыта была впоследствіи густымъ слоемъ лака, мъщающимъ различить съ достаточной точностью красочния соотношенія. Тъмъ не менье можно утверждать, что сохранившіеся, довольно бледные тона картины, къ тому же недостаточно разнообразные по самой красочной скаль, объясняются главнымъ образовъ указанною необычною скоростью исполненія этого произведенія, естественно помѣшавшей художнику, именно по недостатку времени, обратить на эту сторону работы достаточно вниманія и силъ. Гораздо 60лве разнообразія и жизненности находимъ въ жестахъ и типахъ действующихъ здёсь лицъ. Какъ справедливо замечено большинствомъ предыдущихъ изследователей, писавшихъ объ этой картині, и въ томъ, и другомъ отношеніи здісь несомнівню вліяніе на Дюрера со стороны Леонардо да Винчи. И дъйствительно, этогь языкь жестовы при помощи котораго нагляднее, чемь обыкновеннымь языкомь и вы то же время естественно дополняя его, объясняются другь съ ДУгомъ участвующія въ спор'в лица, близко напоминаеть оживленную мимику участниковъ сценъ въ цѣломъ рядѣ картинъ Леонардо и <sup>осо-</sup> бенно въ его «тайной вечеръ». Достойное вниманія сродство можно указать также и между типами Леонардо и типами лицъ въ раз-

сматриваемой картинъ нъмецкаго художника. Такъ, голова безобразнаго безбородаго старика-ученаго, спорящаго съ Христомъ, поражаеть своимъ сходствомъ съ головою такого же старика на рисункъ Леонардо, находищемся въ Амброзіанской библіотек Милана 1) и его же двумя головами стариковъ 2) въ той же библіотекъ. Голова Христа, особенно на подготовительномъ рисункъ Дюрера, находящемся въ Вънскомъ Альбертинумъ з), близко походить на женскую голову въ рисункъ Леонардо, хранящемся въ галлерев Боргезе въ Римъ 1), н т. д. Въ общемъ, своею пятидневною артистической работой Дюреръ еще разъ показалъ итальянскамъ кудожникамъ и цънителямъ нскусства, насколько великъ быль таланть его, какъ живописца и особенно рисовальщика, ибо въ этомъ последнемъ отношении, несмотря на крайнюю поспъшность работы, онъ умъль здъсь дать образецъ столь высокаго совершенства, какого даже изв итальянских мастеровъ возрожденія могли достигнуть лишь очень немногіе, какъ Микельанжело, Леонардо, Рафаэль и равные имъ по таланту.

Уже въ концѣ своего пребыванія въ Венеціи, почти передъ самымъ отъѣгдомъ изъ Италіи, Дюреръ исполняетъ два превосходныхъ портрета. Первый изъ нихъ, бюств молодой женщины, не сохранился для насъ; по крайней мѣрѣ, мѣсто нахожденія его намъ неизвѣстно. Но изъ словъ прежняго обладателя его, Имгофа, имѣющихся объ этомъ портретѣ въ каталогѣ произведеній Дюрера, находившихся въ 1628 году въ коллекціи Имгофа, должно заключить, что портреть этотъ отличался большой красотой и что красота исполненія его болѣе всего остального обращала на себя вниманіе и привлекала къ себѣ взоры цѣнителей. «Небольшой портреть, писанный масляными красками,—говорить здѣсь составитель каталога з),—бюстъ молодой женщины, собственноручно исполненный Альбрехтомъ Дюреромъ въ Венеціи въ 1507 году, отличается большой красотою; цѣна его 300 флориновъ».

<sup>1)</sup> Рис. воепроизв. у А. Rosenberg: Leonardo da Vinci, S. 65.

<sup>2)</sup> Bocup. y Rosenberg, ibid. S. 66.

³) Phc. bocupones. y Ephrussi: dessins, pag. 119; Knackfuss: Dürer, S. 48.

<sup>4)</sup> Воспроизв. у *Rosenberg*: Leonardo da Vinci, S. 94. Кром'в этих этодовъ имъртся еще въ возлекція Blasius этюды рукъ ученихъ, держащихъ книги, и рукъ самого Христа, рис. воспроизв. у *Lippmann*, Taf. 136—137.

<sup>&#</sup>x27;) Cm. A. von Eye: Leben und Wirken A. Dürers, Ubersichtstafel, noga 1507 rogons.

Другой портреть, находящійся нынь въ королевской галлерев въ Вѣнѣ ¹), писанъ также масляными красками на деревѣ: портреть представляеть (до пояса) бѣлокураго молодого человѣка съ неправильными чертами лица нѣмецкаго типа, съ небольшими усами, въ коричневомъ кафтанѣ, подбитомъ бѣличьимъ мѣхомъ; въ бѣлой сорочкѣ, виднѣющейся изъ-за открытаго на груди ворота кафтана и въ круглой нѣмецкой шапочкѣ. Портреть этотъ помѣченъ 1507 годомъ и, несмотря на некрасивость лица, послужившаго для него моделью, производитъ тѣмъ не менѣе весьма пріятное впечатлѣне, именно, достоинствами внѣшняго исполненія; привлекаетъ къ себѣ глазъ мягкостью красочныхъ тоновъ и общаго освѣщенія, придавщихъ цѣлому, какъ художественному произведенію, значительную красоту ²).

Если бы, основиваясь на анализъ произведеній живописи, вспонненныхъ Дюреромъ въ періодъ вторичнаго пребыванія въ Италія, а равно и всей массы рисунковъ, подготовительныхъ къ картинать и иныхъ, относящихся къ тому же періоду, (изъ которыхъ многе указаны уже выше, а остальные перечисляются далѣе въ соотвѣтствующихъ мѣстахъ этой главы) мы пожелали бы подвести итоги тѣпъ пріобрюменіямъ, какія художникъ успѣль сдѣлать за это сравнтельно короткое время, равно какъ и тому вліянію со стороны итальянскихъ мастеровъ, какое болѣе или менѣе ясно отразилось на его собственныхъ произведеніяхъ, то пришлось бы констатировать нѣсколько фактовъ любопытныхъ и знаменательныхъ въ исторіи развитія великато нѣмецкаго живописца.

Находясь въ теченіе многихъ мѣсяцевъ въ центрѣ дѣятельности той самой венеціанской школы, представители которой уже въ эту пору, предшествовавшую непосредственно расцвѣту генія Тиціана, справедливо считались выдающимися колористами, Дюреръ естественно не могь не поддаться обаянію красоты, къ которой стремились и которую такъ ярко умѣли воспроизводить въ своихъ

¹) Воспроизв. по фотографіи у Knackfuss: Dürer, S. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пом'єщенная на оборотной стороні этого портрста авлегорія «скувоста" (см. *Thausing*: Dürer I, S. 873), исполненная въ стилі венеціанских колористов едва ли можеть быть признана работою самого Дюрера и представляєть собор, вовидимому, произведеніе кисти кого-либо изъ ьенеціанских художниковь болье полиняго происхожденія.

каргинахъ итальянскіе художивки. И мы видёли, что действительно увлеченный этимъ общимъ стремленіемъ, къ которому присоединялось сверхъ того и собственное желаніе художника-возвыситься въ отношенін колорита до лучшихъ образцовъ венеціанской жи вописи. Дюреръ даеть намъ, если не во всёхъ, то по крайней мёрё въ нёсколькихъ, извъстныхъ намъ достовърныхъ произведеніяхъ его кисти за этотъ періодъ, наглядное свидетельство того, что вліяніе виденныхъ имъ образцовъ не прошло для него безследно. Ясно, что подъ этимъ, именно, вліяніемь живописный таланть его, сіверянина, съ преобладающими въ другое время раціоналистическими элементами, мало поддающагося воздействію красоты, пріобретаеть теперь своеобразный характеръ, приближающій великаго німецкаго художника къ его итальянскимъ собратьямъ и дающій ему возможность создать рядъ произведеній, не уступающихъ работамъ этихъ послёднихъ ни въ какомъ отношенін, поскольку річь идеть о достоинствахъ вийшняго исполненія.

Самъ Дюреръ не упоминаеть, правда, въ своихъ письмахъ къ Ниркгеймеру ни о Тиціанъ, который жиль и работаль въ это время въ Венецін, хотя и не успълъ еще получить сколько-нибудь значительной извъстности; ни о Джіорджоне, который работаль въ томъ же 1506 году надъ украшеніемъ живописью Fondaco de Tedeschi; нв о другихъ крупныхъ итальянскихъ художникахъ, жившихъ одновременно съ нимъ въ Венеціи, за исключеніемъ одного Джіованни Беллини, котораго онъ особенно ценить, какъ крупнейшаго и наиболъе опытнаго изъ современныхъ представителей искусства въ Венеціи. Тімъ не меніве, самые факты ясніве и убівдительніве словъ показывають, что вліяніе не исключительно одного какого-либо, а цвлой плеяды этихъ талантливыхъ художниковъ-колористовъ, произведенія которых разсвяны были въ различных церквах и дворцахъ Венеціи, явственно отразилось на созданіяхъ творчества Дюрера изъ этого времени... Впоследстви, по возвращении художника на родину, подъ вліяніемъ разнообразныхъ условій, какъ увидимъ стремление къ красото снова ослабъваеть у него, уступая мъсто другимъ элементамъ. Но безследно оно не исчезаетъ уже никогда, сказываясь иногда въ благопріятныхъ для того случаяхъ съ новою, значительною силою, получая тогда надъ другими стремленіями художника несомнънное и счастливое для искусства преобладаніе.

Одною указанною сейчасъ стороною однаво не ограничивается вліяніе на Дюрера итальянских мастеровь. Значительное и несомевнное воздвиствіе на него оказали въ эту эпоху и тв итальянскіе художники, которые особенно полно удовлетворяли присущему Дюреру стремленію къ серьезному и точному обоснованію искусства на строго научных началах, -- стремленію, знакомому отчасти уже изъ предыдущей деятельности немецкаго художника. Теперь, находясь среди итальянскихъ мастеровъ, относительно которыхъ онъ зналь, что некоторые изъ нихъ, (кроме уже отмеченнаго ранее Джакопо Барбари), усердно и съ большимъ усивхомъ занимались отысканіемъ и установленіемъ такихъ, именно, общихъ научныхъ основъ для искусства, Дюреръ ръшаеть воспользоваться для себя добытыми ими серьезными результатами. И съ этою важною въ его собственныхъ глазахъ цёлью, -- какъ мы знаемъ изъ писемъ его, направляется онъ въ концѣ 1506 года изъ Венеціи лонью, имъя въ виду поучиться тамъ «искусству тайной перспективы», какъ онъ выражается. Къ сожалвнію, Дюреръ не называеть по имени художника, который должень быль въ Болонь в научить его такому искусству перспективы, и потому изследователямъ, занимавшимся вопросомъ объ опредъленіи этого имени, оставалось высказывать лишь болбе или менбе вброятныя предположенія. Нанбольшемъ правдоподобіемъ, повидимому, отличается межніе Гарцена '), который называеть такимъ наставникомъ Дюрера въ деле ознакомленія его съ тайнами искусства перспективы изв'ястнаго художника Пьеро дельи Франчески, составившаго по предмету перспективы въ живописи цёлый трактать, подъ заглавіемъ: «de perspectiva pingendi > 2).

Другимъ изъ проживавшихъ въ Болонъв теоретиковъ искусства, который имълъ возможность и достаточныя познанія для того, чтобы ознакомить Дюрера не только съ законами перспективы, но и вообще съ разнообразными научными основаніями искусства, могъ быть Лука Пачіоли, пользовавшійся въ свое время значительною извъстностью, какъ ученикъ Леонардо да Винчи, какъ теоретиче-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) E. Harzen: über den Maler Piero degli Franceschi. Archiv für zeichnende Kunste II, 231—244.

<sup>2)</sup> Vasari IV, 22.

свій изслідователь и математикъ, посвятившій цільй рядь літь строго научнымь изысканіямь по преимуществу въ области искусства. Эти изслідованія его, важнівшіе результаты которыхь изложены были въ трактатів его: «de divina proportione», должны были также, подобно изысканіямь Франчески, оказать на Дюрера боліве или меніве значительное вліяніе, отразившись впослідствій не только на художественной его діятельности, но и на собственных его теоретических сочиненіяхь, въ которых изслідованіямь о пропорціяхь, какъ увидимь, отводится наиболіве важное місто.

Что касается вліянія на Дюрера даровитаго болонскаго художника Франческо Райболини, (прозваннаго іl Francia), который стовять въ разсматриваемое время во главѣ болонскихъ живописцевъ и на котораго указываеть Таузингъ і), какъ на руководителя Дюрера при посѣщеніи имъ Болоньи, то если вліяніе этого художника и существовало въ дѣйствительности, оно должно было, думается намъ, относиться не столько къ расширенію или упроченію Дюреромъ теоретическихъ основъ искусства, ибо знаніемъ таковыхъ, какъ извѣстно, не славился самъ названный художникъ, сколько къ усвоенію внѣшнихъ, чисто живописныхъ сторонъ исполненія, пріемовъ компановки цѣлаго по законамъ симметріи и гармоній, и т. п.

Четвертымъ значительнымъ и несомивниямъ воздвйствіемъ на Дюрера въ эпоху пребыванія его въ Италіи должно быть признано вліяніе великаго Леонардо, на которое отчасти указано было уже выше по поводу картины: «Христосъ среди ученыхъ». Воздвйствіе это однако не ограничивалось одними отмвченными выше отношеніями: оно простиралось и шире, и глубже, обнаруживаясь не столько въ отдвльныхъ деталяхъ, сколько въ общемъ направленіи творчества, и притомъ не столько въ большихъ картинахъ Дюрера, сколько въ меньшихъ его работахъ: этюдахъ и эскизахъ, особенно характерныхъ для опредвленія господствующаго его направленія. Путемъ-ли самостоятельнаго изученія німецкимъ художникомъ распространенныхъ тогда по разнымъ городамъ Италіи произведеній Леонардо да Винчи; благодаря-ли ознакомленію его съ работами Леонардо при посредстві упомянутаго ученика его

<sup>1)</sup> Thausing: Dürer I, S. 367.

Луки Пачіоли <sup>1</sup>); или наконецт, благодаря личной встрѣчѣ Дюрера съ Леонардо и непосредственному знакомству его не только съ произведеніями, но и съ самыми процессами творческой работы велькаго итальянскаго художника <sup>2</sup>), несомнѣнно, что воздѣйствіе Леонардо на Дюрера въ данный періодъ имѣло мѣсто въ дѣйствительности и было значительнымъ и существеннымъ въ своихъ проявленіяхъ.

Можно было бы сказать, что большая часть тёхъ художественныхъ стремленій, которыя сказывались въ эскизныхъ и другихъработахъ Леонардо, принималась близко къ сердцу и Дюреромъ, и попытки перваго изъ обоихъ художниковъ въ томъ или иномъ направленіи находили себ'в сочувственный отиликь и отраженіе вы попыткахъ второго. Такъ, мы знаемъ, напримъръ, что Леонардо между прочимъ усердно штудировалъ вопрось о томъ, какъ путемъ уклоненій отъ среднихъ нормъ въ техъ или другихъ частяхъ человъческой головы раждается удивительное разнообразіе типовъ и вивств съ темъ характерныхъ экспрессій человеческихъ лицъ; знаемъ, что результатомъ этихъ долговременныхъ штудій явилось у Леонардо большое количество рисунковъ, которые нынъ разошлись во различнымъ собраніямъ и въ которыхъ нередко усматривали ошибочно простыя каррикатурныя изображенія 3).—Та же интересная задача занимаеть и вниманіе Дюрера, который съ своей сторони создаеть цёлый рядь любопытныхъ сравнительных этподов чолов, гдъ подлъ обычнаго типа средней по пропорціямъ головы следують изображенія ряда головъ съ пропорціями, уклоняющимися отъ этой средней нормы въ техъ или другихъ частяхъ своихъ и порождающими вследствіе этого поразительное разнообразіе типовъ, а въ случаяхъ слишкомъ ръзкихъ отступленій отъ нормальнаго типа,такъ называемую, каррикатурность, при чемъ такія отступленія вораждають или смешное, или уродливое. Таковы его рисунки: вопервыхъ, находящійся въ Берлинскомъ кабинет в гравюръ, гд такой рядъ сравнительныхъ типовъ десяти мужскихъ головъ помв. щенъ (случайно) подлё этюда одежды, зарисованнаго на томъ же

<sup>1)</sup> A. Springer: Dürer, S. 62.

<sup>2)</sup> Cp. Ephrussi: dessins, pag. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Нѣкоторые изъ этихъ рисунковъ воспроизведени у Rosenberg: Leonardo da Vinci, Leipz. 1898, Abb. 58—70.

листъ 1); во-вторыхъ, рисуновъ Пештскаго мувен, прежде находивинйся въ собраніи Эстергази, гдъ находивъ рядь женскихъ головъ подять разнообразныхъ этюдовъ одеждъ и фигуръ: Мадонны съ младенцемъ Христомъ; ангела, играющаго на мандолинъ и т. д. 2); въ-третьвуъ, рисуновъ, хранящійся въ коллекціи Dumesnil въ Парижъ, гдъ серія сравнительныхъ типовъ состоить изъ четырехъ мужскихъ головъ 3), и н. др.

Мы знаемъ далбе, что Леонардо старался путемъ тщательнаго изучения соотношений между различными частями человъческихъ тълъ, мужскихъ и женскихъ, вывести, если возможно, закономърныя

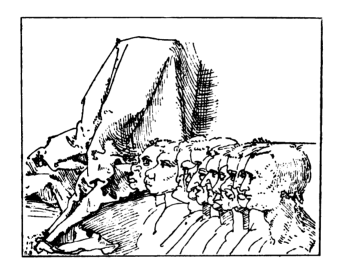


Рис. 31.

основанія самаго образованія челов'вческих формъ, равно какъ и среднія нормы для этихъ посл'вднихъ. Дюреръ, который и раньше уже занимался різшеніемъ той же задачи, теперь продолжаетъ работать въ прежнемъ направленіи, видя высокій примітрь, достойный подражанія, со стороны великаго итальянскаго художника. И результатомъ этой работы являются тіз новые этюды нагихъ чело-

¹) Рис. воспроиви. у *Lippmann* Taf. 84, *Ephrussi*, рад. 125; онъ же помещень впоследствии и въ трактате Дюрера о пропорцияхъ 1528 года и вновь воспроизведень въ Арнгеймовскомъ издания этого трактата 1603 года. См. нашъ рисуновъ № 31.

<sup>2).</sup> V Lippmann Taf. 185, Ephrussi, pag. 129.

<sup>2)</sup> Y Knackfuss: Dürer, S. 185; Ephrussi, pag. 127.

въческихъ тъль, мужскихъ и женскихъ, которые дополняють уже ранъе извъстные намъ матеріалы для выведенія общихъ закономърныхъ основаній построенія человъческихъ фигуръ ¹). И именю эта работа уже въ слъдующемъ 1507 году, какъ увидимъ, приводить Дюрера къ художественному воплощенію отыскавныхъ каноновъ, представлявшихся ему тогда на основаніи предыдущихъ изыскані наиболъе совершенными, въ двухъ фигурахъ Адама и Евы въ картинахъ, написанныхъ имъ по возвращеніи въ Нюренбергъ.

Любопытна еще одна черта сродства въ творческой работь Леонардо и Дюрера. Какъ извъстно, великій итальянскій художних интересовался не однимъ человъческимъ міромъ: его живо занималь также мірт животных, который онъ старался научиться изображать съ такимъ же совершенствомъ, какое удавалось ему при воспроизведеніи челов'вческихъ формъ. И вниманіе Леонардо направлялось при этомъ по преимуществу на изученіе и воспроизведеніе лошадей, формы которыхъ онъ, дъйствительно, научился изображать (въ скульптуръ, какъ и въ живописи) съ поразительной жизненной правдой... Дюреръ, который и ранее уже неоднократно, какъ ш отмёчали въ соотвётствующихъ мёстахъ нашего изследованія, быль занять изображениемь лошадей, не могь не сознавать, что эти изображенія недостаточно удавались ему; что необходимо болье точное и близкое знаніе формъ этого животнаго въ движенів и поков дв того, чтобы усовершенствовать самыя изображенія ихъ, сділать нть соотвътствующими дъйствительности. И справедливо подагая, что высоко художественные и поражавшіе своею върностью натурь рисунки Леонардо должны помочь ему вёрнёе и быстрёе научиться возможно более совершенному воспроизведению этихъ формъ, являясь превосходнымъ подспорьемъ при изученіи самой натуры, -Дюреръ въ однихъ случаяхъ прямо копируетъ этюды лошадей, исполненные Леонардо 2); въ другихъ варьируетъ и комбинируетъ, нля воспроизводить по частямь оригинальныя изображенія лошадей, находимыя имъ у Леонардо 3).

<sup>1)</sup> Таковы рисунки Берлинскаго кабинета гравюръ, воспроизв. у Lippmann Таб. 87 и 88; рисунки Британскаго музел, упом. у Ephrussi. рад. 144; рис. изъ коллесціи Малькольма въ Лондовъ, изобр. у Ephrussi, рад. 142, и н. др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Какъ, напр., на рисункъ Дрезденской библіотеки, восир. у *Ephrussi*: dessins рад. 182, представляющемъ копію съ рисунка Леонардо изъ коллекція Galichon, воспр. у *Ephrussi*, ibid., р. 183, и п. др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Таковы, напр., тѣ этюды, хранящіеся въ Дрезденской библіотекѣ, которие

Вліяніе Леонардо выразилось, наконець, и въ созданіи тѣхъ своеобразныхъ и чрезвычайно запутанныхъ геометрическихъ сплетеній, или такъ называемыхъ «узловъ», которые рѣзаны были по рисункамъ Дюрера въ шести гравюрахъ на деревѣ ¹). Сходство ихъ съ извѣстными сложными сплетеніями, сочиненными Леонардо и носящими названіе «знака Леонардовой Академіи» (съ надписью: «Асаdemia Leonardi Vinci»), очевидно и указываетъ несомнѣнное воздѣйствіе на Дюрера со стороны этихъ послѣднихъ.

Чтобы покончить съ работами Дюрера, исполненными въ теченіе разсматриваемаго періода, остается упомянуть еще о пейзажають его, относящихся къ различнымъ моментамъ его путешествія по Италіп и на пути къ ней.

Нѣкоторые изъ этихъ пейзажей отличаются особенною силою и красотою. Таковъ, напр., видъ Тріеста съ окрестностями, воспроизв. у Lippmann, таб. 109; итальянскій видъ, представляющій высокую гору съ большими скалистыми уступами, на которыхъ расположилось нѣсколько замковъ (воспр. у Ephrussi: dessins, табл. къ 111 стр.); таковы далѣе рисунки съ изображеніемъ скалъ, поростикъ кустами и травою, съ помѣткою 1506 г. и монограммою Дюрера; гористый пейзажъ съ надписью welch perg (у Lippmann, табл. 392); пейзажъ съ надписью fenedicr klawsen (у Lippmann 303), и другіе.

Такъ обильна проявленіями творческой энергіи и плодотворна по своимъ результатамъ была художественная дѣятельность Дюрера подъ чуждымъ, но прекраснымъ для него небомъ Италіи, среди чужевенныхъ собратьевъ его по искусству и подъ ихъ благотворнымъ воздѣйствіемъ.



овубликовани въ вздавін: Albrecht Dürers Handzeichnungen in d. königl. Bibliothek zu Dresden, съ текстомъ A. von Eye, и помъщени также въ рукописи трактата Дюрера о пропорціяхъ.

<sup>1)</sup> y Bartsch NeNe 140-145.

## ГЛАВА VII.

Возвращеніе Дюрера въ Нюренбергь и художественная дізятельность его въ ближівшіе годы (1507—1509).—Преобладающій характерь этой дізятельности.—Больнія работы художника въ области живописи и ихъ значеніе.—Незначительное количестю произведеній гравюры за тогь же періодъ.

По возвращении изъ Италіи на родину, повидимому уже въ началь весны 1507 года, Дюреръ съ новой энергіей и богатыль запасомъ художественныхъ впечатлёній и опыта принимается за творческую деятельность. Знаменательна и достойна вниманія при этомъ одна особенность въ этой двятельности художника въ первые годы посл'в возвращения въ родную страну. Какъ будто всецёло проникнувшись тёми самыми стремленіями, которыя являлись господствующими среди итальянскихъ художниковъ. Дюреръ и самъ не только въ періодъ пребыванія своего въ Италіи, но и по прівздв на родину, на известное время становится по преимуществу живописцемь, отодвигая на второй планъ свои, любимыя предле и многочисленныя впослёдствін, работы въ области гравюри ва мъди и деревъ. Большія произведенія живописи, надъ которым художникъ усердно работаетъ и послъ своего возвращенія въ Германію, какъ въ самой Италіи, занимають почти исключительно все его время, которое онъ затрачиваеть сверхъ того еще и на серьезную подготовку матеріаловъ для этихъ своихъ картинъ, оставля сравнительно небольшую часть времени и труда для созданія произведеній гравюры.

Каковы были по содержанію и внішнимъ формамъ эти произведенія живописи, созданныя Дюреромъ въ первые годы по возвращеніи изъ Италіи?..—Уже ті подготовительныя работы, которыя велись Дюреромъ во время пребыванія въ этой послідней и о кото-

рыхъ было упомянуто выше, показывали, что именно, среди другихъ предметовъ особенно близко интересовало художника. Ясно было, что ближайшей задачей его должно было сдълаться по возможности совершенное художественное воплощение въ прекрасныхъ живописныхъ образахъ техъ идеалов прасоты человической, которые представлялись художнику, на основании многочисленныхъ сравнительныхъ изысканій его, какъ изв'ястныя, математически опредъленныя нормы. Каковы, именно, были сравнительныя изысканія Дюрера по этому предмету, которые художникъ, начавши, какъ мы видели, уже ранве, продолжаеть и въ последующіе годы, показано будеть подробно въ главъ о теоретическихъ сочиненіяхъ Дюрера. Здъсь достаточно указать, что такіе именно живописные идеалы въ смысл'в нормъ человъческаго, мужского и женскаго тъла, какими представляль ихь себв въ это время самъ художникъ, дъйствительно, созданы были имъ въ томъ же 1507 году въ большихъ картинахъ, съ изображеніями Адама и Евы 1). Въ музеяхъ Флоренціи, Мадрида и Майнца имъются три экземпляра этого интереснаго произведенія, изъ которыхъ одинъ отличается оть двухъ остальныхъ деталями своей композиціи, причемъ экземпляръ, находящійся нынѣ въ галлерев Питти во Флоренціи, оказывается болве сложнымъ по своей композиціи, чемъ оба другіе. Фигуры Адама и Евы на всехъ трехъ акземплярахъ представлены совершенно одинаково. --- Адамъ, почти юноша, съ длинными выющимися волосами, совершенно нагой, стоить, обернувшись несколько влево въ сторону Еви; въ лъвой рукъ его-вътка съ яблокомъ древа познанія. Юная Ева, также нагая, стоить, обратившись въ поль оборота къ супругу и, придерживаясь правой рукою за вътку дерева, лъвой рукою принимаеть яблоко изъ пасти змівя, обвившагося вокругь дерева; длинные волосы, падая волнистыми прядями внизъ съ головы, развъваются по вётру; тяжесть тёла покоится на правой ноге, тогда какъ лъвая отставлена немного назадъ, перекрещиваясь съ правою. На экземилярахъ мадридскомъ и майнискомъ задній планъ представляеть простой черный фонъ безъ фигуръ и пейзажа; на въткъ единственнаго дерева, находящагося подле Евы, привешена табличка съ над-

<sup>&#</sup>x27;) Воспроизвед, по фотографін съ оригинала, находящагося въ Мадрид. музеѣ, у Knackfuss: Dürer, S. 50 – 51. См. наши рисунки № 82 и № 85.

писью: «Albertus Durer almannus faciebat post virginis partum. 1507» и съ монограммою Дюрера. На флорентинскомъ экземиляръ подгъ





PEC. No 32.

Рис. № 33.

Адама видны фигуры оленя, кабана и фазана; подлѣ Евы—львица, два попугая и т. д.; таблички съ надписью нѣтъ.

Вопросъ о томъ, какіе изъ этихъ трехъ экземпляровъ являются

оригиналами и какіе копіями, ръшался изследователями различно 1). Принимая во внимание стилистическия высокия достоинства и особенности композиціи экземпляра, находящагося въ галлерев Питти, можно, думается намъ, утверждать, что именно здёсь мы имёемъ дёло съ цервымъ изъ трехъ по времени, собственноручно исполненнымъ самимь Дюреромъ оригиналомъ. Въ пользу такого заключения говорить не только наибольшая сложность этой композиціи сравнительно съ двумя другими (въ аксессуарахъ и пейзажв), но и совершенство рисунка, недоступное ни одному изъ копіистовъ Дюрера и обличающее руку самого великаго художника; поразительная тонкость въ отдёлкѣ волосъ и другихъ деталей, столь характерная для нашего художника; скульптурная лепка человеческих формь и другія достоинства, въ отвошеніи которыхъ подлинныя работы генівльнаго німецкаго художника навсегда остались недосягаемыми образцами даже для наиболее искусных учениковь его, копінстовъ и подражателей. Далбе, экземпляръ, хранящійся въ Мадридскомъ музев, долженъ быть признанъ, какъ и первый, оригиналомъ, въ упрощенномъ видъ написанномъ также собственноручно художникомъ для кого-либо изъ заказчиковъ, какъ повтореніе флорентинскаго, немного поздиве его, быть можеть въ томъ же году, на что указываеть величайшая близость этого экземпляра къ флорентинскому въ отношеніи стиля и техники, всё высокія достоинства которыхъ имаются и здась на лицо, какъ и въ первомъ. Напротивъ, экземпляръ, находящійся въ Майнцскомъ музеъ, по мнѣнію нѣкоторыхъ изъ изследователей, изучавшихъ его сравнительно съ предыдущими <sup>2</sup>),—является болье позднею копіей, которая исполнена была со второго (мадридскаго) экземпляра извёстнымъ копінстомъ и попражателемъ Дюрера, Ювенелемъ, и которая цопала въ собраніе Майнцскаго музея изъ Нюренберга, откуда она въ 1796 году была увезена французскими войсками.

Что касается общаго эстетическаго впечатлёнія, производимаго на зрителя фигурами Адама и Еви, то оно весьма благопріятно, котя и слабе того, какимъ можно было бы предполагать его, имён въ виду намёреніе художника—дать въ нихъ образцы нормальнаго,

2) Cp. Will: Gelehrten-Lexikon I, 298; Heller, S. 211 n 239; Mündler, S. 285.

¹) Cm. Heller, S. 188 f., Thausing II, S. 3 f., Erphussi, pag. 141 sq. Knackfuss, S. 50 f., Mündler: Beiträge zu Burkhardts Cicerone (Jahrbuch für Kunstw: II, 284), m gp.

иначе говоря, совершеннаго по своимъ формамъ и, следовательно, прекраснъйшаго человъческаго тъла. Нельзя не признать, что объ фигуры не вполнъ отвъчають нашему представленію о совершенныхъ по красотъ человъческихъ формахъ, а самая постановка объихъ фигуръ, особенно Евы, показывается недостаточно естественной. Тъмъ не менъе въ сравнени съ фигурами Адама и Евы на гравюръ 1504 года здъсь замъчается несомнънный и притомъ значительный прогрессъ, выражающійся въ явномъ усиленіи элементовъ красоты подъ итальянскимъ вліяніемъ: пропорціи представлены здісь болъе удлиненными и потому сравнительно болъе изящными, чъмъ на гравюръ, а именно, въ то время какъ отношение головы къ высоть цилой фигуры въ гравюри равно отношению 1 къ 7,-здысь оно равно отношенію 1 къ 8. Въ то же время въ типахъ лиць, (особенно Адама) отразился несомненно характеръ итальянскихъ моделей, выгодно отличающихся по красоть оть чисто нъмецкихътиповъ гравюры.

На современниковъ Дюрера, какъ и на ближайшія покольнія картины эти производили однако наилучшее впечатльніе, и это впечатльніе съ особенною аркостью выражено въ дошедшемъ до насъ любопытномъ двустишіи, составленномъ на латинскомъ языкъ придворнымъ поэтомъ и историкомъ Каспаромъ Веліусомъ.—«Замътивши ихъ (т. е. Адама и Еву), — говорится здысь, — удивленный ангелъ воскликнулъ: я не изгналъ бы васъ изъ рая, если бы увидыть васъ тамъ столь прекрасными»... <sup>4</sup>).

Слъдующимъ по времени большимъ произведеніемъ живописи, созданнымъ послъ «Адама и Евы», была сложная многофигурная комповиція, изображавшая «мученіе и избіеніе 10 тысячъ никомидійщевъ». Мы знаемъ, что уже болье, чъмъ за десять лътъ ранье этого, въ одной изъ древнъйшихъ гравюръ Дюрера на деревъ (у В. 111, Н. 1881, R. 117) трактовался тотъ же сюжеть, при чемъ его сложность и многофигурность, требовавшія отъ художника большого умънья и опытности, явились причиной того, что композиція гравюры въ рукахъ начинающаго мастера оказалась недостаточно удовлетворительною въ отношеніи ясности, цъльности и т. д., лишенною

¹) "Angelus hos cernens miratus dixit: ab horto non ita formosos vos ego depuleram".



жетинной жизненности, несмотря на ръзвость движеній большинства участвующихь въ событіи лиць. Гравюра эта тыть не менье расходилась въ народь во множеств эвземпляровъ и привлекала вниманіе, повидимому, не однимъ лишь сюжетомъ. Можно думать, что именно существованію и шировому распространенію этой гравюры художникь обязань быль тыть, что въ 1507 году извыстный покровитель и заказчикъ Дюрера, курфюрсть Фридрихъ Мудрый поручиль ему написать большую картину съ тыть же самымъ сюжетомъ, которая и была исполнена художникомъ послы усердной работы въ теченіе нысколькихъ мысяцевъ.

Изъ писемъ Дюрера, адресованныхъ къ одному изъ послъдующихъ его заказчиковъ, Якобу Геллеру,—писемъ, цитируемыхъ пами ниже,—явствуетъ, что большая картина эта была закончена въ началъ апръля 1508 года послъ продолжительнаго усидчиваго труда, нъсколько разъ прерывавшагося на короткое время болъзнью художника. Въ сравненіи съ гравюрой, композиція этой картины, находящейся нынъ въ королевской картинной галлереть въ Вънъ 1), отличается гораздо большею сложностью, но въ то же время, несмотря на значительное увеличеніе числа фигуръ и сценъ, отличается и большимъ искусствомъ въ распредъленіи отдъльныхъ группъ, въ компановкъ сложнаго цълаго, равно какъ и большею жизненностью. Ясно, что художникъ прогрессировалъ со времени созданія вышеописанной гравюры во всъхъ отношеніяхъ и притомъ весьма значительно.

Три главные момента, имъвшіе мъсто въ гравюръ, сохранены по существу и въ картинъ. На заднемъ планъ нъсколько воиновъ сбрасываютъ со скалы внизъ христіанскихъ мучениковъ, которые, падая съ высоты, разбиваются о землю, гдъ другіе воины ихъ добиваютъ. На переднемъ планъ—самъ царь Сапоръ II, сидя на конъ и окруженный своею свитою, смотритъ на пытки, которымъ палачи подвергаютъ передъ его глазами многочисленныхъ христіанъ. Наконецъ, въ центръ композиціи (подобно двумъ рыцарямъ въ центръ гравюры) самъ Дюреръ и другъ его Пиркгеймеръ стоятъ среди палачей и мучъниковъ, какъ спокойные зрители всего происходящаго. При общности этихъ моментовъ однако различіе отъ гравюры во

<sup>&#</sup>x27;) Воспроизвед. по фотографін у Knachfuss: Dürer, S. 53. См. нашъ рису-



всёхъ деталяхъ, въ отдёльныхъ группахъ и фигурахъ настолько велико, что сравнительно съ гравюрою композиція картины можеть быть признана изображенной художникомъ заново.



Pac. № 84.

Въ художественномъ отношении картина должна быть поставлена на значительную высоту въ сравнении съ гравюрою. Многолътнее тщательное изучение Дюреромъ человъческаго тъла, а затъть и перспективы съ ея сложными законами, благотворно отразилось на живописной работъ художника: благодаря, именно, этимъ новымъ

пріобрѣтеніямъ художника, изображенія въ картинѣ человѣческихъ фигуръ въ движенія, какъ и въ поков, далеко превосходять весьма неудачныя фигуры гравюры, а законы линейной, какъ и воздушной перспективы, такъ грубо нарушенные въ гравюрѣ, соблюдены въ картинѣ съ необходимою точностью. О красочныхъ достоинствахъ картины судить въ настоящее время почти невозможно въ виду того, что и этотъ оригиналъ работы Дюрера, подобно иногимъ другимъ, сильно испорченъ позднѣйшими реставраціями.

Для комповицін картины Дюреромъ изготовленъ быль эскизный рисунокъ перомъ, помѣченный 1507 годомъ и монограммою художеника, нынѣ въ собраніи Альбертинума въ Вѣнѣ '). Эскизъ представляеть какъ бы среднюю, переходную ступень между комповиціями гравюры и самой картины, сохраняя сходство съ объими въ главномъ и существенномъ, но въ то же время различаясь отъ той и другой деталями построенія.

Наиболье значительнымь по количеству потраченнаго художникомъ труда и наиболье важнымь въ глазахъ самого Дюрера произведениемъ разсматриваемаго періода является знаменитый алтарный образъ—триптихъ, написанный по заказу франкфуртскаго гражданина Якова Гелдера для доминиканскаго монастыря во Франкфуртъ на Майнъ и извъстный подъ именемъ Гелдерова алтаря.
Имъется цълый рядъ интересныхъ писемъ Дюрера къ своему заказчику, въ которыхъ художникъ сообщаетъ достаточно подробныя
свъдънія о ходъ своихъ работъ по созданію какъ этого большого
алтарнаго образа, такъ и нъсколькихъ другихъ произведеній, относящихся къ тъмъ же годамъ 3). Мы приводимъ вдёсь важнъйшія

<sup>1)</sup> Рисунокъ воепроизведенъ у Ephrussi: dessins, pag. 147.

¹) Самые оригиналы этихъ писемъ до насъ не дошли; сохранились однако точния воспроизведения этихъ оригиналовъ, сдълания: 1) въ 1607 году франкфуртскимъ живописиемъ Фр. Фалькенбургомъ, которымъ была изготовлена также кошя съ самаго алтарнаго образа для эрцгерцога австрійскаго Максимиліана; 2) Давидомъ Крессеромъ, который велъ переговоры между июренбергскимъ художникомъ Гарриломъ и курфюстомъ Максимиліаномъ Баварскимъ, желавшимъ купить у монастиря оригиналъ Геллерова алтаря и заказавшимъ предварительно названному художнику точную копію съ него для замѣны на мѣстѣ самаго оригинала. Письма эти неоднократно были опубликованы въ цѣломъ и по частямъ у Campe: Reliquien von A. Dürer, S. 84 ff.; Cornill. Jacob Heller und A. Dürer, Frankfurt 1871, S. 21 ff.; Guhl: Künstler-Briefe, übers. underläut vou Rosenberg 2 Aufi, Berlin 1880, II, S. 831 ff.; Ephrussi étude sur le triptique d'Alb. Durer, dit le tableau d'autel de Heller, Nurenb. 1877; Lange und Fuhse: Dürers schriftl. Nachlass, S. 46 ff.

мѣста изъ этой переписки Дюрера съ Геллеромъ, которыя вмѣютъ ближайшее отношеніе къ исторіи созданія франкфуртскаго алтаря триптиха.

«-- Съ удовольствіемъ получиль я ваше посланіе, -- писаль Дюреръ своему богатому заказчику въ первомъ писъмъ отъ 28 августа 1507 года. — Знайте, что за последнее время я долго больть лихорадкою, вследствіе которой на несколько недель пріостановилась моя работа для курфюрста Фридриха Саксонскаго (ръчь идетъ о картинъ, изображавшей мучение 10 тысяча мученикова и описанной выше), что причинило мнъ большой убытокъ. Теперь однако дело подвинулось значительно впередъ и картина готова боле. чъмъ на половину. Поэтому имъйте терпъніе съ вашей картиной, которую я по окончаніи работы названному курфюрсту немедленно начну и старательно исполню, какъ объщаль вамъ. Пока хотя я еще не начиналъ писать ее, однако уже пріобръть доску для нея у столяра и заплатиль за нее деньги, которыя вы мив прислади. Затемъ я отдалъ доску заготовщику, который загрунтовалъ ее. окрасилъ и черезъ недълю позолотить (раму). Я думаю ничего не предпринимать до тъхъ поръ, пока начну писать эту картину, что съ Божьею помощью должно случиться въ ближайшемъ будущемъ, по окончаніи работы курфюрсту. Ибо вообще я неохотно начинаю одновременно нъсколько произведеній, хотя я и не льнивъ. Могу сказать въ утешеніе, что если поможеть Богь, а постараюсь создать для вась нъчто такое, что въ состояни сдълать лишь немногіе».

Прошло однако около семи мѣсяцевъ со времени написанія художникомъ этого перваго письма, а заказанный Геллеромъ алтарный образъ все еще не былъ имъ начать, потому что картина для Фридриха Саксонскаго не была окончена.—«Дорогой господинъ Геллеръ!—пишетъ Дюреръ въ своемъ слѣдующемъ письмѣ (отъ 19 марта 1508 г.) своему заказчику.—Знайте, что черезъ четырнадцаль дней моя работа для курфюрста Фридриха будетъ, наконецъ, совершенно закончена. Вслѣдъ за тѣмъ я начеу вашу картину и не буду браться ни за какую другую работу ранѣе, чѣмъ окончу эту. Среднюю часть образа я хочу особенно старательно исполнить собственноручно. Однако и для боковыхъ частей мною сдѣланъ уже тщательный эскизъ, который будетъ выполненъ впослѣдствіи сѣрою краской на сѣромъ же

фонть (von Steinfarb—grau in grau, какъ дъйствительно и были исполнены фигуры на обоихъ створахъ этого триптиха); можно также и подмалевать картину, какъ вы хотъли.... Желалъ бы я, чтобы вы видъли картину, исполненную мною для моего государя (т. е. курфюрста Фридриха): я увъренъ, что она очень понравилась бы вамъ. Я работалъ надъ нею почти цълый годъ, но получилъ отъ нея мало матеріальной выгоды... Вмъстъ съ письмомъ носылаю вамъ размъры вашей будущей картины въ длину и ширину».

Въ следующемъ письме отъ 24 августа 1508 года мы находимъ свёдёнія уже о самомъ кодё начатой Дюреромъ и его помощниками работы. — «Недавно получиль я, — пишеть Дюрерь, ваше письмо, въ которомъ вы высказываете желаніе, чтобы я, какъ можно, лучше исполнилъ вашу картину; таково же, именно, было и мое намереніе. Теперь могу сообщить вамъ, насколько подвинулась впередъ эта работа. Об'в боковыя части образа весьма старательно покрыты сврою краской, но еще не покрыты лакомъ; внутри же онъ вполнъ уже подготовлены, такъ что на нихъ начали (т. е. учени и помощники Дюрера) писать краскою самыя композиціи. Для главной, средней части образа я приготовиль эскизь съ большимъ стараніемъ и въ теченіе долгаго времени. Онъ уже обозначенъ на самой картинъ двумя хорошеми красками, такъ что вскоръ я начну его подмалевывать (untermalen). Я хочу сдёлать такую подмалевку разъ пать или щесть ради чистоты и прочности картины, а писать ее кочу затыть лучшимь ультрамариномь. Ни одина человыма кромы меня не долженъ сдълать въ этой композиціи ни единаго штриха, вследствие чего мне приндется потратить на нее много времени. Поэтому, смёю думать, что вы не будете огорчены, когда увидите ее впоследстви. При этомъ беру на себя смелость сообщить вамъ мое откровенное мивије, что я не взяль бы съ другого за исполненіе такого произведенія 130 рейнскихъ флориновъ, всл'ядствіе убыточности такой работы для меня; однако то, что я вамъ объщаль, я честно исполню. Если вы не пожелаете дать больше условленной суммы, то я сделаю картину эту все-таки такъ, что она будеть гораздо лучшею, чемъ следовало бы сделать ее за такое вознагражденіе. Но если бы мив дали даже 400 флориновъ, чтобы я еще разъ написаль бы такую картину, я не могь бы этого сдёлать. Ибо я не вижу ни одного пфеннига выгоды въ этой работъ,--- такъ много времени идетъ на нее. Поэтому позвольте мив узвать ваше мивніе на этоть счеть и затёмь я хотёль бы получить оть Ганса Имгофа (банкира Геллера и Дюрера) 50 флориновъ, такъ какъ до сихъ поръ в не получиль еще ничего въ счеть следуемой мев суммы. Знайте, что за всю мою жизнь я не писаль еще нь одной картины, которая нравилась бы мню больше, чъмъ вашь картина, надъ которою я теперь работаю. Я не стану начинать никакой другой работы раньше, чэмъ закончу эту. Жаль только, что скоро наступить зима: дни сделаются короткими, такъ что не много можно успъть написать. Есть у меня къ вамъ еще одна просьба, именно, относительно образа Мадонны, который вы видели у меня 1). Прошу вась, если вы знаете кого-либо, кто имветь надобность въ таковомъ, укажите ему на этоть образъ. Я употребны не мало стараній на то, чтобы изъ него получилась красивая картина и вы сами знаете, какъ тщательно она исполнена. Я охотне переслаль бы ее вамь. Еслибы я двлаль ее кому-нибудь по заказу, то не взяль бы за нее менъе 50 флориновъ; но такъ какъ она уже изготовлена, то миъ убыточно держать ее у себя дома и потому я согласенъ продать ее за 30 флориновъ, а если и по такой цънъ нельзя будеть продать ее, то даже за 25 флориновъ.

Въ томъ же духѣ высказывается Дюреръ о своемъ отношения къ алтарному образу, заказанному Геллеромъ, и въ четвертомъ письмѣ, отъ 4 ноября 1508 года.—«Миѣ хочется создать для васъ,—пишетъ онъ Геллеру,—нѣчто такое, что способны сдѣлать толью немногіе. И я увѣренъ, что когда картина будетъ готова, она очеть понравится встьмъ художникамъ. Она должна быть оцѣниваема не менѣе, чѣмъ въ 300 флориновъ; но я не взялъ бы и втрое дороже, чтобы сдѣлать еще одну такую же картину... Знайте, что я употребляю для нея самыя лучшія краски, какія только могу достать одного только ультрамарина пойдетъ почти на 20 дукатовъ, не говоря уже о другихъ расходахъ. Я думаю, что когда картина будетъ готова, вы сами скажете, что никогда не видѣли болѣе красивой. Какъ кажется, среднюю часть образа отъ начала до конца я буду въ состояніи исполнить не менъе, чъмъ въ 13 мъсяцевъ... Двухъ сотъ флориновъ было бы недостаточно, чтобы окупить мов расходы.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Річь идеть о *Мадонив св цевтколь приса* въ Пражсковъ музей, онисавновь у насъ ниже въ этой же глави.



Я часто думаль также о вашемь письив относительно матеріаловъ для картины. Если бы вамъ приплось купить 1 фунть ультрамарина, то вы едва ли нашли бы его дешевле, чемъ за 100 флориновъ, ибо и не могъ пріобръсти унціи дешевле 10 и даже 12 дукатовъ... Вы повторяете, что я должень исполнить вашу картину съ величайшимъ тщаніемъ, на какое только я способенъ. Этого конечно я не себлаю, такъ какъ въ такомъ случав, я уввренъ, я не окончилъ бы ея за всю мою жизнь. Съ такимъ величайшимъ тшаніемъ я могь бы написать одно лицо чуть не въ полгода; а въдь картина вания заключаеть въ собъ около сотни (?) лицъ, кромъ одеждъ, зандшафта и иныхъ предметовъ, которые тамъ находятся. Никогда еще не слышно было, чтобы дёлали для алтаря такую огромную композицію... Поэтому, имейте терпеніе, ибо дин теперь коротки и съ работой сившить невозможно... Можете, — добавляеть художникъ въ концъ письма, --- никому изъ нокупателей болъе не говорить о томъ образв Мадонны, о которомъ я просиль раньше, потому что епископъ Бреславльскій даль мий за него 72 флорина и я охотно продаль ему этоть образь».

Изъ следующаго письма, отъ 21 марта 1509 года, делается изъвстнымъ, что работа Дюрера снова затянулась далве предполагавшагося имъ срока и на этотъ разъ художникъ уже не рашается самъ указать опредъленно, когда именно думаетъ онъ закончить свою картину. -- «Получиль я ваше письмо, -- пишеть здесь Дюреръ, своему заказчику, который, повидимому, выразиль художнику свое неудовольствіе по поводу медленности его работы, --- но вы должны знать, что до сихъ поръ я работалъ постоянно и усиленно надъ вашей картиной и все-таки увёрень, что не окончу ся въ Тронцё. Я положиль на это произведение много труда; не стану много писать. вамь объ этомъ, но вы сами увидите, каковъ быль этоть трудъ. Не безпокойтесь также относительно красокъ, потому что я истратиль на нихъ для этой картины более 24 флориновъ, и мучшисть прасока вы ниготь не найдете... И впредь я не думаю уменьшать своего усердія, чтобы довести дівло до конца къ чести моейн вашей, потому что картину эту будуть видеть многіе художники, которые въроятно разъяснять вамь, насколько артистически, или насколько плохо она исполнена. Поэтому вменте терпение еще на нъкоторое время, ибо картина внизу чже совстмо отдълана, только не покрыта лаком, а вверху нужно дописать еще кое-что, осбенно фигурки ангелов... Очень надъюсь, что она вамъ понравита. Если же нъть, то я оставлю картину эту у себя, ибо меня очень просили, чтобы я продаль ее, а вамъ написаль другую. Однаю я далекъ отъ этого и хочу добросовъстно исполнить то, что объщалъ вамъ.

Послв этого письма проходять снова несколько месяцевь, а картина оказывается все еще незаконченной. Тогда потерявши терпеніе заказчикь вторично и, повидимому, въ форме боле резсой, чемь въ первый разъ, высказываеть художнику черезъ Ганса Ингофа свое крайнее неудовольствіе. Въ ответь на это Дюрерь пешеть Геллеру (отъ 10 іюля 1509 года) короткое письмо, въ котеромъ, оправдывая свою медленность желаніемъ исполнить картину насколько возможно лучше, въ то же время съ достоинствомъ заявляеть своему заказчику, что если столь продолжительное исполненіе картины ему доставляеть неудовольствіе и если онъ не желеть ожидать окончанія ея, то картину эту художникъ оставить у себя, а полученныя отъ Ганса Имгофа 100 флориновъ въ счеть работы возвратить ему немедленно.

Въ отвётъ на заявленіе художника, Геллеръ спёшить сообщи ему, что, выражая свое нетерпвніе, вовсе не думаль отказываться от картины и разръщаеть ему работать надъ нею, сколько художникь найдеть нужнымъ. — «Получиль я ваше письмо, — отвъчаль Дюрерь запачику (въ письмъ отъ 24 іюля 1509 г.) —Вы сообщаете мив, что у вась вовсе не было намеренія отказаться оть картины. На это могу сказать что я не могъ знать, каково именно было ваше нам'вреніе. Однато изъ того, что вы не желаете теперь поместить картину тамъ, куда назначали ее при заказъ и что я могу держать ее у себя, сколько хочу. я не иначе могу думать, чёмъ такъ, что вы раскаиваетесь въ этомъ дълъ. По уговору съ. Гансомъ Имгофомъ и согласно объщанію ванюму, что она будеть находиться во Франкфуртв, (гдв ее будуть видеть многіе художники), а не въ какомъ-либо другомъ месть, я согласился ввать за нее на 100 гульденовъ дешевле, чъть я дозженъ быль оценить ее. Однако хотя я уговорился съ вами исполнить ее за 130 гульденовъ, вы знаете уже, что я вамъ писать Я думаль закончить картину въ полгода; но несмотря на побуже нія съ вашей стороны и на то, что я котёль услужить вамь, я

проработалъ надъ нею более года и одного ультрамарина истратижь на нее свыше, чемъ на 25 флориновъ. По совести говоря, къ тому, что вы даете мне за картину, я долженъ буду приплатить изъ своихъ денегъ; а право, если что-либо пріобретать, а втрое более тратить, то не долго продержишься. Но я уверенъ, что вы не пожелаете причинить мне столь значительные убытки; надёюсь получить отъ васъ по меньшей мере на 100 флориновъ больше, чемъ мы условились, и я готовъ послать вамъ картину. Если она вамъ понравится и вы примете ее, то можете быть уверены, что она стоитъ наверное дороже 200 флориновъ, которые я прошу за нее»...

Признавая справедливость и законность желанія художникаполучить вознаграждение за трудъ сверхъ произведенныхъ имъ лично затрать на картину и собственное содержаніе, соотв'ятственно большему количеству работы его. Геллерь уполномочиль банкира Ганса Имгофа уплатить Дюреру сверхъ полученной уже имъ суммы еще сотню гульденовъ. Самая картина была, наконецъ, закончена н Дюреръ отослалъ ее своему заказчику при следующемъ письме 26 августа 1509 года.—«По полученіи вашего посл'я дняго письма посылаю вамъ картину хорошо упакованную. Пересылаю ее черезъ Ганса Имгофа, который вручилъ мив еще 100 гульденовъ. Но повёрьте моей совёсти, что я затратиль при этомъ много собственныхъ денегь, почти не окупивши того времени, которое я употребиль на картину. Здёсь въ Нюренберге мит давали за нее 300 гульденовъ; эти лишніе 100 гульденовъ очень пригодились бы инъ, если бы я не ръшилъ послать вамъ картину для удовлетворенія вашего и ради исполненія моего долга. Ибо вашу дружбу я считаю гораздо болве цвиною, чвиъ сотню флориновъ. Картину свою я желалъ бы видеть во Франкфурте более, чемъ где бы то ни было во всей Германіи... Долженъ добавить вамъ, что здёсь ее хотёли ваять у меня почти силою. Ибо я написаль ее съ величайшимь стараніемь и притомь самыми мучшими красками, какія только я могь достать. Картина подмалевана и написана лучшим ультрамариномь разъ пять или шесть; кромь того, когда она уже вся была написана, я еще два раза прошель по ней красками, чтобы она могла сохраниться на долгое время. Такимъ образомъ теперь я увърень, что если ее будуть бережно держать, то она будеть оста-

ваться свъжею и чистою въ течение иплыхъ 500 лътъ, ибо от сдълана не такъ, какъ обыкновенно исполняють картины. Поэтопу храните ее бережно, чтобы никто не трогалъ ея и чтобы не окропляли ен святою водою. Я увъренъ, что никто не будетъ порицать ее, и что вамъ лично она также очень понравится. Теперь уже никто не могъ бы заставить меня написать картину, надъ которой пришлось бы опять поработать такъ-же много, какъ надъ этой. Недавно господинъ Георгъ Таузи лично просилъ меня саблать ди него образъ Мадонны въ ландшафтъ, по размърамъ и по старательности исполненія равный вашей картинь. За этогь образь овъ предлагалъ мив 400 флориновъ, но я ръшительно отказалъ ещ, ибо такъ я могъ бы скоро сделаться нищимъ. Ведь обыкновенных картинъ (gmeine Gmäl) я могу создать въ теченіе года цалую массу, такъ что никто не повърить, что одинъ человъкъ можеть сделать такъ много. А ведь на таких только работахъ и можно имъть порядочную прибыль, тогда какъ прилежный и кропотливий трудъ не находить себъ сбыта. Съ моими граверными работами я еще немного подожду, хотя должень сказать, что если бы до сих пор я непрерывно занимался ими, то быль бы навтрно флоринов м тысячу богаче, чъмъ теперъ... Знайте также, что я на свой собственный счеть сдёлаль для средней части триптиха новую раму, которая стоила мив 6 флориновъ; прежнюю же я сломаль, потому что столяръ сдёлаль ее слишкомь грубо. Черезъ годъ или два, когда я буду у васъ, картину нужно будетъ снять, такъ какъ она будеть уже сухой, и я хочу снова покрыть ее особенным лаком, котораго никто другой не умпеть дплать и благодаря котором картина можеть просуществовать еще на 100 льть болье. Но не позволяйте никому другому покрывать ее лакомь, потому что всякій иной лакз импеть желтый оттьнокь и испортить картину, а мев было бы больно, если бы испортили произведение, надъ которымъ я трудился болье года. Впрочемъ, вы и сами, конечно, булете заботиться о томъ, чтобы ея не повредили. Обходитесь съ нею тщательно и осторожно, ибо вы услышите оть вашихъ и иногороднихъ художниковъ, какъ хорошо она исполнена. Привътствуйте отъ меня художника Мартина Гессена. Моя жена просить у васъ подарка (Trinkgeld) по случаю окончанія моей работы; для себя летно я не прошу ничего болье».

Последнее письмо Дюрера оть 12 октября 1509 года-очень кратко и написано, повидимому, въ ответъ на письмо Геллера, въ которомъ тотъ выражалъ художнику свое полное удовольствіе по поводу присланной ему картины, какъ и невысокой платы за ея исполненіе. Письмо Дюрера проникнуто также чувствомъ полнаго удовлетворенія, вызываемаго сознаніемъ, что продолжительный трудъ его не пропаль понапрасну, что требовательный заказчикь остался совершенно доволенъ этой работой его. — «Дорогой господинъ Якобъ Геллеръ!--пишеть здёсь Дюреръ.--Съ удовольствіемъ слышу отъ васъ, что картина моя вамъ понравилась, такъ что не напрасно положиль я на нее столько труда. Очень радуюсь также, что вы остались довольны назначенной мною платой за эту мою работу: вы совершенно правы, потому что здёсь я могь бы взять за нее на 100 флориновъ больше, чъмъ вы мнъ дали. Однако я не захотвлъ лишить васъ картины, ибо желаю болъе всего сохранить вашу дружбу. Моя жена благодарить васт за подарокъ, которымъ вы почтили ее: она будеть носить его за ваше здоровье. Мой младшій брать Гансь также благодарить вась за тв два гульдена, которые вы подарили ему. Самъ я благодарю васъ за все. Такъ какъ вы пишете мив, что желаете еще украсить картину, (рвчь идеть, повидимому, объ архитектоническомъ украшеніи всего алтаря), то я посылаю вамъ при письмъ нарисованный мой проэкть, какъ следуеть сделать это. Впрочемь можете поступать, какъ пожелаете. Вм'вств съ твмъ желаю вамъ счастливо оставаться. Альбрехть Люреръ».

Мы видимъ такимъ образомъ изъ признаній самого Дюрера, насколько близка была его сердцу эта работа, какъ много любовнаго труда положено было художникомъ на ен исполненіе. Въ этой большой картинъ своей онъ хотьлъ создать, какъ онъ самъ говорилъ, нѣчто такое, что способны сдѣлать только немногіе; хотьлъ дать міру такое произведеніе, которое доставило бы безсмертную славу самому художнику и постоянное высокое наслажденіе каждому изъ созерцавшихъ его. Этимъ объясняется настойчивое желаніе его, чтобы алтарный образь этотъ находился непремѣнно во Франкфуртъ, гдѣ въ то время жило большое количество какъ художниковъ, такъ и просвѣщенныхъ любителей искусства, которые должны были лучше, чѣмъ гдѣ бы то ни было въ другихъ городахъ Германіи, оцѣнить достоинства этого замѣчательнаго произведенія.

Заботы художника относительно своей картины и дальныйшей судьбы ея подобны здёсь пёжнымъ заботамъ отца о судьбе любе маго пътища. Онъ желаль бы дать ей, если возможно, безсмертее существованіе, неувядающую красоту, и дівлаеть всевозможныя усьлія для того, чтобы сообщить своей картин'в прочность и блесть на цълый рядъ стольтій. Онъ нъсколько разъ покрываеть ее красками, наилучшими, какія только можно было отыскать въ то врем, и сверхъ того еще особенно прочнымъ блестящимъ лакомъ, который изобрътенъ быль имъ. Онъ даеть заботливые совъты запачику, какъ осторожно и бережно должно обходиться съ его картаной впоследствии. За свой собственный счеть, несмотря на быность свою, устраиваеть онъ новую красивую раму для нея, таккакь прежняя, сабланная столяромъ, кажется ему слишкомъ грубов, неизящною для такой превосходной картины. Даже по окончани работы и послъ того, когда картина была отослана заказчику, узнавши о томъ, что Геллеръ намъревается устроить для триптиха еще особое архитектоническое украшение, онъ посылаеть послъднену, безъ всякой просьбы съ его стороны, побуждаемый только собственнымъ желаніемъ дать своей картинъ наилучшій видь, --- собственноручный рисуновы такого архитектоническаго обрандени с предложениемъ Геллеру воспользоваться выъ. Работая надъ своею картиной, художникъ все сильнее и сильнее привязывается къ ней, полюбивши это свое создание больше, чёмъ всё остальные. И увыешись своею работой, съ которою ему не хочется разстаться, онь продолжаеть ее вивсто предполагавшихся шести-тринадцать сишкомъ місяцевь, все съ тімъ же неустаннымъ усердіемъ, съ какить трудился надъ нею въ первые мъсяцы, отказываясь при этомъ, вевзирая на заманчивость выгодныхъ заказовъ и трудность своего изтеріальнаго положенія, оть всяких посторонних крупных работь, которыя могли бы отвлечь его оть этой важнёйшей работы.

Несомивно, въ виду сказаннаго, что картина эта, и въ частности средняя часть триптиха, отъ начала до конца исполненна собственноручно Дюреромъ, должна была отличаться высочайщим достоинствами, какія только могла проявить мастерская кисть этого геніальнаго художника. И судя по тому всеобщему восторгу, касов она возбуждала у всёхъ, видёвшихъ её; судя по той громкой славь, которая быстро распространилась о ней далеко за предывии

Нюренберга и Франкфурта, привлекая въ доминиканскій монастырь, гдѣ находился этотъ алтарь, постоянныя толпы посѣтителей,—картина дѣйствительно отличалась рѣдкими, выдающимися достоинствами, выдѣлявшими ее даже среди всѣхъ остальныхъ произведеній великаго нѣмецкаго мастера.

Къ сожалвнію, оригиналь, собственноручно исполненный Дюреромъ, (средняя главная часть этого триптиха), до насъ не дошла. Причины извъстны. Еще въ началъ XVII столътія два выдающіеся любителя искусства, австрійскій эрцгерцогь Максимиліанъ и курфюрсть Максимиліань баварскій ділали попытки пріобрівсти у монастыря за огромныя суммы денегь это превосходное произведение Дюрера. Въ виду несогласія монаховъ продать австрійскому эрцгерцогу этоть адтарный образь, приносившій монастырю большіе доходы оть посётителей, желавшихъ видёть его, эрцгерцогомъ была заказана копія съ него франкфуртскому художнику по имени Фалькенбургу (Frederic Valckenborch), которая и была исполнена последнимъ въ 1607 году. Шесть леть спустя, курфюрсту Максимиліану Баварскому удалось, наконецъ, за громадную сумму купить у монастыря среднюю часть триптиха, написанную саминь Дюреромь, съ условіемъ-представить въ замінь оригинала точную копію съ него. Въ томъ же 1613 году курфюрсть заказаль, при посредствъ нъкоего Давида Крессера, точную копію нюренбергскому художнику Гарриху (Iobst Harrich), выполнившему этоть заказъ въ теченіе 6 мізсяцевъ. Согласно условію, копія эта пов'вшена была на м'вст'в оригинала, который быль взять курфюрстомь въ свой дворець въ Мюнхенъ, гдъ въ 1678 году онъ спорълз при пожаръ дворца.

Интересныя свёдёнія о работахъ обоихъ названныхъ копінстовъ, равно какъ и о судьбё цитированныхъ выше писемъ Дюрера къ Геллеру, мы находимъ въ письмё упомянутаго Давида Крессера къ казначею курфюрста Баварскаго, Пюлеру, черезъ посредство котораго Крессеръ желалъ донести курфюрсту о результатахъ переговоровъ своихъ съ художникомъ Гаррихомъ.— «Благороднёйшій, достойнёйшій и высокочтимый г. Пюлеръ!—писалъ здёсь Крессеръ.—Такъ какъ ради І. Гарриха я не могъ поспёшить сюда, то я нёсколько долёе оставался въ Регенсбурге и только два дня назадъ прибылъ сюда, чтобы разспросить во Франкфурте о картине и сдёлать измёренія ея композиціи у Фридриха фонъ-Фалькенбурга,

который 6 лёть тому назадь исполниль копію сь этой картины для его свётлости, эрцгерцога Максимиліана. Когда я между прочимъ

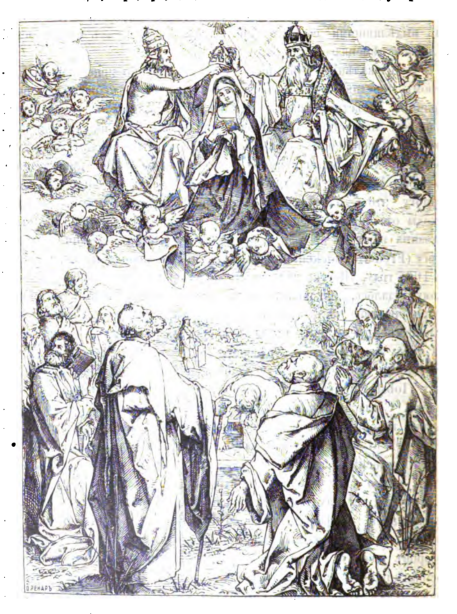


Рис. № 85.

спросиль его, сколько времени онъ работаль надъ этою копіей, то онъ ответиль, что 6 місяцевь. Когда же я удивился этому, то опъ

сказаль, что самь Дюрерь работаль нады картиною непрерывно въ теченіе цілыхъ 13 місяцевъ. И когда я по поводу этого еще болве изумился и спросиль его, откуда онъ знаеть, онъ ответиль, что читалъ относительно этого то, что писалъ самъ Дюреръ, и можеть даже показать копію написаннаго. Я обратился къ нему съ убъдительною просьбой и онъ позволиль мит видеть копію; а потомъ я такъ настойчиво упрашивалъ его, что онъ повволилъ мнъ н списать ихъ только съ условіемъ, чтобы я самъ переписываль. Такимъ образомъ, благоволите вивств съ симъ получить и копіи всъхъ 9 писемъ Дюрера: вы конечно охотно прочтете ихъ 1). Все то, что новажется вамъ полезнымъ и витереснымъ, благоволите отметить и затемъ передать или устно изложить его светлости. Нетъ необходимости писать объ этомъ болье, потому что все, что важно знать относительно картины, заключается въ самыхъ этихъ письмахъ Дюрера. Тотъ, кто получилъ во Франкфуртъ самую картину. повидимому, не догадывался о важности этихъ 9 писемъ: онъ не хотель, чтобы монахи имели копіи. Дюрерь употребиль на эту картину величайшее стараніе и его желаніемъ было выставить ее. вменно, во Франкфурть, ибо туда являются очень многіе художники, которые могутъ создать для него въчную славу. Но монажи не знають объ этомъ ничего, самъ же Фалькенбургъ получиль свёдёнія относительно этого отт наслёдниковь Геллера. Его высочество заплатилъ Фалькенбургу за копію 200 талеровъ и сверхъ того милостиво подарилъ 50 талеровъ. Что касается Гарриха, то когда я спросиль его, сколько онь потребуеть за работу, онь отвъчаль, что не видъль еще картины, но что Фалькенбургу была ваплачена вышеуказанная сумма. Если картина эта будеть ему заказана, то онъ хочеть исполнить ее такъ, чтобы она была совершенно похожа на оригиналъ; а когда картина будетъ готова, то ему зандатять, коночно, сколько онъ заслуживаеть. Благоволите извёстить меня, могу ли я заключить съ нимъ на этоть счеть ращительныя условія... Постараюсь, чтобы Гаррихъ, который очень трудолюбивъ, могь въ теченіе полугода поработать надъ картиною. Впоследствіи

<sup>1)</sup> Эти, именно, копін упомянуты нами выше въ примѣчанін, какъ единственние матеріалы для ознакомленія съ перепискою Дюрера и Геллера, сохранившісся вослѣ утраты оригиналовъ ихъ.

самый оригиналь, тщательно и надежно упакованный, можно будеть переслать въ Мюнхенъ.

Согласіе курфюрста на предложенныя условія были даны; конія была исполнена Гаррихомъ въ установленный срокь, а оригиналь былъ взять въ королевскій дворецъ въ Мюнхенъ, гдъ, какъ сказано, погибъ во время пожара.

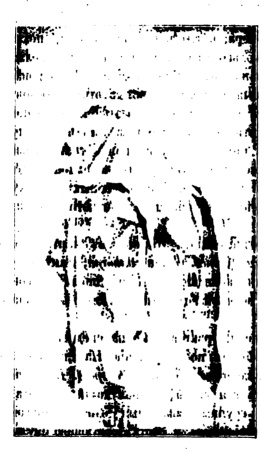
Такимъ образомъ, вмёстё съ утратою этого драгоцённаго произведенія искусства въ самомъ оригипаль, мы лишены возможности судить о тёхъ сторонахъ его исполненія, въ которыхъ мастерская кисть великаго художника должна была проявить себя съ наибольшимъ блескомъ и силою. По сохранившимся копіяма, изготовленнымь второстепенными немецкими живописцами 1), мы не имеемь возможности судить о той тонкости, о томъ наяществ в и смелой увъренности рисунка, какими несомивнию отличалась эта оригинальная работа великаго артиста при томъ громадномъ трудъ и усерди, которые были положены имъ на это произведение. Еще менъе возможно судить на основаніи тёхъ же посредственных вопій о томъ блескі, о той неувядающей свіжести и прочности красокъ, къ достиженію которых в такъ сильно стремился художникь, покрывая картину нъсколько разъ наилучшими красками, а затъмъ еще и особеннымъ лакомъ, и которыхъ действительно съумель онъ достигнуть, судя по словамъ самого художника и отзывамъ его современниковъ.

Въ распоряжени изслъдователя имъются однако матеріалы, до нъкоторой степени возмъщающіе утрату самаго оригинала, поскольку дъло касается сужденій о качествахъ рисунка въ разсматриваемомъ произведеніи Дюрера. Мы говоримъ о тъхъ собственноручныхъ эмюдахъ художника къ отдъльнымъ фигурамъ, входящимъ въ составъ цълаго изучаемой нами композиціи, которые въ числъ 19 сохранились для насъ въ собраніяхъ различныхъ музеевъ, главнымъ образомъ, въ Вънскомъ Альбертинумъ и въ Берлинскомъ кабинетъ гравюръ. Этюды эти исполненные черною краской на зеленой бумагъ, при чемъ освъщенныя мъста повышены бълою краской, показываютъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ этихъ копій одна, исполненная Гаррихомъ, (а не Ювенеленъ, какъ угверждали Sandrart: Teutsche Akademie, р. 276 и другіе) и находившаяся прежде на мѣстѣ самаго оригинала въ монастирѣ доминиканцевъ, перешла впослѣдствій въ городской музей во Франкфуртѣ; другая же копія малихъ размѣровъ хранится въ музеѣ индустрій въ Вѣнѣ. О композицій картины даетъ представленіе нашъ рисунокъ № 55.



намъ главивити фигуры или части ихъ въ томъ самомъ видв, въ въ какомъ онв представлены и въ самой картинв, давая такимъ образомъ возможность судить и о достоинствахъ рисунка въ самой картинв. Изъ рисунковъ этой группы, находящихся въ Берлинскомъ кабинетв гравюръ, одинъ изображаетъ фигуру стоящаго съ посо-



Pac. № 36.

хомъ въ рукъ апостола, смотрящаго вверхъ; другой—голову того же апостола; третів—полную фигуру самого Дюрера въ шляпъ и мантін, стоящаго подлъ доски съ надписью: 1508. ER SELBER; четвертый—голову другого апостола. Въ Вънскомъ Альбертинумъ имъются этюды трехъ головъ апостоловъ въ различныхъ положеніяхъ; рука апостола съ частью одежды; соединенныя кисти рукъ другого

апостола; части одежды одного изъ апостоловъ; часть одежды Бога-Отца. Въ Дрезденскомъ музев находится этюдъ головы одного изъ апостоловъ; въ Британскомъ музев—этюдъ головы апостола; въ коллекціи Франка—ступни ногь одного изъ апостоловъ ¹).

Уже одно количество этихъ этюдовъ, превышающее количество подготовительныхъ работъ ко всёмъ изъ остальныхъ крупнъйшихъ произведеній Дюрера, взятыхъ въ отдёльности, показываетъ достаточно ясно, насколько тщательно и обдуманно велась художникомъ эта подготовительная работа по созданію Геллерова алтаря. Высокія художественныя достопиства всёхъ этихъ этюдовъ всецёло подтверждаютъ намъ то же: можно сказать, что въ отношеніи передачи натуры этюды эти не оставляютъ желать ничего лучшаго; что Дюреръ достигъ въ нихъ той изумительной силы, жизненной правди и вмёстё совершенства техническаго исполненія, до какихъ умёли подняться только немногіе изъ современныхъ ему художественныхъ геніевъ возрожденной Италіи и дальше которыхъ идти было почти невозможно.

Кром'в перечисленных этюдовъ къ картин'в сохранился еще эскизъ композиціи средней части алтаря, нын'в въ коллекціи Воппат, исполненный карандашомъ и не вполн'в законченный, почти безъ изм'вненій воспроизведенный зат'ємъ въ окончательной композиціи алтаря. 2).

Самые сюжеты, трактованные на средней и боковыхъ частять триптиха, разнообразны по содержанію. На главной, срединной части алтаря, представлено взятіе на небо пресв. Богородицы и увльичніе ея, при чемъ вся многофигурная композиція эта распредъляется на двѣ большія группы, связанныя одна съ другою внутреннить единствомъ дѣйствія, какъ и соотвѣтствующею ему внѣшнею связью: земное и небесное связываются здѣсь неразрывно въ единое гариопичное цѣлое. Вверху, въ небесной высотѣ среди сонма поющихъ и играющихъ ангеловъ, сидятъ какъ бы на тронахъ изъ облаковъ пресв. Богородица въ длинномъ одѣяніи, съ молитвенно сложенными

<sup>2)</sup> Эскизъ воспроизведенъ у Lippmann, Тая. 354.



<sup>&#</sup>x27;) Этюды эти воспроизведени у *Lippmann*, Taf. 19—28; у *Ephrussi*: desids. табл. къ стр. 152 и 154; у *Springer*: А. Dürer, S. 68 и 71; у *Knackfuss*: А. Dürer, S. 54 – 58. См. фиг. стоящаго апостола на рис. № 36.

руками, и по сторонамъ отъ нея Богъ-Отецъ и Богъ-Сынъ, въ коронахъ и мантіяхъ, держа надъ головой Богоматери царскій вънецъ; Духъ Святой ръетъ надъ нею въ видъ голуба. Въ нижней части картины размъщены фигуры 12 апостоловъ, собравшихся вокругъ опуствытей гробницы пр. Богородицы. Одинъ изъ нихъ заглядываетъ въ эту гробницу и приподнимаетъ пелены, лежащія въ ней, какъ будто ожидая найти подъ ними лежащее тъло; другіе въ недоумъніи обращаются другъ къ другу по поводу исчезновенія тъла, тогда какъ нъкоторые, уже постигнувши значеніе совершившагося, обращають свои взоры къ небу, созерцая происходящее тамъ торжество увънчанія Богоматери. Вдали, среди гористаго ландшафта, видна фигура самого Дюрера въ богатой мантіи, шляпъ и длинныхъ чулкахъ, стоящаго подлъ большой таблицы съ надписью: «Albertus Durer Alemanus faciebat post Virginis partum 1509» и съ монограммой художника.

Относительно картинь на боковых частях этого тринтиха, находящихся нынё вмёстё съ копіей срединной части, исполненной Гаррихомъ, въ городскомъ музей во Франкфурте, мы знаемъ уже изъ показаній самого Дюрера, что онё представляють собою работы его учениковъ, исполненныя по его рисункамъ в подъ его наблюденіемъ. Можно думать, что главными участниками въ этихъ работахъ были: брать художника, Гансъ Дюреръ, (впослёдствіи придворный живописецъ въ Краковъ) получившій стъ Геллера по окончаніи алтаря два гульдена, несомнённо, за ближайшее участіе его по исполненію этой работахъ, Гансъ Шейфелейнъ, стилистическія и техническія особенности котораго ясно сказываются въ этихъ картинахъ, преимущественно въ образь св. Екатерины 1),

Картины, размъщенныя здъсь на внутреннихъ, какъ и на внъшнихъ крыльяхъ, представляють собою разнообразныя по содержаню композиціи. Изъ внутреннихъ крыльевъна одномъ изображено вверху мученіе св. Гакова, патрона заказчика, а внизу—фигура самого заказчика, Іакова Геллера; на другомъ — вверху мученіе св. Екаперины, патронессы жены Геллера Екаперины, а внизу—колфнопреклоненная фигура этой послъдней. Изъ внът-

<sup>1)</sup> Таковы, именно, результаты анализа M. Thausing: Dürer, II, S. 20.

нихъ крыльевъ на одномъ изображены были св. Оома и св. Христофорт, на другомъ—апостолы Петрт и Павелъ. Изъ этихъ разнообразныхъ композицій, составлявшихъ попарно pendant другъ къ другу,
въ сценъ мученія св. Іакова палачъ готовится отстчь голову молящемуся передъ кончиною мученику въ присутствіи двухъ зрителейязычниковъ, въ то время какъ на заднемъ планъ картины стоитъ погребальная колесница, готовая увезти его тъло; въ сценъ мученія св. Екатерины на первомъ планъ палачъ также намъревается обезглавить
святую, тогда какъ въ глубинъ картины ангелы уносятъ тъло ея
для погребенія. Объ фигуры Геллеровъ, — мужа и жены, предсталены въ позахъ молящихся, съ фамильными гербами обоихъ на фонъ
подлъ каждой фигуры. Фигуры четырехъ поименованныхъ святыхъ
и апостоловъ изображены стоящими во весь ростъ, и съ обычными
ихъ аттрибутами.

Что касается образа Мадонны, о которомъ Дюреръ упоминаетъ въ своихъ письмахъ отъ 24 августа и 4 ноября 1508 года, то можно думать, что рѣчь идетъ о находящемся въ Пражскомъ музев образѣ, извѣстномъ подъ именемъ «Модонны съ цепткомъ ириса» (). Образъ писанъ на деревѣ; фигуры немного менѣе натуральной величины: Мадонна съ волнистыми бѣлокурыми волосами, прикрытыми прозрачнымъ бѣлымъ покрываломъ, въ одеждѣ пурпурнаго цвѣта, кормитъ младенца Христа, сидя подлѣ развалинъ старой стѣны. На первомъ планѣ среди цвѣтовъ, растущихъ изъ почвы, выдѣляется ирисъ, отъ котораго самый образъ этотъ, въ отличіе отъ другихъ, получилъ указанное названіе. Цифра года (1508) и монограмма Дюрера свидѣтельствуютъ о времени созданія образа и авторствѣ художника.

Изъ рисунково, относящихся къ разсматриваемому нами періоду, большинство употреблено было художникомъ, какъ ясно изъ предыдущаго, въ качествъ этюдовъ и эскизовъ къ большимъ произведеніямъ живописи. Нъкоторые изъ этихъ рисунковъ имъютъ однако в самостоятельное значеніе. Таковъ профильный портретъ императора Максимиліана I, исполненный чернымъ мъломъ и находящійся въ Берлинскомъ музеъ, съ цифрою года (1507) и монограммою Дюрера (воспр. у Lippmann, Taf. 17). Такова далъе композиція, находящаяся

<sup>&#</sup>x27;) Ср. Heller, 260; Thausing, II, 9. Воспроизвед. въ литографіи Schrotzberg.

въ томъ же Берлинскомъ музев (у Lippm. 16), изображающая ир. Богородицу, которая поддерживаетъ младенца Христа, стоящаго у нея на колвнахъ, и принимаетъ цввты отъ ангела; два другіе ангела держатъ надъ ея головою корону; еще одинъ ангелъ, сидя у ногъ Богородицы, играетъ на мандолинв; рисунокъ помвченъ 1507 г. и монограммою Дюрера.

Правюры, созданные художникомъ за тоть же періодъ, весьма немногочисленны, но превосходны по своему исполненію и оригинальны по замыслу. На одной изъ этихъ гравюръ 1 находимъ своеобразную фантастическую картину: на большомъ длиннорогомъ козлѣ, летящемъ по воздуху, сидитъ, обратившись спиною къ его головѣ, обнаженная старая женщина съ безобразнымъ лицомъ и длинными всклокоченными волосами, развѣвающимися по вѣтру (повидимому, вѣдьма). Лѣвой рукою она держится за рогь козла; въ правой у нея—длинная прядка и веретено. Внизу на землѣ четыре крылатыхъ маленькихъ генія играютъ другь съ другомъ, расположившись симметрично подъ летящимъ козломъ.

На другой гравюрь <sup>2</sup>) представлена изящная группа изъ трехъ крылатыхъ геніевъ: двое изъ нихъ стоять на землю, тогда какъ третій парить надъ ними въ воздухю. Первые два трубять въ длинныя тонкія трубы; одинъ изъ нихъ придерживаетъ рукою большой щитъ, тогда какъ третій, летящій вверху, несеть большой шлемъ.

Наиболье интересною по замыслу и художественною по исполнению является третья гравюра 3). Дъйствіе происходить въ комнать средневькового ученаго, который, полусидя на высокомъ кресль и склонясь на подушки, въ мягкомъ домашнемъ костюмь и колпакь, спить и грезить во снъ. Его сновидьнія олицетворены здысь въ трехъ, окружающихъ его фигурахъ: позади спящаго — дьяволъ въ образъ крылатаго чудовища, дуетъ въ ухо заснувшаго большимъ поддуваломъ и какъ будто нашептываетъ ему что-то; слъва отъ него во весь рость фигура обнаженной красивой молодой женщины, которая какъ бы обращается съ ръчью къ уснувшему, грезящему о

<sup>1)</sup> y Bartsch 67, Heller 867, R. 115.

<sup>2)</sup> y B. 66, H. 871, R. 114.

<sup>\*)</sup> У В. 76. Н. 854. R. 116. См. нашъ рисуновъ № 37.

ней; на переднемъ планъ крылатый маленькій амуръ старается стать на ходули, прислонивши одну изъ нихъ къ шару, лежащему на полу.

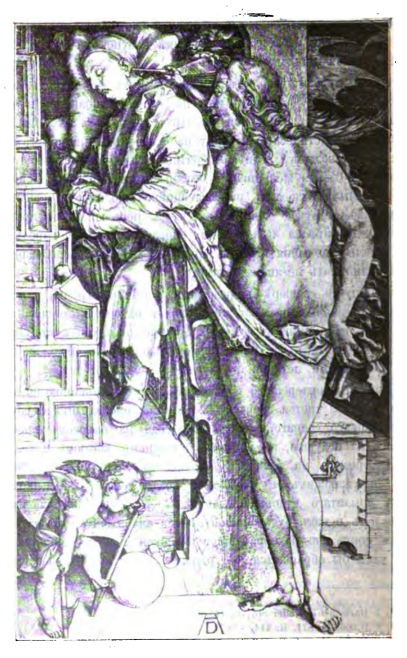


Рис. № 37.

На всёхъ трехъ гравюрахъ, исполненныхъ на мёди, очевидны слёды итальянскаго вліянія, еще не успёвшаго ослабёть по возвращеніи художника на родину; и это вліяніе сказывается здёсь столько же въ избранныхъ художникомъ типахъ (за исключеніемъ вёдьмы), сколько и въ трактовкё обнаженнаго тёла. Мягкія, пластически округленныя формы, особенно въ фигуркахъ геніевъ и являющейся ученому молодой женщины; живое и непринужденное движеніе всёхъ этихъ фигуръ, изящество положеній, привлекательность образовъ—близко напоминають родственные имъ образы въ произведеніяхъ итальянскихъ художниковъ той же эпохи. Самая работа во всёхъ этихъ трехъ гравюрахъ поражаеть изумительною тонкостью и мастерствомъ.

Въ непосредственной близости къ этимъ работамъ какъ по времени, такъ и по характеру исполненія, стоять такія гравюры, какъ Мадонна съ Младенцемъ Христомъ, въ коронъ и двойномъ сіянів, стоящая на полум'всяців '); даліве, распятіе (или «кресть»— «das Kreuz», какь называль этоть листь самъ художникь), гдв висящій на креств Христось окружень святыми женами, среди которыхъ у самаго подножія креста лежить въ глубокомъ обморокъ пр. Богородица, поддерживаемая одною изъ св. женъ; ап. Іоаннъ п св. Магдалина, стоящіе по об'в стороны оть креста, жестами выражають свое отчанніе; на заднемъ плань-пейзажь 2). Менье близко стилистическое сходство съ вышеописанными гравюрами въ двухъ изображеніяхъ св. Георгія. На одной изъ нихъ (В. 53. Н. 737. R. 121) св. Георгій стоить на землё подлё убитаго имъ дракона, вооруженный длиннымъ копьемъ, которое онъ держить въ правой рукв, съ мечомъ на боку, въ панцырв и съ нимбомъ вокругь головы; на заднемъ планъ пейзажъ. На другой (В. 54. Н. 746. В. 120) святой сидить на конв, одвтий въ панцирь и шлемъ; въ левой рукв ого-широкое знамя; убитый драконъ лежить подлв коня на земяв. Уступая предыдущимь по красотв избранныхъ типовъ, гравиоры эти въ техническомъ отношении оказываются однако стоящими на той же высоть, какая отмъчена была только что относительно осталь. ныхъ граворныхъ работъ художника изъ разсматриваемаго періода, которымъ онъ не уступають въ изяществъ.

<sup>&#</sup>x27;) Y B. 31. H. 517. R. 118.

<sup>2)</sup> Y B. 24, H. 426, R. 119,

## ГЛАВА VIII.

Возобновленіе Дюреромъ общирнихъ работъ въ области гравюри на мёди и деревъ незначительное количество произведеній масляной живописи за время съ 1509 во 1514 годъ. — Гравюри на мёди и деревѣ, созданния Дюреромъ за тотъ же періодъ отдёльния гравюри (мнеологическія, аллегорическія, жанровия и др.) и цёлия серів. Три большія серіи "страстей Христовихъ". — Серія гравюръ изъ "жизни пресвятей Богородици". — Картини и рисунки Дюрера, относящіяся въ періоду 1509—1514 годовъ

Со второй половины 1509 года преобладающій характерь діятельности Дюрера явственно и значительно видоизменяется. Художникъ, какъ ясно уже изъ последнихъ писемъ его къ Геллеру, щетированныхъ выше, оказывается очевидно утомленнымъ усидчивою и продолжительною работою надъ большими произведеніями живописи предпествующихъ лътъ, требовавшими отъ него огромной затраты творческих силь, энергіи и матеріальных средствь, --отнимавшими у него массу времени, которое онъ, въ виду своей бълности, котвль бы и могь бы употребить съ гораздо большею матеріальною выгодой для себя и семьи... Работы въ области гравюри объщали ему, напротивъ того, одновременно и совершенное удовлетвореніе д'ятельности его творческих силь, непрестанно искавших себъ примъненія; и увеличеніе тъхъ матеріальныхъ средствъ, въ которыхъ такъ сильно нуждался Дюреръ въ теченіе почти всей своей труженической жизни. Онъ доставляли ему, наконецъ, и возможпость самаго широкаго служенія духовнымъ интересамъ родного народа путемъ распространенія среди него художественныхъ созданій во множествъ сравнительно дешевыхъ произведеній гравюры, доступныхъ для большинства, того самоотверженнаго служенія, окоторомъ великій художникъ постоянно заботился не менъе, чъмъ о собственной своей славъ, о духовномъ своемъ безсмертін.

Этими, именно, причинами должно, какъ кажется, объяснить то явное и ръзкое различіе въ характеръ дъятельности Дюрера, въ теченіе длиннаго ряда лъть, слъдующихъ за періодомъ увлеченія живописью, которое болье всего сказывается въ эту вторую половину его жизни самымъ значительнымъ и очевиднымъ преобладанісмъ граверныхъ работъ на мъди и деревъ надъ произведеніями масляной живописи. Этими, именно, причинами обусловливается то, обращающее на себя вниманіе изслъдователя, обстоятельство, что написавши за всъ послъднія двадцать лъть своей жизни лишь незначительное сравнительно число картинъ, какъ законченныхъ самостоятельныхъ произведеній, Дюреръ напротивъ того успъваеть за то же время создать понстинъ огромное количество разнообразнъйшихъ произведеній гравюры на мъди и деревъ какъ въ отдъльныхъ листахъ, такъ и въ цълыхъ обширныхъ серіяхъ, связанныхъ единствомъ внутренняго содержанія.

Мы обращаемся теперь къ разсмотрвнію граверных работа Дюрера за пятильтній періодъ съ 1509 по 1514 годъ включительно,—періодъ, объединенный дальныйшимъ развитіемъ той же граверной техники, которая примынялась художникомъ и въ предшествующихъ его произведеніяхъ вплоть до 1515 года, когда мы встрычаемся съ попытками Дюрера создать образцы новой техники гравюры на металлы въ интересахъ еще дальныйшаго усовершенствованія ея.

Среди гравюръ на мѣди, относящихся къ указанному времени, достойны вниманія прежде всего тѣ, въ которыхъ художникомъ трактованы были сюжеты, заимствованные изъ міра классической ми-вологіи. Исполняя ихъ подъ свѣжимъ еще впечатлѣніемъ пребыванія въ Италіи, гдѣ онъ имѣлъ возможность однако лишь въ незначительной, степени ознакомиться съ произведеніями античныхъ мастеровъ; а съ другой, находясь подъ вліяніемъ своихъ друзей—гуманистовъ, которые и теперь, какъ ранѣе и впослѣдствіи, помогають ему своими знаніями въ области классической минологіи, Дюреръ представилъ въ этихъ гравюрахъ дальнѣйшіе образцы той своеобразной трактовки античныхъ сюжетовъ, съ какою мы встрѣчались у него уже и прежде въ произведеніяхъ подобнаго рода. Истинно классическаго въ такихъ композиціяхъ сохраняется только немного. Самые минологическіе сюжеты, которые въ теченіе среднихъ вѣковъ успѣли

подвергнуться по большей части разнообразнымъ искаженіямъ, черпались какь художникомъ, такъ даже и друзьями его гуманистам, чаще всего не изъ первоисточниковъ; а въ трактовкъ отдъльных фигуръ и деталей художнику приходилось, за отсутствіемъ античныхъ образцовъ соответствующаго содержанія, руководствоваться, съ одной стороны, неопределенными литературными указаніями, а съ другой-твиъ, что давала ему современная двиствительность. хотя бы и въ явномъ разладъ съ античнымъ міропониманіемъ в обстановкою. Ясно, что композиців, создававшіяся такимъ путемь, должны были и на самомъ дълъ оказывались далекими по своем характеру отъ композицій античныхъ мастеровъ, и что при возсозданіи самыхъ равнообразныхъ мисологическихъ сюжетовъ важныйшею задачею Дюрера съ его реалистическими тенденціами должно было являться не столько проникновеніе въ самую сущность антячнаго міросозерцавія ради точнаго его воспроизведенія, сколько вое и върное возсоздание самой натуры въ ен реальныхъ, достунныхъ изученію формахъ. И мы видимъ, действительно, что такить нменно характеромъ отмъчены эти мнеологическія композиціи Дирера, относящіяся къ 1509 году и следующимъ.

На одной изъ этихъ гравюръ, исполненныхъ на мѣди, прекставлена сцена похищенія морскима богома нимфы 1). Дѣйствіе пропоходить подлё высокаго берега моря, на которомъ расположень группы замковъ обычныхъ въ средневѣковой Германіи типовъ. Морской богъ въ видѣ бородатаго старца съ человѣческой головою и туловищемъ, но съ рыбымъ хвостомъ и съ рогами на головѣ, пшветь по волнамъ, унося на спинѣ обнаженную нимфу, которую онъ придерживаетъ правой рукою, тогда какъ въ лѣвой держитъ щить соъщать выскочить изъ воды, какъ будър спасансь отъ грозящей опасности; на берегу подлѣ самаго моря бѣжитъ но выправленію къ похитителю мужская фигура въ восточномъ костомъ, жестами выражая отчаяніе. Вдали на морѣ виденъ плывущій горабль; гравюра помѣчена монограммою Дюрера.

 $<sup>^4</sup>$ ) Листь этоть, извёстный подъ назв. "морского чуда", опис. у Bartsch № 71. Heller № 801, Rettberg № 125. См. нашь рисунокь № 38. Быть можеть, художинь хотёль здёсь представить тритона, увозящаго неревду.



На другомъ листъ, извъстномъ подъ названіемъ «Немезида» 1), находимъ оригинальное сочетаніе единственной мисологической (или

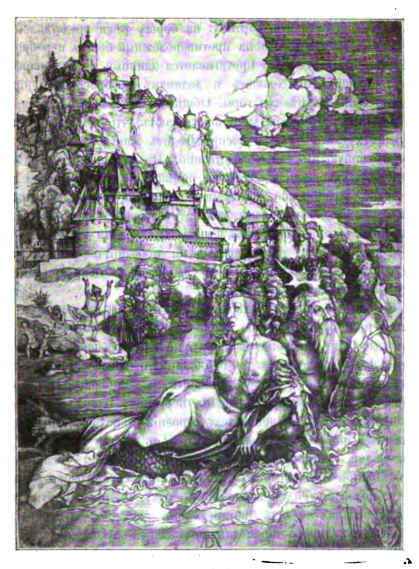


Рис. № 88.

върнъе, аллегорической) фигуры съ общирнымъ пейзажемъ, при чемъ композиція цълаго состоитъ изъ двухъ различныхъ и даже

<sup>4)</sup> Y Bartsch 77, Heller 839, Rettberg 124.

внышнимь образомь почти несвязанных другь съ другомъ частей. Всю нижнюю половину гравюры занимаеть ландшафть, который уже самъ по себъ могь бы составить по своему характеру и размърамъ самостоятельную картину: на берегу ръки представлено цълое селеніе, отъ котораго на противоподожный берегь переброшень небольшой мость; дальше протягивается длинный рядь замковъ, отдъльно стоящихъ; по холмамъ и долинамъ разбросаны группы деревьевъ; вдали виднъются горы. Общій характеръ ландшафта, какъ и всъ детали его, несомнънно показывають, что композиція его не выдумана художникомъ, но воспроизводить живую натуру, видънную и зарисованную имъ непосредственно. Въ верхней половинъ гравюры, надъ свившимися облаками, помещена большая фигура самой Немезиды, - совершенно обнаженной женщины съ крыльями на спинъ и съ повязкой на головъ, изъ-подъ которой выбивается длинная прядь волось; въ правой рук ея-ваза, закрытая крышкой; въ левой-конская сбруя; легкое покрывало, перекинутое черезъ илечо, развѣваясь оть вѣтра, оставляеть тѣло совсѣмъ неприкрытымъ. На листь монограмма художника.

Содержаніе сцены, пом'вщенной на третьей гравюр'в, которы обыкновенно называется по имени главнаго действующаго лица «Геркулес», не выяснено съ достаточною определенностью ). Дъйствіе и здівсь происходить среди обширнаго ландшафта: на заднечь планъ видна ръка съ расположившимся на ея берегу городкомъ в длинною цёнью холмовъ позади; на переднемъ плане подле группы деревьевъ и стоящихъ неподалеку строеній расположилась на земль группа изъ нимфы и сатира. Последній съ ногами козла, съ дляными ушами, бородой и рогами, сидя подлъ нимфы — совершенно нагой молодой женщины съ заплетенными вокругъ головы длинными косами, положиль ей на плечо левую руку; въ правой руке егобольшая ослиная челюсть, которую онъ держить для защиты оть нападающихъ. Нимфа приподнимаетъ левой рукою надъ головой покрывало, какъ будто стараясь себя защитить отъ сильнаго удара молодой женщины, одътой въ двойной опоясанный хитонъ, которая, стремительно бросаясь на группу лежащихъ нимфы и сатира, гото-

<sup>&#</sup>x27;) У Bartsch 73, Heller 815, Rettberg 126. Гравюра воспроизведена у Lutrow: Geschichte d. deutsch. Kupferst. u. Holzschn. S. 98.



вится ударить нимфу большимъ обломкомъ ствола. Стоящій подлів нимфы и сатира совершенно нагой мужчина могучаго тілосложенія (Гераклъ?) съ своеобразнымъ шлемомъ на головів (въ видів візнка, украшеннаго рогами и фигурою кричащаго пітуха), огромнымъ стволомъ вырваннаго съ корнями дерева задерживаетъ ударъ молодой женщины, замахнувшейся на лежащую нимфу. Въ сторону отъ описанной группы біжнть испуганно маленькій мальчикъ съ птичкой въ рукахъ (Эротъ?). Гравюра помічена монограммою Дюрера.

Въ техническомъ отношении всё эти гравюры стоятъ на той же степени высокаго совершенства, какая была отмъчена нами ранъе по отношению къ гравюрамъ, непосредственно предшествующимъ имъ по времени.

Далье следуеть целый рядь гравюрь сь сюжетами самаго разнообразнаго содержанія. На одной изъ нихъ 1) св. Евстахій въ одежде охотника, стоить коленопреклоненный, среди группы деревьевь, протягивая руки впередь по направленію къ показавшемуся въ льсу чудесному оленю съ распятіемъ на лоу между рогами. Лошадь св. Евстахія привязана къ дереву; подлів него стоять и вежать пять охотничьихъ собакъ. На заднемъ планів обширный пейзажъ: внизу подъ горою, покрытой лісомъ, большой прудъ съ перекинутымъ черезъ него мостомъ; вверху на горів виденъ замокъ.

Поздиве этой гравюры, а именно въ 1513 году, Дюреромъ исполненъ былъ листь съ изображениемъ «плата св. Вероники» и отпечатлвниаго на немъ листа Христа 2). Изъ-подъ терноваго ввица, надвтаго на главу Спасителя, падають крупныя капли крови; летащія съ объихъ сторонъ ангелы, съ выраженіемъ глубокой скорби на лицахъ, поддерживають плать за края. Внизу цифра года (1513) и монограмма художника.

На третьемъ листъ (большого формата), созданномъ Дюреромъ въ томъ же году и пользовавшемся весьма широкою извъстностью и распространениемъ, въ своеобразной и интересной комиозиціи представленъ «рыцаръ со смертью и дъяволомъ» з). Среди дикихъ скаль, покрытыхъ засохшими деревьями и кустарникомъ, на конъ ъдетъ

<sup>1)</sup> y B. 57, H. 727, R. 127.

<sup>1)</sup> y B. 25, H. 467, R. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) У В. № 98, Н. 1018, у R. 203. См. пашъ рисуновъ № 39.

рыцарь въ полномъ вооруженіи: въ панцырѣ, пілемѣ, поножахъ, металлическихъ паручинкахъ, съ большимъ мечомъ на лѣвомъ боку

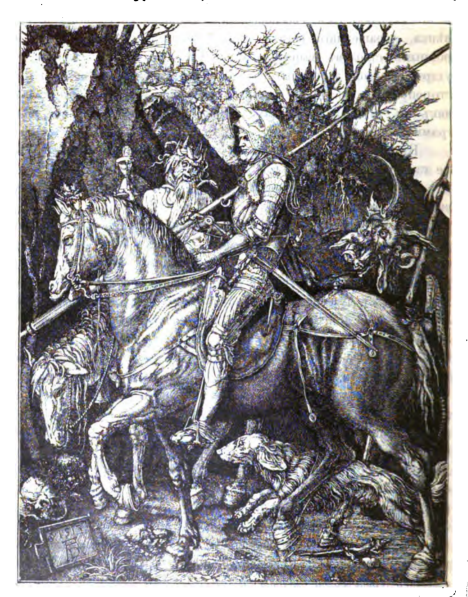


Рис. № 39.

и съ длиннымъ коньемъ въ правой рукѣ; лѣвая держить за поводъ коня. Справа отъ него также на конѣ ѣдетъ Смерть въ видѣ обта-

нутаго кожей свелета съ ръдкою бородой, въ коронъ, вокругь которой, какъ и вокругь его шеи, обвиваются змъи. На скелетъ надъта рубаха; въ правой рукъ онъ держитъ песочные часы и, обращая лицо въ сторону рыцаря, какъ бы показываетъ ему этими часами на быстро текущее время и грядущій часъ смерти. Конь, на которомъ текущее время и грядущій часъ смерти. Конь, на которомъ текущее время и грядущій часъ смерти. Конь, на которомъ текущее время и грядущій часъ смерти. Конь, на которомъ текущее время и грядущій часъ смерти. Конь, на которомъ текущее время и грядущій часъ смерти. Конь, на которомъ текуще время и постранию в пествуетъ дъяволъ въ образт фантастическаго чудовища съ свиною мордой, огромными ушами, рогами, крыльями и хвостомъ, держа въ рукахъ оружіе, похожее на багоръ. Подлъ коня рыцаря бъжить собака и неподалеку отъ нея—ящерица. Вдали на горъ видны обширныя постройкъ большого замка.

Ближайшій смысль этой группы объяснялся изследователями различно. Въ однихъ случаяхъ указывалось на сходство, будто бы существующее между этимъ рыцаремъ и извъстнымъ Стефаномъ Паумгертнером на большомъ Паумгертнеровомъ алтарв описанномъ у насъ ранве, причемъ самое содержание гравюры, какъ и помвщающуюся на ней бубву S, относили именно къ этому другу и заказчику Дюрера, неустрашимость котораго здёсь будто бы прославляется 1).— Другіе видели въ рыцаре этой гравюры портретное и нравственное сходство сь знаменитымъ рыцаремъ той эпохи Францема фонг-Зикингеном, прославившимъ себя непоколебимою храбростью и твердостью дука 2). Третъи, не пріурочивая фигуру рыцаря ни къ какому опредвленному лицу, утверждали, что въ этомъ образъ художникъ даль вообще воплощение идеала христіанскаго рыцаря, который, уповая на Бога, и оставаясь неизмённымъ въ своихъ добродътеляхъ, не боится ни смерти, ни козней дъявола 3). Нъкоторые, наконецъ, объясняли фигуру рыцаря, какъ воплощение одного изъ четырехъ основныхъ человвческихъ темпераментов, именно, еанивиническаго - энергичнаго, непреклоннаго, мужественнаго, а въ самой литеръ S усматривали указаніе на начальную букву слова

<sup>1)</sup> Rettberg: Dürers Kupferstiche und Holzschnitte, S. 78.

<sup>2)</sup> Cp. A. v. Eye: Leben und Wirken A. Dürers, S. 854, m Heller No 1018.

<sup>)</sup> Springer: Dürer, S. 98 f.

Sanguinicus <sup>1</sup>). Изъ всёхъ перечисленныхъ истолкованій наибол'є правдоподобнымъ представляется намъ посл'єднее, и подтвержденіе этой догадки находимъ въ двухъ другихъ гравюрахъ на м'єди, соеданныхъ Дюреромъ уже въ сл'єдующемъ (1514) году, какъ продолженіе работы въ томъ же направленіи по отысканію соотв'єтственныхъ образовъ, воплощающихъ наибол'єє характерныя черты остальныхъ темпераментовъ.

На одной изъ этихъ гравюръ представлена «Меланхолія» <sup>2</sup>). Крылатая молодая женщина съ вънкомъ на головъ и со связкою ключей на поясв, одвтая въ длинное платье, сидить на камив подлъ стъны, задумчиво опершись на дъвую руку и печально гладя впередъ. Въ правой рукъ она держить циркуль; на колънахъ лежить закрытая книга; рядомъ съ нею на мельничномъ жерновъ сидить маленькій крылатый геній, пишущій на табличкь; выше нагь головами самой Меланхоліи и крылатаго генія висять на стіні въсы съ двумя чашками, песочные часы, колоколъ и табличка съ цифрами, которыя, будучи сложены во всякомъ направленіи, дають одну и ту же цифру 34, а средними цифрами нажняго ряда образують цифру года созданія этой гравюры (1514) 3). У саных ногъ Меланхоліи лежить уснувшая собака, дальше-большой шарь, клеци, пила, наковальня, молотокъ, большой многогранникъ неправильной формы и т. д.; подл'я генія стоить приставленняя къ стыв лъстница. На заднемъ планъ открывается глазу общирный морской пейзажъ съ селеніемъ на берегу и кораблями у пристани; надъ моремъ видна огромная комета, окруженная сіяніемъ; надъ нею широкая радуга, а подлъ-надпись: MELENCOLIA. I., помъщенная какъ будто на распростертыхъ крыдьяхъ животнаго, похожаго на летучую мышь. Цифра года созданія этой гравюры (1514) и монограмма художника обозначены на камив, на которомъ сидить Меланхолія.

Третья гравюра того же большого формата, какъ и двѣ предыдущія, и имѣющая къ нимъ непосредственно близкое внутреннее

<sup>1)</sup> Thausing: Dürer II, S. 233. Cp. Lutzow: Geschichte d. deutsch. Kupferstiches und Holzschnittes, S. 106.

<sup>2)</sup> У Bartsch № 74, Heller 846, Rettberg 209. Гравюра воспроизведена у Springer, S. 100—101 и Knackfuss S. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Цифры расположены въ слъд. порядкъ: въ первомъ ряду — 16, 3, 2, 13: во второмъ — 5, 10, 11, 8; въ третьемъ — 9, 6, 7, 12; въ четвертомъ — 4, 15, 14, 1.

соотношеніе, показываеть намъ св. Іеропима, сидпилого въ нелью і). Келья святого похожа на большой кабинеть средневѣковаго ученаго: передъ нимъ—рабочій столъ съ небольшимъ пюпитромъ, на которомъ положена рукопись; святой въ одеждѣ монаха, наклонившись надъ нею, пишетъ; подлѣ него на столѣ стоитъ маленькое распятіе; по стѣнамъ кельи висятъ разнообразные предметы: широкая ніляпа, песочные часы, четки, свитки пергамента, стеклянныя колбы и проч. На подоконникъ большого окна съ расписными стеклами лежитъ человъческій черепъ; на скамъв подлѣ окна и на самомъ окиъ положены книги. На полу подлѣ стола лежитъ дремлющій левъ и собачка; позади льва—табличка съ цифрою года (1514) и монограммою Дюрера.

Истинный характеръ объихъ последнихъ гравюрь и ихъ отношеніе къ первой представляются ясными. Если «рещарь со смертью
и дьяволомъ» оказывался носителемъ характерныхъ чертъ темперамента самешническаго, съ его преобладающими энергичностью,
подвижностью, мужествомъ и т. д.; то фигура Меланхоліш несомнённо является воилощеніемъ темперамента меланхолическаго
съ его постояннымъ стремленіемъ къ проникновенію въ тайны
природы и сердца и въ то же время съ глубокою неудовлетворенностью, мрачной тоскою вслёдствіе невозможности пости
женія міра; а св. Іеронимъ, весь поглощенный своею мирной работой, чуждый интересамъ вселенной, невозмутимо спокойный въ
своемъ добровольномъ уединеніи, долженъ быть признанъ типичнымъ представителемъ темперамента флематическаго съ его философскимъ спокойствіемъ, величавой серьезностью, стремленіемъ къ
самоуглублевію, къ нравственному и умственному анализу.

На ряду съ такими, сложными по замыслу и этико-философскими по тенденціи, сюжетами Дюреръ создаеть въ эти годы и простьйшія, незамысловатыя жанровыя картинки. Таковы двѣ его небольшія гравюры на мѣди, относящіяся къ 1514 году, изъ которыхъ на одной изображенъ играющій на волынки крестьянних 2) въ одеждѣ бродячаго музыканта и съ короткимъ мечомъ на боку, прислонившійся спиною къ дереву; на другой—танцующая крестьянская пара 3):

<sup>&#</sup>x27;) У Bartsch 60, Heller 756, Rettberg 208. Гравира воспроизведена у Springer, . Dürer, S. 98—99.

<sup>2)</sup> Bartsch № 29, Heller 895, Rettberg. 211.

<sup>&</sup>quot;) Y B. 90, H. 912, R. 210.

она въ короткомъ платъв, въ лаптяхъ изъ кожи, съ повязкой на головъ и со связкой ключей и кухоннымъ ножомъ на боку; онъ въ изорванной одежде и съ непокрытою головой; взявши другъ друга в руки, оба оживленно танцуютъ, высоко поднимая въ пляскъ ноги и руки.

Кром'в гравюрь на м'вди, Дюрерь исполняеть за тогь же періодъ также значительное число отд'яльных праворх на дерест, при чемъ н'вкоторыя изъ нихъ, какъ можно думать по чрезвычайной тщательности и тонкости работы, р'взаны были имъ собственноручно.

Къ числу лучшихъ изъ этихъ гравюръ можно отнести листь съ изображениемъ сцены установения главы Іоанна Предмечи 1). Дъйствие происходить передъ зданиемъ тюрьмы, на стънъ которой цифра 1510 указываетъ годъ создания гравюры: на первомъ планъ трупъ обезглавленнаго Крестителя со связанными за спиною руками, колънопреклоннаго; позади него стоитъ палачъ съ мечомъ въ правой рукъ и головою Крестителя въ лъвой. Передъ нимъ Саломея съ блюдомъ въ рукахъ, на которое она принимаетъ отъ палача голову Іоанна. Нъсколько придворныхъ дамъ, одътыхъ, какъ и Саломея, въ нъмецкие костюмы эпохи Дюрера, и судъя въ длинной мантии и восточной чалмъ—дополняютъ картину.

Въ следующемъ году Дюреръ исполняетъ въ pendant къ этой другую гравюру изображающую принесение Саломеею Ироду глам Іоанна Крестителя <sup>2</sup>). Самъ Иродъ въ царской коронъ и мавти сидитъ за столомъ, обративши лицо въ сторону Саломеи, которая въ сопровождении судьи и двукъ женщинъ приноситъ блюдо съ головою Крестителя. Иродіада, сидящая въ пышномъ одъяніи за столомъ рядомъ съ царемъ, принимаетъ блюдо отъ дочери, чтоби передать его самому Ироду. Большой столь, за которымъ сидятъ царъ и царица, какъ и меньшій стоящій подлѣ него, уставлены явствати и напитками; гравюра помѣчена 1511 г. и монограммою Дюреръ.

Исполненіе объихъ гравюрь высоко-художественное, приближащее ихъ по общему вившнему виду къ гравюрамъ на мъди. Работа настолько детальна и совершенна, что передается даже разнообразная экспрессія лицъ, соотвътственно внутреннимъ настроеніямъ каж-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) y B. 125, H. 1851. R. 172.

²) y B. 126, H. 1860, R. 173.

даго, что особенцо поражаеть при незначительности размѣровъ объвать гравюрь.

Ночти такими же высокими достоинствами работы отмъчена и сцена поклоненія волжвовт 1), исполненная въ томъ же 1511 году на листь большого формата. Сцена происходить въ полуразвалившемся зданіи, черезъ разрушенную крышу котораго видна на небь большая звъзда. Пресв. Богородица съ распущенными волосами, сдерживаемыми вверху вънкомъ, въ длинной мантіи поверхъ платья, держить на кольнахъ младенца Христа, протягивающаго свою ручку въ открытый ларецъ, который подносить ему одинъ изъ волхвовъ. Два другіе волхва съ дарами стоять подлъ перваго, тогда какъ позади Богородицы помъстился св. Іосифъ; свита волхвовъ размъщена во дворъ; на заднемъ планъ видны другія строенія и группы деревьевъ.

Трубъе работа на другомъ большомъ листъ съ изображеніемъ мессы св. Григорія <sup>2</sup>). Передъ престоломъ, на которомъ поставлена чаша съ св. дарами, стоитъ колънопреклоненный папа Григорій, окруженный кардиналами, священниками и діаконами. Передъ молящимся является дивное видъніе: самъ Христосъ въ терновомъ вънцъ, съ большими ранами на боку и рукахъ, опоясанный платомъ, стоитъ въ своей гробницъ; позади него крестъ и всъ орудія крестныхъ мученій. Вверху въ облакахъ видны два летящихъ ко Христу ангела и бюстъ Гуды Искаріотскаго съ висящимъ у него на шеъ мъшкомъ съ деньгами. Подлъ гробницы, изъ которой показывается Христосъ, разставлены свъчи, евангеліе и икона; возлъ престола цвфра года созданія (1511) и монограмма художника.

Столь же велика по размѣрамъ, но болѣе детальна и тщательна по исполненію гравюра того же 1511 года съ изображеніемъ св. Троицы въ сложной композиціи 3). Богъ-Отецъ въ большой папской тіарѣ и мантіи, съ развѣвающимися длинными волосами и бородою, съ лучистымъ сіяніемъ вокругъ головы, обѣими руками удерживаетъ спускающееся съ его колѣнъ тѣло умершаго Спасителя міра съ зіяющими ранами на рукахъ, ногахъ и боку; Христосъ обнаженъ и только платъ опоясываетъ чресла его. Вверху—св. Духъ въ видѣ голубя. Сонмы ангеловъ окружаютъ св. Троицу: одни изъ пихъ под-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> J B. 3, H. 1103, R. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У В. 123, Н. 1833, R. 190 Гравюра воспроизв. у Kuackfuss, S. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У В. 122, Н. 1643, R. 193. Гравора воспроизвед. у Knackfuss, S. 70.

держивають края одежды Бога-Отца; другіе держать въ рукахъ разнообразныя орудія мученій Христовыхъ. Внизу олицетворенія 4 дующихъ вътровъ, цифра года созданія и монограмма художника.

Въ 1511 году исполнена была и небольшая гравюра съ изображениемъ св. семейства: Пр. Богородица, кориящая грудью иладенца Христа, сидить въ центръ группы; подлъ нея съ обънкъ сторонъ: св. Іосифъ, св. Анна и три пастыря; у ногъ два поющихъ и прающихъ ангела; на второмъ планъ пейзажъ ¹).

Къ 1512 году относится гравюра на деревъ, показывающая намъ св. Іеронима въ гротъ 2), одътаго въ рубище и пишущаго на большомъ фоліантъ; на уступъ скалы передъ нимъ распятіе, шляпа, черпильница и верхняя одежда; позади него дремлющій левъ. Гравюра помъчена цифрою года и монограммою Дюрера.

Но важивищими художественными предпріятіями за весь разсматриваемый періодъ, огромными по своимъ размърамъ и во многихъ отношеніяхъ замічательными по исполненію, являются нівскольво длинныхъ серій гравюръ на міди и дереві, извістныхъ подъ названіями: «больших» страстей Христовых», «малых» страстей»; «страстей Христовых», исполненных на мъди» и «жизни Пресъ Богородицы», — серій, им'єющихъ для характеристики творчества Дюрера въ области гравюры въ данное время столь же существенное значеніе, какое отм'вчено было выше по отношенію къ Апокалинсксу для другого, болье ранняго періода творческой двятельности художника. Опредёленный кругь главнёйшихъ духовныхъ интересовъ Дюрера; его отношение въ разсматриваемую эпоху къ самымъ глубокимъ религіознымъ вопросамъ; особенности религіознаго міропонименія его — сказываются адёсь яснёйшимъ обравомъ какъ въ выборъ сюжетовъ изъ св. писанія и св. преданія, такъ и въ самой трактовкъ ихъ, всегда вообще дающей возможность изслъдователю судить о такомъ или иномъ отношеніи художника къ изображаемому предмету.

Мы остановимся здёсь со всёми необходимыми подробностями на самомъ содержаніи каждаго изъ листовъ, входящихъ въ составъ перечисленныхъ серій, чтобы выяснить затёмъ ихъ общій характеръ, ихъ мёсто и значеніе въ исторіи художественнаго развитія и арти-



<sup>1)</sup> Гравора воспроизвед, у Knackfuss, S. 72,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) y B. 113, H. 1845, R. 197.

стической діятельности Дюрера, какъ и другіе вопросы, стоящіе съ этими въ непосредственной связи.

Нервая серія, такъ называемыхъ, «больших» страстей Христовых», різанныхъ на дереві, состоить изъ 12 листовъ большого формата (выс. 0,198 м., нир. 0,195 м.), выпущенныхъ въ світь



Рис. 40.

самимъ Дюреромъ въ двухъ изданіяхъ: безъ текста въ 1510 году, которымъ номѣчены всѣ листы этой серіи, и съ текстомъ, подобно Анокалипсису, въ 1511 году 1).

<sup>&#</sup>x27;) Тексть второго изданія на заглавномь листь серін гласить слідующее: "Passio domini nostri Jesu. ex Hieronymo Paduano. Dominico. Mancino Sedulio. et Baptista Mantuano. Per fratrem Chelidonium collecta. cum figuris Alberti Dureri Norici Pictoris". Внизу на томь же листь подъ гравюрой: "Ная едо crudeles... etc.,—вадиись въ 8 строкъ, относящаяся въ Христу, изображенному здъсь. Латенскій тексть въ стяхахь въ гравюрамъ, расположенным па последующихъ листахъ, составлень упомянутымъ на заглавномъ листь монаховъ Хелидопіемъ и раскрываетъ последовательно содержаніе этихъ граворъ въ формъ разговора между перечисленными въ заглавной надиси лицами. Каждый изъ этихъ разговоровъ, подобно драматическимъ отрывкамъ, носить отдёльное заглавіе: Cristus in monte Oliveto; Cristus ab Iudeis capitur; Cristus in domo Pilati flagellatur; Pilatus Cristum Iudeis producit, dicens ecce hommo; Christus ducitur; ut crucificatur; Christus crucifitus; Christus descendit ad inferos; Christus resurgit a

Композиція заглавнаго листа серін ') состоить изъ двухъ линь фигуръ: Христа и ландскнехта. Христось въ терновомъ вѣнкѣ и съ лучистымъ сіяніемъ вокругь головы, въ зіяющими ранами на ногахъ и рукахъ, безъ одежды, съ однимъ лишь платомъ, покрывающимъ чресла его, сидить на камнѣ, сложивши руки какъ будго съ мольбою: вся изогнувшаяся, сгорбленная фигура его, какъ и лицо, выражають переживаемыя тяжкія страданія. Передъ Христомъ, стоящій на кольнахъ бородатый воинъ (въ костюмѣ нѣмецкаго ландскнехта) протягиваеть ему съ надсмѣшкою трость вмѣсто царскаго скинтра; розги и плеть лежать подлѣ камня.

Сценамъ страстей Христовыхъ предшествуетъ изображение майной вечери <sup>2</sup>), помъщенной на слъдующемъ листъ. Христосъ, въ синіп славы, сидить за длиннымъ узкимъ столомъ съ 12 ученикама своими, расположившимися по объ стороны отъ Учителя и взволнованно обращающимися другъ къ другу съ вопросомъ: «не я ли?», вызваннымъ словами Спасителя. Предатель Гуда помъстился въ концъ стола, скрывая отъ остальныхъ апостоловъ полученный кошелекъ съ серебренниками. Подлъ участниковъ вечери видна фигура хозяина дома, наливающаго для нихъ изъ кувшина вино.

Гравюра на третьемъ листъ показываетъ намъ Христа ез соду Геосиманском в въ длинной одеждъ, колънопреклоненный и съ широко распростертыми въ молитвъ руками, Христосъ стоитъ на скалистомъ холмъ, покрытомъ деревьями и кустарникомъ; слетающій сверху ангелъ несеть въ рукахъ чашу. Трое апостоловъ у подножія холма лежать, погруженные въ сонъ; вдали видна толиа воиновъ, входящихъ вмъстъ съ Гудой въ ограду Геосиманскаго сада.

Сцена *предательства Христа Іудою* представлена на слёдующемъ листъ (). Въ центръ всей этой многофигурной композиціи предатель Іуда еще цълуеть своего божественнаго Учителя. Въ то же

mortuis. На последненъ листе серін указывается годъ и место изданія ел Дюреронъ "Impressum Nurberge per Albertum Durer pictorem. Anno christian. milesimo quingentesimo undecimo". Ниже этой другая надпись, обращенная противъ поддъливателей и копінстовъ, съ запрещеніемъ всякаго рода воспроизведеній этого изданія въ целяхь продажи.

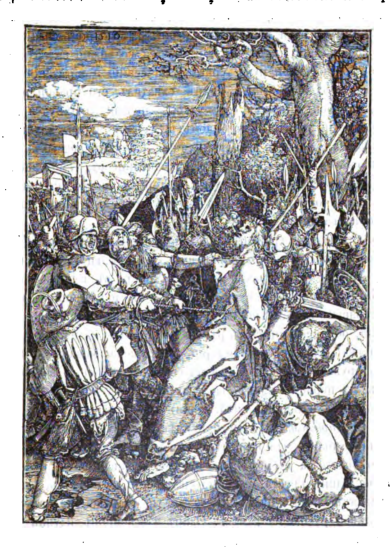
¹) У Bartsch 4, Heller 1110, Rettberg 174. См. нашь рисуновь Ж 40.

<sup>2)</sup> Y B. 5, H. 1113, R. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) y B. 6, H. 1118, R. 176.

<sup>&#</sup>x27;) У В. 7, Н. 1120, R. 177. См. нашъ рисуновъ № 41,

самое время одинъ изъ воиновъ схватился уже за воротъ одежды Христа; другой, обвязавши веревкой руки и тъло Спасителя, съ силою тащить его впередъ; третій ударами копья подталкиваеть его сзади; остальные воины въ разнообразныхъ костюмахъ и съ разно-



Pac. 41.

роднымъ оружіемъ толпою окружають Христа. Въ правомъ углу картины на первомъ планѣ апостолъ Петръ нападаетъ съ мечомъ въ рукѣ на служителя первосвященника, Малха, который, упавши

на землю, питается защититься дубиной; подле него на земль лежить фонарь, который онъ несь. На заднемь планъ вдали видни ворота сада и двъ, бъгущія по направленію къ нимъ, фигуры.

Сцену бичеванія Христа 1) воспроизводить гравюра на пятонь листь. Самъ Христось, безъ одеждь, опоясанный платомъ, стоить привязанный за руки къ колонив; одинъ изъ воиновъ сидя на землъ и упираясь ногами въ колонну, старается возможно сильнее притануть къ ней веревкой руки Христа. Бичеваніе и истазанія Спасителя уже начались: одинъ воинъ схватилъ его правой рукою за волосы, а левой наносить ему удары; другой замахнулся на него розгами; третій ударяєть его бичомь; четвертый приготовляєть розги для истязанія, связывая ихъ въ пучокъ. Сцена происходить въ присутствін самого Пилата, фарисеевъ и книжниковъ, смотрящихъ на бичеваніе. Двое мальчишекъ, изъ которыхъ одинъ стоить подів Христа съ бичомъ въ рукахъ, а другой трубить въ большой рогъ, дополняють картину.

На следующей гравюре художникъ показываетъ намъ Пилата, выводящаго Христа переда народома 2). На крыльцъ преторін помъщается группа изъ трехъ фигуръ: Христа въ терновомъ вънцъ и мантін, согнувшагося оть страданій, сь наклоненною головой; воина, стоящаго позади Христа и приподнимающаго края его мантін, и Пилата, обращающагося съ ръчью къ народу. Толпа, находящаяся. внизу передъ крыльцомъ преторіи, вооружена мечами, копьями в другимъ оружіемъ; нъсколько фарисеевъ, садукеевъ, и воиновъ изображены на первомъ планъ, какъ руководители этой толпы.

Далее (на седьмомъ листе серіи) представлена сцена несенія креста Спасителемь 3). Христось вывств съ сопровождающими его на распятіе только что вышель изъ вороть города, ствим и башин котораго видны на второмъ планъ. Охвативши правой рукою одну изъ перекладинъ креста, который онъ несеть на плечахъ, Спаситель подъ тяжестью его упаль на колвна и, стараясь подняться, опирается лівой рукою на камень. Одинъ изъ воиновъ, идущій впередн Христа, тянеть веревку, которою обвязано тело Спасителя, тогда какъ другой ударяеть его въ голову тупымъ концомъ своего молота.

<sup>&#</sup>x27;) У В. 8, Н. 1122, R. 178. Гравира у Springer; Durer, S. 55.

2) У В. 9, Н. 1124, R. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Y B. 10, H. 1127, R. 180.

Нівкоторые изъ сопровождающихъ Христа іздуть на коняхъ; многіе вооружены. Ближе другихъ ко Христу идуть св. Вероника, держащая большой плать, ап. Іоаннъ, пр. Богородица и нівсколько свитихъ женъ; Симонъ Киренейскій старается облегчить Спасителю тяжесть креста, поддерживая его.

Гравюра восьмого листа ивображаеть распятие Христово 1). Глава его, украшенная терновымь вёнцомъ, уже опустилась на грудь; глаза закрыты: изъ ранъ на рукахъ, ногахъ и боку струится кровь, которую собирають въ чаши три амгела. Внизу подлё креста двё отдёльныя группы: направо—двое всадниковъ, налёво—ап. Іоаннъ, поддерживающій пр. Богородицу, и трое другихъ св. женъ, скорбящихъ о кончинё Христа. На заднемъ планъ пейзажъ съ видивющимся вдали городомъ.

Дальше слёдуеть сцена оплакиванія Христа <sup>2</sup>), происходящая неподалеку оть лобнаго мёста, гдё подлё крестовь видны еще фигуры всадника и раба, а на одномъ изъ крестовъ висящій разбойникь. Тёло Христово лежить на землё, поддерживаемое ап. Іоанномъ и окруженное пятью св. женами съ пр. Богородицею, которыя жестами выражають глубокое горе. На второмъ планё пейзажъ, среди котораго выдёляется гробница, куда должно быть положено тёло.

Самое положение во гробъ тъла Христова представлено на слъдующемъ листъ 3). Трое учениковъ Христовыхъ уже подняли тъло его, обернутое саваномъ и подносятъ къ гробницъ; одна изъ св. женъ поддерживаетъ опустившуюся лъвую руку Спасителя; ап. Іоаннъ утъщаетъ скорбящую Богоматерь; нъсколько зрителей, смотрящихъ на происходящее, размъстились на второмъ планъ, гдъ въ глубинъ виднъется еще Голгова.

Слъдующимъ моментомъ, нашедшемъ себъ воспроизведение въ серии, является нисхождение Христа въ преисподнюю '). Христосъ, съ лучистымъ нимбомъ вокругъ головы и въ длинной одеждъ, въ лъвой рукъ держитъ знамя (съ крестомъ на немъ), тогда какъ правою помогаетъ выйти изъ преисподней заключенному въ ней гръшнику; нъсколько другихъ гръшниковъ протягиваютъ ко Христу руки,

<sup>&#</sup>x27;) Y B. 11, H. 1129, R. 181.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) B. 13, H. 1134, R. 182.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) B. 12, H. 1137, R. 183.

<sup>&#</sup>x27;) J B. 14, H. 1131, R. 184.

моля о спасеніи. Адамъ и Ева съ цёлою группою другихъ уже освебожденныхъ изъ преисподней стоятъ позади Спасителя. Изъ отверстій преисподней и надъ фигурой Христа нёсколько чудовищныхъ обитателей ада угрожаютъ ему, стараясь пом'вшать освобожденію гр'вшниковъ.

Последнею, заключительною картиною въ серіи «большихъ страстей» является Воскресеніе Христово 1) Воскресій Спаситель въ длинной развевающейся отъ ветра одежде, въ сіяніи славы, со знаменемъ въ левой руке, поднимается вверхъ надъ гробницею, окруженный множествомъ ангеловъ. Гробъ не раскрыть, но запечатанъ большою печатью; подлё него расположились несколько вонновъ, изъ которыхъ находящеся ближе къ первому плану прилегли на самый камень гробницы 2).

Manci: Exacta coena: dictas post ordine laudes
Post epulas dici solit: cum mensa remota est
Hinc iter ad montem carpunt: cui nomen olivae
Indiderant: illic nam pernoctare solebant.
Interea ad socios loquitur sic inter eundum.

Chelido: Hac vos nocte omnes sparget fuga foeda per umbras.

Manci: Nam scriptum est peccudes spargi: si vulnere pastor

\* Percussus jaceat. Quamvis defecerit omnis
Petrus ait: possum comittans occumbere tecum.
Tum Petro dominus: me ter hac nocte negabis.
Postque venerunt in villam nomine dictam
Getsemani: dixit sociis; vos hic remanete
Donec non longe vadam quo pronus adorem.
Et comites Petrum: tum natos e Zebedaeo
Assumpsit per gens tantum progressus ab illis
Quantum quis jactu lapidem torquere lacerto
Posset: et ad solitum graditur quem noverat hortum.

Hierony: Hic et de veteri poplite more Orabat: magnoque dabat sacra verba parenti.

Manci: Summe pater: qui cuncta potes: rogo tantum amatum Hunc calicis potum: si vis: haec transeat hora.

Tum jacuit multo mens consternata timore.

Factus ut exanimis: poenas dum corde volutat.

Frigida sudarunt nam lasso in corpore membra.

Tum quoque qui multo manavit flumine sudor

<sup>1)</sup> У В. 15, Н. 1140, R. 185. Гравира воспроизв. у Kuackfuss, S. 67.

<sup>2)</sup> Чтобы показать соотношение между встии этими иллюстрациям и текстомъ, помъщеннымъ на листахъ серии, а равно и евангельскимъ текстомъ, приводимъ здъсъ стихи Хелидонія, относящіеся къ первымъ двумъ картинамъ "большихъ страстей", а именно: къ тайной вечеръ и моленію въ саду Геосиманскомъ.

Другая, еще болье длинная серія гравюрь на деревь, извъстная подъ именемъ «малых» страстей Христовых», состоить изъ 37 листовъ малаго формата (выс. грав.—0,086; шир.—0,078) и самимъ Дюреромъ выпущена была въ свъть двумя изданіями. Первое—безъ текста и заглавнаго листа появилось въ 1510 году; второе съ заглавнымъ листомъ и съ латинскимъ текстомъ того же монаха Хелидонія, которому принадлежалъ и текстъ на «большихъ страстяхъ», относится къ 1511 году. Кромъ этихъ двухъ существуетъ еще одно



Pgc. 42.

позднъйшее изданіе XVII стольтія съ итальянскимъ текстомъ невзвъстнаго автора, при чемъ издатель воспользовался тъми клише, которыя перешли къ нему отъ наслъдниковъ Дюрера.

Гравюра заглавнаго листа 1) состоить всего изъ одной фигуры: Христосъ въ терновомъ вънцъ, съ лучистымъ нимбомъ вокругъ го-

> Is ceu sanguis erat: terram defluxus ad imam, Angelus e summo venit tunc lapsus Olympo Solatus dominum: qui se jam fecerat agnum. Hic postque orasset: Petrum sociosque retulit.

Такимъ образомъ, стихотворный текстъ къ названнымъ граворамъ, составленвий монахомъ Хелидоніемъ, является свободнымъ сокращеннымъ переложеніемъ (въ дранатической формъ) текста евангелія отъ Луки гл. XXII, 14—38 и 39—46. Таково же вриблизительно соотношеніе и между остальными граворами и текстами Хелидонія и евангельскимъ.

<sup>&#</sup>x27;) У Bartsch 16, Heller 1142, Rettherg 129. См. нашъ рисуновъ № 42.

ловы, безъ всякой одежды, опоясанный лишь платомъ, прикрывающимъ чресла, сидить на камнъ, согнувшись какъ будто подъ давениемъ нравственной тяжести и опершись головою на руку. Наже этой фигуры помъщено относящееся къ ней четверостишие:

O mihi tantorum. justo mihi causa dolorum.

O crucis. O mortis causa cruenta mihi.

O homo sat fuerit. tibi me semel ista tulisse

O cessa culpis me cruciare novis.

Вверху заглавнаго листа пояснительная надпись указываеть



Pac. 43.

имена художника, создавшаго гравюры этой серін, и поэта, украсившаго ихъ стихотворнымъ текстомъ <sup>1</sup>.

Сценамъ, относящимся къ періоду страстей Христовыхъ, преднюствуеть здёсь цёлый рядъ гравюрь, именощихъ къ этимъ послед-

¹) Надпись эта гласить: "Passio Christi ab Alberto Durer Nurenbergensi effiziati cum varii generis carminibus fratris Benedicti Chelidonii Musophili". Винзу добавлено ваявленіе Дюрера, что авторъ пользуется исключительнымъ правомъ издавіл этой серів.

нимъ лишь болье или менье отдаленное отношеніе, хотя и связанныхъ въ этой длинной серіи другь съ другомъ опредъленнымъ замысломъ художника. Одна за другою слъдують здъсь сцены: прихопаденія (В. 17, Н. 1156, R. 130), изпанія Адама и Евы изграя (В. 18, Н. 1167, R. 131), Благовъщенія (В. 19, Н. 1176, R. 132), Рождества Христова (В. 20, Н. 1187, R. 138), прощанія Христа ст Пр. Богородицей (В. 21, Н. 1216, R. 134; торжественнаго възда Спасителя вт Іерусалимъ (В. 22, Н. 1198, R. 135), изпанія торговцевт изг храма (В. 23, Н. 1208, R. 136); далье слъдуеть Тайная вечеря (В. 24, Н. 1225, R. 137) и омовеніе ного (В. 25, Н. 1239, R. 138; см. нашъ рисунокъ № 43).

Только съ одиннадцатаго листа серіи начинается рядъ сцень, непосредственно воспроизводящихъ самыя страсти Христовы, при чемъ сцены эти иллюстрирують чрезвычайно детально разнообразные моменты, сюда относящіеся и, подобно предыдущимъ, отчасти не нашедшіе себѣ воспроизведенія въ остальныхъ серіяхъ страстей.

Гравюра съ изображеніемъ Христа, молящаюся є саду Геосиманском 1) является первою въ этомъ ряду. На невысокомъ холмъ стоить кольнопреклоненный Христось, опустивши главу на молитвенно сложенныя руки; передъ нимъ наверху среди облаковъ показывается ангелъ, несущій объими руками большой трехконечный кресть. Апостолы Петръ и Іоаннъ, находящіеся неподалеку отъ Христа, погружены въ глубокій сонъ; третій апостолъ, повидимому, еще бодрствуеть.

Далве следуеть сцена преданія Христа Іудою 1).—Предатель, который въ левой руке еще держить полученный имъ кошелекь съ серебренниками, целуеть Христа, обнимая его. Въ это же время одинь изъ воиновъ, находящійся позади Іуды, схватываеть Христа за вороть одежды; другой заносить петлю изъ веревки надъ его головою, третій освещаеть происходящее большимъ факеломъ; позади видны еще вооруженные воины. На первомъ плане ап. Петръ съ поднятымъ мечомъ нападаеть на лежащаго на земле служителя Малха.

Гравюра тринадцатаго листа изображаетъ Христа перед пер-

¹) У В. 26, Н. 1254, R. 189. См. нашъ рисунокъ № 44.

<sup>2)</sup> У В. 27, Н. 1272, R. 140. См. нашъ рисуновъ № 45.

восвященником Каіафой і), который, сидя на трон'в подъ балдахипомъ, посл'в отв'єта Христа разрываеть свои одежды. Толпа воиновъ окружаеть Спасителя.

Слъдующая гравюра показываеть намъ Христа перед перео-



Pac. 44.

съященником Анною <sup>2</sup>). Первосвященникъ стоитъ на ступеняхъ крыльца, ведущаго во внутренніе покон, и обращаясь съ рѣчью къ воннамъ, приведшимъ Христа, дѣлаетъ правой рукою жестъ, какъ будто отпуская пришедшихъ. Справа на первомъ планъ помъщена фигура фарисея, повидимому, обвиняющаго Христа, и старика, см-дящаго на ступеняхъ крыльца.

На гравюръ пятнадцатаго листа представлены разнообразние моменты издъвательства надъ Христомъ <sup>3</sup>): одинъ изъ мучителей повернувши въ сторону голову Спасителя, готовится ударить его въ лицо кулакомъ; двое другихъ, стоя и сидя подъъ Христа, также

<sup>&#</sup>x27;) Y B. 29, H. 1301, R. 142.

<sup>2)</sup> У В. 28, Н. 1288, В. 141. См. нашъ рисунокъ № 46.

<sup>\*)</sup> Y B, 30, H, 1815, R. 148,

заносять удары надъ его головою; еще одинъ изготовляеть жгутъ изъ веревокъ для бичеванія.

Саман сцена бичеванія Христа, привязаннаго къ колонив, является уже содержаніемъ гравюры на другомъ отдёльномъ листв этой серін 1).

На двухъ послъдующихъ листахъ художникъ ноказываетъ намъ Христа передъ Пилатомъ и передъ Иродомъ <sup>2</sup>), въ обоихъ случанхъ въ присутствии его обвинителей и сопровождающихъ его воиновъ.

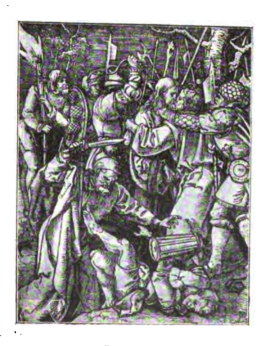


Рис. 45.

Гравюра девятнадцатаго листа изображаеть Христа вз терновом воми, окруженнаго тремя мучителями, изъ которых одинъ придерживаеть клещами вънець на головъ Христа, другой надавливаеть на него вилами; третій, стоя передъ Спасителемъ на колънахъ, дветь ему въ руки палку вмъсто царскаго скиптра.

Въ сцень выставленія Христа передз народомь 3) самъ Пи-

<sup>&#</sup>x27;) Y B. 33, H. 1359, R. 146.

з) У В. 31—32, Н. 1329 и 1344, R. 144—145.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) y B. 85, H. 1890, R. 148.

дать, стоя поддѣ Спасителя, котораго сопровождають два вонна, и свѣсившись черезъ перила балкона, указываеть народу на обвиняемаго, одѣтаго въ длинную мантію, съ терновымъ вѣнцомъ на головѣ и съ жезломъ въ рукахъ. Въ толиѣ народа, собравшагося передъ домомъ Пилата, выдѣляются фигуры фарисеевъ и книжниковъ. Вдали видны орудія казни: кресты, лѣстницы и т. д., уже принесенныя воинами.



Pac. 46.

Моменть омовенія рукт Пилатом представлень на отдельновь листв '): одинь изъ прислужниковь держить умывальный тазь для Пилата, другой льеть ему на руки воду; группа вооруженных вонновь уводить Христа изъ преторіи.

Гравюра двадцать вторая воспроизводить несеніе **Креста Ста**сителемь <sup>2</sup>): за воротами Іерусалима происходить остановка тествія; Христось, песшій большой кресть, упаль на кольна и, опираясь на камень, пытается встать; Симонъ Киренейскій помогаеть ему. Подть

<sup>&#</sup>x27;) R. 36, H. 1408, R. 149.

<sup>2)</sup> B. 37, H. 1421, R. 150.

Христа св. Вероника держить въ рукахъ плать для отиранія крови и пота на лицѣ Спасителя; позади него шествують пр. Богородица, ап. Іоаннъ и нѣсколько св. женъ; далѣе толпа ѣдущихъ и идущихъ фарисеевъ, воиновъ и простого народа.

На листъ двадцать третьемъ мы видимъ еще одинъ разъ св. Веронику, но уже съ отпечатлъвшимся на платъ ликомъ Христа; по объ стороны отъ нея помъщаются вдъсь апостолы Петръ и Павель 1),—первый съ ключомъ, второй съ больщимъ мечомъ въ рукахъ.

На двухъ послъдующихъ листахъ сцена привосноемія по кресту выдъляется въ самостоятельную картину, отдъльно отъ послъдующаго распятія. На первомъ <sup>2</sup>) Христось уже обнаженный, съ однимъ только поясомъ вокругъ чреслъ, лежитъ на крестъ, распростертомъ на землъ; одинъ изъ воиновъ прибиваетъ къ кресту его лъвую руку; другой пробуравливаетъ отверстіе въ крестъ подлъ правой руки, чтобы легче ее пригвоздить. Нъсколько вооруженныхъ воиновъ, ап. Іоаннъ, пр. Богородица и другія св. жены присутствують при этомъ, жестами и мимикой выражая свое отношеніе къ происходящему. На второмъ <sup>3</sup>) Христосъ въ терновомъ вънцъ уже виситъ на крестъ; изъ ранъ его на рукахъ и ногахъ и изъ прободеннаго бока течетъ кровъ; подлъ креста съ одной стороны помъщается группа воиновъ, съ другой—группа плачущихъ женъ и ап. Іоаннъ; св. Магдалина склонилась къ подножію креста, подлъ котораго лежитъ человъческій черепъ.

Моменты, слёдующіе непосредственно за крестною смертью Спасителя, опять раздёлены въ разсматриваемой серіи очень детально: съ двадцать шестого листа по тридцатый слёдують здёсь гравюры съ изображеніемъ: сиятія со креста; оплакиванія тила Христова, положенія его во гробі и сошествія Христа вз преисподнюю 1). Въ первой гравюрё ноги Христа еще прибиты ко кресту огромнымъ гвоздемъ, который одинъ изъ присутствующихъ вытаскиваетъ клещами въ то время, какъ два другихъ ученика Распатаго поддерживають опускающееся тёло его при помощи длиннаго полотенца; у подножія креста пом'єщается группа св. женъ и преп.

<sup>&#</sup>x27;) B. 38, H. 1438, R. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) B. 39, H. 1446, R. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) B. 40, H. 1462, R. 153.

<sup>4)</sup> Y B. MM 41-44, H. 1475-1518, R. 154-157.

Іосифъ Аримаеейскій. Слідующая сцена оплакиванія Христа происходить на той же Голгоев подлё вреста: Іосифъ Аримаеейскій в Николимь, стоящіе подлів распростертаго на пеленахъ тівла Христова; пр. Богородица, которую поддерживаеть ап. Іоаннъ, и другая св. жена; наконець, св. Магдалина, готовящаяся покрыть тело умершаго благовонными мазями, -- принимають участіе въ этомъ оплакиваніи. Тів-же самыя лица являются участниками дібиствія и въ следующей гравюре, где трое последователей Христовыхъ полагають тело его во гробъ въ сопровождении плачущихъ св. женъ Въ сценъ сомествія в преисподнюю Христось представленъ, какъ победитель, въ диинной мантіи и со знаменемъ въ руке; Адамъ, Ева, Креститель Іоаниъ и другіе, уже освобожденные изъ преисподней, стоять позади своего Спасителя, тогда какъ остальные протягивають къ нему руки изъ пламени ада, ожидая въ свою очередь избавленія; на заднемъ планъ видна фигура дьявола, въ образъ крилатаго чудовища, вооруженнаго копьемъ.

Рядъ дальнъйшихъ гравюръ воспроизводить различные момевты, относящіеся къ послъдующему періоду отъ воскресенія Христова и до кончины вселенной.

Воскресеніе Христово представлено на тридцатомъ листѣ <sup>1</sup>): гробница, къ которой съ каждой стороны приставлены по два вонна съ оружіемъ въ рукахъ,—еще запечатана большою печатью, но воскресшій Христосъ изображенъ стоящимъ подлѣ нея на землѣ, со знаменемъ въ рукахъ и въ мантіи; вдали видны уже вошедшія въ ворота ограды св. жены-мироносицы.

Интересна композиція следующаго листа, съ чрезвычайно редкимъ изображеніемъ поленія Христа Богородиць 2), довольно близко напоминающимъ обычныя композиціи благовещенія. Богоматерь (конаго типа) стоить на коленахъ передъ небольшимъ аналоемъ въ позе молящейся; передъ нею, на месте обычнаго въ благовещеніи ангела, явлнется благословляющій Христосъ съ лучистымъ сіяніемъ вокругь головы, въ длинной мантіи и со знаменемъ въ левой рукъ.

Явленіе Христа Магдалинь изображено на листъ тридцать второмъ 3): здъсь воскрестій Спаситель появляется передъ св.

<sup>&#</sup>x27;) B. 45, H. 1528, R. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) B. 46, H. 1546, R. 159.

<sup>3)</sup> В. 47, Н. 1555, R. 160. Гравюра воспроизведена у Клаския, S. 68.

Магдалиной, несущей сосудъ съ благовонными мазами, уже въ видъ садовника, въ длинной мантіи, широкополой шляпъ и съ лопатой въ рукахъ; святая стоить на колънахъ нередъ благословляющимъ ее Господомъ.

На двухъ последующихъ листахъ (33 и 34) художникъ изобразилъ Христа съ четыръмя учениками его въ Эмаусъ, предомляющаго хлебъ за общею трапезою; и Христа среди апостоловъ, которынъ онъ показываетъ свои раны; ап. Өома вкладываетъ ему въ рану на правомъ боку свою руку 1).

Въ гравюръ тридцать пятаго листа, воспроизводящей вознесение Христово <sup>2</sup>), фигура возносящагося на облакахъ Спасителя видна только въ нижней своей половинъ; внизу вокругъ небольтого колма собращсь всъ апостолы съ Богородицей, глядящіе кверху и жестами выражающіе свое восторженное удивленіе по поводу происходящаго.

Гравюра предпоследняго листа серіи изображаеть сошествіє св. Духа <sup>3</sup>): въ общирной зале сидить пр. Богородица съ раскрытою книгою на коленахъ, окруженная апостолами; надъ ен головой и всеми апостолами показываются огненные языки, какъ знаменіе соществія св. Духа, который виденъ вверху въ виде голубя, окруженнаго сіяніемъ; въ глубине залы помещается на скамье группа врителей, присутствующихъ при событіи.

Вся серія «малых» страстей» заканчивается сложной картиною страшнаю суда 1). Христось, какъ судія всего міра, сидить въ облакахь, опираясь ногами на сферу; на немъ надёта широкая царская мантія; лівая рука его протягивается къ стоящему на колівнахъ Крестителю, а правая, благословляющая, къ пр. Богородиції; отъ главы его, окруженной сіяніемъ, идеть вітка лилій и мечъ. По об'є стороны отъ Христа летять въ облакахъ трубящіе ангелы. Внизу на землії сліва видна огромная чудовищная пасть, въ которую нівсколько рогатыхъ съ крыльями дьяволовъ гонять грівшниковъ, свазанныхъ цівпью. Справа, подъ фигурою Богоматери, представлена группа праведниковъ, ведомыхъ ангелами въ райскую оби-

<sup>&#</sup>x27;) B. 48-49, H. 1566-1576; R. 161-162.

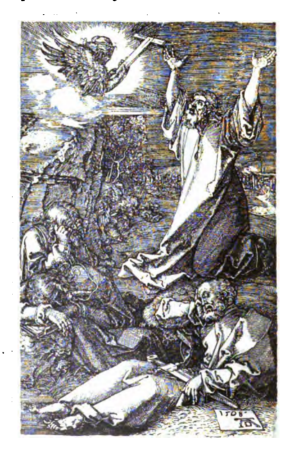
<sup>2)</sup> B. 50, H. 1587, R. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) B. 51, H. 1598, K. 164.

<sup>&#</sup>x27;) B. 52, H. 1608, R. 165.

арки видна Голгова съ тремя крестами на ней, а выше цифра год созданія гравюры и монограмма художника.

Два слъдующихъ листа исполнены были немного ранъе заглавнаго, а именно уже въ концъ 1508 года, обозначеннаго в объихъ гравюрахъ. На первомъ изъ нихъ видимъ *Христа* в



Puc. No 48.

саду Геосиманскоми 1) съ высоко воздётыми кверху руками въ горячей молитве; въ облакахъ, окруженный сіяніемъ, къ нему слетаетъ ангелъ, держащій въ рукахъ небольшой трехконечный кресть. Подле Христа на первомъ плане расположены фигуры трехъ апостоловъ, погруженныхъ въ глубокій сонъ; подле Петра лежить

¹) У В. 4, Н. 155, R. 93. См. нашъ рисуновъ № 48.

табличка съ монограммою Дюрера и цифрою года. Далве следуетъ гравюра съ изображениемъ предательства Іуды 1). Предатель центровотъ Христа, на котораго въ тотъ же моменть одинъ изъ воиновъ изобрасываетъ веревку; другой воинъ освещаетъ всю сцену большимъ факеломъ. На первомъ плане служитель Малхъ, упавшій на землю, защищается отъ ап. Петра, нападающаго на него съ мечомъ въ рукахъ.

Целый рядь последующихъ гравюрь этой серіи относится уже къ 1512 году, который обозначень на каждой изъ нихъ.

Таковы листы четвертый, гдё представлень *Христось передь* Канафой, раздирающимь на себе одежды, и пятый съ изображеніемь *Христа передь Пилатомь*, который обращается съ рёчью къ Спасителю и приведшимъ его обвинителямъ <sup>2</sup>).

На дальнейших листах появившихся въ томъ же 1512 году, находимъ сцену бичеванія Христа 3), состоящую всего изътрех фигуръ: Христа, привязаннаго веревкою за руки къ колонне, и двухъ бичующихъ его мучителей; и слёдующій моменть издаванивають надётый на главу его терновый вёнецъ, а двое другихъ, давши въ руки Христу палку вмёсто царскаго скиптра, насмёхаются надъ нимъ, стоя подлё него на колёнахъ.

На гравюрѣ восьмого листа <sup>5</sup>) Христосъ въ терновомъ вѣнцѣ и мантіи, со связанными руками, появляется на крыльцѣ Пилатова дворца въ сопровожденіи самого Пилата, обращающагося къ нему съ Рѣчью. Передъ крыльцомъ толпа народа, въ которой нѣсколько человѣкъ, стоящихъ на заднемъ планѣ, держатъ три большихъ креста, назначенныхъ для распятія.

Отдельно представленъ (на девятомъ листв) моменть умовенія рукт Иилатомъ 6), которому одинъ изъ слугь льеть воду изъ большого кувщина, въ то время какъ воины уже уводять осужденнаго Христа на распятіе.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) У В. 5, Н. 178, R. 94. Гравира воспроизв, у Knackfuss, S. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) **y** B. 6—7, H. 189—208, R. 95—96. Грав. воспр. у Knackfuss, S. 75.

³) y B. 8, H. 229, R. 97.

<sup>9</sup> B. 9, H. 245, R. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) B. 10, H. 265, R. 99.

<sup>9</sup> B. 11, H. 282, R. 100.

Гравюра следующаго листа воспроизводить несение Спасывелема креста на Полосу !). Въ терновомъ венце и съ большить крестомъ на плечахъ идетъ Христосъ, окруженный св. женами и вооруженною стражей. Св. Вероника, остановившись передъ никъ на коленахъ, протягиваетъ ему большой платъ, чтобы стеретъ текущіе по лицу потъ и кровь; одинъ изъ воиновъ съ силою танетъ впередъ край одежды Христовой.

Проста и несложна сравнительно съ трактовкой того же съжета въ другихъ гравюрахъ композиція одиннадцатаго листа, изображающая распятие Христа <sup>2</sup>): крестовъ съ распятими разбойниками невидно; на Голгоев изображенъ только одинъ съ пригвожденнымъ къ нему Спасителемъ; подлѣ него пр. Богородица и ап. Іоаннъ, ломающіе въ отчаяніи руки; на второмъ пламѣ св. Магдалина и одинъ изъ воиновъ. Гравюра помѣчена 1511 годовъ и монограммою Дюрера.

Гораздо ранве (еще въ 1507 году) исполнена была гравюра съ изображениемъ оплакивания тила Христова, вошедшая виоследстви въ разсматриваемую нами серию «страстей» з). Ап. Іоаннъ в пр. Богородица, поддерживающие тъло лежащаго на землъ Спасителя, и св. Магдалина, стоящая подлъ него, оплакиваютъ Расиятаго; двое учениковъ Христовыхъ, одинъ изъ нихъ съ большимъ сосудомъ, наполненнымъ благовонными мазями, дополняютъ несложную композицію.

Три послѣдующіе листа опять отдѣлены отъ предыдущаго нѣсколькими годами и всѣ помѣчены 1512 годомъ.

Гравюра, пом'вщенная на тринадцатомъ листъ, является воспроизведеніемъ момента, непосредственно слъдующаго за толью что описанной композиціей: въ гравюръ представлена сцена момеженія во гробъ тыла Спасителя, которое поддерживають трое учениковъ его; пресв. Богородица и другія св. жены съ ап. Іоанновъ окружають главную группу, жестами и мимикою выражая тлубокую скорбь ').

The state of the s

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) B. 12, H. 302, R. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) B. 13, H. 320, R. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Y B. 14, H. 358, R. 108.

<sup>4)</sup> В. 15, Н. 377, R. 104. Гравюра воспроизв. у Knackfuss, S. 77.

за Въправюръ четырнадцатаго листа 1) видинь Христа, снисместивно во првисподною для освобождения изъ нея находящихся жалть: входь въ првисподною обозначенъ разломанной аркой, на которой сидящій дьяволь въ образв чудовища, подобнаго дракону,



Рис. 49.

угрожаеть уже освобожденнымъ Адаму и Евѣ. Спаситель въ длинной одеждѣ и со знаменемъ въ лѣвой рукѣ, правою освобождаетъ изъ преисподней еще одного изъ находящихся въ ней; нѣсколько другихъ человѣческихъ фигуръ показываются изъ пламени ада, гдѣ видна также голова адскаго чудовища.

На следующемъ листе з) Христосъ, уже воскрестий, въ сіяніи

¹) В. 16, Н. 339, R. 105. См. нашъ рисуновъ № 49.

²) ¥ B. 17, H. 894, R. 106.

славы и съ крестомъ въ лѣвой рукѣ, представленъ стоящимъ на запечатанномъ каменномъ гробѣ; двое изъ воиновъ, стерегущихъ его, погружены въ глубокій сонъ, тогда какъ другіе съ ужасенъ взирають на воскресшаго Спасителя.

Къ серіи гравюръ, относящихся собственно къ страстить Христовымъ и ближайшимъ послъдующимъ собитіемъ, здъсь прасоединенъ еще одинъ листъ, исполненный уже въ 1513 году в изображающій исимъленіе ап. Петромъ хромого 1). Дъйствіе провсходить у вороть храма, подлъ которыхъ стоять апостолы Петръ в Іоаннъ передъ калькою: ап. Петръ протягиваеть къ нему лъвую руку, въ то же время благословляя его правою. Изъ внутренностя храма показываются фигуры нъсколькихъ іудеевъ, смотрящихъ на совершающееся чудо.

Какое м'всто въ общемъ развитии художественной личности и творческой д'вятельности Дюрера можеть быть отведено этипъ, огромнымъ въ своей совокупности, работамъ его? Каково историво-художественное значение вс'вхъ описанныхъ сейчасъ серій «страстей Христовыхъ?»—Каковъ, наконецъ, особенный характеръ какой изъ нихъ сравнительно съ остальными?..

«Въ то то время какъ нѣкогда въ прежніе годы юношеское воображеніе увлекало художника къ фантастическимъ картинамъ Апокалипсиса,—замѣчаеть v. Еуе ²),—теперь у духовно созрѣвшаго художника чувства и мысль, сдѣлавшіяся болѣе глубокими, приводять его къ главнѣйшему содержанію христіанскаго ученія, ученія о грѣхопаденіи человѣка и о спасеніи его Христомъ... Это быль вообще предметь наиболѣе важный изъ всѣхъ, какіе толью могли быть трактованы художниками, и Дюреръ, занима ясь имъ въ теченіе цѣлаго ряда лѣть и предлагая его въ разнообразный трактовкѣ и притомъ во всей его сложной совокунности, ясно показаль, что духъ его теперь, какъ и ранѣе, устремлялся всегда къ высочайшему.... Глубокое у художника знаніе человѣческой жизни и его собственное самосознаніе, закалившееся и опредѣлившееся въ борьбѣ и лишеніяхъ, смѣшивались здѣсь другь съ другомъ и вносим въ его художественныя описанія устойчивыя психологическія осно-

Digitized by Google

¹) У В. 18. Н. 412, R. 107.

<sup>2)</sup> A. v. Eye: Leben und Wirken A. Dürers, S. 265.

и и какъ бы чувство самостоятельнаго бытія, благодаря которымъ ни выходили далеко за предёлы простыхъ иллюстрацій ученія. Этимъ произведеніямъ Дюрера слёдуетъ удивляться поэтому не рам одного «только великаго мастерства исполненія ихъ; нётъ, они штересны и поучительны и для насъ, и для всёхъ временъ вообще, потому что доставляютъ возможность созерцанія непреложныхъ, увчно живыхъ истинъ, которыя съ замёчательною силою и полномо облекаются здёсь въ плоть и кровь, какъ бы въ особую индивидуальную жизнь, какъ это бываетъ и вообще въ истинно-худовественныхъ созданіяхъ». Въ этой оцёнкъ коротко, но ясно и вёрно указывается истинное значеніе описанныхъ выше работъ Дюрера, въ отношеніи его собственнаго развитія, какъ художника, — дается удовлетворительный, на нашъ взглядъ, отвётъ на первый изъ поставленныхъ нами вопросовъ.

Дальнейшій, стоящій вы связи сы предыдущимь, вопрось о рудожественно-исторической цънности всёхъ трехъ серій «страстей Христовыхъ можеть быть рёшенъ, конечно, только путемъ сравненія ихъ съ тыми произведенімми гравюры у предпественниковъ Дюрера, въ которыхъ трактовались тв же сюжеты. И это сопоставление техъ и другихъ съ особенною яркостью показываеть нать всю силу и блескь художественного генія Дюрера, неистощиныя богатства его творческой фантазіи, высокія совершенства его стиля и техники. Пересматривая на протяжение почти трехъ четвертей столетія целый рядь гравюрь, созданных предшественниками Дюрера и воспроизводящихъ различные моменты «страстей Христовыхъ, — такихъ, какъ гравюра на мъди неизвъстнаго автора 1446 года съ изображениемъ бичевания Христа 1) (въ каб. грав. Берлин. музея); далве, иплая серія сстрастей из 12 листов анонимнаю мастера Е. S. (въ Дрезденскомъ и другихъ собраніяхъ грав.) \*), изъ шестидесятыхъ годовъ того же столетія; какъ предательство Іуды и взятіе Христа подз стражу» въ грав. на м'Еди. такъ называемаго, мастера съ лентами (Meister mit Bandrollen) немного болъе повдняго происхождения э); наконецъ, длинная серія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Воспроизвед. у *Lutzow*: Geschichte d. deutsch Kupferst. u. Holzschn., S. 15.

<sup>2)</sup> Изъ нихъ *оплакивание Христа* воспроизвед. у *Lutzow*, ibid.. S. 23, наход. въ Британ. музећ.

<sup>\*)</sup> Въ Берлин. собраніи гравюрь; воспр. у Lutzow, ів. S. 25.

сстрастей Христовых, исполненняя на меди непосредственных предшественникомъ Дюрера, Мартиномъ Шонгауэромъ 1),--иц убыдаемся съ полною очевидностью въ громадности прогресса. : какия характеризуются серіи гравюрь Дюрера сравнительно со всіми прдыдущими. Не говоря уже о болве отдаленныхъ по времени попыткахъ перечисленныхъ сейчасъ мастеровъ-представить въ гравюрахъ тв или иные моменты «страстей Госполнихъ», --- попытвах, приводившихъ къ созданію произведеній грубо-наивныхъ по композиціи, неумълыхъ по рисунку, безжизненныхъ въ цъномъ; даже ближайшая къ работамъ Дюрера серія «страстей» нанболье крушнаго и талантливаго изъ его предпественниковъ, Шонгауэра, съ его весьма значительно развитою техникой, далеко уступаеть разсматриваемымъ работамъ Дюрера во всехъ отношенияхъ. Все т успъхи въ отношении стиля и техники, которые сдъданы были великимъ нъмецкимъ художникомъ Возрожденія за многіе годы его артистической абятельности и отличительныя особенности которых уже отмъчены были нами выше въ соотвътствующихъ мъстахъ нашего изследованія, имеются налицо во всёхъ этихъ трехъ серіяхь «страстей», оставляя далеко за собою выдающимися качествани исполненія гравюры Шонгауэра. Самая творческая сила этого последняго, выразившаяся въ созданіи названной серін, кажется быною и незначительною въ сравнении съ изумительной мощносты ея у Дюрера, который, трижды трактуя въ этихъ цёльныхъ по замыслу и выдержанныхъ по стилю и техникъ серіяхъ гравюрь, в въ четвертый разъ въ извъстныхъ уже рисункахъ «зеленыхъ страстей». одну и ту же идею о спасеніи рода человіческаго крестными страданіями и смертью Христа, ум'вль представить ее всякій разь в формахъ новыхъ, всегда интересныхъ, всегда полножизненныхъ, вошзывающихъ колоссальныя богатства созидающей фантазіи у художний

Что касается ближайшаго опредёленія своеобразнаю харакиер каждой изъ трехъ описанныхъ серій въ самой трактовив ихъ у Дюрера, то таковое опредёленіе было дано уже нівкоторыми изъ предыдущихъ изслівдователей; при чемъ за важнівішее основаніе для суз-

<sup>&#</sup>x27;) У Bartsch MeNe 9—20; изъ нихъ въ изданіи: Heliogravure Amand Durand Eaux—forts et gravures des maîtres anciens... publices avec le concours de Lierre et Duplessis, Paris 1878, v. III—IV, воспр.: несеніе вреста, взятіе Христа подъ стражу, и др.

деній быль принять ими характерь каждаго изь загласных листовъ, какь бы вводящихь зрителя въ циклъ последующихь гравюрь 1).

Въ поовін давно уже принято,-замівчаеть одинь изъ этихъ изследователей (Шпрингеръ), --естественное разделеніе на три вида: на позвію эпическую, лирическую и драматическую. Точно такъ же и въ области изобразительныхъ искусствъ мы сталкиваемся съ дражетургами, лиринами и разсказчиками. Что, именно, у Дюрера является новымь, что возбуждаеть наше удивление и ставить его въ число великихъ, охватывающихъ вселенную, поэтовъ,--такъ это его сивлая и усиванная попытка трактовки одного и того же предмета всвии треми разнообразными способами: эпически, драматически и мирически. Стоить только разсмотреть заглавные листы трехъ серій «страстей», чтобы ясно опредёлить точку зрівнія Дюрера въ каждой изъ нихъ. Одиноко сидящимъ, погруженнымъ въ глубокую скорбь видамъ мы Христа на заглавномъ листе въ «малымъ страстямъ». Онъ показываеть здёсь героя, судьбу котораго художникъ желаеть намъ далве расказамъ 3). Въ «большихъ страстяхъ» увънчанному терновымъ вънцомъ Христу противопоставляется мучитель его, который насмёхается и глумится надъ нимъ, и этимъ самымъ уже обозначается возникшая борьба и приближение ся къ катастрофт <sup>9</sup>). Наконець, на загл. листъ «страстей», гравированныхъ на меди, мы видимъ Христа, который стоить на возвытени подле колонны и на котораго пресв. Марія и ап. Іоаннъ взирають съ глубочайшимъ участіємъ и искреннимъ состраданіємъ. Вившиія событія отражаются здёсь во онутренних ощіншеніях и изображеніе этихъ послёднихъ является туть главнымъ предметомъ 4)... То, что объщають загланные листы, дъйствительно, содержать въ себъ и саныя гравюры. Въ этихъ гравюрахъ каждой серіи ясно обнаруживается общій основной тонь, (выраженный въ заглавных листахъ), при чемъ и композиція, и настроеніе, и выраженіе его виолив соотвётствують однажды вобранной художникомъ для каждой серіп особой точкв зувнія».

<sup>1)</sup> A. v. Eye: Leben u. Wirken A. u. D., S. 272 ff.; Springer: A. Dürer, S. 82f

<sup>2)</sup> Эпическій способъ изображенія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дранатическій способъ изображенія.

<sup>4)</sup> Лирическій способь изображенія.

. Соглашаясь съ правильностью данной Шпрингоромъ характористики «больших» страстей», мы не можемъ однако признать соотвътствующими дъйствительности характеристики остальныхъ двухъ серій. Какъ отмічено было выше, уже самый текста, сопровождающій серін «больших» и малых» страстей» и составленный поэтомъ по указаніямъ и въ полномъ согласіи съ кудожникомъ, ясно показываеть, наковь должень быть въ действительности, --- согласно общему и у художника, и у поэта, воззрънію, - истинный характеръ каждой изъ этихъ серій. Будучи составленъ для «большихъ страстей» въ формъ діалогической, обычной въ средневъковой религіозной драмь, а для «малых» страстей» — въ формь лирических стихотвореній, (въ нъсколькихъ случаяхъ прямо названныхъ элегіями), этоть тексть вполив соответствуеть настоящему содержанию объекъ серій гравюрь, передаеть ихъ преобладающій внутренній характерь. выразившійся и въ самой трактовив сюжетовъ, -- характерь драматическій для «больших» страстей, и лирическій (не эпическій) для малыхъ. То же самое наблюдаемъ мы и на заглавныхъ листахъ каждой изъ двухъ названныхъ серій: если въ сопоставленіи Христа съ мучителемъ его въ вышеописанномъ соотношени на «большихъ страстяхъ» дъйствительно нельзя не видъть драматическато способа воспроизведенія; то въ изображеніи глубоко сосредоточенной на личных внутренних своих ощущениях скорбной фигуры одиноко сидящаго Христа «малых» страстей» должно признать отнюдь не объективный эпическій способь представленія съ его холоднымъ спокойствіемъ тона у разсказчика, но несомивнию тоть, именно, грустный элегическій характеръ, въ силу котораго каждая изъ картинъ показываетъ зрителю или самого героя-страдальца съ его личнымъ, субъективнымъ міромъ ощущеній и настроеній, мли если и вившнія событія, то лишь поскольку они соприкасаются съ этими личными настроеніями и ощущеніями главнаго действующаго лица, или отражаются въ нихъ. Если, наконецъ, проследить последовательно, какъ трактованы въ объихъ серіяхъ всѣ дальнъйшія картины, то увидимъ, что основной характеръ изображенія, отмъченный нами сейчась и для текста, и для заглавныхъ листовъ, повсюду въ нихъ видержанъ художникомъ неукоснительно: композиція каждой картины «большихъ страстей» оказывается проникнутой сильнымъ, нередко доходящимъ до резкости, драматическимъ движеніемъ, показывая

въ цёломъ рядё случаевъ трагическіе конфликты; тогда канъ въ каждой изъ композицій «малыхъ страстей» ясно обнаруживается та сосредоточенность, то сдерживаемое всегда въ своихъ проявленіяхъ выраженіе внутреннихъ движеній души, которымъ характеризуется вообще лирическій способъ изображенія.

Что касается серін «страстей», гравированных в на меди, и не имъющихъ текста, то общій характеръ ея, на нашъ взглядь, должень быть вризнанъ сманцанныма. Подобно тому какъ уже на заглавномъ листь ся ны наблюдаемъ смошение элемента драматическаю (въ сопоставленіи страдающаго Христа, привяваннаго мучителями къ колонив, съ Богородицей и ан. Іоанномъ) и элемента лирическаго (въ ясно обнаруживающейся внутренней, духовной связи между первымъ и последними), -- такъ и на отдельныхъ дальнейшикъ листахъ этой серін оба элемента авляются въ подобномъ же смёшенін, при чемъ однако въ однихъ случаяхъ преобладающимъ оказывается нервый изъ нихъ, въ другихъ-последній. Такимъ образомъ, это и не нисто лирическій способь изображенія, какъ утверждаеть названный авторъ, но и не эпическій разсказь о событіяхъ, вполнъ объективный по своему характеру, ибо элементь субъективный играетъ здёсь, даже въ случаяхъ драматическаго представления событий, значительную и зам'втную роль.

Четвертая большая серія гравюрь, исполненныхь на деревь и воспроизводящих различные моменты изь живни пресвятой Богородицы и событій, связанныхь съ нею, состоить изъ 20 листовь большого формата. Серія эта, вачатая еще въ 1504 году и законченная въ 1511 году, изв'ястна въ трехъ изданіяхъ, изъ когорыхъ два были выпущены въ св'ять самимъ авторомъ въ 1511 году: одно беть текста, другое—съ текстомъ упомянутаго уже Хелидонія; третье, изданіе безъ текста и безъ заглавнаго листа, им'яющагося въ обонхъ первыхъ, вышло въ 1528 году, повидимому, уже благодаря стараніямъ насл'ядниковъ Дюрера. Кром'я того отд'яльные листы этой серіи были изданы въ копіяхъ знаменитаго Маркантоніо Раймонди, отличающихся отъ оригиналовъ немного большими разм'ярами и отсутствіемъ монограммы Дюрера, которою пом'ячены вс'я оригинальные листы этой серіи.

Гравюра заглавнаго листа 1) серів изображаєть пр. Богородину,

¹) V Bartach № 76, Heller № 1692 Retterg 68. Bocuponus. Knackfuss. Durer S. 62.



кормящую младенца Христа, котораго она, любовно глядя на него; придерживаеть объими руками. Въ широкомъ одъяніи, съ длинным покрываломъ на головъ, сидить она, окруженная лучистымь сіяніемъ, поверхъ подушекъ, положенныхъ на большомъ полумъсяцъ; надъ головою ея вънецъ изъ двънадцати звъздъ. Туть же помъщенная надпись указываеть послъдующее содержаніе серіи; имя художникъ, совдавшаго ее, и автора текста 1).

Рожденію Богородицы предшествують нёсколько гравюрь съ сюжетами изъ жизни ен святыхъ родителей, Іоакима и Анны, и прежде всего сцена возеращенія первосвященником св. Іоакиму жертвенных животных, какъ неугодныхъ Богу ради его безплодія 1). Вокругь большого стола передъ завёсою храма толинтся народъ, мужчины и женщины, пришедшіе сюда съ жертвенными животными. Первосвященникъ, стоящій въ центрі всей группы, протигиваеть Іоакиму черезъ столъ принесеннаго имъ ягненка, котораго тоть принимаеть обратно; въ то же время старый прислужникъ возвращаеть ему и клітку съ принесенными Іоакимомъ голубями. Нзъ среды зрителей, наблюдающихъ происходящее, одни показывають свое участіе св. Іоакиму, тогда какъ другіе занимаются чтеніемъ писанія или разговорами.

На слѣдующемъ листѣ представлено явленіе анзела св. Іоакиму 3), удалившемуся уже послѣ отверженія его жертвы въ пустыню къ бывінимъ тамъ пастырямъ, чтобы постомъ и молитвами умилостивить Господа. Среди живописнаго псйзажа, гдѣ нѣсколько пастырей расположились со своими стадами, къ колѣнопреклоненному молящемуся Іоакиму слетаетъ въ широкомъ одѣяніи ангелъ, держащій въ рукахъ развернутый листокъ съ висящими на немъ печатями и падписью, въ которой Іоакиму возвѣщается радостная вѣсть о предстоящемъ зачатіи Анны. Трое пастырей, присутствующихъ при чудесномъ явленіи ангела, жестами выражають свое удивленіе.

Гравюра четвертаго листа изображаеть *естрычу возеративниснося* изг пустыни св. Іоакима ст св. Анного 1). Дъйствіе происходить среди

i) Hagunes era razente: "Epitome in Divae Parthenices Mariae Historiam ab Alberto Durero Norico per figuras digestam, cum versibus annexis Chelidonii. 1511".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Y. B. 77, H. 1694, K. 64.

³) B. 78, H. 1698, K. 65.

<sup>4)</sup> B. 79, H. 1703, P. 66.

двора, со всёхъ сторонь окруженнаго постройками и стенами. Встрётившеся супруги обнимають другь друга, при чемъ св. Анна стонть, склонивъ свою голову на грудь Іоакима. Несколько зрителей, присутствующихъ при встрече, съ любопытствомъ глядятъ на пронсходящее; вдали за стенами виденъ пейзажъ съ средневековыми немецкими вамками среди горъ.

Съ пятаго листа начинается уже серія картинъ собственно изъ

Первая изъ этихъ картинъ воспроизводить рождество пресв. Богородицы 1). Подъ шировимъ пологомъ на постели лежить св. Анна которой, двв ухаживающия за нею женщины подають питье н пищу. Подле постеди, склонившись на нее головою, спить третья, понидимому, сидълка, проведшая ночь бевъ сна подле родильницы Нъсколько дальше, на переднемъ планъ, расположилась группа изъ ияти женщинь: одна изъ нихъ держить на рукахъ новорожденную; чтобы выкупать ее въ стоящей подле ванночке: другія две держать кувшинъ съ водою, кружку и проч:, остальныя являются простыми зрительницами происходящаго. Слева оть этой группы помещается другая, состоящая изъ трехъ женщинъ, изъ которыхъ одна играетъ съ ребенкомъ, другая пьетъ воду изъ большого кувшина. Вся обстановка, среди которой совершается действіе, съ большою точностью воспроизводить во всёхъ деталяхъ обстановку нёмецкаго дома энохи, современной художнику; костюмы, лица, образь действій всёхъ участвующихъ въ сцент женщинъ съ такою же точностью возсоздають ту же, современную Дюреру, действительность. Только фитура ангела, летящаго вверху съ кадильницею въ рукахъ, даеть понять врителю, что онъ имбеть здёсь передъ собою не простую сцену изъ нёмецкой живии, взятую художникомъ примо съ натуры.

На гравюръ шестого листа художникъ изобразиль введение во храмз пресв. Богородицы <sup>2</sup>). Святая отроковица, въ длинной одеждъ и съ распущенными по плечамъ волосами, подымается по ступенямъ храма, изъ врать кетораго навстръчу ей выходить первосвященникъ съ двумя јереями. Внизу передъ лъстницею стоятъ въ предверји храма родители Богородицы и сопровождающіе ихъ; слъва на перед-

<sup>&#</sup>x27;) y B. 80, H. 1709, B. 67.

<sup>2)</sup> Y. B. 81, H. 1715, K. 68.

немъ планъ помъщается групна продавцовъ, торгующихъ жертвенными животными; черезъ открытыя ворота виденъ нейзажъ.

На следующемъ листе представлено обручение св. Двем Мария съ Іосифомъ 1). Подъ арками храма, подле ковчега завета, помещеннаго на столе, стоитъ первосвященникъ, благословляющей обрученныхъ и соединяющей ихъ правыя руки. Позади первосвященникъ одинъ изъ служителей храма читаетъ библію; позади обрученныхъ стоятъ ихъ свидетели, — женщины на стороне Богородицы, и мужчины на стороне Іосифа.

Сцена благовъщенія <sup>2</sup>) воспроизведена на гравюрѣ восьмого листа. Пресв. Дѣва сидить у окна въ своеобразномъ строеніи со сводчатымъ потолкомъ и балкономъ снаружи. Подлѣ нея за откинутымъ пологомъ видна постель, а рядомъ столикъ съ лежащими на немъ книгами. Скрестивши руки на груди и наклонивъ голову, выслушиваеть она слова ангела, который обращается къ ней съ благовѣстіемъ; на головѣ ангела—вѣнокъ, въ лѣвой рукѣ его—жезлъ. Надъ головой Богородицы паритъ Святой Дукъ въ видѣ голубя, а въ небесахъвидна черезъ двери балкона фигура самого Бога-Отца.

Далѣе слѣдуеть посъщение Богородицею св. Елисавены <sup>3</sup>). Встрѣча святыхъ женъ происходить у дверей жилища Захаріи, который санъ стоить на порогѣ, привѣтствуя Богородицу. Св. Елисавета, вышедшая навстрѣчу Маріи, обнимаеть ее; позади Богородицы стоять три спутиицы ея. На второмъ планѣ красивый гористый пейзажъ.

Слёдующимъ моментомъ, нашедшимъ себе воспроизведение на десятомъ листе сери, является ромодество Христосо 1). Младенецъ Христосъ лежитъ въ небольшой корзине, наполненной травою: подлё него на коленахъ стоитъ Богоматерь и несколько маленькихъ ангеловъ. Позади Богородицы на пороге дома видны фигуры трехъ пастырей, пришедшихъ поклониться Христу; къ другому входу приближается св. Іосифъ, держащій фонарь. Въ полураврушенномъ зданіи, гдё происходитъ действіе, помещаются стойла съ находящимися въ нихъ воломъ и осломъ. Надъ крышей его видна большая звёзда и группа маленькихъ летящихъ ангеловъ.

<sup>1)</sup> J. B. 82, H. 1720, B. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) B. 83, H. 1725, B. 70.

<sup>3)</sup> B. 84, H. 1730, B. 71.

<sup>4)</sup> Y. B. 85, H. 1738, B. 72.

Гравюра одиннадцатаго листа поназываеть намъ сцену образанія Господня 1). Обрядъ совершають два священнослужителя; св. Іосифъ и Богоматерь присутствують туть же вивств съ несколькими мужчинами и женщинами, наблюдающими происходящее. Кроме двухъ священнослужителей, совершающихъ самый обрядъ, еще одинъ читаеть раскрытую библію, а другой держить большую свечу.

Поклонение волжногь Христу изображено на следующемъ листе <sup>2</sup>). Въ томъ же полуразрушенномъ зданін, въ которомъ родился Христось, (съ тою же звездою на небё и группою летящихъ надъ крышею маленькихъ ангеловъ какъ на 10 листе), сидить Богоматерь съ младенцемъ, подле Іосифа. Изъ трехъ волжновъ, пришедшихъ съ дарами ко Христу одинъ стоитъ передъ нимъ коленопрекловенный и съ непокрытою головой въ позе молящагося; другой, снявши шляпу подходитъ къ Христу, предлагая дары; третій, съ короной на голове и дарами въ рукахъ стоитъ подле нихъ. Позади нихъ на второмъ плане видны несколько всадниковъ, составляющихъ свиту волхвовъ, а въ глубине зданія—фигуры пастырей и головы вола и осла.

Далве следуеть сцена принесенія младенца Христа во храме з). Передъ большимъ столомъ стоить св. Симеонъ, держа объими руками младенца на пеленахъ. По другую сторону отъ стола коленопреклоненная Богородица приносить, какъ жертву Богу, двухъ голубей въ небольшой клеткъ; св. Іосифъ съ посохомъ въ рукахъ находится подлъ нея. Кромъ этихъ участниковъ дъйствія въ храмъ присутствуетъ цълая толпа зрителей, среди которыхъ выдъляется фигура св. Анны, обращающейся къ находящимся въ храмъ съ словами пророчества.

Сцена быства въ Египетъ, помъщенная на слъдующемъ пистъ 1) представлена въ обстановкъ богатаго южнаго пейзажа. Среди тропическаго лъса Богоматерь съ младенцемъ на рукахъ ъдетъ на осъдланномъ ослъ, котораго ведетъ на поводу св. Іосифъ, одътый въ дорожный костюмъ и съ посохомъ въ рукъ. Путники готовятся переправиться черезъ узкій каменный мостъ, положенный здъсь черезъ протекающій среди лъса потокъ. Вверху надъ деревьями виднъется группа летящихъ ангеловъ; въ чащъ лъса—олень.

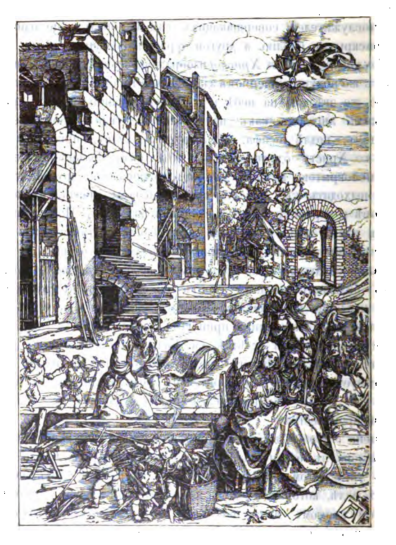
<sup>&#</sup>x27;) У. В. 86, Н. 1745, В. 78.

<sup>2)</sup> B. 87, H. 1754, B. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) B. 88, H. 1759, B. 75.

<sup>&#</sup>x27;) y B. 89, H. 1764, K. 76.

На листъ пятнадцатомъ серіи слъдуеть изображеніе жизни св. семейства вз Египтъ 1). Передъ полуразвалившимся зданіемъ (обычнаго типа нъмецкихъ построекъ эпохи Дюрера) среди общирнаго



Pac. № 50.

двора, на которомъ пом'вщается бассейнъ и разбросаны разнообразныя хозяйственныя принадлежности, представлены св. Іосифъ и пр. Богородица за усердной работой. Св. Іосифъ; съ большимъ топоромъ

¹) В.; 90 Н. 1770, В. 77. См. нашъ рисуновъ № 50.

въ рукахъ и въ рабочей одеждь, рубить колоду для яслей или водочоя; группа маленькихъ ангеловъ, находящихся подлѣ него, подбираетъ щепки, летящія отъ колоды, и складываетъ въ корзину. Неподалеку отъ св. Госифа на деревянномъ стулѣ сидитъ Богородица за прилкой, наматывая на веретено пряжу и въ то же время качая ногой колыбель, въ которой лежитъ младенецъ Христосъ. Пр. Богородицу и младенца окружаетъ группа ангеловъ, смотрящихъ на работу ея. Въ небесахъ надъ св. семействомъ—самъ Господъ Саваоеъ и исходящій отъ него св. Духъ. За оградой двора в залекъ виденъ гористый пейзажъ съ средневъковыми замками.

Следующая гравюра переносить насъ уже несколькими годами позднее во внутренность Герусалимскаго храма, где отрока Гисуса поучаета книжникова и фарисеева 1). Христось сидить на высокой канедре, тогда какъ слушатели его расположились вокругь него вы несколькихъ группахъ, большинство держа книги въ рукахъ. Въ то время какъ отрокъ Христосъ обращается съ речью къ группе, сидящей направо отъ канедры, между колоннами храма появляется пр. Богородица въ сопровождени Іосифа и несколькихъ другихъ лицъ, искавшихъ виесте съ ними Христа.

Моменть, изображенный въ гравюрѣ семнадцатаго листа <sup>2</sup>), отдёляется отъ предыдущаго опять нѣсколькими годами, показывая намъ прощаніе Христа съ Богородицею передъ выступленіемъ его на проповѣдь и дѣятельность среди народа іудейскаго. У воротъ жилища, своеобразной архитектуры, удаляющійся Христосъ, обращается съ послѣднимъ словомъ утѣшенія съ своей Матери, упавшей передъ нимъ на колѣна и съ мольбою простирающей къ нему руки. Одна изъ женщинъ, присутствующихъ при прощаніи, поддерживаетъ Богоматерь; другая съ печалью смотрить на удаляющагося Христа.

На следующемъ листе представлено событие, опять многими годами отделяющееся отъ предшествующаго именно, смерть пр. Богородицы 3). На высокомъ ложе подъ балдахиномъ лежитъ умирающая Богородица, которой апостолъ Іоаннъ подаетъ большую свечу въ правую руку. Изъ остальныхъ апостоловъ одинъ, коленопреклонен-

<sup>1)</sup> У. В. 91, Н. 1775, К. 78.

<sup>7)</sup> В. 92, Н. 1781, К. 79. Гравира воспроизвед, у Knackfuss, S. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) В. 93, Н. 1787, К. 80. См. нашъ рисуновъ № 51.

ный, держить въ рукахъ длинный кресть, другой—кадильницу; двое читають раскрытыя книги, и всколько остальныхъ молятся нодть умирающей.



Pac. 51.

Предпослѣдняя гравюра разсматриваемой серіи изображаеть взятие Богоматери на небо и увънчаніс ся. Въ нижней части композиціи представлены всѣ 12 амостоловь, собравніеся вокругь опус

тъщей гробницы Богородицы: одинъ изъ нихъ съ кадильницею, другой—съ крестомъ, третій—съ книгою и т. д. Обративши вверхъ небесамъ свои лица, они въ молитвенномъ восторгѣ созерцаютъ совершающееся тамъ прославленіе пр. Богородицы, которую Богъ-Отецъ и Богъ Сынъ увѣнчиваютъ короною, въ то время какъ Св. Дужъ въ видѣ голубя рѣетъ надъ ея головою, а сонмы ангеловъ окружка ютъ ихъ съ объихъ сторонъ 1).

Къ серін картинъ взъ земной жизни пр. Богородицы, кром'є оттысанной сейчась, прибавлена на носл'єднемъ листе еще одна: сцена почитанія Богоматери святыми и ангелами 2). Пресв. Богородица, сидя посреди окружающихъ ее святыхъ и ангеловъ, держить стоящаго у нея на кол'єняхъ младенца Христа, который смотритъ въ раскрытую книгу. Передъ ними кол'єнопреклоненная св. Екатерина, ап. Павелъ съ мечомъ, Креститель Іоаннъ со знаменемъ и агніцемъ на рукахъ; дал'є св. Іеронимъ, Антоній и Іостфъ. Изъ находящихся подл'є Богородицы ангеловъ одинъ поддерживаетъ для Христа книгу, другой играеть на арф'є, тогда какъ н'єсколько маленькихъ ангеловъ, пом'єщенныхъ на первомъ план'є картины забавляются съ зайчикомъ; вверху подъ аркою свода изображенъ Монсей со скрижалями.

Таково содержаніе этой четвертой большой серіи гравюрь Дюрера на дерев'в, выпущенной въ св'ть одновременно съ описанными серіями «страстей Христовых».

Обозрѣвая все это сложное содержаніе въ его цѣломь, считаемъ необходимымъ остановиться на разсмотрѣніи представленныхъ художникомъ композицій въ нѣсколькихъ важнѣйшихъ отношеніяхъ. Каковы тѣ источники, изъ которыхъ черпались художникомъ самые стожеты, нашедшіе для себя воспроизведеніе въ изучаемыхъ нами гравюрахъ? Каково отношеніе остат этилъ художественныхъ композицій къ такимъ литературнымъ источникамъ? Пасколько велико соотвѣтствіе между текстомъ, сопровождающимъ гравюры, и его нервоисточниками, съ одной стороны, и самыми картинами серін, съ другой? Каковъ преобладающій общій характеръ трактовки стомсетовъ художникомъ? Насколько значительна художественно-историческая цюлность описанной серін?...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У В. 94, Н. 1798, К. 81. Гравира воспроизв. у Knackfuss, S. 64.

²) B. 95, H. 1798, K. 82.

Если бы даже на оборотной сторонъ каждаго изъ листовъзтой серін не существовало пояснительнаго къ гравюрамъ текста, составлегнаго Хелидоніемъ и дающаго теперь возможность непосредствени судить о дитературныхъ источникахъ, изъ которыхъ чернали и возть и художникъ, -- самый характеръ этихъ источниковъ и отношене в нимъ Дюрера представлялись бы достаточно ясными имъющагося художественнаго матеріала. Уже тоть факть, что п лый рядъ сценъ, нашедшихъ себв воспроизведение въ изучаеной серіи, совершенно не упоминается въ текств четвероевангелія, (таковы: отверженіе жертвы Іоакима первосвященникомъ, удаленіе с Іоакима въ пустыню, явленіе ему ангела, встріча его съ св. Анною у Золотыхъ вороть; успеніе Богородицы; ея воскресеніе и ув'янаніе на небесахъ, и н. др.), указываеть на то, что отнюдь не езанчельскій тексто служиль вы данныхы случаяхы матеріаломы и источкомъ творчества для художника. Въ то же время, напротивъ, обилные описательные матеріалы для всёхъ сценъ, вошедшихъ въ разсматриваемую серію, сообщаются тіми апокрифическими сказаніями о жизни пресв. Богородицы, которыя имели въ эпоху Дюрера, как и ранбе, весьма широкое распространеніе среди европейскихъ вародовъ 1). Эти, именно, апокрифическія сказанія и являлись лівствительными литературными источниками, изъ которыхъ черпаль свои матеріалы и поэть, и художникь. Въ этомъ убъждаеть насы самый текста Хелидонія, представляющій собою болье наи менье

<sup>1)</sup> Cm. Codex apocryphus Novi Testamenti... opera et studio Iohannis Caroli Thile. Lipsiae 1832, гдв особенно близкое отношеніе въ разси. серін нивроть: 1) Evangelius de nativitate S. Mariae (pag. 317-336); 2) Historia de nativitate Mariae et de infanta Salvatoris (рад. 837-400). Сравни также восточную редакцію житія пр. Богородица у Порфирьева: апокрифическія сказанія о новозавітных лицахь и собитіяхь, СПА 1890, стр. 295-311: "Епифаніа ісромонаха обители Каллистратовы о житів и воситанін и літнаго показанія пречистия и преблагословенния Владичници нашел Богородицы и Приснодевы Маріа". Отдёльно: "Сказанія о земной жизни Пресв. Богородцы", Асонское изданіе 1880 г. Такъ, въ первомъ изъ названнихъ апокрифов в главъ II опис. отвержение жертьи Іоакима и удаление его въ пустыню из настирия: въ III гл. —явленіе ему ангела; въ V гл. —встріча Іоакима и Анни у золотих ворогь Іерусалина и рождество пр. Богородици; въ VI гл.-введение во хранъ пр. Богородицы; въ VIII гл.-обручение ся съ Іосифомъ; въ 1X гл.-благовъщение; въ X глрождество Христово. Во второмъ апокрифа та же событа опис. въ главать II, III, IV, VIII, XIX, XIII—XIV, далъе въ гл. XV-принесение иладенца Христа въ хравъ; въ гл. XVI-повлонение волхвовъ; гл. XVIII-XX-путешествие въ Египеть в отпих на пути, и т. д.

свободное переложение въ стихотворную форму тёхъ свёдёній, которыя уже ранёе напли себё мёсто въ этихъ популярныхъ апокрифическихъ изданіяхъ 1), и самая трактовка сюжетовъ въ созданныхъ Дюреромъ гравюрахъ серіи. Подобно своимъ литературнымъ источникамъ, въ согласіи съ которыми представлено здёсь содержаніе всёхъ вомновицій, эти последнія проникнуты наивно-задушевнымъ жазаровымъ характеромъ, благодаря которому историческія картины съ ихъ серьезною важностью преображаются здёсь въ большинстве въ произведенія жанровыя съ преобладающимъ идиллическимъ настроеніемъ. Самый образъ пресв. Богородицы, поскольку типъ его устанавливается во всёхъ картинахъ данной серіи, находится въ полномъ соотвётствіи съ такимъ, именно, общимъ характеромъ трактовки комнозицій серіи, а отнюдь не съ тёмъ пониманіемъ его, господствовавшимъ въ тогдашней католической церкви, о полномъ согла-

"His Maria studiis duo lustra peregerat aede Pervigil in sacra, virginitatis amans. Stat: purae decus immortale capessere vitae. Iuraque stat vestae, non hymenaca sequi. Tum coelo veniens stellatis nuntius alis Parthenicen adiit talibus eloqiis. Virgo nova virtute deo gratissima salve. Cujus jam pridem venit ad astra decus. Vota pater mundi tua confirmavit et unam Te sibi primitias virginitatis habet Es tradenda tamen sed von violanda marito Cui tecum placeat vivere forte pari. Audit interea flamen quoque coclitus, illi Sponsum quo dignum quaereret indicio. Praecipe ferre procos in stemmate virginis ortos Virgam quemque suam, mox et adesse sacris. Cuius ibi infixum templo florescere ramum Videris. huic esto iuncta puella viro. Mox igitur sacris edicit adesse tribules Virginis. et ramum figere quemque sacrum. Connubii talis invenum, spe ducta, caterna Convenit. et virgas, praesule jussa: locat. Mane. aridis reliquis. Visa est frondescere loseph Virga, cui conjunx innuba, jure datur\*.

<sup>\*)</sup> Въ качествъ образца приводимъ отрывокъ текста Хелидонія относящійся къ моментамъ, послъдующимъ за введеніемъ во храмъ пресв. Дъви-Марін (ел жизнь въ храмъ, благовъщеніе, обрученіе съ Іосифомъ).

сін съ которымъ говорить намъ у. Еуе 1). Ибо въ то время, как согласно этому последнему пониманію пресв. Богородица авлеста (что ясно изъ цитируемой въ примъчаніи молитвы) всемогущей Вмдычищей міра и Цариней Небесной, стоящей превыше всего земню. въ разсматриваемой серін гравюръ Дюрера, напротивъ того, от поставляется всюду въ обычную житейскую обстановку, оказывается чуждой этого парственнаго величія Владычицы вселенной и Париц всёхъ небесныхъ силь, тёсно сближается по плоти къ смертинъ. являсь въ этихъ гравюрахъ болве всего и прежде всего безънечно любящей и страдающей матерью. И это сближение съ обыденною житейской средой настолько велико, что въ целомъ рай сценъ, нашедшихъ здёсь для себя воспроизведеніе, только участе ангеловъ даеть зрителю понять, что онъ имбеть передъ собою ж простыя жанровыя картинки изъ жизни реальной, а нъчто выс; тогда какь въ нъсколькихъ другихъ гравюрахъ даже такіе чист вившніе и условные признаки религіознаго характера содержанія нъ совершенно отсутствують, уподобляя ихъ обычному жанру. Толью

<sup>1)</sup> A. v. Eye: Leben und Wirken A. Durers, S. 281 ff. Ocobennocth proto Rep. ковно-католическаго пониманія съ наибольшею аркостью отражаются въ приводині названнымъ авторомъ весьма распространенной молитей въ Богородиць, составляной картезіанскимъ пріоромъ Георгомъ Пиригеймеромъ и начертанной, незадоло 10 реформацін, волотими буквами въ ц. св. Зебальда въ Нюренбергъ. ... "Всечогувы пресвятая Діва, превічная защитница рода человіческаго, говорится здісь,—Ти, которая оказываеть свои щедроти всімъ нуждающимся и въ несчастін обнаруживаеть в нимъ нежную любовь. Ни день, ни ночь, ни мгновевіе не проходять безъ Твонхь благоделній, — безъ того, чтоби на суше, или на море Ты не охранала людей и не протягным руку помощи соврушаемымъ въ буряхъ житейскихъ, Ты смягчаешь навазавія за наві грахи, испаляеть даже неиспалимое вло и облегчаеть удары судьбы; Ты обуздываеть даже могучее теченіе звіздь и препятствуещь ихъ вредопосному вліднію на подей. Тебя почитають небесние и боятся земние; Ты обращаемь шарь земной, давая стать солицу, правишь вселенною, заставляемь трепетать преисподнюю. Съ Тобою бесьдують звёзды, Тебе подчиняются времена, о Тебе радуются всё живущіе, Тебе служать самые элементы. По Твоему знаку дишеть дарство земное, витаются водя, произрастаютъ посъви. Твое величе прославляють итиди, летающія водь облагани; лісь которые тянутся по горамъ; зиви, пресмикающіяся во прахв; чудовища, скрывалніся въ моръ,-Твое величіе, о Владычица вселенной!.. "Весьма недалеко по характе ру,-прибавляеть v. Eye (S. 282), - отъ этой столько же поэтической, сколько и быгочестивой молитвы отстоять и граворы изъ жизни пресв. Богородицы, исполненныя Дюреромъ, и художникъ обнаруживаеть въ этомъ своемъ произведенія не недшее почитание и благоговъщие передъ нею, какъ Цирицею Небесною, чанъ картезіаскій пріоръ въ приведенной молитвъ"...

на последних двух листах серіи пр. Богородица представлена, кажь Царица небесная во славе своей, при чемь однако и здёсь (на 20 листе) обращають на себя вниманіе, на этоть разь стоящіе даже въ противоречіи съ самымь сюжетомь, опять тё же элементы жанра въ той обстановить, воспроизводящей обычную бюргерскую эпохи Дюрера, въ которую, вмёсто небесных сферь, художникь помёстиль туть сцену почитанія пр. Богородицы. Что касается заглавнаго листа этой серіи, то и здёсь художникь представиль пр. Богородицу пе столько Царицей небесной въ величіи ея всемогущества, сколько непорочною Дёвой и въ то же время любящей матерью, всё мысли и чувства которой устремлены къ возлюбленному ея сыну, — именпо, такою, какою онъ показываеть ее и въ послёдующихъ гравюрахъ.

Вопрось объ историко художественном значени серін гравюръ изъ «жизни пресв. Богородицы» можеть быть решень и здесь, вонечно, только помощью сравненія ея съ однородными произведеніями предшественниковъ Дюрера, и главнымъ образомъ ближайшаго изъ нихъ, Мартина Шонгауэра. Результаты такого сравненія однако въ значительной степени отличаются здёсь оть тёхъ, какіе указаны были выше относительно всёхъ четырехъ серій «страстей Христовыхъ». Если въ отношении успъховъ стиля и техники гравюры эти стоять столь же далеко, какъ и «страсти», впереди подобныхъ работь всъхъ этихъ предшественниковъ Дюрера і), не исключая и высоко талантливаго Шонгауэра; то за произведеніями этого посл'ядняго на этоть разъ должно быть признано существенное и явное вліяніе на Дюрера, по крайней морь, въ одномъ отношении, именно, поскольку рвчь идеть о компановки однихъ и твхъ же сюжетовъ у обоихъ художниковъ. Показатели этого вліянія им'єются туть налицо. Несмотря на промежутокъ времени въ нъсколько десятильтій, раздівлявий работы того и другого, - въ цъломъ рядъ гравюръ изъ «жизни пресв. Богородицы», созданныхъ Дюреромъ, сходство композицій въ ихъ существенныхъ частяхъ съ композиціями соотвътствующихъ гравюръ Шонгауэра оказывается настолько великимъ, что первыя представляются какъ будто свободными варіантами этихъ посл'яднихъ. Таковы, въ особенности, гравюры съ изображеніями: срождества

<sup>&#</sup>x27;) См., напр., граворы изъ второй половины XV въка, воспроизвед. у Lutzore: Gesch. d. deutzch. Kupf. u. Holzschw., S. 16, 20 и н. др.



Христова», «поклоненія волхвовь», «бітства въ Египеть», «смерт пресв. Богородицы» и н. др і). И это явное съ перваго же взгив сходство, конечно, отнюдь не можеть быть объяснено простою одна-ковостью сюжетовъ тіхъ и другихъ, а является несомнівнимъ результатомъ изученія, или вітрніе увлеченія Дюрера работами его предшественника, на этотъ разъ въ частности изяществомъ ихъ кончановки, какъ въ боліве ранній періодъ его художественной дітельности произведенія Шонгауэра привлекали его выдающимися ди того времени достоинствами стиля и техники, ради которихъ овъ такъ горячо, (хотя, какъ знаемъ, напрасно) жаждаль сдітаться невосредственнымъ ученикомъ престарівлаго мастера.

Среди произведеній живописи, созданных Дюреромъ въ течени разсматриваемаго нами періода, и весьма немногочисленных во воличеству, важнівшее мівсто занимаеть большой алтарный образьизвівстный подъ названіями «алтаря вспіх» соятьку» (Allerheiligenbild) и алтаря «Соятой Троицы» (Dreifaltigkeitsbild). Алтарный образ этоть, находящійся нынів въ королевской картинной галлерей въ Віять исполненть быль Дюреромъ вт. 1511 году для церкви, такъ называемаго, Ландауэрова монастыра, или візрийе богадільни, по заказ основателей этой послідней Эразма Пінльдкрота и Матвіва Ландауэра

Композиція картины <sup>2</sup>) отличается большою сложностью я состоить изъ двухъ неравныхъ частей. Главная сцена поклоненія смтых животворящей Тройцт происходить въ небесахъ, пра четь внутреннимъ, какъ и вибшнимъ ея средоточіемъ является изображеніе пресв. Троицы: вверху, надъ головою Бога-Отца Духъ Святи в видѣ голубя; ниже Богъ Отецъ въ коронѣ и широкой, темноголубого цвѣта мантіи, держащій на распростертыхъ рукахъ большой кресть съ распятымъ на немъ Спасителемъ; свѣтлыя, розожелтыя обласийнолненныя солнечнымъ сіяніемъ, окружаютъ Св. Троицу. Немного далѣе съ обѣихъ сторонъ—цѣлые сонмы летящихъ ангеловъ, поющих пѣснъ Св. Троицѣ; а ниже ихъ размѣщаются, съ одной стороны, святые, пророки и мученики, среди которыхъ выдѣляются: св. Креститель Іоаннъ, Моисей со скрижалями, царь Давидъ съ арфор и

¹) Соотвътствующія гравюры Шонгауэра опис. у Bartsch VI, 5, 6, 7, 33, 6 воспроизвед. въ изд. Amand-Durand: eaux fortes et gravures etc. (111, 27 и 36; 11, 17 VI, 38 и др.

<sup>2)</sup> С. нашъ рисуновъ № 52.

н. др., а съ другой — святыя мученицы и преподобныя жены, имъя впереди пресв. Богородицу, св. Екатерину и Марію Магдалину. Отъ этихъ общирныхъ группъ святыхъ небожителей отдъляется многофигурная группа, помъщенная въ нижней части картины, однако не



Рис. 52.

на самой земль, а надъ ней въ облакахъ. Эта большая многофытуршая группа въ свою очередь раздъляется, по составу участвующихъ въ ней лиць, на двъ различныя части, симметрично расположенныя другь противъ друга. Слъва (для зрителя) находятся представители выснаго духовенства: папы, кардиналы, епископы; позади нихъ—самъ таказчикъ алгариаго образа, М. Ландауэръ съ семействоиъ, къ порому, какъ бы ободряя его, обращается одинъ изъ кардиналовъ Справа—представители свътскихъ властей и различныхъ сослой имъя на первоиъ планъ королей и князей, а позади группу женщиъ И всъ эти многочисленные, небесные и земные участники сцен поклоненія Пресвятой Тромцъ, по большей части кольнопреклоненные, своими позами, жестами, выраженіемъ лицъ, исполненихъ благоговъйнаго обожанія, обнаруживаютъ одно и то же глубою религіозное чувство, одно настроеніе, придающее и всей этой многофигурной композиціи необходимое внутреннее единство.

По нижнему краю картини, подъ всею описанною сейчас композиціей узкою полосою протягивается красивый ландшафть съ холмами и озеромъ, глубоко уходящими вдаль. На переднемъ плані въ правомъ углу его видна фигура самого художника въ береть в длинной мантін, стоящаго подлів алтаря съ надписью «Альбрехть Дюреръ изъ Нюренберга исполнилъ (этотъ образъ) въ 1511 год отъ Рождества Хр». (Albertus Durer Noricus faciebat anno в Virginis partu 1511), и съ монограммою Дюрера.

Сохранность картины можеть быть названа превосходною: красы отличаются замъчательною снъжестью и аркостью, дающими возможность судить вообще о той силъ и блескъ ихъ, какія присуще были нъкогда и другимъ крупнъйшимъ произведеніямъ кисти Дюрера. впослъдствіи вовсе утеряннымъ или испорченнымъ неумъчим реставраціями. Самая гамма красочныхъ тоновъ оказывается здысь весьма общирною и притомъ пріятно ласкающею глазъ искусним, гармоничными сочетаніями, благодаря которымъ всть эти зеления красныя, бълыя, голубыя и иныя одежды не дълаютъ впечатлыми пестроты и, отвъчая по силъ и тонамъ другь другу, въ то же самое время соотвътствуютъ и общему настроенію цълаго, — свътлому в торжественному.

Въ тъсной связи съ самымъ алтарнымъ образомъ должна был стоять, по замыслу художника, и изящная скульптурная рама, въ которую былъ помъщенъ этотъ образъ, нынъ хранящаяся въ Германскомъ музеъ Нюренберга и исполненная лучшими нюренбергским ръзчиками по рисунку самого Дюрера 1). Двъ стройныя покрыты

¹). Общій видь этого скульптурнаго обрамленія см. у *Thausing*: Durer, II, 8.21.

ръзъбою колонны поддерживають здъсь узкій и длинный архитравъ съ полусферой надъ нимъ, завершенной небольшимъ крестомъ, поддерживаемымъ ангеломъ. Въ верхнемъ полукружіи по архитраву ръзныя рельефныя фигуры изображають сцены страшнаю суда: вверху самъ Христосъ, представленный въ картинъ распятымъ, здъсь изображенъ сидящимъ на сферъ и радугъ уже какъ судія міра, съ кольнопреклоненными пр. Богородицею и Крестителемъ Іоанномъ по сторонамъ его; внизу направо отъ Христа—святые и праведники, сопровождаемые ангелами въ обитель въчнаго блаженства, по направленію къ сіяющему вдали солнцу; нальво—гръшники, окованные цъпами и ведомые діаволомъ въ геенну огненную, символизпруемую здъсь огромною пастью чудовища. Надпись готическимъ шрифтомъ на нижней доскъ этой рамы указываеть имя главнаго заказчика алтарнаго образа, мъсто его назначенія и время его созданія 1).

Изъ предварительныхъ работь, относящихся къ Ландауэрову алтарному образу, извъстны и сохранились для насъ только двъ: эскизъ всей композиціи, исполненный перомъ и раскрашенный акварельными красками (отъ 1508 г.), нынъ въ Парижской Націон. библіотекъ 3), и портретный эскизъ самого Ландауэра съ надписью на немъ: «landawer styfter 1511» и монограммою Дюрера 3).

Кромв алтаря «всвхъ святых» три другія произведенія масляной живописи, относящіяся къ этому же періоду, исполнены были въ 1512 году. Два изъ нихъ, написанныя по заказу нюренбергскаго городского управленія, избравшаго Дюрера своимъ членомъ («Gerannter des grossen Rathes»), назначены были для украшенія особаго поміщенія, въ которомъ хранились государственныя драгоцівнюсти вмість съ королевскими орнатами. На первомъ представленъ основатель германской имперіи, Карля Великій, въ императорской мантіи, съ короной на голові, съ мечомъ и державой въ рукахъ; два фамильныхъ герба и надпись на фонів картины поясняють ближе, чье именно изображеніе иміть художникъ въ виду дать въ

<sup>1) &</sup>quot;Matthes Landauer hat entlich vollbracht dasgotteshaus der tzwelf bruder samt der stiftung und dieser thafell nach Chri. gepurd 1511 jor.,

<sup>2)</sup> Эскизъ воспроизведенъ (вибсть съ эскизонъ опис, скульптурнаго обрамленія) 1. Lippmann, Taf. 884.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рисуновъ воспроизвед. у Lippmann, Taf. 75.

этомъ идеальномъ портретв, паписанномъ имъ согласно составнимся у него представленіямъ объ этомъ императорв, какъ о храбромъ и могучемъ повелителв народа германскаго, и можно сказат, что, дъйствительно, художнику удалось передать этотъ свой идеаль въ выраженіи его мужественнаго и вмъств исполненнаго суроваю величія лица '). На второмъ изображенъ, въ pendant къ первому императоръ Сигизмундъ, также въ богатомъ императорскомъ одънніи, но съ чертами лица не идеальными, а вполнъ индивидуальными, соотвътствующими исторической дъйствительности и указывающими на то, что Дюреръ воспользовался для этого произведенія какимъ-либо изъ портретныхъ изображеній Сигизмунда, исполненныхъ уже предшествующими художниками.

Необыкновенной привлекательности исполнено третье произведеніе, созданное Дюреромъ въ томъ же году, его Мадонна, хранящаяся нынъ въ Вънской королевской галлереъ 2). Съ бълмъ покрываломъ на головъ, изъ-подъ котораго падають на плечи волнистыя пряди бълокурыхъ волось, въ темноголубой одеждъ, оставляющей шею открытой, Мадонна (почти въ натуральную величия представленная до пояса) держить на рукахъ младенца Христа, на котораго она взираеть съ материнской любовью. Зажавши въ левой ручкъ остатокъ събденной груши, младенецъ обращаеть въ матери свое личико, подътски наивно и радостно глядя на нее, какъ було играя съ ней этою грушею. Написанный съ высокимъ мастерствовъ въ техническомъ отношеніи, поражая пластичностью формъ и смілостью раккурса, напоминающими работы Корреджіо, этоть образь еще въ большей степени останавливаетъ на себъ вниманіе зрителя тор внутреннею, интимною жизнепностью, какою преисполнена его проствиная композиція. И если должно признать, что нікоторыя изображенія Мадониъ, исполненныя геніальными итальянскими мастерами, современными Дюреру (какъ Рафаэль, Леонардо, Корреджіо), превосходять въ извёстной мёрё этоть образъ красотою чувственных форть то едва ли какой-либо изъ нихъ можетъ быть признанъ стоящимъ выше его въ смыслъ живого и яркаго воплощенія идеала материнской любви и вивств дввической непорочности.

<sup>1)</sup> Оба портрета находятся ныей въ Германскомъ музей въ Нюревбергі. Портретъ Карла Великаго воспроизведень по фотографіи у Knackfuss; Durer, S. 74.

<sup>2)</sup> См. нашъ рисуновъ № 53.

Кром'в перечисленных произведеній масляной живописи, Дюреромь исполнено было въ теченіе разсматриваемаго періода еще и всколько интересных в и достойных в изученія работь акварельными красками, тушью, перомъ, карандашомъ и т. д., отчасти въ качеств'ь



Рис. 53.

подготовительных в эскизовъ и этюдовъ къ другимъ произведеніямъ, отчасти имъющихъ самостоятельное значеніе.

Таковъ прежде всего замѣчательный по тонкости и совершенству работы эскизъ для такъ называемаго Тухерова триптиха, исполненный перомъ и раскрашенный акварелью, нынѣ въ Берлинскомъ музеѣ 1). Въ средней части триптиха, (написаннаго впослѣд-

<sup>1)</sup> Эскизъ въ краскахъ воспроизвед. у Lippmann, Таб. 31.

ствін масляными красками по этому эскизу Дюрера учеников ето Гансомъ Кульмбахомъ для церкви св. Зебальда въ Нюренбергъ), представлена Мадонна съ младенцемъ Христомъ на рукахъ, сидяща на тронъ, поставленномъ въ нишъ; у ногъ ея—играющій на мандолинъ ангелъ; два другихъ ангела держатъ корону надъ ея головой по объ стороны отъ нея стоятъ св. Екатерина и св. Варвара. Въ боковыхъ частяхъ триптиха съ одной стороны помъщены св. Креститель Іоаннъ съ св. Іеронимомъ; съ другой—ап. Петръ и св. Лаврентій; подлъ нихъ самъ заказчикъ алтаря Л. Тухеръ и табличка съ надписью: аппо Domini 1511.

Эскизъ для другого алтарнаго образа, исполненный Дюреров по заказу нѣкоего Шиллинга, изображаеть низвержение сатаны в слуго его Саваовомъ 1): вверху на облакахъ Богъ-Отецъ, окруженный херувимами и жестомъ правой руки низвергающій сатану со слугами его; внизу архангелы съ копьями, нападающіе на низвергнутыхъ; въ правомъ углу композиціи гербъ фамиліи Шиллинговъ п самъ заказчикъ подл'є охраняющаго его ангела; эскизъ помѣчевъ 1509 г. и монограммою Дюрера.

Вольшою сложностью отличается композиція (перомъ) страшнаго суда, исполненная въ 1513 году. Въ центръ представлеть Христосъ въ сіяніи славы, опирающійся на сферу; изъ усть его выходять мечъ и лилія; правой рукою онъ благословляеть святых, многофигурная группа которыхъ запимаеть всю правую половну картины; лъвой рукою онъ отсылаеть въ преисподнюю гръшниковъ, которыхъ схватывають уже чудовищные слуги діавола. Летящіе ангелы съ орудіями мученій Христовыхъ и съ трубами, возвъщающими о страшномъ судъ Божіемъ, дополняють эту сложную конпозицію.

Высокимъ мастерствомъ и жизненностью, невзирая на кахущуюся эскизность рисунка, отмъченъ небольшой портреть любимой матери художника, исполненный имъ, какъ ясно изъ собственноручныхъ надписей Дюрера на портретъ, незадолго до ея смерти 1.

Эскизъ воспроизв. у Lippmann, Taf. 245.
 Рисунокъ воспроизв. у Lippmann, Taf. 248.

³) См. нашъ рисуновъ № 54. Первая изъ надинсей указиваетъ время истолючия портрета: "1514 an oculy Dz ist albrecht dürers muter dy was alt 63 jor. Вторая, сдъланная Дюреромъ уже после смерти матери, гласитъ: "Und ist verschiden in 1514 jor erchtag vor der crewzwochn".

Характерныя черты ен изможденнаго бользнями старческаго лица съ тъмъ печальнымъ выражениемъ, въ которомъ какъ будто сказывается предчувствие близкой кончины, переданы здъсь художникомъ превосходно.



Рис. 54.

Совершенно законченными и высокохудожественными по исполнению должны быть признаны двё композиціи, писанныя тушью на сёрозеленомъ картонё и имёвшія, повидимому, значеніе не подготовительныхъ эскизовъ, а самостоятельныхъ картинъ. На одной изъ нихъ представлено воскресеніе Христово (нынё въ собраніи Вёнскаго Альбертинума); на другой—избіеніе филистимлянъ Самсоможъ и другіе подвиги этого героя, изображенные одновременно съглавнымъ на другихъ планахъ сложной композиціи цёлаго 1).

<sup>&#</sup>x27;) Расуновъ находится въ Берлинскомъ музећ и воспроизведенъ у Lippmann, Taf. 24. Викзу среди фигуръ сатировъ и геніевъ помѣщается надпись: "Albertus Durer Norenbergensis faciebat post Virginis partum 1510".



## ГЛАВА ІХ.

Новая техника гравированія на металяв и образцы ея, данние Дюреромъ.—Развеобразныя работы Дюрера для императора Максимиліана: портреты императора, трідфальная колесница и шествіе; рисунки на молитвенникв Максимиліана.—Другія вроизведенія живописи и гравюры, относящіяся къ періоду, непосредственно предшествіющему путешествію Дюрера въ ІІндерланды.

Достигнувъ въ теченіе предшествующихъ лѣтъ необычайных для своего времени успѣховъ въ области гравюры, какъ и живописи; поднявшись въ своихъ работахъ, посвященныхъ той и другой, на высоту, оказывавшуюся недосягаемою не только для его предшественниковъ и современниковъ, но и для ближайшихъ наслыниковъ по искусству,—Дюреръ тѣмъ не менѣе не останавливается на этихъ успѣхахъ, признанныхъ всѣми. Онъ ищетъ теперь еще иныхъ, новыхъ путей, по которымъ въ своихъ граверныхъ работахъ онъ могъ бы достигнуть еще большаго совершенства,—создать, быть можетъ, еще болье цѣнныя произведенія, и притомъ неизвѣстной, певиданной ранѣе техники.

И результатомъ этихъ исканій являются попытки художника—представить образцы, дъйствительно, новой, еще никъмъ не вспробованной въ области гравюръ техники гравированія при помощи крппной водки на стали. Для насъ сохранилось нъсколько побочытныхъ образцовъ его работъ въ этомъ новомъ направленія, показывающихъ, насколько велика или незначительна была въ представленныхъ опытахъ удача художника—реформатора.

Въ 1515 году исполнена была гравюра большого формата на стали съ изображениемъ *Христа*, молящаюся въ саду Геосиманскомъ <sup>1</sup>). Колънопреклоненный Христосъ, съ лучистымъ сіяніемъ вокругъ по-

<sup>. &#</sup>x27;) Y Bartsch 19, Heller 425, Rettberg 212.

новы, въ горачей молитвъ обращаеть лицо свое къ небу, откуда слетающій ангель несеть кресть и чашу. Подлъ Христа на пригоркъ видны трое спящихъ апостоловъ. Гравюра помъчена цифрою года и монограммою Дюрера. Другой листь '), относящійся къ тому же 1515 году, какъ ясно изъ помъткъ на немъ, даеть простъйшую композицію, состоящую изъ одной лишь фигуры: Христа, сидящаго на камиъ, въ терновомъ вънцъ, съ пучкомъ розогъ и бичомъ на кольнахъ.

Двѣ другія гравюры на стали были исполнены уже въ слѣдующемъ 1516 году. Изъ нихъ на первой представленъ среди облаковъ большихъ размѣровъ летящій импель съ широко распростертыми крыльями, обѣими руками держащій плать съ запечатлѣннымъ на немъ ликомъ Христа. Ниже среди облаковъ размѣщены четыре малыя фигурки ангеловъ, летящихъ съ разнообразными орудіями мученій Христовыхъ: съ крестомъ, копьемъ, розгами и бичомъ, терновымъ вѣнцомъ, и т. д. 2).

Содержаніемъ послідней гравюры является сюжеть минологическій, повидимому, похищеніе Персефоны Плутономі з). Совершенно нагой всадникъ съ длиніыми всклокоченными волосами и бородою скачеть на фантастическомъ единорогі, охвативши правой рукою похищенную имъ молодую женщину, которая въ испуті простираеть кверху обі руки, какъ будто взывая о помощи. На заднемъ планів оригинальный дикій пейзажъ; вверху въ облакахъ, свившихся большими клубами, поміщена цифра года и монограмма художника.

Разсматривая всё эти немногочисленные опыты съ точки зрёнів достигнутыхъ новою техникой результатовъ, нельзя, къ сожалёнію, признать эти послёдніе достаточно удачными, какъ не признаваль ихъ таковыми, повидимому, и самъ Дюреръ вскорё оставившій дальнёйшія попытки этого рода, хотя и пользовавшійся въ своихъ послёдующихъ работахъ пріобрётеннымъ знаніемъ. Еще неопытный въ новой технике, художникъ не въ состояніи справиться со всёми, представляющимися ему здёсь трудностями. Онъ даетъ, какъ ясно изъ полученныхъ имъ результатовъ, слишкомъ много простора дёйствію кислоты на рисунокъ, предварительно исполняемый холодной

<sup>&#</sup>x27;) B. 22, H. 459, R. 218.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) B. 26, H. 466, R. 228.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У В. 72, И. 813, К. 224. См. нашъ рисунокъ № 55.

иглой на металл'в, и всл'ядствіе этого легкіе и изящные въ своеть первоначальномъ вид'я штрихи рисунка, какъ бы расплываясь от



Рис. № 55,

дъйствія кислоты вширь и вглубь больше, чъмъ было желательно сообщають здъсь цълому значительную и явную грубость. Въ срав-

неніи съ гравюрами Дюрера изъ предшествующаго времени, обычной техники на металлів, отличавшихся изумительною нерідко мягкостью моделлировки, сочетавшеюся съ силой ея, эти четыре гравюры на стали поражають особою чернотой отпечатка, съ трудомъ позволяющею различать здісь контуры отдільных фигурь, во многихъ частяхъ почти сливающихся съ сосідними Общій, интенсивно темный фонъ каждой изъ этихъ гравюрь еще боліве увеличиваеть указанную трудность, хотя и содійствуєть боліве яркому выділенню освіщенныхъ частей, къ которому, повидимому, особенно усиленно стремился здісь художникь, желая достигнуть въ гравюрів чисто живописныхъ эффектовъ.

Таковы положительныя и отридательныя стороны этой новой техники, испробованной Дюреромъ. Но если, сознавая эти последнія и не будучи въ состояніи ихъ исправить, Дюрерь, какъ уже упомянуто, отказывается отъ дальнейшихъ попытокъ въ томъ же направлевіи 1), и снова возвращается къ работамъ на меди грабштихелемъ, то все же добытая имъ опытность никогда уже не утрачивается безследно, и въ своихъ последующихъ гравюрахъ на меди, исполняемыхъ привычнымъ грабштихелемъ, художникъ передко прибегаетъ сверхъ того еще къ помощи острой водки для того, чтобы сильне углубить общій фонъ и главные контуры, придавая темъ самымъ больше эффектности цёлому.

Что касается вопроса о томъ, дъйствительно-ли Дюреръ былъ настоящимъ изобримателемъ этой новой техники гравированія на стали острою водкой, или же ему принадлежала только иниціатива введенія ея среди нюренбергскихъ художниковъ, тогда какъ честь изобрътенія принадлежала другому,—то митенія изслідователей по этому вопросу расходятся. Одни изъ нихъ, съ Гарценомъ 2) во главъ, полагали, будто искусство гравированія на стали крізпкою водкой перешло въ Германію путемъ заимствованія у итальянскихъ мастеровъ и указывали въ частности на извітетаго, котя и второстепеннаго аугсбурскаго гравера Даніила Гопфера, который будто

<sup>2)</sup> Cm. E. Harzen: über die Erfindung der Aetzkunst, (BE Archiv für zeichn. Kunste 1859, V, S. 133 f.



<sup>1)</sup> Исключеніе составляєть одна гравюра на стали 1518 г., изв'єстная подъ назв.: "die Nurnberger Feldschlange (Kanone)", изобр. огромнихь разм'єровь пушку съ гербомь Нюренберга, окруженную солдатами, на фонв общирнаго ландшафта. (У В. 99, Н. 1017, К. 228).

бы познакомился съ этою техникой у ломбардскихъ оружейних мастеровъ. Впоследствін, именно въ 1515 году, къ которому относятся у Дюрера первые опыты этого рода, или немного равве м время путешествія (?), которое Дюрерь будто бы совершил в Аугсбургь, Гопферь ознакомиль съ этою новою техникой и велкаго нъмецкаго художника, примънившаго ее немедленно же въ своиз работахъ 1515—16 годовъ. Противники этого мивнія справедлию выставляли на видъ, что первое посвщение Дюреромъ Аугсбурга отностся ко времени значительно болже позднему, ибо достовърною датой его является 1518 годъ, когда художникъ встрвчается въ этомъ горов сь императоромъ Максимиліаномь въ періодъ сессіи рейхстага. Возмяность заимствованія у Голфера со стороны Дюрера, такимь образовь, уничтожается. Мало того: даже произведенія оружейныхъ мастеровь съ изображеніями, вытравленными крівпкою водкой, ни въ одноль достовърномъ случат не извъстны ранте изобрътенія Дюрера в, напротивъ, появляются въ значительномъ количествъ послъ того, какь это последнее келается известнымь многочисленнымь лицам, заинтересовавшимся имъ въ цёляхъ практическаго примененія в оружейному дізу і). Можно утверждать поэтому, въ виду отсутствія какихъ-либо положительныхъ доказательствъ существованія разсиатриваемой гехники ранбе опытовъ Дюрера и при наличности точно датированныхъ Дюреромъ образцовъ, что именно этотъ художник долженъ быть признанъ настоящимъ изобретателемъ и піонеровъ новой техники гравированія, и въ этомъ, не взирая на сравнительно скромные результаты, достигнутые имъ на первое время, его велим (на ряду съ другими) заслуга въ исторіи развитія гравернаго истусства въ Германіи.

Весьма обширными и интересными, особенно по самымъ процессамъ творческой работы, являются тѣ разнородные художественные труды Дюрера за разсматриваемый періодъ, которые предпринять были и исполнены имъ при содъйствін цълаго ряда сотрудниковъ,— ученыхъ и художниковъ,— по порученію императора Максимиліала и ради него. Еще съ 1512 года, когда императоръ при посъщенів Нюренберга непосредственно знакомится съ величайшимъ изъ представителей искусства въ тогдашней Германіи, онъ задумываеть

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Thausing: Durer, II, S, 69 f.

рандіозные планы созданія, при помощи Дюрера и другихъ німецихъ художниковъ и ученыхъ, такого памятника искусства, которымъ въковъчивалась бы его, императора, слава, -- давалось бы безсмерте его личности и имени... И въ теченте цълаго ряда послъдуюцихъ годовъ, путемъ установленныхъ имъ ближайщихъ сношеній ть выдающимися нёмецкими художниками (съ Дюреромъ во главё) і учеными, ему дъйствительно удается достигнуть осуществленія адуманныхъ плановъ. Сэмая работа по исполненію этихъ послёдняхъ отличалась большою сложностью и своеобразностью. Избравши предварительно такъ или другихъ ученыхъ, которые, по его мивпію, могли быть особенно пригодными въ данномъ случав, имперагоръ объясняль имъ въ общихъ чертахъ тв идеи, какія ему хотвлось бы видеть воплощенными въ отдельныхъ частяхъ созидавшагося въ честь его коло сальнаго памятника. Согласно указаніямъ императора, вследъ затемъ учеными составлялся для будущаго руководства художникамъ подробнъйний тексть, впоследстви снова исправлявшійся самимъ императоромъ. Только затемъ начиналась работа художниковъ, имъвшая также нъсколько фазисовъ. Сначала художниками исполнялись эскизныя композиціи въ строгомъ соотв'ятствіи съ вышеупомянутыми текстуальными указаніями ученыхъ; затёмъ по этимъ эскизамъ написаны были (другими, уже второстепенными мастерами) иллюминованныя красками на пергаменть миніатюры, а въ иныхъ случаяхъ и вторичные исправленные эскизы, и только тогда по тъмъ или другимъ изъ этихъ моделей ръзчиками -- спеціалистами изготовлялись гравюры на деревъ.

По замыслу императора разнообразнѣйшія художественныя композиціи, въ которыхъ прославлялась его личность и дѣянія, въ своемъ цѣломъ должны были составлять великое и единое произведеніе,
подъ общимъ названіемъ: «тріумфа императора Мансимиліана»,
при чемъ одна изъ частей этого грандіознаго цѣлаго должна была
изображать тріумфальную арку, а другая — тріумфальное шествіе
императора. И выполненіе этого общирнѣйшаго замысла оказывалось до такой степени сложнымъ и труднымъ, въ виду указаннаго
процесса работы, что занимаеть значительную группу художниковъ
и ученыхъ въ теченіе цѣлаго десятилѣтія, съ 1512 по 1522 г.,
когда это грандіозное предпріятіе, уже послѣ смерти самого инпіціатора его, было закончено въ послѣдней своей стадін—въ гравюрахъ
на деревѣ.

Какъ своеобразны были процессы созданія этого памятних славы германскаго императора, такъ своеобразными являлись и самы произведенія, вошедшія въ составъ его сложнаго цёлаго 1).

Тріумфальная арка въ честь императора представляла собот небывалое по разм'врамъ произведение гравюры на дерев'в, занизвиее въ общемъ пространство приблизительно въ 90 кв. футовъ и



Рис. 56.

состоявшее изъ 92 отдъльныхъ композицій, соединенныхъ воедино такимъ образомъ, что цълое похоже было на римскую тріумфальную арку. Текстъ, въ согласіи съ которымъ Дюреръ исполнилъ эти свои композиціи, составленъ былъ (по указаніямъ императора) извъстнить историкомъ и математикомъ Іоанномъ Стабіусомъ; самыя граворы ръзаны были на деревъ талантливымъ нюренбергскимъ граверовъ

<sup>1)</sup> Полностью тріумфальная арка Максимиліана издана была впослідстві (въ 1888 и слід. годахь) въ Іаһгвись der kunsthistorisch. Sammlungen d. Allerh. Kaiserhauses, Bd. IV; а тріумфальное шествіе амператора ibid. Bd. І. Отдільны композицін воспроизведены у Lutzow: Gesch. d. deutsch. Kupf. и Holzschn., S. 116, 119, 121 и табл. къ 122 стр.; у Knackfuss: Dürer, Abb. 76—79 и др.

еронименть Андрес (Hieronymus Andrea) съ несколькими помощнивыми. Споны изъ жевии самого императора Максимиліана, въ коорыхъ такъ или иначе, въ мирной или воянственной обстановив, грославлялась личность его, воспроизводились случая большихъ или калыхъ тріумфовъ императора за многіе годы его управленія, показывались полезные стороны авятельности его на пользу народа и т. п.,--уги сидены неременивались туть съ отдельными историческими и имволическими фигурами, съ арматурою, съ прославительными наднисями, сочиненными Стабіусомъ, и т. д. 1) Будучи насильственно звязанъ въ отношении сюжетовъ, нашедшихъ здёсь себе мёсто, укананіями императора и названнаго ученаго, являвшимися по своему безвичено главиванимъ препятствиемъ къ созданию въ этомъ памятникъ истинно художественнаго произведенія, Дюреръ старался хотя бы до некоторой степени улучшить получавшееся отъ целаго неудовлетворительное висчатление изпинествомъ деталей и добавлениемъ уже отъ себя разнообразной растительной, фигурной и геометрической орнаментацін. И въ извістной степени это стремленіе художника можно считаль удавшимся, такъ какъ такою богатою и равнообразною орнаментаціей было достигнуто по крайней мірів внівшиее объединеніе всего этого множества композицій, не имівших в между собою ничего общаго, кромъ имени императора и общей цъли — его прославленія.

Сравнительно ясные и проще, выше въ художественномъ отнотени представлено троумфальное шестве императора, хотя и здысь творческие замыслы самого художника не только быля стыснены, но и искажались лишенными эстетического вкуса требованіями ученыхъ совытниковъ императора. Составленный этими послыдними подробный объяснительный тексть, исправленный затымъ самимъ Максимиліаномъ, (ныны въ королевской библіотекы въ Выны), послужилъ в здысь основнымъ матеріаломъ, въ соотвытствіи съ которымъ Дюреромъ и сотрудниками его были исполнены ихъ композиціи въ длинномъ ряды эскизовъ, въ количествы 109; при чемъ вслыдь затымъ по этимъ эскизамъ, изъ которыхъ самому Дюреру принадлежали 24, его ученику Гансу Буркмайру—67, а остальные брату Дюрера, Гансу, и нысколькимъ другимъ ученикамъ его, сверхъ того испол-

<sup>&#</sup>x27;) См. одну изъ такихъ композицій на нашемъ рисункі № 56, гді представленъ виператоръ Максимиліанъ съ своею невістой, внослідствін женой Маріей Бургундской.

нены были красками на пергаменть въ томъ же количествъ инватюры, въ двукъ экземилярахъ хранящіяся въ Вінской королевской библіотекв 1). Не останавливансь здівсь на разсмотрівнім «тріунфавнаго шествія во всей его полнотв, мы разсмотримь только важнышую, центральную часть его, принадлежащую самому Дюреру в показывающую намъ трічмфальнию колесници великаго императом. какъ средоточіе всего этого многофитурнаго торжественнаго пестій бароновъ, рыцарей, войска, слугь, музыкантовъ и проч. Имеющия въ распоряжении изследователя данныя показывають по отношени къ этой композеція съ особенной яркостью, насколько первоначалные творческіе замыслы художника измінялись и ухудінались под вліяніемъ, или върнье въ силу настойчивыхъ указаній учених сотрудниковъ предпріятія. Для насъ сохранняся первоначальный жив лером для трічифальной колесинцы императора, исполненний Дрреромъ въ конце 1514 года и известный подъ названиемъ мамі тріумфальной колесницы, изъ которыго видно, какова, по мивнік художника, должна была быть композиція этой важнёйшей част всего шествія въ соотв'єтствін съ текстомъ, одобреннымъ импер торомъ и въ данномъ пунктв гласившимъ 2). — «Далъе должна бия представлена тріумфальная колесница самого императора, которы должна быть особенно роскошною. На этой колесницъ долженъ дъть самъ императоръ въ своемъ императорскомъ одъяніи и во всель величін, а вибств съ нимъ въ той же колесницв, но вперед 🛎 порядку должны пом'вщаться: его первая супруга, дал'ве вором 🗭 лишть и его первая супруга; а также Маргарита и дети кором Филиппа, при чемъ герцогъ Карлъ долженъ имътъ корону. Самую колесницу должны везти пытино украшенныя лошади, какъ это прилечествуеть императорской колесницъ... -- Соотвътственно такить указаніямъ Дюреръ изобравиль въ своемъ первоначальномъ эспаль

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Одинь изъ этихъ экземпляровъ, дефектний, заключаетъ въ себь 50 имп тюръ; другой, представляющій нісколько боліе позднюю комію съ перваго, сехранися подностью; тотъ и другой въ королев. библіотеків въ Вімів. Подр. см. у Schelogi Iahrbuch d. Kunsthist. Samml., Bd. IV. Lutzow: Gesch. d. deutsch. Kupf. u. Holischi. S. 122; Bartsch: peintre-graveur, VII, 280.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эскизъ хранится въ Вёнскомъ Альбертинумв. См. намъ рисуновъ № 57, воспроизводящій композицію "малой колесници". Тексть къ тріумф. мествір] ставленъ историкомъ и придворнымъ писателемъ М. Трейцзауервейномъ съ въской кими другими учеными.

огромную, пышно изукрашенную колесницу съ навъсомъ, съ большимъ трономъ для императора и супруги его и съ последовательнымь рядомь меньшихь сиденій впереди императора для перечисленныхъ его родотвенниковъ. Самъ императоръ Максимиліанъ въ коронъ и мантіи, со скинетромъ въ одной руків и пальмовой візткой въ другой, седить на своемь тронь, далеко превосходя размёрами своей фигуры всёхъ остальныхъ. Рядомъ съ нимъ помещена небольшая фигурка его первой жены, Маріи Бургундской, также въ коронв и императорскомъ одвяніи; далве впереди подлв сидящихъ отдвльно отъ другижъ жены и сестры короля Филиппа Красивато стоитъ самъ король; на следующемъ сиденіп помещаются его сыновыя, -- эрцгерцоги Карлъ и Фердинандъ, украшенные коронами; наконецъ, впереди остальных на отдельном сиденіи — четыре юныя дочери короля сь небольшими коронами на головахъ. Нъсколько паръ богато изукрашенных лошадей съ сидящими на пихъ увънчанными всадниками вскачь везуть колесницу.



Pac. 57.

Въ миніатюрѣ па пергаментѣ, исполненной на основаніи этого эскизнаго рисунка Дюрера, сдѣланы уже нѣкоторыя отступленія отъ первоначальной композиція, а именно: императоръ представлень одинь сидящимъ на большомъ тренѣ, тогда какъ жена его Марія и намѣстница Маргарита помѣщены на отдѣльномъ сидѣніи впереди; въ одеждахъ и украшеніяхъ сдѣланы также частичныя измѣненія.— Что касается окончательной композиціи тріумфальной колесницы, какъ она представлена была въ самой гравюрѣ на деревѣ, то характеръ ея сравнительно съ обѣими предыдущими былъ рѣзко измѣ-

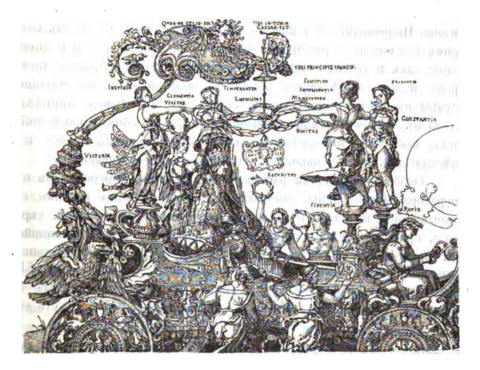
ненъ художникомъ въ силу настояній извъстнаго уже Вилибавля Пиркгеймера, утверждавшаго, что ни въ эскизъ, ни въ миніаторі не прославлена въ достаточной мъръ личность императора со всым многочисленными его добродътелями. Въ виду этого самимъ Пиркенмеромъ представленъ былъ особый проекть колесницы, въ строгов согласіи съ которымъ Дюреромъ исполненъ былъ новый эскизъ воспроизведенный затъмъ въ гравюръ на деревъ, носящей, въ отмене отъ вышеописаннаго рисунка, названіе «большой тріумфавмі колесницы» ().

Огромная колесница, на которой сидить императоръ Максииліанъ-одинъ, безъ всёхъ своихъ царственныхъ родственнимъ оригинальна по формамъ и орнаментикъ: изукрашена гербами, фигурами животныхъ, птицъ, драконовъ и т. д.; надъ головою Максмиліана на изящной изогнутой подставке устроень нав'ясь съ вображеніемъ солнца вверху. Колесницу везуть шесть парь покрытыхъ пышными попонами лошадей, подлё которыхъ съ объяхъ сторонъ шествують съ вънками въ рукахъ символическія фитури, об-- значенныя надписями подл'в нихъ, какъ Moderatio, Providentia, Alcritas, Oportunitas, Velocitas, Firmitudo, Virilitas, Audatia, Magninimitas, etc. Колесницею править женская фигура, обозначенна надписью, какъ Ratio; надписи надъ вожжами, при помощи которыть возница управляеть лошадьми, везущими колесницу, указывають шь символическое значеніе: Nobilitas и Petentia. Императоръ Максильліанъ, въ царской мантін и съ короной на головъ, въ правой рук держить скипетрь, а въ лѣвой-пальмовую вѣтвь; подлѣ него в подушкъ лежатъ государственный мечъ и держава. Стоящая невосредственно позади императора Викторія ув'єнчиваеть его больши лавровымъ вънкомъ, въ то время какъ вокругъ него на колесничныхъ подставкахъ размёстился хороводъ изъ женскихъ фигур съ переплетающимися вънками въ рукахъ и съ пояснительными надисями подл'в каждой изъ нихъ (Clementia, Veritas, Bonitas, Constantia, etc.), а ниже-нъсколько другихъ женскихъ фигуръ, протягивалщихъ императору лавровые вънки (также съ налписями подлених): Securitas, Fidentia etc.). Самыя колеса этой своеобразной колестицы, украшенныя гербами, носять надписи: Magnificentia, Dignites,

¹) Центральную часть композиціи см. на рисункѣ № 58.

Honor, Gloria. Надъ колесничнымъ навъсомъ подлъ изображения солнца помъщенная надпись гласить: «quod in celis sol, hoc in terra Caesar est».

Въ цъломъ эта тріумфальная колесница въ сравненіи съ первоначальнымъ эскизомъ ея (въ вышеописанномъ рисункъ) производить своею композиціей неблагопріятное впечатлъніе, представляя чисто вившнее, насильственное соединеніе разнородныхъ фигуръ,



Pac 58.

въ большинствъ—аллегорій, какъ результать сухой и педантичной учености Пиркгеймера, указаніямъ котораго Дюреръ слѣдовалъ здѣсь, не взирая на всю ихъ антихудожественность. Напротивъ, самое исполненіе тріумфальной колесницы въ гравюрѣ отличается высовими достоинствами: необыкновенно тонкой рѣзьбою, детальностью штриховки, умѣлой моделировкой фигуръ въ обнаженныхъ частяхъ какъ и въ одеждахъ, образующихъ тысячи складокъ ¹).

<sup>1)</sup> Размфры *тріулибильнаго шествія* въ цёловь его весьма велики, составляя въ дливу свыше двухъ метровъ (2,31) протяженія. Надпись на одновъ пат листовъ, 19\*

Согласно постановленію Нюренбергской городской думы, композиція тріумфальной колесницы была еще разъ воспроизведена въ томъ самомъ видъ, въ какомъ она имъла мъсто въ гравюръ, на одной изъ ствнъ городской ратуши. Кому, именно, принадлежала самая работа по воспроизведенію этой композицін, — остается спорнымь вопросомь; во всякомь случав не самому Дюреру, какь утверждаль это Барчь (VII, 154), въ соответстви съ народной зегендой, не имъющей основаній. Судя по содержанію другого постановленія Нюренбергской думы (оть двадцатых годовь, 16 ст.), въ которомъ говорится о порученіи Дюреру-пригласить для исполненія этой, какъ и другихъ картинъ на ствнахъ ратуши, опытныхъ мастеровъ, и объ уплать ему за общее руководство работами скромной суммы въ сто гульденовъ, можно утверждать, что Дюреру принадлежало въ данномъ случав исключительно лишь общее наблюденіе, тогла какъ самое исполнение должно быть отнесено къ одному или нъсколькимъ изъ учениковъ его и обычныхъ сотрудниковъ 1).

Особое мѣсто среди работь, исполненныхъ Дюреромъ для императора Максимиліана, занимають тѣ многочисленные рисунки, которыми онъ, на ряду съ нѣсколькими другими художниками, украсиль принадлежавшій императору молитвенникъ, нынѣ хранящійся въ Мюнхенской королевской библіотекѣ ²). Въ этомъ молитвенникъ, отпечатанномъ,—какъ явствуеть изъ надписи на немъ,—въ 1514 году Іоанномъ Шёнспергеромъ, самому Дюреру принадлежить 45 рисунковъ, сдѣланныхъ на поляхъ молитвенника подлѣ текста его

составляющихъ шествіе гласитъ: "Dieser nach verzeichenter Ehren oder Triumphwagen ist dem allerdurchläuchtigsten grossmächtigsten Herrn Wailand Kaiser Maximilian hochlöblicher Gedächtniss unserm allergnädigsten Herrn zu sonderen Ehren erfunden und verordent und zu unterthanigen Gefallen dem grossmächtigsten jetzt regierenden Kaiser Karolo... durch Albrecht Durer daselbst in das Werk gebracht". Рядомъ валинсь того же содержанія на латинсь. яз. Въ наднисяхъ на послёднихъ листахъ выстайн (на нъм. и лат. яз.) содержатся указанія на то, что важнѣйшая роль въ ділі созданія этого произведенія принадлежала В. Пиркгеймеру, какъ изобрѣтателю встяльсимволическихъ деталей колесинцы, и Дюреру, какъ художнику, искусно воплотив шему замисла Пиркгеймера въ превосходной композиців.

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Baader: Beiträge I, 8. Tarme Thausing: Dürer, II, S. 168 f; A. r. Eye. Dürers Leben etc., S. 383 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рисунки изданы были въ литограф. N. Strixner въ 1808 г., а впослъдствін (въ 1850 г.) F. Stöger у G. Franz въ Мюнхенъ съ текстомъ. Отдъльные рисунки воспроизведены у Springer: Dürer, S. 146; Ephrussi: dessins, pag. 219, 221 и 223.

красными, зелеными, фіолетовыми и черными чернилами; почти столько же рисунковъ на другихъ листахъ этого молитвенника было исполнено въ общей сложности всёми остальными участниками этого своеобразнаго художественнаго предпріятія: Лукою Кранахомъ, Гансомъ Дюреромъ, Гансомъ Бальдунгомъ Гриномъ, Буркмайромъ п н. др.

Содержаніе всіхъ этихъ рисунковъ по отношенію къ самому тексту молитвенника, подлё котораго они были здёсь расположены, поражаеть своей необычностью, въ некоторыхъ случаяхъ даже странностью. Казалось бы естественнымь ожидать, что сюжеты иллюстрацій, пом'вщенных подів текста отдівльных молитвъ, псалмовъ и т. п., проникнутыхъ глубокимъ религіознымъ одущевленіемъ1), доджны быть исполнены въ соответстви съ этимь торжественной важности, серьезности и благочестиваго настроенія. По отношенію къ рисункамъ, которыми въ дъйствительности быль украшенъ молитвенникъ императора, ожиданія эти нарушаются самымъ неожиданнымъ образомъ. Рисунки молитвенника представляютъ на самомъ дълъ въ высшей степеви пестрое смъшение самыхъ разнохарактерныхъ сюжетовъ, не только чередующихся другь съ другомъ безъ всякой системы и принципа, но и съ самымъ содержаніемъ текста въ однихъ случаяхъ имъющихъ лишь какое-либо частное внутреннее соотношение, а въ другихъ и вовсе не имеющихъ такового. Различныя изображенія святыхъ, разнообразныя юмористическія сцены, изображенія животныхъ, жанровыя картинки, и т. д.,--следують здёсь на отдёльных в листахъ безъ воякаго порядка въ чередованін, обусловливансь не столько содержаніемъ текста, стоящаго подлъ, сколько свободной фантазіей самого автора - художника 2) Мало того: неоднократно на одномъ и томъ же листъ мы встръчаемся съ самымъ страннымъ сочетаніемъ элементовъ религіозныхъ и юмористическихъ, которое могло бы казаться профанаціей, если бы мы

<sup>2)</sup> Такъ, на листъ 8 здъсъ изображенъ св. Себастіанъ; на листъ 9—докторъ, разсматривающій сосудъ съ жидкостью; на л. 12—рыцарь со смертью; на л. 17—св ав. Іоаннъ, пишущій евангеліе; на л. 21—пресв. Тровца; на л. 25—св. Максимиліанъ, патронъ императора; на л. 26—изгнаніе діакола изъ небеснаго рая архангеломъ Миханломъ; на л. 34—лисица, играющая на флейтъ, и пляшущія куры и пътухи; подлъ—рыцарь съ коньемъ; на 39—Гераклъ, избивающій стимфалійскихъ птицъ, и т. д.



<sup>&#</sup>x27;) См. подробное перечисленіе всего содержанія молитвенника у Heller: L. u. W. Dürers, S. 56-61.

не знали глубокой и искренней религіозности Дюрера, заставляющей рѣшительно отвергать мысль о возможности таковой со стороны великаго художника. И всё эти картинки, отдъльныя фигурки к сцены размѣщены здѣсь среди изумительной по своему разнообразію орнаментики от сторого выдержанноми древнегерманскоми стилить,—изъ самыхъ причудливыхъ сочетаній растительнаго и животнаго царства, объединенныхъ линейнымъ орнаментомъ и возбуждающихъ невольное удивленіе столько же богатствомъ творческой фантазін у артиста, создавшаго ихъ, сколько и поразительнымъ мастерствомъ, съ какимъ сочетаются здѣсь какъ бы органически столь разнородные элементы 1).

Нѣсколько портретовъ самого императора Максимиліана, исполненных различными способами: въ рисункѣ углемъ, въ двухъ гравюрахъ на деревѣ и въ двухъ портретахъ на полотнѣ, акварелью и масляными красками,—дополняютъ списокъ разнообразныхъ работъ Дюрера, назначавшихся для увѣковѣченія памяти этого вѣнценоснаго любителя и покровителя наукъ и искусства въ великую эпоху реформъ въ возрождавшейся Германіи.

Надпись художника на первомъ изъ этихъ портретовъ, находящемся въ настоящее время въ Вѣнскомъ Альбертинумѣ, точно указываетъ время и мѣсто его созданія: «это—императоръ Максимиліанъ,—говорится въ надписи,—котораго я, Альбрехтъ Дюреръ, нарисоватъ въ Аугсбургѣ, во дворцѣ, въ его маленькой комнатѣ, въ 1518 году въ понедѣльникъ послѣ праздника Іоанна Крестителя» з). Такимъ образомъ, какъ изъ этой надписи, такъ еще болѣе и изъ самаго характера исполненія портрета, явствуетъ, что онъ является лишь простымъ подготовительнымъ эскизомъ для двухъ остальныхъ, кота, правда, эскизомъ въ высшей степени жизненнымъ и изящнымъ, несмотря на свою незаконченность.

Остальные портреты исполнены несомивнию по этому первому, набросанному съ живой натуры, отъ котораго всв они въ своемъ

<sup>1)</sup> Cp. отзывы Goethe въ Jenaischen Litter. Zeitung 1808; Heller, S. 50 ff.: Lubeke въ Deutsches Kunstblatt, 1850 (S. 268 f.); A. v. Eye: Leben u. W. A. D., 375 ff.; Thausing: Durer, II, 127 ff.; Springer: Durer, 105 ff.; Ephrussi: dessins, pag. 219 sq.

<sup>2) &</sup>quot;Das ist Kaiser Maximilian den hab ich Albrecht Durer zu Augspurg hoch oben auff der pfalz in seinem kleinen stüble Kunterfett do man zalt 1518 am montag nach Iohannes tauffer". Рисуновъ воспроизв. у Knackfuss: Durer, S. 97.

законченномъ видъ отличаются только деталями и разнородною орнаментаціей. Изъ портретовъ, ръзанныхъ на деревъ, одинъ представляеть императора (въ обратную сторону сравнительно съ рисункомъ), въ три четверти оборота, до пояса; круглая шляпа его съ отвороченными краями украшена медальономъ съ чеканнымъ изображеніемъ на немъ, повидимому, Пр. Богородицы; поверхъ императорскаго одъянія надъта орденская цэнь золотого руна. Портретъ заключенъ въ изящное обрамленіе изъ орнаментованныхъ колоннъ, увънчивающихся двумя грифами, которые поддерживають императорскую корону и гербъ і). Что портреть этотъ исполненъ былъ уже послъ смерти императора, явствуеть изъ помъщающейся подъ нимъ надписи і).

Другой портретъ, гравированный на деревѣ, отличается отъ перваго только отсутствіемъ орнаментованнаго обрамленія и надписью, болѣе простою, чѣмъ на первомъ изъ нихъ 3).

Изъ портретовъ Максимиліана, писанныхъ красками, одинъ, находящійся нынѣ въ Германскомъ музеѣ Нюренберга, исполненъ акварелью и показываетъ намъ императора въ роскошной мантіи, отороченной мѣхомъ, съ орденской цѣпью на шеѣ, въ круглой піляпѣ, какъ на рисункѣ и гравюрахъ, и съ гранатовымъ плодомъ въ рукѣ. На другомъ, написанномъ масляными красками и хранящимся въ королевской галлереѣ въ Вѣнѣ, императоръ изображенъ въ той же постановкѣ (одинаковой съ первоначальной въ эскизѣ) и съ тѣмъ же символомъ плодоноснаго мира послѣ побѣдъ, съ гранатовымъ плодомъ въ рукахъ; на немъ бархатная темнокраснаго цвѣта мантія съ мѣховой оторочкой; на фонѣ портрета помѣщены императорскій гербъ и надпись на латинскомъ языкѣ въ 7 строкъ, прославляющая умершаго императора 4).

¹) Портретъ воспроизвед. у Knackfuss: Durer, S. 98. У Bartsch № 153.

<sup>2) &</sup>quot;Der Teitr Fürst Kayser Maximilianus ist auff den 12 tag des Ienners seins alters im 59 jar seliglich von dyser Zeit geschaiden, Anno domini 1519".

<sup>&#</sup>x27;) У. В. 154, Н. 1950, R. 231, съ надиясью: Imperator Caesar Divus Maximilianus Aetatis Pius Felix Augustus Sue LVIII.

<sup>4)</sup> См. нашъ рисуновъ № 59. — Надинсь на портреть гласить: "Potentissimus maximus et invictissimus Caesar Maximilianus qui cunctos sui temporis reges et principes iusticia prudentia magnanimitate liberalitate praecipue vero bellica laude et animi fortitudine superavit natus est anno salutis humanae MCCCCLIV die Marcii IX, vixit annos 59 menses 9 dies 25, decessit vero anno MDXIX mensis Ianuarii die XII, quem deus opt. max. in numerum vivencium referre velit."

Кромѣ всёхъ этихъ работъ, созданныхъ Дюреромъ по автамъ императора Максимиліана или ради увѣковѣченія его памъ художникомъ испелнено было за тотъ же періодъ значительное вличество произведеній гравюры, картинъ и рисунковъ по собстаному свободному почину и выбору. — Такъ, изъ числа граворь в деревѣ должно отмѣтить относящееся къ 1515 году большое взобрженіе носором. весьма детальной работы, хотя и съ замѣтною сълизаціей, воспроизводящее это рѣдкое животное несомиѣнно сълтуры 1). Другая гравюра на деревѣ того же 1515 года, испоментамътом.



Рис. 59,

ная на длинномъ и узкомъ листъ, изображаетъ святыст покровияслей Австріи, стоящихъ въ рядъ другъ подлъ друга 2). Всьхъ святыхъ патроновъ Австріи представлено восемь; подъ каждой фитрой надпись обозначаетъ имя святого; въ рукахъ каждаго изъ святыхъ разнообразные аттрибуты и символы: у св. Флоріана — щоть
и копье; у Северина — книга и жезлъ; у Максимиліана — четь и
жезлъ; у Коломана — посохъ и вънокъ; у Леопольда — скипетрь и
щитъ и т. д. Работа очень тщательна, но цълое производить не

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) **V. B. 186**, H. 1904, K. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) **y. B. 116**, H. 1880, K. 219.

кагопріятное впечатлівніе общею монотонностью, однообразіемъ позановки и отсутствіемъ движенія.

Въ томъ же 1515 году созданы были и два любопытные листа изображениемъ на одномъ изъ нихъ южнаго небеснаго полушарія обозначениемъ нивющихся на немъ созвівдій, а на другомъ—съвермо полушарія съ его созвіздіями, 12 знаками зодіака, и съ портретами наменитыхъ астрономовъ по сторонамъ і). Къ 1516 году относится клятіе Христово: въ облакахъ надъ распятымъ Христомъ, еще ивымъ и взирающимъ на стоящую внизу Богородицу, видны Богьтецъ и Духъ Святой въ видъ голубя; нъсколько летящихъ ангенвъ держатъ въ рукахъ орудія мученій Христовыхъ; подлі креста поять пр. Богородица и ап. Іоаннъ, протягивающій къ Спасителю уки; на заднемъ планіть—пейзажъ і).

Въ 1518 году исполнена была большая гравюра на деревъ, зображающая Богоматерь съ младенцемъ Христомъ и ангелами. р. Богородица представлена здъсь, какъ царица небесная, сидяцая на престолъ, съ вънкомъ на головъ, окруженной сіяніемъ, гътая въ длинную мантію поверхъ платья. Лъвой рукою она подерживаеть стоящаго на подушкъ младенца Христа; въ правой рукъ гржитъ плодъ; надъ головою ея два летящихъ ангела въ длинныхъ цеждахъ, увънчивающіе ее большою короной; выше нихъ въ облазхъ виднъются группы маленькихъ херувимовъ. Внизу по объимъ горонамъ отъ Богоматери размъщены въ разнообразныхъ положенихъ фигуры большихъ ангеловъ, поющихъ, играющихъ и т. д., у самыхъ ногъ ея на землъ—нъсколько живописныхъ группъ маенькихъ ангеловъ, забавляющихся другъ съ другомъ. Гравюра по-вчена 1518 г. и монограммою Дюрера з).

Какъ особенно ръдкое, исключительное произведение Дюрера титтимъ здъсь небольшое niello, величиною и формою въ серебрявий рубль, изготовленное изъ золотой пластинки въ 1518 году, съ

<sup>3)</sup> У В. 101, Н. 1811, К. 229. Гравира воспроизведена у Knackfuss: Durer, S. 95.



<sup>&#</sup>x27;) Первый листь обозначень, какь Imagines coeli meridionalis (у В. 150, Н. 1923, к. 215); второй, какь Imagines coeli septentrionalis cum duodecim imaginibus Zodiaci у В. 151, Н. 1925, К. 216).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гравюра эта, у В. 56, Н. 1633, К. 220, впоследствін появилась также вы потеровой Библін 1524 года; въ своемъ первомъ изданін помечена 1516 г. и монорамною Дюрера.

на мёди съ этимъ сюжетомъ извёстно изъ позднёйшихъ лётъ-пять. Изъ нихъ къ 1514 году относятся двъ: на одной Пр. Дъва Марія представлена стоящей на полумъсяцъ въ лучистомъ сіяніи и съ нимбомъ вокругь головы; на рукахъ ея--младенецъ Христосъ, держащій большое яблоко '). На другой Богоматерь сидить у стіни на камив, въ широкой мантіи поверхъ платья, съ покрываломъ на головъ и связкой ключей на боку; объими руками она придерживаеть, прижимая къ груди, младенца Христа, держащаго яблоко<sup>2</sup>). Въ 1518 году появляется листъ съ изображениемъ Мадонны, увънчиваемой двумя летящими ангелами, которые держать надъ ея головою большую корону; разсыпающіеся по плечамъ роскошные волоси украшены изящнымъ вънкомъ; лъвой рукою она поддерживаетъ сидящаго у нея на колънахъ младенца Христа; въ правой рукъ ч нея-яблоко; на заднемъ планъ-общирный пейзажъ 3). Въ слъдукщемъ 1519 году, какъ показываеть помътка самого художника. исполнена была большая гравюра съ изображениемъ Мадонны, кормящей грудью младенца Христа; Пресв. Богородица съ покрываломъ на головъ и въ длинной одеждъ сидить на большомъ камиъ; вокругъ головы ея и младенца сіяють лучистые нимбы і). Посл'єднее по времени изъ извъстныхъ намъ изображеній Мадонны въ гравюрахъ Дюрера относится къ 1520 году: Богоматерь представлена здъсъ сидящею на подушкъ, положенной поверхъ камня, и печально гладящею на спеленатаго младенца Христа, который лежить у нея на кольнахъ; вокругь головы ея и младепца-лучистые нимбы; на заднемъ планъ детально отдъланный общирный пейзажъ 5).

Кром'в этой серіи Мадоннъ въ гравюрахъ на м'вди, Дюрерь создаеть за тоть же періодъ цільй рядь изображеній ея въ рисун-ках карандашомъ, перомъ, сепіей и т. д., имівющихъ въ большинстві значеніе подготовительныхъ эскизовъ, воспроизводящихъ тотъ же предметь то въ простійшихъ (всего изъ двухъ фигуръ) композиціяхъ, то усложняющихъ эти посліднія фигурами ангеловъ и святыхъ, внося въ трактовку сюжета большое разнообразіе и жизненность.

<sup>1)</sup> Y B, 33, H, 505, K. 204.

<sup>2)</sup> Гравира воспроизвед. у Springer: Dürer, S. 89.—У В. 40, Н. 610, К. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) V B. 39, H. 547, K. 226.

<sup>&#</sup>x27;) Y B. 36, H. 576, K. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Y B. 38, H. 585, K. 237.

Среди весьма значительнаго количества рисунковъ этого рода, разошедшихся по различнымъ музеямъ, отмётимъ здёсь нёсколько, напболве интересных и характерных варіантовь. На рисункв перомъ, хранящемся нынъ въ Оксфордскомъ университеть (воспроизв. у Lipmann, Taf. 391), Мадонна, сидниви на скамъв, прижимаеть къ груди спеленатаго младенца Христа, нъжно цълуя его; на головъ — покрывало и изящный вънокъ: по типу и одъянію эта Малонна 1514 года бливко напоминаетъ итальянскихъ Мадониъ Возрожденія. На другомъ рисункі перомъ отъ того же 1514 года, нынів въ Берлинскомъ музев 1), сидящая Мадонна забавляеть младенца Христа, подавая ему грушу, которую онъ береть левою ручкой. На третьемъ листъ того же времени Мадонна помъщена рядомъ съ нъсколькими другими этюдами: въ длинной одежде и съ покрываломъ на головъ, сидить она на возвышении, придерживая младенца Христа левой рукою и глядя въ раскрытую книгу, лежащую у нея на колвнахъ 2). Четвертое ивображение Мадонны того же самаго года покавываеть ее сидящею на престол' подъ балдахиномъ, съ покрываломъ на головъ и въ длинной одеждъ: положивши нагого младенца Христа къ себъ на колъна, она любуется имъ, склонивъ къ нему голову в). Пятый рисуновъ 1514 года, находящійся въ Академіи въ Венеціи, представляєть сиднщую на скамь Вогородицу, которан даеть младенцу Христу аблоко; тоть же мотивь мы встръчаемь еще на одномъ рисункъ, (въ той же Академін), на которомъ младемецъ Христосъ, принимающій яблоко, держить на лівой руків маленькую птичку 1).

Одно изъ прекраснъйшихъ изображеній святого семейства, созданныхъ Дюреромъ, относится къ тому же 1514 году и исполнено акварельными красками и перомъ: пирамидально построенная композиція представляеть тъсную группу изъ пр. Богородицы, держащей объими руками младенца Христа, котораго она забавляеть и которымъ любуется, и св. Анны, силящей непосредственно позади Богоромъ

<sup>1)</sup> Рисуновъ этотъ, сдегка лишь намъченний, воспроизвед. у Springer: Durer, S. 88. Какъ и предидущій, рис. носить номътки монограммою Дюрера и цифрою года.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рисуновъ хранится въ Берлин. музев; воспроизвед. у *Ephrussi*: dessins, pag. 187.

<sup>\*)</sup> Рисуновъ находится въ коллекцін Bale въ Лондонѣ; воспроизвел. у Ephrussi, ibid. pag. 189.

<sup>4)</sup> Ephrussi, ibid. pag. 188, 190.

родицы съ раскрытою книгою на колѣнахъ. Типы лицъ пр. Богородицы и св. Анны въ высшей стецени привлекательны, приближьясь по красотѣ и изяществу къ лучшимъ изображеніямъ ихъ у итальянскихъ современниковъ Дюрера, къ которымъ великій ивменкій художникъ умѣлъ приблизиться здѣсь и по самому исполненіво особенно тою нѣжной гармоніей красокъ, въ какую облеченъ тугъ изящный рисунокъ 1).

Въ 1515 году появляется рисунокъ перомъ (нынѣ въ королек собр. въ Виндзорѣ) съ изображениемъ *Мадонны*, сидящей на скамъ съ младенцемъ Христомъ, который держитъ цвѣтокъ; надъ головов ея одинъ летящій ангелъ несетъ большую корону; на заднемъ пъ нѣ—пейзажъ ²).

Изъ рисунковъ 1516 года кромъ двухъ Мадониз, являющихся эскизами къ гравюрамъ того же времени, (у В. 32-33), отыбтиз въ особенности превосходно исполненное перомъ и тупнью Сели семейство, еще болве, чемъ вышеописанное, приближающееся га изображеніямъ св. семейства у лучинихъ итальянскихъ художниковъ Возрожденія, особенно у Рафаэля. Мадонна въ платью, оставляющемъ шею открытой; съ наброшенной поверхъ платья длинной мантіей: съ распущенными по плечамъ волосами, сидить подлів дерева. пержа на колънатъ младенца Христа, протягивающаго ручки къ двукъ ангедамъ, которые подносять ему плоды. Св. Іосифъ въ позв модящагося, съ благоговенны сложенными руками, стоить позади Богородинциз). Сохранидся далёе превосходный законченный эскизъ перомъ къ гравюрь 1518 года съ изображениемъ Мадонны съ младенцемъ на рукахъ. увънчиваемой двумя ангелами (у В. 39), который находится въ коллекціи Малькольма въ Лондонъ ). Къ 1519 году относится ристнокъ перомъ, нынв въ королев. собр. въ Виндзорв, являющійся повидимому эскизомъ композиціи для предполагавшагося больнюго ытарнаго образа: Мадонна сидить на пышномъ престоле подъ бали-

<sup>1)</sup> Акварельный рисунокъ этотъ, хранящійся въ Германскомъ музев Нюревбер га, воспроизведень въ краскахъ у *Lippmann*, Taf. 78, и у *Springer*: Dürer, таблы стр. 92—93; кромв того у *Ephrussi*: dessins, табл. въ 174—175 стр. (фотогравиры Раньше рисунокъ находился въ частной коллекціи Mitchell.

<sup>2)</sup> Рисуновъ воспроизв. у Lippmann, Taf. 390.

 $<sup>^{3})</sup>$  Рисуновъ находится въ Берлин. каб. гравюръ и воспроизведенъ у  $L_{\rm HI}$ -mann, Taf. 47.

<sup>4)</sup> Рисуновъ воспроизв. у Ephrussi: dessins, pag. 195.

хиномъ; нагой младенецъ Христосъ держитъ въ лѣвой рукѣ плодъ; у ногъ Богородицы помѣщается ангелъ, поющій и играющій на віолино; на заднемъ планѣ—пейзажъ ').

Въ началъ слъдующаго года появляется рисунокъ (перомъ и сепіей) Гамбургскаго музея съ изображеніемъ сидящей Мадонны, которая держитъ младенца Христа на кольнахъ, тогда какъ маленькій ангелъ у ногъ ел играеть на мандолинъ 2).

Повидимому, разсматриваемому періоду принадлежить также и рисуновъ перомъ изъ коллекціи герцога Девонширскаго, изображающій пр. Богородицу съ распущенными волосами, сидящую на скамьѣ; нагой младенецъ Христосъ, котораго она придерживаетъ объими руками, подносить къ ея лицу цвѣтокъ; подлѣ Богородицы стоить отрокъ св. Іоаннъ Предтеча, опершись правой рукой о скамью, а въ лѣвой держа длинный крестъ 3).

Иересматривая послѣдовательно все разнообразіе представленных Дюреромъ варіантовъ въ компановкѣ сюжета, нельзя не замѣтить, что по существу одинъ и тотъ же характеръ проникаетъ всѣ эти религіозно-художественные образы. Подобно извѣстной уже Мадоннѣ Вѣнской галлереи 1512 года, исполненной масляными красками, они являются не только исканіемъ, но и удачнѣйшимъ воплощеніемъ въ живыя, одухотворенныя творчествомъ, формы того высочайшаго, имѣющаго божественный первоисточникъ, чувства материнской любви, которое въ существѣ Мадонны нераздѣльно сливается съ чистомою дъвической непорочности и совершенною святостью, объединяющими въ единое идеальное иълое — небесное и земное, облеченное своеобразною красотой.

Оттого явно несоотвътствующею самой дъйствительности должно признать обобщающую характеристику Мадоннъ Дюрера, сдъланную Таузингомъ '). «Мадонны Дюрера,—утверждаетъ названный изслъдователь,—не имъютъ ни той самобытности, ни той прелести и внъшней привлекательности, какими обладаютъ Мадонны итальянскихъ художниковъ, и скоро онъ лишаетъ ее даже внъшняго сіянія

<sup>1)</sup> Рисуновъ воспроизв. у Lippmann, Таб. 391.

<sup>2)</sup> Этоть рисуновъ, какъ и всъ предыдущіе, помѣченъ цифрою года созданія и монограммою Дюрера; воспроизв. у Lippmann. Taf. 160.

<sup>2)</sup> Рис. воспроизв. у Ephrussi, ibid. pag. 193.

<sup>4)</sup> Thausing: Dürer, IJ, S. 79 f.

святости 1). У него она является какъ бы простою нюренбергою женщиной—матерью, какъ она жила и вела себя въ самой дъйстветельности. Въ простой нюренбергской комнаткъ, наполненной услугливыми кумушками, увидъла она впервые свътъ Божій и впостърствіи ведеть себя, какъ почтенная нъмецкая хозяйка, которой она уподобляется во всемъ, до связки ключей включительно... У Дюрерь Марія знаетъ только одно чувство, это—чувство любви къ своему сыну: она питаетъ его въ тихой радости; она забавляется съ нитъ когда онъ сидитъ у нея на колънахъ; она прижимаетъ его къ своему сердцу, не заботясь о томъ, красиво ли это выходитъ. И эта любовь матери растетъ у нея вмъстъ съ сыномъ ея и питается почитаніемъ его, а вмъстъ съ тъмъ и печалью, и страданіемъ за него. Вотъ почему не цвътеть она въчною юностью, какъ цвъли нъкогда въ Италіи древніе боги, и она становится постепенно старою и дряхлою, потому что ея судьба исполняется»...

Если такую характеристику автору возможно было бы въ значительной степени применить къ изображеніямъ Богоматери въ ошсанныхъ ранъе серіяхъ «страстей Христовых» и «жизни прем. Богородицы», (гдв однако Таузингь, какъ было показано, даеть совсъмъ иную характеристику), то напротивъ все содержание этого обобщенія въ цізломъ его оказывается непримізнимымъ въ длинном ряду описанныхъ, а равно и другихъ изображений ея, какъ Мадонны. Высоко идеальным, а не жанровым натуралистическим зарактером выделяются въ действительности все эти образы Мадонны, каковы бы ни были мотивы композицій, воспроизведенных в художника, --- каковы бы ни были те случайныя, по своей маловаяности для сущности изображаемаго, внёшнія детали самаго образа (въ обстановкъ, въ одеждахъ и т. п.), ради которыхъ Таузингъ считаль возможнымь отнести ихь всё вь разрядь жанра. И въ ясном соотвътствіи съ такимъ содержаніемъ находится красота визмини формя, высокая привлекательность этихъ образовъ, въ которой нь-

<sup>1)</sup> Указаніе Таузинга и фактически невізрно, ибо среди описанных выше в зображеній Мадонны, какъ въ гравюрахъ, такъ и въ рисункахъ, имівется цілый рязь такихъ, гді въ однихъ случаяхъ вокругъ всей фигуры ея, въ другихъ вокругъ голови ея и младенца лучистые нимбы являются тімъ, именно, сілніемъ святости, объ указтоженіи котораго Дюреромъ въ этихъ образахъ Мадонны говоритъ здісь названный авторъ.



мецкій изслідователь такъ несправедливо отказываеть имъ и которая въ дійствительности, какъ мы не разъ уже отмічали, (вопреки приведенному мнізнію Таузинга), въ разнообразныхъ отношеніяхъ явственно сближала ихъ съ Мадоннами итальянскихъ художниковъ Возрожденія.

Говоря о рисунках періода 1514—1519 годовъ, необходимо указать здёсь, кром'в перечисленныхъ, еще н'есколько, различныхъ родовъ содержанія. Такъ, для тріумфальнаю шествія императора нивется цёлый рядь эскизовь съ изображеніемь всадников, участвующихъ въ этомъ шествіи, въ томъ самомъ видь, въ какомъ они вошли и въ окончательную композицію шествін 1). Далее следують портреты неизвъстнаго юноши и дъвушки, оба исполненные углемъ въ 1515 году; <sup>2</sup>) несколько пейзажей, исполненныхъ карандашомъ и акварелью, съ помътками 1514—1515 г. и съ надписями: Ramstein, Ortenburg и др. 3); рисуновъ перомъ, изв'ястный подъ названіемъ женской бани 1516 года, съ изображеніемъ пяти нагихъженщинъ, стоящихъ и сидящихъ подле бассейна съ водою, которымъ двое слугь подносять кушанья и напитки '); эскизный проекта гробничного памятника, исполненный перомъ для П. Фишера въ 1517 году 5); рисунокъ перомъ 1519 года, изображающій архіепископа въ полномъ облаченіи, ведомаго скелетомъ въ плащі, и сопровождаемаго двумя діаконами ), и н. др. Во всёхъ этихъ рисункахъ, даже въ наименъе законченныхъ изъ нихъ, чувствуется сила и мастерство искусной руки великаго художника, умеющаго даже немногими штрихами, набросанными на бумагу простейшими матеріалами, (какъ карандашъ и чернила), въ надлежащей степени передать не только самыя формы предметовъ, но и тѣ впечатленія, какія онъ желаль бы заставить испытывать эрителя оть этихъ предметовъ.

Что касается *произведеній живописи*, сохранившихся отъ этого періода, то они оказывались весьма немногочисленными. Въ 1516 году Дюреромъ исполненъ быль масляными красками портреть его

¹) Воспроизвед. у Lippmann, Таf. 416-419.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Воспроизвед. у *Lippmann*, Taf. 45 и 46; также у Ephrussi, pag. 181.

<sup>2)</sup> By Educate Bochpouse. y Lippmann, Taf. 43-41.

<sup>&#</sup>x27;) Y Lippmann, Taf. 898.

<sup>1)</sup> Y Lippmann, Taf. 48; Takke y Knackfuss: Dürer, S. 92.

<sup>9</sup> y Lippmann, Taf. 359.

бывшаго наставника въ искусстве живописи, въ то время 82-леняго старца, *Михаила Вольгемута*, ныте хранящійся въ Мюнхесской пинакотеке 1).

Своеобразныя черты его характернаго старческаго лица съ длиннымъ, ръзко изогнутымъ носомъ, большими ушами, большим ртомъ, выдающимся подбородкомъ, впалыми морщинистыми щеками



Рис. 60.

живыми, проницательными глазами, переданы въ этомъ портреть со всем натуралистической правдой, со всеми мельчайшими деталям, надъ воспроизведениемъ которыхъ благодарный ученикъ видимо работаль здёсь съ особенною тщательностью, желая возсоздать и закрышто черты лица любимаго учителя со всею возможною живостью. Собственноручная надпись Дюрера на фоне портрета указываетъ точно

¹) См. нашъ рисуновъ № 60.

годъ созданія самаго портрета, возрасть М. Вольгемута въ мо-

Въ томъ же 1516 году Дюреромъ написаны были акварельными красками поясныя изображенія двухъ апостоловь, Филиппа и Іакова старшаю, находящіяся ныні вь галлерев Уффицій во Флоренціи 2). Оба апостола одъты въ монашескія одъянія различныхъ орденовъ; апостоль Іаковь съ длинною седой бородой, высокимь взлывлымь лбомъ, полуоткрытымъ ртомъ и сосредоточенно-сдвинутыми бровями, обращенъ головою направо въ три четверти къ зрителю; голова ап. Филиппа съ густыми волосами, выющимися въ локоны, съ длинною бородой и усами, также свивающимися въ длинные локоны, съ морщинами на лоу и лицъ, повернута еп face къ зрителю. Черты лица того и другого апостола и ихъ выражение живо передають характеръ каждаго изъ апостоловъ, какими представляль ихъ себв художникъ, -- съ преобладающимъ от генкомъ меланхоличности у Филиниа и энергіи и серьезности у Іакова. Надписи на фонъ объихъ картивъ содержать имена апостоловь, цифру года созданія и монограмму художника.

Двумя годами позднѣе появилась большая картина масляными красками, изображающая извѣстную Лукрецію въ тоть моменть, когда она, послѣ позорнаго оскорбленія ея сыномъ Тарквинія Гордаго, Секстомъ, рѣшается на самоубійство и закалываеть себя кинжаломъ з). Лукреція, совершенно нагая, при чемъ только узкая полоса простыни прикрываеть часть тѣла ея, представлена здѣсь (въ натуральную величину человѣческаго роста) стоящею подтѣ свояй постели съ краснаго цвѣта покрываломъ, помѣщенной за зелеными занавѣсками; распущенные волосы разсыпаются по плечамъ; глава устремлены кверху; лѣвая рука, опущенная внивъ, заложена за

<sup>&#</sup>x27;) Надвись гласать: "Этоть портреть исполнить Альбректь Дюреръ съ свобо учителя, Миханда Вольгемута, въ 1516 году, когда ему было 82 года, и онъ еще жиль до 1519 года, когда опъ умеръ въ день св. Андрея на разсейть.". (Das hat albrecht durer abconterfeyt nach sienem lehrmeister michel wolgemut jm Jar 1516 und er vas 82 jor und hat gelebt pis das man zelet 1519 jor do ist er femechieden an sant endres dag fru er dy sun auffgyng).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Оба изображенія апостоловъ воспроизведени по фотографіи у Knackfuss: Durer, S. 91, Abb. 62—88.

<sup>3)</sup> Картина находится въ королев. пинакотекъ въ Мюнхевъ. См. нашъ рисуновъ № 61.

спину; правая держить кинжаль, котораго острый конець уже вонзился въ тёло самоубійцы. По своему исполненію картина представляется мало удачною. Глубоко-драматическій по содержанію моменть передань здёсь очень слабо: вмёсто живой, полной движенія и тра-



PEC. 61.

гической силы, фигуры Лукреціи, какою следовало изобразить ее соотвътственно исторической правдь, мы видимь здысь какь будто модель, механически позирующую передъ художникомъ к застывшую въ назначенной позъ безъ всякаго чувства и мысли. Трудно допустить однако, чтобы великій художникъ, умівний съ такою изумительною силою передавать самые потрясающіе драматическіе моменты во множествъ другихъ случаевъ (каковы, напр., въ особенности многія сцены изъ его Апокалипсиса и страстей Христовых, не быль въ состояніи сдёлать того же в въ этой картинв, еслибы это ему казалось нужнымъ и важнымъ. Можно думать поэтому, что отнюдь не историческій сюжеть драматизмомъ его СЪ **Camaro** факта самоубійства занималь туть художника и что названіе, придуманное для женской фигуры, представленной въ этой картинъ, являлось чисто второстепеннымъпривнесеніемъ извив

къ существу изображаемаго и притомъ, для объясненія мотивирови композиціи, привнесеніемъ малозначительнымъ <sup>1</sup>). Есть основаніе вмѣстѣ съ этимъ утверждать, что главнымъ предметомъ изображенія

<sup>1)</sup> Понятнимъ тогда становится и отступленіе здёсь художника отъ разсказа историка, по которому Лукреція заколода себя на глазахъ у мужа и отца своєго,

было для Дюрера здёсь, какъ и въ цёломъ рядё другихъ случаевъ, воспроизведение формъ нагого женскаго тъла, занимавшее художника въ картине почти исключительно и заставившее его почти позабыть о внутреннемъ содержаніи композиціи. Оттого, при неподвежности и дёланности въ постановке фигуры, при безжизненности лица этой Лукреціи, формы тёла ея оказываются переданными здёсь съ большимъ мастерствомъ, отличаются почти скульптурною лёпкою и въ то же время кажутся какъ будто проникнутыми настоящею жизнью.

Что, именно, воспроизведение женскаго тъла, а не историческое событіе съ опредвленнымъ характеромъ его, являлось важнейmeю задачею Дюрера при созданіи его *Лукреціи*, подтверждается, кромъ сказаннаго, еще однимъ обстоятельствомъ. Для насъ сохранился превосходный рисунокъ Дюрера (нын'в въ Альбертинум'в въ Вънъ), исполненный художникомъ на зеленомъ картонъ карандашомъ и мъломъ десятью годами раньше самой картины, т. е. почти одновременно съ двумя живописными канонами человъческаго, мужского и женскаго тъла, въ изображенияхъ Адама и Евы, представленными Дюреромъ на основаніи продолжительнаго изученія человівческихъ формъ въ самой натуръ. Въ рисункъ этомъ женская фигура, совершенно нагая, держить въ правой рукв винжаль, который она направляеть себъ въ грудь; постели, занавъсокъ и другихъ обстановочныхъ аксессуаровъ въ рисункъ еще не обозначено, такъ что фигура съ яркой рельефностью выступаеть изъ одноцватнаго фона. Этоть факть появленія такого рисунка въ то самое время, когда художникь особенно усиленно занять быль изучениемь тёла человёческаго и отысканіемъ его каноновъ, достаточно близко опредвляеть характеръ и самаго рисунка, и совданной десятью годами поздиве на основаніи этого рисунка картины, въ смыслів указанномъ выше. Самое изминение пропорцій въ фигури Лукреціи сравнительно съ каноническими фигурами Адама и Евы въ картинъ 1507 года,---(тамъ отношеніе головы къ цілому равно приблизительно отношенію 1 къ 8, здёсь 1 къ 9), — заставляеть насъ съ еще большимъ основаниемъ предположить въ разсматриваемомъ рисункв и самой картинъ одну изъ дальнъйшихъ попытокъ къ разръшенію все той же задачи, которая продолжала занимать, какъ увидимъ, великаго кудожника до конца его жизни.

заставивши ихъ поклясться—отомстить за смерть ея оскорбителю, тогда какъ въ картикъ художникъ изобразиль самоубійцу—одну въ ея комнатъ.



## ГЛАВА Х.

Путешествіе Дюрера въ Нидерланды; цели его.—Двевникъ художника, относиційся ко періоду путешествія.—Значеніе путешествія для самого Дюрера.—Произведенія. отранившіяся отъ этого времени.

Предпринимая свое путешествіе въ Нидерланды, Дюреръ икал въ виду, должно думать, определенныя пели. Каковы оне быле... Большинство изследователей, какъ на ближайшую и важнейшую из нихъ, указываеть на желаніе художника получить оть новаго императора Карла V подтвержденіе назначенія той пенсін, которою уже въ предыдущемъ году императоръ Максимиліанъ постановилъ наградить Дюрера за продолжительные и разнообразные труды его по увъковъченію въ произведеніяхъ искусства и прославленію личности парственнаго его покровителя. Самая эта пенсія, въ сумть 200 гульденовъ ежегодно, должна была быть уплачиваема Люреру изъ городскихъ налоговъ Нюренберга, следовавшихъ къ уплате императору городомъ. Подтверждение такого предположения, дъйствительно, находимъ въ словахъ самого Дюрера въ его дневникъ, гдъ подъ 4 ноября 1520 года художникъ кратко замівчаеть: «послів долгих» стараній и съ большими усиліями, въ понедёльникь послё праздивка св. Мартина, мною получена конфирмація оть императора, данная къ моимъ господамъ въ Нюренбергъ. Но уже самая краткость этого указанія и упоминаніе о конфирмаціи, между прочимъ, среди указаній Дюрера на свои художественныя работы и среди хозяйственных счетовъ заставляеть думать, что эта цёль была не единственнов, даже не важивищею. По аналогіи съ двумя предшествующими продолжительными путешествіями Дюрера можно утверждать, что в въ этой поездке въ Нидерланды задачи чисто художественныя столи на первомъ планъ у Дюрера и занимали его не менъе, чъмъ заботы о подтвержденіи пенсіи.— «Ко времени путешествія въ Нидерланды, -- справедливо замъчаеть Шпрингерь '), -- художественное направленіе Дюрера начинаеть міняться. Его теоретическія штудін привели его къ глубокому наблюденію натуры и давали новую пищу его старинной дюбви къ характерному и выразительному. Склонность къ фантастическому отступаеть теперь въ его душв на второй планъ, и чистое, простое стремленіе къ естественности и правдъ пріобрътаеть тенерь преобладающее право... Посль продолжительнаго покоя пробуждается теперь въ немъ снова стремление къ художественному творчеству, но не въ прежнемъ направленіи, а на новыхъ, указанныхъ только что, основаніяхъ. Въ своемъ отечествъ однако онъ не нашель для этого достаточныхъ побужденій: тому, кто желаль бы побольше удёлять мёста живой правдё и естественности, следовало ознакомиться съ более богатымъ и разнообразнымъ міромъ. Для этого Нидерланды доставляли наибол'ве подходящій матеріаль. Съ начала стольтія Антверпень стояль во главъ нидерландской торговли и нидерландскаго искусства; туда стекались сокровища міра, тамъ быль центръ европейскаго общенія и на улицахъ его встръчались представители самыхъ разнообразныхъ народовъ. Туда же переселилось и искусство, процектавшее ранке въ Гентъ, Брюгге и Лёвенъ. Въ антверпенской художественной школъ возникло и новое теченіе въ искусствъ. Съ особенною любовью антверпенскіе художники создавали портретныя и характерныя фигуры, которыя они воспроизводили съ поразительной жизненной правдой. Разрешеніе задачи облегчалось для нихъ еще весьма развитымъ чуветвомъ красоты, къ воспитанію котораго Дюреръ приходить только теперь, когда онъ ставить себъ подобныя же задачи. Теперь уже не Италія манить его къ себъ, какъ было то въ юности Дюрера, но неотразимо влекуть Нидерланды. И ничто другое не показываеть съ такою ясностью перемену въ художественныхъ стремленіяхъ Дюрера, какъ именно это изміненіе въ оцінкі итальянскаго и съвернаго искусства в въ симпатіяхъ его теперь къ этому последнему. Что Дюрерь, избиран целью новаго путешествія Нидерланды, сохраняль неприкосновеннымь и свой національный характерь въ то время, какъ въ Италіи онъ долженъ быль претер-

<sup>1)</sup> A. Springer: Durer, S. 128.

пъвать различния измъненія, -- это понятно само собою. Такить образомъ, и на интересахъ личнаго развитія Дюрера, и на національномъ направленіи его, путешествіе это должно было отразиться одинаково благопріятно ....... Нельзя, наконець, не указать на ряду съ отмъченными сейчасъ художественными задачами и еще одной пыл практического характера, которую Дюрерь имель въ виду для своей будущей поводки. Онъ разсчитываль на усиленную продажу въ Нидерландахъ своихъ прежнихъ произведеній, особенно гравюрь, которыхъ онъ взялъ съ собою большое количество съ надеждор распродать большинство ихъ, а остальными обмениваться какъ съ художниками, такъ и съ другими лицами, въ ответь на подарки изъ за время путешествія и разнообразныя услуги по отношенію къ Дюреру. Съ другой стороны, онъ былъ, какъ увидимъ вполнъ справедливо, увърснъ въ предстоявшихъ ему во время путешествія многочисленных заказах, особенно портретных, такъ какъ слава его. какъ художника, простиравшаяся тогда уже далеко за предълы отечества его, проникла и въ глубину Нидерландовъ.

Для насъ сохранился весьма значительный по размѣрамъ дневникъ Дюрера, составлявшійся имъ въ теченіе всего періода путешествія почти изо дня въ день и передающій намъ многочисленния цифры и факты, относящіеся къ этому путешествію. Дневниъ этотъ '), очевидно, писанный Дюреромъ только для себя и не назначавшійся для постороннихъ читателей, будучи переполненъ цифровыми и фактическими данными, которыя записывались художникомъ для памяти и изъ чисто хозяйственныхъ разсчетовъ, заключаеть въ себъ немного живыхъ и занимательныхъ описаній, какими могъ бы наполнить свой дневникъ любой путешественникъ - беллетристъ, совершая подобное путешествіе. Большая часть дневникъ

<sup>1)</sup> Самый оригиналь диевника, писанний Дюреромъ, после смерти его перешель во владеніе Пиркгеймера, а отъ последняго въ фамилів Ингофъ. Въ 17 ст. этотъ оригиналь верешель въ неизвестному лицу и вноследствім исчезь безследно: сохранились однако два старинныхъ, точныхъ и полниль списка съ оригинала, изъ которыхъ одинъ находится въ королевской библіотель въ Бамбергѣ, а другой въ Неренбергскомъ архивѣ. Опубликованъ диевникъ, въ целомъ или частяхъ у Murr: Journal zur Kunstgeschichte VII, (1779), 55—98; Thausing: Dürers Briefe etc., 76—135; Campe: Reliquien von A. Dürer, 71—145; Leitschuh: A. Dürers Tagebuch der Reise in die Niederlande (Leipzig 1884); r. Eye-Seilz: A. Dürers Leben und kunstlerische Thätigkeit, 106—227; Lange und Fuhse: Dürers schriftl. Nachlass, 99—179.

занята перечисленіемъ путевихъ расходовь художника, которые онь высчитываеть здёсь до мельчайших подробностей, занося на намять каждый истраченные пфеннить, записывая на ряду съ этимъ и каждый случайный доходь, получавшійся имъ иногда на пути, - отчего самый дневникъ становится похожимъ въ этихъ частяхъ на приходо-расходную книжку, мало интересную для посторонияго читателя. На ряду съ этимъ однако встръчается въ дневникъ значительное количество и иныхъ указаній, имеющихъ для нась историческій витересь и несомивниую цвиность, какъ документальныя свидетельства самого художника о фактахъ собственной его творческой двятельности за разсматриваемый періодь; объ отношенів въ нему со стороны чужеземных художниковь и любителей искусства; о денежной и художественной стоимости разнообразныхъ произведеній, соаданныхъ имъ, и т. д. Приводя ниже въ краткомъ извлечение содержаніе дневника въ его хронологической послёдовательности, мы имъемъ въ виду главнымъ образомъ эти, именно, указанія художника, поставляющія дневникъ его въ тёсную связь съ предметомъ нашего изследованія.

Вмъсть съ своею женою и служанкой Дюрерь вывхаль изъ Нюренберга 12 іюля 1520 года. Черезъ Эрлангенъ и Форшгеймъ они достигли Бамберга, где Дюреръ подариль тамошнему еписьопу, извъстному меценату Георгу III, полныя серіи своихъ гравюрь къ «Апокалипсису» и «Жизни пресв. Богородицы», и сверхъ того значительное число другихъ гравюръ, а также писанный красками образъ Мадониы. Въ благодарность за всв подарки еписконъ пригласилъ художника къ себв въ гости, далъ ему несколько рекомендательных в писемъ къ различнымъ лицамъ и открытый листь, освобождавшій Дюрера оть уплаты пошлинь при провздів черезь нівмецкіе города, благодаря чему художникъ былъ избавленъ при дальвъйшемъ протодъ по Германіи отъ непріятныхъ заботь и довольно многочисленныхъ таможенныхъ расходовъ. Черевъ цёлый рядъ малыхъ и большихъ немецкихъ городовъ (Франкфуртъ, Майнцъ, Кельнъ и др.), Дюреръ достигаетъ, наконецъ, Нидерландовъ, гдв и останавливается на продолжительное время въ Антверненъ. По пути въ Нидерланды въ различныхъ немецкихъ городахъ, где Дюреру приходилось пробажать или останавливаться, онъ неоднократно подучаль оть своихъ почитателей, въ знакъ особаго уваженія и вниманія, то вино и събствые припасы, то безплатный ночлегь, то угощеніе объдомъ, ужиномъ, и т. д.; художникъ съ своей стором отдариваль нъкоторыхъ изъ такихъ почитателей гравюрами, которыхъ онъ взялъ съ собою большое количество, а иногда и ресунками.

Свое пребывание въ Антверненъ Дюреръ описываеть съ болшими подробностами, Онъ остановился въ гостиницѣ I. Планкфелта, портреть котораго впоследствів онъ исполниль перомъ, присединивши къ нему пояснительную надпись: «das ist mein wirt » Antorff lobst Planckfelt 1520 > 1)-Въ первый же день по прізат. какъ неодеократно и впоследствін, знаменитаго художника мести художники и другіе почитатели таланта ого угощають торжествевными объдами, о которыхъ Дюреръ сообщаеть съ чувствомъ нравственнаго удовлетворенія. «Въ воскресенье, въ день св. Освандапишеть онъ объ одномъ изъ такихъ торжественныхъ угощени,варшніе хложники пригласили мена вирстр ср женою мобю я сл. жанкой въ свое собраніе. Вся посуда была серебряная; угощеніесамое дорогое; были тамъ также и ихъ жены. И вогда меня подводили къ столу, то по объимъ сторонамъ отъ меня стояла толь, какъ будто бы вели какого-либо великаго человъка. Между присутствующими находились нѣкоторые, весьма извѣстные здѣсь люд, которые разговаривали со мною самымъ дружественнымъ образовъ показывая мив свое полное расположение. Они говорили, что желали бы сдёлать все возможное для того, чтобы доставить мив умвольствіе. И когда я, почтенный такимъ образомъ, сидъль межл ними, явился самъ синдикъ города Антверцена съ двумя слугами в поднесъ мнв въ даръ отъ имени антверпенскихъ гражданъ 4 кувшипа вина, добавивши при этомъ, что такимъ подношениемъ они желали почтить меня. Я выразиль имъ мою ответную благодарность и готовность служить. Затёмъ подощель ко мит представитель городскихъ плотниковъ, мастеръ Цетръ, и поднесъ мий въ даръ два кувшина вина съ выражениемъ своего глубокаго почтения. Цост того какъ мы просидёли такимъ образомъ въ дружеской беседё 10 поздней ночи, всв присутствующіе проводили меня съ факелами домой и просили меня и всегда относиться къ нимъ съ такинъ же

<sup>&#</sup>x27;) Превосходный портрёть этоть, находящійся нывь въ Штеделевсковь выстать во Франкфурть,—воспроизведень у Lippmunn Taf. 196; Ephrussi: dessins, 271 и Ф.

расположениемъ, не забывая о нихъ. Я очень благодарилъ ихъ за все и потомъ отправился спать»...

Въ послѣдующіе дни своего пребыванія въ Антверпенѣ Дюреръ осматриваетъ различныя достопримѣчательности города и работы мѣстныхъ художниковъ, причемъ особенное вниманіе его останавливають на себѣ обширныя декоративныя работы, подготовлявшіяся тогда для украшенія антверпенскихъ улицъ по случаю предстоявшаго торжественнаго въѣзда императора Карла V въ городъ. Въ то же время онъ усердно работаетъ и самъ, отчасти выполняя заказы разнообразныхъ лицъ, желавшихъ имѣть произведенія знаменитаго художника и пользовавшихся удобнымъ для этого случаемъ, отчасти—слѣдуя собственному влеченію, зарисовывая для будущихъ своихъ работъ эскизы и этюды интересовавшихъ его мѣсть, архитектурныхъ сооруженій, отдѣльныхъ предметовъ и лицъ, и т. п.

Отъ этого перваго періода пребыванія Дюрера сохранилось для насъ нѣсколько рисунковъ его. Таковы три разминые вида Антеверпена, изъ которыхъ одинъ, находящійся въ Вѣнскомъ Альбертинумѣ, изображаетъ городскую часть подлѣ, такъ наз., Scheldethor (съ наднисью самого художника: <1520 Antorff>); другой, въ собраніи Граля въ Дрезденѣ, показываетъ намъ часть Антверпена съ церквами св. Михапла и св. Андрея; третій, въ собраніи герцога Омальскаго, даетъ нзображеніе церкви св. Михапла 1).

Изъ значительнаго количества портретовъ, исполненныхъ за это первое время углемъ, перомъ, карандашомъ и даже красками, и упоминаемыхъ самимъ художникомъ въ дневникъ, для насъ сохранились, кромъ упомянутаго уже портрета хозяина гостиницы, І. Планкфельта, только два съ опредъленными именами, тогда какъ цълый рядъ портретныхъ мужскихъ и женскихъ изображеній, воспроизведенныхъ у Lippmana на табл. 277—280, представляетъ собою рядъ безымянныхъ этюдовъ оставшихся неизвъстными лицъ 2).

<sup>2)</sup> Изъ портретнихъ изображеній, подменованных художникомъ въ надписяхъ, одно воспроизводитъ черти знаменитаго антверпенскаго игрока на лютит, Феликса Гунгерсберга (надпись: "daz ist hauptman Felix der köstlich Lautenschlaher 1520"); Аругое—Ганса Ифафрота (надпись: Hans Pfaffroth van Danzgen ein sfark Mann 1520). Первий рисуновъ, наход. въ Альбертинумъ, воспроизв. въ Gazette d. beaux Arts 1879, I, 61; Ерhrussi 287; второй изъ коллекціи Бендемана въ Дюссельдорфі, воспроизв. у Lippmann, Taf. 178; Ephrussi, 272.



<sup>&#</sup>x27;) Рисунки воспроизведены у Ephrussi: dessins, pag. 270; Thausing: Düreв. II, 175 и Lippman Taf. 55.

Съ живымъ интересомъ наблюдаетъ Дюреръ въ Антвериенъ в бытовую жизнь горожанъ, при чемъ особенное внимание его останъвливають на себъ религіозния торжества и церемоніи антвериенскихъ обитателей. Одно изъ такихъ торжествъ Дюреръ доволью подробно описываетъ на страницахъ своего дневника: грандіозное шествіе представителей всвхъ городскихъ ремесленныхъ цеховъ в огромной толпы антверпенскихъ гражданъ изъ церкви Пресв. Богородицы по большимъ городскимъ улицамъ, во время котораго различныя евангельскія событія изображались въ лицахъ участниким процессіи.

Изъ Антверпена Дюреръ отправляется въ концв августа на короткое время въ Брюссель, и вдесь повторяется въ меньшемъ масштаб'в то же, что раньше происходило въ Антверцен'в: угощенія объдами и ужинами со стороны мъстныхъ художниковъ и другихъ почитателей Дюрера; поднесение въ даръ знаменитому гостю развообразнъйшихъ предметовъ въ знакъ особаго уваженія и отвѣтние подарки со стороны Дюрера, который отдариваль своихъ почитателей обыкновенно своими гравюрами и рисунками; писаніе портретовъ по ваказамъ разныхъ лицъ, какъ и по собственному желанію художника, если находились лица, заинтересовывавшія его своею характерностью или иными особенностями. Изъ цёлаго ряда этих портретовъ, созданныхъ въ Брюсселъ и упоминаемыхъ въ дневникъ, сохранилось для насъ только два: одинъ, набросанный углемъ, нынъ въ собраніи Сідоих въ Парижь, изображаеть знаменитаго гуманиста Эразма Роттердамскаго, впоследстви (въ 1526 году) всполненнаго Дюреромъ по этому эскизу съ измененіями въ известной гравюрь і); другой, исполненный масляными красками и нынъ находящійся въ Дрезденской галлерев 2) воспроизводить характерныя черты не менте знаменитаго художника Бернарда ванз-Орлея, почтившаго Дюрера роскошнымъ объдомъ, за который тотъ отблагодариль его превосходнымь художественнымь произведениемь.

<sup>&#</sup>x27;) Рисуновъ воспроизвед. у Lippmann Taf. 361 и Ephrussi, рад. 277; надъ годовой Эразма собственноручная надпись художника: "1520. Erasmus fon rottertam".

<sup>2)</sup> Портреть означень № 1871 (1725); ср. Ephrussi: dessins, рад. 276. Эскинный рисуновь, по которому быль написань портреть, не сохранился для нась. Кронь того оть періода пребыванія Дюрера въ Брюссель вивется въ Корол. Академія въ Вынь рисуновь перомь, изображающій инстаний зоологическій садь (у Lippman. Taf. 427), съ надписью: dz. ist zw prüssel der dirhartn und die Lust hindn avs dem schlos hinab zw. sehn. 1520.

Въ началъ сентября Дюрерь онова возвращается въ Антверлена, гдъ жизнь его протекаетъ попрежнему въ дружественномъ общенія съ художниками и уважаемыми гражданами и въ творческой дъятельности. За этотъ періодъ вторичнаго пребыванія въ городъ Дюреръ создаетъ опять цълый рядъ портретовъ і), отчасти ва клату, но еще чаще, какъ съ видимымъ неудовольствіемъ отмъчаетъ судожникъ, за такіе или иные подарки со стороны тъхъ лицъ, поргреты которыхъ онъ исполнялъ,—подарки, состоявшіе въ подношеніяхъ ему вина, мъстныхъ или чужеземныхъ продуктовъ, матерій на костюмы ему и женъ, различныхъ вещицъ и т. п.

Въ первыхъ числахъ октября Дюреръ снова покидаеть на время Антверпенъ и отправляется въ Аскена, чтобы на мъсть ознакомиться съ интересовавшими его художественными и иными достопримъчагельностями города и зарисовать ихъ для себя. Изъ многочисленныхъ рисунковъ, исполненныхъ Дюреромъ за время пребыванія въ Аахенъ, нъсколько сохранилось до нашего времени въ различныхъ собраніяхъ. Такъ, на листв, находящемся въ собр. Малькольма въ Лондонъ залы дворца художникомъ былъ зарисованъ карандашомъ знаменитый соборъ; подлё рисунка собственноручная помътка художника: «zw ach das münstr.»— На другомъ рисункъ, находящемся въ коллекціи герцога Омальскаго, представленъ перспективный видъ Аахенской ратуши, съ надписью Дюрера на фонв подлв рисунка: «dz rathus zw ach» 3).—На третьемъ листъ съ одной стороны находимъ изображение церкви Пресв. Богородицы съ ближайшею къ ней мъстностью, а съ другой-портреть нівкоего Каспара Штурма, какъ поясняеть надпись подлів Hero: <1520. Casper Sturm alt 45 jor. zw ach gemacht. > 1) Kb stomy me времени относятся портреты двухъ гражданъ, Топлера и Пфинтцинга, зарисованныхъ Дюреромъ на одномъ листъ рядомъ, съ надписями подл'в длиннобородаго старика въ клетчатомъ барете: «pawll dopler 1520. LXI jor Altt»; и подле молодого человека въ шубе и шляпе:

<sup>&#</sup>x27;) Два изъ такихъ портретовъ (неизв. лицъ) воспроизв. у Lippmann Taf. 860 и 872.

<sup>2)</sup> Рисуновъ воспроизвед. у Lippmann, Таб. 404.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рисуновъ воспроизвед. у Lippmann Taf. 889, Ephrussi, pag. 282-8, табл.

<sup>&#</sup>x27;) Pacys. Docup. y Lippmenn Taf. 840; Gazette d. beaux. arts I per. XIX, 850.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Рисун. восир. у Lippmann Taf. 439 и Ephrussi, pag. 284—5, табл.; наход. въ колдении Holford въ Лонковъ.

«мегти pfintzing XX jor alt. жw ach gemacht.» — Подъ 4 ноября Дюреръ упоминаетъ въ своемъ дневникъ, въ цитированныхъ уже выше выраженіяхъ, о полученій отъ императора Карла V конфирмаціи на продолженіе ему пожизненной пенсій со стороны гором Нюренберга. Конфирмація подписана была императоромъ въ Кельвъ и требовала отъ городского совъта Нюренберга, къ которому обращается императоръ, ежегодной неукоснительной выдачи великому художнику по сотвъ рейнскихъ гульденовъ, изъ суммы, какую должень быль городъ вносить ежегодно въ императорскую казну 1).

Конець 1520 года и большую часть остального времени своего пребыванія въ Нидерландахъ Дюреръ проводить по преимуществу въ Антверпенъ, откуда онъ совершаеть обыкновенно только на короткое время поъздки въ различные города, возвращаясь затъмъ снова въ Антверпенъ.

Художественная дъятельность Дюрера не прекращается за все время на сколько-нибудь значительный срокь, и каждая изъ этихъ поъздокъ приносить ему все новые матеріалы для творчества. Не взпрая на то, что изъ числа упоминаемыхъ въ двевникъ саминъ художникомъ произведеній отъ этого періода, какъ и предыдущихъ, большая часть до насъ не дошла,—количество сохранившихся работь его, относящихся къ разсматриваемому времени, оказывается все-таки довольно значительнымъ.

Преобладающимъ видомъ среди всёхъ этихъ дальнёйшихъ работъ художника въ Нидерландахъ попрежнему являются портремы различныхъ лицъ, обыкновенно обозначаемыхъ по имени въ собственноручныхъ надписяхъ Дюрера подлё рисунка. Таковы, между прочимъ, портреты: жены Дюрера, Агнессы, изображенной въ одеждъ нидерландскихъ женщинъ и съ дорогимъ платкомъ на головѣ, постѣ 27 лётъ брачной жизни ея съ художникомъ, какъ гласитъ пояснительная надпись подлѣ портрета і; уже упомянутаго выше, Феликса Гунгерсберга, съ надписью прославляющей его на ряду съ двумя

<sup>1)</sup> Конфирмація полностью опубликована у Campe: Reliquien, 56; Transing Durers. Briefe etc., 175 – 6.

<sup>2)</sup> Надвись эта савдующаго содержавія: "dz hat Albrecht Durer nach seiner hawsfrauen conterfet zw Antorff in der niederlandischen kleidung im Ior 1521 do sy aneinander zu der Eh gehabt hetten XXVII Johr." Рисуновъ наход. въ Верлив. каб. граворъ; воспроизведенъ у Lippmann Таб. 64; Ерhrusкі 310; Кнаскбизь, S. 106.

другими знаменитыми музыкантами того времени 1); портреть Равенсбургера въ широкополой шляпъ и въ кафтанъ, отороченномъ мѣхомъ, съ надписью: «jorg rafenspurger gemacht zw Antorff», и съ
изображеніемъ высокой башни на томъ же листъ подлъ портрета 2).
Далье, на одномъ листъ, находящемся въ коллекціи герцога Омальскаго, Дюреръ зарисовалъ, проъздомъ черезъ Бергенъ, характерныя
лица пожилой женщины и дъвушки, служившихъ въ семействъ нъкоего Яна Гаса,—съ своеобразными праздничными уборами на головахъ; подлъ нихъ пояснительная надпись: «zw Pergen Feuertag».
На оборотной сторонъ того же листа позднъе, уже въ городъ Goes,
(какъ видно изъ помътки художника: «zw der Gus in Selant») зарисована была Дюреромъ фигура молодой дъвушки въ оригинальномъ мъстномъ костюмъ, о чемъ упомянуто кратко и въ дневникъ 2).

Въ Антверпенъ, уже въ 1521 году, Дюреръ дважды воспроизвелъ особенно заинтересововшее его своею оригинальною выразительностью лицо старика—натурщика, имъвшаго тогда 93 года отъ роду, но очень еще бодраго и здороваго, какъ замъчаетъ художникъ въ своемъ дневникъ, добавляя при этомъ, что онъ самъ пожелалъ заплатить нъкоторую сумму за позирование этому старику въ качествъ столь интересной модели. Одинъ изъ рисунковъ съ надписью: «der man was alt 93 jor und noch gesund und vermuglich zw antorf», (ниже цифра 1521 и монограмма Дюрера), сохраняется въ Вънскомъ Альбертинумъ; другой, близко похожий на предыдущій находится нъ Берлинскомъ кабинетъ гравюръ въ обоихъ случаяхъ старикъ—натурщикъ съ длинною волнистою бородою, съ крупными чертами лица, покрытаго множествомъ глубокихъ морщинъ, съ мягкою шаночкой на головъ, сидя передъ столомъ, задумчиво опирается щекою на правую руку.

Къ немного болъе позднему времени пребыванія въ Антвер-

<sup>&#</sup>x27;) Phe. Bosup. Be Gazette d. beaux arts XIX (1979), 2 pér. 65 x 70; Harrich Hours noprpera: "Felix Hungersperg der kostlich und übergrad Lautenschlaher. De sind die besten: Felix, Adolff, Samario".

<sup>2)</sup> Воспр. у Lippmann, Таб. 55. Рис. наход. въ Берлин. каб. гравиръ.

<sup>3)</sup> Рисуновъ воспроизведенъ у Ephrussii dessins, рад. 288—9, табл.; другіе этюди головь в оригинальних уборахъ, зарисованние тамъ же, см. у Lippinann, таблицы: 341—342.

<sup>4)</sup> Вінскій эквенциярь см. на нашемь рис. № 62; Берлинскій у Lippmann Taf. 61.

пенъ относится рисуновъ, исполненный Дюреромъ по заказу одного мъстнаго цеха: для церковной одежды, посвященной св. Николав, гдъ художнивъ изобразилъ святителя въ полномъ архіепископсковъ облаченіи 1).



Pac. 62.

Къ 1521 году относится далее упоминаемый въ дневните портреть служившей у португальскаго консула молодой мавританки, по

<sup>1)</sup> Рисуновъ находится въ Бердин. каб, грав.; на эскизъ находится радопъ съ этою фигурою еще портретъ неизвъстнаго съ мъховою шанкой на головъ. У Lippmans Taf. 57.

имени Екатерины, какъ явствуеть и изъ надииси подл'я портрета: <1521. Katharina alt 20 johr> 4).

Въ бытность свою въ Брюпе, гдё Дюреръ быль принять очень радушно, онъ съ живымъ интересомъ осматриваеть и изучаеть художественныя достоприменательности города, между прочими въ особенности знаменитую Мадонну Микельанжело, картины Яна ванъ-Эйка, Ганса Мемлинга и другихъ извёстныхъ мастеровъ. При этомъ великій нёмецкій художникъ не считаеть для себя безполезнымъ даже въ эту эпоху своей вполнё установившейся славы извлечь изъ изученія произвеценій такихъ мастеровъ поучительныя указанія въ такомъ или иномъ отношеніи и тщательно зарисовываеть для себя здёсь, какъ и въ другихъ городахъ, детали картинъ, особенно заинтересовываещія его какими-либо достоинствами. Изъ рисунковъ этого рода сохранился одинъ въ Бременскомъ музев, на которомъ скомированы были съ одной изъ картинъ Мемлинга женская голова и одежды <sup>2</sup>).

Въ Гентъ Дюреръ, встретившій столь же симпатичный пріемъ, какъ и въ Брюгте, также внимательно изучаетъ произведенія знаменитыхъ мастеровъ, особенно нидерландскихъ, изъ которыхъ наибольшія похвалы онъ расточаетъ въ своемъ дневникъ мастерству исполненія извъстнаго Гентскаго алтаря братьевъ Губерта и Яна ванъ-Эйковъ въ церкви св. Іоанна. Въ томъ же Гентъ Дюреръ (какъ упоминаетъ онъ въ дневникъ) видълъ великольпныхъ львовъ, которыхъ онъ съ величайшею жизненной правдой мастерски воспроизвелъ въ двухъ превосходныхъ рисункахъ карандашомъ, находящихся одинъ въ Вънской королев. библіотекъ, а другой въ Берлинскомъ кабинетъ гравюръ 3).

Во время пребыванія своего въ *Мехельню*, Дюреръ посётилъ тогдашнюю индерландскую нам'встницу, эрцгерцогиню Маргариту, которая ноказала ему свое драгоц'янное собраніе изъ 40 картинъ различныхъ художниковъ, писанныхъ масляными красками, — картинъ,

<sup>&#</sup>x27;) Расуновъ ныя выходится въ Уффиціяхъ во Флоренцін; воспроизведень у Knackfuss; Durer, S. 102.

<sup>2)</sup> Рисуновъ воспроизвед. у Lippmann Taf. 122.

<sup>3)</sup> Надинси на одномъ изъ нихъ, воспроизвед. у Lippmann Taf. 60, какъ и на другомъ, воспр. тамъ же табл. 425, указиваютъ мъсто исполненія рисунковъ: zw gent. На оборотной сторонь вънскаго экземиляра помъщени портрети молодой дъвушки въ своеобразной прическъ (надпись: kölnisch gepend), и жени Дюрера въ одъяніи, полобномъ монашескому;—послъдній ржс. воспр. у Ерhrussi рад. 302.

подобныхъ которымъ по совершенству работы, какъ замъчаетъ Дюрерь въ своемъ дневникъ, онъ никогда еще не видълъ. Кромъ этихъ 40 картинъ, Маргарита показала ему еще нъсколько произведеній Яна ванъ Эйка, принадлежавшихъ ей, и замъчательный альбомъ рисунковъ Джакопо Барбари. Этотъ послъдній альбомъ настолько заинтересовалъ и увлекъ Дюрера, что онъ усиленно просилъ Маргариту подарить рисунки ему; къ великому огорченію художника владътельница альбома, которой онъ самъ передъ тъмъ подарилъ ботатую коллекцію лучшихъ своихъ гравюръ и рисунковъ, отказала ему, ссылаясь на то, что будто бы уже объщала эти рисунки въ даръ другому художнику.

Возвратившись послё поёздки въ Мехельнъ снова въ Антверпенъ, Дюреръ опять исполняеть цёлый рядъ портретовъ, изъ которыхъ одинъ, именно, портретъ извистнаго художника Луки Лейденскаго сохранился до настоящаго времени 1). Повидимому, къ этому же последнему періоду пребыванія въ Антверпень относится и замівчательный портреть неизвівстнаго, писанный маслинными красками въ 1521 году и обовначаемый обывновенно именемъ Ганса Имгофа <sup>2</sup>), хотя впрочемъ безъ всякихъ, сколько нибудь убъдительныхъ доказательствъ въ пользу такого наименованія. Неизвістный одіть въ роскошную, чернаго бархата шубу съ большимъ мъховымъ воротникомъ; на головъ надъта черная шляпа съ широкими полями, изъподъ которой густыми прядями падають внизъ длинные вьющеся волосы; лёвая рука держить свитокъ бумаги, правая видна только въ небольшой своей части и, поведимому, опирается на какой-то предметъ. Плотно сжатыя губы, тупой подбородокъ, ръзкія складки около рта, короткій прямой нось и глаза, въ которыхъ світится умъ, энергія и проницательность, дають въ высшей степени живой и характерный обликъ, заставляющій думать о величайшемъ сходствъ съ оригиналомъ, позировавшимъ передъ художникомъ для портрета: что касается достоинствъ самаго исполненія его, то они таковы, что даже среди лучшихъ портретовъ, разновременно созданныхъ Дюреромъ, ему должно быть отведено одно изъ первыхъ и почетнъйшихъ мъстъ.

<sup>1)</sup> Портреть этоть исполненный нарандамовы находится вы Лильсковы мужей: воспроизвед. Вы Gazette d. beaux arts, 2 pèr. XV, 81.

<sup>2)</sup> См. нашъ рисуновъ № 68. Портретъ кранится въ Мадридсковъ музећ.

Въ началь іюля Дюрерь выбхаль изъ Антверпена въ последній равь и, по приглашенію датскаго короля Христіана II, бъжавшаго въ Нидерланды после «Стокгольмской кровавой бани», прибыль въ Врюссель, чтобы написать портреть короля. Здесь кудожникъ быль приглашенъ на обедъ, устреенный королемъ датскимъ для императора Карла V, эрцгерцогини Маргариты и гостившей туть королевы испанской; а въ последующе дни исполниль портреть короля масляными красками на дереве, къ сожаленю, не со-



Puc. 63.

хранившійся для насъ и изв'єстный только по одной старинной гравор'я Якова Бинка ').

Изъ Брюсселя, который является послёднимъ мёстомъ продолжительной остановки Дюрера во время путешествія, 12 іюля 1521

¹) Cm. Bartsch: peintre-graveur IV, 230; Passavant: peintre — graveur II, 95 % 137.

года художникъ съ женой и служанкой отправляется черезъ рядъ небольшихъ городовъ по направленію къ Кельну, а отгуда въ свой родной Нюренбергъ.

Каковы были въ дъйствительности результаты поъздки Дюрера въ Нидерланды? Оправдались ли тъ надежды, которыя возлагалъ художникъ на это путешествіе? Достигнуты ли были тъ задачи, которыя преслъдоваль онъ, уъвжая въ эту страну?..

Въ матеріальномъ отношеніи путешествіе это не было выгодно для Дюрера, и самъ художникъ неоднократно жалуется въ своемъ дневникѣ, что въ большинствѣ случаевъ тѣ предметы, которыми отдаривали его за различныя работы его, предлагавшіяся художникомъ въ видѣ подарковъ, далеко не соотвѣтствовали по цѣнѣ дѣйствительной ихъ стоимости; что въ другихъ случаяхъ плата за портреты, исполненные Дюреромъ, оказывалась также ничтожною, а въ цѣломъ рядѣ случаевъ художникъ за свои работы и за подарки и вовсе ничего не получалъ, какъ это было, напр., даже съ эрцгерцогиней Маргаритой, которая ничего не подарила Дюреру, но и ничего не заплатила за всѣ поднесенныя имъ работы его.

Оправдались ли, по крайней мере, разсчеты Дюрера на благотворное художественное вліяніе на него со стороны нидерланискихь мастеровь? Достигнуты ли были имъ тв художественныя задачи, которыя поставлены были для этого путешествія?..-Въ самомъ иневникъ мы не находимъ подробныхъ и опредъленныхъ указаній въ этомъ отношеніи. Но и изъ краткихъ свёдёній, имёющихся въ дневникъ, можно все же несомнънно заключить о значительномь вліяніи на Дюрера со стороны нидерландскихъ художниковъ; а самыя произведенія его, относящіяся къ періоду путешествія, дають возможность судить и относительно общаго характера этого вліянія. Посещая различные города въ Нидерландахъ, Дюреръ по указаніять и нередко въ сопровождении местныхъ художниковъ, какъ неоднократно отмівчаеть онъ въ дневників, внимательно осматриваеть в изучаеть важивищія художественныя достопримвчательности ихъ. особенно въ области живописи, которыя, къ сожаленію, онъ только кратко перечисляеть въ своемъ дневникъ, не разъясняя ближе своего отношенія къ нимъ. Тѣмъ не менье даже такого простого перечисленія интересовавшихъ Дюрера произведеній, достаточно для того, чтобы убёдиться, что таковыми оказывались, именно, работы

художниковъ по преимуществу реалистическаго направленія, господствовавшаго тогда въ Нидерландахъ и увлекавшаго великаго нѣмецваго художника своею поразительной жизненной правдой, свъсместью красокъ, простотой композицій, естественностью положеній,—всѣми тѣми достоинствами, которыя въ этотъ періодъ развитія Дюрера получили въ его глазахъ особенно важное значеніе.

Съ другой стороны, и созданныя за время путешествія произведенія самого Дюрера, сохранившіяся для насъ, показывають, что характерныя черты того же самаго реалистическаго направленія, котораго и ранбе художникь держался, съ каждымъ годомъ усиливансь въ своихъ проявленіяхъ, теперь получають въ его работахъ еще большую интенсивность и еще большую последовательность, достигая къ этому моменту уже окончательной зрёлости.

У видерландскихъ художниковъ реалистическія стремленія сказывались вившнимъ образомъ, между прочимъ, въ преобладаніи портретной живописи, ландшафта и изображеній живописих надъ всёми другими видами содержанія въ живописи. У Дюрера среди произведеній разсматриваемаго періода, упоминаемыхъ въ дневникъ и сохранившихся для насъ, эти три вида содержанія являются также господствующими: громадное количество портретовъ, цёлый рядъ пейзажей и изображеній различныхъ животныхъ,—все это, исполненное художникомъ непосредственно съ натуры въ его путешествіи, составляеть почти исключительное содержаніе какъ его знаменитаго сальбома эскизовъ (Skizzenbuch), листы котораго въ значительномъ количествъ сохранились для насъ і), такъ и отдёльныхъ произведеній его изъ этого періода, выполненныхъ карандашомъ, перомъ, утлемъ, масляными красками, и т. д.

Что касается характера исполненія этихъ рисунковь, и въ частности портретныхъ изображеній, то въ нихъ поражаеть, не только величайшее сходство съ живою натурой, но и по истинъ замъчательное умънье художника—схватить и соотвътствующими чертами воплотить самые разнообразные психологическіе моменты.—«Дюрерь

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Этотъ "альболи эскизовъ", изъ которыть большая часть была уже упомянута више, по смерти художника поступиль во владение его наслединковъ, отъ которыхъ затемъ перешель въ фанкию Пфинтцинговъ. Въ начале 17 века все листи альбома, края которыхъ сильно попортились, были обрезаны почти до рисунковъ и наклеены на плотную бумагу; впоследствии отдельные листи этого альбома разошлись по различникъ музеямъ и частнымъ коллекциямъ.



показаль здёсь себя столь тонкимъ изслёдователемъ самыхъ интиныхъ особенностей, самыхъ тайныхъ изгибовъ души человѣческой, а рука его оказывалась настолько способною къ передачъ въ видемыхъ формахъ всего того, что отыскиваль онъ въ человеческомъ духв, что въ этихъ своихъ рисункахъ онъ является столько же великимъ психологомъ, какъ и художникомъ. При томъ же все, что онъ воспроизводить зайсь, достигнуто съ такими незначительными средствами и такъ далеко отъ всякой принужденности и намбремности, что трудно повърить, будто все это сдълано при номощи нскусства, а не создано самою природою. Такъ ни одна точка, н ни одна линія въ своихъ главныхъ частяхъ не оказывается туть лишнею, но каждая точка и линія естественно пріобретають подего рукою свое особое значеніе, становятся какъ бы языкомъ для передачи сущности предметовъ, чего большинство другихъ художниковъ не умбеть достигнуть даже при величайшемъ напряжения силь... )-Значительный интересь представляеть, въ виду сказаннаго, одна группа рисунковъ Дюрера, дошедшая до насъ изъ періода 1520-24 годовъ и показывающая ясно въ связи съ предыдущимъ, насколько художникъ увлеченъ быль въ ту пору сюжетами реалистическаго содержанія, какъ въ то же самое время ослабъль его интересь къ религіознымъ сюжетамъ, не находящимъ уже двя себя, по признанію самого художника, надлежащаго воплощенія въ его работахъ изъ означеннаго періода. Мы разумбемъ ту группу эскизоез, которая была изготовлена Дюреромъ для новой, пятой по счету, серін «страстей Христовых», предполагавшихся въ исполненію въ гравюрахъ, но оставшихся невыполненными въ виду явной неудовлетворенности самого художника созданными имъ пробными композиціями. Въ теченіе цілыхъ четырехъ літь художнить успъваеть создать эскизи всего лишь для няти ставльныхъ сцень изъ той самой серіи «страстей», для которой въ прежніе годы онь умвль съ такимъ изумительнымъ разнообразіемъ воспроизводить цілые ряды послёдовательныхъ моментовъ, раскрывавшихъ для зрителя всю, разнообразную перипетіями, трагедію страданій Христовыхъ. Одушевленіе, такъ долго не покидавшее художника по отвошенію къ этому, ніжогда столь дорогому для него предмету, видию

<sup>1)</sup> A. von Eye: Leben und Wirken A. Dürers, S. 435.

оставляеть его теперь, обратившись всецёло на другіе предметы, на реальный, видимый и осязаемый міръ современной ему дёйствительности. Этого мало. Даже немногими, созданными имъ эскизами, художникъ очевидно быль недоволенъ, измёняя композицію по два, даже по три раза, въ надеждё отыскать для содержанія сцены, какъ онъ теперь его понималь, соотвётствующія формы, но и послё всего этого все таки не удовлетворяясь созданными композиціями изъ которыхъ за единственнымъ исключеніемъ, всё остальныя, какъ сказано, не нашли себё восцроизреденія въ гравюрё 1).

Эти эскизы въ серін «страстей Христовых» являлись, такимъ образомъ, посліднею попыткою Дюрера—трактовать предметь, занимавшій его въ теченіе многихъ годовъ, въ еще новыхъ формахъ, которыя соотвітствовали бы его измінившимся за посліднее время воззрініямъ. И самая неудовлетворенность художника этой попыткой его представляется особенно знаменательнымъ показателемъ характера этихъ новыхъ воззріній и стремленій его,—показателемъ измінившихся отношеній художника въ прежнимъ предметамъ.

<sup>1)</sup> Изъ этихъ эскизовъ два изображають сцену "песенія креста", и находится оба въ гальерей Уффицій во Флоренціи; три эскиза воспроизводять сцену "положеній Христа во гробь", изъ вихъ одинь—во Франкфурть, другой—въ германскомъ музев Норенберга, третій въ Уффиціяхъ; два эскиза представляють "Христа лолящагоск на горь Елеопской", оба во Франкфурть; два эскиза изображають "тайную вечерю" въ Във. Альбертинумь, изъ инхъ одинъ воспроизведенъ въ 1523 году въ гравори на деревь (по Bartsch № 53, Heller 1622, Rettberg 250: въ вечерв участвують только 11 апостоловъ, безъ Ідан, образуя по объ сторони отъ Христа групии по илти человъвълогда кавъ за. Іоаннъ, ещящій къ ближе всюхь ко Христу, составляеть съ нири тесивищию групиу); поздиве всюхъ исполненъ былъ (въ 1524 году) эскизъ для сцени поклоненія царей", находящійся въ Альбертинумъ. Воспроизведенія рисунковъ см. у Lippmann Taf. 198, 199, 200; у Springer: А. Durer, S. 133; Класкбия: А. Durer, S. 105, Арь. 96—97, S. 115, Abb. 107, и др. Гравюра съ изобр. "тайной вечери" восвроизведена у Springer, ibid. S. 131.



## ГЛАВА XI.

Возвращеніе Дюрера въ Нюренбергь.—Успѣхи реформаціи въ Германіи и отношене Дюрера въ событіямъ и главнѣйшимъ представителямъ реформаціоннаго движені.— Послѣдній періодъ творческой дѣятельности художника: харантерь ел и сохранивніка произведенія. Скульптурныя работы, принисываемыя Дюреру.—Болѣзвь и смерть Амбрехта Дюрера.

Возвратившись въ іюль 1521 года въ родной Нюренбергь Дюреръ нашель въ духовной жизни своихъ согражданъ значительны перемъны. За время отсутствія художника изъ Германіи, въ ней совершился цёлый рядь событій первостепенной важности, имъвших для всей посл'ядующей судьбы германскаго народа огромное жизненное значеніе 1). Съ тъхъ поръ какъ дъло реформаціи, начатое еще въ концъ 1517 года Лютеромъ, выставившимъ на дверяхъ одной 1835 церквей Виттенберга знаменитые 95 тезисовъ, стало къ средне 1519 года затихать, и самъ Лютеръ возобновиль обычную свою преподавательскую діятельность въ Виттенбергскомъ университеть,послѣ извѣстнаго богословскаго диспута доктора Іоганна Эка фовъ-Ингольштала (въ іюнъ 1519 г.) съ Боденштейномъ фонъ-Карл штадомъ и съ самимъ Лютеромъ реформаціонное движеніе въ Германів возобновляется снова и притомъ съ еще большею силою, опредъленностью и решительностью. Въ декабре 1520 года Лютерь поржественно и всенародно сжигаеть на костръ панскую буллу, осуждавшую его, какъ еретика, и съ нею папскім декреталіи. Въ началь 1521 года въ Вормсв новый императоръ Карлъ V созываеть госу-

<sup>1)</sup> Подробное изложеніе хода собитій реформація в Германін си. у Осторо Іегера:: всеобщая исторія, т. ІН: новая исторія и 1, гл. 1—6, Берольда исторія вімецкой реформаціи, т. І; Ranké: deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformaton, и Пр



царственный сеймь, на которомь религіозные вопросы заняли одно въ важивникъ мъсть и тесно связались съ вопросами полнтичежими: призванный дважды въ торжественныя засёданія сейма, въ присутствие самого императора и множества владетельных немецкихъ князей, Лютеръ, заявившій здёсь о невозможности иля себя угречься отъ всего, что изложено было имъ въ упомянутыхъ тезижахъ, а затёмъ н въ различныхъ отдёльныхъ брошюрахъ догматинескаго и полемическаго характера, особымъ «Ворискимъ эдиктомъ» осуждается, какъ еретикъ, на изгнаніе, поставляется вив закона, а самыя сочиненія его присуждаются къ сожженію. Вслідъ за тімь въ концѣ апрѣля 1521 года Лютера, уже отправивнагося изъ Вормса въ изгнаніе на пути въ окрестностяхъ Готы останавливають люди. подосланные курфюрстомъ Саксонскимъ Фридрикомъ Мудримъ, покровителенъ великаго реформатора, и отвозять въ Вартбургскій замокъ курфюрста, близъ Эйзенаха, где тайно отъ всёхъ, кроме бливайшихъ друзей, Лютеръ скрывается до марта 1522 года, когда онъ енова возвращается въ Виттенбергъ, чтобы возобновить свою реформаторскую діятельность съ величайшей энергіей. Таковъ быль. общій вившній ходь важивнішихь событій этихь порвыхь годовъ періода реформаціи, и невзирая на кажущееся пораженіе сиблаго реформатора, усибхъ его дёла во всехъ слоякъ тогдашней Германи, у всёхъ классовъ народа германскаго, оказывался огромнымъ, находя съ каждымъ днемъ все большее и большее число горячоубъщенныхъ сторонниковъ.

Дюрерь, уже и ранње принадлежавний ис числу самых искренных почитателей Лютера, пріобрётавний и съ величайнимъ интересомъ прочитывавний не только въ Германіи, но и во время пребыванія въ Нидерландахъ, всё сочиненія реформатора, какъ только узнаваль о ихъ появленіи, получиль извёстіе объ осужденіи и последовавшемъ исчезновеніи Лютера 17 мая 1521 года въ Антвернень. Насколько сильно потрясенъ быль художникъ этимъ извёстіемъ, показываетъ намъ то мёсто его «дневника путешествія», въ которомъ онъ подробно и прко изображаетъ свои чувства и мысли по поводу происшеднаго, выясняя здёсь вмёстё съ тёмъ свое отношеніе одновременно и къ самому дёлу реформаціи, и къ Лютеру и къ другимъ ея представителямъ.

- «Въ пятницу передъ Троицей (17 мая 1521 года) пришло

извъстіе въ Антверпенъ, --пишеть Дюрерь 1), ---что Мартинъ Люгев измѣннически схваченъ неизвѣстими лицами. Пока его сопревекдаль герольнь императора Карда съ императорской стражей, от быль еще въ безопасности. Но когда герольдъ добхалъ выбств съ нимъ до одного небезопаснаго мъста бливъ Эйзенаха, то онъ съзаль Лютеру, что тоть болье будто бы уже не нуждается въ нель и ускакаль оть него прочь. Вскорь появилесь десять всадниковь, которые измённически схватили и увекли этого благочестиваю, просвъщеннаго Духомъ Святымо человъка, того, кто было знатоком истичнаго христівнскаго втроученія и втрным послъдователем Христа,.. Живъ-ли онъ еще?.. Или, быть можеть, они убили его,не знаю, всякомъ случав оне претерпъл за истину Христоч. ибо онг преслыдоваль нехристіанское папство (das unchristliche Pabstthum), которое налагаемою имъ огромною тяжестью человических законов препятствует свободь Христовой; и крок'в того постредаль онь за то, что и теперь еще все, что достается кровы и потомъ нашниъ, расхищается и позорнымъ образомъ расточается праздными людьми въ то самое время, какъ нуждающеся и больные должны умирать оть голода. Болве всего для меня тажело то, что быть можеть еще на долго Господь оставить насъ подъ властью тего фальшиваю и слъпого ученія, которое выдумами люди, называющіє себя «отщами», и вслыдотвіє котораго драгоцимнов слово Брасів во множествъ мъстъ или излагается ложно, или вовсе не сообщается...

«О Боже, сжалься надъ нами! О Господи Інсусе Христе, молю тебя за народъ твой: спаси насъ во благовременіи, сохрани въ насъ истинную въру христіанскую, соедини твоихъ разрозненныхъ овель твоимъ голосомъ, во имя божественнаго слова писанія! Помоги намъ, чтобы мы познали этотъ твой голосъ и не слёдовали ни какитъ обманчивымъ призывамъ, которые являются человёческими заблужденіями, и чтобы мы никогда не отступали отъ твоихъ велёній, Господи Інсусе! Собери воедино всюхъ овецъ пастбищъ твоихъ, которыгъ только одна часть составляетъ римскую церковъ; объедини изъ съ индъйцами, московитами, русскими и греками, которые отдъмились от насъ вслюдствіе тягостей, налагаемыхъ папами, и всяндствіе папской жадности и ханженства!.. О Боже, никогда еще на-

<sup>&#</sup>x27;) Cm. Tagebuch der Reise in die Niederlande BB ung. Lange und Fuhse, S. 161—165 n y Thausing: Durers Briefe etc., S. 119—123 n xp.



юдь не быль такь ужасно отягощень человінескими законами, какъ геперь мы, бідные, отягощены римскимь престоломь... О небесный, зсевышній Отець! Продей въ сердца наши такой світь, чтобы мы нади, за какимъ вістникомъ твониъ должно намъ слідовать, и втобы мы могли съ благочестивымь и радостнымь сердцемъ служить гебі...

«И если мы должны теперь потерять этого человёка, который пропов'ядываль съ большею даже ясностью, чёмь некто, живней 140 леть назадь 1), и котораго ты одариль столь чистымь свантельзкимъ дукомъ, то молимъ тебя, небесний Отецъ, ниспонии Дука гвоего святого кому-либо, который сумёль бы объединить святую вристівнскую церковь, такъ чтобы и ныив перврующіе, какъ турки, язычники и другіе, сами присоединались бы къ нашему доброму вачинанію и приняли христіанскую віру. Но ты хочешь, о Боже, подобно тому какъ ивкогда ты рашиль, чтобы Сынъ твой, Імеусъ Христось, восприняль смерть оть священия овь и затемъ воскресъ н на небеса вознесси, такъ чтобы пострадаль и верный последователь его, Мартинъ Лютеръ, котораго жизнь римскій папа предаль столь измённически и противь всякихь божеских законовь... И подобно томи, кака тогда вслыда за этима ты сдълсяв така, что Іерусально было разрушень, тако и теперь ты разрушины эту самовластную и своевольную силу римского престола. О Боже, ношин намъ послъ этого новый, укращенный Іерусалимъ, который нискодить съ небесъ, какъ написано о томъ въ Апокалинсков, поили намъ святое, чистое евангеліе, которое не затемнялось бы никанимъ человъческимъ ученіемь!

Пусть каждый, кто читаль сочиненія Мартина Лютера, посмотрить, насколько ясно и понятно его ученіе, въ которомь онь проповъдуеть святов евангеліе. Воть почему иль нужно глубоко уважать, а не сожигать; слюдовало бы лучие его враговь, которые всегда противодъйствують испинь, бросить въ отонь со всьми иль ученіями, которыя изъ людей стараются дълать боговъ. О Боже, если Лютерь умерь, то кто же будеть намь сь такою ясностью проповідовать святое евангеліе? О Боже, сколько онъ могь бы еще нависать за десять или двадцать последующихъ лёть!..

<sup>9</sup> Дюрерь разунветь здёсь извёстнаго Іоганна Виклефа.

О вы всь, благочестивые христіане, помогите мнъ достойне оплакать этого человёка, озаренняго Духомъ святымъ, и упросыть Бога, чтобы онъ послалъ намъ другого подобнаго человъка! О Эразк Роттердамскій, гдв ты находишься теперь? Посмотри, до чего решла несправедливая тираннія міровой силы папъ, силы невъжеств и мрака. Услышь меня, о рыцарь Христовъ, оставайся подль Гопода Іисуса, зашищай истину, стремись получить вънець мучень ческій! Віздь ты уже старь, и я слышаль оть тебя, что ты надіешься поработать еще всего только года два въжизни своей. Употреби же эти годы на то, чтобы послужить евангелію и истинном христіанскому візроученію на пользу, и заставь себя слушать. И тогда врата адовы, — римскій престоль, —не одольють тебя. И есл ты уподобищься Наставнику своему, Христу, и вынесенть поворь в притъсненія оть обманщиковъ нашего времени и немного раньш умрешь, то тымь скорые перейдешь ты оть смерти кь жизни и будешь прославленъ Христомъ. Ибо тогда ты будень пить изъ той ж чаши, изъ которой онъ пиль, и потому ты будешь управлять и стдить вибств съ нимъ по справедливости всвять твять, которые дыствовали безчестно. О Эразма, отдайся нама весь, чтобы Гостов прославился въ тебъ, какъ написано у Давида, потому что ты мжешь это исполнить и во-истину способень побыдить Голіава. Ибо Госнодь поможеть святой христівнской церкви, хотя она и погланена, по его Божеской воль, римской церкви. Да будеть же нав помощь Всевышняго, во имя Отца, Сына и святого Духа во выл. AMBHL!..

О вы всё христіане, молите Бога объ этой помощи, ибо судего приближается и справедливость его обнаружится! И увидимъ вы невинную кровь, которую проливають напы и саященники, и вонахи, и будуть они судимы и осуждены, какъ сказано въ Аномамисисть. И тогда будуть убіенные, лежащіе у алтаря Господа, в будуть они вопіять о мести, и гласъ Божій отвётить на это: водождите, пока исполнится число безъ вины убіенныхъ, и тогда я булу судить тёхъ!...>

Въ этомъ горячемъ и искреннемъ порывъ, отъ выражени вотораго не могъ удержаться художникъ, узнавшій о гибели (выс казалось тогда) великаго представителя новаго реформаціоннаго движенія,—сказались съ полной опредъленностью всъ отношенія Дю-

ера къ папству, къ реформамъ, къ Лютеру и Эразму, къ задачамъ удущей церкви, обновленной реформами, и т. д. Для художника, лизко знакомаго со всёми сочиненіями реформатора, ясными станоятся действительныя стремленія того «нехристіанскаю папства», оторое извращало въ своихъ личныхъ выгодахъ истинное слово южіе; которое налагало на католическій мірь непосильныя тягости атеріальныя и нравственныя; которое всячески стёсняло свободу ысли и совъсти, запрещая въ то же время непосредственное ознаомленіе съ евангеліемъ Христовымъ, преследуя и езбивая безвинно съхъ, кто ръшался возставать противъ абсолютизма и насилій паптва и представителей церкви... Глубоко убъжденный въ фальшиости «того ученія, которое выдумами люди, называющіе свбя «отцаш», и вслыдствіе котораго драгоцинное слово Божіе излагается ожно, - Дюреръ въ согласіи съ основными положеніями ученія Іютера единымъ источникомъ истинной вёры Христовой признавалъ вятое евангеліе, чистое оть всяческихъ добавленій и искаженій, привнесенныхъ папствомъ. Отсюда это высочайшее уважение его, оходящее до благоговънія, по отношенію къ Лютеру, который яснье. гроще и правдивъе, чъмъ всъ остальные, когда-дибо бывше проювъдники, издагалъ и объяснялъ Христово евангеліе въ его истинюмь содержанін; который въ то же время не побоялся выступить ю смёлою проповедью противъ многочисленныхъ злочпотребленій энискаго престола и всей катодической церкви.

Какъ понималъ художникъ задачи будущей церкви, обновленной реформами, достаточно ясно: на основахъ истиннаго храстіанкаго въроученія, заключающагося въ святомъ евангеліи, должны быть не только объединены всъ христіанскіе народы, отпавшіе отъ католической церкви «вслёдствіе тягостей, налагаемыхъ напами, и вслёдствіе папской жадности и ханженства», но и присоединены къ христіанству язычники, магометане и другіе иновърцы, составивши всъ единую церковъ, воздвигнутую на развалинахъ римской церкви, которая должна быть разрушена подобно древнему Герусалиму...

Рядомъ съ этимъ глубокимъ пониманіемъ истиннаго положенія папства и тогдашней католической церкви, пониманіемъ двятельности. Іютера и значенія самаго реформаціоннаго движенія—сововить несбиточникъ увлеченіемъ со стороны хуложника представляется горячая въра его въ возможность продолженія активной роли великаго ре-

форматора церкви знаменитымъ гуманистомъ изъ Роттердама. Смінивая, повидимому, конечныя цёли представителей реформация і гуманизма, (правда, тёсно сопривасавшихся другь съ другомъ въсферѣ практической дёятельности), художникъ со своимъ горячит призывомъ—продолжать дёло Лютера, дёло реформаціи, — обращается къ гуманисту, изъ всёхъ, какъ кажется, наименёе склонному късамопожертвованію ради торжества истинной вёры Христовой и церкви, наименёе стремившемуся къ полученію мученическаго вёнца и фактами изъ послёдующей своей жизни и дёятельности показавшему, насколько узко эгонстическіе расчеты были для него мотивами болёе важными и рёшающими, чёмъ интересы церковной реформы\*).

То обстоятельство, что естественный ходь историческихъ событій сдівлаль на время Нюренбергь какь бы средоточість общественной, политической и религіозной жизни Германіи, еще тіскіе пріобщило художника, по возвращенін его на родину, къ реформаціонному движенію. Одинъ за другимъ въ Нюренбергъ собираются сеймы, на которыхъ обсуждаются всё важнёйшіе вопросы госуларственной жизни, въ томъ числъ и перковные. Въ 1522 году сеймъ Нюренбергскій, разсмотрівь діло Лютера, по существу одобряєть проповёдь реформатора о главенстве святого евангелія, какъ первовсточника истиннаго христіанскаго върочченія, надъ папскимъ, искажающимъ его во многихъ отношеніяхъ, ложнымъ ученіемъ. Слідующій сеймъ, собравшійся тамъ же въ 1524 году, оставляеть безъ исполненія настойчивыя требованія папы Климента VII относителью строгаго примъненія постановленій извъстнаго уже Вормскаго эдита, осуждавшаго самого Лютера и все, чему училъ реформаторы присудившаго всв его сочинения въ всенародному сожжению, а последователей Лютера къ безпощадному преследованію. И это игирированіе папскихъ требованій являлось новымъ поощреніемъ какъ

<sup>\*)</sup> Впрочемъ, не одинъ Дюреръ считалъ возможнить возлагать подобны въ надежди на Эразма Роптердамикато: и многіе другіе изъ современниковъ сте, вричавали Эразма истиннимъ родоначальникомъ протестантской теологіи, утвержда, что именно изъ его произведеній почерпнуть быль Лютеромъ и весь тоть обличительный ядъ, которимъ нереполнени были прововёди и всё сочиненія реформатора. И толью факти действительной дентельности Эразма въ последующіе годи поизвали, насволью различни были міровоззрёнія обомкъ великих действеней гуманняма и реформацісь теченіемъ времени сильно разопедшихся другь съ другомъ по многимъ вопросичькоги и вишедшихъ изъ общихъ началь отрицательнаго отношенія въ настоящемъ.

**жи самого реформато**ра, такъ и для многочисленныхъ последоватеей его, получившихъ теперь возможность съ большею свободой исповедовать новое учение.

Ко всему этому должно присоединить еще то широкое иконоорческое движеніе, которое, начавшись съ 1521 года въ Виттенергів, главнымъ образомъ, послів горячихъ проповівдей Боденштейна
ронъ-Карлштадта, усиленно развивалось въ послівдующіе годы въ
различныхъ городахъ Германіи среди послівдователей Лютера. Попитаніе иконъ стало считаться не боліве, какъ идолопоклонствомъ,
п отрицалось самимъ Боденштейномъ и его единомышленниками;
всякія иконографическія изображенія въ скульптурів и живописи
признавались «языческими кумирами» и, согласно убівжденію предтавителей этого взгляда, какъ таковые должны были быть уничтокаемы. И такія воззрівнія, проводимыя въ практику жизни, неоднократно приводили единомыпіленниковъ Карлштадта, какъ ніжогда
византійскихъ иконоборцевъ, отъ теоріи къ разрушительнымъ дійствіямъ, къ истребленію иконъ, храмовыхъ статуй и прочихъ священныхъ изображеній...

Всв перечисленныя обстоятельства должны были естественно отразиться на самой деятельности художника по возвращении его на родину, должны были оказать на нее весьма значительное вліяніе. И нельзя не признать, что если не въ качественномъ, то въ количественномъ отношеніи вліяніе это являлось неблагопріятнымъ для творчества Дюрера. Художникъ, увлеченный вместе съ другими общимъ потокомъ реформаціоннаго движенія, отдается теперь вопросамъ церковнымъ и политическимъ, связаннымъ съ ними, со всею энергіей своей экспансивной натуры и величайшимь интересомъ глубоко религіознаго челов'яка, и этоть интересь на долгое время въ извъстной степени поглощаеть всъ остальные. Количество художественныхъ произведеній, созданныхъ Дюреромъ за весь этоть последній періодъ его жизни и деятельности, представляется весьма незначительнымъ въ сравненіи съ тімъ, что мы виділи раньше, въ другія эпохи творческой работы художника; и въ такомъ сокращеніи практической деятельности его следуеть видеть одно изъ наиболе замьтных последствій указанных сейчась обстоятельствь.

Не могли не отразиться текущія событія и господствующія наотроенія и на самомъ выборть сюжетовъ, находившихъ себѣ воплощеніе въ произведеніяхъ посл'єдняго періода д'ятельности Дюрер. Ограниченіе должно было сильн'є всего коснуться религіозных съ жетою, воспроизведеніе которыхъ въ искусств'є такъ р'єпителью и сурово осуждалось многочисленными представителями иконоборческаго движенія среди современниковъ художника.

Нужно было быть такимъ горячимъ и убъжденнымъ стороеникомъ иконопочитанія и въ то же время столь глубоко преданнымъ искусству служителемь его, и высочайщимь его представителемь. вавимь являлся Альбрехть Дюрерь, чтобы рёшиться, вопреви господствующимъ тенденціямъ большинства, не только продолжать пользоваться религіозными сюжетами для воспроизведенія въ искусстві, но и открыто выступить на защиту иконографическихъ изображеній, какъ это сделаль художникь въ предисловіи къ своему сочиненію (1525 г.): Underweisung der Messung etc., гдв онъ писалъ. «Несмотря на то, что въ настоящее время у насъ искусство живопися многими презирается и о немъ говорять, будто оно служить пдолопоклонству,-все-таки всякій истинный христіанинъ столь же мало въ дъйствительности приводится къ какому-либо лжевърію при помощи живописнаго образа или статуи, какъ мало благочестивый человъкъ приводится къ убійству потому только, что онъ носить из боку мечь. Ибо нужно быть поистинъ безсмысленнымъ человъюмъ, чтобы обожать самую картину, или камень. Вообще можно сказать, что образа служать скорве улучшеню, чвиъ соблазну, если толью они исполнены хорошо, художественно»... Тэмъ не менъе вліявіе иконоборческихъ воззрвній, помимо воли художника, несомныво сказалось вы дальнёйшемы сокращении количества произведений религіознаго содержанія, которое началось уже ранбе по причинать, указаннымъ въ предыдущей главъ, и значительно усилплось теперь этимъ вліяніемъ.

Въ теченіе продолжительнаго періода съ момента возвращенія художника на родину и до кончины его, послідовавшей въ апрілів 1528 года, Дюреръ успіль создать только нижеслідующія произведенія съ сюжетами религіознаго содержанія.

Изъ *гравторъ на мъди* въ 1521 году — два изображенія съ *Христофора:* на одной гравюръ (у В. 51, Н. 708, R. 245) вельканъ святой въ длинной мантіи переходить черезъ теченіе ръка,

нираясь на огромный стволь дерева и обернувши голову къ млаемцу Христу, сидящему у него на плечахъ; на заднемъ планъ ейзажъ, среди которая виднъется часовня и фигура монаха съ фаеломъ въ рукахъ. На другой (у В. 52, Н. 715, R. 246) святой, ереходящій черезъ ръку, смотрить передъ собою впередъ, приблизаясь къ стоящему на берегу монаху; Христосъ, сидящій у него за плечахъ, благословляеть святого. Объ гравюры, помъченныя 521 годомъ, высоко художественны по исполненію: аркій контрастъ ежду темнымъ фономъ и освъщенными частями фигуръ, дающій тревосходные эффекты свътотьни, указываеть на то, что художшкъ и здъсь, какъ на отмъченныхъ ранъе гравюрахъ предыдущихъ тъть, искусно умъль соединить обычную технику гравированія на гъди съ техникой вытравленія кръпкою водкой.

Такая же техника и съ темъ же искусствомъ была примънена кудожникомъ и въ трехъ небольшихъ по размърамъ гравюрахъ съ вображеніями: оп. Вареоломея (В. 47, Н. 659, R. 251), стоящаго подъ деревомъ въ длинной мантіи съ книгой въ правой рукъ и новомъ въ лъвой; оп. Симона (В. 49, Н. 678, R. 252) въ длинной одеждъ и съ пилою въ рукахъ, и оп. Филиппа, (В. 46, Н. 652, В. 264) съ большимъ крестомъ въ лъвой рукъ и книгою въ правой. Первыя двъ относятся къ 1523 году, третън—къ 1526 г., авляясь продолженіемъ серіи изображеній апостоловъ, начатой еще въ 1514 году.

Изъ траспорт на дерест, принадлежащихъ къ разсматриваемому періоду, изв'єстна кром'є указанной ран'є «тайной вечери» только одна съ религіознымъ сюжетомъ, именно: сеятое семейство (В. 98, Н. 1804, R. 267), относящееся къ 1526 году, гд'є передъ пр. Богородицей, держащей младенца Христа, и св. Іосифомъ играютъ, сидя на земл'є, двое нагихъ д'єтей; на заднемъ план'є видны фигуры женщины, принесшей корзину съ плодами, и ангела.

Изъ рисунков Дюрера съ сюжетами религіовнаго содержанія, сохранившихся отъ того же времени, изв'єстны: снятіе со креста (1522 г.), нын'в въ Бременскомъ музе'в,—одинъ изъ разнообразныхъ варіантовъ уже изв'єстныхъ ран'ве композицій художника съ т'ємъ же сюжетомъ; полуфилура Христа, сидящаго съ розгами, бичемъ и другими орудіями мученія въ рукахъ, съ лицомъ, выражающимъ

страданіе (того же 1522 года, въ томъ же музей і); дажье росытіе Христа въ простейшей композиціи, гле подле Распятаго в ходятся только пр. Богородина и ан. Іоаннъ, стоящіе по об'я стороны отъ креста, (1521 года, въ Вън. Альбертинумъ); затъмъ ил фигуръ нагихъ мужчинъ въ позахъ молящихся, повидимому этол въ композиціи «страшнаго суда» (рис. 1526 г., наход. въ ком Jurié въ Вънъ, воспроизв. у Thausing II, S. 288); наконеть. благовъщение въ композиціи, весьма оригинально трактующей этоть сюжеть: пр. Дъва Марія сидить въ богато-украшенномъ поков вол балдахиномъ, передъ столомъ, на которомъ поставленъ сосуль съ цветущими лиліями и пюпитръ съ раскрытою книгою; несколью ступеней ведуть къ этому своеобразному трону, передъ которык остановился архангель, протягивающій къ Богородица лавой рукор развернутый листь съ надписью, возв'вщающей предстоящее радостное событіе, а правою указывающій Богородиці вверхъ, откуда падаеть на нее широкій снопъ аркихъ лучей; рисунокъ пом'я пом'я 1526 годомъ и монограммою Дюрера <sup>2</sup>).

Что касается картина религіознаго содержанія, исполненных красками, то за весь этоть продолжительный періодь Дюреромь написана была, повидимому, только одна, а именно: образь Мадоним (1526 г.), хранящійся нынѣ въ галлереѣ Уффицій з). Пресв. Богородица представлена до пояса, съ распущенными волнистыми волосами, падающими на плечи, въ верхней одеждѣ темно красваю цвѣта, изъ-подъ которой видны края бѣлой сорочки съ глубокимъ вырѣзомъ; голова, обращенная лицомъ прямо къ зрителю, слегка наконена къ младенцу Христу, котораго она поддерживаетъ правой рукою; въ лѣвой рукѣ у нея большое аблоко. Младенецъ Христосъ, одѣтый въ рубашечку и обращенный также лицомъ къ зрителю, держить въ лѣвой рукѣ голубой цвѣтокъ василька. Черты лиця Мадонны весьма привлекательны и въ цѣломъ образъ ея производиль бы впечатлѣніе высоко художественнаго, если бы пропорціональное отношеніе шеи (слишкомъ здѣсь удлиненной) къ остальное отношеніе шеи (слишкомъ здѣсь удлиненной) къ остальное

¹) Рисуновъ воспроизведенъ у *Ephrussi*: dessins, табл. въ 316 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рисуновъ воспроизв. у Ephussi, табл. въ 818 стр.; наход. въ собрани гер пога Омальскаго. Кроме того имеется еще этюдъ Христа въ сцене распятія (въ Лувре), воспр. у Ephrussi на табл. въ 320 стр.

<sup>3)</sup> Образь этоть воспр. у Knackfuss: Dürer, S. 121.

нымъ частямъ цёлаго не нарушало гармоніи. Напротивъ, фигура младенца, и особенно голова его, должна быть признана неудачной: постановка всего тёла представляется въ общемъ мало естественной, а голова съ необычайно увеличеннымъ лбомъ—чрезмёрно великой сравнительно съ остальною фигурой 1).

Всв остальныя произведенія Дюрера изъ этой последней эпохи его д'вятельности, за самыми р'вдкими исключеніями, представляють собою портреты, исполненные различными способами: въ гравюрахъ, рисункахъ и красками. Общирная портретная галлерея, созданная великимъ художникомъ уже въ предыдущіе годы, пополняется теперь новыми многочисленными и превосходными работами, — правднвыми и полножизненными изображеніями длиннаго ряда выдающихся современниковъ Дюрера, съ которыми по такимъ или инымъ причинамъ ходожнику приходилось вступать въ болѣе или менѣе близкое общеніе.

Въ 1523 году ходожникъ создаетъ въ гравюрѣ на мѣди портреть одного изъ высокихъ своихъ покровителей, извъстнаго архіепископа Майнискаго и Магдебургскаго Альбрехта 2); архіепископъ представленъ по поясъ въ кардинальской шапкъ и мантіи, въ профиль, съ дицомъ, обращеннымъ вправо для зрителя; на фонъ гравюры съ одной стороны помъщается гербъ архіепископа съ другой—монограмма Дюрера. Вверху надъ портретомъ и въ узкой рамкъ подъ нимъ выгравированы латинскія надписи, указывающія время созданія гравюры, полное перечисленіе титула архіепископа и кар-

<sup>&#</sup>x27;) Среди произведеній разсматряваемаго періода не поміщаемъ такъ называемаго Ябахова алтаря (der Jabachsche Altar), сохраннямагося только отчасти въ боковную своную крыльяхю, съ картинами на внутренних и внішних ихъ сторонахь (св. Іоакимъ и св. Іоснфъ; св. Симонъ и Лазарь; Іовъ съ женою и двумя друзьмим его), въ исполненія котораго, какъ это доказано предидущими изслідователями, Дюреръ не принималь никакого участія, такъ что помітки монограммою Дюрера и цифрою 1523 года на этомъ произведеніи неизвістнаго художника должни бить признани фяльшивниме. Ср. Neudörfer: Nachrichten, 1875 (въ Quellenschriften für Kunstgeschichte, Bd. X); Thausing: Dürer. S. 184; Knackfuss: Dürer, S. 124 и др.). Перечисленняя выше картины, составляющія названний алтарь въ его крильяхь, хранятся въ настоящее время раздільно въ Городскомъ Кельнскомъ музеї, въ Мюнченской пинакотект и въ Штеделевскомъ институть во Франкфурть.

<sup>2)</sup> Этотъ портретъ (у В. 108, Н. 1035, R. 254) въ отличе отъ упомянутаго равъе портрета 1519 года, извъстнаго подъ именемъ "der kleine Kardinal", носитъ название "der grosse Kardinal". См. нашъ рисуновъ № 64.

динала Альбрехта и т. д. Къ гравюрѣ исполненъ былъ художивкомъ эскизный рисунокъ карандашомъ, находящійся въ Луврскомъ собраніи.

Въ сладующемъ году появляется гравированный на мъди портретъ другого знаменитаго современника и покровителя Дюрера, курфюрста Саксонскаго Фридриха Мудраго 1). Великій курфюрсть



Рис. 64.

изображенъ также до пояса, въ богатой мантіи, отороченной мѣхомъ, и въ мягкомъ баретѣ, въ три четверти поворота; въ обоихъ верхнихъ углахъ изображены два различныхъ герба курфюрста; въ четыреугольной рамкѣ подъ самымъ портретомъ помѣщена латинская надпись, заключающая въ себѣ прославленіе Фридриха, его полный титулъ, указаніе авторства Дюрера и времени созданія гравюры. Къ тому же 1524 году относится и поясной портретъ знаменитаго друга художника, неоднократно уже упомянутаго Вилибальда Пирк-

<sup>&#</sup>x27;) У В. 104, Н. 1039, R. 255. Гравира воспроизв. у Knackfuss: Durer, 8. 113 и др.



**чеймера**, изображеннаго здёсь почти въ профиль съ обнаженною **головой**, въ шубё съ большимъ мёховымъ воротомъ, широко раскрытымъ на груди. Въ четыреугольной рамке помещена подъ портретомъ латинская надпись, гласящая, что портретъ Вилибальда Пиркгеймера исполненъ на 53 году его жизни <sup>4</sup>).

Наконецъ, въ 1526 году Дюреромъ созданы были два послѣднихъ по времени портрета выдающихся своихъ современниковъ, представляющіе собою вмѣстѣ съ тѣмъ послѣдніе образцы работъ великаго мастера въ области гравюры на мѣди. Одинъ изъ нихъ даетъ поясное изображеніе ближайшаго сподвижника и друга Лютера, Филиппа Меланхтона, съ которымъ художникъ находился въ тѣсныхъ дружескихъ отношеніяхъ, завязанныхъ во время неоднократныхъ посѣщеній Меланхтономъ Нюренберга. Этотъ великій сучитель Германіи», какъ его называли, представленъ здѣсь въ профиль, съ непокрытою головой, въ верхней одеждѣ съ широко открытымъ стоячимъ воротомъ. Латинская надпись подъ портретомъ гласитъ: <1526. Виѣшній обликъ живого Филиппа могъ изобразить Дюреръ, но внутренней жизни не могла воспроизвести даже опытная рука его» ²).

Другой портреть изображаеть почти во весь рость знаменитаго гуманиста Эразма Роттердамскаго въ его кабинеть, стоящаго передъ рабочить столомъ въ рабочемъ халать и въ шапочкь; въ лъвой рукь онъ держить чернильницу, а въ правой перо, которымъ онъ только что написалъ нъсколько строкъ на пергаментъ рукописи, положенной на пюпитръ; подлъ стола на скамъв лежагъ нъсколько большихъ фоліантовъ. На бъломъ фонъ портрета помъщаются надписи на латинскомъ и греческомъ языкахъ, указывающія имена Эразма и Дюрера и прославляющія великаго гуманиста з).

Вся эта серія портретовъ на мѣди можеть быть названа рядомъ шедегрост какъ въ отношеніи техническаго исполненія, показывающаго намъ работы рѣзца Дюрера на высшей ступени его развитія (особенно въ портретѣ Эразма), такъ и по тому замѣчательному умѣнью

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гравюра эта (у В. 106, Н. 1076, R. 256) воспроизведена у Knuckfuss, ibid. S. 114 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У В. 105, Н. 1056, R. 265. Гравюра воспроязв. у Knackfuss, ibid. S. 117.

³) Y B. 107, H. 1047, R. 266.

художника — передать во внёшнихъ чертахъ каждаго даннаго лица его истинный внутренній характеръ и жизненное преобладающее настроеніе, какимъ, вопреки скромному заявленію самого художника въ приведенной надписи на портреть, Дюреръ обладаль въ высочайшей степени, примънивши это умънье въ полной мъръ въ каждомъ изъ перечисленныхъ портретныхъ произведеній.

Къ серіи портретовъ въ гравюрахъ на мѣди присоединяются далѣе превосходные портреты, изданные въ гравюрахъ на деревъ:

1) Ульриха Ванбулера 1), ученаго гуманиста и имперскаго секретаря, изображеннаго въ профиль по поясъ, съ широкополою шляной на головѣ; и 2) извѣстнаго въ свое время поэта Эобона Гессе 1), представленнаго со свиткомъ рукописи въ лѣвой рукѣ и съ баретомъ на головѣ; латинскія надписи подъ портретомъ указываютъ имя изображеннаго лица, имя художника, создавшаго портретъ, и цифру года созданія этой гравюры. Наконецъ, къ тому же періоду дѣятельности Дюрера относится и нѣсколько въ высшей степени замѣчательныхъ по совершенству исполненія портретовъ, писанныхъ масляными красками, къ которымъ должно присоединить сверхъ того еще нѣсколько превосходныхъ рисунковъ.

Изъ портретовъ, писанныхъ красками, одинъ поясной, исполненный въ 1526 году и находящійся нынѣ въ Берлинскомъ музеѣ, изображаетъ нюренбергскаго гражданина и члена нюренбергскаго магистрата, Якоба Муффеля, съ гладко выбритымъ старческимъ лицомъ, хранящимъ печально-задумчивое выраженіе, въ своеобразной шапочкѣ, изъ-подъ которой выбиваются пряди волосъ, въ черной шубѣ съ большимъ мѣховымъ воротомъ и виднѣющимся изъ-за него бѣлымъ воротникомъ сорочки; голова повернута влѣво, въ три четверти къ зрителю 3).

Другой портреть, оригинально задуманный на подобіе античныхъ медалей или рельефовъ,—въ вид'в медальона съ выступающимъ изъ фона его бюстомъ, — воспроизводить черты зятя Пиркгеймера, нюренбергскаго гражданина Ганса Клеебергера, въ возраст'в 40 л'ять,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У В. 155, Н. 1952. Гравора относится въ 1522 году.

<sup>2)</sup> У Passav. 218, H. 2172, R. 267. Гравюра появилась въ 1526 году.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Портреть воспроизведень по фотографіи у *Knackfuss*: Durer, S. 118. Въ кожекція Dumesnil въ Парижъ находился эскизный рисунекь къ описанному портрету, воспроизв. въ литографіи Леруа.

жакъ гласитъ латинская надпись, помѣщенная вокругъ бюста. Неитокрытая голова съ короткими, выющимися волосами, съ живыми черными глазами и правильными энергичными чертами лица, обраищена влѣво, въ три чертверти къ зрителю; по нижнимъ угламъ обрамленія, въ которое помѣщенъ медальонъ, изображены фамильные гербы Клеебергеровъ.

Третій портреть, созданный въ томъ же 1526 году и составльнющій нынів одно изъ драгоцівнивищихъ украшеній Берлинскаго



PRC. 65.

музея, даеть изумительное по своей жизненности и высокому мастерству работы поясное изображение близкаго друга художника, члена нюренбергскаго магистрата *Геронима Гольцинувера* 1). Если оба предыдущие портреты могуть быть по всей справеливости названы шедеврами портретнаго искусства, исполненными при помощи красокь, то этоть 2) должень быть признань по истинъ вънцомъ, за-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Портреть этоть, исполненный вь томь же 1526 году и находящійся вь воролевской галлерей въ Віній, воскронзведень по фотографіи у Knackfuss, ibid. S-116.

<sup>2)</sup> См. нашъ рисунокъ № 65.

вершающимъ всв портретныя работы великаго художника не толью по времени исполненія, но еще болье и по совершенству его. Труде представить себв въ области портретной живопаси произведене болве жизненное и исполненное съ большимъ совершенствов, чвиъ этотъ портреть 57-лвтняго нюренбергскаго патриція съ его головою Юпитера, съ волнистыми мягкими бълоснъжными волосам, ниспадающими на лобъ и на плечи; съ его светлыми, но полните почти юношеской силы выразительными глазами, глядящими на зрателя; съ его бълоснъжною бородой и усами, оставляющими видът уста, сложившіяся какъ бы въ постоянную, едва уловимую ульбу, которою смягчается нъсколько суровое, величественное лицо этого старца, еще полнаго жизненной энергін. Едва ли возможно указать другое произведение живописи, въ которомъ съ большею тонкостър и изяществомъ, чвмъ здесь, были бы выписаны все детали въ изображеніи всёхъ частей цёлаго: тёла, волось, мёха шубы, и проч. Наконецъ, и самыя краски, которыки писанъ портретъ, таковы, что и по истеченіи цівлаго ряда столівтій до сихъ поръ поражають в привлекають къ себъ необычайною свъжестью и прозрачностью, передавая въ совершенствъ розовато-бълые тона самаго лица, серебристый отблескъ волосъ, его обрамляющихъ, и т. д.

Изъ портретныхъ рисунковъ отмътимъ въ особенности; поясное изображеніе уже упомянутаго выше Ульриха Ванбулера въ Вѣнскомъ Альбертинумъ (воспроизв. у Ерhrussi dessins рад. 325); портреть карандашомъ англійскаго лорда Морлея, въ частной колекціи Митчеля въ Лондонъ, съ надписью: «Heinrich Morley амз Engellant» (воспроизв, у Ерhrussi, ibid. р. 325); оба портрета 1522 года. Далъе, портреты 1525 года: жены знаменитаго гравера Геронима Андреа, Вероники, съ надписью: «Fronica. 1525, Formschneiderin.» (въ Британскомъ музеъ), и неизвъстной молодой женщины съ собачкой на колъняхъ (въ коллекціи Незеltine въ Лондонъ). Наконецъ, эскизный портреть Эобана Гессе 1526 года для упомнутой гравюры этого поэта, исполненной въ томъ же году (нывъ въ Британскомъ музеъ).

Особое мъсто среди произведеній послъдняго періода занамають двъ большія, писанныя масляными красками картива 1526 года, композиціи которыхъ, хоти вившинить образомь (по наименованію) относятся къ разряду религіозныхъ сюжетовь, твить не менте по существу должны быть выделены отъ остальныхъ, давая своеобразное и сложное содержаніе, Мы разумбемъ тё двтв картины, — последнія по времени созданія изъ всёхъ живописныхъ работь Дюрера, — съ изображеніями поцарно апостолов Іоанна и Петра, Павла и Марка, которыя осенью 1526 года принесены были художникомъ въ даръ родному городу въ сопровожденіи нижеслёдующаго письма его къ членамъ нюренбергскаго магистрата 1).

«Глубовоуважаемые, мудрые и дорогіе господа! Хотя я уже давно желаль принести въ даръ вамъ на память какую-либо хорошую картину, однако до последняго времени я долженъ быль отказываться оть исполненія этой моей мысли въ виду маловажности монть незначительных провзведеній, такъ я быль увёрень, что ни однимъ изъ нихъ не удовлетворю васъ. Теперь, после того, какъ въ только что истекшее время я написаль картину<sup>2</sup>), на которую употребиль больше прилежнаго труда, чёмъ на какую-либо другую, я никого не считаю болье достойнымъ - получить ее на память отъ меня, чемъ именно васъ. Поэтому я приношу ее вамъ, всепокорнъйше прося васъ-милостиво принять этотъ маленькій мой подарокъ, оставаясь по отношенію ко мнв такими же благосклонными, какими вы были всегда до сихъ поръ. Готовый всегда служить вамъ и преданный вамь Альбрехть Дюрерь». Магистрать, съ глубокою благодарностью принявшій драгоцінный дарь великаго художника, въ своемъ заседанін оть 6 октября 1526 года постановиль: «Послъ того, какъ Альбрехтъ Дюреръ исполнилъ картину съ четырьмя фитурами апостоловъ и на память о себъ предоставиль и посвятиль ее почтенному магистрату, этимъ последнимъ постановлено: сообщить овначенному Дюреру, что магистрать ничемь не заслужиль того, чтобы получить картину такимъ способомъ (т. е. безилатно въ подарокъ), но что онъ, выражая благодарность художнику за его произведеніе и охотно соглашаясь сохранить его на память, тімь не менте намъренъ заплатить ему за работу столько, сколько она заслуживаетъ. И сколько бы художникъ ни потребовалъ, или если бы онъ и вовсе ничего не требоваль,---во всякомъ случав сумма должна быть ува-

<sup>2)</sup> Художникъ разумъеть оба произведенія, какъ составляющія по внутреннему сосеру содержанію единое цілое.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письмо это опубликовано было у Campe, S. 56 f.; Thausing: Briefe, S. 57; A. von Eye, S. 454, Comwy, 135; Lange und Fuhse, S. 64 f.

зана членами магистрата и ему должно быть выдано справедние награждение». Подписано Мартиномъ Тухеремъ и Сигмундомъ Фереромъ, 6 окт. 1526 г. Къ постановлению прибавленъ поздиве съ



Рис. 66.

дующій счеть вознагражденія, о могоромъ говорилось въ постановленів матестрата: «Альбрехту Дюреру выдано 112 рейнскихъ гульденовъ за двѣ больши картины, изъ которыхъ на одной гуо-жественно написаны (kunstvoll gemail) св. Петръ и св. Іоаннъ, а на дугой—св. Павелъ и св. Маркъ, и которыя были подарены имъ магистрату, при чемъ самому Дюреру 100 гульеновъ, а его женѣ въ подарокъ 12 гулденовъ. Кроив того, два рейнскихъ гулдена даны въ подарокъ слугѣ Дорера» 1).

По внешнему построенію об'я пр тины въ высшей степени прости и ясны<sup>2</sup>). На одной ап. Іоанна, стоящій В первомъ планъ въ профиль (мири вправо для зрителя), сосредоточенно смотрить въ раскрытую книгу; голова съ высокимъ лбомъ, изогнутымъ носомъ, въ дающимся подбородкомъ, светло-кашть новыми выощимися волосами, -- кагь свраведливо подмівчено Реттбергомь і, въ значительной степени сходна С головой знаменитаго представителя реформаціи, Меланхтона, Ka Kiin d представлень вь упомянутой выше граапостоль одеть в Дюрера; вюрѣ

красную, съ желтаго цвѣта подкладкой, широкую мантію, наброшенную поверхъ зеленой, съ длинными рукавами, нижней одежи:

<sup>&#</sup>x27;) Постановленіе нюренбергскаго магистрата съ добавленіемъ счета опублись вано въ изд. Таузинга: Dürers Briefe etc., S. 181.

<sup>2)</sup> См. наши рисунки № 66 и 67.

<sup>3)</sup> Rettberg: Nürenbergs Kunstleben, S. 117.

ноги обуты въ сандаліи. Позади ап. Іоанна, нісколько вправо оть него (для зрителя), помістился почти прикрытый передней фигурой, апотоль Петръ,— сідой старець съ білосній породой, большимъ
валызлымъ лбомъ и спокойно-серьезнымъ лицомъ, глядящій въ ту же
заскрытую книгу, евантеліе, въ которую смотрить и стоящій рядомъ
постоль; въ лівой рукі, ап. Петръ держить ключь. На другой
гартині обі фигуры впостоловъ расположены въ репфапт первымъна первомъ плані апостоловъ расположены въ репфапт первымъна первомъ плані апостоловъ павеля, съ взлызлымъ лбомъ и длинною бородою стоящій въ профиль (лицомъ вліво для зрителя), въ
пирокой, округленной внизу білой мантін, держить закрытую книгу
гівой рукою и большой мечъ правой; ноги обуты въ сандаліи. Подлів
п. Павла, почти до плечъ прикрытый его фигурой, стоить апостолю
Маркъ, обратившись лицомъ въ три четверти къ зрителю и держа
ть приноднятой правой рукі свитокъ рукописи.

Подъ той и другой картиной художникъ помъстиль длинныя гадписи, въ которыхъ, призывая будущихъ зрителей и, главнымъ бразомъ, предержащія власти-послушать и принять въ руководтво поученія четырехъ изображенныхъ здёсь апостоловъ, приводитъ цитаты изъ посланій: Петра (II, гл. 2), Іоанна (І, гл. 4), Павла И п. къ Тим., гл. 3) и евангелія оть Марка (гл. 12), какъ имфвпія, по его мивнію, особенно важное значеніе по отношенію къ ревожному, исполненному борьбы, періоду реформаціи. Что касаетя сложного внутренняго содержанія всёхъ этихъ четырехъ обраовъ, воплощающихъ единый замысель художника, какъ и вившишихъ очество ист исполненія, то напболью полная и удачная характеритика ихъ въ указанныхъ отношеніяхъ сділана Куглеромъ. -- «Карвны эти, — замечаеть авторь руководства ка исторіи живописи, тр. 584, - являлись плодомъ глубокихъ мыслей, занимавшихъ долгое ремя художнива; онв исполнены самой неотразимой силы и вполнв акончены, и въ этомъ отношении представляють собою первое истиню художественное произведение, возникшее на почвъ протестантизса. Въ соотвътствие надписямъ, подобраннымъ изъ посланій апотольскихъ и евангелія и содержащимъ вразумительныя ув'ящанія--не отступать отъ слова Божія и не давать вёры ученіямъ лжепроюковъ, представлены здёсь фигуры апостоловъ въ качестве тверькть и втрных блюстителей св. Писанія... Въ то же самое время какъ передаетъ преданіе, относящееся еще къ эпохѣ самого художчеловъческих темперамента. Это обстоятельство, подтвержием самою картиной, хотя на первый взглядъ и можетъ показаться ср



Рис. 67.

чайностью, въ дъйствительноств одня является дополненіемъ мысли, худовника, показывая, что природа чемия при вспал, самых различных ост ных качествах души призвана и экить слову Божнему. И въ санов дёлё, въ первомъ образе на веде всю дъятельность духа, сосредоточенаго въ самомъ себъ, т. е. начало би стительства слова Божія, основанное в изучени св. Писанія: Іодина, стопці на первомъ планъ, держить въ рушл раскрытую книгу; высокій лобь в ка вообще черты его лица запечативн выраженіемъ пытливаго и строгаго следованія; это-меланхомическій же перамента, погруженный въ глуборов мышленіе. Позади него Цетра нагуля надъ книгой и серьезно вникаеть въ е содержаніе; это — флегматическій вкл соображающі спокойно пераментъ. свои мысли. На другой картин в видимъ внъшнее приложение приобръ тенныхъ убъжденій къ жизни. Меры на второмъ планв олицетворяеть сийвиническій темпераменть: онь опри впередъ и, повидимому, с смотрить оживленіемъ и настоятельно говорят къ слушателямъ, призывая ихъ разд

лить съ нимъ тѣ блага, которыя онъ пріобрѣлъ изъ са просанія. Павель, стоящій на переднемъ планѣ, держить въ ружахъ книгу и мечъ; онъ смотритъ грозно и строго, и готовь за

<sup>1)</sup> Cu. Neudörfer: Nachrichten von d. vornehmsten Kunstlern Nürnberg, S. S.

ишать слово Божіе и сокрушить богохульниковь нечомь духовнымь; ъ немъ олицетворенъ холерический темперамента. И какан, -- приввляеть авторь, -- встинно мастерская законченность самаго исполенія! Какъ она идеть къ высокому содержанію предмета! Сколькоостоинства и благородства въ этихъ разнообразныхъ и характерихъ головахъ! Какая простота и какое величіе въ линіяхъ драпиовки и высокое статуарное спокойствіе въ движеніяхъ. Здёсь уже вть ничего оскорбляющаго глазъ; никакихъ мелочнихъ и угловаыхъ изгибовъ на складкахъ; ничего произвольнаго и фантастичекаго ни въ чертахъ лицъ, ни въ отделке волосъ и т. д. Колоритъ акже въ высшей степени законченъ и исполненъ поразительной правлы и теплоты. Оть прежней пестрой и дессированной манеры г ръзкаго обозначенія формъ почти не осталось следовъ: везде кражи положены свободно, обдуманно и густо. Поистинъ, худомснику. жончившему такое произведение, можно было разстаться съ міромъ, бо ипль его въ искусствъ была достигнута: произведение это бездюрно ставить его на одну линію съ величайшими мастерами, которыми. праведливо гордится исторія искусства».

Объ картины, которыми великій художникъ такъ достойно потилъ родной городъ и которыми, дъйствительно, завершилась многогътняя творческая дъятельность его въ области живописи, въ течевіе въка висъли въ одной изъ залъ июренбергской ратуши, послъчего, пріобрътенныя великимъ курфюрстомъ баварскимъ Максимиліаномъ, были перенесены въ Мюнхенъ, гдъ въ настоящее время явняются одною изъ неличайшихъ драгоцънностей знаменитой пинакотеки. Въ самомъ Нюренбергъ на мъстъ прежнихъ оригиналовъ повъщены были копіи, исполненныя Георгомъ Гертнеромъ (въ 1627 г.), при чемъ подъ копіями оставлены были прежнія надписи, которыя не были взяты курфюрстомъ, по религіознымъ и политическимъ соображеніямъ, вмъстъ съ оригиналами.

Къ объимъ картинамъ художникомъ изготовлено было нъсколько этмодовъ, изъ которыхъ три сохранились для насъ: на одномъ изънихъ, находящемся въ коллекціи Руселя въ Лондонъ, карандащомъ на зеленой бумагъ представлена филура ап. Іоанна, какою мы видить ее въ самой картинъ; на другомъ, находящемся въ Берлинскомъ кабинетъ гравюръ, на желтой бумагъ мъломъ исполнена го-

лова ап. Марка; на третьемъ, подобномъ предыдущему и хранящемуся тамъ же,—голова ап. Павла 1).

Таковы важнъйнія изъ произведеній гравюры и живописи, до шедшихъ до нашего времени отъ послъдняго періода творческой дъятельности великаго мастера, и таковъ ихъ общій характерь въ связи съ тъми новыми религіозно-политическими движеніями въ Германіи, которыя, какъ было отмъчено выше, не могли остаться безъ серьезнаго вліянія на художника.

Говоря о художественных работахъ Дюрера, нельзя не соснуться вопроса о тёхъ скульптурных произведеніях, хранящихся въ различныхъ общественныхъ и частныхъ собраніяхъ, которыя, по крайней мъръ нъсколькими изъ авторовъ, писавшихъ о Дюреръ приписывались этому художнику. Въ числъ такихъ скульптурныхъ произведеній указывали, напримірь, рядь рельефовь изъ кельгейчскаго камня: въ Британскомъ музев съ изображениемъ ромсовния Іоанна Крестителя; въ Брауншвейтскомъ музев съ изображением проповыди Іоанна Крестителя; въ собраніи семинарін въ Брюгте съ изображениемъ посъщения св. Елисаветы Богородицею; всъ три въ величину большихъ гравюръ Дюрера, съ пометками монограммою художника и цифрою года (1510 на первомъ и 1509 на второмъ и третьемъ). Далъе, въ собраніи Ротшильда въ Вънъ медальонъ изъ камия съ портретнымъ изображениемъ Зебальда Шрейем и съ монограммою Дюрера; въ собраніи фамиліи Имгоффъ въ Нюренбергъ серебряный рельефъ, прикръплявшійся къ крышкъ небольшого туалетнаго ящичка, съ изображениемъ нагой женщины, которы стоить синною къ зрителю, съ простынею въ левой руке, а правою облокотившись на колонну (съ моногр. Дюрера и цифрою 1509 г.); въ собраніи Феликса въ Лейпцигв рельефъ изъ камия съ телью же сюжетом; въ Мюнхенскомъ собраніи рельефъ изъ дерева съ так же сюжетом»; въ фамильномъ собраніи нюренбергскихъ граждавъ Бегайма портреть изъ камня одного изъ членовъ этой фамили, современника Дюрера, съ помъткою 1526 годомъ и монограммою Дюрера; два рельефа въ королевскомъ собраніи въ Берлинъ съ портретами Меланхтона п Пиркиеймера, съ монограммами Дюрера в

<sup>1)</sup> Первый изъ этихъ этюдовъ исполненъ въ 1525 году, два другіе—въ 1526 г.: последніе два воспроизведени у Lippmann, Taf. 72 и 87.



цифрово 1526 года; рельефъ изъ дерева въ коллекціи Брентано въ Амстердам'в съ портретами Якова Гербарда и Маріи Кротеръ, съ ном'вткою 1527 годомъ и монограммою Дюрера; рельефъ изъ дерева, изображающій Адама и Еву подъ деревомъ (въ герцогскомъ собраніи въ Гот'в); Христось на кресть — рельефъ изъ слоновой кости въ Мюнхенскомъ королевскомъ собраніи; пр. Богородица съ младенцами Христомъ и Іоанномъ — рельефъ изъ дерева въ собр. Леимена въ Инсбрукк'в, безъ пом'втокъ цифрами и монограммою Дюрера, и нъв. др. 1).

Каково могло быть истинное отношеніе Дюрера ко всёмь этимь скульитурнымь работамь? Быль ли создателемь ихъ самь великій художникь, или кто-либо изъ другихь, второстепенныхъ мастеровь, исполнявшихъ ихъ по рисункамъ его, или наконецъ кто-либо изъ тёхъ, довольно многочисленныхъ поддёлывателей, которые столь часто поставляли монограмму Дюрера съ подходящими цифрами года на произведеніяхъ зав'ёдомо фальшивыхъ, достов'ёрно принадлежавшихъ другимъ мастерамъ, или самимъ этимъ фальсификаторамъ, при чемъ ни явное несходство стиля этихъ произведеній съ подлинными произведеніями Дюрера изъ тёхъ же годовъ, ни грубое несовершенство работы, ни р'ёзкое различіе въ способахъ трактовки самыхъ сюжетовъ и т. д., не казались фальсификаторамъ достаточнымъ препятствіемъ для постановки на такихъ произведеніяхъ монограммы великаго художника ради увеличенія денежной стоимости ихъ.

Отношеніе различных изслідователей къ рівшенію этих вопросовъ оказывалось весьма различнымъ по существу. Съ одной стороны, такіе авторы, какъ J. Heller 2), Ch. Heaton 2) и ніж. др., приводять довольно длинные списки скульптурныхъ работь, признаваемыхъ ими за подлинныя работы самого Дюрера, помимо какого бы то ни было критическаго изслідованія, на томъ единственномъ осно-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Charles Healon: fhe history of the life of Albrecht Durer of Nurnberg, p. 238 sqq.



<sup>&#</sup>x27;) Изъ этихъ скульптурнихъ произведеній одно—рофосние Крестителя Іоапна—воспроизведено въ фотографія у Charles Heaton: the history of the life of A. Durer of Nurnberg, на таба. въ 238 стр.; а другое — серебряний рельефъ съ изобр. пагой женщины—воспр. у Thausing II, S. 49.

<sup>2)</sup> J. Heller: das Leben und d. Werke A. Durer II, S. 268 ff.

ванін, что произведенія эти пом'вчены монограммою Дюрера. Съ другой стороны, изследователями более комистентными и серьезными принадлежность этихъ скульптурныхъ работъ самому Дюреру решетельно отвергается. Такъ, по мивнію А. Ширингера 1) всё эти скультурныя работы, прицисиваемыя самому Дюреру, въ дъйствительности не принадлежали ему, котя въ некоторыхъ случаяхъ и могли бить исполнены другими мастерами по рисинкама его. Равнымъ образомъ, и по мивнію Таузинга з), всів эти скульптурныя произведенія таковы, что ни одно изъ нижь не можеть быть признано собственюручною работою Люрера, за исилючениемъ, повидимому, серебрянаю рельефа изъ собранія Имгофъ, который возможно приписать самому художнику съ большой вёроятностью. Истиннаго автора большей части этихъ скульптурныхъ работъ Таузингъ предполагаетъ въ лицъ нюренбергскаго скульштура Георга Швейлера, родившагося въ 1613 году и умершаго въ 1690 году на родинъ Дюрера. Здъсь этоть скульпторъ неоднократно копировала гравюры и рисунки Люрера, воспроизводя ихъ въ рельефахъ, (таковы, напр., портреты Мелантона и Лиркгеймера), тогда какъ въ другихъ случаяхъ на релефахъ, исполненныхъ имъ самимъ, по его мивнію, въ стиль Дюрера, дълалъ помътки монограммой великаго художника, ради увеличени ихъ денежной ценности... И действительно, среди перечесленных рельефовъ изъ камня и дерева большая часть ихъ настолько близо подходить не только по внешнимъ размерамъ своемъ, но и по техникъ исполненія, къ размърамъ и техникъ большихъ гравюръ Дърера (на деревъ), что вліяніе на нихъ этихъ последнихъ стаповится несомивнимы. Контуры всёхы фигурь очерчены вы этехь рельефахъ съ тою же ръзкостью, какъ и въ большинствъ граворъ на деревъ; напротивъ, округленность всъхъ формъ слишкомъ незначительна, указывая на то, что чувство пластической формы недостаточно развито у создавшихъ ихъ мастеровъ, работавшихъ въ этихъ случаяхъ болъе подъ вліяніемъ изученія гравюръ великаю художника, чёмъ подъ непосредственнымъ вдіяніемъ изученія живой натуры или даже скульптурныхъ произведеній, создаваемыхъ съ соблюденіемъ истинныхъ требованій пластическаго изображенія.

<sup>. &#</sup>x27;) A. Sgringer: Dürer, S. 118.

<sup>2)</sup> Thausing: Durer, Gesch. seines Lebens etc. II, S. 46 ff.

Что касается серебрянаго рельефа въ собраніи Имгофъ, то вопреки мевнію Таузинга, едва ли и онъ можеть быть признань произведеніемъ самого Дюрера, хотя, какъ изв'ястно, художникъ и обучался въ детскіе годы ювелирному делу въ мастерской своего отца. Правда, въ рельефъ обнаруживается то же глубокое знаніе пластическихъ формъ, какое мы видимъ въ несомибникиъ произведенияхъ Дюрера изъ того же періода, --- въ картинахъ, рисункахъ и гравюракъ, въ которыхъ воспроизводится нагое человъческое тъло: а въ постановив фигуры, какъ и въ простой, естественной композиціи рельефа сказываются тъ же простота и естественность, какія столь свойственны большей части работь самого Дюрера въ эту эпоху. Твиъ не менве, бросающееся въ глаза близкое сходство этой нагой женской фигуры, стоящей спиною къ зрителю и держащей въ одной рукв простыню, съ подобною же женской фигурой въ группв такъ называемыхъ «четырехъ въдьмъ» (см. напіъ рис. № 14), въ гравюръ на мъди, заставляеть насъ предположить и въ разсматриваемомъ рельефѣ скорье видоизмъненную колію пеизвъстнаго мастера съ указанной фигуры въ гравюръ Дюрера, чъмъ собственноручичю работу художника.

Такое же происхождение должно быть признано и для двухъ другихъ рельефовъ съ твиъ же самымъ сюжетомъ (изъ камия и дерева), находищихся въ Мюнхенъ и Лейпцигъ.

Принимая кром'в того въ соображеніе, въ добавленіе къ сказанному, 1) что въ многочисленныхъ собственноручныхъ записяхъ Дюрера среди существующихъ въ нихъ точныхъ и ясныхъ указаній разнообразнихъ произведеній, исполненныхъ художникомъ, не встрѣчается ни одного указанія на какія бы то ни было скульптурныя работы его; 2) что ни у одного изъ современниковъ Дюрера не находимъ достов'врныхъ свид'втельствъ о какихъ-либо скульптурныхъ произведенихъ художника, какъ не находимъ ихъ п въ каталогахъ 16 и 17 в'вковъ съ перечисленіемъ вс'яхъ работъ Дюрера, вопедшихъ въ фамильное собраніе Имгофъ; наконецъ, 3) что исторія происхожденія вс'яхъ скульптурныхъ произведеній, приписываемыхъ Дюреру остается настолько невыясненною, что невозможнымъ оказывается просл'ядить посл'ядовательный переходъ каждаго изъ нихъ отъ момента создавія до времени пріобр'втенія посл'яднимъ влад'вльцемъ; можно утверждать,

что по вопросу о принадлежности всёх стихъ скульитурныхъ произведеній самому Дюреру, какъ ихъ исполнителю, единственно возможнымъ отв'юмъ долженъ быть отв'ять отрицательный.

Съ конца 1526 года прекращается художественная д'ятельность Дюрера, и отъ последнихъ месяцевъ жизни его мы не внаемъ. за исключениемъ работь по окончанию теоретическихъ сочинений, какихъ бы то ни было произведеній великаго мастера. Могучія нькогда силы этого колосса въ искусствъ были теперь въ конецъ попорваны, —и это было естественно. Въ теченіе слишкомъ сором лътъ художественной своей дъятельности этотъ изумительный по богатству прирожденных способностей организмъ, одаренный божественнымъ огнемъ вдохновенія, творилъ изъ себя съ тою щедростью генія, которая, обогащая окружающій міръ множествомъ драгодъннъйшихъ произведеній искусства, становящихся орудіями челоловъческаго прогресса и украшающихъ жизнь, --- въ то же время ил самого творца ихъ оказывается подобною пламени, безжалостно ею сожигающему, въ которомъ сгораетъ физическій организмъ въ въчныхъ порывахъ творящаго духа, неизменно стремящагося къ достиженію совершенства. И если мы вспомнимъ, какъ жилъ и работаль великій художникь во всв предыдущіе годы съ момента выступленія своего на арепу деятельности въ сфере искусства; если вспомникъ, какимъ неустаннымъ, упорнымъ трудомъ наполнена была вся эта жизнь его; какъ всецвло сливался художникъ съ разнообразнъйшими творческими замыслами, возникавшими въ душтв его; навъ глубою и искренно онъ волновался, страдаль или восторгался въ соотвытствіи съ тіми художественными образами, какіе населяли его творческую фантазію; какъ, наконецъ, близко и непосредственно захватывали его интересы окружающей жизни съ ея серьезнъйними запросами въ области религи, политики и т. д.,-то станетъ нонятнымъ, что силы художника, какъ бы велики онв ни были, должни были, наконецъ, истощиться.

Ко всему этому рядъ физическихъ немощей за послъдніе годы окончательно сломиль организмъ. Самъ Дюреръ въ своемъ дисениям нидерландскаго путешествія упоминаеть о какой то тяжкой, немъльчимой бользни, которую онъ получиль въ Нидерландахъ, простудившись во время далекой поъздки къ берегу моря (въ декабръ

1520 ж) съ малью посмотрать на выброшенный морем трупъ колоссильнаго по размерамъ инта. - «И во время пребыванія моего - Въ примерской своронь, — уже весною писалъ онъ — постигла меня какая-то удивительная бользиь, о которой я никогда еще не слышалъ ни отъ одного человъка, и эта болъзнь не оставляеть меня до сихъ поръ»...-Последующія событія показали, что болезнь эта не только не оставила его, но съ каждымъ годомъ развивалась все больше и больше, истощая физическій организмъ. По одному изъ рисунковъ, исполненному Дюреромъ, повидимому, для кого-либо изъ врачей, съ которымъ художникъ желалъ посовътоваться заочно 1), Дюреръ изобразиль себя стоящимъ, безъ одежды до бедеръ, и показывающимъ правой рукою на желтоватое пятно въ левой нижней части брюшной полости, въ мъсть нахожденія почки. Напинсь, слъланная на рисункъ самимъ художникомъ, поясняетъ содержаніе рисунка следующими словами: «тамъ, где находится желтое пятно, на которое указываеть палецъ, тамъ у меня болитъ 2). На этомъ рисункъ, исполненномъ (какъ и въ предыдущихъ портретныхъ изображеніях Дюрера при помощи зеркала) съ обычною у художника жизненной правдой, мы видимъ, вмъсто прежняго, цвътущаго здоровьемъ и красотою образа его, внушающій глубокое къ художнику состраданіе обликь серьезно больного, изнемогающаго оть страданій человъка, со впалыми щеками, удлиннившейся бородой, поръдъвшими теперь, нівкогда столь пышными волосами, съ вначительно исхудавшимъ тъломъ, -- со всъми признаками продолжительной и изнурительной болѣзни его <sup>3</sup>).

Въ началъ весны 1528 года бользнь эта, повидимому, подъ вліяніемъ новой простуды, получила новыя тяжкія осложненія, приведшія великаго художника въ теченіе нъсколькихъ дней къ роковой преждевременной развязкъ: 6 апръля 1528 года Дюреръ скончался

<sup>&#</sup>x27;) Рисуновъ этотъ, находящійся въ Бременскомъ музет, воспроизведенъ у Lipmann, Taf. 130.

<sup>2) &</sup>quot;Do der gelb fleck ist vnd dem finger drawff dewt, do ist mir we".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Еще болые рызкія органическія измыненія во всемы внышнемы обликы хуложинка находимы вы гравюры (на деревы) неизвыстнаго мастера, изданной уже послы смерти Дюрера, но исполненной съ него, повидимому, вы послыдніе мысяцы жизни хуложника. Ом. у. Bartsch № 156, у Heller № 1953.

на 57 году своей жизни. На бронзовой доскъ скроинаго памятивка, поставленнаго надъ могилой его на нюренбергскомъ кладбищъ св. Іоанна, надгробная надпись, составленная ближайнимъ другомъ почившаго, Вилибальдомъ Пиркгеймеромъ, гласила:

## ME. AL. DU.

QUICQID ALBERTI DURERI MORTALE FUIT. SUB HOC CONDITUR TUMULO. EMIGRAVIT VIII IDUS APRILIS MDXXVIII °1).

<sup>2)</sup> Т.-е. "Памяти Альбрехта Дюрера. То, что было у Альбрехта Дюрера смертнаго, лежить подъ этой могильною насывью. Переселился (почиль) 6 аврыля 1536 года".

## ГЛАВА XII.

Литературное наследіе Дюрера.—Сохраннявніяся стихотворенія художника.—Теоротическія сочиневія его но попросама искусства.—Исторія наз составленія Дюрерома.— Ихъ содержаніе и значеніе.

Сохранившееся для насъ, въ цёломъ довольно значительное, зитературное наслъдіе великаго художника, подарившаго міру за сорокъ лёть своей творческой дёятельности поистинё колоссальныя богатства въ произведеніяхъ гравюры и живописи, является тёмъ драгоцённымъ дополненіемъ къ этимъ послёднимъ, которымъ изслёдователь можеть и долженъ воспользоваться въ качествё матеріала какъ для полнаго освёщенія личности Дюрера, такъ и для выясненія всёхъ пріобрётеній, сдёланныхъ имъ не только въ обрасти практики искусства, но и его теоріи.

Быть можеть, ни въ чемъ другомъ, кромѣ первыхъ дѣтскихъ попытокъ мальчика-самоучки показать свое умѣнье въ качествѣ рисовальщика,—попытокъ, обнаружившихъ блестящія прирожденныя способности будущаго художника, богатая художественная натура Дюрера, искавшая самыхъ разнообразныхъ путей для своего выраженія, не сказалась съ такою непосредственностью, какъ въ тѣхъ характерныхъ стихоторыя дошли до насъ почти полностью 4).

<sup>&#</sup>x27;) Всехъ стиховъ, написанемъ Дюреромъ, для насъ сохранилось около 640. Изъ нихъ около 420 стиховъ опубликовани били, на основании стариннихъ списковъ съ рукониси художника, у von Murr: Journal zur Kunstgeschichte, (1779), куда били присоединени и тъ стихи Дюрера, которими сопровождались иъкотория изъ его граворъ на деревъ. Тъ же стихи перепечативались неоднократно въ изданияхъ Campre Reliquien, S. 68 ff.; Thausing: Dürers Briefe etc. S. 148 ff., Conway: literary remains, p. 280 sq., Hedton: the hystory of the life of A. D., p. 248 sq. Въ издании Lange und

Художнику, усивытему создать къ этому времени цёлый рядь превосходней пихъ произведеній гравюры и живописи; умёвшему съ поразительнымъ для эпохи совершенствомъ воплотить въ нихъ разнообразней концепціи творческаго своего духа, представляется желательнымъ и возможнымъ—попробовать свои силы въ неизведанномъ имъ еще ранее роде художественнаго творчества, ез делеменности поэтической. И не имёвшій до того времени никакого знакомства съ самыми элементарными правилами стихосложенія, искренно уб'єжденный въ томъ, что достаточно только имёть въ душ'є своей чувства и мысли, достойныя поэтическаго воспроизведенія, чтобы съ усп'єхомъ писать стихотворенія, какія пишуть признанные поэты, художникъ действительно создаєть едно за другимъ цёлый рядь стихотворныхъ произведеній разнообразнаго содержанія.

Съ необыкновеннымъ простодушіемъ и искренностью самъ Дюреръ разсказываеть въ своемъ рукописномъ сборникъ стихотвореній о первыхъ своихъ неудачныхъ попыткахъ на этомъ новоть поприщъ творческой дъятельности, какъ и о своемъ непреклонномъ желаніи—продолжать, несмотря на первыя неудачи, начатую итъ дъятельность, приводя вмёсть съ тъмъ и позднъйние образцы своихъ поэтическихъ работь, на основаніи которыхъ каждый изъ читателей могь бы судить о дальнъйшихъ успъхахъ, сдъланныхъ заторомъ.

«Самые первые стихи, — передаеть здась художникь, — которые я написаль (въ 1509 году) были сладующие два, изъ которыхъ одина ималь столько же слоговъ, сколько и другой, и относительно которыхъ я думалъ, что они хороши, когда я написалъ ихъ такить образомъ:

Du aller Engel Spiegel und Erlöser der Welt, Dein grosse Marter sei für mein Stmil ein Widergelt 2).

Эти стихи я показаль Вилибальду Пиркгеймеру, но онъ сталь насмъхаться надо мною и сказаль, что каждый стихъ не должень

Fuhse: Dürers schriftl. Nachlass, S. 74—98, количество ранбе известных стяхов увеличено на 226, благодаря отыскавно новаго списка съ рукописи Дюрера, находивнагося въ частной коллекціи Фромана въ Нюренбергь и превосходищаго всъ остапние полнотой матеріала.

<sup>&#</sup>x27;) Cu. Lange und Fuhse; S. 74 ff.

<sup>2) &</sup>quot;О ты, образъ всемъ ангеламъ и Спаситель міра.
Твое всинкое мученичество пусть послужить спасеніемъ за гражи мон.

**имъть боль**е 8 слоговъ. Тогда я принядся снова за работу и написаль слъдующіе 18 стиховъ, изъ которыхъ каждый имъть по 8 слоговъ.

Mit grosser Begier, Ehr und Lob Bitte ich Gott um die acht Gob...

## Oder also:

Mit allem Fleisse darnach streb, Billig wird der ein weis Mann gnennt, Den Reichtum und Armut nit blendt... Der Mann pflegt auch grosser Weisheit, Der Wollust und Trauren gleich treidt. Der Ehr und Schand gleich tragen kann. Auch ist der ein fost weiser Mann, Wer sich erkennt and Ubel lat, Der Mann ist auf Weisheit Pfad. Wer für Rach Erbarmd seim Feund thut Des Weisheit verjagt die Hellnglut. Wer Teufels Anfechtung erkennt, Der bsteht sie, dem Gott Weisheit sendt. . Wer in Allem sein Herz rein bhält, Der hat der Weisheit Kron erwöhlt. Und wer Gott ganz recht liebend ist, Der ist ein frommer weiser Christ \*).

Однако и эти стихи не понравились Вилибальду Пиркгеймеру. Тогда я попросиль Лазаря Шпенглера, чтобы онъ разъясниль миж истинный смысль стихосложенія. Онъ сдълаль это, написавши затъмъ сладующее.

<sup>&#</sup>x27;) "Съ великить желапіемъ, честью и хвалою прошу я Господа о следующихъ восьми дарахъ"... Или такимъ образомъ: "Съ величайшимъ стараніемъ стремись къ тому, чтобы Господь далъ тебе восемь даровъ премудрести. По справедливости тотъ человекъ можеть быть названь мудримъ, котораго не оследиветь ни богатство, ни бёдность. Тотъ человекъ также обладаетъ большою мудростью, который одинаково уметь переносить и радости, и горе. Равнимъ образомъ и тоть оказывается весьма мудримъ человекомъ, кто въ состояніи одинаково переносить и почетъ, и позоръ. Кто себя самого познаетъ и допускаетъ порицапіе себя самого, тоть стоить на пути къ мудрости. Кто за ненависть платить врагу состраданіемъ, мудрость того разгоняеть адское пламя. Кто ясно понимаетъ дъявольскія искущенія, тоть устоить противъ нихъ, ябо тому Господь посылаеть мудрость. Кто во всемъ соблюдаеть чистимъ свое сердце, тоть получаеть венецъ премудрость. И кто истино любить Господа Бога, тотъ есть благочестивий и мудрый христівнивъ",

Wer um Gott diese Gnad erwürbt,
Fährt wol ohn zweifel, so er stirbt:
Der wird ein weiser Mann gespürt,
Den Gold und Armut nicht verführt.
Dem Lini ich auch gross Weisheit zu,
Dem Fried und Trauren bringt gleich Ruh.
Dem ist gross Weisheit zugethan,
Der Ehr und Schand gleich tragen kann... ') etc.

«Послѣ того какъ онъ прислаль мнв вышеприведенное стихотвореніе, онъ передаль мив черезь посредство Вилибальда Пиркгеймера еще и другое»... Это другое стихотвореніе, цитируемое Дюреромъ далъе полностью и по размърамъ значительно превышающее первое, наполнено было самыми такими наситыками Шпенглера налъ начинающимъ свои поэтическіе опыты художникомъ. «Вы, конечно, хорошо знаете, -- обращается онъ здёсь къ Дюреру, -- одного человёка, съ длинными выющимися волосами и волнистою бородой, который имъль отъ рожденія превосходныя способности живописца. Къ сожальнію однако, такъ какъ онъ научился читать и писать, онъ ръшиль, что этого достаточно для того, чтобы заняться и искусствомъ писательства, и началъ писать стихи. Какъ бы однако при этомъ не произодило съ нимъ то, (продолжаетъ авторъ стихотворепія), что случилось ніжогда съ однимъ сапожникомъ, который, увидъвши однажды картину, выставленную художникомъ, сказалъ: «картина въ общемъ мнв нравится, но сапоги написаны неудачно!> Посл'в этого художникъ, услышавши суждение сапожника, сняль картину и, исправивши заміченный недостатокъ, опять повісня ее на прежнее мъсто. Сапожникъ возгордился по этому поводу и, когда проходилъ снова передъ исправленной картиной, сталь опать критиковать ее, говоря, что и одежда сдёлана плохо, и складки лежать невёрно и т. п. Тогда художникь, слышавшій это, замётых ему: «помни, что твое дъло-шить сапоги, а не одежды, н ты напрасно считаеть себя знатокомъ того, что знаеть хорото только портной; поэтому сов'тую теб' заниматься лучше однимъ своимъ

<sup>1)</sup> Такимъ образомъ, это стихотвореніе Шпенглера является переложеність тіхъ 18 стиховъ самого Дюрера "о восьми премудросталь», которые представлени были художникомъ Шпенглеру и которые этотъ послідній думаль изложить здісь въ новой и лучшей виішней формі, чтобы показать Дюреру, какъ доджно писать стихи надлежащимъ образомъ.



гвломъ». Подобный же советь, — заканчиваеть авторъ стихотворенія,—я могу дать и этому живописцу, который сталь заниматься писаньемь стиховъ»...

Чрезвычайно интересенъ и знаменателень отвъть Дюрера на им незаслуженныя издъвательства Шпенглера, — отвъть, въ котогоромъ художникъ показываетъ, насколько серьезны были задачи жо, когда онъ принимался за этоть новый для него родъ творческой дъятельности.

«Существуеть въ Нюренбергв, — писалъ Дюрерь въ своемъ отвътномъ большомъ стихотворении Шпенглеру, -- одинъ человъкъ, который магистратомъ города признается очень полезнымъ за то, тто умветь писать двловыя бумаги 1). Почитая себя однако въвиду этого настоящимъ писателемъ, который въ состояніи — исправлять самые недостатки людей своими насмёнками, онъ сталъ издёваться, между прочимъ, и надо мною за написанное недавно мною стихотвореніе о восьми премудростяхъ. Такъ какъ оно ему не понравилось, то онъ сравниль меня съ сапожникомъ, который осуждаль картину Апеллеса до техъ поръ, пока тогъ не назвалъ его глупцомъ. Вмёсть сь тымь человыкь этогь предписываеть мин оставаться только живописцемъ и не браться ни за какое другое занятіе. Я же рішительно протестую противь этого и увёрень, что ни одина умный человъкъ не станетъ меня порищать за то, что я желаю научиться тому, чего не знала еще рание. Ибо съ темъ человекомъ, который не хочеть знать въ своей живни ничего кромъ одного, легко можеть случиться то же, что съ нъкіимъ нотаріусомъ, который зналь одинъ единственный образенть формуляра для всёхъ; а когда къ нему пришли однажды двое вивств и попросили написать для нихъ каждому особую бумагу, то у бъднаго нотаріуса не нашлось для этого никакихъ знаній, и онъ одбладся предметомъ всеобщаго посм'аднія, Для того, чтобы и со мною не случилось ничего подобнаго, я считаю необходимымъ-не скупиться на изучение самых различных предметовь и думаю, что если употреблю на изучение достаточно старанія и силь, то со временемь сумпю прійти нь хорошимь результатамь... Воть почему, -- заканчиваеть Дюрерь, како бы ни издивался упомянутый писатель города Нюренберга надъ моими стихотвореніями, я все-таки и впредь буду учиться писать ихг.....

<sup>1)</sup> Дюреръ намекаетъ на дъятельность Шпенглерз въ городскомъ магистратъ

Такимъ образомъ, не пистою забавою, не развлечениемъ оказывалось для Дюрера писаніе стиховь, но одниму из серьезниц средствъ того умственнаго и нравственнаго совершенствованія, къ которому великій художникъ стремился въ теченіе всей свою жизни и встыи, доступными для него способами. И следуя таком стремленію своему, онъ дъйствительно въ продолженіе ближайших двухь лёть успёвветь создать довольно значительное количество стихотвореній на различныя темы, большею частью религіозно-нравственнаго содержанія, какъ, напр., стихотноренія: «о глома мірть», «о семь часах дня, вы которые страдаль. Христось, чо добрыль и звил друзьяхи», «пристіанскія размычиленія о смерти», стихотворенія, посвященния Пресв. Богородицы, св. Екатерины, св. Варвары, св. Маримину: къ нимъ присоединиются такія стихотворенів, какъ «мколный учитель», «отвыта живописцу Конраду Меркелю» и др., неръдко оставлявшіяся художникомъ-авторомъ безъ опредъленныхъ заглавій 1.

Большая часть этихъ стихотвореній ро всёхъ отношеніяхъ: и по глубинѣ и ясности мысли, и по искренности изображаемыхъ въ нихъ чувствъ, и по самой даже внѣшшей формѣ производятъ на читателя весьма благопріятное впечатлѣніе, представляя собою образцы стихосложенія, мало отличающіеся мо общимъ своимъ достоинствамъ и недостаткамъ отъ стихотворныхъ произведеній большинства признанямыхъ поэтовъ того времени. И только громадность чисто художественныхъ работъ Дюрера въ последующіе годы, повидимому, заставила художника прекратить столь удачно выполнение поэтическіе опыты его, прибавившіе еще новый янтересный матеріалъ для характеристики его личности съ тѣма высокими и чистыми ея стремленіями, съ тою честностью отношенія ко всякой работѣ, за которую когда-либо принимался художникъ, съ тою серьевностью в тщаніемъ, — какими отмѣчены были всегда в всѣ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Нѣкотория ней этих стихотвореній, составляющих ва общена, кака как сказано, свыше 600 стихова, были отпечатани па летучих листкаха са гравирани художника, кака, напр.: стихотвореніе второе, гда гравира представляла Христа на креста между Пр. Богородицей и Іоаннома (у В. 55. Н. 1632); четвертое, гда на гравира нвображена ландскиемть со смертью (В. 182, Н. 1901), и деватое са ввображений школьнаго учителя и даскольких занимающихся переда нима ученикова (у В. 133, Н. 1900). Всё три гравюри, на коториха напечатани эти стихотворенія относятся въ 1510 году.

робще иногоразличныя работы великаго мастера, внушая къ нему сеобщее глубокое и искреннее уважение.

Если таково было значеніе поэтических созданій художника, омогающихъ въ связи съ другими данными болбе полному освъщенію ысоко-идеальной личности Дюрера, — то гораздо болье общирнымъ, много болье важнымь оказывается значение теоретических научноудожественных трудовъ его, которыми захватываются предметы, мъющіе общій интересъ, и притомъ не только историческій, но въ звастных частях и постоянный, вачно живой, - время отъ времени нова привлекающий къ себъ силы выдающихся дъятелей искусства философско-научнаго мышленія. — Важность и интересь этихъ воретическихъ изследованій художника таковы, что делають эти оследнія въ полной мере заслуживающими подробнаго разсмотреія ихъ, съ одной стороны, въ самомъ процессъ постепеннаго ихъ озиланія; съ другой, во внутреннемъ содержаніи техъ результатовъ, акіе получены были художникомъ изъ всёхъ его изысканій. Тому І пругому посвящаемъ мы, въ виду этого, всю остающуюся часть юследней главы предлагаемаго изследованія.

Теоретическія сочиненія Дюрера, составлявшіяся художникомъ гь различное время на протаженіи цёлаго длиннаго ряда лёть, согранились для насъ какъ въ печатных изданіях, давно уже сдёцавшихся чрезвычайно цённою библіографическою рёдкостью, такъ і въ нёсколькихъ драгоцённёйшихъ рукописях, находящихся въ немногихъ западно-европейскихъ хранилищахъ. И послёднія въ дополненіе къ первымъ имёють въ высшей степени важное и сущетренное значеніе.

Тому, кто вздумаль бы судить о количествъ затраченной хуцожникомъ на эти изслъдованія работы только на основаніи одникъ
печатныхъ изданій его, — періодъ составленія Дюреромъ его теорегическихъ сочиненій не представился бы слишкомъ значительнымъ:
его первое по времени изданія сочиненіе—«Underweysung der Messung» было выпущено въ свъть въ 1525 году; второе сочиненіе
«etliche underricht zu befestigung der Stett etc.» вышло въ 1527
году; наконецъ третье—«von menschlicher Proportion» издано было
въ 1528 году. Совствъ иначе представляется дёло созданія Дюреромъ этихъ сочиненій, когда мы знакомимся съ содержаніемъ самыхъ рукописей его, въ которыхъ передъ нами ясно раскрывается

самый процессь постепеннаго, многольтияго собиранія авторожь с отвътствующихъ матеріаловъ для своихъ сочиненій, шроцессь в степеннаго созиданія теоретических взглядовь его по различни вопросамъ искусства, наглядно обнаруживающій здісь настойчил и неутомимую работу художника въ продолжение длиннаго рада пдовъ. Въ этомъ отношении изъ рукописей, хранящихся нына в библіотекахъ: Дрезденской королевской 1), Нюренбергской горог ской в и въ библіотекъ Британскаго музея в), особенно пънным являются последнія. Благодаря собственноручнымъ хронологическия помъткамъ самого Дюрера на отдъльныхъ дистахъ этихъ рукописи, гдв авторомъ то въ видв небольшихъ отрывковъ, несвязанил другь съ другомъ, то въ видъ болье или менье значительныхъ ж размърамъ и обработанныхъ экскурсовъ, излагаются мысли и взгиж, вошедшіе впосл'ядствін въ печатныя изданія его сочиненій, — ин узиемъ, что отдельныя части этихъ рукописей были написаны въ течей продолжительнаго періода времени, начиная съ 1508 года и конча годомъ смерти великаго художника. Изучающему эти рукописи ветрудно проследить, какъ путемъ многолетней работы у художно постепенно вырабатывались его теоретическіе взгляды, изъ года в годъ пополняясь въ своемъ внутреннемъ содержанін; видонзивням и улучшаясь въ то же время по формъ и становясь постепеню все болъе и болъе опредъленными, ясными и устойчивыми, под наконецъ, получають ту последнюю форму, въ какой мы ихъ велимъ въ печатныхъ изданіяхъ.

Весьма цёнными для изслёдователя являются эти рукописа Дюрера и въ другомъ отношении. Кромё того, что вошло въ печатвыя изданія сочиненій художника, мы находимъ въ нихъ еще весьми интересный и важный для раскрытія обширныхъ плановъ его прости

<sup>&#</sup>x27;) Описаніе и извлеченія віжоторыхъ частей Дрезденской рукопаси даня! Heller: d. Leben und Werken A. Dürers, II, S. 998—1006; также въ Naun anns Arthir für d. zeichn. Künste, Jahrg. IV (1858), S. 20 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Описаніе и извлеченіе частей Нюренбергской рукописи сділави Бектер<sup>ал</sup> въ Naumanns Archiv, ibid. S. 24 ff.

<sup>3)</sup> Нѣкоторыя части Лондонских рукописей Дюрера были издани у гон Zite въ Jahrb. für Kunstwissenschaft I (1868), S. 1—22; у Conway: Literary remains of L Durer, p. 187 sq. Кромъ того съ нанбольшею полнотою всъ неречисленния руковей опубликовани были въ изданіи Lunga und Fulise; Dürers schriftlicher Nachlas, S 238—378.

шато сочиненія о живописи, въ которомь Дюрерь намёревался соинить вь одно цёлое всё тё матеріалы, какіе давала ему многовтнян художественная практика его и тщательныя наблюденія надъмотами другихъ мастеровъ. Знакомствомъ съ обширными замыслами удожника по составленію такого общаго сочиненія, которое авторъодготовляль къ печати въ теченіе послёднихъ двадцати лёть своей изни, но которое никогда не было издано въ своемъ полномъбъемъ,—этимъ знакомствомъ обязаны мы всецьло рукописнымъ завткамъ художника, хранящимся въ библіотекахъ Нюренбергской и ританскаго музея. Такимъ образомъ, говора о теоретическихъ взгляахъ Дюрера, мы будемъ пользоваться въ послёдующемъ изложеніи къ какъ сочиненіями, изданными въ печати, такъ и рукописными вътками его, — послёдними по преимуществу въ тёхъ случаяхъ, огда онъ оказываются или важнёйшими, или исключительными исочниками свёдёній по соотвётствующимъ вопросамъ.

Сличая рукописные очерки Дюрера между собою, съ одной тороны, и съ печатными сочиненіями его, съ другой, мы ясно вимиъ, насколько, вследствіе болёзни и преждевременной смерти івтора, съузились рамки программы этихъ послёднихъ сраввительно ъ первоначальными планами, подготовлявшимися въ осуществленю уь рукописныхь замёткахь. Планы эти, какъ сказано, были въ напаль очень общирны: Дюрерь предполагаль составить и издать упоизнутое большое общее сочинение о живописи на пользу юношеству н всемь темъ любителямъ искусства, которые пожелали бы посвяпать свои силы занятіямь живописью. Сочиненіе это, которое авторъ tother назвать: «общением» искусству жоивописи» (ein Unterricht der Malerei) или «пищей для юношей, обучающихся живописи» (ein Speis der Malerknaben), должно было состоять изъ ивскольнихъ книгь. Въ первой изъ нихъ должны были разсиатриваться пропорчіч человъческого тала: сначала тіла ребенка, затімь взрослаго человъка, мужчины и женщины; во второй-пропорціи лошади; въ третьей миры и пропорців зданій; въ четвертой книго авторъ желаль разъяснить подробно законы перспективы; вы пятой намеревался говорить о своим и томнах; въ шестой о томь, какт домать краски в картинах подобными краскам самой натуры (т. е. о колорять въ произведеніяхъ живописи); въ седьмой-о композиціях картинъ,

и въ последней о томъ, какъ свободно *сочиняются* самые свят для картинъ безъ всякой посторонней помощи <sup>4</sup>).

Таковы были первоначальные замыслы Люрера, при чем т тогда, какъ ясно изъ приведенной программы, первымъ и важе шимъ отдъломъ всего сочиненія являлся отдълъ, посвященний 🐙 порциями человъческого тъла. Въ 1523 году Дюреръ намеревы выпустить въ свъть по крайней мъръ эту первую часть всего ширнаго сочиненія, которая, какъ показываеть Древденская рт пись этого года, была уже готова для печати, тогда какъ для оспь ныхъ частей были собраны къ этому времени линь сравнителя немногіе подговительные матеріалы. Однако въ 1523 году означи ная рукопись не была напечатана. Причиною этого послужило, указываеть впоследствін самь Дюрерь во введеній къ печатим изданію сочиненія о пропорціях (1528 г.), сознаніе автора, это ученіе его о пропорціяхъ не будеть достаточно понятно да изучающихъ, если имъ не будеть прежде того сообщено знане самат искусства измъренія. Въ виду этого, ранве изданія сочиненія о пр порціяхъ Дюреромъ выпущено было въ світь черезъ два года (въ 1525 году) именно такое сочинение, посвященное искусству измірей линій, поверхностей и тыль (Underweysung der Messung etc.), в торое и должно было дать желающимъ изучать живопись необъе димыя предварительныя свёдёнія, при помощи которыхъ становию возможнымъ ясное пониманіе ученія художника о пропорціяхъ

Въ промежуткъ между годами изданія этихъ двухъ сочиневітобъ измъреніяхъ и пропорціяхъ, —Дюреромъ было составлено и в 1527 году выпущено въ свътъ сочиненіе объ укръпленіи городов замковъ (Etliche underricht zu befestigung der Stett Schos un flecken), которое, какъ не относящееся по содержанію къ интерсующимъ насъ предметамъ, мы здъсь однако не будемъ разсиативать. Самсе сочиненіе о пропорціяхъ было издано, наконець в 1528 году, при чемъ изъ послъсловія издателя этого сочиненія и узнаемъ, что самъ Дюреръ успълъ при жизни просмотрыт і корректировать въ печати только первую книгу изъ четиреть составляющихъ все сочиненіе, тогда какъ остальныя три книги

<sup>&#</sup>x27;) Указатели предполагавшейся программы изъ объякь назг. рукописы съ! Lange und Fuhse, S. 280 f.

оти: и были написаны имъ до конца собственноручно, однако в мечати изданы были его друзьями только после его смерти, охитившей художника среди: трудовь его надъ этимъ общирнымъ вданиемъ <sup>4</sup>).

Такова въ немногихъ словахъ исторія созданія сохранившихся при насъ теоретическихъ сочиненій Альбрехта Дюрера. Обращаємся в тихъ содержанію.

Въ 1525 году появилось, накъ сказано, первое печатное сочитеніе художника, подъ следующимъ подробнымъ заглавіемъ: «Натавление во способахъ измърения, съ помощью циркиля и линейки. чиній, поверхностей и цильних тиль, составленное Альбрестом Дюнеромъ и напечатанное съ принадлежащими сюда рисунками на пользу истьмъ любителямъ искусства въ 1525 году» 2). Сочинение посвящено было знаменитому другу художника, Вилибальду Пиркгеймеру, и сопровождалось обширнымъ предисловіемъ, въ которомъ авторъ разъисняеть причины, заставивнія его приниться прежде всего за составленів, именно, этого теоретическаго труда, равно какъ и ть задачи, къ достижению которыхъ онъ стремился въ своей трудной работъ. «До послідняго времени, --писаль эдісь Дюрерь, ---въ нашихъ нізмецкихъ странахъ искусству живописи посвящали себя многіе способные юноши, которые, не имън никакихъ прочныхъ основъ, научались этому искусству только при помощи ежедневной практики. Такимъ образомъ, они выростали въ своемъ невъжествъ подобно дикимъ деревьямъ. Иравда, некоторые изъ нихъ, благодаря постояннымъ упражненіямъ, пріобратали постепенно свободный навывъ въ живописи; однако всв они вообще исполняли свои произведенія сильно, но необдуманно, доставляя ими удовольствіе не столько другимъ, сколько себъ самимъ. И потому истинине художники, опытные живописцы имъли право, видя такія необдуманныя произведенія, смъяться надъ слъпотою этихъ людей, ибо для истинио художе-

<sup>2) &</sup>quot;Underweysung der Messung mit dem Zirkel un richtsheyt in Linien ebnen und gantzen corporen durch Albrecht Durer zusamen getzoge und zu nutz alle kunstliebhabenden mit zugehörigen figuren in truck gebracht im jar. MDXXV. Gedruckt zu Xuremberg im 1525 jar."



<sup>4)</sup> Записименьная надансь указываеть здась точно и масто, и годь изданія, разно какь и мия яздателя: "gedruckt zu Nurnberg durch Ieronymum Formschneider auf Verlegung Albrecht Dürers verlassen Wittib im Jahr von Christi Geburt 1528 am letzten Tag Octobris".

ственнаго пониманія ність ничего боліве непріятнаго, чість опиба въ картинъ, хотя бы она была исполнена съ величанщить уссъдіемъ. А что такіе неопытные мастера находили удовольствіе в своихъ произведеніяхъ несмотря на ошибки въ нихъ, объясняета темь, что они никогда не обучались искусству измъренія, безь ютораго никто не можеть сделаться истиннымь художникомъ. Впрочемъ въ этомъ виноваты также и учивние ихъ мастера, которие сами не были знакомы съ такимъ искусствомъ... Въ виду того, что это последнее является такинь образонь истинным основанием жиеописи, я ръшиль сдълать починь въ этомъ дъль, чтобы дать возможность молодымь людямь, склоннымь къ искусству, научиться измъреніямъ съ помощью циркуля и линейки и почерпнуть изъ нихъ нстину и умънье смотръть, а благодаря этому, не только сдълать ихъ еще более склонными къ искусству, но и сообщить имъ более правильное и глубокое его пониманіе. Рашаюсь на это, несмотря на то, что въ настоящее время у насъискусство живописи многим презирается и о немъ говорять, будто оно служить идолопоклонству; думаю, несмотря на это, что всякій истинный храстіаннистоль же мало въ действительности приводится къ какому-либо лжевърію при помощи живописнаго образа или статун, какъ мало благочестивый человёкъ приводится къ убійству потому только, что онъ носить на боку мечь. Ибо нужно быть по-истинъ безсимсленнымъ человъкомъ, чтобы обожать самую картину или камень. Вообще же можно сказать, что образа служать скорбе улучшенію, чыть соблазну, если только они исполнены хорошо, художественно... Въ какомъ почетв находилось искусство у грековъ и римлянъ, это ясно воказывають сочиненія древнихъ авторовъ. Затімь оно было потеряно в въ теченіе цілой тысячи літь было забыто, пока наконець за последнія двести леть постепенно не оживилось снов въ произведеніяхъ итальянцевъ. Ибо утрачивается искусство легь, но снова пріобр'втается оно съ трудомъ и въ теченіе долгаго времени. Въ виду всего сказаннаго я надъюсь, что это мое предпріяти и наставленія не вызовуть пориданія со стороны людей благоразумныхъ, такъ какъ работа моя возникла изъ хорошихъ памъреній и предназначается на пользу всёмъ любящимъ искусство,--- не толью живописцамъ, но и скульпторамъ, ръзчикамъ камней, ювелирамъ, в вообще всёмъ тёмъ, кому можетъ пригодиться знаніе искусства измфренія...>

Написанное, такимъ образомъ, какъ ясно изъ предисловія, въ силу отсутствія у громаднаго большинства лиць, занимавшихся искусствомъ во всехъ его видахъ, какихъ бы то ни было научныхъ точныхъ основаній, самыхъ элементарныхъ свёденій въ искусствё измъренія линій, поверхностей и тъль, безь которыхь ни одно художественное произведение не можеть быть свободно отъ различныхъ ошибовъ, --- это сочинение Дюрера въ своемъ дальнъйшемъ содержанін оказывается приспособленнымъ, именно, къ уровню знаній такихъ представителей искусства, о которыхъ авторъ говорить въ своемъ предисловіи. Согласно Эвклиду и другимъ выдающимся математикамъ, здёсь излагаются въ порядке постепеннаго развитія основныя начала теометріи, на которыхъ должны поконться всевозможныя намеренія, теоретическія и практическія, въ приложеніи къ произведениять искусства и ремесла. И нельзя не привнать, что въ эпоху своего появленія, какъ и надолго еще въ теченіе последующаго времени, этотъ трактатъ Дюрера, несмотря на элементарность сообщаемых въ немъ сведеній, имель огромную ценность для всёхъ тёхъ художниковъ, составлявшихъ тогда преобладающее большинство, для которыхъ онъ оказывался единственнымъ руководствомъ по предметамъ нервостепенной для всёхъ нихъ важности.

Самый планъ, котораго держался художникь въ своемъ изложенін, отличается здёсь строгою выдержанностью и послёдовательностью.— «Прежде всего, — заявляеть Дюрерь въ началъ первой книги, - для техь, кто желаль бы обучаться искусству измёренія, необходимо знать самыя основы, на которыхъ поконтся всикое изм'вреніе. А именно, необходимо знать, что всі предметы, которые можно намърять, бывають трехъ родовъ: или они имъють длину, но не нивоть ни ширины, на толщины; или имвють кромв длины еще и ширину; или наконецъ, они имъють и длину, и ширину, и толщину. Началомъ же и концомъ всёхъ предметовъ служить точка, которая сама по себъ не имъетъ ни величины, ни длины, ни ширины, ни толщины»... Вследъ затемъ и въ соответстви съ этемъ Дюреръ обстоятельно внакомить споихъ читателей съ разнообразными элементами Эвклидовой геометрін: съ линіями прямыми, кривыми, параллельными и т. д.; съ повержностями (площадями) прямоугольниковъ, круговъ и проч.; съ разнообразными формами тъл геометрическихъ (куба, щара, параллелограма и т. д.). Опредвливни точно каждый видь *линій*, художникь туть же на множеств'в прилагаемых къ тексту рисунковь показываеть самыя разнообразныя комбинацій, какія могуть получаться при помощи циркуля и линейки, благодаря различнымь соединеніямь однихь линейныхь элементовь съ другими, указывал при этомъ иногда и возможность практическаго прим'вненія ихъ къ построенію машинъ, физическихь приборовъ н т. п.

Покончивши въ первой книгъ съ подробнымъ разсмотръніемъ линій, Дюреръ даетъ въ слъдующей книгъ столь же подробное разсмотръніе разнообразныхъ площадей, замыкаемыхъ прямыми, кривыми и иными линіями, въ возможныхъ ихъ комбинаціяхъ, сопровождая и здъсь самый текстъ множествомъ иллюстрацій къ нему.

Третья книга посвящена изучению способовъ построения разнообразныхъ зеометрических тълз, а вибств съ этимъ и указанию способовъ примънения ихъ къ практическимъ цълямъ, какъ, напримъръ, къ построению монументовъ, въ которыя геометрическия тълъ входятъ, какъ составныя части сложнаго цълаго. Тутъ же разсматривается въ геометрическихъ соотношенияхъ и начертание букоз латинскаго и нъмецкаго алфавита, опять съ нагляднымъ пояснениемъ текста рисунками.

Наимець, въ четвертой книгъ Дюреръ переходить уже къ просмессиемной промими, для которой онъ указываеть здъсь опредъление пріемы, обоснованные на знакомствъ со всъмъ, что было паложено въ предыдущихъ трехъ книгахъ, и весьма полезные для людей, учащихся рисованію и живописи. Каждый изъ обучающихся живописи получаль возможность пріобръсти здъсь прыным свъдънім по различнымъ вопросамъ теоретическимъ, имъющимъ непосредственное отношеніе къ самой практикъ живописцевъ и художинковъ вообще. Такъ какъ важнъйшею частью этой книги является та, въ которой художивкомъ разъясняются какъ общія понятія о перспективъ, такъ и техническіе прієми перспективъ, такъ и техническіе прієми перспективъ, стигаемъ удобнымъ привести здъсь содержаніе страннять, сюда относищихся, которым дадуть вмъстъ съ тъмъ ясное представленіе и о самомъ характеръ издоженія въ разсматриваемомъ трактатъ Дюрера.

«Для того, чтобы нокавать,—говорать авторь, — нажими обраломи размичные тредмети, видимие глазу, водможно перепосить на нартиму, я выбараю какое-инбудь простийнее но формать тако, напримерь, кубъ, ибо нодобнымъ же образомъ можно затемъ поступать и вообще со всеми телами; при этомъ я хочу дать понять кое-что и относительно свъта и тъни для совмъстнаго употребленія ихъ въ картинахъ. Прежде всего нужно помнить, что тъ предметы, воторые подлежать изображению, должны находиться передъ глазами и быть видимыми для нихъ. Поэтому первымъ условіемъ для всякаю изображенія должень быть свёть, нбо тьма не повволяеть ничего видеть. Должно существовать также нечто посредствующее между глазомъ и темъ, что онъ видетъ. Сельиз всегда идетъ по прямымъ линіямъ повсюду, куда только достигають его нучи. Если же свету встречается на пути непроницаемое для него вещество, то лучи отталкиваются отъ него и получается тынь во всёхъ тёхъ мёстахъ, гдв лучи задерживаются... Такимъ образомъ, если ты хочешь перенести вышеупомянутый кубъ со всёми его свётотёнями въ картину, то необходимо, чтобы ты вналь, что надлежить для этого сделать и кажими именно средствами. Дълается же это такъ. Прежде всего для этого должна быть избрана одна опредпленная точка зрънія. Во-вторыкъ, предметь, который разсматривается, необходимо помъстить или прямо передъ собою, или по какую-либо сторону отъ себя. Въ-третьихъ, долженъ быть свъть, безъ котораго ни одинъ нредметь не можеть быть видимъ. А такъ какъ глазъ видить только по примымъ направлениямъ всё вещи, которыя находятся передъ нимъ, и не можеть видеть по кривимъ или ломанимъ линіямъ, то если поставить непосредственно другь за другомъ два одинаковыхъ по величинъ и непрозрачныхъ тъла, а глазъ помъстить прямо передь ними, то видимо можеть быть только первое изъ нихъ, второе же будеть невидиме, и не должно быть изображаемо. Поэтому, если хотять представить видимыми многія вещи, то оп'є должны быть раздівлены другь оть друга настолько, чтобы лучи эрізнія могли ихъ охватывать. Кромъ того должно существовать достаточное разстояніе между главомъ и темъ, что должно быть разсматриваемо и пзображено. Въ виду этого разематриваемый предметь следуеть спавить не слинікомъ близко от гивза, чтобы от не закрываль собою последняго и не мешаль бы зрению. На значительномъ же отдалети от глаза можеть быть виднио даже на небольшомъ поль зрънія множество предметовь. Однако не слідуеть помінцать предмета и слишкомъ далеко отъ глаза для того, чтобы онъ не былъ вовсе

потерянъ для зрвнія; пбо если вещь находится слишкомъ далею, то исходящіе отъ нея лучи сходятся въ глазу настолько близко другь къ другу, что глаза уже не въ состояніи различать очертаній съ. Такимъ образомъ, напримъръ, если видинь человъка на слишкомъ большомъ отдаленіи отъ себя, то не уанаещь его лица въ виду слебости впечатльнія и неясности очертаній. Вследствіе этого такіе предметы, которые должны быть ясно видимы, должны и помъщаться на соотвътствующемъ для этого разстояніи. Видъть же и изображать цёлые ландшафты, въ которыхъ поле зрвнія простирается на 6—7 миль, является искусствомъ особаго рода».

«Необходимо зам'втить дал'ве, — продолжаеть Дюреръ, — что между глазомъ и тъмъ, что онъ видить, должна быть принята, такъ называемая плоскость картины (ein ebne durchsichtige Abschneidung) для вста лучей зртнія, падающихъ оть глаза на разсматриваемые предметы. Эта плоскость можеть въ своемъ отртвт (im Abschneiden) находиться или близко оть глаза, или далеко оть него, но ближе къ разсматриваемому предмету. Отсюда происходить, что если эта плоскость пом'вщается близко къ глазу, но далеко отъ изображаемыхъ предметовъ, то получаемое въ картинъ изображеніе наждой вещи будеть небольшимъ; если же отодвигать эту плоскость все дальше и дальше оть глаза и приближать ее къ разсматриваемому предмету, то изображеніе каждаго даннаго предмета становится постепенно все большимъ и большимъ...»

Таковы эти свъдънія о законахъ перспективы, какія даются въ разсматриваемомъ сочиненіи Дюрера.

Не надвясь однако, повидимому, на твердое и ясное усвоене читателями этихъ основныхъ теоретическихъ положеній, художникъ даеть далве сверхъ того еще и практическія указанія относителью тёхъ пріемовъ, съ помощью которыхъ чисто механическими путемъ каждый можеть достигнуть перспективной правильности въ изображеніи вещей. Въ конці той же книги онъ показываеть, «какикъ образомъ каждую вещь, которую видинь и которая находится не далеко, можно измірять при помощи трехъ нитей и переносить затівмъ на картину; а сверхъ того также, какимъ образомъ то, что видинь, возможно прорисовывать (durchzeichnen)».

Сначала Дюреръ даетъ наставленіе относительно послѣдняго способа воспроизведенія, поясняя свое описаніе собственноручнымъ рисункомъ, представляющимъ самый процессъ воспроизведенія <sup>1</sup>).

Сущность *прибора*, при помощи котораго возможно точно воспроизвести всякій предметь даже самому неопытному рисовальщику, заключается въ слъдующемъ. Къ концу стола, имъющаго видь удлинненнаго четыреугольника, прикръпляется на одной изъ узкихъ сторонъ его перпендикулярно къ плоскости стола, при помощи двухъ

крючковъ, четыреугольное стекло въ рамкв. На противоположномь концъ стола прикрвпляется поверхъ параллельно рам'в со вломъ, деревянный брусокъ, им'ьющій форму параллелепипеда, а въ выдолбленной срединъ его помъщается винтъ во всю ширину стола. Винть этоть передвигаеть парадлельно къ стеклу другой деревянный брусокъ, прикръпленный въ вертикальномъ положеніи

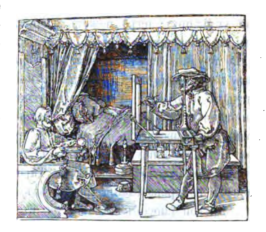


Рис. 68.

по отношеню въ первому; сердцевина этого второго бруска, равняющагося по высотв половинв высоты стекла, также выдолблена и въ нее вставленъ деревянный стержень, который поддерживается при помощи зубцовъ на любой желательной высоть. Къ верхней части этого стержня прикрвиляется дощечка съ малымъ отверстіемъ въ ней, черезъ воторое главъ художника можетъ разсматривать какъ стекло въ рамв, такъ и тв предметы, которые видны ему черезъ это стекло. Описаннымъ приборомъ всякій желающій можетъ пользоваться чрезвычайно просто: черезъ отверстіе въ дощечкъ и черезъ стекло онъ останавливаетъ свое зрвніе послідовательно на всёхъ необходимыхъ пунктахъ разсматриваемаго предмета, передвигая дощечку, вмёств съ брусками, до соотвітствующаго каждому пункту міста; затізмъ тв пункты на стеклів, черезъ которые проходять лучи.

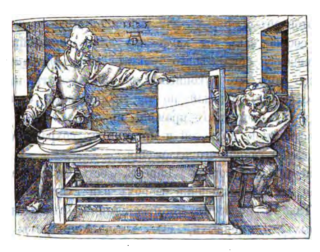
¹) См. нашъ рисуновъ № 68.

эрвнія оть глаза къ самому предмету, зарисовываеть карандашом, углемъ или краскою, и получаеть такимъ обравомъ на стекив вс важивинія очертанія предмета, который однаво должень находими отъ прибора на разстоянии не очень далекомъ. Полученный таких способомъ рисунокъ художникъ можеть потомъ уже легко перевсить со стекла на любой другой матеріаль, что не представляеть никакихъ трудностей, такъ какъ важи вишее воспроизведено на стемв съ самой натуры со всею необходимою точностью въ отношеніи перспективы. Такимъ способомъ, -- замъчаетъ авторъ, -- даже неопитный художникь легко можеть изображать не только такіе предметь, какь архитектурныя строенія, отдёльныя вещи въ природь, но в болве трудные, какъ, напримвръ, портремы живыхъ людей, при чемъ необходимо тогая украплять неподвижно голову того, съ кого рисують портреть, чтобы не спутывались его очертанія, пока из прорисовывають на стеклв. Когда же рисуновь будеть готовь, тогда можно пользоваться и красками, а при этой последней работе главное вниманіе пищущаго портреть должно быть обращаемо на постоянное освъщение оригинала... Таковъ этотъ первый механичесый способъ воспроизведенія предметовъ въ живописи.

Другой способъ заключается въ следующемъ 1). Къ стене комнаты, въ которой дълается снимокъ съ какого-либо предиста, прабивается большая игла съ широкимъ ущкомъ: завсь, именно, нужно представлять себъ помъщеннымъ глазъ зрителя. Черезъ ушко прокранци и при на тяжесть (отвёсь). Противъ стёны помещается столь съ перпендкулярно стоящей на немъ четыреугольной рамой; къ одной изъ 60ковыхъ сторонъ этой рамы придвивается какъ бы дверца, которая можеть открываться и закрываться; а на средина боковой и верхней сторонъ рамы прикръпляются двъ нитки, одна по длинъ своей равная высоть отверстія рамы, а другая-его ширинь. Предметь, воспроизводимый въ картинъ, помъщается на столъ передъ вышеописанной рамой. На концъ длинной нити, идущей отъ стъны, привизывается гвоздь, а самая нить пропускается черезъ отверстіе рамы. Измърение предмета и перенесение его на картину происходить слъдующимъ образомъ. Отдавши своему помощинку гвоздь съ дливою

¹) См. нашъ рисунокъ № 69.

нитью, пропущенною черезь отверстіе рамы къ предмету, нужно поручить ему — прикасаться головкой гвоздя съ этою нитью ко всёмъ важнівшимъ и необходимымъ для рисунка пунктамъ даннаго предмета (канримеръ, лютни, изображенной на рисунке). Всякій разъ, когда помощимъ, прикасаясь гвоздемъ къ такимъ пунктамъ, будетъ натягивать длинную нить, самъ художникъ долженъ въ свою очередь крещко натягивать по направлению къ этой последней двъ другія нити, прикрепленныя къ раме, и пунктъ соединенія ихъ отмечать воскомъ. После этого помощникъ долженъ пускать длинную нить послабъе, а художникъ, притворивши дверцу рамы, долженъ



Pac. 69.

обозначать на этой дверцѣ тоть пункть, гдѣ линіи пересѣклись другь съ другомъ. Въ результатѣ повторенія этого процесса получаются на дверцѣ точныя очертанія изображаемой вещи въ уменьшенномъ размѣрѣ, при чемъ степень уменьшенія будеть зависѣть отъ того, на какомъ разстояніи отъ рамы находится измѣряемый и изображаемый песредствомъ прибора предметь.

То, что изложено было относительно перспективы въ последней книге «об измитереніях» и въ существенныхъ частяхъ передано нами на предыдущихъ страницахъ, Дюреръ признавалъ однако немостаточнымъ для нелнаго ознакомленія обучающихся живописи съ основными, необходимыми для каждаго изъ нихъ, данными той самой науки, — «тайной науки о перспективн», какъ онъ самъ нъкогда

называль ее, —ради изученія которой въ бытность свою въ Итый въ 1507 году онъ спеціально вздиль въ Болонью і), придавая этом изученію особенно важное значеніе. Какъ можно было усмотръв уже изъ приведеннаго выше плана общаго большого сочиненія о живописи, которое художникъ предполагаль издать съ теченість времени, онъ намёревался посвятить разработкі вопросовъ, касыщихся перспективы, цёлый отдёльный трактать, въ которомь встакіе вопросы должны были быть разсмотрёны очень детально. Къ сожалівнію, эта большая работа не была имъ закончена. Тімъ не меніве въ упомянутой уже раніве рукописи Британскаго музея находимъ довольно обширный и весьма цённый матеріаль, который быль подготовлень Дюреромъ для указанной цёли и который представляеть собою какъ бы конспекты всёхъ важнівшихъ частей предполагавшагося спеціальнаго трактата «о перспективн».

Въ виду того, что рукописный матеріаль этоть имъеть питересь не только историческій, но въ значительной степени сохраняеть его и для настоящаго времени, приводимъ здъсь его содержаніе съ возможною полнотой и притомъ съ сохраненіемъ, по возможности, самой формы его изложенія.

Перспектива,—говорить Дюрерь,—есть латинское слово, которое означаеть проникновение взоромь или смотрёние вдаль черезь что-либо. Такимъ образомъ, къ перспективъ относятся следующи пять данныхъ. Во-первыхъ, глазъ, который смотритъ; во-вторыхъ предметы, которые разсматриваются; въ-третьихъ, пространство между глазомъ и этими последними; въ-четвертыхъ, свойство, по которому каждый предметь можно видётъ только по прямыма минямъ, которыя суть кратчайшия разстояния; въ-пятыхъ, раздълени другъ отъ друга предметовъ, которые видитъ нашъ глазъ.

Отсюда возникаеть первое положение относительно линій, о которыхъ въ четвертомъ пунктъ сказано было, что всякій предлеть можеть быть видимъ только по прямымъ направленіямъ. Лучи эртнія вдали расходятся другь отъ друга къ различнымъ точкамъ предмета прямыми линіями, такъ что образують собою конусъ, вершиз котораго находится въ глазу. Далъе отсюда же вытекаеть второе положеніе, а именно, что только тъ вещи могуть быть ведимы, ро

<sup>1)</sup> См. подроб. на стр. 186 и слад. вашей кинги.



которыхъ достигають лучи зрвнія. Третье положеніє: куда же лучи зрвнія не могуть доходить по прямымъ линіямъ, тв части предметовъ и не могуть быть видимы, нбо зрвніе не воспринимаеть по кривымь линіямь. Четвергое положеніе: такимь образомь, всякій предметь, который представляется эрвню подъ широко расходящимися радіусами, должно считать большимь по его разміврамь. Пятое положеніе: тоть же предметь, который заключень въ узкомъ пространствъ между радіусами, нужно представлять себъ, какъ малый по разм'врамъ. Шестое положение: всв предметы, которые представляются эрвнію подъ одинаковыми радіусами, будуть ли они велики или малы, бливки или отдаленны, кажутся имъющими одинаковые размівры. Седьмое положеніе: всів предметы, которые представляются подъ высокими радіусами, должно и признавать за высокіе; (8 п.) а подъ незкими радіусами—за невысокіе. Девятое положеніе: всякій предметь, который охватывается радіусами на правой сторонь, намъ кажется находящимся справа; (10 п.), а все то, что лучи зрвнія охватывають на левой стороне, и представляется находящимся слева оть смотрящаго.

Въ твсной связи съ этими основными положеніями стоить цівлый рядь *теорем*, ближе раскрывающих законы перспективы. Содержаніе важивйших изъ этихъ теоремь таково.

І. Всякій предметь, который находится подъ лучами эрвнія, не можеть быть видимъ заразъ пъликомъ во всёхъ его частяхъ.-И. Если предметы одинаковой величины помъстить на различныхъ разстояніяхъ отъ зрителя, то тв изъ нихъ, которые находятся ближе, будуть казаться большими. — III. Каждая вещь, которую видишь, имъеть нъкоторый промежутокъ (интерваль) между нею и другими вещами, и когда одна вещь приближается къ другой, то интерваль уменьшается и, наконець, исчезаеть.—IV. Если одинаковые интервалы находятся на одной линіи, то тѣ изъ нихъ, которые видны дальше всёхъ, представляются наименьшими.— V. Одинаковыя величины, расположенныя на неравномъ разстояніи оть зрителя, кажутся неодинаковыми, при чемъ тв изъ нихъ, которыя находятся ближе всехъ къ глазу, показываются наибольшими. — VI. Параллельныя линін, на которыя смотришь издали, кажутся отстоящими одна отъ другой не вездъ на одинаковомъ разстоянии и притомъ неравными.--VII. Если ивсколько одинаковых по размврамь предметовь помвстить

на одной прямой линіи, то тогь изъ нихъ, который находится дальше всехь, булоть казаться наименьшимь. — VIII. Изъ одинаковыхъ в размѣрамъ предлетовъ, помѣщенныхъ непосредственно другъ за другомъ на различныхъ разстояніяхъ по одной прямой линіп, переднік закрываеть собою всё остальные.—ІХ. Предметы, имеющіе въ действительности прямые углы, кажутся издали закругленными.—Х. Т\$ плоскости съ размъщенными на нихъ предметами, которыя находятся ниже глаза, кажутся сзади болье высокими, чыть впереди.—XI. Ты же, которыя находятся выше глаза, наобороть, представляются сзади болье низкими, чемь въ переднихъ своихъ частяхъ.—XII. Изъ двухъ предметовъ, которые приближаются къ тебе навстречу, - тотъ, который находится вдали направо оть тебя, будеть казаться въ отдаленін направляющимся налаво; съ предметомъ, находящимся слава отъ тебя, происходить обратное.—XIII. Одинаковые и стоящіе на одной плоскости предметы, пом'вщенные ниже глаза, представляются на заднемъ планъ стоящими какъ булто выше, чъмъ на переднемъ. — XIV. Напротивъ, изъ нъсколькихъ равныхъ величинъ, помъщенныхъ въ отдаление отъ глаза, но выше него, на одной плоскости, наибояве отдаленныя кажутся болве низкими, чемъ переднія.—XV. Изъ неравныхъ предметовъ, помъщенныхъ на плоскости ниже глаза, тъ большіе, которые находятся вдали, могуть показаться даже меньтими, чъмъ малые, находящіеся вблизи.—XVI. Въ предметь очень больших размеровь верхняя часть его показывается, сравнительно съ нижнею, меньшею, чемъ она есть въ действительности (напримъръ, въ высокой башив). Въ нъсколькихъ последующихъ теоремахъ и т. п. (XVII-XXI) авторомъ только намъчены вопросы, на которые однако онъ не сумъль еще отыскать надлежащихъ отвътовъ, какъ, напримъръ, относительно измъренія и изображенія размъровъ предметовъ, недоступныхъ для непосредственныхъ измърени ихъ высоты, длины и глубины, относительно средствъ для этого, и т. д.

Далѣе слѣдуетъ рядъ теоремъ, касающихся перспективнаго къображенія окружности, шара, цилиндра, конуса и другихъ простѣйшихъ тѣлъ.—ХХП. Если окружность помѣстить на высотѣ глаза совершенно горизонтально, то она будетъ казаться уже не окружностью.

а прямою линіей, и такъ именно ее и слѣдуетъ изображатъ. — ХХШ.
Если смотрѣть на шаръ однимъ глазомъ, откуда угодно, то будетъ видео

менъе полусферы; но то, что видно, будеть казаться соотвътствуюицимъ полной окружности шара.—XXIV. Чемъ ближе будешь подходить къ шару, темъ большимъ онъ будеть тебе представляться, но тъмъ меньшую часть его ты будешь видъть.—XXV. Если смотръть на шаръ обоими глазами, при чемъ разстояніе глазъ другь отъ друга будеть равно діаметру шара, то видна будеть какъ разъ половина его.—XXVI. Если же глаза твои дальше отстоять другь оть друга, чвиъ діаметръ шара, то ты увидишь болье половины его.—XXVII. Наобороть, если растояніе между ними мен'я діаметра шара, то ты увидиль менъе его половины.—XXVIII. Если будель смотръть на цилиндръ однимъ глазомъ, то одной половины его не будеть видно.— XXIX. Если будеть приближать глазъ къ цилиндру, то онъ будеть казаться тебъ постепенно все большимъ, но въ то же время ты будель охватывать зрвніемь меньше частей его, чвмъ глядя на негоиздали.—ХХХ. Если булеть разсматривать однимъ глазомъ конусъ, то не видна будеть цъдая его половина.—XXXI. Если глазъ приближается къ округленному предмету, то пространство, охватываемое зръніемъ, дълается все меньшимъ, однако кажется все увеличивающимся.—XXXII. Такъ какъ конусъ имветь въ основания кругь, то если тамъ, гдъ лучи зрънія, которые падають оть глаза кь основанию конуса и примыкають другь къ другу, провести прямыя линіи по поверхости конуса къ вершинъ, а зачъмъ черезъ проведенныя линіи и тв, которыя оть глаза падають къ основанію конуса, провести плоскости, тогда все то, что будеть видъть глазъ, помъщенный вверху въ м'яст'я разд'яленія всёхъ плоскостей, будеть видимодля него вездъ одинаково. — XXXIII. Если глазъ помъщенъ будеть передь конусомь насредина его высоты, то тв части конуса, которыя находятся выше глаза, будуть видимы менее всего; а тъ, которыя наже, больше всего. — XXXIV. Если изъ центра круга возставить къ нему перпендикуляръ и помъстить на немъ (на любой высотв) глазъ, то разстояніе оть него всёхъ точекъ окружноств будеть совершенно одинаково 1).

Изъ приведеннаго сейчасъ содержанія всего того, что написано было Дюреромъ объ изм'вреніяхъ вообще и о перспектив'в въ-



<sup>&#</sup>x27;) Дальнайшія теоремы (XXXV — XXXIX), на которых ванторь говорить о тупих и острых углахь, представляются малопонятными безь рисунковь и потому ми опускаемь ихъ здась на своема изложения.

частности, ясно, что свёдёнія, сообщаемыя злёсь художникомь, дъйствительно, отвъчають той цъли, для которой они назначались Они дають начинающимъ художественную деятельность и обучающимся живописи тъ необходимыя знанія основныхъ правиль изивренія, какъ и законовъ перспективы п перспективнаго изображенія. которыхъ, — какъ справедливо отмъчаетъ Дюреръ въ своемъ введеніи,---недоставало имъ всёмъ вслёдствіе отсутствія какихъ бы то на было руководствъ подобнаго рода въ тогдашней Германіи, равно какъ и отсутствія надлежащихъ теоретическихъ сведеній по темъ же вопросамъ у самихъ наставниковъ ихъ. Да и не однимъ только начинающимъ и обучающимся необходимы и драгоценны были те данныя, которыя сообщались въ этомъ трактатъ, но и большинству художниковъ болъе зрълыхъ, съ широкой извъстностью, къ которымъ во многихъ случаяхъ возможно было въ то время съ полныть основаніемъ примінить выраженія Дюрера о художникахъ младшихъ. что выроспи подобно дикимъ деревьямъ, они писали свои картини сильно, но необдуманно, благодаря только многольтнему практическому навыку, безъ всякихъ устойчивыхъ теоретическихъ знаній. которыя предохраняли бы ихъ отъ ошибокъ, безъ надлежащей сознательности.

Каковы были источники, изъ которыхъ самъ Дюреръ черпать данныя для своего трактата «объ измѣреніяхъ»,—объ этомъ можно говорить съ большой вѣроятностью. Это былъ прежде всего упоменаемый въ трактатѣ самимъ авторомъ Эвклидъ съ его элементарною геометріей '); далѣе Витрувій, у котораго Дюреръ воспользовался свѣдѣніями объ архитектурныхъ строеніяхъ древнихъ, съ разнообразными данными объ ихъ измѣреніяхъ, стиляхъ, и т. д. °); сюда же несомнѣнно были присоединены и тѣ свѣдѣнія, которыя усвоены быль Дюреромъ во время поѣздки въ Болонью. Къ этимъ свѣдѣніямъ,

<sup>2)</sup> Первыя изданія сочиненія *Витрувія*: de architectura (въ 7 кингахъ) воявились незадолго передъ тімъ въ Венедін, а именно: одно въ 1497 году, другое въ 1511 году съ рисунками, составленными на основаніи текста и съ и і которыми конментаріями (изданіе Джіокондо).



<sup>1)</sup> На близкое знакомство художника съ известникъ сочинениемъ Эвкица: "элементы геометрін", въ 13 книгахъ, указываютъ иступительния свова Дорера въ первой книгъ трактата его объ изитреніяхъ: "глубокомисленнъйшій Эвклидъ паложил основанія геометрін, и тому, кто хорошо уже знакомъ съ ними, написанное здъсь будетъ излишнивъ"...

почерпнутымъ у названныхъ предшественниковъ, Дюреръ добавилъ сверхъ того и цѣнные результаты собственныхъ многолѣтнихъ изслѣдованій по тѣмъ же вопросамъ, давши въ цѣломъ полезиѣйшее руководство для художниковъ, работавшихъ во всѣхъ областяхъ искусства, и по преимуществу въ области живописи.

Насколько велика была потребность въ такомъ, именно руководствъ, явствуеть изъ того факта, что въ сравнительно короткое время этотъ трактатъ «объ измъреніяхъ» не только видержалъ мъсколько изолній на нѣмецкомъ языкъ, но и былъ переведенъ на латинскій языкъ и неоднократно изданъ въ такомъ переводъ, изъ чего должно заключить, что въ руководствъ этомъ сильно нуждались не только германскіе, но и иностранные художники различныхъ національностей, для потребностей которыхъ и сдъланъ былъ переводъ трактата объ измъреніяхъ 1). Кромъ того нъкоторыя отдъльныя части этого трактата, особенно интересовавшія тогдашнихъ художниковъ и читателей иныхъ спеціальностей, были издаваемы и отдъльно, какъ это извъстно, между прочимъ, относительно главы, посвященной построенію буквъ латинскаго и нъмецкаго алфавита на геометрическихъ основаніяхъ, и нък. др. 2).

Еще болье общирнымь по своимь размырамь и имыющимь по своему содержанию гораздо болые общий интересь оказывается трактать Дюрера «о человических пропорціях», изданный въ 1528 году, вскоры послы смерти художника, подь слыдующемь заглавіемь: «эдпсь заключаются четыре книги о человических пропорціях, сочиненныя и написанныя Альбрехтомь Дюреромь на пользу всимь тимь, которые импють любовь къ искусству» 3). И этому сочиненію, по-

<sup>3) &</sup>quot;Hjerin sind begriffen vier bücher von menschlicher Proportion durch Alb-



<sup>&#</sup>x27;) Кромъ перваго изданія трактата 1525 года извъстии еще слъдующія изданія на мюмецком заикъ: 1) Нюренбергское 1538, съ надинсью въ конць: "Gedruckt zu Nurenberg durch Hieronymum Formschneider. Anno 1588".—2) Аригеймовское 1603 г. съ надинсью: "Gedruckt zu Arnhem im Furstendumb (felldrenp, bey Iohan Jansen. Anno 1603 nach dem Exemplar, gedruckt zu Nurenberg Im Jar 1525."; и на матинском заикъ: 3) Парижское 1532 года, съ надинсью въ конць: "Lutetiae apud Christianum Wechelum Anno MDXXXII. Nonis Augusti".—4) Парижское изданіе 1585 года, съ надинсью: "Parisiis ex Officina Christiani Wecheli, sub scuto Basiliensi MDXXXV".—5) Аригеймовское 1605 года, съ надинсью: "Arnhemiae, Iansonius 1605".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пзвлечение это появилось въ Сарвтоссъ уже въ 1529 году (въ переводъ) совсеми относящимися сюда рисунками, подъ заглавіемъ: "Arte subtilissima por la qual se ensenna a escrevir perfectamente, por Juan de Yciar, Vizeayno, 1529".

добно трактату объ измѣреніяхъ, предшествуеть посвященіе авторомъ книги своему другу и покровителю, Вилибальду Пиркгеймеру, и обширное предисловіе Дюрера, разъясняющее ближайшія задачь, которыя онъ преслѣдовалъ при составленіи своего трактата о пропорціяхъ, а также его взгляды на современное состояніе нѣмецкаго искусства, на средства къ дальнѣйшему его преуспѣянію и т. д.

«Хотя я не сомнъваюсь, мой милый другь и покровитель, писаль Люрерь вь этомъ своемъ предисловіи послё посвященія Пиркгеймеру, — что нъкоторые будуть признавать предлагаемых трудь мой достойнымь порицанія за то, что я, человінь неученый. сь малымъ пониманіемъ и небольшимъ талантомъ, осм'вливаюсь писать и учить здёсь тому, чему меня самого никогда не учили и чего мив самому никогда не показывали, твмъ не менве, такъ какъ вы неоднократно настаивали и даже принуждали меня выпустить въ свъть это мое сочинение, я ръшиль скоръе подвергнуться опасности всякихъ упрековъ, чёмъ отказать вамъ въ вашей просьов. Впрочемъ надеюсь, что изъ людей, одаренныхъ добродетелями и разумомъ. никто не станеть слишкомъ порицать меня за то, что я ръшился съ немалою затратою времени и труда издать на общую пользу всемъ художникамъ тъ матеріалы, на собираніе которыхъ я употребиль столько высокаго прилежанія и постоянной усердной работы; во полагаю, что некоторые изъ нихъ даже похвалять мое доброе желаніе и мое усердіе, и поймуть его должнымь образомъ. Такъ какъ вмёстё съ тёмъ я не сомнёваюсь, что сдёлаль своимъ изданіемъ пріятное всемь любителямь искусства и темь, которые имеють желаніе учиться ему, то я думаю предоставить зависти, ничего не оставляющей незатронутымъ, идти своимъ путемъ, замётивши только. что гораздо легче порицать что-либо, нежели самому придумать это.

Конечно, если бы еще существовали до нашего времени каки древних писателей, посвященныя искусству живописи, то жое предпріятіє, въ которомъ я хотёлъ бы представить какъ будто нёчто лучшее ихъ, могло бы возбуждать гнёвъ. Но такъ какъ всё эта кими

rechten Dürer von Nuremberg erfunden und beschriben zu nutz allen denen, so zu diser kunst lieb tragen". Предисловіе Дюрера къ этому соч. опубликовано било у Campe: Reliquien, S. 154 ff.; M. Thausing: Durers Briefe etc. S. 63 ff. и у Lange und Fuhse: Durers schriftl. Nachlass, S. 206 ff.; въ носледиемъ изданія перенечатали сверх того и некоторыя, впрочемъ сравнительно немногія части нечатнаго изданія 1528 г. съ указаніями на встречающіяся по м'ястамъ отличія его отъ первоначальнаго извоженія въ рукописи.

въ теченіе въковъ были совершенно утрачены, то, думаю, мнѣ нельзя будеть поставить въ упрекъ, если я, педобно древнимъ, позволю себъ письменно изложить мон мысли и наблюденія для того, чтобы и другимъ понимающимъ дело людямъ дать поводъ-сделать то же самое, а равно оставить имъ наследіе, которое они могли бы дополнять и улучшать, дабы искусство живописи съ теченіемъ времени снова достигло своего совершенства. Впрочемъ нивто не обязанъ следовать тому, чему я здёсь учу, какъ если бы оно было совершенно во всехъ своихъ частяхъ; ибо человеческая натура не такъ устроена, чтобы другой кто-нибудь не могь бы изобрасти чтолибо еще лучшее. Поэтому пусть каждый пользуется этимъ монмъ сочиненіемъ, по скольку это ему будемъ нравиться; поскольку же нъть, пусть думаеть, что это учение написано не для него, а для кого-нибудь другого, который пожелаль бы воспользоваться нив. Только совершенно тупой умъ не довъряеть себъ настолько, чтобы изобръсти что-либо новое, но постоянно пдеть по старымъ путямъ, всегда следуеть за другими и не умееть придумать ничего новаго. Поэтому важдый разумный человёкъ долженъ настолько слёдовать за къмъ-либо другимъ, чтобы не было сомиънія, что со временемъ онъ и самъ придумаетъ что-либо еще лучшее. И если дъло будетъ ндти именно такъ, то несомнънно, что искусство со временемъ снова достигнеть своего совершенства, какъ это было въ древности. Уже и въ настоящее время очевидно, что нъмецые живописцы имъютъ не мало ловкости въ обращения съ кистью и врасками, хотя до сихъ поръ имъ не достаетъ знанія испусства изміренія, а также знанія перспективы и тому подобныхъ предметовъ. Можно поэтому надвиться, что когда они достигнуть и этихъ познаній и такимъ образошь соединять свой практическій навыкь сь теоретическимь знаніемъ искусства, то они не уступать первенства въ этой области никакой другой націи. Однако все же безъ правильныхъ пропорцій ни одна каргина не можеть быть совершенной, хотя бы она была исполнена со всемъ тщаніемъ, какое только возможно. Правда, нёть необходимости всё безъ исключенія картины, и особенно очень малыя по размёрамъ, дёлать по точнымъ измёреніямъ, пбо это требевало бы слишковъ большой затраты труда. Однако если, какъ следуеть, обучиться искусству измеренія и если оно войдеть въ привычку, то темъ легче будеть возможно впоследствии и безъ измереній правильно написать каждую картину. Для того же, чтобы это

мое учение выло тымь лучше понятно, я издаль уже нысколько ранье свое сочинение объ измърениять, трактующее о линиять, повергностяхь, тълахь и т. д., безь котораго это мое учение будеть н вполнь понятно. Поэтому необходимо, чтобы каждый, кто жемы бы понять это мое учение, напередь хорошо познакомился съ изм реніями и пріобрыль знаніє того, какт каждая вещь можеть выть положена на основание и измърена, подобно тому какъ это дъмот опытные каменшики вз своей ежедневной практикъ. Ибо безз жою онт не въ состоянии будеть въ должной мъръ усвоить себь это же ученіе. Равнымъ образомъ никто не долженъ отказываться оть далнъйшаго изученія моей книги, если не вдругь пойметь въ ней написанное. Ибо что ужъ очень дегко дается, то не можеть быть очень художественнымъ (Künstlich), а что дъйствительно художественно, то требуеть много усердія, прилежанія и работы для того, чтоби можно было познать его и научиться ему. Что касается значени правильных в измереній и пропорцій, то можно сказать, что есл только изображеніе им'ьеть правильныя м'ьры (sein rechte Mass), его никто уже не можеть порицать, будто оно совствив плохо ствлано. Въ настоящемъ моемъ сочинении я имъю въ виду писать только о вижшнихъ линіяхъ формъ и образовъ и о томъ, какъ 101жно вести ихъ отъ точки до точки, но ничего не буду писать в внутреннемъ строеніи предметовъ, Нѣть для меня необходимости писать также и о томъ, какъ давно существуеть искусство, кто первый изобрыть его, въ какомъ уважении находилось оно нъкогда ? грековъ и римлянъ, какъ талантливъ долженъ быть хорошій живописець или даже ремесленникь и т. п. Кто хочеть имъть свъдына объ этомъ, пусть прочтетъ Плинія и Витрувія, у которыхъ онь можеть достаточно ознакомиться со всёмь этимъ. Для того же-заканчиваеть Дюрерь свое предисловіе, снова обращаясь къ Пиркгейнеру, чтобы эти мои книги могли иметь защитника оть всяких упрековъ и пересудовъ, я посвящаю ихъ вамъ съ величайнимъ расположеніемъ къ вамъ ради той любви, дружбы и доброты, какія в оказывали мив въ теченіе долгаго времени въ различных случанть, и прошу васъ, чтобы вы благоволили принять это мое начинание наилучшимъ образомъ и остались въ будущемъ моимъ покровите лемъ и защитникомъ, какимъ были всегда до настоящаго времени. Этимъ я утвшаю себя и, насколько возможно, остаюсь спокойных. Обращаясь послъ такого вступленія къ изложенію самаго ученія

• пропорціяхъ, Дюреръ обстоятельно разъясняеть прежде всего, каковы должны быть самые техническіе пріємы измиренія разнообразньках человических физурь, инфющіе задачей установленіе пропорцій частей ихъ по отношенію къ цёлому.

Каждую человъческую фигуру должно, — показываеть художникъ, — измърять такимъ образомъ, что проводится сначала сагиттальнам линія разръза отъ темени черепа до пять. Это линія дёлится вслъдъ за тъмъ на двъ, на четыре, на восемь частей, и т. д., до

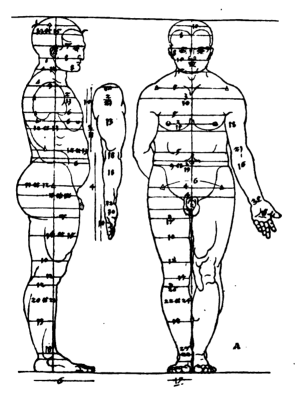


Рис. 71.

ста, или если кто пожелаеть достигнуть результатовь еще болве точныхь, то и на большее число равныхъ частей. Такъ устанавливается длина линів, принимаемой за основную единицу для всёхъ последующихъ измереній,—единицу, равную <sup>1</sup>/<sub>100</sub> части (или еще меньшей) указанной сагиттальной линіи высоты всей фигуры.

Каждая фигура должна быть изм'вряема съ трехъ различныхъ сторонъ: съ лицевой, съ боковой и со стороны спины, повсюду по

однимъ и тъмъ же основаніямъ исчисленія. Принимая за единицу найденную ранъе малую линію, должно измърять всякій отдъльный членъ тъла какъ по горизонтальному, такъ и по вертикальному направленіямъ, и величину каждаго члена по измъреніи отмъчать на мъстахъ соотвътствующими цифрами. Фигуры мужскія, какъ имъющія свои особыя пропорціи, непохожія на пропорціи женскихъ фигуръ, необходимо должны измъряться отдъльно отъ женскихъ фигуръ; равнымъ образомъ отдъльно должны быть измърнемы и фигуры дътей, которыя также имъють совершенно особыя пропорціи, непохожія на тъ, какія получаеть тъло у взрослыхъ людей

Въ отношении пропорцій въ связи съ общею комплекціей человъческаго тъла можно выдълить, -- согласно Дюреру, -- три злавни типа съ ихъ разнообразными подразделеніями: во-первыхъ, тив человъка приземистаго и тучнаго, высота фигуры котораго разм cemu 10106amz (einen dickenpewrischen man, der syben seiner hewpter lang soll werden); во-вторыхъ, типъ человъка сухощаваго, хидого в длиннаго, котораго общій рость равняется девяти или даже десять головамь (ein langen dünnen man, der soll seinerhewpter newn und zehner) lang werden); наконець, въ-третьихъ, типъ человъка средняго тълосложенія, ни тучнаго, ни худого, голова котораго прибизительно составляет 1/2 часть всей фигуры по высоть. Кажие человъческое тъло, мужское и женское, приближается въ больше или меньшей степени къ тому или иному изъ перечисленныхъ твновъ, образуя въ живой действительности великое разнообразіе колбинацій, при чемъ впрочемъ достаточно яснымъ бываеть, къ каком изъ означенныхъ типовъ подходить каждая изъ фигуръ ближе, чых ко всемь остальнымь. Необходимо однако, - замечаеть Дюрерь. помнить при определеніи на глазомерь, что фигуры толстыя, хога бы и одинаковыхъ пропорцій съ худыми, кажутся имфющими инш пропорців, чёмъ эти последнія, а именно, кажутся более приземистыми, подходящими къ первому типу, даже если отношение головы къ росту всей фигуры будеть другимъ, чёмъ отношение 1 в 7, и потому только точныя измъренія могуть показать дъйствитемныя пропорцін 1).

<sup>4)</sup> См. наши рисунки: № 70 — мужская фигура перваго типа; № 72 — женская фигура перваго типа (висота фигури равна 7 головамъ); № 73 — мужская фигура сренних пронорцій (вис. фиг. разна 8 головамъ); № 74 — женская фигура такихъ ка



Указывая затёмъ по отношенію къ фигурамъ каждаго типа, мужскимъ и женскимъ, результаты произведенныхъ самимъ авторомъ точныхъ и подробнёйшихъ измёреній, Дюреръ отмёчаеть ихъ, въ цёляхъ пользованія ими со стороны другихъ художниковъ, соотвётствующими имфрами, проставленными на всёхъ тёхъ рисункахъ, которыми поясняется текстъ и по которымъ каждый, кто усвоиль себё основные принципы измёренія, получалъ возможность создавать въ своихъ произведеніяхъ фигуры такого или иного изъ существующихъ типовъ.

Такъ какъ при измѣненіяхъ въ постановкѣ человѣческихъ фигуръ и при движеніяхъ получаются нѣкоторыя своеобразныя соотношенія между отдѣльными членами тѣла, то въ слѣдующей (II) книгѣ трактата авторъ даетъ точныя указанія на таковыя соотношенія, поясняя и здѣсь объсненія иллюстраціями.

Третья книга трактата представляеть по содержанію наибольшій интересь, затрогивая вопросы не только техническаго, но и общаго эстетическаго характера.

Существуеть, — зам'вчаеть авторъ, — удивительное разнообразіе челов'вческихъ лицу и голову въ зависимости отъ тъхъ различныхъ соотношеній, какія им'вють другь къ другу отдільныя части головы и лица: роть, нось, лобъ, уши, глаза и т д. Съ изм'вненіемъ каждой изъ этихъ частей м'вняется и общій видъ лица или всей головы. Такъ, именно, создается разнообразіе челов'вческихъ типовъ физіономій въ самой натур'в; такимъ же образомъ и художники могуть достигать величайшаго разнообразія лицъ въ своихъ собственныхъ произведеніяхъ

Такъ, напр., можно измѣнать форму глазт и бровей, а съ ними и всего лица, въ однихъ случаяхъ изображая ихъ съ приподнятыми внутренними углами и опущенными внѣшними; въ другихъ—наобороть; въ третьихъ — поставляя и внѣшніе и внутренніе углы на одной прямой. Ност можно разнообразить по формѣ тѣмъ, что концы ноздрей помѣщаются то выше, то ниже конца носа, а ноздри дѣлаются то шире, то уже въ однихъ случаяхъ, чѣмъ въ другихъ. Форма ушей разнообразится тѣмъ, что ихъ раковина дѣлается то

<sup>∴</sup> пропорцій; № 75—женская фигура, высота которой равна 9 головамь; № 76—мужская фигура, висота которой равна 10 головамь.

большею, то меньшею; а самыя уши образують по отношеню из половь то болье, то менье острый уголь, — то плотно прилегають и головь, то сильно выдаются вы стороны. Ромз можеть имыть вы оннихь случаяхь приподнятые углы губы, вы другихь — опущение, вы третьихь — находящеся на одной прямой линіи. То же и со всыми другими частями лица вы отдыльности. Кромы того лицо человыческое измыняется вы своемы типы и оттого, что мыняется отношение каждой отдыльной части лица из остальнымы: ма пь носу, подбородку, щекамы и проч. При этомы вы общемы преобыдающими оказываются три наиболые характерные типа: 1) типь



PEC. 71.

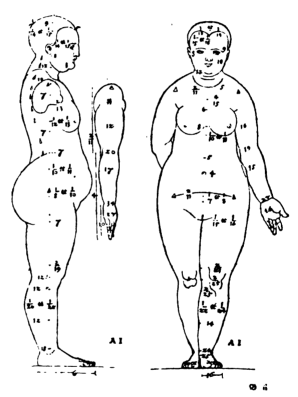
лица плоскаго, 2) типъ лица вогнутаго и 3) типъ лица выгнутаго, подобно головъ зайца. Видоизмъняя въ большей или меньшей степени эти соотношенія отдъльныхъ частей головы, можно до безконечности разнообразить человъческія лица.

Какая же изъ всёхъ разновидностей человёческаго лица и головы можетъ быть признана красивёйшею?.. Дюреръ рёшаетъ этотъ вопросъ слёдующимъ образомъ. Хотя некоторыя крайности и преувеличенія и возбуждають удивленіе, однако оне не могуть быть названы прекрасными и нравиться всёмъ. Такъ, напр., никогда не можетъ быть признана красивой острая голова или плоская, тогда какъ округленная голова представляется прекрасной. Тоже самое в

ОТНОСИТЕЛЬНО ОТДЁЛЬНЫХЪ ЧАСТЕЙ ЛИЦА: СЛИШЕОМЪ ДЛИННЫЙ ИЛИ СЛИШ-**«Сомсь** короткій, чрезмірно вогнутый или выгнутый нось; слишкомь выпуклые или впалые глаза, узкіе, какъ щели, или чрезм'трно имироко раскрытые; слишкомъ толстыя или чрезмёрно тонкія губы; слишкомъ большія или малыя уши и т. д., — вев такія крайности отнюдь не могуть быть признаны заслуживающими названія красивыхъ. Отсюда, естественно вывести заключение, что истично крассивое должно представлять собою нъчто среднее между двумя крайностями, должно быть равно удалено по своим пропорціям отъ каждой изъ нихъ. Однако легче указать, что чекрасиво, чъмъ опредълить сущность красиваю. Въ виду этого нужно помнить, что чтьмъ меньше будеть въ изображении безобразнаго, — которое легко чувствуется всякимъ, — тъмъ красивъе будеть самое изображение. Прямымъ следствіемъ этого доджно быть для художника стремленіе-возможно болье тщательно избъгать всяких преувеличеній и крайностей, безобразящих всякую фигуру.

Другимъ условіемъ, которое Дюреръ поставляеть далве художникамъ, является строгая выдержка всёхъ частей тёла въ опредёленномъ родъ, а именно: если изображается мужчина или женщина, то во всехъ подробностяхъ фигуры должны быть строго выдержаны черты того или другого рода не только въ формахъ отдёльныхъ членовъ, но и въ ихъ характеръ — черты болъе грубыя, плотныя, сильныя въ мужскихъ фигурахъ и болбе нъжныя, мягкія и изящныя въ женскихъ. Такъ же строго должны быть выдержаны въ своемъ характерв и черты, присущія различнымъ возрастамъ, которые желаеть изобразить художникь въ тёхъ или иныхъ фигурахъ; нельзя, напримъръ, кръпкому мужу придавать нъжныя очертанія мальчика, или слабому старику-мощные мускулы и стройность здодоваго, физически развитого мужчины и т. д. Каждый поль н каждый возрасть должень быть выражень въ изображаемой фигуръ такъ ясно, чтобы при первомъ же взглядъ можно было легко и безопибочно опредълить его. Иногда сверхъ того требуется выдержка карактера фигуры и еще въ одномъ направлении. О нъкоторыхъ изъ людей говорять, напр., что такой-то имветь львинообразную осанку и видъ; другой обладаетъ лисьей, или свиноподобной, или собачьей п т. п. физіономіей, конечно, болье по сходству выраженія лица съ выражениемъ того или другого животнаго, чемъ по очертаниямъ

его. Если художникь желаеть придать человвческому лицу какойлибо изъ такихъ своеобразныхъ характеровъ, онъ долженъ и здъсь позаботиться о выдержкв его и соотввтствіи частей съ цівлымъ, чтоби, напр., лисье или свиноподобное выраженіе не было придано какойлибо мощной фигуръ человівка, имівющаго горделивую и могучую львинообразную осанку и т. п. Наконецъ, та же строгая выдержы должна иміть місто и въ изображеніяхъ животныхъ, такъ какъ не только каждая порода ихъ, но и отдівльныя разновидности каждой



Pnc. 72.

породы обладають характерными, ей одной свойственными особенностями, которыя художникъ долженъ подметить и воспроизвести въ изображении животнаго.

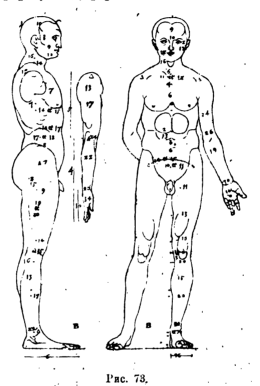
Особенно важнымъ и цённымъ въ дёлё раскрытія эстетическихъ принциповъ Дюрера является большой эстетическій экскурст, поміт по

реализма, котораго Дюреръ всегда такъ послѣдовательно и строго держался въ своей творческой практикѣ, (особенно во второй половинѣ своей художественной дѣятельности), раскрываются здѣсь у него съ полною яспостью, которая убѣдительно показываеть намъ, съ какою сознательностью проводилъ художникъ выработанные имъ принципы въ самую дѣйствительность.

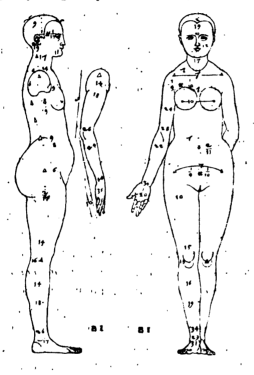
«Зам'вть себ'в, —говорить онъ, —твердо сл'вдующее: если ктолибо въ своемъ воспроизведении точно слъдуетъ за дъйствительностью, такъ что это воспроизведение кажется подобнымъ ей и дълается похожимъ на самую натуру; въ особенности же если то,
что сдълано, будетъ красиво; тогда такое воспроизведение должно
быть признано художественнымъ и достойно похвалы, какъ особенно
цънное. Повтому, —прибавляетъ авторъ дал'ве, —кто хочетъ создать
что либо хорошее и правдивое, тотъ долженъ ничего не убавлять у
природы, но и не прибавлять ничего лишняго.

Въ соответстви съ этими основными положеніями решаются у Дюрера всв важнъйшіе вопросы эстетики, среди которыхъ на первомъ мъсть стоять вопросы о томъ, что такое красота, каковы ея нормы и какт возможно вт искусствы создавать прекрасные образы?.. На вопросъ о томъ, какъ могутъ художники создавать прекрасные образы, — говорить Дюрерь, — большинство обыкновенно отвъчаеть: согласно человъческому сужденію. Однако я не согласень съ этикъ, ибо человъческое суждение о красотъ есть нъчто весьма измънчивое и относительное. То, что ценилось въ одну эпоху даже весьма многими, какъ прекрасное, въ другую эпоху уже не кажется такимъ, и прекраснымъ кажется уже иное. Но даже и въ одно и то же время однимъ изъ людей прекраснымъ представляется одно, а другимъ, современникамъ ихъ, совсёмъ другое. Наконецъ, если даже согласиться, что два или нъсколько предметовъ красивы, и постараться опредёлить на основаніи ихъ, что такое красота; то и тогда определение ея будеть неяснымъ и неточнымъ, колеблющимся, если на помощь простому сужденію не прійдеть точное знаніе. Итакъ, одного простого сужденія, хотя бы и многихь людей, недостаточно для того, чтобы ръшить, каковы признаки и нормы красоты и какъ возможно создавать въ искусствъ прекрасные образы: для этого необходимо точное изсладование и связанное съ нимъ точное знание. Руководительницей при этомъ наслъдованій и отысканій нормъ красоты оказывается сама натура: истинное искусство должно покоиться на знаніи природы, и кто умьеть извлечь прекрасное изприроды, тоть обладаеть истиннымь искусствомь.

Какимъ же путемъ возможно прійти къ *отысканію норы* красоты, изучая природу?.. Дюреръ даеть на это отвіть, по своему



существу близко напоминающій тѣ указанія въ дѣлѣ отысканія таковыхъ нормъ красоты, какія давались нѣкоторыми проповѣдниками реализма еще въ классической древности. Такь какъ каждый изъ людей, какъ бы онъ ни былъ красивъ,—говоритъ Дюреръ,—всегы имѣетъ какіе-либо недостатки, то ни одинъ живой человѣкъ и не можетъ быть признанъ совершеннымъ образцомъ красоты. Для того, чтобы создать въ искусствѣ такой образецъ, должно отъ многихъ отдѣльныхъ людей, признаваемыхъ общимъ мнѣніемъ красивыми, избрать для изображаемаго образца наилучшія, красивѣйшія ихъ части и изъ этихъ лучшихъ частей составить новое цѣлое, которое будеть прекрасиве, чёмъ каждый изъ отдёльныхъ живыхъ людей, какъ бы красивъ онъ ни былъ. Конечно, и здёсь нужно придерживаться одного опредёленнаго рода при выборё моделей: если художникъ желаеть дать образецъ прекраснаго юноши, онъ долженъ сопоставить рядъ только красивыхъ юношей, а не мужей, стариковъ, женщинъ или дётей, изъ которыхъ всякій полъ и возрасть имъеть своеобразную красоту. Такъ же долженъ онъ поступать,



.Рис. 74.

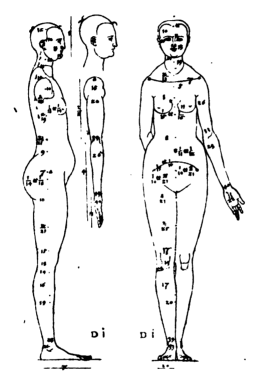
если ому приходится давать образци прекраснаго старда, мужа, женщимы, ребенка и т. д.

Существуеть однако множество произведеній искусства, въ которыхъ художникь возсоздаєть не нормы красоты, а лишь отдольные предметы, и которыя твить не менте могуть быть названы препрастыми; такови, напр., портреты отдельныхъ людей, ландшаўты и т. п. Въ такихъ произведеніяхъ мыриломъ красоты будеть служить близость къ натури,—иъ тому оригиналу, который является объектомъ воспроизведенія. Правило здёсь таково: чымь ближе подходить художественное произведение къ изображаемой дъйствить ности, тъмъ оно лучше, прекраснъе. При этомъ все-таки провъедение самой натуры, конечно, всегда будеть стоять выше, чънъ съмое лучшее произведение искусства, потому что человъческое порчество вообще ничтожно въ сравнении съ творческой силовържественнаго Разума, создавшаго всю природу.

Существують, наконець, и такія произведенія искусства, котерыя художникь создаеть не прямо съ натуры, но береть какь би изъ недръ собственнаго своего духа, -- собственной творческой фитазіи. Въ двиствительности и для такихъ произведеній матеріаль берутся художникомъ все изъ той же природы и притомъ въ темніе болье или менье долгаго времени: отдыльныя впечатльнія вз окружающей художника природы незамётно входять въ его цуш, въ которой составляются изъ этихъ впечатленій новые ображ лишь отчасти похожіе на отдільные предметы, находящіеся вы св мой природь. Черезъ посредство произведеній искусства художних получаеть возможность обнаруживать эти сокровища своего ДЗ собранныя имъ въ теченіе долгаго времени, и давать начало суще ствованію новых в созданій своей творческой фантазів на раду сь созданіями самой натуры. Эти созданія его собственнаго духа также могуть быть прекрасными, если художникь обладаеть достаточно развитымъ вкусомъ и пониманіемъ, чтобы искусно соединимы от дъльныя части создаваемаго образа; но и для такихъ произведены близость ко натурт все-таки будеть наилучшить залоготь изылдожественныхъ достоинствъ. Произведенія творческой фантазів УГдожника, близкія къ натур'в, будуть представляться, благодаря этому, весьма жизненными и такимъ образомъ, даже при отсутстви живой модели, будуть оказываться имъющими значительную хуржественную цённость. Вообще, души художниковъ полны худож ственныхъ образовъ, и если бы кому-либо изъ нихъ (художниковъ) пр доставлено было жить и работать иножество столетій, то быторыя творческой силь, дарованной ему Богомь, онъ когь бы создать не ликое множество новых ь фигуръ и предметовъ, какихъ до того вре мени никто не видълъ въ самой натуръ. Въ этомъ отношени Господь одарилъ художниковъ великою силой.

Итакъ, вездъ и всегда сама натура является,—по миннію Аррера,—лучшей руководительницей для художники, будеть и вы

занять воспроизведеніемъ отдільныхъ предметовъ ея, существующихъ въ дійствительности, или отысканіемъ высшихъ нормъ красоты, или возсозданіемъ тіхъ образовъ, которые родились въ его душів ивъ впечатлівній дійствительности и выросли въ новыя жизненныя сочетанія. Необходимо, слідовательно, какъ можно боліве тщательно изучать эту натуру со всіми богатствами ея предметовъ и явленій, и однимъ изъ важнійшихъ процессовъ такого изу-



Pac. 75.

ченія являются измюренія предметовъ въ ихъ цёломъ и отдёльныхъ частяхъ и ихъ соотношеній, выражающихся въ пропорціяхъ. Такія измёренія дають художнику громадвыя преимущества передъ тёми художниками, которые измёреній не производили, потому что давая возможность сообщать фигурамь правильныя пропорціи, они избавляють изображенія оть тёхъ, грубыхъ и рёжущихъ главъ ошибовъ, въ какія такъ часто впадають художники, невнакомые съ искусствомънямёренія.

Конечно, создавая свои произведенія художникь, не всегда обзанъ производить при этомъ точныя и детальныя измёренія: они ж гугъ оказываться ненужными въ тъхъ случаяхъ, когда произведены художника весьма незначительны по своему содержанию, или эскизны когда они вообще не имвють въ глазахъ самого художника сколью нибудь значительной важности. Кром'в того художникъ, который привыкъ въ теченіе долгаго времени производить тщательныя изитренія и по нимъ писать свои картины, пріобретаеть, наконецъ. такой навыкь въ чувствовании и применении правильныхъ пропорцій, что можеть многое изображать совершенно вірно и безъ всякихъ измереній, просто на глазомеръ, - что возможно при достаточной опытности руки у художника. Но безъ предварительныхъ упражненій въ изміреніи не можеть получиться и этой опытноств глаза и руки; не можеть быть и правильности въ рисуныв, безъ которой ни одно произвеление не можеть быть признано истиню хуложественнымъ.

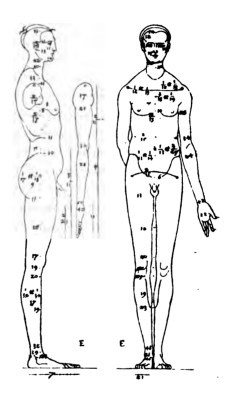
Для развитія художественнаго вкуса и умѣнія изображать предметы Дюрерь совѣтуеть также въ другомъ мѣстѣ—какъ можно чаще созериать и изучать произведенія, уже ранье созданныя знаменитыми художниками, а если возможно, то и копировать илъ. Впрочемъ и къ нимъ должно относиться, замѣчаеть Дюрерь, съ полнымъ сознаніемъ, а не слѣпо подражать имь во всемъ, и если кто въ состояніи подмѣтить въ нихъ какія-либо отибки, то не должень имъ слѣдовать, а долженъ позаботиться объ улучшеніи ихъ. Напротивъ, нужно остерегаться тѣхъ художниковъ, которые много говорять объ искусствѣ, а сами создають весьма плохія произведенія близко знакомиться съ ними и изучать ихъ произведенія, значить—испортить себя и усвоить себѣ ихъ неумѣлость, ибо нужно поминть, что весьма большая разница—говорить о какомъ-либо предметѣ, или самому исполнить его.

Что касается примъненія самыхъ измъреній къ художественной практикъ, то Дюреръ даетъ еще разъ въ концъ третьей книги подробныя относительно этого указанія. Прежде всего, — говорить онъ, — мы должны цълый образъ согласовать со всёми его частями. Для этого нужно каждый отдъльный членъ тъла разсмотръть и самъ по себъ, въ его частяхъ, и по отношенію къ цълому. Должно вачать съ головы и разсмотръть ее, во-первыхъ, относительно общаго

типа ея (округленнаго, вогнутаго или выгнутаго); во-вторыхъ, по отношенію ея ко всему тѣлу (размѣры головы пропорціонально размѣрамъ всего тѣла), и въ-третьихъ, разсмотрѣть отдѣльныя части ея, каковы: лобъ, глаза, носъ, ротъ и т. д., которыя должны находиться въ гармоніи другь съ другомъ и съ цѣлою головою. Далѣе столь же тщательно должны быть разсмотрѣны: шея, которая по отношенію къ головѣ должна быть ни слишкомъ длинна, ни слиш-

комъ коротка, ни слишкомъ толста, ни чрезиврно тонка, но пропорціональна головв по своимъ разміврамъ; даліве—грудь, животь, руки, ноги и т. д. и въ цізломъ, и въ своихъ частяхъ. Послів тщательнаго разсмотрівнія и измівренія всізхъ этихъ отдівльныхъ частей тізла, человівческаго или животнаго, художникъ можетъ создать образъ, который, благодаря уже одной піропорціональности всізхъ своихъ частей, является цізннымъ и въ большей или меньшей степени прекраснымъ.

Въ послъдней книгъ трактата Дюреръ показываетъ, какъ разнообразнымъ фигурамъ, составленнымъ на основании измъреній по опредъленнымъ пропорціямъ, можно придавать такія или иныя позы и жесты. Если бы,—говоритъ авторъ,—всъ фигуры, составленныя



PHc. 76.

совершенно правильно по определеннымъ пропорціямъ, изображать только въ прямомъ положеніи, вытянутыми, то такія фигуры производили бы непріятное впечатлёніе безжизненности. Для того, чтобы избежать этого недостатка, нужно каждой фигурё придавать такую или иную пову, измёняющую ея положеніе изъ прямого въкакое-либо другое, производящее впечатлёніе естественнаго движенія. Авторъ перечисляеть далёе подробно, въ какихъ пунктахъ в

жакь именно можеть изгибаться каждый члень человеческого так рука, напр., въ плечъ, локтъ, кисти-отдъльно или во всвяъ пуктахъ одновременно, а пальцы кромъ того во всъхъ своихъ суставахъ; нога-въ бедръ, колънъ, ступнъ, пальцахъ и т. д. Оть различныхъ измъненій въ положеніи каждаго члена тыла и всьхъ их вивств могуть получаться самыя разнообразныя постановки фигурь. Должно помнить однако, что всв равнообразныя положенія, придваемыя фигуръ, не должны быть, — особенно что стовъ, — ни слишкомъ ръзкими, ни слишкомъ безжизненныме, во должны соотвътствовать тому, что мы видимъ обыкновенно въ съмой натурь, должны быть естественными. Столь же естественным они должны быть и въ другомъ отношеніи, а именно-въ отношеніи соотв'єтствія между позами и жестами человівческой фигури в темь внутренними настроениеми, для котораго эти позы и жест служать внешнимь выражениемь; такь, напр., у человека, выражющаго другому любовь, они должны быть совершенно иными, чысь у того, кто показываеть свой гитвъ, ненависть и т. д.

Свой трактать «о человъческих пропорціях» Дюрерь заганчиваеть следующими словами. «Кто поиметь и будеть следовать этому ученію моему о томъ, какъ придавать фигурамъ при помощ измъреній правильныя пропорціи; какъ ихъ затемь правильно в естественно ставить, придавая имъ разнообразныя положенія; ваб сокращать ихъ въ раккурсахъ, и т. д., и такимъ образомъ хульжественно исполнять всевозможныя фигуры въ своихъ произведеніяхъ, — тоть скоро убъдится, насколько полезны для него мои укъ занія, а кром'в того несомн'вино и самъ отыщеть что-либо сверть указаннаго здёсь мною. Правда, въ нёкоторыхъ частяхъ вто учене мое представляетъ значительныя трудности для пониманія; однаю в то върно, что предметы трудные для пониманія вообще не когуть быть изучаемы безъ изв'ёстныхъ усилій и приложанія... Этикь эмъчаніемъ заканчиваю я мое сочиненіе и, если Богъ поможеть, то въ свое время впоследстви напишу еще дальнейшее, что относит къ искусству живописи для того, чтобы это искусство въ будущего не новоилось, какъ донынъ, на одной только ежедневной правил и навыкъ, но могло бы быть поставлено съ течениемъ времени в прочныя и върныя теоретическія основы, во славу Богу и на волзу и удовольствіе всёмъ истиннымъ любителямь искусства».

Обозрѣвая все содержаніе трактата «о пропорціяхь» въ его цѣломъ, мы видимъ, что принципы, положенные въ основу его являются,—какъ замѣчено уже выше,—тѣми самыми принципами ресамизма, какими въ продолженіе длиннаго ряда лѣть великій художникъ руководствовался и въ самой своей творческой дѣятельности; убѣждаемся, что насколько проведеніе этихъ руководящихъ началъ въ художественную практику отличалось у Дюрера постоянно глубокой сознательностью и строгой послѣдовательностью, настолько же послѣдовательными, ясными и отчетливо продуманными оказываются они и въ его теоретическом изложени, какъ конечномъ результать долговременныхъ его измсканій.

Важивищею и существенною задачей всёхъ представленных въ разематриваемомъ тракте изследованій было, какъ ясно изъ предыдущаго, отысканіе, если возможно, тёхъ нориз человъческой красомы, покоящихся на опредёленныхъ математически соотношеніяхъ между частями и цёлымъ, согласно которымъ въ произведеніяхъ искусства возможно было бы создавать образцы нормальнаго и наиболе совершеннаго по своимъ формамъ человёческаго тёла.

Насколько же автору удалось решеніе этой въ высшей степени трудной задачи? Насколько вообще достижимо въ искусств'в выполненіе этой задачи? Въ какой степени, наконецъ, новы пріемы изследованія по отысканію нормальныхъ пропорцій, прим'єненные Дюреромъ, какъ и самая идея такого рода изследованій?

Обозрѣвая исторію искусства на протяженіи ряда вѣковъ, внимательный изслѣдователь замѣтить, что обширное и цѣнное изслѣдованіе Дюрера является одною изъ нѣсколькихъ великихъ поцытовъ художниковъ раздичныхъ эпохъ—разрѣшить все ту же вѣчно интересную и вѣчно загадочную проблемму созданія нормъ человѣческой красоты,—попыткою, для которой въ исторіи искусства античнаго отыскиваются въ высшей степени любопытныя и поучительныя аналогіи. Мы разумѣемъ работы цѣлаго ряда знаменитыхъ скульпторовъ классической Греціи: Поликдета, Силаніона, Эвфранора, Лизиппа и н. др., по созданію, такъ наз., каноническихъ стантуй, въ которыхъ названные художники пытались создать образцы нормальнаго и виѣстѣ прекраснѣйшаго человѣческаго тѣла съ его наиболѣе совершенными пропорціями всѣхъ частей. Каковъ быль самый характерь всёхъ этихъ изысканій въ каксической древности и какова была послёдовательныя смёна всёл создававшихся перечисленными скульпторами художественныхъ вноновъ, постепенно видоизмёнявшихся въ цёляхъ красоты, — преставляется яснымъ изъ слёдующей краткой, по очень удачной характеристики, сдёланной Ф. Овербекомъ 1).

«Фигуры Поликлета были соразмёренными во всёхъ частать, однако въ тоже время замътно тяжеловъсными, хотя въ своихъ канокическихъ статуяхъ (дорифорв и др.), онъ представляль поношеское там, равно удаленное от всяких крайностей, -- ни слишкомъ удлинение, но и не слишкомъ приземистое; ни слишкомъ мясистое, ни худое, въ кими бывають часто различные индивидуумы; но именно такое, которое должно было показывать совершенную среднюю норму человеческих твль и въ целомъ, и въ отношенияхъ другъ къ другу всехъ отдельныхъ частей. Однако эти среднія нормальныя пропорціц Поликлетових статуй были изм'внены уже вскор'в посл'вдующими художниками (еще ранве Лизиппа), именно Силаніономъ и въ особенности Эвфраноромъ, которые пытались ввести въ искусство новыя пропорція человъческаго тъла (въ интересахъ увеличенія ихъ красоты).. Но не достигли своей цели: ученіе о пропориять эти попытки Силаніона сообщается у Витрувія къ сожалівнію слишком крагко; относительно же Эвфранора мы знаемъ, что жаль человеческія тела более удлинненными, при чемь оде конечности представляль ве прежнихе пропорф. яхъ, такъ что эти части въ сравненіи съ туловищемъ казалесь еще болве тяжеловъсными. Только Лизиппъ впервые исполнить совершенно новый канона, въ которомъ онь одновременно делаль головы меньшими, вонечности болве тонкими и длинными, а туловища болъе удлиниенными, чъмъ у Поликлета, и такимъ образомъ прек ставиль новое, болье стройное целое, которое для последующие времени казалось уже болве изящнымъ и положило конецъ изображеніямъ по канону Поликлета. Несмотря на это однако Личного называль канонь Поликлета своимь учителемь, и онъ быль правы Ибо Поликлеть достигь созданія своего канона, благодаря научныть изследованіямъ человеческихъ фигуръ, какія давала ему самая

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Overbeck: Geschichte der griechisch. Plastik, 4 Aufl., (1894), II Bd., S. 156 L

ствительность, и черезъ абстракцію изъ данных этой дёйствительности пришель къ созданію нормальных фигурь, которыя онъ думалъ найти, именно, въ мърахъ, средних между разнообразными врайностями самой натуры. Подобнымъ же образомъ изучаль человъка и Лизиппъ, но результаты изысканій обоихъ художниковъ были различны. У Лизиппа, въ отличіе оть Поликлета, выработалось твердое убъщденіе, что норма человіческаго тіла, а слідовательно и высшая красота, не столько лежить въ срединъ между всеми крайностями, сколько дается въ отдёльныхъ, относительно совершенныхъ фигурахъ, которыя обыкновенно возвыщаются налъ средними иврами индивидуумовъ (Gestalten, die sich über das Mittelmass aller Individuen erhoben). И согласно этому взгляду, который, какъ и у Поликлета, являлся результатомъ абстракціи отъ действительности, создаль онь новый канонь человеческого тела, о которомь онь говорилъ: прежніе художники (Поликлеть и другіе) изображали человъка, каковь онъ есть въ своихъ среднихъ пропорціяхъ; я же изображаю его такъ, какъ онъ долженъ казаться (красивымъ 1).

Такимъ образомъ канонъ Поликлета покондся на совершенно объективном представлении того, что отвлечено было имъ отъ данныхъ живой натуры и потому было объективно правильно, хотя и не могло казаться для всёхъ образцомъ человъческаго тёла, которое должно быть признано не только нормальным, но и прекрасныйшимъ.

Лизипповскій канонь быль измінень на основаніи субъективмых впечатліній художника, избиравшаго не среднія, по красивіймія, по его субъективному ощущенію, пропорціи живыхь индивидумовъ, и потому, несмотря на отступленія отъ строго среднихъ проворцій, его канонь въ статув апоксіомена не только для него самого, но и для большинства эстетически развитыхъ зрителей казался болье изящнимъ, стройнымъ и красивымъ, чёмъ Поликлетовы статуи, представляющіяся и нынів сравнительно съ Лизипповой статуей апоксіомена замітно массивными и приземистыми.

Какъ видимъ, судьба художественныхъ каноновъ въ античной скульптуръ являлась весьма своеобразною: самые каноны эти не оказались въ дъйствительности художественными незыблемыми зако-

<sup>&#</sup>x27;) "Ab illis factos, quales essent homines; a se quales viderentur esse".

нами, воплощенными въ совершеннымия и потому неизмънныя фор мы, какъ того добивался каждый изъ перечисленныхъ скульпторовь Не взирая на строго математическое нормирование всёхъ часте фигуры, какъ и ея цълаго, каноническія статун Поликлета не погли удовлетворить съ эстетической точки эрвнія, какь объевты вепосредственнаго созерцанія, ни художниковъ, ни многочисленных «врителей, находившихъ, что статуи эти показываются тажеловыечыми, коренастыми, и что часто живыя индивидуальныя тыла, встрічающіяся въ самой действительности, показываются болже прекрасными, чёмъ эти каноническія статуи, хотя и отступають в своихъ пропорціяхъ отъ среднихъ нориъ этихъ посліднихъ. Отсьда, какъ неизбъяное слъдствіе неудовлетворенности. является у воследующих в художниковъ исправление самых этихъ каномовъ по индивидуальной натурь, согласно субъективному эстетическому чисству самист художниковт, а вывств съ этимъ и признание невозможности созданія абсомотно прекраснаго, совершеннаго въ художественномъ отношении человъческого тъла на основании одникъ только метематических вычислений и измърений, привнание относы*тельности* красоты въ представляемыхъ образцахъ и важности значенія субъективнаю чувства прекраснаю самого художника.

Аналогичный процессъ отысканія нормъ человіческаго тіля и аналогичный результать его мы видимъ у Дюрера въ различние періоды его діятельности і). Представляя въ своемъ сочинени "о пропорціях» цілый рядъ фигуръ, построенныхъ на самыхъ разнообразныхъ пропорціональныхъ соотношеніяхъ, варіирующихся сверхъ того еще вслідствіе равличія общей комплекцін тіль (тучныя, среднія, худыя фигуры) и отчасти различія въ положеніяхъ ихъ при движеніяхъ (фигуры вытянутыя, согнутыя, оборачивающістя назадъ или въ стороны, и т. д.),—самъ художникъ, повидимому, какъ будто не признаеть ни одну изъ этихъ многочисленныхъ фигурь за образець идеально-прекраснаго, совершеннаго тилла, указыва лишь вообще, что наиболье ближими къ совершенству, въ смысть нормы, могуть быть признаны тыла, равно отстоящія отъ оских

<sup>1)</sup> Съ темъ отличемъ, что те перемени и исправления, которыя отмечени были выше въ скульптурныхъ канонахъ, вносились разными художниками, въ носиловательной смене; здесь же изменения произведени были однимъ и темъ же художивкомъ въ видъ разновременныхъ нопытокъ осуществления поставлений цели.



мрийностей како во отношени пропорцій, тако и комплекцій оршнивма, в движеній финуры, и проч. - Этинъ обстоятельствомъ, повидимому, объясняется и то, на первый взглядъ странное, явленіе. ЧТО И ВЪ СВОИХЪ наноническихъ изображенияхъ человъческаго табаа, которыя даны были Дюреромъ подъ видомъ Адама и Евы (въ гравюръ 1504 года и въ картинъ 1507 года), онъ показываетъ намъ фигуры, построенные оба раза не по одному и тому же канону, а по различнымъ, съ очевидною цёлью достигнуть въ поздивишихъ фигурахъ (1507 г.) увеличенія красоты сравнительно съ более ранними. И изміренія тіхт и других убіждають наст въ томъ, что цель эта была въ значительной мере достигнута, какъ и въ античной скульптуръ, уменьшениемъ головы, удлиниениемъ ногъ, уко--роченіемъ туловища, какъ и другими наміненіями пропорціональныхь соотношеній между всёми частями фигуры, и что, неомотря на отступления въ пропоринкъ Адама и Евы въ гравюръ, какъ н вы картине оть строго вычисленных средних норже человеческихъ тък, указанныхъ въ трантать для нормальныхъ фигуръ, равныхь но высоть 8 головамь 2), все таки объ эти фигуры прародителей въ пропорціональных соотношеніях (независимо двже отъ большей красоты живописнаго изображения ихъ) представляются для субъективного чувство эриоделя, како таковыми казались они и для самого гудожника, болье совершенными, чымь совматическіх фигуры -mparmama.

Фактъ этоть весьма внаменателенъ, указывая на неудовлетворевность выработанными нормами со стороны самого же художника, который своимъ эстетическимъ чутьемъ върно угадываль, что если точныя математическія намёренія и дають столь же точныя математически среднія пропорціи всёхъ членовъ сложнаго организма, то тёмъ не менёе человическія физуры, построенныя по жакима среднима даннама вычисленія, все же не могута быть отпождествалемы са физурами идеально-прекрасными ва эстетическома смысль, и что для того, чтобы онё казались таковыми, необходимы вавёстныя (мотя и не очень рёзкія) отступленія оть строго среднихъ нормъ въ согласіи съ указаніями собственнаго, развитого на прекрасной натурё, эстетическаго вкуса самого творящаго художника.

¹) См. наши рисунки № 73 и 74.

Въ какой мъръ Дюреръ обязанъ быль своимъ предшественникая самою идеей такого рода изследованій по отысканію нормальных пропорцій, какъ и знаконствомъ съ самыми пріємами его, трудно определить съ достоверностью. Во всякомъ случае ому хорошо был извъстны тъ сообщенія Илинія и Витрувія, въ которых в давались краткія, новсе же довольно определенныя сведенія какь о канонических . произведеніях древних мастеровь, такь и о теоретических изысыніяхь ихъ въ томъ же направленів. Кромь отмеченныхъ уже ранъе ссылокъ у Дюрера на обсихъ названныхъ авторовъ, въ этомъ убъждають насъ еще и другія указанія художника. Таково, напр., следующее место въ его первоначальномъ рукописномъ проекта предисловія къ сочиненію о пропорціяхъ і). «Плиній сообщаеть, что древніе живописцы, какъ Апеллесь, Протогенъ и нівкоторые другіе, а также нівкоторые скульпторы искусно описали, какшть образомъ должно создавать нормально устроенное въ своихъ членахъ человъческое тъло. Можно думать, что эти цънныя сочиненія были уничтожены уже въ первое время по возникновенін христіанской церкви, вслёдствіе ихъ языческаго происхожденія: ибо въ нихъ говорилось, что Юпитеръ долженъ имътъ такія-то пропорціи, Аполлонъ-другія, Венера еще иныя, Геркулесь должень быть представленъ съ такими-то пропорціями, а другіе съ иными», и т. д. Въ другомъ рукописномъ отрывкъ (1513 года), перечисляя имена знаменитвишихъ художниковъ классической древности, Дюреръ так--же упоминаеть о томъ, что нъкоторыми изъ нихъ были написаны и теоретическія сочиненія объ искусств'в 2). «Нівсколько стольтій назадъ, — пишетъ онъ здёсь, — существовали уже знаменити художники, которые носили имена: Фидія, Праксителя, Апеллесь. Поликлета, Паррасія, Лизиппа, Протогена, и другія, и н'вкоторые изъ нихъ описали свое искусство и ясно показали его основи въ теоріи. Къ сожаленію, оти сочиненія ихъ были впоследствіи уте-... < MHRG

Самъ Дюреръ, говоря въ приведенномъ нами уже ранве (из стр. 23—25 нашей книги) отрывкъ лондонской рукописи объ источникахъ своихъ персоначальных сводъній по данному предмет,

<sup>1)</sup> Onydank. y Conway, p. 203; y Lange und Fuhse, S. 315, n ap.

<sup>2)</sup> Onyos. By Jahrbuch für Kunstwissensch., I, 6.

собенно важное значеніе придаваль, сь одной стороны, своему вученію Витрувія, сообщенія котораго онъ считаль для себя резвычайно полезными, в съ другой, тымъ немногимъ даннымъ объ вмівреніяхь человіческихь (мужскихь и женскихь) фигурь, какія огласился ему сообщить изв'естный Докакопо Барбари, въ періодъ герваго пребыванія художника въ Венеціи. И если въ сужденіи о размърахъ постороннихъ вліяній на Дюрера въ данномъ предметь основываться на собственных его показаніяхь въ этомь рукописномъ отрывкъ, -- показаніяхъ, заслуживающихъ здёсь, какъ и повсюду, самаго полнаго къ нимъ довърія, - то должно будеть признать, что знакомству съ указанными сейчасъ источниками Дюреръ обязанъ быль только начатками поэнаній въ области наысканій подобнаго рода, тогда какъ все дальнейщее и притомъ важнейщее добыто было его собственными усиліями, собственными многольтними и тицательными работами по тому же предмету, исторія которыхъ была изложена нами съ достаточными подробностями 1).

Чтобы покончить сь теоретическими изследованіями Дюрера объ искусстве, необходимо упомянуть здёсь еще о тёхъ подготовительныхъ работахъ художника къ особому сочинению его о септомиными и проскахъ ег картинахъ, которыя сохранились для насъвъ одной изъ рукописей Британскаго музея, представляющихъ черновые наброски художника для предполагавшихся въ будущемъ печатныхъ проязведеній его 1).

«Если ты хочень,—замъчлеть здёсь Дюреръ,—нисать картины настолько рельефно, чтобы самое зрвніе могло быть обизнуто, ты долженъ быть достаточно опытнымъ въ употребленіи красокъ и

<sup>\*)</sup> Трактать Дюрера о пропорціяль быль издань ньсколько разь и притомь на различних явикахь вы виду громаднаго спроса на это сочиненіе не только вы Германіи, не и вы других странахы культурной Европи, а именно: кромы нерваго ныпецкаго изданія 1528 г., извыстни: латипское изданіе 1532 г., польнышесся вы Нюренбергі; другое Нюренбергское изданіе 1534 г.; изы нихы первое—вдови Дюрера, второе—извыстнаго Іероняма, гравера и печатники; третье латипское изданіе Хр. Веквеля, вы Парижы, появ. вы 1537 г.; четвертое также латипское изд., ноны вы Парижы вы 1557 г. (Перье); изданіе того же 1557 г. и того же издателя (Перье) на французскомы яз.; изданіе на итальянскомы яз., вишедшее вы 1591 г. вы Венеціи у Николини; изданіе на португальскомы яз. 1599 г.; изданіе на пълецкомы язикы 1608 г. у Явсена вы Аригейны, французское изданіе 1614 г. вы Аригейны и п. др.

<sup>2)</sup> Опубликов. y v. Zahn, S. 18 f., Conway, S. 191 f.; Lange und Fuhse, S. 326 f.

умъть строго различать ихъ другь оть друга. Такъ, напр., если та пишешь два платья или мантіи, -- бълаго цвъта и краснаго, то ти долженъ шаттировать ихъ (наводить твии), такъ какъ во всякогь предметь существують свытлыя и болье темныя мыста тамь, глы предметь имъеть передъ глазами зрителя изгибы или неровности. Если бы этого не было, то все казалось бы совершенно плоскимь, а въ изображении такихъ предметовъ можно было бы различать только простыя краски, лежащія другь подлё друга, но не формы. Должно знать однако, что былую мантію нужно шаттировать не такою черною краской, какъ мантію красную; нбо невозможно, чтобы бълая вещь давала столь же черную тьнь, какъ красная; онъ не могуть быть одинаковы, кром' разв' твхъ случаевъ, когда нвть никакого свёта и когла важдая вещь кажется черной, ибо вт. темноть вовсе нельзя различать красокь. Тамь, гдь дьло касается былой вещи, не было бы достойно порицанія, если бы вто-нибудь чпотребилъ для наложенія тіни чисто черную краску; однако это случается р'вдко. Съ другой стороны, должно остерегаться, если пишешь что-либо одною краской, --- все равно: красной, голубой, коричневей или иною какой,---чтобы въ освъщенныхъ мъстахъ не пустить слишкомъ много свёту, не сдёлать предмета черезчуръ свётлымъ, такъ что краска выйдеть, такъ сказать, изъ своего основного тома или вида. Въ противномъ случай, напр., неученый человить, разсматривая твою картину, на которой написано красное платье, скажеть: «смопри, мой другь, какъ въ однёхъ частяхъ это платье имъеть таной красивый цветь, а въ другихъ-какъ будто белую краси или бледныя цатна». Это, действительно, достойно порицанія и ти здёсь въ самомъ дёлё поступиль не такъ какъ слёдуеть. Если пишешь красный предметь, пиши его такъ, чтобы онъ вездъ быль краснымъ; то же и съ другими красками, и притомъ однако всегда такъ, чтобы предметь казался рельефнымъ. Такъ же нужно постунать и съ твнями, чтобы кто-нибудь не сказаль, что красная краска покрыта въ этихъ мъстахъ черною. Поэтому следуетъ всегда имъть въ виду, что каждая краска шаттируется такою краской, которая родственна, подобна ей. Такъ, напр., если кто пишетъ желтою краской, то въ виду того, что она вездѣ должна оставаться въ томъ же основномъ тонъ, нужно и тъни нациольнать также желгор краской, только болье темнаго цвъта, чъмъ принятая въ картинъ

главная краска. Если же покрыть ее зеленою или голубою краской, то она уже выходить изъ своего основного тона и уже не будеть болье желтою, но сдълается отливающею краской, какъ это бываеть въ шелковыхъ матеріяхъ, которыя покрыты двумя, дающими отливъ красками... Ибо здъсь на всякомъ изгибъ краски раздъляются, такъ что можно различать ихъ одну отъ другой, вслъдствіе чего и необходимо употреблять тутъ объ эти краски; когда же матерія лежить гладко, то видна только одна краска... Такимъ образомъ, относительно употребленія красокъ основное правило заключается въ томъ, что ни одна краска при шаттированіи картины не должна выходить изъ своего основного тона».

Таковы важнъйшія части сохранившихся до нашего времени исчатных и рукописных матеріалови, представляющих собою высоко цънные результаты многольтних теоретических изысканій Альбрехта Дюрера по вопросамь искусства.

## заключеніе.

Ступень за ступенью последовательно старались мы проследить на предыдущихъ страницахъ теченіе жизни и творческой демтельности Альбрехта Дюрера. И передъ нами постепенно все съ большей и большею яркостью вырисовывался гигантскій образь художника и человека, заставляющій преклониться предъ нимъ въ невольномъ удивленіи и съ искреннимъ уваженіемъ.

Какова была личность его, какъ человъка, — ясно изъ всъх его мыслей, ръчей и поступковъ, изъ всей его жизни: это быть человъкъ, который всёми богатыми силами духа неизмённо стремился въ идеалу нравственнаго, умственнаго и эстетическаго существованія и который умъль и въ самой действительности приблизиться къ этому идеалу, насколько то позволяли ему обстоятельства... Глубокая и искренняя религіозность, одушевлявшая его во всъ періоды жизни и послужившая источникомъ созданія многочисленныхъ и превосходныхъ произведеній искусства; величіе дуга, присущее генію, въ соединеніи съ истиню христіанскимъ смиреніемъ; горячая любовь къ природъ, его окружавшей; любовь къ лодямъ, съ которыми жизнь поставляла его въ общеніе; къ наукъ, въ которой искаль онъ устойчивых и достовърнъйшихъ знаній, какъ основъ для искусства; и болбе всего любовь къ искусству, которому самой судьбой онъ быль призвань служить и служиль въ течене всей своей жизни беззавётно и преданно; наконецъ, то поистинь изумительное трудолюбіе, какимъ отличался художникъ отъ дътства до самой кончины и которое объясняется этой всесильной любовых къ искусству; — таковы тъ драгоцънныя свойства, изъкоторыхъ сложился нравственный обликъ этого человъка, тотъ высоко-привикательный идеальный образъ, который невольно приковываеть га

юбъ симпатін всякаго, кому удалось ознакомиться съ нимъ доста-

Каковъ онъ быль, какъ мудоменика?..-Характеризуя въ целомъ аланть его на основани всехъ, сообщенных на предыдущихъ траницахъ, фактовъ его творческой деятельности, можно сказать, гто въ общемъ оне не быле художникоме красомы, какеми являлись Рафаэль, Леонардо, Корреджо, Тиціанъ, и большинство итальянжикъ собратьевъ его по искусству поры Возрожденія, хоти подъ гтальянскимъ вліяніемъ элементы прекраснаго въ формахъ на время голучали замътное усиление въ произведенияхъ его. И это было естественно и понятно. Въ странъ, какъ Германія, гдъ красота и гъ самой действительности встречалась, какъ ценное и редкое яв-10нію, художнику-реалисть, изображавшій эту самую дийствительсость, како она есть, и не могь быть художникомъ, периомъ краюты, похожимь на тёхъ, которые выросли подь счастливымь небомъ Италіи сь ея неисчислимыми сокровищами прекраснаго въ самой натуръ, какъ и въ томъ богатъйшемъ художественномъ наслъдін, которое досталось возрожденной странв оть античнаго міра... На мисто красоты становятся у Дюрера реальная правда и жизненность изображенія, а вмысть съ этимь стремленіе кь яркой выразительности и характерности, какова бы она ни была, --- то стромленіе, которое всегда у художниковъ бываеть неизміннымь спутникомъ жажды жизненной правды въ ея наиболёе интереснихъ и типичныхъ явленіяхъ.

На ряду и въ тъсной связи съ этимъ — глубокая идейность произведеній Дюрера въ большей ихъ части оказывалась тою важньйшею стороной, которою сообщается имъ, помимо даже высокихъ чисто художественныхъ достоинствъ этихъ работь, въчная цънность. Можно сказать, что великій художника облизила искусство и жизнь, кожа никто другой иза многочисленныха служителей этого самого искусства ва его отечество; что самые разнообразные и притотъ важнъйше вопросы религіозно-нравственнаго, политическаго, философскаго, поэтическаго и научнаго содержанія, интересовавше и волновавше тогдашнюю Германію, были не только затронуты многочисленными художественными и литературно-научными его произведеніями, но и ръшались чаще всего въ такомъ или иномъ смыслъ съ достаточною опредъленностью, показывающей ясно отношеніе къ

этимъ вопросамь въ лицѣ Дюрера лучшей, интеллигентивйшей части ивмецкаго общества великой эпохи реформъ...—Оттого, являюсь отражениемъ важивйшикъ сторонъ жизни народа, современной художнику, работы его сохраняють свое глубокое значение и для последующихъ въковъ.

Если однако, какъ свазано, Дюреръ не былъ по преимуществу художникомъ красоты; если, оставаясь по существу послъдовательнымъ художникомъ-реалистомъ, стремился онъ всего болъе къ жизненной правдъ, возсоздавая въ большей части своихъ произведеній натуру и жизнь, какими были онъ въ самой дъйствительности; то должно въ то же время признать и отмътить, какъ фактъ, что въ эстетически чутвой душъ художника тъмъ не менъе всегда было живе также стремленіе къ идеалу, и что осуществленію этого стремленія, которое яснъе всего обнаружилось съ исканіи норма челосьческой красомы на научных основах, художникомъ отданы были долгіе годы усерднъйшаго труда, самыхъ тщательныхъ и разностороннихъ изслъдованій.

Глубово постигнувъ важнъйшіе духовные интересы родного народа, живо отзываясь въ теченіе своей дъятельности на всъ серьезньйшіе запросы его, Дюреръ старался давать отвъты на нихъ въ своихъ многочисленныхъ произведеніяхъ съ возможною полнотой, а самыя произведенія эти сдълать извъстными возможно болье нирокимъ кругамъ населенія. И съ этимъ въ связи долженъ быть указань тотъ фактъ, останавливающій на себъ вниманіе изслідователи, что среди громаднаго количества произведеній, созданныхъ Дюреромъ, законченныя произведенія живописи составляють лишь малую часть, тогда какъ все остальное было исполнено въ гроворахъ на металь и деревть и въ рисункахъ.

Для кудожника идейного по преимуществу, какимъ являлся Дюреръ, процессы масляной живописи должны были казаться слишкомъ сложными и медлительными для того, чтобы возможно было передавать въ нихъ своевременно всё тё разнообразные творческіе замыслы, которыми переполнялась душа его и которые требовали немедленнаго и быстраго воплощенія въ формы... Этого мало. Произведенія масляной живописи,—алтарные образы и картины разнороднаго содержанія, выполнявшіяся художникомъ, въ виду извёстнаго отношенія его къ дёлу, чаще всего съ чрезвычайною медленностью, тимыванием у него и время, и силы,—эти произведенія по самымь смовінмь своего назначенія естественно оказывались доступными озерцанію линь немисиля, а сь этимь вийстё ограничивалась и амая имрота иль воздійствія на народную массу. Необходимо было воспользоваться ннымь матерьяломь, иными средствами передачи вориескихь замысловь, если художникь желаль придать имъ широ ое распространеніе въ народной средів, если онів хотіль сдійлать вон произведенія доступными большинству. И Дюрерь нашель эти редства отчасти вь рисункою,—этихъ первыхъ и полножизненныхъ наброскахъ, передававшихъ впечатлійнія, мысли и чувства судожника въ моменты самаго зарожденія ихъ,—и еще болібе въ рисункою зарожденія ихъ,—и еще болібе въ рисуньной быстротой, совершенствомь и легкостью, и которыя въ гысячахъ экземиларовь распространялись повсюду.

Отоюда и дальнейшия следствія. Сделавь гравору важнейшимъ и мослушнымь орудіємь мысли и чувства въ цёляхъ передачи своихъ творческихъ замысловъ массё народной, Дюреръ естественно сблизилъ не только искусство и жизнь, какъ выше было указано, но и сба тё вида некусства, въ которыхъ по преимуществу работакъ оснь, какъ кудожникъ,—сблизилъ гравору и живопись, постависими илъ съ тъсное единеніе и сзаимодъйствіе, которому и та, и 
другая оказались обяваны грамадными и необичными для эпохи 
усийками!!

Съ одной стороны, именно, ет одноцепенный рисунокт граспоры Дюрерт умель опесни самые смелые совтовые и иные эффекты, присущие мистопией жизописи. И въ этомъ заключался, какъ было не разъ отмъчено выше, величайній прогресст, достигнутый художниковъ въ области гравюры на металяв и деревв, которую умёль онъ поднять отъ плоскихъ и грубыхъ клише, нуждавшихся въ раскраскъ отъ руки инстью но напечатанія ихъ, какими были эти гравюры у большинства изъ предшественниковъ Дюрера,—поднять до произведеній истинно художественныхъ по качествамъ исполненія, въ високой степени жизопистых, не смотря на свою одноцвётность.

Съ другой стороны, всё эти многочисленныя работы Дюрера въ области граноры, заниманнія художника во всё періоды творческой его деятельности, при указанныхъ ранее условіяхъ, естественно не могли остаться безь существеннаго вліянія на характерь его

живописныхъ работъ. Онъ не могли не содъйствовать постепени выработив въ этихъ последнихъ, съ теченіемъ леть, той красочо простоты, при сохранении интенсивной силы самыхъ красоченъ тоновъ, которой недоставало раннимъ произведеніямъ живовися у Дюрера, какъ справедливо указываль на это самъ кудожникъ в последніе годы своей жизни между прочимъ въ беседахъ своих с Меланхтономъ. — «Я помню, —передаеть относительно этого Мелантонъ въ одномъ изъ своихъ писемъ 1),--какъ знаменитий своиъ геніемъ и славный добродетелями Альбрехть Дюреръ говориль ин, что въ молодости онъ очень любиль пестроту и разнообразіе в сыих картинах и самь въ этих картинах болво всего быть юволенъ именно таковыми ихъ качествами. Съ течениемъ времен, изучая природу и стараясь приблизиться ыт ея истинному виду, он поняль въ зрълые годы, что высшею циллыю въ искусстви является простота»... Такимъ образомъ, изучение живой натуры въ ея простыхъ действительныхъ формахъ привело Дюрера постепенно гъ. сознанію необходимости простоты и во всякомъ художественном с возсовданів; а практика гравированія указала ему и самые ть нути, какими возможно достигнуть такой простоты также в произведеніям живописи. И въ реальномъ осуществленін Дюреров. этой ясно сознанной цъли является еще одно великое приобрименіе, сдёланное имъ для родного искусства, -- то пріобр'єтеніе, которое поставило на правильный путь дальнъйшее теченіе німецові живописи, указавши последующимъ художникамъ истинную задачу живописнаго изображенія въ отношенін колорима, - требуя той простоты въ сочетаніяхъ красочныхъ тоновъ, которая нарушалась ранъе слишкомъ часто, въ преобладающемъ большинствъ произведеній предпественниковъ Дюрера съ ихъ антихудожественнымъ стренленіемъ къ красочной пестротв, какое раздаляль съ ними и сам Люреръ въ ранніе годы своей творческой деятельности.

Успѣхи, достигнутые Дюреромъ въ самой техникъ гравированія, были также весьма велики, тѣсно связавшись у него съ его мастерствомъ живописца и рисовальщика; и изъ эпохи въ эпоху успѣхи эти были отмѣчены нами въ соотвѣтствующихъ мѣстагъ предлагаемаго изслѣдованія и въ цѣломъ, и въ частностихъ.

<sup>1)</sup> Melanchton: Epistolarum L. I, Viteb. 1570, pag. 100.

Обобщая далье всс, что нами указывалось для различных періодовь творчества Дюрера относительно последовательных ступеней развитія его, кака художника, можно сказать, что въ нихъ отразился прогрессь цёлой эпохи въ нёмецкомъ искусстве; что изследователю поздивишаго времени въ нихъ даются определенные показатели того, въ какой мёре возникновеніе и развитіе искусства возрожденной Германіи обязано было, съ одной стороны, предыдущей эпохе и состоянію нёмецкаго искусства въ произведеніяхъ предпественниковъ Дюрера; съ другой, искусству возрожденной Италіи; наконець, личному генію Дюрера и основнымъ принципамъ и пріемамъ его творческой деятельности, какъ художника—реалиста.

Въ произведеніях вео из различных періодовъ жизни посльдовательно отравились, въ такой или иной степени, вліянія цълаго ряда нъмецких и чумеземных художниковъ: сначала М. Вольгемута и М. Шонгауэра; затёмъ Мантеньи, Джакопо Барбари, Леонардо да Винчи; еще позднёе нидерландскихъ художниковъ; и размёры каждаго изъ этикъ вліяній были показаны въ подлежащихъ тёстахъ нашей книги, равно какъ и значеніе ихъ для художественнаго развитія самого Дюрера, а съ нимъ и искусства возрожденной Германіи, котораго онъ быль представителемъ.

Но никогда и ни подъ какимъ постороннимъ вліяніемъ не тевяль онь своей самобытности, своей самостоятельности, какь художник съ опредъленным міросозерцаніем, съ опредъленными эстетическими стремленіями и наклонностями, съ характерными особенностями стиля и техники въ тёхъ произведеніяхъ, въ которыхъ воплощаль онь свои богатие и разнообразные замыслы, потому что воспринималь и заимствоваль онь у других мастеровь только то, что наиболье соотвытствовало у них характеру его собственнаго чекусства. Отгого Дюреръ долженъ быть привнанъ художникомъ самобытным въ гораздо большей степени, нежели всякій другой изъ измецкихъ художниковъ, предшествующихъ или современныхъ ему, потому что изъ всёхъ перечисленныхъ мастеровъ ни одинъ не быль его учителемь въ настоящемъ значении слова, потому что чо всей справедливости только живую натуру, которую онъ изучать съ величайшею тщательностью и неутомимымъ усердіемъ въ теченіе всей своей творческой діятельности, можно и должно признать его неизмънной, постоянной и лучшей руководительницей и наставницей на вспхт ступеняль его художественнаго развити каковою является она и вообще для всёхъ геніальныхъ д'автолей въ разнообразныхъ областяхъ искусства, науки и жизня.

Если отъ этой общей оценки значения Дюрера въ истории немецкаго искусства мы обратимся затемъ къ отольнимъ по жиз седержанио видамъ гравюры и живоциси, съ целью отиетить и здесзаслуги его для родного искусства, то увидимъ и тутъ, что заслуги эти были весьма велики.

И это раскрывается прежде всего въ произвеленіяхъ его съ сюжетами религознаго содержания. Если высшая задача художника. трактующаго въ искусства сюжеты этого рода, заключается въ токъ. чтобы сочетать искреннее религознов одущевление съ возможным совершенством тых внишних форм, в какія воплощается дание содержание, — то по отношению къ Дюреру можно сказать, что въ его произведеніяхъ религіознаго содержанія ота задача была достагнута болье, чымь у кого бы то ни было изъ его предпественияковъ и последователей. Ибо въ то время, какъ у предшествениковъ Дюрера, при всей искренности религіознаю чувства, одушевлявшаго ихъ въ процессв созданія религіовныхъ сюжетовъ, самыя внъшнія формы произведеній (ихъ композиціи, рисуновъ, краски техника, и т. д.) оказывались въ преобладающемъ большинствъ мало удовлетворительными; въ то время, какъ у большинства преемниковъ Дюрера при высокихъ качествахъ вившняго исполнения замътпо, напротивъ того, явное ослабление искренняго религиознаго чувства; - въ произведеніяхъ самого Дюрера и то, и другое сочеталось въ полной гармоніи. И это было совершенно естественно, нетому что только въ періоды глубокаго религіознаго одушевленія создаваль онь эти свои произведения, стараясь нередать въ своихъ воипозиціяхъ всю силу той искренней віры, которей неполнено било сердце его; потому что, признавая творческую дъятельность жидожника како бы служениемо Божеству, (какъ неодновратно окъ сыв утверждаль), онг прилагалг вст усилія могучаго своего таланта ж тому, чтобы въ создаваемых имъ образахъ высокое религозное содержаніе воплощалось по мъръ возможности въ наиболье совершенныя формы, которыя чаще всего послъ долгихъ исканий и подготовательныхъ работь, действительно, отыскивались художникомъ, давия

асное соотвітствіе между внівшнею формой и содержаніемъ, привлекая къ себ'я глубиною и искрепнестью.

Весьма существенны и значительны были далёе заслуги Дюрера въ области пейзажса. Съ самыхъ раннихъ лёть своей творческой дёнтельности художникъ, какъ было ноказано, съ величайшей
любовью и тщаніемъ штудировалъ живую природу родной стороны,
какъ и тёхъ чужикъ странъ, куда приходилось ему совершать путешествія. Его путевые альбомы рисунковъ; многочисленные отдёльные листы съ эскизами и этюдами, исполненными красками, карайдашомъ, перомъ и т. д.; его столь же многочисленныя гравюры на
металлё и деревъ; наконецъ, большая частъ произведеній живописи,
созданныкъ имъ; — все это ваключають въ себъ въ большей или
меньшей степени разнообразнийшіе и превосходные образцы такихъ
читудій ландшаўтной натуры, передающихъ и общій характеръ, и
мельчайшія детали ея съ удивительнымъ мастерствомъ и тою жизненной правдой, которая язаяется важнюйшею изт задача художеника—пейзажиста.

Послё тёхъ малоудачнихъ и рёдкихъ попытокъ оживлентя историческихъ и иныхъ композицій пейзаясною обстановною задняю плона, которыя встрёчались по временамъ у нёкоторыхъ предпественниковъ Дюрера и въ которыхъ самая эта пейзаяюная обстановни являлась не стольно воспроизведеніемь настоящей натуры, скольно результатом произвольнаю сочиненія фантизіи самою художника,— эта яркая жизненная правда пейзажа у Дюрерь представлялась для своего времени какъ бы высшинъ откровеніемъ, указываннимъ для послёдующихъ поколеній художниковъ новые и истаниче путій творчества вз этой области. Оттого въ указанномъ смыслё Дюрерь но всей справедливости можеть быть названъ родоначальникомъ окивописи пейзажной вз Германіи, давшей съ теченіемъ времени въ своемъ дальнёйшемъ развитіи, особенно по выдёленіи ея въ самостоятельную отрасль съ особыми представителями спеціалистами по ландшафту, столь богатые и цённые результиты.

Не менње велики были тъ пріобрътенія, которыя сдъланы были Дюреромъ для родного искусства и въ области портрета. Въ своихъ многочисленныхъ портретныхъ изображеніяхъ, исполненныхъ имъ въ гравюрахъ на мъди и деревъ, въ рисункахъ и въ совершенно законченныхъ произведеніяхъ живописи, Дюреръ умпля уже въ ранніе годы подняться отт безсовнательного натурализма своих предшественников, стремившихся почим исключительно къ внямнему, формальному сходству, до глубокого въ своемъ существъ, последовательного и сознательного реализма. Создавая эти многочисленные портреты, для которыхъ моделями служили лица самыхъ разнообразныхъ возрастовъ, національностей, положеній и характеровь, об стремился и въ совершенствъ умпля достигнуть воспроизведенія въ нихъ не только внъшнихъ чертъ сходства, но и самой психики изображаемыхъ лицъ, шхъ правственныхъ и умственныхъ особенностей. духовного облика ихъ, поскольку онъ выражается во внъшнихъ чертох, и вмъсть съ этимъ того преобладающого жизненного настроенія каждой изображаемой личности, какое является для нег наиболье характернымъ.

Наконецъ, въ своихъ теоретическия сочинения по вопросать искусства Дюреръ далъ художникамъ последующаго времени (и притомъ не только немецкимъ) те широкія и устойчивыя основы точнаго знанія, въ которыхъ такъ сильно нуждались они въ ту эпоху и которыми въ столь значительной степени обусловливался дальнайши прогрессь искусства въ последующе періоды историческаго его развитія въ работахъ даже второстепенныхъ живописцевъ, граверовъ и скульиторовъ. Въ интересахъ собратьевъ своихъ по искусству и на пользу имъ всёмъ въ этихъ теоретическихъ сочиненияхъ собраль онь въ систему богатёйшіе результаты своей многолётней творческой практики и живыхъ наблюденій, дополнивши тв и другіе спеціальными изысканіями; и созданіемъ этой системы, какъ и самыми произведеніями своими, многочисленными и разнообразными, положиль самый прочный фундаменть для дальнейшихъ работь немецкихъ художниковъ въ здоровомъ в правильномъ, строго реалистическомъ направленіи.

## Ne I.

## Указатель рисунковъ, помъщенныхъ въ текств.

- Рис. 1. Портреть А. Дюрера, исполненный имъ самимъ въ 1484 г. Карандашный рисуновъ въ Вън. Альбертинумъ.
  - Мадонна съ ангелами. Рис. перомъ и каранд., 1485 г., въ Берлин. каб. гравюръ.
  - " З. Ландшаотъ съ мельницами. Акварель Берлин. каб. гравюръ.
  - Собственный портретъ Дюрера, исполн. масл. красками на пергаментъ въ 1493 г. Собраніе Феликса въ Лейпцигъ.
  - " 5. Такъ наз., "*малый курьер*ь", гравюра на мёди ранёе 1495 г.
  - , 6. Аллегорія "*счастья"*, гравюра на м'ёди того же времени.
  - " 7. "*Пронумка"*, гравюра на мѣди изъ того же періода.
  - 8. Портреть жены Дюрера, Агнессы, исполн. карандашомъ. Бремен. музей.
  - 9. Св. Себастіанъ, боковой образъ Дрезденскаго алтаря-триптиха, писан. влеевыми красками на полотив. Дрезд. карт. галлерея.
  - " 10. *Св. Антоній*,— образъ, помъщенный на другомъ створъ того же триптиха.
  - » 11. Портреть Екатерины Фюрлегеръ, напис. въ 1497 г. маслян. красками на деревъ. Аугсбург. картин. галлерея.
  - " 12. Такъ наз., "*мужская баня*", гравюра на деревъ 1496 г.
  - " 13. Битва Геракла съ Геріономъ, гравюра на деревъ 1497 г.
  - " 14. Такъ наз., "четыре видъми", гравюра на мъди 1497 г.
  - , 15—19. Иллюстрація къ *Апокалипсису*, гравюры на деревѣ 1498 г.
  - " 20. Собственный портретъ Дюрера, исполн. маслян. красками въ 1498 г. Галлерея Уффицій во Флоренціи.

- Рис. 21. *Рождество Христово*, средняя часть Паумгертнерова агар., (1500 г.), наход. въ Мюнхенской пинакотекъ.
  - " 22. Сиятіе со Креста, нартина маслян. краск. 1500 г., въ Мин. пинакотекъ.
  - " 23. Голюва, рис. перомъ и тупью 1502 г., въ Базельск. мужь
  - " 24. Гераклъ, убивающій стимфалійскихъ птицъ, акварель 1500 г., въ Германскомъ музев Нюренберга.
  - " 25. Собственный портретъ Дюрера, пис. масл. вр. въ 1503—9 г., въ Мюнхенской пинакотекъ.
  - " 26. Поклоненіе волжвові, нарт. масл. нраснами 1504 г., въ Уенпіяхъ во Флоренціи.
  - " 27. Положение Спасителя во гробь, рис. 1504 г. изъ такъ назыв "зеленых страстей", наход. въ Вън. Альбертинумъ.
  - " 28. Адамъ и Ева, гравюра на мъди 1504 г.
  - " 29. *Правдникъ розъ*, варт. масл. врасками 1506 г., наход. въ во настыръ Страховскихъ премонстратовъ близъ Праги.
  - " 30. Юноша **Хриотосъ среды ученыхъ**, нарт. маслян. краск. 1506 г., въ галл. Барберини въ Римъ.
  - 31. Рисуновъ перомъ съ изображениемъ различныхъ типовъ чемвъческихъ головъ. Берлин. каб. гравюръ.
  - " 32—33. Адама и Ева, карт. Мадрид. музея, исполн. масля пресвами въ 1507 г.
  - " 34. *Избіеніе 10 тысячь мучениковъ*, карт. маслян. краск. 1508 г., въ корол. галлерев въ Вънъ.
  - " 35. Взятие на небо и увънчание Пресв. Богородицы, средняя часть Геллерова алтари, въ город. музет во Франкфуртъ.
  - " 36. Этюдъ стоящаго апостола къ пред. картинъ. Берлинев. вы
  - " 37. Сновидъніе доктора, гравюра на міди около 1507 г.
  - , 38. Похищение нимущ морским боюмь, гравюра на мъди 1509 г.
  - " 39. Рыцарь, смерть и дьяболь, гравюра на меди 1513 г.
  - " 40. Заглавный листь къ серін *большихь страстей Хрисновия*. грав. на деревъ 1510 г.
  - " 41. Сцена предательства Туды, изъ той же серін.
  - " 42. Заглавный листь къ малымо страстямо, грав. на дер. 1511 г.
  - " 43. Омовение ного у апостолово, изъ той же серін.

#### Рис. 44. Моление о чашь, отгуда же.

- " 45. Предательство Іуды, отгуда же.
- " 46. Христось передь переосвященникомь, изъ той же серіп.
- " 47. Заглавный листь въ серіи *страстей Христовых*, гравированных в на мінди, 1509 г.
- " 48. Христось в саду Геосиманскомь, 1508 г., изъ той же серіи.
- , 49. Сошествіе Христа во адъ, 1512 г., оттуда же.
- " 50. Жизнь св. семейства въ Египтъ, грав. на деревв изъ большой серін сценъ такъ наз. "жизни Пресв. Богородицы".
- " 51. Кончина Пресв. Богородицы, оттуда же.
- , 52. Поклонение встах святых Животворящей Троицъ, карт. мася. краск. 1511 г., въ королев. галлерев въ Ввив.
- " 53. *Мадонна съ грушей*, карт. маслян. краск. 1512 г., въ королев. галлерев въ Вънъ.
- " 54. Портретъ матери Дюрера; рис. углемъ въ 1514 г. Каб. грав., въ Берлин. музев.
- " 55. Похищение Персефоны Илутономь, гравюра на стали 1516 г.
- " 56. Императоръ Максимпліанъ и невъста его Марія Бургундскан, изъ такъ нав. *тріумфальной арки императора Максимиліана*; гравюра на деревъ.
- ·, 57. Малая тріумфальная колесница имп. Максимиліана; вскизный рисуновъ перомъ 1514 г., въ Вън. Альбертинумъ.
- " 58. *Большая тріумф. колесница* того же императора; гравюра на деревъ 1522 г.
- " 59. Портреть *имп. Максимиліана*, исп. масл. красками въ 1519 г.; наход. въ королев. галлерев въ Ввив.
- " 60. Портреть *М. Волыемута*, писан. маслян. краск. въ 1516 г.; въ Мюнхен. пинакотекъ.
- , 61. *Пукреція*, закалывающая себя кинжаломъ; варт. маслян. краск. 1518 г., тамъ же.
- " 62. Портреть 93-лётняго старика; рис. перомъ и кистью 1521 г.; въ Вён. Альбертинуме.
- " 63. Портреть Ганса Имюфа (?), исполн. масл. краск. въ 1521 г.; въ Музев Прадо въ Мадридъ.
- 64. Портреть кардинала *Альбрехта Бранденбурскаю*; гравюра на мъди 1523 г.

- Рис. 65. Портреть *Іеронима Гольциинера*, неп. насл. красн. въ 1526 г. наход. въ корол. Берлин. музећ.
  - " 66—67. Апостолы Петрь и Іоаннь, Павель и Маркь; върг. вы краск., исп. въ 1526 г. для г. Нюренберга; нынъ въ Мюнке. пинакотекъ.
  - " 68—69. Пояснительныя иллюстраціи къ трактату Дюрера "об компереніях»"; гравюры на деревъ 1525 г.
  - "71. Сравнительные этюды человъч. головъ; повтореніе рис. № 31 въ трактатъ Дюрера "о пропорціяхъ" 1528 г.
  - "70 и 72—76. Иллюстраціи къ тексту трактата "о пропорціять съ изображеніемъ мужскихъ и женскихъ фигуръ, имъющих различныя пропорціональныя соотношенія частей тъла.

### № II.

### Указатель литературы.

- J. Camerarius: предисловіе къ трактату: A. Dureri clar. pictoris et geom. de symmetriae partium humanorum corporum, l. IV. Parisiis. Ex offic. Chr. Wecheli. 1537.
  - C. van Mander: Het Schilder-Boeck, 1604.
- Illustris B. Pirkheimeri opera politica, historica, philolog. et epistolica cum A. Dureri figuris æneis etc., ed. ac. dig. A. M. Goldasto. Francforti 1610.
- J. Sandrast: Teutsche Akademie. Von der alt und neuberühmten Egyptischen, Grichischen, Römisch., Italien., Hoch—und Niederteutschen Bau—Bild—und Mahlerey Künstler Lob und Leben. Nurnberg, 1675.

Doppelmayr: historische Nachrichte von d. Nurnbergischen Mathematicis und Künstlern etc. Nurnberg, 1730.

D'Argenville: Abregé de la vie des plus sameux Peintres avec leurs portraits gravés en taille douce. Paris 1745.

Beitrag zur Geschichte der Kunst, oder Verzeichniss der Bildnisse der Nurnbergischen Künstler. Nurnberg 1784.

Leben und Bildnisse der grossen Deutschen, von verschied. Künstlern und Verfassern. Mannheim 1785.

Ch. G. von Murr: Journal zur Kunstgeschichte und zur allegem. Litteratur. Nurnberg, 1789 ff.

Künstler-Lewicon, oder Lebensbeschreibungen 223 berühmter Künstler, Maler, Kupferstecher etc. Augsburg, 1797.

Lepel: Catalogue de l'œuvre d'Albert Durer, Dessau 1805.

## ВОЗРОЖДЕНІЕ

## ИТАЛЬЯНСКОЙ СКУЛЬПТУРЫ

ВЪ ПЬОИЗВЕТЕНІЯХР

# николо пизано.

В. Гіацинтова.

Издавая свой трудь, предметь котораго составляеть давно уже занимающій историковь итальянскаго искусства, но и до сихъ порь остающійся однимь изъ наиболье спорныхь вопрось о возникновеніи стиля Николо Пизано, не могу не вспомнить съ чувствомь глубочайшей признательности о покойномь Феодорь Ивановичь Буслаевь, бесьды съ которымь, къ сожальнію моему продолжавшіяся слишкомъ короткое время, были ничьмь не замынимымь для меня руководствомь въ предпринятой мною работь. Считаю также долгомь принести мою благодарность Императорскому Московскому Университету, предоставившему мнь средство напечатать мое изслъдованіе.

#### I.

Николо Пизано, съ появленіемъ котораго итальянское искусство впервые послъ паденія античнаго міра пріобрътаеть общеевропейское значеніе, одно изъ наибол'ве громкихъ именъ въ исторіи этого искусства. Между тъмъ мы почти ничего не знаемъ о личности носившаго его художника. Дошедшія до насъ надписи на его произведеніяхъ, нъсколько заключенныхъ имъ контрактовъ и относящихся кь нему летописных замётокь представляють такой скудный матеріаль, что не дають даже возможности, какъ увидимъ, точно опредълить мъсто его рожденія и время жизни. Съ другой стороны, Вазари, который въ первомъ изданіи своихъ жизпеописаній начинаеть исторію итальянской скульптуры прямо съ Андреа Инзано 4), во второмъ, правда, пом'вщаеть біографію Николо, но, какъ и во всвхъ своихъ біографіяхъ, сообщаетъ крайне недостовврныя свъдвнія. Уже одно то обстоятельство, что онъ не разъ приписываеть Николо такія произведенія, которыхъ тоть нав'трно не могь исполнить 2), заставляеть относиться съ большой осторожностью и ко

<sup>&#</sup>x27;) Говоря о немъ почти дословно то же самос, что во второмъ изданіи говорить о Николо. См. D o b b e r t. Ueber den Styl Niccolo Pisanós und dessen Ursprung. 1873. Стр. 67, пр. 6.

<sup>\*)</sup> Напр., скульптуры орвьетскаго собора, начатаго въ 1290 г., тогда какъ по словамъ самого же Вазари (въ жизнеописаніи Джованни Пизано) Николо умеръ вскорт послів окончанія фонтана въ Перуджін, т. е., около 1280-го года, или скульптуры на фасаді церкви della Misericordia во Флоренціи, исполненныя въ 1413 г. художникомъ Филиппо ди Кристофоро. Объ этомъ и другахъ, подобныхъ нмъ, касающихся архитектурныхъ работъ Пиколо, показаніяхъ Вазари, см. Le opere di Giorgio Vasari con nuove annotazioni е commenti di Gaetano Milanesi. I. Firenze. 1878. Стр. 302—305.

всъмъ остальнымъ его показаніямъ и принимать ихъ только въ толь случав, когда они находять себв иное еще подтверждение. Таких образомъ единственнымъ, собственно говоря, средствомъ выяснить занимающій насъ вопрось о возникновеніи стиля Николо являета сравнительное изучение самого этого стиля. Но и на такомъ путв изследователь не мало стеснень темь, что большая часть произведеній, связанныхъ съ именемъ Николо, каковы: надгробный памяникъ св. Доминика въ Болонъв, канедра сіенскаго собора и фонтанъ въ Перуджін, исполнена имъ, согласно сохранившимся документачь. о которыхъ мы будемъ говорить впоследствін, совместно съ его учениками и потому даеть иногда поводъ сомивваться относительно фактическаго участія его въ этихъ работахъ. Что касается принаднаности Николо другихъ памятниковъ, то рельефы на лѣвомъ порталь луккскаго собора имфють за собой только свидетельство Вазари, и лишь одно произведеніе—канедра пизанскаго баптистерія—блапдаря находящейся на ней надписи 1), представляетъ непреложный продукть творчества Николо. Эта канедра и принимается обыкновенно за основной факть въ сужденіяхь о его стилъ.

Помѣщая на рисункѣ 1 общій видъ этой каоедры, мы огранися пока чисто внѣшнимъ обозрѣніемъ украшающихъ ее скульптуръ, но характеристика тѣхъ художественныхъ особенностей, которыя составляють ея историческій интересъ, и происхожденіе которыхъ мы стремимся выяснить, возможна лишь послѣ знакомства съ предшествовавшими ей намятниками. И такъ, что касается иластическаго матеріала, съ которымъ имѣлъ дѣло художникъ, то онъ сводится къ слѣдующему.

Изъ пести колониъ но угламъ каоедры половина стопть на обыкновенныхъ аттическихъ базахъ, такъ же какъ и колоны подъ лъстищей, другая же половина возвышается на спинахъ львовъ держащихъ перединми ланами различныхъ животныхъ и олидетворяющихъ темпыя силы, которыя пошираются оглашаемымъ съ каоедры евангеліемъ; на базъ средней, седьмой колониы изваяны, очевидю, съ тъмъ же символическимъ значеніемъ, три сидящія различнаго возраста мужскія фигуры еретиковъ или гръшниковъ и между ним

<sup>1)</sup> Anno milleno bis centum bisque triceno—Hoc opus insigne sculpsit Nicola Pisanus – Laudetur digne tam bene docta manus.

грифъ съ бараномъ въ лапахъ, собака съ филиномъ и левъ съ быкомъ. Въ углахъ надъ соединяющими колониы и поддерживающими фризъ кафедры арками помъщаются рельефныя изображенія 6 пророковъ и 4 евангелистовъ, какъ предвъстниковъ и распростани-



Рис. 1.

телей свангельскаго ученія; надъ капителями колошть—статуэки предписываемыхъ этимъ ученіемъ или необходимыхъ для его осуществленія добродѣтелей, именно: женщина, ведущая за руку ребенка (любовь), обнаженный юноша съ двумя львами, изъ которыхъ одного онъ ласкаетъ, а другого посадилъ себѣ на плечо (сила), окутанная плащомъ женщина со скромно наклоненной головой (смиреніе), женщина съ собакой на рукахъ (вѣрность), старецъ, держащій ягненка (певинность) и ангелъ, возсѣдающій на львѣ съ жезломъ или (по объясненію Геттнера) стеблемъ отъ пальмовой вѣтви въ одной рукъ и барельефомъ, изображающимъ распятіе въ другой (вѣра). Главные моменты изъ жизни самого Основателя христіанства, Его рожество, соединенное съ изображеніемъ благовѣщенія, поклоненіе Ему волхвовъ, принесеніе во храмъ, распятіе и конечный судъ Его надміромъ составляють содержаніе рельефовъ, покрывающихъ пять стенокъ кафедры. Надъ однимъ изъ образуемыхъ ими угловъ (межу распятіемъ и страшнымъ судомъ) придѣланъ налой, который подерживаетъ своими распростертыми крыльями орелъ, символъ возвышенности, силы и побѣды; дремлющій заяцъ въ когтяхъ его знаменуетъ утѣпеніе и защиту, получаемые малыми и невинными подпокровомъ евангелія. Подобный же налой у подножія лѣстищы украшенный рельефнымъ изображеніемъ двухъ ангеловъ, которые держатъ щитъ съ начертаннымъ на немъ крестомъ, помѣщенъ на колониѣ, опирающейся на спину льва съ оленемъ въ когтяхъ 1).

Таково общее содержаніе и расположеніе скульптуръ, покрывающихъ канедру. Теперь же, согласно сказанному выше, обратимся къ предшествовавшимъ ей намятникамъ и прежде всего къ намятникамъ той области Италіи, гдѣ она возникла, именно Тосканы.

### II.

Въ настоящее время, особенно послѣ выхода въ свѣтъ изстѣдованія Шмарсова <sup>2</sup>), едва ли можно оставаться на точкѣ зрѣнія тѣхъ ученыхъ <sup>3</sup>), которые не видѣли въ тосканской скульптурѣ до-пизан-

<sup>1) ()</sup> символическомъ значеніи описанныхъ скульптуръ см. статью Геттнера "Zur Streitfrage über Niccolo Pisano" (бъ Zeitschrift f. bildende Kunst. 1873. стр. 305—317 п, поль тымь же заглавіемъ, въ Italienische Studien, 1879). Едва ля изображенію льва въ посл'ядиемъ случат нужно придавать, какъ думаетъ Геттнеръ, иное значеніе, неже ін въ указанныхъ выше, и видыть въ немъ символь самого Христа.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) August Schmarsow. Italienische Forschungen zur Kunstgeschichte. Erster Band. S Martin von Lucca und die Anfänge der toscanischen Sculptur im Mittelalter. Breslau. 1890.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crowe und Cavalcaselle. Geschichte der italienischen Malerei. Deutsche Original—Ausgabe besorgt von Dr. Max Iordan Erster Band Leipzig. 1869. Стр. 104. Кром в указанных в главнейшія сочиненія о ранней скульптурів Тосканы. Rumohr. Italienische Forschungen. 1827. I Theil, стр. 251. Förster. Beitrige zur neueren Kunstgeschichte. Ueber das Leben und Werke des alten toscanischne

скаго періода ни одного объщавшаго ей передъ появленіемъ Николо сколько-нибудь значительный успъхъ произведенія.

Правда, еще во второй половинѣ XII в. она стоить на очень низкой ступени. Относящіяся къ этому времени работы на порталахъ церквей Пистойи, Лукки, Пизы, или внутри этихъ церквей на кафедрахъ и купеляхъ представляють въ большинствѣ случаевъ довольно плоскіе рельефы, отличающіеся самой первобытной композиціей и очень грубымъ исполненіемъ: фигуры на нихъ тянутся однообразнымъ рядомъ, касаясь головой верхняго, а ногами нижняго края отведеннаго имъ пространства, имѣютъ короткія, тщедушныя туловища и большія безобразныя головы съ низкими лбами и длинными, выдающимися впередъ, тяжелыми челюстями; движенія этихъ фигуръ крайне связаны и повторяютъ постоянно одни и тѣже мотивы; драпировка, хотя и носить иногда отдаленные отголоски античныхъ пріемовъ, обнаруживаеть по большей части совершенное непониманіе естествен-



Pnc. 2.

наго расположенія складокъ. Какъ образецъ этого стиля, мы приводимъ скульптуры, находящіеся на главномъ порталѣ церкви S. Andrea

Bildhauers Niccolo Pisano. Leipzig. 1835; Ero жe: Geschichte der italienischen Kunst. Leipzig. I. 1869. Стр. 300; Rohault de Fleury. Les monuments de Pise au moyen âge. Paris. 1866. Стр. 120. Hans Semper. Uebersicht der toscanischen Sculptur bis gegen das Ende des XIV Jahrhunderts. Zürich 1869. Ero жe. Ueber die Herkunft von Niccolo Pisanos Stil въ Zeitschrift für bildende Kunst 1871. Стр. 357; Hettner. Указанныя сочиненія. Schnaase. Gescheihte der bildenden Künste. Düsseldorf. B. IV, 1871, стр. 709 и В. VIII. 1876, стр. 258.

въ Пистойъ і) (рис. 2). Но уже и въ этой школъ, образовавшейся



Рис. 3.

изъпростыхъкаменотесовъ, нельзя не выдълить нѣкоторых ъ произведеній, свидътельствующихъ о ея тенденціи кь дальнѣйшему развитію. Такова, напр., Михапла на архангела rvpa фронтонъ церкви S. Michele въ Гропполи ок. Пистойи, которая, несмотря на все свое безобразіе, останавливаеть наше вниманіе, какь попытка создать круглую статую (рис. 3). Находящаяся въ той же церкви канедра (рис. 4) замъчательна твмъ, что, въ отличіе оть указанныхъ выше рельефовъ, фигуры на ней расположены съ явной заботой возможно поливе замъстить ими фонь, который въ другихъ случаяхъ просто покрывался узоромъ. Круглая купель въ церкви S. Frediano въ Луккъ (рис. 5) 2) отличается уже не только искусною группировкой фигуръ, но и самыя фигуры на ней гораздо удовлетворительнъе воспро-

<sup>1)</sup> Согласно надииси скульптуры эти исполнены двумя художниками—Груамономъ и Адеодатомъ, первому изъ которыхъ принадлежитъ еще рельефъ на архитравѣ сѣвернаго портала S. Giovanni Fuorcivitas въ Постойъ. Совершенно того
же стиля: капители пилястровъ подъ архитравомъ S. Andrea (см. тогъ же рисунокъ)—произведение скульптора Геприха, рельефъ Родольфина на архитравѣ S.
Вагтоюте о п Раптапо въ Пистойъ, купель въ Pieve di Calci около Пизы в
въ самой Пизѣ скульптуры на хранящемся въ Сатро Santo архитравъ, авторъ
которыхъ называетъ себя Bonusamicus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Содержаніе покрывающихъ ся рельефовъ не ясно. (См. Förster, G. d. it. K., I, 298—99, прим. Schnaase, G. d. b. K., IV, 709; Mothes, Die Baukunst des Mittelalters in Italien, 734, пр. 1350; Schmarzow, стр. 33—34).

**изводять** человъческій образь: ихъ одежда ложится правильными конятными складками, подъ которыми ясно обозначаются формы тъла,

обнаженныхъ частяхъ передана лаже мускулатура. Столь же удачны сравнительно фигуры, стоящія по сторонамь купели въ средней группъ на рельефъ бокового портала S. Salvatore въ Лукев (рис. **6**) <sup>1</sup>). Наконецъ, скульптуры на ваталь .Туккскаго баптистерія (рис. 7), относящіяся, въроятно, уже къ XIII ст., но, судя по типу головъ, несомивинопринадле-



Рис. 4.

жащія разсматриваемой нами школѣ, обнаруживають настолько опытную руку, что въ нихъ даже такія частности, какъ поворотъ ногъ и отдѣлка волосъ, съ которыми, обыкновенно, долѣе всего

<sup>1)</sup> Изображенныя по сторонамъ этой группы сцены, суди по движеніямъ сидящихъ въ башенкахъ лицъ и мфсту действія, на которое указываетъ присутствіе хищныхъ животныхъ, и которое, повидимому, происходить въ циркъ, находятся въ противорѣчін съ объясненіемъ Шмарсова (стр. 47), который видить въ этой группъ крещеніс св. Николая, и отвергаетьтолкованіе Румора (Іт. Г., І, 261) и ферстера (G. d. i. K. I, 297), понимавшихъ ее, какъ мученичество святого. Наднись "presbyteri", прочтенная Шмарсовымъ около одной изъ стоящихъ у купели безбородыхъ съ длинными волосами фигуръ, похожихъ, по его же замъчанію, гораздо болъе на женщинъ, нежели на священниковъ, едвали можетъ относиться къ этимъ фигурамъ. - Замъчательно, что другія работы исполинешаго эту группу скульптора Бидуина (на главномъ порталъ той же церкви и на порталъ S.-Casciano ок. Инзы), и даже только что приведенныя сцены по сторонамъ ея нисколько не лучше по исполнению, нежели другіе, указанные выше, рельефы тосканскихъ дерквей, что заставляеть Шмарсова предполагать, что Бидуниъ въ этой группъ обязанъ своимъ успехомъ качеству образца (вероятно византійскаго), когорымъ ему удалось воспользоваться.

не можеть справиться начинающая скульптура, исполнены въ м- статочной мъръ естественно.



Puc. 5.

Другая школа создана была такъ наз. мармораріями, произведенія которыхъ первоначально состояли почти исключительно въ инкуу-



Рис. 6.

стированных в изъ чернаго и бѣлаго камня узорахъ. Такова, напркаоедра въ S. Miniato во Флоренціи, представляющая толью в



Рис. 7.

передней стороны польналоемъ, фигуру апгела. Но съ теченіемъ временні стремленіе въ фигурной пластикъ все бетлъве вытъсняло въ элой

школ'в чисто декоративные элементы. **Прим'вромъ такого** бол<sup>в</sup>е иластическаго стиля можеть служить канедра **S. Leonardo in** Arcetri во Флоренцін, гд'в на выложенномъ на подобіе мозанки фон вытыляются рельефы, изображающіе сцены изъ жизни Христа и древо

**Leccen** (рис. 8). Но самымъ виднымъ представителемъ и наиболѣе илодовитымъ художникомъ этой школы является Гвидо да Ко-

мо. Согласно указанію Шмарсова впервие встрвчаемь мы его работу на фасадъ S. Martino въ Луккъ (1204 г.), гдѣ ему принадлежать верхнія украшенныя узорами колоннады 1). Ему же слъдуеть приписать лекорацію фасада S. Michele въ томъ же городъ. Затъмъ, по всей въроятности, были исполнены имъ: статуя св. Михаила на фронтонъ S. Giu**seppe** въ Пистой в и рельефы на среднемъ порталь S. Martino въ Луккъ. Къ 1246 г. относится купель въ пизанскомъ баптисте-

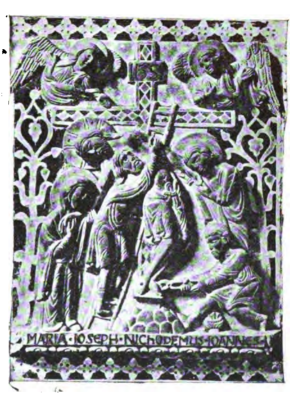


Рис. 8.

рін, а къ 1250 самое круппое изъ дошедшихъ до насъ его произведеній—ка ведра въ S. Bartolommeo in Pantano въ Пистойъ. Наконецъ, быть можеть, имъ же были исполнены колонки, поддерживающія лъстницу пизанской ка ведры Николо. Разсматривая названныя про-изведенія, мы замъчаемъ на нихъ явный отпечатокъ происхожденія той школы, къ которой принадлежалъ Гвидо: онъ скоръе декораторъ, нежели скульпторъ, и потому или совсъмъ не прибъгаетъ

<sup>1)</sup> Чуди въ рецензіи на сочиненіе Шмарсова (Repertorium für Kunstwissenschaft, XIV, стр. 510) отрицаеть тождество съ Гвидо автора этой колоннады, который называеть себя въ надинси уменьшительнымъ именемъ Guidetto. Но если Guidetto и быль другимъ лицомъ, пежели Guido, —произведеніе его во велкомъ случав исполнено въ стиль последняго.

къ фигурной пластикъ, ограничиваясь одними узорами, какъ, напр., въ верхнихъ колониадахъ S. Martino и въ купели пизанскаго

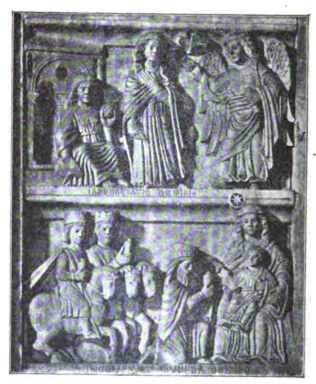


Рис. 9.

баптистерія, роны которой, по замвчанію Шмарсова, какь бы сами папрашиваются на украшеніе сценами изь жизии Іоанна Крестителя, въ твхъ случаяхъ. когда ему приходится создавать фигурныя композиціп, впосить и въ нихъ такой схематизмъ и чисто геометрическую правильность, которые убивають въ нихъвсякуюжизненность <sup>1</sup>).

Мелочной, декоративный стиль Гвидо им'в.ть однакоже въ изв'я-

стномъ смыслѣ благотворное вліяніе на развивавшуюся въ Тосканѣ скульнтуру, заставивъ ее съ большей заботой относиться къ внѣшней, архитектонической сторонѣ композиціи и смягчивъ грубость ея работы. Это и сказалось въ исполненныхъ рядомъ съ рельефами Гвидо, на внутренней стѣпѣ портика, скульштурахъ луккскаго собора, которыя, съ одной стороны, въ тишахъ, лицъ, отдѣлкѣ волосъ, драшьровкѣ пользуются общими съ Гвидо пріемами, но въ то же время выгодно отличаются отъ его произведеній несравненно болѣе свѣжимъ художественнымъ чувствомъ 2). По обѣ стороны средняго пор-

<sup>1)</sup> См. рис. 9, изображающій одну изъ стеронъ канедры въ Пистойъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отличіе это настолько велико, что никакъ не допускаеть предположевія Чуди (тамъ же), который принисываеть разсматриваемыя скульптуры самему Гвидо.

тала, на которомъ находятся рельефы Гвидо <sup>1</sup>), расположены отдёленныя другь отъ друга колонками и заключенныя въ аркады изображенія 12 мѣсяцевъ (рис. 10 и 11). Здёсь прежде всего бросается въ глаза



Puc. 10.

умълое заполненіе отведеннаго для каждой сцены пространства, въ которомъ задуманный мотивъ помъщается сравнительно очень свободно. Второе достопиство разсматриваемыхъ рельефовъ—опредъленность движеній и характерность позъ, свидътельствующія о тонкой наблю-



Рис. 11.

дательности художника и его способности и всколькими чертами передавать сущность изображаемаго. Особенно въ этомь отношеніи замізательны грізощійся у огня дрожащій январь, вливающій вино въ бочку октябрь и разрізывающій свиную тушу декабрь. Что касается деталей исполненія, то, насколько позволяеть судить о нихъ дізйствіе времени, во всізуь фигурахъ, отличающихся выпуклюстью рельефа, обнаженное тізло было старательно моделлировано; въ складкахъ оде-

<sup>1)</sup> Богородица съ апостолами на архитравъ, благословляющій Христосъ въ медальовъ, который поддерживають два ангела, въ люнетъ и символы двухъ евангелистовъ—ангелъ съ книгой и орелъ—въ углахъ, образуемыхъ арками средиято и боковыхъ порталовъ.

жды иногда, правда, встрѣчаются деревянность и условность (нату рыбака (февраль), садовника (марть), двухъ знатныхъ юношей, харатеризующихъ апрѣль п май); но въ другихъ случаяхъ онъ обращают наше вниманіе именно естественностью расположенія (особеню у винодѣла). Надъ этими изображеніями мѣсяцевъ тянется други полоса рельефовъ, также раздѣленныхъ порталомъ на двѣ равим части и содержащихъ 4 сцены изъ жизни св. Мартина: воскрешене имъ мертваго и посвященіе его въ епископы, появленіе надъ его



Рис. 12.

головой огненнаго языка во время богослуженія и исцѣленіе вис бѣсноватаго (рис. 12 и 13). Особенное значеніе этихъ рельефовь Шмарсовъ видить въ томъ обстоятельствѣ, что сюжеты, имп взе-



Puc. 13.

бражаемые, не могли еще сдълаться достояніемъ долговременной традиціи, подобно циклу м'всяцевъ, ведущему свое происхождене отъ глубокой древности, и сл'вдовательно требовали отъ художника го-

**аздо** большей самостоягельности <sup>1</sup>). Нельзя поэгому не цѣнить искуства, съ которымъ онъ выполнилъ свою задачу. Подобно разсморъннымъ уже нами другимъ произведеніямъ до-пизанскаго періода у него скульптурная работа находится въ полномъ еще подчиненіи архитектуры. Рельефъ, который заключенъ въ раму, выръзанную чь наружномъ слов мраморной облицовки ствиы, не выступаеть еще а ея поверхность, соблюдая при этомъ строгую изокефалію и сим**гетри**ческое расположеніе фигуръ. Но фигуры еще чаще, нежели въ ізображеній м'єсяцевъ, получають полную округлость, указывающую на истинно пластическое направленіе фантазіи у художника, а въ сомиозиціи при всей ся архитектонической правильности зам'ячастся же значительное разнообразіе и движеніе. Особенно удачны: группа онаховь, приближающихся со св. Мартиномь впереди къ постели, на которой лежить умершій, и сцена соществія на голову св. Маргина огненнаго языка: не только позы и дранировки одеждъ отлинаются здёсь свободой передачи, по и лицамъ художникъ умёль сообщить извъстиую выразительность. Еще выше по исполненію стоить рельефъ, изваянный на архитравъ праваго портала, особенно группа, которая изображаеть аріань, вступившихь въ споръ съ ученикомъ св. Мартина, св. Регуломъ, и которая по умълому, ясному и въ то же время свободному сочетанію фигуръ и утратившей арха-



Puc. 14.

<sup>1)</sup> Хогя онъ и придерживался, гдѣ было возможно, сложившихся ранѣе типовът такъ, сцена изгнанія бѣса въ лѣвой отъ зрителя сторонѣ композиція ночти буквально повторяетъ подобное же изображеніе на дверяхъ гнезенскаго собора (рисунокъ этихъ дверей см. у Боде: Geschichte der deutschen Plastik, Berlin. 1887, стр. 30).

ровки (напр. плаща на лѣвомъ плечѣ святого), обнаруживаетъ вполе свободную технику.

Въ противоположность пренебрежительному отзыву объ этой группъ въ сочинени Кроу и Кавальказелле () итъкоторые учение находять работу ея настолько совершенной, что относять ея возники веніе къ XIV стольтію 2) Но обстоятельное изслыдованіе Шмарсова 3 езва ли можетъ оставить сомивніе въ томъ, что она была произведенісмъ только что разсмотр'внной нами школы. Основанія, в которыхъ онъ приходить къ такому заключенію, сводятся къ следущему. 1) Въ документахъ, касающихся исторіи луккскаго собора, не только нъть указанія на такія работы въ продолженіе XIV ст. къ которымъ можно было бы пріурочить исполненіе этой группы, во всв дошедшія до нась извъстія, напротивъ, заставляють думать что съ конца XIII ст. лица, завъдывавшія постройкой собора обратились оть фасада въ другимъ частямъ зданія. 2) Тв немногія скульптуры, которыя сохранились на портал'я поперечнаго кораби. на ствнахъ продольнаго и внутри собора, и которыя, двиствительно. относятся къ XIV стольтію, не имьють по стилю ничего общагось группой св. Мартина, точно такъ же, какъ и другія скульптуры XIV ст., находящіяся въ Луккъ. 3) Вообще эта группа по своему сдержавному, безпритязательному, чисто эпическому стилю противорычить всемь господствовавшимь въ XIV ст. въ птальянской скультур теченіямь: въ ней нѣтъ ин «страстной энергіи и аскетичесь» жесткости Джовании Пизано», ни «миловидной граціи и завлека» щей искренности > Андреа да Поитедера, ни слъдовъ живописной изнеры Андреа Орканья. Насколько отличается отъ нея типъ, господствовавшій въ XIV ст. въ Тоскан'в, лучше всего свид'втельствуеть релефъ на тимианъ главнаго портала S. Martino въ Иизъ, которив изображаеть туже самую сцену, и который Шмарсовъ приписываеть одному изъ художниковъ сіенской школы: характерная черта этого

<sup>1)</sup> Geschicte der italienischen Malerei. CTp. 102.

<sup>2)</sup> Кром'в Ридольфи, митніс котораго приводить Имарсовъ, то же самое утвер ждаеть Чуди въ своей рецензіи на сочиненіе Шмарсова (см. выше), не дым однакоже пикаких возраженій противъ издоженныхъ въ этомъ сочиненія доводовъ и основываясь исключительно на техническомъ превосходствъ привы сравнительно съ другими скульптурами XIII ст.

³) Crp. 138—193.

рельефа-именно подчеркивание твхъ одушевляющихъ двиствующия лица чувствъ, о которыхъ луккское произведение предоставляеть врителю догадываться. Болье общихъ черть у этого произведенія съ нъкоторыми скульптурами съверной Италіи, каковы конныя статуи на гробницахъ властителей Вероны и Милана, Канъ Гранде, Мастино и Канъ Синьоріо делла Скала и Бернабо Висконти: главное еходство ихъ съ группой луккскаго собора заключается въ типъ коней, которые въ отличіе отъ приземистыхъ, собранныхъ коней тосканскихъ художниковъ, очевидно, обязанныхъ этимъ типомъ античной традиціи, являются, какъ и въ группъ св. Мартина, непосредственнымъ подражаніемъ натурѣ, обращая на себя вниманіе зрителя длиною своихъ формъ и значительной сравнительно со всадникомъ величиной. Но и эти памятники, особенно позднъйшие изъ нихъ, относящіеся ко второй половинѣ XIV ст., далеко не обладають скромностью замысла, отличающею группу луккскаго собора. 4) Наконець, эта группа обнаруживаеть несомивнное родство съ рельефами на ствив портика. Такъ, въ изображеніяхъ місяцевъ, въ медальон'в надъ первой аркой мы видимъ фигуру водолея, удивительно напоминающую по своей позъ стоящаго передъ св. Мартиномъ пищаго. Если мы обратимъ вниманіе на костюмъ этого нищаго, на пропорціи его тъла, слишкомъ длинныя ноги и, напротивъ того, очень короткія съ маленькими кистями руки, на форму головы, на складки одежды, обозначенныя немногими врезанными линіями, то придемъ къ заключенію, что онъ принадлежить къ тому же кругу изображеній, что и фигуры простолюдиновъ въ рельефахъ подъ арками. Съ другой стороны, св. Мартинъ всей верхней частью своего туловища, движеньемъ рукъ, мотивами драпировки плаща представляеть разительное сходство съ однимъ изъ лицъ въ сценв воскрешенія Мартиномъ умершаго. Правда, работа въ группъ гораздо лучше, гораздо обдуманиве и опредвлениве, нежели въ рельефахъ, но такое различіе въ значительной степени находить себъ объяснение въ различіи самихъ родовъ техники: къ небольшому рельефу мы и не можемъ предъявлять техъ же требованій, какимъ должна удовлетворять круглая статуя въ натуральную величину.

Но если, такимь образомъ, Шмарсовъ правъ, оспаривая миѣніе Кроу и Кавальказелле о первобытной грубости предшествовавшей Николо тосканской скульптуры, то едва ли можно согласиться съ тъмъ, что Инколо, какъ это думаетъ Шмарсовъ, былъ всецъю продуктомъ этой скульптуры и даже послъднимъ ея отпрыскомъ ) Мы разсмотримъ, впрочемъ, его точку зрънія въ дальнъйшемъ изложены. Теперь же замътимъ, что и Шмарсовъ не находитъ у тосканских предшественниковъ Николо той черты, которая во всякомъ случъ составляеть одну изъ самыхъ видныхъ сторонъ его стиля.

### III.

Именно, уже Вазари <sup>2</sup>) указаль на то, что Николо изучаль скульптуры на античныхъ саркофагахъ и даже назвалъ одинъ въ нихъ—находящійся въ настоящее время въ пизанскомъ Campo Santo. изображающій исторію Ипполита и Федры саркофагь <sup>3</sup>) съ тѣлокъ



Рис. 17.

Беатрисы, матери марыграфини Матильды (рис. 17), на которомъ, дъйствительно, фигура Федры послужила очевиднымъ образцомъ для Бе-

¹) Стр. 131—135 и 247.

<sup>2)</sup> Le opere di Giorgio Vasari, изд. Milanesi, стр. 294.

<sup>3)</sup> Подробное описаніе этого саркофага см. у Dütschke, Die antiken Bildwerke des Campo Santo zu Puza. № 24.

Тородицы Николо въ сценъ поклоненія волхвовъ '): діадема съ ниспадающимъ покрываломъ, поворотъ головы н<sup>™</sup>общее выраженіе этой Богородицы, а также львиныя лапы, которыми заканчиваются ножки ея трона, не оставляють въ томъ ни малѣйшаго сомиѣнія. Съ этого

же саркофага заимствованы, въроятно, и лошади царей съ ихъ толстыми, дугою согнутыми шеями. Онъ же даль Николо модель для головы старухи, которая выглядываеть изътолпы въ лѣвомъ углу рельефа, изображающаго принесеніе во храмъ, и которая чертами лица разительно напоминаеть кормилицу Федры. Фигура той же кормилицы на какомъ нибудь другомъ памятникъ, подобномъ саркофагу Эрмитажа (№ 191), гдѣ она стоить съ запрокинутой назадъ головой и полуоткрытымъ ртомъ, является весьма ынирододи смонитотоди сминтводен Анны въ только что приведенной сценъ. Въ этой сценъ наше вниманіе привлекаеть еще одно, быть можетъ, наиболъе бросающееся въ глазаимствование Николо, группа на правой (отъ зрителя) сторонъ, состоящая изъ длиннобородаго мужа и поддерживающаго его подъ локоть отрока, которую Николо несомнънно скопировалъ съ изображающей такъ наз. индійскаго Вак-



Рис. 18.

ха и тоже пом'вщенной въ Campo Santo античной ваз'в (рис. 18). Античными образцами пользовался Николо и въ другихъ случаяхъ: въ сцен'в Рождества Христова при изображении Маріи, поза которой такъ часто повторяется на античныхъ саркофагахъ, въ сцен'в страшнаго суда, гдв одинъ изъ дъяволовъ представляеть явное подражаніе

<sup>1)</sup> Изображение рельефовъ Николо см. ниже.

встрѣчающимся въ античномъ искусствѣ изображеніямъ дѣтей съ масками на головахъ, въ фигурахъ Іосифа и апостоловъ, головы которыхъ напоминаютъ древніе портретные бюсты, въ фигурѣ Симеона съ его головой Зевса, наконецъ, въ статуэткахъ добродѣтелей надъ поддерживающими каеедру колоннами, изъ которыхъ особенно замѣтный отпечатокъ античнаго духа носитъ олицетвореніе силы въ образѣ обнаженнаго юноши, играющаго съ двумя львами 1).

Такое систематическое и близкое изучение античныхъ памятниковъ, не оставляющее ни малъйшаго сомнънія не только относительно ихъ общаго вліянія на художника, но и относительно отдівльныхъ фигуръ, которыя послужили ему образцами, вопреки митию Реймона. что именно подражание античнымъ намятникамъ и составляеть элементь, унаследованный Николо отъ его тосканскихъ предпественниковъ <sup>2</sup>)—такое изученіе представляеть сравнительно съ ихъ искусствомъ нѣчто совершенно новое. Въ самомъ дѣлѣ, что касается разсмотрънныхъ уже нами работъ, то въ нъкоторыхъ изъ нихъ, правда. звучать еще античные отголоски, иногда въ стилъ какого нибудь узора, напр. на бордюръ, обрамляющемъ рельефъ Груамона на порталъ S.-Giovanni Fuorcivitas въ Пистойъ, иногда въ мотивахъ драпировки или украшеніяхъ на мебели, какъ въ рельеф'в на порталь S.-Andrea (рис. 2), гдъ волхвы ъдуть согласно установившимся въ античномъ искусствъ пріемамъ съ развъвающимися по вътру плашами, а съдалница, на которыхъ сидятъ Иродъ и Богородица, украшены-одно аллегорическимъ изображениемъ нагого ребенка, обвитого змбей (очевидный намекь на готовящееся избіеніе младенцевь), другое—изображеніемь лежащей на локт'я женщины, иногда въ такой черть, какъ круглые медальоны съ поясными изображеніями на подсбіе украшающихъ античные саркофаги портретовъ усопшихъ, встръчающейся на купели S.-Fridiano въ Луккъ (рис. 5). Но всъ эти античные мотивы настолько утратили свой первоначальный образь. такъ стилизовались, что едва ли допускають предположение о непосредственномъ знакомствъ ихъ авторовъ съ античными памятниками. Впрочемъ, и самъ Реймонъ не только не доказываетъ прямого влі-

<sup>2)</sup> Marcel Reymond. La sculpture florentine. 1897, crp. 52.



<sup>1)</sup> Обо всёхъ этихъ заимствованіяхъ см. Dobbert Ueber den Styl Niccolo Pisano's und dessen Ursprung, стр. 46—51 и его же: Die Pisani (въ изданіи Dohme. Kunst und Künstler. I Bd. 1878, стр. 7—11).

янія на эти произведенія античнаго искусства, но и называеть самый путь, чрезь который могли проникнуть въ нихъ античные элементы: «Груамонъ и Родольфино, говорить онъ, еще въ XII вѣкѣ являются запоздальми учениками римскаго искусства. Они знакомы только съ однимь родомъ произведеній, именно съ остатками (древне) христіанскихъ памятниковъ, сохранившимися на почвѣ Италіи, съ христіанскими скульптурами IV столѣтія. Характерныя черты этого то искусства, но не усовершенствованнаго и возвеличеннаго, а выродившагося и обезображеннаго, низошедшаго до послѣднихъ предѣловъ варварства, находимъ мы въ ихъ твореніяхъ 1).

Другимъ посредствомъ между античнымъ искусствомъ и тосканской скульптурой могли служить различныя мелкія произведенія, шедшія изъ Византін, каковы миніатюры рукописей, изділія изъ слоновой кости и т. п., которыя встрёчаются въ такомъ количестве во всёхъ странахъ западной Европы, и которыя, какъ извъстно, до позднъйшаго времени оставались върны античной традиціи. Весьма въроятно, что вліянію этихъ произведеній обязаны своимъ происхожденіемъ, напр., античные пріемы въ драпировкъ у Гвидо да Комо, отличавшагося, по замъчанію Реймона, такой тщательностью и мелочностью работы, какъ будто бы матеріаломь ему служиль не камень, а слоновая кость. Еще болье замътно византійское вліяніе въ нъкоторыхъ другихъ скульптурахъ Тосканы, о которыхъ намъ еще не приходилось упоминать. Такова, напр., найденная въ Borgo S. Sepolсто и хранящаяся въ берлинскомъ музев деревянная статуя Богородицы съ Христомъ на колъняхъ-произведение какого то священника Мартина <sup>2</sup>), византійскій характеръ котораго выдають необыкновенно длинные овалы лицъ, не имъющихъ ничего общаго съ чисто романскими типами, торжественно неподвижныя позы и схематически правильное расположение съладокъ. Тъмъ же характеромъ, несмотря на большую свъжесть стиля, отмъчены броизовыя двери на южной сторонъ пизанскаго собора 3). Византійское вліяніе въ этомъ произведеніи тыть попятные, что исполнившій его художникь Бонаннь,

<sup>1)</sup> Тамъ же. Стр. 49.

<sup>2)</sup> Изображеніе этой статун кромѣ приводимаго Шмарсовымъ въ Jahrbuch. d. kgl. preuss. Kunstsammlugen. 1888. стр. 98, находится еще въ соч. Боде "Dic italienische Plastik", Berlin 1893. стр. 12.

<sup>3)</sup> Smarsow. crp. 212.

какъ о томъ свидътельствують изображенныя имъ въ нъсколькихъ случаяхъ пальмовыя деревья и купольныя зданія, въ которыхъ къ византійскимь примішиваются мавританскія формы, уже тогда находился въ спошеніяхъ съ Сициліей, гдѣ черезъ нѣсколько лѣтъ отлиль главныя двери собора въ Монреале, и гдъ византійское искусство оставило такой блестящій памятникъ, какъ знаменитая тинская капедла. Но особенное значеніе имфють для насъ скульптуры пизанскаго баптистерія, представляющія на ряду со скульптурами луккскаго собора одно изъ лучшихъ произведеній Тосканы передъ появленіемъ Николо 1). На сѣверномъ его порталѣ, въ аркадахъ, раздъленныхъ другъ отъ друга витыми колонками, изображенъ въ серединъ первосвященникъ Захарія, съ одной стороны отъ него ангель, возв'ящающій ему о рожденін сына, съ другой молящаяся Елизавета, далъе къ угламъ зданія ан. Петръ и Моисей архангела. На восточномъ порталѣ каждый изъ дверныхъ косяковъ представляеть съ внутренией стороны 11 кессонообразныхъ углубленій, въ которыхъ пом'вщаются: направо-вверху Христосъ, два ангела, Богородица, апостолы, сошествіе во адъ и царь Давидь: нально — изображенія 11-ти мьсяцевь. Архитравь этого портала



Рис. 19.

(рис. 19) украиненъ сценами изъ жизни Іоанна Крестителя, изображающими его проповъдь, указаніе на Христа, Крещеніе Христа, осужденіе Іоанна Иродомъ, пляску Соломіи, усъкновеніе головы Іоанна и его погребеніе. На карнизъ портала—поясныя изображенія Христа, по сторонамъ отъ него—Іоанна Крестителя и Богородицы и, далъе, 4-хъ евангелистовъ, между которыми 4 ангела. Болъе, нежели въ какомъ либо другомъ изъ разсмотрънныхъ нами произведеній, замътенъ здъсь, особенно въ одеждахъ, отпечатокъ античнаго стиля. Но въ тъхъ же плотно прилегающихъ къ тълу, какъ бы намочен-

.25

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 217.

ныхъ одеждахъ съ ихъ старательно выведенными, мелкими складками, а также въ длинныхъ пропорціяхъ фигуръ, въ ихъ слишкомъ прямыхъ, мало подвижныхъ позахъ, наконецъ, въ сохранившейся на одномъ рельефъ греческой надписи (именно около Богородицы на правомъ косякъ) и въ изображеніи пальмъ (по объимъ сторонамъ верхняго ряда на восточномъ порталъ и между двумя первыми сценами изъ жизни Іоапна Крестителя)—заключается указаніе на то, что, если художникъ, исполнившій эти скульптуры и не былъ, согласно Вазари, византійцемъ по происхожденію і), то совершенно такъ же, какъ и Бонаниъ, находился подъ византійскимъ, шедшимъ, въроятно, изъ южной Италіи вліяніемъ.

Сохранявшаяся въ тосканской скульптурт античная традиція могла, конечно, способствовать тому, что Николо, покинувъ прежніе образцы, замѣниль ихъ античными; наличность этой традиціи однако же не заключаеть въ себѣ отвѣта на вопросъ, почему онъ пересталь довольствоваться такими образцами, гдѣ античный элементь является, по выраженію Шмарсова, уже переработаннымъ согласно съ требованіями христіанскихъ сюжетовъ, и что побудило его къ самостоятельному изученію античныхъ памятниковъ.

Говоря объ отношеніи предшественниковъ Николо къ античному искусству, мы должны, впрочемъ, остановиться еще на одномъ произведеніи, на которое обратилъ вниманіе Земперъ <sup>2</sup>). Это произве-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zeitschrift für bildende Kunst, 1871. Crp. 356. Ueber die Herkunft von Niccolo Pisanos Stil von Dr. Hans Semper.



¹) Вазари, какъ извъстно, сообщаеть, что во времена Николо "греческіе мастера", работали въ пизанскомъ соборъ и баптистеріи. —Замъчаніе Шмарсова (221 стр., пр.), что мотивы въ изображеніи мъсяцевъ (на лъвомъ косякъ) западнаго, а не византійскаго происхожденія, находить полное подтвержденіе въ изслъдованіи Стриговскаго (Jahrbuch des kaiserlich deutschen archäologischen Instituts. Ergänzungsheft. Die Calenderbilder des Chronographen vom Jahre 354 herausgegeben von Josef Strzygowski. Berlin. 1888, стр. 58—88). Въ мартъ по словамъ Шмарсова изображенъ "ein sitzender Mann, der etwas zu schneiden scheint". Поза этого человъка, который или сръзаеть себъ мозоль (какъ на фонтанъ въ Перуджін) или вытаскиваеть занозу, удивительно напоминаеть извъстное античное изображеніе послъдняго мотива. Отсюда однако же неправильно было бы заключать о непосредственномъ изученіи пизанскимъ скульпторомъ античныхъ памятниковъ, ибо этоть античный мотивъ встръчается и въ другихъ произведеніяхъ среднихъ въковъ. (Ср. S р г і п g е г. Bilder aus der neueren Kunstgeschichte. I. Bonn 1886. Das Nachleben der Antike im Mittelalter, стр. 14).

деніе—найденная около Сіены въ Ponte allo Spino и вдёланная въ настоящее время въ стёну капеллы S. Ansano въ сіенскомъ соборѣ плита съ 4 рельефами, изображающими благовѣщеніе, рождество Христово, шествіе волхвовъ и ихъ поклоненіе (рис. 20).



Рис. 20.

Реймонъ упоминаеть эти рельефы на ряду съ произведені-Но они отличаются отъ вежхъ разсмотржиныхъ Груамона. нами работъ тосканской скульптуры тъмъ, что не носять инкакихъ признаковъ свойственной имъ стилизаціи и при всей неумълости художника обнаруживають замічательную свободу въ грушпированій фигурь, въ передачѣ движенія и мотивахъ драпировки. Въ то же время въ нихъ сразу чувствуется родство со скульптурами Николо: въ обоихъ случаяхъ мы видимъ часто один и тѣ же и жесты (особенно обращають на себя внимание въ этомъ отношеніп: фигуры Богородицы въ сцен'в благов'вщенія и сцен'в рождества. нерваго волхва и Христа въ сценъ поклоненія); въ обонхъ случаяхъ фигуры отличаются приземистыми, полными формами, облечены въ длинныя съ обильными складками одежды и дышать иногда (напр. приподиявшаяся на ложѣ Богородица) чисто языческимъ выраженіемъ. Указанное сходство настолько велико, что связь сіенскаго рельефа со скульптурами Николо не подлежить для насъ никакому сомивнію. Но такова ли эта связь, какой ее представляєть Земперь. полагающій, что сіенскій рельефь есть остатокь особой, сохранившейся въ горахъ Тосканы древне-христіанской школы, къ которой и примыкаеть Николо?

Во-первыхъ, согласно замъчанію Добберта 1), существованіе пред-

<sup>1)</sup> Ueber d. St. N. P., crp. 57.

III.



1.



2.

полагаемой Земперомъ школы за исключениемъ того произведения, которое онъ пытается ей объяснить, никакими другими не подтверждается. Во-вторыхъ, въ объясияемомъ этой школой произведении тоть же Добберть указаль признакь, совершенно ей не свойственный: именно, изображенный въ сцен'в рождества мотивъ купающихъ младенца женщинъ-не древне-христіанскаго, а византійскаго происхожденія 1); прибавимь, что того же происхожденія и храмь съ барабаномъ и плоскимъ куполомъ въ сценъ пествія Другими словами, объяснять возникновеніе сіенскаго рельефа сохранившейся въ Тосканъ древне-христіанской школой ивть достаточнаго основанія. А если такъ, то и стиль Николо ивть основанія объяснять стилемъ сіенскаго рельефа. Ибо при отсутствін такой школы, гдв съ особенной свъжестью держалась бы античная традиція, тімь боліве такой, гдів практиковалось бы непосредственное обращение къ античнымъ памятникамъ-а лишь возможность послъдняго предположенія относительно сіенскаго художника давала бы ему право называться истиннымь предпественникомь Николо при отсутствін подобной школы и, сл'вдовательно, при условін личной иниціативы въ дълъ усвоенія античнаго стиля существуєть полная въроятность, что первенство въ этомъ дълъ принадлежитъ Николо, а не сіенскому художнику, т. е. что сіенскій рельефъ возникъ не ранве, а поздиве скульптуръ Николо.

Такая точка зрѣнія на сіенскій рельефъ, возможность которой не отрицаль еще Доббертъ, нашла себѣ рѣшительнаго сторонника въ лицѣ Шмарсова <sup>2</sup>). Присоединясь къ его миѣнію, мы находимъ однако же доводы его не вполиѣ достаточными. Въ самомъ дѣлѣ, основаніе, почему Шмарсовъ приписываетъ мысль обратиться къ античному искусству Николо, заключается въ томъ, что онъ не можетъ допустить возникновеніе этой геніальной мысли у жалкаго ремесленника. Но, во-первыхъ, жалкимъ ремесленникомъ сіенскій художникъ является у Шмарсова только по сравненію съ Николо, которое къ тому же дѣлается Шмарсовымъ не всегда съ достаточнымъ безпри-

<sup>1)</sup> О византійскомъ происхожденія этого мотива, именно въ VI в., см. также Ferdinand Noack. Die Geburst Christi in der bildenden Kunst bis zur Renaissance im Anschluss an Elfenbeinwerke des grossherzoglichen Museum's zu Darmstadt. 1894. Стр. 15—17 до VI в. и Марія изображалась всегда сидящей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 225 и саъд.

страстіемъ, напр., когда онъ утверждаетъ, что въ сценъ поклонени волхвовъ сіенскій художникъ, не зная, чёмъ заполнить пространство между головой второго царя и Богородицы, заставиль ее поднять вверхъ руку и держать въ ней тоть самый даръ, который находита еще въ рукахъ старшаго изъ царей: если неясно обозначенный предметь, который держить Богородица, и не граната, какъ его опредъляеть Земперь, считая отголоскомь языческой старины, то во всякомь случав нъть никакого основанія вильть вы немь дарь, подносимий царемь, ибо во многихъ памятникахъ христіанскаго искусства Богородица въ сценъ поклоненія волхвовъ совершенно такимъ же образомъ, какъ на сіенскомъ рельефъ, держить въ рукахъ то цвътокъ, то шаръ, то яблоко 1)-предметы, имвющіе, какъ и граната, чисто сипволическое значеніе, и сіенскій художникь, очевидно, руководствовался подобными композиціями, а не просто исказиль изображеніе Никою. Во-вторыхъ, геніальность Николо обнаружилась не столько въ самой мысли обратиться къ изученію античнаго искусства, сколько въ техъ результатахъ, которые онъ изъ нея извлекъ, и нельзя понять, почему болъе совершенному выполненію этой мысли со стороны Нлколо не могла предшествовать менве удачная попытка. Такимъ образомъ, присоединяясь, какъ уже сказано, къ мивнію Шмарсова, и опираемся на ивсколько иныя, нежели онъ, соображенія. Именю, м признаемъ въ сіенскомъ художникъ, столь близкомъ по стилю къ Николо, не предшественника, а последователя его въ деле подражани античным в памятникам не потому, что онъ быль менъе геніалень нежели Николо, а потому, что онъ не только по неумѣнію, но и по самому характеру своихъ представленій, по самому замыслу стояль не ближе, а дальше Николо отъ античнаго искусства, что у него вътораздо меньшей степени, нежели у Николо, замътно то увлечение сво-

¹) Примѣрами могутъ служить изображенія у Du Sommerard (Lesarisan moyen age, 2-с série, pl. XXXVIII, гдѣ Богородица въ сценѣ поклоненія вольвовъ держить цвѣтокъ), у Noack (указ. соч. табл. II. 4, гдѣ она держить шаръ). Яблоко встрѣчается, напр., въ миньятюрахъ, описанныхъ А. И. Кырлычыковымъ. (Сказанія о житіи дѣвы Маріи и ихъ выраженіе въ средневѣковомъ искують въ журпалѣ Мин. Нар. Пр. 1883, стр. 62). См. также Ernst aus¹і Weerth (Kunstdenkmäler des christlichen Mittelaliers in den Rheinlanden. Lepzig. 1857. Табл. XXXVI) или Trésor des églises et objets d'art français арры tenant aux musées éxposés en 1889 au palais du Trocadéro. I. № 38.

ими образцами, которое свойственно новатору, и которымъ онъ слъдовательно, на основаніи сказаннаго выше, долженъ быль бы, напротивъ, обладать въ большей мъръ. Въ этомъ случаъ мы опять находимся въ полномъ противоръчіи со взглядомъ Земпера, утверждавшаго, что сіенскій рельефъ отличается такимъ непосредственнымь и наивнымъ отношеніемъ къ античному искусству, которое не могло уже имѣть мъста послъ Николо. Но разборъ созданныхъ сіен-

художникомъ образовъ показываеть иное.

Сцена благовъщенія въ его произведеніи привлекаетъ вниманіе Земпера тімь, что ангель носить въ ней античный костюмъ и поднимаеть руку съ жестомъ античнаго герольда. Но когда же ангелы въ христіанскомъ искусств'в носили другіе костюмы,



и мало ли намятниковъ, гдв не только жесть ан-Рис. 21. но и другія черты въ его изображеніи всеціло совпадають

ц. S. Denis y Лабарта, 1) рис. 21, или въ миньятюръ приводимаго ниже евангелія). Богородица, говорить Земперъ далве, стоить въ «античной» позѣ съ покрытой «на подобіе греческой нев'єсты» головой и придерживаеть одежду «съ чисто этрусской граціей. Но такое, напр., изображеніе благовъщенія, какъ миньятюра изъ евангелія Авонопантелеймонова монастыря 2) (рис. 22) показываеть, что и поза и положеніе рукь Богородицы представляють у сіенскаго художника почти буквальное повтореніе византійскаго образ-



Рис. 22.

ца. Особенно же странно дълаемое Земперомъ сравнение Богородицы сіенскаго художника съ греческой нев'ьстой по поводу

<sup>1)</sup> Labarte. Histoire des arts industriels au moyen âge et à l'époque de la renaissance, Paris. 1864. T. II, pl. XCIV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Которую мы заимствуемъ у Покровскаго (Евангеліе въ памятникахъ ивонографіи. С.-Петербургь. 1892. стр. 13).

спускающагося съ ея головы покрывала, которое является во всѣхъ византійскихъ памятникахъ.

Не большее значеніе можно придавать и такимъ, приводимымъ Земперомъ въ доказательство близости сіенскаго художника къ античнымъ памятникамъ, чертамъ, какъ жестъ пастуховъ, поднимающихъ руки къ ангелу, или жесты царей, которыми они сопровождаютъ свой разговоръ, и ихъ развѣвающіеся по вѣтру плащи. Жесты пастуховъ совершенно естественно вытекаютъ изъ самаго сюжета и кромѣ того находять себѣ аналогію въ другихъ христіанскихъ памятникахъ, ¹) точно такъ же, какъ и жесты царей, ²) которые притомъ же буквально совпадають съ жестами царей на сіенской каесдрѣ Николо и слѣдовательно не могутъ имѣтъ вѣса при рѣшеніи вопроса о томъ, какое изъ двухъ произведеній возникло раньше. А развѣвающіеся по вѣтру одежды издавна сдѣлались однимъ изъ весьма обычныхъ мотивовъ не только античнаго, но и христіанскаго искусства.

Еще мен'ве могуть свид'втельствовать о прямомы вліяній на сіенскаго художника античныхъ памятниковъ декоративные мотивы.
встр'вчающіеся въ его рельефахъ, особенно такое сочетаніе античныхъ
элементовъ, выдернутыхъ изъ ихъ живой, органической связи, такая
игра ими, какую представляеть гирлянда изъ акантовыхъ листьевъ
надъ люлькой младенца. Насколько мало говорить заимствованіе подобнаго орнамента въ пользу увлеченія с стороны сіенскаго художника формами античнаго искусства, ясно изъ того, что въ сл'вдующей же сцен'в, желая ч'вмъ - нибудь заполнить задній планъ, онъ
пом'встиль упомянутое выше изображеніе византійскаго храма.

Единственный изъ созданныхъ имъ образовъ, который по своему античному духу могъ бы соперничать съ заимствованіями Николо—фигура Богородицы въ сцент рождества. Но и въ этомъ случат характернымъ для сіенскаго художника является, во - первыхъ, совершенно своеобразное, указывающее скорте на живописный, вежели на пластическій образецъ, расположеніе складокъ одежды и, во-

<sup>1)</sup> См. напр. въ приведенномъ уже сочинени Покровскаго рисунки на стр. 56 и 58.

<sup>2)</sup> Напр. на посохѣ св. Готье, изображеннато у Rohault de Fleury. (La messe, V. VIII, 1889, Pl. DCXLIX).

вторыхъ, то обстоятельство, что античная діадема, украшающая всё изображенія Богородицы на каоедрѣ Николо, замѣнена такъ же, какъ и въ сценъ благовъщенія, чисто византійскимъ покрываломъ. Подобныя же, быть можеть, и не бросающіяся въ глаза, но темъ не менъе знаменательныя отличія сравнительно съ изображеніями Николо представляють скульптуры сіенскаго художника и въ другихъ случаяхъ. Особенное вниманіе должны мы обратить на головы царей въ послъдней сценъ. Лица ихъ, какъ и у Николо, несомнънно приближаются къ античному типу, но въ то время, какъ у Николо эти лица обрамлены свободно писпадающими кудрями, сіенскій художникъ изобразилъ совершенно иное убранство волосъ, которые съ ихъ боковыми прядями, закрывающими уши и образующими внизу пышные завитки, придають имъ не античный, а типически средневъковой характеръ. Еще большую метаморфозу претериъли короны на головахъ царей и Богородицы, которая и здёсь утратила свою менъе подходящую къ христіанскимъ представленіямъ античную діадему: короны эти, которыя Шмарсову вслёдствіе полной утраты античнаго стиля представляются готическими, а Земпера соблазияють своими акантовыми листьями, действительно, ведуть свое происхожденіе отъ античнаго искусства, но происхожденіе ихъ становится для насъ очевиднымъ только тогда, когда мы между коронами сіенскаго художника и античными діадемами вставимъ, какъ посредствующее звено, короны, украшающія головы царей на пизанскомъ рельеф'в Николо.

Такимъ образомъ и сіенскій рельефъ, подобно разсмотрѣннымъ нами выше намятникамъ тосканской скульптуры, долженъ быть исключенъ изъ числа произведеній, которыя могли бы объяснить, какъ обычный пріемъ, обращеніе Николо къ античному искусству, и если въ этомъ рельефѣ античное вліяніе отличается большей свѣжестью, нежели въ другихъ произведеніяхъ,—факть этотъ зависить отъ того, что ихъ авторы пользовались такими образцами, гдѣ античная традиція успѣла уже состарѣться, сіенскій же художникъ получиль ее, такъ сказать, изъ первыхъ рукъ, именно изъ рукъ самого Николо. Такая точка зрѣнія, согласно замѣчанію Шмарсова, пріобрѣтаеть особенную вѣроятность въ виду пребыванія въ Сіенѣ учениковъ Николо Горо и Лапо, которымъ было даже предоставлено право сіенскаго гражданства.

## IV.

Отсутствіе въ предшествовавшей Николо тосканской скульптурь непосредственнаго изученія античныхъ памятниковъ, котораго не замівчаетъ Реймонъ, и которому Шмарсовъ, какъ увидимъ, не придаетъ существеннаго значенія, для другихъ изслідователей было причиной того, что они стали искать, воспитавшую Николо школу помимо Тосканы.

Еще въ 1826 г. Кёлеръ ) указывалъ, какъ на источникъ давшій новую жизнь итальянской скульптурѣ, на рельефы Бенедетто Антелами, украшающіе порталы пармскаго баптистерія. Содержаніе этихъ рельефовъ слѣдующее. На сѣверномъ порталѣ въ люнетѣ изображено поклоненіе волхвовъ и явленіе ангела Іосифу: (рис. 23) на архивольтѣ—12 пророковъ, которые держатъ медальоны



Рис. 23.

съ бюстами апостоловъ; на архитравѣ двери: крещеніе Христа, пирь Ирода и усѣкновеніе главы Іоанна Крестителя; на косякахъ: родословное древо Ісссея—на правомъ, Іаковъ съ сыновьями и Монсей—на лѣвомъ. Западный порталъ содержитъ: въ люнетѣ—страшный судъ (Христосъ, окруженный ангелами съ орудіями страстей и силщій въ лѣвомъ углу святой,—но объясненію Шназе—Авраамъ, какъ

¹) Въ стать Anfänge der italienischen Kunst (Kunst-Blat, 1826, № 77, стр. 304, № 79, стр. 313 и № 80, стр. 319).

представитель рая); на архивольть—12 апостоловь и два трубящихъ ангела; на архитравь—снова два трубящихъ ангела въ серединъ и возстающіе изъ гробовъ праведники и грьшники; на косякахъ—притча о виноградаряхъ и открывающія царство небесное шесть дъль милосердія. На южномъ порталь въ поль люнета изображена извъстная, заимствованная изъ легенды о св. Варлаамъ притча о лег-комысліи человька, способнаго лакомиться на вътвяхъ дерева медомъ въ то время, какъ корни этого дерева подтачивають два звъря (по легендъ черная и бълая мыши), а у подножія его ожидаетъ добычи изрыгающій пламя драконъ; по сторонамъ главной сцены помъщены вверху олицетворенія солнца и луны, внизу—дня и ночи, имъющія, очевидно, тотъ же смыслъ, что и обозначаемый въ самой легендъ и живописныхъ произведеніяхъ цвъть подтачивающихъ дерево животныхъ (рис. 24); изъ остальныхъ частей этого портала скульптурой



Рис. 24.

украшень только архитравь, на которомь находятся три медальона съ рельефными изображеніями агица Божія, Христа и Іоанна Крестителя 1).

<sup>1)</sup> Кромф порталовъ скульптурой украшены и другія части баптистерія: именно, надъ сфвернымъ порталомъ, въ углахъ, образуемыхъ его аркой, мы видимъ въ четырехъугольныхъ нишахъ стіны фигуры двухъ ангеловъ; на стінахъ, примыкающихъ къ той, гді находится этотъ порталъ, въ такихъ же нишахъ, вырізанныхъ на місті люнетовъ, изображенія сидящихъ и стоящихъ по парно царей. Въ нижней части стінъ вділаны плиты съ изображеніями различныхъ животныхъ, среди которыхъ встрічаются, между прочимъ, кентавры.

Нъть сомивнія въ томъ, что Бенедетто Антелами одинъ изъ лучшихъ художниковъ Италіи до-пизанскаго періода: сравнительно съ другими произведеніями этого времени стиль его отличается несравненно большею широтой, онъ не только усвоилъ себѣ болѣе правильныя формы, но и умъль вложить въ свои образы извъстную индивидуальность. Но, что касается его отношенія къ античном искусству, то оно совершенно иное, нежели у Николо. Въ самомъ дълъ, въ общей конценціи своихъ образовъ Бенедетто строго жится христіанской традиціи. Такъ же, какъ и въ скульптурахъ пизанскаго баптистерія, которыя Кёлеръ не даромъ считаеть переходной ступенью отъ Бенедетто къ Николо, античный элементь въ огромномъ большинствъ случаевъ проглядываеть лишь въ частностяхъ (въ складкахъ одежды, иногда въ типахъ лицъ, особенио нѣкоторыхъ ангеловъ), и мы думаемъ, что Тоски совершенно правъ, когда, сравнивая скульптуры Бенедетто съ возникшими почти одновременно фресками внутри того же баптистерія, считаемъ главнымъ источныкомъ вдохновенія Бенедетто византійскіе, преимущественно живопис-



Рис. 25

ные, образцы, которые онъ оживилъ своимъ личнымъ геніемъ <sup>4</sup>). Такой процессъ творчества, какъ намъ кажется, находить себѣ пол-

<sup>1)</sup> Toschi Le sculture di Benedetto Antelami a Borgo San Donnino въ Archivio storico dell'arte. 1888, стр. 14 - 25.

ное подтверждение въ болве ранней работв Антелами, относящейся, согласно надписи, къ 1178 г., т. е. на 18 летъ предшествовавшей исполненію скульптурь баптистерія, именно-въ рельеф'я пармскаго собора, который ивкогда принадлежаль, ввроятно, къ утраченной теперь каоедръ, и византійскій характерь котораго выступаеть особенной ясностью (рис. 25). Правда и Тоски предполагаеть, кромъ византійскихъ образцовъ Бенедетто въ нъкоторыхъ случаяхъ обращался къ античному искусству, ссылаясь, подобно Кёлеру и другимъ изследователямъ, на скульптуры южнаго портала, где несущіяся на колесницахъ олицетворенія солица и луны изображены совершенно въ античномъ духв. Следуетъ однако же заметить, что существуеть большая разница между очевидными и, если можно такъ выразиться, оригинальными заимствованіями Николо и указанными олицетвореніями, которыя подобно и вкоторым в другим в образамъ языческаго искусства, между прочимъ, попадающимся среди скульптуръ баптистерія кентаврамъ, издавна получили право гражданства въ христіанскомъ искусствъ и не разъ встръчаются намъ въ сценахъ расцятія 1). Это обстоятельство въ связи съ такой не античной чертой, какъ узкіе длинные рукава на рукахъ Селены, наводить даже на мысль, что, быть-можеть, и въ данномъ случав Бенедетто пользовался не античными, а христіанскими образцами, тѣмъ болѣе, что именно различныя олицетворенія въ христіанскомъ пскусств'в особенно прочно храпили свой античный характеръ. Какъ не обычно было для Бенедетто непосредственное изучение античныхъ произведеній, свидътельствуеть самъ Тоски <sup>2</sup>), указывая на фасадъ собора Borgo S. Donnino, скульптуры котораго онъ приписываетъ пармскому художнику, изображение Геркулеса, не имъющее однако же, несмотря на античный сюжеть, ничего общаго съ античными памятниками. Во всякомъ случав, если Бенедетто и обращался къ античному искусству, то заимствованія его у этого искусства настолько ръдки, а главное, въ отличіе оть заимствованій Николо, они-на-

¹) Напр. на таблетвъ изъ слоновой кости, хранящейся въ мюнхенской библіотекъ и описанной Фёрстеромъ (Denkmale deutscher Baukunst, Bildnerei und Malerei, I, стр. 9), или въ миніатюрахъ рукописей, упоминаемыхъ Покровскимъ (Ук. соч., стр. 368).

<sup>2)</sup> Ук. соч., стр. 20.

столько въ дух'в традиціи, что едва ли въ нихъ можно вид'єть ту школу, которой обязанъ своимъ возникновеніемъ стиль Николо.

## V.

Впрочемъ, мивніе Кёлера о зависимости пизанской отъ пармской школы, насколько намъ извъстно, и не нашло себъ приверженцевъ среди историковъ искусства. Несравненно большій успъхъ имъло изслъдованіе о Николо въ упомянутомъ уже не разъ, появившемся въ 1864 г. трудъ Кроу и Кавальказелле і, которые, исходя изъ убъжденія, что скульптура въ средней Италіи до появленія пизанской каведры Николо находилась на очень низкой степени развитія. доказывали, что Тоскана должна уступить славу порожденія Николо южной Италіи.

Къ мнѣнію Кроу примкнули Гриммъ <sup>2</sup>), Шпрингеръ <sup>2</sup>), Салазаро <sup>4</sup>), и, несмотря на возраженія Шназе <sup>5</sup>), Добберта, <sup>5</sup>) Геттнера <sup>7</sup>) и Миланези <sup>8</sup>), Кроу и до сихъ поръ продолжаеть отстанвать свою точку зрѣнія <sup>9</sup>), которой держится отчасти и Вентури <sup>10</sup>).

Выше мы старались показать, насколько неоснователень препебрежительный отзывь Кроу о предшествовавшей Николо то-

<sup>1)</sup> A new history of painting in Italy by I. A. Crowe and G. B. Cavalcaselle, Vol. I, cap. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II. Grimm. Ueber Künstler und Kunstwerke, I, 1865, crp. 49-64; Preussische Jahrbücher, 1873, crp. 571.

<sup>3)</sup> A. Springer Ein neuer Vasari (Grenzboten, 1869, s. 81).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) D. Salazaro. Studi sui monumenti della Italia meridionale dal IV al XIII secolo. Napoli. 1871. I, crp. 25—55, II, crp. 22; Appendice agli studi sui monumenti della Italia meridionale, 1881, crp. 6.

<sup>\*)</sup> Zeitschrift f. b. Kunst, 1870, crp. 97; Geschichte d. b. Kunste, VII, 1876, crp. 292.

<sup>6)</sup> Ueber d. Styl. N. P., стр. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Italienische Studien, crp. 7.

<sup>\*)</sup> Le opere di Giorgio Vasari, crp. 323, (Commentario alla vita di Niccola e Giovanni Pisani).

<sup>&#</sup>x27;) Bu cratish Niccola Pisano and the renascence of sculpture (The nineteenth century, 1896, ctp. 679-688).

<sup>10)</sup> A. Venturi. Il genio di Nicola Pisano (Rivista d'Italia, I, 1898, crp. 5—18).

сканской пластикъ. Посмотримъ теперь, насколько въроятна утверждаемая имъ связь Николо съ южно-итальянскимъ искусствомъ.

Въ одномъ изъ документовъ, относящихся къ сооруженію каоедры въ сіенскомъ соборѣ '), къ имени Николо прибавлены слова «Pietri de Apulia», (сынъ Петра изъ Апуліи). Слёдуеть ли отсюда, какъ думаеть Кроу, что наименование de Pisis, которымъ Николо обозначается во всвхъ остальныхъ документахъ 2), указываеть не на происхождение его изъ Пизы, а лишь на полученное тамъ право гражданства? Согласно указанію Вентури, подобный способъ наименованія художника, т. е. по тому городу, гдв онъ получиль право гражданства, а не по тому мъсту, гдъ онъ родился, не быль бы исключительнымь въ исторіи итальянскаго искусства. Странно однако же, почему управленіе сіенскаго собора, постоянно примънявшее, съ точки зрвнія Кроу, этоть способь по отношенію къ Николо во всёхъ заключенныхъ съ нимъ контрактахъ, вдругъ сочло нужнымь въ одномъ только мъсть измънить свою терминологію и обозначить родину Николо. Еще большее недоумъніе возбуждаеть выраженіе de Apulia, если только мы будемъ относить его къ Николо, въ виду того факта, что оно противоръчить не только неопредъленному de Pisis, но и совершенно точному указанію на родину Николо въ надписи, сохранившейся на фонтан'в въ Перуджін, гдъ за именами его самого и его сына Джованни мы читаемъ: natus pisani. При-

<sup>1)</sup> См: G. Milanesi. Documenti per la storia dell'arte Senese. 1854, стр. 149. Впервые на этотъ документь обратиль внимание Rumohr (Italienische Forschungen, 1827, II, стр. 155), относящій слова de Apulia къ отну Николо.

<sup>2)</sup> Таковы другіе контракты Николо съ управленіемъ сіенскаго собора, именно, отъ 5 октября 1265 г., гдѣ Інколо названъ magister Niccolus lapidum de parroccia ecclesie Sancti Blasii de ponte de Pisis quondam Petri, и отъ 7-го поября 1268 г., гдѣ повторяется то же наименованіс: magister Niccholus olim Petri lapidum, de Pisis, populi sancti Blasii (Milanesi, Documenti, стр. 145 и 151), а также документы, приведенные С і а m р і (Notizie inedite della sagrestia Pistoiese de belli arredi del Campo Santo Pisano e di altre opere di disegno dal secolo XII al XV. Firenze. 1810, стр. 122 и 123), Чампи, правда, въ одномъ изъ нихъ, гласящемъ: Мадіster Nichola pisanus filius q. Petri de..., прибавляетъ слово Senis, по прибавка эта сдѣлана на основаніи неправильно прочтеннаго второго документа, въ которомъ значится не Magistro Nichole quondam Petri de Sen i s ser Blasii різапі, а согласно Milanesi (Le opere di Giorgio Vasari, I, стр. 293, прим.) — magistro Nichole quondam Petri de ca p ella Sancti Blasii різа...

мирить это противоръчіе возможно только при двухъ предположенняхъ. Во-первыхъ, слова de Apulia могуть относиться лишь къ предшествующему имъ Petri, т. е. обозначать родину не Николо, а его отца, что, впрочемъ, допускаетъ и Кроу. Но, не говоря уже о томъ, что кромъ страны въ южной Италіи названіе Апуліи, по свидътельству Милапези 1), носили мъстности около Лукки и Ареццо. и признавая происхожденіе отца Николо изъ южной Италіи установленнымъ фактомъ, такъ же какъ и его занятіе скульптурой, на которое мы не имъемъ никакихъ указаній, нельзя не обратить вниманія на слъдующее. Николо не могь родиться позднъе 1230 года 2).

На фонтанъ читаемъ:

Nomina sculptorum fontits sunt ista bonorum

...bath... Nicolaus ad oficia gratus

Для полученія смысла надо переставить отдільныя плиты надписи слідующим образом, что и сділано на бронзовой копіи фонтана, находящейся въ университеть Перуджів и исполненной Джузеппе Миноттини (см. Il giornale dell'exposizione provinciale umbra, 1879):

Nomina sculptorum fontis sunt ista bonorum (Arte pro) bat (us) Nicolaus ad oficia gratus

¹) Le opere di G. V., I, crp. 323.

<sup>2)</sup> Мы заключаемъ это на основанія того, что въ 1265 г., во время составленія Николо перваго контракта съ управленіемъ сіенскаго собора, сынъ его Джованни быль уже настолько взрослымь, что могь принимать участіе въ работь, хотя ему и была назначена половинная плата сравнительно съ другими помогавшими его отду скульпторами. Другихъ увазаній на время рожденія Пиколе, за исключеніемъ біографін Вазари, по словамъ котораго Николо уже въ 1225 году исполниль на гробнипъ св. Ломиника въ Болоньъ скульптуры, оконченныя на самомъ дъль лишь къ 1267 году, мы не имжемъ. Замъчательно, что въ нъкоторыхъ новейшихъ сочиненіяхъ, напр., у Moreca (Mothes. Die Bankunst des Mittelalters in Italien, 1884, стр. 742) и у Вентури (Rivista d'Italia, 1898. стр. 6), рожденіе Николо все еще опредъляется 1205—1207 годами. Между тамь единственнымъ основаніемъ для сдёлавшаго это опредёленіе Вермильоли (У е гmiglioli e Massari. Le sculture di Niccolo e Giovanni da Pisa e di Arnolfo Fiorentino che ornano la fontana maggiore di Perugia, 1834, crp. 53). послужило неправильное, сохранившееся и до сихъ поръ расположение налинси на фонтант въ Перуджін, части когорой были перепутаны во время одной изъ реставрацій фонтана, при чемъ числа, относившіяся къ далѣ окончанія фонтана. очутились въ такомъ соседстве, что могли быть приняты за указание на возрастъ Николо; именно:

значить, отець его уже тогда должень быль переселиться въ Пизу. Между темъ весьма вероятно, что та школа въ южной Италіи, въ которой сторонники Кроу, какъ увидимъ, признають истинный источникъ искусства Николо, и вдохновителемъ которой считають императора Фридриха II, образовалась уже послё того, какъ Фридрихъ, пробывшій первые годы своего правленія, до 1220, въ Германіи, а затъмъ занятый крестовымъ походомъ и борьбой съ папою, получилъ, наконецъ, съ 1230 г. возможность отдаться на время болъе мирной авательности: во всякомъ случав всв значительныя предпріятія Фридриха въ области искусства, за исключеніемъ дворца въ Фоджін, начатаго въ 1223 году, его замки въ Бари, Бриндизи, Трани, около Андріи (Castel del Monte, которому придаетъ такое значеніе Вентури), наконецъ, разсматриваемая ниже, знаменитая своими скульптурными украшеніями цидатель на Вольтурно относятся именно къ этому поздивишему періоду і). Еще менве говорить въ пользу принадлежности Николо къ южно-итальянской школѣ другое, возможное, по нашему мнѣнію, толкованіе словъ de Apulia, которое получится, если въ предложеніи, гдв они встрвчаются, именно: «Frater Melaпиз (имя монаха, который зав'вдываль работами въ сіенскомъ собоув)... requisivit magistrum Nicholam Pietri de Apulia», мы отнесемъ

Est flos sculptorum gratissimus isque proborum
Septuaginta... (Вермильоли добавляеть annis) quatuor atque dabis
Est genitor primus genitus carissimus imus
Natus pisani sint multo tempore sani
Fontes complentur super annis mille ducentis
Cui si non dampnes nomen dic esse Iohannes
Tertius papa fuit Nicola tempore dicto
Rodulfus magnus induperator fuit.

Est flos sculptorum gratissimus isque proborum

Est geniter primas genitas

Est genitor primus genitus carissimus imus

Cui si non dampnes (?) nomen dic esse I ohannes Natus pisani sint multo tempore sani

Natus pisani sint multo tempore sani Fontes complentur super annis mille ducentis

Septuaginta (bis) quatuor atque dabis

Tertius papa fuit Nicola tempore dicto Rodulfus magnus induperator fuit.

Согласно указанію Шназе (G. d. b. K., VII, стр. 271, прим.), върное чтеніе надинси было помъщено уже въ путеводитель по Инстойъ за 1857 годъ.

<sup>1)</sup> О времени возникновенія перечисленныхъ памятниковъ см. Schulz. Denkmäler der Kunst des Mittelalters in Unteritation, I, стр. 157, 158, 164 и 208.

ихъ не къ Nicholam или Pietri, а къ requisivit чи будемъ считать указаніемъ не на мѣсто происхожденія Николо или его отца, а на мѣсто нахожденія Николо во время одной изъ его отлучекъ изъ Сіены, вызывавшихъ со стороны его заказчиковъ жалобы на него и угрозы взыскать съ него условленную неустойку 1).

Въ своей последней статье Кроу приводить, между прочимъ, сл'ядующее еще соображение 2). Вазари, какъ уже было упомянуто, называеть однимъ изъ образцовъ Николо находящійся въ Campo Santo саркофагъ маркграфини Беатрисы, на которомъ, по его словамъ, изображена охота Мелеагра. Но мы знаемъ, говоритъ Кроу, что саркофагъ этотъ украшенъ сценами изъ сказанія объ Ипполить и Федрь: охота же Мелеагра изображена на другомъ саркофагъ, тоже стоящемъ въ Campo Santo, но отличающемся очень плохой поздне-римской работой. Между тымь въ южной Италіи, въ епископскомъ дворцъ города Салерно находится прекрасный саркофагь съ изображеніемъ именно охоты Мелеагра. Отсюда Кроу, повидимому, заключаеть, что последній саркофагь и послужиль образцомь для Николо. Насколько однако же такое заключение основательно? Въ словахъ Вазари несомившно есть ошибка: или онъ ошибается въ томъ, что саркофагь, послужившій образцомь для Николо, заключаль въ себъ тъло Беатрисы, или въ томъ, что на немъ была изображена охога Мелеагра. До сихъ поръ считали ошибкой обозначение сюжета. Кроу признаеть таковой обозначение саркофага. Но что въроятите? Едва ли можно колебаться при ръшении этого вопроса, когда мы вспом-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> За словами "requisivit Nicholam Pietri de Apulia" следуеть: quod ipse faceret et curaret ita, quod Arnolfus discipulus suus statim veniret Senas ad laborandum in dicto opere cum ipso magistro Nichola, sicut idem magister Nichola convenit et promisit eidem fratri Melano operario, sub pena C. libr. denarior. ut constat per istrumentum factum manu Palmerii not. Alioquin procedetur contra dictum magistrum Nicholom ad predictam penam". Кроу и Кавальказелле (G. d. i. М., стр. 111) видять нарушеніе даннаго Николо обязательства въ томъ лишь, что овъ не поставиль къ работь своего ученика Арнольфо. Но выраженіе "quod ipse faceret" скорфе заставляєть думать, что и Николо самъ не работаль, и что овъ нарушиль предшествующій контракть, на который ссылается fra Melano, ве только въ пункть, указанномъ Кроу, но и въ томъ, который гласиль, что съ марта следующаго года Николо объщается "et stare et morari in civitate Senarum quousque dictum pervium completum fuerit" (Milanesi, Documenti, стр. 146).

г) Ср. стр. 685 и 686, /

нимъ, во-первыхъ, что на саркофагѣ Федры рядомъ со сценой, изображающей передачу письма Ипполиту, помѣщается сцена его охоты на кабана, которую Вазари легко могъ принять за охоту Мелеагра, во-вторыхъ, что именно фигурѣ Федры Николо подражалъ въ своей Богородицѣ. Подтвержденіемъ того, что свои античные образцы Николо нашелъ въ Пизѣ, служитъ и другой памятникъ, которымъ несомнѣнно онъ пользовался — находящаяся въ томъ же Сатро Santo урна съ изображеніемъ индійскаго Вакха, котораго Николо, какъ указано выше, скошировалъ въ сценѣ принесенія Христа во храмъ.

Следуеть, впрочемь, заметить, что если рождение Николо и его воспитание вы южной Италіи не только не доказано, но и представляется мало вероятнымь, то далеко не вы той же мере невероятно вы связи сы этимы вліяніе на него южно-итальянскаго искусства, сы которымы оны могы познакомиться, и не выезжая изы Тосканы, ибо сношенія между средней и южной Италіей никогда не прекращались, и мы знаемы, напр., что одины изы мастеровы Фридриха П, Радания Ваlduinus, заведывавшій чеканкой знаменитыхы золотыхы монеты (т. наз. августаловы), о которыхы мы будемы говорить ниже, получиль оты императора вы подарокы поместье около Лукки 1). Такимы образомы и вы данномы случать, какы вы другихы, уже разсмотрённыхы нами, вопросы обы источникахы стиля Николо всецёло сводится кы свидётельству самихы памятниковы, на этоты разы—возникшихы вы южной Италіи.

Особую группу въ ряду этихъ намятниковъ составляютъ приведенныя Кроу и Кавальказелле церковныя двери художника Баризана въ Трани, Равелло и Монреале, затъмъ указанные Шпрингеромъ: престолъ съ рельефами изъ слоновой кости въ салерискомъ соборъ, а также мозаики въ соборахъ Чефалу, Монреале и Палатинской капеллы въ Палермо. Въ то время какъ защитники южно-итальянской гипотезы настаивали на томъ, что перечисленныя произведения стоятъ несравненио выше въ художественномъ отношении современныхъ имъ работъ въ съверной и средней Италіи, другіе изслъдователи (особенно Доббертъ з), вполиъ раздъляя высокую оцънку этихъ пронзведеній, утверждали однако же, что они существенно отличаются

<sup>1)</sup> Cm. Schnaase, G. d. b. K., VII, crp. 574, np. 1.

<sup>2)</sup> Ueber d. Styl N. P., crp. 20-32.

по стилю отъ скульптуръ Николо и образцы свои заимствовали не у античнаго, а у византійскаго искусства. Посл'єднее ми'єніе можеть



Рис. 26.

считаться теперь общепризнаннымъ. По крайней мъна эти произведенія не ссылаются болье, поворя о возрождавшемся въ южно-итальянскомъ пскусвліянін ствћ античныхъ памятниковъ, ни Шпрингеръ, переставшій вообще видъть въ Николо выхолца изъ южной Италіп '), ни Вентури, раздъляющій. какъ уже сказано, отчасти взглядь Кроу, ни Кроу, продолжающій отстанвать свою прежнюю точку зрѣнія <sup>2</sup>).

Съ исключеніемъ указанныхъ работъ памятники южной Италіи, на которыхъ основывали свое предположеніе Кроу и Кавальказелле могутъ быть раз-

<sup>1)</sup> CM, ero Handbuch der Kunstgeschichte, Leipzig. 1896 (Die Renaissance in Italien, crp. 7 n 8).

<sup>2)</sup> Въ статъв, озаглавленной "Barisano da Trani e le sue porte di bronzo (Archivio storico dell'arte, 1898, стр. 24) М. Пальмарини говорить, что авгорь названныхъ выше дверей кромв византійскихъ пользовался въ отдельныхъ случалхъ и античными образцами, но самъ же приводить такія несомивню извъстныя Варизану работы византійскаго искусства,—именно дарцы изъ слоновой кости съ изображеніемъ датей, всадниковъ, кентавровъ, убивающаго льва Геркулеса,—которыя далаютъ совершенно лишнимъ предположеніе о непосредственномъ звакомствъ Баризана съ античными намятниками. Во всякомъ случав и Пальмарини основой Баризана признаетъ византійское искусство —О византійскомъ происхожденіи сицилійскихъ мозаикъ см. С h. D i e h l. L'art bysantin dans l'Italie méridionale. Paris. 1894, стр. 205; также А. А. И а в л о в с к а г о. Живопись Палатинской капедлы въ Палермо. С.-Петербургь, 1890, стр. 40.

дълены на двъ другія группы. Къ одной изъ пихъ относится, вопервыхъ, бюсть на верху арки, служившей входомъ на каоедру

соборъ города Равелло. ВЪ Вюсть этоть, обозначаемый обыкновенно, какъ портреть нъкоей Сигильганты Руфоло, <sup>4</sup>) (рис. 26) и отличающійся полнымъ оваломъ лица съ ръзкими, широко моделлированными чертами, немного улыбающимся ртомъ, толстыми прядями украшенныхъ діалемой волосъ, массивной шеей и общимъ выраженіемъ античнаго достоинства, несомивнно имветь большое схолство со скульптурами Николо. Гораздо грубѣе этого бюста, но близки ему по стилю двъ рельефныя головы, изображенныя на той же аркъ у пяты ея (рис. 27). Къ этой же групп'в принадлежить указан-



Рис. 27.

ный Доббертомъ и находящійся въ настоящее время въ берлинскомъ музе'в женскій бюсть изъ Скалы ок. Амальфи (рис. 28), хотя онъ и отличается отъ бюста Сигильганты н'вкоторыми техническими особенностями (бол'ве частымъ употребленіемъ сверла и углубленіемъ зрачковъ ). Въ отличіе отъ византійскихъ работь южной Италіи произведенія разсмотр'внной группы и теперь еще приводятся въ доказательство существовавшей тамъ до Николо родственной ему школы<sup>3</sup>). Между т'ємъ со-

<sup>1)</sup> Имя это упоминается въ находящейся на каоедрѣ надписи, но безъ явнаго отношенія къ бюсту. Неизвѣстно также, кого изображаетъ бюстъ, приводимый ниже (см. Dobbert, Ueber d. St. N. P., стр. 12 и 13).

<sup>2)</sup> CM. Königliche Museen zu Berlin. Beschreibung der Bildwerke der christlichen Epoche. Bearbeitet von W. Bode und Hugo von Tschudi, Berlin 1888. Crp. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Именно, въ последней стать в Кроу и стать вентури.

ображенія, давно уже высказанныя Доббертомь, 1) и Шназе 2) противь которыхъ защитники южно-итальянской гипотезы не дълають инкакихъ



Puc. 28.

возраженій, заставляють думать, что связь этихъ произведеній со скульптурами Николо обратна той, которую предполагаеть Кроу. Въ самомъ дълъ, если бюсть берлинскаго иузея не даеть указаній на время своего возникновенія, то каоедра въ Равелло, согласно нахоляшейся на ней надписи, была художниисполнена комъ Николо изъ Фолжіи въ 1272 г., т. е. она на 12 лътъ моложе каоедры пизанбаптистерія. скаго Весьма возможно притомъ же, что скульптуры на входной аркъ принадлежать еще болъе позднему време-

ни <sup>3</sup>), и вліяніе на нихъ стиля Николо Пизано представляется тѣмъ болѣе естественнымъ, что уже въ концѣ XII в. тосканскіе мастера, какъ показываетъ примѣръ Боннана, призывались на югъ Италіи, а при дворѣ Карла Анжуйскаго жилъ даже непосредственный ученикъ Николо-Арнольфо.

<sup>1)</sup> Указ, соч., стр. 14.

<sup>2)</sup> G. d. b. K., VII, crp. 562, np. 4.

<sup>3)</sup> По свидътельству Добберта (стр. 72, прим. 24) бюсть изваянь отдъльно отъ арки, а верхияя часть облицовки входа, на которой находятся рельефи, сдълана изъ другого куска, пежели нижняя.

Но сторонники Кроу приводять разсмотрѣнныя нами скульптуры въ связь съ другой школой, произведенія которой и составляють третью изъ упомянутыхъ выше группъ южно-итальянскихъ памятниковъ, именно со школой, основанной благодаря содъйствію извѣстнаго своимъ покровительствомъ искусству Фридриха II.

Въ числъ возведенныхъ этимъ императоромъ великолъпныхъ построекъ, отъ которыхъ, къ сожалвнію, остались только развалины, одною изъ самыхъ замъчательныхъ была сооруженияя между 1234 и 1240 г. защищавшая Капую цитадель передъ мостомъ черезъ ръку Вольтурно 1). Согласно дошедшимъ до насъ описаніямъ она состояла изъ двухъ башенъ, между которыми находилась богато украшениая скульптурами арка. Въ 1557 году, въ правленіе Филиппа II, цитадель эта подверглась разрушенію, и на м'вств ея воздвигнута новая, болъе сильная кръпость. При этомъ не было принято никакихъ мъръ для сохраненія украшавшихъ ее скульптуръ, и долгое время изъ нихъ была пзвъстна только обломанная статуя императора, послъ многихъ невзгодъ попавшая, наконецъ, въ капуанскій музей. Но въ 70-хъ годахъ нынъшняго стольтія директоромъ музея Янелли открыты были задъланные въ стънъ надъ мъстомъ нахожденія прежней арки еще три бюста, два мужскихъ и одинъ женскій, по предположенію Янелли, также принадлежавшіе къ числу ея скульптуръ. Эти то бюсты, въ которыхъ Кроу видить, согласно одному изъ древнихъ описаній арки 1),

<sup>1)</sup> Объ этомъ намятник см. статью Фабрици въ Zeitschrift f. b. Kunst, 1879, (Zur Kunstgeschichte der Hohenstaufenzeit. von. C. von Fäbriczy, сгр. 180, 214, 236), изъ которой мы заимствуемъ и помъщенные въ настоящей глав в рисунки.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Описаніе это, переведенное Фабрици (стр. 185) съ хранящейся въ Капуѣ рукописи, сообщаеть, что въ верхней части арки, "удивительно искусно" сгруппированы были различныя статуи, найденныя въ развалинахъ древней Капуи; нъсколько ниже помѣщалась статуя императора въ коронѣ (и, по словамъ другого описанія, приведеннаго Фабрици на стр. 183, съ угрожающе поднятыми вверхъ руками); надъ нею была надинсь: Quam miseros facio quos variare scio; съ правой стороны императора стояла статуя Пьетро делле Винье изъ Капуи съ надписью: Intrent securi qui quaerunt vivere puri; слѣва—сгатуя ученаго юриста Роффредо Беневентскаго съ надписью: Invidus excludi timeat vel carcere trudi; еще ниже, надъ входомъ, находилось изображеніе женщины, олицетворявшей "вѣрную Капую", которая, раздирая себѣ грудь, открывала внутри ез орла; надпись надъ нею гласила: Caesaris imperio regni custodia fio; "затѣмъ слѣдовала самая арка, гдѣ (?) скульптуры изъ бѣлаго блестящаго мрамора изображали многіо трофеи и побѣды императора".

пзображенія сов'єтниковъ императора, Пьетро делле Винье (рис. 29) и Роффредо Беневентскаго (в'єрн'є Таддео да Сесса) 1) (рис. 30) в



олицетвореніе города Капун (рис. 31.), мы и должны выд'влить преживсего, говоря о школ'в Фридриха II.

Вопреки голословному утвержденію Кроу о сходств'в ихъ по стило съ разсмотр'вными выше бюстами въ Равелло и берлинскомъ музев'),

<sup>1)</sup> Таддео названъ вмѣсто Роффредо въ описаніяхъ, составленныхъ пость уничтоженія постройки Фридриха, но, согласно указанію Фабрици (стр. 186. прим. 1), свидѣтельство этихъ поздиѣйшихъ описаній заслуживаетъ предпочтенія потому, что Таддео, остававшійся вѣрнымъ императору всю жизнь, занималь съ 1237 по 1248 г. должность великаго имперскаго судьи (magnae curiae imperialis judex), между тѣмъ какъ Роффредо во время сооруженія арки порваль уже связи съ Фридрихомъ.

<sup>2)</sup> The nineteenth century, crp. 688,

подробное ихъ изслъдованіе, произведенное Фабрици, показываеть, что между капуанскими скульптурами и позднъйшими, носящими признаки пизанской школы произведеніями южно-итальянскаго искусства существуеть большое различіе. Именно, въ первыхъ мы ви-



Рис. 30.

димъ несравненно болѣе полное усвоеніе пріемовъ и формъ античнаго искусства, нежели во вторыхъ. Ни у Сигильганты, ни у бюста изъ Скалы не находимъ мы той чистоты профиля, той формы широко раскрытыхъ глазъ съ опредѣленно обозначенными, изящно изгибающимися вѣками, того волнообразнаго очертанія губъ и тонкой обработки волосъ, которые придаютъ столь явно античный отпечатокъ образу Капуи. Тоже самое можно сказать и о мужскихъ бюстахъ. Въ отличіе отъ головы Капун оба они—несомиѣнные портреты и при-

томъ (особенно бюсть Таддео) гораздо болѣе характерные, нежем бюсть Сигильганты, которая, по справедливому замѣчанію Фабрици, в нѣкоторыхъ особенностяхъ, каковы круглая форма глазъ, больше разстояніе рта отъ носа, косой разрѣзъ грубо обрисованнаго, как



Рис. 31.

бы однимъ ударомъ изваяннаго рта съ равномърно выступающими верхней в нижней губами, носить «обще-пизанскі типъ. > Въ обоихъ бюстахъ «глаза опъ чаются малыми разміврами, діннюй в узкой формой и натуралистически тщтельнымъ обозначениемъ зрачковъ, он имъютъ (у Таддео въ большей степень. нежели у Пьетро) не одинаковую форму и расположены не вполнъ симметрично. Брови находятся очень близко къ глазамъ, у Пьетро онъ образують рызій. тонкій, но неправильный изгибь, у Тагдео-мясисты и проходять надъ глазам почти по прямой линіи. Форма и положеніе глаза (въ профиль), а также очертане

носа у Пьетро имѣють сходство съ профилемъ Капуи, у Тадео глазь расположенъ не такъ низко, и носъ сильно изогнутъ. Его тонко очерченный, но почти прямо разрѣзанный и сжатый ротъ съ очем тонкой верхней и болѣе полной нижней губой придаеть его бюсту серьезное, энергическое, строгое, даже недовольное выражене, составляющее столь характерное отличіе его отъ бюста Пьетро, у котораю главнымъ образомъ полныя, полуоткрытыя губы съ опустившимся слегка углами рта производятъ скорѣе впечатлѣніе избытка сим и благодушія, нежели суровости и строгости» 1). Но чѣмъ индивидуальнѣе указанным черты, тѣмъ замѣчательнѣе тотъ фактъ, что по общей концепціи и по техническимъ пріемамъ эти щитообразные бюты представляющіе съ задней стороны полое пространство и подставку въ серединѣ, съ ихъ лавровыми вѣнками, изъ подъ которыхъ на лобъ, виски и затылокъ спускаются короткія, отдѣленные другь отъ друга пряди волосъ, едва обозначенныхъ рѣзцомъ на темени, съ ихъ

<sup>1)</sup> Указанная статья, стр. 236.

накинутыми на плечи плащами, образующими разсходящихся отъ середины груди мелкія и мягкія скадки (въ противоположность широкимъ, ломанымъ складкамъ шизанской школы) всецёло примыкаютъ въ бюстамъ римской работы. Сравнивая эти бюсты съ головой Сигильганты, Фабрици замечаеть, что ихъ авторъ сусвоиль техническіе пріемы своего искусства въ такой мірув, которая дозволяла ему изображать индивидуальное и характерное, не принуждая въ то же время отказываться оть основныхъ принциповъ стиля, оть способовъ пластического выраженія, свойственных вантичному искусству. > Напротивъ того, художникъ, исполнившій бюсть Сигильганты, а еще болве-бюсть изъ Скалы и рельефныя головы на каоедрв въ Равелло чне быль въ стояніи равномърно слить въ своемь произведеніи оба эти элемента (т. е. индивидуальность изображаемаго съ античными пріемами изображенія); эти элементы существують у него раздільно, рядомъ другь съ другомъ и придають его произведенію характеръ чего то страннаго, загадочнаго: если приставить Сигильгаитъ носъ и роть олицетворенія Капун, то передъ нами будеть бюсть Юноны; если отнять у нея большіе круглые глаза и тонкій, мягкій контурь овальнаго лица и заменить соответствующими формами двухъ рельефовъ (на кафедръ въ Равелло)-на насъ будеть смотръть въ полномъ смыслъ индивидуальный образъ, несмотря на украпіающую его голову, идеализирующую его діадему 1).

Указанное Фабрици различіе между капуанскими скульптурами и произведеніями «пизанскаго» стиля, которое не мѣшаеть ему однако же держаться относительно значенія этихъ скульптуръ для пизанской школы точки зрѣнія Кроу, признавая въ нихъ остатки основанной Фридрихомъ ІІ школы, приводить насъ къ совершенно иному заключенію. Съ одной стороны, мы думаемъ, что именно сравнительная неопытность въ техническомъ отношеніи скульшторовъ, создавшихъ бюсты въ Равелло и Скалѣ, является однимъ изъ основаній для того, чтобы не причислять ихъ къ одной школѣ съ авторомъ капуанскихъ скульптуръ. Съ другой стороны, техническое мастерство самого этого автора, не встрѣчающееся, по словамъ Фабрици, въ той же мѣрѣ ни въ одномъ изъ произведеній средневѣвового искусства, лучше всего объясняется тѣмъ, что капуанскія



<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 237.

скульптуры, какъ это думають нівкоторые ученые і), были не подражаніемь античнымь памятникамь, а подлинными произведеніями римскаго искусства. Такое предположение твмъ ввроятиве, что арка. Фрилрихомъ, по свидетельству ея описаній, дейпостроенная ствительно, была украшена между прочимъ и некоторыми античными, заимствованными, въроятно, изъ древняго амфитеатра скульптурами. Говоря о головъ Капуи, Фабрици указываеть на нъкоторыя отличія ея отъ илеальныхъ типовъ античнаго искусства, на то. папр., что роть ея и вся нижняя часть лица слишкомъ широки сравнительно съ родственными ей изображеніями Юноны, что черты лида ея не представляють полной симметріи, нарушеніе которой хотя п встръчается въ античныхъ произведеніяхъ, но не въ идеальныхъ заранъе, что разсматриваемая голова типахъ. Но если не ръшать принадлежала олицетворенію Капун 3), то откуда можеть явиться увіренность, что она представляла идеальный типь, и не естественные ли видъть въ томъ намъренномъ, столь тонко разсчитанномъ, чтобы придать индивидуальность образу, уклоненіи ея оть симметріи, на котороуказываеть Фабрици, не отрицаніе, а только лишнее подтвержденіе ея античной подлинности? Что касается мужскихъ бюстовъ, то есть еще причина сомнъваться въ томъ, что они были изображеніями съвътниковъ императора. Именно, въ описаніяхъ построенной Фридрихомъ арки, принадлежащихъ очевидцамъ, изображенія эти иле носять неопредъленное название imagines, или совершенно точно обозначаются, какъ статун; въ одномъ случав авторъ, не перечисляя: украшавшихъ арку произведеній, выражается кратко, что на ней находились «мраморныя статуи и древнія скульптуры»; о бюстахъ же двухъ судей упоминается только въ позднейшихъ памятникахъ, написанных уже въ то время, когда самая арка не существовала 1).

Такимъ образомъ и послѣ находки Янелли единственнымъ образчикомъ того стиля, въ которомъ исполнены были на сооруженной Фридрихомъ аркѣ современныя ему скульптуры, остается для насъ

<sup>1)</sup> Напр. Геттнеръ (Italienische Studien, стр. 7), Боде (Die italienische Plastik. стр. 7), Вентури (Rivista d'Italia, стр. 13).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По мивнію Геттнера дицо Капун, которая изображена была раздирающею себі грудь, не могло быть стивчено тімъ безстрастіемъ, какимъ отличается ся предполагаемое олицетвореніе.

<sup>3)</sup> См. статью Фабрици, стр. 184, 185, 186 и 1-е бъ ней примъчание.

статуя, изображавшая самого императора, которая въ то же время является и единственнымъ дошедшимъ до насъ отъ эпохи Фридриха намятникомъ крупной пластики. Но статуя эта, лежавшая долгое время послѣ разрушенія цитадели среди другихъ ея обломковъ, въ 1584 г. реставрированная по приказанію капуанскаго сената двумя неаполитанскими художниками и поставленная въ нипу при входъ въ новое зданіе, затъмъ во время войны французской республики съ Неаполемъ снова сброшенная съ своего мъста, валявшаяся въ одномъ изъ запасныхъ магазиновъ, при чемъ окончательно утрачены были ел голова, ноги и руки, едва не проданная съ аукціона въ числ'в других в строительных в матеріаловъ, наконецъ, пріобр'втенная городомъ и помъщениая въ основанный въ 1874 г. капуанскій музей, - находится въ такомъ печальномъ состояніи, что, по свидівтельству Фабрици, невозможно съ точностью опредёлить характеръ ея стиля 1). Правда, тоть же Фабрици утверждаеть, что въ несомивнио заметно стремление подражать статуямъ римскихъ императоровъ, и это стремленіе тымь болье выроятно, что античное вліяніе отражается и въ и вкоторых в других в, мен ве значительных в, произведеніяхъ южно-итальянскаго искусства. Такъ еще къ концу XII в. относятся украшенныя фигурами кентавровъ, спренъ в обнаженныхъ людей капители колоннокъ, поддерживающихъ двъ каоедры въ салерискомъ соборѣ 2), въ томъ же стилѣ исполненъ въ этомъ собор'в пасхальный подсв'вчникь, а также пасхальные подсв'вчники во дворъ капуанскаго собора и въ Палатинской капеллъ въ Палермо <sup>3</sup>). Античное вліяніе обнаруживается далѣе въ нѣкоторыхъ декоративныхъ скульптурахъ, сохранившихся отъ возведенныхъ во времена Фридриха построекъ, которыя и въ архитектурныхъ формахъ часто подражають античному стилю. Такова, напр., изображенная на выступъ лъстницы въ одной изъ башенъ Castel del Monte маска сатира ') или фигурки обнаженных в людей на порталь,

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 214 и 215. Изображение статуи въ томъ видъ, какой она имъла до вторжения французовъ, хотя и не совсъиъ удачное, какъ замъчаетъ Фабрици, см. у Seroux d'Agincourt (Storia dell'arte. v. III, t. 27, 4).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schulz Denkmäler der Kunst des Mittelalters in Unteritalien, B. II, s. 289 **B. Schaase** (G. d. b. K., VII, 548).

<sup>3)</sup> Schulz, II, LXIX.

<sup>4)</sup> Perkins. Les sculpteurs italiens, 1869, II, p. 42 n pl. XLVI n. 4.

украшавшемъ соборъ въ Катаніи 1). Наконець, къ числу подобныхъ же, возникшихъ подъ вліяніемъ античнаго искусства произведеній относятся вычеканенныя при Фридрих в монеты съ изображениемъ на одной сторонъ орла и надписью: Fridericus, а на другой-повернутой въ профиль и ув'внчанной лавромъ головы императора и надписью: Caesar. Aug. Imp. Rom. 2). Но если перечисленныя работы подтверждають факть обращенія южно-итальянскаго искусства къ античнымъ образцамъ, то эти же работы скорве заставляютъ сомивваться, нежели убъждають въ томъ, что на почвъ упоменутаго искусства могла, безъ вліянія какихъ-либо новыхъ условій, образоваться родственная Николо школа, и что статуя Фридрика II, если только она, дъйствительно, имъла что нибудь общее по стилю со скульптурами Николо, была органическимъ продуктомъ этого искусства. Въ самомъ дълъ, отличительная черта всъхъ этихъ работъ заключается въ томъ, что онъ подражають лишь общимъ пріемамь и вивпінимъ формамъ своихъ образцовъ. Мало того, стремленіе усвонть эти пріемы и формы, какъ справедливо утверждаеть Шназе 3), препятствовало имъ влагать въ свои образы вообще какое-либо значительное содержаніе. Это относится не только къ возникшимъ до Фридриха чисто декоративнымъ произведеніямъ (), въ которыхъ человъческая фигура имъетъ не болъе внутренняго содержанія, нежели окружающіе ее, по большей части, акантовые листья, по и къ монетамъ Фридриха, которыя, по указанію Фабрици, поражають

<sup>1)</sup> Schulz, T. LXXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дошедшее до насъ пзвъстіе о чеканки этихъ монеть, какъ указываетъ Германъ Гриммъ (Preussische Jahrbücher, В. 31, в. 473), относить ихъ къ 1231 году. Изображенія ихъ помъщены у Аженкура (III, tav. 27, 5) и у Салазаро (II, tav. IV).

<sup>3)</sup> Zeitschrift für bildende Kunst, 1874, s. 190.

<sup>4)</sup> Вентурп (Rivista d'Italia p, 11) упоминаеть въ числе произведеній, предшествовавших в эпох фридриха и послуживших, по его митнію, основой для той южно-итальянской школы, съ которой овъ приводить въ связь Николо, четырехугольную колоппу во дворе собора въ Гаэте (см. S c h u l z, II, стр. 139, табл. LXIV), рельефы которой, изображающіе сцены изъ евангелія п жизни св. Эразма, отличаются песколько шнымъ, более выразительнымъ характеромъ. Но время возникновенія этой колонны документально не засвидетельствовано, и указаніе Пульца, что на одной изъ ея сторонъ изображено стредьчатое окно, оправдываеть его предположеніе, что она относится къ началу XIV в.

полнымь отсутствіемь индивидуализаціи, «понимать ли ее въ субъективномъ смыслъ, какъ особенность въ стилъ художника, или въ объективномъ, какъ подражание особенностямъ въ чертахъ императора», до такой степени, что «въ различныхъ экземплярахъ не сохраняется даже одинъ и тоть же профиль, и лишь въ длинной, немного плоской сзади форм'в головы какъ будто есть намекъ на индпвидуальную черту» '). Этотъ внёшній характерь подражанія сохраняется въ южно-итальянскомъ искусствъ и послъ Фридриха, о чемъ свидетельствують, напр., возникшіе въ конце XIII в. каоедра и пасхальный подсвёчникь въ соборё города Сессы, - произведенія нёкоего Peregrino, аптичное вліяніе на которых вотражается главнымъ образомъ въ мягкихъ, округленныхъ, нъсколько стилизованныхъ складкахъ одежды 2). Между тъмъ для Николо античное искусство имъло совершенно иное значение. Но для того, чтобы выяснить въ этомъ случав нашу точку зрвнія, мы должны указать на ея отличіе не только оть мивнія Гримма, утверждавшаго, что единственнымъ предметомъ подражанія Николо въ античномъ искусствъ была техническая его сторона, «полировка, сверленіе, расположеніе драпировокъ», э) но и отъмнънія цълаго ряда другихъ ученыхъ, которые, не придерживаясь такого узкаго пониманія задачь Николо, но все же исходя изъ положенія, что онъ прежде всего увлекался формальной красотой античныхъ намятниковъ, видять въ подражанін имъ принципъ, противный обнаружившемуся после него, особенно въ произведеніяхъ его сына Джованни, психологически-реалистическому направленію скульптуры.

Такъ, Перкинсъ находить между стилемъ Николо и Джованни, въ произведенияхъ котораго характериой чертой считаеть склонность къ чрезмърному движению и преувеличенной выразительности, такое полное различе, что предполагаеть постороннее на Джованни воздъйствие 4). По митнію Земпера Николо быль не реформаторомъ

<sup>1)</sup> Указапиая выше статья, стр. 217.

<sup>2)</sup> Изображеніе обонкь произведеній у Шульца, табл. LXV—LXVIII.

<sup>3)</sup> Ucber Künstler und Kunstwerke, 1865, стр. 53. Впоследствін Гримма нам'єниль, счевидно свое мивніе: именно, въ "Preussische Jahrbücher" 1872, стр. 471, окта говорить, что подражаніемъ античнымъ памятникамъ Николо зам'єняль изученіе натуры.

<sup>4)</sup> Ch. Perkins. Les sculpteurs italiens. Edition française. 1869, I, p. 72.

итальянскаго, а только реставраторомъ древне-христіанскаго искусства въ его борьб'в съ вторгшимся въ Италію византійскимъ вліяніемъ, и, хотя въ его скульптурахъ и содержатся уже въ зародышъ черты, получившім развитіе у истиннаго, идейнаго реформатора итальянской иластики Джовании, дело его, поскольку онъ подражалъ античнымъ памятникамъ, заключалось лишь въ очищении по ихъ образцу вившияго стиля '). Почти такъ же думаеть и Доббертъ, который, съ одной стороны, именно потому и не считаеть возможнымъ привести скульптуры Николо въ связь съ южно-итальянскимъ искусствомъ, что, согласно Земперу, въ общемъ видить въ нихъ несвойственныя этому искусству «жизненность и попытки къ характерному изображению», съ другой стороны, находитъ, что собственно подражание античнымъ памятникамъ, возвышая формальную красоту его образовъ, вредно отзывалось на ихъ выразительности <sup>2</sup>) Фёрстеръ говорить. внесеніе со стороны Николо въ христіанское искусство языческихъ типовъ не было понято его временемъ и имъ самимъ не было удержано до конца; такимъ образомъ, «вся та красота, величіе, мъра и благородство, которыя явились было результатомъ его мысли > выбств съ его смертью надолго исчезли изъ итальянскаго искусства, и оно стало стремиться подъ ръзцомъ Джованни къ новымъ цълямъ Любке, отмечая въ следовавшей за Николо скульптуре пробуждение того, что онъ называеть Empfindungsleben, считаеть эту черту реакціей по отношенію къ воспроизводившему античную красоту стилю Николо '). Мюнцъ, указывая у Джованни случаи подражанія антич-

<sup>1)</sup> Uebersicht der Geschichte toscanischer Sculptur bis gegen das Ende des XIV Jahrhunderts, 1869, crp. 15 π 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber d. St. N. P. стр. 59 и 51. См. также его статьи въ изданів Dohme: Kunst und Künstler, I, 1878, стр. 14, и въ Repertorium für Kunstwissenschaft. 1880, стр. 14.

<sup>3)</sup> Geschichte der italienischen Kunst, 1870, стр. 132 и 136. Та же мысль была выражена Фёрстеромъ еще раньше въ "Beiträge zur neueren Kunstgeschichte, 1835, стр. 62.

<sup>4)</sup> Такъ формулируетъ онъ свое мивніе въ "Grundriss der Kunstgeschichte", 9—te Auflage, 1881, В. П, з. 70. Въ своей "Исторій пластики" (изд. 1880 г., стр. 565) онъ выражается более сдержанно, именно,—что съ конца XIII в. пропизведенія итальянской скульптуры отличаются "более оживленнымъ, более страстнымъ стилемъ", хотя и здёсь называетъ появленіе этого стиля переворотомъ (Umschwung).

нымъ памятникамъ, отрицаетъ всякую внутреннюю связь этого подражанія съ значеніемъ Джованни, какъ «бойца патурализма» 1). Особенно опредъленио высказывается Куражо<sup>2</sup>): «Изучая внимательно, говорить онъ, скульптурныя произведения итальянскаго средневъковья и особенно работы Николо и Джованни Иизано, прежде всего поражаешься кореннымь различіемь стиля, ляющимъ отца отъ сына. Можно утверждать, что между средневъковыми художниками нътъ двухъ другихъ, которыхъ склонности и характеръ были бы столь не схожи. Въ то время, какъ Николо сдёлался страстнымъ подражателемъ античнаго искусства, въ то время, какъ этотъ невъроятный геній, проникшись духомъ римскаго искусства, воскрешаль его стиль съ ловкостью подделывателя, въ то время, какъ онъ, увлеченный своими образцами, высъкалъ широкія и слишкомъ короткія статун, злоунотребляль условными драшировками и позами и прежде всего имплг вз виду внъшнюю форму и красоту пластическую, -- Джованни, натура страстная и въ высшей степени индивидуальная, сдёлался такимъ же талантливымъ и убежденнымъ приверженцемъ діаметрально противоположныхъ принциповъ... Длинныя фигуры, прочувствованное, доведенное иногда до преувеличенія и безобразія выраженіе, неустанная погоня за характерностью безъ робкой заботы о красотъ и граціи — воть, что составляеть отличительную черту всёхъ достовёрно принадлежащихъ ему произведеній». Въ рецензіи на это сочиненіе з) Н. Бальдорія старается доказать, что последователи Николо далеко не такъ отступили отъ его идеаловъ, какъ это утверждаеть Куражо, нисколько не оспариваеть однако же того, что самый идеалъ Николо противоположенъ стремленіямъ, усматриваемымъ со стороны Куражо у Джованни. ІІІ м а рсовъ, возстающій противъ приведеннаго выше мивнія Гримма, самъ руководящимъ принципомъ Николо считаетъ идею чисто органической красоты человъческого образа, находя сущность дарованія Николо въ томъ, что онъ называеть «Gefühl für den Wert des menschlichen Leibes und für natürliche Majestät der körperlichen

<sup>1)</sup> E. Müntz. Les précurseurs de la renaissance, 1882, crp. 16 n 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) L. Courajod. Les origines de la renaissance en France au XIV et au XV siècle. 1888, crp. 31 π 32.

в) Въ Archivio storico dell'arte, 1889, стр. 255 и слъд.

Erscheinung», и полагая между Николо и Джованни, этимъ, по его мненію, изобразителемь психической жизни, такое различіе, что готовъ представить себъ ихъ отделенными другъ отъ друга цълымъ стольтіемъ 1). Такую же рызкую грань между названными художниками усматривають: Боде, выражающийся подобно Любке, что «направленіе Джованни является непосредственной, энергической реакціей по отношенію къ стилю Николо» 2); Супино 3), противоставляющій «классичность формы» у Николо «интенсивности чувства» у его сына; Филиппи (), признающій единственный усибхъ со стороны Николо сравнительно съ предшествовавшей ему скульптурой въ томъ, что опъ усовершенствовалъ внішнюю форму (die Form an sich), и Циммерманиъ 5), указывающій, правда, на то, что Николо постигь въ античномъ искусствъ «выраженіе возвышеннаго, къ передачъ котораго не быль способень ни одинь изъ его предшественниковъ», и что онъ соединилъ съ благородствомъ формы «значительное содержаніе», тімь не меніве утверждающій также, что для Николо въ пизанской каоедръ прежде всего имъло значение формальное совершенство образа.

## VI.

Приступая къ провъркъ изложеннаго мивнія, мы прежде всего должны отмътить въ стилъ Николо такую черту, которая, быть можеть, и заимствована имъ у античныхъ, собственно у поздне-римскихъ, памятниковъ, но которая находится въ прямомъ противоръчіи съ одной изъ существенныхъ сторонъ внъшней, пластической красоты образа. Мы говоримъ объ излишней переполненности его рельефовъ, особенно замътной въ послъднихъ трехъ сценахъ каоедры,

<sup>1)</sup> Указанное выше сочинение, особенно стр. 135 и 247.

<sup>2)</sup> Die italienische Plastik, 1893, s. 15. Въ болье раннемъ своемъ сочинения "Italienische Bildhauer der Renaissance" (1887) Боде, повидимому, держался иного мивнія, считая (стр. 19), что стиль Джованни быль подгоговленъ представляющей естественный шагь въ развитін таланта Николо сіенской каоедрой послъдняго.

<sup>3)</sup> Supino. Giovanni Pisano (Archivio storico dell'arte, 1895, crp. 45).

<sup>4)</sup> A. Philippi. Kunstgeschichtliche Einzeldarstellungen. N. I. Die Kunst der Renaissance in Italien. Erstes Buch. Die Vorrenaissance, 1897, crp. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) M. G. Zimmermann, Kunstgeschichte des Altertums und des Mittelalters. 1897, crp. 505.

вслъдстіе которой фигуры его, размъщенныя на разныхъ планахъ, закрывають другь друга и ръдко достигають должной законченности. Указывая на эту черту и признавая, что она «задерживаетъ развитіе истинной пластики», Шмарсовъ объясняеть ее независящими отъ художественныхъ побужденій Николо условіями, именью обиліемъ содержанія, которое представляло ему воплощаемое иміж пристіанское ученіе. Но уже самый фактъ, что Николо въ угоду, этому содержанію отказался отъ «истипно-пластическаго» способа композиціи, заслуживаеть вниманія, тъмъ болье, что многія изъ его фигуръ, напр. зрители въ сценъ припесенія во храмъ или толпа евреевь въ сценъ распятія обязаны своимъ происхожденіемъ исключительно фантазіи художника.

Въ то же время Николо далеко не въ такой мъръ, какъ это утверждають некоторые ученые, усвоиль себе другія внешнія стороны античнаго стиля. Особенно явно отступаеть онъ оть этого стиля въ способъ дранировки: вмъсто тонкой, мягко ложащейся матерін, выставляющей съ полной ясностью формы тёла, мы всюду встрёчаемь у него обильныя, угловатыя, переломанныя складки, совершенно скрывающія фигуры и, очевидно, стремящіяся къ самостоятельнымъ эффектамъ. Указываютъ на то, что Николо былъ знакомъ только съ произведеніями поздне-римской эпохи, въ которую античный стиль утратиль уже свою чистоту. Но достаточно сравнить его Богородицу въ сценъ поклоненія волхвовъ или его первосвященника (какъ обыкновенно обозначають эту фигуру) въ сценъ принесенія во храмь съ соотвътствующими имъ фигурами на приведенныхъ выше саркофагв и вазъвъ пизанскомъ Campo Santo, чтобы убъдиться въ томъ, что не образцы, которыми онъ пользовался, а его собственный вкусъ или недостатокъ вкуса были причиною его уклоненія оть принциновь античной драпировки. Еще въ меньшей зависимости отъ качества античныхъ образцовъ Николо находится другая особенность его стиля, именно та, что онъ, который съ небывалымъ дотолъ мастерствомъ изображаль обнаженное тъло, его мускулатуру и движенія, не останавливаясь передъ самыми трудными позами и какъ бы выискивая даже случай щегольнуть своимъ искусствомъ (напр. въ фигур' воскресающаго на лъвой сторонъ въ сценъ страшнаго суда)-не чувствовалъ безоб-

Digitized by Google

¹) Указ. соч. стр. 244 и 245.

разія пропорцій, которыми отличаются обыкновенно его фигуры, и, подобно большинству своихъ тосканскихъ предшественниковъ, питалъ пристрастіе къ короткимъ туловищамъ съ непомѣрно большими головами, кистями рукъ и ступнями ногъ. Наконецъ, вопреки мнѣнію Ферстера, окторый, признавая, что Николо пренебрегалъ красотой тѣла, обращаетъ вниманіе на античную красоту его головъ, мы находимъ, что и лица его фигуръ за немногими исключеніями гораздо болѣе напоминаютъ низколобыя, скуластыя и мясистыя физіономіи романскихъ скульптуръ, нежели изящныя черты античныхъ изображеній.

Вообще, если мы узнаемъ у Николо его античные оригиналы, то главная причина этого заключается въ его умѣньи уловить въ нихъ характерный жесть, позу, повороть головы, однимъ словомъ, самую идею коинруемаго образа. На это заимствованіе античныхъ идей, правда, смотрять обыкновенно со стороны ихъ неумѣстности въ кругѣ христіанскихъ представленій, находя здѣсь новое свидѣтельство того, что у Николо интересъ къ формѣ преобладаль надъ интересомъ къ содержанію. Насколько однако же такая точка зрѣнія правильна?

«Прекрасная женщина, говорить Шмарсовь<sup>2</sup>) о Богородицѣ Николо въ сценѣ рождества (табл. I, 1), увидѣнная имъ на этрусскихъ урнахъ, возбуждаетъ въ немъ желаніе еще разъ воплотить столь достойный бытія образъ, и эта женщина становится у него выразительницею высшаго идеала церкви, становится у него Богородицею». Эти слова представляютъ дѣло такъ, будто Николо при выборѣ античнаго оригинала писколько не соображался съ прежними композиціями изображаемаго имъ сюжета и находятъ себѣ, повидимому, полное подтвержденіе въ указаніи Добберта, дѣлающаго наиболѣе подробный разборъ отдѣльныхъ фигуръ на пизанской каферръ³), что Николо, изобразивъ Богородицу въ сценѣ рождества «гордо лежащей, царственной женой, которая совершенно случайно приняла лежачее положеніе и тотчасъ же могла бы подняться», нарушилъ державшіяся въ Италіи традиціи византійскаго искусства, которое всегда представляло Богородицу въ этой сценѣ въ образѣ измученной роже-

<sup>1)</sup> Geschichte der. it Kunst, s. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 133.

<sup>3)</sup> Ueber den St. N. P. crp. 46-51.





ницы. Не станемъ останавливаться на мнѣніи г. Н. Покровскаго і), который на основаніи многочисленныхъ примѣровъ утверждаетъ, что византійское искусство, перепося въ сцену рождества обстановку повседневной жизни, было однако далеко отъ мысли приписывать Богородицѣ страданія и утомленіе обыкновенной роженицы. Замѣтимъ только, что, во первыхъ, и по свидѣтельству Добберта указанный имъ

въ византійскомъ искусствъ типъ ко времени Николо утратиль свои характерныя особенности, вторыхъ, что въ томъ же византійскомъ искусствѣ существовалъ и другой, гораздо боль близкій Нитипъ, который встрвчается намъ на диптихъ, хранящемся въ ватиканскомъ музев (рис. 32) 2), а также на другихъ произведеніяхъ предшествовавшей Николо скульптуры, найр. на канедрахъ въ церкви S. Leonardo in Arcetri Флоренціи, въ соборѣ города Барги ок. Лукки, на канедръ Гвидо да Комо, и который, очевидно, и на-



Рпс. 32.

толкнулъ Николо на его античный оригиналъ. Правда, Богородица Николо и отъ только что приведеннаго типа отличается своимъ надменнымъ, языческимъ выраженіемъ, но если справедливо, что это выраженіе было необычно и даже неумъстно въ сюжетъ Николо, если справедливо, что, заимствуя его, Николо обнаружилъ недостатокъ критическаго отношенія къ копируемому оригиналу, то, съ другой стороны, несомнъпно, что именно это выраженіе и придаетъ образу Николо ту жизненную индивидуальность, которой совершенно лишены аналогичные образы его предшественниковъ.

Къ подобному же заключенію приходимъ мы, разсматривая и два другія изображенія Богородицы у Николо: въ сценъ благовъщенія

<sup>1)</sup> Евангеліе въ памятникахъ иконографіи, стр. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Воспроизведено изъ сочиненія, Noack Die Geburt Christi in der bildenden Kunst bis zur Renaissance, s. 18.

(табл. I, 1), гдѣ она, по словамъ Добберта, скорѣе напоминаетъ Юнону нежели смиренную жену плотника, и въ сценѣ поклоненія волхвовь (рис. 33), гдѣ Доббертъ и другіе изслѣдователи снова отмѣчають ез



Рис. 33.

несогласную съ христіанской традиціей гордую позу: въ обопхъ случаяхъ предпествовавшее Николо христіанское искусство, державшееся въ общемъ весьма близко концепцій Николо і), являлось въ то же время по своему внутреннему содержанію столь безцвѣтнымъ, что знаменательная черта отступленій отъ него Николо состоитъ не въ качествѣ заимствованнаго имъ для своихъ образовъ у античныхъ памятниковъ выраженія, а въ самомъ фактѣ этого заимствованія.

Болѣе странною, нежели другія заимствованія Николо, кажется на первый взглядъ фигура индійскаго Вакха на той сторонѣ каоехры, гдѣ изображена сцена принесенія Христа во храмъ (рис. 34). Но в эта фигура не представляется намъ такимъ лишнимъ, не выте-

<sup>1)</sup> Ср. напр. рис. 2 и 22.

кающимъ изъ цѣлей христіанскаго сюжета добавленіемъ Николо, какимъ обыкновенно принято ее считать, и какой признаеть ее, напр., Добберть, спрашивающій про нее, «какое дѣло индійскому Вакху до принесенія Христа во храмъ?» 1) пли Шмарсовъ, выра-



Рис. 34.

жающійся про нее такъ: «видъ мужа съ окладистой бородой, который и въ опьяненномъ состояніи сохраняеть величественную мощь, побуждаеть его (т. е. Николо) посвятить индійскаго Вакха въ первосвященники самого Ісговы.» 2) При толкованіи этой фигуры не слѣдуеть упускать изъ вида, что рельефъ, на которомъ она изображена, раздѣленъ на три особыя, какъ бы происходящія въ разныхъ мѣстахъ, отмѣченпыя на заднемъ планѣ тремя различными зданіями сцены, и что единственнымъ основаніемъ для пеобычнаго въ христіанскомъ искусствѣ и несогласнаго съ текстомъ евангелія раздѣленія двухъ первыхъ сценъ—встрѣчи Христа Симеономъ и про-

<sup>1)</sup> Repertorium f. Kunstwissenschaft, 1880, s. 15.

<sup>2)</sup> Указ. соч. стр. 133.

рочества Анны-могло служить только намъреніе художника обозначить безъ нарушенія симметріи последнюю въ рельеф'в группу, какъ самостоятельное цълое. Такое обособленье разсматриваемой группы въ связи съ мрачно-сосредоточеннымъ выраженіемъ, приданнымъ въ ней главной фигурь, заставляеть нась видьть въ этой фигурь не первосвященника, котораго, дъйствительно, никогда не изображало до Николо въ сценъ принесенія во храмъ христіанское искусство, а замышляющаго свой злодейскій планъ Ирода, одинмъ изъ аттрибутовъ котораго на многихъ христіанскихъ памятникахъ (см. напр., рис. 2) является характеризующая и индійскаго Вакха необыкновенно длинная борода, и котораго Николо и на сіенской канедрів представиль поддерживаемымъ подъ локти рядомъ со сценою принесенія во храмъ. Во всякомъ случав, какъ бы мы ни толковали фигуру индійскаго Вакха у Николо, отм'вченное выше выражение его лица, какъ нельзя болъ гармонирующее съ его позой, совершенно опровергаеть слова: causdruckslos vor sich hin blickt, сказанныя объ этой фигурь Доббертомъ.

Что касается остальныхъ заимствованій Николо у античнаго искусства, которыя признаются въ общемъ согласными съ христі-



Рис. 35.

анской традиціей, то, говоря о нихъ, мы не можемъ не указать на то, что рядомъ съ идеальными типами, напр., скопированныя съ саркофага Федры лошади покланяющихся Христу волхвовъ напоминающая вдохновенно приподнятыми волосами Зевса Отриколи голова Симеона, мы не только встръчаемъ у Николо (см. стр. 19) изступленную фигуру пророчицы Анны, прототинъ воторой, какъ свидетельствуеть миніатюра одного грузинска-

го евангелія XI в. (рис. 35) '), существоваль въ предшествовавшень

<sup>1)</sup> Заимствовано изъ соч. Rohault de Fleury. La messe, II v., pl. С II.

ему христіанскомъ искусств'в, но и такой, на этотъ разъ д'в'йствительно безъ всякой необходимости перенесенный съ античнаго памятника образъ, какъ выглядывающее въ л'ввомъ углу въ той же сцен'в принесенія во храмъ морщинистое, обрюзглое лицо старухи, которое, очевидно, пич'вмъ инымъ не могло привлечь къ себ'в вниманіе Николскакъ только своею характерностью.

Обобщая сказанное, мы всецёло присоединяемся къ мнёнію Шназе 1), что заслуга «Николо состоить не столько въ томъ, что онъ обратился къ античному искусству, сколько въ томъ, что у него раскрылись глаза на этическое значение его образовъ, и потому, вопреки мненію других изследователей, думаемь, что, если античныя заимствованія Николо и отличаются внутренней сдержанностью отъ созданій Джовании Пизано, который ради правды и силы общаго впечатлънія не ръдко совершенно пренебрегаль самостоятельной красотой отдёльнаго образа, то все же цёлью этихъ заимствованій было направить пскусство не въ противоположную отъ Джовании, а въ одну съ нимъ сторону, именно отъ разсудочносимволического къ непосредственно-дъйствующему на чувство, реальному изображенію. Эта цёль тёмъ болёе представляется намъ истинною цёлью Николо, что ею объясняются и другія, независимыя отъ подражанія античному искусству, особенности Николо сравнительно сь его предшественниками. Впрочемъ, дълая такое утверждение, мы опять сталкиваемся съ противоположнымъ взглядомъ, по которому не только заимствованныя у античнаго искусства, но и нъкоторыя изъ самостоятельно созданныхъ Николо фигуръ подъ вліяніемъ античныхъ представленій утратили свойственную имъ въ христіанскихъ памятникахъ выразительность. Въ числъ такихъ фигуръ Доббертъ, признающій, какъ мы им'вли случай зам'втить, въ общемъ, что Николо въ тъхъ случаяхъ, когда онъ не быль стъсненъ античными образцами, умъть придавать своимъ фигурамъ жизненную окраску, называеть Іосифа въ сценъ рождества, который, по его словамъ, «довольно безучастно смотрить вверхъ», между темь какъ во всехъ болье раннихъ произведеніяхъ христіанскаго искусства онъ погру женъ въ глубокую задумчивость. - Фигура Іосифа у Николо, дъйствительно, отличается отъ прежнихъ изображеній тімь, что онъ под-

<sup>1)</sup> Geschichte d. b. Künste, VII, s. 297.

пяль голову вверхъ, но въ лицѣ его отражается такая напряженность мысли, что оно ни коимъ образомъ не можетъ быть названо безучастнымъ и несравненно краснорѣчивѣе передаетъ настроеніе, о которомъ предшествовавшіе Николо памятники даютъ возможность лишь догадываться на основаніи общей позы. Въ столь же невѣрномъ или, по меньшей мѣрѣ, одностороннемъ освѣщеніи представляется стиль Николо, когда Шмарсовъ, 1) противополагая въ сценѣ распятія (рис. 36) измученному страданіями Христу Джовання Пизано гораздо болѣе спокойнаго, дѣйствительно прекраснаго Христа Николо, объ отношеніи послѣдней фигуры къ болѣе раннимъ произве-



Рис. 36.

деніям'в зам'вчаеть только, что у Николо Христось «изъ сына д'ввы обратился въ сына Юпитера», или когда Добберть считаеть пужнымь указать на то, что Николо ум'вриль въ фигур'в Христа изгибъ т'вла, «который встр'вчается въ большинств'в распятій того времени». Д'вло въ томъ, что вопреки мн'внію н'вкоторыхъ западныхъ ученыхъ, утвержда-

<sup>1)</sup> Crp. 134, 146 H 147.

вшихъ, что уже въ XI в. византійское искусство обнаруживало въ изображеніи распятія стремленіе къ натурализму, и опиравшихся при этомъ на словахъ извъстнаго кардинала Гумберта, -г. Покровскій 1) на основаніи цълаго ряда византійскихъ памятниковъ приходить къ заслуживающему полнаго довърія выводу, что господствовавшимь въ византійскихъ изображеніяхъ распятія быль типъ Христа идеальный, и что натурализмъ въ него внесенъ былъ не византійскимъ, а западнымъ искусствомъ. Но и относительно западнаго искусства надо замътить, что, если въ его съверныхъ памятникахъ уже въ XIII в. встрвчаются такія, получившія общее распространеніе лишь въ слвдующемъ стольтін, изображенія изстрадавшагося, съ искривленнымъ твломъ Христа, какъ рисунокъ въ альбомъ Вилляра-де-Гоннекура 2), то въ Италіи вплоть до Николо держался старый византійскій типъ съ незначительными отъ него отступленіями, и первый примірть существенной въ немъ перемъны являетъ намъ именно изваяніе Николо, въ которомъ ноги Христа прибиты не двумя, какъ въ болве раннихъ итальянскихъ намятникахъ, а, по образцу съвернаго искусства, однимъ гвоздемъ 3), нарушая темъ самымъ прямолинейность его позы и ясно нам'вчая характерь ея дальн'вишей эволюців. Въ полномъ согласіи съ такимъ приближеніемъ къ свверному типу (а не удаленіемъ оть него, какъ выходить изъ словъ Шмарсова и Добберта) представляются намъ страдальчески поднятыя брови Спасителя и несомивино скорбное выражение его лица. Еще опредвлениве обнаруживается реалистическая тенденція Николо въ изображенін другихъ лиць той же сцены: таковы женщины, поддерживающія упавшую въ обморокъ Богородицу, группа, которая столь часто будеть повторяться въ произведеніяхъ итальянской скульптуры, но которую мы ни разу не встръчаемъ въ ней до Николо; такова женщина, устремившая взоръ, полный участія, къ распятому Христу, таковъ въ особенности Іоаннъ съ его искаженнымъ отъ горя лицомъ. Выраженіе этого горя, согласно замъчанію Добберта, правда, передано довольно неу-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. въ Archivio storico dell'arte, 1888, статью N. Balderia: Un avorio del museo Vaticano, стр. 311 и слъд., особенно стр. 318.



<sup>1)</sup> Евангеліе въ намятникахъ иконографіи, стр. 358.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Album de Villard de Honnecourt, architecte du XIII siècle, manusc: it publié... par I. B. A. Lassus.. mis au jour après la mort de M. Lassus... par Alfred Darcel. Paris, 1858, pl. IV.

дачно и сводится къ простой гримасъ. Но, съ одной стороны, пеумълость Николо заключаетъ въ себъ лучшее объясненіе, почему овъ прибъгалъ къ посредству античныхъ памятниковъ, несмотря на то. что содержаніе ихъ образовъ не всегда совпадало съ идеями христіанскаго искусства; съ другой стороны, признаніе этой неумълости не можеть ни въ чемъ измънить нашего представленія о цъляхъ. которыя онъ преслъдовалъ. Предположеніе Ферстера 1), что разсмат-

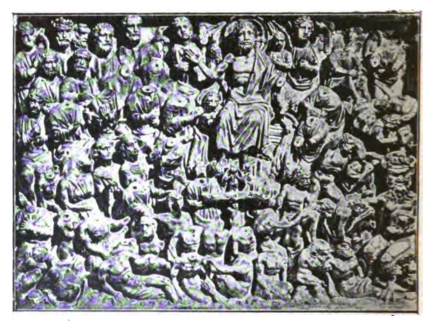


Рис. 37.

риваемая фигура, такъ же какъ и нѣкоторыя другія въ этой сцевъ, была исполнена не самимъ Николо, не имѣетъ достаточнаго основанія, ибо отличительныя черты стиля Николо, особенно типъ его головъ съ ихъ низкими лбами и очень развитыми челюстями, сохраняются и въ этой сценъ во всей своей опредъленности.

Едва ли также правильно сомивніе Фротингэма <sup>2</sup>) въ принадлежпости Николо последняго рельефа канедры (рис. 37), хотя фигуры на немъ и представляють инсколько болже длинныя, чемъ обыкно-

<sup>1)</sup> Geschichte d. it. Kunst, II, ctp. 120.

<sup>2)</sup> The revival of sculpture in Europe in the thirteenth century (перепечатаво изъ American Journal of Archaeology, Vol. I, № 4), II, стр. 4, пр. 2.

венно у Николо, пропорціи. Во всякомъ случав нельзя сомнъваться, что мотивы композиціи принадлежать самому Николо. Между тімь, уже одно внесеніе этихъ мотивовъ указываеть на весьма характерную для Николо черту. Въ самомъ дѣлѣ, въ византійскомъ искусствѣ, именио византійской живописи 1), сцена страшнаго суда преслъдуеть главнымъ образомъ поучительно-богословскую цёль: раздёляясь на нъсколько полост, каждая изъ которыхъ имъетъ содержаніемъ особый моменть суда, она лишена художественной цёльности и гораздо болъе обращается въ разсудку, нежели въ непосредственному чувству зрителя. Тоть же характеръ сохраняеть она и въ единственномъ изображении страшнаго суда, которое дошло до насъ отъ предшествовавшей Николо итальянской скульптуры, и которое мы видимъ на порталъ пармскаго баптистерія. По недостатку мъста художникъ принужденъ былъ сократить многія подробности, вводимыя въ византійскіе памятники желаніемъ возможно обстоятельніве передать христіанское ученіе. Но тімь знаменательнію выборь мотивовь, которые онъ счелъ нужнымъ сохранить въ своей композиціи. Какъ уже было указано выше (стр. 30), весь тимпанъ, т. е. большая часть отведеннаго скульптуръ пространства, занять фигурой возсъдающаго на престоль съ воздетыми вверхъ руками, показывающаго свои раны Христа и двумя симметрически расположенными по его сторонамъ группами: въ одной изъ нихъ, направо, изображенъ кресть, который поддерживають два ангела, а третій в'внчаеть терновымъ в'внцомъ, въ другой - несомыя тремя ангелами остальныя орудія страданій Христа, копье и губка, и въ самомъ углу — олицетворяющій рай Авраамъ. Эти символическіе образы поглощають главное вниманіе зрителя и отодвигають для него на задній планъ, какъ изваянныя на архивольть фигуры 12 апостоловъ, неподвижно сидящихъ съ книгами и свитками въ рукахъ и разделенныхъ вверху изображениемъ двухъ трубящихъ ангеловъ, такъ и двъ болъе оживленныя группы праведниковъ и грешниковъ, возстающихъ по трубному звуку ангеловъ, на узкой сравнительно полосѣ архитрава. -- Совершенно иначе отнесся кь своему сюжету Николо: избравъ для изображенія не предшеству-

<sup>1)</sup> См. въ Трудахъ VI архелогическаго съёзда въ Одессё, (т. III-й, стр. 301 и слёд.) статью Покровскаго: Страшив:й судъ въ памятникахъ византійскаго и русскаго искусства.

ющій приговору Христа, а слѣдующій за нимъ моменть и помѣстивь Христа съ окружающими его символами въ самую середину между группами святыхъ и праведниковъ, налѣво отъ зрителя, и грѣшниковъ, направо, онъ весь смыслъ своей композиціи сосредоточилъ на драматическомъ сопоставленіи этихъ двухъ группъ, при чемъ не толью мученія грѣшниковъ послужили ему матеріаломъ для патетическихъ образовъ, но и въ столь безучастной обыкновенно группѣ святыхъ онъ имѣлъ очевидное намѣреніе передать охватившее ихъ волпеніе, па что особенно ясно указываютъ фигуры двухъ женщинъ, съ ужасомъ взирающихъ на то, что происходитъ по лѣвую сторону Спасителя.

## VII.

Отстаиваемый нами взглядь на значение античныхъ заимствованій Николо, признающій, что онъ увлекался въ своихъ античныхъ оригиналахъ не специфически античнымъ ихъ духомъ, а ихъ одухотворенностью вообще, не мѣрою въ передачѣ индивидуальныхъ чертъ характера и выраженія, а самымъ присутствіемъ въ нихъ выразительности и характерности, находитъ себѣ дальнѣйшее подтвержденіе въ томъ направленіи, которое приняла итальянская скульптура не только въ произведеніяхъ послѣдователей Николо, но и въ имѣющихъ, какъ увидимъ сейчасъ, гораздо болѣе близкое къ нему отношеніе, но возникшихъ послѣ пизанской кафедры работахъ.

Въ числъ этихъ работъ назовемъ прежде всего гробницу св. Доминика въ Болонъъ. Въ своемъ настоящемъ видъ, съ украшенной скульптурами крышкой и поколемъ, она была закончена лишъ въ XVII столътіи. Ко времени Николо относится собственно одинъ саркофагъ, въ которомъ положено тъло святого, и на четырехъ сторонахъ котораго изображены нъкоторыя сцены изъ сказанія о его жизни. На лъвой боковой сторопъ мы видимъ (рис. 38) апостоловъ Петра и Павла, вручающихъ кольнопреклоненному Доминику евангеліе и посохъ, какъ символы его будущаго служенія церкви. Справа отъ этой группы святой передаетъ евангеліе братіи, отправляя ее на проповъдъ. Передняя сторона, раздъленная статуэткой Божіей Матери на два поля, разсказываетъ о двухъ чудесахъ, совершенныхъ святымъ. Налъво (рис. 39) онъ воскрещаетъ убившагося при паденіи съ лошади племянника кардинала Стефано ди Торре Нуова, Наполеона, причемъ на первомъ планъ изображено самое паденіе юпоши, котораго

двое другихъ поднимають съ земли, и надъ которымъ въ молитвенной позъ наклопился св. Доминикъ; а на второмъ планъ юноша, поддерживаемый Доминикомъ, стоить уже воскресшій на удивленіе собра-



Гис. 38.

выейся толии. Сцена на правомъ полѣ той же сторони (рис. 40) заимствована изъ разсказа о томъ, какъ во время одного изъ состязаній Доминика противъ альбигойцевъ въ южной Франціп, выбранные для рѣшенія спора судьи, не приходя между собой къ соглашенію, рѣшили, чтобы книги, содержавшія вѣроученіе той и другой стороны, были подвергнуты испытанію огнемъ, и какъ книга Доминика, въ противоположность сгорѣвшимъ кпигамъ еретиковъ, трижды брошенная въ костеръ, трижды изъ него вылетала невредимой. Изображая это состязаніе, художникъ помѣстилъ въ серединѣ сцены костеръ, раздуваемый прислужникомъ, выходящую изъ него книгу Доминика и, на заднемъ планѣ, трехъ различнаго возраста судей, слѣва находятся смущенные еретики, а справа—исполненный спокойствія Доминикъ, умиленные происшедшимъ монахи и другіе

зрители, среди которыхъ мы видимъ, между прочимъ, присутствовавшихъ при состязаніи, согласно словамъ преданія, женщинъ и, какъ



Рис. 39.



Рис. 40.

кажется, упоминаемаго въ одномъ изъ варіантовъ объ этомъ состязанін і) еретика, втайнъ сочувствовавшаго католическому въроученію и послъ чуда съ книгой Доминика распространившаго о немъ разсказъ, несмотря на запрещеніе бывшихъ его единомышленниковъ.



Рпс. 41.

Рельефъ слѣдующей боковой стороны (рис. 41) имѣеть содержаніемъ чудесное насыщеніе основанной Доминикомъ общины во время пребыванія ея въ Римѣ, гдѣ она часто терпѣла нужду въ съѣстныхъ припасахъ: когда однажды хлѣба оставалось такъ мало, что на долю каждаго монаха приходилось лишь по глотку, Доминикъ, исполнившись духомъ провидѣнія, приказалъ братіи сѣсть за трапезу; и вотъ, въ столовую вошли два юноши одинаковаго вида и въ одинаковой одеждѣ съ наполненными хлѣбомъ плащами и, положивъ свою ношу передъ Доминикомъ, исчезли такъ же таинственно, какъ и появились. Задняя сторона снова раздѣлена статуэткой Христа на два поля съ тремя сценами въ каждомъ. Налѣво отъ зрителя

<sup>1)</sup> Acta sanctorum. Augusti t. I, p. 400, § XIII, 222 II 223.

(рис. 42) Доминикъ, взявши руки пришедшаго къ нему Регинальда Орлеанскаго, избавляеть его отъ тяжкаго искушенія, которому тотъ подвергался; рядомъ представлены: Регинальдъ, внезапно пораженный тяжкимъ недугомъ и молящійся за него Доминикъ, и, въ третьей сценъ, являющаяся по заступничеству Доминика къ умирающему уже Регинальду въ сопровожденіи двухъ дъвицъ Божія Матерь, ко-

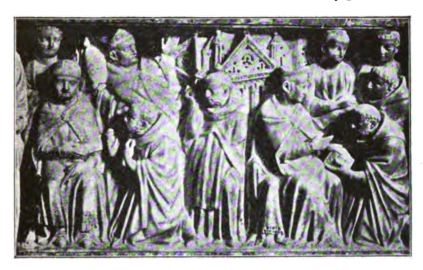


Рис. 42.

торая помазаніемъ исцъляеть Регинальда и, показывая ему одежду доминиканцевь, побуждаеть его поступить въ ихъ орденъ. Направо (рис. 43) разсказана исторія основанія этого ордена, именно, какъ Доминикъ подаеть уставъ его папъ (Иннокентію III), какъ сомнъвавийся дать свое утвержденіе папа пораженъ видъніемъ, въ которомъ Доминикъ представляется ему поддерживающимъ готовый обрушиться Латеранскій соборъ, в какъ, наконецъ, основанная Доминикомъ община получаетъ отъ папы (Гонорія III) утвержденіе своего устава. По угламъ саркофага находятся статуэтки четырехъ отцовъ западной церкви.

Сравнивая эти скульптуры съ тѣми, которыя украшаютъ стѣнки пизанской каоедры, мы видимъ, что и въ нихъ сказалось вліяніе античнаго искусства. Такъ, упавшая лошадь въ сцепѣ воскресенія Наполеона разительно напоминаетъ подобную же фигуру на фрязѣ

храма Аполлона въ Фигаліи 1), повторяющуюся, по указанію Чиконьяры 2), въ цібломъ рядів римскихъ памятниковъ. По его же указанію 3) одинъ изъ еретиковъ (крайній съ правой отъ зрителя стороны) воспроизводитъ позу изображающей раба статуи въ капитолійскомъ музе ів. Нельзя также не замітить античнаго вліянія въ украшенной діа-



Pnc. 43.

демой знатной женщинь, присутствующей при состязани Доминика съ еретиками, или въ одномъ изъ зрителей въ сцень паденія Наполеона. Но большинство выведенныхъ художникомъ типовъ, особенно монахи съ ихъ бритыми физіономіями и тонзурами, не имьють инчего общаго съ античными образами, да и самыя заимствованія у античнаго искусства такъ тьсно слились съ цълями художника (напр. упавшая лошадь) или такъ имъ преобразованы (напр. рабъ капитолійскаго музея, котораго онъ притомъ же одъль въ современный ему костюмъ), что нисколько не личать въ общей композиціи, которая, по справедливому замъчанію Реймона, проникнута уже вполнъ христіанскимъ духомъ, не представляя и слъда холоднаго, академическаго направленія, усматриваемаго иткоторыми въ пизанской кафедръ Данная ху-

<sup>1)</sup> Overbeck. Geschichte der griechischen Plastik. 4-e Auflage, 1893, s. 548, Fig. 132 (Jüd. 22).

<sup>2)</sup> Cicognara. Storia della scultura, 1823, v. III, p. 182, 183.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 202, t. XIII.

дожнику тема не заключала въ себъ драматическихъ элементовъ, в по самому существу своему побуждала его къ спокойному, чисто эпическому изображенію. Но для того, чтобы убъдиться, насколью онъ и при такихъ условіяхъ умъль вложить въ это изображеніе теплоту реальной жизни, стоить припомнить разсмотрънныя выше, весьма сходныя по содержанію и, по всей въроятности, весьма незадоло возникшія сцены изъ исторіи св. Мартина на порталъ луккскаго собора.

Но каково было участіе Николо и действительно ли онъ принемаль участіе въ скульптурахъ на гробниць св. Доминика? Сендътельство Вазари, называющаго авторомъ ея одного Николо, такъ же ошибочно, какъ и его указаніе, что она исполнена въ 1225 году. Изъ словъ одного изъ свидътелей перенесенія тъла св. Ломиника «изъ каменной, не украшенной скульптурой въ мраморную, украшенную скульптурой гробницу» і) мы узнаемъ, что событіе это провзошло 5 іюня 1267 года. Тоже самое подтверждаеть и летопись монастыря св. Екатерины въ Пизъ <sup>2</sup>). Слъдовательно гробница эта не могла быть окончена такъ задолго до обозначеннаго времени, какъ утверждаеть Вазари. Что же касается вопроса о томъ, къмъ она сдёлана, то второй изъ названныхъ документовъ, а также дошедшая до насъ хроника того же монастыря <sup>3</sup>) не оставляють никакого сомненія въ томъ, что Николо помогаль въ работе монахъ фра Гульельмо. Къ этому же заключенію приводить нась и анализь самаго памятника, въ которомъ мы, действительно, замечаемъ черты, сближающія его съ приписываемой фра Гульельмо канедрой въ церкви S. Giovanni въ Пистойъ. Особенно наталкиваеть на такое сблеженіе типъ изображенных на гробниць св. Доминика головъ, которыя, большинствъ случаевъ круглыми, отличаясь вискахъ лицами съ короткими подбородками и очень высокить теменемъ, имъють большое сходство съ головами на только что названной канедръ (см. рис. 44, изображающій нижнюю часть сцены воз-

¹) Gaye. Das Grabmal des heiligen Dominicus in Bologna, въ Kunstblatt, 1839, № 22. См. также Marchese. Memorie dei piu insigni pittori, scultori e architetti domenicani. V. I. 1854, p. 70.

<sup>2)</sup> Marchese, crp. 73.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 72.

несенія Христа, особенно фигуру Богородицы). Такія головы встрічакотся на всіхть рельефахъ гробницы, и потому едва ли можно согласиться съ Гайе, который ограничиваеть работу фра Гульельмо одною



Рис. 44.

задней ея стороной. Но столь же ошибочнымъ представляется намъ и мивніе твхъ, которые, какъ, напр., Фёрстеръ 1), или Реймонъ 2), совершенно отрицаютъ участіе Николо въ разсматриваемомъ памятникъ. Помимо того, что такому заключенію противоръчитъ упомянутое мъсто въ лътописи монастыря св. Екатерины 2), въ самомъ

<sup>1)</sup> G. d. it. Kunst, II, 107.

<sup>2)</sup> La sculpture florentine, I, 86.

<sup>3)</sup> Мѣсто это гласить: Frater Guillelmus, conversus, sculptor egregius, cum Nicholau Pisanus patris nostri Domi nici sacras reliquias in marmoreo, vel potius alabastrino sepulcro, a se facto collocaret, praesens erat, et ipse adjuvabat anno 1267. Менѣе ясно выражается испорченное, очевидно, мѣсто монастырской хроники, гдѣ разсказывается о совершенномъ фра Гильельмо похищении ребра святого, которое онъ впослѣдствій досгавиль въ свой менастырь: Ніс (т. e. frater Guillelmus) cum

памятникъ можно указать слъды ръзда Николо, нбо на ряду съ опрактеризованнымъ нами типомъ головъ мы видимъ здъсъ и совершенно иной, вполнъ согласный съ типомъ головъ на пизанской верръ, о которомъ уже было говорено выше (съ низкими ложи и удлиненной, тяжелой нижней частью лица). Такія фигуры, какъ ювоша на лъвой сторонъ рельефа, изображающаго воскресеніе Накож-

beati Dominici corpus sanctissimum in solempniori tumulo levaretur, quem sculpserant Magistri Nichole de Pisis, Policretior manu sociatus dicto architectori, clam unam de costis sanctissimis de latere ejus ettorsit. Но къ кому бы мы ни относили въ приведенныхъ словахъ policretior ваnu (по Шлазе-сравнительная степень огь обратившагося въ нарицательное им Polyclet или Polycret, т е. болбе искуспый) и sociatus,—къ Инколо, какъ думает Шпазе (G. d. b. k., VII, 280 прим.), который подъ dicto architectori подразунь ваеть фра Гульельмо пан къ фра Гульельмо, какъ думаеть Гриммъ (Ueber Kimstler und Kunstwerke, 55, прим.), который подъ dicto architectori подразунавает Николо-во всяком, случать единственное число словъ: policretior, sociatus и dicto architectori совершенно неключаеть возможность толкованія, предлагаемаго Фёр стеромъ, переводящимъ "sculpserant magistri Nichole de Pisis", "паваяли хуложники изъ мастерской Николо", и заставляеть видеть здёсь или (согласно Грянму) описку (sculpserant magistri вм'всто sculpserat magister) или (согласво Швазе) -- пропускъ послъ sculpserant какого-пибудь слова, указывающаго на Гульевмо, и всяблствіе этого замбиу единственнаго числа magister множественных маgistri (quem sculpserant i p s e e t m a g i s t e r Nichola de Pisis).—Указапіе фёрстера (тамъ же), а также Кроу п Кавальказелле (G. d. it. M., I, 118), что Нпкото не могь принимать личнаго участия въ исполнения скульитуръ на гробнив Доминика потому, что съ 1266 г. былъ занять сіенской качедрой, едва зи пиветь значеніе, нбо, какь замічаеть Шпазе (тамь же), во-первыхь, эта гробява могла быть окончена и до 1266 года; во-вторых в, документы, касающиеся сооруженія сіспской каоедры (см. Milanesi, стр. 144 и след.), заставляють думать, что хотя Николо и обязатся съ марта 1266 года пребывать неотлучно, за исключеніемъ 4-хъ ежегодныхъ повздокъ въ Пизу, въ Сіенв, по двятельно приступпль в работь лишь съ 26 іюля 1267 г. (до этого времени, съ котораго сохранился пълый рядъ расписокъ Николо, къ его работь въ сіенскомъ соборь относится толко одинъ, приведенный нами на стр. 37 документъ отъ 11 мая 1266 г., свилтельствующій лишь о томъ, что Николо къ обозначенному сроку не выполнять своего обязательства передъ управленісмъ сіенскаго собора, будучи, въроятво, огвлеченъ другими работами, въ числъ которыхъ могла быть и гробинда св. Доминика); наконецъ, упомянутая пе разъ лътопись монастыря св. Екатерины ве только приписываеть Николо исполнение гробницы въ Болонь , но и говорить опредъленно о его присутствін тамъ въ 1267 г. при положеній въ нее тыв святого, что устраняеть всякое сомниние въ дъйствительности его отлучевъ във Сіены во время работы надъ канедрой.

она, или выглядывающая въ верхнемъ углу того же рельефа старуха, — повтореніе старухи въ сценѣ принесенія во храмъ на пизанской канедрѣ, — находящійся рядомъ съ ней мужчина и женщина, всплеснувшая руками около воскресшаго Наполеона — имѣютъ гораздо болѣе общаго со стилемъ Николо, нежели фра Гульельмо. То же самое должно сказать и о статуѣ Мадонны, раздѣляющей рельефы передней стороны. Трудно себѣ представить, чтобы эта Мадонна съ ен удлиненнымъ лицомъ, полными щеками и подбородкомъ, закутанная въ обильныя складки своего плаща, могла быть исполнена кѣмълибо кромѣ Николо. Между тѣмъ именно въ этой нѣжно улыбающейся своему сыну Мадоннѣ особенно ясно обнаруживается перемѣна, которая произошла въ общемъ тонѣ разсматриваемыхъ скульптуръ сравнительно со скульптурами пизанской канедры, и которую мы съ тѣмъ большимъ основаніемъ можемъ приписать самому Николо, а не его помощнику и ученику фра Гульельмо.

## VIII.

Еще болѣе, нежели гробница св. Доминика, отступаетъ отъ усматриваемаго въ ней Кроу и Кавальказелле 1) холодноклассическаго стиля сіенская кафедра Николо.

Съ перваго же взгляда она поражаетъ зрителя необыкновеннымъ обиліемъ скульптуръ, почти совершенно скрывающихъ ея архитектурныя линіи. Изъ девяти колоннъ, поддерживающихъ эту восьмиугольную каеедру, четыре опираются на синну львовъ, а средняя на группу аллегорическихъ женскихъ фигуръ, изображающихъ семь схоластическихъ наукъ, (тривіумъ и квадривіумъ). Въ листвъ капителей изваяны птицы и головы херувимовъ. Надъ колоннами, по примъру пизанской каеедры, находятся статуэтки христіанскихъ добродътелей въ образъ 4-хъ стоящихъ и 4-хъ сидящихъ женщинъ съ сопровождающими ихъ ангелами; а углы арокъ заполнены рельефными изображеніями евангелистовъ, пророковъ и сивиллъ. Наконецъ, рельефы парапета, между которыми на пизанской каеедръ стоятъ простыя колонны, въ свою очередь отдълены другъ отъ друга статуями и даже цълыми группами, которыя отчасти находятся

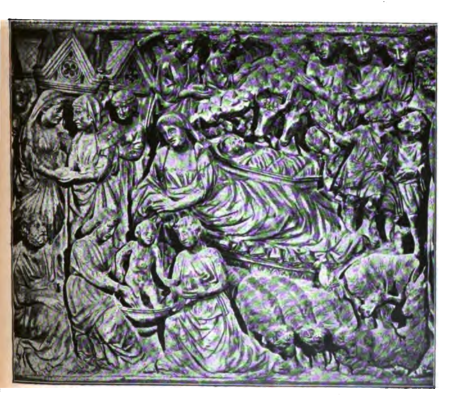
<sup>1)</sup> Geschichte d. it. Malerei, I, 113.

по своему содержанію въ связи съ рельефами, какова группа между двумя сценами страшнаго суда, гдв изображенъ произносящій ирыговоръ Христосъ, а у ногъ его-кресть съ держащими орудія страданій Христовых вангелами, или заключающія эти дв в сцены группа трубящихъ ангеловъ и четырехъ евангелистовъ (ангелъ съ евангеліемъ въ рукахъ, сзади него левъ и быкъ, вверху орелъ, распростертыми крыльями поддерживающій налой); отчасти же им'єють, повидимому, совершенно самостоятельное значение, каковы статуэты женщины съ покрытой головой, приложившей къ груди правую руку, и группа трехъ, въроятно, апостоловь по сторонамь сцены рожества; Богородица съ Младенцемъ на рукахъ между поклоненіемъ волхвовъ и принесеніемъ Христа во храмъ; снова трубящіе ангель между бътствомъ въ Египетъ и избіеніемъ младенцевъ, и, наконецъ, изображение Тропцы (стоящій съ наклопенной головой Христось, наль нимъ голубь и вверху десница Бога Отца) между избіеніемь младенцевъ и распятіемъ.

Тоть же самый избытокъ идей, который побуждаль художника не оставлять по возможности ни одного уголка канедры, не заполнивъ его скульитурными изображеніями, обнаруживается и въ композиціи рельефовъ. Такъ, сцена рождества (рис. 45), какъ и на пизанской канедръ, соединена съ поклонениемъ пастырей, но висто двухъ возвещающихъ имъ объ этомъ событіи ангеловъ число ихъ увеличено до пяти; вивсто благовъщенія пизанской каосяры, поизщающагося въ томъ же полв и состоящаго изъ Богородицы и ангела, въ Сіенъ изображена встръча Маріи и Елизаветы въ присутствіи еще двухъ женщинъ. Въ сценв поклоненія волхвовъ (табл. І,2) прибавлено ихъ шествіе, такъ что, по справедливому замъчанію Фёрстера, главный моменть композиціи, къ невыгодів общаго виечатленія отодвинуть въ уголь рельефа. Принесеніе во храмъ (рис. 46) соединено съ тремя сценами: совътомъ Ирода, сномъ Іосифа и бъгствомъ въ Египетъ. Затемъ следуетъ новая сравнительно съ пизанской канедрой сцена избіенія младенцевъ (рис. 47), переполненная фигурами въ такой же степени, какъ и три остальныя сцены - распятія (рис. 48) и страшнаго суда (рис. 49), который занимаеть дві последнія стороны канедры.

Такое обиліе образовъ еще рѣже, нежели на пизанской каоедрѣ, позволяеть художнику дать каждому изъ нихъ внѣшнюю закончен-

ность, и стиль его изъ пластическаго еще рѣшительнѣе превращается въ живописный. Въ то же время изображеніе индивидуальныхъ нерть и душевныхъ движеній въ дѣйствующихъ лицахъ становится несравненно ярче. Наиболѣе шаблонный характеръ носять аллегорическія изображенія христіанскихъ добродѣтелей, но даже и въ этихъ, имѣющихъ декоративное значеніе, фигурахъ совершенно ясно обпаруживается стремленіе художника къ правдивости и силѣ выраженія (особенно въ статуѣ надежды съ вдохновенно поднятыми кверху взорами). Еще болѣе обнаруживается оно въ евангелистахъ и пророкахъ, заполняющихъ углы арокъ, которые по вложенной въ



Puc. 45.

нихъ страстности являются истинными прототипами образовъ Микельанджело въ Сикстинской капеллъ. Но вполнъ очевиднымъ это стремленіе становится для насъ, когда мы обращаемся къ главнымъ сюжетамъ.

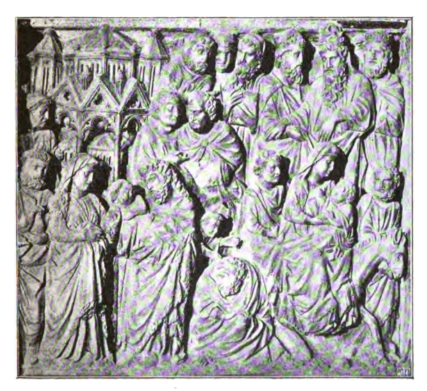
Въ сценъ рождества фигуры передняго плана (Госифъ, моющі младенца женщины и стадо овецъ и козъ) представляють почт буквальное повтореніе соотв'єтствующих имъ фигуръ на пизанскі канедръ. Но въ изображении лежащей Богородицы художникъ уже не довольствуется темт, если можно такъ выразиться, общим проявленіемъ ея индивидуальности, которое онъ нашель въ антипамятникъ: онъ впосить въ представленіе **Boropount** черту, замѣченную уже нами въ статуэткъ на гробинцъ св. Домника, именно ея материнскаго отношенія къ своему младенцу, п эта новая черта сообщаеть движение всему ея образу: верхней частью своего корпуса она оберпулась назадъ, оперлась руками на край своего ложа и, погрузившись въ тихую задумчивость, следить за дъйствіями купающихъ Христа женщинъ. Столь же близкимъ реальному міру пастроеніемъ дышить сердечная встрівча Богородица с Елизаветою въ присутствии двухъ другихъ женщинъ, изъ которыхъ одна, со сложенными у пояса руками, невольно останавливаеть впиманіе искренностью своей позы. Наконець, на заднемь плані рельефа Николо не только увеличиль число славословящихь аптеловъ, но и усилилъ въ нихъ выражение умиленной радости.

Мы отм'ытили уже дополиенія, сдёланныя Николо въ следующей сцен'ь—поклоненія волхвовъ, гдё занимавшая на пизанской каесиры скромное м'ёсто въ углу рельефа группа трехъ коней, изъ которыхъ, правда, одинъ, вытянувшій шею и щиплющій траву, представляеть уже характерную для художника черту, обратилась въ чисто жанровую сцену съ верблюдами, лающими собаками и служителями неграми. Переходя къ главному моменту, мы видимъ, что старшій изъ царей, поднося свой даръ, не ограничивается уже почтительных кол'ёнопреклоненіемъ и восторженно устремленнымъ на Христа взоромъ, а страстно припадаеть къ ног'ё Младенца, и сама Богородица, какъ бы удивленная совершающимся, вышла изъ своего горделивато спокойствія.

Принесеніе во храмъ, изображенное вмѣстѣ съ совѣтомъ Прода, сномъ Іосифа и бѣгствомъ въ Египетъ, не представляетъ существенныхъ отличій отъ той же сцены на пизанской каоедрѣ, по въ сіенскомъ памятникѣ отголоски античнаго искусства становятся гораздо глуше, хотя бы уже нотому, что, какъ указываетъ Вентурп ),

<sup>1)</sup> Rivista d'Italia, crp. 16.

мы не встрвчаемъ здёсь такихъ круто завптыхъ волосъ, и головы нъкоторыхъ дъйствующихъ лицъ, именно, еврея, съ книгою въ рукахъ присутствующаго въ храмъ въ моментъ встръчи Христа Симеономъ, Ирода, одного изъ его совътниковъ, покрыты не имъющими



Pac. 46.

въ себъ ничего античнаго уборами. Вообще всъ эти лица перенесены въ болъе обычную для зрителя обстановку. Особенно относится это опять же къ Богородицъ, которая и въ сценъ принесенія, и въ сценъ бъгства въ Египеть окончательно утратила свое сходство съ античной богиней.

Не менъе характерны для стиля сіенской каоедры четыре послъдніе ея рельефа, гдъ требовалось изобразить сильныя душевныя движенія.

Такова сцена избіенія младенцевъ, переданная съ явнымъ желаніемъ потрясти зрителя своимъ трагизмомъ. Внелеемскія матери, изъ которыхъ одив пытаются спастись бъгствомъ, другія съ неистовствомъ защищають своихъ младенцевъ отъ воиновъ Ирода, третън, какъ би обезумъвъ, всматриваются въ оставшіеся у нихъ на рукахъ трупи, воины, грубо вырывающіе у нихъ свои жертвы и попирающіе ногами



Puc. 47.

сваленныя въ кучу маленькія тѣла, младенцы, со страхомъ прижимающіеся къ матерямъ или въ полномъ невѣдѣнін встрѣчающіе свою участь, какъ напр., младенецъ на первомъ планѣ, съ довѣрчивой улыбкой поднявшій взоръ на своего палача,—всѣ эти мотивы, и по характеру замысла и по энергіи исполненія не находять себѣ ничего подобнаго въ предшествовавшей Николо итальянской скульптурѣ.

Въ сценъ распятія прежде всего бросается въ глаза самъ распятый: по сравненію съ Христомъ пизанской канедры тъло его исхудало, осунулось, голова окончательно свъсилась на грудь в перенесенныя имъ страданія выступають въ его фигуръ съ такой же силой, какъ горе, охватившее группу близкихъ Спасителю людей,

въ которой особенно интереспа столь часто повторяющаяся впослъдствіи въ произведеніяхъ итальянской скульптуры (напр. на рельефахъ Донателло, Вероккіо, Полайоло) фигура женщины, въ

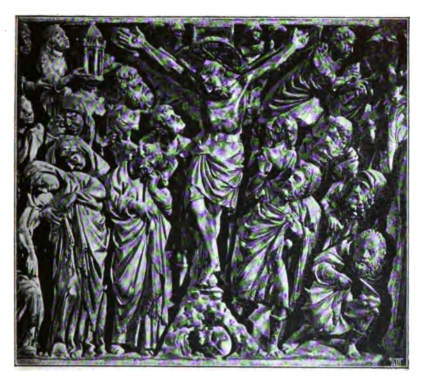


Рис. 48.

порывѣ отчаянія раздирающей себѣ ногтями лицо. Вообще, сравнивая эту сцену съ изображеніемъ пизанской кафедры, мы видимъ въ ней то же стремленіе къ выразительности, но несравненно болѣе подчеркнутое. Съ какою поспѣшностью, напр., ангелъ прогоняетъ отъ Христа старуху, — олицетвореніе синагоги, которая на пизанской кафедрѣ удаляются довольно спокойно! Какъ отшатнулись отъ испустившаго духъ Спасителя и пригнулись къ землѣ испуганные евреи, волненіе которыхъ, впрочемъ, и на пизанской кафедрѣ передано весьма живо.

Въ такомъ же отношеніи къ рельефамъ пизанской канедры, представляя дальнъйшее развитіе ея пдей, находятся и двъ послъднія сцены разсматриваемаго памятника, гдъ образы возставшихъ изъ

гробовъ съ надеждою и благоговѣніемъ взирающихъ на Христа праведниковъ и умоляющихъ о пощадѣ, пораженныхъ ужасомъ и отчалніемъ, корчащихся въ мукахъ грѣшниковъ, настолько овладѣш фантазіей художника, что онъ заполнилъ ими не одну, какъ въ



Рис. 49.

пизанской канедръ, а цълыхъ двъ стороны, отнеся Христа съ держащими орудія его страданій ангелами, символы четырехъ евангелистовъ и группу другихъ, усердно трубящихъ съ надутыми щеками ангеловъ на мъсто второстепенныхъ, декоративныхъ скульптуръ, занятое въ пизанской канедръ простыми колопнами. Характеренъ также для сіенской канедры современный колоритъ, приданный ея фигурамъ болъе частымъ, нежели въ Пизъ, употребленіемъ заниствованныхъ художникомъ изъ окружавшей его дъйствительности костюмовъ и головныхъ уборовъ (особенно въ группъ праведниковъ).

Разстояніе въ стиль, отдыляющее сіенскую канедру оты канедры въ пизанскомъ баптистеріи, составляеть явное приближеніе ея къ на-

ходящимся въ церкви S. Andrea въ Пистойъ и (въ настоящее время ') въ пизанскомъ музев каеедрамъ Джовании Пизано. Послъ знакомства съ ея скульптурами еще менъе, нежели при сопоставлении съ низанской каеедрой Николо, являются для насъ неожиданными отличающия Джованни особенности: та обремененность рельефа фигурами, вслъдствие которой ему почти никогда не хватаетъ отведеннаго для нихъ пространства, и опъ или выпираютъ наружу, обращаясъ пъкоторыми своими частями въ круглыя статуи и образуя портящия архитектоническое строение рельефа тъни '), или представлены какъ бы въ сокращенномъ, уръзанномъ видъ '); та склоиность, Джовании къ жанровымъ мотивамъ, которая заставляетъ его неръдко забывать о главномъ предметъ изображения '); наконецъ, та погоня за характерностью и выразительностью, которая на ряду съ образами, находящими себъ непосредственный откликъ въ душъ зрителя, доводитъ Джованни не разъ до полной карикатурности 5).

Между твить это приближение сіенской канедры къ работамъ Джованни едва ли можетъ быть объяснено участіемъ сына Николо въ ея исполненіи, какъ это думаетъ, напр., Циммерманнъ окоторый говоритъ, что послів окончанія пизанской канедры Николо оне рівшался взять на себя ни одной работы безъ мощнаго содійствія своего сына и безъ участія другихъ сотрудниковъ ибо, если въ одномъ изъ документовъ, касающихся сіенской канедры одномъ изъ документовъ, касающихся сіенской канедры одномъ одномъ изъ документовъ участія другихъ сіенской канедры одномъ изъ документовъ участія другихъ сіенской изъ документовъ участія другихъ сіенском участія другихъ сіенском участія другихъ сіенском участія другихъ сіенск

<sup>1)</sup> Прежде въ пизанскомъ соборъ.

<sup>2)</sup> Напр. въ сценъ пзбіенія младенцевъ въ Пистойъ.

<sup>8)</sup> Напр. окончательно неумъстившійся верхомъ на своей лошади сотникъ въ сцепъ распятія на пизанской кафедръ.

<sup>4)</sup> Напр. въ сценъ омовенія Христа на пизанской каседрь, гдъ Джованни въ отличіе отъ прежнихъ художниковъ, помъщавшихъ Христа въ центръ группы, изображаетъ его едва замътнымъ, сидящимъ въ самомъ углу сцены на колъняхъ одной изъ женщисъ, заботливо опустившей въ купель руку, и все впиманіе зрителя отвлекаетъ отъ Христа къ процессу приготовленія для него воды.

<sup>3)</sup> Напр. въ фигурахъ распятаго Христа, особевно на пизанской каседрѣ, въ когоромъ овъ изобразилъ буквально обтяпутый кожей скелетъ, или въ фигурѣ одной изъ вполеемскихъ матерей, рвущей на себѣ волосы, съ лицомъ, искаженнымъ до такой степени, что оно гораздо болѣе похоже на уродливую маску, нежели на липо человѣка.

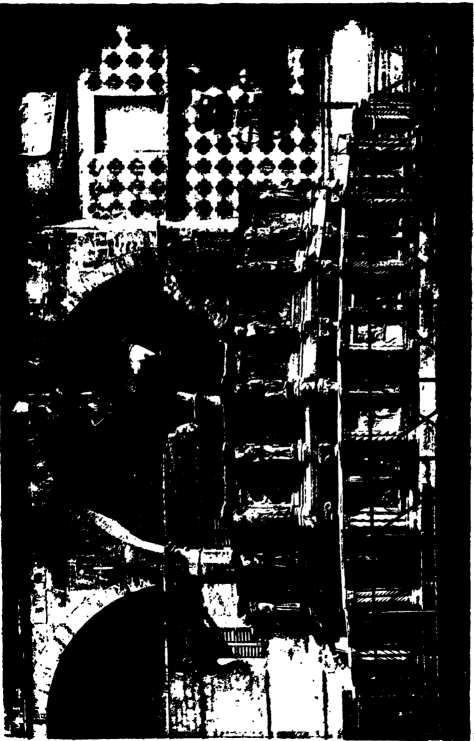
<sup>6)</sup> Kunstgeschichte des Altertums und des Mittelalters, s. 506.

<sup>7)</sup> Cm. Milanesi. Documenti per la storia del'arte Senese, v. I, p. 145.

и упоминается въ числъ трудившихся надъ нею скульпторовъ, то изъ того же документа мы узнаемъ, что участіе его, очевидно, вслідствіе его молодости, было только допущено, и онъ получаль лишь половинную плату своихъ товарищей. При такихъ условіяхъ гораздо естествениве предположить, что не отецъ измвинлъ свой стиль подъ вліяніемъ сыпа, а что, напротивъ, Джованни, помогая отцу въ сіенской канедръ, почерпнуль въ ней тъ руководящія иден, которымъ следоваль въ позднейшихъ своихъ произведенияхъ и которыхъ держался иногда слишкомъ односторонне. Большаго вниманія заслуживаеть участіе въ работ' Арнольфо, присутствія котораго, как мы видъли выше, добивались лица, завъдывавшія сооруженіемъ вы оедры. Но хотя нівкоторые образы сіенской каоедры, напр., славословящіе ангелы или статуэтка Богородицы съ младенцемъ, и носять на себъ печать присущихъ Арнольфо миловидности и градів, въ общемь эта канедра дышить такой энергіей и страстностью, каких мы тщетно стали бы искать въ дошедшихъ до насъ самостоятельпыхъ произведенияхъ Арнольфо 1). Да и по самому существу дыя, по важности принятой работы, совершенно невъроятно, чтобы Николо ръшился предоставить ея ведение кому-либо изъ учениювь своихъ.

Документь этогь, представляющій первое условіе, заключенное съ управлевіем сіснскаго собора, помічень 5 октября 1266 г., по Добберть (Ueber d. St. N. P., стр. 69, пр. 10) указаль па то, что прибавка secundum cursum pisanorum заставляють отнести его къ 5 октября 1265 г. напего літосчисленія, чімъ устравлется видимое противорічіе этого документа со слідующимъ, поміченных 11 мая 1266 г., по безь вышеуказанной прибавки, въ которомъ Николо обвивлется вь томъ, что не выполниль изложенныхъ въ первомъ условіи обязательствь.

<sup>1)</sup> Произведеній этихъ два. Одно изъ нихъ, — надгробный памятникъ умершаго въ 1280 г. кардинала di Brayo въ соборъ г. Орвьетто; второе, исполнение, согласно надинен, въ 1285 г. въ сообществъ съ какимъ-то Pietro, — балдахинъ надпрестоломъ въ ц. s. Paolo fuori le mura. Съ перваго изъ этихъ произведеній существуетъ фотографія Алинари, воспроизведенная у Реймона (La sculpture florentine, I, 87).



jitized by Google

## IX

Слъдующее изъ дошедшихъ до насъ датированныхъ и отмъченныхъ именемъ Николо произведеній — фонтанъ въ Перуджіи (табл. ІІ) і), находящійся на площади города передъ соборомъ и состоящій изътрехъ концентрически возвышающихся, украшенныхъ скульптурами бассейновъ.

Верхняя часть его представляеть бронзовую круглую чашу, внутри которой стоить группа изъ трехъ женскихъ, каріатидообразныхъ фигуръ, поддерживающихъ другую, окружающую отверстіе фонтана группу двухъ грифовъ и двухъ львовъ. Эти бронзовыя фигуры, отличающіяся весьма благороднымъ стилемъ и носящія, быть можетъ, болѣе всѣхъ остальныхъ скульптуръ разсматриваемаго памятника античный характеръ, если и возникли подъ вліяніемъ Николо, имѣютъ къ нему далекое отношеніе, ибо исполнены нѣкіимъ Россо, имя котораго въ латинскомъ переводѣ Rubeus начертано на помѣщающейся на краю чаши надписи.

На второмъ бассейнъ изваяны 24 статуэтки, между которыми виизу тянется длиная, касающаяся сооруженія фонтана надпись, наиболье важная часть которой приведена нами выше (стр. 37), а вверху пом'єщены перепутанныя еще бол'є, нежели нижняя, надписи, обозначающія сюжеты статуэтокъ. Придерживаясь порядка, въ которомъ эти надписи приведены, въ реставрированномъ уже видъ, у Рейизображенія: 1) мона 2), мы находимъ подъ ними следующія Victoria magna (послъднее слово на фонтанъ соединено съ словомъ гех при одной изъ нижеупоминаемыхъ статуэтокъ). Олицетвореніе это въ образъ стоящей съ пальмовой вътвью женщины, помъщенное, по предположению Вермильоли з), въ честь незадолго передъ тъмъ одержанной въ Тосканъ побъды гвельфовъ надъ гиббеллинами, останавливаетъ вниманіе тъмъ, что вопреки обычнымъ для такого рода изображеній пріемамъ, представлено въ современномъ художнику

<sup>1)</sup> Всв скульптуры этого фонтана воспроизведены въ сочинении Massari e Vermiglioli. Le sculture di Niccolo e Giovanni da Pisa e di Arnolfo fiorentino che ornano la fontana maggiore di Perugia. 1834.

<sup>2)</sup> La sculpture florentine, crp. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ук. соч., сгр. 31.

костюм'в, состоящемъ изъ верхняго съ рукавами платья, изъ подъ котораго спускается длинная юбка, шапки на подобіе митры и надътаго подъ ней покрывала. 2) Sanctus Petrus apostolus — съ киочемъ въ рукъ, обычнаго типа. 3) Ecclesia romana-женская фигура, держащая въ рукахъ модель храма, въ коронъ на головъ, съ перекинутымъ черезъ плечо концомъ плаща, очень эффектно задрапированная и столь же эффектно повернутая къ зрителю профилекъ своей запрокинутой назадъ головы. 4) Roma caput mundi (на фонтанъ: Roma gentium) — сидящая въ роскошной одеждъ съ короною на голов'в и пальмовой вътвью въ рукъ женская фигура, напоминающая своей позой консульскіе диптихи. 5) Divinitas excelsa. По всей въроятности, подъ этой надписью находилась первоначально статуэты, сл'Едующая теперь за изображеніемъ апостола Навла и сопровождаемая надписью divinitas beati Laurentii, которая по своей позъ, съ устремленнымъ къ небу взоромъ и поднятой вверхъ правой рукой, паходится въ соотвътствін съ стоящей по другую сторону оть олицетворенія Рима статуэткой римской церкви. 6) Sanctus Paulus doctor gentium (на фонтанъ: doctor caput mundi) — съ мечомъ въ правой и свиткомь въ левой руке, какъ и ап. Петръ, обычнаго типа. 7) Clericus beati Laurentii (на фонтанъ съ надписью clericus excelsa пом'вщается передъ статуэткой Навла) — безбородый молодой монахъ въ простой рясв, скромно стоящій со скрещеными на груд руками. 8) Sanctus Laurentius bonum opus operatus est-юноша въ діаконскомъ, украшенномъ узорами и отороченномъ мѣхомъ облаченін съ евангеліемъ въ рукахъ. 9) Domina Clusii ferens granum Perusie—олицетворяющая мъстечко Кіузи прекрасно задрапированная молодая женщина, несущая колосья. 10) Augusta Perusia est fertilis de omnibus bonis — олицетвореніе Перуджів въ образь сидящей женской фигуры съ рогомъ изобилія на кольняхъ. 11) Domina laci ferens pisces Perusie-олицетвореніе Тразименскаго озера съ рыбами въ рукахъ. 12) Sanctus Ercolanus pastor perusinorum—замученный Тотилою посл'в взятія имъ Перуджіи епископъ '); изображенъ въ полномъ облаченін, держа въ лівой рукі посохъ и благословляя правой (при чемъ пальцы этой руки, которые, по свидетельству Вермильоли, были сложены по обряду греческой церкви, въ настоящее время

<sup>1)</sup> Massari e Vermiglioli, crp. 41.

отломаны). 13) Clericus poditor sancti Erculani -- согласно Вермильоли, предатель, сообщившій Тотиль средства, кь которымь прибъгаль св. Геркуланъ для защиты города: худощавая фигура въ рясъ. 14) Sanctus Benedictus habens spiritum profetie: святой въ сопровожденіи двухъ ангеловъ позади держить въ рукахъ книгу орденскаго устава передъ колънопреклоненнымъ, благоговъйно принимающимъ ее ученикомъ своимъ Мавромъ. 15) Puella ferens... Дъвица въ длинной туникъ, несущая въ рукахъ мужскую голову. Вслъдствіе помъщеннаго на фонтанъ за ferens слова Salomo Вермильоли приводить изображение это въ связь съ текстомъ св. Писанія о томъ, что вся земля желала созерцать изображеніе Соломона и познавать дарованную ему отъ Бога мудрость. Но гораздо въроятнъе предположить, что Salomo должно быть соединено съ находящейся при одной изъ дальней пихъ статуетокъ надписью тех, при которой стоить теперь относящееся, какъ сказано выше, кь обозначенію поб'єды слово magna. Реймонъ добавляеть къ ferens Holofernem, но, имъя въ виду, что рядомъ помъщена статуя Іоанна Крестителя, и что у дъвицы, какъ върно замътилъ Вермильоли, нъсколько улыбающееся лицо, намъ кажется, что въ ней надо видъгь скоръе Саломію, нежели Юдиев. 16) Nobilis miles Domini ecce agnus Dei — Іоаннъ Креститель съ длинными волосами и бородой, босой, но въ отороченномъ мъхомъ плащъ, съ ягненкомъ въ лъвой рукъ, на котораго онъ указываеть правой. В вроятно, эта статуэтка должна предшествовать № 15. 17) Heulixtes perusine conditor urbis—мпонческій основатель Перуджіп, со свиткомъ въ лівой руків, какъ законодатель, и поднятой правой, въ богатой одеждъ и коронъ. 18) David rex — съ длинными волосами и бородой, держащій въ рукахъ лиру. 19) Moyses cum virga et lege — спокойная, исполненная достоинства, но несколько тяжелая фигура съ жезломъ и книгой. 20) Matheus de corigia (на фонтан'я передъ именемъ стоить nobilis miles, относящееся скоръе къ послъдней статуэткъ, изображающей военачальника) — подеста, занимавшій свою должность въ 1278 г., съ бритымъ лицомъ, одътый въ длинное платье, въ круглой расширяющейся кверху шапкъ, съ перчаткой въ лъвой и жезломъ въ правой рукъ. 21) Melchisedec, sacerdos Domini. Находившаяся на этомъ мъстъ статуэтка замънена въ настоящее время новъйшей, исполненной профессоромъ Массари. 22) Angelos minister nobilis. Также замънена новъйшей статуэткой, исполненной профессоромъ Чани. 23) Rex Salomonсъ короткой, густой бородой, въ коронѣ и очень странной одеждъ съ необыкновенно длинными, спускающимися почти до полу рукавами, въ широкихъ, завязанныхъ у щиколотки шароварахъ. На фонтанѣ вмѣсто гех Salomon, какъ упомянуто, стоитъ гех magna: Вермильоли (тамъ же, стр. 29) добавляетъ «fecit o somigliante» и вндитъ въ этой статуэткѣ Рудольфа Габсбургскаго, но одинъ костюмъ ен противорѣчитъ такому предположеню. 24) Nobilis miles Hermanus de Sassoferato—военачальникъ Перуджіи (сарітапо del popolo), занимавшій свою должность въ 1278 г. въ костюмѣ, подобномъ изображенному на подеста, и съ тѣми же антрибутами.

Относительно этой части фонтана также следуеть признать, что участіе въ ней Николо можеть быть оспариваемо съ гораздо большимъ основаніемъ, нежели въ разсмотрѣнныхъ нами раньше памятникахъ, ибо изъ числа украшающихъ ее статуэтокъ только одна. именно Монсей, своими, какъ уже замъчено, тяжелыми, короткими пропорціями напоминаеть манеру Николо, всё же остальныя отличаются несравненно болбе элегантными, нежели въ другихъ его произведеніяхъ, формами. Въ виду этой особенности получаеть важное значение то обстоятельство, что въ надписи фонтана наряду съ Николо упоминается и его сынъ Джованни, который въ это время достигь уже такого возраста, что не нуждался въ постороннемъ руководствъ. Въ связи съ этими соображеніями можеть быть поставлено извъстіе Вазари, разсказывающаго въ біографіи Джованни, которому онъ приписываеть скульптуры фонтана всецёло, что при окончании работы названный художникъ быль вызванъ къ своему умирающему отцу, пребывавшему тогда въ Пизъ. Наконецъ, кромъ Джовании возможнымъ участникомъ въ скульптурахъ фонтана является и другой ученикъ Николо — Арпольфо, манера котораго довольно близко подходить къ вившнему стилю статуэтокъ второго бассейна, и который въ 1277 г., находясь на службъ у Карла Анжуйскаго, получиль оть него разръшение отправиться, согласно просьбъ граждань Перуджін, въ ихъ городъ съ необходимыми для фонтана мраморомъ и другими камиями 1), хотя странно, что имя Арнольфо, если онъ,

<sup>1)</sup> Документъ, въ которомъ Каряв даетъ свое согласіе на поездку Арнольфо, папечатанъ у Шульца (Denkmäler der Kupst des. Mittelalters in Unteritalien. 1V, 50).

дъйствительно, быль авторомъ этихъ статуэтокъ, и участие его въ сооружении фонтана не ограничивалось, какъ предполагаетъ Вермильоли (стр. V) одной архитектурной частью работы, не упоминается въ находящейся на фонтанъ надписи. Такимъ образомъ, замъчая въ нъкоторыхъ изъ перечисленныхъ статуэтокъ, даже наиболъе спокойныхъ и близкихъ къ античной традпціи, не говоря уже о такихъ, какъ ессlesia romana или divinitas excelsa, признаки извъстной, совершенно несвойственной античному искусству, составляющей типическую черту позднъйшей скульптуры напряженности и стремительности въ позахъ и какого то отражающагося въ лицахъ повышеннаго настроенія духа, мы на основаніи сказаннаго должны допустить, что эти особенности могутъ быть отнесены на счетъ сотрудниковъ Николо.

Въ иномъ отношении къ Николо стоятъ, по нашему мижнию, скульптуры нижняго бассейна.

Разсматривая эти скульптуры, покрывающія многоугольникь о 25 отдёленныхъ другь отъ друга группами витыхъ колоннокъ сторонахъ, изъ которыхъ каждая въ свою очередь разграничена канелированной полуколонной на два заполненныя рельефами поля, мы прежде всего встръчаемъ изображенія 12 місяцевъ или, точніс, тіхъ занятій, которыя свойственны различнымъ временамъ года, при чемъ на каждый місяцъ отведено по два изображенія, сопровождаемыхъ, первое—знакомъ зодіака и его названіемъ (или замізняющимъ его словомъ socius), второе — названіемъ місяца. Воть содержаніе этихъ изображеній:

Яноарь: 1) Человъкъ съ густыми волосами и бородой, въ илоской, расширяющейся кверху шапкъ и длиниой, наподобіе халата, одеждъ сидить у очага и держить въ правой рукъ блюдо съ какойто ощипанной птицей, а въ лъвой чашу. 2) Закутанная въ плащъ, съ длиннымъ покрываломъ на головъ старуха также гръется у огия, имъя въ рукахъ сосуды для вина и масла. Феораль: 1) Бородатый человъкъ въ круглой шляпъ съ полями, одътый въ короткую блузу съ капишономъ назади и обутый въ низкіе сапоги, сидить на берегу и, вытянувъ впередъ правую руку, а лъвую положивъ къ себъ на колъни, удитъ рыбу. У ногъ его корзина. Около берега высупулась изъ воды голова рыбы. 2) Молодой безбородый рыбакъ въ высокой шапкъ, короткой туникъ и плащъ, застегнутомъ на правомъ плечъ въ

такихъ же, какъ и предыдущая фигура, низкихъ, мягкихъ сапогахъ, съ небольшимъ повъщеннымъ черезъ плечо боченкомъ, поспъшно шага. несеть въ правой рукъ нанизанныхъ рыбъ, а въ лъвой рыбами же наполненную корзину. Марти: 1) Человъкъ въ длинной тункъ съ длинными, косматыми волосами, въ позъ, напоминающей античныя изображенія вытаскивающаго запозу юноши, но по тим не выбющій въ себъ ничего античнаго, сръзаеть себъ ножемь съ лъвой ноги мозоль, (образовавшуюся, очевидно, отъ зимней обуви). 2) Юноша въ тупикъ и маленькой шапочкъ наподобіе ермолка обрезаеть сучья у дерева. Априль: 1) Юноша съ дливными, волнистыми волосами, съ вънкомъ на головъ, въ длинной туникъ, плащъ и башмакахъ въ правой рукв держить цветокъ, а въ левой-тревесную вътвь. 2) Молодая женщина съ распущенными по плечамъ волосами и также увънчанная, въ туникъ и плащъ, прекрасно задрапирования, несеть въ правой рукъ корзину, полную цвътовъ, въ львой - рогь изобилія. Об'є эти фигуры въ отличіе оть вышеприведенных чисто бытовых образовъ носять явный отпечатокъ изученія античных памятниковъ, особенно последняя, напоминающая позой Анину Партенось; но и въ ней нельзя пе обратить вниманія на убранство волосъ, которые, какъ и у изображеннаго рядомъ съ ней юноши, согласно среднев вковому обычаю, образують иышныя спускающіяся на уши пряди. Май: 1) Увінчанный розами, съ розами въ правой рукъ всадникъ. Лошадь его съ очень толстой и крутой шеей-античнаго типа, но самъ юный всадникъ съ упомянутыми только-что прядями волось, въ длинной одеждъ, со шпорами на башмакахъ-вполнъ средневъковой образъ, такъ же какъ и рядомъ съ нимъ представленная 2) всадница въ окутывающемъ всю голову, спускающемся за плечи, длинномъ покрывалъ, съ соколомъ въ львой рукт и илеткой въ правой, сопровождаемая собакой, которая вертится между ногъ лошади. Іюнь: 1) Молодой крестьянинъ въ туникъ съ рукавами и низкихъ сапогахъ, въ шляпъ съ круглымъ дномъ и спущенными полями, такой формы, какую и въ настоящее время часто можно встретить въ Италіи, держа левой рукой пукъ колосьевь, срёзаеть ихъ серпомъ. 2) Онъ же связываеть снопъ веревкой, конецъ которой, стоя, къ себъ притягиваетъ. Іюль: 1) Крестьянинъ въ шапкъ съ загнутыми вверхъ краями (какъ на головахъ альбигойцевъ на гробницъ св. Доминика) замахнулся цъпомъ на лежащи

у его ногь колосья. 2) Крестьянинь, одётый въ костюмъ фигуръ предыдущаго мъсяца, стоить съ лопатой въ рукахъ, провъвая сыплюшіяся съ нея зерна. Августь: 1) Пожилой крестьянинъ безъ шапки и босой въ подоткнутой къ поясу туникъ, держа въ лъвой рукъ корзину, рветь съ дерева финики. 2) Молодая женщина въ длинной туникъ сидить съ корзиной подъ фиговымъ деревомъ. Сентябрь: 1) Пожилой крестьянинь съ виноградной кистью въ левой руке и палкой въ правой стоитъ въ наполненномъ виноградомъ чану, опираясь на правую ногу и давя виноградъ лѣвой. 2) Молодой крестьянинъ съ покрытой капишономъ головой несеть на плечъ корзину съ виноградомъ. Октябрь: 1) Простоволосый молодой крестьянинъ изъ боченка вливаеть вино въ бочку. 2) Другой въ длинной туникъ, замахнувшись молотомь, накалачиваеть на бочку обручи. Ноябры: 1) Бородатый пахарь идеть за плугомь, въ который запряжена пара быковъ, какъ и на луккскомърельефъ (рис. 11), отличающихся, согласпо съ античной традиціей, необыкновенно малыми разм'врами, 2) Молодой крестьянинь въ маленькой илоской шаночкъ, поддерживая лъвой рукой подоль туники, наполненный зерпами, разбрасываеть ихъ но полю. Лекабрь: 1) Стоя передъ подвъшенной за заднія ноги свиньей и взявъ ее лъвой рукой за переднія, молодой крестьянинъ распарываеть ей ножемъ брюхо, причемъ въ подставленный внизу тазъ стекаеть кровь животнаго. 2) Крестьянинь съ длинными, растрепанными волосами и бородой тащпть на спипъ свиную тушу, схвативъ ее правой рукой за шею, а лъвой подпирая ей задъ; нередъ нимъ прыгаеть на заднихъ лапахъ смотрящая ему въ глаза собака.

Значительная часть описанныхъ рельефовъ, именно, первый рельефъ каждаго мъсяца (въ мартъ—второй) представляетъ повтореніе тъхъ же самыхъ мотивовъ, которые мы видъли на порталъ луксскаго собора, но сравненіе обоихъ памятниковъ показываетъ, какой огромный шагъ въ смыслъ свободы и выразительности изображенія сдълало итальянское искусство въ позднъйшемъ изъ нихъ. Въ то же время, котя и въ этомъ памятникъ, подобно другимъ произведеніямъ пизанской школы, встръчаются отголоски античнаго искусства, скульптуры его отличаются такой удивительной искренностью и свъжестью художественнаго чувства, такой оригинальностью въ выборъ подробностей и въ передачъ движенія, что не оставляють никакого сомнънія въ томъ, что источникомъ вдохнове-

нія для художника служили не готовые образцы, а сама окружавшая его жизнь.

За описанными рельефами следують фигуры сидящихъ на заднихъ лапахъ льва, какъ эмблемы партін гвельфовъ, которой держалась Перуджія, и грифа, какъ присвоеннаго ей герба. Къ нимъ примыкають олицетворенія семи главных наукь, такъ-называемаго три віума и квадривіума, заканчивающіяся олицетвореніемъ философін. Здёсь снова надо отмётить античный характерь особенно 4-хъ постеднихъ фигуръ-чеометріи, наклонившейся надъ доской, на которой она изм'вряеть что-то циркулемъ, музыки, съ инструментомъ въ родв цитры на колвняхъ, которая, поднявъ голову и мечтательно взорь, ударяеть молоткомъ въ подвъшенные колокола, астрономіи, сидящей въ богатой, отороченной межомъ одеждв и съ короной на головъ, обратившейся всъмъ кориусомъ пазадъ, въ очень трудной, но прекрасно переданной позъ, и смотрящей на шаръ, который она держить передъ глазами, и философіи, торжественно возсёдающей въ столь же богатомъ костюм со скипетромъ и сферою на тронъ лицомъ къ зрителю. Но этотъ античный характеръ аллегорическихъ фигуръ далеко не представляетъ такую оригинальную для средневъкового искусства черту, какъ стремленіе оживить даже аллегорическій образъ реально-бытовымъ содержаніемъ, что мы видимъ въ изображеніяхъ грамматики, реторики п ариеметики: первая изъ нихъ, женщина съ покрытой головой, вся закутаниая въ складки своей одежды, наклонившись, положила львую руку на плечо стоящаго передъ ней, одътаго въ длинную тунику и маленькую шапочку ученика, а правой указываеть ему на свитокъ, на которомъ онъ старательно что-то пишетъ; реторика, такая же закутанная фигура, какъ и грамматика, сидя, поддерживаеть лъвой рукой книгу, лежащую передъ ней на пюпитръ, и водить по ней указкой; передъ ней стоить со скрещенными руками тельно слушающій ее ученикъ; ариометика изображена также со стоящимъ передъ ней ученикомъ: оба считають по пальцамъ, при чемъ движение этихъ пальцевъ, а также сосредоточенность учительницы и ученика, какъ и въ предшествующихъ рельефахъ, переданы замъчательно живо. Не менъе интересна фигура діалектики, суровой старухи въ плащъ и чъмъ то въ родъ чалмы на головъ, которая сидить одна, держа въ рукахъ двухъ змъй, обозначающихъ ея проницательность въ споръ.

Digitized by Google

Два сидящихъ съ распущенными крыльями и эпергически вытянутыми въ сторону шеями орла, помъщенные въ качествъ эмблемы города Пизы, родины создавшихъ ихъ скульпторовъ, отдъляють разсмотрънную группу отъ исполненныхъ съ такой же искреиностью, какъ и бытовыя сцены, сюжетовъ, имфющихъ дидактическое или историческое значеніе. Этотъ рядъ начинается изображеніемъ гръхонаденія: Ева, стоя около обвитаго зм'вемъ дерева и положивъ руку па плечо Адама, передаеть ему яблоко; въ следующей сцене Адамъ, прикрываясь листомъ и повернувъ голову къ спускающейся сверху десницѣ Бога, указываеть на стоящую рядомъ съ нимъ и также прикрывающуюся Еву: позой и выражениемъ лига опъ необыкновенпо удачно иллюстрируеть сопровождающую этоть рельефъ надпись: Eva me fecit peccatorem. Далъе мы видимъ Самсона съ длинными, ниже илечь спускающимися волосами, который раздираеть пасть повергнутаго имъ льва, упершись колъномъ въ его спину и запрокинувъ ему назадъ голову. Рядомъ тотъ же Самсонъ представленъ заснувшимъ у ногъ Далилы, на коленяхъ которой покоятся его голова и руки; поза его передана довольно неумъло, особенно положение ногь, но весьма мътко схвачена, такъ же какъ и фигура Далилы, которая, отдёливъ прядь его волосъ, собирается ее обрёзать. Содержаніе двухъ следующихъ рельефовъ заимствовано изъ басенъ Езопа о состарившихся львъ и собакъ. На рисункъ, помъщенномъ у Вермильоли, голова лежащаго между двумя деревьями льва имъетъ совершенно человъческое выражение упрека и презрънія: на самомъ оригиналь, который сильно стерся, выражение это въ настоящее время трудно провърить. Зато собака, которой ея хозяннъ, молодой человъкъ съ роскошными волосами, въ короткой туникъ, наноситъ удары, схвативь ее за заднія лапы, д'виствительно, въ высшей степени жалостно обращаеть къ нему морду. Въроятно плиты съ двумя последними рельефами попали не на свое место во время одной изъ реставрацій фонтана, ибо за ними онять идуть два изображенія изъ священной исторін, именно, - юный Давидь, одётый въ короткую тунику, плащъ и пизкіе саноги, который, широко шагнувъ, держить въ правой рукв пращу, а левой кладеть въ нее камень, и побъжденный имъ Голіавъ, который въ полномъ вооруженіи римскаго воина, вытянувъ ноги и оппраясь на руку, сидить со склопенной на плечо головой. Четыре следующихъ рельефа разсказывають исторію Ромула и Рема п, согласно указанію Вермильош, несомивно должны быть разміщены вь порядкі обратномъ тому, въ которомъ находятся теперь на фонтані, изображая: Ромула и Рема въ длинныхъ тупикахъ, съ шапочками на головахъ, кормящихъ спустивщихся къ нимъ на коліни коршуновъ; волчицу, которая сидить, повернувъ назадъ голову, какъ бы оберегая отъ опасности двухъ сосущихъ ее курчавыхъ младенцевъ, и мать ихъ, Рею Сильню, которая, сидя у пылающаго алтаря, держить на коліняхъ покрытое вітвями рішето (по Вермильоли—символь произнесеннаго ею въ качестві весталки обіта ціломудрія). Заканчиваются рельефы пижняго бассейна снова сюжетами, заимствованными изъ басенъ именно, изображеніемъ сидящаго на заднихъ лапахъ съ раскрытой пастью волка и запустившей въ нее клювъ цапли и—волка, съ вытянутой шеей спускающагося со скалы къ довірчиво взирающему на него ягненку.

Выразительный, свободный стиль этихъ рельефовъ несомивнию родишть ихъ со скульптурами Джовании Пизано; едва ли однако в по отношеню къ нимъ авторство Николо должно быть признано только номинальнымъ '). Правда, объ участи въ этихъ рельефахъ Джованив свидътельствуеть надпись bonus Johannes est sculptor hujus operis около одного изъ упомянутыхъ выше орловъ, указывающаго на пизанское происхождение его автора. Но именно эта надпись говоритъ въ пользу того, что второй имъющій то же значение орелъ быль сдъланъ другимъ пизанцемъ, т. е. Николо, который, какъ главный руководитель работы, не счелъ нужнымъ отмъчать его своимъ именемъ. Въ пользу непосредственнаго вліянія Николо въ разсматриваемой части фонтана говорятъ п пропорціп полныхъ, скоръе приземистыхъ, нежели вытянутыхъ фигуръ, какихъ мы не встръчаемъ въ самостоятельныхъ произведеніяхъ Джованни.

## X

Въ отличіе отъ разсмотрѣннаго памятника авторство Николо не подлежить для насъ ни малѣйшему сомнѣнію въ другой работь, хотя оно и засвидѣтельствовано относительно нея однимъ Вазари.

<sup>1)</sup> Какъ думають, напр., Фёрстерь (G. d. it. K., II, 129). Фрей (Dr. Carl Frey. Die Loggia dei Lanzi, 1885, стр. 83, прим.), Реймовъ (указ. соч., стр. 80—81).

Мы имбемъ въ виду рельефы на лѣвомъ порталѣ луккскаго собора (табл. III). Обратимся сперва къ рельефу, находящемуся въ люнетѣ и изображающему снятіе со креста.

Изъ тъхъ изслъдователей, которые отрицають показаніе Вазари, только одинъ Земперъ ') опредъленно принисываеть это произведение ученику Николо — фра-Гульсльмо: другіе (Кроу и Кавальказеле и лишь допускающій ихъ толкованіе Добберть) или относять его вообще къ школъ Николо или считають совмъстнямъ произведеніемъ Николо и его сына Джованни.

Что касается перваго мнтыпія, то оно основано на мнимомъ сходствъ между луккскимъ рельефомъ и канедрой фра-Гульельмо въ Пистойв. Сходство это, по словамъ Земпера, состоить, во-первыхъ, въ спилетричной и гармонической композиціи и мастерскомъ заполпеніп пространства безъ излишняго обремененія его фигурами, во-вторыхъ, въ степени выпуклости рельефа, представляющаго средину между плоскимъ рельефомъ и горельефомъ, въ-третьихъ, - въ отличающемся простотой стил'в драшировокъ, въ-четвертыхъ, - въ счастливомъ сочетаніи античной традиціи съ самостоятельнымъ творчествомь.-Нельзя отрицать того, что такой удачной группировки, какъ въ рельефъ снятія со креста, мы не встръчаемъ ни въ одномъ изъ другихъ произведеній Николо. Но приписывать на этомъ основанін разсматриваемый рельефъ фра-Гульельмо, мы едва ли имбемь право, ибо едва ли онъ превосходилъ въ отношении группировки Николо. Можно, пожалуй, согласиться, что композиціп его симметричиће; но ихъ спиметрія гораздо чаще, нежели у Николо, приближается къ однообразію, отъ котораго совершенно свободна композиція лукискаго рельефа. Особенно страннымъ является приведенное соображеніе въ устахъ Земпера, который имбеть въ виду не только рельефъ люнета, но и рельефъ архитрава, повторяющій почти буквально композиціи пизанской каоедры. Степень выпуклости этого рельефа также не можетъ служить признакомъ работы фра-Гульельмо уже потому, что она, по наблюденію Фёрстера 1), далеко не одинакова во всвхъ его частяхъ: напр., лъвая рука Христа совсъмъ отделена отъ фона, тогда какъ въ другихъ случаяхъ, напр. въ щекахъ, художникъ

<sup>1)</sup> Zeitschrift f. b. Kunst, 1871, crp. 366.

<sup>2)</sup> G. d. it. K. II, 110.

замъпяеть моделлировку връзанными контурами. Относительно простоты драпировки замъчание Земпера върно въ томъ смыслъ, что одежа у фра-Гульельмо не играеть такой самостоятельной роли, какъ у Наколо; при этомъ складки ея у фра-Гульельмо несравненно мягче, и въ этомь отношении можно согласиться съ Доббертомъ 1), что стиль его бельс, нежели стиль Николо, приближается къ античному. Но луккскій рельефъ, такъ же какъ и пизанская каоедра, отличается именно любовые хуложника къ очень обплынымъ, весьма замысловато сложеннымъ, угловатымъ драшпровкамъ, напр., у Богородицы, у Іоанпа, у въка, держащаго въ рукахъ терновый вънецъ (крайній справа), у находящейся въ противоположномъ углу женщины. Именно стиль дранировокъ носить особенио явные следы резпа Николо. Заменимы кром'в того, что пропорціи фигурь у фра-Гульельмо обывновенно длиннъе, пежели въ луккскомъ рельефъ, и что голови у него, какъ уже было указано, всегда представляють большое развитие верхней части, въ луккскомъ же рельефв, какъ и въ пизанской каоедрв, напротивъ, отличаются длиною нижней части лица и низкими Такимъ образомъ, справедливо лишь одно указаніе Земпера относительно луккскаго рельефа-указаніе на счастливое сочетаніе въ невъ античной традиціи съ самостоятельнымъ творчествомъ. Нельзя, действительно, не признать, что въ этомъ рельефв, по словамъ Добберта, античный элементь какь бы претворился подъ вліяніемъ христіанскихъ идей, что здёсь нётъ ни одной фигуры, нарушающей цёльность композицін: благогов'яйная заботливость, съ которой Іосифъ и Никодимъ снимають безпомощно свесившееся тело Христа, искренняя печаль Богородицы и Іоанна, съ любовью приникшихъ къ его рукамъ, пробуждающаяся въра въ молодомъ сотникъ и глубокое участіе къ происходящему всёхъ остальныхъ присутствующихъ сливаются въ одинъ гармонический аккордъ и производять такое сильное впечатленіе, что намъ становится вполне понятна та высокая оценка. которую дълають этому произведению Кроу и Кавальказелле 2), ставяще его по художественному достоинству въ непосредственное сосъдство съ созданіями Микельанджело.

Но эта столь справедливо отмъченная Земперомъ, ничъмъ не парупаемая цъльность композиціи и сила выраженія въ луккскомъ

<sup>1)</sup> Ueber d. St. N. P., crp. 65.

<sup>2)</sup> Geschichte d. it Malerei, I. 114.

рельефъ, составляющія также для Кроу и Кавальказеле единственное основаніе, почему они, подобно Земперу, отрицають принадлежность этого рельефа самому Николо, предполагая участіе въ немъ Джованни или приписывая его вообще школъ Николо, для насъ, въ виду несомитьныхъ черть сходства этого рельефа съ пизанскою каеедрой, служить лишь указаніемъ на характеръ творчества Николо въ болъе зръломъ, нежели названная каеедра, произведеніи ').

<sup>1)</sup> Вазари относить этоть рельефъ въ раннему періоду діятельности Николо, именно къ 1233 г. Но, какъ справедливо предполагаетъ Шназе (G. d. b. K., VII. 285, пр. 2), основаніемъ для приведеннаго Вазари года послужила надпись на стіні портика, не имбющая однако же, по одному мбсту, гдб она находится (между среднимъ порталомъ и правымъ), очевидно, никакого отношенія къ скульптурамъ на явномъ порталь и обозначающая, согласно указанію Шмарсова (S. Martin von Lucca, 89), лишь время, съ вотораго наблюдение за работами фасада было поручено упоминаемымь въ надписи и называемымь въ ней operarii, а не magistri. Belenato и Aldibrando (hoc opus fieri cepit a Belenato et Aldibrando operariis).---Xponoloriu Възари относительно лукискаго рельефа держится Фёрстеръ (G. d. it. K., II, 108), и, несмотря на замечаніе Шназе, Любке въ 3-мъ изданіи своей исторіи пластики (стр. 554). Самъ Шназе, отказываясь отъ окончательнаго решенія вопроса относительно времени лукискаго рельефа, считаеть однако возможнымъ его болье раннее сравнительно съ пизанской канедрой возникловение на томъ основании, что одно изъ преимуществъ этого рельефа, мастерское заполнение пространства было особенностью, которой и старая, предшествовавшая Николо школа нередко облалада въ высокой степени, напр. Антелами въ пармскомъ баптистерји, и которал у Николо въ другихъ его произведенияхъ обнаруживается нисколько пе въ возрастающей степени" и даже въ сіенской канедрів—слабіве, нежели въ пизанской: другое же преимущество луккскаго рельефа-искренность выражения - могло быть свойственно именно юношескому произведению и быть утрачено вместе съ пріобрътеніемъ технической ловкости и свободы изображенія (Meisselfertigkeit und Gestaltenreichtum). По поводу этихъ соображеній Шназе надо зам'єтить, что, если нъкогорымъ произведениямъ предшествовавшей Николо пластики и присуще искусство композиція въ томъ смысль, что очертанія фигуръ согласуются въ нихъ съ формой отведенного имъ простраства, то группировка этихъ произведеній, въ томъ числь и у Бенедетто Антелами, отличается крайней несложностью, и потому въ лукискомъ рельефи, который, какъ и остальныя произведенія Николо, слидуеть совершенно новому въ итальянской скульптуръ, живописному расположению фигуръ на разныхъ планахъ, мастерство композиціи едва ли можно принисывать выработаннымъ раньше Николо пріемамъ и не считать указаніемъ на болье зрілый періодъ въ діятельности художника, когда онъ на ряду съ менте удачными, правда, всявдствіе взлишней обремененности композиціями сіснской кансдры создаль, почти одновременно, рельефы на гробнице св. Доминика, отличающеся, по слокамъ

Къ тому же заключению приводить насъ и второй рельефылыскаго портала, изображающій въ одномъ полі благовішеніе, роздество Христово, поклоненіе пастырей и поклоненіе волхвовь. Хом рельефъ этотъ и дошелъ до насъ въ гораздо худшемъ состояни, вежели снятіе со креста, но настолько еще сохраниль характерны для Николо черты въ стилъ драпировокъ, въ пропорпіяхъ фигур и типъ головъ, что мы не считаемъ возможнымъ сомнъваться въ принадлежности его Николо 1). Въ то же время, благодаря тому, что сюжеты этого рельефа тождественны съ сюжетами пизанской касели, измъненія въ его стиль еще очевиднье, нежели въ рельефь, в ображающемъ снятіе со креста. Подробно останавливающійся на этом измънении Шмарсовъ 1) особенное вниманіе обращаеть на успыль Николо въ сцеціально пластическомъ отношенін, указывая на то, что фигуры отличаются здёсь большей законченностью, что ихъ двеженія опредъленнъе, драпировка мотивпрованнъе, нежели въ пизанской канедръ: такъ, у ангела уничтоженъ непонятно развъвающійся сзади конецъ одежды (конецъ этотъ, по нашему наблюденію, едва ли не отломанъ), изъ-подъ одежды яснъе выдъляется форма ноги, а селаки плаща не скрывають верхней части фигуры; Марія въ благовъщенів не заслоняется фигурой ангела, ея правый локоть не выдается

самого Шназе (стр. 284), отъ пазанскихъ именно своею "ясностью"; съ другой стороны, Николо, конечно, могъ въ своихъ позднъйшихъ произведеніяхъ утратит искренность выраженія, но, какъ свидътельствуетъ опять же самъ Швазе (гамъ же), сравнивая пизанскую каседру съ сіспской, именно въ "искренности выраженія и сдълалъ успъхъ во второмъ изъ названныхъ произведеній. — Едва ли такъе можетъ убъдить въ раннемъ возникновеніи луккскаго рельефа замѣчапіе Боле (Geschichte der it. Plastik, 171, что опъ во всъхъ отношевіяхъ, "по группировъї, пропорціямъ, широкой, отчасти даже товко прочувствованной концепціи — самог значительное изъ твореній Николо".

<sup>1)</sup> Другихъ доказательствъ того, что онъ сделанъ Николо мы не высек. Есть, правда, основание думать, что Вазари, говоря о скульнтурахъ Николо на порталё лукскаго собора, имьетъ въ виду не одно снятие со креста (см. Schmarsow, s. 115). Но свидътельство Вазари не можетъ нивть решающаго значем точно такъ же, какъ и сходство въ композиции между этимъ рельефомъ и стоте вътствующими сцепами пизанской качедры, на которое указываеть Степам (стр. 319), ибо ученикъ или подражатель Николо могъ такъ же легко взять ди себя за обравецъ пизанскую качедру, какъ и самъ Николо.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crp. 117-119.

такимъ угломъ, пальцы правой руки плотнъе прижаты къ груди, а лъвая, безучастно держащая на пизанской канедръ прялку, получила назначеніе поддерживать сползающій книзу плащъ; у лежащей Богородицы обозначены формы членовъ подъ накинутымъ на нихъ покрываломъ, на рукахъ тщательнъе выдъланы суставы; стояшіе на кольняхъ цари не столь тесно придвинуты другь къ другу, и вхъ мантін ниспадають болье плавными и разнообразными склалками. Но, говоря объ этихъ формальныхъ преимуществахъ луккскаго рельефа, тотъ же Шмарсовъ указываеть и на болъе существенныя, по нашему мивнію, касающіяся самаго замысла, измвненія его сравнительно съ пизанской канедрой. Такъ, Богородица въ сценъ рождества не лежитъ уже въ олимийскомъ спокойстви, а приподнимаетъ лъвой рукой покрывало съ люльки младенца, показывая его опустившимся передъ ея ложемъ на колъни волхвамъ — мотивъ, нашедшій себъ дальнъйшее развитие въ каеедрахъ Джованни Пизано и въ одномъ изъ рельефовъ орвьетского собора. Прибавимъ, что водхвы въ свою очередь, хотя и представляють почти буквальное повтореніе волхвовъ на пизанской канедрь, но въ позахъ своихъ обнаруживають гораздо болье стремительности: въ ихъ наклонившихся впередъ фигурахъ уже предчувствуется припадающій къ ногъ Спасителя волхвъ сіенской каоедры, точно такъ же, какъ два прислужника, находящіеся при царскихъ лошадяхъ и съ любопытствомъ взирающіе на событіе, по справедливому зам'вчанію Шмарсова, являются прототипомъ той блестящей свиты, которая на сіенской канедръ занимаеть большую часть сцены. Лошади, которыхъ держать эти прислужники, «не такъ классически прекрасны, какъ на пизанской каеедрв», но зато «проникнуты большимъ движеніемъ». Вообще. главное отличіе разбираемаго рельефа оть пизанской канедры заключается въ томъ, что художникъ, оставляя подражание античнымъ памятникамъ, стремится къ созданію иныхъ, болье подходящихъ къ положенію и болье выразительныхъ типовъ, и мы не можемъ понять, какъ Шмарсовъ, подтверждая такой выводъ, указывая на то, что «въ каждомъ отдъльномъ моментъ концепція (въ луккскомъ рельфъ) занимаеть середину между болъе ранней въ Иизъ и позднъйшей въ Сіенъ, и на основаніи такого соображенія опредъляя. какъ намъ кажется, совершенно върно время возникновенія скульптуръ на лѣвомъ порталѣ луккскаго собора о), не придаетъ никакого значенія этому, имъ самимъ замѣченному движенію въ стилѣ Николо и настаиваетъ на безусловной противоположности между характеромъ творчества Николо и художественными цѣлями, которыя преслѣдовалъ сынъ его Джованни.

Въ числъ имъющихъ отношение къ Николо памятниковъ мы должны, кром'в разсмотр'вникъ, упомянуть еще объ одномъ произведении, хранящемся въ берлинскомъ музет и, въ виду его происхожденія изъ Пистойи, согласно указанію Боде <sup>2</sup>), находящемся, быть въ связи съ работами, которыя въ 1272 и 1273 г. были предприняты Николо въ названномъ городъ, и о которыхъ сохранилось извъстіе въ документахъ соборнаго архива 3). Это произведеніе-мраморный рельефъ, украшавшій, въроятно, нъкогда нижнюю сторону пюпитра, изображающій двухъ ангеловъ, которые, стоя, держать на протянутой между ними пеленъ бюсть представленнаго въ епископской шапкъ, со сложенными у груди руками епископа Беато Буонакорсо. Какъ совершенно справедливо указываетъ Боде, скульптуры этого рельефа, особенно ангелы, по внишему ихъ стилю,-пропорціямъ тіла, формі головы, характеру переломанныхъ складокъ, рисунку рукъ и ихъ моделлировкъ, даже въ мелочахъ, каковы форма крыльевь, очертанія ихъ перьевь, разв'явающіеся сзади фигурь концы одежды, настолько близки къ скульптурамъ на пизанской каоедръ, что едва ли въроятно предполагать въ нихъ ръзецъ какого-нибудь иного, нежели Николо, художника. Съ однимъ только опредъленіемъ

<sup>1)</sup> Другое основаніе, приводимое Шмарсовымъ, въ пользу возникновенія лукксинхъ рельефовъ раньше сіенской каседры, заключается въ томъ, что въ 1261 г. состоялось постановленіе лиць, завъдывавшихъ работами въ соборъ, о перестройкъ и поправкъ колокольни, и что съ этихъ поръ пи въ одномъ изъ документовъ, касающихся работь въ соборъ, не упоминается о его порталъ, изъ чего Шмарсовъ заключаетъ, что именно въ это время и были поручены Николо послъднія скульптуры портика—на лъвомъ порталъ, которыя могли быть окончены около 1263 года.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Italienische Bildhauer der Renaissance сгр. 19, и Königliche Museen zu Berlin, s. 9, Taf. I.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ciampi. Notizie inedite., p. 122.

Боде мы не можемъ согласиться, именно съ его указаніемъ на классическое спокойствіе, отличающее, по его мивнію, эту работу отъ скульитуръ Джованни Пизано: вниманіе наше этоть рельефъ, напротивъ, останавливаетъ той особенностью, что въ сюжетъ, не имъющемъ, повидимому, ничего въ себъ патетическаго, художникъ внесъ однако же явное возбужденіе, сказавшееся и въ волиеніи драпировокъ, и въ движеніи ангеловъ, особенно одного изъ нихъ, направо отъ зрителя, съ его поднятой головой и изгибомъ всего тъла. Впрочемъ, и самъ Боде, приведя указанное выше отличіе берлинскаго рельефа оть скульптуръ Джованни, сближаеть однако его съ сіенской канедрой, гдв кромв некоторых внешних особенностей сравнительно съ пизанской, болъе мягкаго рисунка, большаго разнообразія и меньшей угловатости складокь, менье частаго употребленія сверла, замічаемых вимь и въ берлинскомь рельефів, считаеть нужнымъ указать и на большую подвижность и выразительность фигуръ, а также и на то, что въ этой канедрв подготовлялся стиль Джованни.

## XI.

Предпринятый нами обзоръ следовавшихъ за пизанской канедрой произведеній Николо, въ которыхъ мы замівчаемъ съ одной стороны, постепенное удаленіе отъ буквальнаго копированія античныхъ образцовъ, съ другой-стремленіе углубить или сдёлать интенсивнёе выраженіе фигуръ, имъль, какъ уже упомянуто, цълью показать, насколько произошедшая въ стилъ Николо эволюція подтверждаеть отстаиваемое нами положеніе, что и самое подражаніе античнымъ памятникамъ, особенно замътное въ ранней работъ Николо, не только не было результатомъ его равнодушнаго отношенія къ этическому содержанію образа, но им'вло это содержаніе главной своей цівлью. Это понимание задачи Николо по отношению къ античному искусству заставило уже насъ признать въ его стилъ нъчто совершенно новое не только сравнительно съ такими произведеніями предшествовавшей ему скульптуры, гдв античный элементь сохранялся лишь по традиціи, но и съ такими, гдв непосредственное подражаніе античнымъ памятникамъ ограничивалось лишь усвоеніемъ ихъ внъшнихъ пріемовъ. Та же точка зрънія наша на смыслъ античныхъ заимствованій Николо противорѣчить и еще одному толкованію его стиля, именно толкованію Шмарсова, поскольку онъ, считая обращеніе Николо къ античному искусству не наслѣдіемъ школы, а его личнымъ, геніальнымъ изобрѣтеніемъ, признаетъ, однако, Николо послѣднимъ отпрыскомъ предшествовавшей ему въ тосканѣ романской скульптуры именно потому, что и въ ней усматриваетъ стремленіе къ спеціально пластической красотѣ, которое по его мнѣнію одушевляло Николо. Замѣтимъ при этомъ, что признакъ предполагаемаго имъ въ тосканской скульптурѣ стремленія Шмарсовъ видить въ ея постепенномъ движеніи отъ многофигурнаго и связаннаго съ фономъ рельефа къ отдѣльной, круглой статуѣ, между тѣмъ какъ самъ же обращаетъ вниманіе на то, что скульптуры Николо, съ одной стороны, отличаются сложной, живописной группировкой, съ другой стороны, по самому замыслу своему неразрывно связаны съ сооруженіемъ, которое украшаютъ ¹).

Правда, мы представляемъ себъ до-пизанскую скульптуру въ Тосканъ пъсколько иначе. нежели Шмарсовъ. Такъ, нельзя, конечно, не согласиться съ твиъ, что эта скульптура, увеличивая выпуклость фигуръ и выдёляя ихъ изъ фона преслёдовала независимыя отъ архитектурныхъ цёли, а также и съ тёмъ, что въ пизанской школё архитектоническій принципъ получаль иногда излишнее преобладаніе, какъ свидетельствують некоторыя статуи Джованни Пизано. у которыхъ, по върному замъчанію Шмарсова з), вся нижняя часть является какъ бы продолжениемъ пилястра и только верхняя пріобрѣтаетъ значеніе одушевленнаго образа. Едва ли однако этотъ подготовлявшійся переходъ предшествовавшей Николо тосканской скульптуры отъ рельефа къ круглой статув, -- который, замътимъ, въ пизанской школ'в осуществился окончательно, тогда какъ самое совершенное въ смыслѣ внѣшней законченности изъ болѣе раннихъ произведеній Тосканы, группа св. Мартина на фасад'в луккскаго собора, по указанію самого Шмарсова з), все еще на подобіе рельефа прислоняется всей задней стороной къ ствив, едва ли этоть переходъ даеть основание въ стремлении пизанской школы слить въ одно пъ

<sup>1)</sup> S. Martin von Lucca, crp. 244 и слъд.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 150—151.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, стр. 234—235.

лое впечатлѣніе отъ архитектоническихъ и пластическихъ элементовъ, которое такъ поражаетъ уже въ каеедрѣ Николо, видѣть реакцію по отношенію къ «истинно-пластическому», по выраженію Шмарсова, принципу лучшихъ произведеній болѣе ранней романской эпохи, и мы думаемъ, что уже одинъ фактъ, отмѣченный и Шмарсовымъ, необыкновенно быстраго распространенія пизанскаго стиля въ Тосканѣ указываетъ на то, что предшествовавшая здѣсь Николо скульптура, преслѣдуя, какъ сказано, независимыя отъ архитектуры цѣли, не имѣла однако тенденціи сдѣлаться независимымъ отъ архитектуры искусствомъ, и что пизанская школа въ лицѣ своего перваго представителя, Николо, не уклонилась отъ задачъ предшествовавшей ей романской скульптуры, а лишь примирила два принципа, сочетать которые эта скульптура чувствовала себя безсильной.

Еще менъе върнымъ кажется памъ освъщение, даваемое Шмарсовымь ранней тосканской скульптуръ, когда ея стремленіе перейти отъ рельефа къ круглой статув онъ противополагаетъ не архитектоническому, а живописному элементу рельефа. Во-первыхъ, самъ же онъ на ряду съ группой св. Мартина или рельефомъ въ люнетъ праваго портала, представляющимъ съ его лишь двумя дъйствующими лицами такой разительный контрасть многопланнымъ, переполненнымъ рельефамъ Николо, отмъчаеть въ другихъ рельефахъ того же собора несомивнныя попытки увеличить число плановъ помъщениемъ между фигурами перваго плана полуфигуръ слъдующаго 1). Во-вторыхъ, говоря о несложности тосканскихъ рельефовъ, не надо упускать изъ вида состояніе предшествовавшей Николо пластики въ другихъ областяхъ Италіи. Такъ, не надо забывать, что въ южной Италін до эпохи Николо не только пластическія композиціи не отличались большею сложностью, но тамъ вообще фигурная пластика имъла весьма ограниченное примъненіе. Мало замътная на порталахъ церквей, на которыхъ фигуры людей и животныхъ перепутываются съ простыми орнаментами 1), она обыкновенно не выхо-

<sup>2)</sup> См. нвображенія у Шульца (Denkmäler der Kunst des Mittelalters in Unteritalien, табл. II, XI, XVI, XVII, XXVI, XXXII, XXXIII. Самый замізчательный нізь исполненныхь въ такомъ стилів порталовъ представляеть соборъ въ Трани (Т. IXX) съ изображеніями изъ исторіи Авраама и Іакова. Большій интересь въ фигурной пластивів обнаруживаеть порталь относящагося въ XIII ст.



<sup>1)</sup> Tant me, crp. 233.

дила здёсь за предёлы мелкихъ работъ, стоящихъ на рубежь съ издёліями ювелирными и рёзными. Самыми крупными изъщдобныхъ работъ являются украшенія на канедрахъ и створаль перковнихъ иверей. Но. что касается первыхъ, то уже Геттнеръ 1) обратилъ вниманіе на знаменательное отличіе ихъ оть канелов, возникшихъ въ Тосканъ: именно, въ то время какъ тосканскія канедры пользовались отведенными скульптур'в пространствами для воплощенія въ живыхъ образахъ иден искупленія <sup>2</sup>), южноитальянскія, преследовавшія сначала ту же пель, съ XII в., быть можеть, подъ вліяніемь римскихъ мармораріевъ Косматовъ, заміняють фигурную пластику орнаментами и узорами 3). Къ этому року произведеній относится въ числь прочихь и разсмотрынная нами выше канедра въ Равелло (), стороны которой сплошь покрыты узорными инкрустаціями, и которая тімь самымь подтверждаеть пред-

собора въ Битонто (т. XIII и I, 76), где на архитраве изображены три возква, Богородица съ Младенцемъ и Симеонъ, Богородица и ангелъ, Богородица и Елесавета, а въ люнетъ такія же стоящія въ рядъ фигуры Христа и выводимых имъ, изъ ада; въ особенности же-порталъ монастыря S. Clemente на рыт Пескаръ, скульптуры котораго питють сюжетомъ исторію основанія и освященія церкви, начатой въ 1176 г. и въ 1182 еще не оконченной (т. LIV, LV, LVII в II, 24 и 25). Замъчательно однако, что въ послъднемъ случав, какъ указываеть Шназе (G. d. b. K. VII, 228) архитектура портала носить отпечатокь съверваго переходнаго стиля. Не останавливаемся здёсь на многочисленных в скульпурам портала S. Giovanni in Venere (т. LIX и II, 45, 47, 48) на томъ основани, что хотя церковь, которой онъ принадлежить, была вачата согласно надписи вадъ дверью леваго корабля въ 1165 г., но согласно другой тамъ же находящейся надписи въ 1201 г. не была еще окончена, причемъ строителями въ объекъ налинсяхъ названы иныя лица, нежели помъстившій свое имя на порталь аббать Райнальдь), эти указанія заставляють думать, что пом'вщенныя рядомъ съ изображеніемъ стрывчатыхъ фронтоновъ скульптуры портала, которыхъ, по словачь Шульца, "рисунокъ утратилъ всякія слёды византійскаго и дыже романскаго стиля", принадлежать сравнительно позднему времени.

<sup>1)</sup> Zeitshrift f. b. Kunst, 1873, crp. 305-317.

<sup>2)</sup> Кром'в упомянутых в нами выше сюда относятся еще каседра въ Вольтерр'в съ изображениемъ благовъщения, встръчи Маріи и Елисаветы, жертвоприношей Авраама и тайной вечери и каседра въ Барг'в ок. Лукки съ изображением благовъщения, рождества, шествия и поклониния волхвовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Изображеніе и описаніе этихъ каоедръ см. у Шульца: Т. IX, LVI LXV—LVIII и Bd. II, s. 22, 83, 132, 154, 186.

<sup>•)</sup> Изображена у Салазаро (I, t. XX), у Шназе (VII, 549).

положеніе, что возбудившія такъ много споровъ, изваянные при входѣ на нее голова Сигильганты и два рельефныхъ бюста, исполнены уже послѣ ея сооруженія и возникли подъ вліяніемъ иного, нежели южно-итальянское, искусства ¹). Такое же различіе существуєть и между перковными дверями южной и средней Италіи, образчиками которыхъ являются, съ одной стороны, двери въ Равелло, Трани и на боковомъ входѣ собора въ Монреале, гдѣ за рѣдкими исключеніями мы видимъ лишь по одной фигурѣ на каждомъ полѣ, съ другой—покрытыя сценами изъ священной исторіи двери пизанскаго художника Бонанна ²). Не болѣе, повидимому,

<sup>1)</sup> Къ числу южно-итальянскихъ произведеній до пизанской поры относять обыкновенно ванедру въ соборъ Альтамуры въ Апуліи, украшенную рельефными сценами благовъщенія, рождества Христова, ноклоненія водхвовъ, избіенія младенцевь и бъгства въ Египеть, и приводимую, между прочимъ, Салазаро (II, стр. 21, табл. VII и VIII), вакъ образчикъ техъ возникшихъ подъ вліявіемъ античнаго искусства памятниковъ южной Италіп, на которыхъ могь воспитаться Николо. Эта канедра, по замъчанию Циммермана (Kunstgeschichte d. Altertums u. des Mittelalters, стр. 515 и 516), представляеть единственный примёрь зачительнаго примъненія фигурной пластики въ Апулін, гдв пристрастіе къ орнаментальному" доходило до того, что даже "тела животныхъ часто покрывались узорами". "Въ виду этого характера пластики въ Апулін, прибавляєть онъ, еще разъ становится совершенно ясно, что Николо Пизано не могъ происходить изъ этихъ странъ, вакъ прежде думали, ибо онъ первой своей задачей ставить изображение человъва и разсказъ и стоить поэтому въ полномъ противоръчи въ упомянутой мъстности". Намъ кажется, что канедра въ Альтамуръ темъ менъе можетъ измънить наше представленіе о ранней южно--итальянской пластикъ, что ея возникновеніе въ ХШ въвъ, документально не засвидътельствованное, болъе чъмъ соминтельно. Такіе мотивы, какъ совершенно обнаженный младенецъ Христосъ, лежащій между коленопревлоненными Іосифомъ и Маріей, играющіе на рогахъ и гитарахъ ангелы, почти обнаженные вонны въ сденъ избіснія, прикрытые лишь узкими плащами, заставляють думать, что въ разсматриваемой каоедръ мы должны видъть не довазывающее, какъ полагаетъ Салазаро, превосходство Апуліи въ художественномъ отношенін произведеніе ХШ в., а лишь плохую работу гораздо болье поздняго времени. Во всякомъ случай полное отсутствие искренности въ композиціи, надуманность и манерность позъ, заученный жарактерь мелкихъ складокъ не нивють инчего общаго со стилемъ Инколо.

<sup>\*)</sup> Изображеніе южно-итальянских дверей — у Пальмарини (Barisano da Trani e le sue porte di bronzo въ Archivio storico dell'arte, 1898, 15), у Шульца (XX—XXV), у Салазаро (I, XVI); дверей пизанскаго собора у Реймона (La sc. florentine, 29). — Совершенно особо стоять въ южной Италіи двери беневентскаго

процвётала фигурная пластика въ римской области, родинъ упомянутыхъ Косматовъ. Въ последнее время правда, римскому искусству ХШ въка прицисывають нъкоторыя крупныя скульптуры. Такъ, Боде 1) указываеть на найденную въ Римв и хранящуюся въ берлинскомъ музей мужскую голову, напоминающую по отделей волось на боролъ извъстную волчину капитолійскаго музея, которую онъ склоненъ считать работою того же стольтія, сопоставляя оба произведенія съ только что названными скульптурами въ Равелло и разсмотрѣнной вмѣстѣ съ ними выше головой изъ Скалы. Къ первой половинъ XIII же въка относить Циммерманъ 2) знаменитую статую св. Петра въ соборъ того же имени. Но если эти произведенія и въ самомъ дель возникли не въ античную эпоху. а въ средніе віка, то у нась ніть никаких данных относить ихъ ко времени, предшествовавшему Николо, и самое подражание въ нихъ античнымъ памятникамъ, подобно подражанію имъ въ южно-итальянскихъ бюстахъ, быть можетъ, обязано своимъ происхожденіемъ именно пизанской школъ з). Единственная страна въ Италін, которая въ до-пизанскій періодъ по количеству и значенію созданныхъ ел скульпторами работь не только стоить наравив съ Тосканой, но даже ее заслоняеть — есть съверная Италія. Но всь обширные циклы съверно-итальянскихъ скульитуръ, украшающіе церкви Модены, Феррары, Вероны, Пармы, Борго-Санъ-Доннино и возникшіе во время политическаго и соціальнаго роста ломбардскихъ городовь въ ихъ борьбъ за независимость съ германскими императорами, от-

собора, родственныя по количеству образовъ съ дверями Бованна (см. Реймонъ, табл. въ 28 стр., ППульцъ, табл. LXXX). Но, какъ указываетъ (Kunstgeschichte des Altertums und des Mittelalters, стр. 507). Циммерманъ, не даромъ Беневентъ былъ въ продолженіе явсколькихъ въковъ донгобардскимъ герцогствомъ. Достойно замѣчанія также, что беневентскій соборъ принадлежитъ въ числу такихъ зданій въ южной Италін, орнаментація которыхъ, согласно Шназе (VII, 527) и Шульцу (I, 186), состоящая изъ аркадъ и заключенныхъ въ нихъ развоцявѣтныхъ квадратовъ и розетокъ, носять признаки тосканскаго вліянія.

<sup>1)</sup> Die italienische Plastik, стр. 9.

Указ. выше сочинение, стр. 514.

<sup>3)</sup> Относительно статуи св. Петра см. въ Zeitschrift für bildende Kunst, 189 109, статью Ф. Викгофа "Die bronzene Apostelstatue in der Peterskirch гдъ эта статуя разсматривается, какъ произведеніе, возникшее подъ вліяніс ученика Николо-Арнольфо.

носятся къ періоду отъ конца XI-го до первыхъ годовъ XIII-го столетія: вскоре после признанія политической свободы этихъ городовъ по констанцкому миру (1183 г.) въ нихъ возникають внутреннія смуты, борьба патриціанских родовъ съ городскимъ сословіемъ и другь съ другомъ, борьба между отдёльными городами, и, быть можеть, вследствіе этихъ смуть падаеть въ нихъ и художественная деятельность і), при чемъ предшествовавшими ен плодами воспользовалась именно достигшая лишь позднёе политической свободы Тоскана, куда, какъ показываетъ примъръ Гвидо да Комо, переселяются ломбардскіе скульпторы, и гдё подъ вліяніемъ этихъ «комасковъ» возникаетъ такой памятникъ, какъ фасадъ луккскаго собора, не имъющій равнаго себ'в по значительности украшающихъ его скульштуръ ни въ одномъ изъ современныхъ ему произведеній съверной Италіи. Такимъ образомъ, не пластическая простота композицій, которая находить себъ объяснение въ недостаточной технической опытности, а сравнительная плодовитость, свидётельствующая о богатстве художественныхъ идей, которое несомивнео и породило живописный стиль пизанской школы, -- воть, что привлекаеть наше внимание къ предшествовавшей Николо тосканской скульптурв, когда мы ищемъ въ Италіи подготовившую его искусство почву.

Наконецъ, и относительно третьяго свойства до-шизанской скульптуры въ Тосканъ, на которое указываетъ Шмарсовъ <sup>2</sup>), — отсутствія въ ней подчеркнутато изображенія душевныхъ аффектовъ, мы должны замътить, что и оно бросается въ глаза только при сравненіи этой скульптуры съ произведеніями пизанской школы. По отношенію къ южной Италін такое утвержденіе противорѣчитъ, повидимому, взгляду Крауса <sup>3</sup>), который, говоря объ уклоненіи южно-итальянской пластики отъ византинизма и ея «быстромъ, энергическомъ движеніи на встрѣчу тому, что обнаружилось у Николо Пизано», обращаетъ вниманіе на «необыкновенный драматизмъ» рельефовъ на колоннѣ въ Гаэтѣ и на реалистическій характеръ находящейся въ его владѣніи головы Христа изъ Капуи. Но второе изъ этихъ произведеній, лишенное помимо стиля всякихъ указаній на время своего возникнове-

<sup>1)</sup> Max. Gg. Zimmermann. Oberitalische Plastik. 1897.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. особенно стр. 188.

<sup>\*)</sup> F. X. Kraus. Geschichte der christlichen Kunst, 2-er Band, 1897, s. 233.

нія, самъ Краусъ считаеть возможнымъ отнести къ половинѣ XIII стольтія; на второмъ же, гдь нась поражаеть лишающаяся чувствь Богородица и совершенно обвисшее тело распятаго Христа, какъ уже было замічено (стр. 50, прим. 4), находится, согласно указанію Шульца, изображеніе стрівльчатаго овна, заставляющее думать, что оно возникло въ еще болве позднюю эпоху. Большую цвну придаеть Бальдоріа і), очень жизненнымь, двиствительно, скульптурамъ на капителяхъ колоннъ въ монастыръ Монреале. Но колонны эти, какъ замътилъ Шмарсовъ 2), съ ихъ богато украшенными стволами представляють весьма близкое подражание колоннамъ на фасадахъ перквей въ Луккъ и Пизъ, изъ чего Шмарсовъ, имъя въ виду работу въ Монреале пизанскаго художника Бонанна, совершенно основательно заключаеть, что мы въ этомъ случав имвемь двло не съ южно-итальянскимъ, а сверно-итальискусствомъ. Согласно сдъланному выше примъчанію относительно дверей беневентского собора и этотъ памятникъ, отличающійся не только обиліемъ образовъ, но и ихъ выразительностью, нельзя считать типичнымъ для южно-итальянскаго искусства произведениемъ. Если же мы сравнимъ не разъ упомянутыя двери Баризана изъ Трани съ дверями пизанца Бонанна, сопоставление которыхъ особенно интересно потому, что здъсь и южно-итальянскій и тосканскій художникъ исходили отъ однихъ и тъхъ же византійскихъ образцовъ, то различіе между ними опредълится для насъ именно тъмъ, что, хотя фигуры перваго правильностью своихъ пропорцій, изяществомъ драпировки и свободой техники на много превосходять изображенныя въ неловкихъ позахъ, съ непонятными иногда складками, связанными движеніями фигуры второго; но что, съ другой стороны, первый не только въ общемъ, но и въ мелочахъ держится въками сохранявшихся концепцій, въ то время какъ въ образахъ второго несомпънно замътны уже слъды лично прочувствованныхъ мотивовъ, каковы, напр., на пизанскихъ дверяхъ радость встръчающихся Маріи и Елизаветы, утомленіе Іосифа во время быства въ Египеть, непреодолимый сонъ одного изъ апостоловъ вт сценъ преображенія, или отмъченные Циммерманомъ з) черты в

<sup>1)</sup> Archivio sterico dell'arte, 1889, crp. 255.

<sup>2)</sup> St. Martin von Lucca, crp. 216.

<sup>8)</sup> Kunstgeschichte des Altertums und des Mittelalters, crp. 503.

дверяхъ Монреале-удовольствіе, съ какимъ Ной пьетъ вино, н'вжность, съ какою Адамъ смотрить на свою супругу и т. п. Циммерманъ, признающій и въ тосканской пластик свойственное характеру южнаго народа формальное направленіе, которое, по его мижнію, сказывается въ томъ, что въ раннихъ своихъ произведенияхъ она обращается не прямо къ натуръ, а къ «выродившемуся византійскому искусству» (напр. въ упомянутыхъ нами выше работахъ Груамона, Адеодата, Генриха, Родольфина, канедръ въ S. Leonardo во Флоренціи) или древне-христіанскимъ образцамъ (напр. въ купели S. Frediano въ Лукив 1), склоненъ видеть въ Бопанив 2), а также въ другомъ работавшемъ въ Тосканъ художникъ, Бидуинъ 3), который, какъ и Бонаннъ, отличается сравнительной индивиндуальностью своихъ образовъ (см., напр., рис. 6, особенно менъе совершенныя въ формальномъ отношеніи боковыя сцены) уроженцевъ съверной Италіи. Дъйствительно, произведения ломбардскихъ художниковъ, какъ по богатству фантазін, такъ и по сил'в выраженія вначал'в стоять выше тосканскихъ. Такъ, въ концъ XI-го или первыхъ годахъ XII-го ст. на фасадъ моденскаго собора исполненъ мастеромъ Вильгельмомъ рядъ сценъ изъ ветхаго завъта, фигуры которыхъ, напр. Адамъ п Ева, выслушивающіе свой приговорь посл'я гр'яхопаденія, или Канпъ, онравдывающійся предъ Богомъ, при всей грубости работы, останавливають зрителя удивительной свёжестью чувства и мёткостью характеристики. Тъмъ же направлениемъ, но въ болье культурной формъ отличаются изображенія на правой створъ бронзовыхъ дверей S. Zeno въ Веропъ и принадлежащія ръзцу художника Николая сцены изъ новаго завъта на порталъ феррарскаго собора. Особеннаго же вниманія заслуживають скульптуры Бенедетто Антелами. Уже въ одной изъ раннихъ его работь, снятін со креста, составлявшемъ часть разрушенной теперь канедры и носящемъ еще всв признаки арханзма, ему удается передать и спокойствіе смерти на лицъ Христа, и благоговъніе снимающаго его Никодима, и глубокую грусть Іоанна, и контрасть между скорбящими женщинами направо и равнодушно присутствующими при событіи вопнами пальво оть

<sup>1)</sup> Oberitalische Plastik, 48, 49.

<sup>2)</sup> Kunstgeschichte, 503.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Oberitalische Plastik, 49 прим.

Спасителя. Еще большей выразительности достигають его фигури в капителяхъ колониъ, поддерживавшихъ упомянутую канедру. Напр., стыдъ и горе прародителей при изгнаніи ихъ изъ рая изображень съ такой силой, что заставляють совершенно забывать о ихъ весовершенствъ въ техническомъ отношеніи. Тамъ, гдъ ему приходита иметь дело съ фигурами болье значительныхъ размеровъ, какови фигуры въ люнетахъ пармскаго баптистерія или Давидъ и Езекінль на фасадъ Borgo S. Donnino, Бенедетто впадаеть въ большую условность и неподвижность, но въ мелкихъ работахъ тъхъ же церивей, напр., въ рельефахъ на пилястрахъ дверей пармскаго баптистеры (особенно въ напвномъ, искреннемъ изображении дълъ милосердя) или на его архитравахъ (особенно въ фигурахъ предвиушающахъ блаженство праведниковъ и повергнутыхъ въ уныніе грѣшниковъ) онъ выказываеть замівчательную способность нівсколькими чертам раскрывать передъ зрителемъ внутренній міръ изображаемыхъ ниъ лицъ. Спльное впечатление производить также его разъяренный, по выраженію Циммермана, какъ бы приготовляющійся къ скачку левь, поддерживающій купель въ пармскомъ баптистеріи 1). Но въ ХШ вікъ стиль ломбардскихъ скульпторовъ вырождается не только количественно, но и качественно. Последнимъ изъ дошедшихъ до насъ произведеній, гдъ сохраняется еще въ полной мъръ свъжее, непосредственное чувство ломбардской пластики, можеть считаться сдізланный изъ серебра и золота алтарь въ церкви св. Амвросія въ Миланъ <sup>2</sup>), который на передней сторонъ изображаеть возсъда-

<sup>1)</sup> Tame me, 33, 34, 65, 81, 84, 107, 111, 123, 127, 139, 143.

в) Несмотря на целый рядъ свидетельствъ, между прочимъ, помещенную на самомъ алтаръ надпись, отпосящихъ это произведение ко времени епископа Ангильберта II, т. е., къ IX ст., Циммерманъ (Oberitalische Plastik, стр. 178—196) ва основания стилистическихъ соображений, именно, на основании того, что рельефы имъють не византійскій, а западный характерь, что вь то же врем они не могуть принадлежать итальянцу IX выка, котта сыверно-игальянская пластика находилась подъ вліяніемъ лангобардскаго орнаментальнаго стиля, а также и немецкому художнику, ибо раньше Х в. в. ды не знаемъ ни одной значительной работы германской скульнтуры, приходить , къ заключению, что рельефы перел ей занкан одновременно съ реставранией цег ва стороны разсматриваемаго алтаря в ныхъ несколько позднее, и объясняеть ег (овъ 1196 г., а рельефы трехъ осталі Т, женіскъ, что она была воспроизведена съ дящуюся на алтаръ надпись предполс вняго алгаря, который, действительно, г из разрушеннаго при паденіи купола дре.

ющаго во славъ Христа, символы 4-хъ евангелистовъ, 12 апостоловъ и сцены изъ жизни Спасителя, на задней-двухъ ангеловъ, **чв** внчаніе св. Амвросіемъ епископа Ангильберта и золотыхъ дѣлъ мастера Вульвинія и сцены изъ жизни св. Амвросія, на боковыхъ сторонахъ-святыхъ и ангеловъ. Движеніе, съ которымъ Богородица приподнимается съ своего сиденія навстречу ангелу, жесть одного изъ пастуховъ, поднявшаго вверхъ руки при видъ младенца Христа, поза осущающаго кубокъ гостя на бракъ въ Каннъ Галлилейской, или апостола Петра въ сценъ преображенія, заслоняющаго себъ отъ сильнаго сіянія глаза, поспъшность убъгающихъ изъ храма торговцевъ, испугъ Амвросія и его коня, вызванный раздавшимся къ Амвросію сь неба голосомъ, радость святого во время принятія имъ крещенія и участіе, съ какимъ совершаеть это таинство епископъ, сонливое состояніе святого, во время котораго онъ быль похищень въ Туръ, вниманіе, съ какимъ въ этой же сценъ одинъ изъ церковно-служителей углубился въ чтеніе, бережное, любовное отношеніе Амвросія и другого лица къ тълу св. Мартина, которое они кладуть въ гробъ, воодушевленіе ангела, нашептывающаго слова пропов'єди св. Амвросію-всі эти мотивы проникнуты несомнівнной оригинальностью замысла и исполненія. Что же касается остальныхъ приводимыхъ Циммерманомъ произведеній ломбардской скульптуры, которыя могуть быть отнесены къ первой половинъ XIII в., то, какъ и указываетъ этотъ ученый, некоторыя изъ нихъ, правда, проявляють натуралистическія тенденців въ передачі головъ, но натурализмъ ихъ лишенъ всякой жизненности, и большинство изъ нихъ носять совершенно шаблонный характерь 1). Поэтому, если справедливо, что панболве жизненные соки тосканской скульптуры проникли въ нее изъ съверной Италіи, то не менъе справедливо, что возникшія, хотя и подъ вліяніемъ съверной Италіи, но именно въ то время, когда она утратила эти соки, скульптуры луккскаго собора по бокамъ главнаго портала и статуя св. Мартина на фасадъ должны

быть исполневъ при Ангильбертъ, и съ котораго въ новомъ произведени заимствована была также и большая часть раздъляющихъ на поля его стороны эмалей.

<sup>1)</sup> Отличительной чертой этихъ произведеній Циммерманнъ (указ. сочин., стр. 165) считаетъ пхъ "антикизированіе", при чемъ имбетъ въ виду подражаніе, какъ древне-христіансвимъ и византійскимъ, такъ и собственно античнымъ памятникамъ. По этому поводу мы должны замътить, что, если въ нъвоторыхъ

въ качествъ отличительнаго отъ современныхъ имъ произведеній итальянской пластики признака пріобръсти въ нашихъ глазахъ не сдержанность въ изображеніи душевныхъ аффектовъ, а именно тъ проблески выразительности, на которые было указано нами выше.

Но представляя себъ, такимъ образомъ, предшествовавшую Николо въ Тосканъ скульптуру въ иномъ свътъ, нежели Шмарсовъ, мы не можемъ согласиться и съ точкой зрънія на нее Вентури '), который не только видить въ ней зачатки присущихъ, по его мнънію, лишь позднъйшимъ произведеніямъ Николо «теплоты и жизни», но признаетъ эти свойства въ ней осуществленными уже въ такой мъръ, что знакомству Николо съ тосканской скульптурой приписываетъ переворотъ, совершившійся, какъ онъ думаетъ, въ его стилъ уже послъ того, какъ онъ, воспитанный на классически правильныхъ, но болъе холодныхъ образцахъ южной Италіи, создалъ, пере-

работахъ съверно-итальянскаго искусства, напр., въ геніяхъ съ опровинутыми факелами на фасадъ моденскаго собора (см. тамъ же, стр. 38) или упомянутыхъ уже изображеніяхъ нармскаго бантистерія, и возможно предполягать непосредственное изучение античныхъ образдовъ, то Циммерманъ, какъ намъ кажется, отводить эгому изучению слишкомъ большую долю. Напримеръ, находя, что одежда Христа и двухъ апостоловь, изображенныхъ на балдахинъ надъ только что упомянутымъ алтаремъ въ церкви св. Амвросія въ Миланъ, "плотно облегаетъ члены, даже тамъ, гдв по естественному ея расположению это не могло бы имъть мъста", опъ объясняеть эту особенность темь, что "кудожникъ видъль поздне-античные статун и рельефы и заимствоваль у нихъ манеру обозначать формы тела какъ бы сквозь намоченное передъ одеваниемъ платье". Между тьмъ ота особенность одна изъ характерныхь для византійскаго искусства, и то обстоятельство, что оба апостола принимають оть Христа книги покрымыми руками, скорбе указываеть на подражаніе именно византійскимь, а не античнымь образцамъ, темъ боле, что изучение техъ же образцовъ следуеть предположить и въ рельефахъ одновременно, въроятно, съ балдахиномъ вознившаго алгаря, где въ одной изъ сценъ Христосъ, по указанію Циммермана, благословляеть по-греческому обряду. Но мы не станемь останавливаться на вопрось о томь, насколько "чисто вибшній" характерь замічаемых віз сіверно-итальянской пластикъ огголосковъ античнаго искусства зависить отъ пользованія ею не прямо античными, а лишь сохранявшими античную традицію образцами. Для насъ важно то, что и Циммерманъ считаеть подражание античнымъ памятникамъ въ этой пластик в чисто внышнить, результатомы чего, вы поздныйшихы ся произведения. въ противоположность произведениямъ Николо Пизано, явился "вялый, безсодер жательный, совершенно бездушный, неподвижный, окоченымий классицизмы".

<sup>1)</sup> Rivista d'Italia 1898, crp. 5-17.

селившись въ Тоскану, свою пизанскую каеедру, какъ будто эта каөөдра съ ен несомивнио уже патетическими образами (каковы, напр., лицо старшаго изъ царей, женщины и Іоаннъ въ сценъ распятія и т. д.) дальше отъ позднайшихъ работъ Николо, въ томъ числа и сіенской канедры, о которой спеціально говорить Вентури, нежели все еще робкія, арханческія, едва дерзающія уклоняться отъ вертикальной линіи фигуры луккскаго собора. Въ отличіе отъ этой точки зрвнія мы думаемь, что Николо и въ смыслв оживленія отдъльныхъ фигуръ, которымъ онъ сообщилъ небывалыя до него вкразительность лицъ, движеніе тёль и драпировокъ, и въ смыслё ихъ болье сложной группировки, которан давала возможность увеличивать ихъ число, не увеличивая занимаемаго ими поля, и въ смыслъ, наконецъ, ихъ болве твсной связи съ архитектурными частями, изъ которыхъ онъ выростають совершенно органически, тогда какъ въ болъе рапнихъ произведенияхъ представляются, по выражению Циммермана, какъ бы приклеепными къ фону, настолько уже въ первой извъстной намъ работъ своей удалился отъ своихъ предшественниковъ, что, если, какъ сказано, мы и признаемъ тосканскую скульнтуру наиболье подходящей въ Италіи почвой для возникновенія его стиля, то невольно приходимъ къ мысли объ особомъ на эту почву при появленін Николо воздійствін, тімь боліве, что съ источникомъ предполагаемаго нами воздействія птальянская скульптура, повидимому, была знакома и раньше Николо.

## XII.

Именно, уже до Николо мы встрвчаемъ въ итальянской скульптурв следы, оставленные вліяніемъ на нее свверной пластики. Въ одномъ изъ произведеній Вероны, напр., которая по своимъ политическимъ отношеніямъ особенно тесно была связана съ Германіей, на левой стороне бронзовыхъ дверей церкви S. Zeno, имеющихъ весьма близкое сходство съ дверями гильдесгеймскаго собора, возможно даже прямо предполагать немецкую работу '). Но мы имеемъ въ виду не германское, а другое, не мене очевидное въ итальянской скульптуре французское вліяніе. Такъ, на архивольте одного изъ порталовъ моденскаго собора изображена осада какого-то города,

<sup>&#</sup>x27;) Zimmermann. Oberitalische Plastik., стр. 59.

причемъ имена дъйствующихъ лицъ, обозначенныя надписями, какъ напр., Artus de Bretania, несомивнио заимствованы изъ возникшихъ во Франціи сказаній і). На портал'в веронскаго собора пом'вщены изображенія Роланда и Оливье 2). Эти заимствованія, правла скорфе носять литературный характеръ и подтверждають въстный фактъ распространенія въ Италіи французской поэзін 1 но въ итальянской скульптуръ существують и такія черты, которыя свидетельствують о вліяній на нее самаго стиля французскаго искусства, и которыя мы находимъ въ произведеніяхъ наиболъе значительнаго изъ предшественниковъ Николо - Бенедстю Антелами. Общее сходство фигуръ Бенедетто на порталахъ парискаго баптистерія съ фигурами южно - французской скульптуры было уже замвчено Фротингамомъ 1). Согласно указанію Пиммермана 5) это сходство, именно съ фигурами на фасадъ св. Трофима въ Арлъ, доходить до такихъ частностей, какъ способъ передачи волось, которые въ обоихъ случаяхъ или раздъляются на инрокія пряди и обозначены штриховкой или изображены въ винь мелкихъ колецъ. Прибавимъ, что и въ композиціяхъ своихъ Бенедетто очень близко держится южно-французскихъ образцовъ: напр., въ люнет в пармскаго баптистерія (рис. 23), въ сценъ поклоненія волхвовъ, онъ почти буквально повторяеть фигуры и расположение ихъ на лѣвомъ порталѣ церкви S. Gilles 6), гдѣ совершенно такъ же, какъ и у Бенедетто на правой сторонъ рельефа помъщаются силящій въ профиль Іосифъ и спускающійся къ нему со свиткомъ ангель, въ серединъ Богородица съ Христомъ, а на лъвой сторонъ-три волхва, хотя и безъ летящаго надъ ними ангела. Этому вліянію на Бенедетто южно-французской скульптуры, возникшей въ странъ, «гдъ постоянными образцами служили сохранявшіяся въ большомъ числъ пре-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 86.

<sup>3)</sup> См. E. Gebhart. Les origines de la renaissance en Italie. Paris, 1879, стр. 201 и слъд.

<sup>\*)</sup> The revival of sculpture in Europe in the thirteenth century, I, crp. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Указ. соч., стр. 155.

<sup>6)</sup> H. Revoil. Architecture romane du midi de la France. Paris. 1879, II, pl. LIX, LX, LXI, LXI bis.

красныя античныя произведенія > 1), быть можеть, въ еще большей степени, нежели изученію византійскихъ или непосредственно античныхъ образцовъ обязаны своимъ происхожденіемъ и тѣ античные отголоски въ его фигурахъ, о которыхъ говорено было выше. На сходство между романскими скульптурами Франціи и Италіи, и при томъ не одной съверной, но и Тосканы, обращаеть внимание также Шмарсовъ 1), указывая особенно на остатки рельефовъ одного церковнаго портала около Neufchâteau, изображающими входъ въ Іерусалимъ, Богородицу съ Христомъ, поклонение царей, благовъщение пастухамъ, бъгство въ Египеть, совъть Ирода и избіеніе младенцевъ «въ такомъ стиль, который во всвят отношеніяхъ находить себь аналогію со скульптурами на порталахъ S. Andrea въ Пистойъ, S. Salvatore въ Луккъ, S. Casciano въ Пизъ и т. д.». Еще важнъе для насъ отмъченный Циммерманомъ у того же Бенедетто факть вліянія на итальянскую ранне-готической французской пластики. Такъ, если узкая, не расширяющаяся кверху форма изображаемыхъ Бенедетто коронъ, употребительная въ шартрскихъ скульптурахъ, находитъ свое подобіе и въ произведеніяхъ Прованса, то другой видъ головныхъ уборовъ у Бенедетто-плотно прилегающія къ головъ, граненыя шапки, совершенно необычныя въ итальянской скульптуръ, встрвчаются намъ впервые именно на порталв шартрскаго собора. На томъ же портал'в усматриваеть Циммерманъ обыкновеніе украшать верхнюю часть капителей твми маленькими зданіями, состоящими изъ возвышающихся надъ арками фронтоновъ и башенками между ними, которые мы видимъ на капителяхъ, поддерживавшихъ каеедру Бенедетто (теперь въ пармскомъ музев) и на фасадъ Вогдо S. Donnino. Присоединимъ сюда съ нашей стороны указаніе на волнообразную почву, которая у Бенедетто, такъ же какъ и въ люнетахъ шартрскаго собора 3), составляеть подножіе фигуръ.

Этотъ-то проникшій уже въ скульптуры Бенедетто готическій стиль, но въ его позднъйшемъ, высшемъ фазисъ развитія отразился, по нашему убъжденію, и въ искусствъ Николо, при чемъ къ пизан-

<sup>1)</sup> Объ античномъ вліянін въ провапсальскихъ скульптурахъ см. V ö g e. Die Anfänge des monumentalen Stiles im Mittelalter. Strassburg. 1894, стр. 101 и слъд.

<sup>2)</sup> Repertorium für Kunstwissenschaft, B. XV, s. 179—180.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Изображеніе у Vöge на таблицѣ вь концѣ книги.

скому художнику нёть никакого повода примёнять ту догадку о путешествін во Францію, которую Циммерманъ дълаетъ относителью Бенедетто, ибо, если во время возникновенія первой изъ датированныхъ работъ Бенедетто, исполненной имъ въ 1178 г. каеедри. нельзя указуть никакихъ иныхъ признаковъ готическаго вліянія въ Италін, то д'ятельность Николо принадлежить уже такой эпохі, когда не только въ Италіи вообще, но и въ частности въ Тосканъ, стала распространяться готическая архитектура 1), и связь Николо съ готическимъ искусствомъ обнаруживается прежде всего именно его знакомствомъ съ этой архитектурой, о которомъ мы заключаемъ не на основаніи приписываемых вему преданіемь, но, быть можеть, совствить не имъ построенныхъ готическихъ зданій, каковы, напр., церкви св. Екатерины и св. Миханла въ Пизъ, а на основани самой его пизанской канедры, и которое было отмичено уже Доббертомъ 3). «Колонны, поддерживающія поль, говорить Добберть, хотя и соединены между собой круглыми арками, но въ каждую изъ этихъ арокъ вдёлано по три меньшихъ, которыя своими острыми виступами (Nase) гораздо болве напоминають просвыты готическихъ оконъ, нежели трехлопастныя арки переходнаго стиля». Действительно, совершенно ту же форму встречаемъ мы, какъ въ некоторыхъ французскихъ церквахъ, напр., на порталъ St. André en Terre Plaine, такъ и въ наследовавшихъ ихъ стиль церквахъ Италіи, напр., въ монастыряхъ Fossanova, или S. Martino въ провинціи Витербо 3. Самая форма круглой арки, которую Добберть объясняеть тыс, что готика въ Италіи не имъла такого строгаго и последовательнаго

¹) Первый извъстный намъ въ настоящее время намятникъ готической архитектуры въ Италіи представляетъ находящаяся къ югу отъ понтійскихъ бологь въ церковной области церковь Fossanova, начатая въ 1187 году. Почти одновременно съ окончаніемъ этого зданія заложена была (освященная въ 1217 г.) церковь въ аббатствъ Саватагі въ римской же области. Въ 1218 г. мовахачи Сазатагі начата постройка церкви въ S. Galgano въ окрестностяхъ Сіены, которая въ свою очередь послужила прототиномъ самаго знаменитаго намятика готической архитектуры въ Тосканъ—сіенскаго собора (начатаго въ 1259 г.). Е n l a r t. Origines françaises de l'architecture gothique en Italie, Patis. 1894, р. 10—17.

<sup>2)</sup> Ueber d. St. N. P., crp. 3.

в) Enlart., стр. 258, рис. 92; стр. 95, рис. 29; стр. 84, рис. 25.

развитія, какъ на съверъ, получаетъ благодаря изследованію Анляра, установившаго происхождение итальянской готики изъ Бургундін, нное осв'ященіе. «Если въ изв'ястныхъ случаяхъ, говорить онъ, употребленіе стрівличатой арки представлялось, какъ наилучшее разрѣшеніе (строительныхъ задачъ), то по большей части не было никакого основанія применять ее въ дверяхъ, окнахъ и аркадахъ. Воть почему въ Бургундін, какъ и во многихъ другихъ областяхъ, встрвчаемъ мы въ подобныхъ случаяхъ сохранение полуциркульной формы арокъ даже въ позднихъ памятникахъ готическаго стиля > 1).--«Точно такъ же и въ капителяхъ, продолжаетъ Доббертъ, по моему мненію, выражается характерь итальянско-готическаго стиля; хотя художникъ и сохранилъ листья аканта, онъ не придалъ ему стиливаціи, какъ это мы видимъ въ коринеской капители, но отнесся къ нему более натуралистически; чрезмерная пышность, которой онъ здъсь отличается, находится въ ръшительной противоположности, какъ съ античнымъ искусствомъ, такъ и съ условно и скудно стилизованными капителями романо-византійскаго періода. Итальянскій мастеръ обращается здёсь съ роднымъ своимъ листомъ аналогично тому, какъ съверная готика пользовалась для декоративныхъ лей дубовымъ или винограднымъ листомъ». И это замъчаніе Лобберта находить себъ полное подтверждение въ колоннахъ готическихъ церквей Италіи, особенно колоннахъ въ Fossanova съ ихъ загнутыми, пушистыми концами, причемъ следуетъ только добавить, что и французскіе образцы этихъ церквей пользовались не одними дубовыми или виноградными, но неръдко именно тъми же акантовыми листьями <sup>2</sup>).

Но близость пизанскаго художника къ готическому искусству сказывается не въ одной только архитектурной сторонъ его произведеній: и въ фигурныхъ его композиціяхъ многіе мотивы авляются типическими особенностями того же готическаго искусства. Очень важныя указанія въ этомъ отношеніи даетъ изслъдованіе

<sup>2)</sup> См. тамъ же, стр. 100, табл. XVIII и рис. на стр. 286 и 287, также указываемое Анляромъ изображение капители санскаго собора у Віоле ле Дюка (Dictionnaire raisonné de l'architecture française, VIII, рис. 49), которое онъ со-поставляетъ съ капителями каседръ въ сіснскомъ соборѣ, Пизѣ и Пистойѣ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 255. Сгрѣльчатая арка встрѣчается у Николо на луккскомъ рельефѣ.

I The the several and the second of the seco THE REST OF THE PARTY OF THE PA AND THE PROPERTY OF THE PARTY O to the state of th MARIE TO DESCRIPT THE PLAN BELLEVILLE OF THE PARTY OF THE PERSON OF THE rational lines around to be unus, as the me could орган я эт тини в тин пить одиния эт форму, которы LA RECTOR DES L'ARRIVERS NUMBERS NUMBERS NE CA, TO SE ит чета пентання. Пійствичьки, во пинанскій взеерв, в ташке во пен и 1 и и В години ве петереби у Наполо зва-MUNICIPAL PARTY PARTY FAIR OF CHIEF PARTY OF THE TARK, TOTAL REP-BLE THEFT IS BUSTOMERS THE HEART BENTTER BY WITHER OFFICER IZ SUPER THE REAL TO HEAVETTER, THERETON DETERMINED HONGE ть мі тіл. Уличасти гъ вин винання в праканість антич FACE THE REPORTS I THE RESIDENCE INTERPRETARE 30 TH . 27 3-2 H 350 THE . 31 AMERIC PT TO MOTHER HORIOTHE вына и оправым быть инображень вы попорежения теперы и по-THE SE COURSE FOR THE WAS DESIGNED BY ASSESSED HOPELE AVEC. чили сборь Ех шена перинения выходях вигорые въ древива-MINIS DECEMBERS EXPONENTS ONE EXPONENTIATION TO INC. мужетей Арима Болория, причень первый изы нихы инпы MAN CONTRACTOR TINES EN LIBER. PARTECRE ECRYCTBO OROHYMTEMBIO PUTER BULL TY CE-MY. TIS TERMIN DAINED THE MCHOTHELD CHOC HAморене и и месть Хретту свей мув. а пое другихь съ дарами ил румать стеать сваме. и нахолящёся ближе въ старшену средиля по возрасту указменеть минишему на звіжду. Хоти въ пизансиля качелей Николо, помбетивь средняго по возрасту царя съ краю гручны и заставивь его также преклонить кольни, и отступиль оть мей схеми, Бальдеріа однаво совершенно правъ, говоря, что стиш лирить стариних волхвовь носять отнечатокь готическаго искусства.

<sup>1)</sup> Archivio storico dell'arte. 1898, crp. 119-132, 158-171 ii 310-320.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О сравантельно раннемъ происхожденія этого мотява во французскомъ некусстві, свиділельствуєть изображеніе его на покол'я находящагося въ Луврі свизатного образа Богородицы, гдѣ на одной изъ створъ ноги распятаго Хряста прибиты еще двумя гвоздями. (Annales archéologiques, XXVII, стр. 107).

Слѣдуеть даже прибавить, что именно второй по возрасту волхвъ особенно наглядно свидътельствуеть о вліяніи этого искусства, ибо поза его, особенно положеніе рукъ, одну изъ которыхъ онъ протягиваеть для поднесенія дара, а другую положиль на кольно львой ноги, настолько своеобразна, что едва ли случайнымъ совпаденіемъ можно объяснить повтореніе этой позы въ изображеніи старшаго изъ царей на ивкоторыхъ готическихъ памятникахъ, какъ напр., на пластинкъ изъ слоновой кости изъ собранія В. Метплера во Франкфуртъ на М. (рис. 50) 1). Въ готическомъ же искусствъ, по

указанію Бальдоріа, встрвчается мотивъ служителя, который держить въ поводу трехъ лошадей. Этимъ готическимъ заимствованіямъ Бальдоріа противополагаеть на пизанской каеедрв античный образъ Маріи съ ея діадемой. Не стоить ли однако Николо и въ этомъ случав гораздо ближе къ готическому искусству, нежели думаеть Бальдоріа, и не придаеть ли этотъ ученый слишкомъ боль-



Рис. 50.

шого значенія различію между діадемой, украшающей Богородицу Николо, и короной, изображеніе которой на голов'є Богородицы онъ считаеть характернымъ признакомъ французскаго, развивавшагося одновременно съ усиленіемъ во Франціи королевской власти искусства? Какъ бы то ни было, предполагая готическое вліяніе въ позднівникъ произведеніяхъ пизанской школы, изображавшихъ Богоро-

¹) Заимствовано изъ сочиненія Noack. Die Geburt Christi, стр. 8. Еще болье сходства съ изображеніемъ у Пиколо представляєть поміщенный у Du Sommerard (4-е série, pl. I) набросокъ съ развалинъ колоннады поздне-романскаго стиля въ Анжерт (по словамъ автора XII ст.), гдт на одной изъ соединяющихъ колонны аркт старшій изъ царей имтеть не только позу вгорого царя у Николо, но и сохранилъ на головт корону. Ср. также триптихъ у Maskell. (A description of the ivories ancient and mediaeval int the Scuth Kensington museum. London, 1872, стр. 69), таблицу изъ слоновой кости въ ватиканскомъ музет у Gori. (Thesaurus veterum diptychorum, t. III, 1759, tab. XXVI), миньятюру изъ псалтыри Людовика Св. у Du Sommerard, 8 s., pl. XIX.

дицу въ сценъ поклоненія и въ отдъльныхъ статуяхъ, гдъ она держить на рукахъ Младенца, именно съ короной на головъ. Бальюва называеть въ числъ этихъ произведеній и возникшую при непоспедственномъ участін Николо сіенскую канедру; къ нимъ же должна быть отнесена и статуэтка Богородицы на гробницъ св. Доминия. Въ сценъ распятія съверное искусство, какъ и Николо, вносить, согласно Бальдоріа, мотивъ лишающейся чувствъ Богородицы. Этому же искусству принадлежить отмеченный у Николо выше способь пригвожденія ногъ Христа. Бальдоріа, правда, останавливаеть винманіе на томъ, что фигура Христа сохраняеть еще свойственный предшествовавшему Николо итальянскому искусству незначительный изгибъ тъла, но, съ одной стороны, следуетъ заметить, что и въ съ верномъ искусствъ искривленная поза Христа до XIV ст. еще не становится общимъ явленіемъ 1), а съ другой, мы на основанія сказаннаго выше о сіенской канедръ никакть не можетъ согласиться съ Бальдоріа, что типично готическая поза Христа на ней должна быть отнесена на счеть Джованни Пизано. Въ связи со сценой распятія останавливаеть вниманіе у Николо родственная ей сцена снятія со креста на лукискомъ рельефъ. Фёрстеръ <sup>2</sup>), сравнивая композицію Николо съ болье ранними изображеніями того же сюжета, именно съ приведеннымъ нами выше (стр. 9) на канедръ въ S. Leonardo in Arcetri, и выдвигая болье тонкое художественное чутье Николо, особенно цънить перемъну, которой подверглась поза Христа: у Николо, говорить онъ «твло Христа (въ древнвишемъ рельеф'в сильно выгнутое) осунулось, колвни обращены въ ту сторону, съ которой его поддерживають; голова (которая въ первомъ случав держится безъ всякой опоры) свысилась здысь, слыдуя закону таготенія, на плечо и, приблизившись вследствіе того къ матери, невольно производить болье трогательное впечатльніе». Впольв признавая художественное преимущество такой позы Христа, мы не можемъ однако не отмътить ея сходства съ прилагаемымъ рисункомъ (рис. 51) изъ альбома Вилляра де Гоннекура, гдъ сохраняется н общій тонъ композиціи Николо, а также ся пирамидальное, какъ бы предназначенное для тимпана расположеніе.

¹) См., напр., наображеніе, пом'єщенное въ Trésor des églises etc. au palais du Trocadéro, t. I, № 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Geschichte d. it. K., II, s. 111.

На ряду съ перечисленными чертами, относящимися къ иконографіи отдъльныхъ фигуръ или группъ, о близости Николо къ готическому искусству свидътельствуетъ выборъ съ его стороны самыхъ сюжетовъ изображенія. Такъ, Реймонъ ') совершенно спра-

ведливо видить вліяніе готическаго искусства въ пристрастіи Николо и всей пизанской школы къ воспроизведенію сцены страшнаго суда, которая, будучи съ XII в. излюбленнымъ украшеніемъ порталовъ французскихъ церквей, гдъ она постепенно перехомила отъ «иден божественнаго величія > къ стремленію «передать весь ужасъ адскихъ мученій», отъ безпритязательнаго ея изображенія въ Шартрів и на



Рис. 51.

соборѣ Богоматери въ Парижѣ, къ болѣе обширной композиціи въ Амьенѣ и, наконецъ, достигающимъ «верха выразительности» скульптурамъ собора въ Буржѣ» (рис. 52),—была по своей сложности мало пригодна для ограниченнаго пространства, представляемаго пизанскимъ художникамъ сторонами ихъ каеедръ. Готическимъ же вліяніемъ, быть можетъ, объясняется любовь Николо къ аллегорическимъ изображеніямъ, каковы олицетворенія христіанскихъ добродѣтелей на пизанской каеедрѣ, олицетворенія схоластическихъ наукъ и снова христіанскихъ добродѣтелей — на сіенской, при чемъ въ послѣднемъ случаѣ эти добродѣтели совершенно такъ же, какъ и въ готическомъ искусствѣ, имѣютъ на головахъ царскія короны. Согласно указанію Дидрона, и за нимъ Фротингэма, аллегорическіе сюжеты, (напр., изображеніе годовыхъ работъ) встрѣчаются и въ романскую эпоху, носятъ однако же въ это время болѣе или менѣе случайный характеръ, между тѣмъ какъ въ готиче-

<sup>1)</sup> La sculpture florentine, crp. 75.

скомъ искусствъ они приводятся въ соотношенія другъ съ другомъ и получають ту же систематизацію, которою отличаются современныя имъ энциклопедіи. Цъль, преслъдуемая при этомъ готическими

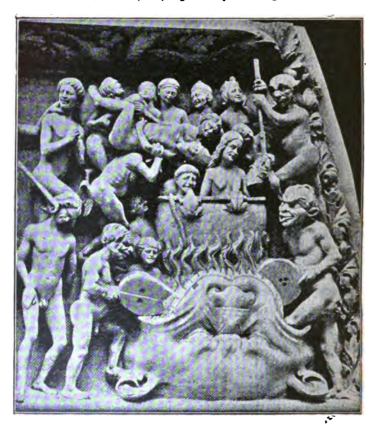


Рис. 52.

художниками, какъ и средневъковыми схоластиками, заключается, по словамъ Дидропа <sup>4</sup>), въ изображении вселенной: «это полная поэма, гдъ отражается образъ природы небесной, неорганической и органической въ первой пъсиъ, образъ науки—во второй, морали—въ третьей, человъка или исторіи—въ четвертой, и въ цъломъ—образъ всего міра». Какъ примъръ подобной «энциклопедіи въ камнъ» Дидронъ приводитъ 1800 статуй шартрскаго собора, изображающихъ вселенную совершенно по тъмъ же рубрикамъ, въ какихъ

<sup>1)</sup> Annales archéologiques, t. VI, crp. 47 H 48.

на разсматривается въ Speculum Universale Винцента де Бове. Италія, какъ зам'вчаетъ Фротингомъ '), никогда не доходила до созданія такихъ обширныхъ цикловъ. Несомн'внио однако, что присущій имъ духъ отражается уже въ каеедрахъ Николо, а еще ботіве—въ подробно описанныхъ нами скульптурахъ на фонтан'в въ Перуджін.

Тоть же духъ готическаго искусства паложилъ свою печать, какъ мы думаемъ, и на стиль Николо. Въ самомъ дѣлѣ, не составляеть ли одну изъ наиболже типичныхъ и общепризнанныхъ особенностей этого искусства отмъчениая нами у Николо тъсная связь скульитуры съ украшаемыми ею частями архитектурнаго сооруженія,—насколько, что, по выраженію Віоле ле Дюка 1) «было бы весьма трудно определить, где кончается работа архитектора и начинается работа скульптора или орнаментиста»? Едва ли также надо упоминать, особенно послё только что приведеннаго примёра шартрскихъ статуй, о поразительномъ изобиліи фигурь, покрывающихъ готическіе намятники, преимущественно порталы церквей, и производящихъ здъсь то же самое впечатлъние полноты, какое оставляють онъ на ка о едрахъ Николо. Въ этомъ отношении мы обратимъ внимание лишь на то, что именно въ готической скульптуръ, въ рельефахъ, запимающихъ поля тимпановъ (ср. рис. 52), а еще более въ мелкихъ работахъ изъ кости (ср. рис. 50), мы встръчаемъ примъненіе той многопланной, живописной группировки, которая поражаеть насъ такой неожиданностью, когда мы переводимъ взоръ съ праваго, исполненнаго предшественниками Николо портала луккскаго собора на лъвый, украшенный его собственными рельефами. Наконецъ, что касается отличающаго Николо стремленія къ выразительности и характерности отдёльныхъ фигуръ, то о томъ же стремленіи готическаго искусства свидътельствують уже нъкоторыя особенности иконографіи, которыя, какъ напр., образъ измученнаго страданіями Христа, лишающейся отъ горя чувствъ или любующейся своимъ сыномъ Богородицы, получили черезъ это искусство свое распространеніе, и если указанное стремленіе находило въ немъ противовъсь въ архитектоническомъ принципв, то мнвніе Шпрингера з), что этоть прин-

<sup>1)</sup> Указ. выше сочии., II, стр. 7 и 8.

<sup>2)</sup> Dictionnaire raisonné de l'architecture française, VIII, crp. 172.

B) Handbuch der Kunstgeschichte, 5-e Auflage, 1898, II, crp. 228 z czbz.

ципъ пагубно отразился на жизненности готическихъ изображени, справедливо только по отношенію къ начальному періоду готик когда художники не овладѣли еще вполнѣ своими средствами, и по позднѣйшему, когда у нихъ, повидимому, все сильнѣе сказиваето желаніе производить эффекты при помощи контрастовъ между примыми линіями архитектуры и причудливыми очертаніями пластических образовъ. Въ ХШ же вѣкѣ, и при томъ во Франціи, въ соборахь Парижа, Шартра (поперечный корабль), Амьена, Реймса, Буржа, го-



Рис. 53.

тическая скульптура, быть можеть, именно вследствіе необходимости прим'вняться къ узкимъ простравпилястровъ, заставившей художниковъ тщательнее изучать законы движенія челов'вческаго тьла, достигаеть, какъ показываеть, напр., относящаяся къ первыть годамъ построенія амьенскаго собора (съ 1220 г.) статуя Богородицы съ южнаго портала на его главном фасадъ (рис. 53), даже въ украшающихъ эти пилястры фигурахъ, не говоря уже о тёхъ случаяхъ, когда она, какъ въ рельефахъ, была менъе стъснена формами архитектуры, невиданной въ романскогъ искусствъ свободы и естественности исполненія. Въ изображе**указанію** ніи головъ. согласно Шпрингера, скульптура эта обыкновенно не выходить еще за предълы общихъ типовъ; для того, чтобы оживить ихъ она прибъгаеть

иногда къ условностямъ, напр., къ такъ часто повторяющейся и прому невольно напоминающей арханческую улыбкъ (рис. 55) или вособой, выражающей страдание гримасъ (рис. 52), которая, заметимъ кстати, по върному наблюдению Реймона 1, имъетъ больше

<sup>1)</sup> La sculpture florentine, I, cTp. 71.

сходство съ подобнымъ же пріемомъ у Николо і). Но и Шпрингеръ принужденъ согласиться съ тімъ, что «жизненной силой дышатъ лица почти каждой фигуры на порталахъ и пилястрахъ» (ср. рис. 54) и еще въ большей степени въ рельефахъ, гді «типическое переходитъ уже въ портретное». То же самое признаетъ и другой выдвигающій важное значеніе въ готпческой скульптурі ея архитектоническаго принципа изслідователь—Фёге, который, говоря, что архитектура «оказала рішительное вліяніе» на нее «даже во время свободнаго, натуралистическаго стиля», считаетъ однако безспорнымъ, что «къ концу XII в.» въ готической скульптурі «совершился могучій подъемъ; різецъ сталъ смілье, техника свободній, изученіе натуры сділало непредвидівные успітки, органическая жизнь охватила фигуры, проникла въ орнаменты» готорительной сміти визинь охватила фигуры, проникла въ орнаменты»

Въ противоположность взгляду Шприпгера и отчасти Фёге въ мивніп другихъ ученыхъ готическая скульптура, начавшая уже въ XII в., по словамъ Гонза 3), замънять «безличное и, если можно такъ выразшться, безразличное обобщение романскихъ типовъ, примънение въ нихъ іератическихъ каноновъ-проявленіемъ индивидуальнаго творчества, которое обращалось непосредственно къ натуръ, въ ней искало образцовъ и пыталось передать ихъ смыслъ» пріобрела, пользуясь выраженіемъ Бальдоріа, такую «прерогативу веризма», что для тёхъ изъ нихъ, которые согласно столь распространенной точкъ зрънія видять въ античныхъ заимствованіяхъ Николо средство къ достиженію главнымъ образомъ формальной красоты, именно выразительность и характерность этой скульптуры являются основаниемъ отрицать всякую связь ея со скульптурами Николо. Такъ, Реберъ '), опредъляющій основныя черты готической скульптуры, какъ «выраженіе чувства к живость действія», и допускающій ея вліяніе на Джованни Пизано, утверждаеть, что собращение къ античнымъ памятникамъ Николо представляеть существенно отличный и даже противоположный элементь сравнительно съ идеаломъ готической пластики». Того же мнвнія, очевидно, держится Куражо, который, считая рвшительнымъ последователемъ готики Джованни 5), усматриваетъ, какъ мы уже

<sup>1)</sup> Ср. сказанное на стр. 63—64.

<sup>2)</sup> Указ. соч., стр. 321.

в) Louis Gonse. La sculpture française depuis le XIV siècle, стр. 9.

<sup>\*)</sup> Fr. v. Reber. Kunstgeschichte des Mittelalters, Leipzig, 1886, crp. 569 x 567.

b) См. указанное на стр. 53 мѣсто.

знаемъ, коренное различіе между его стилемъ и стилемъ Николо. Только что упомянутый Бальдоріа і) отступаеть оть мижнія Куражо лишь въ томъ, что и въ следовавшей за Николо итальянской скулытуръ признаетъ готическое вліяніе съ большими ограниченіями, ябо находить, что и въ этой скульптуръ свойственные искусству Николо «веліїчіе замысла и выполненія», «иногда также идеальные, заимствованные у античныхъ образовъ типы фигуръ, равно какъ и благородство и которых в композицій сохранялись такъ же, какъ сохранялась въ нихъ всегда живая любовь къ античному искусству». Но если раньше мы старались показать, что подражание античнымы памятникамъ у Николо не только не исключало съ его стороны стремленія къ выразительности и характерности, но имело это стреминіе главнымь своимь основаніемь, то, говоря о готической скульптуръ, мы прежде всего должны замътить, что, хотя присущее ей стремленіе къ выразительности и характерности повело ее далеко за предёлы античныхъ типовъ, къ «впадающимъ въ грубый реализиъ, отличающимся недостаткомъ простоты въ выборъ формъ и мъры въ изображеніи чувствъ скульптурамъ XIV ст., что, впрочемъ, случилось отчасти и съ пизанской школой, то въ эпоху, когда могъ познакомиться съ готической скульптурой Николо, и вообще, до конца XIII ст., въ фигурахъ названныхъ выше соборовъ, она, по свидътельству тъхъ же Ребера <sup>2</sup>) и Куражо <sup>3</sup>) далека была отъ подобныхъ крайностей, сохраняя вполнъ идеальный типъ, и Реймонъ 4) совершенно правъ, когда онъ утверждаетъ, что для характеристики этой скульптуры приходится употреблять тв же выраженія «величіе, достоинство, царственная сила», которыя мы примъняемъ къ созданіямъ Николо. Мало того, эта скульптура не только не была по духу своему враждебна античному искусству, но и не разъ ему подражала. Достаточно посмотръть на способъ изображенія волосъ, на покрой и складки плаща приводимой на рис. 54 статуи съ главнаго портала реймскаго собора, чтобы убъдиться въ томъ, что источникомъ вдохновенія художника послужили античные образы. Не менъе разитель-

¹) Archivio storico dell'arte, 1889, стр. 255 и слъд.

<sup>2)</sup> Указ. соч., стр. 535.

<sup>3)</sup> YEAR. CON., CTP. 7. CM. TAREME Emile Molinier. Histoire générale des arts appliqués à l'industrie du V à la fin du XVIII siècle. 1896. I, Ivoires, crp. 181.

<sup>4)</sup> La sculpture florentine, I, crp. 63.

ный примъръ такого вліянія античнаго искусства указываеть на томъ же порталь Деіо 1) въ статуяхъ Марін, которая «своей повой,

движеніемъ рукъ, расположеніемъ одежды напоминаеть Ливію Museo Borbonico, убранствомъ волосъ и способомъ, какимъ ея палла покрываетъ голову-геркуланку въ Дрезденв, и Елизаветы, которая «имветь видъ совершенной матроны съ плотно прилегающей на груди и тев паллой, съ освняющей лобъ повязкой». Едва ли также возможно какое-либо сомнъніе относительно образцовъ, послужившихъ для статуй апостоловъ на коръ Sainte Chapelle, одну изъ которыхъ, съ ея головой Зевса, воспроизводить нашъ рисуновъ 55-й. И свидетельствомъ того, что это подражание античнымъ памятникамъ не было случайностью, что это подражаніе и стремленіе къ жизненности изображенія не были разнородными, противоръчивыми началами, является тоть факть, что, какъ въ итальянскомъ, такъ и въ готическомъ искусствъ, оба эти начала способны были руководить деятельностью одного и того же художника.

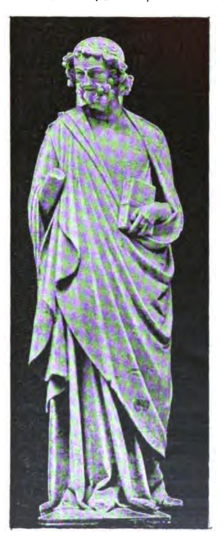


Рис. 54.

Говоря такъ, мы имъемъ въ виду не разъ уже упомянутаго нами Вилляра де Гоннекура, альбомъ или записная книжка котораго, дошед-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jahrbuch der königlich preussischen Kunstsammlungen. 11-er. Band. Berlin, 1890, crp. 196.

шая до насъ, представляеть единственный документъ, дающій намъ возможность познакомиться съ личностью одного изъ смотрѣвшихъ на себя, какъ на простыхъ ремесленниковъ, и потому не обозначавшихъ своим



Piic. 44.

именами исполненных ими произведеній французскихъ мастеровъ XIII въка. Помимо спеціально интересующаго насъ теперь предмета, мы узнаемъ изъ этого альбома '). что Вилляръ, происходившій изъ селенія Гоинекуръ около Камбрэ п получившій изв'єстность, какъ строитель хора н кораблей поперечныхъ собора въ этомъ городъ (между 1227 и 1251 г.). посетиль затемь другія области Франців, Швей-

царію, Венгрію, воспоминаніе о чемъ сохраниль намъ въ своихъ рисункахъ, и такимъ образомъ получаемъ неоспоримый примъръ того широкаго распространенія, которое дъятельность готическихъ мастеровъ имѣла въ Европѣ. Другая достойная замѣчанія черта Вилляра заключается въ разносторонности его художественныхъ ивтересовъ. «По всей въроятности, говоритъ Мериме ¹), ни одинъ современный ему архитекторъ не обратился бы къ скульптору, чтобы скомпановать барельефъ, къ живописцу, чтобы сочинить образецъ сгѣнной живописи. Если бы онъ и не былъ въ состояніи самъ исполнить эти работы такъ же хорошо, какъ мастера, которыхъ онѣ составляли спеціальность, онъ во всякомъ случаѣ могъ бы направить и согласовать ихъ дѣйствія, имѣя въ виду общее впечатлѣніе отъ своей работы. Отсюда это прекрасное, поразительное единство мысли и почти исполненія въ памятникахъ готическаго искус-

<sup>1)</sup> См. пзданіе Lassus'a, стр. 44—52.

 $<sup>^2)\</sup> P\, r\, o\, s\, p\, e\, r\, M\, \acute{e}\, r\, i\, m\, \acute{e}\, e.$  Etudes sur les arts du moyen âge. Paris. 1875. CTp. 362.

ства. Все кажется задуманнымъ сразу, однимъ и тъмъ же духомъ и воплощеннымъ одной и той же рукой». Дъйствительно, рядомъ съ планами перквей, рисунками отдёльныхъ частей зданій и ореаментовъ, мебели и разныхъ механическихъ присобленій мы встрівчаемъ въ записной книжкъ Вилляра въ еще большемъ количествъ наброски, свидътельствующіе объ его занятіяхъ скульптурой и живописью, причемъ содержание этихъ набросковъ крайне разнообразно: то мы находимъ въ нихъ изображение какого-нибудь животнаго, то фигуру или цёлую сцену религіознаго характера, то схватившихся другь съ другомъ борцовъ или игроковъ въ кости, то фокусника со скрипкой и пляшущую передъ нимъ собаку и т. п. «Это былъ наблюдатель въ родъ Леонардо да Винчи, постоянно занятый своимъ искусствомъ и безъ устали изучавшій его съ перомъ или карандашомъ въ рукахъ». Что касается наиболее важнаго для насъ вопроса о стилъ Вилляра, то основнымъ его принципомъ является стремленіе не только къ жизненности, но и оригинальности образа: онъ не только старательно изучаеть натуру, не забывая присоединять къ своимъ рисункамъ, какъ напр., изображенному на XLVIII листъ льву, что онъ передалъ ихъ «al vif», не только усиленно обозначаеть мускулы (XVI, XXVII и XLII л.) и пытается усвоить себъ законы

движенія человіческаго тісла, рисуя его въ самыхъ разнообразныхъ позахъ (л. XXXIV, XXXVI, XXXVII), но и выбираетъ для изученія такіе мотивы, гдіб жизнь принимаетъ, такъ скавать, особенно индивидуальную окраску, какъ напр., въ свернувшейся въ клубокъ собакъ (XIII), въ человъкъ, упавшемъ лицомъ на скрещенныя руки (XXXII),



Рис. 56.

или стоящемъ на колѣняхъ и спрятавшемъ лицо въ складки своего плаща (XLV, рис. 56), причемъ обнаруживаетъ иногда явную склонность къ чисто живописнымъ раккурсамъ, изображая, напр., льва (XLII) или лошадь (рис. 56) повернутыми лицомъ къ зрителю.

Но, увлекаясь изученіемъ натуры, Вилляръ въ то же время, какъ намъ кажется, именно потому, что онъ цѣнитъ все, на чемъ есть отпечатокъ ярко выраженной индивидуальности, не пропускаетъ случая заносить въ свою записную книжку такіе сюжеты, которые несомнѣнно скопированы имъ съ античныхъ памятняковъ. На листахъ ІХ и ХІЛІ онъ воспроизводить, по указанію Lassus'a, античныя маски, «родъ головъ Медузы, щеки ксторыхъ покрыты листьями», на ІЛ и Lll—группы людей, сражающихся со львами, повидимому, заимствованныя съ консульскихъ диптиховъ, на LVII — человѣка, одѣтаго въ одну хламиду, напоминающаго Меркурія пли изображенія рабовъ въ старинныхъ рукописяхъ комедій Теренція, на ХХІ—быть можетъ, цѣлую неизвѣстную намъ сцену, въ которой представлено какое-то сидящее въ нишѣ со скипетромъ въ рукахъ и короной на головѣ божество (по предположенію Lassus'a, Юпитеръ), передъ нимъ алтарь съ положеннымъ на него плащомъ и около ал-



Рис. 57.

съ надгробіемъ «сарацина»

таря обнаженный человъкъ съ узкимъ покрываломъ на плечахъ, указывающій лівой рукой вверхъ, а правой держащій вазу съ выходящимъ изъ нея растеніемъ, на Хпадгробный памятникъ, который Вилляръ сопровождаеть надинсью: «de telle manière fut la sépulture d'un sarrasin, que je vis une fois> (pnc. 57); предполагаетъ Лассюсь BT. «изображеніе фасада одной изъ техъ двухъэтажныхъ гробницъ, которыя среди національностей, составлявшихъ имперію, были римскую особенно распространены у галло - римлянъ. Не столько, впрочемь, эти непосредственно скопированныя съ тичныхъ памятниковъ, сколько нъкоторыя самостоятельно co3 данныхъ Вилляромъ фигуръ, вы, напр., столь близкая по мотиву фигура Христа (рис. 58) и другія,

изображенныя на рисунках 59 и 60, свидетельствують о томъ, что, если Вилляръ мало еще чувствуеть телесную красоту античных

фигуръ, гармонію ихъ пропорпій, если драпировка его отличается иногда излишнимъ обиліемь складокь, то свойственное античнымъ фигурамъ благородство движенія, т. е. именно ихъ этическій элементь, схвачень имъ и въ тъхъ случаяхъ, когла онъ считалъ это умъстнымъ по сюжету, воспроизведень въ такой мъръ, какъ ни въ одномъ изъ романскихъ произведеній, въ томъ числъ и тъхъ провансальскихъ скульптуръ, которыя, какъ показалъФёге<sup>4</sup>),несомивнио пользовались сохранявшимисявъ южпой Францін римскими памят-



Рис. 58.

никами и, въ отличіе отъ Вилляра, обращавшагося съ своими образцами довольно свободно, съ необыкновенной тщательностью воспроизводили всѣ ихъ подробности до расположенія прядей волось включительно.

Такимъ образомъ, сопоставляя обращеніе Николо къ античному искусству со стремленіемъ готической скульптуры къ выразительности и характерности, мы приходимъ къ убъжденію, что это стремленіе въ тотъ періодъ, когда могъ познакомиться съ готической скульптурой Николо, не только не было враждебно подражанію античнымъ памятникамъ, не только не препятствовало готическимъ художникамъ, дъйствительно, къ нему прибъгать, но и впервые могло привести его къ значительнымъ результатамъ, обративъ его отъ внѣшняго и частнаго къ внутреннему и существенному. И потому наше мнѣніе отличается, какъ отъ взгляда тѣхъ изслѣдователей, которые видять въ фактъ обращенія Николо къ античному искусству основаніе отрицать всякое вліяніе на него готической скульптуры,

<sup>1)</sup> Указ. соч., стр. 108-116.

такъ и отъ взгляда тъхъ, которые, признавая въ общемъ это вліяніе, считають его лишь совмъстимымъ съ подражаніемъ античнымъ памятникамъ. Къ числу послъднихъ принадлежить, во-



первыхъ, F. de Verneilh, который еще въ 1861 году въ статъћ, озаглавленной: Le style ogival en Italie '), писалъ: «существенное отличіе Николо Пизано отъ всѣхъ этихъ скульпторовъ, которые въ Моденъ, Ферраръ, Веронъ и самой Пизъ охотно ставили свои имена на произведеніяхъ посредственнаго достоинства, заключается въ почти полномъ усвоеніи (нмъ) искусства французскихъ скульпторовъ XIII стольтія». Но такое почти полное усвоеніе французскаго стиля Вернейль видитъ въ произведеніяхъ Ни-

коло лишь въ томъ убъжденіи, что подражаніе античному искусству, побудившему, по его словамъ, Николо, «изображать безъ всякой нужды и вопреки приличію обнаженное тіло (?), придавать своимъ фигурамь чисто римскія, но короткія и плотныя пропорціи», было несущественнымъ элементомъ въ его творчествъ. Нъсколько иначе относится къ искусству Николо Cicerone 2): признавая въ этомъ искусствъ, именно «въ его декоративныхъ формахъ, въ мистицизмъ манеры» готическую окраску, но придавая гораздо большее, нежели Вернейль, значене его близости къ античнымъ памятникамъ, «доходящей до того, что онъ ихъ копируеть» — Cicerone именно поэтому находить, что, сесли выражение готика лишь съ большими ограничениями примънимо къ итальянской архитектуръ, то оно еще съ большей осторожностью должно быть примъняемо къ искусству преобразователя итальниской скульптуры». Наиболее тесную связь между Николо и готическимь искусствомъ усматриваетъ Реймонъ, многими указаніями котораго мы воспользовались выше. Однако же и Реймонъ 3), хотя и не ви-

<sup>1)</sup> Annales archéologiques, 1861, 76-77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Французское изданіе, стр. 317.

<sup>\*)</sup> La sculpture florentine, 68-71.

дить въ томъ фактъ, что Николо «вдохновлялся римскимъ искусствомъ, что онъ изучалъ его и подражалъ ему съ большей любовью, нежели всякій другой художникъ» основанія «считать его явленіемъ исключительнымъ въ міръ готическомъ», ибо «несомнънно, что въ самой Франціи въ XIII ст... античное искусство составляло предметь подражанія не только на югъ, въ этомъ Провансъ, постоянно

остававшемся столь романизованнымъ, но и въ странахъ сѣвера», хотя и замѣчаеть, что «подражаніе римскому искусству у Николо Пизано не имѣеть въ себѣ ничего нелогичнаго», тѣмъ не менѣе туть же прибавляетъ, что «римское вліяніе безъ всякаго сомнѣнія было остаткомъ средневѣкового искусства, а не зарей новой эры», какою признаетъ появленіе готической скульптуры; а въ другомъ мѣстѣ ') даже утверждаеть, что это подражаніе «настоящей причиной имѣетъ изолированность Тоскапы, которая болѣе, чѣмъ какая-либо другая страпа, сумѣла сохранить старыя латинскія традиціи, не принимая участія въ повшествахъ своихъ сосѣдей».

Въ отличіе отъ изложенныхъ мивній мы на основаніи сказаннаго выше думаемъ, что, если подражаніе Николо античнымъ намятникамъ и было болве систематическимъ, нежели въ готической скульптурв, что, впрочемъ, легко объясняется сравинтельнымъ обиліемъ въ Италіи античныхъ образдовъ, и если, съ другой стороны, въ



Рис. 60.

его произведеніяхъ пдеаль «самодовл'вющей мощи», какъ выражается Фротингэмъ <sup>2</sup>), и былъ воспринять въ бол'ве чистомъ, мен'ве претворенномъ согласно христіанскому духу вид'в, нежели въ произведеніяхъ готики, то самый факть обращенія его къ античнымъ памятникамъ, а главное, отношеніе къ этимъ памятникамъ, проникновеніе въ ихъ внутреннее содержаніе, которое въ сущности и составляеть ихъ красоту, и которое оставалось незам'вченнымъ

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 52.

<sup>2)</sup> The revival of sculpture, II, 3.

предшественниками Николо, могло быть вызвано именно знакомствомъ его съ цёнившими всякое значительное проявленіе духа художниками и нерёдко родственными по духу съ античнымъ искусствомъ произведеніями готической школы.

Косвенное подтвержденіе пашей мысли находимъ мы и въ послѣдней, давно уже, впрочемъ, высказанной, изъ извѣстныхъ намъ нопытокъ объяснить стиль Николо, о которой мы еще не упоминали, и которая принадлежитъ Куглеру '), сдѣлавшему предположеніе, что этотъ стиль стоитъ въ связи со скульптурами золотыхъ дверей фрейбергскаго собора. Несмотря на справедливое замѣчаніе Шназе '), проводящаго различіе между «нѣжной, почти излишне мягкой прелестью» скульптуръ саксонскаго мастера и «эпергическими, тяжело-



Рис. 61.

ватыми формами» Николо, первыя имѣють со вторыми несомнѣнно то общее, что представляють то же благородство типовъ, которое заставляеть и въ нихъ предполагать античное вліяніе. Но, имѣя въ виду, что указанныя Куглеромъ скульптуры составляють продуктъ весьма ограниченной по кругу своего вліянія даже въ

<sup>1)</sup> Handbuch der Kunstgeschichte. 3-e Aufrage, 1859, II, 273 w 274.

<sup>2)</sup> G. d. b. k., VII, 290, прим. 1.

Германіи южно-саксонской школы, не говоря уже о незначительности этого вліянія по сравненію съ французской скульптурой, мы останавливаемъ на нихъ вниманіе не столько потому, что онъ являются возможнымъ источникомъ стиля Николо, сколько потому, что, согласно указанію Боде і), «мы находимъ во фрейбергскомъ портал'в введенное французской готикой и (по словамъ Боде) пагубное для развитія пластики пом'єщеніе фигуръ на архивольтахъ входной арки, откуда возникло предположение, быть можеть, не безосновательное о знакомствъ мастера золотыхъ дверей со скульптурами французскихъ порталовъ». Болъе мелкій, но тъмъ не менъе достойный замъчанія признакъ французскаго вліянія заключается въ томъ, что въ иконографіи фрейбергскихъ скульптуръ особенное сходство съ пизанской канедрой Николо представляеть не ангель съ жезломъ въ сценъ поклоненія волхвовъ, на котораго указываеть Куглеръ, и который, какъ върно замътилъ Шназе, издавна являлся въ христіанскомъ искусствъ <sup>2</sup>), а поза старшаго изъ царей (рис. 61), отличающаяся твиъ же положениемъ рукъ, которое, какъ было нами указано выше, такъ часто повторяется на готическихъ диптихахъ.

Интересно сопоставить съ мивніемъ Куглера о вліяніи на итальянскую німецкой пластики предположеніе Гримма з), который, признавая источникомъ стиля Николо школу, основанную въ южной Италіи Фридрихомъ ІІ, задается вопросомъ, не могла ли эта школа черезъ посредство императора оказать воздійствіе и на нівкоторыя німецкія скульптуры XІІІ ст. Выше мы уже говорили о томъ, насколько значеніе и характеръ основанной Фридрихомъ школы мало достовірны. Теперь мы можемъ прибавить, что, если бы, дійствительно, подтвердилось существованіе при Фридрихів въ южной Италіи школы, родственной по стилю съ пизанской, то объясненія для нея мы стали бы искать не въ предшествовавшей ей декоративной пластиків южной Италіи, а въ томъ фактів, что Фридрихъ, окружавшій себя провансальскими поэтами и самъ сочинявшій сти-

<sup>1)</sup> Geschichte der deutschen Plastik. crp. 49.

<sup>2)</sup> Примъромъ можетъ служить миньятюра въ менологія Василія II нъ ватиканской библіотекъ (№ 1613), копія съ которой въ Византійскомъ альбомѣ гр. А. С. Уваровой была выставлена въ числъ другихъ изображеній Еогоматери Мссковскимъ Обществомъ Любителей Художествъ въ 1897 г.

<sup>3)</sup> Preussiche Jahrbücher, 1872, 474,

хотворенія по ихъ образцу, покровительствоваль не только провансальскому, но и съверно - французскому искусству, и что нъкоторыя изъ его построекъ, и въ числѣ ихъ одна изъ канитальнъйшихъ, — Cestel del Monte — носять несомнънныя черты готическаго стиля 1). Но мы не станемъ останавливаться на этой школь Фридриха, о которой мы почти ничего не знаемъ. Для насъ важно то, что вліяніе готической скульптуры, которая, воспользовавшись, какъ доказалъ Фёге 1), наследіемъ провансальскаго искусства, была порожденіемъ двухъ предшествовавшихъ итальянскому ренесансу моментовъ особенно сильнаго духовнаго подъема въ Европъ-культуры Прованса въ XII и культуры съверной Франціи въ XII и XIII въкахъ, и проникновение которой въ Италію становится тъмъ болье въроятнымъ, что одновременно съ нимъ распространяется здъсь французская поэзія и особенно французская архитектура,—что это вліяніе объясняеть намъ рѣшительное вступленіе на новый путь итальянской пластики въ произведеніяхъ Николо Пизапо.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. Schulz, I, 156 и сафд. и табл. XXIX, XXX. Недавно было высказаво мийніе, что Castel del Monte—произведеніе французскаго архитектора (Repetrotium f. Kunswissenschaft, 1898, стр. 242).

<sup>6)</sup> Die Anfänge des monumentalen Stiles im Mittelalter, глава 2-я, особение съ стр. 20, и глава 7-я.

## ЗАМЪЧЕННЫЯ ОПЕЧАТКИ.

| Cmpan.     | Строка   | Напечатано: | Слъдуетъ читать: |
|------------|----------|-------------|------------------|
| 18         | 1 снизу  | Puza        | Pisa             |
| 25         | 4 ,      | Geburst     | Geburt.          |
| 32         | 6 "      | считаемъ    | считаеть         |
| <b>6</b> 3 | 7 "      | веу-дачно   | не-удачно        |
| 64         | 1 свержу | неу-ивлость | не-умълость      |
| 81         | 5 снизу  | Орвьетто    | Орвьето          |
| 87         | 1 сверху | poditor     | proditor         |
| 104        | 11 снизу | когорыхъ    | въ которыхъ      |
| _          | 10 "     | дыже        | даже ,           |
| -          | 4 "      | поклонныя   | поклоненія       |